

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

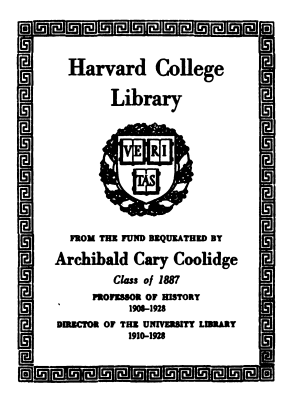
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

CP378.20 (1870)



Digitized by Google

~ ,

.

Digitized by Google

•

# правоблавный

## СОБЕСЪДНИКЪ,

издаваемый

прн

казанской духовной академіи.

## 1870.

часть первая.

#### КАЗАНЬ.

въ университетской типографии.

Digitized by Google

CP378.20 (1870)

HARVARD COLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLIDGE JULY 1 1922

Отъ казансваго комитета духовной цензуры печатать дозволяется. 19 декабря 1869 года.

si.

Цензоръ, профессоръ академіи, Н. Соколовъ.

Digitized by Google

## ПРИСОЕДИНЕНІЕ КЪ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ Бывшаго въ расколъ священноинока Пафнутія.

Въ 24-й день мѣсяца ноября въ день святыя великомученицы Екатерины, въ Казани, въ единовѣрческой церкви св. четырехъ свангелистовъ, въ тепломъ придѣлѣ оной, посвященномъ сей великомученицѣ, совершилось присоединеніе къ единой, святой, соборной и апостольской церкви—по началамъ единовѣряя—священноинока Пафнутія.

О. Пафнутій былъ извѣстенъ и особенно уважаемъ въ Казани, у пріемлющихъ глаголемую іерархію австрійскую, какъ іеромонахъ, и былъ духовникомъ лицъ иночествующихъ и духовнымъ и евангельскимъ отцемъ матери самого попечителя общества пріемлющихъ сказанную іерархію въ Казани. И за предѣлами Казани онъ пользовался уваженіемъ въ обществѣ старообрядцевъ и притомъ партіи окружниковъ; былъ любимъ глаголемымъ епископомъ казанскимъ Пафнутіемъ, и ему предназначалось даже епископство въ Черниговѣ. Такимъ обравомъ обращеніе его къ православію тѣмъ особенно замѣчательно, что оно есть плодъ совершенно свободнаго и сознательнаго убѣжденія, а не есть слѣдствіе какой-нибудь крайности въ его внѣшнемъ положеніи (').

1\*

<sup>(&#</sup>x27;) Окончательно обращение о. Пафнутия было довершено личнымъ и непосредственнымъ воздъйствиемъ на него высокопреосвя-

Принятіе о. Пафнутія въ православіе должно было совершиться съ преподаниемъ ему таинства муропомазания, такъ какъ онъ рожденъ въ расколѣ и крещенъ былымъ попомъ. Вибсть съ тымъ должно было утвердить за нимъ иноческое звание, въ которое онъ былъ постриженъ, находясь въ расколѣ, и въ которомъ желалъ пребыть и по присоединении къ церкви. Дъло о присоединени начато было о. Пафнутіемъ въ Москвѣ, но, согласно съ желаніемъ его, чинъ принятія совершень въ Казани самимъ архипастыремъ высокопреосвященнымъ Антоніемъ въ означенный день, между часами и литургіею, въ сослуженіи благочиннаго монастырей казанской епархіи о. архимандрита Ювеналія, каосдральпаго протојерея о. Виктора Вишневскаго и священниковь объихъ единовърческихъ церквей-Димитрія Никольскаго и Григорія Свѣшникова, при весьма значительновъ собрании прихожанъ Евангелистовской неркви. по случаю придъльнаго праздника въ сей церкви, постороннихъ богомольцевъ и даже держащихся еще раскола, ј

Присоединеніе совершилось по чину: "како пріимати отъ раскольниковъ въ соединеніе съ православною церковію приходящихъ", по которому присоединены были къ православію въ Москвѣ извѣстныя уже лица изъ глаголемой австрійской ісрархіи, а таинство муропомазанія и нодтвержденіе иночества совершены по потребнику старопечатному, изданному при святьйпіемъ патріархѣ Іоасафѣ І. При этомъ архипастыремъ соблюда-

щеннаго Антонія, архіецископа казавскаго, къ которому за годъ предъ симъ онъ, не объявляя еще своего яванія и имени, явился одпажды съ нёкоторыми другими своими товарищами для равъясненія своихъ недоразумёній, имёлъ съ нимъ продолжительную бесёду и при прощаніи получилъ отъ него въ даръ нёкоторыя книжки и между прочимъ «Догматическое богословіе». Подробная біографія о Пафиутія представляетъ въ себё довольно интереснаго, а потому желательно, чтобы она была когда-дибо сдёдана извёссною.

емы были въ точности вст особенности единовтрческой церкви.

По окончаніи чина была совершена литургія соборнѣ обоими единовѣрческими священниками, въ концѣ коей присоединенный былъ пріобщенъ св. таинъ, а по литургіи отправленъ молебенъ св. великомученицѣ Екатеринѣ, ради престольнаго праздника въ честь ся. Литургію и молебенъ архипастырь слушалъ въ алтарѣ, по совершеніи же ихъ и обычномъ отпустѣ, вышедъ изъ алтаря въ мантіи и взявъ архіерейскій посохъ, произнесъ съ амвона изустно слѣдующее слово:

"Нынѣ у васъ праздникъ, возлюбленные братіе сего святаго храна! Привѣтствую васъ и радуюсь, что раздѣляю съ вами сей праздникъ въ честь св. великомученицы Екатерины, коей посвященъ сей придѣлъ вашего благословевнаго и благолѣпнаго храма.

"Но нынѣ у васъ и другой праздникъ, и не только у васъ, а и у св. ангеловъ на небеси. Ибо Господь напъ Іисусъ Христосъ говоритъ въ св. евангеліи, яко радость бываета преда ангелы Божіими о едином гръшницть кающемся (Лук. 15, 10). И вотъ нынѣ дарована и имъ и намъ сія святая радость. Обрѣлась одна овца, блуждавшая доселѣ въ дебряхъ и горахъ раскола, и благодатію Божіею приведена во дворъ овчій, возвращена въ ограду святыя православныя церкви, причтена нынѣ въ этомъ святомъ храмѣ къ стаду истинныхъ овецъ Христовыхъ.

"Благословенъ Господь, благоволивый и устроивый сице! Слава и благодарение Ену, милосердому и не хотящему, да кто погибнетъ, но да вси въ разумъ истины придутъ!

"Привътствую убо васъ съ сею радостію и сугубо радуюсь съ вами, что чрезъ мою марность Господу угодно было совершить дёло сіе въ семъ благословенномъ храмь.

"Привѣтствую и тебя, возлюбленный брате Пафиутіе, яко по-истинъ мертев бъ и оживе, и изгибло бъ и обрътеся (Лук. 15, 32).

"О, какъ бы я желалъ, чтобы благой примъръ твой послужиль вразумленіемь и для другихь многихь заблуждающихъ овецъ! Ибо истину глаголю о Христь, дерзну сказать съ апостоломъ, - яко скорбъ ми есть велія и непрестающая бользнь сердцу моему (Рим. 9, 1. 2), что много есть такихъ жалкихъ овецъ. удалившихся изъ ограды и сей богоспасаемой и Богомъ врученной мнѣ паствы на распутія раскола, и о семъ молитва моя непрестанная, яже къ Богу (Рим. 10, 1), да возникнить когда-либо всъ они оть діавольскія съти раскола (2 Тим. 2, 26), да познають всю гибельность своего состоянія въ отчужденіи отъ жизни Божіей, безъ истинныхъ и законныхъ пастырей и учителей. дверъми приходящихъ, а не отъ инуды прелазящихъ (loan. 10, 1), безъ храмовъ благословенныхъ, безъ таинствъ святыхъ, безъ благодати Духа Вожія, безъ святьйшей жертвы тћла и крови Христовыхъ, безъ матери церкви, а слѣдовательно и безъ Христа, единаго Спаса нашего, безъ вадежды живота вѣчнаго и спасенія души.

"Молю же вы, братіе, Господемъ нашимъ Іисусъ Христомъ и любовію Духа, споспъшествуйте и вы мню въ молитвихъ моихъ къ Богу (Рим. 15, 30), да будетъ тако, да слово Божіе течеть и славится, и да избавимся ото злыхо и лукивыхо человного (2 Сол. 3, 1. 2). Молю васъ, споспѣществуйте мнѣ въ семъ и дѣломъ: сами вы витств со мною вразумляйте безчинныя, по заповѣди апостола, и созидайте кійждо ближняго (1 Сол. 5, 11. 14), - созидайте и словомъ благимъ и душеполезнымь, а наипаче примъромъ житія истинно христіанскаго, честнаго и непорочнаго, исполненнаго дёль благихъ, да тожде мудрствуете вси, какъ внушаетъ апостояь туже любовь имуще; единодушни, единомудрени, ничтоже по рвенію или тщеславію, и не свонжь си кійждо, но и дружних кійждо смотряйте (Фал. 2, 2— 4); терпяще другь друга любовію, и тщищеся блюсти сдинение духа въ союзь мира (Еф. 4, 2. 3).

"О, когда бы православные христіане всѣ жили такимъ образомъ, являясь по-истинѣ яко свытили вз мірю, какъ говоритъ апостолъ, неповинни и цили, чада Божія непорочна посреди рода строптива и развращенна (Фил. 2, 15). Это была бы самая наилучшая и дѣйственнѣйшая проповѣдь къ вразумленію всѣхъ заблуждающихъ и обращенію ихъ къ свѣту вѣры евангельской и въ нѣдра святыя православныя церкви Христовой.

"Благодать Господа нашего Іисуса Христа съ вами и любы моя со встми вами о Христь Іисуст. Аминь".

Слово архипастыря выслушано было съ глубокимъ вниманіемъ, и за тёмъ ко кресту и подъ благословеніе къ нему подходили даже нѣкоторые бывшіе въ церкви еще коснѣющіе въ расколѣ. Что же касается братій единовѣрцевъ, то они явили себя какъ истинныя добрыя чада единой матери церкви.

١.

## ВОЗЗВАНІЕ КЪ ПРАВОСЛАВНЫМЪ (').

Дѣятельность, которой мы себя посвятили, налагаетъ на насъ обязанность обратиться нынѣ къ православнымъ съ воззваніемъ о содѣйствіи къ распространенію здраваго ученія о христіанствѣ. Плачевное состояніе римской церкви обнаруживается все болѣе и болѣе. Іезуитство, въ особенности за послѣлнія пятьдесятъ лѣтъ, достигло въ ней такого преобладанія, что въ средѣ ея неминуемо имѣетъ послѣдовать потрясеніе, которое отторгнетъ отъ папы значительное число его послѣдователей. Доселѣ частныя, ежедневно повторяющіяся отпаденія, вызываемыя вымогательствомъ папъ, увеличивали лишь число равнодушныхъ и невѣрующихъ. Настоитъ потребность въ помощи противъ такого гибельнаго исхода.

Дъйствія папъ, въ особенности за послъднія пятьдесять лътъ, лишили ихъ большаго числа послъдователей, нежели самая реформація. Если считать римскими католиками только тъхъ, которые искренно подчиняются вельніямъ своей церкви и точно согласуются въ своихъ върованіяхъ съ ученіемъ, провозглашаемымъ отъ папъ, то римская церковь окажется въ самомъ незиачительномъ меншинствъ въ сравненія съ другими западными церквами. Иного и быть не могло:----

(') Переводъ съ французскато изъ журнада: L'union chretienne. 1869. № 11. стоянно направляло всё свои дёйствія на перекоръ стремленіямъ новѣйшихъ народовъ, ставило себя препоною всеобщему движенію, преобразующему міръ, и усиливалось присвояемою себѣ властію остановить потокъ, грозящій поглотить самое папство вмѣстѣ со всѣми другими средне-вѣковыми учрежденіями. Слѣдствіемъ всего этого долженствовала быть внутренняя рознь между папствомъ и обществомъ; наступающій же ватиканскій соборъ завершить эту рознь. Такова предстоящая римской церкви будущность, —въ ней не усомпится никто, знакомый съ внутреннимъ состояніемъ этой церкви и съ свойствами внушеній, ею руководствующихъ.

Панство руководится внушеніями іезуитства. Со времени основанія, постоянною цілію общества Лойолы было уничтожение въ латинскихъ церквахъ всего того, что представлялось препоною его преобладанию, и воздвиженіе папства надъ развалинами церкви. Іезуитство далеко отъ искренней любви къ папамъ, --- но оно поняло скоро, что собственными средствами не можетъ достигнуть своихъ цёлей, что достижение сихъ послёднихъ возможно только путемъ усвоенія папі: верховной власти и обращенія его въ орудіе: вотъ гдъ скрывается тайная причина кажущейся преданности језуитства пацамъ. Оно шло предназначеннымъ себъ путемъ съ неуклонною настойчивостню: встрёчались ли преграды, оно или уничтожало ихъ, или обходило; оказывались ли папы нетерпѣливыли къ налагаемому на нихъ игу, оно ихъ устраняло; оно не останавливалось ни предъ какимъ преступленіемъ, когда не представлялось иныхъ средствъ избавиться отъ противниковъ.

Исторія общества Лойолы представляеть рядь злоумыніленій противь епископства и противь ученія и установленій церкви, препятствовавшихь его начинаніямь. Ок одной стороны оно разрушаеть, съ другой же неуклонно подвизается для возвышенія папства. Іезуитство изрекало папамъ тѣ новые догматы, которые провозглащены въ послѣднія три столѣтія; оно внушало имъ то непомѣрное властолюбіе, которое такъ часто проявляло себя; оно вдохновляло ихъ на тѣ деракія посягательства, которыя были причиною столькихъ бѣдствій. Близится время выполненія торжества іезуитовъ соборнымъ постановленіемъ о непогрѣшимости папы. Въ продолженіи трехъ столѣтій ученіе ихъ по этому предмету распространялось богословами, ихъ пособниками; ихъ усиліями введено оно во всѣ церковныя училища и проповѣдуется со всѣхъ каеедръ. Даже въ нѣдрахъ епископства нашли они значительное число способниковъ себѣ, а въ средѣ римско-католическихъ духовныхъ писателей едвали и найдутся такіе, которые осмѣлились бы, хотя въ самыхъ смиренныхъ выраженіяхъ, заявить соинѣнія по предмету новаго ученія.

На самомъ дѣлѣ новое ученіе утвердилось уже въ нѣдрахъ латинской церкви, — но этого недостаточно для іезуитовъ. Имъ необходимо устранить совершенно галликанскую мысль, что въ епископствѣ можно искать защиты противу папскихъ притязаній. Они стремятся уничтожить самую возможность возражать, что новое ученіе не признано еще епископствомъ, что имъ не провозглашена, а слѣдовательно и не утверждена еще въ силѣ догмата непогрѣшимость папы. Вотъ почему и добиваются іезуиты соборнаго провозглашенія папы непогрѣщимымъ.

Черезъ такое провозглашение іезуиты пріобрѣтутъ неотразимое орудіе къ распространению на всю церковь своего владычества. Владъя папою, они легко достигнутъ своей цъли. Явятся ли люди, или ученія, противные іезуитамъ, сіи послѣдніе осудятъ ихъ властію папы; возникнутъ ли стремленія къ болѣе чистому ученію, іезуиты ихъ задушать; словомъ, черезъ посредство папы іезуиты наложатъ свою желѣзную руку на совѣсти и умы и обратятъ членовъ латинской церкви въ толпу рабовъ, вполнѣ зависимыхъ и подчиненныхъ.

Таковы стремленія іезуитовь оть самаго начала ихъ общества и чась ихъ торжества наступаеть.

Хотя папство утратить при этомъ большую часть разумныхъ людей изъ числа его послъдователей; но вы-

годы іезуитовъ соблюдутся, — ихъ преобладанію подпадуть всв ть, которые, по недостатку разума или воли, не возмогуть устраниться отъ предстоящаго имъ ига. Латинская церковь обратится въ одно общество іезуитовъ, то есть рабовъ, не имъющихъ ни совъсти, ни разума, безпрекословныхъ исполнителей того, что преподастся имъ отъ имени папы. Наступитъ часъ исполненія мъры беззаконія Вавилона и услышатся страшныя слова ангела Господня: изыдите, людіе мои, да не причиститеся грыхомъ ем и ото язов ея да не вредитеся (Апок. 17, 4).

Люди, искренно вѣрующіе и разумные, легко поймутъ наступленіе того часа и невозможность долѣе остиваться въ церкви очевидно ложной и извращенной. Но куда же обратятся они?—вотъ вопросъ, который не можетъ не озаботить каждаго православнаго, достойно носящаго это названіе.

Протестантство немногихъ привлечетъ къ себѣ при распаденіи папской церкви:—сочувствіе къ нему слабо, установленія его—установленія не апостольской церкви, внутренняя его неурядица извѣстна каждому, извѣстно наконецъ и то, что предстоящій ему конецъ есть раціонализмъ. Для перехода же отъ римской церкви къ раціонализмъ. Для перехода же отъ римской церкви къ раціонализму нѣтъ надобности избирать путь, представляемый протестантствомъ, когда предлежитъ непосредственный, ближайшій.

Одно православіе могло бы предоставить надежное прибъжище для тъхъ, которые отръшатся отъ папы; но православной церкви не знаютъ, а если и знаютъ, то преисполнены противъ нея предубъжденій. Вотъ великое зло, противодъйствовать которому призываемъ мы православныхъ.

Съ того времени, какъ Богу угодно было привести насъ къ православію, мы употребляди всевозможныя старанія знакомить съ нимъ западъ. Старанія нащи ознаменовались, конечно, и нѣкоторыми успѣхами:---многія предубѣжденія умовъ здравыхъ и ревнующихъ по истинѣ разсѣяны, нѣкоторыя изъ сихъ послѣднихъ ознакомлены и съ върными попятіями, дотолѣ имъ недовѣдомыми. Но успѣхи могли бы быть гораздо большими, если бы предстояла возможность сообщаться съ большимъ числомъ лицъ.

Не наступило ли время расширить дѣло православнаго проповѣданія на западѣ? Не настоитъ ли потребность, при столь важныхъ и рѣшительныхъ обстоятельствахъ папской церкви, возвысить православію свой голосъ и возвѣстить о себѣ большему числу лицъ? Допустятъ ли православные подпасть раціонализму тѣхъ христіанъ, которые жаждутъ остаться исповѣдниками истинно-христіанской вѣры и не будутъ въ возможности исполнить это лишь потому, что не знаютъ истинной церкви? Уклонимся ли отъ братій, когда они, родившись въ папизмѣ и не зная иной церкви, кромѣ папской, вынуждаются отвергнуть общеніе, которое попираеть всѣ преданія Христовой церкви, и не имѣютъ прибѣжища, гдѣ могли бы возстановить себя въ вѣрѣ?

Истинно-православные не могуть оставаться равнодушными къ плачевной участи, предстоящей столькимъ душамъ, которыя взыщутъ истины и, при всемъ желани остаться христіанами, не будуть имѣть къ тому возможности. Къ вѣрѣ и любви православныхъ собратій напихъ обращаемъ настоящее наше воззваніе.

Наше предложеніе заключается въ томъ, чтобы распространять въ средѣ римской церкви, настолько, насколько это возможно, точныя понятія о православіи. Начальнымъ средствомъ къ тому могла бы, по нашему мнѣнію, служить безмездная разсылка номеровъ "Union chrétienne" и краткихъ сочиненій о предметахъ, возбудившихъ и поддерживающихъ раздѣленіе между церквами восточной и западной, а также объ отличительныхъ свойствахъ православной церкви о ея ученіи и установленіяхъ.

Безмездною разсылкою этого къ священникамъ и мірянамъ то той, то другой изъ римско-католическихъ епископій. посъется много добраго съмени:—часть его конечно падетъ и "при пути", и "на каменіяхъ", и "въ терніи", но падетъ же часть и "на земли добръй", и сію послъднюю часть Богъ возрастить сторицею.

Для такого-то дёла нужлаемся мы въ содъйствіи православныхъ собратій какъ сотрудничествомъ намъ въ составлени вышеобъясненныхъ краткихъ сочинений, такъ и молитвенною и вещественною намъ помощію. Испрашиваемыя нами даянія послужать къ насыщенію истиною душъ, ел алчущихъ, и конечно будутъ угодны Богу: если насыщение пищею телесною есть доброе дело, тѣмъ болѣе таково насыщеніе пищею духовною. О содъйстви къ насыщению душъ, алчущихъ и жаждущихъ правды, мы и взываемъ нынт. Если воззвание наше возбудить сочувственные отзывы, то мы обратимся съ просьбою кънѣкоторымъ изъбратій пашихъ по православію для составления совмыстно съ пами комитета для высшаго завѣдыванія предположеннымъ нами дѣломъ, о чемъ новъстятся всъ оказавшие свое содкиствие, а о дальнкишемъ ходѣ дѣла будутъ своевременно разсылаться слегояные отчеты комитета.

Да услышится наше воззвание!

Мы, съ своей стороны, нынѣ же приступаемъ къ лѣлу и, возлагая надежду на промыслъ Божій, немедленно начнемъ безмездную и въ возможно большемъ количествѣ экземпляровъ разсылку номеровъ нашего журнала въ разныя епископіи, съ полною увѣренностію, что разсылаемое направится десницею Божіею на пользу хотя нѣкоторыхъ подготовленныхъ къ воспринятію истины душъ.

Отзывы о готовности намъ содъйствовать и самыя даянія просимъ адресовать: въ Парижъ, улица Миромениль, домъ № 5. Ревнителей православія просимъ при этомъ содъйствовать оглашенію настоящаго воззванія и принимать на себя пріемъ сочувственныхъ отзывовъ и даяній. Всъ оказавшіе дъйствительное содъйствіе дѣлу вступятъ въ число членовъ будущаго общества, которое можетъ принять названіе "общества ревнителей истины" ().

(') Отчего не-православія? Ред.

Уповаемъ, что при содъйстви православныхъ брачій нашихъ, сохранившихъ ревность и апостольскій духъ, предначинания наши не останутся втунѣ и что многіе священники и міряне римской церкви отвергнутся заблужденій ся для того, чтобы составить православныя звпадныя церкви, которыя приступять къ общению со святою, истинно - каболическою и апостольскою восточною церковію! Римскому католику, чтобы сдѣлаться православнымъ, предлежитъ лишь отвергнуть главенство папы и прившедше черезъ то ложные догматы, но это-то главенство и ложные догматы и отталкиваютъ отъ римской церкви разумныхъ людей, еще въ ней числящихся. Итакъ "жатва многа, дѣлателей же мало". Молимъ Всевышняго, да воззоветъ силою своею изъ среды православія такихъ върующихъ христіанъ, ревнителей чистоты Христовой истины, которые поняли бы, что истина не есть достояние ихъ однихъ, но всѣ пароды къ ней призваны, и которые оказали бы содъйствіе благому начинанію, заключающемуся пока въ одномъ письменномъ проповѣданіи христіанской истины.

Когда же возникнеть хотя одна православная западная церковь, то къ письменному проповѣданію присоединится и уствое, и дѣло Божіе восполнится.

Беремъ смѣлость представить предлагаемое нами вниманію: святѣйшихъ и блаженныхъ отцевъ нашихъ вселенскихъ патріарховъ и святѣйшихъ сунодовъ; святой православной церкви митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ; собратій нашихъ во священствѣ и всѣхъ вѣрныхъ, ревнителей дѣлъ Божіихъ. Да благословитъ Всевышній благое начинаніе и да совершитъ сѣмя горчичное въ древо великое!

Владимірз Гетте, священникъ и докторъ богословія православной русской церкви.

### къ вопросу о *людяхъ божихъ*.

Однимъ изъ лучшихъ знатоковъ русскаго раскола считается П.И. Мельниковъ и отчасти справедливо. Свъдънія его въ этомъ предметь дъйствительно замъчательны. При большихъ средствахъ къ изучению раскола со стороны правительства, при помощи открытых», ему архивовъ, столичныхъ и губернскихъ, онъ более, нежели кто-либо изъ агентовъ правительства, показалъ усердія къ своему дёлу; онъ прочиталь почти всю противораскольническую литературу и весьма много раскольническихъ сочинений. Съ такимъ литературнымъ запасомъ и со средствами отъ правительства, онъ въ продолжени нѣсколькихъ лётъ самостоятельно и успёшно собиралъ свёдънія о расколь и изложиль ихъ въ своемъ отчеть министерству внутреннихъ дѣлъ подъ названіемъ: "о современномъ состоянии раскола въ нижегородской губернии". Побытыя имъ свёдёнія во многихъ отношеніяхъ важны и полезны не только для правительства, но и для науки, хотя нежду ними встречаются невероятныя и сомнительныя, а взглядъ его на нѣкоторые вопросы въ расколѣ отличается ненаучными крайностями. Въ высшей степени похвально усердное многолётнее занятіе такимъ важнымъ предметомъ, какъ русский расколъ; но странно отношене г. Мельникова къ другимъ, изучающимъ тотъ же предиеть. Онъ, повидимому, думаетъ, что онъ только имѣеть привиллегію на изученіе раскола, — небывалая моно-

Digitized by Google.

полія въ дѣлѣ науки! Ему представляется, что все, что пишутъ по расколу, берутъ изъ его отчета. По его словамъ, напр. редакція "Православнаго Собесѣдника" уже 14 лѣтъ почерпаетъ свъдънія изъ его отчета. Указанія его на это обстоятельство сначала были скромны и обвиненія на сказанную редакцію состояли въ томъ, что она будтобы пользуется его отчетомъ, заимствуета изъ него свъдънія безъ указанія источника. Обвиненія эти повторялись нѣсколько разъ и только удивляли сотрудниковъ редакціи; потому что свѣдѣнія, помѣщенныя въ "отчеть", кромѣ статистическихъ, въ свою очередь заимствованы большею частію изъ доступныхъ многимъ печатныхъ книгъ и рукописей. Сама редакція "Православнаго Собе--свдника", конечно, считала себя выше того, чтобы оправдываться по поводу этихъ голословныхъ обвинений; а частныя лица не были въ нихъ указываемы. Правда г. Мельниковъ однажды замѣтилъ, что извѣстный А. П. Щаиовъ составилъ свою книгу о "русскомъ расколѣ" (въ 35 печатныхъ листовъ!) по его отчету; но и онъ не возражалъ г. Мельникову, конечно, потому что встрѣчевная въ свое время одобрительно въ литературѣ книга его говорила сама за себя безчисленными указаніями на источники. Но въ недавнее время г. Мельниковъ въ своихъ обвиненіяхъ на редакцію "Православнаго Собестаника" перешелъ всякие предълы справедливости и приличія. Когда онъ писалъ для "Русскаго вѣстника" статью "Бѣлые голуби" (мартъ, 1869), то заявилъ читающей публикъ, что "изъ его отчета взяли цѣликомъ немало статей для Православнаго Собесподника, не ссылаясь на источникъ". Редакція "Православнаго Собесъдника" могла бы попросить г. Мельникова указать хоть одинъ отрывокъ (не статью), взятый цвликомъ изъ его отчета на страницы этого журнала, и тъмъ обличить его несправедливыя обвинения. Но я думаю, что редакція достигнеть тойже цѣли посредствомъ нижеследующаго моего объяснения съ ученымъ знатокомъ русскаго раскола; такъ какъ на этотъ разъ г. Мельниковъ обвинилъ и меня въ заимствовани изъ его отчета, хотя не имѣлъ права, потому что указываемая имъ статъя "Православнаго Собесѣдника" не подписана. Изъ моего объясненія будетъ ясно видно, насколько справедливы и всѣ прежнія голословныя обвиненія на редакцію "Православнаго Собесѣдника" со стороны г. Мельникова (<sup>1</sup>).

Чтобы не быть такимъ же голословнымъ обличителемъ, какъ г. Мельниковъ, считаю нужнымъ привести здѣсь самое обвиненіе его. Оно находится въ "Бѣлыхъ голубяхъ" на стр. 373 — 374. Авторъ говоритъ тамъ между прочимъ: "я внесъ разсказъ (о моленьи хлыстовъ предъ чаномъ) въ трактатъ мой "о современномъ состояніи раскола въ нижегородской губернии" (въ тринадцати большихъ тетрадяхъ), писанный въ 1854 году по высочайшему повелѣнію. Онъ бывшимъ министромъ внутреннихъ дѣлъ Д. Г. Бибиковымъ былъ переданъ на разсмотрѣніе покойному петербургскому митрополиту Григорію, который, будучи тогда казанскимъ архіепискономъ, передалъ списокъ съ моего трактата въ казанскую духовную академію. Тамъ изъ него взяли цѣликомъ не мало статей для Православнаго Собестодника,

(') Настоящее объяснение мое написано было вскорѣ по появлении обвинснія г. Мельникова и лично передано мной въ конять мая редактору одной московской газеты, который и объщался вапечатать его немедленно, но почему-то не исполнилъ своего объщанія. Я не настанваль, и, занатый другими дълами, уже отложилъ-было это діло, не смотря на словесныя побужденія нівоторыхъ очистить себя отъ обвиненія, если оно несправедливо. Но послѣ того на обвинение г. Мельникова печатно обращено было внимание извёстнымъ знатокомъ русскаго раскола Н. И. Барсовынь, хотя онь и высказываеть сомнание, чтобы спретензи г. Мельникова была справедлива» (Хр. чт. № 9 стр. 432). Предполагая, что дальнайшее молчание другие могутъ истолковать и не въ ною пользу, я опять ръшился напечатоть это объяснение съ г. Мельниковымъ, какъ потому, что послѣ объясвенія овъ уже не отважится на голословныя обвиненія, такъ и потому, что на-**ДЪЮСЬ ЭТНИЪ ВЫЯСНИТЬ НЪКОТОРЫЕ ТЕМНЫЕ ВОПОСЫ КАСАТЕЛЬНО ЛО**deн божих или по крайвей изрѣ поставить ихъ прямо.

Соб. т.

2

не ссылаясь на источникъ. Такимъ образомъ и сказаніе о радініяхъ хлыстовъ вокругъ чана съ волой вошло (слово въ слово) въ трактать о людяла Божына г. Добротворскаго, напечатанный въ Прас славномъ Собеспонилы. По дальнтишимъ моимъ изследованиямъ, все написанное мною о чан'т и о бичеваныя хлыстовъ и затыть перешедшее цёликомь на страницы Православнаго Собсспдника оказалось невёрнымъ". Прекрасно сознаваться въ своихъ ошибкахъ, но не хорошо оказывать другимъ несправедливости. Для пояспенія дъла считаю нужнымъ сказать сначала несколько словъ о самомъ отчетъ г. Мельникова. Покойный м. Григорій въ 1856 г. действительно давалъ сказанный отчетъ для прочтенія ректору казанской академія, который въ свою очередь даваль его студентамъ по тетради въ сутки. Любознательные студенты, приготовлявшиеся тогда на борьбу съ расколомъ, старались списать изъ этого отчета, что могли въ короткое время. Изъ этихъ выписокъ составилась чрезъ двѣ недѣли рукопись, извѣстная въ Казани подъ именемъ отчета г. Мсльникова. Но это далеко не полный отчеть его; во-первыхъ здѣсь нѣтъ упоминаемыхъ въ отчетъ "приложеній", повидимому многихъ и общирныхъ; а во-вторыхъ недостаетъ и многихъ статей отчета, напр. о безпоповщинѣ и другихъ. Все ли изъ списаннаго согласно съ дъйствительнымъ отчетомъ г. Мельникова, списывавшіе не могуть сказать: они списывали безъ порядка съ тетрадей, не носившихъ имени и общаго заглавія, можеть быть, уже переділанныхъ самимъ покойнымъ м. Григоріемъ по своимъ знаніямъ и цёлямъ. Рукопись эта осталась въ частныхъ рукахъ; въ академии ни въ библіотекѣ, ни въ редакціи "Православнаго Собесёдника" отчета г. Мельникова никогда не бывало. Точно также м. Григорій не передавалъ никакихъ писемъ хлыстовскаго пророка Радаева въ казанскую духовную академію, какъ несправедливо утверждаетъ г. Мельниковъ (стр. 333). Сотрудники "Пра-вославнаго Собесъдника" дъйствительно читали этотъ неполный списокъ отчета; но, сколько мнт извтстно,

не вносили въ свои статьи свъдъній изъ пего, не провъривши ихъ другими источниками. Это потому, какъ выше сказано, что въ другихъ источникахъ читалось тоже самое полнѣе и стройные. Доказательство сказаннаго можетъ видъть всякій изъ сличенія нѣкоторыхъ статей г. Мельникова, напечатанныхъ имъ изъ своего отчета, съ статьями "Православнаго Собесѣдника" по расколу; между тѣми и другими нѣтъ почти ничего общаго.

Тлерь о мнимомъ заимствования моемъ изъ отчета одного факта. Г. Мельниковъ увърясть, что "сказаніе о раденіяхъ хлыстовъ вокругъ чана съ водой вошло (слово въ слово) въ мой трактать о людяхъ Божуихо изъ отчета". Трактать этоть теперь напечатанъ отабльной книжкой съ весьма немногими изъбнениями: а потому желающие могуть видёть, какъ несправедливъ г. Мельниковъ, если потрудятся сличить следующее иссто изъ его отчета съ тѣмъ, что говорится въ трактать о людях божих (1). "Раденіе муропомазанія, разсказываеть г. Мельниковъ въ своемъ отчетѣ, --- совершается у хлыстовъ въ самый главный ихъ праздникъ. бывающий въ должайщие июньские дни, около нашего праздника сошествія Св. Духа. Въ это время радбютъ около чана и затъмъ богородица выносить изъ другой комнаты чашку съ изюмомъ, причащаетъ имъ людей божіихь, говоря: "даромъ Св. Духа напитайтесь, Духомь Св. наслаждайтесь и въ вкръ не поколебайтесь", потомъ помазываетъ ихъ водою изъчана, говоря: "даромъ Св. Духа помазайтесь, Духомъ Св. наслаждайтесь и въ въръ не поколебайтесь". Говорять, будто во вреия раденія, бывающаго въ этотъ день, хлысты радеють болѣе, чѣмъ въ другіе дни: съ 6 часовъ вечера до полночи читають и поють, а потомъ редеють съ полночи еще часовъ 5 или 6; тогда будто-бы они замт-

(<sup>1</sup>) Стр. 60—63. Тоже самое можно читать и въ «Православномъ Собесѣдникѣ» 1858. ч. 2. стр. 400—404.

2\*

чають, что вода въ чанъ колышется, и всъ бросаются на колѣни. Въ это время изступленнымъ хлыстамъ представляется какой-то дымъ и въ немъ будто бы видять они иладенца, сіяющаго золотымъ блескомъ. Это почитають они явленіемь Христа. Какъ скоро покажется это виденіе, хлысты падають ниць.-Во время техъ радъній, на которыхъ совершается причащеніе хлыстовъ, они радбють также вокругь чана, потомъ садятся за столъ и пророкъ или богородица ръжетъ бълый хлъбъ и, раздавая куски его людяна божима, богохульно произносить слова тайной вечери: приимите, ядите, и пр. Витето вина, котораго хлысты ни въ какомъ случат не пьють, причащаеть ихъ водою изъ чана". Въ этой стать в подъ названиемъ: "особенные обряды хлыстовъ" отчетъ г. Мельникова ничего не говоритъ о бичеваньи ихъ; въ отчетъ оно относится къ "обряду обыкновеннаго моленія хлыстовъ", гдѣ послѣ описанія хороводнаго радънія говорится: "богородица сидить въ углу и изъ тесемокъ или, лучше сказать, узкихъ полотенецъ (пириною въ три пальца) вьетъ такъ называемые ссятые жиутики или свиваеть по три прута вербы въ одинъ. По окончании хоровода каждый подходить къ богородицѣ, цѣлуетъ у нея колѣнку, а она въ то время бьетъ его по голымъ плечамъ святымъ жгутикомъ или вербой и даеть то или другое подходящему. Тогда составляется новый хороводъ: бѣгаютъ другъ за другомъ, бьютъ себя (?) и другихъ жгутами и вербами, и поютъ: "хлыщу, хлыцу, Христа ищу; сниди къ намъ, Христе, со седьмаго небесе; походи съ нами, Христе, во святомъ во кругу; сокати съ небесе, сударь Духъ Святый".... Расходятся, унося съ собою святые жгутики и огарки свѣчей, горѣвшихъ около чана, если онъ былъ поставленъ; чанъ же ставится только въ трехъ случаяхъ: при пріемѣ новаго члена въ ересь (крещеніе), при годовомъ молении въ Духовъ день (муропомазание) и при причащении людей божих хлъбонъ и водой (евхаристія)". Сличившій этотъ разсказъ съ тѣмъ, что говорится въ трактатѣ о людяхъ божихъ, ясно увидить,

что онъ не только не повторенъ въ послѣднемъ слово въ слово или цѣликомъ, но и никакимъ образомъ не ногъ быть источникомъ для последняго. Факты сочинять нельзя; понятно, что такой обстоятельный разсказь должень быть откуда-нибудь заимствовань. Онь дъйствительно взять какъ г. Мельниковынъ, такъ и мною въ трактатъ о людяха божінха изъ рукописи преосв. Іакова, гдѣ записанъ со словъ хлыстовской богородицы. Разница въ томъ, что г. Мельниковъ разсказываетъ сокращенно, а я гораздо подробние и точние; кроив того у меня нать ничего о причащении людей болсіихо изюмомъ и слегка только упоминается о причащеніи хлъбомъ и водой; моленіе предъ чаномъ и бичеваніе относятся къ каждому чрезвычайному радінію, тогда какъ у г. Мельникова бичевание составляетъ принадлежность "обыкновеннаго моленія хлыстовъ", а чанъставится только въ трехъ указанныхъ случаяхъ. Такных образомъ очевидно, что мой разсказъ взятъ изъ рукописи преосв. Іакова, а разсказъ г. Мельникова изъ нея же, но сокращенно и съ прибавленіями, которыхъ нѣтъ въ рукописи пр. Іакова и у меня. Вообще же нужно заматить, что хотя въ своихъ "Вълыхъ голубяхъ" г. Мельниковъ насчитываетъ до 36 рукописей. которыми будто бы пользовался при составлении статьи ('); однако изъ его изложения видно, что главны-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Чтобы не быть судьей въ собственномъ дѣлѣ, приведу суждевіе посторонняго свидѣтеля: «справедливость требуеть замѣтить, говоритъ г. Барсовъ, что послѣ книги Добротворскаго, хотя этотъ послѣдній далеко веобладаль такимъ богатствомъ матеріаловъ, скороспѣлыя журна ьныя статьи г. Мельникова о сібѣлыхъ голубахъ» даютъ намъ очень немногое. Авторъ очевидно не усвѣлъ воспользоваться должнымъ образомъ всѣми своими матеріалами. Мы такъ думаемъ на томъ основаніи, что двумя замѣчательными записками, которыя г. Мельниковъ указываетъ въ числѣ своихъ источниковъ (записки священника Сергѣева и крестьянива Андр янова), онъ воспользовался въ самой незначительной степени. При всемъ обилія матеріаловъ рукописныхъ, авторъ окавываетъ предиочтительное вниманіе источникамъ печатнымъ» (слѣдуютъ доказательства на это. Хр. чт. № 9. стр. 433).

ни источниками свідіній о люднях божішях и скопцахъ, которыхъ онъ несправелливо отождествляетъ, для него, какъ и для меня, были: рукопись преосв. Іакова и піло объ арзанасскомъ пророкъ людей божінат Радаевћ. Но смћю думать, что рукописью пр. Јакова я воспользовался гораздо лучше, а съ дълонъ Радаева знакомъ больше. Самъ я родомъ изъ той мѣстности, гдѣ находился хлыстовский "корабль" Радаева; переписку и диспуты съ нимъ велъ родной дядя мой, свящ. Коронатовъ: какъ я самъ, такъ и многіе родственники мои инскоть точныя свъдения о Радаевъ и его последователяхъ-волчихинскихъ, круто-майданскихъ, елховскихъ и т. д.; наконецъ у меня въ рукахъ копія съ полнаго діла о нихъ. Сличая статью о хлыстахъ въ отчеть г. Мельникова съ рукописями, нитвишимися у меня подъ руками, и съ личными сведениями монми, я хорошо виавль проблы въ его сведенияхъ, педостаточное пониманіе діла, сказанія по ложнымъ слухамъ, собственныя догадки его о небывалыхъ сектахъ (лазаревщины) и под.: всего этого я могъ избъжать, имъя въ рукахъ сочиненія, письма и чрезвычайно важныя показанія Радаева, которыхъ не имћаъ г. Мельниковъ или не умћаъ воспользоваться ими.

Скажу нѣсколько словъ и о моленьи людей божіиха предъ чаномъ. Думаю, что г. Мельниковъ напрасно поторопился отрицать этотъ фактъ и писанное имъ прежде для правительства объявлять предъ публикой невырныма. Самъ я, какъ и г. Мельниковъ, не бывалъ на хлыстовскихъ радѣніяхъ; потому не могу быть свидѣтелемъ—очевидцемъ. Но общая молва о моленьи людей б жіиха предъ чаномъ и о хлыстаньи должна имѣть какое-нибудь основаніе. По собственнымъ словамъ г. Мельпикова, хлыстовская богородица Анна Скочкова разсказывала о чанѣ и о бичеваніи весьма подробно; а пусть припомнитъ онъ замѣчаніе о ел разсказальвала довѣренному лицу совершенно добровольно и съ клятвеннымъ увѣреніемъ въ истинѣ. Г. Мельниковъ увѣраетъ,

что "о хлыстаньи вокругъ чана письменное извѣстіе находится только у покойнаго преосвященнаго Іакова въ его статьк о хлыстахъ въ саратовской губерния"; но кромв 180 даль о хлыстахъ, виденныхъ г. Мельниковымъ, безъ сомнтнія, въ провинціальныхъ архивахъ хранится много и невиденныхъ имъ, въ которыхъ, можетъ быть, найдутся сведения и о чане и бичеваныи хлыстовъ. Въ нижегородской севинаріи хранится другая рукопись преосв. Іакова № 3775 о молоканахъ преямущественно саратовской губерши. Въ этой рукописи есть между прочимъ копія съ рѣшенія уголовной палаты о хлыстовкѣ екатеринославской губернии, александровскаго увзда, казепнаго селенія налой Михайловки, Маров Савченковой, 1828 года (л. 305-337). По ся разсказу о радении въдоже ся дочери богородицы Вассы. на которомъ уговорили ее присутствовать, "на срединѣ хаты стояль наполненный водою шапликъ, на которомъ положена была и небольшая досточка...; а затъяъ всв поимепованные ею поселяне (47 человъкъ), ставши возлѣ означеннаго шаплика, дѣлали гласомъ своныть вой съ произношениемъ словъ: "Воже нашъ, выйди до насъ", чему и она Мареа подражала, и по таковыхъ словамъ сдълался въ томъ шанликв шумъ воды, на подобіе кипачей, съ котораго вылѣзши что-то похожее на маленькаго ребенка мужеска пола нагое, съло на досточкѣ и произносило слова: "мнѣ кланяйтесь..."; послѣ же того, потушивши огонь, инъли свальный грахъ". Есть, можеть быть, и другія сладственныя дела, въ которыхъ упоминается о чанк и о бичеваньи хлыстовъ. О хлыстаньи прутьями говорится и въ дълъ о Радаевъ, гдъ разсказывается, какъ онъ принималъ въ свое общество одну женщину съ произнесеніемъ гнусныхъ словъ и богохульства при ударахъ прутьями и ладоныо. Да если бы и ни въ одномъ слъдственновь дёлё не упоминалось объ этомъ обстоятельстве, все еще не будетъ достаточного основания отвергать сго. Известно, какъ наши следователи мало знакомы съ тайными сектами и какъ ловко обманываютъ ихъ

сектанты; пусть припомнить г. Мельниковъ, съ какияъ неум'вныемъ производилось даже следствие о Радаева, гдъ нъсколько времени присутствовалъ самъ онъ, и гдъ главное внимание обращено было на сношения съ женщицами этого изувѣрнаго пророка. Самъ Радаевъ въ гордомъ сознани правоты своего ученія вздумаль поучить следователей въ двухъ чрезвычайно важныхъ показаніяхъ своихъ (о которыхъ, повидимому, г. Мельниковъ не знаетъ); не будь этого, слъдствіе не открыло бы ничего существеннаго. Но этотъ пророкъ санъ разболтался, а другіе обыкновенно молчать, и слідствіе производится въ потьмахъ-ощупью. Какъ мало можно выводить изъ молчанія слёдственныхъ дёль о какомънибудь обстоятельствъ, показываетъ самъ г. Мельниковъ, когда говоритъ: "о причащени изюмомъ", "матерью сырою землею" не упоминается ни въ одномъ изъ извъстныхъ намъ следственныхъ дълъ, хотя люли Божіи изъ этого обряда не дѣлають большаго секрета" (стр. 381). Наконець онъ же, разсказывая объ обрядѣ причащенія теломъ и кровью, говоритъ, что при этомъ "вокрула чана весь корабль радћетъ при гроикихъ пѣсняхъ" (стр. 384-388); онъ же, отвергая факть моленья предъ чаномь и бичеванья, подробно разсказываеть о помазани водой и явлени "золотаго христа", что безъ чана, наполненнаго водой и обставленнаго свъчами, немыслимо и необъяснимо. Вотъ этотъто логическій безпорядокъ въ мышленіи г. Мельникова всегда заставляль подозрительно смотрѣть на его разсказы и провѣрять ихъ другими источниками. Не всякому правится "нестройное, какъ говоритъ онъ, его обозрѣніе, въ которомъ встрѣчаются, можетъ быть (очень скромно!) и противорѣчія" (стр. 332). Чтобы покончить съ этимъ обстоятельствомъ, приведу еще разсказъ извѣстнаго путешественника С.В. Максимова. "Въ западной Сибири (въ тобольской губерни), говоритъ онъ, распространялъ хлыстовщину (лугининскую вѣру) крестьянинъ чистоозерской волости, деревни Денисовой, Лугининъ. Онъ долго бъгалъ на Уралъ и, вернувшись,

25

выучнлъ сбираться въ одинъ домъ, мужика чествовать за Христа, дѣвку за богородицу. Ес пеленали и сажали въ сторону, сами бѣгали кругомъ кадки и на голосъ пѣли: "по водѣ хлещу, Христа ищу; встань Христосъ, растянись Христосъ, выйли Христосъ наружу, дай денегъ на нужу" ('). Наконецъ сами хлысты разсказываютъ въ одной пѣсни про свое радѣнie, какъ на немъ богородица, свивала людямъ божіимъ святые жгутики" (').

Изъ уважения къчеловъчеству и къздравому смыслу русскаго народа я желалъ бы отвергнуть другой хлыстовский обрядъ, именно причащение теломъ и кровыю. Извѣстіе о немъ встрѣчается только у барона Гакстгаузена, у котораго оно злимствовано мною и г. Мельниковымь. Въ своемъ сочинения я буквально выписалъ слова Гакстгаузена, опасаясь брать на себя отвѣтственность за такое важное обвинение на несчастныхъ сектантовъ. Г. Мельниковъ въ своемъ отчетъ передаетъ этоть факть будто бы по разсказу другихъ и только въ примѣчаніи ссылается на Гакстгаузена; на самомъ дълъ оказывается, что онъ только исказилъ Гакстгаузсна. Воть подлинныя слова отчета: "богомерзкій обрядъ хлыстомъ причащения тыломо и кровью производится отъ времени до времени, когда кто-либо изъ членовъ ихъ корабля оскопляется. Разсказываютъ, будто при этомъ, вырѣзывая у мужчивъ сѣменные органы (удесныя близията, по выражению хлыстовъ), а у женщинъ желёзки въ соскахъ (?), хлысты выръзанныя части ръжутъ на мелкіе кусочки, а пророкъ или богородица причащаетъ всъхъ, бывающихъ на томъ радъни, частицами вырѣзаннаго мяса и каплями крови". Въ какое положение поставиль бы себя пишущий о хлыстахъ, если бы вздумаль повторять подобные разсказы?! Г. Мельниковь приписываетъ своему отчету какое-то догматическое и просвъщающее значение, а не понимаетъ,

(\*) См. «Люд. б.» етр. 153 и 39.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Отеч. зап. 1869. <u>№</u> 4. ч. 3. стр. 338.

что даже ввувћрный сектанть не станетъ ћеть "удесныя близнята", особенно сектантъ, у котораго главное правило жизни-целомудріе, для котораго половыя части служать предметояз величайшаго отвращения. Посль г. Мельниковъ поправился; въ своихъ "Бълыхъ голубяхъ" онъ разсказываетъ о причащении сектантовъ тьломъ и кровью уже по Гакстгаузену (сначала по крайней мърћ). Жаль, что при этомъ обличающий другихъ въ заимствовании не потрудился на этотъ разъ взглянуть въ подлинникъ, а воспользовался переводонъ "Православнаго Собестдника", т. е. моимъ, съ превращеніемъ дъвицы въ дъвушку, муки-въ боль. Вслъдстве этого опъ повторилъ неточность, допущенную въ "Православномъ Собесвдникъ". Тамъ вмъсто "львой груди" Гакстгаузена отръзывается для причащенія "лъвый сосецъ", какъ и у г. Мельникова въ "Вѣлыхъ голубяхъ", хотя вскорћ тамъ же онъ говоритъ уже о лѣвой груди, когда повторяетъ разсказъ уже не по переводу "Православнаго Собесвлника". Тогдашнему редактору "Православнаго Собес'вдника", знаменитому и умершему въ прошломъ голу смоленскому епископу Іоанну, строгому монаху, и весь разсказъ Гакстгаузена — "нъица" казался сомнительнымъ, почему и вычеркнутъ былъ цитатъ, а въ частности не ясно (?) было спеціальное значение слова "грудь" и казалось невозможнымъ продолженіе жизни женщины, если действительно отрезана будетъ грудь у нея. Я не могъ отстоять подлинникъ, и такимъ образомъ явилась неточность, довольно впрочемъ значительная; повторять ее не долженъ бы литераторъ, знающій о существованій полныхъ скопчихъ, т. е. безъ объихъ грудей; легко сообразить, что однимъ сосцемъ невозможно причащение огромнаго количества сектантовъ, собирающихся на чрезвычайныя радънія.

Объ этомъ же обстоятельствѣ, т, е. о причащени сектантовъ тѣломъ и кровью, г. Мельниковъ подробно разсказываетъ еще "со словъ одного крестьянина, бывшаго въ хлыстовской ереси". Кромѣ того овъ говоритъ: "мнѣ самому случалось слышать отъ нѣкоторыхъ лицъ, хорошо

знавшихъ хлыстовские корабли, разсказъ о гнусномъ (') людобдстве, равно какъ и о заклании младенцевъ мужескаго пола, раждаемыхъ богородицей. Тоже самое слыпаль г. Кельсіевь за Дунасмь оть одной богородицы Авдотьи Ивановны, бъжавшей изъ курской губерни, у которой хлысты съёли левую грудь и выпили кровь ея осяидневнаго иладенца" (стр. 384). Прошу извинения у г. Мельникова въ томъ, что и послѣ такихъ доказательствъ не вполнѣ вѣрю его разсказу: подробности разсказываенаго факта такъ ужасны, что изъ уважения къ человсчеству, повторяю я, трудно повкрить ему. Да и кромъ того этотъ ражказъ слишкомъ напоминаетъ ложные разсказы язычниковь о ядении христіанами младенцевь и такіе же разсказы христіань о яденіи "жилами" христіанскихъ дътей. Можно еще допустить причащеніе изувърныхъ сектантовъ грудью обожаемой дъвицы (богородним, болини); но причащение кровью младенца новъроятно и несогласимо съ известными въ жизни сектантовъ фактами. По причащении грудью девушки хлысты предаются свальному гртху, и возможно, что изуродованная дъвушка заберементеть отъ этого гръха. "Если отъ изуродованной такимъ образомъ дъвушки, говоритъ г. Мельниковъ, родился мальчикъ, онъ считается сыномъ Вожимъ и называется "христосикомъ". На восьмой день его закалають въ левый бокъ, такимъ же коніемъ, какое употребляется въ перквахъ, прознаютъ ему сердце и причащаются горячею кровью. Тъло сушатъ и превращають въ порошокъ, съ которымъ после некутъ калачи, коими и причащаются вмысть съ водою" (стр. 387). Разсказъ этотъ несогласимъ съ другимъ обстоятельствомъ въ жизни хлыстовъ. Г. Мельниковъ, безъ сомниния, помнить въ деле Радзева о крестьянскомъ мальчикъ Зюзинъ, который пользовался особеннымъ уваженіемъ и любовью въ кораблъ, какъ будущій пророкъ. И въ другихъ источникахъ встръчаются извъстія о дътяхъ, зачатыхъ въ свяльномъ гръхъ, которыя потомъ дълаются

(') Зачѣмъ жо т. Мельниковъ выше выпустилъ изъ моего перевода Гакстгаузсна слово «гнусное», находящееся въ подлинникъ?

Digitized by Google

христани и богородицами. Если бы дъйствительно хлысты закалали младенцевъ мужескаго пола, такого факта въ жизни ихъ не было бы и они не имъли бы пророковъ отъ чрева матери. Да и самъ по себф разсказъ этотъ невъроятенъ: онъ сотни тысячь русскихъ людей представляеть действительными людовдами! Едва ли бы подобное обстоятельство могло укрыться оть православныхъ сосъдей и отъ преслъдования судебной власти; а самъ г. Мельниковъ говоритъ, что "не было случая, чтобъ изувѣрное преступление было вполнѣ (а це вполнѣ?) обнаружено и юридически доказано" (стр. 388). Разсказъ этотъ совершенно одинокій, и напрасно г. Мельниковъ думаетъ, будто "объ этомъ ужасномъ изувърствъ разсказываеть св. Димитрій Ростовскій въ своемъ розыскъ", а также Ософилактъ Лопатинский и составители "наставленія состязаться съ раскольниками". Упоминаемый у св. Димитрія Ростовскаго каргопольскій изувѣръ былъ раскольникъ старобрядецъ, училъ блудному сожитію, вырѣзывалъ иладенческое сердце съ иной цѣлью-магически привлекать къ своему ученію, однимъ словомъ не былъ хлыстомъ. Извинительно какому нибудь молодому литератору, пишущему о совершенно незнакомомъ ему предметь, сибшивать людей божило съ молоканами, духоборцами и раскольниками-безпоповцами, какъ недавно саблаль это мимоходомъ г. Осокинъ въ своихъ "Альбигойцахъ" ('); но не следуеть литератору, занимающемуся 20 льть русскимь расколомь, передълывать для своей цтли старообрядцевъ въ хлыстовъ. Ософилактъ Лопатинскій и составители "наставленія состязаться съ раскольниками, повторили только разсказъ св. Димитрія, не прибавляя ничего новаго; да и самъ св. Димитрій Ростовскій заимствоваль этоть разсказь у Игнатія м. Тобольскаго (°).

<sup>(&#</sup>x27;) Истор. Альбигойцевъ и ихъ времени. Каз. 1869. т. 1. стр. 117. 149. 213. 222.

<sup>(2)</sup> Цосл. блаж. Игнат., над. въ Прав. Собес. 1855. стр. 116—122.— Каргопольский пустынникъ, о которомъ разсказываетъ

Такимъ образомъ свидътелями "ужаснаго изувърства" хлыстовъ остаются только "принедшіе совершенно къ однимъ и тъмъ же выводамъ" (?) гг. Мельниковъ и Келисіевъ; но достовърно ли ихъ свидътельство?... По крайней иъръ для меня—нътъ!

Въ заключеніе считаю нужнымъ замѣтить, что факть изъ жизни сектантовъ, хотя бы о немъ упоминалось только въ одномъ источникѣ, самъ по себѣ еще немного значитъ и хвалиться открытіемъ его не сто́итъ труда; важно пониманіе этого факта, разумная постановка его въ ряду другихъ фактовъ и правильный взглядъ на всю совокупность ихъ. А этого и недостаетъ у г. Мельникова. Отъ того напр. взглядъ его на расколъ, проводимый въ "отчетъ", вскорѣ измѣняется въ извѣстной его "запискѣ о расколѣ" и много противорѣчитъ настоящему взгляду его на тотъ же предметъ. Но такъ какъ подборъ фактовъ и даже отчасти изложеніе ихъ зависитъ отъ идеи автора; то невозможно довѣрчиво относиться къ тому, кто

Агнатій, «повельваль всемь безь всякаго зазора блудствовати тайно» и училъ, «чтобы отнюдь въ церковь не ходили, и у поповъ нын виннах благословенія не пріимали, и къ нимъ бы не исповьдывалися, и никакой святыни отъ церкве не причащалися, а крестъ бы на себѣ двѣма персты творили, а троеперстнаго сложенія никакоже бы не пріимали, се убо есть антихристова печать». О немъ разсказывали Игнатію, что онъ одина раза прикавалъ у новорождеянаго иладенца одной дъвицы тотчасъ по рождении (абіе, а не ва восьмой день) выръзать сердце, высушить и истолочь въ порошокъ, который роздалъ своимъ ученикамъ съ приказапіемъ идти на проповѣдь раскода и тайно всыпать его «во бращно, или въ питіе, или въ сосудъ, идіже вода бываеть въ дому, или въ клааязь То убо егда отъ того вкусять, --- увъряль онь учениковь, --- тогда обратятся въ намъ на истину, и повърятъ словесамъ вашимъ, и сани будуть самовольныя мученики» (чрезъ самосожжение). Эготь разсказъ Игнатій слышаль въ Костроив, куда отправлялся для увіщанія раскольниковъ въ 1687 по приказанію п. Іоакима, слышаль по всей втроятности отъ православныхъ и передаль его, по обычаю того времени, безъ всякой мысли о возможности критически заподозрить его достов врность.

такъ скоро и часто мѣнаетъ свои убѣжденія. Вмѣсто того, чтобы прятать свои богатые матеріалы по расколу и потомъ несправедливо обличать другихъ въ пользованіи ими, хорошо сдѣлалъ бы г. Мельниковъ, если бы воспользовался слѣдующимъ весьма умнымъ совѣтомъ г. Варсова: "г. Мельниковъ, по нашему мнѣнію, сдѣлалъ бы гораздо лучше, если бы, вмѣсто того, чтобы сочинять на скорую руку свои компиляціи изъ драгоцѣнныхъ матеріаловъ, какими онъ располагаетъ, напечаталъ бы эти самые матеріалы, въ ихъ полномъ сосставѣ" (').

И. Добротворскій.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Хр. чт. № 9 стр. 436. Г. Барсовъ поднимаетъ и другіе вопросы о людяхъ божінхъ и особенно о происхожденіи ихъ секты. Но съ нимъ, какъ богословски образованнымъ и понимающимъ дѣло, мы намѣрены побесѣдовать объ этомъ интересномъ предметѣ въ другой разъ.

## ПРАВОСЛАВНАЯ ПРОТИВОМУСУЛЬМАНСКАЯ МИССІЯ ВЪ КАЗАНСКОМЪ КРАѢ ВЪ СВЯЗИ СЪ Исторіею мусульманства въ Первой Половинѣ XIX вѣка.

(npodonmenie) (')

#### IV.

5-го января 1828 года донесено было св. правит. Суноду объ успѣхахъ въ обращеніи крещеныхъ татаръ въ христіанскую вѣру. Въ донесеніи было прописано все то, что сдѣлано было до сего времени протоіереяин и лицами гражданскаго вѣдомства относительно обрашенія отпадшихъ крещеныхъ татаръ. Теперь, только лишь получилъ архіепископъ рязанскій Филаретъ назначеніе на казанскую каеедру, какъ Государь Императоръ, получивъ свѣдѣніе о затрудненіяхъ, встрѣтившихся въ казанской епархіи по смерти тамошняго архіепископа (Іоны), Высочайше повелѣть соизволилъ— Филарету немедленно ѣхать на епархію (<sup>2</sup>). Въ самомъ дѣлѣ нельзя было не придавать важнаго значенія, какое получало движеніе крещеныхъ татаръ къ отступничеству въ магометанство. Свят. Синодъ, съ своей сторо-

<sup>(&#</sup>x27;) См. Прав. Собесѣдн. 1869 г. февраль.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) Указъ св. Спиода отъ 27 февр. 1828 г., въ «указахъз каз. дух. консисторіи.

ны, далъ новоназначенному архіепископу указъ, въ которомъ довольно подробно изложены были результаты миссіонерской д'ятельности казанскаго духовенства. Въ этомъ указѣ (отъ 28 февраля 1828 года) прописаны были репорты: о. Свѣтовидова отъ 6 ноября 1827 г., Милонова отъ 29 ноября 1827 г. и Гальбанскаго отъ 18 декабря 1827 г. ('). Визств съ описаниемъ обстоятельствъ положенія крещеныхъ татаръ, св. Синодъ предписаль и нѣкоторыя мѣры, которыя слѣдовало предпринять при дальн в й в д в й ствовани на отступниковъ. Такъ св. Синодъ еще въ 3-й день февраля 1827 г. предлагалъ: 1) "поелику крещеные татары, изъ отпаденія обращающіеся къ христіанской въръ, показали, что проситься въ магометанство заставили ихъ непомѣрныя требованія приходскими ихъ священниками денегъ за исправление церковныхъ требъ, то слъдовало бы сихъ священниковъ подвергнуть за сіе суду; но къ сему приступить не представляется законной удобпости потому, что означенные татары формальной на то жалобы не приносять и доказательствами подкръпить оную не вызываются, а только убѣдительнѣйше просять, чтобы приходскіе священники ихъ не обижали. Впрочемъ, поелику умъренность сей ихъ просьбы и обстоятельства, при которыхъ она объявлена, дълають ее достойною вниманія и вѣроятія; поелику развъдыванія протојерея Милонова чрезъ крещеныхъ чувашъ также подтверждаютъ справедливость означенной жалобы крещеныхъ татаръ, а при томъ для сихъ возвращающихся къ церкви особенно нужны священники, въ поведении несомнительные и способные къ утвержденію колеблющихся въ въръ и назидательнымъ словомъ и добрымъ примѣромъ; напротивъ того священники сель Городищъ Н. Т., Шераутъ М. Е. и М. Ив., Шемурши Г. Д. и С. А. суть неученые и, по касавшимся до нихъ дѣламъ, въ поведеніи сомнительные: по

(1) Прав. Собесъди. 1868 г. сентябрь и октябрь.

каковымъ обстоятельствамъ означенныхъ священниковъ отъ нынтинихъ ихъ итстъ удалить и датъ имъ срочные билеты для прінсканія другихъ мѣстъ, гдѣ прихожане принять ихъ пожелають, во отнюдь не въ новокрещенскихъ приходахъ; на нынѣшнія же ихъ мѣста опредѣлить другихъ съ потребными добрыми качества-ми преимущественно изъ ученыхъ ('). 2) Если доставлению вышеозначеннымъ приходамъ достойныхъ священниковъ препятствуетъ скудость сихъ приходовъ: о средствахъ противъ сего предоставить епархіальному начальству войти въ разсмотрћніе и представить съ инѣніемъ. 3) Протоіереямъ Милонову, Свѣтовидову и Гальбанскому возложенное на нихъ поручение продолжить съ тѣмъ, чтобы отъ времени до времени по удобности постицали приходы, въ которыхъ оказывалось отпаденіе отъ в вры, возобновляли бывшимъ въ отпаденіи христіанскія наставленія съ кротостію, любовію и терпѣніемъ, удостовѣрялись въ усердномъ и безкорыстномъ прохождени должностей и честномъ жити местныхъ священноцерковнослужителей, и о томъ, что усмотрятъ и въ причтахъ и въ прихожанахъ, обстоятельно доносили епархіальному начальству, которое имбеть доносить свят. Синоду, и нынѣ же обнадежить ихъ, что полезные труды ихъ не будутъ оставлены безъ вниманія. 4) Въ предосторожность противъ вредныхъ послъдствій, каковыя по настоящему делу оказались отъ предосудительнаго домогательства излишнихъ доходовъ за требы, подтвердить съ подписками всёмъ причтамъ новокрещенскихъ приходовъ, чтобы довольствовались доброхотными даяніями прихожанъ и излишняго не требовали, а наипаче, чтобы таковыми требованіями отнюдь не останавливали исправления церковныхъ требъ; благочивнымъ же поручить иметь за симъ бдительный надзоръ, и о злоупотребленіяхъ доносить для прекраще-

, (') Здѣсь одинъ пункть о попомарѣ Исидорѣ Петровѣ, по неважности, опущенъ.

COE. I.

нія оныхъ непремѣнно, подъ страхомъ собственной отвътственности по законамъ за прикрытія оныхъ (далѣо идуть пункты объ извёстныхъ уже намъ повёренныхъ Василів Ивановь и Абдуль-Халикь). На докладь свят. Синода обо всемъ этомъ Государь Императоръ собственноручно написаль: "согласень. Поступки священниковь. требами своими причинившихъ было отпадение отъ цервви, въ моихъ глазахъ столь важны, что требуютъ строжайшаго изслідованія, о чемъ и предписать, а дотоль имъть при архіерет подъ присмотромъ". Свят. Синодъ и даль указъ архіепископу Филарету: 1) о должномъ и непремѣнномъ исполнении, въ чемъ слъдуетъ, Высочайше утвержденнаго опредбленія свят. Синода оть 3 февраля и Высочайшей резолюци на всеподданнъйшенъ докладь, съ тымъ, чтобы по учинении строжайшаго и немедленнаго, па законномъ основании, изслъдования о священникахъ, дѣлавшихъ непомѣрныя требованія за исправление требъ, представлено было свят. Синоду: и 2) ежели опредълению на мъста назначенныхъ къ удалению изъ новокрещенскихъ приходовъ священниковъ, другихъ достойныхъ, препятствуетъ скудость сихъ приходовъ: то о средствахъ противъ сего предоставить епархіальному начальству войти въ разсмотрѣніе и представить съ мебніемъ (')".

Нельзя не замътить, что эти распоряженія свят. Синода имѣли иниціативу главнымъ образомъ въ репортахъ о. Милонова (').

Преосвященный Филаретъ, будучи еще въ С.-Петербургѣ, сдѣдалъ предложеніе казанской дух. консисторіи объ отрѣшеніи вышеозначенныхъ священниковъ. А чтобы въ приходахъ ихъ не произошло остановки въ требоисправленіи и священнослуженіи, опъ поручилъ ис-

(\*) Прав. Собестан. 1868 г. октябрь. стр. 155-159.

<sup>(1)</sup> Дёло каз. дух. консисторія отъ 6-го іюля 1827 г. съ приложеніемъ прошеній стр. 67 — 75: указъ свят. прав. Сувода преосвящ. Филарету, архіепископу казанскому, отъ 28 севраля 1828 г.

правлять ихъ должность состанимъ надежнымъ священникамъ изъ приходовъ двухъ или трехштатныхъ ('). Но, безъ сомнѣнія, слѣдовало обратить вниманіе не на тѣхъ только священниковъ, о коихъ доносилъ протојерей Милоновъ: необходимо было ближе узнать умственное и нравственное положевие духовенства, если не всей казанской епархіи, тогда очень обширной, то, по крайней мёрё, той части его, которая управляла инородческими приходами. Такъ отчасти и поступиль преосвященный Филареть. Явившись въ Казань, онъ потребовалъ къ себъ изъ консисторіи все діло объ отступникахъ и приказалъ сдѣлать справку о священникахъ, въ приходахъ коихъ были отступники изъ крещеныхъ татаръ (\*). Справки были сдъланы, хотя слишковъ оффиціально, по клировымъ вѣдомостямъ, и преосв. Филаретъ могъ ясно замѣтить, что нравственный уровень и уиственное развитіе пастырей, о коихъ навели справки, очень не завидны: до многихъ изъ нихъ касались различныя судебныя дъла, но очень немногіе изъ нихъ были изъ окончившихъ курсъ въ семинаріи, именно изъ 43 священниковъ таковыхь показано только 7 человѣкъ (<sup>3</sup>).

4мая 1828 г. преосвященный Филареть уже доносиль свят. Синоду "о благословенномъ успѣхѣ въ обращени въ христіанскую церковь заблудшихъ изъ крещеныхъ татаръ по цивильскому уѣзду". Въ доношени своемъ онъ прежде всего отвѣчаетъ на указъ ему, отъ 28 февраля 1828 г., о священникахъ, упоминаемыхъ въ этомъ указѣ. Онъ доносилъ, что всѣ они отъ настоящихъ мѣстъ удалены. Относительно важваго вопроса или пункта изъ указа о матеріальномъ обезпечени священниковъ инородческихъ приходовъ, въ доношени преосвященнаго почти ничего существеннаго не сказано. Войти подробно въ ближай-

- (\*) Тамже, стр. 85 и 90.
- (\*) Танже, стр. 98-112; слич. стр. 37-39.

3\*

<sup>(1)</sup> Дило каз. дух. консистор. отъ 6-го іюля 1827 г. съ приложеніемъ прошеній... стр. 76.

шее разсмотрение того, не скудость ли означенныхъ приходовъ причиною, что оные не имѣютъ достойныхъ пастырей и какія противъ того изыскать средства, преосвященный предоставиль симбирскому духовному прявлению, потому, въроятно, что приходы селъ Городищъ, Шенурши и Шераутъ находились въ буинскояъ убздъ; но симбирское духовное правление никакихъ свёдений не доставило. За тъмъ преосвящ. Филаретъ описываеть положение крещеныхъ татаръ цивильскаго утяда съ репортовъ протојерея Гальбанскаго (1). Нельзя не пожальть о томъ, что преосвящ. Филаретъ ограничилъ заботы о матеріальномь обезпеченіи только упомянутыхъ приходовъ буинскаго утзда, не сдълавши никакихь соображений относительно обезпечения вообще всъхъ новокрещенскихъ приходовъ, или покрайнъй мъръ приходовъ, въкоторыхъ обнаружилось отступничество. Впрочемъ изъ дъла не видно, чтобы получили какое либо матеріальное безпеченіе и причты сель Городиць, Шемурши и Шераутъ. По всей въроятности, по удалении неисправныхъ священниковъ отъзанимаемыхъ ими мъсть въ инородческихъ приходахъ, вопросъ этотъ долго не поднимался. Объ немъ не упоминалось въ слъдующихъ указахъ св. Синода къ преосвященному Филарету, а равно и въ доношенияхъ самого Филарета синоду. Причтамъ новокрещенскихъ приходовъ предписывалось только довольствоваться "доброхотными даяніями" и излишняго съ прихожанъ не требовать (<sup>2</sup>).

Къ концу 1828 г. накопилосъ довольно донесеній или репортовъ отъ протојереевъ, и преосвященный Филаретъ, на основании ихъ, представилъ, отъ 31 декабря того же года, доношение въ св. Синодъ. Надобно замѣтитъ, что по той мѣрѣ, какъ извѣстные уже напъ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Діло каз. дух. консистор. отъ 6-го ікли 1827 г. съ приложеніемъ прошеній... стр. 113. 116—125. Прав. Собесѣди. 1868 г. октябрь. стр. 148—151.

<sup>(°)</sup> Дѣло отъ 6-го іюля 1827 г. съ приложеніемъ прошеній.. стр. 7-8, 133, 170 и 171.

протојереи — миссјонеры доносили объ усповоении отступническаго движения и указывали уже на самое, по видимому, незначительное число остающихся упорными отступниками, другіе протојереи и приходскіе священники репортовали о новыхъ отступленіяхъ. Правда, и эти отступленія не были новыми на самомъ дѣлѣ, но, по крайнти мъръ, теперь о нихъ уже заявляли оффиціально. Спасскаго убада, села Куркуль священникь Ө. Г. В. изъяснилъ, что приходскихъ его деревень средниха Тигона изъ татаръ крещеные В. Владимировъ, Кузьма и В. Матвъевы и Ал. Алексъевъ, нижнихъ Тигона Алексти Феодоровъ, вст вообще съ ихъ семействами, имбя жительство съ некрещеными татарами, уклоняются отъ христіанской вбры въ нагометанскую, въ церковь не ходять, новорожденныхъ младенцевъ крестить, а умершихъ похоронять не даютъ и въчетыредесятницу сего 1828 года у исповѣди и св. причастія не были, и никакихъ христіанскихъ обязанностей не исполняють... (). Увъщевать ихъ было поручено чистопольскаго спасскаго собора протојерею Павлу Соколову, который докабря 21 дня тогоже года доносиль, что "они, послѣ увѣщаній, остались непреклонными, отзываясь тыкь, что четверный годо тому назадь они съ крещеными же изъ татаръ спасскаго утяда деревни Киюкъ въ казанское губернское правление подали прошеніе объ отчисленіи себя въ магометанство, и потому до полученія ръшенія на сіе ихъ прошеніе, они никакихъ увъщаний и наставлений въ христіанской върв прининать и слушать не хотять. Да ежели и губернское правленіе не уважить ихъ просьбы: то и тогда успѣха ожидать невозможно; поелику четыре человѣка крещеныхъ татаръ деревни Среднихъ-Тигонъ живутъ тамъ, гдѣ находится 400 душъ некрещеныхъ татаръ, а въ Нижнихъ-Тигонахъ, деревнѣ также магометанской, изъ крещеныхъ имъетъ проживание одинъ только Ал. Өеодоровъ" (<sup>2</sup>).

(') Тамже, стр. 203.

<sup>(1)</sup> Дело отъ 6 іюля 1827 г.... стр. 174.

Преосвященный Филаретъ въ дочошении св. Синоду отъ ЗІ декабря изложиль все, что репортовали ему протоіереи Гальбанскій, Свѣтовидовъ съ Милоновымъ (') и Павелъ Соколовъ. Онъ писалъ, что изъ числа татаръ, утруждавшихъ Государл Императора просьбами объ оставлении ихъ въ магометанствћ, присланные въ казанскую консисторію при двухъ сообщеніяхъ изъ симбирскаго губернскаго правленія (З-го іюля и 6 сентября) буинскаго убзда деревни Большой Аксы Матвъй и Ал. Прокофьевы и Мих. Егоровъ и деревни Дрожжанаго Куста Сергъй Васильевъ и Ив. Кузьминъ, для увѣщанія ихъ отосланы въ монастыри; первые трое въ казанскій второклассный Спасопреображенскій монастырь. а послѣдніе въ Іоавновскій. Они были, доносилъ преосвященный, увѣщаваемы, какъ настоятелями тѣхъ монастырей, такъ консисторіею и мною, но ни на какія внушенія и убѣжденія не согласились обратиться въ христіанскую вѣру до возвращенія какого-то повѣреннаго изъ С. Петербурга, почему всѣ они, яко упорные, возвращены въ симбирское губернское правление. Относительно ихъ, а равно и другихъ упорствующихъ симбирской губернии (улздовъ симбирскаго и буинскаго) и казанской губерни (чистопольскаго и спасскаго убздовъ) преосвященный замѣчалъ, что онъ обращался къ губернаторамъ и просилъ ихъ принять законныя візры къ удержанию злонамфренныхъ изъ татаръ отъ совращенія ими другихъ. Помимо непріятныхъ свѣдѣній объ отступникахъ, преосвященный сообщалъ и отрадныя извъстія объ обращеніяхъ. Въ семъ 1828 г., доносилъ онъ, согласно желанию, просвъщено св. крещениемъ изъ татаръ 20 человѣкъ, изъ чувашъ муж. пола 6, жен. 1. изъ черемисъ муж. 10, жен. 4, а всего муж. пола 36, жен. 5. Въ заключение своего доношения преосвящ. Филареть представляль на благоразсмотрѣніе св. Синода

(<sup>1</sup>) Прав. Собесѣан 1868 г. октябрь. стр. 151, 152, 135— 137. 155—161. свое митніе объ упорныхъ отступникахъ изъ крещеныхъ татаръ. "Поелику крещеные татары..., познавъ свое заблуждение, обратились почти вст паки въ православную греко-россійскую церковь и таинства ся нынь исполняють, но только изъ числа ихъ весьма малая часть, всего 25 человѣкъ, остаются въ своемъ заблужденіи, а именно: буинскаго убзда деревснь Дрожжанаго Куста Сергъй Васильевъ и Ив. Кузьмина, Большой Аксы Матв. и Ал. Прокофисы и Мих. Егорова, повъренный Ефинъ Тимофеева. Памфилъ Михайлова. Я. Андреевь, Авдій Алекспевь, Дим. Ивиновь, Ник. Степановъ, Аван. Ивановъ, Никита Ефимовъ, Ст. Алекспсоз. Даніиль Матопесо и деревни Шатрашань Илья Александрова; чистопольскаго убзда, деревень Азбевой, Бълый Яръ тожъ, Василій Андреева, по татарски Мавлей Рахматуллова, Петръ в Ө. Степановы, Ромашкиной Андрей Антонова, по татарски Сейфулла Имангулова, спасскаго убада деревень среднихъ Тигонъ Василій Владимірова, Кузьма и Василій Матепевы, Александръ Алекспеез и нижнихъ Тигонъ Алексти Сеодоровз; по и сіи упорствують нестолько по ненависти къ св. церкви, сколько по невѣжеству и внушению злонамъренныхъ людей: то я полезнымъ почитаю означенныхъ упорствующихъ въ заблуждении своемъ разослать въ разные, отдаленные отъ жительствъ ихъ, монастыри, какъ для отвращения соблазна, производимаго ими въ одножителяхъ своихъ, такъ и для того, чтобы дать имъ время придти въ раскаяние и обратиться къ христіанской втрт, при постоянномъ наставленіи ихъ настоятелями тіхъ монастырей. Сверхь того долгомъ моимъ почитаю, писалъ святитель, довесть до свъдънія св. правит. Синода и о томъ, что къ утверждению новокрещенныхъ казанской спархіи татаръ въ христіанской втрт иного служить препятствіемь и то, что они, какъ изъ донесений коммиссіонеровъ и изъ дѣлъ консисторіи видно, большею частію жительство имбють съ некрещеными татарами, въ однихъ деревняхъ съ ниин живущими, такъ что въ деревняхъ бываетъ гораздо больше некрещеныхъ, а чрезъ то они, обращаясь всегда съ ними, увлекаются въ ихъ ваблужденіе. Ибо тѣ изъ нихъ, кои, составляя одни цѣлыя селенія безъ примѣси некрещеныхъ, въ образѣ жизни и обычаяхъ совершенно соединились съ христіанами, и не только никакой не обнаруживаютъ преклонности къ магометанству, но напротивъ показываютъ особенное усердіе къ св. церкви, въ чемъ и лично я удостовѣрился при моемъ обозрѣніи епархіи" (').

Предположеніе преосв. Филарета о разсылкѣ по монастырямъ 25 человѣкъ, оставшихся непреклонными, было утверждено 19 апрѣля 1829 г. св. синодомъ, съ тѣмъ однакожъ, чтобы упорнымъ продолжены были на нѣкоторое время еще увѣщанія чрезъ тѣхъ же миссіонеровъ и приходскихъ священниковъ на мѣстахъ, если же и затѣмъ останутся непреклонными, то разослать въ отдаленные отъ жительствъ монастыри (<sup>3</sup>).

Дъйствительно, містное духовенство продолжало увъщавать отступниковъ, и не безъ пользы. Алексъй Өедоровъ, крещонинъ изъ деревни нижнихъ Тигонъ, послѣ увъщаний П. Соколова, созналь себя крещенымъ и объщался въточности исполнять всѣ таинства православной церкви (<sup>3</sup>). Вскорѣ послѣ того и крещеные татары среднихъ Тигонъ (вышеупомянутые 4 человъка) на убъжденія, въ присутстви казанской консистории имъ учиненныя, объявили, что они, какъ прежде (?) желали, такъ и нынѣ желають состоять неуклонно въ въръ христіанской и соблюдать всѣ ученія и таинства ея безотговорочно. Консисторія опредѣлила, оставивъ ихъ на мѣстѣ жительства по прежнему, предписать мѣстному священнику назидать ихъ въ догматахъ христіанской въры. По резолюціи преосвященнаго съ крещеныхъ татаръ деревень среднихъ и нижнихъ Тигонъ взяты были подписки въ

- (<sup>1</sup>) Дѣло отъ 6-го іюля 1827 г. стр. 207-210.
- (\*) Тамже, стр. 221,

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамже, стр. 228: репортъ II. Соколова отъ 21 іюня 1829 г.

твердомъ и неуклонномъ содержаніи ими христіанскаго закона со встии ихъ семействами при депутать съ гражданской стороны. "Подтвердивт данное 25 числа іюля 1829 г. присутствио консисторіи об'єщаніе -- состоять неуклонно въ христіанской въръ и соблюдать всъ ученія ея и таинства безотговорочно крещеные татары деревень среднихъ и нижпихъ Тигонъ (5 человъкъ) обязались подпискою въ томъ, что они со всѣми ихъ семействами отнынъ впредь христіанскій законъ будутъ содержать и вск обязанности христіанскія исполнять твердо и неуклонно, а именно: въ церковь святую къ славословію Божію стануть ходить неленостно, наипаче во дни недѣльные, въ господскіе и богородичные, двунадесятые праздники и высокоторжественные дни, также въ нѣкоторые и нарочитыхъ святыхъ, напр. на рождество Іоанна крестителя, на день верховныхъ апостоловъ Петра и Павла и проч., а во дни великаго поста у приходскихъ своихъ священниковъ будутъ исповъдываться и причащаться св. таинъ повсегодно, и съ некрещеными оть сообщения сколько возможно удаляться, въ противномъ же случат за лтность и нерадтніе о христіанскомъ законѣ подвергаютъ себя строгому суждению по законамъ ('). Какія убъжденія именно оказались вполнѣ сильными обратить отступниковъ тигонскихъ къ христівнской вѣрѣ, кто изъ присутствующихъ членовъ консисторіи быль такъ счастливъ, что успъль въ этомъ труановъ дълъ, мы не знаемъ. Мы думаемъ только, что подписка, составленная по формѣ, едвали была извѣстна крещенымъ татарамъ, какъ слѣдуетъ, и вообще она не представляла надежной гаранти для заявленнаго въ ней православія крещеныхъ татаръ. Впрочемъ, такъ иди иначе, но пять человъкъ были отосланы на мъста жительства. Консисторіи надлежало заботиться объ остальныхъ 20 заблудшихъ.

Убъжденія протоіерея II. Соколова на упорныхъ отступниковъ деревни Азбевой не имъли успъха; и кон-

(') Дело отъ 6-го іюля 1827 г... стр. 231-237.

систорія не разъ требовала губернское правленіе о высылкъ ихъ на увъщание въ консисторию. Въ ноябръ 1829 г. они наконецъ были присланы на троекратное увъщаніе, но и послѣ консисторскихъ увѣщаній крещеные татары деревни Азбевой Василій Андреевь, П. и Ө. Степановы, "не пріемля никакихъ резоновъ, остались въ заблуждении своемъ непреклонными". Согласно указу св. синода отъ 19 апръля 1829 г., консисторія предполагала было розослать ихъ въ отдаленные отъ ихъ мѣста жительства монастыри: В. Андреева въ алатырский троицкій монастырь (симбир. губерн.), П. Степанова — въ симбирскій покровскій, а Ө. Степанова — въ сызранскій вознесенскій ('). Но преосвящ. Филареть, желая, быть можетъ, имѣть ихъ на слуху, какъ говорится, опредвлилъ означенныхъ татаръ отослать по одному въ свіяжскій монастырь, раиоскую и седміезерную пустыни, съ надлежащимъ настоятелямъ оныхъ предписаніемъ объ увћицании ихъ, и чтобы ови ежемћсячно объ успѣхѣ репортовали къ нему. Уже упорные были на указанныхъ мъстахъ, какъ преосвященный снова рекомендовалъ консисторіи (17 ноября 1829 г.) всёхътроихъ-В. Андреева, П. и Ө. Степановыхъ, какъ ближайшихъ между собою родственниковъ, отослать въ казанскую раиоскую богородицкую пустынь, предписавъ настоятелю оной, чтобъ занимался увъщаниемъ ихъ къ обращению въ христіанскую втру и довольствовалъ монастырскою пищею и чтобы ежемѣсячно объ успѣхѣ репортовалъ къ преосвященному. Присемъ преосвящ. Филаретъ вибнялъ въ обязанность какъ настоятелю, такъ и братіи обращаться съ ними съ евангельскою любовію и во встхъ случаяхъ показывать имъ ласковость и братолюбіе (\*). Въ январѣ слѣдующаго 1830 г., по требованию консистории, чисстополькій земскій судъ препроводилъ содержащагося, за уклонение въ магометанство, въ тюремномъ замкъ кре-

- (1) Дило отъ 6-го іюля 1827 г. стр. 211. 279-284.
- (\*) Tanke, crp 289-291.

щенаго татарина деревни Ромашкиной Андрея Антонова также на увъщапіе въ консисторію. Но и онъ при увъщаніяхъ "не изъявилъ ни малъйшей склонности и готовности къ обращенію въ православіе" и былъ отосланъ для дальнъйшихъ увъщаній сперва въ казанскій Зилантовъ, а потомъ въ Кизическій монастырь (').

Начались донесенія, или краткіе репорты настоятелей монастырей объ отступникахъ. Раиоской пустыня игумент. Амвросій писаль, что "съ 28 ноября 1829 г. крещеные татары В. Андреевъ, П. и Ө. Степановы, находясь въ оной пустыни, хотя ведутъ себя тихо и послушно, но при встхъ моихъ кроткихъ, и съ духомъ евангелія сообразныхъ увѣщаніяхъ касательно упорнаго ихъ коснѣнія въ магометанствѣ, остаются непреклонными, и хотя слушають слово Божіе въ сладость, ио оное на ожесточенномъ сердцѣ ихъ не произращаеть спасительныхъ плодовъ раскаянія въ заблужденія, и въ течении сего мъсяда (декабря) успѣховъ никакихъ не оказалось (\*). Полгода игуменъ Амвросій доносиль ежетіхачно о безуспѣшности увѣщаній: татары то начинали ходить въ перковь, то переставали, подкрѣпляли въ отступничествѣ одинъ другаго и отзывались, что скорѣе согласятся на отстчение головъ и вытерить вст мучения и казни, нежели оставить вкру отцевъ, т. е. магометанство. На обращение они не подавали никакой надежды ('). Преосвящ. Филареть внушалъ продолжать увъщанія "иъ надеждъ милосердія Вожія". Наконецъ въ половинѣ іюни 1830 г. игуменъ Амвросій донесъ слъдующее: "присланные въ раиоскую Вогородицкую пустынь крещеные татары досель не переставали коснать въ своемъ заблуждении, но по неослабномъ моемъ ихъ увѣщаніи 11-го числа настоящаго іюня, при понощи единаго всемогущаго Бога, воздѣйствовавшаго на

(\*) Дѣло отъ 6-го іюля... стр. 296—301. 302—305.

(\*) Тамже, стр. 295.

(\*) Тамже, стр 306. 311. 312. 321: репорты игумена Амвросія въ январѣ, маръѣ, апрѣлѣ и маѣ 1830 г.

ожесточенныя сердца чихъ, всё они (три человѣка) убѣдились въ истияћ, согласились навсегда оставить нагонстанскую сресь и обратиться въ нѣдра православной церкви, засвидътельствовавъ таковое свое обращеніе раскаяніемъ въ присутствіи всей братіи и отъ прописаннаго числа продолжаютъ ходить въ церковь ко всънъ божественнымъ службамъ безъ всякаго принужденія неопустительно и, по примѣру православныхъ христіанъ, молятся Богу; а 15 числа въ день воскресный, по собственному ихъ желанію и по просьбѣ, было совершено соборнъ, въ присутстви брати, благодарственное Господу Богу и пречистой Его Матери моленіе съ водоосвященіемъ" (). Игуменъ Амвросій присоединилъ ихъ по чиноположению къ православной церкви, исповедаль и пріобщиль св. таинь. Онь писаль еще, что они убъдительно просили его о ходатайствъ. чтобы ихъ изъ прихода села Кариаловъ, отстоящаю отъ ихъ деревни на 15, а въ разливъ весенней воды почти на 20 версть, причислить приходомъ къ ближайшему тогоже убзда селу Изгарамъ, отстоящему отъ ихъ деревни всего только на 10 версть. Желаніе ихъ было удовлетворено: они перечислены были къ изгарскому приходу. Въ консисторіи съ нихъ взята была, при депутать съ свътской стороны, подписка, подобная до буквальности той, которую мы привели выше (). Подъ подпискою одинъ изъ нихъ дажо своеручно подписался فيكور استبانى اوزم اوچونكنه بت بيصات ايندوم مانونوم :такь - т. е. Өеодоръ Степановъ то лько за себя заставлялъ подписать (подписку), а за жену и за дѣтей своихъ не заставлялъ. Надобно замѣтить, что въ подпискъ говорится, что они безотговорочно обязались содержать христіанскій законъ со всими семействами. Къ подпискъ виъсто означенныхъ

(1) Дёло каз. дух. консисторім оть 6-го цоля 1827 г. съ приложеніемъ прошеній... стр. 356.

(<sup>2</sup>) стр. 41.

врещеныхъ татаръ Василія Андреева и П. Степанова, за неумѣніемъ перваго грамоть, и за слѣпотою послѣдняго дълаль рукоприкладство титулярный совѣтникъ Александръ Ласточкинъ. Изъ присутствующихъ казанской духовной консистории никто и не узналь, что О. Степановъ подписался вовсе не въ такомъ духѣ, какъ гласила подписка. Обязавъ подпискою, консисторія отпустила крещеныхъ татаръ на мѣсто жительства. Имъ выданъ былъ билетъ 17 іюдя 1830 г. и Өеодоръ Стеиановъ росписался въ его получении: بيلت پلوچتل كرشنى т. е. билеть получилъ крещеный татаринъ Өеодоръ Степановъ. Игумену раиоскому о. Амвросію изъявлена была архипастырская признательность. Кънему на увъщания предписывалъ преосвященный перевесть находящихся въ седијезерной пустыни креценыхъ татаръ (').

Такъ пока закончилось дёло объ упорныхъ татарахъ деревни Азъевой (Білой горы или Білый яръ тожъ). Оставались на очереди отступники деревни Ромашкиной Андрей Антоновъ и др.

Игумень кизическаго монастыря Иннокентій доносиль, что послі трехм'єячныхъ ув'єщаній Андрей Антоновъ остался непреклоннымъ въ магометанствѣ ('). Немного спустя послѣ этого консисторія получила изъ губернскаго правленія сообщеніе, въ которомъ говорилось, что "государственный совѣтъ разсмотрѣвъ докладъ правительствующаго сената 6 департамента изъ татаръ о крещеныхъ казанской губерніи Андрею Антоновъ и Михаилъ Васильсов, сужденныхъ за уклоненіе отъ христіанской вѣры и поощреніе къ тому другихъ новокрещенныхъ татаръ, и сообразивъ подобное дѣло объ отступникахъ изъ крещеныхъ татаръ симбирской суберніи, впослѣдствіи раскаявшихся въ заблуж-

(1) Дело отъ 6-го іюля 1827 г. стр. 357—364. (2) Тамже, стр. 313.

дении и обратившихся на истинный путь ('), положилъ 1) при мъръ обращенія симбирскихъ татаръ къ христіанской върв предложить съ последними убъдительнъйшими увѣщаніями и совратившимся татарамъ казанской губерніи съ тѣмъ, что буде и они, оставя упорство, принесуть раскаяние въ своемъ отступничествѣ, то и ихъ, согласно заключению государственнаго совѣта о симбирскихъ татарахъ, оставить всёхъ въ покот на мъстахъ жительства. 2) Но если они и за тъмъ пребудутъ упорными, то Мих. Васильсва и Андрея Антонова, яко главныхъ соблазнителей собратий своихъ къ отступленію отъ христіанской въры, примъняясь къ высочайшему повелѣнію о первомъ изъ нихъ 11 февраля 1828 г. состоявшемуся, удалить въ тобольскую губернію, переселя ихъ обоихъ туда съ семействами, прочимъ жо отступникамъ объявить, что буде примъромъ сихъ двоихъ человѣкъ не убѣдятся и останутся непреклонными, то, по истечении одного года времени, поступлено будеть и съ ними такимъ же образовъ. З) Между тъмъ со стороны духовнаго правительства къ приведению ихъ по прежнему въ н'вдра христіанской церкви употреблять ув'ещание, наставления и все те меры, которыя казанскою консисторією предположены уже и св. синодомъ утверждены. А муллъ и другихъ магометанскихъ духовныхъ лицъ, особенно живущихъ въ чистопольскомъ, тетюшскомъ и свіяжскомъ утздахъ, обязать подписками подъ строгою по законамъ отвътственностію, чтобъ не дерзали отступниковъ покриплять въ настоящемъ упорствѣ, ни соблазнятъ никого изъ крещеныхъ татаръ приглашеніемъ въ магометанство и 4) если бы и по истечении годоваго времени остался изъ нихъ вто либо не убъжденнымъ викакими священническими увъщаніями и пребыль непреклоннымь кь обращенію вь христіанскую вѣру, тогда о равномѣрномъ переселеніи и таковыхъ съ семействами ихъ въ тобольскую губернію, или же о разселении ихъ по русскимъ деревнямъ казанской

(') Дѣло отъ 6 іюля стр. 362-364.

же губернии, съ возложениемъ на священниковъ оныхъ особеннаго попеченія о назиданіи ихъ къ утвержденію въ христіанствѣ, казансиому губернскому правленію, по лучшему своему усмотрѣнію на мѣстѣ, войти съ пред-ставленіемъ въ правит. сенатъ (').

30 декабря 1830 г. архимандрить кизическаго монастыря Гурій еще доносиль о непреклонности Андрея Антонова къ христіанству, а въ половинъ марта слъдующаго года онъ возвратиль его изъ монастыря въ консисторію для послѣдняго увѣщанія (\*). Въ консисторіи ену объявлено было сообщение губернскаго правления, вибстб съ указомъ правител. сената отъ 12 мая 1830 г., сдъляны были увъщанія, но Андрей Автоновъ показаль, что онь какъ прежде на многократныя увѣщанія, въ присутствіи консисторіи и въ казанскомъ кизическонъ монастырѣ ему чинимыя, не соглашался обратиться въ христіанскую вѣру, такъ и нынѣ не желаетъ оставить магометанскаго закона и обратиться въ христіанскую въру, объясняя такъ, что если бы стоило ему сіе необращеніе въ христіанскую въру и головы, то овъ готовъ положить ее (3). Послѣ такого фанатическаго упорства Андрея Антонова препроводили въ губервское правление для отсылки куда слудуеть по законамъ (). До отсылки въ тобольскую губернію на поселеніе, или вообще до слѣдующихъ распоряженій Андрей Антоновъ былъ заключенъ снова въ тюремный замокъ, гдъ и скончался 6 го апреля 1831 года (\*).

О таварищѣ Андрея Антонова-Михаилѣ Васильевѣ, изъ дѣла, которов мы излагаемъ, мы узнаемъ только, что казанская палата уголовнаго суда сообщениемъ отъ 12 декабря 1828 г. (№ 346) требовала о наказаній изъ татарь крещенаго чистопольскаго убяда деревни Азteвой Михаила Васильева за отступление отъ христіанс-

- (<sup>3</sup>) Tanme, ctp. 405.
- (\*) Тлиже, стр. 406 и 422-426.
- (\*) Танже, стр. 430 обор.

<sup>(&#</sup>x27;) Діло оть 6-го іюля 1827 г. стр. 366—369. (<sup>2</sup>) Тамже, стр. 397 в 404.

кой въры и за склоненіе другихъ къ тому, плетьми 30-ю ударами съ отсылкою въ Сибирь на поселение, съ тъжъ, дабы онъ на мъстт по распоряжению духовнаго правительства отданъ былъ на увещание и церковное покаяние. Чистопольский городничий увъдомляль палату, что М. Васильеву опредбленное наказание выполнено и онъ переданъ для отсылки въ Сибирь въ экспедицію о ссыльныхъ января 22 дня 1829 года. Оставалось нослать Васильева въ Сибирь; но вскорѣ, апрѣля 24 тогоже 29 г., прав. сенать предписаль казанскому губернскому правленію пріостановиться исполненіемъ этого. Михаиль Васильевъ вслёдствіе предписанія прав. сената возвращенъ на мѣсто своего жительства и чистопольскому земскому суду предписано имѣть неослабный надзоръ, чтобы М. Васильевъ съ мѣста жительства никуда не отлучался (1). 30 августа 1830 г. казанская духовная консисторія сообщала губернскому правленію, что по казанской губерни крещеныхъ татаръ, упорствующихъ въ исполнении христіанской в'бры, кака иза дила, въ консисторіи производящихся, видно, кромѣ чистопольскаго утзда деревень Азпесой Михаила Васильева и Ромашниной Андрел Антонова, не импется (\*). Но мы сей часъ видѣли, что консисторія покончила свои дѣла и съ означенными крещеными татарами.

#### (продолжение будеть)

(1) Діло отъ 6 го йоля 1827 г... стр. 386. 387. Михаилъ Васильевъ не кто другой, какъ изпёстный уже намъ повъренный Абдуль-Холикъ. Это мы несомнённо узнаемъ теперь изъ именнаго списка отступниковъ деревень Азьевой и Ромашкиной, гдѣ отступинки написаны русскими и татарскими именами (діла стр. 377 обор. и 378). Первымъ въ этомъ спискѣ значится Василій Андреевъ (по татарски Маллій Рахметуловъ), а нотомъ послѣ жены В. Андреева записанъ сынъ его Михаилъ Васильевъ (по татарски Абдуль-Халикъ Мавліевъ) и замѣчаетса, между прочимъ (стр. 378 обор.), что по распоряженію епархіальнаго начальства, утвержденному указомъ св. синода отъ 22 декабря 1827 г., продолжается имъ увѣщаніе объ оставленіи магометанскаго заблужденія. А извъстно, что въ указѣ св. синода отъ 22 декабря 1827 г. № 196.

(<sup>2</sup>) Дело отъ 6 іюля 1827 г. стр. 401 и дал.

# вопросъ

### О ПЕРСТОСЛОЖЕНИИ ДЛЯ КРЕСТНАГО ЗНАМЕ-НІЯ И БЛАГОСЛОВЕНІЯ ПО НЪКОТОРЫМЪ НО-ВОИЗСЛЪДОВАННЫМЪ ИСТОЧНИКАМЪ.

Мы обѣщали (') и должны теперь доказать, что первый всероссійскій патріархь Іовь, какь вообще и вся того времени—до распространенія печатныхь книгь— Москва, знаменовались крестомь не по старообрядчески—не двуперстно,—доказать на основаніи мало-извѣстныхь до сего времени, относящихся къ разсматриваемому нами вопросу о перстосложеніи свидѣтельствь. Здѣсь мы разумѣемъ не обслѣдованныя съ этой стороны свидѣтельства: *iepes Cuльвестра въ Домостров*, Петра Петрея де-Эрлезунда въ его исторіи о великомъ княжество московскомъ, священно-инока Өеодосія въ рукописи: преставленіе преподобнаго отца нашего Александра каргопольскаго, и наконецъ Ивана Посошкова въ рукописи: зеркало очевидное.

Свидътельство јерея Сильвестра въ Домостров.

Это свидѣтельство о перстосложеніи мы разсматриваемъ только какъ ново-появившееся въ печати, мо-

(<sup>1</sup>) См. Правосл. Собесёдн. 1869 г. декабрь: «Описаніе мкононисныхъ перстосложевій»... А. Никанора.

Cos. 1.

гущее произвести и впечатлѣніе и разочарованіе и потому вредный для защищаемаго нами дѣла соблазнъ, разсматриваемъ для полноты и порядка, но оно собственно для насъ неважно и ненужно, потому что неполлинно.

По Погодинскому списку Сильвестрова Донострои XIV глава его озаглавливается такъ: "кико подобиеть креститися и покланятися образу Списову". Излагиется же эта XIV-я глава такъ: "тако нодобаетъ святителень и священническому и иноческому чину, царемъ и княземъ и всъяъ христіаномъ покланятися образу Спасову и животворящему кресту и пречистой Богородицѣ и святымъ небеснымъ силамъ и всѣмъ святымъ, и освященнымъ сосудомъ и святымъ честнымъ нощамъ:-и сице долженъ есть творити кійждо благочестивый христіанинъ кресть свой. Первѣе убо да совокупить три персты своя за святую Троицу: великій перстъ и другіе два, сущіе близъ его. Первѣс убо да положить ю на чель своемь, второе на чревь своемь, третіе на правомъ рамѣ и четвертое на лівомъ рамѣ. Егда творитъ тако, тогда знаменуетъ истинный крестъ. И слышите, кій есть разумъ креста: егда полагаемъ руку нашу на челѣ, таже низводимъ на чрево, хощемъ рѣщи: яко Господь нашъ Іисусъ Христосъ Сынъ Вожій бѣ и есть Вогъ; убо нашего ради спасенія и да въруемъ въ Него, сниде съ небесъ долу на землю, и наки иде дольнайше отъ земли, сіи рачь: въ муку и свободи тамошнія мучимыя души. Егда же паки по сихъ положимъ ю на десномъ рамѣ, таже на лівомъ: хощемъ рѣщи, яко, отпележе свободи души праведныя отъ муки, вознесеся на небеса и седе отъ десную Бога и Отца; и наки имать пріити, судія всего міра, поставити праведныя убо одесную свося страны, гранныя же отъ лѣвыя; сего ради молимъ Его, да не поставитъ насъ съ лѣвой своей страны, но да поставитъ насъ въ десной своей странь со святыми. Сіе знаменуеть кресть, егда творимъ и на лицъ нашемъ: и сего ради должны есьмы яко есть льно творити" и т. д. Затьмъ тамъже

въ тойже главѣ читается: "о благословении архиерейскомъ и священическомъ: отъ послания блаженнаго Паисія натріарха, вопроса 25-го толкованіе: о двадесять же пятомъ еже вопрошаете: которыми персты подобаеть начертовати архіерею или священнику благословение, еже даеть, глаголемь: яко понеже объща Богъ съ клятвою Аврааму, да благословятся вси языцы въ съмени Его" и т. д.-Очевидно, что эти слова объ архіерейскомъ и священническомъ благословеніи современнику царя Ивана Грознаго іерею Сильве-стру, автору Домостроя, не принадлежать, такъ какъ они буквально выписаны изъ 25-го вопрошения и отвъта изъ посланія патріарха цареградскаго Паисія къ патріарху Никону изъ Никоновской скрижали (л. 741 об. 743 об.). А вышеприведенныя слова о перстосложени для крестнаго знамения буквально выписаны изъ тойже Никоновской скрижали (л. 773 об.-774 об.) изъ слова Дамаскина монаха, иподіакона, и студита въ поклонение честнаго и животворящаго креста, глаголемое въ третію недѣлю святыхъ постовъ (1).

Но вотъ что необычайно важно въ разсматриваемомъ вопросѣ, вотъ что проливаетъ на него яркій свѣтъ исторической истины, это —

#### Свидътельство Петра Петрея де-Эрлезунда.

Въ изданія: чтенія во Императорскомо обществю исторіи и древностей россійскихо, за 1865, 1866 и

<sup>(1)</sup> Смотр. Домострой Сильвестра, во Временникѣ общества исторія и древностей россійскихъ, изд. Москва, 1849 г., стр. 19—20. Домострой Сильвестра изданъ во Временникѣ по пяти синскамъ: коншинскому, поюдиискому, царскаю, архивскому и больивковскому. Изъ нихъ самый древній, относящійся къ XVI вѣку, это списокъ Коншина. Въ Коншинскомъ спискѣ XIV-й главы Погодинскаго списка вовсе нѣтъ, равно какъ вовсе нѣтъ трактата о перстосложения для крестнаго знаменія и благословенія; въ Погоамыскій списокъ этотъ трактатъ привнесенъ конечно въ пованѣйшее время, не прежде половины XVII вѣка, изъ Никоповской сприжали.

1867 годъ, въ отдёлё IV — матеріалы иностранные, пом'єщено сочиненіе, озаглавленное переводчиковъ такъ: "исторія о великомъ княжестве московскомъ, происхожденіи великихъ русскихъ князей, недавнихъ смутахъ, произведенныхъ тамъ тремя лжедимитріями, и о московскихъ законахъ, нравахъ, правленіи, впръ и обрядахъ, которую собралъ, описалъ и обнародовалъ Петръ Петрей де-Эрлезунда въ Лейпцигъ 1620 года".

Предметъ, цѣль и обстоятельства написанія своено сочиненія самъ Петръ Петрей излагаетъ такъ:

"Читаемъ въ 10-й главѣ въ книгѣ Сираха ('), что "царство отъ языка въ языкъ преводится ради неправды и досажденія и имъній льстивыхъ" (X, S). Это согласно и съ св. пророкомъ Давидомъ, который говоритъ: "да оподаютъ живущіе, что Всевышній импетъ власть надъ царствами людей, даетъ исъ, кому пожелаетъ, поставляетъ на нихъ и низшаго". По справедливости это дъло Всевышняго немаловажно, если Онъ востановляетъ и уничтожаетъ, возвышаетъ и унижаетъ такія сильныя царства, и въ одно мгновеніе караетъ и смиряетъ всякую нсправедную власть, какъ - бы ни возносилась она высоко.

"Замѣчательный примѣръ тому въ недавнее время достаточно исполнился для насъ на московскомъ государствѣ, въ которомъ государи и великіе князья согрѣшили своею гордостью, честолюбіемъ, междоусобіемъ, жестокостью и сладострастіемъ, и сколько ни считали себя непобѣдимыми, ихъ царство было однакоже раздѣлено, ослабѣло, ввергнуто въ самое крайнее несчастіе и погибель ложными, самодѣльными Димитріями; нѣкоторыя его области, города и крѣности достались иноземнымъ государямъ, много невинныхъ душъ погибло при великомъ неустройствѣ, и все это не пре-

(') Смотр. чтенія въ обществѣ Исторіи и древностей россійскихъ, годъ 1865, октябрь—декабрь, книга четвертая, отд. IV, *Петрея* описаніе великаго княжества русскаго. стран. VII—IX, посвященіе. жде успокоилось и грекратилось, пока не цослѣдовало спасительнаго замиренія, о чемъ во всей полнотѣ и нодробности можно узнать изъ этой лѣтописи.

"Высокоученые люди написали много томовъ и внигъ, большихъ и малыхъ разсуждений, о разныхъ земляхъ, вияжествахъ и государствахъ міра, также объ ихъ правахъ, обычаяхъ, войнахъ, враждахъ, духовныхъ и свътскихъ обрядахъ: эти люди изътелили всъ земли и ибота, чтобы интъ возножность передать о нихъ върныя и полныя свъдънія. Но только немногіе изъ нихъ написали что - нибудь о великонъ княжествѣ носковскомъ и его народахъ (не смотря на сильное желаніе и всевозможное усердіе къ этому дѣлу), кромѣ только кое-какихъ записокъ о томъ посланниковъ нѣкоторыхъ высокихъ особъ (описывавшихъ, однакоже только то. что они видъли и слышали во просожавшихо иха русскиха). Причиною же того, что русская земля и ся области, съ ижъ нравами, обычаями и исторією, оставались неизвёстными и какъ бы покрытыми мракомъ-тамошній законъ и обычай, по которому ни одному чужеземцу (кромѣ пословъ) не дозволяется ѣздить въ эту страну и путешествовать по ней, какъ водится въ другихъ краяхъ: поцавшій туда долженъ былъ навсегда оставаться въ тамошней службт; если же бы ему захотелось вытхать изъ нея, его наказывали ужаснье убійцы, разбойника и преступника противъ величества. Оть того-то эта страна, большею частію, и неизвъстна, что сами жители ея невъжественный, грубый и варварскій народъ, иностраннымъ языкамъ не учатся, а только свой считають первымь и санымь пріятнымъ въ свѣтѣ, и никого не допускаютъ любопытствовать о своихъ дълахъ и поступкахъ. Но я по какойто судъбъ попалъ въ ихъ области, не только четыре года выжиль у нихо и находился на службь великаго князя, но, кромѣ того, святѣйшій и державнѣйшій кородь, блаженной паняти Карль IX и, сынь его величества, Густавь Адольць, нынь царствующій кором ниесоскій, готскій и вендскій, великій князь финлядскій,

герцогъ эстляндскій и карельскій, обладатель ингерманландский и мой всемилостивсийний король и государь, нъсколько разъ посылали меня по весьма важнымъ дъламо ко великому князю, также и къ шведскому его величества войску. Въ этомъ дальнемъ, не безъ смертельной опасности для меня, путешествия я тицительно наблюдаль и описываль ихъ въру и богослужебные обряды, правление, гражданское устройство, также всѣ ихъ нравы, обычаи, занятія, ремесла и торговлю, военные способы, равно изобиліе страны въ хлѣбѣ, скотв, дикихъ звъряхъ, птицахъ и рыбахъ, прекрасныя текущія по ней ріки, ручьи и ключи, веселые ліса и рощи, съ растущими въ нихъ разными деревьями, дутистыми лугами и полями, населенные города и мъстечки, сильныя кріпости и укрѣпленія, недавно миновавшіяся войны и битвы между шведами, поляками и русскими. Я положило себь вносить во эту льтопись только то, что видьль своими елизами, убъдился въ справедливости, узналъ по собственному опыту, а частію услышаль и свъдаль оть достойныхь въроятія людей.

"Сперва я написаль и напечаталь это сочиненіе на своема роднома (шведскомь) языкѣ для моихь земляковъ и вовсе не имѣлъ мысли обнародовать его на другомъ языкѣ; однакоже по неоднократнымъ просьбамъ и убѣжденіямъ иностранцевъ знатнаго и низшаго сословія, я принужденъ былъ, для общей пользы, напечатать это московское произведеніе и по нѣмецки, не въ видахъ большихъ похвалъ (потому что я не слишкомъ силенъ въ нѣмецкомъ языкѣ), а только съ тѣмъ, чтобы изъ вѣжливости исполнить многократныя просьбы и настоянія".

Переводчикъ этого сочиненія съ нѣмецкаго на вашъ русскій языкъ въ предисловіи къ нему характеризуетъ значеніе его такимъ образомъ: "Петрей въ русскомъ переводѣ напомнитъ любителямъ русской старины многія весьма любопытныя вещи. Проживая въ Россіи въ разныя времена и имѣя много знакомыхъ между рус-

скнин, Петрей слышаль оть нихъ и потому передаль бунагь ихъ собственныя сказания про царя Ивана Васильевича IV, дела котораго описываеть съ особенною подробностию. Такимъ образомъ онъ передаетъ намъ саное важное-вяглядъ самихъ русскихъ на образъ дъйствія ихъ грознаго царя. Кромѣ того, его повѣствованіе едва ли не единственный источникъ для исторія третьяго самозванца, ко которому Петрей была посымана Карлома IX (шведскимь). Петрей по справедливости почитается одникь изъ замѣчательнфйшихъ по содержанию касательно древныйшей истории и учреждений русскиха, тыкъ болѣе, что она сама ва равлич-нов время многи годы непрерывно провела ва России и здное жило во такомо положении, которое доставляно ему въ собиранів наблюденій и извістій болве удобствъ. нежели другимъ. Особенно важны извѣстія, имъ сообнаемыя относительно исторіи ведикаго князя Вориса (Годунова) и лжедимитрія: туть онь многос мого говорить, какъ очевидъцъ, и также объ образъ жизни, нравахъ и привычкахъ того времени... Въ подливникъ заглавіе сочиненія, по обычаю того времени, очень длинно, и вотъ оно въ полномъ видъ ('):

#### "ИСТОРІЯ И СКАЗАНІЕ

о великомъ княжествъ московскомъ, съ его прекрасными плодоносными областями и княжествами, кръпостями, укръпленіями, городами, мъстечками, изобильными

рыбою водами, ръками, ръчками и озерани.

"И о происхождени великихъ русскихъ княвей, ихъ княжени, власти, великолтпіи и славѣ, многоразличныхъ войнахъ, внутреннихъ междоусобіяхъ, до соединенія этой русской страны въ одну монархію.

"О недавнихъ тамъ безпокойствахъ и смутахъ, произведенныхъ тремя ложными Димитріями, о заключеніи морнаго договора между знаменитымъ шведскимъ королемъ и нынъ владъющимъ великимъ княземъ (Михаиломъ Өеодоровичемъ Романовымъ), о торжественныхъ

(1) См. Чт. въ общ. ист , стр. I -- IV, предисловие пересодчика.

ари утверждении этого договора шествіяхъ королевскихъ пословъ въ городѣ Москвѣ и великокняжескихъ русскихъ посланниковъ въ королевскомъ городѣ Стокгольиѣ, также о московскихъ законахъ, постановленіяхъ, праваяъ, обычаяхъ, жизни, управлении, военномъ дили, о свойствъ московской въры и богослужебныхъ обрядахъ, въ краткомъ и ясномъ повѣствовани собралъ, описалъ и обнародовалъ Петръ Петрей де-Эрлезунда —

"Въ Лейпцигп 1620 года".

Сочинение Петрея дълится на 6 частей. Переая часть озаглавливается такъ: "подлинное и подробное описаніе великаго княжества Россіи, въ которомъ ясно описываются главныйшія княжества, области, крыпости, замки, города, м'встечки, воды, овера, р'яки и ручьи, также съ какими Россія граничить землями и государствами, и откуда получила свое название" (1). Вторая часть носить такое заглавие: "подлинное и подробное описание русскихъ государей, правившихъ въ Россін съ 752 года до избранія нынь царствующаго великаго князя Михаила Өгодоровича въ 1613 году, тякже о трехъ ложныхъ Димитріяхъ, навязавшихъ себя въ природные и наслъдственные государи странъ и причинившихъ много безпокойствъ и кровопролитія" (\*). Эта вторая часть оканчивается описаніемъ заключенія мира между русскими и шведами въ Столбовѣ въ 1617 году (') и заключается слѣдующими словами Петрея: "такимъ образомъ коротко расказали мы обо всъхъ русскихъ великихъ князьяхъ, властвовавшихъ въ России со временъ братьевъ Синеуса, Трувора и Рюрика, до нынь царствующаго великаго хнязя Михаила Өеодоровича, и множествъ происходившихъ несогласій, раздоровъ, войнъ и враждебныхъ дъйствій въ Россіи не-

(\*) См. чтенія въ обществѣ ист. 1865 г. кн IV, отд. IV стр. 1.

(<sup>3</sup>) Тамже, г. 1866, генварь — мартъ, книга цервая, отд. IV, стр. 89.

(\*) См. тамже, іюль — сентябрь, кн. третья, отд. 1V, стр. 334. жду шведами, поляками и русскими, вместе съ темъ н объ условіяхо вычнаго мира, торжественно заключеннаго между шведами и московскими государями оъ разными процессіями и церемоніями" ('). Этимъ собственно-историческое повъствование Петрея оканчивается. Часть претья носить такое заглавие: "истинное и подробное описание того, какъ и съ какими обрядами мосвытяне венчають своихъ великихъ князей и государей, какъ принимаютъ имъ присягу, также и того, какъ велекие князья принимають посланниковъ и уполноноченныхъ отъ иноземныхъ государей и королей, и какъ обходятся съ вими въ своей землъ" (\*). Часть четвертая озаглавливается такъ: "подлинное и подробное описаніе способа и образа русскихъ, когда они выступають въ походъ, дёлаютъ смотры, переходы, устраивають боевой порядокъ, какъ они сражаются съ непріятелемъ, какое употребляютъ оружіе, какъ обороняются отъ непріятеля и содержать себя въ походъ" (3). Часть пятая-такъ: "справедливое и подробное описание, въ которомъ ясно расказывается о наружности русскихъ, характерв одежда, нраваха, обичаяха, обрядаха, также и о томъ, какъ они женятся, какъ живутъ въ супружескомъ состоянии и какъ наказываютъ нарушение супружеской втрности, также воровство и другие порови злодъйства" (\*). Наконецъ часть шестая носить такое заглавіе: "справедливое и подробное описаніе московской выры, богослужебных обрядовь и духовных уставоез, причемъ упоминается, откуда москвитяне получили Богослужение и кто первый ввель его, установияъ и распространилъ" (\*).

(1). Смотр. тамже, стр. 341.

- (\*) Тамже, стр. 371.
- (\*) Тамже, стр. 385.
- (\*) Тамже, стр. 415,

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамже, г. 1867, анръль-ионь, княга вторая, отд. IV, стр. 343.

Въ пятой части своего сочиненія Петрей даеть такое свид'ї тельство ('): "въ домахъ у москвитянъ, какъ бедныхъ, такъ и богатыхъ, есть живописные образа: они вѣшаютъ ихъ не только въ жилыхъ поколхъ, въ томъ мѣстѣ на стѣнѣ, гдѣ стоитъ столъ, но также н въ переднихъ, въ лавкахъ и во встхъ комнатахъ. При всяковъ входѣ и выходѣ они кланяются и крестятся предъ образами, полагая, что безъ нихъ не могутъ всноинить Bora, если не видять. Особливо когда идуть спать, встають съ постели, выходять изъ-за стола или ИЗЪ ДОМУ, И ОПЯТЬ ВХОДЯТЪ ВЪ НЕГО, ОНИ НАКЛОНЯЮТЪ голову передъ образомъ и крестятся три раза тремя согнутыми пальцами, большимо, указательнымо и самыма длинныма, кресть кладуть сперва на переднюю часть головы, потомъ на грудь, затъмъ на правое плечо, послѣ чего ділають сильный ударь въ грудь, и всегда держатъ голову внизъ (если кто дилаеть это какъ-нибудь иначе, того не считають христининомъ) и говорять: помилуй ия, Господи, помилуй ия".

Намъ это свидѣтельство кажется необычайно важнымъ въ отношения къ разсматриваемому вопросу о перстосложения.

"О чемъ", — гласитъ одна новійшая раскольничья рукопись, сочиненная Семеномз Семенозымз, московскимъ мѣщаниномъ, а переписанная авторитетною рукою Паенутія лжеархіепископа казанскаго, носящая заглавіе: "краткое показаніе—о важности символа, образуемаго двуперстнымъ сложеніемъ, и о клятвахъ и порицаніяхъ на оное произнесенныхъ греко-россійскою церковію (<sup>2</sup>), — "кромѣ многочисленныхъ указаній, сдѣланныхъ въ прежнее время, въ Поморскихъ, Никодимовыхъ и другихъ отвѣтахъ, подтверждается и современными намз нъкоторыми блигональренными отг послъдователей пастыремъ греко-россійской церкви, писателями, свидъ-

<sup>(&#</sup>x27;) Тамже, стр 401-2.

<sup>(\*)</sup> Рукопись изъ собственной библіотеки профессора казавской академін Поановскаю.

**тельствующими** тако: что въ Россіи до патріарха Никона: отъ царя — патріарха и до послѣдняго нищаго всѣ нолились двуперстно", — при чемъ раскольничья рукопись двлаетъ такую ссылку: "се запискъ г-на Мельникоса поданной министру Ланскому се 1858 году".

Итакъ, по словамъ раскольничьей рукописи, блавотимвренный ото послъдователей пистиремо греко-россійской церкои писатель г-из Мельниково, далье добавниъ отъ себя, спеціалистъ по части раскола, дов тренное у высшаго правительства липо, въ запискв поданной министру-продолжаеть раскольничья рукопись, въ эпоху-прибавииъ отъ себя-измѣненія правичельственнаго взгляда на расколъ, - г-нъ Мельниковъ отважно, вопреки утверждению все-российской церкви, засвидьтельствоваль, будто въ России до патріарха Никона отв наря-патріарха и до послъдняго нищаго всъ молились доунерстно, — человъкъ причастный двухъ-въковому спору о расколв и перстосложении, увлекшийся фантазиею установить вовый толерантный взглядь правительства на расколь, въ 1858 году свидетельствуетъ отважно, какъ вст отъ царя-патріарха до послѣдняго нищаго въ Россіи крестились два въка назадъ до 1658 года. Но вотъ Петро Петрей де-Эрлезунда свидътельствуеть, что всъ русскіе его временя "хрестились тремя согнутыми пальцами, большимъ, указательнымъ и самымъ длипнымъ; кресть клали сперва на переднюю часть головы, потожъ на грудь, затемъ на правое плечо, послѣ чего дѣлали сильный ударъ въ грудь, и ссли кто дилала это како-нибудь имаче, того не считали христининомо".

Свидътельствуетъ иностранецъ—шведъ, человъкъ вовсе непричастный русскому спору о перстосложения, спору, который въ ту пору за нѣсколько десятилѣтій до Петрея, въ эпоху стоглаваго собора, только что зародился и тотчасъ же почти на столѣтіе погасъ, иностранецъ образованный, который, по его собственнытъ словамъ, нѣсколько разъ бывалъ въ русскихъ областяхъ, нѣсколько лѣтъ выжилъ у русскихъ и находился на службѣ великаго князя, который собственны-

ми очими видиль царствованія двухь Годуновыхь, вспьяв лжедимитрісвъ, Василія Іоаиновича Шуйскаго, и первые дни царствованія Богоизбраннаго Михаила Өгодоровича Романова, который нъсколько разъ былъ посыланъ шведскимъ королемъ Карломъ IX и сыномъ его Густавонъ Адольфонъ по весьма важнымъ дъламъ къ русскимъ властямъ, къ великому князю Михаилу Өсодоровичу, а отъ него къ шведскому воевавшему въ Росеій войску, который въ этихъ дальнихъ путешествіяхъ тщательно наблюдаль и описываль выру русскихь и богослужебные обряды, правление гражданское, также иха правы, обычан, ренесла и проч., который, по его собственнымъ словамъ, положило себн вносить во свою льтопись только то, что видълг своими глазами, убъдился въ справедливости, узналъ по собственному опыту, а частію услышаль и свъдаль оть достойныхь въроятія людей, — который сперва написаль и нанечиталь это сочинение на своемъ родномъ шведскомъ явыкъ для своихъ земляковъ-шведовъ и вовсе не имълъ мысли обнародовать его на другомъ языкъ; однакоже, но неоднократнымъ просьбамъ и убъжденіямъ иностранцевъ знатнаго и низшаго сословія, принужденъ быль для общей пользы напечатать свое московское произведение и по нъмецки, и напечаталъ на нъмецкомъ язывъ въ Лейпцигъ въ 1620 году. Ни подлинность, ни ноноврежденность, ни историческая достов трность, ни полнъйшее безусловное безпристрастіе, совершенное безучастие въ великомъ между русскими позже возникшемъ религіозномъ спорѣ, полнѣйшее отсутствіе видовъ дать свидътельство о перстосложении, какъ и вообще писать эту льтопись для русскихъ, когда она писана была для шведовъ, а потомъ переведена на нъмецкий языкъ для нѣмцевъ, —вообще всѣ качества непреложнаго и непререкаемаго историческаго свидѣтельства въ этомъ свидетельстве Петрея не могуть быть заподозрены. А сомнѣвающихся мы приглашаемъ свѣрить русскій переводъ съ подлинникомъ, изданнымъ на нѣмецкомъ языкъ въ Лейпцитъ въ 1620 году, или съ подлинникомъ шведскимъ, написаннымъ еще ранъе.

Теперь сопоставимъ этотъ 1620-й годъ напечатанія лѣтописи Петрея, или 1617-й годъ, которымъ Петрей оканчиваетъ свою лѣтопись, или вообще эпоху пребыванія Петрея въ Россіи съ эпохами русской исторіи, имѣющими значеніе именно въ исторіи отпаденія русскаго раскола отъ всероссійской церкви.

Петрей былъ современникъ избранія и поставленія (въ 1589 г.) на патріаршество перваго всероссійскаго патріарха Іова вселенскимъ цареградскимъ патріархомъ Іереміемъ. И если патріархъ Іеремій, въ грамотѣ объ утверждении патріаршества въ Россіи ('), писаль: "ветхій Римъ падеся Аполлинаріевою ересью. Вторый же Римъ, иже есть Константинополь, агарянскими внуцы отъ безбожныхъ турокъ обладаемъ. Великое же Русійское царство благочестіемъ всѣхъ превзыде": то восхвалялъ такъ благочестие России безъ сомнѣнія потому, что собственными очами усмотрѣлъ ее въ хранении "богоуставнаго закона" совершенно согласною со "всею вселенною совершеннымъ благочестиемъ сіяющею", --между прочимъ конечно и потому, что натріархъ Іовъ и царь Өеодоръ Іоанновичъ и всѣ русскіе того времени, не смотря на не утвержденное, не каноническое, встми оставленное безъ исполнения и внимания и забытое постановление стоглаваго собора, продолжали еще креститься тремя согнутыми пальцами, большимъ, указательнымо и самымо длиннымо, какъ видъть и свидътельствуетъ Петрей.

Петрей собственными очами могъ видѣть кончину и погребеніе святѣйшихъ патріарховъ всероссійскихъ loва въ 1607 г. и Ермогена въ 1612 г., равно какъ и поставленіе Ермогена на патріаршество въ 1606 г. и избраніе Михаила Өсодоровича Романова на царство въ 1612 г.

Петрей кончилъ свою лѣтопись (1617 годомъ) за два года до прибытія въ Россію изъ польскаго плѣна

(1) См. Кормчая, сказаніе извістно...., како въ Москві патріаршескій престоль устроися. л. 15.

и до поставленія на патріаршество Филарета Никитича Ронанова (въ 1619 г.), родителя тогда, на глазахъ Петрея, только что избраннаго на царство Михаила Өеодоровича Романова. О Филарсть, его возвращени изъ польскаго плѣна, поставлени на патріаршество и участіи въ дѣлахъ государственныхъ Петрей уже не упоминаеть ни единымъ словомъ;--конечно потому, что Петрел послѣ 1817 г. въ Москвѣ уже не было. И если хиротонисавшій Филарета Никитича на всероссійское патріаршество (въ 1619 г.) іерусалимскій патріархъ **Ософанъ**, въ грамотѣ на возведеніе Филарета въ патріаршество (') "засвидѣтельствовалъ своимъ писаніемъ истинно", что онъ "зрълъ на востоцъ и на полудне отъ поганыхъ агарянъ святымъ Божіимъ церквамъ запуствніе и православнымъ хрестьяномъ святаго греческаго закона великое насиліе и погубленіе, и утъшенія ни откуду несть, точню слухъ благочестиваго христіанскаго Россійскаго царя, яко единъ на вселеннъй владыка и блюститель непорочныя выры христовы", --- то выражался такъ безъ сомнѣнія потому, что усмотрѣлъ вѣру царя Михаила Өсодоровича и патріарха Филарета Никитича и прочихъ того времени Россіянъ непорочною во всемъ,вивсть съ темъ безъ сомнения и потому, что всю русские того времени продолжали еще креститься тремя соенутыми пальцами, болгшимъ, указательнымъ и самымъ длиннымь, а если кто нибудь двлаль это какъ-нибудь иначе, того не считали христіаниномо, какъ свидьтельствуеть современникъ и очевидѣцъ иностранецъ Петрей.

Лѣтопись Петрея въ нѣмецкомъ его переводѣ напечатана (въ 1620 г.) за 7 лѣтъ до напечатанія при патріархѣ Филаретѣ (въ 1627 г.) большаго катихизиса Даврентія Зизанія. Въ катихизисѣ предлагается вопросъ: "Како на себѣ достоитъ намъ честный крестъ по-

<sup>(&#</sup>x27;) Сп. Кормчая, сказаніе о поставленіи Филар.та Шикитича на патріаршій престоль, л. 26—7.

дагати и знаменатися выз?-Отвътъ: сице знаменатися. Сложивше убо три персты досныя руки и возлагаемъ на чело, таже на животъ, и на десное и на лѣвое рамо, глаголюще молитву Ісусову: Господи Ісусе Христе Сыне Божій помилуй из грѣшнаго". — Какими именно тремя перстами Русские эпохи поставления Филарета на патріаршество знаменовались? — "Русскіе крестятся, — отвичаеть Петрей, -- тремя согнутыми палиами, большима, указательныма и самыма длинныма; кресть кладуть сперва на переднюю часть головы, потожь на грудь, затыть на правое плечо, посль чего ділають сильный ударъ въ грудь и всегда держать голову внизъ (ссли кто днолието это како нибудо иначе, того не считають христіаниномь) и говорять: помилуй мя, Господи, помилуй мл." Тремя переными перстами врестились вездь безъ исключения въ юго-западной Руси. Тремя первыми перстами заповѣдуется креститься въ православновъ исповъдании митрополита кјевскаго Петра Могилы. Тремя первыми перстами безь соинвнія крестился богословъ русской югозападной церкви Лавр. нтій Зизлний; такъ безь сомнѣнія и записаль онъ креститься въ своемъ подлинномъ катихизисѣ, съ котораго потояз переділанъ Большой московскій катихизись. Треня исремян перстами крестился въ началѣ своего царствованія Михаиль Феодоровичь, по свидттельству Петрея, и въ началъ своего патріаршества патріархъ Филаретъ. Въ соборномъ изложени патріарха Филарета, которое напечатано въ требникѣ патріарха Іоасафа (въ 1639 г.), въ чинъ присоединения хвалисиновъ, статъя о перстосложении напечатана по старинному первоначальному чтению: иже не крестить (т.е. не благословляеть) двъма перстома, яко(же) Христосъ"....., не такъ какъ читается эта статья въ Стоглавѣ: "иже не крестить и не знаменается двъма перстома, якоже Христосъ". А Большой катихизисъ какими перстами завовъдуетъ знаменаться?-, Три персты равно импти: великий со двима малыми вкупь слагаеми... А два перста имъти никлоненна, а не простерта".-Вотъ впер-

вые въ печатныхъ книгахъ русской церкви является старообрядческое двуперстие. Не явно ли, что это цередѣлка на новый ладъ истинно-древняю, всеобдержнаю, повсюднаго, вселенскаго обычая перстосложения?---Но и туть еще "подавается сумнительство". Во-первыхъ такъ читается учение о перстосложении по Большону катихизису въ гродненскихъ его изданіяхъ 1783-1788 г., тогда какъ экземпляровъ перваго московскаго Филаретовскаго изданія этой книги неизвѣстно ниодного; но извѣстно, что она первоначально заключала въ себѣ 67 главъ, а въ гродненскихъ изданіяхъ инъетъ уже 80, слѣдовательно она передѣлана гроднен-скими издателями старообрядцами ('). И очень можетъ быть, что въ первоначальномъ Филаретовскомъ изданія вопросъ о томъ, какими именно перстами должно креститься, излагался по православному, тънъ болѣе, что на этотъ вопросъ въ Большомъ катихизист отвтяается извъстнымъ словомо всодорита, да и на полъ въ гродненскомъ издании напечатано: "Осодоритово". Въ гродненскомъ издании слово Өводоритово приводится въ позднъйшемъ искаженномъ его чтении: "три персты равно интти, велиній со двъма малыми вкупъ слагаеми. Симъ образуемъ святую Троицу, Вогъ Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ Святый. Не три Бози, но единъ Богъ въ троицъ. Имены раздъляется и лицы, а божество едино.... Тако тъмъ тренъ перстомъ указъ. А деа перста импьти наклонена, а не простерта. И тъмъ указъ сице. То образуетъ двѣ естествѣ Христовѣ, божество и человѣчество.... Вышнимъ убо перстомъ об-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Самое исчезновеніе Большаго катихивиса подлиннаго московскаго, времени свят. патріарха Филарета, весьма странное в необъяснимое въ сопоставленіи съ существовавіемъ во мвогихъ экземларахъ другихъ древнѣйшихъ и современныхъ внигъ, не должво ли объяснять такъ, что старообрядцы позаботились объ этомъ исчевновеніи, убольшись обличенія своему заблужденію и упорству отъ этой книги, именно отъ главы о перстосложенім для крестнаго внаменія?

разуеть божество, а нижнимъ человъчество, понеже сошедъ отъ вышнихъ спасе нижняя. Согбение же персту толкусть: преклонь бо небеса и сниде на землю нашего ради спасенія". — Въ подлинномъ же Филаретовскомъ издании слово Феодоритово могло быть помъщено въ первоначальномъ неискаженномъ его чтения: "три персты равно имѣти. Симъ образуемъ святую Троицу. Богъ Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ Святый, не три Бози, во единъ Богъ въ троицъ. Имены раздъляется и лицы, а божество едино.... Тако тѣмъ тремъ перстомъ указъ. А два перста имъти наклонены, а не простерты. И тъкъ указъ сице. То образуетъ двѣ естествѣ Христовъ. Согбение же персту толкуетъ : преклонь небеса и сниде на землю нашего ради спасенія". А въ этомъ чтени Вольшой катихизись пропов'ядываль бы только то, что могъ написать сочинитель его, Лаврентій Зизаній, богословъ православной западно-русской церкви о перстосложении, что на практикъ показывали всъ русскіе и патріархъ Филареть и сынъ его Михаилъ Өеодоровичь въ началѣ царствованія сего послѣдняго, когда всѣ русскіе крестились тремя согнутыми перстами, большима, указательныма и самыма длинныма, по свидътельству Петрея.

#### Архимандрить Никаноръ.

(продолжение будет»)

Cos. 1.

Digitized by Google

## къ первому дню новаго года.

Апостоли сошедшеся вопрошаху Іисуса елаголюще: Господи, аще въ лъто си устрояеши царствие израилево? Рече же къ нимъ: нъсть ваше разумъти времена и лъта, яже Отецъ положи во своей власти. Дъян. 1, 6—7.

Всякое время и всякій народъ имѣютъ свои господствующія предубѣжденія.

Народъ еврейскій, предъ пришествіемъ и во время пришествія Христа Спасителя на землю, имѣлъ предубѣжденіе, что обѣтованный Мессія, котораго въ ту пору сильно и скоро ждали, который наконецъ и явился, освободитъ порабощенныхъ евреевъ отъ владычества другихъ народовъ, покоритъ себѣ всю землю и оснуетъ земное всемірное вѣчное и вполнѣ для всѣхъ людей, особенно же для евреевъ, счастливое царство. Это предубѣжденіе о скоромъ явленіи на востокѣ велицаго царя—преобразователя раздѣляли и другіе народы того времени.

Не чужды были этого предубъжденія и св. апостолы. Господь Іисусъ Христосъ избралъ Себъ ближайшими учениками людей конечно способнъйшихъ принять, усвоить и другимъ преподать Его ученіе. Но предубъжденіе, на которое мы указали, было въ ту нору въ евреяхъ такъ сильно, что не могли отръшиться отъ

Digitized by Google

него даже эти лучшіе ученики лучшаго всѣхъ земныхъ учителей, Учителя божественного, - не могли отрѣшиться во время трехлѣтняго безпрерывнаго обращения Его съ ними, предъ самымъ даже распятіемъ Его и даже по воскресении и даже предъ самымъ вознесениемъ Его на небо, не смотря, что и рѣчами своими и всѣми событіями своей жизни Онъ постоянно опровергалъ это предубъждение. Выразившись впервые въ восклицания Наванаила: Расси, ты еси Сынг Гожій, ты еси царь израилева (Іоан. 1, 49), оно выражалось послѣ между учениками Господними не одинъ разъ въ ихъ спорахъ о томъ, кто изъ нихъ болій въ царствін несесномъ (Мато. 18,1), — въ послѣдній годъ земной жизни Спасителя выразилось въ просьбѣ натери сыновъ Зеведеевыхъ, которой хотелось, чтобъ сыны ея, апостолы Іаковъ и Іоаннъ, спли единъ одесную Господа и единъ ошуюю Его во царстви Его (Мате. 20, 21), - выразилось на самой тайной вечерь въ распрь апостоловъ по тому-же щекотливому вопросу: кій мнится ихъ быти болій (Лук. 22, 24), — выразилось и по воскресени въ тоскливой жалобъ двухъ учениковъ, которые на пути въ Еммаусъ самому воскресшему Господу объясняли: мы же надъялись, что сей Гисусь Назорянинь распятый хочсть избавить Израиля (Лук. 24, 20-21). Воскрестий Госполь и теперь, какъ дълалъ не разъ и прежде, терпъливо объясняетъ этимъ двумъ ученикамъ, равно какъ послѣ и всъмъ апостоламъ, что ихъ предубъждение есть предубъжденіе, что Онъ хочетъ избавить и избавилъ Израиля, какъ и весь человѣческій родъ, отъ враговъ невидимыхъ, что царство Его не отъ міра сего. Объ этомъ предметь-о царстви Божісма Онъ толкуетъ апостоламъ, являясь имъ по воскресени въ продолжени четыредесяти дней. Объ этомъ ведетъ Онъ съ ними и послѣднюю Свою беста въ послтания день своего пребывания на земль, на пути къ горъ Елеонской, горъ возносения. Но и тутъ обступивъ они вопрошаютъ Его: Господи, не вз этоль наконець лпто\_устрояешь ты царство израилесо? И въщаетъ имъ Господь въ этотъ послъдній

67

5\*

разъ: не вамъ разумъть времена и лъта, которыя положилъ Отецъ небесный въ своей влисти. Не суждено основаться земному царству, какого вы ожидаете; будетъ основано царство другое, духовное и основано при вашемъ же содъйствіи: вы пріимете силу, когда найдетъ на васъ Духъ Святый, и будете мнъ свидителяти во Іерусалимъ и во всей Іудеи и Самаріи и даже до послъднихъ краевъ земли. И сказавъ это, на глазахъ ихъ, Онъ поднялся и облако скрыло Его отъ очей ихъ (Дъян. 1, 1—11).

И наше время им стъ свои предубъжденія. По основной мысли о возможности полнаго счастія для людей на землъ похожее на указанное предубъжденіе древвихъ евресвъ, господствующее предубъжденіе нашего времени у мнимо-передовыхъ двигателей русской мысли, предъявляющихъ свое право управлять русскимъ убъжденіемъ, есть въра въ прогрессъ: простите за неблагозвучное и дикое для нашего слуха и языка слово.

Самая дикость эта уже показываеть, что этимъ словомъ выражается вовое въ нашей исторіи и не родное нашей душъ понятіе. Не смотря на то, кореннымъ понятиемъ, исходною точкою и послѣднею цѣлію становится оно въ послъднее время въ мысли, въ словъ. въ письмћ и печати, въ направлении всей дъятельности нѣкоторыхъ русскихъ людей, провозглашающихъ себя нашими вожаками, отъ нихъ переходитъ въ легкія головы воспріимчиваго къ духу времени юношества, отсюда тысячами протоковъ грозитъ перелиться скоро въ народную толпу. Особенно громкіе вопли въ честь и славу этого идола времени стали раздаваться при наступлении послъднихъ новольтий, какъ раздаются и къ настоящему новому году ('); тутъ-то особенно и мечтается жрецамъ идола, не въ этоль наконецъ лѣто устроить онъ свое царство на землѣ-исполнитъ ихъ задушевное чаяніе.... Такъ вотъ къконцу прошлаго и на-

(1) Писано къ 1860 году.

чалу наступившаго новаго года, вопиль и вопить въ слухъ всей Россіи одинъ изъ старъйшихъ жрецовъ идола: "служеніе прогрессу въ наукъ и жизни и открытая неутомимая борьба противъ всего, что мъшаетъ этому прогрессу, вотъ наше направленіе, вотъ принятая нами на себя добровольно обязанность, и мы не измънимъ ей никогда, какъ никогда не измъняли" (Отеч, зап. 1859, ноябрь, объ изданіи въ 1860 году). Что вопитъ одинъ—старый жрецъ, тому вторятъ многіе другіе юнъйшіе, то раздается въ тысячахъ отголосковъ въ мыслящемъ или лучше сказать—въ читающемъ, но немыслящемъ обществъ.

"Служение прогрессу и открытал неутомимая борьба противъ всего, что мѣшаетъ этому прогрессу",-не много сказано... А знаете ли, что здѣсь разумѣется борьба противъ многаго такого, что въ продолжении тысячельтия относилось къ основнымъ началамъ нашего историческаго быта, что принадлежить къ завѣтнѣйшимъ народнымъ нашимъ убѣжденіямъ, что составляеть существенную часть нашего православнаго христіанства, которое и провозглашають враждебнымъ этому новому идолопоклонству его ретивые проповѣдники?!.. Отсюда, чтобъ не влаяться намъ вътромъ новаго нъмецкаго ученія о прогресс'я во лжи челов'теской, проистекаеть нашь долгь потолковать (разумѣется съ возможною краткостію), а вашъ послушать, въ какой мірѣ оно совмѣстно съ старымъ ученіемъ христіанскимъ, съ старо-русскою древле-отеческою вѣрою православ-HOIO?

Чтожъ такое этотъ прогрессъ? По убѣжденію огромнаго большинства его проповѣдниковъ, есть необходимое вѣчное шествіе человѣчества впередъ. Въ природѣ человѣка лежитъ будто бы неодолимый законъ, не только непреклонная потребность, но и сила непобѣдимая, больше и больше улучшать внѣшній человѣческій бытъ, расширять кругъ человѣческаго вѣдѣнія, усовершать нравственно - эстетическую дѣятельность. Чѣмъ больше человѣчество будетъ жить, тѣмъ совершенне будто бы становиться будеть по этимъ тремъ частямъ, замыкающимъ собою крупъ человѣческой дѣятельности: больше и больше будеть нокорять себт силы природы, открывать невѣдомые источники богатства; привыкнеть прилагать новоизобрътенныя средства наслаждения къ жизни; опоящетъ землю телеграфами, желѣзными дорогами, летучими пароходами; разсѣчетъ воздухъ коврами самолетами; обуздаетъ и осъдлаетъ зигзаги молни: наблюдательнымъ глазомъ проникнетъ до центра земли и за предѣлы тверди небесной; отыцетъ простъйшія формулы мірозданія, которыя сдълають для человѣческаго ума твореніе вселенной яснымъ, какъ день: о томъ и говорить нечего, что разольется на земль райская чистота правовъ, райская свобода, равенство, братство, — последний изъ людей наступающаго золотаго вѣка тоже будетъ въ сравнени съ Сократами и Аристидами, что они были въ свое время въ сравнении сь дикарами, -- послѣдній изъ людей будеть способенъ но только наслаждаться творениями величайшихъ художниковъ-поэтовъ, живописцовъ, музыкантовъ, но и самъ творить дивныя вещи въ разныхъ родахъ искуства; воевать между собою люди будуть громомъ небеснымъ и вулканами подземными, но войны наконецъ прекратятся, споры между людьми будуть рыпаться на всемірномъ apeonarѣ, раскуютъ люди мечи свои на орала и копія свои на серпы, волкъ съ ягненкомъ играть будетъ, и левъ срывать будетъ цвътки полевые виъсто того, чтобы пожирать человска. Влаженное будеть время! Какъ мы несчастны, что живемъ теперь, а не 1000, не 10000, не 100000, не милліонъ лѣтъ послѣ: тогда воть человъчество забудеть даже, что такое называлось у насъ слезою! И такое улучшение человѣчества въ геометрической прогресси будетъ идти вѣчно! Хорошо?

Было бы даже прекрасно: если бы такое ученое не вытекало изъ двухъ бездушныхъ и безбожныхъ антихристіанскихъ міросозерцаній, — если бы согласно было съ дъйствительностію, иначе — если бы не было химерою, если бы эта химера не вредила существеннымъ условіямъ жизни.

Истекаеть оно изъ двухъ бездушныхъ и безбожныхъ антихристіанскихъ міросозерцаній нашего времени, изъ которыхъ одно названо идеально - пантеистическимъ, другое матеріально-механическимъ. По обоимъ міросозерцаніямъ вѣтъ Вога – Творца и Промыслителя и послѣдней цѣли мірозданія. Далѣе по первому міросозерцанію, существоваль оть вѣка абсолютно-идеальный ноль, въ которомъ не было ни матеріи ни силы ни качества ни закона, была только возможность и необходимость развитія всего изъ него; въ слѣдствіе такойвозможности и необходимости изъ него развивается все, начинаясь простайшими формулами бытія: матеріальный хаосъ, парообразное огненно - жидкое состояние міровъ, химическое разложение и соединение веществъ-земля. вода, воздухъ, минералы, организмы растительные съ своимъ жизненнымъ процессомъ, животныя съ своимъ ощущеніемъ, съ представленіемъ, съ тѣнью сознанія, человѣкъ вѣнецъ міра съ своимъ сознаніемъ: въ немъ природа, или это абсолютно - идеяльное взглянуло само на себя, сознало и осмыслило себя. За тъмъ сзади у челсвъка впередъ толкающая необходимость развитія, а сцереди возможность развитія безпредтльнаго, необходимость вычнаго прогресса! По второму міросозерцанію нътъ во вселенной не только Бога, но и духа и силы и причинности и цълесообразности, есть только послъдовательность бытія; быль отъ вѣка хаосъ съ механическими и химическими свойствами составлявшихъ его частицъ вещества; по своимъ свойстваяъ эти частицы вещества передвигаются съмъста на мъсто, изъ формъ простришихъ въ болъе сложныя, изъ хаоса въ міры, въ солнца, п.;анеты, нашу землю, здъсь въ царства неорганическое, органическое, животное; была когда-то земля въ такихъ условіяхъ, что произвела изъ себя первые организмы, изъ нихъ- нъсколько четъ людей-полуживотныхъ, отъ нихъ человъческий родъ сначала полубезсознательный, не мысливший и не мыслимый, не историческій, за тѣмъ человѣчество исторически развивающееся и имѣющее развиваться до невѣдомаго предѣла до безконечности! Прогрессь! Безъ сомнѣнія многіе изъ васъ чувствуютъ, что надо сойти съ ума, чтобъ понять или чтобъ вообразить, что понимаешь эти старыя на дѣлѣ, а въ наше время только подновленныя ученія. Исключая понятіе о Богѣ, они выше всего на свѣтѣ ставятъ—обожаютъ человѣческое я, узаконяютъ способный развиться до нелѣпости эгоизмъ и въ тоже время уничтожаютъ человѣческую личность, ставя человѣка на одну доску со скотами, которые сегодня пресмыкаются по землѣ, а завтра ихъ нѣтъ.—Отсюда-то изъ этого ядовитаго источника вытекаетъ пресловутый прогрессъ!

Вытекаеть, не оправдываясь ни астрономическими, ни геологическими, ни физіологическими, ни психологическими, ни историческими опытами... Кто изъ естествоиспытателей, психологовъ, историковъ не знаетъ и не допускаетъ, что смертію даже міры разрушатся и солнца потушатся, что земля или замерзнеть оть окружающаго ее въ пустомъ пространствѣ холода (говоримъ ad hominem съ такъ называемой научной точки зрѣнія) или развалится отъ возможнаго, хотя и непредвидимаго въ настоящую пору столкновенія съ какимъ нибуль небеснымь тёломъ, или сгорить отъ своего внутренняго огня, или упадеть на солнце и опять таки сгорить, -- что земля въ частяхъ и въ цёломъ дряхлёеть: тамъ царствуютъ смерть и пустыня, гдъ прежде процвътали великольпныйшія царства растительности и животной жизни,-что Египетъ и юго-западная Азія потеряли много своей жизневности, — что станетъ тъсна земля для людей, какъ уже сдълалась тъсна въ Китаъ, и откажется прокармливать ихъ, какъ уже отказывается въ Англіи, во Франціи и въ томъ же Китаѣ,-что природа человѣческая способна истощаться: въ целыхъ народахъ уменьшается сила чадородія, сокращается ростъ тъла, какъ замъчаютъ о Франціи; ръдъетъ долголътіе, накопляется наслъдство бользней отъ отцовъ для дътей, — исчахли невозвратно душевныя силы нѣсколькихъ историческихъ народовъ отжившихъ, чахвутъ душевныя силы народовъ отживающихъ-по сознанио многихъ, -исторические народы становились и становятся въ безъисходное положение-по сознанию многихъ,-изгибли целыя народности и развитыя цивилизации азійскія и американскія безъ всякаго почти слёда для человъческаго сознанія, ---тысячельтія существовали и суще-ствуютъ довольно развитые народы, сами впередъ вовсе почти не подвигаясь и на другихъ не вліял, каковы народы Китая, средней Азіи, средней Африки,---изійскій востовъ одряхлълъ и Греція не могла оживить его, Греція одряхлѣла и Римъ не оживиль ее, Римъ и съ нимъ до-христіанская вселенная одряхльли, и новые народы не оживили, а добили его, и гражданственность рухнула для всего историческаго человъчества на цълые въки, —ни мы ни Америка не оживимъ старую Европу, если ей вздумается одряхльть, -я сдълался несчастнѣе съ тѣхъ поръ, какъ сталь умнѣе и потерялъ чистоту и воспріямчивость дѣтскаго сердца, - простой честный русский человъкъ не будетъ чувствовать себя блаженние, когда будетъ походить на лорда-Байрона, на Виктора Гюго, на нашихъ Пушкина или Лермонтова, - поющая и прыгающая поэзія обвиваеть колыбель народа, а въ эпоху высшаго его развития раздражаеть отупівшія чувства его поэзія раздирательнаятрагическая и комико-сатирическая, или подогръваеть холодѣющую кровь старѣющаго народа поззія баснословная, напъвающая старичку сказки о его миломъ дътствъ, когда боги и звъри по человъчески обращались съ нимъ и между собою, — увеличивая достатокъ житейскій, запась знанія, картинныя галереи, средства видѣть оперу и балеть, частный человѣкъ рѣдко дълается счастливье, а народъ не сдълался отъ того счастливте ни одинъ, напротивъ мы знаемъ-народы переходили отъ достатка къ безумной расточительности, отъ много-знанія къ горестной для всякаго потер'я всякаго убъждения, оть утонченныхъ въ эстетическовъ смыслѣ зрѣлищъ къ циркамъ, къ боямъ гладіатаровъ, къ освѣщенію улицъ горящими людьми!? Быть можетъ, обобщится выгодами жизни, языкомъ, законодательствомъ все человѣчество, достигнеть апогея ігь развитіи возможнаго земнаго счастія, мысли, мягкихъ нравовъ, вкуса, и за тъмъ всею массою склонится въ общечеловъческому упадку; на густо-заселенной и истощенной земль въистощенныхъ тълахъ истощится душевными силами, и сдѣлается неспособнымъ къ дальнѣйшему человъческому существованию; а къ этому подойдеть быть можеть міровой перевороть, который положить конець теперешнему порядку человѣческаго бытія? И что же тогда станется съ этимъ пресловутымъ прогрессомъ?! Эти были и вѣроятности до такой степени согласны съ выводами встхъ наукъ, исключая химерическую нъмецкую философио, что допускаются самыми крѣпкими представителями современной русской мысли, которыхъ считають предводителями много-шумящей о прогрессв, но мало вообще мыслящей толны.

И этому химерическому прогрессу хотять пожертвовать нашимъ русскимъ и обще-человъческимъ безпредѣльно-совершеннымъ Вогомъ, безсмертнымъ человъческимъ духомъ, христіанствомъ... Развѣ мало тутъ потери для нашего въчнаго блаженства, для временнаго счастія каждаго изъ насъ, для спокойствія и преспѣянія цѣлаго отечества?! Нѣмецкій прогрессъ и вѣчное личное существование моего духа — это два понятія несовмістимыя; о вреді этого ученія для нашего въчнаго блаженства туть и говорить нечего. Но будетъ ли русский человъкъ счастливъе даже на землъ, если уничтожить въ немъ его наслъдованную оть отцовъ въру? Произведите вы душевный разладъ въ немыслящихъ массахъ, - во въки въковъ не поправите этотъ бъдственный переломъ: это мы чувствуемъ даже въ себѣ самихъ, тогда какъ мы способны обмыслить многое... Подорвите въ православной Россіи православно-русскую въру, - вы стубите Россию: упадокъ духа религии въ Греции и Римъ совпалъ съ упадкомъ и паденіемъ Греціи и Рима, будучи одною изъ признанныхъ причинъ эгого упадка и наденія... Не говоримъ о томъ, что это химерическое учение учитъ презирать все прошедшее, громить укорами настоящее, нетерпъливо рваться къ будущему, — что превращаетъ оно Богоустановленный испоконный порядокъ отношений: смотрите, какъ высоко молодежь начинаетъ поднимать голову, клеймить, позорить власти, отцовъ и наставниковъ, огорчается тымъ, что не мы тащимся за ними, а ихъ вести за собою свое право предъявляемъ, придерживаясь въковаго съдой народной мудрости присловія объ извъстной домашней птицъ съ ея произведеніями, --что грозить оно крутыми переворотами;- что, смотря глубже, хочеть заставить Россію поспѣшно изжить предопредъленную ей долю жизни, пробъжать предназначенный нашему народу кругъ существования подобно тону, какъ рука шаловливой неопытности можеть спустить пружину часовъ, и часы опишутъ въ нѣсколько секундь вст ть круги, которые правильнымъ ходомъ должно было совершить въ сутки и болѣе, и за тѣмъ станутъ: такъ какъ это безбожное и бездушное антихристіанское ученіе о прогрессѣ есть тоть крайній выводъ растлёнія мысли и нравовъ, къ которому человёчество въ массъ и то безъ сомнънія не все можетъ придти не ранбе, какъ чрезъ 1000 летъ.

Враждебно ль послѣ этого христіанство прогрессу?

Не христіанство ему враждебно, а онъ хотѣлъ бы съ лица земли стереть христіанство. Неблагодарный онъ забыль, что чистѣйшая идея, въ искаженномъ видѣ положенная въ его основу, и то такъ называемое гуманное направленіе, которымъ онъ столько тщеславится, вытекли изъ христіанства. Христіанство хочеть только сдержать его излишнюю порывистость и направить его на стези правыя, на которыхъ молодая бодрость этого ученія могла бы много добра принести нашему времени и нашему народу. По ученію христіанскому, для безпредъльнаго преспъянія во всѣхъ отрасляхъ духовно-тѣлесной жизни, для безграничнаго уно-

добленія существу Всесовершенному, для болье и болье теснаго, для безконечно-теснаго соединенія съ Нинь и въ Немъ съ своимъ, счастіемъ предназначенъ былъ человъкъ первозданный. Не отрицаетъ христіанство и того, что для этой же цели существуеть въ моръ и падшій человѣкъ; но ядъ гртха испортилъ природу его и природу внешнюю для него: достижение этой цели на землі въ малой мірі сділалось для него труднымъ, а въ полной невозможнымъ. Цо указанію опыта, оснысливаемому христіанствомъ, стихіи всегда будутъ воевать съ благоденствіемъ человтка и человткъ никогда вполнь не покорить ихъ себь; его тело обречено на смерть и бользни, и гръхи отцовъ будутъ увеличивать оброкъ смертности и немощей для потомства; человѣческій умъ. способный познать многое изъ того, какъ вещи бываютъ, безифрно-многаго и въ этомъ кругѣ изслѣдованія не узнаеть никогда, есть ли наприятьръ растения на одной изъ звѣздъ, принадлежащихъ къ туманнымъ пятнамъ, а того, почему бываетъ что, почему и какими зубцами та или другая невісомая сила дійствуеть на вещество, что такое вещество, что во мнѣ мыслить, гдъ причина общей жизни и движения, не узнаетъ никогда на землѣ, будучи не въ силахъ и отрѣшиться въ тоже время оть этихъ неразрѣшиныхъ вопросовъ; воля человъка, способная при добромъ направлени подниматься до высокой степени нравственнаго совершенства, никогда не отрѣшится отъ необходимости, работая закону ума, работать и закону грѣховному, сущему во удахъ нашихъ; сердце человъка самое развитое никогда небудеть вполнѣ довольно, и самое развитое наобороть будеть чувствовать здесь всего менье довольства и будетъ рваться вонъ изъ этой юдоли плача и весовершенства. О цѣлыхъ массахъ человъчества христіанство учить, что допотопнос человѣчество изгибло за безбожіе и погруженіе въ матеріализиъ, что въ слѣдствіе проклятія и благословенія Ноева, хамиты, корентые африканцы, обречены частію на истребленіе, часнію на долговвчное рабство прочимъ народамъ, а симитамъ-азіатцамъ продопредћлено сохранить для человѣчества истинную вкру,- інфетитамъ-европейцамъ предопредблено овладъть всею землею, -- что до - христіанскія народности сгибли въ слъдствіе забвенія Бога истиннаго и растления правовъ, — что христіанству предназначено влить въ человъчество новую жизнь, --что івсетиты европейцы разнесуть христіанство во всѣ концы земли — пронесуть проповъдь Евангелія по всей вселенной, --- что христіанству предопредѣлено проникнуть во всь изгибы челов вческой жизни: возродить науки, оживотворить искуства, очистить и смягчить правы: въ следствіе этого приложится челов'вчеству много и земныхъ благь, -- достигши апогея развитія въ истинно--- христіанскоиъ направлении, человъчество растлится обольстительными антихристіанскими ученіями, подобными совреиенному учению о прогрессѣ, и склонится къ упадку во вста отношенияхъ: втра изсякнетъ, чистота сердца исчезнеть, правственность надеть. Во послъдняя времена отступять нъцыи оть въры, внемлюще духовожь лестчимъ и учениемо бъсовскимо (1 Там. 4, 1), такъ что Спаситель, пришедъ на землю, едва обрящето выру. Люди тогда здравиго ученія не послушають, но по своихъ похотъхъ изберутъ себъ учителей, чешеми слухомъ — имъя зудъ въ ушахъ, и ото истины слухъ отвратять и къ баснемъ уклонятся (2 Там. 4, 3-4). И эти учители. прегордая суеты выщающе, завлекуть въ скверны плотскихъ похотей даже тъхъ, которые отбыгают всячески от нихо, свободу имо объщавающе, сами раби суще тльнія (2 Петр. 2, 18—19). Въ послъднія дни настануть времена люта: будуть во человъцы самолюбцы, сребролюбцы, величави, горди, хульницы, родителямъ противящиися, не благодарни, не любовни, не примирительни, клеветницы, невоздержницы, предателе, нагли, сластолюбцы, всегда учащілся и нихогда въ разумъ истины пріити могущія (2 Тим. 3, 1—7). Возстанеть тогда народь на народъ и царство на царство и будутъ глады и пагубы и землетрясения по мыстама (Мато. 24, 8). Обще-

ченовтческое растлтніе мысли и нравовъ проложить тогда дорогу деспотизму, нохожему на деспотизмъ нъкоторыхъ римскихъ императоровъ, которымъ не только воображалось, а даже чувствовалось, какъ они изъ людей дурныхъ дълялись богами, которые потому и провозглашали себя богами: открыется тогда подобный имъ человько веззаконія, сыно погивели, противнико и превозносяйся паче всякаго глаголемаго бога илы чтилища, такъ что сядеть онь въ церкви Божіей, какъ бого, показывая о себь, что оно бого, — который придеть по дийству сатаны, вооруженный всякою силою естественныхъ открытій, знаменіями и чудесами ложными, всякою лестью неправды, неодолимою для поивающихь: за то, что лювеи къ истинъ они въ себъ не воспитали; за то послетъ на нихъ Господь дъйство обольщенія, такъ что повърять они лжи (2 Сол. 2, 1—12). Будуть тогда знаменія вь солнць и лунь и въ звъздахъ, и на землъ туга народамъ стъ чаяния шума морскаго и волненія; будуть люди издыхать отв страха и трепетнаго чаяния грядущих золь на вселенную, исо силы невесныя поколеблются (Лук. 21, 25-26). Будетъ тогда скорбь селія, какая не была отъ начала міра досель и не имъетъ быть. И еслибъ не прекратились дни ть, не спаслась бы никакая плоть: избранныхъ же ради Божінхъ прекратятся дни ть (Матө. 24, 21). Когда человѣчество, оядотворенное всеобщимъ невъріемъ и отчаяніемъ, сдълается окончательно неспособнымъ къ дальнъйшему разумно-правственному существованию на земль: тогда приидеть день Господень, какъ тать въ ночи, день, въ который небеса съ шумомъ мимо идуть, стихи же сжигаемыя разорятся, земля и какія на ней дъла сгорять (2 Пет. 3, 10). И когда прейдуть первое небо и земля первая: будеть тогда небо новое и земля новая; и вселится тогда Богъ съ праведными человъками: и тъ будутъ Его людьми и самь Богь будеть съ ними Богь ихь; и отъиметь Господь всяку слезу ото очей ихо, и смерти не будето болье; ни плача ни вопля ни бользней не будеть бомые: яко первая мимоидоша, и Господь Вседержитель скажеть тогда: се нова вся творю (Апок. 21, 1-5).

Вотъ не здѣсь ли настанетъ для человѣчества нѣчто похожее на то, что называется безпредѣльнымъ и вѣчнымъ прогрессомъ?

Невраждебная разумному преспѣянію, не только вѣчному, но и временному благу человѣчества, Христова церковь постоянно и въ благознаменательный день новаго года особенно молитъ Господа, чтобы Онъ воздвигъ насъ изъ глубины грѣховныя, и за тѣмъ избавилъ насъ отъ глада и губительства, отъ труса и потопа, отъ огня и меча, отъ нахожденія иноплеменныхъ и междоусобныя брани, отъ напрасныя смерти и отъ тлетворныхъ вѣтровъ и отъ смертоносныя язвы и отъ всякаго зла, чтобы подалъ намъ миръ и здравіе и просвѣтилъ нашъ умъ и очи сердечныя ко всякому благопоспѣшенію на землѣ и ко спасенію въ небѣ, чтобы наконецъ сподобилъ насъ грѣшныхъ своего небеснаго царствія. И мы этого вамъ желаемъ и съ Бого-дарованнымъ новымъ годомъ поздравляемъ.

Въ частности всѣмъ желаемъ въ наступающихъ 70-хъ годахъ твердой памяти грознаго урока, преподаннаго печальнымъ исходомъ повальнаго легкомыслія начала истекшихъ 60-хъ годовъ, повальной заразы легкомысленнаго возстанія на основныя вѣковѣчныя начала народной жизни.

A. H.

составляют индерствительный составляют поли и составляют поли и составляют и поли и составляют и поли и составляют и поли и составляют и соста

ула и каланталара нарадирина стала, а настория, поло-- ода со протракта, адирина, он остории, диналист со со - ода со протракта, адирина со со полости, до стала со с

### ЛБТОПИСЬ.

#### 1 января 1870 г.

Въ "Православномъ Собессидникъ" открывается съ нын и пло года рядъ ежемъслиныхъ замътокъ о событіяхъ, болъе или менъе достойныхъ вниманія въ современной церковно-общественной жизни.

Никогла, кажется, событія общественной жизни не совершали своего теченія сътакою ускоренностію и рѣшительностію, какъ въ настоящее время. Въ тревожной смѣнѣ разнообразныхъ явленій, въ водоворотѣ могучаго потока событій стоитъ современный человѣкъ и ищетъ твердой почвы для своего положенія. Газета и журналъ—по возможности отображаютъ въ себѣ общее движеніе; записывая событіе въ минуту его совершенія и накладывая на него свой смыслъ, они помогаютъ образованію общественнаго сознанія и отношенія къ совершающимся явленіямъ.

Наша церковно - общественная жизнь, повидимому, вдали отъ этого потока. Такъ это и должно быть. Характеръ исповѣдуемой нами вѣры спасаетъ насъ отъ тѣхъ жгучихъ мученій и тяжелыхъ кризисовъ, которые переживаются христіанскими обществами на западѣ Европы. Православіе, по существу своему, какъ вселенская вѣра, какъ выраженіе вѣчнаго, безусловнаго и неизмѣняющагося, никогда не думала сливаться съ преходящими формами общественной жизни. Сфера его дѣй-

ствія была и будеть чисто религіозная-совѣсть, вну-. треннее чувство человѣка, какъ лица, и только чрезъ это средство оно имѣло и имѣетъ рѣшительное участіе въ гражданской жизни. Въ этомъ и состоитъ причина относительной бъдности въ содержани всей нашей церковной исторіи, которая не есть исторія проявленія религіозной идеи въ ся грандіозности и ригористической нсключительности, какова исторія церкви римской, ни-исторія подавленія, порабощенія этой идеи автононією челов'яческаго разума, какова исторія церковныхъ обществъ протестанскихъ. На долю русской церковной исторіи выпаль жребій, можеть быть очень скроиный но вибщности, но священный по значению и внутреннему достоинству-историческое охранение святыня ввры, какъ именно въры, какъ величайшаго, небеснаго совровища, насявдованнаго отъ апостольскихъ и древне-отеческихъ временъ, драгоцѣннаго для души и вѣчнаго спасенія. Отъ этого, какъ видимъ въ исторіи, дравославие сторонилось и сторонится слитія съ подробностями государственныхъ и общественныхъ учрежденій; организмъ послёднихъ развивался по своимъ законамъ, а въра на воъхъ ступеняхъ этого развитія оставалась внутреннимъ началомъ, выражениемъ ввинаго, безусловнаго, неизифияемаго. Въ странахъ католическихъ верковное учение зациляеть прямо гражданския устройства; между церковнымъ и политическимъ если не общество, то јерархія но видить точной граничной черты: тамъ теперь рынается вопросъ о овътской власти напы; но этоть вопросъ, въ существъ своемъ антидог-натический, чисто политический, догматизируется. Протестанские ферейны, рашая церковные вопросы, задавають прямо соціальныя учрежденія. Понятно, что жизнь этихъ религіозныхъ обществъ разнообразна и богата, какъ въ исторіи, такъ и въ современномъ положении абаъ.

Этого богатства и-разнообразія не можеть быть въ нашей церковно-религюзной жизни. Действенность нашей втры, какъ мы сказали,---въ области духовной, въ

CO5. 1.

6

• личной жизни,которая совершается въ потаенномъ сердца человѣкѣ. Процессъ этотъ совершается въ таинственной глубинѣ человѣческаго духа; и какъ вообще Творецъ скрылъ отъ насъ сущность процесса жизня органической, такъ тъкъ болъе скрылъ отъ насъ сущность н процесса жизни духовной. Но твиъ не менъе внъшнему наблюденію доступны формальныя его проявленія, выражение непроложнаго в невзятивато въ обществъ, при известной исторической обстановкъ. Они-то и составляють предметь описанія; въ этомъ отношенін церковно-общественная жизнь подчиняется общимъ законамъ историческихъ явленій. Прослѣдить развитіе религіозной идеи, какъ она въ разные періоды народной жизни проявлялась въ этихъ областяхъ, дъло церковнаго историка. Слёднть за этимъ проявленіемъ, подмѣчать факты, сквозь которые просвѣчиваеть религіозная идея въ ея совреиевноиъ положении --- задача духовнаго періодическаго изданія.

Приступая къ лютописи "Прав. Собестдника", мы прежде всего будемъ помнить дорогое правило древнихъ лѣтописцевъ: описывай, не мудрствуя лукаво. Предметомъ лѣтописи прежде всего будутъ ближайшія къ намъ явленія нашей церковно-общественной жизни. Но при этомъ мы думаемъ обращать вниманіе и за предѣлы русской жизни, за предѣлы вообще православнаго міра, будетъ также прислушиваться къ голосу событій, совершающихся между нашими братіями по вѣрѣ во Христа, но чуждыми христіанскаго съ нами единенія; эти событія возбуждаютъ не простое любопытство, но вниманіе, потому что даютъ поучительные уроки, или касаются такихъ предметовъ, которые будутъ всегда священны для христіанина.

Таковъ прежде всего въ настоящее время фактъ quasi - вселенскаго собора, открытаго въ Римѣ и приведшаго въ движение весь католический міръ. Для насъ православныхъ, привыкшихъ считатъ седиеричпое число вселенскихъ соборовъ знаменательно - священнымъ, съ перваго раза представляется странною

затья римскаго епископа, думающаго взять на себя иниціативу радикальной реформы политическаго и соніальнаго порядка дёль и избирающаго для этого средство чисто церковное и слишковъ исключительное. Въ древней церкви вселенские соборы были законнымъ и виесть самымъ благоплоднымъ органомъ для удовлетворенія нуждъ и разр'вшенія недоум'вній, возникавпихъ въ церкви; на нихъ основываетъ церковь несо-мнѣнностъ своего православія, ихъ опредъленіями утверждался порядокъ всего управленія, благоустройство и благочные церкви. Но, такой соборь на западѣ теперь невозможенъ. "Онъ не возможенъ, скажемъ словами покойнаго Хомякова, дотолѣ, пока западный міръ, вернувшись къ самой идеѣ собора, не осудить напередъ своего посягательства на соборность и встать истекшихъ отсюда последствий, иначе, пока не вернется къ первобытному символу и не подчи-нитъ своего мнёнія, которымъ былъ поврежденъ сумволъ, суду вселенской въры. Когда будетъ ясно понять и осуждень раціонализиъ, ставящий на ивсто взаинной любви гарантію человѣческаго разума или иную, тогда и только тогда соборъ будетъ возможенъ". На флорентинскоиъ соборѣ были и восточные епископы, но Маркъ ефесскій потребоваль прежде всего возстановленія первобытной чистоты сумвола и когда увидель, что Римская церковь не хочеть сдълать этого, призналь соборь недійствительнымь. Въ отвітахь восточныхъ епископовъ на приглашение папы указывается единогласно эта же причина невозможности теперь вселенскаго собора на западъ.

Теперь пока извѣстна вполнѣ только предварительная процедура собора. 26 ноября (8 декабря) грояъ пушекъ съ крѣности св. ангела возвѣстилъ urbi et orbi сукрытіе собора, которое происходило по заранѣе составленному церемоніалу. Совершенныя съ обычною римскою пыниностію, эти церемонін закончены были аллокуціею, произвесенною самимъ римскимъ первосващенникомъ. Признаемая, что аллокуція Пія IX, которыхъ

. 6\*

онт, произносить не мало, имеють въ себе нечто трогательное, печально-поэтическое, способное умилить всякаго способнаго постигнуть умомъ и почувствовать сердцемъ солидарность христіанства во всёхъ странахъ и у всёхъ народовъ: томъ на западѣ рушится величеотвеннатшее здание, воздвигнутое христинскою исторісю; его домувладыка, достойнайшій пресмникъ своихъ величавыхъ предшественниковъ, употребляетъ крайвія усилія остановить разрушеніе и въ безсиліи человічеекой силы плачетъ... Обыкновенный у современнаго намъ напы, элегический тонъ слышится особенно въ настоятей аллокуція. Послѣ изліянія чувства радости при ниать осуществления своихъ завътныхъ мечтаний, Пий IX говорить: "болье, чимъ когда либо, особенно въ сie вреня, вогда восплакамись земля и проклятие повло землю, ибо сопрышили живищие на ней (Исан 24, 4. 5), ревность къ славъ Вожіей и спасению стада Господия нобуждають нась. да окружимо Сіоно и обымемо его, повыдаемь на вашняхь его, и положимь сердца наши ов силы вго (Псал. 47, 13. 14)". За твять глава рамской церкви указынаетъ на "то неистонство, съ которымъ исконный врагъ рода человѣческаго нападаеть на демъ Вожій, гдъ должна быть святость"; признаки этого нападевія — "растлініе и искоженіе святыхь ученій, прискорбное извращение вслкаго права, размаожившияся ухищренія разврата и дерзкая ложь, употреблясмая для разрушения спасительныхъ узъ справедливоети. честности и власти, для водноренія ненавистныхъ етрастей, для исторжения изъ глубины душъ кораей ввры христіанской". Утъшеніе среди такого положенія церкви папа видить въ могуществъ церкви, въ неповолебиности града Вожія, и сл. представителянь, собраннинся на соборь, указываеть программу пастыревой дъятельности на соборь: "мужайтесь, продолжаеть онъ, почтенные брятія, крѣпитесь о Господъ и именомъ св. Троины преславной солизанные во истому (ван. 17, 19), увазуйто вибсть съ нами путь истины и жизнь:... приложите попеченія, чтобы мирь быль воз-

вращенъ царствамъ, законъ варварамь, спокойствіе монастырямь, порядокъ церкви, дисциплина духовенству, Богу вародъ благоугодный". Молитвеннымъ обращениему къ Св. Јуху, Божіей Матери, къ ан. Петру-при чемъ Истровъ преемникъ не преминулъ назвать его княземъ апостоловъ — и Павлу, и всъмъ св. небожителямъ заканчивается аллокуція.---Нельзя не согласиться на первый разъ, что намичаемая папою циль собора всогда будеть священною для пастырскаго долга и заботливости христіанскаго духовенства. Есля бы мы не научены были исторівю подозрительно относиться и къ слову, а главное къдълу римскихъ епископовъ,---то пожелали бы членамъ собора всякаго успѣха ко благу вѣ-ры. Къ несчастію, подъ личиною ревности о домѣ Божіемъ, Пій IX ищеть средствъ между прочимъ для подпоры разшатавшагося трона своего свётского владычества. Такъ папство неудержимо стремится по тому направлению, по которому двигаеть его исторія, и того, что нелегко доставалось даже Гильдебранду и Иннокентно, хочется достигнуть Пію IX въ XIX въкъ. Мы вполнѣ соглашиемся съ отцеть Гетто, возввание котораго читателя видели выше ('), что кризисъ въ католичествъ неизбъженъ. - Будемъ ждать результатовъ соборныхъ засъданий.

Но въ то время, какъ соборныя разсужденія о современныхъ вопросахъ булутъ рёшаться въ духѣ мнѣній, высказанныхъ въ извѣстномъ "syllabus", въ саиой же Италіи образовалась партія "свободныхъ мыслителей", которые поставили себѣ нѣлью нарализовать дѣйствія вседенскаго собора, отрицать и опровергать все, что порѣшатъ въ Римѣ папа и отцы собора. А корреспондентъ "Вѣстника Евроны" импеть, что во Флоренціи съ унимерситетскихъ казедръ раздаются голоса Молешотта, братьевъ Шиффъ и молодаго Герцена (сына нашего эмигранта); профессоръ сансиритекаго языка въ своихъ публичныхъ лекпіяхъ разсматриваетѣ свантеліе исключительно съ точки зрѣнія миса и эпо-

(') Стр. 8—14.

нен. Въ Италія, гдъ общественная нысль, такъ долго находившаяся въ зависимости отъ ринской курін очень тоща и лишена всякой точки опоры въ жизни и наукъ, подобныя выходки могутъ инътъ самое разрушительное дъйствіе на народную въру и религіозное чувство.

Оть запада обращаенся къ единовърному востоку. У патріарха константинопольскаго не налая забота но поводу греко-болгарскаго церковнаго вонроса. Известно, что болгары не вибють полнтической саностоятельности; а канонически въ дълахъ церковныхъ зависять оть греческаго патріарха, въ свлу того же неторическаго права, по которому признавала юрисдикцию цареградскихъ патріарховъ Греція, когда была подчинена Турцін. Греція, сділавшись свободною, получила саностоятельность и въ дълахъ церковныхъ; точно также острова іоническіе, присоединившись къ еллинскому королевству, стали въ зависимость въ церковныхъ дълахъ отъ еллинскаго сунода. Таковы же незовисимыя церкви Сербіи, Рунывіи, Черногорін и православная церковь Венгріи и Трансильваніи. Волгарія лишена вопервыхъ политической саностоятельности; она --- одна взъ провинцій оттоманской имперіи. Понятно, что и стрепленія ея къ церковной независимости представляють большія трудности съ точки зрѣнія каноническаго права. Въ то же время понятны ея національныя стремленія и привязанность къ древникъ преданіямъ о патріаршень престоль ('). Для разръшения этихъ трудностей

<sup>(1)</sup> Въ течения всей своей несчаствой исторія болгары постоянно протестовали противъ чужезеннаго давленія — въ стренления въ религіозной свободѣ, въ самостоятельности своей цериви. Еще во время Юстинівна даны были права автоко-альной іерархія архіепископству въ Охридѣ, (въ юго-западной части тегдашняго болгарскаго церства). Независиная іерархія основалась. Автокессильные архіепископы сохраняются въ Болгарія въ XI в., вогда она была покорена византійцами при императорѣ Василіѣ Болгарохтонѣ. Они упоминаются въ XII в. При болгарсковъ ца-

вселенскій патріархъ Григорій дуналь передать церковный греко-болгарский вопросъ на судъ православнаго вселенскаго собора и обратился съ посланіемъ, въ которонъ высказалъ свои скорбныя обстоятельства и свои предположения объ устранении ихъ, ко всъмъ восточнымъ патріархамъ и къ св. синоду русскому. Отвъты патріарховъ и св. всероссійскаго синода нацечатаны въ 9 № 1869 г. Христ. чтенія. Сужденія единовърныхъ церквей не тожественны; патріархи восточные (антіохійскій и іерусалимскій) на желанія болгаръ сиотрять какъ на явление странное, а свящ. сунодъ эллинсвой церкви поридаеть самые мотивы стремлений Солгаръ, справедливо указывая ихъ въ племенной розни, существующей между греками и славянами. Между тъчъ сужденія, высказанныя митрополитовъ сербскимъ и св. синодомъ русскимъ, звучатъ большею симпатіею кь соплеменнымъ болгарамъ. Св. Синодъ нашъ признаеть и de jure и de facto право его святъйшества надъ болгарскою церковію. Но въ тоже время присовокупляеть, что нркоторыя желанія болгарь суть желанія естественныя, и что слёд. его святейшество призывается самниъ своимъ пастырскимъ долгомъ удовлетворить этних желавіямь во имя христіанской правды и любви, для мира и блага своей духовной паствы; путь примиренія, по мнѣнію св. Синода, уже предуказанъ въ двухъ проэктахъ-самаго патріарха и потомъ-бывшаго филлипопольскаго интрополита Пансія, который представлялъ его святъйшеству свой проэктъ отъ лица умърен-ныхъ болгаръ. Созвание вселенскаго собора восточнаго положительно отклонено нашимъ св. синодомъ. -- Но держась строго канонической точки зрѣнія, св. Синодъ въ тоже время принимаеть во внимание національныя чувства болгаръ. Намъ помнится, что покойная Русская Бесъда,

ръ Іоаниъ Асънъ патріаршество основало было въ новой столтцъ – Терновъ и радъ терновскихъ натріарховъ танется до конца XIV в; послѣднимъ натріархомъ былъ Евений, при которомъ сов в индось турецкое завосваніе Болгаріи.

Digitized by Google

органъ такъ назыв: славянофиловъ, очень ръзко выстивляла на видъ тѣ основан я, на которыхъ держится вражда болгаръ въ грекамъ, -- вражда, которая едза ли можеть быть скоро потушена. Цареградские греки (фанаріоты), при потерѣ политической самостоятельности. поставили себѣ цѣлію спасать по крайней мѣрѣ то, что можно спасти-свое преимущественное мысто въ средъ національностей, населявшихъ балканскій полуостровъ; этого достигали они усердною службою туркамъ, которые въ благодарность не препятствовали имъ распространять свой языкъ и образование въ средь сербовъ, арнаутовъ, болгаръ. Греческое духовевство стало вытъснять изъ болгарскихъ и сербскихъ церквей славянскую литургію, уничтожило славянское патріаршество въ Болгаріи и добилось того, что въ высшіе духовные чины не стали возводить ни одного "варвара". Трудно сказать, что было тяжелее для Болгаріи - угнетеніе ли отъ турецкаго произвола, или--- іерархическое пре-обладание константинопольскихъ грековъ. Освобождение отъ этого гнета составляетъ издавна завѣтную думу народа, который стремится къ возрождению и начинаетъ стремленіемь къ религіозной пезависимости. Мы, рускіе, не можемъ не желать, чтобы этотъ вопросъ кончился къ миру и благу церкви православной. --- Въ посявднее время корреспонденть Моск. вtд., пишеть между прочимъ, что редакція султанскаго фирмана касательно рѣшенія преко-болгарскаго вонроса уже изготовлена и обнародование онаго последуетъ въ непродолжительномъ времени.

Въкакомъ отношени должно стоять внѣшнее выраженіе вѣры къ ея содержанію, обридъ къ исповѣдуемой истинѣ, индивидуальность (личная и народная) къ существу вѣры — вотъ что предлежитъ рѣшитъ теперь церкви и этимъ рѣшеніемъ должна открыться страница новѣйшей церковной исторіи и имъ же былъ бы указанъ исходъ спору ц грековъ съ болгарами, нашихъ старообрядцевъ съ нами и даже вопросу о сближенія западныхъ церквей съ православіемъ. Національное со-

янание высказывается не у однихъ болгаръ; во имя его теперь заявляють голось русские греко-унаты австрийской имперіи противъ римскаго владычества ('). Въ австрійскихъ газотахъ напечатано прошеніе ихъ, обращенное къ отцамъ римскаго собора; въ немъ изложены желанія — зам'єны латонскаго языка въ богослужени славянскимъ, выборнаго начала и въ низшемъ и высшемъ духовенствъ и учрежденія особаго увіатскаго патріархата; резиденції патріарха указывается въ Львовъ и патріархъ долженъ пользоваться встии правами и привиллегіями древнихъ патріарховъ. -- Все вообще прошение, пункты котораго изложены въ высшей степени · ясно и прямо, проникнуто идеею оппозиции церковному давлению римскаго деспотизма надъ религиознымъ сознанісять славянства. Трудно ожидать уступокъ со стороны Рима, который вызывается на изменение всей лотики своихъ отношений къ подчиненнымъ дерквамъ.---Не предстоять ли въ близкоиъ будущемъ всецёлый повороть австрисвих унатовь, къ воторымъ конечно присоединятся унаты нашей холиской епархія, къ нашей православной церкви? Говоря это, мы менье всего желали бы видёть въ этой недеждё стереотисную фразу: уніаты требують себ'я возвращенія православнаго обряда и древнихъ обычаевъ; у нихъ остаетоя голько догматический тезись -- призначие главенства напы, которое въ практической жизни граничитъ съ крайнимъ де-

(') Проихожденіе греко-уніатской церки, канъ навѣстно, отмосится къ тѣмъ временамъ, когда іезуиты, всемогущіе при дворѣ польскихъ королей, не отступали ви предъ какими средотвами, чтобы привлечь на сторону Рима православныя населенія русскихъ провинцій, завоеванныя поляками. Жестокость и насиліе, которыми сопровождалось дѣло прозелитизма, достигали немногаго; тогда то и придумали греко-уніатскую церковь, которая оставляя православнымъ догматы и обряды православія, подчинили ихъ владычеству папы. Въ послѣдствіи этотъ принципъ былъ нарушенъ и іступъ наприялали всѣ свои усилія латинизировать увіатсяую церковь. Противъ анихъ-то тондений воастають теперь увіать. спотнажовъ и давленіевъ, чего именно и стараются избъгнуть уніаты. Слёд. сама жизнь и логика событій произносять приговоръ надъ хитрою сдёлкою, придуманною іезуитами и названною фальшивымъ именемъ уніи.

Совершенно иная унія, раждающаяся не изъ насилія и гоненій, а изъ свободнаго стремленія, стала теперь предметомъ разсуждений нъкоторыхъ членовъ англиканской церкви; это-сближение церкви англиканской съ православною. Вопросъ этотъ уже не новый; онъ относится въ началу 40-хъ годовъ настоящаго столетія. когда многіе изъ англиканскихъ богослововъ путемъ долгихъ изслёдованій стали приходить къ убёжденію, что англиканство не можеть удержаться въ своихъ притязавіяхъ быть саностоятельною церковію и что въ тёхъ вопросахъ, въ которыхъ православная церковь разходится съ латинствомъ, право и правда были на сторонъ православія. Движеніе это, выразившееся въ цёломъ рядѣ серьезныхъ, критическихъ трудовъ, первоначально не выходило изъ области науки, оставалось на степени мивния, пока Пальнерь не вывель его въ область практики, ртшившись на дъль испытать возножность сближения нежду англиканствоиъ и православіемъ. Извѣстно, что надежды, возбужденныя приступомъ къ этому дълу, не осуществились, и дело кончилось грустнымъ исходомъ-обращенісмъ Пальнера въ латинство. Пресмниками Пальмера въ дълъ сближенія церквей являются-Йонгъ, постившій об'в наши столицы и бес'вдовавшій объ этомъ съ блаженныя паняти святителень Филаретонь ('), Овербекъ, извъстный своею брошюрою: ex oriente lux, и потомъ о. Гасерли, уже принявшій, какъ слышно, православіе. Какъ смотръла и смотритъ на это движеніе высшая церковно-правительственная власть, намъ неизвѣство; духовная наша журналистика откликнулась на исто, посыпались знакомыя фразы о превосходствѣ пра-

(<sup>1</sup>) Мићніе и. Филарета, высказанное съ обычнымъ покойному святителю глубокомысліемъ можно читать въ зацёчательной кногѣ (Письма и. Фил. къ Л. Н. Муравьеву». Кіевъ 1869 г.

вославія предъ другими втроисповъданіями; но когда поставили трудный вопросъ, кака же именно ножетъ совершиться сближение, отвітить на этоть вопрось нивто не ръшался. Среди этого недоумсния явилась въ Христ. Чт. статья извъстнаго канониста нашего, покойнаго пр. епископа Іоанна, котораго мийніе можно формулировать такъ: православная церковь въ своемъ чина принятия приходящихъ отъ иныхъ въръ представляеть условія присоединенія; если члены англиканской церкви думають обратиться къ православію, то обриза этого обращения такимъ образомъ уже извѣстенъ. Послѣ этой статьи, такъ категорически высказавшей свое мавніе, восторженныя надежды естественно поуменьшились. Начались сомнѣнія, можеть ли въ самомъ двав англичанинъ, который считаетъ идолопоклонствоиъ даже крестное знамение, такъ священное для христіанина православнаго, — который въ борьбѣ съ католиче-скою декоративностію въ върѣ настроился совершенно враждебно къ обряду, можеть ли онъ, способень ли даже быть сыномъ церкви православной? А между тёмъ, въ понятіяхъ православнаю соединеніе можеть быть только послёдствіенъ полнаго согласія и совершеннаго единства ученія. Западъ жиль 1000 літь въ иножь направленін, нежели востокъ; Англія всегда жила духовною жизнію этого западнаго германо-романскаго міра. Спрашивается, разорветь ли онъ, можеть ли разорвать свою связь со встять своимъ прошедшимъ? И въ этояъ то причина трудности обращения, непобъдимое препятствіе въ желаемому единству. Пальмеръ не неремѣнялъ своего образа мыслей о существѣ церкви и ея учении; онъ не сдълался православнымъ вслъдствіе личныхъ впечатлѣний и непосредственныхъ ощущений. Понятна теперь та осторожность, съ какою дъйствуеть наша церковная власть въ возбужденномъ теперь вопросѣ... И однако стреиленіе у англичанъ къ православию не ослабъваеть. Въ началъ прошлаго года святъйшему синоду заявлено было нъсколькими лицами, приналисжащими въ англиканской церкви, желание присосдиниться къ православію подъ условіемъ сохраненія нѣкоторыхъ обрядовыхъ особенностей. По извѣстіямъ Моск. вед., на которыл и возлагаемъ ны ответственность за достовърность сихъ извъстій, въ прошломъ декабръ въ святъйний Сунодъ поступило объ этомъ формальное прошеніе, подписанное 120 лицами. Въ связи съ этимъ находится прітадъ въ Петербургъ вышеупомянутаго профессора Овербека. Означенная газета прибавляетъ, что по ея свъдениять, при святъйшемъ синодъ учреждена особая комиссія, имѣющая подробно разсмотрѣть означенное прошение и войти въ сношение съ Овербекомъ для разъясненія могущихъ возникнуть при семъ недоразумѣній. Кромѣ нѣкоторыхъ сунодальныхъ членовъ, членами этой комиссии, по слухамъ Моск. въд. называютъ о. протојерел I. В. Васильева, предстдателя учебнаго комитета при святъйшемъ Суноль, и настоятеля лондонской посольской церкви о. протојерея Е. Н. Попова, который прибыль въ Петербургъ витстт съ проф. Овербекомъ.

Въ послѣднее время сильнѣе стали раздаваться голоса противъ отсутствія "духа жива" въ нашей церковной жизни, противъ ел мертвенности. Вокругъ насъ, говорять, милліоны непознавшихь еще Христа, милліоны коснѣющихъ въ грубонъ язычествъ. Устроившееся было миссіонерское общество въ Петербургѣ разсыпалось. Ва то съ особенною радостию прочитали мы въ послъднемъ № Моск. въд. воззвание московскаго исрарха къ паствѣ, изъ котораго мы увидали, что миссіонерское общество, споткнувшееся на первыхъ порахъ, теперь перестроено на новыхъ основаніяхъ. Его центромъ будетъ Москва, а во главѣ его іерархъ, котораго вся жизнь съ ранней молодости посвящена была миссіонерской д'вятельности на отдаленныхъ окраинахъ отечества и Господу угодно было, чтобы и теперь въ льтахъ преклонныхъ, онъ не оставался чуждымъ этой двятельности. Новаго устава миссіонерскаго общества, учвержденного 21 нояб., мы еще немогли прочитать. Но по доходившимъ до насъ свъдъніямъ слышно было, что при

существованіи главнаго центра устроены будуть частные комитеты во всёхъ городахъ. Въ нашемъ городё уже, какъ навёстно, есть таковый — братство св. Гурія, котораго задача огромная и трехлётнее существование котораго уже нринесло плоды; въ нашей акалеміи существують инссіонерскія отдёленія около 15 лётъ; мы думаемъ нобесёдовать съ читателями о всемъ этомъ подробнѣе, а тенерь пока оть души пожелаемъ, чтобы на слово московскаго святителя отозвалась Москва и чтобы приняло у насъ благопріятный исходъ дёло по истинѣ "богоугодное изъ богоугодныхъ", какъ выразился пр. архіепископь иркутскій Парееній.

Здъсь намь желалось бы знать, какова судьба учреждения, относящагося тоже къ нашей внутренней инссіи, которое названо "обществоиъ для распространенія Св. Писанія въ Россіи"? Въ "Правит. въстникъ" были напечатаны свъдения о происхождении, цъли и устройствѣ этого общества. Цѣль общества-продажа и уступка Новаго Завъта, изданнаго на русскомъ языкъ по цвнѣ доступной всякому преимущественно въ разноса, для чего въ основание избрания въ члены привять не денежный взносъ, а личный трудъ. У чредители желали бы инсть возможность учредить небольніе склады при церквахъ, доставить Евангеліе каждоиу, ненибющему еще его по неведению или былности: бъдняку же уступается за полцъны или даже дарится; вавно дарится оно въ больницы, тюрьмы, богадъльни, бваныя шкоды.-Можно ли не желать, чтобы для этого св. дёла являлось какъ можно болбе истинныхъ дёятелей, чтобы общество росло и крѣпло общимъ сочувствіень кънему и'приношеніемь ему средствь для усизшнаго действования на избранномь имъ поприще! Въ обществахъ протестантскихъ библія составляетъ семейную святыню и настольную книгу.

Устройство положения нашего духовенства, начавшесся въ послёднее вреия, коснулось самой жизненной бытовой стороны его. Распоряжение правительства (16 апр. 1869 г.), коснувшееся состава церковныхъ причтовъ и постепенности движенія духовной службы, положило основаніе новой организаціи духовенства и дальнѣйшаго изитенения во всемъ его быть. Это распоряжение иногими встрѣчено было нерадостно; правительство поспъщило разъяснить недоумънія и во 2-мъ № Извъстій по казанской епархии читатели найдуть правительственное сообщение-главнаго присутствия по делу пересмотра приходовъ, которое должно встхъ успоконть. Въ нашенъ городѣ еще до появленія указа 16 апр., по высли нашего архипастыря, устроенъ былъ комитетъ для пересмотра приходовъ г. Казани: задачею этого комитета было уравнение приходовъ; въ этомъ направлени шли его работы. Теперь ему очевидно нужно руководствоваться идеею, высказанною правительствояъ, идеею группировки возможно большаго количества прихожанъ при извѣствой церкви съ цълю улучшенія положенія причта и самой церкви. Казавь не славится своими приходами н академический городъ въ составъ своего духовенства воспитанниковъ академіи насчитываеть очень не большой процентъ, тогда какъ напр. Нижній-Новгородъ интеть более половины священниковъ изъ академии. Это явленіе обращало на себя вниманіе нашего благопопечительнаго врхипастыря, который, вполнѣ понимая просвѣтительное значеніе духовенства, и слово и дѣло свое направляеть къ избранію въ служители Божіи людей съ возможно большимъ умственно-правственнымъ развитіемъ. — Позволимъ здѣсь себѣ замѣтить, что и обния впечатлёнія оть казанскихь перквей по отношеню къ ихъ внъшности не до, какое выносимъ мы наъ городовъ средней полосы имперіи. А между тёмъ для Казани, географическое положение которой налагаеть на нее задачу цивилизующаго вліянія на окружающихъ ес инородцевъ, внѣшнее благоустройство храмовъ имъеть важное значение. Въ отчетъ нашего архипастыря за 1868 г. мы прочли, что въ течение этого года въ пользу церквей и духовенства поступило пожертновавій болье 73 т. и въ этомъ пожертвованія нашъ архипастырь справедливо видить одно изъ надежныхъ ручательствъ и дальнёйшихъ успёховъ и улучшеній въ дёлё благоустроенія ввёревной ему епархіи.

Но въ то время, какъ законодательство прямо издаеть новое положение о духовенствѣ, практика предваряеть самые законы. Въ силу дъйствующихъ теперь законовъ, слагающий съ себя священный санъ лишается права вступать въ государственную службу всякаго рода-діаконъ въ теченіе 6-ти лътъ, а священникъ 10-ти иътъ (Св. зак. т. IX ст. 276). А нежду твиъ являются случан оставленія нікоторыми священнаго сана и св. Сунодъ милостиво ходатайствуеть, а Государь Инператоръ всемилостивѣйше соизволяеть утвердить за нии право на вступленіе ихъ въ гражданскую службу по праванъ ихъ рождения и воспитания, при нъкоторыхъ впрочемъ ограниченияхъ. Такую инлость Государя получили недавно бывшій священникъ г. Ряжани Н. Гумилевъ и діаконы-Кудрявцевъ (вят. епар.), Миткевичъ (черниг. губ.) и Гидзинский (волынской губ.). Судя по этимъ примърамъ, можно ожидать, что вообще вопросъ о предоставлении гражданскихъ правъ священникамъ и діаконамъ, слагающимъ съ себя священный сань, будеть решень въ смысле благопріятномъ для упомянутыхъ лицъ.

Въ заключеніе скаженъ, что при послѣднемъ № "Прав. вѣст." 1869 г. напечатано "Извлеченіе изъ всеподданнѣйшаго отчета оберъ-прокурора св. Синюда по вѣдомству православнаго исповѣданія за 1868 г." Въ этомъ отчетѣ г. оберъ-прокуроръ указываетъ на разнообразіе явленій въ церковнит жизни нашего отечества въ минувшенъ году. Одни изъ нихъ давали видѣть стененъ осуществленія мѣръ, въ недавномъ прошедшемъ кредпринятыхь; другіе выдвигали новые вопросы, требовавшіе разрѣшенія. Съ осмотрительною постепенностію, по строгомъ соображеніи обновленнаго настоящаго съ предъидущимъ, разрѣшаемы были они одинъ за другимъ. Такимъ путемъ прошли многіе вопросы изъ общирной области распространенія и утвержденія св. иравославной вѣры и христіанскаго благочестія; этимъ путемъ началь разъясняться и почти совсѣмъ разрѣшился важный вопросъ объ устройствѣ духовнаго образованія и воспитанія во всѣхъ его видахъ и родахъ, этимъ же путемъ, полагаетъ графъ Д. А. Толстой, предстоитъ пройти весьма сложнымъ вопросамъ, ожидающимъ своей очереди, какъ то: объ устройствѣ духовнаго суда въ ещахіяхъ и тѣсно связанномъ съ нимъ пересмотрѣ устава духовныхъ консисторій и наконецъ о матеріальномъ обезпечени духовенства, въ чемъ ужо сдѣлано довольно.—Для насъ казанцевъ интересны отзывы г. оберъ-прокурора о братствѣ св. Гурія, татарской школѣ и публичныхъ лекціяхъ наставниковъ академіи.

### ОТЪ ПРАВЛЕНИЯ

## КАЗАНСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

Въ настоящее время въ казанской духовной анадении имъются три вакантныя казедры, именно Догматическаго богословія, Патристики и Гомилетики. Желающіе ванять ихъ приглашаются представить въ правленіе академіи: 1) дипломъ на степень магистра или доктора богословскихъ наукъ; 2) разсужденіе, по которому пріобрътена учепая степень и, если имъется, другое какое-либо собственное печатное или рукописное сочиненіе; 3) подробную программу какой-либо изъ трехъ вышеозначенныхъ богословскихъ наукъ; вмъстъ съ тъ́мъ 4) ищущій одной изъ означенныхъ казедръ, по § 28 прозита дъ́йствующаго устава духовныхъ академій, долженъ двукратно ноказать на онытъ въ казанской духовной академія познаніе свое въ преподавании лекцій на нредметы, которые будутъ опредълены правлевіемъ.



# СЛОВО

### въ день срътения господня.

сказаннов преосвященныйшимъ Антониемъ, архиеписеопомъ казанскимъ и свижскимъ, 2 февраля 1869 года.

> Нынк отпущаеши раба твоего, Владыко, но глаголу твоему, съ миромъ: яко видпста очи мои спасение твое, еже еси уготовалъ предъ лицемъ вспъхъ людей (Лук. 2, 29. 30).

Это предсмертная пъснь праведнаго старца Сумеона, воспътая имъ, когда онъ узрълъ и принялъ въ объятія свои Богомладенца Інсуса, принесеннаго въ храмъ въ сороковой день по рождении Его.

Св. церковъ, какъ извъстно вамъ, братіе, повторяетъ сію пѣснь ежедневно на вечервенъ богослуженін. Почему это? Потому, ковечно, что она въ вечерѣ каждаю дня видитъ образъ кончины земнаго житія, каждому изъ насъ неизбѣжной, а въ старцѣ Сумеонѣ зритъ прекрасный образецъ человѣка, встрѣчающаго свою кончину такъ, какъ хотѣлось бы ей, чтобы всѣ мы встрѣчали, — съ тѣми же чувствами въ душѣ, съ тѣми же словами въ устахъ: нымъ отпущаеши раба теосео, Владыко, съ миромъ.

И въ самонъ дѣлѣ, для кого изъ насъ можетъ казаться все равно — какъ ни отдать этотъ послѣдній

Cos I.

7

долгъ природѣ, какъ ни умереть? Смерть есть неизбѣжный конецъ и непремѣнный вѣнецъ нашей жизни: ужели же кто скажетъ, что все равно—умереть ли въ тяжкихъ страданіяхъ не только тѣла, но и души, съ смятеніемъ въ сердцѣ, съ мучительнымъ страхомъ, съ безотраднымъ трепетомъ, или напротивъ — подобно Сумеону Богопріимцу — съ миромъ, съ утѣшеніемъ, съ радостію? О! конечно, то и другое не все равно, а лучше послѣднее, чѣмъ первое. Потому и св. церковь каждый день многократно молится, чтобы Господь подалъ намъ христіанскую кончину живота нашего — безболѣзненну, непостыдну, мирну, съ готовымъ добрымъ отвѣтомъ на страшномъ судищѣ Христовомъ.

Что же нужно для того, дабы сподобиться именно такой кончины? Нужно, братіе, стяжать твердую и постоянную память смертную въ сердцѣ. Память смертная—самое лучшее врачевство отъ страха смертнаго, самое вѣрное руководство къ мирной кончинѣ.

Ибо отъ чего страшна для насъ смерть? Первте всего, безъ сомнѣнія, отъ того, что она противна врожденному намъ чувству безсмертія, не естественна намъ по первоначальному устройству и назначению нашей прирады. Бого смерти не сотвориях, сказано въ Словъ Божіень, а сотворила человька во неистльние. Завистію же діаволею гръхъ вз міръ вниде, и гръхомз смерть (Прем. Сол. 1, 13. 2, 23-24. Рим. 5, 12), какъ оброкъ гръха, какъ казнь за него. Мы не наслъдовали отъ прародителей природы нашей въ ся первобытномъ совершествѣ, а получили се поврежденною и зараженною гръхомъ, съ которыжь мы вст и зачинаемся и раждаемся, а потому смерть стала теперь для насъ уже естественна и неизбъжна. А между тъмъ мы менъе всего думаемъ о смерти, не знакомимся заранте и короче съ ел образомъ, стараемся избъгать встръчи съ самою мыслю о нашей смерти. Даже тогда, когда смерть подлинно бываетъ, какъ говорится, не за горами, а за плечами, въ преклонныхъ лътахъ старости, въ тяжкихъ болѣзняхъ, люди большею частно не любятъ присматриваться пристальнёе вы лице сперти. Что же выходить изъ сего? Чёмъ болёе мы такимъ образомъ обманываемъ самихъ себя, тёмъ болёе вредимъ себё, тёмъ страшнте дтлаемъ для себя смерть, когда, рано или поздно, придется наконецъ стать съ нею лицемъ къ лицу. Не такъ надобно поступать, братіе, а нужно стяжать память смертную въ сердцё, нужно чаще и ближе присматриваться къ образу смерти заранѣе, нужно каждый вечеръ, какъ учитъ насъ одна изъ молитвъ на сонъ грядущимъ, говорить отходя ко сну: "се ми смерть предстоитъ", а ложась на одръ: "се ми гробъ предлежитъ", и — память смертная мало по малу познакомитъ насъ со смертію, и не только познакомитъ, но и сдружитъ и сроднитъ съ нею, и мы увѣримся, что образъ ея

самъ по себѣ отнюдь не такъ страшенъ, какъ представляется людямъ, и, когда пошлетъ ее Господь для разлученія дупи нашей съ тѣломъ, мы въ состояніи будемъ встрѣтить ее и предать себя въ ея объятія цезъ отвращенія, спокойно, повторяя сердцемъ и устами слова праведнаго Сумеона: нынъ отпущаеши раба твоего, Владыко, съ миромъ.

Отъ чего еще страшна для насъ смерть? Отъ того, что совъсть у насъ нечиста, что много за нами гръховъ, въ которыхъ люди неръдко коснъютъ нераскаянно, отлагая покаяние день ото дня, а напротивъ очень мало въ книгъ дъяній нашихъ свътлыхъ странинъ. гат записаны дъла добрыя и богоугодныя. Но по смерчи, по ту сторону гроба все земное измѣнитъ намъ и оставить нась, пойдуть же въ слѣдъ за нами одни дъла на страшный и нелицепріятный судь Вожій, дабы получить намь за нихъ праведное издовоздаяние. Страхъ смерти, отъ сого происходящий, есть самъ по себв добрый и спасительный, и-дай Вогъ, чтобы онъ какъ ножно чаще и сильвће поражалъ сердца грвшинковъ и проникаль до самыхъ костей ихъ, - горе же тому гръшнику, который потеряеть и сей послъдний валогы нокаяния и спасения! Но что пользы и въ одномъ этонъ страхъ? Что пользы съ нимъ однимъ придти ко гробу?

7\*

Этоть страхъ едва ли ужь будеть онасителенъ въ свный часъ смерти, когда по слову писанія, посибнуть сся полышленія (Псал. 145, 4) человъка. Скорье онъ превратится тогда въ самый жгучій огнь, который еще прежде огня адскаго будетъ жечь гръшника умирающаго и сдёлаетъ смерть его именно смертію лютою (Псал. 33, 22). Нътъ, братіе, лучше всего такъ жить, чтобы и сой, спасительный самъ по себѣ, страхъ смерти постепенно умѣрялся и ослаблялся въ насъ, и, когда настанеть часъ смертный, намъ не оставалось бы чего бояться, или по крайней мерь сколько возможно менье было чего бояться. Память смертная — самое втрное руководство къ такой жизни. Кто стяжеть ее и будеть имъть неразлучнымъ спутникомь и другомъ своей жизни; кто пріучить себя каждый день встрѣчать какъ бы последний, каждую ночь отходить во сну какъ бы въ иогилу, --- тотъ, вопервыхъ, позаботится скорте покаяться во прёхахъ своихъ, уже содёлнныхъ отъ самой юности своей, и будетъ ежедневно оплакивать ихъ. чтобы омыть и загладить совершенно прежде смерти,--тоть, вовторыхъ, будетъ тщательно хранить себя отъ новыхъ грѣховъ, или и согрѣшивъ, по немощи естества, немедленно будетъ каяться, такъ чтобы и солнце не зашло во гнѣвѣ или другомъ какомъ либо порочномъ дѣяв его; тотъ, въ третьихъ, будетъ со встиъ усердіенъ распивать въ себт, по заповѣди евангельской, свои страсти и похоти плотскія, воюющія на духъ и порабощающія его; тотъ наконець, не отлагая день отъ дне, будетъ спѣшить творить дѣла добрыя и богоугодныя и запасаться ими заблаговременно, какъ мудрыя дъвы слеенъ, для встръчи Жениха душъ нашихъ. Господа нашего Іисуса Христа. А такимъ образомъ. когда пробьеть послёний часъ для такого человёка, и раздастся гласъ въ полунощи томленія смертнаго: "се Конихъ грядетъ", онъ встрѣтитъ Его съ горящинъ свѣтильниковъ въры и добрыхъ делъ, и, озаренный имъ, безъ трепета пойдеть посреди съни смертной, съ словани въ устахъ и въ сердив: нынь отпущаеши рабы теоего, Владыко, по глаголу тоосму, съ миромъ.

Оть чего еще смерть страшна для насъ? Оть того, что ны слишкомъ пристращаемся въ землѣ и къ предметанъ земнымъ, какъ будто намъ здъсь жить въчно. Мы слишковъ любимъ свое тъло и порабощены бываемъ его пряхотямъ. Мы всёми силами души привязываеися и къ лицанъ насъ окружающинъ, и къ вещанъ даже бездушныкъ-къ богатству, къ деньганъ, къ роскоши и наслаждениять плоти, какъ дъти къ исрушкань, и - всё эти привязанности суть безчисленныя нити, которыя, въ сововупности, составляють слишкожъ крѣпкую вервь, связующую душу нашу съ сею жизнію. Приходить конець ся и воть-чти болье было у человъка привязанностей, тъжъ страшнѣе разлука съ жизнію, и чёнъ сильнье у него пристрастіе къ земному, тъкъ насильственнъе и болъзненнъе и для нуши и для тела ихъ разрывъ взаимный. Но кто стяжеть память смертную въ серядъ, того она върно предостережеть, или уврачуеть оть встать чрезитерныхъ пристрастій къ земному. Память смертная-наилучшій учитель той истины, что жизнь настоящая не есть цёль наша, а только путь къ этой цёли, что ны здёсь --только странники и пришельцы, не имущіе града пребывающаго, что вст предметы насъ окружающие, хотя бы то лица самыя дорогія и близкія, хотя бы веина самыя. любимыя и пріятныя, суть дары Божіи, данные намъ только для временнаго пользования, съ которыми, по первому требованію Вышняго Подателя благъ, намъ должно разстаться, что самое тело не всегдашний домъ души нашей, а только временная странническая куща, что вотожу и къ нему не для чего излишне пристращаться, лельять и упитывать его на нещу червяжь, а чъжь легче оно, тъжъ лучше. Но мало сего - панять смертная научить насъ смотръть на жизнь нашу въ семъ смертномъ тълв, на этой земль. лишенной порвоначальнаго совершенства и благословенія Божія, какъ на время изгнанія нашего нев ютиннаго отечества нашего, какъ на состояние пліна н рабства, на узы, какъ и сиотрълъ Сумеонъ богопріннець, когда говориль: нынк отпущаеши раба твоего, Владыко, т. е. выводишь изъ рабства, изъ неволи на свободу; такъ смотрилъ и апостолъ Павелъ, который говорить: желаю разръшитися (Фил. 1, 23), т. е. какъбы отъ оковъ-отъ тела сего; такъ смотрелъ св. царь и пророкъ Давидъ, когда воздыхалъ о продолжени своего пребыванія на земль: усы мню, яко пришельстве мое продолжися (Псал. 119, 5). А такимъ образомъ, кто стяжеть память смертную, для того смертный часъ не можеть быть слишкомъ страшнымъ, потому что застанетъ его приготовленнымъ заблаговременно, отрѣшеннымъ уже частко и мало связаннымъ съ міромъ, вайдеть и самую душу соединенною съ тъломъ не кръпкимъ и грубымъ, а тонкимъ и легкимъ союзомъ, такъ что имъ не отъ чего будетъ слишкомъ болѣть и терзаться при взаимной разлукв. Нынь отпущаеши раба твоего, Владыко, съ миромъ, - будетъ повторять такой человѣкъ въ часъ своей смерти.

Отъ чего наконецъ и еще страшна бываетъ для насъ смерть? Отъ того, что пристрастившись слишкомъ къ сей временной жизни, привязавшись вствиъ сердцень къземат и предметань земнымъ, ны теряенъ изъ виду, мало думаемъ и еще меньше любимъ жизнь втчную, небо съ его благами, и Того, Кто единъ есть истинная жизнь наша и блаженство, и въ Коиъ единомъ все наше чаяніе и упованіе-Господа нашего Іисуса Христа. О! при такомъ состоянии человѣка смерть точно страшна и не можеть не быть страшною. Ибо кто не имбеть, или слишкомъ мало имбетъ чаянія жизни вѣчной, кто чуждъ, или почти чуждъ вѣры и любви къ Господу Искупителю и Жизнодавцу нашему,для того что представляется за гробомъ? Или бездна ничтожества, по яживому мудрованию техъ, кои мнятъ, будто единъ есть жребій и человѣковъ и скотовъ за гробомъ, поелику они и здѣсь ни чѣмъ не различаютяс между собою, какъ только болте или менте соверпеннымь устройствомъ и развитиемъ телесныю организна,-или же быте хуже вичтокества-въ въчныхъ нукахъ ада? По-истинъ для таковыхъ страшно должно быть при смерти впадать въ руце Бога живаю! Паипть смертная-врачевство отъ страха смертнаю и съ сей стороны. Кто стяжаль ее, тоть, конечно, чаще устремляеть взорь свой за предалы гроба къ жизни ввиной, сродняются съ нею еще здесь, и исполняется болье и болье живьйшимъ чаяність и желаність ся. Кто стяжаль память смертную, тоть чаще поставляеть себя мысленно и молитвенно предъ кресть и гробъ Госнода и Спасителя Христа, откуда, изъ самыхъ нёдръ сперти, возсіяло для насъ безомертіе, воскресеніе саного тела и надежда несомивниая живота вечнаго. Кто стяжаль память смертную, тоть, чуждый пристрастий къ земному, интетъ сердце отверзтое къ желанию благъ небесныхъ и вѣчныхъ, болѣе и болѣе воспланеняется жаждою божественнаго и прилтпляется любовію въ Тому, Кто единъ есть весь желаніе, весь сладость, и единъ можетъ наполнить наше сердце - Богъ сердна нашего. А такниъ образомъ кто стяжалъ панять смертную, для того спорть мало по малу сделается не толь. ко не страшною, но и возвябленною, каковою и была она для псалмопъвца, который говориль: имже обризомъ жеметъ елень на источники водныя, сице желаеть душа моя къ Тебъ, Боже: когда приду и явлюся лицу Божію (Псал. 41, 1-3)? Тотъ, живя подобно Сумеону праведному, чаяниемъ утъхи израилевой и спасенія языковь и уповавіемъ царствія небеснаго, угото. ваннаго в врующимъ и благоугождающимъ Господу, и смерть встрѣтить, подобно же Сумеону, съ отверстыми объятіями и со словами его: нынь отпушаещи раба твоего, Влидыко, съ миромъ.

Такое сокровище есть для насъ, братіе, память смертная! И воть почему св. отцы — подвижники такъ высоко цёнили всегда спо добродётель, особенно внушали ее ученикамъ своимъ и сами всёми мёрами старались стяжевать ее. "Помни часъ смертный, имъй рестда предъ глязами смертъ", -- это было всеобщинъ н воегдашнимъ уроконъ ихъ для веххъ. "Якоже хлёбъ нужные всёхъ бращень, говорить св. Іоаннь лыствиявикъ, тако помышление о смерти полезиве всъхъ доброльтелей". Дабы стяжать наиять снертную, одни взъ нихъ постоянно интя въ овонхъ кельяхъ гробъ, заранбе приготовленный, въ которомъ имь слёдовало нёкогда возлечь, другіе хранили у себя насохшій человъческий черепъ и часто бесъдовали съ синъ нънынъ. во поучительнымь собестденкомь; иные заравте вырывали себѣ могилу и ежедневно приходили видѣть ее: нные со вотхъ сторонъ окружали себя въ жилищъ своемъ надписью: "помни часъ смертный"! И за то какое чрезвычайное богатство добродътелей покупали они себѣ симъ сопровищемъ! На какую необычайную высоту совершенства христіанскаго они восходили путемь симы Съ какимъ потомъ душевнымъ миромъ, съ какою готовностію и радостію, они, совершивъ подвигъ земной жизни, встричали ангела смерти и предавали дуну свою Господу!

Буденъ, братіе, и мы, по нѣрѣ силъ своихъ, стяжевать себѣ сокровище памяти смертной для блага и спасенія дунгъ напихъ. Аминь.

# **C1OBO**

#### въ недълю сыропустную,

сказанное преосвященнъйшимъ Антоніємъ, архієпнскопомъ казанокимъ и свіяжскимъ, 11 февраля 1868 года.

> И изгна Бого Адама изо рая сладости, дилати землю, ото неяже взято бысть: и изрине Адама, и всели его прямо ран сладости (Быт. 3, 23. 24).

Печальное и вѣчно плачевное для человѣчества событіе воспоминаеть нынѣ, братіе, св. церковь: это паденіе нашихъ прародителей и изгнаніе изъ рая, виѣотѣ съ чѣмъ и мы всѣ, потомки ихъ, пали, и не водучили въ удѣлъ потерянной ими невивности и блаженства райскаго, наслѣдовавши отъ нихъ грѣхъ и всѣ слѣдствія его — скорби и бѣдствія жизни, болѣзни и смерть.

Влагодареніе милосердому Господу! Онъ не оставилъ созданія своего на вѣки погибать, но еще въ раю воззваль падшихъ прародителей къ возстанію кроткимъ гласомъ своимъ: Адаме, гди еси (Быт. 3, 9), и изрекъ имъ, вмѣстѣ съ праведнымъ судомъ и наказаніемъ, радостное благовѣстіе о благословенномъ сѣмени жены, которое имѣетъ нѣкогда сокрушить главу змія-виновника падеція, искупить человѣковъ отъ работы грѣху и

Digitized by Google

смерти и возвратить имъ потерянное блаженство. И Господь нашъ Іисусъ Христосъ, единородный Сынъ Божій, своимъ воплощеніемъ, своими страданіями и смертію, своимъ воскресеніемъ и вознесеніемъ на небо, совершилъ сіе самымъ дѣломъ, уготовалъ намъ, витсто потеряннаго земнаго рая небесный—царство свое вѣчное, славное на небесахъ, и ввелъ уже насъ въ преддверіе сего царства—вѣ царство благодатное на землѣ, въ церковь свою святую, гдѣ даетъ намъ уже и предвкушать блага небесныя, питая благодатію своею въ св. таинствахъ, и хлѣбомъ живота вѣчнаго въ пречистыхъ тайнахъ плоти и крови своей.

Но, братіе возлюбленные! зачатые въ беззаконіяхъ и рожденные во грѣхахъ, мы и послѣ сего непрестанно повторяемъ несчастную исторію паденія прародителей, непрестанно простираемъ руки скои къ запрещеннымъ плодамъ, нарушаемъ заповѣди Господни, и тѣмъ вновь лишаемъ себя возвращенной намъ благодати Господней, вновь изгоняемъ сами себя изъ рая земнагоцеркви святой, и затворяемъ предъ собою врата рая горняго-парства небеснаго. Но и Господь, долготерпъливый и многомилостивый, не губить насъ съ беззаконіями и грѣхами нашими, а вновь призываеть насъ къ покаянію и спасенію душъ нашихъ. Вотъ предъ нами ежегодно устрояется въ церкви Его четыредесятидневное поприще поста для подвига нокаяннаго, а за нимъ опять отверзается намъ рай-страданіями и смертію Господа нашего и живоноснымъ воскресеніемъ Его. Откажемся ли мы вступить и совершить сіе поприще, какъ должно, и нынъ, чтобы получить прощеніе гръховъ напихъ и спасти души наши? Нътъ, братіе, потщимся со встиъ усердіемъ воспользоваться имъ. Довольно служить міру и сустѣ его; довольно предаваться удовольствіямъ плоти и забавамъ и привлачать гризхи яко ужеть долгимь, по выражению пророка (Ис. 5, 18). Пора приняться за работу Господеви, пора взыскать покаяния. Въ падшихъ прародителяхъ нашихъ первообразъ и вина встхъ нашихъ падений; въ нихъ

же можемъ мы видъть и первообразъ покалнія, которому должны подражать мы въ настоящее вреля покаянія.

Какимъ образомъ каялись въ своемъ грѣхѣ прародители наши? Съде Адано прямо рая и свою наготу рыдия плакаше, говорятся въ церковной пѣсни. Это конечно было такъ. Очень естественно было прародителямъ нашимъ плакать, и изъ непочатаго доселъ источника проливать обильныя слезы. Ибо что они видѣли предъ собою въ прошедшемъ? Видѣли потерянный ими рай, гдъ въ полномъ сіяніи въ нихъ образа и подобія Божія, по коему были сотворены они, во всей дъвственной красоть первобытной правоты и невинности и по душѣ и по тълу, жили они такою блаженною жизнію, гдѣ были царями и обладателями всей земной твари, доставлявшей имъ безъ труда все нужное для ихъ пищи и наслажденія, гдв вкушали чудные плоды древа жизни, гдѣ были въ ближайшемъ общеніи съ ангелами Божіими, гдъ самъ Богъ, какъ Отецъ, являлся имъ часто, бесъдовалъ съ ними, училъ ихъ, какъ любимыхъ дѣтей... И вотъ, все это было теперь потеряно прелестію діавола, котораго они послушались паче Бога, все это было принесено въ жертву вождвльнію запрещеннаго плода; воть теперь этоть рай випълся имъ заключеннымъ для нихъ навсегда, и херувимъ съ пламеннымъ оружіемъ заграждалъ входъ въ него. Что видѣли они въ настоящемъ? Въ душѣ своей видѣли и чувствовали затменіе образа Божія, потерю чистоты и невинности, лишеніе мира совѣсти, стыдъ и страхъ предъ Вогомъ, движение нечистыхъ похотей, въ слъдствіе вкушенія плодовъ пагубнаго древа; въ тэлъ опущали наготу, которой прежде не сознавали; вокругъ себя видъли вражду стихій и всей земной твари витесто прежней всецтлой покорности, --- видтли землю проклятую вмѣсто рая благословеннаго, — тернія и волчны вибсто плодовъ райскихъ, и въ следствіе этого скудость и нужду и горькую необходимость все потребное доставать себѣ трудомъ и потомъ. Влизъ се-

бя не зрѣли уже они Господа Бога ходяща въ ран, и ангеловь Вожінхъ, раздълявшихъ съ ними блаженство, а чувствовали витсто того горькую зависимость отъ змія лукаваго, духа здобы и отца лжи, обольстившаго ихъ и увлекшаго во свою его волю. Что представлялось имъ въ будущемъ? Скорби и болѣзни, а за ними, рано или поздно, смерть-и тълесная временная и духовная вѣчная — отлученіе души ихъ отъ свѣта лица Божія, отчужденіе отъ жизни Божіей и вѣчно умирающее, но викогда не умершвляемое бытіе въ темной области сатаны, въ гибельной власти его въ адъ. Сверхъ этого прародители наши зръзи въ будущемъ еще и цълое потомство свое, въ безчисленныхъ родахъ и лицахъ, въ ихъ паденіи лишеннымъ витсть съ вими райскаго блаженства и интринив получить отъ нихъ жалкое наслѣдство-грѣхъ и растлѣню, бѣдствія и скорби, бо-лѣзни и смерть и вѣчную гибель. О! могло ли представление всего этого не поражать ихъ сердца глубокою печалію и не исторгать изь очей ихъ источника слезъ!

Такъ-то и намъ, братіе, слѣдуетъ провождать дни покаянія съ плачемъ и слезами. О чемъ люди иногда не плачуть, на какія малости и при какихъ ничтожныхъ случаяхъ не тратятъ дорогихъ слезъ! А между тънъ вотъ о ченъ всего достойнъе намъ плакать --- о грѣхахъ, и вотъ самое приличное время для слезъ --время покаянія. Ибо и наши грѣхи составляють для каждаго изъ насъ столь же великое бедстве, сколько быль первый грѣхъ для прародителей. Грѣхи и насъ лишили правоты и невивности и обнажили отъ одежды оправданія, полученной нами въ св. крещеніи. Грѣхи и у васъ отняли и отъемдють благодать Вожію, разлучають между нами и Богомь, по выражению пророка, навлекаютъ гятвъ и ярость Его. Гртхи и у насъ искажають образь и подобіе Божіе, истощають и растлавають силы нашего духа, разстроивають и самое тело, губять болезнями и готонять ему смерть. Гръхи и у насъ расточаютъ дары Божіи, подобно какъ блудный сынъ расточиль отеческое богатство, и доводять до тойже степени рабства и униженія въ рукахъ врага спасенія нашего, до какого дошелъ оный сынь, пася свиней и питаясь ихъ кормонь, и дълаютъ насъ, по слову Писанія, и окаянными, и бъдными, в нищими, и слёпыми и нагими. Грёхи и нанъ угрожаютъ въ будущенъ смертію вѣчною въ адѣ и въ огнъ геенскомъ. О! если бы ны все сіе представляли себѣ чаще и представляли не въ холодномъ отвлечени ума, а въ полномъ и живомъ сознание сердца и самочувствін. Тогда бы и мы изъ глубины души взнвали съ пророконъ: кто дасть главп нашей воду и очессма нашима источника слеза (Іер. 9, 1)! Тогда бы и мы, съ церковію, просили у Господа тучи слеза и говорнии бы отъ всего сердца: откуду начну плакати окаяннаго моего житія дляній. Слезы-это святая вода, это роса небесная, это вторая купель для души носль купели крещенія; это върнъйшее средство для кающейся души получить милость и отпущение гръховъ. Ибо Господь любить слезы, проливаемыя предъ нимь гръшникани кающинися. Сточий слезани несомнънно пожнуть радостію, по слову Писанія, и ниъ санъ Господь обвтоваль блаженство утвшенія: блажени плачущии, сказалъ Онъ, яко тін утяниятся (Мато. 5, 4).

Какимъ образовъ еще каялись прародители наши? Грѣхъ ихъ и начало всѣхъ грѣховъ былъ— варушеніе заповѣди: ото древа, еже разумыти доброе и лукавое, не снисте ото него, а въ онъже аще день снисте ото него, смертно умрете (Быт. 2, 17). "Эта заповѣдь, говоритъ св. Василій великій, есть законоположеніе поста и воздержанія". Почему такая, а не другая дана была заповѣдь прародителять нашить въ раю? Не могъ ли Богъ указать иной предметъ для упражненія ихъ свободы въ лобрѣ, для испытанія ихъ послушанія волѣ Божіей?— Это конечно довѣдомо единому премудрому и всеблагому законоположнику нашему Богу, и—еда речета здане создавшему с, почто мя сотворила еси тако (Рим. 9, 20)? Впрочеть, вѣтъ сомпѣнія, такая заповѣдь дава нотому, что она именно требовалась истинныхъ бла-

гомъ человѣка первозданнаго, что она всего сообразвъе была для той цали, для которой нужна была ену зановѣдь, что она открывала наилучшій путь къ упражнению въ свободной дъятельности какъ для духовной, такъ и для телесной его природы. Если же такинъ образонъ гръхъ прародителей былъ-нарушение поста и воздержанія, то очень естественно, что и покаяніе ихъ въ семъ грѣхѣ не могло обойтись безъ строгаго исполненія нарушеннаго. "Если пость, говорить св. Златоусть, быль необходийь въ самомъ раю, то тымъ болье внѣ рая; если лекарство было полезно прежде равы. то тёмъ полезнѣе оно послѣ раны". И въ самомъ двяв, мы видимъ прародителей нашихъ осужденныхъ на ность, послѣ того, какъ викстѣ съ раемъ отнято было у нихъ древо жизни, плоды коего главнымъ образомъ интали ихъ, и они лешены были возможности пользоваться плодами и другихъ деревъ райскихъ, а должны были доставать себ'в пищу изъ земли собственными трудами рукъ своихъ. Такой пость былъ для вихъ, съ одной стороны, самымъ справедливымъ и пряжымъ возмездіемъ за невоздержное вкушеніе въ раю ваповѣданной пищи, а съ другой – долженъ былъ служить врачевствомъ-и для души ихъ, смиряя ее и внушая ей помыслы сокрушения и сознания своей виновности предъ Вогомъ, и для тълесной природы, укрощая въ ней чувственныя гръховныя движенія и страсти, которыя постаны были въ ней и овладъли ею тотчасъ посят вкушенія отъ плода смертоноснаго древа. Съ твхъ самыхъ поръ и ведетъ свое начало въ родъ человъческоять предание о постѣ, какъ всеобщемъ, у всѣхъ народовъ извъстномъ и употребительномъ средствъ къ унилостивленію Бога и очищенію отъ гр'вховъ и непремѣнновъ спутникъ покаянія. Это преданіе народовъ освящено было у народа израильского и положительнымъ законодательствонь Божіны.

Вотъ почему, братіе, и у насъ въ перкви Христовой время покаянія соединено съ постомъ, такъ какъ бы одно отъ другаго было неотлучно и одно безъ другаго

невозножно. Не полънись же, всякая истинно желающая каяться душа, воспріять на себя благое иго поста: не превебреги никто этой заповёди церкви, этого отеческаго завѣщанія; всякій, какъ сынъ падшаго Адана, согрѣшившій по образу его, подражай ему и постояъ. Пусть этоть пость будеть намь напониканісяь, и вибсть вівоторынь искупленіемь природителей нашихь, который есть вина и начало встхъ нашихъ гръховъ, поелику посять него и въ следствое его ны все ныет являенся на свъть не иначе, какъ растлънными заразою гръха, и зачинаемся во беззакони и раждаемся во гръжаха (Псал. 50, 7), какъ исповъдуетъ Псалионъвенъ. Пусть будеть искоторынь искувлениемы и очищениемы и за наши собственныя безчисленныя нарушенія воздержанія и ум'єренности во всёхъ тёлесныхъ потребностякъ, - въ пищъ, питін, одеждъ, покоъ, удовольствияхъ и забавахъ, - потребностяхъ, которыя у насъ такъ часто превращаются въ излишество, въ прихоти, въ плотоугодіе, не знающее границъ и мъры. Пусть особенно будеть очищениемъ и искуплениемъ того невоздержанія во всемъ плотскомъ, какому люди наиначе предавались въ эту минувшую седмицу. О! если бы мы ненње были изнѣжены и преданы чувственности, если бы болће имћли страха и любви Божіей, еслибы яснъе сознавали истенное достоинство и долгъ свой христіанскій: то за эту одну седмицу мы не пожальли бы нохотливую плоть свою подвергнуть не только седминедъльному, но и более продолжительному и строгому носту. Пусть пость будеть еще свидътельствомъ смиренія души нашей преда Богонъ, живаго сознанія нашей виновности предъ Нимъ и готовности все понести и всякому лишению себя подвергнуть, лишь бы получить инлость и прощение отъ Бога, оскорбленнаго гръхами нашими. Пусть будеть пость наконець и средствомъ въ обузданию нашей плоти, воюющей на духъ и порабонающей его особенно тогда, когда она слишкомъ питается и утучняется, и уступающей духу тогда, когда она овлаблается воздержаніємь и ностомь; пусть будеть оносийнияковъ къ освобождению души нашей отъ отраотей и всего нечистаго и небогоугоднаго и къ утверждению въ ней всего благаго и угоднаго Богу и нотребнаго ко спасению душъ нашихъ, къ ограждению нашему отъ искушений того зная вселукаваго, который, погубивъ нашихъ преродителей въ раю лестию своею, тщательно ищетъ и нашей ногибели. Все это невозножно и недостижимо безъ понощи поста, по учению высокихъ и опытныхъ настамниковъ въ истинной христіанской жизни. "Не вводи себя въ обланъ, говоритъ Св. Іоаннъ лѣствичвикъ: не освободищься ты отъ имсленнаго Фараона, и не узришь горней пасхи, если не будещь вкущать во всю жизнь горкія зелія: а горъкія зелія, это-принужденіе и трудъ поста".

Что наконець дѣлали прародители наши, каясь во трвхв своемъ? Они приносили Богу жертвы, закалая и сожигая отъ стадъ своихъ, или восвося на всесокженіе плоды земные оть трудовь свонхь. Этому, ковечно, научиль ихъ санъ Богъ. Что за симель быль въ семъ установления? Какимъ образомъ кровь закланнаго животнаго и дымь отъ сожженія его могли быть угодны Богу, могли очищать челов вка, умирать его совъсть и удостовърять въ прощении сму гръха? Не саии по себѣ ниѣли жертвы такую силу, но потону, что были прообразомъ той великой, единой, вседовольной жертвы, которая нитла быть нринесена во исполнение временъ за весь человъческий родъ и за всъ гръхи человѣка на Голгоеѣ, въ лицѣ единороднаго Сыва Божія Господа вашего Інсуса Христа, во плоти предаешаго Себе за ны приношение и жертву Богу во вонно благоуханія (Евр. 9, 26), какъ говорить апостоль. О сей то жертив дояжны были напоминать прародителяжь приносимыя ими жертвы, къ ней устремлять мыоли в сердна ихъ, витая въ нихъ въру и упование въ единственнато Ивбавителя ихъ и всего потоиства ихъ отъ нагубныхъ послъдствій ихъ гръхопаденія. Вивсть оъ сниъ закалаемыя въ жертву в сожнгаемыя животныя должны быле постоявно ванонинать виз то, чего

-сами сни заслуживели за грѣхи свои, и отъ чего спасала ихъ единственно благодать и милость Божія и ходатайство Искупителя человѣчества, единороднаго Сына Божія.

Буденъ, братіе, и мы въ наступающіе дни покаяніе свое сопровождать жертвами Богу, подобно прароантелямъ. Какими жертвами? Будемъ приносить Господу и Богу духъ сокрушенъ, сердце сокрушенно и смиренно, повергая ихъ предъ Богонъ какъ-бы закланныхъ и готовыхъ на всесожжение. Это, по слову Писанія, есть именно жертва Богу, и жертвы сей Онь не уничижить (Псал. 50, 19), т. е. не презрить, но приметь въ воню благоуханія. Буденъ приносить Богу жертву молитвы усердной — молитвы в домашней, по сидамъ нашихь, въ безпольіи и уединеніи, отръщившись всячески отъ той суеты, той разсвянности, того шума за-. бавъ и удовольствій, какимъ предавались доселѣ, -- молитвы и церковной, нельностно и какъ можно чаще ходя въ храмъ Божій на службы церковныя. Эту жертву указываеть приносить Себѣ самъ Господь, говоря: пожри Богу жертву хвалы и воздаждь Вышныму молиты твоя. Жертсы хвалы прославять Мя, и тало нинь, имже явлю спасение Мое. Булень приносить Богу жертву милостыви и благотворенія нищимь и требующинь. Это самая пріятная жертва Богу во дни нокаянія. Санъ Господь говорить: милости хоща, а не ясертов (Мато. 12, 7). Милостыиями и вырою очищиются ерыхи, учить премулрый. Раздробляй алыншимь хлибь твой и нищія безкровныя вледи въ доль твой; аще видиши нага, одпи... Тогда отвервется рано свыта твой, и исциления твоя скоро возсиноть. Тогда воззовения, и Бого услышито тя, и еще глаголющу ти, речеть: се принохъ (Ис. 58, 7-9). Буденъ вриносить Господу Богу жертву примирения со всёми и искренняго прощенія всѣмъ взаимныхъ обидъ, оскорбленій и прегръшеній. Это чистая жертва, безъ которой все прочее неугодно Богу, и всякий постъ и покаяніе недбиствительны. Аще бо отпущаете челова-

Cos. 1.

8

коже сограниения ихо, говорить Госполь въ нынъ чтенномъ свангелии, отпустите и ваме Отеце ваше небесный: аще ли не отпущаете, ни Отеце ваше отпустите ваме (Матө. 6, 15).

Но вст сіи жертвы сами по себт не сильны привлечь къ намъ милость Божію и прощеніе гръховь. Есть единая вседовольная жертва за нихъ – тъло и кровь Господа нашего Іисуса Христа, жертва, принесенная единожды на кресть, и предлагаемая постоянво въ церкви Христовой въ святбищемъ таинствѣ ев--харистія, при божественной литургія. Отъ сей только жертвы все прочее инбеть свою силу и бываеть уюдно Богу. Примите же, братіе, всѣ участіе и въ сей великой жертв'в, въ наступающие дни поста, достой--нымъ причащеніемъ святьйшихъ таинъ тъла и крови -Христовыхъ. Да не будетъ никого изъ васъ, кто бы -по своей роль лишиль себя и отлучиль оть сей жертвы, но всѣ непремѣнно да приступять къ ней, и да приступлить, не отлагая, безъ основательной вины, день оть дне до послъднихъ дней поста, и принося такимъ -образомъ Богу не начатокъ поста, какъ подобаетъ, а послѣднее, но да приступять въ первыя по возможности сединцы. Кто изъ израильтявъ во время исхода изъ Египта не участвоваль во вкушении агица пасхальнаго, точъ погибалъ и не спасался; такъ гибнетъ и душа христианина, отлучающагося отъ причащения тра-- пезы Господней. Только достойное причастие оной даруеть намъ совершенное прощение и отпущение гръховъ нашихъ и залогъ жизни въчной въ новой обътованной землѣ, въ новомъ раю на небесахъ, стяжанномъ вамъ безцѣнною кровію Господа нашего Іисуса Христа. Ему со Отцемъ и Святымъ Духонъ слава и благодареніе во вѣки вѣковъ. Аминь.

### ПРАВОСЛАВНАЯ ПРОТИВОМУСУЛЬМАНСКАЯ Миссія въ казанскомъ крађ въ связи съ исторіею мусульманства въ первой половинъ XIX въка.

(npodoamenie).

На основания опредѣлевія отъ 19 апрѣля 1829 г. о разсылкъ упоранхъ отступниковъ изъ крещеныхъ татарь по монастырямъ, 16 человёкъ таковыхъ симбирской губернии буннскаго утзда деревень Дрожжанаго куста, большой Аксы и Шатрашанъ (см. выше стр. 38 и 39), требовались казанскою консисторією оть 31 іюля 1829 г. изъ симбирскаго губернскаго правленія для увёщанія къ обращенію въ греко-россійскую въру. Симбирское губернское правление 30 октября тогоже года предписало указомъ буинскому земскому суду, чтобы онъ означенныхъ крещеныхъ татаръ выслалъ въ консисторію въ самоскортишемъ времени. На это буинскій земскій судь въ ноябрѣ донесь, что изъ числа предписанныхъ къ высыякъ въ консисторію четверо — Панфилъ Михайловъ, Есливъ Тимоссевъ, Илья Александровъ и Петръ Ивановъ отосланы изъ онаго суда въ симбирскую уголовную палату, прочіе же крешеные 12 человѣкъ содержатся въ городѣ Буинскѣ подъ стражею, о высылкъ коихъ въ консисторію сообщено было къ тамошнену городничему. Вслёдствіе чего означенные крещеные

8\*

татары отправлены въ казанскую консисторію 12 человъкъ отъ буинскаго городничаго, а послѣдніе четверо отъ симбирской градской полици 15 января 1830 г. Изъ нихъ 12 человъкъ послъ увъщаній, сдъланныхъ имъ въ Казани, обратились спова въ христіанство, и правит. сенать оть 12 мая тогоже 1830 г. даль знать казанскому губернскому правлению, что правит. сенать слушали копію со списка высочайне утвержденнаго интнія государственнаго совѣта о татарахъ симбирской губернія (всего 16 человѣкъ), сужденныхъ за отклоненіе отъ христіанской въры въ магометанскую, и уваживъ сознание сихъ татаръ въ заблуждении и изъявленное ими впослъдствіи времени желаніе остаться по прежнему въ греко-россійской въръ, положилъ утверлить заключение казанской духовной консистории и инъніе тамошняго архіепископа, чтобы, освободивъ ихъ отъ дальнъйшаго сужденія, оставить на мъстахъ жительства и употребить при томъ предложенныя консисторісю къ назиданію и утвержденію ихъ въ въръ мъры. Во исполнение чего изъчисла означенныхъ крещеныхъ татарь, 12 человѣкъ изъ казанской консисторіи возвращены на мъста своего жительства ('). А четверо изъ нихъ отосланы были въ монастыри именно: деревни большой Аксы Памфилъ Михайловъ въ казанский Іоанновский монастырь, а тойже деревни Ефимъ Тимоссевъ. деревни Шатрашанъ Илья Александровъ и Шланги Петръ Ивановъ- въ Ранескую пустынь. Вст они, какъ свид тельствують донесения настоятелей этихъ монастырей, до 1832 года (слъдовательно послъ годичнаго пребыванія въ монастыряхъ) никакой надежды къ обращенію въ христіанство не оказали. 20 января 1832 r. преосвящ. Филаретъ представлялъ св. синоду инъне о разсылкъ ихъ въ отдаленныя отъ казанской епархіи монастыри, такъ какъ по донесеніянъ настоятелей видно было, что отступники часто и самовольно изъ

(<sup>1</sup>) Дело отъ 6-го ноля 1827 г. стр. 470-472 и 474.

нонастырей отлучались и часто обращались съ неврещеными татарами ('). Но на это никакого разръшения изъ св. синода не послѣдовало. Въ 1833 г. ясашный татаринъ деревни Городищенской средней Аксы (буинскаго утада) Едиханъ Бикбиевъ и татарскія жены Наяль Бурнаева, Гельбика Бурнаева и Бикзана Имаягулова въ прошении, поданномъ въ симбирское губервское правление, объяснили, что въ симбирскомъ губернскомъ правлении имълось въ производствъ дъло объ отступления крещеныхъ татаръ отъ греко - российской въры въ магометанскую, бувискаго утзда деревень большой Аксы, Дрожжанаго куста и Шатрашанъ, всего 16 человъкъ, которые по распоряжению правительства были отосланы въ казанскую консисторию для размѣщенія по монастырямъ. Напослѣдовъ въ 1830 г. по волв высшаго правительства некоторые изъ нихъ возврещены въ прежнее жительство съ текъ, чтобы жить ниъ безъ всякаго притъснения; но изъ числа ихъ его Елихана Бикбаева отца Бикбая Резепова, а ихъ мужьевъ, Наялы Бурнасвой — Насыра Абдульненева, Гельбиви Бурнаевой-Ильяса Мокјева и Бикваны Иманчуловой племянника Мязита Аделева не возвратили и причины оставления ихъ они не знають. А такъ какъ овы всв. 16 чел. судились въ одномъ и томъ же дтять безъ всякаго другаго преступленія, то и должны быть возвращени всь висств. Между твиз они, просителя, въ течени двухлётнаю пребыванія ихъ родственниковъ въ монастыряхъ, изнурены содержаниемъ семействъ свонать и претерпавають во всемъ крайнюю нужду; а потому просять о высылкъ на мъсто жительства означенных Бикбая Резепова, Насыра Абдульменева, Илияса. Мокіева и Мязита Аделева. Губернское правленіе, но поводу такого прошения татаръ, обращалось въ казанскую консисторію и, на основаніи высочайше утвержденнаго мибнія государственнаго сов'вта 12 мая 1830 г., требовало высылки остальныхъ крещеныхъ татаръ

(') Tamme, crp. 474-479. 486. 488.

изь монастырей въ мѣста ихъ жительства (1). Казанская консисторія отвѣчала, что высочайше утвержденнымь инбніемъ государственнаго сов'ята велівно оставит на мъстъ жительства въ покот токмо тъхъ татаръ, кои, сознавшись въ заблуждении, объщались неизмћино содержать греко - россійскую втру, а четыре татарина, значущіеся въ сообщеніи симбирскаго губернскаго правленія, досель въ заблужденій не сознаются и содержать православную греко-российскую въру неизмѣнно не обѣцаются; то удовлетворить требованію правленія консисторія не можеть и проч. (°). Не получивши успѣха въ своихъ желаніяхъ, татары перемѣнили планы своихъ дъйствій. Прежде просили родственники о высылка находящихся въ монастыряхъ на изота жительства, теперь-подають о томъ же прошение сами находящиеся на увъщанияхъ. Крещеные татары деревень большой Аксы Бикбай Резеновъ, Насыръ Аблульменевъ, Шланги Мазитъ Аделевъ и Шатрашанъ Ильясъ Мансуровъ подали преосвященному Филарету прошеніе слѣдующаго содержанія: "по указу прав. сената симбирское губернское правление при сообщении своемъ препроводяло насъ еще въ прошедшемъ 1829 году въ подозрѣніи, яко бы мы по ревизскимъ сказкамъ оказались по втръ христіанской крещеными, въ казанскую консисторио, которая, не найдя нась ни въ вакихъ книгахъ крещеными, безъ всякой причины препроводила при указъ въ казанскую Раноскую пустынь для увънанія, которое для насъ магожетанъ кажется весьмв страннымъ и необычайнымъ, гдѣ и по сіе время нахонимся безь всякаго ръшения. Но какъ мы рождены, воспитаны и вънчаны по закону магометанскому, да и дъ-. той имбомъ въ томъ же законъ; слъдовательно мы безъ -всякой причины страдаемь, и какъ мы по ревизи оказались крещеными, о томъ мы не извъстны. Въ продолжени же сего пятилътняго времени, на платежъ го-

(') Дело отъ 6-го іюля 1827 г. стр. 469. 470. 472.

(<sup>\*</sup>) Тамже, стр. 473—479.

сударственныхъ податой и на пропитание семействъ нанихъ, лишились уже доновъ и инущества своего. Ныни же семейства напи остаются безъ всякаго призранія и пропитанія, скитаются но-міру и не имбють, гдъ главы подклонити. Мы же, истощивъ всъ мъры нашего терпения, припадаеть къ правосуднымъ стопамъ вашего высокопреосвященства и покорнъйше просимъ, не благоволено ль будетъ приказать, чрезъ кого слѣдуетъ, о разръшени нашей участи и учинить насъ свободными или препроводить насъ для рашения нашего дъла въ симбировое губернское правление, на что и ожидаемъ вашей архипастырской резолюции. Декабря дня 1833 года". Прошеніе это писаль и вмъсто просителей руку приложиль отставной праворщикь Ивань Сеиеновъ (1). Преосвященный требовалъ по этому: прошеню заключения консистории. Эта последняя повторила прежнее мнѣніе преосвященнаго, именно: оти дида преосвященнаго донести св. синоду, не благоугодно ли будеть, для успъщетищаго обращевия означенныхъ крещеныхъ татаръ на путь истины, пом'естить ихъ въ чавіе монастыри, въ которыхъ они были бы лишены возножности интать обращение и связь съ татарами неврещеными, прелячствующими крещенымь оставить свои заблужденія и утвердиться въ православіи ('). Но преосвящ. Филареть заявтиль на этомъ решении консисторіи еще слѣдующее: "просить св. синодъ, дабы благоволиль по принадлежности сихъ новокрещеныхъ къ снибирской епархіи поручить обращеніе ихъ симбирекому епархіальному начальству" (\*). Въ доношении св. Синоду (оть 4 апреля 1834) описывались теперь обетоятельства, проискодившия съ 25 отступниками. Здісь говорилось, что изъ нихъ доселъ остлются упорнымя

- (') Діло отъ 6 іюля 1827 г. стр. 487.
- (<sup>2</sup>) Тамже, стр 489.

(<sup>\*</sup>) Тамже, стр. 490. Симбирская спархія была открыта имеано въ видахъ гораздо удобпёйшаго действованія на огступниковъ. только четверо; они находятся въ монастыряхъ, но надежды досель никакой не подають на свое обращение: къ православию. Преосвященный Филареть напомяналь св. синоду, что въ своемъ доношени о двиствіяхъ миссіи по казанской епархіи отъ 17 марта 1832 г. оны между прочимъ объяснялъ: такъ какъ д'ело о утверждения въ въръ христіанской новокрещеныхъ по симбирской губернии, по случаю открытія въ Симбирскъ особой епархін, следуеть къ отсылке къ танопнему ецархіальному начальству. то за симъ продолжать дъйстве по тамошней спархіи миссіонорамъ казанской спархів уже несовмъстно. Между тъмъ дъло о тачарахъ симбирекой губерни, въ токъ числѣ и о вышеписанныхъ Памфиль Михайловь съ прочими (всёхъ 4 человька) поредано въ симбирскую консисторію. Самые же татары досель остаются въ монастыряхъ казанской епархіи, и настоятели оныхъ, раиоской пустыни игуменъ Амвросій и іоанновскаго монастыря игуменъ Ираклій въ началъ 1834 года репортовали объ упорствѣ и непреклонности находящихся на ихъ увъщани крещеныхъ татаръ (1). Преосвященный упомянуль въ доношении св. синоду н о прошенияхъ татаръ, подаваемыхъ въ симбирское губернское правление и къ нему самому, а за темъ въ заключение просилъ св. синодъ, дабы благоволилъ обращение сихъ новокрещеныхъ татаръ, какъ принадлежащихъ симбирской епархіи, поручить симбирскому епархіальному начальству и просиль обо всемь этокъ указнаго предписанія (2). Указъ св. синода, въ отв'ять на приведенное нами доношение, былъ посланъ къ преосвящ. Филарету оть 22 іюня 1834 г. Указъ этоть быль составлень на основании репортовь преосвящ. Филарета (отъ 5 мая 1831 г., 20 января 1832 г. и отъ

(°) Дѣло отъ 6 іюля 1827 г. стр. 486 и 488: репорты игуменовъ, Амвросія отъ 8 января 1834 г. и Ираклія отъ 24 анвар. 1834 г.

(<sup>2</sup>) Тамже, стр. 493—496.

. . :

17 марта тогоже 1832 г.). "Всъ обстоятельства дъла еего показывають, писаль св. синодь, что мёры, принятыя къ удержанію просителей оть поползновенія къ нагометанству и вразумлению въ истинахъ христинской въры, имъли довольные уснъхи: свыше двухо тысячь сихъ просителей усердными и благоразунными действіями употребленныхъ на сіе двло проіереевъ Свътовидова, Гальбанскаго и Милонова, возвращено въ нѣдра св. церкви, упорствующихъ противъ сего осталось не хвого и частію такихъ, которые или сами были возмутичелями, или принадлежать къ ихъ семействамъ, или находятся въ другихъ ближайшихъ къ нимъ отношеніяхъ. Можно полатеть, что мёры сін достигли бы вполвъ своего назначения, если бы менъе были препятствуены грубынъ невъжествонъ омпадающихъ, закоснълыми вавыками ихъ въ обычаяхъ магометанскихъ и непостоянствояъ, а особенно противными внушеніями собратій ихъ, действующихъ по корыстолюбивымъ своимъ видамъ. Сім неблагонамъренныя внушенія однихъ и легковтріе другихъ суть главнтанія причины того, что иногіе изъ просителей то возвращались въ христіанство, то снова отпадали, и что подобное непостоянство обнаруживалось даже въ техъ, которые обращене свое свидетельствовали уже самымъ деломъ, какъ напр. заключениемъ браковъ своихъ, крещениемъ дътей; покаяніемъ, причащеніемъ св. таинъ и проч. Теперь положеніе дъла сего требуеть, чтобы первое, обрачившіеся въ христіанство, по ихъ слабости еще въ въръ, легковфрію ко всякимъ внушеніямъ и вообще непостоянству ихъ, тщательно назидаемы были въ правинахъ христіанскихъ; второв, для надежнъйшаго охравевія ихъ отъ внушеній и примъровъ некрещеныхъ татаръ испытана была, если пожно, высочайше одобренная и ра переселенія ихъ въ другія и вста въ крещенымъ; трети, всъ упорствующіе въ заблуждения преданы были действію закона, дабы удержать другихъ оть подобнаго поползновения. Потому поступить ныять следующимъ образомъ: 1) для назиданія обращенныхъ иредоставить преосвященному симбирскому и вашему преосвященству а) побуждать приходскихъ священииковъ, дабы они, находясь съ сими людьии въ безпрерывныхъ сношеніяхъ, при всякомъ случат тцательно старались вразумлять и наставлять ихъ въ христіанекой втръ и жизни, какъ ученіемъ, такъ и примъронъ, но тънъ точно правиламъ, какія для нихъ отъ свят. синода въ 1830 г. постановлены; б) независимо отъ сего, живущихъ въ казанской спархи оставить по прежнему подъ наблюдениемъ и руководствомъ, особо опредъленныхъ миссіонеровъ, а живущихъ въ симбарской губерніи поручить до времени въ наблюденіе синбир-скону протојерею Утбхину, которому они, по смерти протојерея Милонова, поручены были; для чего вы имъете сообщить преосвященному симбирскому спископу спиеки съ данныхъ въ 1830 г. миссюнерамъ и приходскимъ священникажь инструкции и настанления и всѣ бумаги, къ обращению симбирскихъ просителей относящияся в в) войти сму преосвященному и Вамъ въ спотение съ казанскимъ и симбирскимъ гражданскими губернаторами о томъ: нельзя ли, по соображения въстныхъ обстоятельствъ, приступить нынъ, хотя для опыта, бъ переселению крещеныхъ татаръ изъ среды некрещеныхъ ихъ единошлеменниковъ въ мъста, одними крещеными населенныя, и-какимъ образовъ и въ чемъ будуть состоять ихъ отзывы, о томъ донести св. синоду съ присовокупленіемъ и своихъ мнтний. 2) Имъя въ виду высочайше утвержденное мнѣніе государственнаго совѣта 31 марта 1830 г., - по которому упорствующие въ матомстанствъ крещение татары Михаиль Васильевъ и Андрей Антоновъ, со встми семействами ихъ, сосланы на поселение въ Сибирь ('), а прочимъ отступникамъ назначена такая же ссылка, если они заблуя:де-нія своего не останять, — содержащахся въ монасты-

(<sup>1</sup>) Св. Суноду по всей вѣроятности еще не было извѣстно, что ни М. Васильевъ съ А. Антоповымъ, ни чхъ семейные вовсе не были сославы въ Сибирь. ряхъ Ебима Тимовеева, Илью Александрова, Памфила Михайлова и Петра Иванова, которые послѣ всѣхъ возможныхъ вразумленій и увѣщаній оставить магометанство и пребывать въ законѣ христіанскомъ, въ продолженіи нѣсколькихъ лѣтъ не оказали къ тому никакого расположенія и остаются доселѣ столь упорными въ своемъ заблужденіи, что, по словамъ ихъ, никакое наказаніе отвратить ихъ отъ онаго не можетъ, —отослать въ симбирское губернское правленіе для поступленія съ ними, какъ съ отступниками, по ваконамъ. З) Тому же губернскому правленію сообщить на разсмотрѣніе и заключеніе и о тѣхъ отступникахъ, которые послѣ возвращенія своего въ христіанство, вновь преклонились къ магометанству ('). 4) Относительно повѣреннаго кре-

(\*) Канцеларія каз. консисторія наводила справки еще отъ 4 іюля 1880 г., вто, габ изъ крещеныхъ татаръ уклонились и досель остается на обращенными, и было дознано, что произ татаръ деревень большой Акоы, Дрожжанаго куста и Шатрашанъ, въ бупискомъ узада накоторые вновь пополебались, именно: Едиленскаго врихода деревни повыхъ Маклаушъ (7 чел.), Шемуршинскаго прихода деревень, старыхо татарскихо Ишлей (З чел.), повыть Ишлей (1 чел.), новыхь Кекерлей (4 чел.) и Шлани (1 чел.). которые рѣшительно отказались отъ исполненія христіанской релыгім впредь до возвращенія изъ С. Петербурга повъреннаго ихъ деревни большой Аксы татарина Семена Егорова, по татарски Атнея Аднагулова Абдрезскова (см. дёло отъ 6 іюля 1827 г. стр. 381 обор. и 382). А равно съ 1-го февр. 1830 г. началось дъло (по репорту благочивнаго Крылова) о неисполнении христіанскихъ обязаяностей крещеными татарами симбирской губерни курмышскаю упозда въ селахъ Бахарезки, Болтини, деревняхъ: Красномъ островь, Рыбушкинь, Цимбилеяхъ и Медянь, коихъ, какъ доноснаъ благочинный, истъ никакой возможности обратить въ христіанскую въру; ибо они ходять по татарски, роспояскою, крестовъ на себь не носятъ, образовъ въ домахъ не имѣютъ, головы носять бритыя, и на оныхъ шлычки, постовъ никакихъ не соблюдають, а соблюдають весь магометанский законь. Дати ихъ ве обхолитвованы и некрещены. Села Болтина въ приходскихъ **деревняхъ** Цимбилелхъ не обнолитвованыхъ и неврещеныхъ дътей 14, въ Медынь 3, изъ конхъ одинъ померъ (тамже стр. 376 ценыхъ татаръ и главнаго виновника уклоненія ихъ въ магометанскую вѣру Семена Егорова ('), котораго указомъ правит. сената отъ 16 йоля 1830 г. велѣно предать суду, но котораго дѣло все еще не кончено, между тѣмъ какъ онъ не перестаетъ чрезъ единомышленниковъ своихъ внушать колеблющимся надежды рано или поздно быть оставленными въ магометанствѣ, представитъ (и представлено) г. синодальному оберъпрокурору отнестись къ г. министру юстиціи о подтвержденіи со стороны его, кому слѣдуетъ, дабы дѣло о немъ Егоровѣ было окончено безъ всякаго промедленія времени (°).

Получивши такой указъ изъ св. синода, преосвящ. Филареть написаль, — на журналѣ казанской консисторіи о высылкѣ упорствующихъ татаръ Еоима Тимоесева, Петра Иванова и Ильи Александрова изъ раноской пустыни, а Памфила Михайлова изъ Іоанновскаго понастыря чрезъ казанское губернское правление въ симбирское губернское же правление, — исполнить неукоснительно (\*). Теперь исполнялось желание этихъ крощеныхъ татаръ и ихъ увъщателей. Послѣдние уже про-

и 377. Св. также статистическія свѣдѣнія о крещеныхъ татарахъ каз. и нѣкоторыхъ др. ецархій, въ волжскомъ бассейнѣ. Каванъ 1866 г. епархія симбирская, стр. 44).

Вновь поколебались вікоторые и въ казанской губернін, въ тетюшскомъ увадь въ деревняхъ: Алкеевой, Чирки Бебкіевой, Байрлшевом, большихъ Атрлсъ, а особенно деревни Алабердином; казанскаго увъзда въ деревняхъ: Толчинумы, Минерь (прихода пригорода Арска), деревни Явашь (александровскаго прихода), апазовскаго прихода деревень Шумбаши и Карадувань (ліло отъ 6 іюля 1827 г... стр. 382. 378 и 379).

(<sup>1</sup>) Свёдёній объ этомъ Семень Егоровь въ дёлё не находится; упоминается только, что онъ пересланъ былъ изъ Казани въ симбирское губернское правленіе къ преданію закопному суду за побёгъ. См. дёло отъ 6 іюля 1827 г. стр. 399.

(<sup>2</sup>) Дело отъ 6-го іюля 1827 г. стр. 534-537.

(\*) Тамже, стр. 546-548.

сили было, чтобы упорствующихъ перемѣстить кудалибо. такъ какъ одинъ изъ нихъ Памфилъ Михайловъ становился почемуто "вреднымъ для самого монастыря" ('). Во исполненіе указа св. синода отъ 22 іюня 1834 г. они были изъ монастырей препровождены (въ августѣ 1834 г.) въ казанскую консисторію, а отсюда по назначенію (²). Обо всемъ этомъ преосвящ. Филаретъ увѣдомлялъ (13 августа 1834 г.) симбирскаго преосвященнаго Анатолія, которому были посланы въ тоже время для свѣдѣнія списки съ данныхъ въ 1830 г. миссіонерамъ и приходскимъ священникамъ бумагъ къ обращенію новокрещенныхъ относящихся, именно копія съ указа св. синода отъ 28 мая 1830 года и копія съ настырскаго увѣщанія къ новокрещенымъ изъ чувать (\*).

Провожая упорныхъ отступниковъ буинскаго уѣзда въ Симбирскъ, съ которыми намъ едва ли уже придется встрѣтиться при изложеніи дальнѣйшей исторіи противомусульманской миссіи въ казанскомъ краѣ, мы должны замѣтить, что намъ неизвѣстна послѣдующая судъба ихъ. Симбирское губернское правленіе увѣдомляло казанскую консисторію 1834 года отъ 19 сентября, что крещеные татары Еө. Тимоееевъ, Илья Александровъ, Михаилъ и Петръ Ивановы "для законнаго съ ними поступленія" отосланы въ буинскій уѣздный судъ (<sup>4</sup>). Обратились ли они послѣ какого-либо вліянія на нихъ со стороны симбирскаго епархіальнаго началь-

(\*) Въ увѣдомленіи этомъ преосвященный Филаретъ упоминалъ, между прочимъ, что по открытіи симбирской епархіи дѣло о крещеныхъ татарахъ (симбирской губерніи), уклоняющихся въ магометанство, было передано въ симбирскую консисторію на 167 листахъ (это копія съ дѣла объ утвержденія въ каз. епархів мяссія) и подливныя вѣдомости съ журналамя благочинныхъ о новокрещевыхъ по симбирской губерніи на 631 листѣ. Тамже, стр. 538. 554. 555.

(1) Дѣло отъ 6 іюля 1827 г. стр. 580.

<sup>(1)</sup> Дело отъ 6-го іюля 1827 г. стр. 532.

<sup>(2)</sup> Тамже, стр. 551-553.

ства, или губернское правление препроводило ихъ въ Сибирь, какъ упорныхъ въ магометанствъ, не знаемъ. Мы можемъ только думать, что едва ли симбирское епархіальное начальство убъдило ихъ, когла и казанское, довольно уже ознакомившееся съ отступническимъ броженіемъ крещеныхъ татаръ, епархіальное начальство нимало не уситло въ обращении ихъ къ православию. Губернское правление давно уже, почему то, хлопотало объ освобождении ихъ изъ казанскихъ монастырей и объ оставлени ихъ въ покот на местахъ жительства. По всей в роятности вс они, подобно главнымъ подстрекателямъ къ отступничеству крещеныхъ татаръ казанской епархіи, были оставлены на мѣстахъ жительства подъ однинъ только строгима надзорома, находясь подъ которыиъ они не только сами забылись и потерялись изъ виду симбирскаго епархіальнаго начальства, но уситли и другихъ крещеныхъ татаръ закръпить въ иагометанствь. Это мы особенно и положительно можемъ сказать о новокрещеныхъ татарахъ шемурпинскаго прихода симбирской епархія буннскаго убзда. Въ упомянутыхъ выше деревняхъ этого прихода; старыхъ татарскихъ Ишляхъ, новыхъ Ишляхъ, новыхъ Какерляхъ и Шланкъ или Бестюрлеевомъ врагъ, издавна были новокрещеные изъ татаръ. Въ метрическихъ книгахъ, которыя довелось намъ видсть въ селя Шемуршѣ, съ 1780 до 1803 г. въ этихъ, какъ и въ другихъ тогоже прихода деревняхъ чуваши, мордна и татары означены просто новокрещеными безъ племеннаго обозначенія. Съ 1803 г. значатся уже повокрещеные изо татаръ въ деревняхъ: Балтаевъ (теперь село), Бестюрлеевомг врагь, Шланка тожъ, съ 1805 г. въ деревняхъ старыхъ татарскихъ Ишлей, новыхъ Какерлей, съ 1807 г. новыхъ Ишлей и т. д. По клировыхъ ведомостямъ 1827 г. числинось новокрещеных татарь обоего пола въ новыхъ Какерляхъ 68, новыхъ Ишлять 30, старыхъ татарскихъ Ишляхъ 30, Бестюрлеевонъ

врагѣ, Шланка тожъ, 31. По клировымъ вѣломостянъ 1837 г. въ деревнъ старыхъ татарскихъ Ишляхъ зна-

чатся уже крещеные чувате (28 дунь), а не татары. Это ошибка; потому что вт 1838 г. снова значатся татары, а не чуващи. Въ 1842 и 1847 г. всѣ эти новокрещеные татары означены отпадиими въ магометанство съ 1827 г. Въ клировыхъ 1848 г. деревня новыхъ Ишлей уже не написана. Въ 1855 г. новокосщены значатся въ деревняхъ: три-избы-Шемуршѣ обоего пола 33 и чувашскихъ Ишляхъ 7. Въ 1861 г. значатся новокрещеные только въ одной деревнъ Три-избы-Шемуршъ 32 челов. (\*). Этоть скучный перечень показываеть намь, какь настойчиво и постоянно крещеные татары стремились къ отступничеству въ магометанство и какъ мало духовенство приходское и, прибавинь, спархіальное, следило за ними. Это было причаною того, что въ 1862 г. накоторые изъ крещеных тапарь успъли приписаться даже из мечети. Объ этомъ почальномъ фактъ мы передаемъ слъдующий указъ, списанный нами изъ бумагъ муллы деревни новыхъ Какерлей. Воть содержание этого указа: "указъ Его, Империторскаго Величества самодержца всероссійскаго изъ магометанскаго духовнаго собрания мулль буинскало убзда деревни новыхъ Какерлей Шихъ-Мурату Маликову. Въ духовномъ собрании слушали отношение самбярской удъльной конторы оть 15 мая 1862 г. за № 4493, въ коемъ объясняеть, что удвльные крестьяне буинскаго убзда деревни трехъ - избъ - Шемурши Ишмухаметь Абдрюковъ, Рахметулла Сибухан-кулевъ, Халиль Маликовъ, Абдульмень Абдряхимовъ, Салихъ Ягудинъ и Велидъ Мулеевъ, жива въ означенной деревнъ въ числь чувашъ, не имвютъ себъ для исполнения магометанскихъ требъ приходскаго муллы и не причислены ни къкакому приходу; поэтому они для избъжанія встречеющихся по разнымъ требамъ затруднений, съ семействами въ числъ 20 дупіъ мужеска пола, желають

(<sup>1</sup>) Метрини и влировыя вёдомости мы пересматривали съ приходскимъ священникомъ села Шемурни Х. Ө. Боголюбовымъ. причислиться къ ближайшену къ ихъ деревнѣ приходу, въ деревню новые Какерли, отстоящую отъ нихъ въ З-хъ верстахъ, подъ завѣдываніемъ вашимъ (Шихъ-Мурать Маликова). Почему удѣльная контора просить собраніе сділать распоряженіе о причисленіи означенныхъ крестьянъ къ деревнѣ новые Какерли и о послѣдующемъ контору увѣдомить. Опредѣлево: согласно настоящаго отношения удѣльной конторы жителей деревни Трехт.избъ - Шемурши изъ магометанъ въ числъ 20 душъ муж. пола, по желанію ихъ, причислить приходомъ къ мечети, состоящей въ деревнъ новые Какерли, о чемъ сдъланъ отмѣтку по докунентамъ собранія и дать знать вамь Маликовз (') іюля 14 дня 1862 года. Застдатель иулла Магсудь Углы. Секретарь Халиковь. Въ должности столоначальника Поповъ." На оборотъ написано: Имаму деревни новыхъ Какерлей Маликову чрезъ буинскій зем-скій судъ симбирской губернін. № 2324. Этоть же № выставлевъ съ боку самаго указа. Указъ писанъ вообще безграмотно. Мулла, изъ бумагъ коего я списалъ эту копію съ указа, написалъ на моей копіи: جرننك قولزده على пію الوكازدين قربيه آلدى عاصبودين مالوف راستلغى اوجون ملا ملك т. е. съ указа, находищагося въ нанихъ рукахъ, взялъ копію г. Маловъ для провтрки. Мулла Маликъ свою руку приложилъ. Дъйствительно мы списали этоть указъ, чтобы повърить, въ самомъ дълв, замѣчательный фактъ. Приходский священникъ села Шемурши намъ передавалъ, что это принисались къ мечети крещеные татары; мы слышали даже, что приписаться имъ помогъ какой то писарь. Мы заявляли глухо однажды объ этонъ фактћ (\*), но до сихъ поръ онъ остается не изслъдованнымъ. Мы можемъ теперь только сказать: правдоподобное ли дело, будто 20 человекъ



<sup>(1)</sup> Эти слова написавы другой рукой.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) Правося. Собестав. 1868 г. низары: о тахарскихъ мечетяхъ въ Россіи, стр. 37.

мул. пола съ семействами не были причислены ни къ какому приходу? До 1862 г. просили ли они приписать ихъ къ какой либо мечети? Или: до 1862 г., когда они еще не были приписаны къ муллъ Ишъ-Мухамету Маликову, ужели они, если были магометане, не имѣли никакого муллы?

Но оставииъ крещенихъ татаръ симбирской епархіи и обратимся снова къ казанскимъ. Сдавши съ рукъ своихъ четыре челована изъ крененыхъ тятаръ, о коихъ цостоянно казанское епархіальное начальство доносило, что изъ 25 человъкъ только они одни оставались упорвымя вы магонстанства, оно, по видимому, заканчивало дело объ отпадении крещеныхъ татаръ казанской епархін. Но это только по видимому.... Какъ ни старались, какъ ни спѣшили власти духовная и свѣтская и самые длятели миссіонеры-протоіереи очистить, какъ гокорится, это дело по бумагамъ, решить его, оно въ самой жизни оставалось нертшеннымъ и, съ прискорбіень доводитоя прибавить, остается таковынь досель... Но приведень въ извъстность, по крайней итръ, то, чего достигля въ ръшения вопроса объ отступничествъ Крепсеныхъ татаръ въ жагометанство.

Волёе 2000 отступниковъ такъ или ивате успокоено. Правда мы видимъ, что многіё сносі поколебались, т. е. отпали изъ православія въ магометанство, но путь, какъ дійствовать на нихъ, уже былъ показанъ предшествующими административвыми распоряженіями. Разрѣшено упорныхъ отступниковъ переселять съ мѣста жительства въ среду русскихъ... Вопросъ о матеріальномъ обезпеченій духовенства въ инородческихъ приходахъ пока замолкъ.... Но за то возникъ и иолучилъ рѣшеніе, также одинъ изъ существенныхъ и крайне настоятельныхъ вопросовъ — именно вопросъ о вовомъ, болѣе прочномъ и болѣе опредъленномъ устройствѣ миссіи въ казанской епархіи, къ раскрытію и ноложению коего мы и приступаемъ.

· (продолженіе будеть)

Cos. 1.

9

## вопросъ

#### О ПЕРСТОСЛОЖЕНИИ ДЛЯ КРЕСТНАТО ЗНАМЕ-НІЯ И БЛАГОСЛОВЕНІЯ ПО НѢКОТОРЫМЪ НО-ВОИЗСЛѢДОВАННЫМЪ ИСТОЧНИКАМЪ.

#### (продолжение)

Лѣтопись Петрея напечатана за 22 года ранѣе той Іосифовской эпохи, когда ученіе о двуперстіи впервые стало рѣпиительно вторгаться въ нечатныя церковныя книги и настоятельно распространяться сначала въ высшихъ духовныхъ и правительственныхъ сферахъ, а потомъ подъ вліяніемъ духовенства и ново-печатныхъ церковныхъ книгъ проникать и въ народныя массы окопо Москвы и вообще около центровъ религіозныхъ учрежденій, городовъ, монастырей и т. п.; когда напечатана была въ слѣдованныхъ псалтиряхъ временъ патріарха Іосифа (1642, 1647, 1648, 1649 г.) и въ цеалтири учебной (1645, 1646 и др.) и въ цеалмой Кирилловой книгѣ одна и таже статья о крестѣ, въ которой говорится слѣдующее ('): "знаменіемъ чет

- (<sup>5</sup>) Гл. 14, л. 179, книги Кирилловой; въ пеллирихъ loсичонскито времени сладованныхъ и учебныхъ въ самомъ началъ помъщается таже схатък о кресикъ, начинающанся словами: «Воистиниу не презръ насъ Господь своимъ милосерліемъ»... и т. д.

Digitized by Google

стнаго крестя все доброе втры танныство учить пась познавати тайну. Ибо три нарсти сложити алисто, всячиния и малым и трети, что подле малаго, исповыхоть са тийна бижественныхъ трехъ упостасей, Отца и Сыва и Святого Духа, единаго Бога въ трекъ дицехъ. Два же персия, вышни и средни велики во мпя сто слоясными и промянути, показуется тейна самаго Господа нашого Ісуса Христа, ижо соть сонершенъ Вогъ и совершенъ человъкъ Тойже средние велики REPSCING MALLO MARKAONSIMS, SCHOU'SAYEROR TRANS, BROLECTS Сынь Божій превлонь небеся, и оннае на землю им бисть человакъ нашего ради спасения. Такъ же дея нерсини. Сложивь, нерьвое кладеть ихъ ла плару:, нля на чело, исповёдуемъ, иже есть едина. истинная и въчная наша глава Христосъ, диде главу выше встхъ церквей, яже есть твло его" и т. д.-Заметияз. котати. не ясно ли видна здроь рука справниковъ, ноторые печ ределывають полную мудрости и иставы первовную старану на новизну нескладную, совершение безграмочную, чуждую разуханія дале приводницать текстонь овяпеннаго Писанія, текстовь самыхъ употребительныхъ власовнескихъ, жоторые приводятся оправныками. не только безъ граниатическато, во и безъ догнатическаго симола! Наприм. воть это последное толкование: "два перста сложивъ кладста (онъ) ва главу, исповтлусть (ны), иже (кто? ны?) если едина наша глава Христосъ, dade (кто? Христосъ? Въ подлинномъ тексть: того, т. е. Інсуса Христа, Богъ Отецъ даде главу сыще встая церкон, яже есть толо Его, какъ и поправлено носях въ книгѣ о Вѣрѣ) главу выше всѣхъ церкеей, яже (кто? яже-которая-церкви?..) есть тѣло его"... И вотъ онибогословы, справщики нерковныхъ книгъ, основателя раскола, которыяъ старообрядны почитаютъ,---которые сани себя, какъ протопопъ Аввакумъ, почитали за сносполосы! И эти люди не знають самыхъ первыхъ правиль священно-церковной эквегетики, и нельпостями наполняють издаваеныя ими оть лица церкви книги, за которыя старообрядны отважно взяли на свои 19-

9\*

ловы анавему; переченную вовый предстоителяний царква!! Далье печень не лено ли видно завсь; ччо Кич DELLOBA BERTA ) (BARD 'N'IDOWN LOCHOOBORIN' EN HYB) 'BO учени о поротосложени, поредъживан нерковную стирицу: на, свой новый задь, пропов'вдуеть (сначала) троен версчіе, а потомъ двуцеретіе?---, Вняменісять чесччало креота вое доброе въры тавинетво учитъ" (втоя не изивотне, подлежащато въте и отыскать повозножно; или танньство учить повнавати имину!) "нась цознавати тайнур-Ибо тры терста сложити вивото.... Гуте дов терomancaumens, nepeoe Rangers axe managers He nond женано завеь, что Кноиллова книга поправляеть, "хонд NI. Bechne Henckycho H Bectpoffio, ne Toxisto Hebbothoe Geodopumoes Cross, no a 31-15 caney Chestratea? "Tpu перота сложные об мьсто, вслики и малыны трети чню подле малосо<sup>к</sup>: послёдних в подчеркнутых словь ни въ: Осодоритевоть слови по древнему чтелио, ни въювреявлени Стоглава изть. Далбе вь Кирилловой книги: "дея ян перети відшнін и средніц великіні въ м'вето слежниц и протинути, поназуется" (сочетание словъ противное перения основань грамматики) "тайна самого Тоспода нашего Ісуса Христа, жкв соть совершени Вогь и совортонь человыть. Тойже сродны велини пердеть ман ао преклонити, исповедуеть ся" (безь граниятическато симола) "тайна нже ссть сынъ Божий проклонь небеса и сниде на землю" (безъ грамматическаго анисла), "и бысть нашего ради снасения". А по Осодоричову слову и Стоглаву заповъдуется: "дет перста ими" ны наплонении; а не простерта" (по Каралловой кан-WE ...... caoacumu w npomiknymu" --- Kart, bto cortaound) "Тоте звение или согбение двуха перстова толкустан ирекловь небеся и онине нашего ради спасенія<sup>24</sup> (по Hapenhoboli where: Utvers postin bonaris Deprots одина, а но два - "кало преклонита, асповъдуеть са THEMA, ++ wpennonemiens : ednoro wepoma, a ud coebeniens иссиле, "нже есть Синъ Божій преклонь небеся, и сниde Ha senne, w Cher de gener brei hamenn paan ouecenin";---RAKTE USTO ADDIMERAL ADDA AND GEODOMIMORD D. DOGO #5

14

корронатальномъ превломъ, чтопін асклинало драхие праг прелавное учение о троеперсти ; Стослави это Осолос ритово, слово, на перехальная его, аротиворина сань робъ , неискусно и неокладно , приспособляеть кв. своеку опредбленно, о двуперстиц с Кириллова квига еще носклалыре и неравумева, бень всякаго доглатически го. н. териенентического и транматического самста, но-**Калса**енъ, но колько кревиюю полновную. Старину, по в елово Феолориково и даже епредвление Стоглава, лищь бы. толька, --- пусть безь всянаго онысла--- ве важно . вынью двулератие! Наконень книга Кириллова (кака н. прочит Іосифовскія книги), т. с. ся соскалители, со инта, таррдано розунина ни на така, мекъ, новъ уненін р. перскосложенін, противорфиять соми себя. Пака въ Кириядовой, книгъ въ разсматривааной стальть; пося сла добственныго. израчения, о дерстосложения, заниствуенато, очевнано, въ буквальныхр анраженият изъ исважасныхь 31-й лизвы. Сторлава и слова Сердоритова, составители понанцяють самое слово Веодоритово и скан раются дередальть его на свой лаль, но не унвить в впадають въ противоржне, оъ самими собою, ..... "Бааг женный же Сердоризь плагологь", плавсить статья; т "енно, блавословити рукою и крескитися. Три пероти равно навти вкупь селини чисе слаголется налена, да два последника, испозедиться тайна по образу трайческому". (въ. раова возаритовоны по, втенио Стоглава, полчервнутых слова нать: это беземнолениан но. цравка (1:025ланная:1 книжніми справниками).... 1 "Тако тамъ тренъ, перстомъ указъ А. два порона сониний ов средний велики, визьсто, сложити и прострети. Вслит Fin mie appoint, umome mano planageno. To of paryors два, естертва, Христоны" (въ слови Асодоритовона: вит-CTO IDANSDEHERHESE 1939B. CTORTE CHLANOULE: LAB MCP STB MANMINH MARAONEMA, a sie npoemopma, A mous yudoo лерент, образует, дажество, а внасний неловъчествон. со бение же, перету. толкустоя, преклонь бы нобеса син-ставители статьи, - "достоить вреститися и благослозити. Тако святник отцы указано и узакононо".--- Какъ же? спроснив им ихъ. Въ ихъ собственномъ изречения заповъдуется: "три перста сложити въ мъсто, великіи и малыи, и третия что подле малаго"; въ приводимомъ ими словѣ Өеодоритовомъ заповѣдуется: "три нерста равно имъти вкупъ, велики иже глаголетъ ся палецъ, да два носляднихъ",---въ этонъ собственное изречение съ искаженныхъ словаяъ Осодорята согласно. Но въ учени о двухъ перстахъ несогласно: въ собственномъ изречени внушается-, два же перста вышни и средній велькій ва мисто сложити и протянути... Тойже средни велики перъстъ мало преклоними.... Тътъ же два нерста сложивъ"; въ искаженновъ Осодоритововъ словъ внушается сначала тоже: "а два перста вышнии, да средни великит въ мисто сложити и прострети. Велики же персиг имыти мало наклонно", — но въ жонцѣ слова оставлено подлинное выраженіе: "*соебеніе* же персту-обонха перстовъ толкуется", - выражение никакъ не няжущееся съ предыдущниъ: "дна перста въ несто сложети в протинути-и прострети, велиыв же персть мало преклонати-импти мало наклопно", причень вышний, т. с. указательный персть должень остаться протянутыма, простертыма, но никакъ не союбенныма, да в великий сродний окажется только жало наклотепнымь, но выкакъ не согбеннымь. - Тоже противорвчіе, таже неустойчивость понятій о перотосложени оказалнов и въ помъщаемомъ при этой же статът какъ въ книгъ Кирилловой, такъ и въ поалтиряхъ юсифонскиго времени подложновъ слови. Максими ерека о тома же крестнома энамении. — "Совокупленienь бо тріехь нерочь, сирьяь палца, и еже оть средняю и малаго, тайну всповедуемь богоначалныхы тріскь чисотасей Огда и Сына и Святаго Духа, единаго Бога трос. Протяжени из же долгаго и средняго сшедшися два встества въ Христъ, сиръчь, санаго Спаса Христа испов'ядуемъ совершена Бога и совершена челов'яка во двою существу и естеству ввруемаго и познаваемаго".--Ясно онять, что это лже-максимово слово есть не соi, j. (.

۰i j

лье, какъ искажение слова Осодоритова. И опяти противорвчіе: слово Феодоритово требуеть, -- "еснія-согбенія дною персту"; книга Кириллова-"протянутіяпростерти двою персту и малаго преклонения одного пелико-среднаго", --- а лже-максимово слово----, протяже нія обонхъ-долгаго и средняго".-Но что всего страннье, въ разсматриваемой статьъ книга Кириллова (равно какъ и псалтири) проповядуеть явное двунерение, а на л. 296 относить двуперстие по числу 72-хо латинскихо ересей. Здъсь замътимъ кстати, всякому православному, заравомысленному, сколько - либо богословски образованному человѣку достаточно прочитать одну эту статью, помъщевную въ Кирилловой книгв, о латинскихо сресполо, чтобы убванться вполнь, что въ такъ называемыхъ старообрядцами старопечатныхъ церковныхъ книгахъ печатались вещи крайне-неудобныя, что Іосифовскіе справщики были люди невѣжества темнаго. за которое и теперь православному предълицемъ иновърда, наприм. римскаго католика, должно красивть: Воть начало этой статьи о латинских среспях, въ воторой отнесено въ ересямъ и двуперстие (л. 283-236). "прінде отъ папы Григорія, кардиналь Иванъ азимить, и съ нимъ латынстія учители и приведощи меску остодлану, и обуздану, образь панинь посящю кардиналь жо нося нечать каменну на великомъ перстив. царь же Андроникъ палеологъ взыде отъ вратъ полатныкъ, вив сущу, н ста на ивств, и поклонися царь образу" (мсву?) " въ ибото ваны, глаголя многа льта владыко святыи. таже поклонися царю кардиналь, и прочи латынъотін учители, глаголюще, многа лита держави царства твоего святыя Григоріи папа хиритисусть царство та. н благослови его кардиналъ, и прочи. и еземъ царъ меску, и въ веде ю во дворъ свой. и возъгласивъ рекъ. и прослави и "(исва?)," Григорію пресвященному архіерею, старѣйшинѣ рина града, и апостольскаго престола вселенскому панъ многа лъта, егда же вънидоша въ палату. Въ же ту собрани благочестиви тодіе, в философи. въ нихъ же бѣ первын, великій логоость

Осодоръздиканднять и тесть вро напияв. и юсноть инсидій налой, нже тогда протопопъ, и инънъ сними сущимъ христо-именитымъ, въ нихъ же бяще товуль, емужу бяме ученикъ три ста чридесять песть. Начаша же съ кардиналомъ и съ латыни о върж много прътися. Воста же единъ философо гречанино Констянтинъ маналония, ота предъ царемъ, и среди собравшагося варода на сопрѣніе".-Послѣ довольно продолжительнаго, полнаго выслей странныхъ и выражений кли рѣзкихъ или даже непристойныхъ, сопрънія, паки же философъ ко азимиту рече, паки вопрошу тя, о седмидесятихо и доою сресного сашихо, отвищай ни. како вы пречистую богородицу, не богородицу именуете, но святая марія, ону святу творите, яко едину оть сватыхъ жень: мыже христіяне богородину проповѣдаемъ, небу и земли царицу, и госпожю всёмь, понеже бога родияв есть. И почто не созбаеши три персты, и врестишися десною рукою, егда полагаеши на чеяв твоемь, и не одъваениися оружиемъ креста господня, но твориши кресть обоими персты, и послѣди палцомъ внёшвею страною, и воображение креста твоего зрить вонь. въ мьсто еже бы имъ одвятися, якоже ны христіяне, а ты совлачищися животворящаго креста. Что ради святымъ иконамъ не кланяещися, и не цълуещи ихъ еълюбовію и со страхоль. но накольну ноклячени ше-**Бча.** И творины кресте на земли со объма перстома, и провавь наступаети нань, и еси врестопопиратель".----Асно, что книга Кириллова въ одномъ масть проновинеть православными деуперстие, какъ православное, 8 въ другомъ относить: его къ числу 72 латынскихъ провлятыхъ сресси. А какимъ двуперстиемъ латинано знаменались, то старообрядцы могуть видеть въ Новегородѣ на корсунскихъ софійскаго собора вратахъ н на многихъ изображеніяхъ у Прехорова въ его журналь: истичныя древности христанскія. Датинское двуперсие на корсунскихъ вратахъ Поморокіе отвѣты признали своимъ старообряднескимъ двуперстіемъ. А это двуперстів книга Кириллова отнесле къ числу 72 латынскихъ ересей..

Латопись Петрея нанечатана за 28 лать прежно такъ называемой книги о Въръ (1648 г.), въ которой наложено отчасти такое же учение о перстосложения, какъ и въ книгъ Кирилловой, отчасти отличное, а именно ('); сние исповъдуеть Святая церковь; совокупление триеха перстоез" ( санихъ старообрядцевъ приглашаемъ отнскать здёсь граниятическій симсль) дправыя руки, сиръчь великаго и налаго неръста, и третіяго что подлъ налаго, всповтдуется въ томъ таниство божественных н тріехъ удостасей. Отца и Сына и Святаго Духа, едннаго Бога въ тріехъ дицьхъ. Протягненісми асе двоцжа персто вышняго и средняго, показуется тайна самого Господа нашего Ісуса Христа яко совершень Богъ, и совершенъ человъкъ бысть нашего ради спасенія. И тако сложивше персты первое полагаемъ руку на главу, или на чело, исповъдающе яко единая истинная и въчная наша глява Христосъ есть. Якоже Аностолъ глаголеть; Господа нашего Богъ отецъ далъ главу, выше встать церкви, яже есть тело его."-Отсюда ясно вонсрвыха. это эта статья книги о Вървесть передълка статьи того же содержанія въ книгь Кирилловой, Асно то состорыла, что здъсь искажается не только слово Феодори. тово и опредъление Стоглава, по и учение книги. Кирилловой: относительно трехъ перстовъ книга о въръ не согласна съ словомъ Өеодоритовынъ и Стоглавомъ; но. съ книгою Кирилловою, согласна; относительно же двула ие согласна ни съ тъкъ ни съ другикъ ни наконенъ съ книгою Киридловою: слово Осодоритово и Стоглавъ проповѣдують гееціе, т. е согбение двоихо перстово; книга Кириллова пропов'язуеть сложение и протянути тахъ же двонхъ перстовъ и малое преклонение одного изъ нихъ великаго средняго, а книга о Въръ, какъ и лже-Максииово сдово, проповідуєть буквально-"протязнени двоиха перста вышняго и средняго."-Наконець тоже саное, что въ книгъ о Въръ, буквально напечатано и въ Малонъ катихизисъ (1649 г., Д. 16 об.). Тутъ ны ви-

•

1 1 1

.

(') 1, 74, sa, 9, 1

Digitized by Google

лиять самый процессъ, коимъ у книжныхъ справиляковъ Іосифовскаго времени выработывалось новое ученіе о двуперстія. Сами не знали, какъ наконецъ узаконоположитъ свое новое перстосложеніе!

Такимъ образомъ на основания свидътельства Петрел и прочихъ вышеизложенныхъ соображений утверждаемъ, что всъ Русские искони и до начала царствованія Михаила Феодоровича Романова крестились троеперстно, — въроятно и патріархъ Филареть врестился треперстио, - хиротонисавший 'его на патріаршество іерусалинский патріархъ Өсофанъ не зазираль ему за употребленіе дкуперстія, — напечатанный при немъ Большой катихизисъ Лаврентія Зиновія, не дошедшій до насъ въ изданіи московскомъ, втроятво передъланъ въ статьт о перстосложени продненскими издателями старообрядцами;-патріархъ Іоасафъ въроятно знаменался такжо треперстно, какъ и предм'встникъ его, по крайней м'врв въ изданныхъ при немъ церковныхъ книгахъ нигдъ не напечатано о томъ, что вреститься должно двуперстно, -- учение о двуперстии стало рашительно входить въ церковныя книги уже въ патріаршество Іосифа и входило въ видъ нестройномъ разноръчивомъ: книжные справщики, передълывая въ своихъ печатныхъ изданіяхъ одно и тоже веодоритово слово о перстосложения, сами не знали, какъ исказить его. За то лншь только эта новость-введение двуперстия-стала гласна и явна въ Москвъ при дворъ царскомъ и патріаршемъ и въ верхнихъ замьтньйшихъ слояхъ народа, сейчась же начались зазрѣнія со стороны восточныхъ патріарховъ, равно какъ и прочія церковныя препрънія, которыя при патріархъ Никонъ дали бъдственное начало бълственному расколу.

Образованному безпристрастію стоить только тщательно вникнуть въ слово отвищательно ко чататемяз книги скрыжали, напечатанной при патріархѣ Никонв, чтобы убѣдиться въ истинной древности и каеолической всеобщности употребленія двухъ перстосложеній православныхъ-троеперстія и именословія и въ новости посковскаго двуперотія.— Прежде обнародованія нь нечати въ книгѣ Скрыжали, слово сіе "глагомно отъ лица святѣйшаго Никона, архіепископа мооковскаго, и всея великія и малыя и бълыя Россіи патріархв, къ собору бывшему при немъ въ лѣто 7164"— 1656-е.

"Зазираху иногда нашему смиренію", -- говорить Никонъ патріархъ, -- "мнѣ Никону патріарху приходяния къ намъ въ царствующій градъ Москву, потребъ своихъ ради, святыя восточныя церкве, святьйшів всеменстін патріарси, Константиня града Авапасій (въ 1651 г.), и Паисія святаго града Іерусалима (въ 1649 r.), и святаго града Назарета митрополить Гасрииль (въ 1651 г.), и прочіи и поношаху ми много въ неисправления божественнаго Писания и прочихъ церковныхъ винахъ. Отъ нихъ же едина есть и сія, яко треин персты ; послёдними , двёма малыми , съ великимъ пальцемъ соединя, да двъжа прочным великосредними, изобразалоще творимъ на лице нашемъ знамение креста, отъ Осодоритова писанія, нев'єденісять внестесся въ печатныя книги, въ великія псалтири со возследованісиь, и малыя, и прочія рукописныя, а не повельнісять коего царя или патріарха, ниже соборомъ когда сошедшихся архіерей: прежде бе того вси треми первыин нерсты изображаху, во образъ святыя Троицы,-якоже и выять иногихъ еще видъти есть, елицы не ввдають Феодоритова писанія, якоже вь простыхъ мужехъ и во встахъ женахъ, отв древнято обычая держащихъ".

Что же такое утверждаль патріархь вь 1656 г. предъ соборомъ архіереевъ и прочихъ властей?—Утвержденія его весьма знаменательны, если сопоставить ихъ съ условіями того времени. Пересе утверждаеть патріархъ Никовъ: "мы, т. е. самъ Никонъ и прочія присутствующія на соборѣ власти, творимъ на литѣ нашемъ знаменіе креста треми персты, двѣма малыми, соединенными съ великимъ пальцемъ, да двѣма прочими великосредними". Второс: откуда появилось такое перстосложеніе?— "Оть Осодоритова писанія", — утверждаетъ

доно - незаматно кало по мелу, внесено въ нечатные книги, --- именно въ пселтири великія съ возсябловаяенъ и малыя, и прочія рукописныя". Дристритерьно ны вилини, что учение с двинерсти во всёхъ, очеренечаяныхъ книгахъ, какъ въ Большомъ катихизисъ по гроднонокому издению, чакъ и на псалтиряхъ Доснфовского времени, и въ книга Кирилловой и о вара и наконеда въ Маломъ катихидисъ, кладется въ основание одно и тоже Осодоритово слово, только, искажаемое различныхъ образомъ. Патріархъ предъ дицема собора утверждаеть, но двуперстие появилось въ печатныхъ влигахъ, тевъ жествомь и неведомо-потихоныму, и не узаконено торжественно повельніемъ коего царя или интріарха, ни же соборомъ когда сощедшихся архіерей". Конечно, патріархъ Никонъ знадъ, о существовани Стоглавнаго собора; но темь не менье хоноть сказать, что опредъление о двуперсти, внесенное въ Стоглавникъ, ве было принято отдами самого стоглавнаго собора, не быдо канонически скръплено ихъ полинсями, ве было обт народовано повельність ви царя Ивана Васильевич Грознаго, ни тогдащияго митроподита Макарія, равно какъ и впослъдотвіи, никогда не было объявлено, указонъ какого-либо, пара или патріярха: О Большонъ кит тихизист; что въ немъ ввервые напеналано. было ученіе о двуперстін при патріарх'я Филарсть, Никовь не упоминаеть не потому ли, что въ Филаретовскомъ издани этой книги глары о двупорски но было, а напротивь изласадось только учение о проеперсти согласно, су древятинею первоначальною редакцию слона Сеодоритова?-Мы думаемъ, именно поэтому, и на точь основания, что велиархъ Никонъ, согласно от свилятельствоиъ Певрея, утверждаеть далье: "прежде бо тогр вси треми перении персты изображаху знанение креста во образь онятыя Троицы", — утверждаеть, какъ быль недавно прошедлиую, какъ исмину совершение извъ--стную, предоблящимъ отцанъ сего, собора, и кромб того. нетину очевидную, которую и теперь повърить декко: "якоже и тынв";---продолжаеть натріархь;---"мнотихъ еще видсти есть, елицы не ведають Осодоритова писанія; якоже во простыхо мужехо и во вспложениха, ото Эревняго обычая держащиха"..... Не отважи ное ли было бы это утверждение со стороны патріарха, утверждение вь рыти обращенной кь собору и тотчись же обнародованной въ печати: если бы върно было слово старообридцовъ и "благонамвревнато послво цовачеля настыремв Россинския церкве г-на Меленикова", будто-бы до. Никона патріарха "всё оть царяпатріарха до послёдняго вищаго крествлись двуперсчно"? А Нисонъ въ свое время въ слухъ всей Россіи утверждаль; что и "нынь еще есть видьти многихъ врестящихся тремя первыми персты, якоже вь простыхъ иужехъ и во вовхъ женахъ"!..... Тогда какъ вся налая и бълая Россія и Греція и Палестина продолжали еще креститься треперстно! И разновреженно приходавшіе "въ: Москву вселонстія патріарся Константива греда Азанасій и Паисія святаго града Іерусалина и святаго града Назарета интрополять Гавріяль и прочи зазирали Никону патріарху" за употребление двуноротія! Возв сомнівнія віврень и повіврень факть, что ва востова вь ото время вез престились треперстно, ---что два начріарха Константивопольскій и Терусаливскій исноения патрирха Никона за двуперстве. Когда же они ва всемь своемь вобтокв отявнили двуперстие, если не унотреблялы его издревле? И гдъ тамъ сдълаво это нововведение вы Констанчинополь или Іерусалемы или Алексавдрии или Антюхия? Какъ это таяв, при независамости одной церкви ють аругой, нововведение савланное одною сообщалось друшинь! Какъ это тамъ такое нововведепо но вызвало ни оледа колебания вз народных тредан BERE'BED'S WILDEL MICCAXE? IP'Edf de OHO DORBHAOCE, die жие ли ихи посля посретовать Теремія и Ософана, которые "хиротониеали, "блинь интріарха всероссійскато Іова, другой Филарета, и оба хвалили вепорочность Росейской деривия Швуч, по свидительству Петрен, сами русские въ это врежя вой креститсв тремя перекли

перстами, великимо и указательнымо и семымо длинимла.--"Къ сему же навъстихся о семъ",--продолжалъ свое слово патріархъ Никонъ, — и увѣрихся нанцаче отъинуду: и первѣе убо о семъ ко вселенныя предсѣдателю, святъйшему натріарху Пансін, архіепископу Константиня града вопросительнъ писахъ, съ прочнин главизнами церковныхъ винъ, кими нерсины повелиенсто святая восточная церковь изображать на лиць обуазъ крести? Онъ же соборнъ вскоръ возписа ин, со иногими подписавшимися архіорей руками, ихже имова числомъ 39, яко тремя только первыми персты святая восточная церковь повельваеть изображать на лицѣ своемъ всякому христіянину крестное изображеніе, а не инако. Потокъ же и настоящато сего лъта 7164 (1656), в къ прилучившияся при насъ въ нарствующень семь градь быти, потребь своихь риди, божія града Антіохіи патріарху Макарію, и сербскія земли града Пекска питріарху Гавріилу, и Никейска града митронолиту Григорію и молдавскому и сучавскому митрополиту Гедіону, такоже вопросительнѣ писавъ вослахъ, яко да подпишутъ на вопросѣ моемъ, како нодобаеть нибти о кресть, коими персиы изображании и на лици нашень? Они же вся безь закосный поль клятвою подписаща сице: аще кто не первыми трема великими персты десныя, руки изобразуеть на лиць на своемъ образъ креста, да будетъ проклятъ, яко арменовъ подражатель, --- иже той вопросъ и съ поднисаніемъ ихъ и въ книзъ сей – скрыжали напечатася. Еще же и отъ сего, внегда прилучися сего же настоящаго льта, во обители чюдовь, святаго архистратига міханла, на память святаго мелетіа патріарха антіохійскаго, царю быти со всёмъ своимъ онсклитомъ, и множеству Народа, такоже и макарію патріарху антіохійскому, и прочимъ съ нимъ, во время утренняго ценія на чтеніи пролога: внегда бяше о Мелетін натріарст антіохійсття слово, яко егда показа той нелетій три персты и не бысть знаменія, егда же два сложивъ, и единъ къ нимъ пригнувъ, тогда яко огнь

оть руки его изыде, и прочая тако, - тогда патріархъ мкары возгласи, инф на сіе подвигшу его, и вопросиншу, кія мелетій три персты показа; онже рече: мужие всего провосдавия слышите: азъ премникъ и наследникъ сего святего мелетіа престолу, вемъ извество, яко сей святый мелетій три первыя персты разлучены показа другь оть друга, отъ нихже и знаменя по бысть; тыя же паки три и соединивь, имиже и знаменіе показа: и аще кто сими треми персты на лщѣ своемъ образъ креста не изобразуетъ, но имать творети, два послъднія соединя съ великимъ пальцемъ, да ава великосредняя простерта имѣти, и тѣмъ образъ Христа изъображати, таковый арменоподражатель есть, арненове бо тако воображають на себе кресть. Къ сему же и внедблю православія тому же патріарху макарію бажія града антіохін, и сербскому цатріарху гавріилу, и пригорію митрополиту никейскому, въ велиций соборный церкви, пресвятыя богородицы успенія, ту сущу нарю и всему сугклиту, той преблаженный патрицила макарій и прочіи снимъ стояще предъ царемъ. и его сигклитомъ, и предъ всъмъ. освъщеннымь. соборомъ, внегда святыиъ божимъ угодникомъ подвизавшимся за христа, церковь святая въчное помяновение совершаеть, сопротавнымъ же проклятие, показуя сложи три великія персты, во образъ пресвятыя и нераздильныя троицы, сине глаголя, яко сими треми первыми великими персты, всякону православному христіанину подобаеть изображатя на лиць своемь крестное изъображение; а иже кто но Оседоритову цисанию и ложному преданию творить, той преклада с сербский матрицаха мерица и ничейский матрополита григоии". Пусть же скажуть старообрадцы, когда въ Никез, вогда, въ Сорбия, ногда въ Антіохіи, когда въ Моллавіи, арынары града, въ Герусалима, въ Назарета отизнено изнерстие и введено троеперстие? Обстоятельства, о которыкт, торжественно въ слухъ собора россійскихъ крарховь и предъ лиценъ всей Росси свидательствовать патріархъ, Никонъ, совершились ровно въ поло-винъ XVI въка. Ужели же этотъ переворотъ на всемъ

востокћ, въ независимыхъ одна отъ другой церивихи, даже въ разныхъ земляхъ и царствахъ, совершилса сань собою безъ шума, безъ потрясения, безъ всявию въ неторія слуда, въ какого-либо полвука современи посутенія дареградскимь патріарховь Іереміею, или даже въ каквхъ-либо три деситильтія со времени постщенія Россій іерусалимскимъ патріархомъ Өеофаномъ? О православія же восточныхъ церквей въ ото время даеть торжественное и блистательное свидьтельство ванга о Въръ, напечатанная въ 1648 г., провозглашая: "якоже древле, тако и вынь церковь терусалинская источникъ есть учению христанскому и нати всёхв церквей....Аще же речеть кто сопротивляяйся, яко тако бяше оть начала, а вынѣ одержащу вся та святая жеста поганину, и вся уже попрана быша. На сія словеса съ пророкомъ Исајею отвѣтъ творю: за гнѣвъ бо кой поразихъ тя, и милости ради возлюбихъ тя.... По симъ словесемъ противныхъ, по вознесени Господни-, даже до великаго Константина, чрезъ 300 летъ, истинина церкве во Іерусалият и ниже въ Римъ не бъ, одержанія рали мучителей царей. Но сіе есть всему святому Писанію противно: погибели бо ради лідскія власти, Церковь и святая итста не погибоша... Сего ради да всякъ въсть о семъ, яко иже вынъ не пріобщается сіонскому исповеданию и сродныхъ во Іерусалиме въ верв не инать, таковый не подобенъ будетъ и небеснаго нибти" (гл. 1, л. 12 и 14 об.). И далье: "святая восточная во Грецѣхъ обрѣтенная церковь, правымъ царьскимъ путемъ, аще и вельни тъснымъ, но обаче, отъ Ісуса Христа Вога и Спаса нашего и истинных Его наслёдниковъ утлаченымъ, ни направо ни налъво съ щути не совранняяся, въ горнему Герусалниу сыны своя препровождаеть, въ подановъ отъ Господа Вога кре-стномъ терпкния; в ни въ чесовъ установления Снасителя своего, и блаженныхъ Его ученикъ, и святихъ отецъ преданія, и седьки вселенъскихъ соборовъ, Духомъ Святымъ собранныхъ, уставъ не нарупаеть, ни отжиняеть, и въ калийшей части не отступаеть, ни при-

GABARE, HE OTHER TVO, HO SEC CONHIC CAMBRON JVчень нравды всегда, вще и въ неволи пребывая, свътятся правою втрою. А чтобы лучше, православный христіанине, въ той мер'є ведомость могль вмети, яко стадо Божінхь овець, во Греніи живущихъ, аще телесную чювственную, отъ телеснаго и чювьственнаго врага неволю терпить, но въру истивную и совъснь свою чисту и нескверну царю наль везми цари и Богу сохраняеть: ничесоже бо Турци отъ въры и отъ церковныхъ чиновъ отъникоть, тонио дань грошовую отъ Грековъ пріемлють. а о делека. духовныхъ и о благоговеннотве ни мало нанежеть и не вступають въ то. И якоже людіе Божін, егна въ ваботь египетской были, въры ве отпадоша, и нервія кристіане въ триста лать въ тажкой невола булучи, въры не погубища: тълже образонъ и въ нынёлинее врамя, въ неволѣ турецкой, христіяне вѣру православную цвлу соблюдають. А кто бы хотель сіе лучше разумыти, приласаю здё слова оть посланія святыя памяти Мелета патріарха александрійснаго, до границь нанить вълъто 1597 писаныя, которыи таковую о постановления нынъщнемы церкве Божія, въ Грепія будуней, врамость истинную сими словесы свидътельстнуеть: или не имате удивлятиея сему, яко на востопт, аще и царство, опровержено есть, обачеже въра православная волею Божісю стонть и пребываеть неру--шима? Въруенъ бо, яко Богъ милосердый николиже оставляеть рабь сроихъ, нанначе свътлайше и ясвъйше оіяеть благочестіе христіанское, и наипаче во искупенінхь боаъ наротва распространяется, коли благодать Божія совершенѣ господствуетъ, посредѣ безбожныхъ мучителей, и ако кринь. процвитаеть нежи тернісиз, силу приевля не неловическою мудрестию, якоже ухищряя утвержають, не богатьствы, ви силою укрѣплено, но саною рукою Божією защищена. Или недостойна чливлевию сія превеликая вещь видится вамъ? До здъ словеса . Мелетіа патріарха" (гл. 2, л. 27 об.—29). Съ пругой стороны сами же раскольники утверждають, что патріврум - понстантинопольский Івронія, поставивший (въ Cos. 1. 10

1589 г.) нашего перваго натріарха Іова, и ісрусалнискій Өеофань, поставившій (въ 1619 г.) нашего третьяго патріарха Филарета, были совершенно православны. Сами раскольники совнаются даже, что константинопольскій патріархъ Аванасій, приходившій въ Москву даже при Никонъ, былъ совершенно православенъ, что онъ обличалъ новины Никоновы. Изъ чего же видно, что обличалъ? Изъ того, отвъчаютъ, что Неконъ не пригляшалъ Асавасія на свои соборы, гдѣ надлежало ему предсвдательстовать, какъ следовало бы, хотя онъ находился еще въ Москвѣ въ 1655 году, а приглашаль только единомысленныхъ себе патріарховъ антіохійскаго и сербскаго. Но Никонъ не приглашалъ Асанасія на свои соборы, бывшіе въ 1655 и въ 1656 г., а приглашаль только патріарховъ антіохійскаго и сербскаго по самой простой причинѣ,-потому, что перваго уже не находилось тогда въ Москвъ, а послъдное находились: изъ современной Дворцовой записи видно, что цареградский патріархъ Асанасій, скончавшійся нотомъ въ Лубнахъ, быль у царя Алевсвя Михайловича на отпускъ въ 13 день декабря 7162 г. (1653-4.) Притомъ надобно помнить, что св. Аванасій, когда прітажаль въ Россію, уже не занималь цареградской каседры и на мёсть его возсьдаль другой патріархъ — Пансій; слёдов. приглашеніе Аванасія на соборы для предсёдательствованія было бы поотвено церковнымъ канонамъ и оскорбительно для дъ отвительнаго патріарха константинопольскаго Пансія, къ которому Никонъ и обратился, какъ законному первосвятителю восточной церкви, послѣ носковскаго со-60pa 1654 r.

Нѣтъ, не восточныя церкви измѣнили древнему обычно троеперстію, не Іеремія и Өеофанъ крестились въ Россіи двуперстно, а наоборотъ—скорѣе можно полагать—всероссійскіе патріархи Іовъ и Филаретъ, какъ и всѣ русскіе ихъ времени, какъ свидѣтельствуетъ Петрей, крестились треперстно; и уже послѣ поставленія Филарета на патріаршество ученіе о двуперстіи изъ рукопионыхъ сборниковъ спало переходить въ сознавіе книжныхъ людей; при натріархі Іосафі опо, въ одной и тойке безгразатней статьй, вонью въ псалтири великія и малня, в въ нереділкі тойке статья въ книгу о Вірі и Малий нат тихизись; отсюда перешло въ употребленіе въ духовенотві и въ верхнихъ слояхъ велико-россійскаго нареда. Но и при натріархі Никомі въ нисшихъ массахъ народа, особенно же между женщинами, представляют ники всегда въ ділахъ віры нанболіе консервативный алементъ, оставалось еще въ употребленія древнее повсюдное православное троецерстіе.

Тому подтверждение мы находамь еще въ свидѣт тельствѣ одной древней рукописи.

#### Свидътельство рукописи: преставление преподобнаго отца нашего Александра каргопольскаго поваго чюдотворца, игумена Ошевнева монастыря.

Старая рукопись эта, написавнал уставомъ, переходящимъ въ полу-уставъ, имѣющая на корешкѣ надпись: Служба и жите № 992, принадлежава прежде онблютекѣ соловецкаго монастыря, а теперь принадлекить библютекѣ казанской духовной академіи. Въ этой рукописи отъ 1-й до 28-й страницы номѣщается служба вреводобному, а съ 24 до конца ло 205-й стран, онисываются "житіе и подвизи, преподобнаго отца нащего Александра, составившаго пречестенъ монастырь вадъ рѣкою Чюрьюгою, во области града Каргопола, близъ дынущаго моря окіяна. Списано іеромонаховъ Феодосіемъ тоя же обители".

Въ этой рукописи отъ л. 173 об. и до л. 179 излагается отатья: "? житій и о подвият и о списаещени житіс преподобниго Александра". — Здъсь селиценнотнок веодосій разсказываеть о собъ слъдующее: "ать многогрѣшный и неключиный грубый разумонъ священновнокъ Феодосій, еже писахъ житіе преподобнаго отца Александра, не на разумъ свой уповая, дерзнухъ, о блаженнѣмъ нацисати...... Не дай же Богъ еже драти

10\*

ва товитато, не буди то, но токио пов'йдно се (л. 176). Отены ной он селиснаторя вь весы той, инвае роженю наза святый.... Потонь же отець мой переселися оттуду на Онъту ръку въ село Надпорожіе" (л. 177). Забсь отъ вногихъ липь слыша многое о святонъ, "твиже желаність в любовію ко святону, якоже огнемь располнень, егда оть подружія остахся (овадевль), принасхъ во обитель святего и въ черная одвяния одвяния ея. И потонъ малу врежени минувшу отъ архісписко-па Пимона священству сподобнася".--Поолв этахъ свен лени о самоть себъ священиовногъ Осодосий понъщаетъ (съ л. 179 по 189 об.) статью, которую нацинсаль такъ: "о явлениях преподобнаго Александра священноиноку Феодосію, первомъ и второмъ наказаніи и третіємь прещеніемь и казнію и потомь сь милостію и прошениемс". Эдвсь священновнокъ Осодосий сообщаеть следующее: "егда придохв азъ во обятель преподобнаго, и пріяша мя, игуменъ же постриже мя и сотвори инока: въ нонедълникъ первни ведбли святаго поста, и влания никовму старцу Еднови именень. И но четыредесятых днехъ закона монастырокато малымь днемъ прешедшимъ, въ среду свътлыя недъли, явимиея преподобный Алексанаръ, аки на ниъ, именемъ звапје ия и рече та: чадо Феодосіб иди въ великіи Новъградь; и прійми оть архіспископа благословеніе и возян священства санъ.... И идохъ зазъ ко архіепиской и прінкъ самь овнщенотва".---Посль этого перваго явленія преподобный являлся священновноку Осодофю по неводу неспокойствія между брачіею, въ которомъ принималь участие и Өеодосій. Далье описывается третье явление преподобнаго. ...., И начакъ, пишетъ священнояновь Эсодосій, помышляти, еже бы отъ многа наю нично написати отъ жити святаго, и отъ чюдесь его. И ахся дълу но своо унипрение нитя, но на Вога надежау возлагая, и на мелитем преподобваго надъноя. И прострокъ гръшную и грубую мою десницу начерчачи (начало душелолозныя сея пов'ети. И потокъ нач ho "Hacak's-"OOREBERCE, HEBECDORCHICH'S BRACHTIN. OCTO"

'. f

выхъ Презднику же приспавщу великому и светлому дня тридневному Христову воскрессино, радоство, праздновахонь, духовно веселящеся, и любочно ликовствовахонъ. и чести в проводихомъ. Вечерная же извше и разыдохомся во своя калія. И видахь себе внакосерь велица храна, и тамо видахъ накое Божіе видание и глаголы нъкля слышахъ, ихже не сибхъ деренухи повідати и писати, да не како интиь процовідовь самь неключинъ буду. И видъхъ вшедща ту преполобнато Александра малъ прутъ имуща въ руцт своей. И ярестно возардать на ия и со гибвомъ рече ии:... почто начинаении дёло выше своел мвры, в,еже началь еся ято ятностно не совершаетии, и претяние ми страснию. Азъ же начакъ, плакати и со олезами полигися и рекохъ: господи отне не прогнъвайся на мя о заизляени, отдай же ми еже сограннать ка тебя, и соявори на инъ милость понеже старъ /есиь и не могу страсти терпати; вще ли оскорбици мя, то не нареку тя уже отценъ, и пронь изылу изъ монастыря твоего. Преподобный же видткъ из слезна и умилно плакавшася и ило осклабныся и рече ин: не иного глагоди не прет рекуй пади ницъ, Азъ, же падохъ, на цомостъ, идеже стоякь, и прострохъ рупь и нозь. Снятыи же назнаненуя ия прутоиз онтиз трижды аки удароніе, творя, ние бол зани бысть, ни удорения слышахъ, но токио ло портница, притыче, и повель ми воотади. Азъ же возбвухъ отъ видения виколо же видехт. И неиляче начахъ планати и рыдати, понеже много пререковахъ свягону. И увидрхъ бывщая надъ собою, яко десная моя pyka ocaalon, daanhake 10 samacmin cornycs, mpn we nepста сераният сдра, возмоголь вмисто содвигнути ите на лицы своемя, крестное знамение воображати, два же перста пракуната, ко длани прикорчищася.... Поязнать же азъ сія, пражлераченному, старну Елисена. Онъ. же лтыная рече ми: не екороя пронее, ралуйся и несенися, яко Господь' посѣти тебе, и вся Богъ дѣйствуетъ, якоже хощеть. И потомъ азъ шедъ во притворъ ко гробу Александрену, и начахъ облобываян раку святаго,

и съ частных воздыханісых плакати, слезами обливаяся, и со умиленіемъ молитися и среданіемъ глаголати: о великій чюдотворче преподобне Александре! Въдъбо и видъхъ, яко воистину еси неложные чюдотворець" (Осодосій прежде сего сомнѣвался въ истинѣ разсказовь о чудесахъ преподобнаго Александра). "Отселъ убо върую и паки вёрую, и помози моему маловтрію.... Се же творяхъ не единою ни дважды, но многажды. И потомъ повыдахъ игумену и братіи всей, и рупу свою ослабленную и бользненную всьмо показахо явственно".... Наконецъ послѣ не кратковреженнаго страдания в иютихъ молитвъ, священноинокъ Сеодосій испълился. --"Ослабленную мышцу мою", —пишеть онъ въ заключе-ніе, — преподобный укрѣпи, и искривленную руку кою ноправи в скорченныя персты простре.... Мнози же чночы и міряне, видвеше таковое чюдо, и прославния Вога и преподобнаго Алевсандра. Иже бо встани видимо, яко иногда ни яди ко устоить возмогохъ принести рукою своею, ниже взяти что вруку свою. Нынъ же бысть здрава, яко николиже болёвь. Въ нятую же суббогу по пасия, паки служити начахъ Божно литорги. И потомъ восхотъхъ писанію предати житіе святаю и чюдеса его.... Якоже неключимый рабь не восхоть тяжати дъла господина своего, того ради біенъ бысть; такоже и азъ, иже не восхотъхъ волею послужити преподобному, и абіе аки неволею поработахъ. И сею оцною написаль жите преподобнаго в чюдеса его.... И се доздѣ конецъ душеполезныя сея повѣсти".

Въ послѣсловіи душеполезныя сея повѣсти означено слѣдующее (л. 189—190): "Списано же быстъ жатіе преподобнаго Александра въ лѣто 7075 (') (1567-е). Повелѣніемъ благовѣрнаго наря и Великаго князя Іоанна Васильевича всея Русіи; и его благовѣрныхъ царевичевъ Іоанна и Феодора. По благословению Митрополита Антонія. Сыскано епископомъ Варлаамомъ Велико-

1 (1) 1308- HORNO HITAYS H 7975 H: 7070-0: 1. 1. 1.

Digitized by Google

in de la composition Composition de la comp нерискимъ и Вологощкимъ. При интрополите всея Русіи Очлиние. При архіепискове Памине Великаго Нова Грала и Искова. Во обители Великаго чюдотворца Николы. Всозданити отъ преподобнаго хонастыръ. Иже именуется Ошевновъ".

Итакъ вотъ еще панятникъ употребленія испоконнаго православнаго перстосложения отъ временъ царя Іоанна Васильевича Грознаго. Это-описание жития и чудесь преподобнаго Александра наргопольскаго, игумена ошевнева монастыря. Написано оно не позже 1567 г. священноиконовь этой обители Осодосість вакъ для велейнаго назидательнаго чтенія, такъ и для церковнаго употребленія — для чтевія въ храм' во время утреви въ уреченное вреия, въ промежуткъ между двумя читаемыми на утренъ каенсками. Въ концъ этого описанія, котивируя обстоятельство, побудившее взяться за этоть трудь, за который брался съ небрежениемъ и перерывами, священноинокъ Феодосій описываетъ чудо, совершенное преподобнымъ надъ нимъ самимъ, -- это видѣніе казни, которой Осодосій подвергся отъпреподобнаго во снъ, и фактъ пораженія руки, которому подвергся Өеодосій действительно наяву: "длань о запясти согнуся", -пишеть о себь Феодосій, — "триже перста верхних едва возмогохъ вмысто содвигнути, иже на лицы своемо крестное знамение воображати, два же перста нижнихо ко длани прикорчишася". Какъ же священноинокъ Өеодосій слагалъ персты для врестнаго знаменія? Чтобы "на лиць своемъ крестное знаменіе воображати", нужно было "три перста верхнихъ виъсто содвигнути"; а то не мъшало воображению крестнаго знаменія, что "два перста. нижнихъ ко длани прикорчишася", — тому такъ и слъдовало быть.

Это свидѣтельство священноинока Өеодосія должно признать съ одной стороны свидѣтельствомъ не только о частномъ единичномъ фактѣ, что воть однажды священноинокъ Өеодосій для крестнаго знаменія "содвигнулъ три верхнихъ перста", но вмѣстѣ съ тѣмъ и о всеобщемъ обычаѣ перстосложенія въ то время на всемъ православномъ сѣверо-востокѣ, почти въ самомъ поморьи. которое впослёдствін сдёлалось гибадонь овначе мостнаго раскола; а съ другой — это свидётельство есть не единичное свидётельство одного священноинока Феодоеія, но совокупное свидётельство всей его обители, всего съвернаго края, нъсколькихъ поколѣній сряду слёдовавшихъ съ половины XVI стольтія — со временя самаго етоглавнаго собора: такъ какъ составленное священноиноконъ Феодосіемъ описаніе житія и чудесь преподобнаго Алексадра ошевенскаго читалось въ храмъхъ при богослужении не только въ ошевневомъ монастырѣ, но и въ соловецкой обители; такъ какъ все это им заинетвуемъ изъ старой рукописи Соловецкой.

(продолженів слыдуеть)

Digitized by Google

# CAOBO (\*)

## по поводу зараждавшагося нигилизма

Тогда праведницы просвътятся, яко солнце въ царстви Отца ихъ (Матө. 18, 45);

Итакъ есть вѣчная жизнь! Жизнь временная случ жить только приготовленіемъ къ ней. И кто въ сей жизни живетъ праведно и благочестиво, для того жизнь вѣч ная будётъ столь свѣтлая ѝ блаженная, что на землѣ для нея нѣтъ никакого ѝ сравненія: тогда приейдиций просовтятся, яко солице оз царстой Отца ихо!—Слова си сказалъ самъ Спаситель нашъ Господъ Інсусъ Хрйстосъ, сама Истина, коего всѣ глаголы суть ей и алико; и всѣ обътованія болѣе тверды и непреложны, чѣмъ свѣтила небесныя.

Казалось-бы, послё этого, человёку, съ своимъ люч бов'ядущимъ и ограниченнымъ разумомъ, оставалось только приникать къ симъ глаголамъ ума непогрённимато, и изъ нихъ поучаться в'яденію о своемъ существё и своемъ назначеніи. Но не такъ, или не всегда бывасть такъ, на дълъ. Смёлые мыслители всёхъ временъ, вмёстё сё аругими вопросами о вселенной, неоднократно сами пытались рёшить вопросъ и о сущности своей природы Ихъ теоріи или ученія о семъ, не смотря на явное противорѣчіе слову Вожію и прежде нерѣдко служили, и

-1 (1) Проиниссько, им Биолиси, из наосдрального (побори); Ул собрания полнихи, чиновые пострабу 201, видето (2562-11-11)). особенно въ наше время для многихъ служатъ соблазномъ, увлекая ихъ на путь заблужденія. Посему не неполезно сопоставить хотя нѣкоторыя изъ такихъ теорій съ откровеннымъ ученіемъ, чтобы при видѣ тѣней, яснѣе обозначился свѣтлый ликъ истины.

Главныхъ теорій, измышленныхъ человѣческимъ разумомъ, о вселенной вообще и о человѣкѣ вчастности двѣ, теорія идеалистовъ и теорія матеріалистовъ. Не входя въ подробный разборъ сихъ лжеученій, — чего конечно намъ не позволило бы ни время, ни мѣсто, — коснемся вкратцѣ того изъ нихъ, что относится къ ученію о человѣкѣ.

Что же такое человѣкъ по теорія идеализна? Правда, эта георія о человѣкѣ, съ перваго взгляда на нее, какъ будто похожа на истину. Человѣкъ представляется въ ней существоиъ живымъ, разумнымъ, свободнымъ, состоящимъ наъ души и теля. Но, вибств съ темъ, по теорін сей, жизнь человъка столько же есть его жизнь, сколько и жизнь цълой вседенной. Есо разумъ и свобода не суть его собственныя силы; во-принадлежности ума безусловнаго. Его душа не есть его душа, существо личвое, самостоятельное; она нераздъльна съ душею всего міра. Его. тедо, -- какъ и вообще вся матеріальная сторона міра, -- не есть даже что либо действительно существующее; но есть только нѣчто являемое, непрестанно изибняющееся, ни на одинъ моментъ неостающееся текъ, чемъ было прежде, и потому, какъ не имъющее въ себѣ никакого постояннаго и опредъленнаго бытія, не инфющее и никакой сущности. Въ дъйствительности сущность, бытіе и жизнь принадлежить только единому, безусловному, или высочайшему уму, котораго мы визываемъ Богомъ; все же прочее, что внѣ Его, есть только развитие сего ума, обнаружение идей его, облачение ихъ въ тѣ или другіе образы. А посему, какъ въ мірѣ явленій видимыхь такь и въ событіяхъ нравственныхъ, оть частныхъ, незначительныхъ движений мальйшаго недьлянаго, до важнъёщихъ изхёноній въ политическихъ обществахъ, двиствительно живеть и двиствуеть, вопрестанно развиваясь, слёдуя все впередъ и впередъ, производя изъ причинъ дъйствія и сіи послёднія поставляя причинами новыхъ дъйствій, единый, высочайшій и вёзный Разумъ. Все же, что есть кромѣ его, —а слёдовательно и человѣкъ, и все человѣчество, —столько же, или еще менѣе имѣетъ въ себѣ дъйствительности предъ нимъ, чѣмъ тѣнь предъ своимъ предметомъ. Таковъ идеализмъ въ своихъ главныхъ положеніяхъ о существѣ міра, а виѣстѣ съ тѣмъ и человѣка!

Матеріализиъ, напротивъ, принисываетъ дъйствительную жизнь и бытіе только тому, что подлежить наблюдению визшнихъ чувствъ человѣка, рѣшигельно отмергая при этонъ существование всего вышеопытнаго. Онъ не признаетъ Бога, какъ особенное существо въ мірь, какъ высочайшаго Духа, все зиждущаго и всъкъ правящаго; но признаеть и никакихъ другихъ духовъ нли душъ, сотворенныхъ по образу Божію. Для него существуеть одно только вещество съ своими силами - законами, которые производять изъ него ту или другую жизнь, дають ему тоть или другой видь, до безвонечнаго разнообразія. Оть различныхъ, болѣе или менье счастливыхь, сочетаний атомовъ, т. е. мальйшихъ частиць сего вещества, натеріализнь производить различныя, болве или менье совершенныя, существа міра, которыя съ прекращениемъ сихъ сочетаний прекращають свою жизнь и разрушаются, давая за твиъ начала или средства для новыхъ жизней новыхъ нолобныхъ, или и неподобныхъ, имъ существъ. Посему и человъкъ, по теоріи матеріализма, есть одно, чистое всщество, вещество, пожалуй, составляющееся изъ сажихъ лучшихъ элементовъ своихъ, доводящихъ его до разумности, но неваключающее въ себѣ никакого другаго, духовнаго начала. Следовательно, неть въ немъ ни богоподобной души, какъ особенной состивной части въ существъ человъческомъ, отличающей его отъ встать прочикъ земныхъ тверей и возвышающей надъ ними, - ни богодарованной совести, какъ особеннаго, разумнаго начала, обусловливающаго его жизнь нравственную, — ни твердаго залога на безсмертіе, цли янянь загробную, такъ какъ онъ состоить только изъ того, что подлежитъ разрушенію и тлёнію. Итакъ и матеріанизмъ, цъ несчастію, особенно, заражаюцій собую еще незрѣдые но надменные умы современнаго мододаго поколѣнія, также какъ и идеализмъ, хотя, въ сворхъ умотвованіяхъ о человѣкѣ, исходитъ изъ различныхъ съ нимъ точекъ отправленія, но приводитъ къ одному и томуже результату, — низволитъ человѣна, равно какъ н все остальное въ мірѣ, до никилизма, ч. е. ничтожества.

Но совершенно инсе учение возващаеть намъ о человака, ревео какъ и о всей вселенной, божественное отвровение. По сему учению, неловѣкъ, по происхождению своему, есть самое луншее создание Божие на вемять, нотомъ, по собственному произволению, палшея, но по безконечной милости Божіей, заслугами вочелевъчившагося Сына Его, возставовленное и предназначенное къ невереченной славъ въ въчномъ: царстви Божіень. Природа его состоить изъразумной, богоподобной души и вещественнало чъла-началь разнородныхъ, но соединевныхъ между собою самымъ твонниъ союзомъ. Онъ есть существо личное, самостоятельное, живущее своею собственною, не сманивающеюся им съ навими другими существами въ мірв, жизнію. Онъ самъ виновникъ всахъ своихъ дтиствий, какъ добрыхъ, такъ и злыхъ, --- самъ свободно избираетъ, самъ и повершееть ихъ, хотя первыя, по особенной любви въ нему Создателя, при помощи божественной благодати. Его -земная, жизнь есть лишь начало жизни безконечной, или приготовление къ вѣунасти. Его смерть-только временная разлука души съ тъломъ. И молилою не прекрадается не только его бытіе, но и самая личность, съ -которою онь навсегда есть и останется способнымь, какъ къ отданию, на суде Божіемь, отчета въ своей вравственной деятельности, такъ и къ полученио, за ату д'ятельность, праведнаго вовнездия.

.

• • • •

Изъ этого праткаго сопоставления подъ одянъ обзоръ различныхъ учений объ одномъ и томъ же преджеть, кто не усмотрить, что сколько есть тумманности, темноты, неопредбленности и даже странности въ сужденіяхь и выраженіяхь вольнодумнаго разуна, столько: же простоты; ясности, точности и согласія съ здравынь сискломь и внутренникь чувствомь, въ въроучени евангельскомъ. Вникнемъ каждый въ самого себя, прислушается къ голосу сердца, которымъ, по выражонію Иисанія, вкруется во правду, -и оно, еще прежде критическихъ изслёдований сихъ теорий, склоняясь на сторону ученія богооткровеннаго, твиъ самымъ укажеть намь, гдь должно искать истины. Въ самомъ двль, ZHNOMY, HE! MULEHHONY BADABARO CWHONA, YEAOB'SRY HE ECTEотренно и подумать, что онъ не имветъ въ себъ жизни. Для него тяжело одно предотавление о томъ, чтобы быль когда - либо! конець дарованного ему Богомъ былыя. Онь съ негодованиемъ отвращается отъ мысли о безразличи своего существа не только съ тварями пеодушевленными, но даже и съ тварями высшаго поридка, одаренными въкоторой степенью смышленности. Въненъ есть какъ-бы прирожденный инстинкть, требующій оть ного, чтобы онь дорожиль своимь истинвынь, происходящий отъ Богоподобія благородствонь, и во сабщиваль собя съ скотами несмысленными.  $\cdots$ - ···· Но вроже торо, если допустить эти reopiu: то скольво трудных и неудобор вшимых вопросовь он в повле куть жи собою! Если вездв и во всемъ развивается, живеть и лайотвуеть, какъ учать идеалисты, одно только бевусловное, иля Вогь! то' кто же вановникъ твхъ или пугихъ золь правотненныхъ? и кто подлежить за нихъ отвътственностий. Если во всемъ и все есть Богъ; то геб же и кие сеть Богъ Истинный, Котораго ны долч жны любеть, прославлять и чтичь поклоненский Ужели должно возстановить, по этому; давно забытый пагавизыь, осмвинный еще древними, по которому не только неразумнынь во и неодушевленнымь тварямь ваздавались божескія почести?! Правда, по видимому, теорія эта возвышаеть человѣка, вводя въ существо его начало божественное; но, на самомъ дѣлѣ, она унижаетъ его. Вводя тоже начало во всѣ другія явленія міра видимаго, она низводить человѣка на одинаковую степень достоинства со всѣми другими существами міра, даже гадами. Послѣ атого можно-ли, не теряя здраваго симсла, допустить, хога на минуту, столь странную и столь вредную по своимъ слѣдствіямъ теорію?!—

Равнымъ образомъ и матеріализмъ порождаетъ собою неменъе трудные вопросы, и влечеть выводы еще болье нельшые. Нъть ничего, кромъ матерін; вездъ и во всемъ одно только вещество, учатъ матеріалисты. Но кто же даль жизнь сему веществу? Кто привель его въ такой дивный и прекрасный видь и порядокъ? Кто полдерживаеть эту жизнь и этоть порядокъ? Всѣ эти вопросы были предлагаемы катеріалистань еще благоразумнъйшими взъ древнихъ язычниковъ, но и доселѣ не получили отъ нихъ удовлетворительныхъ отвѣтовъ.--Далее, если и человъкъ состоитъ только изъ матеріи: то откуда же въ немъ самосознаніе, желанія благь, не однихъ только матеріальныхъ, стремленіе и способности къ нравственному самоусовершенствованию?! Каждому должно быть понятно, что бездушиея матерія всего этого намъ дать не можетъ, и особенно наше нравственное развитие обусловливается не пищею или питиемъ, но упражненіями духовными, и преимущественно воздержаніемъ въ удовлетворенія требованій нашего трла.---Наконець съ принятіемъ матеріализма сами собою отвергаются, становятся лишними всѣ нравственные законы и правила; такъ какъ онв мвшають наслаждаться жизнію. Тогда не должно уже требовать отъ человтва ни безкорыстной любви къ ближнему, ни самоотвержения ради высшихъ цёлей бытія. Тогда вёть правды ни на земль, ни на небь; одинъ эгоизмъ долженъ управлять тогда встии дъйствіями человъческими. Вообразите же себѣ общество, составленное изъ членовъ, зараженныхъ подобными идеями, не будеть ли это сконище скорве звѣрей, нежели людей?!

Такъ странны ученія человъческаго разума, мудрствующаго безъ высшаго руководства, о преднотахъ, превышающихъ наше разумъніе! Особенно же странно въ этихъ ученіяхъ то, что ими отрицаются многія истины божественнаго откровения, какъ непонятныя для разума, или какъ - будто съ нимъ не согласныя; и въ тоже вреня донускаются такія теорія, которыя еще болѣе трудны къ уразумѣнію, и по-истинѣ противны здравому смыслу! Такъ, напримъръ, у идеалистовъ разужь отрицаеть отрадную для сердца христіанина истину, о вочеловъчения Бога — Слова, для нашего спасенія, въ томъ видѣ, какъ учить о ней слово Божіе; потому что не понимаеть, какъ могло произойти это вочеловвченіс, или считаєть такое явленіе униженіемъ для Божества. Но въ тоже время самъ, какъ мы видбли, учить видеть воплощеннаго Бога во встхъ существахъ міра, самыхъ малыхъ и незначительныхъ. Или, у матеріалистовъ вольнодумный разумъ не хочеть признать обязательными для человѣка ни поста, ни другихъ христіанскихъ подвиговъ, служащихъ къ ограничению страстей нашихъ, считая эти подвиги. какъ будто вредными для телесной нашей жизни. Но въ тоже время самъ считаетъ жизнь эту за ничто, дозволяя развратъ, подлинно губительнайщий для этой жизни, и даже-пряное и грубое самоубійство. Можно ли, послѣ этого, не вильть крайней слепоты и явной лжи и заблуждений въ теоріяхъ разума, не покоряющагося слову Божію?!

Но здвоь раждается вопросъ: какимъ образомъ моглю созидаться такія странныя теоріи и, при томъ, отъ людей, которыхъ называютъ геніальными? Отвѣтить на это не трудно. Тотъ или другой остроумный мыслитель, надмившись гордостію, отъ сознанія своихъ отличныхъ дарованій и, неудовлетворяясь знаніями, добытыми прежде него, задумываетъ продожитъ свой, новый путь къ истинѣ. И вотъ онъ строитъ свой, новый путь къ истинѣ. И вотъ онъ строитъ свой, изъ своего ума, философскую систему, какъ паукъ, изъ себя самаго, тчетъ свою паутину. Ни тотъ, ни другой не думаютъ о томъ, гдѣ остановится ихъ работа, съ чѣмъ бу-

..

. . . .

Digitized by Google

нучь" соприкасаться посл'ядние ихъ выводы. Для нихъ уповлельна самая эта работа; они видять себя въ ней, княв. бы, въ своемъ владения, больше, въ своемъ творени. Строгая посл'ядовательность мыслей, хотя пногда также тонкихъ в безполезныхъ, какъ изги паутивы. и вообще логичность системы, какъ изумительная правильность паутинной ткани, обольщають мыслителя своей

визниней красотою и, какъ-бы, засловяють отъ взора вгої пустоту и гибельность для него и для другихъ труда его, не ръдко цъловизненнаго. Такимъ образомъ происходять всѣ теоріи гордаго раціонализна.

• Теперь, другой вопросъ: какамъ образомъ овъ, Эти теорія, при всей очевидной своей странности, и наже нельности, могуть обольщать собою другие умы, и отвлекать ихъ отъ истинъ Откровенія? Много кожно указать причинь и этого явленія, а отсель вывести и подевныхъ уроковъ для себя. Вопервыхъ поверхностное и отрыночное знаніе истинъ Христовой Въры, не дающее видеть всего совершенства и, такъ сказать, внупренней красоты этихъ истинъ, есть первая причина того, что люди не дорожатъ ими, особенно когда и такое знате ихъ пріобръталось только однимъ умомъ, какъ всякал'другия тикольная наука, безъ пронякновения ихъ въ сердце, безъ возбуждения къ нижь горячей любви и должнаю благоговъня. -- Понятно, какой урокъ следуетъ отселѣ для родителей и восвитателей ювошества!... Потомъ, съ другой сторовы, тоже поверхностное зваконство съ теоріями умовъ лжеумствующихъ, увлечение одною визшидстію ихъ твореній, безъ проникновенія въ существо дъла, безъ обстоятельнаго изслъдованія ихъ, до последнихъ выводовъ, есть вторая, и чуть-ли не тлавная, причина распространенія ихъ лжоученій въ чжкъ назынаемыхъ образованныхъ обществахъ. — Нужно ли товорить еще, что распущенность нравовъ съ одной стороны, съ другой свисходительность, оправдание и даже требование такихъ правовъ иными свободномыслителями, Также весьна сильно способствують утверждению ихъ нонятий въ умахъ людей легкомысленныхъ?! Такъ идеализмъ ведетъ къ совершенной свободѣ; по матеріализму

должно жить для чувственныхъ наслаждевій; и тоть и другой отрицають страшный судъ за гробовь; по идеализму даже всё наши дёйствія, какъ бы худы ни казались, не должны считаться таковыми потому, что все, что бысаеть, то разумно... А все это необольстительно ли для умовъ еще незр'алыхъ и особенно для сердецъ развращенныхъ?!

Правда иногда бываетъ, что и солидные умы съ сорднами непреданными норокамъ, и послѣ серьезнато овнакомленія съ тою вля другой изъ указанныхъ нами теорій, увлеваются ими и соглашаются на ихъ сторону. Оть чего это? Но и это нисколько не свидительствуеть объ истинности сихъ теорій. Потому что если бы кто нибуль, въ продолжении долгаго времени, постоянно все смотрель въ одну сторону, не испортиль ли бы онь глазь своихь такъ, что потомъ для него уже было бы трудно обращать ихъ на предметы, находящиеся въ противоположной сторонт? Такъ, равнымъ образомъ, и взоръ нашего уна отъ усиленнаго упражнения въ изследованін чужихъ взглядовъ на предметы, ---особенно если онъ при этопъ упускаетъ изъ виду учение въры,--сотественно портится, не замътно мало по малу усвояя себъ чужіе взгляды. Кромѣ того въ этомъ усматривается особенное психологическое явление, по которому всякаго человѣка сильно занимаетъ все новое, особенно такое, въ ченъ проявляется какъ-бы нъкоторое творчество. Такъ представьте себт, сколько есть прекрасныхъ видовъ природы, которыхъ красотъ, приглядъвшись къ ныть, ны почти не замъчаемъ? Но когда какой либо даровитый художникъ переносить тоть или другой изъ этихъ видовъ на полотно, кы любуемся картиною. Что же насъ привлекаеть въ ней? Конечно не самый преднеть, на ней изображенный; онь но занималь нась и несравненно въ лучшенъ своемъ видъ, въ природъ. Нась поражаеть здесь произведение геніальности, воилощенная мысль художника, какъ-бы новое творе-ніе. И уже вслёдствіе этого прикомываеть къ себт наши мысли и ваши чувства самая картина. Такъ и

Cos. 1.

11

ндёсь, въ тёхъ или другихъ теорілхи смёлыхъ нысзителей, геніальность произведенія, повость в ориганальность воплощенной въ немъ мысли не рёдко илёняють насъ, котя бы въ существе своемъ это произведеніе также далеко было отъ истины, какъ всякій пейзажъ далеко не изображаетъ того, что есть на самой подлинной картинъ природы.

Что же слідуеть изъ всего этого? Послі этоно, бл. слушатели, намь нужно какъ можно болісе заботиться о поддержанія чистоты и строгости правовъ въ самихъ себі, въ своихъ семействахч, во ввіренныхъ намь подчиненныхъ, везді, гді это отъ насъ зависить! Не должно позволять распространяться и усиливаться той ложной и гибельной имсли "что будго бы каждый долженъ жить такъ, какъ хочетъ". Всякому должно жить такъ, какъ требуетъ законъ евангельский и законы отечества. Иначе, съ ослабленіемъ в порчею правовъ, противу-христіанская жизнь, естественно, будетъ искатъ себі оправданія какъ въ софизмахъ собственнаю разсудка, такъ и въ теоріяхъ чужихъ лжеумствования.

Потомъ, какъ можно, осторожние нужно относиться во всёмь этимъ теоріямв, не плёняться ихъ внёшною красотою, не увлекаться славою ихъ составителей, ве • судить, по какимъ либо частнымъ, иногда действителено хорошимъ, встрвиающимся у нихъ имслямъ, о совершенства цалой системы ихъ учения. Нужно даже, -сколько можно, стараться закрывать слухъ свой отъ Слушания учений, исходящихъ но изъ православниго неточника, какъ бы привлекательными и обольстительными ни вазались они: не должно забывать, что и мраяный духъ способонъ облекаться въ образъ овітлаго внгеля. Если же кому, по обязанности или по призваню, необходимо бываеть слудить за развитемь, или вървъе, за броженіемъ унствований человъчеснихъ: то при отомъ но должно останавливаться на одной только поверяности ихъ; но проникать въ рлубь, изследивать начала или причины, породившія ихъ, прозрѣвать впередъ до крайнихъ выводовъ, какіе могууъ быть изъ нихь сділаны, и всёхь поолёдствій, кь какиль они веочи могуть: И при этожь, предаваясь изслёдованіямъ какай либо одной теорія, вь тоже время не должне забывать и другихъ, прогивоположныхъ ей; но сравнивать икъ между собою, и главное каждую мысль; каждый выводъ, извлеченный изъ нихъ, сопоставлять съ святными истичами божественнаго откровенія. Иначе весьжа не трудно нетерять самостоятельность ви сужденіяхъ, подчиниться мняжому авторитету, принять одностороннее и ври топъ невірное направленіе и за тёмъ промтнять истину Божію на вымыслъ кичливаго ума человѣческаго.

Но особенно, слушатели, для избёжанія заблужденій. иь наню время такъ обильно разсъеваемыхъ духомъ въва, какъ-бы заражающихъ собою самый воздухъ, которимь ны дышикь, намь нужно крипче и крипче держаться ученія св. православной церкви! Нужно приникнуть къ нему всвиь существомъ своимъ, какъ дети приникаютъ ть сосцань натери своей, и вполне напитать имъ свой чиъ, свое сердце, свою волю, всю свою душу. Ибо только св. пранославная Церковь можеть дайствительно просвещать наши духовныя очи и безошибочно ноказывать, что ловь, что исчина въ предметахъ вышеопытныхъ. И вто съ мобовію и покорностію ввѣряется са руководству, чоть уже не увлечется никакина враждебными ей авторитетами, какъ-бы они знамениты ни были. Потому что онъ знаетъ, что и прежде много было подобныхъ враговъ истины: но они являлись и изчезали, какъ тъни; церковь же Вожія стоить непоколебимо, какъ столог и утверждение истины. Его не обольстять никакія теоріи вольномыслія, сколько - бы блестящими онв ни казались: потому что онъ ясно видить. что этоть блесвъ-блесвь метеоровь, блиствющихъ лишь одну иннуту; а истина Господня пребываеть въ спят!

Наконець, сл. христіане, въ заключеніе нашего слова, возвратимся къ тому, съ чего мы начали его. Итакъ для насъ съ вами, покорныхъ чадъ св. церкви, несомнённа жизнь вёчная, въ которой праведницы про-

. 11\*

свытятся, яко солные во царствін Отща ихо. И нини св. благовърный князь Александръ Невскій осязательно подтверждаеть намь эту истину. Уже много вѣковь прошло послѣ блаженной кончины его; но свѣтлая паиять его пережила эти въка и будеть прододжаться во родо и родо. И это не потому только, что онъ нъкогда быль благодетелемь нашего отечества; но потому, что онъ и донынѣ живеть, и за свою праведность вчиненный Господомъ въ сонмъ святыхъ не престаеть благодательствовать тамъ, которые молитвенно просять себѣ чрезъ него милостей у Бога. - Помолинся же и ны сему св. угоднику Божію, чтобы онь, предстоя предъ Господомъ, ходатайствовалъ предъ Нимъ о соименномъ ему благочестивъйшемъ, самодержавнъйшень, Великонь Государь нашень, Инператорь Александрѣ Николаевичѣ, со всѣмъ царотвующимъ домонъ, и о всей Россіи, дабы подъ вънценосною державою его и въ наставшій новый возрасть нешего отечества, вствиъ православнымъ сынамъ Россія темъ же неуклоннымъ отъ истины путемъ идти въ нарствио Божно, вакимъ шли ваши отцы и благочествене предки, неправовърнымъ же соотечественникамъ нашимъ - вступить на этоть нуть, и въ въчности встать намъ бить причтенными кълику праведныхъ, которые сілюта, ли солние во нарстви Отна небеснаго. Анины!

Е. В-нг.

## лътопись.

### 1 февраля 1870 г.

Въ послѣдней книжкъ "Трудовъ кіевской д. акядежія" за прошедшій годъ мы съ удовольствіемъ прочитали полное описание юбилейнаго празднества этой академія, бывшаго въ сентябрћ. Въ этомъ описаніи мы встрѣтили и рѣчь, произнесенную на семъ праздникѣ проф. Павницкимъ, которая возбуждала интересъ своею техою прежде знакомотва съ нею; предметь этоть-судьбы богословской науки въ нашемъ отсчествъ,-и ораторъ мѣтко указалъ путь развитія этой науки въ прошедшень. А что касается до настоящаго, онъ признаеть, что иы тенерь переживаемъ одинъ изъ важныхъ поворотовъ въ исторіи духовной науки, --- но предлежащую работу богословской наукъ указываетъ въ спеціальной разработкъ тъхъ отраслей, изъ которыхъ слагается полная сумыа богословскихъ знаній, особенно церк. исторіи, источниковъ христ. в вроучения (св. писания и отеческихъ творений) и христ. апологетики.

Наша богословская литература не богата. Но нашему обществу неизвёстны труды иногда замѣчательныхъ умовъ и мы радостно привѣтствуемъ извёстіе, что готовится полное изданіе сочиненій блаженной памяти преосвященнаго Иннокевтія, котораго достопамятныя лекціи по основному богословію сохранились у многихъ, хотя въ разныхъ редакціяхъ. Изданіе, говорятъ, будетъ по-

Digitized by Google

ное: одно полное, печатаемое эльзевирскимъ шрифтомъ, другое изъ однихъ избранныхъ сочиненій, стереотипное.

166

Св. Синодъ, рядомъ циркуляровъ съ извлеченіями изъ журналовъ духовно-учебнаго комитета, указалъ семинарскимъ преподавателямъ не только опредѣленные учебники, но и программы и учебныя пособія почти по всъмъ преднетамъ семинарскаго курса. Такого рода начальственно-педагогическія распоряженія, по мимо авторитетности, будутъ приняты учебными заведеніями съ благодарностію и уваженіемъ късамому содержанію этихъ давно ожидаемыхъ педагогическихъ указаній. Вопросъ о преподавани Богословія въ его отрасляхъ и развѣтленіяхъ предлежитъ обработать духовнымъ учебнымъ заведеніямъ, Обстоятельнаго рѣшенія этого вопроса мы не въ правћ были ожидать отъ распоряжений учебнаго комитета, которыя указали прамо программу и ограничились очень неиногими педагогическими замѣтками. Но общія основанія указаны, точка зрѣнія опредѣлева и педагогическимъ собраніямъ семинарскихъ наставниковъ и ихъ личному умѣнью предоставляется широкое поле прилагать эти основания въ дълу и саминъ выработывать частныя и частитий правила и пріемы.

Миссіонерское Общество, о которомъ мы упоманули. въ прошедшій разъ, 25 янв. открыто въ Москвѣ. Торжество началось, по православному обычаю, литургією въ большомъ московскомъ Успенскомъ соборѣ, совершенною торжественно предсѣдатедемъ общества маститымъ іерархомъ московскимъ; въ обычное время извѣстный москов. проповѣдникъ о. прот. Ключаревъ произнесъ сдово на текстъ изъ посл. къ Еф. 6, 15. Христіанское общество, приступая къ духовной благотворительности, проситъ благословенія у Бога, безъ котораго не можетъ творить ничесоже. Изъ собора члены общества отправились въ домъ московскаго генераль-губернатора, куда собрались представители всѣхъ сословій. Владыка началъ молитвою; прочитанъ былъ уставъ (см. 4. М

Изввочій по вяз. еп.),--- и за тёмъ мастичий предсваатеяь произнесь рыв, въ которой опытный труженика на миссіонерской поприща напожнилъ прежде всего христанскию истину, что "обращение человбка на путв истины всенвло зависнить отъ Вога, ное, по слову Спа-CHIERA, HUKMOSKE MACENTE APÉUMU RE HEMU, aue ne Отець невесный! привлечень сео". Поссиу лучшее средство для усн'Еха въ предпринимвемомъ дъль свлтитель видить нь молитвь: "въ диль обращения человъка къ Вогу, говорить онъ, молитва есть не просто помощь. в сямое средство, и притонъ дъйствительнъйщее".---Ва твиь объявнаь "православное мносіонерское общество" открытынь. Генераль-губернаторь волучиль оть Августъйшей покровительницы общества телетрамму, въ которой Царетвенная христічная душевно пожелала ему преспрания в благослонения отъ Госнода благой его прли. На второмъ засъдания были докончены выборы, происходившие на ценвомъ: вторымъ помощникомъ представителя выбрань быль П. Н. Ватюшковь, бывтій нопечитель виленскиго учебнаго округа. Мы не можель не выразять живъйнаго сочувствия этому выбору, хорошо зная, какъ много этоть благочестивый. просвёщенный и патріогическій человѣкъ одвлаль для православія и русской народности въ извращенномъ и изврещаемомъ разными вредными вліяніями западномь крањ. Надвенся, что благотворной и всегда ревноствой диятельности иногоуважаемаго Помпея Наколаевича промыслъ Ножій указываеть новыжь избраніень только болье тарокое поприще.

Рядонъ съ этимъ отраднымъ фактомъ отмѣчаемъ другой, относлщійся къ тому же предмету. Въ ученомъ комитетѣ министерства народнаго просвѣщенія покончены засѣданія по копросу объ образованіи инородцевъ восточной и южной нашихъ окраинъ. Къ обсужденію отого вопроса приглашены были казанскій и одесскій попечители учебныхъ округовъ. По извѣстіямъ изъ Петербурга, рѣшевія комитета совернились въ духѣ прин-

Digitized by Google

циювъ, кои положены въ основаніе воснитанія инороддевъ нрофессоромъ Ильминскимъ въ учрежденной имъ въ нашемъ городѣ школѣ кренцено-татарскихъ дѣтей. Въ основѣ инородческаго образованія долженъ быть православный христіанскій элементъ; языкъ, на которомъ должно совершаться богослуженіе и школьное образонаніе, долженъ быть родной, понятный для инородцевъ. Самая мносія должна совершаться путемъ образованія, такъ чтобы впослѣдствіи сами инородцы явились апостолами между своими собратіями. Въ казанскомъ краѣ эти миссіонерскіе пріемы начинаютъ оправдывать себя самымъ дѣломъ. Проэктируется въ Казани устроеніе учительской семинаріи для приготовленія учителей инородческихъ школъ.

Но въ то время, какъ ревнители въры и просвъщенія соединенными силами втры и науки стараются привлечь меньшихъ братій къ источнику жизни, въ средь братий старъйшихъ происходять такія явленія въ религіозномъ культь, которыя невольно поражають своею дикостію в странностію. Разъясненіе вопроса о генетическовъ происхождения ихъ лежитъ прямою обязанностію на современной психологической ваукт. Религіозное чувство-одно изъ саныхъ глубокихъ въ человѣкѣ, но въ тоже время одно изъ самыхъ своенравныхъ-если можно такъ выразиться-при плоховъ водительствѣ невѣжественнаго и развращеннаго ума. Оно часто разрѣшается крайне уродливыми проявленіями, ев которыми знакомить насъ исторія религій и которыя продолжають варіироваться до нашихъ дней. Древнія религіозныя неистовства, освященныя поклоненіями Венерѣ и Астарть, религюзное буйство восточныхъ браминовъ и дикихъ островитянъ отражаются въ современныхъ дикостяхъ. Въ утваахъ потербургской губервіи отврыты цѣлыя секты скопцовъ и скакуновъ уже не только въ средѣ русскаго простолюдія, но главнымъ образовъ у лютеранъ. Въ основу секты легдо общее многимъ нашимъ сектаторамъ мистическое убъждение въ готховности плоти и необходимости ся унерщиленія для

Digitized by Google

спасенія души. Аскетнзик, пропов'єлуемый наинею церконію, смотрить на тело, какъ на созданіе Божіе, и христіянская церковь всегда осуждала техъ, кто ви-**КЪЛЪ ИМЕННО ВЪ МИЛЛИ, КАКЪ ТОМНИЦЪ** ДУХА, ВРАГА СВОего спасенія; тикъ цорковь осуждала гностиковъ и особенно нанихеевъ, лобивавшихся умерщвления тъла, какъ произведения злаго начала, суровыми подвигами или неограниченнымъ раснутствоиъ, -- осуждала энкратитовъ, отличвышихся на основании почти тоёже идее необыкновенными телесными воздержавіями, — апотактиковъ? отвергавшихъ всѣ внѣшнія блага и радости жизни. На нодобноиъ же извращенноиъ христіанскоиъ понятіи о илоти и построили сектанты свое воззраню, находясь водъ неправильнымъ мистическимъ вліяніемъ; они проводать развій дуалнань въ человіческой природі, и заботясь о душв, смотрять на тело, какъ на злое начало, техницу души и начинають вести съ нимъ фанатическую борьбу. Является физическое уродство, мыслимое скопнами великимъ дъломъ спасения и дошедшее у нихъ до послъдней степеня. Но рядожь съ этою днкою суровостію являются крайная расвущенность, разришающаяся безпутствонь и студонь. Такъ и случи-нось съ лютеранскими скопцами петербургской губернін. о которыхъ Суд. Вістникъ говорить: "для возбужденія святой любви, въ которой всв люди жили бы, какъ братья и сестры, скопцы и скакуны привели приверженцевь своихь къ самынь грязвынь влотскинь свявянь. Въ собраніяхъ сектантовъ большею частію выступало одно лице и вачивало говорить молитву, когза находиль на него духъ. Молитва эта прерывалась ревоить и скаканьемъ какой-либо сестры, почувствовавшей любовь къ молященуся брату; затвиъ всё другіе присутствовавшіе, увлекансь прим'тромъ, сопровождають молитву скананьемъ, при ченъ голосять. Сектанты собираются на богомолье большими массами; скаканье на ихъ богоходьяхъ кончаются такъ называениять свальнымъ грѣхомъ, гдѣ, при плотскомъ совокупления, допускается даже кровоси вшение отца съ дочерью и матери

Digitized by Google

съ сыножь; сектанты не носниъ цвътной одежды, не признаютъ брака и, имъя проповъдниковъ, преклоняются передъ ними, какъ передъ божествояъ, при челъ почитание свае выражаютъ въ самонъ безобразновъ видъ: сосутъ у проповъдниковъ языкъ и т. п".--Извъстия

объ этомъ фавлъ, хотя случившенся теперь главнимъ образомъ в внъ нашей православно религюзвой обяасти, должны быть однако горьки и для насъ но той аналогии, какая существуетъ у скопчество — лютеравъ съ нашими русскими сконцами. Скопчество — гръхъ противъ Бога и модей; государство караетъ нрестумниковъ закона гражданскаго; учители церковные должны обстоятельно выженитъ преступность съ точки зрънія христіанской.

Процедшій місяць пранесь намь важныя извістія по вопросу о духовенствѣ. Сюда относится прежде всего учреждение при св. Сунодв особаго конетета для обсуждения вопроса о применение судебныхъ-уставовъ 1864 г. къ духовенству. Въ составъ этого коинтета, подъ предсъдательствоиъ преосв. Макарія, архіепископа лятовскаго, приглашены пекоторые юристы: профессоры университета, члены духовныхъ консис+ тория и профессоры каноническаго права въ духовныяъ академіяхъ. -- Высочайше утвержденное (28 іюля 1862г.) присутстве по деламъ православнаго духовенства, которому поручено изыскать способы къ большему обези нечению его быта въ Имнерии, заявнио, что одною изъ полезнайшихъ мъръ для такого обезнечения было бы предоставление духовенству казенныхъ помъщений по приходанъ, такъ какъ, строя или пріобрѣтая дона на собственныя средства, духовныя лица входять вь долги, лишаются возножности делать вакія-либо сбереженія для обезпеченія себя въ старости, а также и удѣлять что-либо на воспитаніе своихъ дѣтей. Присутствіе просить разрышения пріобрётать для храмовь недвиженыя имущества куплею и дарственнымь образомъ, не иснрапивая каждый разъ особаго Высочайшаго разръшеня, а также и о тояъ, чтобы при покупкв недвижниой собственности неркви были освобождены отъ плитека гербовыхъ и крёностныкъ понцинъ. Въ Москвё, по мысли тамонняго архинастыря, уже начата продажа доновъ духовенства въ церковь и священниканъ оставляются даровыя помёщенія въ нерковныкъ донахъ; во нужво залѣтияъ; что въ нёкоторыхъ скучаяхъ наличному духовенству столицы это неудобно, и дѣло подвигается довольно медленно. Духовенству же губернскому, особенво сельскому, проэктъ и ходатайство главнаго присутствія принесетъ очевидныя выгоды.

Иден административной, децентрализаціи въ синслѣ предоставленія нѣкоторыхъ, до сего времени ненодвѣдомыхъ, предметовъ власти мѣотныхъ епископовъ продолжается; мчогое, что прежде зависѣдо непосредствення отъ св. оннода, передано въ вѣдѣніе мѣстныхъ архіереевъ. Въ подлѣднее время сообщаютъ, что въ св. синодѣ выработанъ проэктъ, по которому брако-разводныя дѣла будутъ подучать окончательное рѣщеніе въ мъстныкъ консисторіяхъ съ утвержденія епархіальныхъ архіереевъ. По статистическимъ изчисленіямъ численность дѣлъ о разводахъ въ прошедшемъ году простиралась до 500.

Телеграфъ принесъ Моск. Въдомостямъ слухъ о ръшенія св. синода подверинуть пересмотру дъйствующія у насъ правила духовной цензуры. Для этой цели учреждена вомиссія, которая, по слухамъ заслуживающимъ довтрія, должна, существенно облегчить духовную нензуру. Янв. 27 - го происходило первое засъдание этой комиссии, во главъ которой стоить извъстный своею высокою ученостию архіепископь Макарій; второе засьданіе назначено на 4 февр. Ныяв двйствующій уставь духовной цензуры написанъ въ 1828 г. и въ теченіе 42 л. не изибнялся, тогда какъ цензура свътская изивнялась и дополнялась нёсколько разь. Комиссія имботь въ виду. по возможности примѣнить къ. духовной литературь законы о печати 6-го апр. 1865 г.; но этимъ послъдниять назначень пересмотрь и литература тревожно ждеть роаультатовь рабожь отъ комяссии, Высочайщо назначени ной, подъ предсъдателенъ кн. Урусова. Газети Какко-

ва и Леонтьева посвятила этому важному предмету бередовую статью, гдъ указала безполезность той опеки, которая извъстна подъ именемъ цензуры. По мивнію сей газеты, духовная цензура не предохранила нашу церковь отъ ересей, ни наше общество --- отъ беввізня; газета предлагаеть съ своей стороны на блароусмотринie комиссии — установить различію между ненвурою и одобреніемъ или благословеніемъ церкви. "Церковь не можеть превращаться, говорить газета Съ свойственнымъ ей одушевлениемъ, въ полицейское учреждение, и именно въ интерест св. дъла ей не слъдуеть прибатать къ система запрета, но сладуеть изобличать что сй противно и предлагать втрующимъ что ею одобряется. Ея достоинство и польза ся дъла требують, чтобы она не пресвкала путей къ проявленію какой бы то ни было мысли, по была дбятельнымъ и неусыпнымь органомь истины".

Переходиять въ область другую:

Прошло уже болье мьсяца со времени открытія латинского ватиканского собора и газоты полны извъстіями о его засъданіяхъ; во въ вимъ нужно отвоситься осторожно: предъ началомъ собора папа подъ врисяною запретилъ членамъ собора дълать извѣстныин соборныя опредъления; должна оставаться тайною самая программа собора. Несмотря на это, французскія газеты нашли способы имѣть корреспондентовъ чуть ли ве въ средт самого собора и вопреки желаніямъ Рима сообщають публикв различныя сведенія.-Занятія собора распредѣлены между четырьия конгрегаціями. Первая имьеть предметомъ дела вёры, вторая-дисциплину, третья-монашескія ордена, четвертая-дъла востока. Каждая конгрегація состонть изъ 25 членовь, избираемыхъ тайными записками. Результаты выборовъ интересны. Папа окруженъ огромною партіею ультраманчанъ, которыхъ голоса совершенно отстраняютъ отъ выборовъ людей, не раздъляющихъ крайнія ихъ возарѣнія, составляющихъ непріятную для папы партію оппозиція. Послѣдняя не велика, но въ своемъ составѣ

очитаеть многихъ саныхъ просниценныхъ и энергическихъ членовъ, пренкущественно французскихъ и ода» вянскихъ прелатовъ. Къ нимъ примыкаетъ о. Гладинтъ, вопулярный парижский пропов'ялникъ, язъ ордена боесногихъ кармелитовъ, который предъ самынъ соборонъ нанечаталь письмо-протесть, произведшее глубовое впетатление на весь католический мірь, не исключая и паиу. Далёе можно указать на епископа Маре, который напочаталь цёлыхъ два тома, где опровергаеть протензію папы на преобладаніе въ церкви и ограниченіе его видить въ юрисдикціи епископовь, которыхъ считаетъ самостоятельными судьями въ дълахъ върм и прансиненности а не агентами папы;---не синскопа орлеанокаго Дювенлу, котораго ультрамонтены насwillлево называють элберальнымь католнкомь, который несколько крич тически относится въ ванскому авторитету, поглотияшему авторитеть спископовь, и который панство называеть централивованной имперісю, глѣ только есть владыка в ребы в гдѣ движеніе сообщается только съ верху къ краянъ съ неханическою регулярностію авн тоната;- на нарижскаго архіепискови Дарбуа, почтеннаго и очень диплонатическаго прелата; - на германскихъ католическихъ енисконовъ, разославшихъ опруч жное послание о свободъ списконовъ на соборъ;--- наконецъ архіепископа дьяковарскаго (въ Боснія) Шхреснайора, славянива по происхождению и действующаго въ духѣ преданія, завъщаннаго Гусомъ и Іеронимома вражскимъ, громившаго језуитовъ въ засбдании 30 декабря, и наконецъ-еп. пражокаго кардинала Шварденберга.-При выборт въ члены въ конгрегацию ни одинъ изъ нихъ и подобныхъ имъ не былъ выбранъ; за то усердные исполнители папскихъ желаній и горячіе сторонники догмата папской непогръшимости - каковы: архіепископы и епискоцы михельнскій и вестиинстерскій, потомъ епископы Камбре и Пуатье являются съ большинствомъ избирательныхъ годосовъ.

Предметы, о которыхъ довволено будетъ разсуждать на соборѣ, безъ сомнѣнія уже опредѣлены, потому что сие взарошениение году осставлени была для этой пели есобенная комиссия изъ лицъ, коньружнихся полнанть доніцієнь папы, по ихъ не объявляють. Вийсто сего обнародовава къ свътенно: в въ руководство членанъ собора, папекая булла, содержащая въ себъ сансокъ всъхъ норицаний, запрещений и отречений отъ норкви; и инвнія, не дозволяемыя римскою дерковью. Синсовъ атотъ такъ общиренъ, что на основании его можно считать отлученнымь отъ церкви весь міръ и въ вемъ есть такіе щекотливые пункты испов'яданія, что даже клеринальная газета Monde находить неудобныхъ и ненолезныхь яха обнародывать. Вирочень нѣкоторые члены собора объявнян комиссии предметы, о которыхъ они желають держать рачь на собора. Архіепнсконь нарижскій хочеть говорить с безбрачій нуховенства; он. ерисенский — о непогрѣшиности напи, списк, марсельекій-объ успенія пресвятой Богородицы, иные будуть держать рычь о театря, дуели, о магнетизия, соиванбулизыб и спиритизмі; предлагать догматические вонресні нредоставлено неключительно генерелань орденовь ----Поднинаются на соборв предложения о развыхъ финософскихъ и соціальныхъ систенахъ, ученыхъ сочиноніяхъ, книгахъ, и члены собора налагають свое категорическое veto на все, что не носить почати клерикализма въ духв римскомъ.

А между тамъ цалю всёхъ усвяй Рима является новый догматъ — папской неногранимости. Напрасно мыслящее католичество тревожно прислушивается къ глухимъ толкамъ, съ каждымъ днемъ усвянаноющимся, объ этомъ новымъ члена римскаго стедо ('). Папа въ-

<sup>(&#</sup>x27;) Дёллингеръ, извёстный историкъ, котораго книга: исторія раздёленія церквей — попала въ Index; написалъ новое сочиинніе по поводу собора, скрывъ свое имя подъ псевдонимомъ Януса; здёсь онъ представляетъ любопытную исторію вопроса о непогрёшимости. «Въ течения 1,000 лётъ, говоритъ онъ, паны не подоярквали условія, отъ нотораго зависитъ ихъ непогрёшимость; условіе это изобрётево позднёе и до 1562 г. было цемавъ-

#### 175

роптно будерь проновулящены на соборь ненограничными въ тому должна привести вся сосила панструющаго Рима и ісаунты отстранского вой возражения противъп неунализаро логическаго завлючевия.

- Нать сонный, что желаемый догмать вы идеё предетавляеть о ронныя предмущества для единства в силы католической «вёры. Позрысенная разнани разноянсліями, подрываемая религіознымъ индеферентизмойъ. : ха-

-----

стио. Въ этомъ году о немъ въ первый разь говорить теологь Іслано Гессель; въ последствія его слова повториль Белляринь, подтвердивъ ихъ ссылкани на ложные декреты Исидора и на выачианное свилътельство св. Кирилла. Несправедливо, что ва оснонанія общихъ и постоянныхъ преданій церкви догнатическое учение папы всязившено. Мы виднить совершенно противоводощисе. Церновь постоянно сначала насл'ядовала догнатический доу славия напотокъ уже после этого изследования принимала ихъ. какъ напримъръ, халкидонскій соборъ (451 г.), приняль посданіе папы Льва, наи отвергала ихъ, какъ сділаль пятый вселенскій соборъ (553 г) съ исповѣданіемъ Вигилія, или шестой (681 г.) съ посланиемъ Гонорія III. Несправедливо, что на второжъ люнскомъ соборѣ (1214 г.), съ согласія какъ грековъ, такъ и затинянь, признань догнать, въ которонь говорится, что и споры о Аблахъ въры должны ръшаться приговоромъ папы. Ни треки, ни латаялае, т. е. накто наъ западныхъ блисковоръ, собраванихся »» Лібив, не вризналь этого догната. Папа же Илименть: IV, допускаль Миханла цанеолога но вступлению въ церпраное братство, только подъ условјемъ принатія онаго. Миханлъ, ние не увъренный въ посподствъ надъ только что отнатою у враговъ стодицею, боявшийся и латинскаго императора Балдуина, и короля Карла сицилийского, нуждался, въ папь, единственновъ человъкъ, который могъ усмирить его враговъ, — потому онъ согласился признать все, чего хотълъ папа, хотя противъ этого возстали треческие епископы и народъ. Онъ исповёдаль этоть логиать, признания котораго отъ него требовали, въ письми, н на соборѣ письно это быхо гроногласно прочитаво. Свиъ не онъ, 'MOMAY TENS / OFSERRAS 'SSI Konstanvanouost., '910 Cablass nauk yoryonn wohne and snay (Pachym. de Michaels Paleal 15,"22). -Ванокопыт же, присупствование на соборь, конес не выражали COORD DREHIT THE CHOTA ISTOR ANTARY 4 20

ражиризующимъ нанкъ въкъ, римская цорбовь считиетъ необходимымъ исправитъ бъдствія, се удручающія, скрѣпить союзъ своихт разрозненныхъ членовъ и найти средства, которыя могли бы возратить ей жизнь и исгущество; остаются неограниченный ковеличель и покорные подчиненные; всякое разногласіе будетъ еканчиваться однимъ словамъ папъ: Roma locata est, сацsa finita est.

Мы можемъ наблюдать самый процессъ созданія новаго догмата. Предъ папою два прошенія: одно изъ нихъ читается: "святому вселенскому собору. Нижеподписавшися отцы всенижайше просять св. вселенскій соборъ, собравшійся въ Ватиканъ, утвердить формельнымь декретомъ, составленнымъ въ формѣ, исключающой всякую возможность сомнания, то, что влесть римскаго первосвященника есть власть верховно-рфтающая, слёд. свободная отъ заблужденій; — всякій разъ, когда папа высказывается о правахъ и вопросахъ втры, когда онъ учить тому, во что должно въровать и чего держаться, что должно быть отринуто и подвергнуто осужденію всёми вёрующими во Інсуса Христа". Къэтому прошенію приложень меморандумь, заключающій въ себъ "объяснение своевременности и необходимости атого ученія изъ св. писанія и св. преданія"; сильнымъ доказательствоиъ въ меморандумъ служатъ угрозы, что если этотъ догнатъ не будетъ провозглашенъ, то враги будуть хвастаться, что своими доводами застанили умолкнуть соборь. Вся забота теперь авторовъ петиціи собрать возможно большее число подписей, которое до послѣдняго времени не доходило 200.

Но рядомъ съ этою петицією явилась другая, вышедшая изъ рукъ германскихъ и австрійскихъ епископовъ: послѣ заявленія о верховности папы авторы продолжаютъ: "св. отецъ!... нельзя отрицать, что въ писаніяхъ и дѣйствіяхъ св. отцевъ, въ историческихъ документахъ и въ самомъ католическовъ ученіи встрѣчается иножество вопросовъ, рѣшеніе которыхъ сдѣлается невоеможнымъ, если мы предложимъ христіанамъ догмать о непогрѣшниости папы, какъ бежественное откроленіе, Сердне наше возмущаетоя противъ превій о подобныхъ предметахъ и, надъясь на твое милосердіе, мы просимъ тебя не налагать на насъ обязанности обсуждать ихъ на соборѣ..... Мы излагаемъ тебѣ миѣніе съ полною искренностію, какъ предъ лицемъ общаго нашего небеснаго Отда и просимъ тебя: повели, чтобы догматъ, признанія котораго требуютъ нѣкоторые, не былъ предложенъ на обсужденіе вселенскаго собора".

Итакъ въ оредъ катодичества нътъ теперь того единодущия и единовыслия, которыни такъ сильна была эта церковь въ исторіи; разділеніе пронинло въ самую ерархію; кроп'я противниковъ догната непогранниюсти, глубоко огорчаеть папу поведение восточныхъ вач толическихъ енископовъ, которые очень настойчиво вач нищають автономно описконскую и высказывають свой вилядь открыто безь воякнаь диалонатическихь тонкостой европениевъ. Это глубоко огорчасть стария---нану. Но нескотря на всё эти затруднения, онъ многаго ждеть оть собора. Соборь еще въ самонь началь, а уже воздвигаетоя памятникъ ему и принсканъ истерикъ; выборъ налъ на извъстнаго Ч. Канту, автора "Вособщ. историт и истор. Италін", где нокусный исторних съумъль соедненть и патріотизих и либиральных иден съ ревностнымъ католицивномъ, что и доставило ему приглашение папы. Канту прибыль въ Римъ и приступиль уже въ своянь занятіямь.

Но чёмъ настойчиве соборь будеть преследовать језунтскія иден, тёмъ болёв онъ зла сдёлаеть ринской церкви. Общества и правительства могуть отшатнуться оть нея. И воть уже въ Италіи приготовляечся новый противъ нея ударъ: проэктируется закрыть богословскіе факультеты во всемъ королевстве. Объ этомъ думали еще въ 1859 г., когда закрыты были эти факультсты въ Волонье и Парке. Объ этомъ хлоноталь. Гарибальди, объ этомъ думаль въ 1862 г., Маттеучи, тогланный мнинстръ проевёщения но наспойтиве принался за этог нынёмній министръ, когорый уже пред-

Cos. 1.

12

ставилъ свой проэкть палать депутатови. Онвшеніе въ западныхъ университетахъ разныхъ научныхъ областей. богос ловской съ одной, а съ другой научно-риціоналвстической или даже положительно-матеріалистической, отрицающей всякій спиритуализмъ, всякій дуализмъ въ віросозерцаніи, сказывается своими естественными результатами, которыхъ нужно было ждать въ Италіи и долимо ждать вездъ, гдъ учреждено подобное несовивстимое совмъстничество.

· Съ востока — именно изъ александрийской церкви нечальное извъстіе. Тамошній патріархъ Никаноръ, по болтвани и преклонности лёть ; еще при жизни своей наяначиль себь пресмника въ лиць нъкоего архимандрита Нила. Это назначение было вызвано со стороны блаженн витаго патріарха въстными обстоятельствани; но изъ Цареграда присланъ въ александрійскій патріархать наитетникъ. Съ другой стороны община настаивала на правахъ своихъ принимать прямое и непосредственное участие въ выборѣ патріарха; къ сему присоединились витпательства фанаріотовь. Избранный патріархомъ Никаноромъ преемникъ не могъ найти себъ поддержки ни уь саной общинь, ни въ великой церкви, которая поставила на видъ, что архимандритъ Нилъ, въ качествъ внока асонской горы, подчиненъ константинопольскону патріархату, безъ разрѣшенія коего не въ правѣ быль ни посвящаться въ епископа, ни принимать предложеннаго ему п. Никаноромъ званія. Въ самомъ началѣ января (2-го) умеръ п. Никаноръ; въ день кончины Нилъ возынать было нанарение хоронить лично усопшаго ieрарха и для сего явился въ храмъ св. евангелиста Марка. Но народъ будто бы не допустилъ его совершать священнодвиствіе.-Это горькое происшествіе составляеть предметь злорадства для іезунтовь; сыплются извъстія съ востова въ римскія газеты; пишуть, что эти обстоятельетва на востокъ произошли по особенной волъ Промысла "во время благопріятно", что востокъ нуждается въ папской власти, что только папа можеть положить предвль энтрудненіянь, какъ это было прежде, что ничего подобнато не можеть пранаснти эъ католической прархи, нотому что ихъ епископы, назначаемые милостно апоотольскаго престола, всё живуть жизнию наместника Інауса Христа и проч. — Будемъ ждать исхода этимъ затрудненнамъ; можеть быть обстоятельства заградять уста этамъ непрошенымъ печальникамъ церкви восточной; въ среде самаго католичества нынъ совершается много темого, надъ чемъ должны призадуматься стражи. дожа нанскаго.

Прошедшій разъ мы указали на церковное движеніе въ уніато-галицкой церкви. Теперь, въ виду настоащаго вселенскаго собора, католическое духовенство, въ ченскихъ эсиляхъ высказываеть все болбе и болбе рвшительно свое мнѣніе касательно необходимости коренныхъ преобразования въ чешской католической церкви. Прежде, чъмъ глава чешскаго духовенства, кардинальархіепископъ пражскій, Шварценбергь отправился на соборъ, большая. часть низшаго духовенства подала ему неморандумъ относительно реформъ, съ просьбою-хлопотить о нихъ въ Рима. Затемъ безостановочно появляавсь въ чешскихъ газетахъ статьи священниковъ, изъ когорыхъ дълается все болье и болье очевиднымъ, что въ сущности стреиления ихъ идутъ къ воестановлению свободной народной церкви въ Чехіи. Желаніе касается богослуженія, въ которомъ долженъ быть употребляень народный языкь (исключая двухъ празденковъ----, Рождества и Пасхи); епископскіе нанитулы должны быть закрыты, чтобы искоренить бюрократизиъ въ деркви; вонсистории должны быть замьнены "совьтомъ", члены котораго должны избираться самимь духовенствомь изъ его среды; этимъ же образомъ должны быть избираемы и епископы; по деламъ, неподвъдомственнымъ мірскимъ судамъ, долженъ судить священниковъ особый судь, набираемый изъ ихъ среды тѣмъ же способомъ, какъ обыкновенный судъ присяжныхъ; приходскому духовенству должнобыть положено жалованье; духовныя семинаріи должны быть преобразованы и переведены въ Прагу: каждый. священникъ непремѣнно долженъ получить педагогичееное образование и приготовиться из учительскому знанию; для сого по выходи изъ семинаріи воспитанникъ до 80-ти лить должень быть учителень, и принить санъ сващенства можеть только подь условіень доброй правственности и охоты въ духовному званію; наждый годь долженъ быть опархіальный съёздъ, а въ наждые три годаобщій зенскій; долженъ быть ришенъ вопрось о браки духовенства; разнаго рода стеснительным постановления, касающіяся внёшняго вида духовныхъ, какъ-то бричье усовъ, стриженіе высвазывается въ вопросахъ религіозинхъ газета "Гусъ", основавная въ Прагъ въ концё прошлаго года, съ исключительною цёлію быть органовъ свободомыслящаго духовенства въ чешской земира.

Изъ англійской общественной жизни отивувемь событіе, относящееся въ вопросу о соединенія англійской церкви съ превославною; это-радушный и торжественный пріемъ, сдёланный высокний сановниками англиканской церкви греческому архіепископу (Сиры и Тиноса), прітажавшену въ Англію для освященія греческой церкви. Архіепископа - гостя въ Йоркъ пригласили присутствовать при богослужения въ тамонной соборной церкви, которое совершиль сань йоркскій врхіепископъ. По окончания службы все духовенство устроило процессію и поднесло греческому архіспископу адресъ отъ "общества соединения англиканской церкви"; поднесение адреса сопровождалось рычью, въ которой была выражена надежда, что эточь случай послужить орудіемь для усиленія сношеній между двумя церквань. Въ самонъ адрест интересны историческия указания на Осодора Тарсійскаго, не нало потрудившагося нежду прочных въ дълъ устроенія дерковной жизни въ Аніли ('), который быль родомъ съ востока изъ киликийскаго

(1) Феодоръ былъ архіепископонъ кантербурійскимъ. Онъ прибылъ въ англію въ 669 г., ум. въ 690 г. Воспитанный въ антохійской школь, кромъ учености, отличался особенными административными способностими и яснымъ ваглядомъ на потребности города — родины св. ап. Павла — Тарса. Въ свою очередь греческий архіепископъ указалъ на лице, великое на всемъ востокъ, послужившее православію — на Константина великаго и его мать Елену, которые — по указанію архіепископа — родились въ Йоркъ ('). Наконецъ, греческому архіепископу поднесенъ былъ отъ йоркскаго университета дирлимъ на стерень дектрра богословія; въ исторіи англійскихъ университетовъ это первый опытъ поднесени порокой степена лицу писнадели.

Заключимъ свою лѣтопись некрологическимъ извѣстіемъ: 8-го янв. въ новомъ Садѣ, въ сербскомъ воеюдотвѣ свончался на 86 г. своей жизни патріархъ всея Сербіи (\*) Семуилъ Маниревичъ, послѣ 8 лѣтъ своего натріарнества.

времени; англійская церковь его мудрости и благоразумію обязана своею парохіальною организацією и началонъ того воспитанія, которое доселѣ продолжается въ оксфордскомъ и кембриджскояъ университетахъ (Хр. чт. 1865 г. ч. 2).

(') Константинъ великій родился въ Мизіи (въ малой Азіи); о происхожденіи св. Елены, его матери, исторнии спорять; аъ числѣ другихъ, есть о ней сказаніе, что она происходила изъ одной знатной британской фамиліи.

(\*) Митрополитомъ сербскимъ въ княжествѣ сербскомъ и донынѣ служитъ Михаилъ, не давно гостившій въ Россіи по случаю юбилея кіевской д академіи и посѣтившій Москву и Петербургъ. Блаженныя памяти патріархъ Самунлъ жилъ въ австрійской провинціи, и былъ патріархомъ сербовъ австрійскихъ.

Digitized by Google

# ОТЪ ПРАВАЕНІЯ Казанской духовной академіи.

· · ·

Въ насполнее время въ казанской духовной академів имъются двъ вакантныя казедры, именно Патристики и Гомилетики. Желающіе занять ихъ приглашаются представнть въ правленіе академін: 1) дипломъ на степень магистра или доктора богословскихъ наукъ; 2) разсужденіе, по которому пріобрэтена ученая степень и, если имъется, другое какое-либо собственное печатное или рукописное сочиненіе; 3) подробную программу какой-либо изъ вышеозначенныхъ богословскихъ наукъ; вмъстъ съ тъмъ 4) ищущій одной изъ означенныхъ кавеедръ, по § 28 проэкта дъйствующаго устава духовныхъ академій, долженъ двукратно показать на опытъ въ казанской духовной академіи познаніе свое въ преподаваніи лекцій на предметы, которые будутъ опредълены правленіемъ.

### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

### 1.

### ВЪ РЕДАКЦИ "ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА" ВНОВЬ Ноступили въ продажу: "

#### по слёдующимъ цёнамъ и съ пересыльою:

А. Отдилино отъ приложений:

ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за 1868 и 1869 годы, по три тома въ важдомъ, по 3 руб. сер. за годъ.

В. Отдильно отъ "Православнаго Собесѣдника" приложенія въ нему:

1. БЛАГОВЪСТНИКЪ, или тоякование блаж. Ософилакта, архіенископа болгарскаго, на святое Евангеліе. Часть третія: Евангеліе отъ Луки. 1869. Цёна 2 руб.

2. БЛ. ОЕОФИЛАКТА, архіенисвопа болгарсваго, толкованіе на посланія (первое и второе) въ Кориноянамъ. Одинъ томъ. 1867—1869. Цёна 1 руб. 75 коп.

3. СКАЗАНІЯ О СВЯТЫХЪ христіанскихъ, чтимыхъ православною касолическою Церковію (съ предисловіемъ). Томъ 1-й. 1866—1869. Цівна 2 руб. 50 коп.

4. СБОРНИКЪ древностей казанской епархии и другихъ приснопамятныхъ обстоятельствъ, архимандрита Платона Любарскаю. Одинъ томъ. 1868. Цёна 1 руб. 25 коп.

5. ЖИТІЕ преподобнаго отца нашего *Трифона*, вятскаго чудотворца. Памятникъ русской духовной письменности XVII въка. Одинъ томъ. 1868. Цёна 75 коп. 6. ЖИТІЕ преосвященнаго Иларіона, митрополита суздальскаго, бывшаго Флорищевой пустыни перваго строителя. Памятникъ начала XVIII въка. Одинъ томъ. 1868. Цёна 75 коп.

### НАХОДИТСЯ ВЪ ПРОДАЖѢ КНИГА:

# "БОГЪ И ПРИРОДА"

СОЧ. Г. УЛЬРИШИ. 2 ТОМА.

переводъ съ нъмецкаго подъ редлкціей

### наставниковъ казанской духовной анадемін М-скаго, Г-ва и И-скаго.

Книгу эту можно получать въ лучшихъ магазинахъ объихъ столицъ, въ Киевъ (у Литова), въ Казани (у Дубровина и Кожанчикова). Г. г. внигопродавцы могутъ обращаться въ Инжербурга---въ протойсрею на Волковонъ кладбищъ о. Васи-. мю Покровскому, въ Казани --- въ э.-о. проф. академии А. Гренкову.

Цѣна обоимъ томамъ ТРИ РУБЛЯ серебромъ.

Выписывающіе от Гренкова за пересылку не платять.

i B

· Cartation

Digitized by Google

<sup>2.</sup> 

# СЛОВО

#### ВЪ НЕДЪЛЮ КРЕСТОПОКЛОННУЮ,

сказанное преосвященнъйшимъ антоніемъ, архієпископомъ казанскимъ и свіяжскимъ, З марта 1862 года.

> Иже хощеть по Мню ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой, и по Мню грядеть (Марк. 8, 34).

Воть что значить, братіе, христіанстве, по ученію самого Господа вашего Інсуса Христа, какъ сяннали кы въ чтенномъ нынъ евангели. Оно не имя, не слово единое, в дъло, и великое дъло. Оно есть --- по-слъдование за Христонъ Спасителенъ, т. е. усвоевие Его ученія, исполнение Его запов'єдей, жизнь по Его высекому образцу, настроение всей души по Его духу, не+ стве по нути Имъ унаванному и пройденному, стремнене къ цъли Имъ предназваченной, и-все это добровольно, охочно, съ усердіемъ, съ ревностію: жасе хошета по Мни ити. И что требуется, какъ необходиное при сень? Требуется не отназаться толька оть чеголибо маловажного, не отрённяться только отъ приотрастія къ какинь-либо лицань или предметанъ посторонныть, не оставить только какія-либо прихоти и нанипества, по-отвергнуться того, что всего дороже для нисть, безъ чего, нанется, и обойтись ны не можень: отвернутыся себя, вли, по другому выражению Господа, вознанавидныть себя, подавить въ себя и умертенть свое

Cos, 1.

13

самолюбіе, свое 'я. Иже хощеть по Мнъ ити, да отвержется себе.

Слыша слово евангельское о самоотвержени, какъ многіе говорять: жестоко слово сіє! И точно, братіе, трудно и больно намъ отвергнуться и возненавидѣть себя, разстаться съ своимъ самолюбіемъ; ибо съ самыхъ раннихъ лѣтъ, съ самыхъ первыхъ дней сознательной жизни, самолюбіе, вслѣдствіе растлѣнія грѣхомъ природы нашей, является въ насъ, какъ главное правило и начало почти всей нашей дѣятельности, трудно и больно, но неизбѣжно надобно, чтобы быть намъ истинными христіанами, а не по имени только.

Почему такъ? Потому что самолюбіе и послѣдованіе за Христоми Спасителеми несовмистимы и совершенно противоположны между собою, какъ тъма и светъ. Какъ нельзя однимъ глазомъ смотрѣть на небо, а другимъ на землю, одною ногою идти впередъ, а другоюназадъ! такъ нельзя, не отвергнувшись себя, последовать истинно за Іисусомъ Христомъ. Самолюбіе есть въ насъ начало и корень всего злаго и грѣховнаго. Какъ явился первый гръхъ и первое зло въ міръ падшихъ духовъ? Сатана уклонился отъ любви къ Богу къ санолюбію, и оно породило въ немъ гордую мысль и преступное желавіе самому сравняться съ Богомъ, отречься отъ повиновенія Ему и явно возмутиться противъ Него. Какъ вошелъ гръхъ въ міръ человъческій и нижвергь прародителей нашихъ, а витств съ ними и насъ всъхъ въ бездву паденія? Чрезъ уклоненіе ихъ отъ Бога къ самолюбію, чрезъ то, что и они прелестію діавола возжелали быть якоже бози, -- свой собственный уть вознесли надъ умонъ Божіниъ, свою собственную волю предпочли волѣ и заповъди Вожіей, угождение себъ я своей чувственности поставили выше угождения Богу. Такъ и теперь, какой бы мы ни взяли родъ гръховъ, корень встахъ ихъ- въ самолюбия. Откуда напр. невърів, вольномыслів, не покоряющіяся истинь евангельской, откровенной намъ Богонъ въ словъ Его святонъй Оть санолюбія, по воторому люди свой унь ставять

выше Вога и свои унствованія предпочитають свидетельству Вожію. Откуда лёность и холодность къ нолитвъ, къ богослужению и вообще къ дъламъ благочестія? Оть самолюбія, по воторому и для Вога не хотять понести въкоего труда и подвига, сдълать себъ нъкоего принуждения и безпокойства. Откуда гордость, честолюбіе, славолюбіе, страсть нравиться и превосходить другихъ, зависть-источникъ столькихъ грвховъ, неправдь и обидь ближнимъ? Оть санолюбія, по которону ны хотимъ себя поставить превыше всъхъ и всего, все обращать въ средство для себя, а себя дълать цълно для всего. Откуда скопище плотскихъ гръховъроскощь, сластолюбіе, невоздержаніе въ пищѣ и въ питія, въ одеждѣ и во всемъ внѣшнемъ благоувращенія себя, страсть къ удовольствіямъ и забавамъ и вое вообще иножество пороковь на этомъ широкомъ пути, ведущень въ пагубу? Явно, что отъ самолюбія, по которому люди хотять угождать во всемь себь и овоей чувственности паче, нежели Богу, и ставять себя выше закона Вожія, ежечасно простирая руки къ запрещенному плоду. Откуда еще любостяжание и изъ за него свары и брани, татьбы и убійства, издоимство и клятвопреступленіе въ судахъ, неправды и обманъ въ купль и продаже и прочіе пороки и вибсте бедствія человъчества? Опять отъ самолюбія и своекорыстія, не хотящихъ знать ничего выше себя и своихъ вычодъ.

Пораждая въ насъ все злое и гръховное, самолюбіе портить и губить все доброе и богоугодное. Самыя высокія добродътели и подвиги бланотворные, если совершаются подъ вліаніемъ самолюбія, или не сопровождаются тщеславіемъ и превозношеніемъ, теряють свою цъну и въ глазахъ людей, а въ очахъ Вожінхъ являются яко жертва Каннова и бывають противны Богу. Такъ—приносили нъкогда іудеи Богу множество жертвъ: но поелику въ тоже время не оставляли и тверити воли своя, какъ укорялъ. ихъ Богъ чревъ пророка, приносили. Богу слъпое, хромое, недужное, а лучное себъ

1.41.0

13\*

- оставляли, т. с. оскверняли свое служение Bory само-· угодіемь и лицентринымь предпочтеніемь собя Bory, то -Господь говориль имъ: что ми множество жерте си--чинже?... Мерзость ми есть.... Бысте Мин в сытость (Исан 1, 11-14). Молился фарисей въ краять вивсть от четарень: но молитва его не исправились яко кадило предъ Господонъ и отвергнута, поелику вибото . виміана благовоннаго возносился въ ней сирадъ само-- любія и самохвальства. Постились и часто подавали ин-- лестыню фарисеи: но посляку творили сіе по самолебио, да видими будуть оть человиковь (Мато. 28, 5), и трубили о семъ-предъ собою, то Тооподь возвѣщаль - ших только горе и горе, и говориль, что они въ позваль человьческой и восприемлють мяду свою. Такъ--то и добро не сеть добро угодное Богу, когде на неиъ кладеть свою печать самолюбіе и самоугодіе! И такъто - самолюбіе обнанываеть само себя: угождая, по самолюбио, во всемъ себъ и своей чувственности, мы дълаень, повидимому, прибыль и удовольствие душть своей на врепя, но на саномъ дълъ губямъ се на цълую вбчность, накъ и оказаль Господь: мобяй дили свою по-- autouns 10.

Послѣ сего не понятно ли само собою, почему Гос-- подь требуеть оть послѣдователей своикъ умертвить све - самолюбіе и отверрнуться и возненавидъть себя, такъ что аще кто грядеть по Мни, говория ъ От. и не воз-- тенавидить сще и душу свою, не тожеть мой быти - учениять. Онъ во взлишняго требуеть оть нась, а необходнияго. Онъ хощеть чрезъ сіе въ санонь корнъ испребить изъ насъ зло и гръкъ, чтобы потонь, благолатию своею, произвести въ насъ все доброе и угод-- ное Себь. Онъ двлаеть чрезь сие сълнани тоже, что двлесть седовникъ съ безплоднымъ или дающимъ линь . дикіе нлоды деревожь-яблонью или подобнымъ, -- когида не только сръзываетъ съ него вътви, но и саний ... стволь до корня, дабы потожь на этомь корнь сделять привовокъ, взятый отъ дерова благоплоднаго, который, прививаясь, сообщаеть корню новые соки и новую жизнь

н дълаеть его плодовитымъ. Нудемъ ли поэтому мы рон-: тать, принося Господу и Спасителю нашему сію жортву? Нътъ, братіе, со всею готовностію мы должны приносить ее и секрушать въ себъ окотно этоть пагубный плодъ-самолюбие и самоугодіе!

Да отверженся себе. Самолюбе все въ васъ пронаваеть и портить, потому в самоотвержение должно. простираться на все. Должно христіанину отвергнуться и своего уме со всёмъ его собственнымъ мудрованиемъ и. знанісять, признавъ себя вичего не знающимь собсувенными снлани и бучика Христа ради, накъ говорить аностоль; и восиріявь вийото того умъ Христовь и планинъ себя совершевно въ послугнание Евангелию, по-читая по только истиники и несомистнымъ что въ немъ: содержится, или съ нимъ согласно. Должно отвергнуться и своей воли со всеми ся естественными побужденаями, привычнаями и приотрастіями, ни во что вивнити: и самыя совершенства и доброд втели свои, если бы он к били, подобно апостолу Цавлу, воторый и самую ненарочность и праведности свою по закону выпьниль имеим быти; да Христа пріобрящеть (Фил. 3, 8), и волею своею саблать волю Христову, такъ чтобы ничего не дълать по самоугодию для себя и отъ себя, а все делять въ угождение Івнусу Христу, съ мыслию о Немъ, съ молитвою къ Нену, съ благословениемъ Его и во всемъ вскать славы: Бго, какъ и говорить апостоль: шие ясто, ане пісте: ище лы чно чно човорчте, вся во олаву Божно творите. Должно отвергнуться и своего сердца со встях такы что свойственно ему, по естественному побуждению, любить, къ чему стрениться, чтить васлаждаться, отвергнуться, не удаляясь и не убъгая оть всего этого куда-либо въ пустыни, а---не пристращаясь, не привязываясь слашкомъ душею овоею ни къчему земнову, тварному, и все сердце свое устремляя во Христу Спаси-телю, и въ Немъ и для Него любя и другие предметы, достойные любви. Тъмъ наче должно отвергнуться всего плотскаго, прямо гръховнаго, что творится нами явно по самодобно въ угождение себъ и своей чувственности, какъ говоритъ апостолъ: облецытеся Господома нашима Јисусома Христома и плотоугодия не творите съ похоти.

Да отвержется себе. Конечно и невдругъ и нелегко возножно достигнуть такого всецёлаго самоотверженія. Не ножеть быть это делонь какого-либо одного дня или одного усиля нашей деятельности, но должно быть всегдашникь и непрерывнымъ подвигонъ цълой нашей жизни. По еся дни умираю (1 Кор. 15, 31), говориль о себя апостоль: такъ и христіянину нужно по вся дни умирать для своего самолюбія, отсѣкая его вътви одну за другою и умерщвляя его постепенно въ саномъ корнѣ во всёхъ своихъ ежедневныхъ дълахъ и занятіяхь, потребностяхь и пожеланіяхь, чувствованіяхъ и удовольствіяхъ, помыслахъ и мабніяхъ. И-какъ бы ни противилось оно, такимъ образомъ поражаемое и умерщвляемое, какъ бы ни отвращалось этого въ началѣ наше сердце и воля, нужно силою брать намъ нарствие небесное, какъ говоритъ Господь Інсусъ Хрнстосъ (Мате. 11, 12), и нудить себя къ подвигу саноотверженія, пока пріобрётется въ семъ спасительномъ подвигь навыкъ и искусство, пока благодать Вожія, воспомоществующая намъ въ ономъ, дастъ намъ совершать его легко и свободно. "Кто хощеть истинно благоугождать Богу, -- учить св. Макарій великій, -- возрастать и совершаться о Духѣ Святомъ, тотъ дояжевъ принуждать себя въ исполнению встать заповтвдей Божихъ и покорять сердце даже противъ воли его, и Господь, видя при семъ его усердіе и произволеніе, сь какимъ онъ нудитъ и съ усиліемъ побуждаетъ себя ко всякой добротв, даруетъ ему всего Себя, и самъ Господь, во всей чистоть и истинь, безъ труда и усилія будетъ совершать въ немъ все то, что прежде, во причинъ живущаго въ немъ гръха, не могъ онъ исполнять даже съ усиліенъ".

Что же за тъмъ? За тъмъ, исполняя вибств съ симъ в второе условіе, требуемое отъ послѣдователей Христовыхъ въ нынѣшнемъ евангеліи — несение креста сеос-

ю, т. с. терпевіє скорбей и некушеній, посылаеных. совля сотяния бласочестно жити, по слову впостола (2 Тим. 8, 12), для испытанія ихъ въ въръ и благочестів, для очещенія, яко злата въ горниль, отъ всехъ самыхъ малыхъ остатковъ самолюбія, для укривленія и утверждения на пути спасения отъ встхъ опасностей паденія теразнісих и вскусствоих,-послядователь Христовъ распинаетъ на семъ кресть совершенно свое саиолюбіе, свою плоть со страстьми и похотьми, пріобщается чрезъ то страстянъ Христовынъ, и сообразенъ бываеть образу смерти Его, какъ говорить апостоль, а по мъръ того усволетъ себъ в живнь Его благодатную, такъ что можетъ говорить съ апостоломъ: живи не къ тому азъ, но живетъ во мнъ Христосъ (Гал. 2, 20). Вмыняю вся уметы быти, да Христа приобрящи и обрящуся во Немо. Въ таковомъ-то, повидимому, унершвлени самого себя и погублени души и заключается истивное обратение себя и всецалое спасение души. какъ сказалъ Господь: иже погубито душу свою Мене ради и Евангелія, той спасеть ю; и апостоль: вырно слово: аще умрохомъ со Христомъ, съ Нимъ и оживемъ (2 Тем. 2, 11). А за темъ Христосъ, по апостолу, вселяется въ сердие христіанина, воображается (Гал. 4, 19) въ немъ и устрояеть свое благодатное царство-нреддверіе и предначатие царства славы, которыго удостоить Онъ истинныхъ христівнъ въжизни будущей, въчной, вь обителяхъ небесныхъ, въ блаженномъ общении съ Собою, сь Отнемъ своимъ и Святымъ Духомъ.

Итакъ вотъ что, повторяю, братіе, значитъ истинное христіанство, по ученію нынѣ чтеннаго евангелія. Но увы! Какъ мало аумаютъ о семъ люди, именуемые христіанами! Какъ легкомысленно погружаются всецѣло въ суету мірскую, предаются безпечности на широкомъ пути жизни и совершенно неразумливы суть касательно такого, столь высокаго назначенія своего, столь великаго обязательства, которое носять на себѣ вмѣстѣ съ званіемъ христіанскимъ! Коль много и едвали не все дѣлаютъ по самолюбію для себя, для плоти, и иало и почти ничего по любви въ Вогу для Спаритеяя, для духа своего, довольствуясь только именень вибсто диль, воими едва не вовсе отмещутся овоего внаня, однимъ образонъ вибото дбиствительности, одними только поверхностными признавами жизни Христорой вивсто воецёлаго послёдованія стопаль Erol Конечно. Госполь безиредёльно благь и милостивь: Онь и тоости надложленной не сокрушаеть, и льна курященося не увашаеть (Мато. 12, 18-19), т. с. не отвергаеть и пріемлеть сълюбовію и радуется о самыхъ слабыхъ и иладенческихъ начатвахъ въ насъ своей благодатной жизни, и всегда простираеть къ немъ руки свон. чтобы поддерживать насъ на пути ся, помогать намъ идти по нему, предохранять насъ отъ преткновений и возстановлять отъ паденій, укрѣплять и возрыщать насъ въ мъру совершеннаго возраста: но когда? Тогда, когда мы и сами употребляемъ всъ усилія, чтобы веотись на совершение, и не въчно остаемся младенцами, требующими всегда единаго только млека, а не твердыя пищи, и влающимися всякимъ вътромъ ученія, какъ говорить апостоль. Когда же мы будемъ все безплодно иждивать въ суств дніе наши, и-то начинать последование за Христонъ Спасителенъ своимъ покаяниемъ, пончащениемъ, исправлениемъ на нъкоторое вреня своего поведения, то опять бросать сие и возвращаться въ прежней грѣховной жизни, то созидать въ себѣ жизнь нуховную начатками самоотверженія, то опять разрушать ее самолюбіемъ: что взъ сего будетъ выходиль, вакъ не токмо трудъ пустой и телетный, и съчъмъ мы придекъ къ концу нашего окаявнаго житія и явимся на судъ Божій?..... Сынове человниестіи, деколь тяжкосерdiu? оскую любите суету и ищете лжи?-выцасть къ таковынъ слово Божіе. Анинь.

Digitized by Google

# ЗАЩИТА

# МОИСЕЕВА ПЯТИКНИЖІЯ

#### противъ

#### ВОЗРАЖЕНИЙ ОТРИЦАТЕЛЬНОЙ КРИТИКИ (\*).

Отдѣлъ книгъ, составляющихъ первую часть ветхаго завѣта и служащихъ какъ-бы божественнымъ введеніемъ въ него, носитъ на еврейскомъ языкѣ названіе—Хамиша хумишей тора, т. е. пять пятыхъ частей Закона, или короче—Сеферъ Гаттора—Книга Закона, или еще короче—Сеферъ Гаттора—Книга Званіе Пятикнижіе есть буквальный переводъ греческаго слова Пеутатеυхос, означающаго пять книгъ, или книгу, состоящую изъ пяти частей, и вполнѣ соотвѣтствующаго первому еврейскому наименованію.

Первую книгу Пятикнижія LXX переводчиковъ назвали Гечебиς — бытіе. Названіе это дали они ей

(') Предлагаемое сочинение есть переводь съ вранцузскага. Авторь этого сочинения — продестантский пасторь Арно предсдавиль въ немъ краткое, но основательное опровержение многочисленныхъ возражений отрицательной богословской школы западнаго христіанства, направленныхъ противъ подлинности древнъйшаго письменнаго панатника, имъющаго высокую важность не только въ религіовномъ, но и въ историческомъ отношения. — Аунасмъ, что переводъ этого сочинения на русский языкъ, при сиудести у насъ оригивадъвыхъ сочинения на русский языкъ, при сиукому, не покажется налиниять и безполязнать. Пересочника потому, что книга эта, какъ замѣчаетъ Синопсисъ, приписываемый св. Асанасію, содержить въ себѣ изложеніе происхожденія всѣхъ вещей, неба, земли, людей и всего сущаго. Евреи называють ее Берешить-въ началь, -- отъ перваго ея слова, и Сеферз нецира-внига творевія. Книга Бытія олужить какъ-бы введеніень въ Пятикнижіе. Она содержить въ себѣ все, что необходимо было знать израильтянамъ для того, чтобы лучно понимать последующия канги. Въ частности, она приготовляла ихъ къ служению Ісговъ, Творцу неба и земли, Богу ихъ славныхъ патріарховъ-Авраама, Исаака и Іакова. Такимъ образомъ, писатель вниги Вытія возводать начало еврейской національности непосредственно къ самой колыбели человъческаго рода, - честь, которой домогались, можно сказать, всъ древніе народы. Разсказавъ о важнѣйшемъ событи, случившемся въ жизни послѣ-потопнаго человѣчества, -- разстяни людей по лицу земли, писатель сосредоточиваетъ все свое внимание на семействъ Евера, одного изъ потомковъ Сима, и въ частности-на самомъ замѣчательномъ члевѣ этого семейства, великомъ Авраамь. Въ жизни этого великаго патріарха писатель старается въ особенномъ свъть представить намъ тъ величественныя обътованія, которыя даны были Богомъ ему и его потомству. Воспоминание объ этихъ обѣтованіяхъ должно было въ особевности возбуждать въ сердцахъ израильтянъ чувство благочестія и благодарности къ Богу, открывавшему Себя ихъ праотцамъ. Кромѣ того, разсказывая событія изъ жизни славныхъ патріарховъ, священный писатель упоминаеть о началь некоторыхъ религіозныхъ обычаевъ, бывшихъ въ употреблении у евреевъ, въ особенности обычаевъ жертвъ и обрѣзанія, получившихъ у нихъ потомъ силу закона, и въ концѣ книги онъ долго останавливается на исторіи Іосифа съ цълію-показать израильтянамъ, какими дивными распоряжениями Іеголи отцы ихъ водворены были въ Египтв.-Книга Бытія обнимаеть собою около дваднати-пяти вѣповь.

Вторая книга Пятикнижія получила оть LXX толкованковъ вазвание Исходз- Ехобос, потому что въ ней говорится главнымъ образомъ объ исходѣ израильтянъ изъ Египта. "Священный пророкъ вазваль Исходонъ дълую книгу закона, говоритъ Филонъ, такъ какъ это вазвание во всёхъ отвошевіяхъ приличествуетъ содержащинся въ ней божественнымъ изречениямъ" ('). Раввины назвали ее Везлле Шемотз-и вото имена, т. е. нервыми ся словами; называють также просто Шемото внена. Вотречается также название Незакимотълесныя наказанія; названіе это указываеть на тв казни, которыя поражали израильтянь въ пустыни и о воторыхь упоминается въ XXXII главъ этой княги. Книга Исходъ содержить въ себѣ лѣтопись еврейскаго народа отъ смерти Іосифа до вторего года по выходѣ. израильтянъ взъ Египта, и излагаетъ достопанатныя событія, которыми сопровождалось ихъ освобожденіе нать египетскаго работва, синайское законодательство и устройство Скивін свидівнія. Книга сана собою раздъляется на три части: часть историческую, обнимающую событія преднествовавшія (1-XII,36), сопровождавшія (XII, 37-XIV) в послъдовавшія (XV-XVIII) за исходонь изъ Египта; часть догнатическую, излагающую различные законы, данные израильтянамъ чрезъ Моисся, чудесныя обстоятельства, среди которыхъ обнародованы эти законы, и казни, которыя послъдовали вскорь посль обнародованія ихъ (XIX-XXXV, 3); наконецъ, часть, которую ны назовенъ техническою, излагающую божественныя распоряженія касательно внѣшняго внутренняго устройства Скиніи (XXXV, 4-XL).-Книга Исходъ обнимаеть собою около четырехъ въковъ.

(') Sacer Vates unum integrum librum Exodum intitulavit, nomine convenients contentis in hoc oraculis. De migratione Abra-'hami, ed. Migne I, 438.—Caus Φилонъ называеть ee 'Εξαγογή, означающее тоже, что Έξοδος.

Digitized by Google

Третья внига Пятвеннжія названа LXX толковникани Деинтихоу-Девить. Такое название получила оне оть нихь по причинь содоржащихся въ ней эзноновь и постановлений касательно священных обязанаюстей. возложенныхъ на кольно Левіино. Еврей называють са Вайшира-и призваль, отъ перваго ед. слова; у раввиновь она называется также Торя полиния -- захона усренова, и Тора корбанота-закона о жертвала. Цриствательно, въ ней, какъ замѣчаетъ поименованный выше Синопсись св. Аванасія, излагается описанів всего девитскаго богослужения. Эта книга ножеть быть разделена на четыре части: первая излагаеть различные виды жертвоприношеній (І—VII), вторая-установленія касачельно служения священниковъ и левитовъ (VIII-X), третья — законы касательно очищений (XI-XV), четвертая разныя окъщанныя законодательныя распоряженія (XVI-XXVII). Эта книга обниваеть собщо историю израильтянъ въ течение одного итсяна, именч но-отъ перваго дня перваго мъсяда втораго года по исхода изъ Египта до порваго дня вгораго мбляца тогоже года (Сн. Исх. XL, 17. и Числ. 1, 1).

Четвертая книге Пятийникія вазывается поеврейски Вайедабберъ-и сказала, отъ перваго ен слова, а твкже Бемидоббарз-ов пустыни, оть одного изъ знаменательныйшихъ словъ перваго стиха. Раввины называють ее преимущественно Сеферз масшаримъ --- жилва исчислений, или число, т. о. тавже, канъ назвели со LXX толковниковъ (Асидиоі). Дъйствительно, книга эта содержить какъ общую перепись израильтянь, вышелпихъ изъ Египта, такъ и частное исчисление ихъ воявнъ и ихъ старвйшинъ. Ес ножно раздълять на лять отдъловъ: 1) перечисление народа (I-IV); 2) историю израильтянь до отбытія ихъ отъ Синая; изданіе нѣкоторыхъ законовъ (V-X); 3) со времени отбытія отъ Синая до смерти Аарона; распоряженія относительно священниковъ и девитовъ (XI-XX); 4) отъ смерти Аврона до посвящения Інсуса Навина въ вождя народа (XXI-XXVII); 5) отъ посвящения Інсуса Навина до

десятаго ивсяца сорововаго года странствованія израильтянъ въ пуотыни (XXVIII—XXXVI).

Пятая книга Пятикнижія, называемая у евреевъ то Элле гаддебаримъ — вотъ слова, отъ перваго слова книги, то Мишне тора-повторение закона (Втор. XVII, 18), или еще Сеферъ токахотъ-книга прещении, или игрозь, получила отъ LXX толковниковъ преческое название Де v теоочо и юч-Второзаконие. Такъ названа она ими не потому, что заключаеть будто въ себв новый законъ, но потому, что она, по замъчанию бл. Өеодорита (\*), "содержичъ въ себѣ краткое повтореніе узаконений и событий, изложенныхъ въ книгахъ Исходъ, Левить и Числъ". Супность всего Второзаконія содержится, можно сказать, въ слёдующихъ немногихъ словахъ первой главы стиха пятаго: "сталъ Моисей изъяснять законъ сей и сказаль". Великій законодатель счелъ необходимымъ повторить и изъяснить свои законы, сколько для того, чтобы глубже напечатлёть ихъ въ сердцахъ израильтянъ, столько же и для того, чтобы сделать ихъ известными для техъ, кто не быль свидттелемъ великихъ синайскихъ событий. Начало книги (I-IV, 44) содержить сокращенное изложение событій, описавныхъ въ книгахъ Исходъ и Числъ. За тъмъ слъдуетъ длинная ръчь, въ которой Моисей увъперветь израильтянъ соблюдать божественныя повеявнія, обнародываеть новые законы и примвняеть прежне въ новымъ: обстоятельствамъ своего народа (IV, 45—XXVI). Далве извъстное число глабъ (XXVII— ХХХ) заключаеть въ себѣ подтверждение закона вообне, и наконець книга заканчивается повтствованиемь о послъднихъ дъяніяхъ Моисея (XXXI--XXXV). - Второзаконіе обниваеть собою промежутокь времени около полутора мѣсяца (\*).

(') Толковавіе на книгу Второзаковія, вопр. 1. (въ Твор. св. отцевъ л. 26., твор. бл. Өволор. ч. 1. стр. 227 и 228).

(\*) Сравн. I, 3., 4. и Інс. Нав. IV, 19. V, 10.

Такимъ образомъ Пятикнижіе, сверхъ общей исторія о началъ міра и человъка, содержитъ въ себъ частную исторію основанія и судебъ еврейской теократіи.

Послѣ этого не медля болѣе, переходимъ къ изложенію различнаго рода доказательствъ, которыми подтверждается подлинность этого важнаго памятника, безъ котораго лѣтописи міра и человѣка представляли бы непроницаемый хаосъ, навсегда сокрытую тайну.

Вся израильская и христіанская древность единодушно приписываетъ написаніе Пятикнижія великому еврейскому законодателю Монсею, и легко подтвердить, посредствомъ различнаго рода доказательствъ, законность этого убѣжденія, которое оставалось непоколебимымъ, въ теченіе столькихъ вѣковъ, какъ въ іудейской синагогѣ, такъ и въ христіанской церкви.

### отдълъ первый.

#### Доказательства, заимствованныя изъ разсмотрёнія содержанія Пятикнижія, или внутренніе признаки его подлинности.

### §. 1. Характеръ писателя.

Раскрывая Второзаконіе, послѣднюю книгу Пятикнижія, мы видимъ человѣка, достигшаго маститой старости, съ важною и торжественною рѣчью на устахъ, благороднаго и святаго старца, достигшаго предѣла длиннаго и многотруднаго понрища, — старца, который, въ качествѣ вождя великаго народа, извлекъ его, при дивныхъзнаменіяхъ божественнаго всемогущества, изъ тяжкаго рабства, подъ игомъ котораго онъ стеналъ въ Егинтѣ, который при Синаѣ далъ ему теократически - республиканское устройство, который управлялъ и руководилъ имъ въ теченіе сорока лѣтъ, отъ береговъ Черинаго моря до Іордана.

Этотъ-то человѣкъ обращается теперь къ многочисленному народу, который былъ очевиднымъ свидѣтеленъ и дѣятелемъ во всѣхъ, повѣствуемыхъ имъ, событіяхъ, къ воспоминаніяхъ котораго онъ постоянно обращается, непрестанно говоря ему: "ты самъ видѣлъ, ты самъ слышалъ".

Этотъ человъкъ говоритъ теперь съ заботливостію и любовію умирающаго, говоритъ съ такою властію и силою, которыя возможны только въ томъ, кто находился въ долгихъ и непосредственныхъ отношеніяхъ съ тъмъ народомъ, къ которому онъ обращаетъ ръчь свою, кто сильно интересовался его будущею судьбою, кто любилъ его, какъ самого себя, и оправдалъ въ его глазахъ свой авторитетъ особенными и замѣчательными дѣдами.

Эти указанія и соображенія, касающіяся личности шсателя Второзаконія, примѣнимы, во всѣхъ отношеніяхъ, именно только къ Моисею и въ тому народу, котораго онъ быль вождемъ и законодателемъ, такъ что ни одинъ писатель, какъ бы онъ ни быль даровить; не могъ бы перенестись мысленно въ среду тогдащнихъ различныхъ обстоятельствъ еврейскаго народа и не съумълъ бы облечься, такъ сказать, въ духъ и характерь этого народа, безь того, чтобы не встратиться съ какимъ-нибудь затрудновіемъ касательно извѣствыхъ лицъ, времени, мъста или событія, и безъ того, чтобы не выдать своей подделки или подлога более или иенье значительными недосмотрами и погръшностями. Пусть тѣ критики, которые отвергають это доказательство, или находять его слабымь, укажуть намь на какого - нибудь древняго писателя, который съумълъ бы до такой степени поддёлаться подъ характерь и духъ другаго писателя или лица, принять на себя его физіоноию, жить жизню его времени который бы такъ подробно зналъ безконечно разнообразныя историческия обстоятельства иногочисленныго народа, вождемъ котораго было извъстное лице, подъ именемъ котораго этотъ писатель ръшился бы выдать свое сочинение. Правда, нереничивый ученикъ, долгое время жившій въ близкихъ отношенияхъ къ своему учичелю, и посвященный

въ тайны его ученія, можеть написать дидактическое сочиненіе подь его именемъ, и ввести чрезь это въ обманъ людей самыхъ опытныхъ (хотя это бываеть весьма рѣдко); но написать исторію, наполненную обстоятельными подробностями, обнимающую сорокалѣтній періодъ времени, и приписать ее самому ея герою, это всегда будетъ казаться дѣломъ невозможнымъ. У воякаго мыслящаго и безпристрастнаго человѣка мы спрашиваемъ: могъ ли кто, кромѣ самого Цезаря, написать комментаріи Цезаря и—записки на остроев св. Елены кромѣ самого Наполеона?

На подлинности Второзаконія утверждается подлинность книгъ Числъ, Левитъ и Исходъ, потому чтописатель Второзаконія дѣлаетъ постоянные намеки на ихъ содержаніе. Онъ настойчиво внушаетъ народу соблюдать изложенные въ этихъ трехъ книгахъ законы, заимствуетъ изъ нихъ основанія для своихъ прединсаній и наставленій, высказываетъ много такого, что дѣлало бы Второзаконіе непонятнымъ для его читателей, если бы уже не существовало предшествующихъ ему книгъ. — А эти четыре книги предполагаютъ, въ свою очередь, и на основаніи точно такихъ же причинъ, какія сейчасъ нами указаны, существованіе книги Вытія, которая составляетъ необходимое къ нимъ введеніе.

### § 2. Содержание Иятинныжія.

1. Пятикнижіе содержить въ себь множество историческихъ, религіозныхъ, политическихъ и географическихъ указаній, восходящихъ къ самой отдаленной древности и касающихся различныхъ народовъ и странъ. Въ особенности писатель его обнаруживаетъ хорошее знакомство съ Аравіею и Египтомъ, и извъстія, сообщаемыя имъ объ этихъ странахъ ('), совершенно соотвътствуютъ имъ. Съ этими указаніями соединяются

(') Св. Быт. XIII, 10. XL, 11. XLII, 9. LXVII, 20-26. Втор. XI, 10. Числ. XII, 22 в др.

личгія, касающіяся сочественной исторіи, недициян, нееннаго дъла, искусствъ и проч. Между тъмъ, по свиавтельству Геродота ('), егиатяне тщательно скрывали свои знания отъ чужестранцевъ и непосвященныхъ. Следовательно надобно заключить, что писатель Пятикнижія ваходнися въ привидетврованноть подожении, и что, кронь кого, это быль чоловькъ умный, провицательный и ебразюванный, — человъкъ, какимъ былъ Мочсей, военитанный съ большою тщительностию ври дворѣ фарао--на и посвященный во вот египетския знания, человфиъ, воторый жилт не только въ Есинтв, но и въ Аравіи въ течение многихъ лътъ. Никакой поздатиний нисатель не могъ бы интать отоль точныхъ овъдъний и предостеречься отъ многочисленныхъ погръшностей, кото--рыя неизбёжны у писателей, жившихъ долгое время спустя послё описываемыхъ ими событий и вдели отъ иъста совершенія этихъ событій. Въ Патикнижій же, напротивь того, все, что говорится объ исходу изравльтянъ изъ Египта подъ водительствоиъ Моусея и объ ихъ странствования по Аравіи, согласно съ тамъ, что саные добросовъствые путещественники замбчають, относительно географіи, архерлогія, естественной исторін, и проч. этой страны, и такое согласіе ежегодно почти подтверждается новыми нучешественниками. -- "Я убъждена, говорить Тринаръ (\*), въ древности книги, которая не говорить намъ о величии Ниверии, а говориль о Резень, большомъ ассирійскомъ городь, которая говорить о Сидонъ, а не о Тиръ, потому что книга эта аревние Тира, и писатель ся, отправляясь съ своимъ народонь изъ Таниса (Цолиъ), театра стипетскихъ навной (Пс. LXXVII, 12), могъ сказачь, что Ховронъ построенъ семью годами раньше, названнаго сейчасъ египетскаго города (Числ. XIII, 23), дотому что онъ могъ

(') Hist. II. 3, 100, 101, 164, 168.

(<sup>1</sup>) Tripard, Moïse ou les lois fondamentales des sociétés, etc. Paris 1856. t. III. p. 426 et 427.

Соб. 1.

14

на самомъ мъстъ подтвердить единовременность этихъ двухъ городовъ. Я увѣренъ въ древности той книги, писатель которой, въ своемъ походъ противъ хананеевъ, говоритъ намъ объ ихъ статуяхъ и алтаряхъ, но вигдѣ не говорить намъ объ ихъ храмахъ, которыхъ дъйствительно въ его время у нихъ еще и не было, и который не указываеть въ землѣ ханаанокой памятниковъ Сезостриса. Я увъренъ въ древности той книги, которая была, такъ сказать, душею, жизнію и мыслю народа, когда я вижу, что этотъ народъ, съ самыхъ отдаленныхъ временъ, называетъ Моусея своимъ вождемъ и своимъ организаторомъ, а Пятикнижіе-его твореніемъ; въ особенности же я увъревъ въ ея древности, когда вижу, что вся литература этого народа вытокаетъ, такъ сказать, изъ этой книги, подобно тому, какъ сябдствія вытекають изь начала, какъ рвка изъ своего источника".

II. Пятикнижіе содержить въ себѣ множество н другихъ намсковъ, доказывающихъ, что время, въ которое жилъ Моусей, есть также время появленія его книги. Эти намеки встричаются, прежде всего, въ книгахъ Исходъ, Левитъ в Числъ, и преимущественно во **иножеств** законных предписания. Когда, напр., говорится, что вадобно выносить тельца изъ стана для того чтобы сжечь его (Лев. IV, 12), то очевидно, что въ то время, когда появился этоть законъ, народъ израильскій постоянно жиль въ ополченіи (см. также Лев. XVI, 27. XIII, 46. XIV, 3.8). Но цвлый израильскій народъ жилъ въ ополчении только во время своего странствованія въ пустынѣ подъ водительствомъ Мочсея. — Другіе законы имѣють извѣстныя вотупительныя формулы, указывающія на туже самую эпоху. Такъ, напримъръ, въ началъ закона касательно проказы домовъ читаются следующія слова: когда вы войдете въ землю ханаанскую (Лев. XIV, 34. см. еще Лев. XXV, 2. Числ. XV, 2). Слидовательно, во время изданія этого и другихъ подобныхъ законовъ. Изранль не владълъ еще обътованною землею; а это обстоятельство, очевидно, приводить

Digitized by Google

нась ко времени странствованія его въ пустынѣ подъ предводительствомъ Мочсея. Кромѣ того, на это же саюсе время указываетъ множество частныхъ замѣчаній относительно извѣстнаго времени и извѣстныхъ мѣстъ, равно какъ маловажныя подробности, касающіяся нѣкоторыхъ обстоятельствъ и лицъ. Такъ, напримѣръ, говорится, что послѣ потопленія египтанъ въ Чермномъ морѣ израильтяне три дня шли чрезъ пустыню Суръ и пришли къ Меррѣ (Исх. XV, 23), что въ 15 день втораго мѣсяца они пришли въ пустыню Синъ, между Элимомъ и Синаемъ, что въ Меррѣ они нашли горькую воду, что въ Элимѣ нашли двѣнадцать источниковъ и семьдесять финиковыхъ деревъ (Исх. XV, 23-XVI, 1), и проч. и проч. Въ тоже время писатель даетъ намъ

доказательство самаго точнаго и самаго обстоятельнанаго знакомства съ извѣстными лицами. Онъ знаетъ, напримѣръ, даже имена тѣхъ мужей, которые вынесли изъ святилища трупы сыновей первосвященника Аарона, пораженныхъ Ісговою (Лев. Х, 1—5); онъ знаетъ также качество и цѣнность тѣхъ даровъ, которые были принесены начальниками колѣнъ при освящения скиніи свидѣнія, знаетъ не только имена этихъ начальниковъ, но и ихъ происхожденіе и порядокъ, въ какомъ они принесли дары свои (Числ. VII). Ему вполнѣ извѣстны также тѣ случайныя обстоятельства, которыя подали случай къ изданію нѣкоторыхъ важныхъ законовъ, и онъ указываетъ на имя и фамилію тѣхъ липъ, которые такъ или иначе участвовали при изданіи этихъ законовъ (см. Лев. XXIV, 10—16).

Ко времени же Моисея, но уже къ концу его жизни, надобно отнести и послѣднюю книгу Пятикнижія—Второзакони. Въ ней говорится о землѣ ханаанской, какъ о землѣ, еще но завоеванной изральтянами, но уже скоро ижѣющей быть завоеванною (Втор. V1, 1. 10. 11. 18. 19. VII, 1—5. 16—26. XX, 16. 17). Моусей даетъ сынамъ Израиля повелѣніе—истребить хананеевъ, землею которыхъ они въ скоромъ времени имѣютъ овладѣть

14\*

(XI, 10. 11. XII, 9-10. XXV, 19) ('). Въ вей говорится о лицахъ, навлекшихъ на себя осквернение и обязанныхъ ноэтому провести извъстное время внъ стана (XXIII, 10), о находящихся въ станъ чужеземпахъ (XXIX, 11); следовательно народъ еврейский не овладаль еще землею обътованною; онъ жиль еще въ стань, по уже на разнинь моавитской. Со времени исхода его изъ Египта протекло уже около сорока лѣтъ, какъ это можно видеть также и изъ книги Числъ (\*); два съ подовиною кольна уже овладали своимъ участкомъ обътованной страны, на восточной сторовъ Іордана (Втор. Ш. 12-17.); въ скоромъ времени должво совершиться завоевание и другой части обътованной земли, лежащей по сю сторону Іордана, и эти два колѣна должны идти на помощь прочимь кольнамъ въ предстояшей война съ ханансями. — Съ этими историческихи обстоятельствами согласна и законодательная часть книги Второваконія. Тамъ, гдё писатель видоизивняеть прежню законы, напр. законъ касательно принесения въ жертву животныхь (Втор. XII, 15. ср. Лев. XVI, 3), лихвы или ростовщичества (Втор. XXIII, 19. ср. Иох. XXII, 25. Лев. XXV, 36), судопроизводства (Втор. XVI, 18. ср. Исх. XVIII, 13), тамъ, гдъ онъ вводнуъ совершенно новыя постановленія, каково напр. ностановление относительно перемены поземельныхъ гранацъ (Brop. XIX, 14), дарскаго достоянства (Втор. XVII, 14-20), наказавій ложнымъ пророкамъ (Втор. XXVIII, 20—22), войнъ съ хананеями (Втор. XX, 17), какъ эти новыя постановления, такъ и измънения прежнихъ законовъ обнародываются въвиду именно близ-

(<sup>1</sup>) Подобныя же указавія содержатся и въ сабдующихъ мбетахъ: VIII, 1. 7. IX, 1—6. XI, 23—25. 29—31. XII, 14. XVI, 6. XVII, 14. XVIII, 14. XIX, 1. XXI, 1. XXIII, 20. XXVI, 1. XXVII, 2. 4. XXX, 18. XXXI, 2. 3. 5.

(?) Ср. Числ. XXII. 1. XXVI, 3. XXXIII, 48-50. XXXV. 1. XXXVI, 13. и Втор. 1, 5, 11, 18. XXIX, 1. XXXIV, 1.8. 1, 3. 11, 14. кой перемёны въ положеніи народа. Кромѣ того, этимъ узаконеніямъ обынновенно предшествуетъ вступитель ная формула, указывающая на близкое овладѣніе ханааномъ. — Наконецъ увѣщанія, предостереженія, обътованія, встрѣчающіяся во Второзаконіи, по своему характеру и содержанію, могуть быть примѣнимы только къ послѣднему времени жизни Моусся.

Правда, въ книгѣ Бытія мы не находимъ, какъ въ нрочихъ внигахъ Пятикнижія, внутреннихъ указаній нодобнаго рода; но это, вонечно, по той причинѣ, что въ книгѣ Бытія излагается исторія временя, предшествующаго Моусею. Тѣмъ неменѣе эта книга, какъ мы замѣтили внше, имѣетъ съ прочими книгами Пятикнижія етоль тѣсную и существенную связь, что она можете нринадлежатъ только томуже самому писателю, которому нринадлежатъ и остальныя иниги Пятикнижія (').

Итакъ, заключимъ съ знаменитымъ критикомъ Эйхгорномъ (\*), "если что можетъ любителю истины неопровержимо доказать древность Пятикнижія, то это; безъ сомнѣнія, соединеніе тѣхъ безчисленныхъ чертъ истины, въ самыхъ мелочныхъ ея подробностяхъ, которыхъ поздиъйний подложный писатель никогдъ не могъ бы нридумать".

### § 3. Языкъ Пятикнижія.

Явыкъ Пятикнижія есть языкъ древнѣйшій еврейскій, замѣтно разнящійся отъ языка книги псалмовъ и другихъ позднѣйшихъ свящ. книгъ. Въ немъ встрѣчаются слова чужеотранныя, въ особенности египетскія, напр. Іеоръ (\*), Абрекъ (\*), Теба (\*), Хартуммимъ (\*), Ша-

(<sup>1</sup>) Все это заимствовано изъ Вельте, въ энциклоп. словаръ католическаго богословія, подъ словомъ: *Плунканис*іє.

- (<sup>2</sup>) Einleit. in das alte Testament, 3 Aufl. § 442. aparts. (<sup>4</sup>) 7<sup>§</sup><sup>1</sup>--ptra.
- (•) ЛТДЖ-на колтнахъ
- (°) лдл-ковчегъ.
- (°) священные висцы.

хатнець ('), Тотафоть (°), Аху (°), Ханать ('), Шешь ('), и другія. Въ немъ встричаются также характеристические арханзыы. Такъ, древнее итстониение аноки, я, встричается гораздо чаще, чимъ сокращенная и новийшая форма его ани; прежняя форма нахену, мы, употребляется чаще не столь древней формы анахну. Мъстоннение мужескаго рода су, онъ, повсюду въ Пятикнижін имбеть значеніе общаго рода, за исключеніемъ только двухъ случаевъ; существительное мужескаго рода насарь, юноша, претерпъваетъ такое же изиънение въ родъ и безразлично употребляется для обозначенія юноши и девицы. Исключение составляеть одно иссто (°). Когда множественное число указательнаго мъстониенія элле, сіи, должно имѣть членъ, въ Пятикенжи всегда почти предпочитается этой формѣ сокращенная форма элэ, т. е. вибсто назале ставится газлэ. Равнымь образомь многія изъ согласныхъ буквъ принимають гласныя сложныя, тогда какъ въ другихъ книгахъ они принимають гласныя простыя. Третье лице женскаго рода во множественномъ числѣ будущаго времени обыкновенно теряетъ въ Пятикнижія свое конечное се,-обстоятельство, встрѣчающееся не больше шести или семи разъ въ остальныхъ книгахъ ветхаго завъта. Съ другой стороны, въ книгахъ Моусея встръчается много словъ и выражений, свойственныхъ лолько инъ. Такихъ словъ и выраженій Янъ собраль боль-

(') ТЭЦУЙ-ткань наь различныхъ интей.

(\*) ภารอาย-повязки.

(<sup>5</sup>) 7778 — нильская трава.

(\*) ЮЛП-бальзанировать.

(°) ÜÜ—јенъ.

(\*) Изяъстный Ренанъ (Hist. génér. des langues sémit. 4 edit. р. 120) не признаетъ этихъ особенностей за арханзиы. По его инънно, эти особенности суть только частныя особенности слога инсателя Патикнижія. Но миънія Ренана никто изъ евранстовъ не лержится.

ше двухъ сотъ ('); при этомъ имъ было опущено еще много такихъ словъ, которыя встричаются въ Пятикнижін только по одному разу, и которыхъ другіе священные писатели не имъли случая употребить, и которыхъ, поэтому, нельзя съ достовърностию считать особенностями, свойственными только Пятикнижію. Кроив того, извъстныя твердыя формы, постоянно встръчающіяся въ Пятикнижіи, подъ пероиъ послѣдующихъ писателей изжиняются въ формы болье мягкія. Такъ, напримвръ, цанакъ, цахакъ переходятъ въ занакъ, сажана. Въ Пятикнижіи встричаются даже такія слова, которыя относятся къ эпохв, предшествующей его наинсанию, --- слова, которыя писатель считаеть необходинынь объяснять для того, чтобы быть понятнымь для своихъ читателей. Такъ напр. трудная и темная фраза Выт. XV, 2: Венз-метеко болти, "сынъ владънія ноего дона", т. е. будущій владітель ноего дона, наследникъ моего дона (Елісзеръ изъ Данаска), объясняется въ слёдующенъ стихё такимъ образонъ: бенз-бенти йорежь они, "сынь моего дома, т. с. мой домочадець, нля рабь, родившийся въ ноемъ донъ, будетъ нониъ наслѣдниконъ". Повидемому, писатель сохраниль темное и древнее слово мещека только ради его созвучія оъ Дамещека — Данаскъ. Въ XVII, 5 тойже книги говорится, что имя Аб-рамз, высокій отець, измінено въ Аб-разкиз. Этого последняю слова разамо не встречается больше на еврейскомъ языкъ, и оно объясняется арабскимъ словомъ ранасимъ "многочисленный". Это слово было уже неупотребительно, кажется, во время нанисанія книги Вытія; поэтому ся писатель объясняеть его перифразомъ гамона гойнжа, "иножество вароковъ" (2). Прибавниъ наконецъ, что месяцы года, обык-

(') Archiv für Theologie und hre neueste Liter. Vol. III. p. 168-202. Св. также волюжь II, глѣ помъщена статья объ этомъ же предметь.

<sup>(&#</sup>x27;) Preiswerk, Gram. hebr. p. XXIV et XXV.

новенно, не выбють въ Пятянники собственнять названий. Они обозначаются здёсь въ послёдовательномъ норядкё, т. е. нервый, второй й т. д. Въ другикъ же окященныхъ историческихъ книгахъ мы зидниъ уже не то, здёсь каждни мёсяцъ им'ретъ кже сесе особенное название.

. Слогь разлачныхъ книгъ Пятикники вполив соокватствуеть той идей, которую мы выбень о лица Мочсен. Въ мъстахъ ноятическихъ (1) этотъ слогъ. воянышень и изобилуеть образани, въ прозавческихъ-ровень, прость и правилонь. Въ нень видень человень, ногорый, благодаря общирному в разнообразному образонания, приобраль бливкое знакомство съ тонкостями. ланка, Пго каруаны в одновные возвышены и зепенатльны божественныма величиемъ; повъствования или раз-(няжы естестненны, трогачельны, пленительны и часто очень враснортаввы; ричи и увишания полны сердечнаго жара и увлекательности. Впроченъ, слогъ Мочеса. He Beste Odnieroba, --- H Ba Stona- 10 Herme Dorgrath одно изъ донавительствь подлинности его плеани. Въ книга Второзаконія онь оболень, легонь, и по прениунеству орапорский и сильный, --- слогъ, ваконо и можно ожидеть ота великаю возедя, который, чувотвуя труич бликеніе своей кончины, умножаеть свои распоражения, разнираеть свои работы, часто приноминаеть произедшее и обращается въ своему народу съ навтоятельными и многовразию возобновляеными увъщаниями. Опоюде, въ его слова видно неньще внашней обрабожани ности, но за то видно больше силы, жирости и овятаро воздушевленія. Порядовъ повествованія въ Пяжикникін

<sup>§ 4.</sup> Слогг.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Главнѣйными поэтическими мѣстамя Патыкнижія считаютъ пророческую рѣчь умирающаго Івкова (Быт. XLIX), пѣснь Мочсея, написанную послѣ чудеснаго перехода чрезъ Чермное маре (Исх. XV), пророчество Валаама (Числ. XXIII, 7—10. 18— 24. XXIV, 3—9. 15—24), пѣснь Второваковія (XXXII) и послѣднее благословеніе Мочсея (Втор. XXXIII).

таже новезай отличается строгою последовательностия Овъ развивается въ отдельныхъ и не имбющихъ нежду собою твоной связи отрывкахъ, но сводится всегда къ одному заключению. Сравнивая нослѣднія книги Пятиинияна съ порвычи, заибчають также между ними некоторыя разницы въ языкъ и слогъ. Все это, указываетъ на такого писателя, который употребилъ на написание своихъ книгъ много латъ, который былъ прерываемъ въ своемъ трудѣ тысячу разъ, который нахоноложения весьма реаличныхъ положенияхъ и писалъ свою KHERY, TERE CREETE, YDERRAMI, HE HEGLIORES CTRONE HOLTBROBATCHENOOTH BL HOBBETDONSHIN, CHELINDER BL NONE воторическия оббытия от занонклями и наставлениями, свои рѣчи съ народныма проявшестияни, довольствуясь только слабынь и чисто хронологическими порядионъ. "Моусей, справедливо замъчаетъ Трипаръ ('), инсаль не какъ какой - вибудь литераторъ. Онъ быль вождень народа, его освоболителень, организаторень, BUNDHOANTCLEME, BABOOBANCAOND, ORD RECARL HE KARE, KAпой-тибудь философъ, сидя въ своемъ кибинетъ, но въ походной налатку, въ промекутскъ времени, оставаннійся ему посль произнесснія суда, посль народнаго бунча, между жертвоприномениять и найною. Его нимрабыла, поэтому. не отділленое со врею тиательностий reoponie sakoro-nudyli prevestano aptusta, no, sens: eressets, Beesseers Mortin BLOXHOREHHORD IVBIL Texants образонь, книга, нисанныя при таника оботоятельсявахь, по необходиности, должна была не имать связа нести. Переходы оть одного почествованыя къ другому. сспестненно, должны быть въ ней вневанными; законы, вивото того, чтобы представлять наш себя связание снателе, естественно, должны быть ранотаны, не развины NECTENT SHUTH I DO DEBENIT KUNCANI, DESCRADIO SXONныхъ фактахъ, вибото того, чтобы быхь апружнированными, полжны быть изолированы. Словомъ, ледобния

(1) Maïse, etc. t. 111. p. 425.

Some the second

книга необходимо должна имёть ту самую форму, какую представляють намъ Плтикнижіе. Послё этого, все, что представляють противъ его подлинности, какъ то, нодостатокъ связи въ его частяхъ, пробълы, отрывочный характеръ его повъствованій, говорить напротивъ въ пользу его подлинности.

#### § 5. Планъ и порядокъ Пятикнижія.

Выборъ и расположение содержания этой кинги обнаруживаетъ законодателя, который имълъ цълю дать своему народу политическую, гражданскую и религюеную хартию, которая руководила бы и направляла его судьбами въ течение цълыхъ въковъ.

Прежде всего онъ излагаеть то, что могло подготовить его народъ къ принятію этой хартін, дававнюй ему теократически - республиканское устройство. Онъ открываеть ему понятие о Богѣ творцѣ и промыслителѣ міра, принимающемъ сверхъестественное участіе въ исторической жизни челов чества, сохраняющемъ среди людей познание о Себь, и наконецъ заключающенъ всъ свон откровения въ одномъ избранномъ семействъ, которое, по Его обътованіямь, имбеть возрасти въ великій народъ. За твиъ онъ разсказываетъ частную исторію этого сенейства, говорить о его благочести, о его богатствахъ, о его значени и могуществъ, знакомить съ образонъ его жизни и съ его обычаями, упоминаеть о его переселении изъ Ханаана въ Египетъ, о его пребывания въ Егнить, о его дивномъ развножения здъсь, о его работахъ и страданіяхъ и о его чудесномъ освобожденія ня тяжкаго работва.--Съ этого монента писатель становится очень воздерженъ на факты. Онъ разсказываеть только тв изъ нихъ, которые модали случай къ недаено какихъ-нибудь законовъ, или касались выполненія законовъ. — Подвигаясь дальше въ своемъ повѣствовании, онъ опускаетъ даже много такихъ обстоятельствь, которыя вызвали извёстные законы, какъ будто у него не доставало времени, или какъ будто онъ

утомленъ былъ процессомъ самаго писанія. Отсюда-эта отрывочность его повъствований, записываемыхъ одни за другами безъ непосредственной между ними связи, на что было указано нами выше, и что особенно заизтно въ его послъднихъ книгахъ. Съ другой стороны, Моусей записываль законы въ порядки ихъ изданія, предваряя или сопровождая ихъ описаніемъ случившихся предъ ихъ изданіемъ событій, и сопровождая ихъ увещаніями, обътованіями, угрозами. Иногда онъ повторяеть и изъясняеть тв законы, которые, съ теченіемь времень, или были пренебрежены, или смысль которыхъ былъ невѣрно понять, или же которые вели въ двусмысленности. Въ некоторыхъ случаяхъ, сообразно изибнившиися обстоятельствамь времени и ивста, онъ сокращаетъ ихъ. Но никто другой, кромѣ самого законодателя, не могъ до такой степени увлечься хронологическимъ ходомъ своего законодательства. Всякій другой писатель не сталь бы при этомъ описывать характера извъстныхъ лицъ, подавшихъ поводъ къ изданию того или другаго закона, не обратилъ бы особеннаго вниманія ни на время, ни на мъсто изданія тёхъ или другихъ законовъ. Никто не сталь бы писать исторію въ формѣ отрывочныхъ разсказовъ, излагать законы, исправлявшие другь друга, или составлявшіе безполезное повтореніе. Злоная вренный поддівлыватель, или даже подражатель, руководившійся чистыми намбреніями, привель бы въ порядокъ всё эти изтеріалы, сократиль бы или изъясниль бы ихъ и постарался бы составить внигу болье систематическую, безъ повтореній и безъ поправокъ. Моусей, напротивъ, слёдоваль за ходомъ событій, писаль свою книгу урывками и по мъръ накопленія фактовъ, и преслёдуя только свою главную цёль-внёдрить въ израильскомъ народъ законъ Ісговы и образовать изъ него теократическое общество, пренебрегаль формою ради сущности, единствоиъ метода ради единства идеи, искусствомъ ра-

ди правды и естественности. Весьма справедливо говорить Дю-Воязень ('), что "Мочсей не имъль нужды въ заученыхъ переходахъ, въ соображенияхъ, въ поясненіяхь для того, чтобы ув'єрить израильтянь въ д'бйствительности тахъ фактовъ, которые только липнь случилноь на ихъ глазахъ. Онъ записывалъ эти факты не столько для того, чтобы спобщить своему вароду свъдение о нихъ, сколько для того, чтобы наномнитъ ему о вихъ и почерпнуть изъ нихъ побуждения къ соблюдению своихъ законовъ. Отсюда - эти частыя повторенія, эти сильныя рёчи, эти увѣщанія, упреки, которые такъ естественно возникаютъ изъ саной сущности историческихъ событій. Не видѣть въ рѣчакъ Моусея того оригинальнаго характера, который приналлежить ему, какъ закоподателю, значить совсямь не имъть вкуса къ пониманию его писаний. У него законы перемѣшаны съ исторіею потому, что они были записываемы имъ тотчасъ же послѣ ихъ изданія".

### § 6. Сать Мочсей выдиеть себя за писателя Пятикнижія.

Хотя бы писатель Пятикнижія и не подписаль на немъ своего имени, тёмъ неменѣе, на основаніи предшествующихъ соображеній, мы были бы вправѣ приписать его именно Моисею. Но мы вправѣ приписать его именно этому великому законодателю евреевъ не по еднимъ только этимъ соображеніямъ и догадкамъ. Моусей самымъ яснымъ обравомъ утверждаетъ, что онъ именно есть нисатель Патикнижія, и выскавиваетъ это тѣмъ же тономъ, тѣмъ же язывомъ, съ тѣмиже самыми чувствами любви и нѣжвой заботливости, которыя тосподотвуютъ во всей послѣдней его книгѣ. Вагляни-

(1) L'antorité des livres de Moïse, part. l. ch. III. p. 66. 67. édit. 1778.— Въ свое время это сочинение считалось однимъ изъ самыхъ солидныхъ сочинений.

Digitized by Google

те на XXXI; 9—13. 24—26 книги Второзанонія (\*), гдѣ великій законодатель объявляеть самь, что онъ написалъ всю свою книгу и ввѣриль ее на храненіе священникамъ и старъйшивамъ народа, и повелъваетъ наложить ее съ боку ковчега завъта Госнодня и читать ее чрезъ каждне семь лѣтъ, въ дии праздника кущей, предъ всъмъ Изравленъ.

Говорять, правда, будто въ приведенныхъ сейчась истакъ писатель Пятикникія отличаеть себя оть Могсея (ст. 24-26), и будто онъ дасть резуметь, что онъ нринисываеть ему только нёкоторые, заимствованные у него отрывки. Но понимо всякой другой причины, ю которой нельзя принять этой гипотезы, гипотеза эта не можеть быть принята потому уже, что писатель Пятвинижія поступиль бы въ этомъ случак вопреки собственному своему намбрению. Намбрениемь его было-дать своему народу религіозный кодексъ, который быль бы для ного навсегда безусловно обизателенъ, и онъ долженъ былъ желать, чтобы на Пятикниже, которое онъ даетъ своему народу, смотръли всв. какъ на его имевно книгу. Но такъ какъ подобный обязательный и безусловный авторитеть могь принадлежать только кодексу, написанному самимъ Моусоежь-основателемъ іудейской теократіи, то ему необходнию было выдать свою внигу за книгу именно Мочсен. Везъ этого онъ не могъ бы требовать того уваженія, или лучше благогов'янія къ ней, какого онъ требуеть оть цълаго народа. Отсюда, на основания указанныхъ мъстъ изъ конца книги Второзаконія ольлуеть заключить, что Пятикнижие приписывается Мотсею справедливо, или несправедливо. Въ послѣднемъ

(1) Поолбания три стиха можно считать въ этомъ случав саными опреавлительными: «когда Мочсей винсалъ въ внигу всв слова завона сего до конца, тогда Мочсей помельлъ левитанъ, восящимъ ковчегъ завъта Господня, сказавъ: возъмите сто кинту Закона и положите ее съ боку ковчега завъта Господа Бога вишего, и она тамъ будетъ свидътельствовать на тебя». случав на Пятикнижіе слёдовало бы смотрёть, какъ на ироизведеніе подложное, и въ такомъ случав противникамъ его подлинности слёдовало бы выяснить—ночему оно всегда пользовалось у еврейскаго народа безусловно-обязательнымъ авторитетомъ, и ночему единодушное, съ древнёйшихъ временъ идущее, преданіе іудейской синагоги всегда считало его произведеніемъ Моусся (').

Другіе критики утверждають, что, въ приведенныхъ сейчасъ ифстахъ, слова: "этотъ Законъ", "эта книга Закона", указываютъ собственно только на книгу Второзаконія.--Но пусть припомнять то, что было сказано нами выше относительно тёсной связи, существующей между всеми книгами Пятикнижія,-связи, въ сняу которой, если мы допустниъ подлинность Второзавонія, то должны буденъ допустить подлинность и предшествующихъ ей книгъ. За твиъ, пусть также обратять внимание на то, что какъ въ пререкаемыхъ, такъ и въ слѣдующихъ мѣстахъ Второзаковія: I, 5. IV, 44-45. XXVIII, 58. 61. XXIX, 20. 27. XXX, 10, слово Захона означаеть не только собственно такъ называемые законы, данные Вогомъ израильскому народу чрезь Моусея, но вообще совокупность встать божественныхъ откровений, касавшихся этого народа, со времени призванія Авраама до странствованія его въ пустыв'я (\*). Вожественныя обътованія, милости, угрозы, наказанія, 1 носылаемыя Богомъ за его непокорность ему, вообще вся исторія его отношеній къ Ісговѣ, который провозгласиль себя его Богонь, его царень и его покрови-телень, все это обозначалось однинь названіень: За-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Мысль эта высказава Вельте, въ эвциклопедическоиъ словчрѣ католяч. богословія, подъ рубрикою: *Плинаннию*.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ именно понямали законъ и јуден, потому что они навывали этимъ имененъ, какъ мы видѣли это выше, все Патикнижіе.

конъ; или, говоря технически, Законовъ называлась у евреевъ исторія основанія ихъ теократіи и саная хартія этой теократін. Но эта исторія разоказывается во Второзаконій только отрывкани и намеками, тогда какъ въ предъидущихъ книгахъ она наложена обстоятельнъе и полите. Наконецъ, изъ воська выразительныхъ мъстъ KHHW Исходъ в Чнелъ (Исх. XVII, 14. XXIV, 4. 7. XXXIV, 27. Числ. XXXIII, 2) видно, что Моусей вписываль въ книгу историческия события, относящияся къ изранльскому народу, по той мёрё, какъ они происходили. Такимъ образомъ, если во Второвавонии говорится о книгь Закона, и если несомнънно, что слово за-KONS HEBETL BOCLMS OGUIHDHOG SHAVERIG, OGHHMANHLOG COбонь не только законы въ собственновъ смысла этого слова, во и историческія пов'єствованія, то упонинаеные во Второзаконіи книга Закона ножеть означать и означаеть цѣлое Пятикнижіе, которое, въ то время, и не было еще раздълено на пять частей, но составляло наъ себя одинъ целый свитокъ (').

Пусть же теперь тё критики, которые, на основанія представленныхъ данныхъ, не хотятъ признать инсателенъ всего Пятикнижія Мочсея, посмотрять--къ чему ихъ ведутъ ихъ притязанія. Ни больше, ни меньни они приводятъ ихъ къ тому, что надобно бы потребовать отъ Мочсея, чтобы онъ подписался не только подъ каждою книгою, но и подъ каждымъ ея отдъломъ, подъ каждою главою, подъ каждымъ ея отдъломъ, подъ каждою главою, подъ каждымъ ея стихомъ. Требовали ль когда-нибудь чего-либо подобнаю отъ древнихъ писателей? На основаніи того, что Геродотъ, Діодоръ сицилійскій, Абульфараджъ (Баръ-Гебреусъ) и другіе извъстные историки древности нисали тоже безсвязно и отрывочно, не дълаютъ, однако,

<sup>(&#</sup>x27;) Думають что это раздѣленіе Патикняжія на части пронзошло уже послѣ вавил. плѣна, когда явился обычай читать Патикнижіе въ синагогахъ. Это раздѣленіе находилось уже въ нереводѣ LXX, а изъ іудейскихъ писателей первый упоминаеть объ ненъ Іосноъ Флавій.

въ ихъ сочиненияхъ такой сортировки, чтобы навъчиныя ивета вхъ считать подвинными, в другія----ивть. Впроченъ, среди повтореній, несвязностей и отрывочноети въ писаніи Мочсен, нетрудно успотр'ять въ нень единство намъренія и плава. Не видно ли, что священный писатель постоянно быль завять, сь самаго начала книги Вытія и до конца книги Втерозаконія, одною мыслію, — именно желаніень расположить свой народь въ вринятію служенія Ісговъ, подклонвть его подь вго божественнаго закона, указать ему славную и конечную эру будущаго Искупителя (')? Наконець искусство сочинять ве было въ превности такъ, чвиъ оно стало нынь, и восточные, даже новъншие писатели. пищуть овон сочинения совстять не по тонуже мотоду, не съ такою послёдовательностию и не съ такою логическою отрогостно, вакая характеризуеть сечиненія новъйшихъ овропойскихъ историковъ. Мочеой, прерывкеный частыми переходами и безчисленными общественными дѣлами, обрежевевный всевозможными трудани и заботами, не имълъ свободнаго вренени и досуга, которыми пользуются мовъйные пасатели, и однакожъ его произведение все же такъ прекрасно и танъ величественно, и такихъ общерныхъ размеронъ, что ны считномъ себя вправъ сказать. виъсть съ однимъ остроумнымъ критикомъ ('), ого порицателямъ: "кто изъ васъ безв гръха, пусть первый бросить въ него канень"...

"Ни одна книга, говорить славный плейцарскій историкь Жань-Мюллерь вь письмѣ къ своему брату (\*), и одна книга не имъють для меня такой вривлевательности, какъ инита Моусел. У него природа текже вѣрна, какъ у Гомера, но у него она еще разнообразнѣе, еще наизнѣе. Нъуъ ни одного класса людей, ни одного возраста, ни одного поколѣнія, которыя не

(<sup>1</sup>) Это доказательство пространно развито Бостонъ въ его Diction. de la Bible, art. Pentateuque.

- (\*) Ackermann, Iutroductio in V. T. p. 146.
- (<sup>3</sup>) Vol. V. p. 58.

Digitized by Google

наным бы у него для себя образца. Самыя картины его поучительны. Въ этомъ законодателъ совершенно особый складъ ума. Такъ и видно, что онъ писалъ свою книгу для своихъ современниковъ и съ особою цѣлію. Эта книга есть щитъ, охраняющій Моусея и пророковъ, и свидѣтельство противъ іудеевъ, ихъ священниковъ и раввиновъ".

### §. 7. Высокое достоинство Пятикнижія.

Этоть отдѣль внутреннихъ доказательствъ мы закончимъ общею оцѣнкою Моусеевыхъ писаній въ отношеніяхъ историческомъ, философическомъ и религіозномъ, съ цѣлію — извлечь отсюда новый доводъ, притомъ одинъ изъ самыхъ рѣшительныхъ въ подтвержденіе ихъ подлинности.

1. Съ исторической точки зрънія, Пятикнижіе есть драгоцѣннѣйшее твореніе, какое только мы имѣемъ. Будучи древнѣе самыхъ первыхъ опытовъ гражданской исторіи, оно далеко превосходить ихъ всѣ. Оно говорить не обо всемъ, но все, что говорить оно, достойн уливленія. Только оно одно сообщаеть намъ удовлетворительное для нашего разума сказание о происхождени міра и человѣческаго рода и о первоначальной жизни человѣка на землѣ. Только оно объясняетъ намъ причину разстявія людей по лицу земли, различія языковъ и племенъ. Только оно содержитъ въ себѣ элементы истинной и достов врной хронологи. Обнимаеныя имъ эпохи суть самыя древнъйшія эпохи человьчества, и тогда какъ у другихъ народовъ эти эпохи наполнены баснями, оно изображаеть ихъ съ замечательною истинностію и простотою.

Если въ немъ есть такъ много общаго, что касается цѣлаго человѣчества, тѣмъ не менѣе у него есть своя спеціальность, которая и сообщаетъ ему единство и цѣлость. Это—исторія израильскаго народа отъ его начала до его окончательной организаціи. Со времени появленія этого народа на поприщѣ исторіи, онъ почти изключительно занимаетъ священнаго историка.

Cos. 1.

15

2. Съ философической точки зренія, Плтикнижіе представляетъ не меньшую важность. Ни одна философская школа не поставила такъ опредѣлительно и не разрѣшила такъ положительно и удовлетворительно для разума тёхъ великихъ задачь, которыя издревле безпокоятъ умъ человѣческій, – каковы: вѣчное бытіе личнаго Бога, отличнаго отъ міра, котораго Онъ есть Творецъ и Промыслитель; созданный Богомъ человѣкъ, состоящій изъ тѣла и души, — двухъ природъ, отличныхъ одна отъ другой по своей сущности и происхожденію; безсмертіе души или духа; назначеніе человѣка, состоящее въ повиновении праведному и святому Творцу, котораго онъ есть наилучшее видимое твореніе; существованіе зла правственнаго, зла физическаго, смерть, какъ слъдствіе зла нравственнаго; настоящее состояние человъчества, какъ слъдствие его изначальнаго уклоненія отъ Бога; возможность возстановленія его, основанная на божественныхъ свойствахъмилосердій и правосудій. Въ немъ заключается много и другихъ истинъ, которыя, хотя и не облечены въ школьныя формулы, тъмъ не менте достаточно ясны и полны для всякаго, кто съумбетъ различить ихъ существенные элементы. Притомъ, эти идеи не представляютъ ни сбивчивости, ни противорѣчія; система состоитъ въ фактахъ, а не въ изложени ихъ.

3. Съ религіозний точки зрѣнія, Пятикнижіе ни съ чѣмъ не можетъ быть сравниваемо; въ этомъ отношеніи оно несравненно. Нѣтъ даже ничего и похожаго на него. Это не только такая книга, въ которой говорится о предметахъ религіозныхъ, но книга, въ которой все запечатлѣно и проникнуто духомъ религіи. Ея исторія есть исторія религіи. Самая философія ея, какъ это сейчасъ мы видѣли, сводится тоже къ религіи и отождествляется съ нею. Съ другой стороны, религія выдѣляется въ ней, какъ совокупность богооткровенныхъ истинъ, и облекается здѣсь въ самыя положительныя и практическія формулы. Но войдемъ въ подробности.

Догмата. Пятикнижіе пропов'ядуеть чистый теизиь. въ противоположность символизации естественныхъ началь, которую ны находимъ въ основѣ всего древняго язычества; проповѣдуетъ со всею ясностію монотеизиъ, въ противоположность почти всеобщему и даже, можно сказать, всеобщему политеизму; проповѣдуетъ личваго Бога, обладающаго высочайшими совершенствами, въ противоположность пантеизму, къ которому, будучи предоставленъ своимъ собственнымъ стремлениямъ, неръдко склоняется умъ человѣческій. — Что касается человѣка, то учение о его зависимости отъ высшей силы. учение о его нравственной отвѣтственности, о его справедливоиъ осуждении за гръхъ, постановлено съ совершенною определительностію, не какъ какая-нибудь теорія, но какъ фактъ, имъющій историческое значеніе. Строгость этого ученія могла бы привести человѣка къ отчаянию, если бы въ сферъ отношений человъка къ Богу не находилось столь же ясно формулированнаго ученія о примиреніи человтка съ Богомъ, если бы не выражено было ученія о милосердой любви Вожіей къ человѣку грѣшнику, которая есть первое начало его спасенія. Послѣ этого слѣдуеть еще указать на возвышенный характеръ этой догматики, на отсутствие въ ней всякаго пустаго и безполезнаго вопроса, всякаго суевърія, на ея глубокую духовность, которая просвъчиваетъ чрезъ внѣшнія формы и сообщаетъ имъ ихъ настоящее значение.

Нравоучение. Пятикнижіе сообщаеть намъ чистѣйнее понятіе о добрѣ и злѣ, о справедливомъ и несправедливомъ. Въ многочисленныхъ историческихъ примѣрахъ оно даетъ видѣть каждому, что развращеніе приносить гибель тому, кто предается ему. Начало нравственнаго долга возводится въ немъ къ единственно законному и возвышенному источнику — служенію Богу. Ему неизвѣстна та униженная и унижающая человѣка нравственность, которая имѣетъ своимъ началомъ гордость и своекорыстіе человѣка. Оно превышаетъ даже то нравоученіе, которое можно назвать юридическимъ и

15\*

вводить нась въ сферу нравоученія чисто духовнаго.— Такъ оно запрещаеть всё чувственныя пожеланія; въ числѣ нашихъ обязанностей оно поставляеть не только повиновеніе Богу и справедливость въ отношеніи къ ближнему, но также любовь къ Богу, любовь къ людямъ, милосердіе. честность. — Сущность закона Христова (Мате. XXII, 37 — 40) напоминаетъ намъ заповѣди книги Второзаконія (VI, 5. X, 12. XXX, 6) и Левитъ (X1X, 18).

Богослужение. Обрядовыя учрежденія Пятикнижія уливительнымъ образомъ согласованы какъ съ историческими обстоятельствами, такъ и съ догиатами, и вполвѣ соотвѣтствуютъ тѣмъ возвышеннымъ цѣлямъ, достижение которыхъ имълось въ виду при ихъ установлении. Богослужебныя дъйствія всегда имъють въ немъ глубокое значеніе, напоминая человѣку о верховномъ владычествѣ Божіемъ, о зависимости человѣка отъ Бога в о потребности прощенія. Многочисленность священныхъ церемоний внёдряла въ человёка мысль о непосредственномъ и всегдашнемъ присутствіи Божіемъ и сообщала религіозной жизни евреевъ реальность, такъ сказать. тело. Виксть съ этинъ богослужение было центромъ, около котораго сосредоточивались всѣ израильскія семейства, и слѣдов. Оно служило средствомъ тѣснъйшаго ихъ сближения между собою, и такою преградою, которая самымъ дъйствительнымъ образомъ отд'алла еврея отъ встхъ иноземныхъ народовъ.

Гражданское и политическое устройство. — Гражданское и политическое устройство Пятикнижія запечатлѣно религіозною печатію. Оно провозглашаеть Бога неограниченнымъ властителемъ той земли, на которой живеть народъ Его. Онъ царствуетъ и управляетъ своимъ народомъ не въ фигуральномъ, но въ буквальномъ смыслѣ. Его служители получаютъ отъ Него повелѣнія и нередаютъ ихъ народу; если представляется какое-нибудь новое и затруднительное для нихъ обстоятельство, они идутъ къ Нему за наставленіями. Всѣ законы исходятъ изъ Его святилища. Какъ верховный власти-

Digitized by Google

тель своего народа, Онъ изрекаетъ ему свои повелѣнія, сколько святыя, столько же и безусловныя, во вреия богослуженія, среди дыма благовоній, сожигаемыхъ на жертвенникъ, во время принесенія Ему жертвъ. Его престолъ есть жертвенникъ. Отсюда исходятъ приказанія, туда возвращается повиновеніе. Гражданинъ— тоже, что върующій; потому что каждый израильтянинъ находится въ завѣтѣ съ Богомъ, и только тотъ, кто находится въ завѣтѣ, пользуется правомъ гражданотва. Кто нарушаетъ первый, тотъ теряетъ и второе.

Заключаемъ. Книга, соединяющая въ себъ столько замѣчательныхъ и высокихъ качествъ, и которая досель удерживаеть за собою первое мьсто между историческими и философскими сочиненіями, не можетъ быть произведениемъ какого-нибудь поддѣлывателя, или никому неизвѣстнаго раввина; книга, на составление которой потребно было столько обширныхъ свъдъній, столько ума и проницательности, не могла быть написана какимъ-нибудь мисологомъ, или суевърнымъ мечтателемь; книга, которая представляеть не только дѣйствительное единство, но и общирное и логическое сопоставление разнообразныхъ воззрѣний, должна была составиться не посредствомъ какой-вибудь компиляции, или какого-то, такъ сказать, нарощенія и какъ-бы случайнымъ образомъ. Такая книга могла быть написава только Моусеемъ, имя котораго она носитъ на себъ, в который, впрочемъ, всю славу ся написанія относить къ Богу, который вдохновлялъ его и руководилъ имъ при ея написании (').

(продолжение слъдуетъ)

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Все это заимствовано у Jarapna, изъ его рукописиато сочинения — Manuel d'Introd. hist. et crit. à l' Anc. Test. Il part. § 80.

# вопросъ

# О ПЕРСТОСЛОЖЕНИИ ДЛЯ КРЕСТНАГО ЗНАМЕ-НІЯ И БЛАГОСЛОВЕНІЯ ПО НЪКОТОРЫМЪ НО-ВОИЗСЛЪДОВАННЫМЪ ИСТОЧНИКАМЪ.

(продолженіе)

# Свидттельство Ивина Посошкова.

Этого, въ послъднее время сдълавшагося столь извъстнымъ, писателя временъ Петра I одно сочинение, именно Зеркало очевидное, хранится въ рукописи въ библіотекъ казанской д. академіи.

Рукопись эта носить слѣдующее полное заглавіе: "Зеркало очевидное,

Сіесть ясное изъявленіе, показующее расколниковъ россійскихъ, и злодышущую ихъ къ церкви святъй противность, и хуленія ихъ на святыя тайны, и суемудрое разумѣніе, и яже ученіе ихъ. И на тая ихъ противуразумѣнная лжеученія: отъ божественныхъ писаній и священныхъ правилъ богоносныхъ отецъ

Истинное обличение,

Увѣщаніе же къ нимъ о заблужденіи и отторженіи ихъ отъ святыя церкви, и паки къ ней обращенія. Прочымъ же православнымъ христіаномъ церкви россійскія не познавшимъ ихъ, ниже поползшыхъ въ треокаянное, и самотлѣнно ихъ заблужденіе, вѣдительное извѣстіе, злаго лжеученія и хуленія ихъ,—

#### Явно представляющее

Сочиненное ревностнымъ тщаніемъ: отъ нѣкоего простолюдина православныя церкве сына: живущаго въ царствующемъ градѣ Москвѣ.

Свидътельствованное достоблаженныя памяти преосвященнымъ господиномъ Димитріемъ митрополитомъ ростовскимъ и ярославскимъ во градъ Ростовъ и міру чрезъ списаніе пера подати

#### Сужденное

о немъ же свидътельствъ, мудролюбія его пастырскаго метросочиненныя стіхи десницею его написанныя 1709 льта. И здъ сущаго ради извъстія чтущимъ

#### Положенныя".

На слѣдующей страницѣ мы читаемъ:

"Преосвященнаго митрополита Димитрія на книгу сію написанныя рукою его стіхи сице вѣщають:

Зеркаломъ книжка сія

въ правду названна

Въ ней бо зрится противныхъ душа окалянна

Въ томъ токмо разность, како кто взираетъ

Въ зеркало; какъ отъ лица тогчасъ очищаетъ.

Ляды же аще и зрять

вѣру свою худу,

Обаче аки праву

прославляють всюду.

Ни хотятъ душевнаго лица си отмыти,

Кто можетъ Евіопа черна убѣлити.

И паки повторяю написа сице:

Мала книжица сія,

но разумъ въ ней многій.

Маль ларчикь, но скарбь въ себь

хравить не убогій.

Маль источникь, но многихъ жаждныхъ напаяетъ, Малъ славій, но пѣснь сладка всѣхъ увеселяетъ. Давидъ малъ великаго уби Голіада, Сице и та книжица рожденныхъ отъ ада Расколниковъ нынѣшнихъ силна побѣждати Вся же православныя ползы исполняти".

Послѣ заглавія и этого свидѣтельства, даннаго книгѣ святителемъ Димитріемъ ростовскимъ, слѣдуетъ молитвенное обращение автора къ Богу: "Боже тресоставный, Отче и Сыне и Душе святый, иже вся строиши и соблюдаеши и содержиши: вся бо тобою содъвнемая во твою Воже славу сотворяются. Ты Боже нашъ просвѣти умъ нашъ, и сердечные наша очы отверзи, къ познанию истины въ ползу читающимъ книгу сию. Да уразумѣютъ вси зряще въ сіе зеркало расколнича паденія, и въ коликая злая погибели шествуютъ. Такожде и мы православнии христіане да возможемъ остерегатися отъ таковыхъ расколничихъ паденій. Въ книгѣ бо сей написано ради обращения расколническа путь истины, обличителная имъ словеса и наказателная: и почесому ихъ православнымъ познавати, и чемъ ихъ уличати, и вопросы къ нимъ дивные, изъ нихже извинитися не могуть. Есть бо сія книга внятна читающимъ, велми полезна: всю ихъ буемудрость явно изъявляетъ. Того бо ради зеркаломъ ю нарекохомъ".

Въ концѣ заглавнаго листа написаны слѣдующія двѣ метрическія строчки, съ цифирнымъ означеніемъ имени и прозвища автора:

"Писавша имя "63" числа, имать въ себѣ званно, Прозваніемъ же 512<sup>т</sup> являетъ всѣмъ сія знанно".

Digitized by Google

Въ самомъ концѣ книги, на послѣднемъ листѣ рукописи, авторъ подписался такъ: "трудивыйся Іванъ Посошко<sup>•</sup> прощенія проситъ".—Имя какъ разъ соотвѣтствуетъ числу 63=I—10—в—2—а—1—н—50, а прозваніе 512 = П—80—0—70—с—200—0—70—ш—к—20— 0—70—в—2.

Эта рукопись издана и въ печати М. Погодинымъ въ 1863 г. въ Москвѣ въ собрании сочинений Ивана Посопікова, ч. II. — Тамъ это сочиненіе названо: Зерцило безыменнаго творца на раскольниково обличение. Печатное издание этого сочинения Погодинъ скопироваль сь двухъ рукописей, пріобрѣтенныхъ имъ отъ Строева и отъ Большакова. О первой — строевской рукописи Погодинъ говоритъ, что "она чуть ли не есть подлинвикъ Посошкова: снимки, какъ читатели могутъ видать изъ прилагаемаго" (къ печатному Погодинскому изданію) "facsimile, совершенно сходны съ почерконь Посошкова, приложеннымъ къ первой части изъ его собственноручнаго донесения митрополиту Стефану Яворскону". А это facsimile, особенно же приложенное ко И части, совершенно сходно съ почеркомъ рукописи казанской д. академии, съ тою развѣ развицею, что почеркъ академической рукописи весьма твердъ, чистъ и врасивъ, --- тогда какъ facsimile въ печатномъ издании сочинений Посошкова, какъ въ І, такъ и во ІІ частяхъ, начертано рукою, которая начинала уже дрожать, --видно-отъ старости. Отсюда можно сделать заключеніе, что рукопись нашей академіи переписана самимь Посошковымъ, —и видно—еще въ молодости его, около 1709 года. Въ библіотеку казанской д. академіи этотъ заятьчательный автографъ переданъ изъ библіотеки блаженныя памяти Григорія, бывшаго митрополита казанскаго, а потомъ с.-петербургскаго. А откуда получена митрополитомъ Григоріемъ, это пока не извѣстно. Сохранился въ книгъ этой рукописи листикъ бумаги, на которомъ безъ означения года, числа и мъстожительства написано: "Вате Высокопреподобіе, желая споситиествовать увеличению вашей библютеки, имъю честь пред-

ŧ

ставить на разсмотрѣніе найденный мною нечаянно у знакомыхъ фоліанть, который, я полагаю, заинтересуеть Васъ пріобръсти оный. Вашего Высокопреподобія покорнѣйшій слуга Н. Федоровъ". Не видно даже, къкому это писано. Думаемъ однакоже, что въ этой запискѣ говорится о знаменитомъ автографѣ Посошкова, обращаются въроятно къ Григорію, собиравшему въ свою библіотеку рукописи, когда онъ былъ еще архимандритомъ.

При этомъ важномъ открытіи, мы должны замѣтить, что печатное издание сочинения Посошкова Зеркало, насколько открывается при бъгломъ сличение его съ автографомъ въ академической рукописи, есть сокращение автографиаго издания, а это послѣднее есть пространное развитие того, что сокращенно изложево въ издании печатномъ. Это замъчание подтверждается уже однимъ сравненіемъ количества страницъ: въ Погодинскихъ рукописяхъ, съ которыхъ скопировано печатное изданіе, въ одной имѣется 228 страницъ, а въ другой 251; а въ рукописи нашей академіи, рукописи въ листъ, написанной самымъ убористымъ полууставонъ, переходящимъ по мъстамъ въ скоропись, насчитывается болье 500 страниць. Это подтверждается еще и сравнениемъ оглавления главъ этой книги по изданию Погодинскому и рукописи академической:

по изданию Погодинско-По академической рукописи: MY:

"Оглавленіе въ книзъ сей нарицаемъй зъ сей: зеркалѣ обрѣтающихся вешей:

О хулѣ. Глава 1.

Оглавление вещей въ кни-

О хулѣ на Духа Святаго, и на вся святыни отъ Духа Святаго дъйствуемыя. И въ ней явлено, коль той грѣхъ тяжекъ И хүлный еже и прощенія ему нѣсть. Глава Я, листъ КГ.

О ругателехъ. Глава 2. О лжи, како изыде она отъ діавола. И вси любящій ложь сшивати сынове суть діаволи, и коль непотребна православнымъ христіаномъ ложь. Глава В, листъ

# พิส.

О руганіи и о всёхъ ругателехъ ругающихся: святынямъ, и благочестивой христіанской вёрё: и священному и иноческому чину. И каковъ грёхъ ругателемъ бываетъ. Глава Г, листъ МИ на об.

0 осужденіи. Глава З.

О крестѣ Господни. Глава 4.

О висѣніи Христовѣ на крестѣ. Глава 5.

О осужденіи: людей осуждающыхъ. И дѣла ихъ осуждающихъ себя же и дѣла своя кривая оправдающихъ. Глава д́, листъ Ŋ́л.

О крестѣ Господнѣмъ четвероконечномъ, и како вся сила божественная залежитъ въ четвероконечномъ крестѣ: а не во осми конечномъ, и весма полезна сочинися. Глава Э, листъ №И.

О распятіи Христовѣ, яко илотію человѣчески висѣлъ, а не на ногахъ стоялъ. И о разбойникахъ, яко такожде распяты быша, и гвоздіемъ ко крестамъ пригвождени-быша. Глава Ŝ, листъ ПЗ на обор. О церкви. Глава 7.

О пресвитерахъ. Глава 8.

О покаяніи. Глава 9.

О причащении тъла Христова. Глава 10.

О мерзости. Глава 11.

тикахъ Глава 12.

Мірянину учителемъ не быть. Глава 13.

О церкви рукозданнъй: како свята есть, и житіе свое самъ Господь Вогъ яви въней. Таможе и о невещественной церкви. Гл.З, листь 45 на оборотѣ.

О пресвитерехъ: и о данной имъ власти отъ Бога и яко безъ ихъ пресвитерскаго руководства человъкъ спастися не можетъ. Глав. И, лист. РИІ.

О исповъдании гръховъ предъ іереи: и яко уставися оть повелѣнія Господня покаяніе. И яко удаляюшіися отъ покаянія погибаютъ вѣчною погибелію. Гл. **Ф. лист. РМГ.** 

О причастіи тѣла и крове Христовы. И яко удаляющися отъ причастия свитаго царствія небеснаго не наслѣдятъ: и не воскреснуть, но вси тіи идуть въ вѣчную погибель. Глава I, лист. PNS на обор.

О расколникахъ, и о ере-О раскольникахъ и ере- тикахъ и о подцерковникахъ, подцерковникахъ. и почесому ихъ познавати. Глава АІ, л. РЧВ на об.

> Мирянину учителемъ не подобаетъ себя поставляти а наиначе же — намъ\_учителми не быть. Глава ВІ, л. РЧД.

> > Digitized by Google

О лжепророцѣхъ и лже-О лжеучителяхъ и лжепророкахъ. Глава 14. учителехъ: и о всемъ ихъ лжеучителствѣ изъявленіе, и яко сами въ погибель идутъ, и инѣхъ за собою влекутъ

О крещени. Глава 15.

О символь, еже не будеть конца. Глава 16. О символѣ же, еже Гос-

пода животворящаго. Гла-Ba 17.

О антихриств. Глава 18.

О прочитании книгъ. Глаba 19.

въ пропасть адскую. Глава ГІ, лист. РЧО.

0 крещени единомъ: и яко не подобаетъ и еретическаго крещенія оставляти. Но токмо не довершенное въ томъ\_крещение\_исправляти. Гл. ДІ, лист. СО.

О символъ перваго и втораго собора, и о книжномъ исправлении. И яко не собою блаженный Никонъ патріархъ книги правиль: но по свидѣтельству вселенскихъ патріарховъ съ самыхъ древнихъ книгъ, а\_не новая изданія быша. Гл. С., л. СОЭ на оборотѣ.

О антихристь: коего онъ рода, и въ коей странъ будетъ. И о печати его и о запечатлѣніи на челѣ, и на деснѣй руцѣ. И како хранитися отъ тоя печати. Глава SI, дистъ 299.

О прочитании книгъ божественнаго Писанія. И яко право разсуждающихъ ползують книги, а криво разсуждающымъ напогибель\_книжное прочитание. Гл. 34, л. 310 на обор.

О сложени перстовъ. Глава 20.

О сложени перстовъ: и яко велми вредително есть двоперстнымъ знаменіемь знаменатися: понеже вси знаменующися тако: отпадають отъ святыя восточныя церкве и обращаются въ расколы. Глава иї, листъ 314 на обор.

О молитвѣ Іисусовѣ. Главя 21.

О направлении заблудшихъ. Глава 22.

Съ отвергшимися ва 23.

Раскольникамъ не молчать. Глава 24.

О седмочислія. Глава 25.

царствѣ діавольскомъ. Гла- ство безначальное, а друва 26.

О молитвѣ Іисусовѣ, яко не Никонъ патріархъ, но издревле уставися глаголати: Боже нашъ помилуй насъ. Глав. ФІ, листъ 343 на обор.

Съ еретики и со отвергшымися отъ святыя церкве: оть то есть съ расколники працеркве не молитися. Гла- вославнымъ христіаномъ въ обществѣ не молитися, и никакова содружія сними не имѣти, дабы за то отъ Бога казни не пріяти. Глава К, листъ 354.

> Развратникамъ святыя церкве и благочестиваго благовърія не молчати: но обличати и яві; ихъ творити. Глава ВА, листъ 357.

О дву царствахъ Бо-О парствіи Божіи и о жінхъ: яко едино Его паргое царство будетъ имъти начало по разорени сего видимаго свъта. Гл. КВ, листь 363.

> О іконоборцахъ: и о люторскомъ безумномъ мудро

ваніи. И на вся ихъ неправая толкованія явное обличеніе. И зряй тамо всякъ можетъ познати: яко люторове соблазнилися зря на Мартіново ученіе. И далеко отлучились отъ праваго пути. Глава КГ, листъ 345. Приложеніе, иже являетъ

всея книги силу. листь 315".

Ясно, что распространенная сравнительно съ печатнымъ Погодинскимъ изданіемъ рукопись нашей акадеяіи не во всемъ буквально сходна съ симъ послѣднимъ. Подробно же и обстоятельно касаться этого предмета здѣсь мы не имѣемъ нужды.

Лля оцѣнки важности свидѣтельства Посошкова о древнемъ россійскомъ перстосложени для крестнаго знаменія мы должны сказать здѣсь, кто онъ быль этоть Посошковь и въ какой мфрф заслуживаеть нашей въры, какъ писатель. — Родился Иванъ Посошковъ около 1665 г., а умеръ 1-го февраля 1726 г., въ темниць петропавловской крвности въ С.-Петербургь. Родояъ былъ крестьянинъ села Покровскаго, которое подъ этимъ именемъ составляетъ часть Москвы, называлось прежде Рубцовымъ и принадлежало царю Михаилу Өеодоровичу; родовой домъ Посошкова былъ за Яузою, въ приходѣ Николая чудотворца въ Котельникахъ. По уму и образованию онъ былъ русский самородокъ и начетчикъ, а по занятіямъ промышленникъ, торговецъ, заводчикъ, а подъ конецъ жизни и помѣщикъ. Подъ ковецъ жизни итстомъ жительства его былъ Новгородъ; во по дёламъ онъ бывалъ въ Пензё, Мценскѣ, Черни. Алексинѣ, на Ладожскомъ озерѣ, въ Петербургѣ, гдѣ и скончался; быль иногда употребляемь правительствомъ, напр. при отыскани мастеровъ для чеканения денегь, для дъланія пороха и проч.; находился въ различныхъ сношенияхъ со многими извъстными лицами своего времени: князьями Голицыными. Нарышкинымъ, кня-

земъ Хилковымъ, бояриномъ Головинымъ, княземъ Меньпиковымъ и другими; лично былъ извъстенъ самону Петру 1. Но историческую извъстность Посошковъ пріобрѣлъ уже въ наше время, какъ мыслитель и писатель. Онъ любилъ писать, и при всякомъ случат или поводѣ никакъ не могъ утерпѣть, чтобы не предложить своихъ мыслей, съ которыми обращался ко встиъ: къ митрополиту Стефану Яворскому, къ боярину Головину, къ кабинет-секретарю Макарову и наконецъ къ самому Императору Петру 1,-хотя по большей части, кажется, безъ успѣха. Въ своихъ сочиненіяхъ онъ высказывается весь съ своими понятіями, мыслями, чувствованіями; читая его, видишь во всякой страницѣ, что онъ былъ напитанъ страхомъ Божіимъ и отъ всей души преданъ христіанской религіи; сознаваль человѣческое достоинство, любилъ людей и заботился объ ихъ счастіи не только въ сей жизни, по и въ будущей,уважаль книжное учение и почиталь его главнымъ условіемъ встхъ гражданскихъ усптховъ, пламенно любилъ отечество, быль предань Государю, свёдущь въ книгахъ священнаго Писанія и твореніяхъ свято-отеческихъ, лобиль особенно св. Златоуста, вообще быль слишкомь любознателенъ, такъ что не оставлялъ безъ вниманія и разсужденія ни одного предмета, который ему представлялся. Вънастоящее время извъстны его сочинения: 1) о ратномъ поведении-записка. представленная боярину Головину,-2) о духовных двлах -записка, представленная митрополиту Стефану Яворскому, -3) настасление сыну, отправленному, по повелѣнію Императора Петра I, за границу въ путешествіе, -4) о скудости и богатствъсочинение, представленное Императору Петру I въ февралѣ 1724 г., -5) наконецъ сочинение зеркало очевидное на раскольникова, въ 1709 г. свидътельствованное святителемъ Димитріемъ ростовскимъ; кромѣ того Посошковъ написалъ еще въсколько разсуждений, о воторыхъ упоминаетъ, но видно-овъ пропали, или пова еще не открыты; сдълалъ кромъ того нъсколько промысловыхъ открытій, о которыхъ упоминаетъ; зналъ разныя ремесла и производства, вообще былъ человѣкъ разнообразный, необыкновенно даровитый и свъдущий. Славу Посошкова упрочили особенно два послѣднія его сочиненія. Въ сочиненіи о скудости и богатствь, говоритъ Погодинъ, — я удивился втрности взглядовъ. дъльности указаний, общирности соображений и разныхъ правительственныхъ мёръ, которыя только теперь, чрезъ полтораста почти лётъ, начинаютъ приводиться въ исполненіе, напр. о кодификаціи, о размежеваніи, о кадастръ, о цънности денегъ, о содъйстви духовному образованію, торговлѣ, промышленности, земледѣлію, военному искусству. Посошковъ представляется геніальнымъ государственнымъ, русскимъ по преимуществу умомъ, проницательнымъ, толковымъ, спокойнымъ, преданнымъ церкви, Государю и отечеству. Посошковъ въ свое вреия (за 100 слишкомъ лѣтъ!) поднялъ уже крестьянский вопросъ, объ отношении крестьянъ къ помѣщикамъ. о необходимости опредѣлить ихъ судьбу. Кажется, за это сочинение, найденное опаснымъ для своего времени. при императрицѣ Екатеринѣ I, Посошковъ былъ взятъ въ тайную канцелярію и посаженъ въ Петропавловскую крѣпость, гдѣ и скончался 1-го февраля 1726 г.-Сочинение зеркало суемудрія раскольнича,—говорить Погодинъ, --- въ духовно-церковномъ отношени инъло такое же важное значение, какъ въ правительственно - гражданскомъ другое знаменитое сочинение Посошкова о скудоснии и богатствь: тамъ говорилъ ревностный гражданинъ, здъсь православный христіанинъ; здъсь тотъ же здравый смысль, тоть же ясный взглядь, тоть же твердый убъдительный языкъ; Посошковъ является здъсь горячимъ ревнителемъ православной вѣры, который старался ревностно доискаться истины во всемь, касающенся до догнатовъ и обрядовъ, прилежно изучалъ священное Писаніе, сравнивалъ иностранные переводы съ нашими, знакомъ былъ съ постановленіями соборовъ и св. отцевъ, тщательно изслъдывалъ причины и поводы расколовъ, имълъ многія бесталы съ раскольниками и пренія, переписывался, вызываль на сов'єщанія, ста-

Соб. 1.

16

рался привести убъдительнъйшія противъ нихъ доказательства.

Такимъ образомъ съ личностью Посоткова мы для нашей цёли познакомились достаточно. Теперь выпишемъ, насколько нужно для нашего предмета, свидательство Посошкова о перстосложении для крестнаго янаменія. И выпишемъ, какъ по печатному изданію Погодина, такъ и по тексту рукописи нашей академіи.

"Глава XX

О сложения перстовъ (')

Яко обычай есть рыбаремъ ради уловления рыбъ ввергати въ море удицы ловителныя, и тѣ удицы прикрывають смиреннымъ червемъ и тако хитре предлагають предъ рыбъ пящу лестную. И рыба не въдая въ томъ червъ сокровенныя удицы поглощаетъ червя, а съ червемъ поглощаеть и удицу, мня въ томъ червѣ пріобръсти себъ пищу. И тако прельстився вмъсто пріобрѣтенія нищи сама подавателю ейчервя пищею бываетъ. Подобно тому и діаволъ творитъ. Ибо въ начаят всякаго отступленія отъ православія христіанскаго въ расколь, яко уду ввергаеть въ житейское море дво-. перстное сложение и воображение на себѣ крестнаго знаменія, и то двоперстное сложеніе прикры, яко червемъ извѣтомъ благочестія. И егда сіи люди возмнѣвъ въ томъ сложени получити себъ пріобрытение ползы, треперстное сложение издревле узаконенное отвергнуть: и тому его діаволю подлогу повинуются. И тогда онъ діаволь тёхь поглотившихь ту его сокровенную удицу, то есть, двоперстное сложение, иже примуть за благочестіе, уловляетъ во свою волю, и влечеть, аможе восхощеть. И всю свою волю въ тъхъ двоперстникахъ исполняеть, умъ у нихъ помрачаетъ. И ничего право зръти не допускаетъ, вся бо правая дёла имъ зрятся крива, и вся святыни имъ видятся кляты, а проклятыя дъла врятся имъ святы. И въ томъ двоперстнаго сложе-

(') По академической рукописи: о сложении перстовъ. Глава и.

нія уловленіемъ діаволю пищею явися ('). Въ книзъ 60 (°) Кирилла іерусалинскаго написано (Кирил. ісрусал. л. 236) (\*), яко вз прини (\*) благочестивый грекъ ринскому кардиналу азимиту рече (рекъ): почто не согбаеши три персты, и крестишися десною рукою, егда полагаеши на челъ своемъ, и не одъваешися оружіемъ креста Господня: но твориши преста (\*) обоими персты (°), то есть двоперстнымъ сложениемъ. А наши расколницы, ки приняша на ся двоперстное сложеніе, держать себѣ за великій догмать и глаголють, яко бы безъ двоперстнаго сложенія и спастися человъку не возможно. А и по Кирилловъ книгъ явно есть, яко треперстное сложение есть древнее предание, а не новостное изданіе, и (<sup>7</sup>) не Никонъ патріархъ сіе пре-даніе (<sup>\*</sup>) уставилъ. Азъ бо аще и грѣшенъ есмь паче всёхъ человёкъ, и во сустствии велицъмо жити свое препровождаю ('): образе любитель еснь правды. И видя правду отверженну и попрану ('°), возжелахъ ю воз-новити и православныма христианома (''), елико Богъ дароваль есть, объявити. Буди вспла си извъстно, сосе

(<sup>1</sup>) Всё эти слова берутся изъ рукописи; въ печатномъ издавін ихъ нѣтъ. А далѣе тексты рукописи и печатнаго изданія согласны; варіанты же означаются курсивомъ.

- (<sup>2</sup>) Въ рукописи.
- (\*) По печатному изданію.
- (\*) По рукописи.
- · (<sup>5</sup>) По печатному изданію.

(°) Вийсто слёдующихъ зд'ясь словъ рукописи въ Погодинсконъ печатномъ изданіи поставлены слова «и послёди палцонъ вибшнею страною? зри, православие, яко издревле треперстнымъ сложеніемъ православніи христіане воображаютъ на себъ обравъ преста Господия, а»....

- (1) Далѣе тексты согласны.
- (\*) По рукописи.
- (\*) По рукописи.
- (10) По рукописи.
- (11) По рукописи.

16\*

234

и (1) азъ изначала хромахъ недуговъ раскольничи бользни, и знаменахся двоперстнымъ сложениемъ, но не мудрствовахъ тако, яко всесовершенни расколницы мудрствують глаголя: яко въ томъ ихъ двоперстномъ сложени все спасение. И тако мудрствуя все свое спасеніе заключають въ сложенія перстовъ, и азъ слышахъ отъ нихъ таковая словеса инъ-то и правда: и надъяхся тому быти преданію древнему (\*). Но Богъ не остави ил въ невъдъни быти. Ибо (\*) по смотръню Вожню вологжанинъ посадской человъкъ, житня своего имый вящши шестидесяте льть, до московскаго (\*) нороваго повѣтрія родившійся лѣтъ за двадесять в блиии (\*) зовоный по прозванію Патрикиев (по Погодинскону изданію — Патрекнево) рече о себя глиноля (°): азъ на своемъ роду въ сложения перстовъ нажила (<sup>i</sup>) третию перемвну: изъ младенчества моего отецъ мой и мати моя учили меня креститися тремя персты, то есть треперстныма сложениема (\*). А незадолго мороваго повътрія стали учить меня снова еже бы (\*) двомя персты креститися: а нынѣ де паки по прежнему велять креститися тремя же персты. И я (") то слово слышавъ, много усприхся ("), яко то есть правда. Понеже той человвкъ бю (12) не книгочей, и не спорщикъ,

(1) По рукописи.

(\*) Такъ по рукописи. А по Погодинскому изданію это место читается такъ: сазъ бо и самъ изначала хромахъ велуговъ раскольничьимъ: и крестихся двоперстнымъ сложеніемъ, и митъъ то древнее преданіе быти».

(\*) По рукописи, а по Погодинскому изданію: «иткогда».

- (\*) По рукописи.
- (\*) По Погодинск. изданію.
- (<sup>6</sup>) По рукописи.
- (<sup>7</sup>) По Погодинск. изданію.
- (в) По рукописи.
- (\*) По рукописи.
- (1°) По Погодинск. изданію сяко».
- (\*\*) По Погодинскому изданію: «велми утвердился».
- <sup>(12)</sup> По Погодивскому изданію.

но свыый мужъ правдивый и постоянный и не краснослось (1), и ни отъ кого о семъ не наученный: но отъ самаго простаго сердца ту истину изъяви не по вопрошению какову, но по разелаголству между иными. И это слышавъ велни возрадовахся. Ибо (°) бысть неѣ оно веста имовърно (\*). И по Божію изволению, а не по моему хотънию (\*) не по мнозъ времени (\*) учинися у меня о сложени перстовъ разглаголство (по Погодинскому изданію — разговоръ): и во томо разглаголстви (\*) сталь я сказывати то, еже слышахь оть того вологжанина. И новгородець поседской человѣкъ. нарицаемый Өеодоръ, по прозванию Таплыковъ, имый отв рождения своего (7) вящши семидесяти лѣтъ, и тово вологжанина старъе лътъ десятію или и вящим (\*), и то мое слово слышавъ рече: то де правда, и мы де со младенчества учены были креститися тремя же персты. И то я слово слышавь (°) и наиначе увѣрихся, ако то есть самая правда. А по Господню словеси двумъ свидвтеленъ повельно ('°) вёрити. И та бесёда моя и разглаголство мое ('') ве нынё, во близз двадесяти льта уже прейде (''). А нынъ слышалъ я, что есть въ далнихъ городахъ отъ Москвы: и нного таковыхъ стариковъ еле памятствують о семъ, яко изстари знаменалися вси въ Россіи треперстнымъ сложеніемъ, токмо

(") По руковиси.

(\*) По рукописи.

(<sup>3</sup>) По Погодинскому изданію: «и миѣ слово его велми имовърво бысть».

- (\*) По рукописи.
- (\*) По рукописи.
- (6) По рукописи.
- (7) По рукописи.
- (°) По рувоанси.
- (•) По рукописи.

(10) По Погодинскому издавію: «нелзя не»....

, (1) По рукониси.

(19) По Погод. изданію: «тому болши пятинадесяти лѣтъ».

азъ въ лице ихъ не видъхъ, и словесъ отъ нихъ никаковыхъ не слышахъ. Обаче аще и самое се древнее предание, еже знаменатися тремя персты: но за преумножение оть діавола испущенныхъ въ міръ лжеучителей изсяче отъ народа треперстное сложение. Вси бо простіи народи сложилися на многословіе расколенче, за древнее преданіе пріяти двоперстное сложеніе, мня по лжерасколничу многолживому учению въ тожь двоперстномъ сложении спасению быти: и тако бѣдные отъ невъдънія своего идуть въ въчную погибель ('). И аще кто речеть, яко азъ сіе извъстіе о вышечполянутыхъ двухъ свидателехъ (') вписахъ своимъ вымысломъ (по Погод. изданію : умышленіемъ), а не истинно оть нихъ глаголь той изыде: да пріиму я часть со лженачалникомъ діаволомъ въ вѣчномъ мученіи. И по тому ближнему (3) и достовърному свидътелству явъ есть, яко треперстное сложение въ России не отъ Никона патріарха (\*) началося быти, но издревле. Да и посему не Никоново сіе законоположеніе, зане вси православніи народы (по Погод. изданію — страны), греки, сербы, волохи, мылтане (но Погод. изданію — мытыне), молдавы (\*), грузинцы, мөретійцы, и малая Россія, киевляне и оси черкасы (°), и въ венецъйстъй земля обрътающися благочестивыя впры (1) христіане, вси единоравно и неизмънно изъ самыя застарълости (\*) знаменаются треперстнымъ сложениемъ. А двоперствымъ сложеніемъ знаменаются токмо отпадшіи оть правовѣ-

(') Всёхъ этихъ рѣчей, отъ прим. 12 (стр. 235) до сихъ поръ, въ Погод. изданіи нѣтъ.

(<sup>3</sup>) По рукописи; по Погод. изданію: «слово о тёхъ двух» свидѣтеляхъ».

- (<sup>3</sup>) По рукописи.
- (\*) По рукописи.
- (в) По рукописи.
- (\*) По рукописи.
- (7) По Погод. изданію: «греческаго закона».
- (<sup>в</sup>) По рукописи.

рія еретицы армени, *да наши россійстви расколници* (<sup>1</sup>). А римляне токмо отъ части нѣкоторыя знаменаются двоперстнымъ сложеніемъ. И по всему сему явѣ есть, яко въ нашу Россію сей плевелъ всѣялъ токмо врагъ негораздо. въ давныхъ лѣтѣхъ. А посему явѣ есть, яко издревле въ Россіи знаменалися съ прочіими православными странами единогласно тремя персты" (<sup>2</sup>).....

Такимъ образомъ отъ 1709 года мы имѣемъ свидътельство русскаго простолюдина—Ивана Посошкова, родомъ москвича, изъъздившаго всю Россію вдоль и иоперегъ, человъка, не получившаго образованія школьнаго, но обладавшаго огромнымъ природнымъ умомъ, великою наблюдательностію, многими опытами и равнообразными талантами, человъка, положившаго за свои убъжденія и животъ свой, человъка богобоязвеннаго, благочестиваго истивнаго христіанина, —свидътельство, которое Посошковъ завъряетъ такъ: "аще кто речетъ, яко азъ сіе извъстіе о вышеупомянутыхъ двухъ свидътелехъ вписахъ своимъ вымысломъ а не истивно отъ нихъ глаголъ той изыде: да пріиму я часть со лженачальникомъ діаволомъ въ въчномъ мученіи". А въ чемъ

(<sup>9</sup>) Всёхъ этихъ словъ, отъ прим. 1 до этого мёста, въ Погодин. маданія нётъ. Кром'є этихъ незначительныхъ варіантовъ между печатнымъ Погодинскимъ изданіемъ, и рукописью казанской академіи, въ послёдней есть цёлыя бесёды, занимающ'я по нёскольку листовъ, каковыхъ въ Погодинскомъ изданія нётъ ; наприм. вотъ въ этой ні главѣ, послѣ вышеизложеннаго, слѣдуютъ: «Бесвда А-я о отпадиция отв бланчестія, бесвда вторая—о томъ же сложенім перетовъ. — Вще православнымъ совить, бесвда Г правиславнымъ, — бесвда А расколинкомъ».—Вообще этотъ замѣчальтенѣймій памятанкъ богословской полемяческой литературы начала XVIII вѣка долженъ быть съ теченіемъ времени напечатанъ, тѣмъ болѣе, что казанская д. академія имѣетъ честь имѣтъ у себа автографъ замѣчательнѣйшаго труда одного изъ замѣчательнѣйшихъ самородныхъ русскихъ мыслителей начала <sup>×</sup> VIII в.

<sup>(&#</sup>x27;) По Погод. изданію: «и римляне».

сущность свидётельства?--"Буди всёмь сіе извёстно,-говорить о себѣ Посошковъ, - еже и азъ изначала хромахъ недугомъ раскольничи болѣзни, и знашенахся двоперстнымъ сложеніемъ". Родомъ москвичъ, онъ имъль родовой домъ свой за Яузою въ самомъ гнъздилищъ раскола, раскольническихъ замысловъ и стрѣлецкихъ заговоровъ. - "Но Вогъ не оставилъ его въ неведъни быти. Ибо по смотрѣнію Божію вологжанина, посадской человѣкъ, житія своего имый вящин шестидесяти льть, до московскаго мороваго повытрія родивыйся льть за двадиать, Сергий Патрикњевъ, человъкъ но книгочей, не спорщикъ, но самый правдивый мужъ и посто-'янный, не краснословъ и ни отъ кого о семъ не наученный, не по вопрошенію какову, не по вопросу со стороны его Посошкова, но по разглагольству межлу другими, отъ самаго простаго сердца говоря, изъявилъ следующую истину: что онъ Сергій Патрикъевъ – на своемъ роду о сложени перстовъ третью перемѣну нажилъ – что изъ младенчества его отепъ и нать учили его креститься тремя перстами, т. е. треперстнымъ сложеніемъ, в не задолго до московскаю мороваго повытрія стали учить его снова, еже бы двомя персты креститися, а нынъ де. — заключиль Патрикъевъ. — паки по прежнему велять креститися тремя же персты".-Это слово Патрикћева. въ разговорћ Патрикћева съ другими, Посошковъ услышалъ случайно, и "по Вожно смотрѣнію. Не по мнозъ же времени, по Вожію изволенію, а не по его-Посошкова-хотъню, учинилось у него о сложени перстовъ разглагольство, и въ томъ разговорћ сталъ онъ сказывать, что слышалъ отъ того вышеупомянутаго вологжанина. И вотъ услышавъ то его Посоткова слово о вологжанинѣ, нѣкто новгородеца, посадской человтвъ, деодоръ Ташлыковъ, имый ото рожденія своего вящии 70 льть, и того вологжанина старъе лътъ 10 или и вящши, сказалъ: "то де правда, и мы де со младенчества учены были креститися тремя же персты". И та бесѣда, въ которой высказался Сергый Патрикнево, и то разглагольство, въ которомъ выска-

Digitized by Google

зался Өводорз Ташлыковь, "были не нынъ", --- заключаеть Посошковъ, -- "но близо двадесяти лъто уже прейde. А нын' слышаль я, что есть въ дальныхъ городахъ ото Москоы и много таковыхо стариково, еже памятствуюто о семо, яко изстари знаменалися вси во Россіи треперстныма сложениема", -хотя желая быть строго точнымъ въ виду страшнаго взятаго на себя заклятія въ подтверждение истины своего слова Посошвовъ прибавляеть: токмо азъ въ лице вхъ--- такихъ стариковъ не видтахъ, и словесъ отъ нихъ самехъ никаковыхъ не слышахъ". — Теперь сдълаемъ нъкоторыя соображенія относительно данныхъ въ этомъ свидетельстве указаній на счетъ времени и обстоятельствь: --- 1) свое сочинение, въ которомъ представлено это свидительство, Посошковъ писалъ не позже 1709 г.: въ этокъ году книга Посошкова уже свидѣтельствована была святителемъ Димитріемъ ростовскимъ;-2) засвидѣтельствованныя въ это время Посошковымъ рѣчи вологжанина Сергія Патрикњева и новгородца Осодора Ташлыкова были произнесены ими "около 20 латъ", по академической рукописи, или по Погодинскому печататному изданию — "больше 15 лътъ" прежде написанія Посошковымъ свего сочинения, слъдов. около 1690 г.;-3) около этого времени вологжанинъ Патрикъевъ, имъвшій болье 60 льть отъ роду, и новгородець Ташлыковъ, имѣвшій болѣе 70 лѣтъ отъ роду, крестились треперстно;---4) но они же, не задолго до московскаго мороваго повітрія, т. е. въ началѣ царствованія Алексъя Михайловича, учены были заново креститься двуия персты, -5) съ иладенчества же своего учены были родителями креститься, какъ и всѣ простые русскіе люди врестились треня перстами; а годъ рожденія одного изъ нихъ — Патрикћева падаетъ приблизительно на 1630, а другаго-Ташлыкова на 1620 годъ оть Р. Христова, т. е. на нервый годъ патріаршества Филарета Никитича, тогда какъ годы-"не задолго до московскиго мороваго повттрія", когда русскихъ "стали учить снова, еже бы двомя персты креститися", падають на время патріаршества Іосифа.

Не то ли самое утверждають Посошкова, подъ страшнымъ на себя заклятіемъ, Ташлыковъ и Патрикневъ, что въ 1656 г. говорилъ святъйшій патріархъ Никонъ собору россійскихъ іерарховъ и весь этотъ соборъ іерарховъ всей России въ книгѣ Скрыжали: что "двуперстное изображение креста въ крестномъ знаменовании внеслось въ печатныя книги, въ великія псалтири и прочія, не повѣленіемъ коего царя или патріарха, ниже соборонъ когда сошедшихся врхіерей", — что "прежле того вси треия первыми персты изображали крестное внаменіе, якоже и въ то время-при патріархѣ Никонъ еще иногихъ видети можно было, елицы не въдали Өсодоритова писанія, якоже въ простыхъ мужехъ и во встахъ женахъ, треперстное сложение отъ древняго обычая держащихъ"? - Не то же ли самое утверждаютъ Посошкова, Ташлыкова и Патрильева, что говоримъ мы на основания многихъ соображений, что учение о двуперстіи въ печатныя церковныя книги впервые внесено при патріархѣ Іосифѣ, а оттуда квижными справщиками, въ родъ Аввакума, усильно было распространяемо и распространилось въ народѣ? Не то ли самое говорять Посошкова, Патрикњева и Ташликова, что утверждаль о всѣхъ русскихъ своего времени Петрей, что всв русскіе того времени крестились первыми тремя перстами, великимъ, указательнымъ и самымъ длиннымъ? Не то ли самое говорятъ Иссошнова, человика,можно сказать-всероссійскій, Патрикњевъ вологжанинь и Ташлыкова новгородеца, что говориль о себь каргополецъ — поморецъ — новгородецъ — священно - инокъ Ошевнева монастыря Өеодосій, что русскіе въ то время, въ періодъ царствованія послѣднихъ Рюриковичей и перваго Романова, крестились тремя перстами, -- вездѣ, гдѣ только не вѣдали невѣдѣніемъ внесшагося, злонамбренностию или слъпою ревностию искаженныю Феодоритова слова, о еже како креститися и благословити люди, слова, послужившаго основаниемъ 31 гнавѣопредзлению Стоглава о двуперстии?

Въ заключение не преминемъ случая здъсь замътить, что пожертвовавший въ Соловецкий монастырь вышеописанную нами (') извъстную рукопись Псалтирь, подавшую поводъ ко всему этому изслѣдованию, конюшій бояринъ Димитрій Годуновъ, знатный и умѣлый переписчикъ этой рукописи, равно какъ и живописецъ, украсившій ее священными изображеніями, видно по всему, съ одной сторовы уже въдали и 31-ю главу Огоглавника и слово Өеодоритово, о еже како креститися. и бывшій на Москвѣ по сему предмету споръ, а съ другой стороны видьли всеобдержный повсюдный изначальный православный обычай креститься тремя первыми персты во образъ святыя Троицы, а благословлять именословнымъ сложениемъ — испоконною отъ первыхъ въковъ христіанства перешедшею монограммою спасительнаго благословеннаго имени IC XC и, не умѣя по простотъ отличить истину отъ приразившагося къ ней съ годами нароста, рѣшились пройти совмѣстно по обоинъ путямъ-уважить и двуперстіе весьма разнообразное и православное троеперстие съ именословиемъ, подобно тому, какъ книжные справщики временъ патріарха Іосифа, въдая, что по опредълению Стоглавника "гораздо глаголати въ 8 членѣ символа вѣры или-"Господа или-истиннаго, а не гораздо глаголати обоеи Господа и истиннаго", по не зная однакоже, что истивнье: Господа или истипнаго, чтобы не обойти своимъ почтеніемъ ни то ни другое, напечатали въ церковныхъ книгахъ то, что "не гораздо: и Господа и истиннаго".

(продолжение будеть)

(') См. Прав. Собес. 1869 г. октябрь, ноябрь и декабрь.

# УЧЕНИЕ О ДОГМАТЪХЪ ВЪРЫ СВЯТЫЯ СОБОРИЫЯ И АПО-СТОЛЬСКІЯ ЦЕРКВИ ХРИСТОВЫ, СОБРАННОВ ИЗЪ ХРИСТОВА ВВАНГЕЛІЯ, АНОСТОЛЬСКИХЪ ПОСЛАНІЙ, СОБОРНЫХЪ ПРАВИЛЪ И ПИСАНІЙ СВЯТЫХЪ ОТВЦЪ.

### (ОПЫТЪ КАТИХИЗИЧЕСКАГО СОВЕСЪДОВАНІЯ ЕДИНОВЪРЧЕСКАГО Священника съ своими пасомыми).

Вопросъ. Ты кто еси (')?

Отвът. Азъ есмь человѣкъ, словесное и разумное созданіе Божіе, лучшее всѣхъ тварей земныхъ, понеже созданъ по образу и по подобію Божію, иже образъ есть въ душѣ и святой волѣ, въ правдѣ и въ преподобіи истинны. Зач. 226.

В. Вѣруеши ли, яко есть Вогъ (')?

Отв. Върую и исповъдую. Сердцемъ бо въруется въ правду, усты же исповъдуется во спасение. Зач. 103.

В. Како подобаеть разумети о Господе Бозе (\*)?

Отв. Подобаетъ въдати и разумъти, яко Вогъ есть свътъ неприступный, неизреченный, безначальный, безконечный, присносущный, непостижимый, всемогущий,

(1) Зры л. 203 по 224 с.

<sup>(1)</sup> Листь Большаго катихизиса 1.

<sup>(</sup>в) Оборотъ.

вездѣ сущій, все вѣдущій, неописанный, всеправедный и всеблаженный.

В. Откуда тако разумъещи о Возъ (')?

Отв. Изъ откровения божественнаго и священнаго Писания.

В. Что есть откровение божественное?

Откровение божественное есть, еже самъ Богъ о Себѣ откры человѣкомъ чрезъ Адама, Ноя, Авраама, Іакова и другихъ.

В. Что есть святое Писаніе?

Отв. Святое Писаніе суть книги, написанныя Духомъ Святымъ чрезъ пророковъ и апостоловъ, якоже апостолъ Павелъ рече: многочастнѣ и многообразнѣ древле Богъ глаголавый отцемъ въ пророцѣхъ, въ послѣдокъ дній глагола намъ въ Сынѣ, имже и вѣки сотвори. Зач. 303 и въ зач. 126, 127. Глаголемъ премудростъ Божію въ тайнѣ сокровенную, яже предустави Богъ прежде вѣкъ въ славу нашу, иже никтоже отъ князей вѣка сего разумѣ, намъ же Богъ открылъ есть Духомъ своимъ: Духъ бо вся испытуетъ, и глубины Божія.

В. Что потребно есть, дабы угодити Богу и спасти душу свою (')?

Отв. Апостолъ Павелъ на сіе сице глаголеть: нынъ же пребываеть: Въра, Надежда, Любы, три сія. Зач. 154. Безъ въры невозможно угодити Богу. Зач. 326. И акоже тъло безъ духа мертво есть, тако и въра безъ дълъ мертва есть. Апостолъ зач. 53.

Итакъ для благоугожденія Богу и спасенія души потребны: правая въ Бога въра, житіе по въръ и добрыя дъла.

В. А что есть втра (')?

Отв. Въра есть, по апостолу, зач. 326, уповаемыжъ извъщение, невидимымъ вещемъ обличение, въ сей бо свидътельствовани быша древни, сиръчь увъ-

- (') 210.
- (°) 16.
- (\*) 11-30.

ренность въ невидимомъ, какъ-бы въ видимомъ, въ желаемомъ и ожидаемомъ, какъ-бы въ настоящемъ. Вѣра есть благодать и даръ Вожій, освященіе божественно. Вѣра сказуетъ, яко есть Богъ сый и вся исполняяй. Вѣра, по словеси Кирилла іерусалимскаго, огласительное поученіе 5, есть око, озаряющее всякую совѣсть: она сообщаетъ человѣку вѣдѣніе, якоже рече пророкъ Исаія, гл. 7 ст. 9: Аще не увѣруете, не имате разумѣти. Вѣра есть сердечное принятіе евангелія.

В. Откуда инать начало и имя вѣра христіанская? Отв. Отъ Господа нашего Ісуса Христа и отъ

хрисмы, сирвчь оть поназанія святаго мура.

В. Како толкустся греческое слово хрисма?

Отв. Хрисна, по русски, значить помазанів, а Христось помазанникь.

. В. Чесо ради Ісусъ нарицается Христомъ сирѣчь помазанникомъ (')?

Оже. Ісусъ помазанъ совершеніемъ Святаго Дука, яко царь превыше всѣхъ царей, священникъ превыше всѣхъ священниковъ, и пророкъ превыше всѣхъ пророковъ, того ради Ісусъ естъ Христосъ, о немъ же Давидъ глаголетъ: сего ради помаза тя Боже Богъ твой елеемъ радости паче причастникъ твоихъ.

В. А колико есть въръ (<sup>2</sup>)?

Оте. Апостолъ Павелъ на сіе сице глаголеть: единъ Господь, едина въра, едино крещеніе, единъ Богъ и Отецъ всъмъ, иже надъ всъми, и о всъхъ, и во всъхъ насъ. Едина убо естъ въра истинная правая. Но понеже нъцыи людіе отъ единости и истинности церкви Христовой уклонишася, то есть въра и неправая.

В. Кая же въра христіанская есть истинная правая или православная (<sup>3</sup>)?

Отв. Вѣра православная есть апостольская, каоолическая, соборная, сирѣчь юже божественній уче-



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) 2 of op.

<sup>(2) 13</sup> обор.

<sup>(\*) 2, 19</sup> и 24.

ницы, и апостоли Христовы во всю вселенную единогласно проповѣдаша и научиша, и вси святіи богоносніи отцы уясниша и соборнѣ утвердиша. Вѣра православная отъ начала и до конца вѣка не уклоняется отъ ученія апостольскаго и правилъ седми вселенскихъ и девяти пояѣстныхъ соборовъ. Вѣра православная утверждена есть на основании апостолъ и пророкъ, сущу красугольну самому Ісусу Христу. Зач. 222.

В. Кая же въра неправославная (1)?

Отв. Въра неправославная есть, яже учить несогласно съ евангеліемъ, апостолами и святыми отцами, яже премъни церковніи уставы отъ апостолъ и святыхъ отецъ написанные, и сократи таинства.

В. Въ кіихъ книгахъ содержится истинная, православная въра?

Отв. Въ книгахъ пророческихъ ветхаго завѣта: Ісаіи, Іеремія, Іезекіяля, Даніила и 12 прочихъ пророкъ; въ евангелія, въ дѣлніяхъ и посланіяхъ апостольскихъ, и въ писаніяхъ святыхъ отецъ: Игнатія богоносца, Иринея, Василія великаго, Григорія богослова, Іоанна златоустаго, Ефрема сирина, Іоанна Дамаскина, Сумеона солунскаго, и многихъ другихъ, кои утвердиша на зоилѣ до скончанія вѣка правую вѣру, на седми вселенскихъ и девяти помѣстныхъ соборахъ.

В. Гдѣ и когда собиралися вселенские соборы?

Отв. Первый въ Никеи, 325 года по рождествѣ Христовѣ, противъ Арія.

Вторый въ Константинополѣ, 381 года, противъ Македонія.

Третій въ Ефесѣ, 431 года, противъ Неоторія.

Четвертый въ Халкидонъ, 451 года, противъ Евтихія.

Пятый вторично въ Константинополѣ, 553 года, для утвержденія ученія халкидонскаго и ефесскаго соборовъ.

Шестый третично въ Константинополѣ, 681 и 691 года, противъ моноселитовъ или единовольниковъ.

(<sup>1</sup>) 19.

В. Что написали 1-й и 2-й вселенские соборы?

Отв. Исповѣданіе православныя вѣры, или суиволъ вѣры.

В. Ты кія вѣры еси (')?

Отв. Вѣры есмь православныя христіанскія, и нарицаюся православный христіанинъ.

В. Чесо ради нарицаещися православный христіанинъ (')?

Отв. Того ради, яко вѣрую во святую Троицу и пріемлю ученіе церкви тако, яко учить вѣрити и разумѣти вселенскій сумволь вѣры.

В. Како чтеши учение перваго вселенскаго собора?

Отв. Вѣрую во единаго Бога Отца вседержителя, творца небу и земли.... егоже царствію вѣсть конца.

В. Како чтешъ ученіе втораго вселенскаго собора.

Оте. И въ Духа Святаго Господа истиннаю в животворящаго.... и жизни будущаго вѣка аминь.

В. Колико стиховъ имать сумволъ въры (\*)?

Отв. Дванадесять.

В. Како чтеши первый стихъ?

Отв. Върую во единаго Бога Отца вседержителя, творца небу и земли, видимымъ же всъмъ, и невидимымъ.

В, Како разумѣеши словеса сія (')?

Отв. Разунбю и вбрую, яко Богъ отъ вбка быль, есть и во вбки будетъ. О вбчности Божіей, во псалиб 89, пророкъ рече: прежде даже горамъ не быти, и создатися земли и вселеннбй отъ вбка и до вбка ты еси. Во вторыхъ: вбрую, яко Богъ есть единъ, но въ трехъ лицахъ (°). Первое лице пресвятыя Троицы есть

- (') 2.
- (\*) **2**.
- (°) 141.
- (\*) 32 обор.
- (\*) 33.

Богъ Отецъ нерожденный ('). Второе лице Вогъ Сынъ, Господь нашъ Ісъ Христосъ, предвѣчно и неизреченно раждаемый отъ Отца ('). Третіе лице святыя Троицы Духъ Святый, отъ тогожде Отца исходящій непостикимо, иже явися въ видѣ голубинѣ при крещеніи Ісъ Христовѣ, и сошедъ на апостоловъ въ 50-й день въ видѣ огненныхъ языкъ. Единаче не три Бога, но единъ Богъ. Апостолъ Павелъ сице глаголетъ: никтоже Богъ инъ, токмо единъ. Зри ст. 5 и 6, зач. 139. Въ третьихъ: вѣрую, яко сія пресвятая троица есть творецъ неба и земли, всего міра, и яже въ мірѣ, и ангеловъ и человѣковъ ('). Въ четвертыхъ: вѣрую, яко сія Троица все видимое и невидимое, настоящее и будущее, жизнь и смерть содержитъ во своей власти и всѣмъ управляетъ (').

В. Что разумѣещи подъ невидимымъ (°)?

Отв. Ангеловъ свѣтлыхъ и демоновъ темныхъ (°). В. Что значитъ слово ангелъ (<sup>7</sup>)?

Отв. Слово ангелъ греческое, и порусски зна-

В. Когда сотворены ангелы (°)?

Отв. Прежде сотворенія міра видимаго; ибо Господь рече: егда сотворены быша звѣзды, восхвалища на гласомъ веліимъ вси ангели мон. Іов. 38, 7.

В. Каково есть естество ангельское (°)?

Отв. Естество ангельское есть доброе, духовное, свётло, приснодвижимо, безсмертно, разумно и самовольно.

(\*) 36. (\*) 224-230. (\*) 157 no 267. 301-803. (\*) 141 no 144. (\*) 145. (\*) 146. (\*) 144. (\*) 144. (\*) 144. (\*) 144. (\*) 146. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147. (\*) 147.  В. Каковы суть ангелы, и колико ихъ есть (')? Отв. Ангели суть премудры, добры, безсмертны, невидимы дуси, не требующе ни языка, ни ушію, но безъ словесе подавающе разумы своя сами себѣ и совѣты, суть свѣтове вторіи отъ перваго свѣта Бога освященіе имуще; будущая не вѣдятъ, развѣ внегда имъ Богъ явитъ; егда суть на небеси, то не суть на земли, невидимы и неосязаемы, зане дуси суть. Аще же человѣцы ихъ видѣша во образѣ человѣчестѣмъ, то потребы ради пріимали образъ человѣка, дабы человѣкъ могъ его видѣти. Дѣло ангеловъ естъ хвалити Бога и служити повелѣнію Его. Число ихъ неисчетно, якоже рече пророкъ Данійлъ, тысяща тысящъ и тма темъ. Дан. глав. 7.

В. На колико соборовъ раздѣляются ангели (\*)?

Отв. На десять ликовъ или соборовъ. Первый ликъ серафимы. Вторый ликъ херувимы. Третій ликъ престоли. Четвертый ликъ господства. Пятый ликъ силы. Шестый ликъ власти. Седмый ликъ начальства. Осьмый ликъ архангели. Девятый ликъ ангели. Десятый ликъ бяше, погречески еосфоросъ, а порусски свътоносецъ, или денница. Сей отъ Бога отступи, впадъ въ гордыню и отпаде ангельскаго достоянія. И Богъ согрѣшившихъ ангеловъ не пощадѣ, но пленицами мрака связавъ, 2 Петрово, зач. 66, и называются отпадmie ангелы діаволами, сатаною.

В. Како чтепи вторый стихъ сумвола въры?

Отв. И во единаго Господа Іса Христа Сына Божія, единороднаго иже отъ Отпа рожденнаго прежде всёхъ вѣкъ. Свѣта отъ свѣта, Бога истинна отъ Бога истинна, рождена, а не сотворена, единосущна Отцу, имже вся быша.

В. Како ты разумъеши словеса сія (\*)?

(\*) 147.

(<sup>3</sup>) 33 обора 230. 257.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) 146 no 152.

Оте. Разумѣю и вѣрую, яко Господь нашъ Ісъ Христосъ есть во истину Сынъ Божій единородный, понеже онъ единъ токмо есть Сынъ Божій, и истинный Богъ, рожденный отъ Бога Отца по божеству прежде всѣхъ вѣкъ, и есть вѣченъ, и развѣ его не было, и нѣсть, и не будетъ другаго Сына Божія. Вѣрую, яко онъ рожденъ, а не сотворенъ, яко единое имѣетъ съ Богомъ Отцемъ существо, и яко Сынъ Божій съ Богомъ Отцемъ и Духомъ Святымъ сотворилъ міръ, и вся, яже на небеси и на земли, видимая и невидамая. Вся тѣмъ быша и безъ него ничтоже бысть, яже бысть. Ісан. глава 1, стих. З.

В. Како чтеши третій стихъ сумвола вѣры?

Ота. Насъ ради человѣкъ, и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ, и воплотившагося отъ Духа Свята, и Маріи дѣвы вочеловѣчьшася.

В. Како подобаеть разумѣти словеса сія (1)?

Отос. Разумѣю и вѣрую сердцемъ, яко Ісъ Христосъ Сынъ Божій сшелъ съ небесъ во утробу пресвятыя дѣвы Маріи, и наитіемъ Святаго Духа воплотися и содѣлася севершеннымъ человѣкомъ, кромѣ грѣха, пребывая во вѣки истиннымъ Богомъ, при двухъ естествѣхъ божескомъ и человѣческомъ. Никтоже взыде на небо токмо сшедый съ небесе, сынъ человѣческій, сый на небеси. Іоан. 3, 13.

### Протојерей Василій Волковъ.

(продолжение будеть)

(') 37 no 44 m 230 no 250.

## CAOBO

1.1

### ВЪ ДЕНЬ ПРАВОСЛАВІЯ

-1

### и восплествія на нрестолъ влагочестивъйінаго государя ниператора Александра николаевича.

Православія день празднуежь православній модіе.

Въ день православія обывновенно совершается обрядъ православія.

6 A (1970)

Тань называется это священнодъйстве на языкв церковномъ. Но въ просторѣчія у простаго народа ово называется больше проклатіемь: "пойдемь-говоратьна проклятіе". Въ такомъ названия священнодъйствія выражается мысль, будто въ этокъ обряде въ этотъ день церковь кого-то проклинаеть. Твка дужноть люди не только изъ проотаго народа, не и высшаго образованнаго круга. Развѣ не дуналось кому-либо изъ васъ, когда вы присутствовали при обрядъ православія, — не говорили вы другимъ, не слышали говора отъ другихъ: "проклятіе!... Въ наше время, въ нашъ XIX въкъ! И это дълается въ церкви, которая считаетъ себя православною т. е. чистыйшею христіанскою церковію! Какъ мало пониманія здѣсь духа Христова, духа евангельскаго, духа мира и любви и всепрощения! Молиться нужно о людяхъ, которые по вашему заблу-ждаются, а не проклинать!" И воображали себя эти мудрецы мудрецами, которые рѣшили вопросъ со всѣхъ сторонъ, съ человѣческой философской и христіанской точки зрѣнія! И ворочалось въ нихъ при этомъ непо-четное для церкви Христовой чувство, что они дѣлають веннкую честь церковнопу обряду свених присутствіемъ при его совершенія, и что вцередь они постунять умнёе, если не удостоять своего посвщенія это прачное по ихъ понятіямъ и тяжелое по ихъ ощущеніямъ торжество.

Наяъ хотълось бы и Господа Вога просимъ о понощи объяснить желающимъ, а отъ васъ надбемся благоизволенія послушать нашей різчи, что въ день православія-въ чинъ православія, какъ и никогда ни въ какожь случат, церковь никого не проклинаеть съ желаніемъ вѣчной погибели, -- что она только провозглатаеть отлучение .тьхъ, которые упорнымъ невъріемъ въ истины, необходимыя для спасенія и хранимыя церновію, сами себя отлучають оть спасительнаго союза съ нею; провозглашаетъ отлучение по необходимости въ видахъ благотворныхъ, молясь въ тоже время о своихъ отступникахъ, спасая вёрныхъ чадъ своихъ отъ отступничества, ублажая подвижниковъ православія усопнинхъ, благословляя поборниковъ и всёхъ чадъ православія живыхъ, ---что для добрыхъ христіанскихъ сердецъ торжество православія должно быть не прачвыть анахронизмомъ, а именно торжествомъ православія, хотя торжествомъ болёв умилительно-трогательнымъ, или даже печальнымъ, чёмъ свътлорадостнымъ.

Говоримъ, что въ чинъ православія въ день православія превославная церковь никого не проклянаетъ, съ желавіемъ въчной погибели.

Вслушивались ли вы въ послѣдованіе православія? Читали ль его когда-либо? Вслушайтесь, вчитайтесь, ноищите, внимательно поищите, найдете ли тамъ слово: проклинаю, проклятіе, — найдете ли хоть одну мысль о положительнокъ проклятіи. Мы искали и не нашли. Нашли напротивъ то, чего и намъ и вамъ больше хочется отъ обряда православія: нашли молитвы церкви: "о еже соблюсти святую свою церковь невредиму и непребориму оть ересей и суевѣрій и миромъ своимъ оградити, — о еже утишити раздираніе ея и силою Святаго своего Духа обратити всѣхъ отступльщихъ

. . . . .

(о конъ молитва? объ отступникахъ?) къ поянанію нетины и сопричести къ избранному своему стаду; не хотяй смерти грѣшныхъ, во ожидаяй обращенія и покаянія, обрати всъхъ отступльшихъ (о комъ молитва? о нихъ же?) къ святъй своей церкви; устроивый міръ сей въ славу твою, сотвори да и противящыяся твоему слову (о комъ молитва?) обратятся и вкупт со встям втрными истинною втрою и благочестіемъ Тебе Вога нашего прославять; давый заповѣдь твою намъ, еже любити Тебе Бога нашего и ближияго своего, сотвори да ненависти, вражды, обиды, мздоимства, клятвопреступства и прочая, беззаконія прекратятся, истинная же любовь да царствуетъ въ сердцахъ нашихъ; молимтися, Спесителю вашъ, услыши и милостивно помилуй". --- О комъ же тутъ церковь молить Бога? Главнымъ образомъ о своихъ отступникахъ. О чемъ нежлу прочимъ молитъ? О томъ, да царствуетъ истинная любовь въ сердцахъ нашихъ.-Находимъ мы дальше въ послѣдованіи правосдавія молитву: "прилежно Тя всеблагій Господи молимъ: призри на церковь твою и виждь : яко твое спасительное благовъстие, вще и радостно пріяхомъ, но терніе сусты и страстей творить оное въ нѣкіихъ малоплодно, въ нѣкіихъ же и безплодно; и по умножению беззаковий овіи ересьми, овіи расколомъ противяся свангельской твоей истинѣ, отступають оть достояния твоего, отръвають твою благодать и повергають себе суду твоего пресвятаго слова. Премилосердый и всесильвый, не до конца гнѣ-вайся Господи! буди милостивъ, молить Тебя твоя церковь, представляя Тебъ (ходатаемъ) начальника и со-вершителя спасенія нашего Іисуса Христа, буди милостивъ намъ, укръпи насъ въ правовъріи силою твоею, заблуждающимъ же просвъти разумныя очи свътомъ твоимъ божественнымъ (о комъ молитва? о заблуждающихъ, по взгляду церкви, отдильно ото насъотъ правовърныхъ), да уразумъютъ твою истину, улягчи ихъ ожесточение и отверзи слухи, да познаютъ гласъ твой и обратятся къ Тебъ Спасителю нашему. Исправи Господи иныхъ развращение и жизнь, несогласную

христіанскому благочестію. Сотвори, да вси свято и непорочно поживемъ, и тако спасительная вѣра да укоренится и плодоносна въ сердцахъ нашихъ пребудетъ (о комъ молитва? о насъ: правовѣрныхъ, отступникахъ, беззаконникахъ; во взглядѣ церкви здѣсь уже всѣ соединены). Не отврати лица твоего отв насъ (гдѣ разумѣются и отступники), Господи, воздаждь намъ (гдѣ разумѣются и отступники) радость спасенія твоего; подаждь, Господи, и пастыремъ церкви твоея святую ревность и попеченіе ихъ о спасеніи и обращеніи заблуждающихъ духомъ евангельскимъ раствори: да тако вси (и заблуждающіе и развращенные и правовѣрные) руководими, достигнемъ, идѣже совершеніе вѣры, исполненіе надежды и истинная любовь".

Итакъ что же? Молится церковь о заблуждающихъ? Молится, какъ о самой себѣ, не отдѣляя ихъ въ своей молитвѣ отъ себя. Молится, да царствуетъ истинная любовь въ сердцахъ нашихъ; молится, чтобы ревностное попеченіе пастырей церкви о спасеніи и обращеніи заблуждающихъ Господь растворилъ духомъ евангельскимъ; молится, да вси заблуждающіе и не заблуждающіе достигнемъ туда, идѣже царствуетъ полная, безпрепятственная, всеобъемлющая, истинная любовь. Итакъ церковь даетъ больше, чѣмъ мы требовали: вндно не намъ её учить, а учиться намъ у нея духу евангельскому, какъ и всегда и всему. — А проклинаетъ кого-либо? До сихъ поръ не проклинала; посмотримъ, не будетъ ли проклинатъ дальше.

Теперь коснемся самой сущности чина православія.— "Якоже убо, — возглашаетъ церковь, — плѣняющихъ разумъ свой въ послушаніе божественному откровенію и подвизавшихся за оное ублажаемъ и восхваляемъ: тако противящихся сей истинѣ, аще ожидавшему ихъ обращенія и раскаянія Господу не покаяшася, священному Писанію послѣдующе и первенствующія церкве преданій держащеся, отлучаемъ и анаеематствуемъ.— Отряцающимъ бытіе Божіе и утверждающимъ, яко міръ сей есть самобытенъ, и вся въ ненъ безъ пронысла. Вожія и но случаю бывають, анаеема. — Отмещущить безсмертіе души, кончину вѣка, судъ будущій и воздаяніе вѣчное за добродѣтели на небесѣхъ, а за грѣхи осужденіе, анаеема... и т. д.... Анаеема, анаеема, анаеема"!

Развѣ это не проклятіе? Да, у русскаго народа слово анаеема переродилось и навязалось ему значеніе проклятія: "ахъ ты анаеема... будь ты анаеема", — значить: ты проклять, будь ты проклять. Но по вѣковому или даже по тысячелѣтнему употребленію слова анаеема въ церкви, оно значить: отлученіе. "Отлучаемъ, возглащаетъ церковъ, — и анаеематствуемъ", — это одно и тоже.

"Отлучаемъ и анаесматствуемъ, священному Шисаню послѣдующе и первенствующія церкве преданій держащеся", но не проклинаемъ.

Нёть въ священномъ Писаніи проклятія, въ смыслё зложеланія; говорится въ Писаніи: проклять человёкъ, но не говорится: будь проклять. Здёсь есть тенкое и существенное различіе.

Самъ Господь Вогъ съ мудрою, если можно такъ выразиться, разборчивостию употребляеть слово-проклять, --- унотребляеть, какъ не хотяй погибели и смерти групника. — Въ онь же аще день сыпсте от него, древа познанія добра и вла, смертно умрете, -- вщаеть Господь первынь людямь; не говорить: умриме вы смертню, будьте провляты тогда (Выт. 2, 17), хотя ВЪ ЭТОЙ ЗВПОВЪДИ ЗАКЛЮЧАСТСЯ ИСТОЧНИЕЪ ВСЪХЪ КЛЯТВЪ. какимъ после подвергся человекъ. -- Яко послушало еси гласа жены тоося и яло еси ото древа, своже изо запоопдахъ тебъ сего единаго не ясти, отъ него ялъ еси: проклята замля вз дилихэ твоихэ, -- выцаеть Господь подвергшенуся влятвѣ Адаму, не ты проклять, а земля проклята, и проклята земля, а не-будь она проклята (Выт. 3, 17).-Особенно тажкою силою эта клятва на проклятую землю пала во время потопа; и Господу Богу отало жаль ес: не приложу ка тому, —изрекъ Онъ послѣ потопа, -прокляти землю не буду увеличивать клятву на землю за дила человическія (Быт. 8, 21),—и ту каятву, которой уже подверглась земля, Господь Богь въ жалости своей ограничиваеть.

Нѣчто, похожее на призывание влятны на полову человъка, читаенъ ны только въ грознонъ закопъ Монсесвомъ. Мочсей предвисываеть своему народу: синтакія-то кольна-ба стануть благословляти на сорь Гаризинг... И сін — твкія-то кольвя-да станута на клятву на горь Гезаль... И отенизание рекуте левити всему Изранлю гласомо великимо: проклято лостка, чже сотворита изваяние и сліяние, мерзооть Господеон т. е. купірь для обоженія.... И отопицаеть вси людіє рекуть: буди. Прохлять безчестяй орина своево или матерь свою: и рекуть вси людіє: буди. Проклята... проклята... проклята...: и рекута вси людів: буди. — Проклять, иже возметь дары поразыти душу кросе невинныя: и рекуть вси людіе: буди. Проклято осяко челосних, чже но пребудеть со вспях словеснох закона сего, сясе теорити я: и ренуть еси люди: буди (Втор. 27). — Но и здъсь ны видинъ только нечто покожее на призывание клятвы на глару человѣка, не рѣнительное призываніе. Устеми левитовь законъ изрекаетъ свой окончательный нриговоръ: пиоклята есть, а не будь проклять челостка... Весь Изранль своими устами добровольно относить къ себъ этоть уже состоявшийся непреложный приговорь: буди, такъ, анинь, -- пусть будетъ такъ.

Почему же мы даемъ такое значение этому различію: проклятъ и будь проклять? Потому, что туть есть разница въ существѣ дѣла. Вообразито вы отца сенейства, праотца всего человѣческаго рода Нон, который съ едва вообразимою для насъ болѣзийо сердца говоритъ о своемъ родномъ внукѣ и всемъ потоиствѣ егос проклята Ханаанъ внукѣ и всемъ потоиствѣ егос проклята Ханаанъ есть сѣмя Хамово, провидя, что весь родъ его будетъ отродьемъ Хамовынъ; и вообразите вы тогоже Ноя, еслибъ онъ, оскорбленный своимъ сыномъ Хамовъ, съ зностно сердна сказалъ о

внукѣ своемъ Ханаанѣ: будь ты проклятъ Ханаанъ,есть ли туть разность или нать? А Господь Богь находился относительно рода человѣческаго въ положенія Ноя относительно сына своего Хама и внука Ханаана. Еще въ предвъчномъ совъть своемъ, когда Госнодь только замыслиль создать челов чество. Онъ предусмотрѣлъ, что человѣкъ пойдетъ путемъ зла и будеть проклять: но ни тогда, ни посл'в не призываль Госнодь Вогъ клятву на главу человѣка, хотя и предопредвлиль эту клятву. За чёмь-же предопредвляль?... Но этоть вопросъ равняется вопросу: зачёмъ Господь создалъ человѣка существомъ разумно-свободнымъ, человъкомъ, а но скотомъ, не деревомъ, не камномъ?... Се дахо, — вѣщаетъ Господь израилю чрезъ Мочсея (Втор. 30, 15. 19), — предо лицемо твоимо днесь жизнь и смерть, благо и эло... Засвидътельствую вамъ днесь небомъ и землею: животь и смерть дахъ предъ лицемъ вашимъ, благословение и клятву: и избери животъ, да жноещи ты и съмя твое, любити Господа Бога твоего, послушаты гласа Его и прилепитися яз Нему, яко сіе животь твой. Послѣ такого приговора, общаго для всего человъчества, о всякомъ богоотступникъ съ пророкомъ Давидомъ ножно сказать: она возлюбила клятву и пріидеть ему; и не восхотьль благословенія и удалится ото него; и облечеся во клятву, яко во ризу, ч вошла она яко вода во утробу его и яко елей въ кости его (Псал. 108, 17-18).

Въ ветхомъ завътъ и въ предвъчномъ совътъ своемъ Господь Богь не призывалъ клятву на главу человъка потому, что не желаетъ, чтобъ онъ былъ проклятъ и сгибъ, а предопредълилъ клятву за гръхъ между прочимъ и потому, что предвидълъ и предопредълилъ искупленіе человъка отъ клятвы въ завътъ новомъ. И вотъ въ новомъ завътъ въетъ уже новымъ еще болъе кроткимъ духомъ: и въ ветхомъ завътъ нътъ зложелательнаго призыванія клятвы на главу человъка, ръщительно говорится только о самовольномъ привлечения человъкомъ клятвы на свою голову; а въ новомъ завът-

ть уже провозглашается избавленіе оть клятвы. -- Однажды кроткій нашъ Спаситель хотіль пройти чрезь одну весь самарянскую. И не пріяща сео тама, потожу что Онъ былъ іудей и шелъ въ Іерусалинъ. Виднеше же ученицы Его Гаковъ и Іоаннъ, рыша: Господи! хощеши ли речема, да оень снидета са невеси и потребита ихъ, якоже и Илія сотвори? Обращся же Господь запрети имо и рече: не въсте, коего буха сете вы: Сынь во человъческий не приде душа человъчесниха погубити, но спасти. И идоша во ину весь (Лук. 7, 51-56).-Не правда ли, какъ много здъсь сказано о духъ Христовонъ, какъ прекрасно очерчена здъсь безмърность Христовой кротости, эта бездна любви божественной, особенно въ сравнения съ упорствомъ застарълыхъ, съ удобовозгараемостию новыхъ ненавистей человъческихъ? Потоку-то верный проводникъ Христова духа, аностолъ Павелъ провозглашаетъ: которые подъ законовъ Моусеевынь, ть подъ клятвою суть: писано бо есть: проклять всякь, иже не пребудеть во вспль писанных вы книзт законный, яко творити я. А насъ Христось искупиль ото кляты законныя, быез по насо клятеа, санъ ставъ за насъ подъ клятвою (Гал. 3, 10-14).-Этнии словами великій апостоль вовсе изгоняєть употреблявшееся въ извъстномъ смыслъ въ вогхомъ завтть провозглашение клятвы изъ языка ново-завътнаго. Онъ же первый въ замънъ слова: проклятіе --проязнесъ слово: анаоема. Аще кто не любить Госпоda Iucyca Христа, — пишетъ онъ къ кориноянаяъ, da будеть анавема, маранава (1 Кор. 16, 22); в одинъ изъ втрититихъ учениковъ великаго апостола, апостоль Клименть, епископь римскій, эти слова передаеть такъ: да будетъ отлученъ до принествія Господа на-**WE20.** 

Съ тъхъ поръ, первонствующія церкве преданій держащися, святая церковь испоконъ въку провозглатала, и нынъ провозглащаетъ и до скончавія въковъ, конечно, своимъ отступникамъ, которые всегда были, есть и будутъ, провозглащать будетъ: анаеема. Не прожинныю я вясь, — воть мысль церкви, — я скорбло е вясь, я дане любню вась, я молюсь о вась, да вравумить вась Гооподь и спасеть, какъ самъ знаеть; но вы не хочете быть монии дётьми, вы чуждаетесь меня, и я съ болёзнію материнскаго сердца свидётельствую предъ людьми и Господомъ Богомъ объ отлучение вась отъ общения со мною: вы анасема.

Не думайте однакожъ, что церковная анаеема послѣ этого не много значить предъ судомъ Вожінить для спасенія людей. Пусть разув'єрить вась въ этомъ сванголіе, которое провозглашается въ священнодъйствіи православія. Аще соернинны ка тебь брата твой, — въ щаетъ кроткій, но и правдолюбивый нашъ Спаситель,иди и обличи сго между тобою, и томо сдиноже... Аще ли тебе не послушаеть: пойми со собою паки единею sion doa, da nou yemnas dooro unu mpicas coudrimenes emaноть всянь глаголь. Аще же не послушаеть ихо, постях церкои. Аще же и церковь преслушаеть: пусть будеть онь тебы, якоже язычника и мытарь. Аминь бо глазомо вамь: елика аще свяжете на земли, будуть связана на небеси, и слика аще разръшите на земли, бу-дуть разръшена на небеспло. Церковная анавена нераскаянному отступнику, лишающая его всеочищающей и освящающей благодати таинствъ при его жизни, отчуждающая отъ него заступничество церкви за него во смерти, надь его нераскаянностию въ день страшнаго суда изъ усть самого отвергнутаго имъ некогда Господа прозвучить уже отвержениемъ и проклятиемъ въчными: идите отъ мене прокляти во оснь опчный (Мато. 25,4).

"Въ таконъ случа воднакожъ, если церковь не им вотъ дъятельного желанія подвергнуть проклятію отступниковъ своихъ, зачёмъ анасематотвовать, не лучше ли только молиться? И какой смыслъ можетъ им вть церковная анасема въ наше время? Кому она нужна, иначе сказать, кого она можетъ устрашить тенерь"?

Въ наше время анасема ве нужва?! Не нужна, когда не-

ругающіеся святымъ иконамъ, не только отвергающіе соборы святыхъ отецъ и ихъ преданія божественному откровению согласная, не только отмещуще вся таннства святая,-не только не върующіе, яко Духъ Святый умудри пророковъ и апостоловъ и чрезъ нихъ возвъсти намъ путь истинный къ въчному снасению и утверди сіе чудесами, - не только не пріемлющіе благодати искупления, Евангелиемъ процовъданнаго, яко елинственныго нашего къ оправданию предъ Богонъ средства, — не только безумно глагодющіе, не нужно быти къ спасению нашему и къ очищению гръховъ вриществіе въ міръ Сына Божія во плоти, Его вольное страданіе, смерть и воскресеніе, --- но отмещущіе самое безсмертіе души, судъ будущій и воздалийе вѣчное за добродѣтели на небесѣхъ, а за грѣхи - осуждене, - но отрицающіе саное бытіе Божіе и утверждающіе, яко пръ сей есть самобытенъ и вся въ немъ безъ промысла. Божія в по случаю бывають..., люди, съ пренебрежениемъ отвергающіе всякій дуализиъ воззрѣнія, т. е. кромѣ міра видимаго вещественнаго существование міра другагонневидвиаго-духовного?! Только мониться церкви о людяхь. воторые, родившись ся чадами, не только ототунились оть нея, но даже находять свое удовольстве въ токъ, чтобъ осыпать ее хуленіями, видать свое призваніе иь товъ, чтобы соблазнять и развращать добрыхъ христіанъ-призвание бъсовъ, готовы собственною рукою стереть се съ лица земли? Не нужна въ наше время анасена, когда тысячи темныхъ проповёдниковъ вёроломнаго ирака въ средѣ не мыслящей, толны огланаютъ церковь вавилонскою блудницею и сленцы сами многихъ сленцовъ за собою увлекають въ яму раскола, боннорков-ности, за тъмъ безвърія и даже безбожія, нъ которому идеть и неизбъжно придеть нашь расколь?! Больше, можеть быть, чамъ когда-либо, тепорь деркви нужно определить свое положение, и отделить своихъ опъ чужихъ, чтобы хоть сберечь первыхъ, если не снести послъднихъ (1). ł

(\*) Писано и произнесено въ 1860 г.

Для кого анасема нужна? Да, къ положению рѣшительныхъ отступниковъ существеннаго ничего она не нрибавляеть. Сами они возлюбили клятву и придеть она на нихъ, и не восхотъли благословенія и удалится оно оть нихъ. Но для неръшительныхъ, увлеченнымъ больше нотокомъ чужихъ недобрыхъ мыслей, чёмъ злонамеренною работою собственнаго смысла, измѣнниковъ вѣрѣ отпевъ, ясная, опредѣленная, во всѣхъ углахъ Россів провозглашенная, словомъ современныхъ проповѣдниковъ на современныя заблужденія направленная анаесна церкви не лишена была бы, конечно, потрясающаго нравственнаго дёйствія. Для такихъ недоростковъ въ дълъ въры, какъ и въ измънъ въръ отцевъ, – а ихъ больше, чемъ саностоятельныхъ вероотступниковъ, -для такихъ недоростковъ, для ихъ чувства, церковная анаесна можеть быть спасительнымъ предостережениемъ и урокомъ.

Но не ихъ главнымъ образомъ, и темъ менее – ихъ вожаковъ, имбетъ въ своихъ благотворныхъ видахъ святая церковь: священнодъйствіемъ православія она хочеть предостеречь, тронуть, умилить, утвердить въ въръ и преданности Богу добрыхъ чадъ своихъ. Она дълаетъ двло матери, которая отрекается отъ неразуянаго, дерзкаго, развратнаго сына, отъ безпутной дочери, изгоняеть ихъ изъ дому, грозить лишениемъ васябдства, лишаетъ своего материнскаго благословения, не переставая однакоже вопіять къ милосердому Богу объ ихъ вразумлении и исправлении, съ болью материнскато сердця и въ тоже время хотя съ дорого стоющею, съ трудомъ, но твердо принятою ръшимостію благоразунія, чтобы примѣръ дѣтей безпутныхъ не растлиль прочихъ двтей добрыхъ, чтобы строгостію рвшенія объ однихь отнять охоту послёдовать ихъ примёру у другихъ, --- указывая на достохвальные примъры ихъ достоподражаемыхъ отцевъ, вопія къ Господу Богу объ ихъ утверждени въ добръ и возможномъ счасти во времени и въ вѣчности.

Digitized by Google

Въ этихъ-то видахъ въ день православія, провозгласивъ отступникамъ православія анасему, св. церковь всъмъ о православіи подвизавшимся словесами, писаніями, ученіемъ, страданіями и богоугоднымъ житіемъ, яко защитникамъ и пособникамъ православія, ежелѣтнее воспоминание творя, возглашаеть въчную память: святому благов трному и равноапостольному царю Константину и матери его Елент, православнымъ греческимъ царемъ и царицамъ, благовѣрному и равноапостольному князю Владиміру и бабѣ его Ольгѣ и всѣмъ благовѣрнымъ княземъ и княгинямъ, царямъ и царицамъ россійскимъ. благочестивъйшинъ императорамъ россійскимъ Петру, Александру, Николаю и прочимъ императорамъ и императрицамъ, патріархамъ, архіереямъ, всёмъ пострадавшимъ и убіеннымъ за православную въру и отечество и встять православнымъ христіанамъ въ истинной въръ и благочести и въ надеждъ воскресения скончавшимся. За тъмъ, восхваляя подвиги сихъ, иже нынъ спасительною втрою и добродттелю, пріуготовляя себе къ вѣчному блаженству, утверждаютъ православіе, молить Господа о здравіи, спасеніи и многихъ лѣтахъ во первыхъ христіанскаго благочестія ревнителю, защитнику и покровителю Христовы церкве, благочестивѣйшему царствующему Государю и всему царствующему Дому, святъйшему Синоду, патріархамъ, архіереямъ, синклиту, воинству и встять православнымъ христіанамъ, право содержащимъ спасительную въру и повинующимся Христовой церкви.

Итакъ вы видите, что церковь въ день православія никого не проклинаетъ, а напротивъ въ этотъ день, какъ и всегда, молитъ своего Вога о всѣхъ: о своихъ защитникахъ, о своихъ чадахъ, о своихъ даже противникахъ.

Станемъ же и мы, братіе, не учить церковь нашу духу Христову, а учась отъ нея всему, молиться, чтобы Тріединый нашъ Богъ насъ и всѣхъ правовѣрныхъ прославилъ и утвердилъ даже до конца въ правовѣрныхъ развратниковъ же и хульниковъ православныя вѣры и Христовы церкве обратиль и сотвериль, да пріндуть они въ познаніе вѣчныя истины. Помолимся въ этоть знаменательный день православія и восшествія на прародительскій престоль благочестивѣйшаго Государя нанего, о Немъ-о нашемъ богодарованномъ Царѣ, чтобы Господь Богъ отцевъ нашихъ утвердилъ и на многая лѣта сохранилъ Его на престолѣ Его благовѣрныхъ отцевъ кръпкимъ поборникомъ св. праотеческой вѣры. -- Аминь.

- (

·· ,

, ; <u>,</u>

. .,

y function (station of the state) of the

0 .

: :.

A. H.

### О ПРЕПОДАВАНИЯ ЗАКОНА БОЖІЯ ВЪ ЕДИНОвърческой школь.

Въ періодической литературѣ не разъ заявлялось о недостаточности образования дётей старообрядцевъ въ отношении къ изучению закона Вожия. Дъти старообрядцевъ, обучающіяся въ школахъ министерства народнаго просвѣщенія, вслѣдствіе нежеланія ихъ слушать уроки закона Божія оть православнаго священника, освобождаются отъ такого слушанія. Побужденія для такого освобожденія, безъ сомнѣнія, весьма уважительны, такъ какъ въ противномъ случат православныя училища дтлались недоступными для дътей старообрядцевъ, лишенныхъ такимъ образомъ развивающаго. облагороживающаго и сближающаго съ православнымъ обществомъ вліянія науки. Единовѣрческія школы также мало дають для религіозно-догматическаго образованія. Законъ Божій, въ смыслѣ усвоенія основныхъ истинъ православной вѣры, не входитъ тамъ въ программу преподаванія, которая ограничивается большею частію одною грамотностію, соединенною иногда съ механическимъ заучиваніемъ молитвъ и пѣніемъ. Между тъмъ, если для кого. то для дътей старообрядцевъ изучение догматическихъ истинъ въры составляетъ воннощую потребность.

Однимъ изъ самыхъ главныхъ оснований печальнаго раздѣленія, 200 лѣтъ сушествующаго въ нашей цер-

Соб. 1.

· 18 / / . . .

кви служить неясное представление существенныхъ и случайныхъ, необходимыхъ и условныхъ выражений религіозной жизни. Догмать и обрядь, смысль и буква, каноническое постановление и единичный исторический факть-вогъ понятія, которыя перепутываются въ головѣ бѣгущаго отъ церкви старообрядца. Распутать это сплетение, разграничить и разъяснить всъ эти понятія, каждому отвести свое місто, опреділить важность и значение каждаго-воть наша задача по отношенію къ старообрядчеству, вотъ върнъйшій путь къ уяснению важности многихъ появившихся въ разныхъ старообрядческихъ "согласіяхъ" уклоненій отъ истиннаго древняго православія съ одной стороны, а съ другой къ ослаблению вражды противъ церкви, къ разогнанию тѣхъ призраковъ, какіе старообрядство поставило между собою и церковію, къ разъясненію множества накопившихся недоразумѣній, къ свободному и любовному примиренію. Путь-длиненъ; задача широкая и трудная и по предмету и по способу выполнения. Ознакомленіе дѣтей старообрядцевъ съ догматическими истинами въры, заключенными въ ся сумволь, чтеніе имъ разсказовъ изъ евангельской исторіи — по руководствамъ, уважаемымъ старообрядцами, - составляетъ первый и, по нашему инънію, весьма важный шагъ въ выполнения этой задачи. Куда, какъ не къ единовърческимъ школамъ и приложить на первый разъ такое преподаваніе? Составляющіе едино съ нами по въръ и церковному единенію, единов'єрцы ближе всего возлагають на насъ нравственный долгъ заботиться объ ихъ религіозномъ образованіи. Мысль эта сознавалась и архипастыремъ нашимъ, преосвященнъйшимъ Антоніемъ: во неимъніе систематически образованнымъ учителей въ единов врческой средь съ одной стороны, и опасение насиловать совѣсть единовѣрцевъ введеніемъ въ ихъ школу въ качествѣ учителя человѣка посторонняго, в чрезъ то закрыть, быть можеть, входъ въ нее дътямъ недовърчивыхъ родителей, — до сихъ поръ останавлива-до приведение въ исполнение этой мысли.

Въ настоящее время, благодаря сочувствію къ образованію единовърческихъ дътей учредителя и попечителя единоверческой школы при церкви четырехъ евангелистовъ въ г. Казани П. З. Садовскаго, въ означенной школь преполается и законь Божій, въ размьрахъ возможныхъ для мальчика отъ 7 до 13 летъ. Трудъ преподавания приняли на себя профессорь университета И. М. Добротворский и профессорь академи Н. И. Ивановскій, первый—священной истори, послѣдній— догматическаго ученія православной церкви ('). Послѣдній началь свои уроки съ 22 января объясненіемъ молитвы Господней и другихъ молитвъ болѣе важныхъ и употребительныхъ въ православной церкви, послѣ чего приступить и къ объяснению сумвола веры примънительно къ возрасту мальчиковъ. Самымъ важнымъ пунктомъ во всемъ катихизическомъ преподавании будутъ 9 и 10 члены сумвола — о церкви и таинствахъ. Молитвы читаются по книгамъ, употребляемымъ въ церквахъ единовърческихъ; при объяснени ихъ имъется въ виду показать прежде всего значение словъ непонятныхъ для мальчиковъ, наприм.-славянскихъ: "иже", "яко", "днесь", "сый", и проч., или богословскихъ выраженій: "Царь небесный", "Спасъ", "Избавитель", "цар-ствіе Божіе", "лукавый", и т. п. — такъ, чтобы мальчикъ могъ отчетливо понимать въ молитвъ каждое слово; за тъмъ показывается и разъясняется смыслъ цълыхъ фразъ молитвы, дабы моляшийся зналъ, чего онъ просить у Бога. Всъхъ мальчиковъ въ школъ человъкъ около 50; болѣе половины ихъ знали уже раньше на намять почти всъ молитвы и потому безъ особеннаго труда усвояють предлагаемыя объясненія. Нѣкоторые изъ нихъ отличаются бойкими отвѣтами при повтореніи сказаннаго, обнаруживая острую память и даже нѣ-

(') Объ втомъ сообщено было и нѣкоторымъ прихожанамъ единовѣрческой церкви, дѣти которыхъ обучаются въ школѣ, и ови съ своей стороны выразили сочувствіе къ вводимому преподававію закова Божія означенными лицами. которое соображеніе; по словамъ постояннаго наблюдателя за школою А. М. Конькова, они записывають, по окончаніи урока, значенія нѣкоторыхъ выраженій, чтобы не забыть ихъ. Малолѣтніе изъ нихъ, незнающіе еще и грамоты, стараются заучить хоть два-три слова изъ молитвы; самому маленькому послѣ перваго урока велѣно было запомнить только два слова: "Отче нашъ", и то, что этотъ Отецъ есть Богз потому, что Онъ любитъ насъ больше отца роднаго, что молиться такъ Богу научилъ Ісъ Христосъ; мальчикъ все это запомнилъ и еще, со словъ другихъ, заучилъ слѣдующія три слова; а въ слѣдующій послѣ того урокъ прочиталъ на память почти всю молитву Господню. Вообще, и со стороны дѣтей видна охота и вниманіе, а главное-довѣріе.

Ощутительная неодинаковость лёть и подготовки побуждаеть раздёлить всёхъ мальчиковь на два отдёленія и однимъ объяснять сумволъ вёры, другихъ же учить молитвамъ и внушать понятія о самыхъ первичныхъ истинахъ вёры. Катихизическія объясненія начаты съ великаго поста; руководствами при этомъ будуть "Большой и Малый катихизисы" ('). Помимо преподаванія катихизическаго ученія и съ началомъ поста открытаго изложенія священной исторіи, постоянные учители школы заставляютъ мальчиковъ ежедневно пёть нѣкоторыя молитвы, вслёдствіе чего дѣти довольно легко и запоминаютъ ихъ; въ общемъ хорѣ одинъ незамѣтно учится у другаго.

<sup>(1)</sup> Отчасти въ этихъ же видахъ печатнется въ Православнояъ Собесъдникъ, начиная съ настоящей книжки за марию мъслиз, Учсние о догматъхъ впры, изложенное на основани Большаю и Малаю катихизисовъ и другихъ старо-печатемя книгъ, исключительно для единовприевъ.

# СЛОВО

### ВЪ ДЕНЬ БЛАГОВЪЩЕНІЯ ПРЕСВЯТЫЯ БОГОРОДИЦЫ.

СКАЗАННОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ АНТОНІЕМЪ, АРХІЕПИ-СКОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ И СВІЯЖСКИМЪ, ВЪ КАОЕДРАЛЬНОМЪ ВЛАГОВЪЩЕНСКОМЪ СОБОРЪ, ПО СЛУЧАЮ ОБНОВЛЕНІЯ ОНАГО ВНУТРИ ИКОНОПИСЬЮ.

> Днесь спасенія нашего главизна, и еже отъ въки таинства явленіе: Сынъ Божій сынъ Дъвы бываетъ и Гавріилъ благодать благовиствуетъ.

Такъ воспѣваетъ св. церковь, въ настоящій свѣтлый и всерадостный свой праздникъ! Для насъ, братіе, обитатели сего богоспасаемаго града, сей праздникъ особенно знаменателенъ, — ибо есть престольный въ семъ нашемъ соборномъ храмѣ. А нынѣ мы имѣемъ утѣшеніе праздновать его съ особенною радостію. Намъ является сей храмъ, какъ видите, обновленнымъ внутри, благолѣпно украшеннымъ и сіяющимъ повсюду ликами святыхъ Божіихъ такъ, какъ будто самъ небесный Іерусалимъ съ своими обитателями сошелъ сюда и приблизился къ намъ.

Слава и благодареніе Господу, подвигшему сердца благочестивыхъ любителей дому Божія къ посильнымъ жертвамъ на сіе благое дѣло! Благодареніе свя-

Соб. 1.

19

тителю Христову Гурію, благословившему, какъ вёрую я, сіе начинаніе и благопоспѣшившему его совершенію! Да будутъ приняты жертвы боголюбцевъ, принесенныя на сіе дѣло, въ воню благоуханія духовнаго тамъ—въ нерукотворенномъ, небесномъ храмѣ Господа Вседержителя, и да созиждется ихъ собственная внутренняя храмина души *въ жилище Божже Духомг*, по слову апостола, здѣсь на землѣ, а тамъ — на небесахъ да уготовится, между многими обителями Отца небеснаго, и имъ храмина нерукотворенна вѣчна и мѣсто въ ликахъ святыхъ Божіихъ.

Лому Господню подобаеть святыня, сказано въ словѣ Божіемъ (Пс. 92, 5). Эта святыня, выражаясь во всемъ устройствѣ храмовъ Господнихъ, во всемъ дъйствуемомъ и совершаемомъ въ нихъ, во всемъ наполняющемъ ихъ, должна, конечно, выразиться и во внѣшнемъ ихъ видћ. Храмы Господни — это лѣствица утвержденная на землт къ небесамъ; это преддверіе къ горнимъ обителямъ небеснымъ. Здъсь, потому, все и должно отрешать душу нашу отъ земли и возносить къ небу, такъ, чтобы мы по-истинѣ, какъ сказано въ одной церковной пісни, стоя во храмі, мнили стоять на вебеси, и въ благольний дому Божія могли созерцать прасоту Господню. Воть почему еще царь и пророкъ Давидъ, такъ пламенно желавший быть первымъ храмоздателень, не даваль сна очима своима и въждана дреманія (Пс. 131, 4), помышляя о томъ, какъ бы лучше, величествениве и благольшате создать храмъ Господу, и премудрый сынъ его, удостоившийся благодати привести въ исполнение благочестивое желание и начинаніе отца, не пожальль для сего несмітныхь сокровищъ и жертвъ, принесепныхъ отъ всего народа израильскаго. Вотъ почему и въ Церкви Христовой, съ самаго времени торжества ея надъ язычествомъ, храны Господни созидаются и украшаются со всевозможнымъ благолёнісмъ, дабы въ нихъ яснѣе просіявала во всемъ святыня, подобающая дому Вожію, и виднъе быль образъ града святиго Іерусалима новаго, сходящаго отв

269

Бога съ небесе. приющовлени яко невъста украшена мужу своему (Апок. 21, 2); и дабы предстояще и мом лящеся въ нихъ живъе чувствовали и сознавали, что они, какъ говоритъ апостолъ, по-истинъ приступиото къ Сіонстви горъ, и ко граду Бога живаго, Іерусаламу небесному, и тмамъ ангеловъ, торжеству, и цернои первородныхъ на пебесвъхъ написанныхъ, и Судіи встъхъ Богу, и духомъ праведникъ совершенныхъ, и къ Ходатаю завнати пового Гисусу (Евр. 12, 22-24).

Подобала святыня и сему дому Господню, требовалось достодолжное благольше и для сего святаго храма, и-требовалось преимущественно предъ другими храмами нашего града. Ибо храмъ сей есть глава и можно сказать-родоначальникъ всъхъ прочихъ храмовъ въ паствѣ сей. Онъ есть драгоденный для насъ памитникъ покоренія и просвещенія здешняго края св. вкрою Христовою. Онъ созданъ незабвеннымъ первосвятителемъ здъшнимъ чудотворцемъ Гуріемъ, какъ знаменіе торжества креста Христова надъ зловъріемъ агарянскимъ. Въ немъ молился и служилъ и воздѣвалъ рун ц'в свои сей великий святитель, и въ немъ ночивали нѣкогда цтлыя нетлѣнныя мощи его, а нынѣ почивають остатки ихъ, сохранившиеся послѣ разрушительнаго пожара. Храмъ сей посвященъ пресвятой Девк Богородиць, которал и сама есть храмъ боговићстимый, есть наилучшее украшение и слава рода человьческаго, честнъйшая херувимъ и славнъйшая безъ сравненія серафимь, яко сподобявшаяся быти Матерію Спаса міра и Господа нашего Іисуса Христа. Храмъ сей, ваконець, какъ благовъствикъ и начатокъ въ страяв сей свъта Христова, съ особенною знаменательною инслю, создань иненно въ честь благовъщения пресвятия Богородицы, которое св. Церковь чтить какъ самое богосв'ятлое торжество свое, именуя его главизною натего спасенія. Днесь спасенія нашего главизна, — воспъваеть она, — и еже ото сных тачноства поление: Сына Божій сынг Дльвы бываета и Гаврічаг благодать б.м. tobbcmbyenna.

19\*

Днесь спасеція нашего главызна, и сже отъ впхи тачнства явление. И по-истинь, братіе, благовъстіе архангела о воплощения Бога Слова есть главизна, т. е. начальное и во времени первое дъйствіе, которынь открылся на землѣ рядъ чудесъ, ознаменовавшихъ великое дъло спасенія нашего. Ибо на небъ спасеніе нане еще отъ въчности было предопредълено въ таниетвенномъ совътъ божескихъ лицъ – Отца и Сына и Святаго Духа, — почему и воспъваетъ Церковь: "совътъ вревѣчный открывая тебѣ, Отроковице, Гавріилъ предста". Спасеніе наше и на земль приготовляемо было въ продолжение всекъ ветхозавътныхъ временъ, предвозвѣщаемое въ пророчествахъ, предъизображаемое въ прообразамъ, предъуказуемое въ законѣ. Но самынъ дъломъ началось совершение на землъ сего великаго емотренія Вожія съ минуты благовещенія, когда преевятая Дѣва Марія взрекла на глаголы архангеловы оное приснопамятное и вично незабвееное слово: с раба Господня, буди мня по глаголу товену, -- и когда,

по слову сему, благодать Духа Святаго осънила ее, и началась во утробь ся тайва воплощения Бога Слова. Итакъ изъ всёхъ земнородныхъ пресвятая Дтва Марія является первынъ лицемъ, главною и начальною участницею и посредницею въ дель искупленія нашего. Посему-то, и въ семъ смыслѣ св. Церковь именуеть ее саму "начальницею спасенія нашего". Она точно есть начальница спасенія и для всего рода человическаго, -- потому что въея пречистой утробъ воплотился единородный Сынъ Божій, Господь Інсусь Христосъ, кроят котораго нисть инаго имене подъ небесемъ, в немже подоблеть спистися намь (Двян. 4, 12).-Пять тысячь съ половиною лёть грёпный родь человёческий ожидаль сего единственнаго Спасателя своего. Почему такъ долго, между прочимъ? "Удивлятися кто можеть, -- учить святитель Димитрий ростовский, -- яко по преступлении Адамовонъ не скоро приде Слово Божіе на землю воплотитися и спасти падший родъ человъческій даже до полу шестыя тысячи льть. Ни едина

Digitized by Google

на жемли обрѣтеся таковая Дѣва, яже бы была чиста не точію тѣломъ, но и духомъ. Та единая обрѣтеся первая и послѣдняя таковая, яже сугубыя ради чистоты своея, тѣлесныя. глаголю, и душевныя, сотворися достойна быти церковію и храмомъ Духа Святаго". Такъ, пресвятая Дѣва Богоматерь есть начальница спасенія для всего рода человѣческаго, но она же есть начальница спасенія и для каждаго изъ насъ, братіе христіане, — потому что есть первая помощница въ дѣлѣ спасечія каждому призывающему имя ся, сильнѣйшая заступница каждаге грѣшника вопіющаго къ ней: "всѣхъ насъ заступи, о Госноже Царице и Владычице!"

И - это есть великое и неизреченно утъщительное для насъ событіе, что дщерь земнородная, родная вамъ по естеству, содълалась превысшею небесь, явившись вачальницею спасенія для земнородныхъ, послуживши орудіемъ великой, отъ вѣка сокровенной тайны воплощения, соделавшись Матерію Спасителя нашего. Престолъ Господа Саваова окружають безчисленные соним ангеловъ, духовъ блаженнъйшихъ и святыхъ, вторыхъ свътовъ после Света несозданнаго --трічпостаснаго Божества: но пресвятая Діва Марія содълалась высшею ангеловь, чести вишею и слави вишею всъхъ горнихъ силъ, какъ величаеть ее св. Церковь. Для чего дана Ей такая высота? Надъ кънъ ей на небесахъ начальствовать? На небѣ все мирно и тихо; тамъ не спорать о начальствѣ и первевствѣ; тамъ первый и начальный тотъ, кому дана большая благодать ходатайствовать о насъ земныхъ странникахъ, помогать намъ земнымъ смертнымъ. Всѣ небесныя силы, всѣ ангелы Божіи и дуння святыхъ жаждуть нашего спасенія, всѣ радуются не только о многихъ, но и о единомъ гръпнит кающемся; всь полятся и защищають нась оть праведнаго гитва Божія за грѣхи наши, — во большее дерановение имъетъ пресвятая Дъва. Она бляже всъхъ святыхъ къ Госводу, ибо есть Матерь Богочеловъка. Она ближе всёхъ и къ намъ, нотому что и сама была нъкогда земною Дъвою, хотя и препрославлена нынъ

иаче всего земнаго. Въдая немощь естества нашего, она всегда первая является у престола Сына своего съ моленіемъ о тъхъ изъ насъ, которые ей усердно молятся и призываютъ на помощь.

Сынз Божій сынз Длеы бываеть. Спаситель міра благоволилъ родиться не обыкновеннымъ и естественнымъ образомъ, но чудеснымъ и сверхъестеотвеннымъ, отъ единой пречистой Дввы, не познавшей мужа. Ибо не подобало имъть плотскаго отца во времени Тому, кто рожденъ прежде въкъ отъ Вога Отца безъ матери. Не подобало Тому, кто имълъ быть Искупителемъ міра отъ грѣха, и слѣдовательно самъ долженствоваль быть непричастнымь и мальйшему приражевію грѣха, явиться на землю во плоти такимъ путемъ, которымъ грѣхъ вошелъ отъ первыхъ человѣковъ во все ихъ потомство и переходитъ въ немъ преемственно отъ отповъ къ дътямъ. Но подобно новому Адаму, новому родоначальнику и возстановителю челов ковь родиться оть Дввы, какъ и ветхій Адамъ первоначально созданъ былъ изъ девственной земли. И это дивное рождение отъ Длвы Искупителя міра предвозвещено было еще въ раю первыиъ человъкамъ, когда сказано было имъ въ утѣшеніе при изгнаніи изъ рая, что Спля жены пъкогда возвратить имъ этоть рай, сокрушивъ главу лишившаго ихъ оваго змія. Предвозъщено было и послѣ пророкомъ Исајею, указавшимъ какъ величайшее знамение спасения дому Давидову въ томъ, что Дъви во чревъ зачнетъ, и родитъ Сына, и наръкуто имя Ему Еммануило (Иса. 7, 14). Но какъ пресвятая Дъва Марія есть дшерь человъческая, вътвь оть корене Давидова, плодъ праведныхъ Іоакима и Авны, и следовательно родная и единоестественная намъ, плоть отъ плоти, кровь отъ крови общаго всемъ намъ родоначальника Адама первозданнаго: то, пріявъ отъ ней единой, безъ мужа, пречистую плоть свою, единородный Сынъ Божій есть тъмъ не менъе родной и единоестественный всъмъ намъ по человвчеству. Вотъ почему Онъ и не стыдится, какъ говоритъ апостолъ, бра-

тісю нарицати насх, глаголя: возвищу имя твое брати моей, и благоволиль по всему уподобитися наліг, во еже очистити гръхи людскія, пострадаво и искушена быва по всяческима по подобно, кромы гипха (Евр. 2, 11-18. 4, 15). Посему-то пресвятая Дѣва Марія, будучи Матерію Господа нашего и Спасителя Христа по человическому естеству, есть Матерь всёхъ тёхъ, кои втруютъ въ Hero и достойно носять имя Его, ---Матерь встахъ христіанъ истинныхъ, и вст гаковые христіано-чада вя по усыновлению. - Жено, се сынг твой, -эти слова, сказанныя ей со креста распятымь на немъ Спасителемъ Христомъ относительно предстоявшаго вместъ съ нею у подножія креста возлюбленнаго ученика Его Іоанна богослова, относятся и во всёмъ тёмъ христіанамъ, кои, подобно сему ученику, любятъ часто, ежедневно предстоять мыслію и сердцемъ своимъ предъ врестоять Спасителя и молитвенно пріобщаться страстемъ Его, и кон, подобно ему же, поемлють ее во свояси, т. е. съ полною върою и любовію сердца признають ее своею заступницею, и какъ дѣти къ матери со встать усердіемъ прибъгаютъ къ ней въ молитвахъ во всёхъ дёлахъ своихъ и обстояніяхъ душевныхъ. Что болье всего вождельно ся материнскому сердцу? То, чтобы веселиться о насъ — сынахъ человеческихъ. Въ чемъ состоить преимущественно ея радость и веседіе? Не въ томъ, что она царствуеть въ царствъ Сына своего, а въ томъ, чтобы разширять предълы сего царства умножениемъ членовъ онаго-вырующихъ и благоугождающихъ Богу, чтобы помогать слабынъ и немощнымъ, утъшать скорбящихъ, приводить днесь и заутра и во всё времена обращающихся съ покаяніемъ къ Сыну ся и Господу, и каждый разъ говорить: се азъ, и дъти, яже ми далъ еси.

Итакъ, братіе, мы не сиры на землѣ и не безпомощны. У насъ есть не только помощница, но и Матерь, божественнѣ веселящаяся о чадахъ своихъ. Мы можемъ быть далеки отъ ней, когда грѣшимъ нераскаянно, но мы всегда близки къ ней по ея материн-

Digitized by Google

екниъ щедротамъ, какъ скоро искренно обращаемся отъ грѣховъ, и вопіемъ къ ней: "Подаждь намъ руку помощи! Погибаемъ отъ множества прегрѣшеній! Но сама заступи и помилуй насъ"!

И Гавриила благодать блановыствуеть. Благовистный таинникъ, повъдающий тайны неба землъ, благовествоваль благодать пресвятой Деве. Это великая и неизреченвая благодать — благоволеніе къ ней Бога Отца, наитіе Вога Духа Святаго, вселеніе въ ней Бога Сына. Посему она и называется благодатною, т. е. преисполненною благодати. Но, будучи сама преизобильно исполнена всёми дарами божественной благодати, она отъ избытка своего хощетъ изливать сіи дары на тъхъ, коимъ благопотребны сін дары во спасеніе. И поелику благодать, какъ говорить апостояъ, тамъ наипаче преизбыточествуеть, идпже умножися грыхь: то и Матерь Божія являеть благодатную силу свою преимущественно въ спасени гръшниковъ. Она, по-истинь, есть та льствица, юже патріархъ Іаковъ видь, утвержденная на земль и досязающая до небесь. Чрезъ нее благодатные дары во спасеніе всёмъ грёшникамъ кающимся снизходять на землю, и съ помощию ся воб они могуть восходить на небо. Такъ, братіе, пресвятая Дъва по преимуществу есть Матерь-заступинца и руководительница ко спасению грашниковъ. И какое иножество ихъ дъйствительно спасено ею изъ самой бездны погибели, подобно напр. Марія египетской, которую одинъ взоръ на святую икону ся образиять въ покаянию, одинъ сердечный вздохъ предъ нею съ сокрушенною исповѣдію грѣховъ и обѣтомъ впредь ве творить ихъ, исхитилъ изъ погибели и привелъ въ пристань спасенія! Спаситель говорить о Себѣ: овцы моя гласа моего слушають. Онъ-пастырь овецъ. Но кромв овецъ-душъ всегда и во всемъ послушныхъ Ему, есть въ стадъ Его еще козлища-души часто непослушныя и непокорныя Его гласу, хотя не ожесточенныя еще и не отчаянныя и не отчуждившіяся вовсе отъ стада неверіень и нечестіємь. Кто же пасеть сихь козлищь,

чтобы и ихъ сдѣлать овцами? Кому поручены мы—люан грѣшные, и потому недостойные названія овець и пастись вмѣстѣ съ ними? "Пречистой и преблагословенной Дѣвѣ Маріи", — отвѣтствуетъ святитель Димитрій ростовскій. "Слышали, продолжаеть онъ, что Духъ Святый къ ней въ Пѣснехъ пѣсней вѣщаеть: о добрая въ женахъ, изыди ты въ слъдъ стадъ, и паси козлища твоя у кущей пастырскихъ (гл. 1, 7), — сіе есть — грѣпиниковъ. Будемъ убо въ добрѣй въдежлѣ, о грѣшницы. Имамы добраго настыря—пречистую Дѣву. Слушаемъ гласа ея, грядемъ на званіе ея, на пиръ ея. Вкушаемъ въ сладость пажити ея, и благодареніе ей воздавающе, усердно повторяемъ пѣніе сіе: радуйся, невѣсто неневѣстная"!—Аминь.

Digitized by GOOGLC

# ЗАЩИТА МОИСЕЕВА ПЯТИКНИЖІЯ

#### противъ

### ВОЗРАЖЕНИЙ ОТРИЦАТЕЛЬНОЙ КРИТИКИ.

(продолжение)

### ОТДЪЛЪ ВТОРОЙ.

### Внёшнія доказательства подлинности Пятикнижія.

1. Содержаніе Пятикнижія было извъстно еврейскому народу во всъ времена.

Всѣ позднѣйшія книги свящ. Писанія указывають на существованіе Пятикнижія.

Книга I. Навина не только нацисана въ дух'в Пятикнижія, но и приводитъ упоминаемые въ немъ факты, угрозы и обѣтоканія('), называя его книгою закона Моу-

(<sup>1</sup>) Ср. І. Нар. IV, 12. и Числ. XXXII, 21. 29. — І. Нав. VII, 1. и Втор. XIII, 17.—Іис. Нав. VIII, 30. и Втор. XXVII, 4.—І. Нав. VIII, 31. и Исх. XX, 25.—І. Нав. VIII, 33. и Втор. XI, 29. XXVII, 12.—І. Нав. XI, 14. 15. и Втор. XX, 16.— I. Нав. XIII, 8. и Числ. XXXII, 33.—І. Нав. XX, 2. 6. и Числ. XXXV, 6. 11. 12.—І. Нав. XX, 8. и Втор. IV, 43.—І. Нав. XXI, 2. 41. и Числ. XXXV, 2. 7.—І. Нав. XXII, 7. и Числ. XXXII, 33. и проч.

Digitized by Google

сеева, книгою закона Божія. См. І, 7. 8. VIII, 31. 34. XXIV, 26.

Въ книгѣ Судей содержатся тоже частыя указанія на содержаніе Пятикнижія. Ср. Суд. II, 1 — 17. и Исх. ХХІП, 21 — 33; ХХХІІ, 7. 8; ХХХІV, 15; Лев. ХХVІ, 15 — 17; Втор. VII, 2 — 5. 16; ХІІ, 8; ХХVІІІ, 14; Суд. VI, 39. и Быт. ХVІІІ, 32. — Самъ Берто (<sup>1</sup>), принадлежащій къ отрицательной школѣ, въ виду этихъ мѣстъ, долженъ былъ согласиться, что книга Судей будетъ непонятна и будетъ висѣть, такъ оказать. между небомъ и землею, если не будетъ вривнано, что Пятикнижіе существовало уже раньше ся. Коть кромѣ того въ книгѣ Судей другія мѣста, ясно указывающія на то, что во времена Судей, народъ израильскій жилъ подъ закономъ Моусеевымъ. Ср. Суд. VIII, 22. и Втор. XVII, 14; ХХХІІІ, 5; Суд. IV, 4. VI, 8. и Втор. XVIII, 18. и сл.; Суд. ХІ, 35. 39. и Втор. ХХІІІ. 21; Суд. ХІІІ, 3. и сл. и Числ. VI, 1. и слѣд.

Что касается книги Руеь, то извёстно, что ваконъ ужичества, составляющій основу ся содержанія, заицствованъ изъ Второзаконія (XXV, 5-9).

Первыя двѣ книги Царствъ свидѣтельствуютъ также, что, со времени первосвященника Илія до Давида, израильскій народъ управлялся закономъ Мочсея. Ор. 1 Цар. VIII—Х и Втор. XVII, 14. и сл.; 1 Цар. XII, 14. и Втор. 1, 26. 43; 1 Цар. XIV, 33. и Лев. III, 17.—1 Цар. XV, 2. и Исх. XVII, 8. Умножать подобныя цитаты было бы излишне.

Другія двѣ книги Царствъ тоже часто уназывають на содержащіеся въ Пятикнижіи факты. Такъ напр. VIII глава З книги Царствъ составляетъ какъ-бы конментарій тѣхъ, произнесенныхъ нѣкогда Моусеемъ, благословеній и проклятій, которыя мы читаемъ въ книгѣ Левитъ (XXVI) и Вгорозаконія (XXVIII). Съ другой стороны въ двухъ послѣднихъ книгахъ Царствъ одобряется то, что согласно съ Моусеевымъ закономъ, и по-

(') Das Buch der Richter. Lips. 1845. Prol. S. 4. p. XXIII.

рицается то, что противно ему. См. 3 Цар. II, 3. VI, 12. IX, 4. XI, 33.—4 Цар. X, 31. XXIII, 21.

Точка зрѣнія книгъ Паралицоменонъ — совершенно моусейская, и обѣ эти книги постоянно представляютъ законъ твореніемъ великаго законодателя, такъ что нѣкоторые критики отрицательной школы, для того, чтобы избѣгнуть силы свидѣтельства этихъ книгъ, вынуждены были отвергнуть ихъ подлинность.

Что касается книгъ Ездры и Несии, то онъ самымъ положительнымъ образомъ свидътельствуютъ о томъ, что во время ихъ написанія іуден, только лишь выщедшіе изъ Вавилона, признавали Пятикнижіе произведеніемъ Моусся. Относительно этого не можетъ быть никакого сомнѣнія.

Относительно книгъ пророческихъ тоже надобно замѣтить, что писатели ихи-пророки дѣлаютъ постоянныя увѣщанія взраильтявань о повиновеніи Movceеву закону. Воззываемые Богомъ на свое служение въ течение дливнаго ряда в'ковъ, родившись среди внутреннихъ смутъ и безпорядковъ, будучи свидѣтелями убійственныхъ и ностыдныхъ для своего отечества войнъ, пророки всћ свои усилія и рѣчи направляли къ одной и тойже цёли, - внушить своему народу безкорыстную любовь къ втръ своихъ предковъ, глубокую привязанность къ своимъ національнымъ учрежденіямъ, непоколебиное уважение въ закону Моусея — своего перваго и величайшаго пророка. Поэтому нѣтъ, можно сказать, ни одного мъста въ Пятикнижін, которое бы не служило темою ихъ ръчей, ихъ пояснений и ихъ напоминания. Заъсь особенно замъчательно то обстоятельство, что тѣ пророки, которые жили послѣ великаго вавилонскаго плъна, заботясь о возстановлени прежняго храна, заботятся въ тоже время о возстановлени испорченных отечественнаго языка и приведение со къ мочсейскому языку, и говорять, подобно великому законодателю, вполнъ правильнымъ еврейскимъ языкомъ. Такъ говорятъ пророки Аггей, Малахія и Захарія (').--

(') Preiswerk, Gram. hébr. p XXVIII et XXIX.

Согласіе пророческихъ писаній съ Пятикнижіемъ такъ велико и такъ ясно, что мы не считаемъ и нужнымъ доказывать его примѣрами; примѣры и указанія на него всякій кому будетъ угодно, найдетъ у всѣхъ писателей, защищавшихъ подлинностъ Пятикнижія, и мы ограничиваемся здѣсь только подстрочнымъ указаніемъ на нихъ тѣмъ, кто спеціально (') интересуется этимъ предметомъ. Впрочемъ, мы укажемъ здѣсь на нѣкоторыя аналогіи, примѣчаемыя между писаніями древнѣйшихъ пророковъ и книгами Моусея, пророковъ, свидѣтельство которыхъ въ настоящемъ случаѣ имѣетъ несомпѣнную важность. Ср. Ос. 1Х, 10. и Числ. ХХV, 3; Ос. ХІ, 8. и Быт. ХІХ, 24—25;—Іонл. І, 9. 13. и Лев. П, 1. и сл.; VI, 14. Числ. ХV, 4. 5. 7. ХХVІІІ, 7. 14. Амос. II, 9. и Числ. ХХІ, 21. 24. Мих. VI, 5. и Числ. ХХІІ, 21. и сл. ХХІ, 1. и сл. Мих. VI, 6. и Лев. IX, 2. 3. Исаів I, 11—14. и всѣ мѣста Пятикнижія, въ которыхъ говорится о жертвахъ и праздникахъ; Исаіи ХІІ, 2. и Исх. ХV, 2. и проч.

Агіографы или учительныя книги ветхаго завѣта всецъло проникнуты духомъ Мочсеевыхъ писаній, въ особенности псалмы, составляющіе, по словамъ нѣкоторыхъ, какъ-бы эхо закона. Воть почему, какъ замѣчаетъ св. Епифаній, "іудеи и раздѣлили Псалтирь на пять частей, такъ что она сама составляетъ какъ-бы второе Пятикнижie" ('). Дѣйствительно, псалмы дѣлаютъ

(<sup>1</sup>) Dilitzsch, Caspari, O. u F. A. Strauss, Drechsler, Reinke, Hävernik, König, Küper, Hengstenberg, n Ap. Cm. ranme Glaire, Introd. t. III. p. 18-22.

(\*) «Уалтириот биєйлог ейз пе́гте віяліа об євраїон боте єйча най анто йлли Пегтатецион» (De ponderibus § V. ed. Petau II. 162). См. также посланіе св. Ананасія къ Маркеллу. Трудно отрицать ту мысль, что это раздъленіе Псалтири саблано было именно по образцу Пятикнижія. — См. F. Dilitzsch, Symbola ad Psalmos p. 31.—Первый отаблъ оканчивался псалмомъ XL, второй – LXXI, третій – LXXXVIII, четвертый — СV и патый — СL. весьма частыя указанія на содержаніе Пятикнижія ('). Также точно, какъ и Пятикнижіе, и въ его духѣ, они говорятъ о твореніи міра, объ исторіи патріарховъ и народа израильскаго, въ первомъ ея періодѣ, о божественныхъ обѣтованіяхъ и чудесахъ. Псалиы имѣютъ съ Пятикнижіемъ такую же точно связь, какую имѣетъ съ Пятикнижіемъ такую же точно связь, какую имѣетъ съ нимъ книга І. Навина. Такъ, псаломъ первый есть ораторское развитіе того, что читаемъ въ І, 8 книги І. Навина, глѣ говорится о книгѣ закона. — Что касается притчей Соломона и книги Іова, то и онѣ тоже запечатлѣны мозаическимъ духомъ и характеромъ.

Новый завътъ вноситъ, съ своей стороны, значительную долю свидѣтельствъ, подтверждающихъ происхожденіе Пятикнижія отъ Моусея. — І. Христосъ говорить. что Мочсей писаль о Нень (Іоан. V, 46-47). Потомъ Онъ ссылается на книгу Бытія (Мате. XIX, 4. 5) и приписываетъ Моусею книгу Исходъ (Марк. XII. 26). Левитъ (Мате. VIII, 4) и Числъ (Іоан. III, 14). Что касается книги Второзаконія, то Онъ приводить изъ нея мѣста нѣсколько разъ. (См. напр. Maro. IV, 7. Brop. VI, 16. Mare. IV, 10. Brop. VI, 13. Mare. IV, 4. Brop. VIII, 3. Mare. V, 31. Brop. XXIV, I. и др.). Присутстіе Моусея въ многознаменательномъ событи преображения Господа (Мате. XVII, 5. Лук. IX, 35), снесеніе словъ Насанаила (Ісан. 1, 45) съ словами Второзаконія (XVIII, 15. 18), тоже подтверждають подлинность Movceeвыхъ книгъ. Кромѣ того, I. Христосъ, въ бестдахъ своихъ съ книжниками и фарисеями, постоянно ссылается на авторитеть и слова Моусея (Мате. XIX, 4. 5. XXII, 40), и на его пророчествѣ основываетъ необходимость своей смерти и своего воскресенія (Лук. XXIV, 27. 44). — Апостолы, въ своей проповѣди и въ своихъ писаніяхъ, подражають своему божественному Учителю. Св. Іаковъ, въ кни-

(1) Пеалиы LXXVII, CV, CVI и CXXXV содержать, можно сказать, сокращение всего Патякнижія.

гѣ аностольскихъ дѣяній (XV, 21) приписываетъ все Пятикнижіе Моусею, св. Петръ прилисываетъ ему Второзаконіе (Дѣян. Ші, 22), св. Стефанъ, въ своей рѣчи предъ синедріономъ, сокращаетъ повъствованіе книгъ Бытія и Исходъ (Дѣян. VII, 2-46), св. Павелъ ссылается на книгу Бытія (Рим. IV, 17. 18), Исходъ (-IX, 15), Левить (-X, 5), Второзаковіе (-XII, 19). Посланіе къ Евреямъ (XI, 3-31) сокращаетъ наличныя главы книги Бытія и Исходъ, буквально цитуетъ мѣста изъ тѣхъ же книгъ (Евр. IV, 4. VIII, 5) и Второзаконія (Евр. Х, ЗО) и комментируеть, такъ сказать, всю книгу Левить. Св. Іаковъ (П, 8. 23) приводитъ мѣста изъ книги Бытія и Левитъ, св. Петръ (I Петр. 1, 16. II, 9) — изъ книги Левитъ и Исходъ. Кромѣ того, свящ. писатели новозав Втныхъ книгъ были такъ убъждены въ происхождения Пятикнижія отъ Моусея, что принимаютъ его имя за его писанія, подобно тому, какъ вообще имя писателя принимается въ значения его сочинения. — См. Лук. XVI, 29. Дъян. XV, 21. 2 Кор. ПІ, 14.

### 2. Пятикнижіе всегда было извъстно іудеямъ, какъ книга закона Ісговы.

Во времена, непосредственно слѣдовавшія за смертію Мочсея, да и во всѣ времена существованія израильскаго народа, Пятикнижіе называется закономе, какъ именемъ, собственно ему принадлежащимъ, или полнѣе именемъ закона Ісговы. Еще во Второзаконіи, какъ это мы видѣли выше, имя закона употребляется не только въ значеніи различныхъ узаконеній, данныхъ Богомъ израильскому народу чрезъ Мочсея, но и вообще въ значеніи божественныхъ обътованій и отношеній Божіихъ къ человѣчеству и въ частности къ семейству Авраама. Подъ именемъ же закона Мочсей ввѣряетъ свое писаніе народу на память и соблюденіе, отдаетъ его на храненіе жрецамъ и старѣйнинамъ Иараиля, новелѣвая имъ положить его со боку самаго ков-

чога завъта, для того, чтобы оно навсегда оставалось религюзною, гражданскою и политическою хартіею израильскаго народа. Въ такихъ же точно выраженияхъ говорить о писании Моусся и Інсусъ Навинъ (1, 78); нозднайшие свящ. писатели точно также называють его ваконоло Іссовы, и смотрять на него, какъ на писаніе, имѣющее божественный авторитеть (См. Пс. 1, 2. XI, 7. XVIII. 8. 9. XXXII, 4. СХVIII, 1. 18. 19. и др. CIV, 45. сравни также Пс. LXXVII, CIV, CV, GXXXV, и др.). У пророковъ подобныя мѣста безчисленны. Правда, пѣкоторые критики возражаютъ, что въ этихъ различныхъ мъстахъ слова Пятикнижія приводятся не буквально, и что слёдов. изъ нихъ ничого нельзя заключать къ тому, будто Пятикнижіе явилось раньше всёхъ прочихъ свящ книгъ. Но въ древности не зналя ни опредъленности, ни точности нашихъ новъйшихъ писателей и обыкновенно приводили мъста цитуемыхъ книгъ не буквально. Ср. Исх. XXXIV, 6. и Числ. XIV, 18. съ Ис. LXXXV, 15. СШ, 8. Іоил. Ш, 17. Іоан. IV, 2. — Числ. XIV, 22. 23. съ Пс. XCIV, 7—11.—Лев. XXVI, 5. съ Амос. IX, 13.

### 3. Пятикнижіе было извъстно всегда подъ именемъ закона Morceeвa.

Точно также Пятикнижіе въ позднѣй пихъ свящ. книгахъ обозначается и другимъ именемъ, — именемъ закона Могсеева, ими закономъ, даннымъ Богомъ чрезъ Могсея, такъ что первое названіе — законъ Ісговы и названіе — законъ Могсея употребляются безразлично одно вмѣсто другаго, и для непроницательнаго даже очевидно, что оба эти названія имѣютъ совершенно одинъ и тотъ же смыслъ, что то и другое изъ нихъ обозначаетъ одинъ и тотъ же законъ.

Подъ именемъ закона Моуссева Пятикнижіе цитуется весьма часто. Начиная съ книги 1. Навина мы встрѣчаемъ его подъ этимъ названіемъ въ книгахъ Судей. Царствъ, Паралипоменонъ, Ездры и Нееміи. См. между

Digitized by Google

прочнить, Суд. III, 4. 5. 4 Цар. XVIII, 12. XXI, 7. 8.

1 Пар. XV, 15. 2 Пар. VIII, 13. XXX, 16. XXXIII, 8. Ездр. VII, 6. См. также у пророковъ Исани LXIII, 11—14. Іер. XV, 1. и проч.

## 4. Пятикнижіе было всегда извъстно, како книга Мотсея.

Множество мѣстъ въ книгахъ в. завѣта подтверждаетъ то, что выраженія: "этотъ законъ, законъ Ieговы, законъ Мочсея, или законъ, данный Богомъ чрезъ Мочсея", означаютъ не сборникъ устныхъ преданій, или тамъ и здѣсь разсѣянныхъ памятниковъ, передаваемыхъ будтобы израильтянами устно отъ отца сыну, но означаютъ именно книгу, писание, свитокъ.

Такъ, уже въ книгѣ І. Навина преемникъ великаго пророка обязывается поучаться день и ночь ез книго закона Моусеева (I, 7. 8). Далбе, самъ I. Навинъ (XXIII, 6) побуждаетъ израильскихъ старъйшинъ къ соблюдению всего, написаннаго вз книгахз Morсеева закона, и соворить не только о вравственныхъ правилахъ, но и объ обътованияхъ и угрозахъ, заключающихся въ техъ книгахъ. Въ ХХІУ главе онъ делаеть общее обозрѣніе важнѣйшихъ фактовъ, содержащихся въ Пятикнижіи, возобновляетъ завѣтъ израильтянъ съ Богомъ и записываетъ факты, относящіеся до своего управленія, вслёдь за словами книги закона Божія (ст. 26), которая очевидно есть та саиля книга, о которой упомянуто имъ дважды выше (I, 7. 8. и XXIII, 6), какъ книгъ закона Мотсеева, подобво тому, какъ книга, назваеная въ VIII, 34. книгою закона, тремя стихами выше (31) называется также книгою закона Morceesa.- Правда, извъстные критики утверждають, будто простъйшее изъ этихъ выраженій, т. е. книга закона было употребляено исключительно писателемъ древнихъ мемуаровъ, послужившихъ матеріаломъ къ составлению книги І. Навина, тогда какъ пространвъйшее выражение - книга закона Могсива было употреблено уже позднъйшимъ редакторомъ этой же са-

Соб. і.

20

мой книги (т. е. І. Навина), и будто это сдѣлано быю имъ съ тою преднам ренною цѣлію, чтобы утвердить подлинность Пятикнижія. Но это мнѣніе есть только совершенно произвольная гипотеза, и мы сейчасъ увидимъ, что такую же точно перемѣну въ названіи Пятикнижія дѣлали и другіе свящ. писатели.

Давидъ, въ псалмѣ СХVIII, многократно говорить, что онъ читаетъ, поучается и сохраняетъ законз Господ. нь, какъ это было заповѣдано во Второзаконіи (ХVІІ, 18—20); въ 1 Парал. XVI, 40. онъ повелѣваетъ приносить жертвы въ Гаваонѣ, сообразно тому, что написано въ законъ Могсея, а предъ самою смертію онъ приписываетъ этотъ законъ, заключающійся, какъ онъ говоритъ въ другомъ мѣстѣ, въ книжномз свиткъ (Пс. XXXIX, 8), великому законодателю еврейскаго народа (3 Цар. II, 8).

Іосафатъ посылаетъ (2 Пар. XVII, 7—9) священниковъ и левитовъ съ книгою закона Ісговы, по городамъ и селамъ царства Іудина, для наученія народа, а эта книга закона Ісговы очевидно не другая какая, какъ книга закона Моусеева, о которой говорится у І. Навина (XXIV, 26) и въ З Цар. II, З.

Іодай приказываеть (2 Пар. XXIII, 18) возносить Господу всесоженія по написанному во законю Могсеевомо, а царь Амасія, повельвь умертвить убійць своего отца Іоаса, пощадиль ихъ дьтей по заповоди закона Іеговы, написанной во книгь закона Могсеева (— XXV, 3. 4. сн. Втор. XXIV, 16). Изъ этого очевидно, что законо или заповъдь Іеговы отождествляется съ закономо Могсея, и что законъ Моусея составляль книгу.

При Езекій писанная книга закона Ісговы упонинается не только въ 4 Цар. XVII, 37, но и во 2 Пар. XXX, 16. 18. XXXI, 3. Здѣсь говорится о томъ, что царь Езекія совершалъ насху сообразно тому, что написано въ книгь Моуссева закона, и совершилъ многія другія дѣйствія сообразно тому, что написано въ книеть закона Ісговы. Эти выраженія, очевидно, указывають на одну и туже книгу.

Книга закона, найденная въ храмѣ въ царствованіе Іосіи (4 Цар. XXII, 8—10), называется въ параллельномъ мѣстѣ 2 Пар. XXXIV, 14. книгою закона Ісговы, данною (писанною?) рукою Мочсея. Кромѣ того, въ 4 Цар. XXIII, 21. 2 Пар. XXXV, 6. 12. 26. говорится, что царь Іосія праздновалъ пасху по заповъди Ісговы, (данной) чрезъ Мочсея, согласно написанному въ книгь завъта, и что онъ отдѣлилъ все, что должно быть принесено Богу, какъ написано въ книгъ Мочсея. Онъ совершилъ многое и другое по закону Ісговы. Кромѣ того, о немъ говорится еще (4 Цар. XXIII, 24. 25). что онъ истребилъ мертвоволхвоватслей, заклинателей (волшебниковъ) и идоловъ, исполняя этимъ написанное въ книгъ закона, и взыскалъ Бога по закону Мочсея.

Во время вавилонскаго плѣна о книгь закона Мочсеева упоминается у пр. Даніила (IX, 11. 13), а послѣ плѣна въ 1-й кн. Ездры (III, 2), какъ книгь писанной. Самъ Ездра называется весьми искусныма писцома ва законъ Мочсеевома (1 Ездр. VII, 6). Наконецъ, въ книгѣ Нееміи (XIII, 1) говорится, что ва книгъ Мочсея написано, что аммонитяне и моавитяне никогда не должны входить въ церковь Божію; а этимъ указывается на XXIII, 3. Второзаковія.

Изъ этихъ различныхъ цитатъ слѣдуетъ, что выраженія: законъ, законъ Іеговы, законъ Мочсея, законъ, данный Іеговою чрезъ Мочсея, означають одинъ и тотъ же законъ, —именно законъ Мочсея, а что выраженія: книжный свитокъ, книга Мочсева закона, книга закона Іеговы, книга завъта, книга закона Божія, книга закона, писанный законъ Мочсея, означають одну и туже книгу, —книгу Мочсея. —Но если размыслить, что Цятикнижіе есть единственно извъстная книга, носящая имя Мочсея, что іудеи никогда и нигдъ не имѣли иныхъ вравовъ и иныхъ обычаевъ, и иныхъ религіоз-

20\*<sup>°</sup>

ныхъ, правственныхъ и политическихъ началъ, кроиѣ тѣхъ, которыя находимъ въ Пятикнижіи, — началъ, за которыя они съ охотою шли на смерть ('); если размыслить, что книги ветхаго и новаго завѣта указываютъ на множество фактовъ, содержащихся въ Пятикнижіи и не приписываютъ Моусею ничего такого, чего не находили бы мы у него и вынѣ; если принять все это во вниманіе, то необходимо надобно будетъ согласиться, что нынѣшнее наше Пятикнижіе есть именно тво-

реніе славнаго еврейскаго законодателя. Раввины, въ Талмудъ, единодушно также признають писателемъ Пятикнижія Моусея, и свое благоговъвіе къ этому великому служителю Божію простирають до того, что его писанія считають священнъйшиии и святьйшими изъ встхъ прочихъ ветхозавтныхъ книгъ. По ихъ инъвію, Моусей есть величайшій изъ пророковъ. "Іудеи, говоритъ іудей Филонъ (\*), до такой степени благоговѣютъ предъ человѣкомъ, давшимъ имъ ихъ законы, что все, что находилъ хорошимъ онъ, находять такимъ же и они. Говорить ли онъ по обыкновеннымъ соображеніямъ разума, или отъ имени Божія, —все, что онъ возвѣщаеть имъ, они считають словомъ Божимъ, такъ что по прошестви многихъ въковъ, числа которыхъ я не могу съ точностію опредѣлить, но которое превышаетъ двъ тысячи лътъ, ни одно слово изъ нацисаннаго имъ не было переиначено, и они въ тысячу разъ лучше согласились бы претерпѣть смерть,

(<sup>1</sup>) «Какія бы ни терпьли бѣаствія іуден отъ сосѣаниъ народовъ, говоритъ греческій писатель Гекатей, цитируемый І. Флавіемъ (Contr. Appion. I. I, с. VIII), и особенно отъ персилскихъ царей и ихъ намъстниковъ, они никогда не могли зиставить ихъ перемънить своихъ убѣжденій. Ни потеря имущества, им притъсненія, ни раны, ни даже смерть не могли привудить ихъ къ отреченію отъ въры отцевъ своихъ. Они безстрашно переносыли всѣ эти бѣдствія и представили невъроятныя доказательства постоянства и твердости въ соблюденіи своихъ законовъ.

(\*) Apud Euseb. Praep. Evang. I. VIII. c. IV.

нежели учинить поступокъ, запрещаемый данными имъ законами и обычаями". — "Мы, прибавляетъ іудейскій историкъ Іосифъ ('), имѣемъ къ этимъ книгамъ такое уваженіе, что среди насъ никогда и никого не было такого дерзновеннаго, кто позволилъ бы себѣ отнять отъ нихъ что-нибудь или измѣнить въ нихъ что-нибудь. Мы считаемъ ихъ за книги божественныя, и называемъ ихъ таковыми, считаемъ свящ. долгомъ хранить ихъ въ неприкосновенности, и, если бы было нужно, съ радостію умеретъ за ихъ цѣлость".

Сила этого доказательства поражала еще Паскаля. "Тудейскій народь, говорить онь, достоинь удивленія за его искренность. Съ любовію и вѣрностію онъ хранить ту книгу, въ которой Моусей называеть его неблагодарнымъ предъ Богомъ, и предсказываетъ ему,. что онъ будетъ еще болѣе неблагодаренъ къ Нему послѣ его смерти; - книгу, въ которой онъ призываетъ въ свидѣтели противъ него небо и землю, въ которой онъ говорить, что наконецъ Богъ, въ гнѣвѣ своемъ противъ него, разстетъ его между встми народаии земли; — въ которой онъ говорить, что, подобно тому, какъ народъ раздражилъ Бога тъмъ, что поклонился богамъ ложнымъ, такъ и Богъ раздражитъ его тѣмъ, что не будеть больше называть его своимъ народомъ. И не смотря на все это, книгу, которая безчестить его во многомъ, онъ свято хранитъ, не щадя своей жизни. Такая искренность безпримърна въ исторіи и несвойственна, человъческой природъ. Поэтому, я не инью никакого повода сомньваться въ истинности подобной книги. Ибо большая разница между книгою, написанною къмъ-нибудь и пущенною въ народъ, и книгою, которая сама образуеть народь. Нѣтъ сомнѣнія, такая книга столь же древня, какъ древенъ самъ народъ. Это-книга, современная началу народа".

(1) Contr. Appion. l. L. c. JI.

Писатель столь высокій, столь проницательный законодатель, наконецъ человъкъ столь несомнънныхъ личныхъ достоинствъ, какъ Моусей, не могъ пройти незамѣченнымъ въ исторіи. Слѣдъ, оставленный имъ въ ней, быль слишкомъ глубокъ и слишкомъ широкъ, и не могъ сгладиться. Дъйствительно, весьма многіе писатели, чуждые іудейскому народу, упоминають о немъ и его дѣяніяхъ. Самый древній изъ нихъ-Мансоона (1), египетскій льтописець, цитуемый І. Флавіемь (<sup>в</sup>); онь говоритъ, что Моусей есть писатель закона и организаторъ іудейскаго народа. За нимъ слѣдуютъ Филокоръ. цитуемый Іустиномъ мученикомъ (<sup>3</sup>), жившій при египетскомъ царѣ Птоломеѣ Филопаторѣ; Полемонъ (\*), цитуемый тоже св. Іустиномъ, современникъ Птоломея Епифана; Евполемо (°), цитуемый Евсевіемъ; Аполлоній Молонь (°), Касторь родосскій ('), египетскій историкъ Херемонг (°), восточный историкъ Николай Дамасскій (°), Птоломей мендезскій ('°), Артапанъ-персидскій историкъ (''), трагическій поэть Езикіиль (''), Димитрій фалерейскій (''). Всъ эти писатели жили раньше христіанской эры.

() Увъщание къ грекамъ.

(<sup>4</sup>) Аөннскій философъ, жившій ва 313 л. до Р. Х.

(\*) Praep. Evang. Euseb. l. IX. с. 26. — Овъ жилъ за 200 л. до Р. Х.

(\*) Софистъ, цитуемый Іосифомъ: Contr. App. l. ll.

· (1) Цитуемый Татіаномъ въ Увѣщавіи къ грекамъ.

(\*) Ap. Jos. Contr. App. l. l.

(°) Ibid. Aut. l. l. c. 4.

(10) Cl. Alex. Strom. 1. c. 21. Euseb. Praep. Ev. 1. X. c. 10.

(11) Euseb. ibid. l. IX. c. 27.

(<sup>12</sup>) Ibid. l. IX. c. 28.

(<sup>14</sup>) Ibid. 1. 1X. c. 29.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Овъ жилъ за 278 л. до Р. Х. ок. времени Птоломея Филадельфа,

<sup>(&#</sup>x27;) Contr. Appion. l. l.

Изъ писателей, жившихъ послѣ Р. Х., или около этого времени, ны укаженъ на знаменитаго географа 4 Страбона ('), который восхваляеть Мочсея и его учрежденія, на греческаго историка Діодора сицилійскаво (2), который говорить, что у іудеевь быль нёкто Могсей, оставившій имъ законы, которые, по его словамь, онъ получилъ отъ Бога Яо (Ісговы), на Плинія (\*), Ювенала ('), который говорить о томъ благоговѣніи, какое имфли іудеи къ Моусеевымъ книгамъ, объ ихъ венависти къ чужеземному богопочтению, о хранении ими субботы, обръзанія и воздержавіи ихъ отъ свинаго мяса; на Тацита (°), Юстина-сократителя Трога Помпея (\*), греческаго историка Діона Кассія (\*) и Лонгина (\*). Эти и другіе писатели, поименнованные и цитуемые Гюэ (\*) и Гроціемъ (\*\*), согласно приписывають Мочсею писанія, касающіяся еврейскаго законодательства.

Заключимъ же съ Янсеномъ (''), что "если подобное стечение свидѣтельствъ можетъ ввести насъ въ заблуждение, то не можетъ больше быть исторической истины, и мы должны были бы придти къ всеобщему пирронизму относительно всякой истории. Если у евреевъ не было Моусея, оставившаго имъ книги закона, то тѣмъ болѣе не должно быть у китайцевъ Конфуція, у персовъ Зороастра, у индійцевъ Беанг-Муни-Го-

(<sup>1</sup>) Онъ род. ок. 50 г. до Р. Х. Rerum geogr. l. XVI. (<sup>2</sup>) Ок. 45 г. до Р. Х. Hist. l. l. См. еще Phot. Bibl. cod.

244.

(\*) Hist. Nat. l. XXX. c. l. •

- (\*) Sat. XV. v. 95-101.
- (<sup>5</sup>) Annal. l. V. c. 5.
- (\*) Hist. I. XXXVI.
- (') Hist, l. XXXVII. c. 37.

(в) Разсуждение о высокомъ.

- (\*) Demonstr. Evang. propos. IV. c. 2. edit. Lips. 1703.
- (<sup>io</sup>) De verit. rel. christ.
- (<sup>11</sup>) Jansens, Hérmen. sacrée. t. l. p. 218.

Digitized by Google

*мамы* и другихъ браминовъ, которымъ они одолжены овоими свящ. книгами и законами; совершенно основательно можно было бы тогда сомнѣваться въ существованіи у аравитянъ Магомета; потому что свидѣтельства, подтверждающія существованіе этихъ лицъ, ни по своей многочисленности, ни по своей силѣ, никоимъ образомъ не могутъ быть сравниваемы съ тѣми свидѣтельствами, которыми подтверждается существованіе Моусея и его писаній".

(продолжение будеть)



## ЦАРЕГРАДСКАЯ ЦЕРКОВЬ СВЯТОЙ СОФІН — СВИДФТЕЛЬ-НИЦА ДРЕВЛЕ-ПРАВОСЛАВНАГО ПЕРСГОСЛОЖЕНІЯ.

Въ сочинени нашемъ: о перстосложени для крестнаго знаменія и благословенія во обличеніе неправды мнимыхо старообрядцево ('), въ отдълъ III-мъ- разборъ свидътельство ото святыхо иконо и другихо священныхо изображений (2), въ подтверждение того, что нынышнее православное перстосложение для крестнаго знаменія и благословенія, именно троеперстіе и именословіе, употреблялись въ древле-православной греко-восточной церкви отъ VI до XV въковъ, отъ времени построенія константинопольскаго Софійскаго храма при император'в Юстиніан'в до взятія Царя-града туркаии, мы указали на разныя священныя изображенія изъ мозанки, сдѣланныя въ разныя времена на стѣнахъ этого храма, замѣтивъ при томъ, что по взятіи Константинополя турками и по обращении Софійскаго храма въ мечеть эти изображения были турками закрашены; но въ самое послѣднее время, при возобновлени храма Софіи, онв съ буквальною отчетливостію списаны архитекторомъ, возобновлявшимъ храмъ. Это краткое указаніе сдѣлали мы со словъ знаменитаго русскаго пи-

- (1) Смотр. Правосл. Собесъд. 1869 г. мъсяцы май-сентябрь.
- (2) Смотр. тамже мѣсацъ іюнь, стр. 95 и 123, примѣч. 78.

лигрима — Андрея Николаевичи Муравыева — на основани его "Писемъ съ востока", изданныхъ въ С.-Петербургѣ въ 1851-мъ году ('); снимковъ этихъ священныхъ изображевій тогда мы не видѣли, а теперь они у насъ подъ руками и подъ глазами. И потому топерь мы разсмотримъ ихъ обстоятельно и подробно, стараясъ извлечь изъ нихъ все, что только можно, въ отвошеніи къ изслѣдуемому нами вопросу объ истинно-древнемъ православномъ перстосложеніи для крестнаго знаменія и благословенія.

Въ 1854-мъ г. въ Верлинъ издана (въ большой александрійскій листь) книга сь слёдующимъ заглавіемъ: "Altchristliche Baudenkmale von Constantinopel vom V bis XII Jahrhundert. Auf Befehl seiner Majestät des Königs aufgenommen und historisch erläutert von W. Salzenberg" (древле-строительные христіанскіе памятники константинопольскіе отъ V до XII-го столѣтія. По повелѣнію его величества короля (прусскаго) собраны и исторически изъяснены Зальценберсонь)". — Въ этой замъчательной, художественно - изданной дорогой книгъ къ 39-ти страницамъ текста съ разными добавленіями и примѣчаніями, къ изображеніямъ плановъ и видовъ при самомъ текстѣ, присоединено XXXIX особыхъ картъ съ изображениями описываемыхъ памятниковъ. Здѣсь описаны между прочимъ константинопольскія церкви: 1) святаго Іоанна — церковь монастыря студитскаго, построенная въ 463-мъ г. по Р. Х; II) святаго Сергія — церковь монастыря Ориизды, начавшей строиться въ VI-мъ въкс.,---III) святой Софія, -- строенной отъ 532 до 538 г., 1V) -- святой Ирины, существующей въроятно съ VIII в., V) святой Богородицы — съ конца IX-го въка, — VI) Вседержителя-съ первой половины ХП-го вѣка,-и проч. Но большую часть книги занимаеть описание замѣчательнѣйшей во всѣхъ отношеніяхъ церкви св. Софіи,

(<sup>1</sup>) Часть І. стр. 18. письмо 1-е.

которой изъ числа XXXIX снинковъ посвящена также большая часть, именно 27 снимковъ. Изъ этихъ 27-ми снимковъ первые 21 представляютъ планъ и фасадъ цѣлаго зданія, равно какъ изображение разныхъ частей ѝ украшений храма, а въ послѣднихъ, начиная съ XXVII-го, представляются изображения священныхъ ликовъ, которые почти всю изображены съ руками поднятыми и съ перстами сложенными для благословения.

Чтобы оцтенить историческое значение этихъ изображеній, мы должны дать надлежащія свіздінія объ авторѣ и объ обстоятельствахъ этого изданія. Воть что объ обстоятельствахъ этого изданія пишеть въ кратковъ предисловіи къ нему самъ авторъ: "христіанское строительное искусство стало въ течени послъднихъ пятидесяти леть предметомъ разнообразныхъ изысканий, потому именно, что тогда какъ строительные памятнии среднихъ въковъ отъ Х-го въка и позже въ Англів, Франціи, Германіи и Италіи разнообразно обсятьдованы, объяснены и описаны, зданія, которыхъ возрасть восходить въ первое тысячельтие, встречаются уже рѣже, а по части развитія христіанскаго искусства въ первой половинѣ этого періода до сихъ поръ представлено очень мало. Въ продолжение первыхъ трехъ стольтій, времени борьбы и гоненія, когда Евангеліе быю отрадою преимущественно людей низшихъ и угнетевныхъ, едвали слѣдовало ждать возникповенія пышныхъ церковныхъ построекъ, и если бы даже какимильсо отдельными богатыми общинами сделано было по этой части больше, чти указывала нужда, то выдаюшияся зданія съ трудомъ могли бы избѣжать послѣдствій эдикта отъ 24-го феврали 303-го года, въ которомъ Дюклитіанъ повелѣвалъ всѣ безъ изключенія христіанскія церкви во всѣхъ провинціяхъ имперіи сравнять съземлею. Но когда Константинъ, одержавъ свою побъду подъ знаменемъ креста, овладълъ трономъ косарей безъ совывстника и самъ обратился въ христіанство, тогда христіанство сдѣлалось также религією богатыхъ и сильныхъ; а когда оно сделалось религіею

государственною, византійскій дворъ сталь по преимуществу христіанскимъ и Константинополь столицею восточнаго христіанства, какъ теперь представляеть столицу ислама: церкви, монастыри и молитвенные домы стали воздвигаться въ большомъ числѣ, устраиваться богато, а отправление богослужения начало окружаться пышностію и блескомъ. Du-Cange приводить не менѣе, какъ 430-ть собственно церковныхъ зданій, которыя, по свидътельству византійскихъ писателей, распространены были въ Константинополѣ и его предмъстьяхъ. Поэтому только въ IV-мъ столътіи впервые могли бы ны получить памятники христіанскаго строительнаго искусства; и на востокъ, колыбели христіанства, въ особенности же въ Константинополь, вездъ слъдовало бы надъяться найти остатки, которые могли бы пролить болѣе свѣта на развитіе христіанскаго искусства. То, что до сихъ поръ мы съ ними такъ мало знакомы, зависить отъ разнообразныхъ препятствій къ ихъ ближайшему изысканію и собиранію: потому что почти всв еще оставшіяся древле-христіанскія церкви обращены въ мечети, которыхъ посъщение правовърный мусульизнинъ въ высшей степени неохотно дозволяетъ гяуру. Перестройка. Софійской церкви въ 1847 и 1848 годахъ, которая позволяла питать надежду на ближайшее обслѣдованіе этой церкви, вызвала повелѣніе его величества короля (прусскаго) во время моего путешествія въ Константинополь. Я нашелъ зданіе полнымъ лѣсовъ до высочайшаго на куполѣ шпица и техническое ведение возобновительныхъ работъ въ рукахъ осмотрительнаго и весьма услужливаго архитектора Фоссати: лѣса, расчитанные главнымъ образомъ на то, чтобы освободить въ высшей степени интересныя мозаическія работы на сводѣ отъ вѣковой его оштукатурки, облегчили каждое желаемое изслъдование и изитрение, и предупредительному дружеству Фоссати, который, съ ИСТЫМЪ ХУДОЖНИЧЕСКИМЪ ТАКТОМЪ, ОХОТНО ПОМОГАЛЪ ВСЯвому художническому изысканію, обязанъ я позволевіемь, доставившимь мнѣ возможность исполнить изы-

скательныя работы безь значительныхъ препятствій; судьбѣ было угодно, чтобы еще двѣ, въ мечети обращенныя, церкви были въ отдёлкё, къ другимъ работамъ также найденъ былъ доступъ, и такимъ образомъ удалось въ промежутокъ пяти мъсяцевъ собрать матеріалъ, котораго отдѣлку, доброхотно исполненную, при помощи управлявшей работами искусной руки моего достопочтеннаго друга, витстъ съ симъ, по высочайшему повельнію, я предаю публикаціи, надъясь доставить этимъ немаловажный вкладъ въ исторію христіанскаго искусства". Къ этому считаемъ нужнымъ присовокупить, со словъ же Зальценберга, что архитекторъ Фоссати возобновляль Софійскую церковь по повельнію султана Абдилг-Меджида и издаль по этому случаю въ 1852. году въ Лондонѣ сочиненіе подъ заглавіемъ: Ауа Sofia Constantinople, as recently restored, by order of H. M. sultan Abdul-Medjid.

По исторіи Софійскаго храма авторъ этого изданія даеть слёдующія краткія свёдёнія ('): по повельнію императора Юстиніана великаго храмъ этотъ заложенъ былъ 23 февраля 532 года по Рождествъ Христовѣ; выстроенъ въ 5-ть лѣть 11-ть мѣсяцевъ и 10. аней, освященъ 26 декабря 537-го года. Первая значительная перестройка его послѣдовала во второй цоловань IX-го стопьтія при императорь Василію македонянини, который дозволиль переложить западный, очень повредившійся, угрожавшій паденіемъ, сводъ купола, а также нанести мозаическою работою образа Матери Божіей, равно какъ апостоловъ Петра и Павла. Въ 987-иъ году при Василів булгароктопь вновь обрушилась часть купола вследствие землетрясения; однакоже должно быть это повреждение не было слишкомъ значительно... Хищностію латинянъ при завоеванія города въ 1204-мъ году Софійская церковь была лишена большей части своихъ украшений, и на под-

(<sup>1</sup>) Cm. S. 14-16. Agia Sofia, Einleitung und Geschichte.

держку зданія, въ продолженіе чуждаго господства, невеликая могла быть обращена забота; византійскіе императоры по отвоевании Константинополя должны были дълать разнообразныя поправки. Посредствомъ новыхъ пристроекъ къ восточному углу храма, которыя Нижифорт Григораст называеть пирамидами, Андроникт Палсолого старшій, въ началь XIV стольтія, имель въ виду педпереть стѣны, которыя оказывались поврежденными и угрожали паденіемъ; а поврежденіе алтаря, равно какъ и великаго портика, въ слъдствіе землетрясенія, начала починять Анна, вдова его преемника, около середины тогоже стольтія; однакоже эти починки шли сперва до императора Кантакузена, а потомъ до Іоанна • IV-го Палеолога, который наложиль послѣднюю руку н также заботился о возобновлении мозаическихо украшеній, 29 мая 1453 года. Наконець турки взяли штурмомъ городъ, который такъ часто осаждали тщетно, и всесвѣтно-знаменитая метрополія востока, лишившись своего назначеннаго для христіанскаго культа украпенія, посвящена Магометомъ ІІ-мъ служенію ислама. Послѣдствія этой перестановки видимы болѣе во внѣшности Агіа-Софіи, чѣмъ во внутренности; сваряженіе мечети для богослуженія не сложно, какъ вообще богослужение муслема, которое состоять главнымъ образомъ въ ежедневныхъ молитвахъ. Мирибъ-ниша для означенія направленія къ Меккъ, въ которой лежитъ коранъ, минберг, возвышенное мѣсто, съ котораго въ праздники читается молитва для султана, мафиль, терраса незначительнаго возвышения для чтецовъ корана, лампы для блестящаго освъщения въ праздники бейрама и теппиха, по всему полу дома Божія выставленныя, образують окружность дшами или мѣсто собранія втремхъ, которые легко размъстились въ пространныхъ углубленіяхъ Софійской церкви; да къ этому еще прибавилось огражденное съдалище, макссюра, для султана на съверной сторонъ прежняго алтаря. Удаленіе богатаго снаряженія алтаря, солеи и амвона, равно какъ и обмазка зелено-блестящихъ покрововъ купола съ его мозаическими образами бълою известью, по которой въ особыхъ местахъ нанесены были весьна крупныя надписи изъ корана, вотъ важнъйшія изизненія въ видъ внутренности. Извнѣ же напротивъ пристройки минаретовъ, отнятие или перестановка боковыхъ углублений, въ особенности же безъ нужды и по неспособности турецкихъ архитекторовъ нагроможденные въ упоръ оградной стень подкосы такъ изиенили видимость зданія, что въ этой путаницѣ едва можно отыскать прежній очеркъ его. Первый минареть построиль уже Магометь завоеватель на южномь углу, послъ чего онъ возвелъ также сильную бойницу; Сеаима ІІ-й, парствовавшій съ 1566 по 1574-й г., построиль второй минареть на съверномъ углу; ему также приписывается возстановление землетрясениемъ поврежденной восточной половины купола; ближайшій преенникъ этого султана Амурато ПІ-й воздвигъ послѣдне два минарета на обоихъ еще остававшихся углахъ зданія въ западу. Въ новфищее время поддержка всесвътно-знаменитаго зданія была въ крайнемъ небреженія, и нынѣ царствующій великій султавъ Абдуло-Меджида рёшиль въ 1847-мъ году крайне-необходимую поправку, которая подъ въдъніемъ осмотрительнаго и ревностнаго итальянскаго архитектора Фоссати не ограничилась только исправлениемъ вреда и устранениемъ выдающихся излишнихъ подпорокъ, но отчасти имъла въ предметь и возстановление древней пышности. Мраморное убранство было приведено въ порядокъ, къ единству, и блескъ его-возстановленъ. Злато - блестящие мозанческие покровы освобождены отъ закрывающей известковой коры, недостающія міста восполнены позолотою и орнаментомъ на масляной краскъ и только кораномъ воспрещенныя фигурныя представленія потянуты снова особыма покровома, такъ чтобы сохранить ихъ для любознательныхъ потомковъ. Строительные лѣса, которые вследстве такой объемистой перестройки, были воздвигнучы до высочайшаго пункта купола, доставляли конечно рѣдко повторяющійся случай, чтобъ

это дивное зданіе во всёхъ его частяхъ и конструкціяхъ точно изслёдовать и снять на чертежи — представленные на картахъ VI до XXXII, на которыхъ даже второстеценныя детали, такъ широко, какъ только можжно было, опредълены спеціальнымъ измъреніемъ.

Представляется далѣе вопросъ, откуда Зальценбергъ заимствуетъ свои свѣдѣнія. На этотъ вопросъ онъ съ нъмецкою точностію отвѣчаетъ сообщеніемъ свѣденія объ историческихъ источникахъ ('), которыми онъ пользовался. ...., Agia Sophia -- святая Софія, главная церковь византійскаго патріархата и главная сцена величайшихъ и священнъйшихъ государственныхъ дъйствий, коронований и тріунфовъ, браков тичаний и открытыхъ врестныхъ ходовъ царей, имъла для христіанъ востока также, какъ и для исторіи византійскихъ царствованій, высшее значение, и цълый рядъ писателей древняго и вовъйшаго времени занимался ея описаніемъ и исторією построенія. Однакоже между византійскими писателями по преимуществу только трое, Проконій, Пасель Силенціарій (°), Агавій заслуживають полнаго довърія, какъ знатоки относительно времени Юстиніановой постройки. Первый въ своей реляции относительно постройки очень коротокъ; описательный разсказъ Силентиарія касательно Софійской церкви и ея амвона содержить въ себѣ очень много интереснаго, касательно внутренняго, теперь болѣе не существующаю на лице, снаряда для христіанскаго культа. Агаони даетъ только нѣкоторыя извѣстія касательно возобновленія Юстиніаномъ провалившагося купола и на счеть достойныхъ удивленія познаній архитектора Аноимія траллійскаго. Позднъйшіе греческие писатели вносять въ свои очерки для обихода своего времени такія явныя невтроятности, что ихъ фантастическимъ разска-

(<sup>1</sup>) Смотр. тамже. S. 16.

(<sup>1</sup>) Написалъ нѣсколько поэмъ и исторію церкви св. Софіж, современникъ императора Юстиніава 1-го, царствовавшаго въ 527–565 гг. замъ, тамъ, гдѣ они не согласуются съ разсказами выше-названныхъ писателей, нельзя дать никакой вѣры... О состояніи Софійской церкви подъ туредкамъ господствомъ повѣствуютъ два путешественника Гиляйи и Грело, которые перестройку ся въ XVII-мъ столѣтіи видѣли и описали; важнѣйшее же вспомогательное средство для исторіи Agia Sophia доставляетъ трудъ ученаго и трудолюбиваго Du-Cange, который въ третьей книгѣ своего описанія Константинополя всѣ замѣчательнѣйшія мѣста византійскихъ писателей собралъ и критически освѣтилъ. Въ предлежащихъ очеркахъ я старался всѣ турецкія придѣлки удалять и возстановить иервоначальный образъ зданія настолько, сколько это еще было возможно. Въ историческихъ извѣстіяхъ я слѣдовалъ по преимуществу названнымъ источникамъ<sup>\*</sup>.

Этими выписками подлинныхъ словъ Зальценберга доставляются наяъ достаточныя данныя для одёнки историческаго значенія представленныхъ въ разсматривае помъ издани снимковъ священныхъ ликовъ, сохранившихся до настоящаго времени въ древнемъ константинопольскомъ храмъ св. Софія. Бритомъ и предшественникоть нынъ царствующаго турецкаго султана Абдула-Асица сулганомъ Абдулъ-Меджидома повельно было реставрировать этотъ древній храмъ, превращенный въ мечеть. Веденіе работь поручено было итальянскому архитектору Фоссити. Прусскому художнику Залиценберги повелбно было прусскимъ короленъ отправиться по этону случаю въ Константинополь для изучения древнихъ Памятниковъ строительнаго христіанскаго искусства вообще и въ частности для изучения въ артистическомъ отвошении замечательвейшаго изъ такихъ памятниковъхрана св. Софіи: Фоссати оказыть г. Залиценбергу всевозможныя услуги для выполнения его назначения. Перестраиваемое зданіе обставлено было лѣсами до высочайшаго шпица извнѣ и до верхняго пункта купола внутри, такъ что художникъ могъ все, что хотълъ, измбрить съ математическою и срисовать съ фотографическою точностію. Между прочимъ онъ представиль мас-

CO5. 1.

21

штабъ и снимки мозанческихъ ликовъ, сохранившихся въ храмъ св. Софіи до нашихъ дней отъ того времени, когда храмъ былъ еще христіанскимъ. Въ настояшую пору эти изображения покрыты особымъ покровонъ такъ, что сберегаются на память дальнъйшему потомству. А до послѣдней перестройки храма они поврыты были простою оштукатуркою. Принадлежность их ко времени завоевания турками Константинополя къ 1453 воду по Р.Х. не можетъ подлежать ни мальйшему сомнинію. Но происхожденіемъ своимъ они, по мнѣнію Зальценберга, основанному на изслѣдованіи древнихъ памятниковъ, возможно-общирномъ и строго-точномъ, къ какому только способна нѣмецкая точность, по крайней м'брѣ большая часть изъ нихъ могуть восходить даже ко времени самаго построенія храна - ко времени императора Юстиніана великаго. Во всякомъ случат эти изображения служать несомнъннымъ свидътельствомъ ученія и практики древней греческой церкви до 1453 года, значить еще до времени и во время святительствованія на Руси всероссійскаго и московскаго митрополита св. Іоны.

Посмотримъ же теперь, что говорятъ намъ эти неподлежащіе сомнѣнію памятники давней христіанской древности по разсматриваемому нами вопросу, какое перстосложеніе въ моленіи употребляла древняя греческая церковь?

Воть какъ описываетъ самъ Зальценбергъ снятыя имъ изображения:

"Образъ на главныхъ дверяхъ. Между фигурными изображеніями, которыя присоединены къ мозаическийъ украшеніямъ храма, занимая значительное мѣсто, хотя и въ умѣренномъ числѣ, является во-первыхъ на полѣ подъ сводомъ надъ царскими или главными вратами нареикса — притвора (карта XXVII) образъ, на которомъ Христосъ на тронѣ встрѣчаетъ входящихъ съ поднятою десницею и словами евангельской книги: миръ вамъ, Азъ есмь свътъ міра (ЕІРНNН ТМІN ЕГО ЕГМІ ТО ФОС ТОТ КОСМОТ). Предъ трономъ на землѣ поверженная лежитъ фигура царя, въ діадемѣ и мантіи, въ

положения, какое восточный придворный церемоніаль предписываеть подланному предъ трономъ монарха, ---представляющая въроятно Юстиніана, ----тогда какъ съ обвихъ сторонъ трона въ медальонахъ изображены небесныя явленія, полящаяся Марія и архангель Михаила, какъ особенные святые защитники царя. -- Изображение Христа надъ главнымъ входомъ имъло то значеніе, что Ему, какъ упостасной Вожіей Премудрести, посвящено зданіе. Голова какъ будто имбетъ опредбленный портретный типъ, особенно круглые глаза выдъляются отъ болёе греческихъ вдоль проръзанныхъ глазь остальныхъ головъ. Сіяніе представлено въ видъ трехъ лучей, по правиламъ греческой церкви усвоенное только образу Христову; равно како и сложение перстово поднятой руки выражаето тоже правила отпосительно жеста при благословении, означая вия Іисусъ Христосъ, именно перстъ указательный означаеть букву І, длинный палець пригнутый греческое С, а оба такимо образомо — начильную и конечную букву слова Іпсусь; подобнымъ же образомъ съ большимъ перстомъ перекрещенный безгимянный-греческое Х, а малый палець опять С въ отношении къ слову Христосъ. Такое сложение перстовъ находится у многихъ фигуръ Софійскаго храна"-прибавляеть здесь Зальценбергъ.

Но такъ какъ перстосложенія у ликовъ, снятыхъ Зальценбергомъ, представляются съ оттѣнками различія, не важными для ученаго германца—художника, но имѣющими значеніе въ состязаніи православнаго богослова съ русскими старообрядцами: то мы скажемъ тоянѣе объ этихъ, съ фотографическою точностію снятыхъ, перстосложеніяхъ, и во-первыхъ о перстосложеніи руки Спасителя на только что описанномъ образѣ. Видимъ, что эта рука сдѣлана съ величайшею художественною тонкостію: персты тонкіе и изящные, и расположеніе ихъ такое, какое можно видѣть только на аристократически-породистой рукѣ; указательный простертъ; великосредній отстраненъ отъ указательнаго и чуть наклоненъ, такъ что, будучи обращенъ къ зрите-

21\*

лю передникь фасокь, онь важется почти прямо-стоящикь; безьимянный изящно-изогнутый концемь своикь надаеть съ внёшыей сторовы конца большего перста, едва намѣчая перекрещиванье обонхь перстовь; наконецъ мизинецъ явно и несомнѣнно отдѣленъ отъ безъимяннаго въ сторону отъ него и отъ большаго перста, явно и изящно изогнутъ ниже дуги безъимяннаго, но

далеко не пригнутъ къ ладони. "Нижнее платье образа Христова",-продолжаеть Зальценбергъ, — "устроено изъ шелка, при чемъ просвъты сдъланы серебромъ, кромъ того вдълавы широкіе золотые куски, какъ было въ обычат при введени въ употребление шелковыхъ одежат при позоннойшихо римскиха цеваряха. Верхняя одежда представляются какъ будто бълымъ шерстянымъ штофонъ; бълое было у первыхъ христіанъ цвътовъ, предписаннымъ ихъ строгими учителяни, въ противоположность пестрынъ цеттимъ одеждамъ, любимымъ у язычниковъ; почему изображения древле-христанских ликов во Софи представлены изключительно въ бълыхъ одъяніяхъ; только Марія (Богонатерь) дъллетъ отсюда единственное изключение. ----Перлами усыпанная діадема, которая украшають голо-. ву царя первоначальное царское украшение восточныхъ деспотовъ, принята была Діоклитіаномо, равно какъ н нестрое восточное одбяние выбото римскаго пурпура. Круговое сіяніе около головы царя свътится, по греческому обычаю не съ темъ, чтобы означать изключительно какого-либо святаго новаго завъта, какъ въ латинской церкви, но всякую силу изъ обоихъ завѣтовъ., даже діавола и многоглаваго апокалипсическаго драконн. Образы Юстаніана и Сеодоры въ S. Vitale въ Равенић оказываются точно также съ сілнісмъ святыхъ. Красные утыканные перлами сапоти, какіе носить царь, были изключительнымъ преимуществоять визанинискихо властителей. Выражение лица у архингела строгое, важное, почти гизеное; этою высокою важностію, кажотся, во византійскомо испусствь небесные лики облекснотся почти всегда: голова херувина въ углу главнаго купола обнаруживаетъ ее точно также. Трость

въ шуйцѣ архангела означаеть, вкроятно, хранители святыни". Всѣ эти подробныя замѣтки Зальценберга о вещахъ, мало относящихся къ разсматриваемому нами вопросу, им вынисываемъ въ видахъ показать, какъ у археологовь - знатоковъ древняго искусства, подобныхъ Зальценбергу, всякая мелкая повидимому черта разсматриваенаго памятника, сопоставляемая съ другими одноводными и одновременными чертами. служить указаніенъ къ приблизительно точному опредъленію эпохи намятника. Изъ вышеприведенныхъ замъчаній Зальценберга о цебтахъ облачений описываемаго имъ образа, о диндеив, о красныхъ усыпанныхъ перлами сапогахъ кесарл, о господствующемъ характеръ въ выражения лиць древней византійской иконописи, вытекаеть общее несомнительное заключение о глубокой древности пронохожденія описываемаго образа, -- о современности его ностроению санаго храма. Надъ главною дверью храма въ притворъ великій храмоздатель-императоръ Юстинань повельть изобразить ликъ упостасной Божіей Муарости, коей храмъ посвященъ, --- возсъдающаго на тронѣ Господа Інсуса Христа, который благословляетъ своею десницею поверженнаго къ стопамъ Его храмоздателя, - а по объимъ странамъ возсъдающаго Господа изобразить пречистую Матерь Его, издревле чтиную православными греками, какъ особую непоборимую заступницу Царя-града, и небеснаго хранителя егоархангела.

Какое же перстосложение видимъ мы на деснидѣ Господа, мозаически изображеннаго еще въ царстованіе Юстиніана великаго? Самое точное изящиващимъ обравомъ начертанное именословіс!

Теперь не замолкнуть ли уста мнимыхъ ревнителей церковной старины, подобныхъ Аввакуму, обзывающихъ "скверною малаксою" перстосложение благословляющей руки Христа Господа нашего, благоговкино чтимое отцами нашими въ продолжение не въковъ, а болъе тысячелътия, со временъ досточтимыя блаженныя иамити императора Юстиніана великаго, и конечно еще прежде самого Юстиніана, какъ будетъ видно изъ ниже слѣдующаго изслѣдованія?

"Образа на западной аркп. — Западная арка, продолжаетъ Зальценбергъ, — при входъ въ здание тотчась открывающаяся, представляеть изображение Моpiu, какъ Матери Божіей (urrho ces), Петра и Пасла, — первое грудное изображение въ медальонъ, при высшемъ пунктъ арки, прочія два — цълыя фигуры по сторонамъ, и Петръ справа къ югу. Эти образа весьна повреждены и только отдѣльные остатки ихъ инвются на лицо (карта XXXII). Высокая строгость н чистая дёвственность въ высшей степени правильнаю очертанія головы Марів вполнѣ такія же, какія видятся на встать позднъйшихъ (въ отношения къ древнийшимъ христіанскимъ) изображеніяхъ этого рода византійской школы; краски лица свѣжи, щеки слегка окрашены, глаза каріе. Покрывало-вуаль свѣтло-голубой съ золотымъ (на челъ четвероконечнымъ) крестомъ и золотымъ кантомъ, точно также голубой цвттъ и на одеждѣ. Покровъ головы подъ вуалью состоитъ въ вѣкоторомъ родѣ изъ свертка валикомъ или круглой повязки вокругъ головы, какъ еще теперь въ Константинополь носять еврейскія женщины.... Головные волосы не видны. Предъ Маріею долженъ быль находиться Христосъ младенецъ, отъ котораго впрочень остался только круглый очеркь сіянія съ треня серебряными лучами на золотомъ фонъ. Судя по друсина изображеніяма, рука Маріи лежала на плечахъ Христа — младенца, коего правая рука представлена была съ вышеописаннымъ жестомъ благословения, тогда какъ лѣвая держала евангеліе. — Петръ, отъ котораго сохранилась только крупкая мужественная голова, имбетъ свѣжій загорѣлый цвѣтъ лица и темно-русый волосъ головы и бороды; глаза каріе, кругъ сіянія голубой, остатки одбянія темно-голубые; золотой кресть (четверо-конечный) на золотомъ держикъ-трости, прислоненный кълъвому плечу, имъетъ красные и голубые края. — Пасело Силенціарій (современникъ императора Юстиніана) описываеть образь Петра при вступленія

въ киворій точно также съ золотынь крестонь и образъ Павла съ святымъ Писаніемъ (како и изображены эти фигуры у Зальценберга, Петръ съ крестомъ, а Павель съ инигото св. Писанія), что здъсь, — продолжаеть Зальценбергъ, - должно служить подмогою къ опредвленію этихъ фигуръ, такъ какъ надписей недостаеть; в Константинг въ 54-й главь біографіи императора Василія македонянина прибавляеть только, что при возобновлени западной арки образа Матери Божіей и апостолово Петра и Павла были нанесены мозаикою при этомъ императорѣ. Отъ Павла сохранилась большая часть цёлаго стана, недостаеть головы" ( остается только очеркъ — абрисъ головы, волосы короткіе, борода короткая, какъ и у Петра, фигура мощная, сдъланная художественно, напоминающая древнія греческія статуи)... "Цёлая фигура имветь 17-ть футовъ высоты; голова Петра два фута".

Изъ этого описанія явствуеть, что сія три образа пречистой Дѣвы Богоматери и апостоловъ Петра и Павла описываль въ свое время еще Павелъ Силенціарійсовременникъ самого храмоздателя Юстиніана великаго. Другой писатель свидстельствуеть, что они нанесены мозанкою при императоръ Василів македонянинъ въ IX въкъ. Можно заключать отсюда, что сін образы существовали со временъ императора Юстиніана съ VI по ІХ в., но въ продолжение въковъ отъ времени повредились, въроятно поблекли или пообсыпались, такъ какъ были писаны на оштукатуркъ свода, и потому дли сохранонія древнихъликовъ-для увъковъченія ихъ, императоръ Василій македонянинь повельль снова нанести ихъ. Такимъ образомъ начертание сихъ ликовъ въ неизмѣнномъ виав сохранилось отъ временъ императора Юстиніана отъ VI вѣка, а далѣе — отъ временъ императора Василія македонянина и до нашихъ дней. Что же мы видимъ на этихъ святыхъ ликахъ для рѣшенія нашего вопроса? Не говоримъ о ликъ Богомладенца Іисуса, бывшаго, какъ показываютъ мозаические остатки, у груди Богонатери съ лицомъ, обращеннымъ въ зрителямъ, при чемъ, сколько можно судить какъ по остаткамъ этого самаго образа, такъ и по другимъ подобнымъ, но слевамъ такого знатока церковной археологів, какъ Зальценбергъ, рука Богоматери дежала на плечахъ божественнаго Сына, а изъ Его собственныхъ рукъ одна лъвая держада евангеліе, а другая правая поднята была для благословенія вышеописаннымъ именословнымъ перстосложениемъ. Не говоримъ объ впостолъ Петръ, который держаль въ рукахъ своихъ значительной. сравнительно съ ростомь апостола, ведичины врестъ четверо-конечный. безъ мальйшаго намека на осмиконечіе, сділавшееся и въ Греціи употребительнымъ только около Х-го втка. Остановимъ свое внимание на образъ св. Павла. Фигура поставлена лицомъ въ зрителянъ – въ четверть оборота въ зрителю правымъ плечемъ впередъ; лѣвою рукою апостолъ поддерживаетъ, приближая къ персямъ, большую и толстую книгу св. Писанія, а правою благословляеть. Опять замѣтимъ. что рука едблана съ ръдкими тонкостію и точностію. Къ зрителю рува обращена ночти заднить фасовъ. Перстосложение точно-слинующее: указательный простерть, великосредний мало едва едва отогнута отъ указательнаго; безъимянный пригнуть, но такъ, что изъ за ладони и мизинца видится даже часть послъдняго его сустава; мизинецъ простертъ и едва наклоненъ, а цернаго большаго перста за ладонью не видно,

Такъ вотъ какъ благословляли при императорахъ Юстиніанѣ великомъ (въ VI вѣкѣ) и при Василіѣ македонянинѣ (въ IX в.)! Точнѣйшимъ именословіемъ, истинно-древнимъ свято-отеческимъ перстосложеніемъ, а не позднѣйшимъ и весьма сомнительнаго, чуть ли не несторіанскаго происхожденія, старообрядческимъ двуперстіемъ!

(продолжение будеть)

## УЧЕНІЕ О ДОГНАТЪХЪ ВЪРЫ СВЯТЫЯ СОБОРНЫЯ И АПО-СТОЛЬСКІЯ ЦЕРКВИ ХРИСТОВЫ, СОБРАННОЕ ИЗЪ ХРИСТОВА ЕВАНГЕЛІЯ, АНОСТОЛЬСКИХЪ ПОСЛАНІЙ, СОБОРНЫХЪ ПРАВИЛЪ И ПИСАЩИ СВЯТЫХЪ ОТЕЦЪ.

(ОПЫТЪ КАТИХИЗИЧЕСКАГО СОБЕСЪДОВАНІЯ ЕДИНОВЪРЧЕСКАГО Свящевника съ своими пасомыми).

(продолженіе)

В. Чесо ради Господь Ісъ Христосъ вочеловѣчился и стелъ съ небеси?

Отв. Апостолъ Навелъ сице глаголетъ: въсте благодать Господа нашего Іса Христа, иже насъ ради обница богатъ сый, да вы нищетою его обогатитеся, сиръчь насъ ради, и нашего ради спасенія онъ содълался человѣкомъ, не преставая быть Вогомъ, и содъла сіе не единаго какого народа и нѣкіихъ людей, но всъхъ ради людей, живущихъ во всемъ мірѣ, и во всѣ времена, дабы избавити отъ грѣха, проклятія и смерти.

В. Како чтеши четвертый стихъ сумвола въры?

Отв. Распятаго за ны при понтійствиъ Пилать, страдавша и погребена.

В. Какое ученіе втры въ семъ стихѣ (')?

(') 44 обор. по 63 и 77.

Отв. Сей стихъ исповѣдуеть намъ тайну избавленія и спасенія нашего, еже дарова Господь нашъ Ісъ Христосъ страстію и смертію своею, сирѣчь: 1) Ісъ Христосъ, претерпѣвши по человѣчеству многія и тяжкія страданія, умре и погребенъ бысть. 2) Страданія и смерть претерпѣ онъ не за себе, ибо онъ безгрѣшенъ, а за насъ людей, за наша беззаконія, якоже рече апостолъ Павелъ, зач. 217: имамы избавленіе кровію его, и оставленіе прегрѣшеніемъ, по богатству благодати ого. И пророкъ Ісаія, глав. 53 стих. 5: тако глаголетъ: той язвенъ бысть за грѣхи наша и мученъ бысть за беззаконія наша, наказаніе мира нашего на немъ, язвою его мы исцѣлѣхомъ.

В. Ужели мы не пріимень мученій за грѣхи наша, аще Христось распяся за ны (')?

Отв. Не пріимемъ, аще три вещи соблюдемъ: первое, аще вѣру несомнѣнно правую во Христа имамы; второе, аще тайны Христовы пріимати будемъ, по рекшему: ядый мою плоть и піяй мою кровь имать животъ вѣчный, и азъ воскрешу его въ послѣдній день. Іоанна зач. 23. Кровь Іса Христа очищаетъ насъ отъ всякаго грѣха; и третіе, аще дѣла добрая творити будемъ. О немъ имамы избавленіе кровію Его и оставленіе прегрѣшеній, по богатству благодати его. Зач. 217 (').

В. Како чтеши пятый стихъ сумвола въры?

Отв. И воскресшаго въ третій день по писаніихъ. В. Како подобаетъ разумъти сей стихъ?

Отв. Подобаетъ разумѣти и твердо вѣровати:

1) Яко Ісь Христось въ третій день по смерти своей воскресе отъ гроба, якоже прорече, и яко писали о томъ пророки. Предахъ бо вамъ, глаголетъ апостолъ Павелъ, зач. 158, исперва, еже и пріяхъ, яко Христосъ умре грѣхъ нашихъ ради, по писаніихъ: и яко погребенъ бысть, и яко воста въ третій день по писаніихъ (<sup>3</sup>).

- (°) 104 обор.
- (\*) 77 no 89.

<sup>(&#</sup>x27;) 54.

2) Подобаетъ въровати, яко и мы имамы воскреснути, по глаголу Господа нашего Іса Христа: грядетъ часъ въ оньже вси сущіи во гробтхъ, услышатъ гласъ Сына Вожія, и изыдутъ сотворшіи благая въ воскресеніе животу, а сотворшіи злая въ воскрешеніе суду. Іоан. зач. 16 (').

В. Како чтеши шестый стихъ сумвола вѣры (2)?

Отв. И возшедшаго на небеса, и съдящаго одесную Отца.

В. Что вещаеть намъ сей стихъ (\*)?

Ото. Вѣщаетъ, яко Ісъ Христосъ взыде на небеса во славѣ божества своего, съ пречистою и божественною плотію и сѣде одесную Отца, сый исполняя всяческая божествомъ. Спедый, той есть, и возшедый превыше всѣхъ небесъ, да исполнитъ всяческая, Ефес. зач. 224. Такова имамы первосвященника, иже сѣде одесную престола величествія на небесѣхъ, Евреом. зач. 318, сирѣчь Ісъ Христосъ имѣетъ единое могущество и славу съ Богомъ Отцемъ.

В. Како чтеши седный стихъ сумвола въры (')?

Отв. И паки грядущаго со славою судити живымъ в мертвымъ, егоже царствію нѣсть конца.

В. Како разунѣеши стихъ сей?

Отв. Разумѣю и вѣрую:

1) Яко Ісъ Христосъ паки пріидеть во славѣ судити живымъ и мертвымъ, праведнымъ и грѣшнымъ. Сей Ісъ вознесыйся отъ васъ на небо, такожде пріидетъ, имже образомъ видѣсте его идуща на небо. Дѣян. зач. 1.

2) Яко царствію Ісъ Христову нѣсть конца, по глаголу архангела Гавріила: воцарится въ дому Іаковли во вѣки, и царствію Его не будетъ конца. Лук. зач. З (\*)

(') 82.

- (\*) 90.
- (\*) 94 uo 113.
- (<sup>s</sup>) 112.

<sup>(°) 89</sup> no 94.

В. Скоро ли пріидеть Ісь Христось судити жи-

Отыв. Нёсть сіе разумёти никомуже. Апостоль Петрь глаголеть, зач. 68, яко Господь долготерпить на нась, не хотя да кто погибнеть, но да вси въ покаяніе пріидуть: пріидеть же день Господень, яко тать въ нощи. Евангелисть Мате. зач. 104, глаголеть: бдите убо, яко не вёсте ни дне ни часа, въ оньже сынъ чедовѣческій пріидеть.

В. Не въси ли знаменій втораго пришествія Іса Христа?

Отв. Въ 24 главѣ евангелиста Мате. речено, яко знаменія втораго пришествія Іса Христа будуть сія: уменьшеніе вѣры и любви между людьми, умноженіе пороковъ и всяческихъ бѣдъ, проповѣдавіе евангелія всѣмъ народамъ, и наконецъ пришествіе антихриста.

В. Кто есть антихристь?

Отв. Антихристь слово греческое и порусски значить противникь Христу, сирѣчь противляяйся волѣ, желанію и ученію Христову. Евангелисть Іоаннъ. въ 1 пославіи зач. 73, рече: и нынѣ, сирѣчь когда Іоаннъ жилъ, антихристь въ мірѣ есть уже. Но предъ кончиною міра пріидеть нѣкій иный антихристь, не мысленный, а во плоти человѣчестѣй во единомъ своемъ лицѣ, и будетъ учити не тако, яко учитъ святая Церковь. Ученіе его будетъ пререкати ученію Іса Христа, ученію апостолонъ и ученію святыхъ отецъ церкви Христовой.

. В. Колико время царствія антихристова?

Отв. Три лѣта съ половиною, по пророчеству святаго пророка Даніида и тайновидца Іоанна богослова. Дан. глав. 7, 12. Апок. глав. 12, 13, 14, 20. Тако толкуютъ словеса пророческая святіи учителіе церковніи: святый Кириллъ въ катихизист. святый Ипполитъ говоря о кончинѣ міра, великій Меводій, Андрей кесарійскій, и вси святіи отцы. Святый Андрей кесарійскій, и вси святи отцы. Святый Андрей кесарійскій сице глаголетъ: попиратися святому граду, Анок. глав. 14, или новому Іерусалиму, или каволичестѣй церкви иболцей четырядесять и два, отъ языкъ иню, яко знамевують по пришестви антихристовѣ поль четверта лѣта върнымъ и искреннимъ попираемымъ быти и гонииниъ.

В. Чесо ради три съ половиною лита будетъ царствіе антихриста?

Отв. Вину сего отцы святія сію глаголють быти, яко не подобаеть антихристу множайшимь временемь дарствовати и проповѣдати паче Христа, иже три лѣта в полъ лѣта проповѣдаше евангеліе во спасевіе наше.

В. Како чтеши осмый стихъ сумвола въры?

Отв. И въ Духа Святаго Господа истиннаго и животворящаго, иже отъ Отца исходящаво, иже со Отцемъ и Сыномъ споклоняема и сславима, глаголавшаго пророки.

1) Якотретіе лице пресвятыя Тровцы есть ДухъСвятый, истинный Вонъ, якоже Вогъ Отецъ и Вонъ Сынъ. Рече апостолъ Петрь Ананія: почто исполни сатана

сердце твое, солгати "Цуху Святому? не человѣкомъ солгалъ еси, но Богу. Дъян. зач. 19.

- 2) Яко Духъ Святый есть животворящъ. Аще кто ве родится водою и Духовъ, не можетъ внити въ царстве Божіе. Іоанна зач. 8.

Духъ Святый не раждается отъ Вога Отца, а исхолють отъ Отца, но не отъ Сына, яко рекутъ латины. юан. зач. 52.

3) Духъ Святый, коему подобаетъ единое со Отненъ и Сыномъ поклоненіе и прославленіе, есть Духъ премудрости, имже немудрів премудри быша; есть Духъ силы, имже немощній мертвыхъ воскресина, имже пророки и апостоли в'Ещали челов'ямъ волю Божію и писали священныя книги. Ни бо волею быстъ когла челов'яканъ пророчество, но отъ Святаго Духа просвѣщаеми глаголаща святіи Божіи человѣцы. 2 Петр. зач. 66 и 56.

(<sup>1</sup>) 113 uo 118.

4) Духъ Святый всегда, нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ дѣйствуетъ во освященіи церкви и во всѣхъ тайнахъ церковныхъ (').

Святая церковь воспѣваетъ сице: Святымъ Духомъ всяка душа живится и чистотою возвышается, свѣттлѣется тройческимъ единствомъ священнотайнѣ. Стецен. глас. 4.

Егда же благодать и человѣколюбіе явися Спаса нашего Бога, не отъ дѣлъ праведныхъ, ихъ же сотвориховъ мы, но по своей его милости, спасе насъ банею паки бытія, и обновленія Духа Святаго, егоже излія на насъ обильно Ісъ Христомъ Господемъ нашимъ. Титу зач. 302, глав. 3, 4. 5. 6.

В. Колико есть даровъ Духа Святаго?

Отв. Седмь, якоже рече пророкъ Ісаія: духъ страха Божія, духъ познанія, духъ силы, духъ совѣта, духъ разумѣнія, духъ мудрости, духъ благочестія или вдохновенія, глав. 11, 1. 3.

В. Како чтеши девятый стихъ синвола втры?

Отв. И во едину святую соборную и апостольскую церковь.

В. Что подъ имененъ церкви подобаетъ разумъти?

Отв. 1) Слово церковь, погречески еклисія, значить созваніе, собраніе. Святый Іоаннь златоуотый, вы первой толковательной бесѣдѣ на первое посланіе Корине., глаголеть: церкве имя не раздѣленія, но соединовія и согласія есть имя.

2) Церковію именуются христіане, иже пребывають въ согласіи православной вѣры, во ученіи правомъ, въ содержаніи и соблюденіи святыхъ таинъ, и въ почитаніи святителей и презвитеровъ дерковныхъ.

3) Церковь по глаголу апостола Павла, зач. 284, есть домъ Божій, столпъ и утверждение истины.

4) Церковію нарицается храмъ, куда вѣрніи христіане собираются на молитву, гдѣ совершаются таяв-

(') 116 обор.

ства и гдѣ вѣрніи пріемлють пречистое тѣло и честную кровь Господа Бога и Спаса нашего Іса Христа (').

В. Како въруещи о святъй церкви Христовой(\*)? Оте. •Върую, 1) яко истинная церковь Христова есть едина, обаче во единой главъ Господъ нашемъ Ісъ Христъ, во единомъ дусъ Ісъ Христовъ, во единой въръ, во единыхъ догматъхъ и святыхъ тайнахъ, и подъ единымъ чиномъ его и рядомъ, правилъ же апостольскихъ и вселенскихъ седми соборовъ святыхъ богоносныхъ отецъ, пастырей и учителей, сиръчъ святыхъ патріарховъ, митрополитовъ, архіепископовъ, епископовъ и всего священническаго чина.

2) Сія единая церковь Христова есть свята, понеже освящается Христомъ главою своею и Духомъ Святымъ, иже пребываяй въ церкви выну, соблюдаетъ ю и во святыни сохраняетъ.

3) Единая церковь есть вселенская, сирѣчь она всѣхъ вѣрныхъ вездѣ, во всемъ мірѣ и въ коемждо вѣцѣ сущихъ объемлетъ и въ себѣ содержитъ.

4) Единая святая, соборная или каеолическая церковь есть апостольская, понеже ученіе апостольское и преемство даровъ Святаго Духа чрезъ священное рукоположеніе непрерывно и неизмѣнно сохраняетъ. Посему ученія и преданій апостольскихъ подобаетъ твердо держатися каждому христіанину, апостолъ зач. 276, а учителей, иже не утверждаются на ученіи и преданіяхъ апостольскихъ, удалятися яко еретиковъ. Сіи все, еже творятъ—отъ смышленія своего творятъ.

В. Людіе, не имущіе священства и таинъ, есть ли святая каеолическая и апостольская церковь (')?

Отв. Никакоже. 1) Понеже отпавши отъ единыя святыя, соборныя и апостольскія церкви, не пребывають во ученіи правомъ, соборномъ и апостольскомъ, а

(<sup>3</sup>) 22 obop.

<sup>(&#</sup>x27;) 119 обор. по 132.

<sup>(&#</sup>x27;) 118 обор.

держатся учения своихъ новыхь учителей, ихъ же именами нарицаются, не содержатъ святыхъ таинствъ и не имъютъ преемственно отъ апостоловъ святителей и презвитеровъ церковныхъ.

2) Понеже они не составляють согласія и соединенія, а суть раздѣленіе на многія толки и суть разногласіе между собою и закономъ Божіимъ; а церкви имя не раздѣленія, но соединенія и согласія, рече святый Златоусть.

В. Како отъ святыхъ отецъ нарицаются людіе, отпавтіе отъ единыя соборныя и апостольскія церкви?

Ота. Апостоль Іюда, зач. 78, тако глаголеть: вже отдѣляются отъ единости вѣры, сіи суть тѣлесни, Духа Святаго не имуще. Иже не имутъ освященныя церкви, святителей и презвитеровъ церковныхъ и святыхъ таинствъ, на нихъ же церковь, аки на горахъ утвердися, нарицаются еретиками, соборищемъ бѣсовскимъ, и вавилономъ бѣсовскимъ (').

В. Почему можно познати еретики? (')

Отв. Познати еретики можно сихъ ради винъ: аще не имѣютъ истиннаго пристанища, рекше святыя апостольскія церкве, аще не призываеми входять въ чинъ ўчительства, и учатъ не тако, яко церковь, и аще новое ученіе предлагаютъ, егоже отцы святіи не предаша йамъ, аще противно православнѣй вѣрѣ являются, и вѣру отметаютъ и въ смущеніе приводятъ, повелѣвающе послѣдовати ихъ преданіямъ. Имена ихъ отъ ихъ учителей новыхъ.

В. А подобаетъ ли, презирая церковь, особѣ собиратися и церковная творити безъ презвитера поставленнаго епископомъ?

Отв. Николиже и никомуже не подобаетъ: Слыпи, христіянинъ, 6 правило гангрскаго собора, бывшаго 340 года по рождествъ Христовъ: аще кто кромъ церкви

(<sup>2</sup>) 122 обор. 21 и 22.

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) 122.

особъ собирается, и не радя о церкви, церковная творити хощетъ, не сущу съ нимъ презвитеру по воли епископли, да будетъ проклятъ. Зри Корич. лист. 23. И правило 5: аще кто учитъ домъ Божій, рекше святую церковь преобидъти и нерадити о ней, ни собиратися въ ней на молитву, да будетъ проклятъ.

**В.** Святи отцы како глаголють о людѣхъ отпадшихъ отъ святыя, соборныя и апостольскія церкви?

Оте. Святый Іоаннъ златоусть въ толковалельной бестадв на апостолъ зач. 150, на лист. 548 и 549, тако глаголеть: еретицы ни въ жертву не вриносять, виже пріемлють твло Господне, понеже іереевь благочиннъ посланныхъ не имъютъ, аще бы и имъли отъ наст. отбъгнихъ, единаче тайны безъ единости первви христіанскія ничесоже сучь; ибо всёмь отлучившияся отъ единенія церковнаго, Богъ пророкомъ рече: послю на вы клятву, и прокляну блатословение ваше, и оклену е, и разорю благословение ваше, и не будетъ въ васъ. Малах. глав. 2, стих. 2. Сирвчь положу клятву на благословение ваше, имжо тайна совершаема бываеть; ибо церковь Божія есть, якоже глаголеть писаніе, вергоградъ заключенъ и источникъ запечатлѣнъ. Пъсн. пъсн. глав. 4, стих. 12. И того ради не возможно вигатже тайнь совершитися, токмо во единости церкве Божія, еяже между сонмищами еретическими нѣсть. Тогда и тайны ни единыя въ нихъ нъстъ, развъ крещенія, еже тако есть достойно, яко крещаемаго отъ нихъ, егда приходить къ соединению церкви, паки крестити не требъ, вще ли же не придетъ къ церкви, ничтоже ему полезно есть. Кириллова книга, на лист. 22 обор. тако глаголеть: иже отступили отъ единыя, святыя, соборныя, каеолическія и апостольскія церкве греческія, тъхъ еретиками и антихристами разумъй.

В. Есть ли нынѣ на земли святая истинеая, соборная и апостольская церковь Христова?

Отв. Истинная, святая вселенская, апостольская церковь Христова пребываеть оть дней апостольскихъ доднесь и пребудетъ до скончанія въка, якоже сви-

Соб. 1.

 $\mathbf{22}$ 

дѣтельствуеть самъ Господь нашъ Ісъ Христосъ: созижду церковь мою и врата адовы не одолѣють ей.:Мате. зач. 67, и въ другомъ мѣстѣ: се азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія вѣка аминь. Мате. зач. 116.

Въ З зач. Лук., архангелъ Гавріилъ благовѣстилъ Богородицѣ: Ісъ воцарится въ дому Іаковли во вѣки и царствію его не будетъ конца. Зри Благовѣст. на Лук. лист. 12 обор.

2) Апостолы: апостолъ Павелъ глаголетъ: Тому слава въ церкви во Христь Ісь, во вся роды, во въки въкомъ аминь.Ефес. зач. 223.

Далѣе: Ефес. зач. 219, глаголетъ: Того даде главу выше всѣхъ церкве, еже есть тѣло его. Основанія инаго никтоже можетъ положити, паче лежащаго, еже есть Ісъ Христосъ. Кор. зач. 128.

И понеже Ісъ Христосъ есть глава церкви, а церковь есть его тёло, то сія глава сохранила и сохраняетъ тёло въ чистотё и святости. Христосъ возлюби церковь, и себе предаде за ню, да освятитъ ю, очистивъ банею водною въ глаголё: да представитъ ю собѣ славну церковь, не имущу скверны, или порока, или нѣчто отъ таковыхъ, но да будетъ свята и непорочна. Ефес. зач. 231. Твердое убо основаніе Божіе стоитъ..... и да отступитъ отъ неправды всякъ именуяй имя Господне. Апостолъ зач. 293. (')

3) Церковь поетъ тако:

О божественнаго, о любезнаго, о сладкаго ти гласа, съ нами бо неложно обѣщался еси быти до скончанія вѣка Христе: егоже вѣрніи державу и надежду имуще радуемся. Зри въ кан. пасхи Христовой, на 9-й иѣсни 1 стихъ.

4) Въ книгъ Кирилловой, листъ 93 обор., о въчности истинной на земли церкви Христовой, тако сказано: Богъ истинный всегда пребываетъ воистинну, в славится во всемъ міръ во православнъй и истиннъй

(') 125 no 128.

цёркви Христовой, отъ начала дней апостольскихъ даже и донынъ, и до скончанія вѣка.

И ниже: церковь Христова православная, и въра всегда пребываетъ въ соединении неизмѣнно по вся дни до скончанія вѣка.

5) Книга о въръ, глава 1, листъ 10 обор. тако глаголетъ: едина есть святая, кноолическая, соборная и апостольская церковь, Духомъ Святымъ начата и основана апостолы бъ, и есть и будетъ. И въ другомъ мъстъ, глава 2, лист. 16 обор. и 17, тако глаголетъ: Христосъ Спасъ отъ языкъ святую церковь созда, о нейже Петрови рече: на семъ камени созижду церковь мою, и врата адовы не одолъютъ ей.

В. Суть мнози непокоривы, суесловцы и умомъ прельщени, ихже подобаеть уста заграждати, иже вся домы развращають, учаще, яже не подобаеть (апостоль зач. 300), иже рекуть, яко нѣсть нынѣ истинныя православныя, святыя соборныя апостольскія церкви: справедливо ди?

Отс. Таковая глаголющіе не вѣруютъ словесамъ самого Господа Іса Христа, словесамъ архангела Гавріила, апостоловъ и святыхъ Божіихъ, иже глаголаху, яко николиже, никтоже и ничтоже, ни самый адъ одолъти церкви не можетъ: созижду церковь мою и врата адовы не одолѣютъ ей. Мате. зач. 67.

Небо и земля мимо идетъ, словеса же моя, или іота едина словесъ моихъ не мимо идетъ, глаголетъ самъ Господь. Мато. зач. 101.

Всякъ, иже речетъ, яко царство Христово имать конецъ, сей еретикъ есть и змій злый (').

В. Могуть ли грѣхи человѣческіе сквернити церковь?

Отв. Грѣхи человѣческіе не могуть осквернити, церкви Христовой, понеже грѣшники очищають себе покаяніемъ и принятіемъ тѣла и крови Христовой. Нераскаянные грѣшники или видимымъ дѣйствіемъ власти

(') 97.

22<sup>•</sup>

перковной, или невидимымъ дъйстріємъ суда Божія, яко гнилые и мертвые члены отсёвноются отъ тъла церкви. Якоже солице, освѣнцая всякую вещь чистую и нечистую, не темифеть и не пріємлетъ скверны въ себе, но пребываетъ чисто и свѣтло, якоже отъ начала: такоже и церцовь Христова, имѣя главу Бога Іса Христа, благодатно нъ тайнахъ пребывающую вѣчно, очищаетъ и освящаетъ всякаго кающагося грѣшника, не сама отъ нихъ сквернитися не можетъ, понеже есть тѣдо Бога, иже осивернитися не можетъ.

В. Какову силу имуть гоненія на церковь Христову? Още. О безсилім гоненій на церковь Христову слыни святаго Іоанна златоустаго, Маргарить, слово 3, листь 99 обор., иже глаголеть: колики рати на церковь воздвижени бына, и воинства многа приготовлена быца, и оружія изъощрена была, и всякъ видъ мученія и казни умышлены была, но обаче отъ сихъ ничтоже разруши церковь.

Ниже: листъ 193, удобнѣйще есть солнцу угаснути, нежени церкви безъ въсти быти, ибо небо ради церкви, а не церковь ради небесе.

Ниже: листь 525 обор., не удаляйся перкве, ничтоже бо церкве крілчайще есть, небесь вышши есть, каменія твердійши есть, никогдаже старість, но присно юністся.

И еще: кровь Христова окропляеть церковь..... и Духа Святаго блогодать укращаеть ю, тъкже не старъстся, ниже скончавается. Небесе, и ангелъ, и всего сотворенія дражайши есть церковь.... церкви никтоже преодольти можетъ. Зри Торжествен. листь 342 и 343.

Книга о въръ, глава 50, листъ 61 обор., тако глаголетъ: церковь аще и борима бываетъ, но побъждена во въки не имать быти. И еще зри глава 2, листъ 19 обор. Стоглавъ, глава 100. Апостолъ зач. 231.

В. Что изъ всего вышереченнаго явствуеть?

Отв. Явствуеть, 1) яко истинная православная церковь Христова, отъ основанія ея на землѣ, пребывала, пребываетъ и пребудетъ до скончанія вѣка. 2) Аще есть истинная церковь: то суть въ ней истинные пастыри, поставляемые преемственно и непрерывно отъ апостоловъ и донынѣ, и суть отъ нихъ истинныя тайны.

3) Рекущіе же хулу на православную россійскую церковь, рекуть выбсть съ твиь хулу на Іса Христа и на Духа Святаго. А иже речеть хулу на Духа Святаго, не отпустится ему ни въ сей въкъ, ни въ будущій.

4) Иже отметаются отъ церкве и пастырей перковныхъ, таковые отметаются самого Господа Іса Христа, по глаголу егоже: слушаяй васъ мене слушаетъ, и отметаяйся васъ мене отметается, отметаяйся же мене отметается пославшаго мя. Лук. зач. 51. И сіи суть волцы тяжцы, нещадящіе стада, и мужіе глаголющіе развращенная, еже отторгати въ слѣдъ себе. Дѣян. зач. 49.

В. Можно ли спастися внѣ святыя соборныя и апостольскія церкви Христовой?

Отв. Невозможно, зане кромѣ церкви нѣсть спасенія. 1) Якоже бо при потопѣ, вси елицы съ Ноемъ въ ковчегѣ не бяху истопоша, тако и въ день судный вси иже нынѣ въ церкви святѣй не будутъ, тіи во езеро огненное ввержени будутъ. Апостолъ зач. 60 (').

2) Иже не пребывають въ соборнъй и апостольстъй церкви, тъхъ Христосъ не спасеть и Духа Святаго сіи не имутъ, о нихъ же и писано есть: иже отдъляются отъ единости въры, сіи суть тълесни, Духа не имуще. Богъ же самъ пребывали во церкви своей спасаетъ ю, а насъ освящаетъ святыми тайнами.

3) И еще: пребывая въ ковчезъ святыя апостольскія церкви Христовы, мы научаемся истинъ, и не прещельни будемъ отъ ложныхъ учителей злыхъ ересей, и ниже всеконечнъ растлятся обычаи наши. Таже получимъ оставление гръховъ и свобождение мукамъ, всыновление Богу небесному познаемъ, и восходъ къ нему

(') 373, 121 обор. и 122.

Digitized by Google

на небеса обрящемъ, и вѣчныхъ благъ причастницы то-

и нессси сорящень, в выних слаг в причастница то-иу явимся, и съ нимъ будемъ во вѣки, аминь. (') Истинное убо ученіе о вѣрѣ познати и спасеніе получити можно токмо въ церкви Христовой отъ учи-телей и презвитеровъ церковныхъ. Не пребываяй же въ истиннѣй церкви Христовой не имать сего.

(продолжение слъдуетъ)

(') 250.

## БРАКОБОРЦЫ И БРАЧНИКИ ВЪ СТАРООБРЯДЧЕСКОМЪ РАСКОЛѢ.

## по поводу сочиненія:

"СЕМЕЙНАЯ ЖИЗНЬ ВЪ РУССКОМЪ РАСКОЛЪ. ИСТОРИЧЕСКИЙ ОЧЕРКЪ РАСКОЛЬНИЧЕСКАГО УЧЕНИЯ О БРАКЪ, ЭКСТРАОРДИ-НАРНАГО ПРОФЕССОРА С. ПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИИ И. НИЛЬСКАГО". С. ПЕТЕРБУРГЪ. 1869. ВЫПУСК. I И II.

Озаглавленное сочинение встрѣтило сочувственный приемъ въ нашей периодической печати духовной и свѣтской. Многие журналы и газеты дали о немъ свой отзывы, всѣ болѣе или менѣе въ благопріятномъ смыслѣ, какъ о сочинении интересномъ и весьма важномъ. Послѣ извѣстнаго изслѣдованія г. Щапова, мы не знаемъ сочиненія по расколу, которое удостоилось бы большаго вниманія со стороны литературныхъ органовъ. И такое вниманіе вполнѣ заслуженное. Предметъ, избранный почтеннымъ профессоромъ, составляетъ одинъ изъ самыхъ животрепешущихъ вопросовъ среди старообрядцевъ безпоновщинскаго согласія. Наряду съ нимъ, по современному значенію, можно поставить одинъ только вопросъ, относящійся къ поповщинскому согласію, вопросъ о такъ называемомъ "окружномъ посланіи". Главное и самое важное для насъ сходство въ этихъ вопросахъ то, что ни тотъ ни другой изъ нихъ не могутъ быть приведены къ единогласному разръшению на той почвѣ, на которой находятся. Какъ поновцы не могутъ съ точки зрѣнія своихъ основныхъ религіозныхъ убѣжденій, къ пользѣ своего согласія ни принять, не отвергнуть "окружнаго посланія", потому что первое будеть обличать ихъ раскольничество, а последнее притянетъ къ безпоповщинъ ('), такъ и безпоповцы, съ. своей точки зрѣнія, едвали когда-нибудь въ состояніи придти къ единогласному разрѣшенію, по причинамъ, которыя мы укажемъ въ своенъ мѣстѣ; поэтому тотъ и другой вовросъ могутъ одужить нагляднымъ показаніемъ, что и поповщина и безпоповщина способны пораждать такие вопросы, которые ведуть къ нескончаемымъ раздорамъ и непримиримой враждѣ и дроблению на частныя секты, что въ существенныхъ началахъ той и другой кроется источникъ саморазложения,--что само собою свидѣтельствуетъ о шаткости и лживости этихъ началъ.

Но вопросъ о бракѣ имѣетъ преимущество и передъ вопросомъ объ "окружномъ посланіи". Борьба изъ за послѣдняго ведется не болѣе 8 лѣтъ, тогда какъ борьба изъ за брака доживаетъ уже другое столѣтіе. "Окружное послание" явилось совершенно случайно (безпоповцы стали нападать на такъ называемое австрійское священство, какъ прежде нападали на бъгло-поповщину, и распространять свои мысли въ средѣ его послѣдователей; одинъ изъ послѣдователей этого священства рѣшился дачь очпоръ и выяснить, какъ слѣдуетъ смотрѣть на нѣкоторыя обрядовыя разности съ православною церковію), хотя возможность обваружевія тёхъ мыслей, какія заключены въ немъ, и пензбівжнаго отсюда раздора, заключалась въ самыхъ коренныхъ основаніяхъ поповщинскаго толка, въ его неонредъленномъ, колебательномъ положении между безпопов-

(<sup>1</sup>) Подробнѣе объ этомъ «Публичныя ленцін объ австрійсиомъ священствѣ». Правос. обовр. 1868 г., май и йонь. ствоять и православіень; вопрось о браять быль выдвинуть самою жизню и требоваль немедленнаго рашевія. Поэтону, борьба изъ за "окружнаго посланія" вращается чисто въ теоретической сферв, не задъвая простой обыденной жизни поповца; какъ всякая борьба изъ за понятій, она можеть мало интересовать людей неразвитыхъ, не касаться простодушной массы, а происхоить въ кругу людей передовыхъ, въсколько развитыхъ и вонимающихъ. Действительно, многое крестьяне и мещане неграмотные или малограмотные и до сихъ поръ вичего не въдаютъ ни объ окружникахъ, ни о раздорникахъ, и только de facto принадлежатъ той или другой сторонь, смотря по тому, кто ихъ попечитель, нли лжеепископъ съ клиромъ. Да наконецъ и въ людяхъ передовыхъ борьба эта - чисто теорегическаявъ состоянии допускать временныя сдѣлки между тою и другою стороною, въ сущности конечно никого неудовлетворяющія, но, по крайней мірь, на время препращающія борьбу. Ворьба изъ за вопроса о бракѣ ижеть ближе всего практическое, жизненное значение; оть такого или инаго решения его зависить то, быть ли безпоповцу всегда одинокимъ, или можно обзавестись секьей; самый необразованный безпоповецъ не можетъ быть равнодушнымъ предървшеніемъ этого вопроса, и нать времени, когда бы онъ могъ потерять свое значеніе; забудуть о немъ старики, отжившіе свое время, но молодое поколѣніе, живущее на ихъ глазахъ, будетъ постоянно напоминать о немъ. Какъ тесно связанный съ практическою жизнію, вопросъ о бракъ имъеть весьиа важное правственное значение; отъ извъстнаго его риненія зависить извъстное состояніе нравственной жизни безпоповца, и не только жизни, но и санаго повятія о нравственности. Наконецъ вопросъ о бракѣ затрогиваетъ еще одну область, — область нашихъ отно-шевій къ расколу. Федостевское безбрачіе и поморскій бракъ вызывали правительство на особыя спеціальныя законоположения; первое по своему значению соціальному, по своимъ послъдствіянь безправственнымъ и преступнымъ не могло не останавливать особаго вниманія правительства; послѣдній задаваль нелегкую задачу законодательной власти выработать опредѣленный взглядъ на вновь появившійся бракъ, и, при отрицательномъ взглядѣ; изыскать способы пресѣченія его — не въ видахъ усиленія мнимаго дѣвства, а въ видахъ распространенія брака законнаго.

Вотъ какъ велико значение вопроса "о семейной жизни въ расколѣ"! Вотъ сколько весьма интересныхъ сторонъ должно задѣть историческое изслѣдованіе "раскольническаго ученія о бракъ"! Задача сложная и, при неразработанности у насъ исторіи внутренней жизни раскола и при недостаткъ даже первичныхъ матеріаловъ, чрезвычайно трудная, представляющая много вопросовь совершенно новыхъ и не тронутыхъ, задача, ставящая на пути историческаго разрѣшенія едва преодолимыя, а не рѣдко и вепреодолимыя затрудненія, по недостатку опредъленных свъдъний. Въ самомъ дълѣ, коснемся нашей литературы;-какъ немного даетъ еще она намъ дъльныхъ историческихъ изложений о внутренней жизни старообрядцевъ; какъ мало еще успѣли мы проникнуть внутрь этой жизни, познакомиться съ ея историческими движеніями, уяснить себ'в взвимныя отношенія частныхъ сектъ и даже исторію ихъ образованія, узнать ихъ взаимную полемику, понять и оцѣнить въ цълонъ нравственный и соціальный характеръ старообрядца того или другаго согласія! Нужно сознаться, что внутренняя жизнь раскола является намъ подъ туманнымъ покровомъ, сквозь который мы замѣчаемъ только какіе-то веясные, отрывочные, безсвязные образы; а между тёмъ знакомотво съ этою жизнію необходимо въ видахъ не только научнаго интереса, но и практической пользы. Да наконецъ, знаемъ ли мы даже надлежащимъ образомъ исторію правительственныхъ ивръ и законоположений, касающихся раскола, въ ихъ частностяхъ и практическихъ примъненіяхъ съ ихъ послѣдствіями? Не очень давно это составляло неприкосновевную адиинистративную тайну, которая въ теченіе какихъ-нибудь 10 лётъ не успёла еще бытъ рас-

Такимъ образомъ, интересъ и значение труда достоуважаемаго профессора расширяется и увеличивается болѣе и болѣе. Своимъ серьезнымъ отношеніемъ въ дълу, онъ освътилъ намъ одну изъ темныхъ сторонъ раскольнической жизни; живыми чертами онъ изобразиль предъ нами нравственный характеръ бракоборнаго осдосвовства, поставивь ого въ связь съ ихъ догмою, уяснивъ его причины; за тѣмъ онъ раскрылъ намъ снысль исторической жизни двухъ безпоповщинскихъ согласій, показавъ естественность и необходимость ихъ образованія и борьбы; наконець онь указаль намъ законоположения, спеціально касавшіяся безпоновщинскаго брака и бракоборства. Рѣдкость источниковъ (меяду прочимъ рукописи Императорской публичной библіотеки, рукописи, принадлежащія библіотекѣ с. петербургской духовной академии и-покойнаго митрополита Григорія, находящейся въ казанской духовной академіи), которыми онъ пользовался, знакомство со множествомъ пособій прямыхъ и косвенныхъ, строго-ученые пріемы изслъдованія широта плана и значительное количество захваченныхъ побочныхъ вопросовъ дълаютъ сочиненіе о раскольническомъ бракѣ богатымъ вкладомъ въ науку о русскомъ расколѣ и побуждаютъ рекомендовать его какъ ученымъ изслѣдователямъ русскаго раскола, такъ и вообще лицамъ интересующимся расколомъ, или, по роду своего служенія, обязаннымъ знать его, а наконець и самимъ старообрядцамъ; въ немъ они найлуть безпристрастный очеркъ своей исторической жизни, которую, не въ осуждение будь сказано, они знають воообще очень мало.

Имѣя въ виду указанную нами важность и достоинство сочиненія И. Ө. Нильскаго, мы не только считаемъ естественнымъ и заслуженнымъ вниманіе, оказанное ему многими литературными органами, и сочувственные ихъ отзывы, но сожалѣемъ, что эти отзывы коротки и общи, — что, можетъ быть, зависѣло отъ того, что они сдёлены не спеціалистами, о чемъ и намекнула, помнится, одна газетная рецензія, — между тёмъ предметъ стоитъ того, чтобы о немъ поговорить попедробнёе и остановиться хотя на нёкоторыхъ болёе важныхъ спеціальныхъ вопросахъ.

"Семейная жизнь въ рускомъ расколћ" - сочиненіе, имѣющее пѣлію "ознакомить читающій міръ съ вопросомъ о бракѣ въ его постепенномъ историческонъ ходѣ и развитіи" (предисл. стр. 4), состоить изъ двухъ выпусковъ, — болѣе, чѣмъ въ 40 печатныхъ листовъ. Въ первомъ выпускѣ историческое развите ученія о бракъ доведено до царствованія ниператора Николая І-го. Онъ раздъленъ на шесть главъ, изъ которыхъ первая обнимаеть періодъ времени отъ начала раскола до Петра 1-го, -- вторая и третья -- вопросъ о бракѣ въ дарствованіе Петра І-го и его ближайщихъ преемниковъ до Екатерины II, - четвертая, нятая и шестая-остальное время, т. с. царствование Екатерины II и Александра I-го. Второй выпускъ, заключающій въ себѣ исторію о бракѣ въ царствованіе имнератора Николая І-го, раздъляется на 5 главъ, въ которыхъ авторъ весьма обстоятельно раскрываетъ причины, содъйствовавшія или препятетвовавшія распространению въ безполовщинскихъ общинахъ поморской и еедостевской безсвященнословнаго брака. Послтаняя глава содержить исторію такихь браковь въ средѣ поповцевъ, браковъ, ноявившихся тамъ во второй четверти настоящаго стольтія, вслёдствіе оскудёнія бёглаго священства; ова имботь значение заключительнаго отдѣла и не находится въ органической связи съ изслѣдованіемъ. Ибо, хотя авторъ и озаглавилъ свое сочинение "семейная жизнь въ расколь" вообще, во собственно оно заключають въ себь историческое изслыдование о бракъ только въ двухъ безпоновщинскихъ сектахъ — поморской и ведосъевской. Если же смотръть на изслёдованіе "о бракв" строго съ точки зрёнія заглавия, и въ силу этого последнюю главу относить къ составу самаго изследования, въ таконъ случае читатель въ правѣ ожидачь оть автора свѣдѣній о взглядѣ на бракъ и отношени къ брачникамъ филиповцевъ и странниковъ, послъдователей Спасова согласія и самосвранциковъ ('). Мы знаемъ, что обслъдовать эти посатавие вреднеты въ настоящее время еще невозножво но совершенному ночти отсутствію всточниковъ, и поэтому ничуть не упрекаемъ автора въ этихъ пробыахь, а только силоняемся къ тому, чтобы смотръть не его сочинение не какъ на изследование учения о бракъ въ расколъ вообще, а только — въ двухъ безпоповшинскихъ сектахъ; и это кажется напъ тенъ более основательнымь и естественнымь, что первоначально оно было писаво "но воводу брошюры г. Надеждина о спорахъ «о бракъ Преображенскаго кладбища и Повредской часовни- и потому необходимо и должно быно вращаться около двухъ секть — поморекой и еедосвевской.

Исторію вопроса о бракѣ въ двухъ безноповщинсвихъ сектахъ авторъ ивлагаетъ въ хронологическомъ ворядкѣ, со всевозможными подробностями. Сказавъ о первоначальномъ (отридательномъ) рѣшеніи вопроса о бракѣ въ безноновщинѣ, онъ издагаетъ причины, сно-

(') Относительно онлиповцевъ и странниковъ извёстно, ковечно, вообще, что они отвергаютъ бракъ; но здёсь на изслёдователѣ лежала обязанность описать тв явленія въ жизни сектантовъ, какія происходятъ отъ безбрачія, а также, насколько возиожно, ихъ отношенія въ брачинканъ. Что же касается послядовятелей Спасова согласія и самосправщиковъ, то по отношенію кънимъ на изслёдователь ссемейной жизни въ расколѣ» лежала прямая обязанность изслёдовать ихъ ученіе о бракѣ, такъ накъ тв и другіе признаютъ его, в первые большею частію обращаются за совершеніемъ брака въ православной церкви, послядніе же имѣютъ свой чивъ, о которомъ мы недавно узнали, и съ которымъ, въ непродолжительномъ времени, надѣемся познакомить нашахъ читателей. ва вызвавшія этоть вопрось и приведшія къ положительному его рёшенію, а за тёмъ постепенное развитіе ученія о бракё среди безпоповщины и ту борьбу, какую онъ долженъ быль вынести въ разныя времена; вмёстё съ этимъ онъ излагаетъ весьма подробно исторію распространенія брака въ средѣ еедосѣевцевъ и поморцевъ, указывая разнаго рода обстоятельства, препятствовавшія или содѣйствовавшія этому распространенію въ данное время; слѣдитъ за тѣмъ вліяніемъ, какое допущеніе брака невольно оказывало на самихъ бракоборцевъ въ ихъ отношеніяхъ къ староженамъ и новоженамъ. Если оставить въ сторонѣ внѣнннюю сторону вопроса со всѣми привходящими сюда обстоятельствами и обратить вниманіе лишь на существенное его развитіе, то всю его исторію можно представить въ трехъ слѣдующихъ періодахъ.

1) Оставшись безъ священниковъ, раскольники безпоповцы должны были, въ силу вещей, остаться в безъ брака, такъ какъ таинство брака можетъ совершать только лице священное. Это предчувствовали уже и первые расколоучители. "Аще кто не имать архіереевъ, да живетъ просто", писалъ еще Аввакумъ. Такъ и явилось ученіе о всеобщемъ дѣвствѣ; оно вытекало необходимо изъ безпоповщинской догмы-неимънія священства. Вытекая изъ безпоповщинской доктрины, ученіе о всеобщемъ дъвствѣ, на первыхъ порахъ, какъ нельзя болёе отвёчало внёшнимъ обстоятельствать, въ которыхъ находились раскольники. Сознать, что не можетъ быть болѣе брака, безпоповцы могли очень естественно, когда увидёли, что и "древне-православные" священники, находившіеся въ расколѣ, которые одни нићли право совершатъ это таинство, перемерли; во заставить встхъ, принадлежавшихъ къ безпоповщинской сектв, раскольниковъ, а равно и переходившихъ въ рас-колъ изъ православія, привять безбрачіе за неизивнное правило для жизни, не въ состояни были бы некакие ревнители дъвства, если бы самыя обстоятельства, въ которыхъ находился расколъ, не "располагаин заблуждающихъ къ такому образу жизни" (стр. 37). Обстоятельства эти слъдующія: а) убъжденіе расколь-никовъ въ наступленіи послъднихъ временъ и царствованія антихриста, при чемъ особенное горе грозить непраздныма и доящима; а потому время ли и думать объ удовольствіяхъ плоти, — о радостяхъ семейной жизни? Не лучше ли подумать о богоугождении, о спасении дути посредствомъ аскетическихъ подвиговъ (46 — 48)? б)-строгое отношение власти къ расколу, выразившееся особенно въ указъ царевны Софіи 1684 года. слъдствіень котораго было бъгство раскольниковъ "за рубежъ" или въ непроходимыя пустыни, бъгство, сопряженное съ разрывомъ семьи, и сопровождавшееся иногда самосожигательствомъ, вслёдствіе нападенія розыскныхъ командъ или просто возбужденнаго фанатизма. "Болбе, чёмъ странно было бы подобныхъ людямъ дуиать объ удовольствіяхъ семейной жизни" (63), а напротивъ, весьма естественно проводить жиянь одиночную, "житіе жестовое", подвижническое (68). Наконецьв) въ числъ расколоучителей весьма видное мъсто, особенно посяћ соловецкаго разгрома, занимали монахи: "Епифаніи многострадальные", "дивные отцы Савватіи", "смиренномудрые и връпкіе Германы" и проч. и проч. Ихъ вліяніе на раскольническую массу было громадно. Понятно, какой образъ жизни завещавали они своимъ послѣдователямъ; они учили ихъ, кромѣ соблюденія "древле-благочестивыхъ законовъ", т. е. извѣстныхъ обрядовыхъ особенностей, "житію спасительному" и устрояли раскольническія общежитія по образцу "обители соловецкія", т. е. монастырскому (73 и 74). Всв эти обстоятельства, вивств взятыя, дълали весьма естественныхъ учение о всеобщемъ дъвствъ.

2) Насколько имѣли вліянія эти историческія обстоятельства, можно видѣть изъ того, что коль скоро обстоятельства эти перемѣнились, догма о безбрачіи не иогла уже остаться нетронутою. Когда, въ царстованіе Петра I - го, положеніе раскольниковъ сдѣлалось правильнѣе, когда и фанатизмъ раскольническій сталь

проявляться весколько рёже, когда радости и удовольствія жизни сдълались болью доступными, всообщее безбрачіе, безусловное отрицаніе семейной жизни стало не подъ силу большинству и протесть противъ него не замедлилъ явиться прежде всего въ практикъ, т. е. въ несоблюдения дъвства на дълъ, въ уклонения отъ жизни циломудренной, во появлении разврата. Души чествыя не могли выносить этого безобразнаго, вопнощаго противоръчія между теорісю и практикою, между ученісяь и жизнію, и, видя невозможность противиться требованіянь жизни, уничтожить существующий фактъ, ръшились ослабить силу теорія, т. е. ввести возможность брака. Таковъ быль, съ одной стороны, Ивань Алекссевь (стародубский) съ своимъ протестомъ противъ всеобщаго безбрачія, а съ другой, поморецъ Вышатинъ, поддерживаемый, сколько можно думать, санимъ Андреемъ Денисовымъ, человысокъ "двуличнымъ", умъвшимъ приспособляться въ обстоятельствамъ (98 и 99). И Алексвевь и Вышативъ поражали "пагубное бракоборство", оба стремились къ одной цёли — къ введеню брака, но разными путями; послѣдвій путемъ исканія православнаго священства (1), первый изибневіемъ понятія о самомъ бракъ и его необходимыхъ условіяхъ. Вышатинъ не достигъ своей цвли; Алексвевъ создалъ новую теорію о бракт, встрвтившую сочувстве со стороны многихъ, но не принятую всти безпоповцами и нашедшую себт непримримыхъ и сильныхъ враговъ въ ихъ средв. На сторону Алексъева стало иолодое поколъніе, въ половинъ 18-го стольтія сгруппировавшееся въ отдельное обще-

<sup>(1)</sup> Авторъ впервые раскрылъ значеніе передаваемаго во многихъ сочиненіяхъ факта, что и безпоповцы поморскаго согласія, наравит съ поповцами, были нечужды исканія архіерея. Факта этотъ до сихъ поръ не былъ вынсвенъ и представлялся явленіемъ непонятнымъ съ точки зрѣнія безпоповщины, или наводилъ на произвольныя предположенія, что сами безпоповцы чувствовали несостоятельность своихъ основныхъ положении. Дѣло, какъ оказывается, было проще.

етво, называемое противниками его "новоженами" (149. 160), хотя не образовавшее еще отдѣльнаго въ расколѣ толка. Во главѣ противниковъ новому ученю стали "старики" безпоповщинскіе, "украшенные сѣдиною, яко плѣснію" (131. 132).

3) Коль скоро выяснилось положение двухъ противоположныхъ направленій, необходимо завязалась полемика между брачниками и бракоборцами. Она началась вскорѣ послѣ Петра І-го и особенно развилась при Екатеринъ II и Александръ I-иъ (сочинение Алекстева "о тайнъ брака" написано въ 1762-мъ году, но оно, какъ видно, представляетъ результатъ прежде бывшей словесной полемики) въ Москвъ, когда то и другое направление воплотилось здъсь въ особыхъ организованныхъ общинахъ. Брачники являются теперь въ видѣ отдѣльнаго, самостоятельнаго согласія, извѣстнаю подъ именемъ новопоморства или "послѣдователей Покровской часовни". Бракоборство сосредоточивается на Преображенскомъ кладбищъ. Вмъстъ съ тъмъ происходить развитие въ самомъ существѣ дѣла. Алексѣевъ, для заключенія браковъ, требовалъ вепремѣнно вѣнчаня въ церкви православной (по его понятію еретической), хотя и не считалъ его существенно необходимымъ для брака (128). Такое вънчание въ церкви еретической, по учению Алексвева, не вмънялось "въ отступление въры", если вѣнчавшійся не обязывался "еретическими объты" (151), хотя впослёдствія за таковое вёнчаніе онь сталь подвергать некоторыхъ епитиміямъ (160). Теперь, нисколько неудобоисполнимое, соблазнительное и тяжелое (189) для многихъ требование вънчания въ православной церкви (186) измѣнилось на болѣе удобное ия выполнения съ точки зръния раскольнической. Еще во времена Алексвена, ибкоторые изъ безпоповцевъновоженовь вступали въ сожительство безъ всякаго вѣнчанія, по одному взаимному согласію, иногда даже безъ прямаго участія родителей (185). Алекстевь возставаль противъ такихъ браковъ, называлъ ихъ "мордовскими понятіями", не имѣющими викакой "крѣпости"

CO5. 1.

23

(191. 192). Василій Емельяновъ и Скачковъ и узаконили это самое начало поятія, только придавъ ему гласность, возможную прочность и торжественность. Они устранили необходимость вѣнчанія въ православной перкви, замѣнивъ ее своею Покровскою часовнею, для чего составили даже особый чинъ вънчанія .-- Такинъ образомъ и образовались безсвященнословные браки, заключаемые по взаимному согласію жениха и невтсты, съ благословенія родителей и скрѣпляемые взавиными обътами, торжественно произносимыми, --- и семейная жизнь въ расколь пріобръла прочныя, ни отъ чего посторонняго не зависящія основанія. Браки вписывались въ книгу, нарочито заведенную при Покровской часовнъ. Съ другой стороны, противники брака, тъснимые сильными возраженіями со стороны поморцевь, приводившихъ несомнѣнные и безобразные факты ининаго еслостевскаго дъвства, договорились до признанія разврата въ принципь, узаконили, такъ сказать, своболу ложа.

Вотъ существенное развитіе главнаго вопроса, какъ оно представлено у автора, и какъ происходило на самомъ дълт. Каждый шагъ въ этомъ развити разъясненъ побочными историческими обстоятельствами, представляющими богатую канву, на которой авторъ рисуеть свои картины, и обставлень ръшениемъ соприкосновенныхъ вопросовъ, естественно возникающихь въ головѣ читателя. Все это излагается въ первомъ выпускт. За ттякъ дальнъй ши интересъ сочинения заключается во внѣшней исторіи распространенія безсвященнословныхъ браковъ среди еедостевскихъ и поморскихъ общинъ въ Москвѣ, Петербургѣ, Ригѣ, чему по преиwyществу посвященъ II выпускъ. Послѣ того, какъ во второй половинь 18 въка учение о бракъ выработалось окончательно, а съ другой стороны, и рѣзко обозначились взглями бракоборцевъ на сохранение цёломудрія,развитіе предмета впередъ уже не подвигалось, бракоборческія же воззрѣнія весьма часто даже прикрывались вследстве внешнихъ причинъ. Въ полемикъ, правда, прибавились, особенно со стороны ведостевцевъ,

333

новыя доказательства, но сущность и цёль ея нисколько не измёнились.

Въ представленномъ нами внутреннемъ развити вопроса о безпоповщинскомъ бракъ заключаются три главныхъ понятія: 1) понятіе о всеобщемъ безбрачія, 11)—безпоповщинскомъ бракъ и 111)—о взаимной полемикъ брачниковъ и бракоборцевъ. На опредъленіи и раскрытіи этихъ понятій—самыхъ существенныхъ, по нашему мяѣнію, во всемъ сочиненіи—мы и думаемъ остановиться.

Ι.

Вопросъ о безпоповщинскомъ безбрачіи тёсно связывается съ вопросомъ о разврать, какой замъчался и замычается въ безпоповщинскихъ бракоборныхъ сектахъ. Наука должна выяснить точнымъ образомъ отношение этихъ двухъ явленій и поставить ихъ въ надлежащую связь. Подобное выяснение сообщить правильный взглядъ на правственный характеръ отвергающихъ бракъ безпоповцевъ. Большая правственная разница между человѣкомъ, который, ради разврата, не хочетъ вступать въ законныя супружескія отношенія, и между человъкомъ, не хранящимъ цтломудрія вслъдствіе не возиожности вести брачную жизнь. Далће, инос дѣло сиотръть на нарушение пъломудрия какъ на правственное уклонение, какъ на великий проступокъ, и смотръть на него какъ на явленое нормальное въ жизни. т. е. признавать его въ принципѣ.

Почти всћ писатели, имћевшје дѣло съ изложенјенъ нравственной жизни раскольниковъ, замѣчали о существовании въ расколћ разврата, но большинство изъ нихъ не останавливалось надъ разъясненјемъ этого явленія, хотя иные и ставили его въ связь съ ученјемъ о безбрачји и въ зависимостъ отъ него. Такъ поступали нѣкоторые писатели 18 столѣтія. Въ наше вреия на этотъ вопросъ взглянули серьезнѣе, но невсегда правильно рѣшали его.

Авторъ изслѣдованія "о причинахъ происхожденія и распространенія раскола" говоритъ, что расколъ освя-23\* тиль мрачный недостатокъ чистоты, склонность къ грубому разврату, какая была свойственна большей части нашего народа въ XVII вткъ. Необразованный русский человѣкъ... чаще всего предавался грубому разврату и отъ него доходилъ до раскола ('). Поэтому-то съ другой стороны, и понятно, "почему въ скитахъ и монастыряхъ раскольническихъ такъ сильно былъ развить разврать и такъ приманчивъ былъ для многихъ русскихъ людей" (•). Раскольнические скиты, пустыни, монастыри и слободы льстили свободой въ мірской жизни, давали полный просторъ чувственности и грубому разврату" (<sup>3</sup>). Потому-то, наконецъ, "безпоповнина въ главнтишихъ своихъ толкахъ расторгаетъ и запрещаеть бракъ и позволяеть блудное сожитіе" ('). Такимъ образомъ выходитъ, во 1-хъ, что расколъ уже на первыхъ порахъ допустилъ, или какъ выражается г. Щаповъ, освятила блудное сожитіе и темъ пріобрѣль себѣ многихъ послѣдователей, а во 2-хъ, и самое отверженіе раскольниками брака, или, какъ онъ выражается, "нравственное отрицание необходимости высшаго церковнаго освящения союза мужчины и женщины" (\*), явилось вслёдствіе этого допущенія, какъ необходино вытекающее заключение. Т. е. безбрачие является средствома для разврата, а послѣдній — освященный, узаконенный является цилию, въ видахъ привлечения грубой массы. Отсюда, разврать становится характеристическимъ явленіемъ во всемъ расколѣ, необходимо связаннымъ съ самымъ понятіемъ о немъ. Но этотъ взглядъ, прежде всего, шелъ въ разрѣзъ съ внѣшнииъ положениемъ и нравственными свойствами заблуждающихъ, особенно замѣтными на первыхъ порахъ. Въ самомъ дѣлѣ, положимъ-что расколоучители отрицаніемъ

- (<sup>3</sup>) Тамже, стр. 275—276.
- (\*) Тамже, стр. 184.
- (<sup>\*</sup>). Тамже, стр. 183.



<sup>(1)</sup> Русскій расколъ старообрядства, Щапова. стр. 177.

<sup>(\*)</sup> Тамже, стр. 183.

брака хотвли узаконить разврать, и твиъ привлечь на свою сторону массу грубаго народа; но въ такоиъ случаѣ, чего же ради они учили этотъ народъ аскетизму, упорному и фанатическому терпѣнію, учили не только словомъ, но и дъломъ вели эту толпу въ лъса, заставляли переносить тысячу невзгодъ и лишений? Какъ же все это гармонировало съ ученіемъ о разврать? Да и самая эта грубая толпа почему не оставляла своихъ вожаковъ, когда убъждалась на дтлъ, что ей приходится не наслаждаться удовольствіями плоти, но терпѣть вепріятности и преслѣдованія? Ужели только для того. чтобы нъсколько времени пожить въ угоду грубой чувственности, раскольники ставовились въ такое положеніе, которое изгоняло ихъ изъ жилищъ въ пустыни и за границу, вело въ застѣнокъ и на костеръ? Но развъ и безъ этого мало могло быть случаевъ удовлетворять своимъ плотскияъ похотямъ? На основания этихъ общихъ соображений, выведенныхъ изъ внѣшняго положенія и внутренняго характера первоначальной раскольнической общины, не трудно видеть уже несообразность означеннаго взгляда на раскольнический разврать; но вопросъ объ этомъ все-таки въ точности изследованъ не былъ. Въ разсматриваемомъ сочинени о бракѣ мы находимъ серьезное и обстоятельное разслѣдование этого предмета. На основании первичныхъ старообрядческихъ источниковъ авторъ прослѣдилъ всю исторію безпоповщинскаго безбрачія и разврата. Мысль, что учение о безбрачии явилось въ безпоповщинѣ "въ видахъ поблажки ничъмъ не стъсняемому разврату", авторъ считаетъ положительно несправедливою и утверждаеть, что безпоповцы проповедывали безбрачие по искреннему убъждению въ невозможности вступать въ бракъ по причинамъ, нами уже показаннымъ. Взглядъ свой авторъ доказываетъ, съ одной стороны, свидътельствами раскольническихъ писателей, а съ другой, постановленіями о дѣвственной жизни и тѣми мѣрами, какія принимались въ виду сохраненія дѣвственности въ замѣчательныхъ безпоповщинскихъ общинахъ. Въ

первомъ отношение онъ указываеть на свидѣтельства раскольническаго собора 1694 года, на свидътельства поморскихъ наставниковъ-Даніила Матвъева и Тимоеся Андреева. Но чтобы свидѣтельствъ этихъ не заподозрили въ лицемъріи, хотя подобное подозрѣніе было бы неосновательно, такъ какъ всѣ они писались не для православныхъ, предъ которыми раскольники могли бы представлять дело въ иномъ светъ, чъмъ оно есть, но тоже для раскольниковъ, лицемърить предъ которыми несравненно труднѣе, — авторъ подробно останавливается на жизни выговскихъ поморцевъ, изъ которой выводить то заключение, что безбрачие служило не поводомъ къ разврату, а что напротивъ жизнь дѣв-ственная была цѣлію, къ которой направлены были заботы безпоповщинскихъ заправителей (хотя эта цѣль и мало достигалась). Раскрытіе этой мысли мы находимъ настолько интереснымъ и важнымъ въ рѣшени вопроса, что считаемъ нужнымъ привести буквальную выписку.

"Не ограничиваясь постоянными внушеніями — жить цёломудренно, настоятели и наставники скита употребляли и другія, болѣе практическія, средства къ тому, чтобы полчиненные ихъ не впадали въ искушения. Съ этою цёлію, какъ извёстно, мужчинамъ и женщинамъ не только запрещалось жить визстѣ въ одной кельѣ, но даже во время молитвенныхъ собраний женщины отдълялись отъ мужчинъ особою завъсою. Такъ было при началь основания выговскаго скита, когда число жителей его было незначительно. А потомь, когда монастырь пріобр'яль средства къ болѣе безбѣдному существованию его обитателей, когда притомъ въ него сталя стекаться цѣлыя сотни раскольниковь, когда слѣдовательно надзоръ за ними становился болѣе затруднительнымъ, настоятели выговскаго скита, въ видахъ огражденія нравственности своихъ подчиненныхъ, раздѣлили весь монастырь на двъ половины, изъ которыхъ на одной поивстили мужчинъ, а на другой — женщинъ, отдъливъ кельи первыхъ отъ помъщений послъднихъ большою деревянною ствною. Переходить съ одной половины на другую строго запрещалось всёмь, кромѣ "духовнаго отца, настоятелей и келаря" и только для свиданий родственниковъ и другихъ необходимыхъ нуждъ сдълано было въ стене окно; но и туть, для надзора за свиданіями, помѣщалась въ особой небольшой кельѣ "духовная старица сама друга". Мало этого: для наблюденія за поведеніемъ какъ мужчинъ, такъ и женщинъ, назначено было нъсколько особыхъ надзирателей и надзирательницъ, которые обязаны были слъдить за подчиневными имъ обитателями скита не только въ кельяхъ, но и на работахъ, которыя притомъ должны быля производиться мужчинами отдёльно оть женщинъ. Наконецъ, когда выговская пустынь, вслъдствіе торговыхъ оборотовъ, пріобрѣла значительныя денежныя средства, настоятели ся рѣшили, что, для избѣжанія всевозможныхъ искушений, всего лучше устроить для женщинъ отдъльный скитъ на значительномъ разстояни отъ монастыря мужскаго. И дъйствительно, въ 1706 году устроена была на ръвъ Лексъ, на разстояни 20-ти версть отъ мужскаго монастыря. женская обитель, настоятельницею которой была сдълана родная сестра Денисовыхъ-Соломонія, а надзоръ за обитательницами быль поручень "надсмотрилиць, казначев" и другимъ "духовнымъ старицамъ". Но такъ какъ для многихъ работъ въ женской обители требовались руки болѣе крѣпкія, чѣмъ какими владъли ся насельницы, то назначены были изъ братіи мужскаго монастыря "служители для пашни и всякихъ трудовъ монастырскихъ", надсмотрщикомъ надъ которыми поставленъ былъ особенный "мужъ благъ", который "вельми чистоту тълесную храняще, все житіе свое препроводи безъ порока, до старости жестокимъ житіемъ живяше". Эти служители жили въ своихъ отдёльныхъ кельяхъ-на горѣ и могли видеться съ обитательницами скита только въ ръдкихъ случаяхъ, и то при посредствъ "старика", который приводиль ихъ въ лексинскую обитель и отводилъ обратно; со стороны же самой обители наблюдали за подобными свиданіями привратницы, жившія въ кельф, поставленной при воротахъ. Однимъ словомъ, всв распоряжения настоятелей выговской пустыни клонились къ тому, чтобы обитатели обоихъ монастырей жили "особъ въ своихъ предѣлѣхъ и оградѣхъ, такожде и хождение было бы на труды особъ, не вместе, дабы другъ съ другомъ не сходилися нигдъ никогда", и это дѣлалось единственно въ видахъ внушенія всъмъ и каждому: "всякое храненіе о цъломудріи имъти". Строгость поморцевъ простиралась въ этомъ случаѣ до того, что не только въ обыкновенное время встиъ и каждому, подъ великимъ запрещеніемъ, "не позволялось въ другія предѣлы ходити", но даже при такихъ печальныхъ обстоятельствахъ, каково напр. погребеніе настоятелей монастыря, употреблялись выговцами средства къ тому, чтобы мужчины и женцины, участвовавшие въ этой церемонии, не смотрѣли другъ на друга. "И принесоша, читаемъ въ исторіи выговской пустыни о погребении тела Андрея Денисова, на уготованное место и ту поставиша тело... и собрася толико народу, елико не выбщатися на горку; темь же овы за оградою стояху, мужской поль на стверной сторонѣ, а женскій на полуденной, а посредѣ ихъ стѣна сдѣлана бяше изъ парусовъ, съ припоновъ и съ рогожъ, и приставлены надемотрицики о стъну, чтобы другъ друга не видѣти, а пѣніе бы слышати". Тьже предосторожности были употреблены и при погребении Данила Викулина. Наконецъ, по уложению Денисовыхъ, даже во время исповѣди двери часовни должны были быть "отверсты", когда мнимые духовники исповъдывали женскій полъ, чтобъ каждая постница исповѣдывалась на виду у всѣхъ, только бы рѣчей духовника и исповѣдывавшейся не было слышно; отъ этой предосторожности освобожденъ былъ одинъ только "Викуличъ Даніилъ, за престарѣлое лѣтами, немощное и дряхлое естество" (24-27).

Туже безбрачную, строго дівственную жизнь настоятеля выговскаго скита внушали и тімъ безпоповнажъ, которые жили въ окружности выговскаго скита. Андрей Денисовъ "часто іздаще по суземку, учаще зазорное житіе отсікати", поставляя "выборныхъ дуковныхъ надсмотрщиковъ", которыхъ уполномочивалъ "не хранящихъ ціломудрія наказывати, кто чего стоитъ, овыхъ поклонами и постомъ, овыхъ отъ церкве отлучати" (29). "Нужно ли говорить, заключаетъ авторъ, что люди, обрекшіе себя на безбрачіе не съ цілю предаваться ничъмъ не стісняемому разврату, не стали бы слість дить за каждымъ своимъ шагомъ и употреблять такія средства къ охраненію своего цідомудрія" (27)?

То, что сказано нами о происхождении безпоновшнискаго безбрачія, представляеть одну сторону діла; но есть въ этомъ предметъ и другал не менъе важная въ научномъ отношени, и болъе важная-въ практическомъ. Въ "Московскихъ въдомостяхъ" за 1866 годъ Nº 206 нѣкто М. И. С. призрѣнецъ есдоствскаго Преображенскаго владбища возстаеть противъ одного православнаго писателя, обвинявшаго осдостевцевъ въ развратѣ и дѣтоубійствѣ, и защищаетъ цѣломудріе еедосвевцевъ, свидътельствуя, что они не проповъдуютъ разврата. "Ни въ себъ, ни въ наставникахъ, ни своихъ общественникахъ никогда не видалъ, пишетъ М. И. С. и никогда не замѣчалъ того, въ чемъ хотятъ увѣрить нублику". На эту "отповѣдь еедосѣевца" были отвѣты, но довольно короткіе, мъстами голословные и нъкоторые не вполнѣ на предметъ. Въ книгѣ г. Нильскаго мы находимь подробное изложение происхождения разврата въ бракоборной безпоповщинѣ и развитіе его между пося вдователями еедос векскаго согласія. Авторь собралъ множество свидътельствъ. относящихся къ этому предмету, изъ книгъ и рукописей и, на основани ихъ. изложилъ целую историю безпоповщинскаго разврата.---. Правда, что безпоповщинское безбрачіе было явленість, имѣющимъ серьезныя для раскольника-безпоповца при-

чины; несомнѣнно, что идеаломъ безпоповца было строгое д'вество; къ нему направлены были стремленія заправителей безпоповства, его даже и осуществляли нѣкоторые; но, нужно сказать, очень немногіе. Требованіе было не по силамъ большинству и на дълъ приводило къ инымъ результатамъ, - къ нарушению дъвства и цъломудрія. Такъ было еще въ началь 18 стольтія. Появленіе — вслідствіе безбрачія — разврата среди безпоповцевъ доказано авторомъ неопровержимо; доказательства разстяны въ несколькихъ местахъ книги и, сгрупированныя витесть, представляють следующую картину: на ряпиной мызъ — въ извъстномъ поселени осдосвевцевъ "поселившіеся жили житіемъ многозазорнымъ, піянственные и всякихъ безчинствъ умножилися соны и всякая возрасте нечистота". Поручикъ Зиновьевъ, посланный въ 1721 году для сыска и переписи раскольниковъ, жившихъ въ ямбурскомъ, копорскомъ, дерптскомъ и другихъ уѣздахъ, нашелъ, что почти всѣ еедосвевцы, находившіеся здѣсь, жили съ работницами или женами не вѣнчанными (108 и 109). "Въ польской осдостевщинт разврать развился еще больше и дошель до самыхъ безобразныхъ предъловъ. Не только юноши и дъвы, лишенные возможности вступать въ бракъ, а нежду тъмъ одолъваемые страстію похоти, собирались въ темныя ночи или по гумнамъ, или по лѣсамъ или по сводническимъ домамъ, по посидълкамъ нечистымъ и здћеь предавались разврату, при чемъ нерѣдко вступали въ любовныя связи лица самаго близкаго родства между собою, но даже сами руководители еедостевскаго безбрачнаго общества - наставники держали у себя женщинъ подъ видомъ стряпухъ и жили съ этими "рабами Христовыми" блудно. Мало того, "наставники еедостевскіе, какъ саранча, разлетались по встять мъстамъ России, проникали въ села и города, въ домы честныхъ людей, и, своимъ обязятельнымъ требованіемъ дъвства, всюду поселяли развратъ" (111 и 112). Не лучше почти шли дъла и въ . поморской безпоповщинь, не смотря на строгія правила, усиленныя мёры, предостерегавшія оть соблазна; всеобщее дѣвство оказалось идеаломъ неосуществи-мымъ. "Сначала", по свидѣтельству одного знакомаго съ исторіею раскола писателя, "многіе поморскаго монастыря послушники по ревности своей отходили молиться въ лъсъ, гдъ и подълали для себя уединенныя кельи, но со времененъ уединение сие такъ имъ наскучило, что они безъ келейницъ больше быть не могля. Послушницы на первый разъ приносили подвижникамъ симъ одно только нужное, а потомъ начали привосить имъ и отъ чрева своего пустынные плоды" (102 в 103). Самъ Иванъ Филиповъ жалуется на умножене въ выговской пустынъ гръховъ, беззаконій и всякихъ неправдъ, ихже писати не возмогаю, говоритъ онъ, срама ради.....Идъже прежде церковные законы почитахуся, тамо тогда бъсовскія пѣсни воспѣвахуся..; витсто поста и воздержанія вино и мясо утучневашеся, презорство во вся нравы водворяшеся...; цѣломудріе увядаще, а скверное жите цвътяше" (182).

Приведенныя нами мъста принадлежатъ разнаго рода писателямъ-и поморцамъ и еедостевцамъ, и раскольникамъ и православнымъ, и встръчаются и въ литературныхъ сочиненіяхъ и въ оффиціальныхъ документахъ, — и всъ они говорятъ одно и тоже. Всъ эти уклоненія вызывали горькія жалобы и запрещенія; противъ нихъ принимались извъстныя мъры. Но сила "похоти" была столь велика, обязательность девства такъ невыносима, что всв эти мвры не вели ни къ чему, жизнь шла въ полный разрѣзъ съ ученіемъ. И вотъ, когда одни изъ поповцевъ стали вводить бракъ, другіе рѣшались высказаться прямѣе и рѣшительнѣе, на счеть прискорбныхъ уклонений отъ хранения дъвства, когда одни старались измѣненіемъ ученія о всеобщемъ безбрачіи изитьнить ходъ жизни, исправить правы, другіе, желая, во что бы то ни стало, отстоять это ученіе, грустныя явленія разврата возвели въ отвратительную теорію; изъ того, что невозможно жениться, стали учить, что лучше жить блудно, чъкъ жениться, что

не возбраняется утолять похоть, да не обуревается человѣкъ злыми помыслами, тѣмъ болѣе, что безъ грѣха нъть покаянія, а безъ покаянія нъть спасенія. – Въ этомъ видно дъйствительное узаконение разврата, попраніе правственнаго закона, даже извращеніе закона естественнаго (подавление страстей посредствоиъ разврата). Подобное начало положено было въ основу нравственной жизни осдостевства со времени учрежденія въ Москвѣ Преображенскаго кладбища, управляемаго знатнымъ бракоборцемъ Ильею Алекстевымъ Ковылинымъ. Для насъ въ настоящемъ случаѣ неваженъ вопросъ о личности Ковылина, и его заднихъ мысляхъ и преслѣдуемыхъ имъ цѣляхъ,—а важны правила, сдѣлавшіяся ходячеми въ есдостевствт, составляющими духъ секты. Правила эти съ ихъ послъдствіями, т. е. описанія нравственной жизни московскихъ оедостевцевъ, являются въ литературѣ не въ первый разъ; ихъ можно находить въ насколькихъ печатныхъ сочиненияхъ; нъкоторыя фразы изъ есдосъевскихъ правилъ сдълались ходячими, но нигдѣ они не изложены съ такою ясностію и послёдовательностію и вмёсть краткостію, какъ въ сочинении проф. Нильскаго. На двухъ-трехъ страницахъ онъ излагаетъ въ весьма выпуклыхъ чертахъ мрачную исторію мнимаго водосѣевскаго дѣвства. "Какъ человъкъ, по замъчанию Любопытнаю, даровитый и ва самонъ дтлъ весьма умный. Ковылинъ не могъ не сознавать, что, при роскопной обстановкъ жизни большей части прихожанъ Преображенскаго кладбища, требовать отъ нихъ безбрачія и строгаго цъломудрія — дъло немыслимое... Прежніе еедостевские наставники, въ случат явнаго соблазна, наказывали виновныхъ разнаго рода епитиміями; тѣхъ же, кой открыто сожительствовали по взаимному согласію, разводили по разнымъ деревнямъ. Ковылинъ, какъ "любитель пышной жизни и другой, по выражению Любопытнаго, неправственности по предмету удовлетворенія твла", поступиль въ этомъ случав иначе. Самъ имвя у себя любовницъ и живя съ ними завъдомо для всъхъ. онъ и ученикамъ своимъ торжественно разрѣшилъ пре-

даваться "ненравственности по предмету удовлетворенія твла". А чтобы не слишконъ оскорбить подобнымъ разрвшеніемъ "немощныя совъсти", онъ придумалъ въ оправдание разрѣшеннаго имъ разврата, слѣдующее "дьявольское", по выраженію одного поморца, разсужденіе: "мы въ крайней нуждь ваходимся, нужда же всёхъ средствъ, какія ведутъ къ точному исполненію всего въ закон'я, хранить и исполнять не обязана, но свободна. Поэтому делайте, что хотите, чтолько не сообщайтесь съ еретиками — никоніанами. Не согрѣпивши, не покаешься; не покаявшись, не спасешься. Безъ грѣха нѣтъ покаянія, безъ покаянія нѣтъ спасенія. Въ раю много будетъ грѣшниковъ, только тамъ не будеть ни одного еретика. Нынь брака нъть, и брачущіеся въ никоніанскихъ храмахъ- прелюбодъи, еретики. Живя какъ-бы по закону, они не чувствують угрызеній совѣсти за свой грѣхъ и не каются, тогда какъ падшій по немощи естества необходимо сознаеть свою вину и приноситъ въ ней раскаяніе. Поэтому не возбраняется утолять похоть, да не обуревается человекъ нечистыми помыслами. Тайно содъянное тайно и судится". Не трудно представить себт, что было слъдствіемъ такихъ безнравственныхъ внушеній. Прихожане кладбища, жившіе въ своихъ домахъ, еще вели себя по возможности благоприлично. Имъя средства обзавестись "покойщицами", они развратничали болте или менње негласно, держа у себя любовницъ подъ именемъ разнаго рода прислужницъ. Не то было на Преображенскомъ кладбищѣ, гдѣ въ отдѣльныхъ половинахъ помѣщались мужчины и женщины разныхъ возрастовъ и званій. Здѣсь происходили мерзости, о которыхъ сраино и глаголати. Не говорииъ уже о появлени на владбищѣ, такъ называемыхъ, воспитанниковъ Ильи Алексвевича, состоявшихъ изъ незаконнорожденныхъ двтей мнимыхъ девственниковъ; по словамъ одного современника Ковылина, разврать на Преображенскомъ кладбищѣ наконецъ усилился до того, что "многажды случалось брать съ сестрою, кумъ съ кумою, иногажды при

молитвенныхъ домахъ, во время службы великихъ праздниковъ, не точію прихожане токмо, но и сами тій служащія ту сквернодбяніе творили". Развращенность не только тѣла, но и души доходила до того, что мнимые дъвственники и дъвственницы не могли взглянуть другъ на друга безъ нечистыхъ помысловъ. Въ концѣ концовъ дъло дошло до того, что ученики Ковылина стали какъбы хвастаться своимъ развратомъ предъ другими безпоповнами. Когда, въ 1785 году, одному изъ послёдователей Ковылина начали говорить поморцы о необходимости брачной жизни, онъ не обинуясь отвѣчаль цълому собранію: "лучше нынь имъть сто блудницъ, вежели брачитися". Поморцы описали этотъ случай Ковылину, жаловались на такую безнравственность его учениковъ и свое письмо отослали къ нему съ тъмъ же осдосвевцемъ, который такъ глубоко оскорбилъ ихъ нравственное чувство. И что же? Ковылинъ, "за ужиномъ прочитавши письмо про себя, изодралъ его, а онаго посланника за такія его разстленныя слова ничѣмъ не наказалъ, ни словомъ, ни дѣломъ, и на прощеніе не приводиль, — молчаніемъ прикрыль". Другой случай быль еще омерзительнье: собрались однажды поморцы къ Ковылину для разсуждений о бракъ; послѣ многихъ споровъ, нѣкоторые изъ еедосѣевскихъ на-

ставниковъ, въ отвѣтъ на замѣчаніе попорцевъ, что, по апостолу, бракъ честенъ и ложе нескверно, сказали: "лучше со ста животными смѣситися, нежели законнымъ бракомъ одну жену имѣтъ". И къ удивленію поморцевъ, такимъ "пастухамъ буцефаламъ" Ковылинъ не сдѣлалъ даже замѣчанія за ихъ отвратительныя выриженія, не только не наказалъ чѣмъ-либо".

Жаль одного, что авторъ не сдѣлалъ замѣчанія относительно достовѣрности тѣхъ источниковъ, изъ которыхъ заимствованы свѣдѣнія о нравственныхъ принципахъ московской еедосѣевщины. "Призрѣнецъ Преображенскаго кладбища" увѣряетъ, что всѣ обвиненія еедосѣевцевъ въ развратѣ основаны на показаніяхъ ихъ враговъ и потому не могутъ заслуживать вѣроятія. Дѣйствительно, означенныя свъдънія заимствованы изъ сочиненій "брачниковъ", которые вели горячіе споры съ преображенцами; но тъмъ не менъе свидътельства эти имъютъ полную достовтрность, такъ какъ въ нъкоторыхъ изъ нихъ передаются факты изъ жизни и дъйствій Ковылина, — факты несомнънно извъстные той и другой сторонъ, а иные, если и носятъ характеръ обличеній, то обличеній вполнъ върныхъ, такъ какъ мы не знаемъ ни одного возраженія, сдъланнаго противъ нихъ въ свое время; да и по содержанію своему они имъютъ всъ признаки достовърности.

И по смерти Ковылина, его учение о дъвствъ и разврать не осталось безъ проповъдниковъ. Нъкто Гнусинъ, бъглый крестьянинъ съ желтано - правильныхъ заводовъ, сдѣлавшійся наставникомъ Преображенскаго кладбища и пользовавшійся необыкновеннымъ уваженіемъ ведостевцевъ не только московскихъ, но и иногородныхъ (357), запрещая брачную жизнь самымъ рѣшительнымъ образомъ, вотъ что говорилъ относительно молодыхъ еедостевцевъ, которые цтломудренную жизнь находили невыносимою: "Если пожелаеть быть наставникомъ всего согласія", научалъ онъ одного изъ наставниковъ Преображенскаго кладбища, навъстившаго его въ соловецкомъ заточения. "то помни, что оно сосредоточено въ московской общинѣ. Но общину составляютъ люди, а владъть ими - надо имъ не противиться. Потворствуй, не тронь молодыхъ, противящихся старикамъ. Чъмъ чаще будешь отпускать имъ прегръшенія, тъмъ сильнъе они будутъ привержены согласію и не пойдуть въ церковь; что имъ тамъ дёлать, гаѣ даютъ одну жену, да и ту не смѣй кинуть? Отверзай вхождение и исхождение на ложе мужское женщинамъ и дѣвкамъ. и тебя почтутъ мужи, и ты вознесешися" (364). Это было не ранъе 1823 года (377); и достойный своего учителя ученикъ, по прибыти въ Москву, не замедлиль приложить къ дѣлу наставленіе соловецкаго заключенника; съ горячею проповъдно въ пользу дівства, онъ разришаль "любиться, какъ кому

вздумается-только безъ брака" ('). Благодаря такинъ наставленіямь и явились въ средь оедосвевства разныя формы сожитія, представлявщія изъ себя, по замѣчанію наблюдательнаго Адріана Сергѣева, "седмиглавое общество": явились дѣвственники (т. е. предававшіеся любострастію вслёдствіе своего безсилія къ чистоть, въ надеждъ на покаяніе и разръшеніе), старожены, половинки, новожены, девкожены, тайножены, многожены" ('); дочери богатыхъ московскихъ купцовъ побъжали на Преображенское, ставшее какимъ-то притономъ разврата (364). Тамъ ходила тетрадь, представлявшая, такъ сказать, исповѣданіе вѣры послѣдователей Ковылина и, по свидбтельству Павла прусскаго, составленная "въ разныя времена на разныхъ оедосъевскихъ сходбищахъ", въ которой между прочимъ значилось, что въ ведосњевских сожитіях родства тълеснаго не признавать, вследствіе чего ничто уже не мешало, будень говорить словами достопочтеннаго автора разсматриваенаго сочиненія, --- "пожилому ведостевцу утолить похоть свою съ красивой молодой дъвицей, родившейся отъ женщины, бывшей когда-то его стряпухой в витстъ подругой, или, по игривому выражению бракоборцевъ, днемъ кухаркой, а ночью сударкой" (\*); а съ другой стороны, "невъжественные и грубые до животности мастеровые и рабочіе, трудившіеся изъ за куска хлъба на фабрикахъ богатыхъ московскихъ еедостевцевъ, "призрънцы" богадъленные, жившіе подаянемъ кладбища, съ восторгомъ слушали проповѣдь, что въ случат безсилія къ чистотт "можно дозволить себт паденіе даже хоть съ сестрой, если ніть средствъ для пріобрѣтенія ласкъ посторонней женщины" (1).

Такимъ образомъ, есдосъевцы Преображенскаго кладбища проповъдывали уже самый наглый разврать, и

- (<sup>2</sup>) Тамже, стр. 90 и дал.
- (<sup>3</sup>) Тамже, стр. 95—97.
- (\*) Тамже, стр. 97-98.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Семейн. живнь въ расколь, выпуск. II, стр. 83.

проповедывали столь ясно, что отпереться оть этой проповтая ръшительно нътъ никакой возможности и "призрѣнецъ" преображенскаго богадѣленнаго дома напрасно защищаеть свое согласие отъ нарекания въ безнравственности; нареканія эти имбють за собою всь историческія основанія. И эта проповідь не была Авленіемъ случайнымъ и изключительнымъ; она составляла характеристическія особенности всей секты, проникала въ другія ведосъевскія общины, принося плоды по роду своему. Замѣтимъ наконецъ, что наглый разврать велостевцевъ приводилъ и къ другому болте ужасному пороку — детоубійству, противъ обвиненія въ которожь точно также напрасно возстаеть "призрѣнепъ преображенскаго богадъленнаго дома ", Фактъ этоть засвидательствованъ многими оффиціальными дознаніями, происходившими въ Москвѣ (<sup>4</sup>), Петербургѣ (\*), въ романо - сорисоглъбскомъ утадт прославской губернія, гдѣ въ нѣкоторыхъ приходахъ изъ 50-ти беременныхъ дъвокъ раждали живыхъ младенцевъ не болће 5-ти; всладство чего владальцы накоторыхъ иманій рашились назначать награды тамь изъ девственнипъ, которыя раждали живыхъ дътей в оставляли ихъ у себя на воспитании (\*). Чъмъ ближе къ нашему вреиени, тёмъ менёе послёдователи осдостевства говорять о разврать съ такою циническою откровенностію; но это молчание или, можетъ быть, даже простое невтатніе того, что происходить за нашими глазами и блительно охраняется, не можетъ говорить въ пользу изићненія бедосвевской теоріи о длюствь и разврать; требование всеобщаго безбрачия в теперь, по отзыву людей компетентныхъ, пораждаетъ прискорбныя явлевія потворствуемаго разврата. Инокъ Павель Прусскій въ своихъ воспоминанияхъ свидстельствуетъ, что бедо-, стевцы, строгіе къ новоженамъ до того, что запреща-

(°) Тамже, вып. И, стр. 114.

<sup>(&#</sup>x27;) Семейная жизнь въ расколѣ, вып. 1, стр. 890; вып. 1<sup>1</sup>стр. 93 и 97.

<sup>(\*)</sup> Тамже, вып. II, стр. 164; и Сборн. Кельс. вы п. 4, стр. 164 Сов. L 24

ють новорожденнаго младенца кормить материнскою. грудью, весьма снисходительны къ разврату мнимыхъ оедосвевскихъ дъвственницъ. "Родящія двицы, какъ ве имѣющія при себѣ явныхъ сожителей, тѣ всѣ отъ такого притязанія освобождаются и кормить грудью безъ зазръния могутъ; ибо онъ покаялись, а тайные гръхи Богъ судитъ" ('). Тоже и относительно исповтаи. "Женатые, доколь пребывають въ брачномъ состояния, не могуть быть допущены къ исповеди. Холостые, если и падають, удобны въ покаянію, могуть, хотя и лицеибрно, сказать предъ отцемъ духовнымъ, что оставляють грѣхи" (<sup>2</sup>). А какъ вообще живутъ эти безбрачные, преимущественно же духовные члены, о томъ "да не возглаголютъ уста моя"..., замъчаетъ о. Павелъ. Призрѣнепъ Преображенскаго кладбища старается подориять достовърность этого свидътеля, на основани-де изитнчивости его религіозныхъ убъжденій, намекая на его обращение къ православию; но въдь о. Павелъ раз-. сказываеть факты, а противникъ его высказываетъ свои подозрѣнія совершенно голословно; сколько намъ извъстно, о. Павла никто еще не упрекалъ въ искажени фактовъ, а напротивъ, лида, близко знающия его, свидътельствують объ его высокой честности и правдивости его показаний. Слова о. Павла о ведостевскомъ дъвствъ подтверждаются кромъ того свидътельствана лиць оффиціальныхъ, изучавшихъ раскола, по порученю правительства. Воть что писаль о осдостевскомъ. безбрачии чиновникъ министерства внутреннихъ для. конандированный въ Москву въ 1854 году: "когда налолѣтній начнеть приходить въ возрасть, старухи знакомять его сь своими же молодыми дъвицами, только. бы отвлонить отъ женитьбы и отъ связей съ православными женщинами, а чтобы не допускать браковъ и между своими, представляють юношамъ и дъвицамъ всъ

(<sup>1</sup>) Воспомин. и бесъд. Павла. Москва. 1868. л. 406.

(\*) Тамже, л. 7 и 8.

сахиан въ любовныхъ интриганъ и связанъ полагая въ основание такой порочной жизии, что не женивси ся печется о Госполь, а женивыйся — како, уголити жен нь, что неженатый и незамужныя, всегла могуть, по каяться, въ своемъ гръхъ, а брачившиеся, не захотять до сиерти оставить своего, сожительства, и плотскато грұха", присовокуплля къ тому писание основателя Преображенскиго дома Илья Ковылина, гда сказано: эта предесть лестра-пестра, зане сатанина сестра 110 переходъ же въ расколь православныхъ, прискивают, для молодаго мужчины молодую и хорошей наружности крестично мать, а молодымъ дъвицамъ — нестарыхъ и зажиточныхъ крестныхъ отцовъ. дабы пригодились другъ другу въ любовныхъ интригахъ" ('). Тоже было и у петербургскихъ ведостевцевъ ('). Конечно, ведостевцы ногуть заподозрить и эти оффиціальныя свидітельства, какъ свидательства "кастинихъ" и признать ихъ носправедливыми; но чтобы полобныя голословныя отрицанія могли имѣть хоть какое-либо значеніе и убѣдительность въ дъль оправданія оедостевства противъ нареканий въ потворстви разврату и въ слишкомъ дегкомъ взглядѣ на него, -- для этого современнымъ оедосъевцамъ необходимо, по крайней м1 рв. отвазаться отъ всякой связи и солидарности съ своими бывшими наставниками — Козьмиными, Гнусиными, Таровитыми, которыхъ старики осдостелские должны еще помнить,произнести осужление на ихъ учение и особенно на уче-ние того, кто положилъ начало Преображенскому кладбищу, кто, по выражению составленной въчесть его "надгробной стихиры", для ведостевства быль "милосердыяъ отцемъ, вожлѣленною ралостію, надеждою по Вогь. благонадежнымъ пристанищемъ, неоцъненнымъ сокровищемъ" (стр. 347 въ примъч.) и проч. и проч. Но такъ какъ ничего похожаго на подобныя осужденія нътъ

(1) Семейная жизнь въ расколъ, вып. Ш. стр. 111-112.

24\*

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Сборн Кельс., вып. 4, стр. 235. Семейная жизнь въ расколѣ, вып. II, стр. 114.

й не было; то мы остаемся въ правѣ думать и говорить, что нравственное направленіе бракоборнаго еепосѣевства и теперь остается тоже, какое было при Ковылинѣ и его ближайшихъ преемникахъ; т. е. что возведенная въ принципъ безнравственность "по предмету удовлетворенія тѣла" и теперь продолжаетъ существовать, хотя и не высказывается столь открыто, какъ прежде, и даже усиленно прикрывается по причинамъ, прекрасно и подробно изложеннымъ въ саможъ сочиненіи достоуважаемаго профессора.

Н. Исановский.

(продолжение будеть)



## **ЛЪТОПИСЬ.**

Зискланія члевовъ совіта инссіонерснаго общества. Открытів івлужевато конитета инссіонерскаго общества. Высочління утверніленное присутствіе по ліланъ православнато дуноведства. Конмиссія для переснотра духовной ненвуры. Коминссія, учрежданная для равновірной раскладин на всё енархін доставляеных вив на содержаніе духовно-учебныхъ заведеній свічныхъ деносъ. Блархіальные събяды духовенства. Участіе православныхъ монастырей въ образованія дітей и въ ділохъ благотворительности. Воскресныя собесідованія при церквахъ. Извістія изъ среды раскольниковъ. Болгарскій церковный вопросъ. Румынскій церковный вопросъ. Выборъ преенника покойному александрійсному натріарху Никанору. Предпріятів Гаферлев. Ватикансній соборъ. Велтинія въ средѣ константивнововскихъ армиокатоликовъ. Бівррицть

и его письно святайшену всероссійскому Суводу.

В февраля было первое засёданіе членовъ совёта нассіонерскаго общества. Согласно уставу, высокопреосващенный Иннокентій, митроп. московскій, въ этотъ разъ къ прежде избраннымъ имълицамъ назначилъ еще новаго члона — московскаго губернскаго предводителя дворянства, князя А. В. Мещерскаго. Въ этомъ собраніи разсуждана вообще объ устройствё канцелярской и бухгалтерской части въ обществѣ. 13 февраля было второе собраніе часта въ обществѣ. 13 февраля было второе собраніе

комленія съ положеніемъ миссіонерского дёла изъ живой бестам свтаущаго и опытнаго миссіонера. Въ продолжительной и оживленной ръчи о. Владиміръ предложиль собранию очеркъ миссионерскаго для въ Россіи и съ особенною подробностію описаль состояніе алтайской миссіи. Собраніе слушало съ величайшимъ вниманіемъ живой разсказъ о. Владиміра и выразило единолушное желаніе — не ограничиваясь оффициальными отчетами, на будущее время собирать возможно живыя и подробныя свълънія о состояніи миссіонерскаго дъла. — Длла миссіонерскаго общества вообще идуть успѣшно, какъ замѣчается въ "Православномъ обозрѣнія". откада мы заимотвонали век эти озвалыя. Кълино об шаго собрания 2-го февраля действичельныхъ основъ считалось вы Москвь уже до 2500 человыть; ножетивований состояло, какк слыпно, более 38,000 руб. Но и посла того запись эленовъ не прекрыцалась, в пожертвования идуть непрерывно съ разныхъ сторонъ, отъ иныхъ ревнителей православія, говорятъ, пълыми тысячами рублей. Началось открытіе и епархіальныхъ комитетовъ

общества. Если не опибаемся, цервый епархіальный комитеть открыть въ Калугь. Открытие коничета вреискодило 19 февраля. Въ этоть день сперва совершена была божественная литургія къ каселральномь соборѣ и цотомъ положенное молебствіе Господу Богу. По окончани церковной службы, желавшие принять участие въ акге открытия комитета собрались въ архиерейский домъ. По пропъти предварительной молитвы и приличнаго торжеству концерта, преосвященный Григорій, архіеписконъ калужский, произнесъ рачь, въ которой, показавъ икль православнаго миссіонерскаго общества и важность этой пъли, приглашаль жителей Калуги къ посильному участно въ дълахъ общества. За чъмъ посльдовала подписка лицъ, 1) изъявившихъ желаніе быть членами общества и 2) единовременныхъ жертвователей. Первыхъ оказалось 37 и последнихъ 4. Открытъ еще комитетъ миссіонерскаго общества въ Витебскъ.

Въ члены комитета записалось 65 лицъ съ ежегоднымъ взносомъ въ 241 р. Кромѣ того, единовременныхъ пожертвованій собрано 40 р. Первое собраніе. въ которомъ избраны члены комитета, происходило 15 марта.

Высочайше утвержденное присутствіе по дблань православнаго духовенства изыскало новую итру для обезпеченія его. Предоставлено епархіяльными начальствань данать разрътоние на обращение части доходовъ съ приналлежащихъ церквамъ оброчныхъ статей, за удовлетвореніемъ потребностей церкви, на улучшеніе содержанія причта, а также на употребленіе сихъ доходовъ и другихъ дерковныхъ сумыъ, равно какъ ввяныхъ вкладовъ въ нользу причтовъ, на устройство дерковныхъ доловъ и на покупку въ собственность церкви другихъ недвижимыхъ имуществъ, для постояннаго изъ доходовъ съ нихъ обезпеченія содержанія свя-- щенно-церковнослужителей, съ тъмъ однаво, чтобы не были отклоняемы отъ своего назначенія: я) свѣчные и другие дохолы, которымъ дано правительствомъ опредвленное назначение, и б) имущества и капиталы, предназначенные жертвователями на какое-либо особое по церкви или приходу употребление.

О коммиссіи, назначенной для пересмотра духовной цензуры, мы находимъ свъдънія въ "Виржевыхъ втдоностяхъ". По извъстіямъ этой газеты, коммиссія еще не нришла къ послъднему выводу. Ръшение колеблется между двумя интніями: или оставить небольшую часть произведений духовной литературы на попечении духовной цензуры, а все прочее подвести подъ обще законы о печати, или ввести одну цензуру наблюдательную, сосредоточивъ ее исключительно въ духовномъ вѣдомотвь. Въ случат нарушения законовъ о духовной нечати, предполагается, по духу церкви, принимать сперва и вризумленія, внушенія и исправленія, и только при недвиствительности этихъ нравственныхъ средствъ, предавать преступившаго законъ суду свътскому. Важность этого вопроса и его общее церковно-историчеовое значение привели комиссио къ убъждению, что необходимо прослёдить исторію д'вательности перкви то техъ случаяхъ, когда она считала нужнымъ высказать подожительное сужденіе о какомъ-нибудь религіозвомъ мнёнім или словесномъ произведенія.

Недавно учреждена. какъ пишуть въ "С. Петербургскихъ вѣдомостяхъ", новая коммиссія, но но вопресу совершенно другаго рода — матеріальному обезпеченю духовно-учебныхъ заведеній. Мы разумѣемъ коммиссію, которой поручено произвести равномѣрную раскладку на всѣ епархіи доставляемыхъ ими на содержаніе учебныхъ заведеній свѣчныхъ денегъ, которыя предотавлялись доселѣ въ количествѣ, не соотвѣтствовавшемъ дѣйствительной цифрѣ свѣчнаго дохода епархій. Коммиссія, какъ слышно, предполагаетъ соединить имѣющіяся при дерквахъ суммы: свѣчную, кошельковую и кружечную въ одну сумму и изъ всей суммы церковнаго годеваго дохода назначить 20%. на содержаніе духовно-учеблыхъ заведеній.

Такимъ же вопросомъ заняты большею частио и .епархіальные съёзды духовенства, явившеся у нась вслівдствіе новыхъ постановленій о духовно-учебныхъ ваведеніяхъ. Духовенство нынв, какъ извъстно, на своя • опархіальныя средства должно содержать училища, кро-. ЖВ одного только личнаго состава, и потому оно теиорь занято вопросомъ объ увеличении этихъ средствь, и въ особенности свъчныхъ доходовъ. Для сего напри-"жёръ черниговский съёздъ постановиль просить спар-. хіальное начальство о прекращени раздробительной про-. дажи восковыхъ свъчъ ваъ торговыхъ лановъ и развоза ихъ по селеніямъ частными лицеми. Нельзя не за-. мѣтить при этомъ предлагаемый черниговскимъ съ\$9-. донь проэкть увеличения продажи свичь въ церквахъ. . Во многихъ местахъ епархіи, говорится въ постанов-. лени съёзда, при разныхъ христіанскихъ требоисцогненіяхь, а иногда даже и при совершении таинствь или вовсе не употребляются свъчи, или же употребляют-.ся въ самонъ незначительномъ количествъ. Съвздъ обявываеть благочивнические соврты, съ пастырскою кротостію, внушать прихожанань чрезь містных священниковь, что, по уставу св. православной церкви, совершеніе таинствь и другія требоисправленія (наприм. отпівваніе тіль усопшихь, отправленіе вселенскихь панихидь) должны быть при возженныхь свічахь, и что свінци эти прилично имісь вь рукахь не однимь только священнослужителямь, но и присутствующимь. Съіздь надіется, что возстановленіе этого православнаго обычан будеть и прихожанамь пріятно, и значительно увеличить расходь церковныхь свічь. — Другіе же съізды нолагають для обезцеченія своихь училищь и вообще духовно-учебныхь заведеній взимать извістный проценть со всіхь церковныхь доходовь, кошельковыхь, кружечныхь, арендныхь и др.

Немало озабочиваетъ духовенство и судьба дътей, хогущихъ не поласть въ штатное чисно воспитаннивовъ семпнаріи, также-не приготовленныхъ къ поступленію нь училище или даже недаровитыхъ, неспособныхъ къ духовному званію. Чтобы въ случав непоступленія въ семинарію, за ограниченостію ихъ штата, дѣти духовенства не эншены были достаточнаго образования, въкоторые спархіальные сътады предполагають расширить образованю въ училищахъ. Такъ каменецъ-подольскій епархіальный съвздъ постановилъ просить местнаго архіерея -холатайствовать предъ высшимъ начальствомъ о томъ, -чтобы позволено было при тульчинскомъ училищъ, на средства епархіальныя, открыть подъ закъдываніемъ духовнаго начальства вибсто параллельныхъ классовъ, по классической программъ духовныхъ училищъ, 4 класса по программѣ классическихъ прогимназій, въ той нисли, что такое занедение доставить возможность дв-. тямъ священно-церковнослужительскимъ или для окончанія образованія поступить въ свътскія учебныя заве-. менія, или же находить занятія въ жизни соотвѣтственво своему роду познаній. Виленскій епархіальный сътадъ тоже предиолагаетъ преобразовать духовныя училища по программ' прогимназій, какъ явно теперь не соответствующія, по его мнению, никакой цели. О тонъ

те ваявлено было на вјевекомъ и харьковокоть епериальныхъ съдздахъ. Лля не приготовленныхъ къ поступлению въ первый классъ училища, по новому уставу, ауховенство открываеть приготовительные классы, а лля неларовитыхъ и неспособныхъ къ духовному зва-• ню-классы по особенной програмиь. Калужский епархіальный събадъ положиль наприм, отбрыть при учлише для такихъ летей классы безъ классическахъ языковь, но съ мастерствами. Не остаются чуждыми для -біянго духовенства въ дълі: образованія его дітей и наши монастъри. Изъ многихъ фактовъ такого рода упомянень о слідующень. Въ "Вологодскихъ епархіяльныхъ видомостяхъ" сообщается, что при Спасоприликомъ монастыръ, управляемомъ мъстнымъ преосвященнымъ, открытъ на полномъ монастырскомъ иждивения приють для приготовления сироть духовенства кь поступлению въ духовныя училища. Преосвищенный находить, что мужскіе монастыри вологодской губерній (ихъ въ ней 16) сослужили бы службу, пріятную Богу и людямъ, соли бы каждый изъ нихъ, сообразно съ своями средствами, даниль у себя пріють извізстному числу сиротствующихъ дътей, въ возрасть отъ 7 до 10 льть (когда они уже могуть обходиться безь женскаго присмотра), и въ это время приготовлялъ ихъ къ поступлению въ духовное училище. Въ "Голосв" сообщають, что и женскіе монастыри не безъ участія отно--сятся къ общественному дѣлу образования и благотво-рительности. Въ январъ нын вшияго года разослявъ во епархіямъ циркулярный указъ св. Сувода объ учреждении при женскихъ православныхъ монастыряхъ воспитательных и благотворительных заведений. Вопрось объ этомъ возникъ еще въ 1867 г. Изъ евідений, затребовавныхъ св. Сунодомъ въ 1868 году, видно, что при 36 монастыряхъ и 5 общинахъ учреждено 38 учи--липп. 5 богадълень и 2 больницы. Обращаясь въ льятельности духовенства по отношению къ просвещению Народа, мы считнемъ справедливымъ указать въ этомъ блучив на самарскую спархно. Въ Бузулукв, въ новокостычевскомъ приходъ, въ селъ Спасскомъ и другихъ ивстахъ самарской спархіи учреждены при церклахъ воскресныя собестдования. Прихожане повсюду относятся къ нимъ весьма сочувственно. Народа бываетъ на нихъ отъ 15 до 500 человъкъ. Предметомъ собесъдований воскресныхъ служать: объяснения воскресныхъ евангелій и апостоловъ, сумвола в ры, -молитем Господней, замовъдей, праздниковъ и службъ перковнихъ, и чтения изъ свиненной истории и житій свячыхъ. Въ тойже спархіи, въ городъ Новоуленскъ по предложено мъстнаго протогерся, приходское попочительство для противодъйствия пропагандъ раскольниковъ и молоканъ положило съ дозволения сверхіальнаго начальства открыть публичное собесъдование съ сектавтами ('). Подобныя же собесъдования съ раскольни-

(1) Считаемъ нелишнимъ сообщить при этомъ проэктъ предполагаемыхъ въ Новоузенскъ собестьлований: 1) собестьлования должпы происходить въ придельномъ тепломъ хряме св. великомученацы Екатерины, подъ руководствояъ и отвътственностик настоятеля собора протојерея Петра Унгвицкаго, при постоянномъ соучастія мѣщанина Павла Сергина, какъ уже опытнаго въ собесвлованияхъ съ сектантами. 2) Собесвдования должны быть предвачинаемы молитвою --- «Молитвани святыхъ отецъ нашихъ» и проч. и оканчиваены -- « Достойно есть». Молитвы сій должны быть читяны по старопечатной следованной псалтири, имеющейся при соборъ. 3) Собестдовния должны происходить по воскреснымъ Авань, съ 3-хъ часовъ по полудни, и продолжаться до двухъ и болье часовъ, смотря по важности предложенныхъ на обсуждение раросовъ. 4) Давать вопросы и начинать собескдования долженъ чедреятыво настоятель собора, а помощникъ его Сергинъ буиступать въ пренія не иначе, какъ по приглашснію перваю, и продолжать бестлу не исшая другь другу и не прерывая рази собесвдующихъ обсуждениемъ постороннихъ вопросовъ, --чего требовать и отъ сектантовъ. 5) Никому цостороннему викщиваться въ собесвдования не должно быть дозволясно, въ набъжавіе шума и безпорядка, а потому всі присутствующіе наъ православныхъ должны быть на собестдован яхъ посторонними слушателями. 9) Источниками и руководствами на собесталованіяз, согласно желанію сектантовъ, должны быть только св. ПиЧто касается внутренней жизни у старообрядцевь, то г. Субботинъ въ "Современной лътописи" (№ 8) сообщаеть весьма важное извъстіе относительно ръшенія спора между окружниками и неокружниками, по

саніе и творенія св. отцевъ, уважаемыя саними раскольниками, во выпискамъ изъ старопечатныхъ книгъ, изданныхъ въ 1869 году московскимъ кущомъ Адріаномъ Озерскимъ. за тъмъ Корячая, Стоглавъ, Дъявія соборовь, творенія св. Ефрема сирина, св. Инволита, Аввы Доровея. Канень въры, толкование на Ввангеле Матеел Өссенлекта и на посланія из кориновная Доанна Златоустаго, творенія Іоанна Данаскина, катихизисъ Петра Могиаы, книга Павла Прусскаго и «Самарскія епархіальныя відомости» настоящаго и прошлыхъ лъть. 7) Порядокъ собесъдованій о прелметахъ въры и обрядности церковной имъетъ быть расположенъ по руководству Озерскаго, именно: в) о томъ, что вис цериви итть спасенія, итть даровъ Св. Духа и проч.; 5) о власти епископской и о трехъ степеняхъ священства ---епископа, пресвитера, и діякона, и о томъ, что бевъ епископа церковь существовать ие можеть; в) о таниствахъ, ихъ иеобходимости и правильнояъ совершевін; г) о томъ, что причины, по которымъ раскольники удаляются отъ церкви, не уважительны; д) о томъ, что вто несоблюдаеть церковныхъ правилъ, тотъ нехристіанинъ, хуже невърнаго подлежитъ проклятію; e) о послъднихъ событіяхъ мір#; ж) о неисправности и о исправлении старопечатныхъ книгъ московскихъ; в) объ употребления въ древнихъ священныхъ и богослужебныхъ книгахъ нѣкоторыхъ словъ, отвергаемыхъ раскольниками; и) о четвероконечномъ крестѣ и восьмиконечномъ; i) о совершении таинства крещения; к) о сложении перстовъ при блягословлении и молитвѣ и о поклонахъ; л) о просфорахъ и печати на просфорахъ и о нѣкоторыхъ обрядахъ при погребения 8) Въ каждое собрание обсуждать не болье одного вопроси, много два, и то по желанію сектантовъ, а важнѣйшіе вопросы должны быть обсуждаены въ течени въсколькихъ собраний, пока они не будуть окончательно разръшены. 9) Собесъдованіямъ вести краткій журналь и изъ онаго составлять отчеть и представлять Его Преосвященству по истечении двухъ или трехъ, иссяцевъ, изключая экстревныхъ случаевъ.

поволу предположеннаго послѣдними выбора новыхъ по-вечителей на Рогожское кладбище. Дѣло было доведено до высшаго гражданскаго начальства. Окружники предложили его на разсмотрѣніе г. министру внутреннихъ дълъ, который по сему случаю призналъ нужнымь поручить особенной коммиссии составление постоянныхъ правилъ для руководства московскимъ старообрядцамъ поповскаго согласія при выборѣ попечителей на Рогожское владбище. 15 октября прошлаго года министръ утвердилъ составленныя по его распоряжению правила, которыя замътнымъ образомъ благопріятствують сторонникамь окружнаго посланія. Саныхъ важнымъ въ этихъ правилахъ было то, что выборь попечителей предоставляется изключительно тридпати предварительно избранымъ членамъ московскаго старообрядскаго общества и что отсель права попечителей должны ограничиваться экономическими распорякеніями, которыя притомъ подлежать контролю тёхъ же тридцати выборныхъ. Выборы тридцати депутатовъ происходили 28 декабря 1869 г. Вольшинство на сторовѣ окружниковъ оказалось огромное; только двое изъ членовъ раздорнической парти, и притомъ весьма незначительные, попали въ это привиллегированное число тридцати. Попечителями же по быллотировкъ выбранными оказались московскіе купцы Мартыновъ и Назеровъ. Обстоятельство это имбеть особенное значение въ тоять отношении, что теперь касса Рогожскаго клад-бища, бывшая главнымъ источникомъ доходовъ для Кирилла и встхъ пребывающихъ въ Бтлой Криница, должва волучить другое назначение. - Настоящая побъда скружниковъ надъ неокружниками усилила еще болже вражду послъднихъ. Недавно нужно было повънчать одвого неокружника на окружници. Обратились въ попу Василію, великому ревнителю раздорническихъ лжеу-чевій. Попъ Василій соглашался приступить къ совершенію брака не иначе, какъ подвергнувъ невѣсту пред-варительному чинопріятію по образу еретиковъ третья-го чина. Поискали другаго болѣе снисходительнаго: напелся . Максимъ, который обвѣнчалъ свадьбу, не подвергая невъсты никакият чинопріятіянь. Раздорники пришли по сему случаю въ крайнее негодование, и 21 января составили соборь поль предсъдательствомъ Антонія гуслицкаго для суда надъ попомъ Максимомъ. Послѣ неудачной попытки къ примирению, предложенной однимъ членомъ собора, они рѣшили совершенно отделиться отъ окружниковъ, не сообщаться съ ними ни въ молитвѣ, ни въ яденіи, о чемъ окружники и были изибщены особою граматою. Но и помимо этихъ стол-кновений, пишетъ г. Субботинъ, въ средъ раскольниковъ мира мало. Недавно Пафнутій казанскій составиль новое сочинение, въ которомъ сильно обличаеть Антонія московскаго въ такъ называемой галилейской ериси, т. е. въ отвержении имъ, моления за царей. А нужно замѣтить, что Антоній и Пафиутій-самые главвые, можно сказать, единственные въ настоящее время представители высшей старообрядческой јерархи въ Росси-слинственные потому, что Іона кавказскиго, по отлаленности его жительсява и по совершенной его ничтожности, считать не стоитъ, а о какомъ-вибуль Антоній гуслицкомъ и Софроніи, нъсколько разь изверженномъ изъ сана и служащемъ позоромъ для старообрядства, и говорить нечего. Говоря объ оскудлив раскольнического архісрейства, нельзя не упомянть еще объ имъющемъ скоро послъдовать присоедивсии къ православной церкви Геннадія, бывшаго епископа пермскаго, и мануиловскаго архимандрита Варсонобля ()

(1) Котъ, по сообщению г. Субботина, полный синсног Ай ховныхъ старообрадческихъ лияъ, присведнияницких и жение щихъ присоединитъся къ правосданной перини; списковия 1) Онуч рій бранловский, ванъстникъ бълокримициой митроноли, 2) Поннутій коломенский, 3) Іустинъ тульчинский. 4) Сергій тульскій, 5) Геннадій перискій; архимондриты: 6) Геронтій, наяботный сотрудникъ Павла и Алимпія въ учрежденій бълокриницкой іерархіи, 7) Викентій. 8) Варсоновій манунловскій; селщенно-инови: 9) Іосноъ, 10) Козма, 11) Илія, 12) Пифнутій (находится га Нашихъ восточныхъ единовърныхъ братьевъ за-вимаютъ главнымъ образомъ дтла терархическія. — Кон-стантинопольскій корреспондентъ "Московскихъ въдоистей" оть 10 марта настоящаго года сообщаеть, что болгарский вопросз приходить къконцу. Давно ожидаений султанскій фирманъ переданъ болгарамъ 28 фев-раля. Нельзя однако съ ув'крепностію сказать, передаеть тоть же корреспондениъ, что съ обнародываниень этого фирмана положень конець всякому недоразумѣнію между греками и болгарами. Поводовъ къ недоразумъніямъ найдется много. До сихъ поръ неизвъство еще, какъ отзовется по поводу сего фирмана все-ленский патріархъ, который, по случаю тяжкой, но, къ спастію, не безнадежной бользни, не могъ пока выразить окончательнаго мибнія своего по сему предмету. Серьезныя же затрудненія встратятся въ приманени къ кату того нараграфа фирмана, который говорить, что ецархін, включающія въ себь див трети болгарскаго васеления, имвисть приво требовать присосдинский своего къ экзархіи". За неименіемъ не только върныхъ, во даже и статистическихъ данныхъ, придется, какъ вадо полагать, учредить особыя смѣшанныя комиссиидля азслёдованія копроса, что и пожеть подать новодь в новымъ столкновеният, такъ какъ преки и болиры, въ виду своихъ исключительныхъ интересовъ, букуть-кажлый съ своей стороны стараться скрыть отъ комниссіи истинную цифру тьхъ или другихъ обитателей. Нало однако налтяться, что съмя раздора, не безъ, улысла брошенное турецкимъ правительствомъ, не принесеть ожидаемыхъ плодовъ, и что греки и болгары. уразумьють наконець необходимость теснаго и искренняю нежду собою оближения. Болгары расчитывають

казавской епархіи); 13) селиценноїерей Іоаннъ (псковской епархіи); 14) архидіакона бълокриницкой митрополіи Филаретъ; ігродіаконы: 15) Мельхиседенъ, 16) Ипполитъ, 17) Арсен й, 18) Архелай, 19) Геннадій, 20) Пахомій, 21) протодлакона Кириллъ Семеновъ, 22) чисца Макарій.

Digitized by Google

между тёмъ воспользоваться симъ параграфомъ, чтобы присоединить къ себѣ нѣкоторыя, не включенныя въ фирманъ, македонскія епархія, особенно охридскую. Будущее жистопребывание экзарха еще неизвистно, но полагають, что оно будеть въ Терновѣ, какъ древней столицѣ болгарскаго царства. Депутаты изъ внутреннихъ провиний приглашены явиться въ Константинополь для выбора экзарха и разработки устава перковнаго управденія. Болгарскій сунодъ уже образовался и интеть временное свое пребывание въ Ортаксъ, селени расположенномъ недалеко отъ Царьграда, въ босфорсколь пролывѣ. Подъ предсѣдательствоиъ преосвященнаго Илярія, митрополита ловчанскаго, онъ состоить изъ Анонна видлинскаго, Иларіона макріупольскаго, Панарета филиппопольскаго, Пареенія нишскаго и Пансія, бывшаго также митрополитомъ филиппопольскимъ. Двое изънихъ, а именно: Парееній и Анеимъ-бывшіе воспитанники троицко-сергіевской духовной академін (').

(1) Вотъ извлечение изъ султанскато фирмана, даннаго болгарамъ 28 февраля 1870 года, сообщаеное константинопольскимъ ворреспондентовъ «Московскихъ въдовостей»: 1) образуется отабльное духовное управление подъ офонціальнымъ внименованиемъ болгарской аквархів. 2) Болгарскій митрополить носить твтуль экаарха и предсъдаеть въ болгарскомъ суводъ. З) Вселенскій патріврхъ не принимаеть участія во внутреннемъ управленіи акзарха, равно устраненъ отъ выбора экзарха и болгарскихъ едисконовъ. Экзархъ избирается болгарскинъ сунодонъ, но утверждаетси вселенскимъ патріарховъ, который впроченъ не им'єть права противиться состоявшенуся выбору. 4) Окончательное утверяденіе экзарха признается оффиціально зишь по выдачть сиу наллежащиго со стороны Порты берата. Одинъ только экзартъ поминаеть при служеніи имя патріарха. Епископы же поминають своего экзарха. 5) По деламъ политическимъ, экзархъ непосред. ственно сносится съ мѣствыми властями или съ Цортой. Бераты на признание епископовъ выдаются Портой прамо экзарху, по его представлению. 6) По деланъ чисто перковнымъ, экзархъ и болгарскій сунодъ сносится съ вселенскимъ патріарховъ. 7) Греческая церковь снабжаеть болгарскую священнымъ муромъ. 8) ГреЗарона болгарскало вопроса телерь занимаеть конетантиноцольскаго натріарка, еще сопроса румынскай, такого же характора. Извёстно, что бывшій князь рутимнокій Куза прерваль воякія связи румынскаго духовенетка ст патріарномъ. Нынѣ поднать вопросъ о возстановленія прерванной соязи. Посредникомъ въ этомъ вопросѣ, прокрученію князя Карла, служить Стурдза, по предложенію моторию, сказано въ кёльнокой газеть, по сообщенію Голоса (№57), константинопольскій патріархъ, оъ помощію сунода, составиль проэкть соглатненія. По этому проэкту катріархъ предоставляеть себь прано утвержденія митрополитовъ, выбранныхъ нь Румынім духовенствомъ, палатою представителей и се-

tend of a superior.

часкіе свисцовы наруги свободно посіщать болгарскія спархій, и наябороты но им ть ни другіе не должны служить въ чужой ецар; хів бовь разрашенія мастиаго духовнаго начальства. 9) Существующія нына въ Константинополь болгарскія церковь и подворье (мехохъ) остаются въ заведывание экзархи, который можетъ посіщать столицу и временно тамъ проживать, на тіхъ же правахъ, какъ патріархъ александрійскій, антіохійскій и іерусалимскій. 10) Экзархія состоить изъ епархій: рущукской, силистрійской, пресларской (шунланской), терновской, софійской, врачанской, ковчанской, видлинской, иншской, пирачской (ширкей); кистендильслов, общоковской, велесской в сливенскаго округа. Города Варва, Авківно-Вургось, Месенврія, Сизоноль и двадаль сель, причеращихи: кр. новной, повю" ссли, села вли, онажалоч абслеонии содаются, на въдания вселенскато патріарха. Гороль Филианопон, подрава влается на дав части: одна нав нихъ, равно и близледация (села Станимака, Куклено, Волино, Ариауткей, Цанагія, Нои село, "Исково, Алляне, Бъдащица и Бачково съ понастыремъ са. Георгія остаются за грекани. Часть города Филиппополя, навываеная панагіей, и всь остальные округи сей епархіи предостаэлиотся болгарамъ. Прочів, не поименнованныя заксь, епархій, если только но тщательному изслёдованію окажутся въ нихъ два трета брагарскато населенія, нижють право требовать присоединенія и вызархій. 11) Станровигіяльные монистыри (накъ напр. рылы-Ская собитель) будуть по прежнему завистть оть вселенските поль 1. 11 1.3(1) piapxa, See

COS L

25

натомъ, а также утвержденіе сенископовъ по указанію интрополитовъ, и достивление румынской церкни свя-. щеннаго мура, и за тъжъ отръщение отъ должности епископовъ, назначенныхъ вняземъ Кузою вопреки установленному порядку и не признанныхъ патріархомъ. Въ настоящень итсяцт, по сообщению "Вечерней газети". (№ 60), предложенъ княземъ Карлонъ конкордать съ константинопольскимъ патріархомъ. Но важно то, что этоть конкордать не вполнѣ согласень съ видами к проэктомъ патріарха. Патріархъ писалъ недавно къ княч вю Карлу по этому поводу письмо, въ которонъ, выразивъ ему признательность за возстановление въ Румыний порядка, уничтоженнаго Кузою, предлагаеть исвоторыя измѣненія въ конкордать, въ духѣ упомянутаго нами проэкта, именно: 1) каждый митрополить, выбранный въ Румынія, долженъ быть утвержденъ константинопольскимъ вселенскимъ патріарховъ; 2) румынскіе митрополиты должны въ своихъ молигнахъ поминать патріарха, какъ гляву (?) православной церкви; З) посвящение священнослужителей должно совершаться съ разръщевія патріарха. Далье патріархъ не признаеть никакого высшательства румынскихъ министровъ, какъ людей свътскихъ, въ дъла сунода. Въ заключение онъ спрашиваетъ, какъ понимать слова: "утвержденје княза"?-значать ли они, что решение сунода интеть облазтельную силу для граждань Румынии только по утверждени княземъ, или что князь ищетъ право не утверждать рышений сунода? На это последное патріархь не согласень и просить князя обстоятельные разъяснить этотъ пунктъ. Письмо патріарха произвело' въ Бухареств весьма непріятное впечатльніе. Оно показало, что независимости румынской православной церкви грозить серьозная опасность. — Въ александрійской церкви, по сообщению корреспондента московскихъ въдомостей (№ 49), были выборы пресмника покойному патріарху Никанару, которые къ сожальнию ни къ чему не привели. Православные жители Египта, принадлежащие въ египетскому подданству, выбрали Нила. котораго еще, при

жили Никанорь инзначаль было себе преенниконь. Православные греческаго подданства, которые въ Александріи составляють большинство, выразнинсь из пользу преосващеннаго Неофита, интрополича деркосскаго т. е. верхняго босфора. Несмотря на это, егинетское правительство, поддерживающее Нила, объявило выборы не состонвшинеся, подъ вредлюгонь, что иностранные подданные не должвы инжть голоса въ дылахъ, касающихся православной мъстной общины. Отъ 3 марта константинопольский корреспонденть "Московскихъ въдомостей" сообщаетъ предположение, что вице-король егинетский обратится къ натріархамъ всоленскому, іерусалимскому и антіохійскому съ просъбоювойти въ соглашение между собою касательно назначевія преемника покойному александрійскому натріарху Никанору.

По делу новообразующейся православной общины и Англія въ настоящее время им можемъ сообщить только о предпріятіи извъстнаго англичанина Гасерма устроить православный храмь въ одномъ неъ проныщленныхъ округовъ Англів. Летомъ пропілаго года Гаеерлей пріввжаль нь Россію, чтобы получичь утвержденіе св. сунода и содтиствіе ревнителей православія для предноложеннаго устройства православнаго храма. Святвящий сунодь благословиль это предприятие и вручиль Гасердею граноту на устроение храна. Воть текоть этой граноты, по сообщению "Современныхъ извъстия": "Святьйній правительствующій всероссійскій сиводь, во внимание въ благому тинению вище-консула его ве+ личества короля эллиновъ въ Бирмингамъ Автони Кладоса, великобританскаго подданнаго. баккалавра музыки Стефана Газерлея и съ нимъ 17-ти жителей Вульверганитона, Кингст-линна и Козелея примести посиль+ яно, трели, свои ва устройство православното прана иъ Вульверганнионъ, прецодылетъ усердочвующинъ д лобродвющимъ въ семъ деле лицамъ свое благословеніе ко утверждению и бли опосихшивинему совершен вио святаго, ихъ наяннания, (Полинсаль норвощомоу потау»

**25**\*\*

иния часна свачувшаго смнода Исидорь, интронолив Новгородский и С. Покербургский)".

Деля ма римскама собари науть медлевно: Досвла состоялось всего два заспланія и четыре генеральныхъ консрегания Для ускорения дела, а главное для монавленія опловиціи издань новый уставь порядка превій на соборь, Посль раздачи схены окпань собора, кардиналы; президенты конгрегаций, назначають срокъ, по истеусни, котораго, отцы, должны представить, овои замбчания письменно. Мизица предатовъ за ихъ подписью передаются соотвътотвеннымъ коммисстонъ. Послъ обсуждения предмета въ коммиссия, отнамъ раздяется новая схема вь исправленномъ видь съ краткияъ отчеаонь о предложенныхъ изм'ененыхъ. Затънъ кардинана назначають день для открытия прений въ общей конгрегаціи по тому же вопросу. Желающіе высказать свои мавнія предварительно сообщають превиденту, о чемъ именно она намърены товорить. Каждый прелати, съ дозволения президента, можетъ дѣлать возрежения орапораль вы точь же или на другой день. Если прения будуть продолжиться и посль всесторовелго разскотръвця вопроса, превиденты, по просьбъ не менъе 10 янцъ, могутъ предложить закрытіе застданія, что и рынается открытою баллотировкою. Посят каждаго пункиа президенты собирають толоса. Большаюство рьнаеть вопрось. Въ заключение производятся изустная подача голосовъ словани: placet и non: placet; нелаюцие дать условное согласие или несогласие подають свой голосъ письмению. Вследствіе несогласія н'екоторых членовь собора на абсолютное большинство сначала было постановлено, что пресвчение прений кожеть ноеділовать только подачею двухъ третей голосовь, но рвшение это было потомъ отменено. Затемъ улены оннезнали заявляли, чтобы къ параграфу о закрытич засъданія, по требонанію десяти, присовонувлено было закого рода ограничение, по торому бы прения не могли быть замрываемы, если потъдесять епископовъ; воспротиватснизору, Воздравная также и вообще прочивь прини-

па: быночировки и вайвляли, что члены тврытав 1968 гүчүн быть опредълнены безь правстибный - согласти всвачь спископова. При этомъ мсжду прочинъ указыва AN " HA "HEPREHON BOHOOTE IN PERCENTENTENTET HA COCOPE извастный членени его, именно, что вакоторые члени предстивляють собою болве, чвих десятьи другихъ членовы (\*). Исъ эти заявленія были отвергнуты. 11 · / I О вопробахи, обсуждаемыхърна засъданіяхъ, нало assiscriff: Bosoymgens duns sompoct o exemt de vita et honestate clericorum, которая раздражила не малое число еписконовъ, чакъ какъ туть дбло идетъ о вреч дени накоторыхъ измъвений въ быть патеровъ и пренатовъ, особенно когда португальский богословъ Донт.<sup>4</sup> Вартоломей возгласиль среди озадаченнаго собрания: eminentissimi cardinales eminentissima reformatione indigent. Товорилось также на засъданияхь о схемь, направленной противъ обрядовъ восточной церкви, дисциплинарно - јерархическихъ итрахъ этихъ церквей и льготахъ, также о церковныхъ обрядахъ католической церкви, -- между прочимъ о требникъ. Възастдани 22 (10) февраля накоторые члены собора позволили себа легкія критическія замітчанія на требникъ, на что епископъ намурский объявилъ, что всякий критикующий требникъ-дурной христіанинъ. Тогда архіепископъ Гайнальдъ заявилъ, что предмественниками его и другихъ въ критикъ требника были отцы собора тридентскаго и сами папы и за тъмъ сказаль, что считаетъ винов-никами раздоровъ церкви вводителей новыхъ догма-

товъ. Волнение дошло по этому поводу до того, что

застание было закрыто, Но реобенно было шумно зап съдене, 22 (10) марта, въ которомъ навъстный членъ оппозици Штроссманерь затронуль вопрось с томъ пункть, программы прения, въ которомъ всъ духовныя азвы: цантензиъ, матеріализиъ, раціонализиъ и индифферентизиъ прицисываются протестановой деркви. По мивню епискоца, утверждать это значить глубоко оскорбдять, протестантовъ и въ тоже время гръщить противъ истины и христіанской дюбви. Эти доследнія слова возиутили уленовъ противной партіи. Они принялись топать ногами, стараясь заглушить голосъ оратора. Штроссмайеръ напомнилъ о Лейбницъ и другихъ писателяхъ, которыхъ произведения проникнуты горячею любовію ко Христу. Предстдатель Анджелись пытался остановить епископа, но словъ его не было слышно за страшнымъ шумомъ, и онъ поручилъ говорить помощнику своему Капальти. Штроссмайеръ выразилъ готовность вступить въ пренія съ Капальти, но приверженцы противной партіи отвѣчали ему яростными вриками: "долой съ трибуны, воспрещаемъ говорить". Потомъ Штроссмайерь послѣ разныхъ неприличныхъ выходокъ членовъ собора указалъ имъ на протестанта Гизо и посовътывалъ имъ прочитать его сочинения. Тогда поднялось такое смятеніе, что невозможно описать, никто не слушалъ другъ друга. Предсъдатель закричаль оратору: "прочь съ трибуны! Вы уже достаточно говорили". Штроссмайеръ, полный негодованія, кричалъ ему: "я протестую! Это не соборъ"! "Damnamus eum, damnamus istum", загремѣло ему въотвѣть со всѣхъ концевъ залы. Предстдатель поспѣшилъ закрыть застданіе, а епископъ оставилъ казедру и залу. — Внъшняя чояна, слыша странный шумъ въ заль, думала, что дьво идоть о непогранимости. 01.11

Но все вниманіе членовъ собора теперь заначаеть вопрось о непогръщимости. Схема о непогръщимости уже раздана отцамъ собора. Вотъ циркуляри сопровождающій эту схему: "такъ какъ значительное большинство епископовъ обратилось въ нашему святъйнаму, владывѣ съ просьбою о предложени собору скет им о неногрѣшимости римскаго первосвященныка, такъ какъ сватѣйшій отецъ, по совѣщаніи съ спеціальною конгрегаціею, назначаемою для принятія и разсмотрѣнія предложеній отцевъ собора, соизволилъ дать свое согласіе на вышеозначенную вросьбу: велѣдствіе всего этого, разонлается при семъ формули новой схемы, чтоби пренодобные отцы собора погли обсудить оную. Означённая схема, входящая въ составъ догматической конституція церкви Христовой, помѣщается вслѣдъ за XI главою. — Въ тоже время преподобные прелаты симъ извѣщаются, что тѣ, которые найдутъ возможными какія либо замѣчанія относительно XI главы и выте придагаемой схемы, также какъ на каноны 14, 15, и 16-й ('), должны представить свои замѣчанія

(\*) Считаещъ не безполезирних помъстить эти самонее da Ессена, такъ какъ намъ часто довелется ссылаться на нихъ: «Канонъ 1. Да будеть проклять всякій, кто утвержднеть. что храстіан-ская религія сохраняется, и учевіе ся выряжиется не въ общества, основанновъ самияъ Христовъ, но что она можетъ быть ис-, повёдуена, по своему успотрению, каждымъ оглельнымъ человекомъ, безъ всякаго отношения къ какому либо обществу, образующену дайствительную церковь, Канонъ Ш. Да булоть пронлять всякій, кто утверждяеть, что церкви не даво самимь Іису-. сонъ Христонъ окончательнаго и неизицинаго устройства, но, чло, подобно всямъ религизнымъ обществамъ, основаннымъ людьми, она ножеть претериьвать изминения и преобразования, указываемыя требованіяни времени. Канонъ III. Да будеть проблять всякій, кто утверждаеть, будто церковь Христова составляеть не видищое, наружное общество, но общество внутреннее и неаримое. Канонъ IV. Да будетъ проклятъ всявій, кто утверждаетъ, что истинная церковь не представляеть цільнаго, корпоративнаго характера, но что она слагается изъ различныхъ обществъ, яспоятлующихъ раз-, личнымъ образомъ христіанскую религію, и составляющихъ, какъ отдъльныя части ся или вътви, всемірную церковь Христову. Кал вонъ V. Да будеть проклять всякій, кто утвеждаеть, что человик, исповидующий какую бы то ни было иную религио, жажеть обръсти въчное спасение. Канонъ VI. Да будетъ проклатъ всякій, кто утверждаеть, что нетерпимость, съ какою католическая перковь пресавлуеть и осуждаеть всь, отделиящиеся отъ нея.

письменно въ канцелярію собора въ теченіи десяти дней, считая со дня полученія настоящаго декрета, т. е. съ 8 по 17 марта включительно, согласно декрету отъ 20 февраля". За этимъ циркуляронъ послі-

odeon, no ddelancana en божественнымъ учейемъ, с также эсикій, ято утверждаеть, что чнито не ножеть быть белусловно узарень аз истинахъ той или другой релягии, и потому эсе резигіозныя секты, должны быть теринны церновію. Каконъ VIL. Да будеть проклять всякій, кто утвержднеть, что церковь Христова можеть быть омрачаема невъжествомъ и страдать ртъ накого либо зла, способнаго совратить ее со сиасительнаго дути вры и правственности, что она можетъ подвеснуться развращеню и порчѣ и даже разрушиться. Канонъ VIII. Да будеть проялять всякій, вто утверждаеть, что ныньшняя церковь во составлють верховнаго учреждения въ деле спасения, но что следуеть ожидать другаго — новаго и болье благодатияго соспествія Св. Ауха. Кавонь IX. Да будеть проклять всякій, кто утверждаеть, . что непотубличность церкви ограничивается лишь тымъ, что высказано въ божественномъ откровения, не касалсь никакихъ другихъ истинъ, пеобходимыхъ для сохранения неприкосновенной благодати откровенія. Канонъ Х. Да будеть проклять всякій, кто утверждаеть, что въ отношеніяхъ своихъ къ гражданскому обществу церковь ножеть быть подчинена свътской власти. Канонь XI. Да будеть проклять всякій, кто утверждаеть, что церковь, оспованная Всевышникь, составляеть собрание лиць развоправныхъ: что списнопы, хотя имъ и предоставлено извъстное почетное воложение, не имбють права решать собственною властию церковныхъ вопросовъ и приводить въ исполнение свои ръшения. Канонъ XII. Да будетъ проклятъ всякий, кто утверждаетъ, что Господь и искупитель нашъ Інсусъ Христосъ предоставилъ перкви власть деяствовать на совесть людей лишь посредствомъ, совътовъ и убъжденій, но не посредствомъ законовъ, воспретивъ прибъгать въ спасительнымъ наказаніямъ для возвращенія заблудшихъ на путь истины. Канонъ XIII. Да будетъ провлятъ всякій, кто утверждаеть, что святая католическая и апостолическая римская церковь не есть истинная церковь. Христова, въ которой одной только возможно обръсти въчное спасеніе. Канонъ XIV. Да будетъ проклать всякій, кто утверждаеть, что св. апостолъ Петръ не былъ поставленъ Господомъ нашимъ Інсусовъ Христовъ видимымъ главою всѣхъ епископовъ и всей уристіанской церкви. Канонъ XV. Да будеть проклять всякій,

довала слйдующая добавочная глава къ депрету о непогрешимости: "Святая римская церковь пользуется надь всемірною катёлическою церковію полнымъ высцимъ главёнствомъ, разно какъ и верховною властію, которую она съ истиннымъ смиреніемъ пріобрёла въ полной мёрѣ отъ Госнода Вога, чрезъ посредство главы ацостоловъ, святато Петра, предм'єстника римскато папія. И точно также, какъ она обязана отстанвать передъ другими истинную въру, вопросы, какіе могуть возникнуть въ делахъ въры, должны быть разрешаемы со, такъ какъ не должно забывать словъ Госнода Імсуса Христа: "ты еси Петрт." и пр. Сказанное выше

the Reef Loop Dec o tea la Xella A at Di. 11 223 3 2 100 кур утворждаеть, что ринский папа не выдстся законнымъ преенникомъ св. Цетра, которому самъ Господа нашъ Інсусъ Христосъ предоставна верховную власть надъ всею христіннскою церковью съ тыть, чтобы власть вта преемственно переходила къ его насаблинвань. Кайонь XVI. Да булеть проклять всякій, кто утверждветь, что вы липь напы не сосредоточивается высшия цернов-HER BLEETS. KENDES XVIII: As Gygers importants Beakin, and breepдветь, что независника власть, предоставлёнани натолической нёри+ ви Преуссых Христон'я, на можети существивать ридонь , си, незавиоцияй верховной премлянской властно, безь гого; чтобы оны взачино ин инсертеми лина на другую; Конону XVIII. Да будеть врокыхъ экрији, ито: Ттвержавать, чко, всякак рачсть луховиая и гражавиская не исхолять отъ Бога, или, что Всельщий не повельваетъ ладинь подчиняться всякой власти, или же наконець, что таков подчинение противно естественной свободь человыка. Канонъ XIX. Да будеть проклять всякий, кто утверждаеть, что всь законы, управняющіе людьми, исходить оть одного только государства, и что вадъ властью, установленною государствоить, не ножетъ существовать викакой другой власти. Кановъ ХХ. Да булеть провarre schuik, hro yrsepscaere, '470' sautinet nepken'u ek seatnid и мегуть никакаго значения за чисто гражданской области и это законовкидая, исякато гражданираго побщегова длужити новыснительни полко общественкая совисть: Коновъ ХХІ. Да булеть процедть велкій; кно утверждають, что кановическій заноны насти, ниць обязательную силу только вт. случат признація, иха государствожа, или же, что, государство инветь, праве постановлять свои рашения въ религиозныхъ вопросахъ».

водтверждается дласловтельными фактами и потону что вь апостольской резиденци катодическая въра "неизвънно была сохраняена въ незацатнанной ся, чистот; и кал толическое учение всегда было прославляемо. Вслал ствіе этого, ны, съ одобренія священнаго союза, прач полеемъ и опредтляемъ, какъ догнать въры, что рим скій первосчящевникь, къ которому въ лицѣ св. Цетра примѣняются также слова. Господа нашего Інсуса Христа: "Я молился за тебя" и проч.—не можеть, при помощи Божіей, заблуждаться, когда действуя въ качествѣ высшаго духовнаго главы всѣхъ христіанъ, онъ опредъляетъ собственною властію, что должно быть допущено всемірною церковію въ дѣлахъ вѣры и нравственности, и что, сверхъ того, привиллегія не заблуждаться, или не погръшать, принадлежащая римскому первосвященнику, распространяется на тъ же предметы, какие обнимаеть непогрѣшимость церкви. Если однако-чего Боже сохрани-кто вибудь рѣшится въ гордыйѣ своей противорѣчить, настоящему, нашему, определению, то да признаеть онъ себя изменникомъ противъ истинной въры". فالربان بالردار

i

Нартія ультрамонтанъ употребляеть всё, усвлія вровести новый догнать. По силь регланента, всякое предложение отцевъ тогда только подлежить разомотривно собора, когла между прочимъ основывается на леноят указаній св. Писанія и на законномъ върованіи или преданія перквя. На эти-то условія указала оппозиция, справедливо признавая въ данномъ вопросъ совершенное ихъ отсутствіе. Въ сочиненіяхъ Дюпанлу, Маре, а въ особенности аббата Гратри, Деллингера и другихъ, либеральныхъ католиковъ указывалось, что ниодно слово св. Писанія не оправдываеть предлагаемаго догмата, и что предавля не только не говорять въ его пользу, но напротивь исторія церкви доказываеть, что били паны, которые самя въ дълахъ въры внадали вв заблужденія. Трудно, казалось бы, спорить противы подобныхь аргументовъ. До ультранонтаны не отступни Крояв иножества писателей, защинавшихъ непогръ Real and the starts of

пиность какъ до созванія, такъ и послё открытія собора, въ настоящее время выступиль въ ся пользу Дешань, архіепископь мехельнскій. Вев они находять, что непогрѣшимость папъ установлена самимъ Іисусомъ Христонъ въ словахъ его Петру: "Я нодился о тебъ. чтобы не оскудъла въра твоя; и ты нъкогда обративпноь утверди братьевъ твоихъ". Хотя эти слова относятся къ падению Петрову и къ его раскаянию, одвако они не стеснаются этикь и смело признають въ нихъ указание на непогрѣшимость "князя апостоловъ" и его преемниковъ. Еще безперемоннъе обращаются они съ преданіемъ и даже съ исторіею своей церкви. Несмотря на то, что моноведитская ересь Гонорія I признана исторією и что самъ онъ постановленіемъ VI вселенскаго собора подвергнуть отлучению, усердные защитники непогрѣшимости папъ указывають теџерь, уго Гонорій быль вполн'в провославень и что соборь, предавая его анаеемъ, ощибалси ('). Въ усердии къ папь еписнопы даже доходять до крайностей. Епископъ авиньонский, монсиньоръ Дюбрейль смѣлостію дово-

(\*) Въ газетахъ помещена сатаующая воторія пниъ: «со временъ Петра до Шія IX павъ всего было 297, въ томъ числь 24 антипацы и одна папесса; 19 панъ выбхали изъ Рима и 35 царствовали въ чужихъ краяхъ; 8 папъ царствовали по одвону въсяцу, 40 по году, 22 по два года, 54 по пати лътъ, 51 по пятнадцати лата, 18 по двадцати и только девять далбе этаго последниго срожа. Изъ 297 папъ тридцать одниъ были провозглашены узурпаторами и сретиками; изъ 266 законныхъ пацъ 64 умерли насильственною смертію, вь томъ числі восемнадцать отрачленыт и 4 вадушевы. Независимо оть авиньонскыхъ павъ, 36 свергнуты съ престола и нагнавы нат Рина, а 28 могли держаться только сь помощію чужеземваго вравительства. Изи обчито числя напъ, 153, т. е. болье полодины оказались нелостойными, в шестеро водреви обътамъ имъли дътой; Jebs IV быль, говорять, женщиною и умерь въ родахъ ( peperit papessa раріїаці). Урбань У сознался вь своей виновности и подвергся осуждению со стороны собора, двое другихъ папъ, Викторъ III и Адрівнь VI публично признались, что погръшили и. т. д. しんりょうりょうひんり 肝 довъ относительно наиской неногрѣшимости превзонни въ проповъдяхъ всёхъ. Онъ говориль: "Вогъ воплотился три раза: во Хриоть, въ Евхаристи и въ Ватиканъ образи самого Пія IX".

Оппозитя собора начинаеть ослабъвать, члены са то и дило переходять на сторону противную, такъ что, предполагають, при окончательной подачь голосовь. можеть быть только 20 епископовъ выскажуть овое non placet. Недавно измѣнили венгерскіе епископи, вслёдь за своямь примасомъ. Вольшая часть членовь оппозиція уже спорять не противь принципа непогры пимости, а противъ несвоевременности догмата. Даже Дюпанлу и Гайнальдъ, кажется, соглашаются. Одни только Цёллингеръ, Гратри и Маре твердо и ръшительно заявили, что провозглашение новаго догжата будеть всегда несвоевременно, какъ провозглашение лжи. Опровержение новому догиату находять даже въ требникъ, съ незапамятныхъ временъ вошедшемъ въ употребление въ рамско-католической церкви. Въ одинъ изъ акаеистовъ включенъ слъдующій пунктъ: "ut dominum apostolicum et omnes ecclesiasticos ordines in sancta religione conservare digneris". При этонъ справедливо замѣчаютъ, что если молятся о томъ, чтобы папа (dominus apostolicus) былъ укрѣпляемъ Богомъ во св. втрт; это свидттельствуеть о возможности для него уклониться отъ этой втры и ся догматовъ. Такая молитва, существующая въ римской церкви уже вбсколько въковъ, не служитъ ли безусловнымъ отрицавіемъ непогрѣшимости папъ? Но оппозиція ничего не значить. Всѣ думаютъ, что догмать будеть провозглашенъ и притомъ не въ продолжительномъ времени. Большая часть указывасть на пасху.

Мы видёли, что соборь еще не пришель къ какинънибудь опредёленнымъ ръшеніямъ, но онъ уже возбудилѣ противъ себя многихъ дотолѣ вѣрныхъ папѣ и католицизму. Особенно возстаютъ противъ собора свѣтскія правительства, Предметомъ негодованія служитъ не столько догматъ непогрѣшимости, сколько приведен-

ные наме выше каноны церкви, особенно тк изъ нать, которые направлены противъ всяваго участія св'ятскано правичельства въ делахъ веры и противь современныхъ государственныхъ и общественныхъ учреждений въ Европъ, какъ напр. свободы редиги, печати, гражданокаго брака, подоудимости дуковенстия уголовнымъ законамъ и др. Первые возстали правительства Франйш и Австріи и заявили свое мачніе о собора вь депешахъ римскому двору, на которыя уже, говорять, посладовали отваты, въ коикъ Антонелли въ деликатвыхъ формахъ заявляеть, что напрасно свътскія правительства, имиливаются не въ свое дило, что кинони, подтверждающіе продположенія силлабуса, не инъють прилисываемаго имъ значения, что римский дворъ не выйдеть изъ своей религіозной области въ р'вней аль собора и не нарушить конкордатовь. Пруссія заничала до сихъ порь въ отношения къ собору равнолушное положение. Догжить непогранимости вывель однако прусскихъ министровъ изъ того спокойствія, оъ какимы они выжидають события. Органъ ихъ "стверогерманская всеобщая газота" объясняеть, что въ Прусси съ тлубокимъ сожалъніемъ взирають на эти споры о жимомъ догнать, доказнаяющемъ, до накихъ нельпостей можеть доходить человический умь. Испанское правительство рёшило признавать рёшенія собора въ такойъ только случаль, если они будуть согласны съ законями государства и готово вступить на этолу вопросу вь соглашение съ другият правительствами. Итальянское правительство не вызыпивается въ дила собора, предоставляя ему полную свободу. По послѣднимъ извъстіянь видво, что и Франція съ Австріей рвшили не вибшиваться въ дъла собора, отложили предположения объ очсили своихъ представителей на собори и намерены лыствовать на основания существующихъ законовь, дабы заставить уважать гражданский права въ случав какой либо им'в угрозы. · · · 1 

Кромв светской власти; кановы коснулись и нвкоторыхъ церквей, подчиненыхв Рвму, но сохранию-

цияхь чеще «нёмоторыя зовой права, каконы напр. восточныя. Епископы этихъ церквей рублиянов было занинцать свои права, но подъ угрозами. папы изитинли своимъ церквамъ. Такъ халдейский католический натріархъ, защищая права своей церкви, въ одной геверальной конгрегации епископовъ объявиль, уго, отправляясь на соборь въ Ремъ, онь даль клятву сохранить неприкосновевными права восточной латинской церкви и заключилъ свою ръчь словами: "Вы, ваши преосвященства, дълайте, какъ вваете; в им предстввители востока сохранимъ свои прана, утвержденныя за нами флорентійскимъ соборомъ". Но натріархъ не устояль въ клятвенномъ обттв сохранить права лигинской церкви на юстовь. Въ тотъ же вечеръ, по требованию паны, онъ принужденъ былъ подписать отреченіе отъ своихь словъ, произнесенныхъ имъ на соборя, и отъ всъхъ особенныхъ правъ и преимуществъ, присвоенныхъ латинской церкви на востокъ. Неизвъстно еще. чънъ отзовется этотъ поступокъ на его паствъ. Но за то подобныя притязанія Рима въ армяно-католичеокой унатской церкви, въ, Константинополѣ, произвели совершенный расколь. Дало вачалось такимь образомъ. Патріархъ армяно-католиковъ Хассувъ въ продолжении тридцати лють старался всеми силами одативить арияно-католиковь; но вго посягательства на лыготы и привилдеги паствы никакъ не удевались. У 19жая въ Ринъ на соборъ, онъ зналъ очень хорощо духъ в настроение анилно-католиковъ, увъряющихъ, что они католики и хотять остаться католиками, но только при полной свобод'в своей національной восточной церцев, въ которой не допустятъ измѣненій обрядовь, освящеяныхъ въками и признанныхъ самими папами. Недавно изъ Рима получена папекая булла, редижированная Хассуномъ, въ которой поворится, что "такая заботи паствы армяно-католической ни болье, ни менье, какь ересь, что всякій католикъ, подъ страхомъ отлучения отъ церкви, долженъ безъ разсуждений принимать все, что угодно будеть пап'ь праказать, не только вь далакь рёры; но въделять: дорковныяь, и что бот продояжающие "действовать. в говорить. не согласно. со сиыслонь и бунною напской булли, должни считать собя отлучевными от церкви". По прочтени этой булия, на церкви, произоннель, крукъ, крияне: не лотвли признавять, ни ел; ни ноискинора Аракеліона, викирія, не поянолели поминать ния Хассуна, грожко распъвая -хоромъ псалиы в духовныя шесян чтобы заглушеть голось олужившаго обраню викарія. Потонъ, посль явныхъ знан ковь педобровелятельства со: сторони приворжениевъ Хассува, нривне, созвань собрание, поручили вресить ныборнымъ отъ себя лицамъ у верковнаго визиря сонаволенія на отабленіе отв ариянь католиковь-хасоунитовъ, для составленія особой общины, подълженена. восточныхъ криянь натолевовъ 25 января они отпраная треха лесковь своей общены въ Ремь для поднисония приний произворная прошения побщины на HERE OTLANTLOS OF Xaccyna i wikth ocobato apxi-CUNCKONA. Ors HABLI HOLYSCHO FROSHOG DON DORSUMMS HO BCHNE. BOHDOGANE, B. ARE SHIRTH: HDBES BOATDINDXA в разъясненія діла опреділено послать монсиньора Плёна. По поволу этого назначения арияно-католики одалади собрание, и не немь единогласио постановили: "вооточные, сомяно-католний, собранние, на совъщание каздотне депеци, полученной оть 18 февраля отъ менсиньора Хаостна и неръщающей, что римская курія ранилась кайстновать "безпошадно" противь нихъ,объевня буть, что они но могуть и но жельють ни въ ижонъ случав уступить что либо изъ декларнии 25 января 1870 г., которая заключаеть въ себь окончательное рациение почта всей общины; это рашение одволчодько, можетъ примирить дна предмета , равно, доч роне армано-католикамъ: оохранение привилления овоей церкани и соблодение соонх но грежаенских облаваннос-, тей, какъ върныхъ подданныхъ высокой Порты". Папа тозить отлученіень и уже отлучиль и фоколько свансенниковъ участвовавшихъ въ волнени, но это отлуче. не ариянами отвергнуто веременни намъстянкъ пат-

ріянка Жасоуна зидаль: декреть; въ которонь предла-CHEATS BEENV ROLETANTING SOILSKONY AVRONCHETBY HOUTSся въ патріархать для подписинія од блующей формулы: "Я ижеподинсавнийся объявляю, 1) что я поряцаю и отвергаю паложено ввры, начинающесся словани: во ния: св. Тронцы и. т. д. и редактированнов въ собравия армано-католиковъ 6 февраля (25 лнвара ); 2) что я неповедую полную, нетидную чнокор вооть повеленаны, ноходащимъ отъ святъйщато ранокато паны, такжо закъ и повниковение: закомной власти ионститьйора: натріарка Ангонія—Петра IX". Для всполненія этой формальности назначение быле, трехдневный срокь. До полудна третение дня ленлось не вытрархать 43 духовных лица. Такъ накъ вобхъ ихъ насчитностъ 85, то значить, что половина Ауховенства отложилась отъ Хассуна. Папокій легать Плёнь обращался было къ вели-BONY BESHORD : 38. COABECTERE ! RI BOSCIEROBICHIO : BODEN. ва, но Али-паша объявиль ему, что 'луреаное прани тельство нава ли будеть способствониль возстановлению власти, законность которой имъ не была признана в тепорь отвертнута по врайней мерь У., всей пасты. По послёдний извёстіпиь видно, что Плёнь возвращается обратно въ Римъ, убъдивниксь въ невозножности праинренія об Ниссидентали. -- Диссиденты говорять, пто они готовы скорке присосливиться къ трегоріанцанъ чёнъ сдълать когл мальйшую рогунку Раму. 1914 -Крайности и несообразности последнихъ предприяч

Крайности и нессобразности песледнихъ предприятий римокой нурги возмутили противь нея и много отделеныхъ ревнителей истины. Изъ числа ихъ мы укаженъ на бывшаго профессора римоно-католической семинаріи въ Выльтимора Біерринга тиль болье, что онъ но всестореннемъ изсладованія ивровеноваданій остановился на привославной церкви и въ ней одной нашелъ истинное пристанище своей встревоменной душть (\*). Віерринга тих

(\*) Письмо Віерринга ка папь, та которона она высказьsaers свой ваглядь на католицизна, инночатано на «Извіснит» но вазнісной спарія, 1970 г. М Уз. нодалъ прошеніе въ святѣйшій всероссійскій Сунодъ о принятіи его въ нѣдра православной греко-русской церкви. Вотъ текстъ этого прошенія:

"Принадлежа доселѣ въ римской церкви, я одушевленъ желавіемъ принять каеолическую апостольскую православно-восточную вѣру. Основанія моего обращенія изложены въ прилагаемомъ при семъ письмѣ къ его святѣйшеству Пію IX, епископу римскому. Путемъ молитвы и изученія дойдя до убѣждевія. что православно-восточная церковь одна сохранила чистоту евангельскаго ученія, я признавалъ бы за счастіе проповѣдывать о ея достоинствахъ на общирномъ американскомъ материкѣ, гдѣ человѣческій духъ столь искревно ищетъ религіозныхъ истинъ.

"Чтобы совершать это съ авторитетомъ, необходимо быть облечену въ священнослужительскій санъ, и вотъ причина, почему я осмѣливаюсь искать чести быть принятымъ въ составъ православнаго клира. Моя жена и мои дѣти вмѣстѣ со мною отрекаются отъ заблужденій латинства и желаютъ войдти въ лоно вашей святой церкви. Благоволи, святѣйшій сунодъ, отворить двери своего двора для овецъ возвращающихся послѣ блужданія, и не откажи въ своемъ благословеніи тому, который называетъ себя твоимъ нижайшимъ и покорнѣйшимъ слугою и неофитомъ. Віеррингъ" (').

**B. M**.

(1) Ж. М. Н. Пр. февраль, 1870 г.

Cos. 1.

26



## ОГЛАВЛЕНІЕ

## первой части

## ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА

#### на 1870 годъ.

|                                             | стран.          |
|---------------------------------------------|-----------------|
| Присоединение въ православной церкви        |                 |
| бывшаго въ расколъ священноинока Павла      | 3.              |
| Воззваніе къ православнымъ. В. Геттэ.       | 8.              |
| Къ вопросу о людяхъ Божіихъ. И. До-         |                 |
| бротворскаго                                | 15.             |
| Православная противомусульманская мис-      |                 |
| сія въ казанскомъ краћ въ связи съ исторіею |                 |
| мусульманства въ первой половинѣ XIX вѣка   |                 |
| (продолжение). Свящ. Е. Малова              | 31 и 115.       |
| Вопросъ о перстосложении для крестнаго      |                 |
| знаменія и благословенія по нѣкоторымъ но-  |                 |
| воизслѣдованнымъ источникамъ. Архимандри-   |                 |
| та Никанора 49, 1                           | 30 H 220.       |
| Къ первому дню новаго года. А. Н            | 66.             |
| Слово въ день срътенія Господня, ска-       |                 |
| занное преосвященнъйшимъ Антонісма, архі-   |                 |
| епископомъ казанскимъ и свіяжскимъ, 2 фев-  | •               |
| 1000                                        | 97.             |
| Слово въ недълю сыропустную, сказан-        |                 |
| вое преосвященн в Антоніема, архіепи-       |                 |
| скопомъ казанскимъ и свіяжскимъ, 11 февра-  |                 |
| ля 1868 года                                | . 150.          |
| Слово по поводу зараждавшагося ниги-        |                 |
| лизма. Е. В.—на                             | . 153.          |
| Лътопись. А. Г                              | 80 <b>n</b> 165 |

стран.

ł

|                                                                                                                                         | - <b>-</b>  |              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--------------|
| Слово въ недѣлю крестопоклонную, ска-                                                                                                   |             |              |
| занное преосвященнъйщимъ Антонісиз архі-                                                                                                |             |              |
| занное преосвященнъйшимъ Антоніемъ, архі-<br>епископомъ казанскимъ и свіяжскимъ, З мар-                                                 |             |              |
| Ta 1862 roga.                                                                                                                           |             | 100          |
|                                                                                                                                         | •           | 183          |
| Защита Моусеева Пятикнижія противъ воз-                                                                                                 |             |              |
| раженій отрицательной критики. Перевода прот.                                                                                           | ,           |              |
| $A. B. \dots \dots$                     | 191 e       | 1 276        |
|                                                                                                                                         |             |              |
| Ученіе о догнатѣхъ вѣры святыя соборныя                                                                                                 |             |              |
| и апостольскія церкви Христовы. (Опыть ка-<br>тихизическаго собестдованія единовтрческаго                                               | •           |              |
| тихизическаго сооестдования единовърческаго                                                                                             | )           |              |
| священника съ своими пасомыми). Протойерея                                                                                              |             |              |
| В. Волкова.                                                                                                                             | 242 B       | 307          |
| Слово въ день правослявія и восшествія                                                                                                  |             |              |
| на престолъ Благочестивъйшаго Государя Им-                                                                                              |             |              |
| ператора Александра Николаевича. А. Н.                                                                                                  |             | 250          |
|                                                                                                                                         | •           | 200          |
| О преподаваніи закона Божія въ едино-                                                                                                   |             |              |
| върческой школъ.                                                                                                                        | •           | <b>26</b> 3  |
| Слово въ день благовѣщенія пресвятыя                                                                                                    |             |              |
| Богородицы, сказанное преосвященнъй<br><i>Антоніемъ</i> , архіепископомъ казанскимъ и сві-<br>яжскимъ, въ каеедральномъ Влаговъщенскомъ |             |              |
| Антониена архіепископонъ казанскимъ и сві-                                                                                              |             |              |
| gwerner pr racendont Buscherner H CBF                                                                                                   |             |              |
| соборѣ, по случаю обновленія онаго внутри                                                                                               |             |              |
|                                                                                                                                         |             | ~~~          |
| иконописью                                                                                                                              | ٠           | 267          |
| Цареградская церковь святой Софіи-сви-                                                                                                  |             |              |
| дѣтельница древле-православнаго перстосложе-                                                                                            |             | •            |
| нія. Архимандрита Никанора.                                                                                                             | •           | 291          |
|                                                                                                                                         |             |              |
| Вракоборцы и брачники въ старообряд-<br>ческомъ расколъ. По поводу сочинения: "Се-                                                      |             |              |
| welling when he hear and hear at I U.                                                                                                   |             |              |
| мейная жизнь въ русскомъ расколѣ. И. Ниль-<br>скаго". Н. Ивановскаго.                                                                   |             |              |
|                                                                                                                                         | •           | <b>3</b> 21. |
| Лѣтопись. В. М                                                                                                                          | ÷           | 351.         |
| Отъ правленія казанской духовной ака-                                                                                                   |             |              |
| $\cdot$ / $ \cdot$                                                                                                                      | 96 <b>m</b> | 100          |
|                                                                                                                                         |             |              |

-----

-

-

Digitized by Google

Π

# православный

### собесъдникъ,

изальятий

**UPM** 

визинской духовной акадамии.

. . . .

# 4870.

часть вторая.

#### КАЗАНЬ.

ВВ УНАВЕРСИТЕТСКОЙ ТИПОГРАФИИ.



Отъ казанскаго комитета духовной цензуры печататъ дозволяется. 5 мая 1870 года.

]] ]]() ]]()

Digitized by Google

Цензоръ, профессоръ академія, Н. Соколовъ.

## СЛОВО

#### въдень святыя мученицы царицы александры,

сказанное высокопреосвященнымъ антоніємъ, архилиокопомъ казанскимъ и свіяжскимъ, въ казанокомъ родюновскомъ институтъ благородныхъ дъвицъ, 23 апреля 1870 года.

> Уподобися царствіе небесное десятимо дъвамо, яже пріяша свътильники своя, и изыдоша во срътеніе жениху (Матө. 25, 1).

Цритча о дѣвахъ, которая читана была нынѣ изъ свангелія, к читается вообще въ дни св. мученицъ, заключаетъ въ себѣ весьма важные и назидательные уроки не только для васъ, коныя дѣвы, но и для всѣхъ насъ. Эту притчу Господь изрекъ въ одной изъ послѣднихъ бесѣдъ своихъ съ учениками на горѣ Елеонской, не задолго предъ страданіями своими, когда, смотря съ высоты Елеона на величественныя зданія јерусалима, возвышавшіяся на противоположной горѣ, предсказалъ послѣднюю, плачевную, скоро имѣвшую настать судьбу его, и потомъ перешелъ къ предсказанію о судьбахъ своей церкви и цѣлаго міра, до самаго втораго пришествія своего и кончины вѣка.

Digitized by Google

1\*

Образы въ сей притчѣ взяты Спасителемъ съ древняго, впрочемъ и доселѣ еще продолжающагося, обычая на востокѣ— совершать брачныя торжества среди глубокой ночи, для чего невѣста, приготовившись къ браку, а вмѣстѣ съ нею и подруги ея—дѣвы, должны были со свѣтильниками въ рукахъ бодрствовать цѣлую ночь и ждать прихода жениха, дабы потомъ торжественно, ст. зажженными свѣтильниками, идти всѣмъ вмѣстѣ на брачное торжество.

Что значать въ сей притчѣ дѣвы? Это—всѣ души христіанскія, которыя всѣ предназначены для царства небеснаго, куплены для сего кровію Христовою и украшены оть самой купели крещенія чистотою и непорочностію, омытыя въ водахъ его отъ всякой скверны грѣховной и запечатлѣнныя печатію Духа Святаго, и потому обязаны хранить сію чистоту и непорочность паче зѣницы ока—такъ, какъ лѣвы хранятъ свое дѣвство и цѣломудріе отъ всего, что можетъ оскорбить и растлить его. Обручихъ вы, яко дъву чисту (2 Кор. 11, 2), пишетъ апостолъ своимъ ученикамъ и внушаетъ: очистимъ убо себе отъ всякія скверны плоти и духа, творяще святыню въ страсъ Божіи (2 Кор. 7, 1).

Кто это женихъ, упоминаемый въ притчћ? Это-Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Онъ есть Женихъ лушъ христіанскихъ, послику онъ предназначены къ ближайшему блаженному общению и соединению СЪ Нимъ и здѣсь еще на землѣ, въ царствѣ благодати, такъ чтобы Онъ былъ жизнію нашею. Имъ жила душа наша, какъ говоритъ о себъ апостолъ: живу нектому азъ, но живетъ во мни Христосъ (Гал. 2, 20). Къ этому дается намъ и залогъ драгоцѣнный, или, какъ говорить апостоль, обручение Духа, т. е. какъ-бы обручальный перстень, въ святыхъ таинствахъ церкви, Наипаче же въ таинствъ евхаристи, въ коемъ, питаясь самою плотію и кровію Христа Спасителя, мы, по обътованию Его, въ Немъ пребызаемъ и Онъ въ насъ. но здѣсь, въ царствѣ благодати, только еще обручаются христіанскія души Христу: обручнаго вы единому

муму двоу чисту представити Христови, говорить апостоль; а самый бракъ, бракъ Амчий (Апок. 19, 9), по выражению Апокалипсиса, т. е. совершенное, блаженное и въчное единение со Христомъ ожидаетъ ихъ тамъ—за предѣлами премени, въ царствъ славы, которое начнется тогда, когда прейдетъ образъ мра сего и кончится настолщее царство благодати.

Что значать въ притче светильники? Это-все существо наше, делый составъ и совокупность всёхъ силъ и способностей какъ духовныхъ, такъ и тёлесныхъ, которыя всё въ христіанине должны быть сосудомъ благодати Божіей, орудіемъ служенія Богу, всё должны свётиться и пламенеть какъ жертва Вогу, И умъ въ христіанине долженъ быть плинена ез послушаніе Христово (2 Кор. 10, 5), какъ говоритъ апостолъ, и сердце должно быть отдано Христу, какъ сказано: сыне, даждь мню сердце твое, и воля должна быть поворена подъ благое и легкое иго Христово, н самое тёло уготовано въ орудіе на служеніе Вогу. Прославите Бога, заповёдано христіанамъ, ез душита вашнать и пюлесьять вашиха, яже суть Божа.

Что такое елей въ світильникахъ? Это-діятельность, которою долженъ христіанинъ обогащать себя. чтобы быть достойнымъ своего высоваго назначения, стараясь совершать всёми силами существа своего то, что угодно Богу, что делало бы его септомо о Господъ, по выражению апостола, творило душу его горящею и пламентющею для Бога. Это-въра Христова, познание и усвосние себъ истинъ, возвъщенныхъ нать въ Евангели, -- въра, коею единственно просвъщается нашъ умъ, и безъ коей онъ ссть тьма, хотя бы превсполненъ былъ всею мудростію міра сего и извідаль всі науки человіческія. Это-любовь къ Вогу и вст тъ чувства святыя, которыя проистекаютъ изъ сей любви, чувства сыновняго страха и благоговънія, благодарности и хваленія, смиренія и сокрушенія, преданности и упованія. Это-діла благія, наиначе же дёла любви къ блажничъ, дёла служенія блауу общему, дёла милосердія и благотворенія бёдствующимъ и страждущимъ.

Кто это мудрыя и кто юродивыя девы? Мудрыя дввы, ожидающія жевиха съ готовыми свътильниками, ванасшіяся благовременно и обильно елеемъ, это-ть христіане, которые заблаговременно, съ ювыхъ лѣтъ и постоянио, непрерывно обогащають себя болье и болье двательностию благою; тв, которые тщательно просвѣщають унь свой свѣтомъ въры Христовой, утверждають себя въ ней болће и болће и растуть въ повнании спасительныхъ истинъ Евангелія -- чтеніемъ и слушаніемъ слова Божія и усвоеніемъ себѣ ученія церкви, прилежно учатся и всему другомудоброму и полезному какъ для временной, такъ особенно для втчной жизни, какъ напр. вы, юныя дъвы, которыя со всею ревностио усвояете себѣ всѣ преподаваеныя вамъ полезныя науки и наставленія. Это-ть, которые въ сердцѣ своемъ, тоже съ юныхъ лѣтъ, со дия на день возжигають большую и большую любовь къ Богу и воспитываютъ благоговъйныя чувства бъ Нему усердною молитвою къ Нему ежедневною, прилежнымъ участіемъ въ божественныхъ службахъ дерковныхъ и общениемъ въ св. таинствахъ церкви. Этотѣ, которые не губятъ даромъ времени, но спѣшатъ прюбръсти себѣ добрый запасъ благихъ дѣлъ въ служени ближнимъ, благотвореніемъ имъ, милосердіемъ, долготерпѣніемъ, готовностію все и самую душу положить для блага общаго. Это-ть, которые, каждый день такимъ образомъ пріумножая въ себѣ сокровище свъта, тщательно блюдуть себя отъ дёль темныхъ, грѣховныхъ, оскверняющихъ совѣсть; а если и случится когда погр'вшить въ чемъ-либо по немощи естества, стараются немедленно очищать и исправлять себя слезами и дълами покаянія. Вотъ что значать муарыя дёвы! А юродивыя, т. е. глупыя, безразсудныя дтвы, ждущія, цовидимому, жениха, во не запасшіяся благовременно достаточно елеемь въ свътильникахъ

CBOHX5, 9TO - TE MARKIO XPECTIANO, BOTOPHO XORA MAR NTE O CROCHE BEIOOKONE HASHAJCHIH GHTE CRATHINH, MCпорочныки и угодныки во всемъ предъ Богомъ и Снасителень Христомь, но не выботятоя благовременно, постоянно, отъ всей дуни о токъ, чтобы доброю даятельностію соотв'єтствовать сему назначению. Это-те, которые легкомысленно проводять всю жезнь въ презености, разсъянности, сусть, забавахъ и удовольствиять мірскихъ, а о томъ, что у вихъ въ душѣ, есть ли добрый запасъ въры и умножается ли день отъ дня, есть ли запась любви къ Богу и благочественить чувствъ къ Нему и возрастаетъ ли ностоянно, есть ли запасъ добрыхъ навыковъ и богоугодныхъ дълъ ти уведичивается ли время отъ времени, -- объ этомъ и не понышляють. А между тыть, въ душе ихъ, висто въры свътоносной, водворяется вракъ невърія, соминній, вольнодумства, витесто любви жъ Богу — холоди ность, равнодушие, вибсто добрыхъ навыновъ и дилъ богоугодныхъ-порочныя привычки. нечистыя страсти. грѣхи и беззаконія, коихъ они не заботятся очищать скорфе слезани раскаянія и исправлять ділани покаянія. И воть св'ятильники ихъ не горять и гаснуть въ то самое время, когда наилаче настоить въ нихъ надобность, когда нужно съ ними явиться на астрану Жениху душъ нашихъ.

Что значить сонъ, которымъ воздремали и заснули въ ожидании жениха всё дёвы, не тольмо юродивыя, но и мудрыя? Въ юродивыхъ дѣвахъ—это совершенная безпечностъ, въ которой многія проводять всю свою жизнь, совсёмъ забывая о конпѣ ея, о смерти, о судѣ Божіемъ, о царствѣ небесномъ, о вѣчныхъ мукахъ, и предаются всепѣло тѣмъ дѣламъ, которыя апоотолъ называетъ дѣлами тьмы и ночи, въ противоположность дѣламъ свѣта и дня. Въ мудрыхъ же дѣвахъдремота и сонъ означаютъ свойственныя по временамъ самымъ святымъ и богоугоднымъ дупамъ изнеможеніе, ослабленіе духовной и тѣлесной ихъ бодрости и трезр венія, упадокъ силь по немоции естества, которыя, впрочень, по присущей имъ благодата Вожјей, не бываютъ умихи вродолжительны и глубоки, но подобны самону тонкому сму и дремоч", въ которыхъ человъкъ не липлантон совершенно самочувствія и отлущевія того, что около него, и от которыхъ онъ тотчесъ пробуждаетоя, какъ своро мальйший шорохъ произойдеть близь него. Это -- сона, въ которона сераце остается бодрствующенить, каль и говорить о себь одна взъ душъ, упервотившинъ себя Богу: азъ сплю, по сердие мое бдить (Пъс. птон. 5, 2). Въ примънения къ пълому міру, сонъ, уноминасный въ притчь, означаеть то крайнее состояніе глубокой безпечности, невтрія, развращенія всеобщиго, въ которое придетъ человъчество въ послъднее время, предъ кончиною міра и вторымъ пришествість Христовынь, ---состояніе, нодобное, по слову Спасителя, тому, въ какомъ находились люди предъ всеирный истоной, и въ каконъ были жители Содона и Гонорри предъ страшною гибелью сихъ нечестивыхъ городовъ.

Что такое эта полночь, въ которую пришель женихъ, и голосъ, воззвавший къ срћтению его? Это-для каждато человъка-часъ смертный, страшный, грозный часъ, неизбъжный и большею частию нежданный, нежеланный, а нервако и внезапный. какъ тать въ нощи,яясъ, въ который ангелъ смерти позоветъ и возметъ душу изъ тела, чтобы представить ее жениху-Христу на судъ Его праведный. А въ примънении къ цълому пру, это — второе примествіе Господа въ послѣдній день міра для страшнаго суда всеобщаго, которое постигнеть жиръ тоже нежданно, внезапно, прогивъ всъхъ чалній и расчетовъ людскихъ, тогда какъ люди рекуто Мирь и утверждение, какъ говоритъ апостолъ, и къ воторому ангелы трубныя гласомъ воззовутъ и соберутъ со встхъ концевъ земли не только живыхъ, но и мертвыхъ, воскресшихъ изъ гробовъ своихъ.

Какой смысль того, что продивыя дъвы въ то вреяя, какъ пришель уже женихъ, стали искать елея для упоскощнихъ своихъ свътильниковъ, просили его у мулрыхъ дёвъ, но во полуявли, вошли купить, но онознали встратять жениха и войти съ нимъ въ брачный чертогъ? Это-образъ тъхъ, которые, проводя всю жизнь безпечно, въ лености, въ разселянности, въ сусте, въ гръховномъ усыплении, отлагаютъ покаяние и исправ-Леніе со дня на день, дунають, что успекоть еще цекаяться и начать жизнь болье порядочную, успають ене обогатить себя добрыми дълами въ старости, когна ближе будутъ къ смерти, или и передъ самою смертію, в ув'вряють самихъ себя, что в этого довольно, дабы угодить Вогу и заслужить царство небесное, что торда у нихъ сана собою вдругъ ни оттуда ни отсюда авится и въра живая, и любовь иламенная, и чувства горячія, и упованіе непомолебниое, и сов'єсть четая и спокойная. Но увы! жалкое это саноободьmenie! Часто видниъ мы, что люди, жившіе безпечно и нераскаянно, безъ живой въры и любви къ Богу, съ совъстью, чуждою добрыхъ дъль и оскверненною иногнии гръхами, предъ самою смертно, дъйствительно, приходять въ себя, раскаяваются и жальють о погибшень времени жизни и пустоть своей души, интутся туда и сюда, ища опоры для слабой своей візры, освя для холоднаго своего сердца, водкрѣпленія для волеблющейся своей надежды, отрады и покоя для своей обремененной грёхами совёсти. По неизреченному илосердію Господа, случается, что и нетщетно бываеть иногда такое позднее раскаяние и обращение для самыхъ великихъ грѣшниковъ; но когда это бываетъ? Только тогда, когда въ основъ души ихъ глубово ле**жало, хотя и заглушенное, подавленное и не дававшее** плода, стыя добра. Большею же частію всуе интутоя тогда души гръшниковъ, потому что не къ чему бываеть привиться въ вихъ благинъ чувстванъ и расположеніямь; всуе хотели бы они засветнть вь себе светильникъ вёры, которой но имбли досель ни искры; всуе женади бы согрѣться любовію къ Вогу, которой не было въ нихъ и самой малой доли; всуе хотвли бы Фросить съ себя бреня граковъ, которые приросли,

такъ сказатъ, къ самому существу души, проникли ее насквозь, во встахъ ся составахъ и изгибахъ; всус хотвли бы сдёлать хоть что-либо доброе - подать инлостыню, сходить въ церковь, примириться съ вратожъ, вознаградить обиженнаго: винуты ихъ уже сочтены, и они восхищаются изъ среды живыхъ тавин, какъ жили! Въ примънения къ пълому роду человъческому, это мѣсто притчи значить то, что и при второнь пришествіи Христовомъ тоже многіе изъ невтрующихъ и жившихъ въ нечести и беззаконіяхъ пераскаянно в безпечно, встрепенутся, образумятся величиемъ событій, познають свои заблужденія, раскаютоя, но будеть уже поздно. Тогда восплачутся вся кольна земная (Матө. 24, 30), говорится въ словѣ Вожіемъ, и начнуто глаголати горамь: падите на ны, и холтонь: покрыйте ны (Апок. 6, 16).

Все остальное въ притчѣ само собою понятно. Введевіе въ брачный чертогъ мудрыхъ дѣвъ и оставленіе внѣ его юродиныхъ означаеть оправданіе на судѣ Божіемъ по смерти и введеніе въ блаженныя обители праведныхъ дуптъ тѣхъ умершихъ, кои встрѣтятъ смерть съ надлежанею готовностію, и — осужденіе на всегдашнее удаленіе отъ Бога и святыхъ Его—душъ, неусптвшихъ приготовиться къ смертному часу какъ должно. Въ примѣненіи же къ цѣлому міру это есть рѣшевіе участи всѣхъ людей послѣ страшнаго суда Христова, и осужденіе грѣшниковъ на вѣчныя муки въ едѣ. Дверь чертога, затворенная предъ мродивыми дѣвами, и гласъ: не свъмъ сасъ, есть неизмѣнность приговора Божія и невозможность покаянія послѣ смерти и страшваго суда Христова.

Вотъ смыслъ евангельской притчи о д'вахъ! Для чего, спросите, эта притча читается обыкновенно въ день святыя мученицы Александры? Для того, что мученицы въ особенности представляютъ въ себѣ прекрасный олидетворенный образъ истинно мудрыхъ д'въъ, которыя, уневъстивши себя Христу, возжегщи въ себѣ свѣтъ въры. наполнивни: сосудъ свой елеемъ дюбен Божіей и богоугодныхъ д'влъ, неусыпно бодрствовали въ храненіи и пріумноженіи въ себѣ сего сокровния, и—ничто, по апостолу, ни спорбь, на тьснота, ни юненіс, ни зладъ, ни наюта, ни бъда, ни мечь, ни жисотъ, ни смерть (Рпм. 8, 85—38) не погли лишить ихъ сего сокровница и разлучить ихъ отъ любве Бокіей, но все сіе сладцѣ терпѣли онѣ за возлюбленнаго Жениха своего и съ рядостію великою шли на воѣ муки и самую страшную смерть, зная, что за ними Онъ—сладчайшій — ждетъ ихъ къ Себѣ, чтобы ввести ихъ въ небесный чертогъ на брачное торжество съ Собою, для вѣчнаго блаженства.

Будемъ, братіе, имѣть свѣтлый образъ сихъ мудрыхъ дъвъ всегда передъ собою для возбужденія и укръпленія въ себь чувствъ въры и благочестія, такъ часто въ насъ ослабъвающихъ и оскудъвающихъ. Вудемъ хорошо помнить и всѣ назидательные уроки, преподанные намъ въ притчѣ о дѣвахъ. Утвердите сіи спасительные уроки въ своей памяти особенно вы, юныя двы, готовящияся скоро оставить сей благод втельный воспитательный кровъ вашъ, чтобы начать внѣ его жизнь болѣе самостоятельную, по руководству уже наиболѣе своего ума и своей воли. Знаю я, что здѣсь и умы ваши хорошо просвѣщены свѣтомъ Христовой вѣры и познанісмъ свангельской истины, и сердца ваши належно воспитаны въ добрыхъ религіозныхъ и нравственныхъ чувствахъ и расположеніяхъ и следовательно съ горящими свѣтильниками исходите вы отсюда. Но міра, вь который вы вступите, весь во злю лежить, какъ говорить апостоль, и полонъ искушеній и соблазновъ, очень опасныхъ и для върующихъ умовъ и для благочестивыхь сердець. Потщитесь, возлюбленныя, всъи силами сохранить свои свѣтильники всегда горящими, такъ чтобы и свъта ихъ не погасилъ какъ-нибудь вѣющій къ мірѣ духъ невѣрія, сомпьнія, вольнодуиства, превозношения ума человъческаго паче разума Божія и мудрованій людскихъ паче истины Христовой, и елей ихъ — чувство нравственной любви къ Богу и стремление ко всему истинно доброму, прекрасному и богоугодному, не изоякъ бъ васъ, или не загнилъ отъ увлеченія тлетворными обычаями и правилами вѣка сего, противными чистой евангельской правственности, дабы явиться вамъ въ свое время, въ день и часъ, егоже не вѣсте, не юродивыми, в мудрыми дѣвами, достойными святѣйшаго Жениха душъ нашихъ Господа Інсуса и готовыми войти въ небесный чертогъ Его. Амивь.

# ЗАЩИТА

# МОИСЕЕВА ПЯТИКНИЖІЯ

#### противъ

# ВОЗРАЖЕНИЙ ОТРИЦАТЕЛЬНОЙ КРИТИКИ.

#### (продолжение)

# Восвенная защита подлинности пятивнижія или опровержение возражений.

Краткая исторія вопроса о подлинности Пятикнижія.

I. Немногимъ неизвъстнымъ еретикамъ первыхъ въковъ христіанства принадлежитъ жалкая честь — быть первыми оспаривателями всеобщаго преданія синагоги и церкви, усвояющаго написаніе Пятикнижія Моусею.

Такъ, гностикъ *Штоломей* ('), жившій во 2 вѣкѣ, лѣлаетъ слѣдующую сортировку въ содержаніи Пятикнижія, — именно одну его часть приписываетъ божественному вдохновенію, другую — самому Моусею, и третью — старѣйшинамъ народа.

Гораздо смѣлѣе была въ этомъ отношения секта назареевъ (\*). Она уважала патріарховъ, но отвергаля

- (') Epiph. Haeres. 33, 3.
- (\*) Epiph. Haer. 18.-J Damasc, de haeres. XIX,

въ пятикнижи. Эта книга, по ся словамъ, обла выдумана послѣ, и будто ложно говерится въ ней о томъ, что патріархи приносили въ жертву Богу животвыхъ и ѣли ихъ мясо.

По сказанію Клементина (III, 47), Мочсей имѣлъ будтобы намѣреніе заключить истинную религію въ одномъ только устномъ преданіи. Законъ, въ которомъ она содержалась; быдъ будтобы вивревъ Мочсеемъ устно семидесяти старѣйпинамъ, которые, по смерти Мочсея и вопреки его намѣренію, изложили его письменно. Съ теченіемъ времени Пятикнижіе, нѣсколько разъ будтобы терявшееся, было составляемо снова и каждый разъ съ новыми прибавленіями.

Противники Пятикнижія стараются также подкрапить себя авторитетомъ бл. Іеронима ('), который выражается о немъ слѣдующимъ образомъ: "я не противорѣчу тому, назоветъ ли кто писателемъ Пятикнижія Мочсен, или вовстановителемъ его Езару". Но эти сдова, какъ увидимъ это дальше, означнояъ только то, что во время бл. Іеронима нѣкоторые думали, будто Ездра возстановилъ Пятикнижіе въ его нервоначальной чистотѣ, частію по божественному вдохновенію, частію на память, и что онъ (бл. Іеронимъ) не придавалъ этому мнѣнію особенной важности, что разумѣется само собою, потому что, если Богъ внушалъ Ездрѣ то, что написано было прежде въ затерянныхъ книгахъ Моусея, то очевидно божественное достоинство атихъ книгъ становилось тѣмъ яснѣе.

Въ XII в. богомилы (<sup>3</sup>), отвергая весь ветхій завътъ, не признавали въ частности и книгъ Movceя.

Въ средніе вѣка были два раввина, которые возбудиле сомнѣніе касательно написанія Моуссемъ Пяти-

(') Sive Mosen dicere volueris auctorem Pentateuchi, sive
 Esram ejusdem instauratorem operis, non recuso (Adv. Heluid).
 (') Euthym. Zigab. Panopl. (Biblioth. magna patrum).

кныхія въ полномъ его составѣ. Это были Исаакъ бенг-Язосъ и Абенъ-Езра. Первый, малоизвѣстный, жилъ въ XI в. Абенъ-Езра ссылается на него въ объяснении XXXVI, 31 Бытія, завѣряя, будто онъ полагалъ, что этотъ стихъ написанъ при Іосафатѣ. Абенъ-Езра осщариваетъ справедливость этого мнѣнія, хотя самъ и высказываетъ подобное ему относительно Быт. XII, б. XXII, 14. Вгор. I, 1. III, 11. XXXIV, видя въ нихъ позднѣйшія подправки, но не отрицая однако написанія Пятикнижія Моусеемъ вообще. Впрочемъ, онъ такъ остороженъ и такъ неясенъ, что трудно понять его настоящую мысль касательно этого предмета. Касательно того, какъ понимать его, ученые до сихъ поръ несогласны между собою.

Во время реформаціи Карлштадть угверждаль, что можно отрицать происхожденіе Плтикнижія оть Morcea (').

Во второй половинѣ XVI в. знаменитый бельгійскій оріенталисть Андрей Мазіуса, католикъ, высказался гораздо точнѣе. Въ своемъ замѣчательномъ комментаріѣ на книгу І. Навина (\*) онъ утверждаетъ, что Пятикнижіе, въ его настоящемъ видѣ, принадлежитъ ве Мочсею, но Ездрѣ, или другому вдохновенному муху, который, между прочимъ, замѣнилъ прежнія названія (различныхъ мѣстностей) новыми, принятыми въ его время.

Это инѣніе снова пущено было въ ходъ во второй поювинѣ XVII в. и было еще съ большею силою защищаемо англійскимъ философомъ Гобсомъ, преадамитопъ Исаакомъ Перейрою, Спинозою, Ричардомъ Симономъ и Леклеркомъ.

Гобсъ полагалъ, что "Пятикнижіе, повидимому, написано скорѣе о Мочсеѣ, чѣмъ самимъ Мочсеемъ" (),

(<sup>1</sup>) De canonicis Scripturis: «defendi potest, Mosen non fuisse scriptorem quinque librorum».

(\*) Изд. въ Антверпенѣ въ 1574 г.

(\*) Leviathan, c. 33. «Videtur Pentateuchus potius de Mose, quam a Mose scriptus».— Девіавань явялся сначала на являть такъ какъ слѣдующія мѣста Втор. XXXIV, 6. Быт. XII, 6. Числ. XXI, 14. указываютъ, по его мнѣвію, на позднѣйшую эпоху. Онъ впрочемъ подагаръ, уто Моусей дѣйствительно могъ написать тѣ рѣчи и повѣствованія, которыя приписываются ему формальныхъ образомъ.

Перейра, мыслитель странный, перешедшій жь протестантизма въ римскую церковь, въ своемъ всіль извъстномъ сочинени о преадамитахъ ('), усиливается доказать ту мысль, будто Мочсей не могъ написать Пятикнижія, опираясь въ этомъ случат на различния его исста. обнаруживающія, по его интино, поздни тую Мочсея эпоху, на безпорядочность и безсвязность его изложенія, на повторенія и неправдоподобныя исторія, содержащіяся въ немъ. По его мньвію, Моусей написалъ только мемуары объ исходъ израильтянъ изъ Египта, о пребывании икъ въ пустывъ, о даровави имъ Вогомъ закона и о временахъ, предшествовавшихъ Адаму, котораго онъ считаетъ, какъ извъстно, родоначальниковъ евреевъ. Эти записи были будтобы затеряны, и настоящее Пятикнижіе было написано, будтобы, уже въ позднайшее время писателенъ, которому тъ записи были, будтобы, неизвъстны. Соченене Перейры было опровергнуто извъстнымъ боведиктинценъ Мабильономъ, подъ псевдонимонъ Евсевія римлянина (\*).

Спиноза, въ своемъ богословско-политическода трантать (\*), выводя снова на критическую сцену долото-

ниглійскомъ (1651), потомъ да латинскомъ (1668). Въ атомъ восавлиемъ надавія копировалъ Перейру.

(1) Явившенся въ 1655 г.

(<sup>2</sup>) Animadversiones in librum Praeadamitarum, in quibus confutatur nuperus scriptor, et primum omnium hominum fuisse Adamum defenditur. Paris. 1656. 8<sup>°</sup>.

(°) Ocuvres de Spinoza, trad. par E. Saisset. 1. 1. p. 188. et sequ Tpastats spunce as Ancrepaaus. as 1670 r. ніе своего единов'єрца Абенъ-Эзры, усиливается придать его робкимъ мнѣніямъ значеніе достов приости, и ноннодите новыя места Пятикнижія, которыя, на его ваглядъ, позднѣе времени Моусея, и иткоторыя особенвости, обнаруживающия будтобы въ писателть Пятвенижія человівка, жившаго позже времени Моусся. Между врочимъ онъ указываетъ на то обстоятельство, то пнеатель говорить о Моусев постоянно въ третьень липь, напр. Могсей спазаль, Могсей сдълаль. Онь дунаеть, что Пятикнижіе, равно какъ и другія историчесвія конги встхаго зав'ята, изданы были Ездрою. Этотя невусный писець написаль будтобы сначала Второзаконіе, за тімь другія четыре квиги Пятикнижія, которыя постарался согласовать съ первою. Пропуски и другію недостатки въ цаломъ изъясняются тамъ обстоятельствоить, будто Ездра, застигнутый смертію, не могы вачисто отдълать сноего труда. Послъ него Пятикнижіе вретериввало будтобы новыя передалки.-Саное лучнее опровержение Спинозы принадлежить Фр. Куперу (');

Чрезь ньсколько лёть послё Спинозы, въ 1678 г.; Рачардъ Самонъ издалъ въ свётъ свою знаменитую. Критическую историю ветхаго застта, въ которой онъ праписываеть Мочсею изданіе однихъ законовъ, изданю же историческихъ повёствованій, согласно господствовавшему будтобы въ Египтё обычаю, общественныть анналистамъ. По его мнёнію, теперешнее наше Цятикижіе составлено изъ отрывковъ различнаго проискожденія, и примъчаемый въ немъ недостатокъ порядка объясняется тёмъ, что анналисты вели свои заинси отдёльно другь отъ друга и не сообщая ихъ одинъ другому.—Что касается книги Вытія, то Моусей заимствовалъ будтобы содержащіяся въ ней родословныя записи и другіе разсказы изъ древнихъ письменныхъ источниковъ, или изъ устнаго преданія.—

(') Arcana atheismi revelata. Rotterdam, 1676.

Сов. п.

2

Спеціальное опроверженіе митній Ричарда Симона привадлежнить Гендегиру (').

Жанъ Леклеркъ, въ небольшомъ своемъ сочинения, изданномъ по новоду книги Ричарда Симона, идеть еще дальше (\*). Прежде всего онъ усиливается доказать ту мысль, будто Пятикнижіе ваписано гораздо позднѣе Моусея. Эту мысль онь старается подтверднъь саваующими ивстами книги Бытія XXII, 14. XII, 6. XIV, 14. XXXV, 20. XXXVI, 31. XXXVII, 14. XL, 15. и географіею (II, 12. X), которая будтобы несогласна съ древними событіями, о которыхъ повѣствуется въ этой книге. Также точно смотрить онъ в ва другія книги Пятикнижія, историческая часть котораго извлечена, по его митнію, изъ книги браней Господния, упоминаемой въ XXI, 14 Числъ. Редакція излаго сборника принадлежитъ, по его словамъ, израильскому священнику, который, послѣ разрушенія израильскаго царства, присланъ былъ сюда изъ Вавилона царень ассврійскимъ для наученія новыхъ, языческихъ, поселениевъ служению Іеговъ (см. 4 Цар. XVII, 24-28). Леклеркъ связываеть этотъ фактъ съ тънъ, что разсказывается въ 4 Цар. XXII, 8. объ открытін Хелкіею въ јерусалимсковъ храмѣ книги закона.-Послѣ основательнаго опровержения этихъ интний, сдъланнаго Германомъ Витзіємъ (\*), Леклеркъ оставилъ ихъ. Въ Комментарів на Пятикнижіс, явнышенся въ 1693 году (\*), онъ старается уже доказать, что Моусей быль писателемъ всего Пятикнижія, за изключеніемъ только веиногихъ ябстъ, исправленныхъ въ позднъйшее вреня съ цълю — сдълать ихъ удобопонятнъйшими. Крокв того онъ полагаетъ, что Моусей, при написания Пя-

(\*) Sentiments de quelques theologiens de Hollande. Amst. 1685.

(\*) Prolegom. Dissert. tertia: de scriptore Pentateuchi Mose.

<sup>(&#</sup>x27;) Exercitationes biblicae. Zurich, 1699. t. l. p. 246 et sequ.

<sup>(\*)</sup> M'scellanea sacra. Utrecht. 1692. t. l. p. 103 et squ.

тикнижія, пользовался древични документами, относяцининся въ звохв патріарховъ и писанными будтобы ихъ рукою.

Анабаптисть или меннонить А. Фанг-Диле закончиль рядь возраженій, которыя въ XVII в. направлены были противъ подлинности Пятикнижія, изданіемъ критическаго трактать объ идолопоклонстив (<sup>4</sup>). Въ этомъ сочинении онъ высказываетъ ту мысль, будто Пятикнижіе написано было Ездрою, который имвлъ у себя нодъ рукою кодексъ закона, писанный рукою самаго Моуссея и другіе документы, вышедшіе изъ подъ пера иророковъ.

II. Впроченъ, ученыхъ, которые сомвѣвались и оспаривали происхождение Пятикнижия отъ Моусся, въ XVII в. было немного. Ихъ мненія не успели пріобръсти значенія въ христіанскомъ мірѣ, въ особенности въ Германіи, гдъ почти всъ держались тогда традиціоннаго мизнія, особенно со времени Карпзова, который, въ своемъ введения въ каноническия книги ветхаго завъта (\*), старался опровергнуть бывшія тогда въ ходу возраженія, противныя этому инѣнію (\*). Но въ 1774 и 1777 г. нанесенъ былъ ему сильный ударъ воявлениемъ извъстныхъ Вольфенбюттельскиха фрагментова (\*), которые надълали такъ много шума въ уче- . нонь мірѣ и авторонъ которыхъ призналь себя на смертвоиъ ложћ ученый филологъ Германъ Самунлъ Реймарусь. Въ этихъ фрагментахъ Моусей обвиняется въ обланть и Пятикнижіе объявлено недостойнымъ занимать хесто въ священнояъ канонъ.

(') De origine et progressu idololatriae. 1692. — Крізtoła ad Stephanum Morinum — Стефанъ Моринъ былъ насторонъ и про-•ессоронъ восточныхъ языковъ въ Акстерданѣ.

(') Introductio ad libros canonicos bibliorum V. T. omnes. Leipz. 1721., norones 1741.

(<sup>4</sup>) F. Bleck, Einleit. in das A. T. Berlin, 1860. S. 170.

(\*) Mémoires histor. et litter. tirés des trésors de la Hibhatheque ducale de Wolfenbüttel, N:N: 3 et 4. Années 1774 et 1777.--

2\*

Спустя нісколько діть послі наданія Вольфенбюттельскихь фрагментовь явились ученых вреденія въ книги свящ. Писанія Михаелиса (') и Еихгорна ('), написанныя въ духъ противоположномъ сочинению Реймаруса. Названные сейчасъ ученые доказывали подлинность Моусеевыхъ книгъ. Тімъ не менте, очень своро появились противъ этихъ книгъ повыя возраженія.

Гассе (\*) полагаеть, что Пятикнижіе было составдено во время вавилонскаго плёма, на основанія древнихъ, отчасти моусеевскихъ документовъ, но значительно доцолненныхъ. Позже (\*) онъ измѣнилъ нѣсколько прежнее свое мнѣніе, — именно считалъ Пятикнижіе, въ цѣломъ его составѣ, произведеніемъ Моусея, но полагалъ, что въ немъ сдѣданы были, съ теченіемъ времени, нѣкоторыя поясненія рукою чуждою.

Фульда (\*) приписываеть Моусею древнѣйшіе законы, наибольшее количество пѣсней, содержащихся въ послѣднихъ четырехъ книгахъ, перечень израильскихъ становъ (Числ. ХХХШІ), и проч. По его инѣвію, эти различные документы, въ теченіе многихъ лѣтъ, составляли ивъ себя отдѣльные отрывки, и разработка ихъ начата была при Давидѣ; ивъ этой разработки и вышло, уже во время вавилонскаго штѣна, теперешнее наше Пятикнижіе, редакція котораго сдѣлава неизвѣстно кѣмъ. Въ другомъ сочиненіи (\*) Фульда держитея

(1) Binleitung in die göttl. Schriften des A. B. Hambourg, 1787.

(\*) Einleitung in das A. T. Leipz. 1780—1783.— Поеже Бихгорнъ перешелъ на сторону новаторовъ. См. послѣднее ивданіе еко модини, 1820—1834 г.

(<sup>3</sup>) Aussichten zu kunftigen Aufklärungen über das A. T. in Briefen. Jena, 1785.

gechichte... Halle u. Leipz. 1801 u. 1805. S. 196-301.

(\*) Neues: theol. журналь Аммона, Гонлейна и Павлоса, vol. 111.

(\*) Memorabilien Hassica, 7-a rerpais. Leipz. 1796.

той мысли, будто отрывки, содержащіе въ себѣ законы и исторію, не были приведены въ одинъ общій составъ даже во время Ездры.

По инѣнію Г. Корроди (<sup>1</sup>), Пятикнижіе есть сборникъ отрывковъ, изъ которыхъ одни привыдлежать времени Моусся, другіе относятся къ временамъ позднѣйшимъ; однакожъ, ни одинъ изъ нихъ не позднѣй того времени, въ которое написаны псалмы Давидовы.

Нахтигаль (\*) представляется гораздо редикальнве, и чёмъ дальше идеть въ своемъ сочинения, состоящемъ изъ нёсколькихъ отдёловъ, тёмъ больше проникается духомъ отрицанія. Такъ, въ послёднемъ отдѣлѣ его онъ принисываетъ Моусею только десятеслове, разсказъ о нёкоторыхъ цереходахъ израильтянъ въ пустынѣ и нёсколько родословныхъ таблицъ. Многе изъ этихъ документовъ были написаны, по его мнѣню, іероглифами или вырѣзаны на камнѣ. Извѣстное число Моусеевыхъ законовъ сохранялось устно и только со времени Самуила занялись ихъ записью. — Послѣднимъ редакторомъ Пятикнижія быль Іеремія, въ епоху вавилонскаго плѣна. — Къ этому мнѣнію присталъ "І. Бауеръ (\*), но оно очень хорошо было опровергнуто Дномъ (\*).

Ученый трудъ *С. Фатера* (\*) отличается ультраотрицательнымъ направленіемъ. Авторъ старается доказать, что Пятикнижіе не только не могло быть написано Моуссемъ, но что оно не могло даже и явиться

(\*) Entwurf einer hist. krit. Einl. in die Schrift. des A. B. Nuremberg, 1794., mocatanee noa. 1806.

(<sup>4</sup>) Einleitung in das gottl. Buch des A. B. Wien, 1799. gweite Aufl. 1802.

(<sup>5</sup>) Comment, über den Pentat. Halle, 1802-1805. III. S. 393-728.

<sup>(&#</sup>x27;) Versuch einer Beleuchtung der Geschichte des jüdisch. und christl. Bibelkanons. Halle, 1792.

<sup>(\*)</sup> Bz Magaz. für •Religionsphilos., Exeg. und Kirchengesch. Feuse, Helmstadt, 1794.

въ его время; а образовалось мало помалу. Отрывковъ, которые могли бы быть отнесены ко времени Мочсея, очень немного, и кромъ того они испорчены. Значительная часть Второзаконія была написава, по мнтнію Фатера, въ эпоху Давида или Соломона, другія же части его написаны были еще позже и неодновременно. Въ настоящемъ своемъ видъ Пятикнижіе явилось уже во время вавилонскаго плъна. — В. Асгусти (') вполнъ раздъляетъ это мнтене.

Почти одновременно съ сочинениемъ Фатера явились сочинения извъстваго Де-Ветте (\*). По его инънію, самымъ древнимъ срокомъ появленія Пятикнижія можно назначить въкъ Давида. Отрывки независимаго и различнаго происхожденія, изъ которыхъ оно состоить, собраны были въ одно цёлое позже времени Давида и разными издателями. Книга Левить новее книги Исходь. Книга Числъ составляеть продолжение этихъ двухъ сборниковъ, а Второзаконіе было написано послів ихъ всъхъ, при царъ Іосіи, то есть, незадолго до плъна (\*). Что касается цълаго сборника, то онъ относится тоже ко времени плѣна. Въ послѣднихъ изданіяхъ своего введенія (см. изд. 5-е 1840 в 6-е), Де-Ветте, подобно всёмъ критикамъ, стоящимъ въ своихъ изслёдованіяхъ не на твердой почвѣ, измѣняетъ свои воззрѣнія. Онъ отказывается отъ прежней своей системы, на основания которой приписываль составление Пятикнижія разнымь

(') Grundriss einer krit. Einleit. in's A. T. Leipz. 1806; 2-e Aufl. 1827.

(\*) Dissertatio, qua Deuteron. a prior. Pentat. libris diversum, alius cujusd. recent. auctor. opus esse demonstratur. Jenae, 1815.— Beiträge zur Einleit. in das A. T. 2 vol. Halle, 1806.—Krit. der israel. Gesch. Halle, 1807.—Lehrb. der ktit. Einl. in die Bibel, A u. N. T. Berlin, 2 vol. 1817 u 1826.

(\*) Эта мысль была высказана уже Гезеніусовъ въ Gesch. der hebr. Sprache. Leipz. 1813. S. 19. См. также его диссертацію de Pentat. Samarit. Halle, 1818. p. 7. н неодновременнымъ редакторамъ, н вибсто этого допускаетъ три главныя, преемственныя редакція, называя ихъ редакцією элогистическою, редакцією ісговистическою и девтерономистическою. Къ этой послѣдней онъ относитъ книгу І. Навина. Редакцію девтерономистическую онъ относитъ ко времени Іосіи, т. е. незадолго до плѣна, а редакцію ісговистическую къ началу эпохн царей. По его мяѣнію, въ моусейскихъ законахъ есть подлинная и дъйствительная основа, но онъ не допускаетъ того, что бы такою основою былъ какой-нибудь письменный памятникъ. — Мнѣнія Фатера и Де-Ветте опровергали Келле('), Фритцие ('), Роземмюллеръ('), Сакъ ('), Мейеръ (') и многіе другіе.

Нѣкоторые критики, ставши на консервативную и положительную точку зрѣнія и высказывая то мнѣніе, что форма и слогъ значительнѣйшихъ частей Пятикнажія указываютъ на моусейское происхожденіе ихъ, не приписываютъ однакоже этого происхожденія другимъ частямъ Пятикнижія. Къ числу такихъ принадлежитъ Гербетз (\*), по мнѣнію котораго Пятикнижіе составлено на основанія документовъ, писанныхъ самимъ Моусеемъ, и другихъ мемуаровъ, явившихся въ

<sup>(&#</sup>x27;) Vorurtheilsfreie Würdigung der mosaischen Schriften, als Prüfung der De-Wette'schen krit. mos. Gesch. Freiberg, 1811.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Prüfung der Gründe mit welchen neuerlich die Aechtheit der Bücher Moses bestritten worden ist. Leipzig, 1814.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Scholia in V. T. in compendium redacta Vol. I. Pentat. Leipz. 1828.

<sup>(\*)</sup> Christl. Apolog., Versuch eines Handbuchs. Hamburg 1829.

<sup>(\*)</sup> Apologie der geschichtl. Auffassung der hist. Büch. des A. T., besonders des Pentat.... Sultzbach, 1811.

<sup>(\*)</sup> Observationes quaedam de Pentat. quat. libr. post. auctore et editore.... 1817.—Betrachtungen über die mos. Gesetzbücher mit Hinsicht auf die neuest. Einwendungen. Theologische Quartalschrift. Tübing. 1822. P. III. S. 203.—Hist, krit. Einl. in die Schriften des A. T. Carlsruhe, 1840.

царствованіе Давида, и Бертольде (!), который крайнимъ предёломъ его составленія считаеть начало царствованія Саула и конець царствованія Соломона.

Къ этому же періоду времени относятся возраженія противъ Пятикнижія Вольнея (\*). По мнѣнію этого легкомысленнаго критика, "книги Моусея составлены были первосвященникомъ Хелкіею (4 Цар. ХХІЦ, 8) съ цѣлію—пробудить въ іудеяхъ національное чувство въ то время, когда ихъ отчизнѣ угрожали съ двухъ сторонъ войска Египта и Халдеи". Вольней признаеть, впрочемъ, что содержаніе Пятикнижія не все было вымышлено самимъ Хелкіею, что у іудеевъ хранились еще памятники, принадлежащіе Моусею, именно его обрядовыя учрежденія и законы, и что іудейскій первосвященникъ внесъ ихъ въ свою компиляцію.—Въ нелавнее время опровергъ Вольнея Трипаръ (\*).

Идя по стопамъ Де-Ветте, видѣвшаго въ чудесныхъ разсказахъ Пятикнижія только легенды или миеы, вышитые на древне-историческомъ фонѣ позднѣйшими редакторами, Ф. Гартманз(\*) утверждаетъ, что искусство нисьма сдѣлалось извѣстнымъ евреямъ только во время Судей, и что ихъ литература начинается только со времени Самуила. Такимъ образомъ Пятикнижіе, по его мнѣнію, не можетъ принадлежать Моусею. Оно, по его мнѣнію, составлялось постепенно, начиная со времени Соломона. Гартманъ думаетъ, что различныя части, или книги, составляющія Пятикнижіе, существовали уже, за изключеніемъ нѣкоторыхъ позднѣйшихъ прибавокъ, во время Іереміи и Іезекіиля; только онѣ не были приведены еще тогда въ порядокъ и получили настоящую

(') Hist. krit Einleit. in sämmtl. kanon. und apokr. Schrift. des A. und N. T. Erlangen, 1812-1819.

(\*) Recherches nouvelles sur l'histoire ancienne. 1814.

(\*) Moise, etc. t. III, p. 433-457,

(\*) Hist. krit. Forschungen über die Bildung, das Zeitalter udn den Plan der fünf Büchern Mos., Rostock и Güstrow, 1831. свою форму уже во время плъва. Въ это именно время прибавлены были къ книгъ Второзаконія главы XXVIII—XXXIV.

Ни одинъ, впрочемъ, критикъ не высказывалоя еще такъ враждебно противъ Мочсея и его творенія, какъ Фанз-Боленз ('). По его мибнію, Второзаконіе, наидревнъйшая книга Пятикнижія, относится ко времени Іосіи, другія же книги были составлены не задолго до плѣна.—Боленъ опеціально былъ опровергнутъ Ф. Блэкомз ('), хотя, какъ увидимъ дальше, самъ Блэкъ смотритъ на Пятикнижіе несовсѣмъ съ консервативной точки зрѣнія.

Къ такому же отридательному результату относттельно Пятикнижія, къ какому пришелъ Боленъ, приходятъ Ватке (\*) и Жорже (\*). Оба они смотрятъ на него, какъ на сборникъ миеовъ. По ихъ мнёнію, какъ и ко мнёнію Болена. Второзаконіе принадлежить тоже времени Іосіи, а прочія книги Пятикнижія—еще позднѣйшему времени.

Сколько учеными, столько же искусными противниками Де-Ветте, Гартмана, Фанъ-Болена и Ватке были Ранке (\*), Гензстенберга (\*), Дрежслера (\*), Гэер-

(\*) Die Genesis übers. mit Anmerk. Leipz. 1835.

(\*) De libri Geneseos origine atque indole historica.... Bopn, 1836.

(\*) Die bibl. Theol. wissenschaftl. dargestellt. Berlin, 1835.

(4) Die älteren judischen Feste mit einer Kritik der Gesetzgebung des Pontat, dargestellt. Berlin, 1885.

(<sup>5</sup>) Untersuch über den Pent. aus dem Gebiete der höhern Krith. Erlangen, 1840. 2 vol.

(\*) Beiträge zur Einleif. ins A. T. Vol. II и III. Untersuch. über die Authentie des Pentat. Berlin, 1836. 1839.

(<sup>7</sup>) Die Unwissenschaftlichkeit im Gebiete der alttestam. Krit.... Leipz. 1837.—Die Einheit und Archtheit der Genesis... Hamburg, 1838. никь ('), Коиль ('), Вельте ('), Кеннев ('), Глэрь (') н аругію.

Не довольствуясь гипотезами предшествовавшихъ критиковъ, К. Берто (\*) думаетъ, что въ трехъ среднихъ книгахъ Пятикнижія—Исходъ, Левитъ и Числъ, находится основа мочсейская, состоящая изъ семи группъ законовъ, каждая группа изъ семи отдѣловъ, н каждый отдѣлъ изъ десяти заповѣдей. Вст другіе законы суть позднѣйшая прибавка, равно какъ и историческія новѣотвованія; эти послѣднія новѣе всѣхъ прибавокъ.

Ш. Новъйшія возраженія протибъ моусейскаго происхожденія Пятикнижія, въ вистоященъ его вида, принадлежать Штелину, Эвальду, Де-Ленгерке, Блеку, М. Николя, епископу Колензо и Ренану.

Штелинъ (') думаетъ, что Пятикнижіе, книга І. Навина и Судей, за изключеніемъ прибавленія (книги Руеь) и письменнаго источника 1-й книги Царствъ, были написаны при Саулѣ, вѣроятно, пророкомъ Самуиломъ, или однимъ изъ его учениковъ. Что касается въ частности Пятикнижія, то онъ принимаетъ предшествовавшій ему письменный памятникъ, содержавшій въ себѣ большую часть книги Бытія, Исходъ, Левитъ и Числъ и географію книги І. Навина. Этотъ документъ написанъ былъ послѣ завоеванія Ханаана въ первыя времена періода Судей. Моусею принадлежитъ въ его написаніи самая незначительная доля.

(') Handbuch der hist, krit. Binleit, in das A. T. Erlangen, 1836.

(\*) Lehrbuche der hist, krit. Binleit. in das A. T. Erlanges, , 1853, 2 Aufl. 1859.

(\*) Nachmosaisches im Pentat. beleuchtet. Carlsruhe, 1840.

(4) Alttestam. Studien. Meurs, 2 P. 1836, 1839.

(\*) Вышеуказанное введеніе его въ книги В. и Н. Завіта.

(\*) Die Sieben Grüppen mosaischer Gesetze in den drei mittlern Büch. des Pentat. Göttingen, 1840.

(<sup>1</sup>) Krit. Unters. über den Pentat.; die Büch. Jos., Richt., Sam., und der Könige. Berlin 1813.

А. Эвальдъ (') соглашается съ твиъ, что во время Мочсея искусство письма уже было въ употреблении, и что вообще семитическимъ народамъ опо было извъстно еще задолго до Моусоя, и что сами изранльтяно пользовались уже имъ въ Египта. Тамъ по менте, онъ приписываетъ Моусею изъ всего Пятикнижія только скрижали закона, нъсколько изречений и нъсколько гимновъ. Съ другой стороны, онъ признаетъ глубокую древность известныхъ отделовъ Пятикнижія, не приписывая ихъ, однакоже, перу великато еврейскато законодателя. Таковы, по его мизнію, перечень израильскихъ становъ въ пустыни, народныя переписи, поивщенныя въ внигъ Числъ (І и XXXIII гл.), и разсказъ, находящийся въ XIV гл. Бытія. Теперь вотъ какъ Эвальдъ разлагаетъ, или лучше разрываетъ Пятикнижіе. Онъ допускаетъ пять различныхъ и преемственныхъ его реданцій.-Первая реданція относится, по его мвлнію, къ въку Самисона и обнимаетъ собою исторію Авраяна, вавилонскаго столнотворенія, отрывки изъ книги Исхода (между прочимъ собраніе законовъ, находящихся въ гл. XXI и XXIII, 20), книгу І. Навина и Судей. Это-книга завъта. Вторая редакція принадлежить времени Соломона и заключаеть въ себъ всторію міротворенія и вообще исторію евреевъ со включениет разсказа о построения храна. Это-элогистическая книга началь.-Третья редакція современна пророкамъ Иліи или Іонлю. Она содержить въ себъ въсколько отрывковъ изъ книгъ Вытія, Исходъ и Числъ. — Четвертая редакція принадлежить времени царя Озін или Іоасана. Она обнимаеть книги Вытія и Исходъ, конецъ книги Второзаконія и книгу І. Навина, къ которой относится сказание о смерти Моусея.—Наконецъ пятая редакція, въ которую вошли:

(') Geschichte des Volkes Israel bis Christus. Göttingen, 1843. (1 vol.), 1845 (2 vol.). Изданіе второе ябилось въ 1851 и въ 1853 годахъ. жьото наъ книги Левитъ XXVI, 3—45, написанное нотомковъ израильтянъ, отведенныхъ въ плѣнъ, въ концѣ осьмаго или въ началѣ седмаго вѣка до Р. Х., Второзаковіе (I, 1. XXXII, 47. XXXIV, 10—12), написанное во второй половинѣ царствованія Манассін однимъ изъ его поддавныхъ, жившимъ въ Египтѣ и приведшимъ въ окончательный видъ книгу І. Навина; наконецъ, благоеловеніе Моусся (XXXIII), составленное, вѣроятно, въ царствованіе Іосіи. Изъ этихъ-то различныхъ передѣлокъ и вышло, по мнѣнію Эвальда, теперешнее наше Пятикнижіе.

Во второчъ изданіи своего сочиненія Эвальдъ уже изитениль несколько свои возэрения. Къ первой редакціи онъ относить еще книгу "браней Господнихъ" (Числ. XXI, 14), содержавшую гимнъ, помъщенний въ XV, 1-19 книги Исходъ, перечень израильскихъ становъ (Числ. XXXIII) и отривокъ изъ книги I. Навина (XVII, 14-18), жизнь Мочсея, составленную ввкомъ позже его, но слъды которой легко можно примътить (Исх. IV, 18. XVIII). За тъмъ Эвальдъ измъняеть порядокъ редакцій, ставя напр. четвертую редакцію на мъсто пятой. Четвертая редакція заключала, по его словань, въ себѣ XXXII-XXXIV книги Искодъ и нѣкоторые отрывки изъ книги Бытія. Писатель занимался буятобы главнымъ образомъ сопоставлениемъ древнихъ документовъ, дёлая впрочемъ извёстныя чуждыя имъ прибавки, какъ напр. II, 5-Ш; VI, 1-4, XI, 1-19. книги Бытія.--Наконецъ, Эвальдъ думаетъ, что писатель Второзаковія издаль значительно большую книгу, заключавшую въ себѣ всю исторію Моусеева законодательства, но что лятый редакторъ сократилъ со и далъ сй настоящи видь, присоединивь ее при этомъ къ остальнымъ частямъ сборника.

Де-Ленгерке ('), въ своемъ сочинении, примыкаетъ къ трудамъ Штелина, Эвальда и Де-Ветте. Онъ допу-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Kenaan, Volks-und-Religionsgechichte Israels bis zum Tode des Josua. Regensb. 1844.

окасть три редакцій первоначальной исторіи израильскаго народа: редакцію первоначальную (элогистичэскую), обнимающую исторію израильскаго народа до разд вленія обътованной земли включительно, и составленную нри Соломонъ; редакцію істовистическую, значительно пополнившую первую и заключающую книги Быттія, Исходь, Левить, Числь, Второзаконія XXXI, 12-23. и исторію завоеванія об'втованной земли; эта редакція составлена, по его мнѣнію, въ царствованіе Езекін; наконецъ, редакцію девтерономистическую, завлючающую I-XXXI, 13, 23-30, XXXII, XXXIV, 10-12 Второзаконія и книгу І. Навина. XXXIII глава книга Второзаконія есть уже поздебятая прибавка въ этой книгъ. Эта послъдняя редакція, или передълка, относятся ко времени царя Іосіи. Де-Ленгерке донускасть, однакоже, что израильтяне рано узнали искусотво письми, и что Пятикнижіе заключаеть въ себв весьма древніе письменные памятники; только онъ не допускаетъ того, что бы Мочсей написалъ что-нибудь саять, --- не допускаеть даже того, что бы имъ могли быть написаны даже законы.

Беёка (') представляется не столь радикальнымъ, какъ Эвальдъ. По его митнію, Пятикнижіе содержитъ всебть извъстные моусейскіе документы, каковы въ особенности законы и пъсни; но онъ ноложительно отвергаетъ подлинность Второваконія. Сборникъ Пятивнижія, по его митнію, не разъ подвергался нередълкъ въ царотвование Давида, и авторъ Второзаконія привелъ его уже въ настоящій его видъ, присовокупивъ къ нему книгу І. Навина, которая одолжена также его перу.

Мишель Николя (<sup>1</sup>), распространившій во Франціи возраженія нѣмецкой отрицательной критики, но по указавшій на многочисленныя и ученыя опроверженія

- (1) Binleitung in das A. T. Berlin, 1860.
- (\*) Etudes critiques sur la Bible.---Ancien Test. Paris, 1863.

этихъ возраженій, дунаетъ также, что Пятикнижіе содержитъ въ себѣ отрывки отдаленнаго времени, изъ конхъ нъкоторые должны быть приписаны самому Моусею, или тъмъ мужамъ, которые были ему помощниками въ его дълѣ; но онъ думаетъ, что время написанія Второзаконія не восходитъ далѣе царствованія Іосіи, или, по большей мърѣ, царствонанія Езекіи, и что нынѣшвее наше Пятикнижіе получило окончательный свой видъ уже по возвращеніи іудеевъ изъ вавилонскаго плѣна, при Ездрѣ.

Англійскій епископъ Колензо ('), книга котораго надълала въ недавнее время такъ много шума въ Англи, основываясь на некоторыхъ числовыхъ выкладкахъ, представляеныхъ текстонъ Пятикнижія, -- выкладкахъ, которыя представляются ему невозможными, отрицаеть всякую достовтрность этой книги, а витств съ твиъ и ся происхождение отъ Моусея. Подобно гернанскимъ критикамъ, духомъ отрицанія которыхъ проникся Колензо, онъ принимаетъ двѣ главныя редакции Пятикнижія: первоначальную — элогистическую, содержащую въ себъ половину книги Бытія, небольшую часть книги Исходъ и Числъ и нъсколько отрывовъ изъ книги Второзаконія и книги І. Навина. Эта редакція, по мићнію Колензо, сдълана была Самуиломъ. Втораяіеговистическая редакція, присоединенная впослѣдствія къ первой, относится ко времени царствованія Давида. Позже, въ царствование Іосіи, Іеренія сынъ Хелкін, снова взялся за пересмотръ труда своихъ предшественниковъ, и прибавилъ къ нему новые отрывки и почти цълую книгу Второзаконія. Само же Второзаконіе есть та самая книга, которая была найдена іудейскимъ первосвященникомъ въ храмъ, и была написана въ концѣ царствованія Манассіи, или въ началѣ царствова-His locin.

Извістный Ренанъ (\*), находясь, подобно Колензо, тоже подъ вліяніемъ сочиненій разрушительной гер-

(') The l'entatemque and book of Josuah critically examined. London. 1862-1863.

(\*) Hist. géner. et comp. des langues sémit. p. 116-120.

манской критвки, полагаеть, что "окончательная редакція книгь, содержащихъ древнійшую исторію Изравля, не восходить, *впроятно*, далке 750 г. до Р. Х. Книга Второзаконія представляеть намъ эту исторію въ посліднемъ ся періоді, —исторію, переділанную съ ораторскою цілію, — съ цілію не просто разсказывать, а назидать. Четыре предъидущія книги сами собою обнаруживають, по мніню Ренана, вставки древнійшихъ отрывковъ, соединенныхъ, но не приведенныхъ въ одинъ цільный и связный составъ.

Наконець, Мункъ ('), сочиненіе котораго явилось двадцать пятъ лётъ тому назадъ, приписываетъ Мочсею книгу Вытія, за изключеніемъ небольшихъ вставокъ, или такъ называемыхъ интерполяцій, и всю законодательную частъ прочихъ книгъ. Что касается до современной великому законодателю исторіи, то Мункъ смотритъ на нее, какъ на мноическую, и слёдов. явившуюся спустя нёсколько вёковъ послё Мочсея. Наконецъ, по его мнёнію, Пятикнижіе, въ полномъ своемъ составё, могло явиться лишь незадолго до плёна и было закончено въ эпоху царя Іосіи.

Чтобы соблюсти порядокъ въ отвѣтѣ на начисленныя нами возраженія противъ подлинности Пятикнижія, мы сдѣлаемъ прежде прямое опроверженіе ихъ, за тѣмъ разсмотримъ тѣ различныя системы, которыя были придуманы критиками для объясненія образованія Пятикнижія, въ настоящемъ его видѣ, помимо личваго участія со стороны Моусея въ его написаніи. Эти системы, какъ это очевидно, суть косвенныя нападенія на подлинность Пятикнижія.

• (продолжение будеть)

(') Palestine, Descript. géogr., hist. et archéol. Paris, 1843. p. 139 et 142.

# БРАКОБОРЦЫ И БРАЧНИКИ въ старообрядческомъ расколъ.

### по поводу сочинения:

"СЕМВЙНАЯ ЖИЗНЬ ВЪ РУССКОМЪ РАСКОЛЪ. ИСТОРИЧЕСКИЙ ОЧЕРКЪ РАСКОЛЬНИЧЕСКАГО УЧЕНІЯ О БРАКЪ, ЭКСТРАОРДИ-НАРНАГО ПРОФЕССОРА С. ПКТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИ И. НИЛЬСКАГО". С. ПЕТЕРБУРГЪ. 1869. ВЫПУСК. І И П.

## (продолжение) ·

## II.

Уклоневія отъ требованій дѣвства вызвали среди безпоповдевъ новое ученіе о бракѣ. Что же такое въ своей сущности безпоповщинскій бракъ?— "Вракъ, по мысли Алексѣева, говоритъ авторъ, есть тайна, но не въ смыслѣ таинства, въ которомъ чрезъ пресвитерское вѣнчаніе и благословеніе сообщается брачущимся особенная благодать Св. Духа, а въ смыслѣ таинственнаго значенія супружеской любви, какъ образа любви Христа къ церкви" (стр. 121). Разъясняя это несовсѣмъ ясное и точное опре-

Разъясняя это несовсѣмъ ясное и точное опредѣленіе, авторъ говоритъ, что Алексѣевъ смотритъ на бракъ съ естественной, а не съ христіанской точки зрѣнія, разумѣетъ бракъ собственно, такъ называемый, гражданскій, что онъ заговорилъ о бракѣ подобно "современнымъ нажъ ревнителямъ женской эмансипаціи" (122. 123). За тѣмъ и послѣдователей Покровской часовни авторъ называетъ людьми, "допустившими бракъ не какъ таинство, а какъ гражданский союзъ" (260). Такинъ образомъ, по мнѣнію автора, безпоповцы, возставше на защиту брака, стали смотръть на него. какъ на дѣло гражданское. Мысль эту раздѣляетъ биб-ліографъ "Отечественныхъ записокъ", сдѣлавшій отзывъ объ извъстномъ сочинения г. Надеждина. "Покровская часовня, говорить онъ, узаконила у себя бракъ гражданский" ('); равно какъ и авторъ библіографической заятки на внигу г. Нильскаго, помъщенной въ "Въстникъ Европы" (1). Что съ точки зрънія православной церкви безпоповщинские безсвященнословные браки не могутъ имѣтъ церковнаго, таинственнаго значенія, объ этомъ не можетъ быть и рѣчи; но чтобы сами брачники - безпоповцы смотрѣли на свои брачныя сопряжеиія, какъ на дъйствіе чисто гражданское, въ этомъ ны позволяемъ себъ усумниться.

Въ самой книгъ достопочтеннаго профессора и въ нъкоторыхъ изъ тъхъ источниковъ, которыми онъ пользовался, можно найти немало мъстъ, свидътельствующихъ, по нашему мнънію, объ иномъ взглядъ на бракъ Ивана Алексъева и впослъдствіи представителей новопоморскаго согласія.

Съ понятіемъ о гражданскомъ бракѣ соединяется тотъ способъ сожитія, когда мужчина и женщина, схоаясь по доброй волѣ, скрѣпляютъ свой союзъ извѣстными условіями, излагаемыми въ контрактѣ и утверждаемыми общественною властію. Шодобнаго рода бракъ существуетъ въ нѣкоторыхъ государствахъ. У насъ гражданскаго брака, въ строгомъ смыслѣ, нѣтъ, но этимъ именемъ неправильно, большею частію изъ деликатности, называютъ союзъ мужчины съ женщиною, нескрѣпленный никакими формальными обязательствами и не имѣющій значенія законнаго брака.

(') Отечеств. записки. 1866 г. мартъ. кн. 2. стр. 72.

(\*) Вьсти. Европы. 1869 г. августъ. стр. 912.

Cos.IL

3

Съ такимъ понятіемъ о гражданскомъ бракъ не мирятся нёкоторыя условія, которыя брачники-безно-новцы считали для брака необходимыми, а за тёмъ и вообще ихъ взглядъ на свой бракъ. Иванъ Алексъевъ, возставшій противъ всеобінаго безбрачія, поставиль необходимымъ условіемь брака впичание въ православной неркви (по его словамъ – еретической). Положниъ, что это вѣнчаніе, по его мнѣнію, относилось не въ существу брака, но все же оно было необходимымо условимо; это обычай, но обычай такого рода, что безъ него бракъ не бракъ, а, по выражению Алексвева, "бездельничество, мордовское поятіе, бредня (195), достойныя и церковныя и гражданскія казеи" (189). Что же это значить? Авторь, примънительно къ своему взгляду, отвѣчаетъ, что "вѣнчаніе необходимо для того, чтобы имъ отличить законное сопряженіе брачущихся лицъ отъ блуднаго сожитія (122),что оно даетъ браку крѣпость и честъ, впрочемъ чисто формальную, такъ сказать, гражданскую (130). Мнёніе это, вполнё раздёляемое и самимъ Алексеевымъ (125-130), дъйствительно даетъ значительное основание заключать о томъ, что онъ смотрѣлъ ва бракъ, какъ на дъйствіе гражданског. Но при этомъ возникають опять следующія сомненія. Что значить, что Алексвевъ требовалъ ввнчанія непременно въ православной церкви и притомъ "по прежнимъ святымъ уставамъ" (187)? Почему онъ осуждалъ тъхъ, которые, въ предупреждение измѣны, покупали у польскихъ ксендзовъ фальшивыя свидетельства, якобы вънчаны въ костелъ (194)? Формальная "кръпость" брака достигалась не только при вѣнчаніи по новыть требникамъ, но и при покупкѣ означенныхъ свидѣтельствъ, если имѣть въ виду "крћпость", такъ сказать, государственную. Что же касается "чести", то какая честь безпоповцу идти вѣнчаться въ православную церковь? И во всякомъ случат необходимость втианія несогласна съ обыкновенными понятіями о граж-

данскоиъ бракъ и твиъ более – съ тъкъ способонъ сожитія, какой допускается нѣкоторыми у насъ подъ именень гражданскаго брака, - людьми, нежелающими или немогущими скрънить его церковнымъ вънчаніемъ. Видно, что Алексвевъ, находясь подъ разными вліяніями, колебался въ своихъ требованіяхъ и не составиль себѣ яснаго понятія о сущности вводимаго имъ брака; только въ томъ случав его бракъ можно было бы назвать строго гражданскимь, если бы онъ устранилъ необходимостъ вънчанія въ православной церкви. Самъ авторъ въ одномъ мъстъ своей вниги не ръшастся еще прямо сказать, что Алексвевь признаваль бракъ дъйствіемъ гражданскимъ, такъ накъ требоваль вынчанія, и что этогъ взглядъ высказанъ ръшительно послъдователями Покровской часовен (248). Дъйствительно, послъдователи Покровской часовни отстранили вънчание въ православной церкви, какъ необходимое условіе, высказались яснье и опреділенніе; но едвали въ пользу брака, накъ акта често гражданскаго. По мнѣнію Емельянова, пресвитерское вѣнчаніе есть только "благолъшное украшение, случайно устроенное",--в потому онъ позволялъ заключать браки и помино вѣнчанія въ православной церкви; въ этомъ его отлячіе оть Ивана Алекстева. Но одно "благольпное украшеніе" у Емельянова, а за нимъ и Скачкова замънено было другимъ, которое опять считвлось необхоармымъ для законнаго брака:---венчание пресситерское--вънчаніемъ мірянина, чинъ издревле существующійчиномъ новымъ. Сначала Емельяновъ замтнилъ пресвитерское вънчание "пъниемъ молебна Спасителко и Вогоматери", а потомъ Скачковъ составилъ "особаго рода канонъ Господу Богу на обрядъ бракосовертения нерукоположенными мужами поморской церкви, а наконепъ введено было чтеніе апостола и евангелія" (218. 219). Насколько, по мнёнію новопоморцевъ, важны были всѣ эти чины, въ дѣлѣ заключенія брачныхъ союзовъ, видно изъ того, что они, по словамъ автора, доказывали Өедостевцамъ, "что брать себт для сожа-

3\*

тія женщину безь молитвословія значить приводить въ домъ не жену, а любовницу" (375); что строго безовященнословный бракъ есть блудъ (217). О самомъ отсутстви пресвитерскаго вѣнчанія они выражаются, что "оно только прошенія достойно, что безъ него можно обойтись только въ случат нужды" (394), и не отрицели, что болье превильная форма заключенія брака-это та, когда онъ совершается съ благословеніенъ священника" (330 снес. 394). При этомъ они называли даже незаконными браки техъ, которые "по презрѣнію отбѣгаютъ православныхъ іереевъ" (1), чего никакъ не сказалъ бы почитатель собственно гражданскаго брака. Наконецъ, когда Павелъ Любопытный сталь доказывать, что "венчаное есть ве болѣе, какъ блестящій церемоніалъ, изъ политики установленный для великольпной пышности, а не радя оформированія брачнаго существа, что поэтому указывать на необходимость брачнаго в вначнія значніъ проповѣдывать предразсудокъ, буйство, суевѣріе", то съ одной стороны ведостевцы огласили его еретикомъ... новымъ Манихеемъ и Лютеромъ, (дъйствительно отвергавшими бракъ, какъ таинство), тогда какъ другихъ брачниковъ они не называли Лютерами, а съ другой стороны, и нѣкоторые изъ поморцевъ стали недовѣрчиво относиться къ новому учителю (394 и 395). Отсюда можно видёть, что Любопытный дошелъ до врайности и на его интнія следуеть смотреть не болве, какъ на митнія частнаго человъка, не имтвшія такой компетентности, какъ мятнія Алекстева, Емельянова, Скачкова и Заяцевскаго — начальниковъ Покровской часовни. Самъ авторъ замѣчаетъ, что "иногочисленныя сочинения Любопытнаго о бракѣ не приносили надлежащихъ плодовъ", хотя, кромѣ крайности мавній, онъ находить, вполнъ справедливо, и другія причины (395-397). Такъ смотръли на Любопытвего

<sup>(&#</sup>x27;) См. Правос. обозр. 1864 г. октябрь, стр. 158: «Споры безнопоздель о бракь».

современники. Но необходимо замѣтить, что и у него вст резкія выраженія, касающіяся венчанія, относятся опять же къ вънчанію собственно церковному, пресвитерскому, а не въ вінчанію вообще. По крайней март, извастно, что онъ не отрицаль нужды въ брачномъ обрядѣ и писалъ "ясное и живаго чувства исполненное воззвание отъ лица московской церкви (?) всему благочестивому христіанству поморской церкви о приглашеви ихъ въ Москву къ совершению обряда брачнаго таинства" ('); и самъ сочинялъ чины обрученія и вѣнчанія (\*). Что чинамъ этимъ онъ придавалъ значеніе не "блестящаго только церсмоніала, изъ политики установленнаго", а гораздо большее, -- видно изъ того, что въ 1820 году онъ сочинилъ "отвѣтъ философу о времени сошествія Св. Духа на чету во время совершенія священнаго ся обрида" (\*). А что вънчание, совершаемое въ православной церкви Любопытный и всъ вообще брачники не считали таинствомъ, а признавали "за гражданский актъ, необходимый для законности правъ дътей" (вып. II, стр. 73), -- такъ это, съ точки эрѣнія на православную церковь безпоповца, не признающаго даже совершаемаго въ вей крещенія, иначе и быть не могло.

Изъ сказаннаго нами слъдуетъ то заключеніе, что брачникамъ-безпоповцамъ былъ чуждъ взглядъ на бракъ, какъ на дъйствіе чисто гражданское. Взглядъ этотъ скоръе подходилъ къ способу сожитія еедосъевцевъ----"новоженовъ"(\*), которые сходились безъ всякихъ торжественныхъ обязательствъ и даже безъ благословенія родителей; это послъднее, т. е. именно благословеніе, а не просто позволеніе родителей, даже и въ бракъ юридически гражданскомъ не имъетъ такого значенія, тогда какъ, по понятію брачниковъ - безпо-

- (\*) Тамже, стр. 161.
- (\*) Семейн. жизнь въ расколъ: вып. II. стр. 29.
- (\*) Сборн. библ. пр. Григорія № 154. л. 267.

<sup>(1)</sup> Катал. Павла Любопытнаго: въ сборн. Попова. стр. 160.

цовневь, оно составляеть одно изъ существенныхъ условій для заключенія брака. Напротивъ, мы не будемъ, кажется, поситины въ выводъ, если скажемъ, что, по понятію брачниковъ, бракъ есть дъйствіе не гражданское, а *религіозно-церковное* ('). Въ "сборникъ о бракахъ разныхъ ревностныхъ мужей", въ сочиненіи извъстнаго Адріана Сергъева есть одно мъсто, въ которомъ почтенный защитникъ семейной жизни въ безпоповщинъ, стараясь подвести свой бракъ подъ государственные законы, между прочимъ говоритъ: "тѣми законами предписано, чтобы супружеские союзы не · расторгать даже и тѣхъ исповъдиній, съ коихъ браки принимаются за гражданский только актовъ.

Мысль, что бракъ, по понятію брачниковъ - безпоповцевъ, есть дъйствіе не гражданское, а религіозноцерковное, станетъ еще яснѣе, если иы обратинъ вниманіе на то, какъ разкрываютъ они свой взглядъ на бракъ, и какія требованія высказываютъ по отношенію къ брачущимся. Брачники-безпоповцы безсвяценнословный бракъ называютъ священно-отправляемымъ (\*), доказываютъ, что бракъ въ Христовой церквн можетъ священно производиться и кромъ священства (\*), и потому самыя супружества называютъ священными (\*);

(1) Съ этимъ нашимъ мибніемъ согласцы и авторъ брошюры: «Споры о бракъ безпоповцевъ Цреображ. изадбища и Покровской часовни» и авторъ статьи: «О брачникахъ и бракоборцахъ», помъщенной въ Невскомъ сборникъ т. 1, 1867 г. «Безпоповщинскій бракъ, говоритъ послъдній, никакъ нельзя назвать гражданскимъ» (стр. 113).

(\*) J. 80. Семейная жизнь въ расколь, вып. II. стр. 21.

(\*) Рук. пр. Григорія № 91. «Истиннаго христіанина чистосердечное исповъданіе о законномъ бракъэ, сочиненное П. Ј. Въ этомъ же сочинени Павла Дюбоцытнаго изложеяъ и его взглядъ на вънчаніе, о которомъ мы говорили выще.

(4) Сборн, сочиневій о бракахъ. ч. 1. л. 121.

(\*) Тамже, л. 125 обор.

Digitized by Google

онъ. говорять они, установлень Вогомъ, утвержденъ отъ Христа ('); во время совершения его сходить на брачущуюся чету Духъ Святый ('). Господь Вогъ установиль бракь, Онь и сочетаваеть брачущихся (339); бракъ представляетъ собою образъ союза Христа съ церковио, посему ему определено быть тайною во Христа и во церковь" (\*). Поэтому-то одинъ брачникъ въ своихъ вопросахъ оедостевцу вотъ какъ говоритъ о заключени своихъ браковъ: "за небытиемъ священныхъ лицъ, бракъ у насъ бываеть благословениемъ родителой и между собою, предъ Богомъ и святымъ сосинзеллемо" (\*). Съ священствомъ вельми бракъ добръ. говорять брачники, полезенъ и великольпенъ... нътъ у насъ священника, но есть архіерей великій, невидино присутствующий при совершении брака (°). Вслъдствіе такого взгляда на бракъ, брачники-безпоповцы учили о нерасторжимости брака и требовали отъ брачущихся обътовъ въчнаго сожитія. "Еже Богъ сочета, человѣкъ да не разлучаетъ, читали они въ своенъ клятвенномъ объщании, и мы N. N. вступаемъ въ вѣчное, нерасторжимое совершенное спружество" (340); ть браки, которые содъваются не въ въчно нерасторжимое житіе, они прямо называють незаконными (°). Нерасторжимости этой брачники придавали религіознотаинственное значеніе, — значеніе неразлучнаго пребыванія Христа съ церковію (246). Все это-и эти сужденія о бракъ, и эти требованія и эти знаменованія слишконь мало напоминають о гражданскомь бракѣ,

(\*) Тамже.

<sup>(&#</sup>x27;) «Истиннаго христіанина исповѣданіе о бракѣ». рук. № 91. 1. 10 об.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Цавелъ Любопытный; см. Сом. жизнь въ раск. вып. II. стр. 29.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Эта мысль подробно расврыта Скачковымъ, Сборн. сочиненій о бракахъ л. 18 и дал.

<sup>(4)</sup> Рукоп. библ. пр. Григорія № 200. л. 1.

<sup>(°)</sup> См. Невс. сбори. т. 1. 1867 г. стр. 104.

и ревнители послѣдняго не говорять ничего подобнаго. Одна изъ существенныхъ цълей учреждения гражданскаго брака заключается въ его удоборасторжиности.

Итакъ, что же такое безпоповщинскій бракъ? Бракъ есть тайна, говорять всъ брачники, начиная отъ Алекстева и кончая новтишими последователями согласія брачниковъ, --- тайна, совершаемая по взаимному согласію жениха и невъсты, по благословенію Божію, въ знакъ союза Христа съ церковію, для рожденія дітей въ царство Христово ('). Дтйственникъ сея тайны первое самъ Господь Богь (\*).... Насъ не должно смущать то обстоятельство, что выражение "таинство" заятиено зд'Есь другимъ выражениемъ "тайна" (\*). Выражение это, да и все опредъление брака, взято изъ большаго катихизиса, который, безъ всякаго сомнѣнія, не разумѣлъ подъ нимъ какого-либо другаго значенія, кромѣ значенія "таинства" въ тъсномъ церковномъ смысят. Иногда, впрочемъ, они называли бракъ и прямо таинствомъ (\*). Частнъе и точнъе брачники называли бракъ именно шестою тайною и приравнивали его къ таинствамъ крещенія и покаянія (\*), которыя всѣ безпопов-

(1) Споры безиоп. см. Прав. обогр. 1864 г. окт. стр. 148. . (\*) Тамже.

(\*) Авторъ прежде всего вышелъ въ своемъ опредъления, кажется, изъ этой разности въ выражении. «Бракъ, говоритъ онъ, по мысли Алексвева, есть тайна, но не въ смыслѣ таниства». По ходу рѣчы видно, что слову «тайна» онъ приписалъ болѣе общее значение, въ сравнении съ словомъ таинство.

(\*) Сем. жизнь въ расколѣ, т. 1. стр. 342. Слова Павла Любопытнаго, см. въ сборникѣ Попова, стр. 155, 156, 158.

(\*) Тамже у Павла Любопытнаго и въ Сборвикѣ сочивеній о бракахъ разныхъ ревностныхъ мужей, ч. 1, листь 126 ва обор. Павелъ Любопытный писалъ сотвътъ виъшнимъ, церковь Христова (?) исключительно можетъ быть навсегда съ треня таинствани: крещеніемъ, покаяніемъ и бракомъ, кромѣ прочихъ церковныхъ таниствъ» (стр. 156), а за тъяъ другой сотвъть о вѣчномъ бытіи этихъ трехъ таинствъ» (стр. 158).

цы, безспорно, считають таинствами въ точноль церковномъ смыслѣ, таинствами "потребно нужными во спасение". Поэтому-то они и настаивають, что за невибніемъ православнаго священника, при совершенія ихъ брака, присутствуетъ архіерей великій, который санъ сію тайну действуеть; поэтому-то и сознаются, что съ священникомъ, котораго одного считаютъ, по "обдержнымъ" правиламъ, тайносовершителемъ, бракъ весьна добръ и полезенъ, а что ихъ безсвященнословный бракъ только прощенія достоинъ. Отсюда, намъ кажется, что сущность вопроса между брачниками и бракоборцами не въ томъ заключается, что такое бракъ по своему значению, а въ томъ, вто можетъ совершитъ таниство брака. Изъ такого или инаго решения этого вопроса вытекають ть следствія, какихь добивались и та и другая сторона, т. е. и брачники и бракоборцы: если бракъ непременно должны совершать священники, коихъ въ безпоповщинѣ не имѣется, то ясно, что его и быть не можеть; если же его могуть совершать и міряне, то заключеніе будеть прогивнаго рода. Вопросъ о сущности брака не былъ вопросомъ спорнымъ, доказательствомъ чему можеть уже служить то одно, что бракоборцы, въ своей полемикв, ни разу не высказались прямо противъ опредѣленія брака, брачниками составленнаго, а напротивъ, совершенно схо-. дились съ ними въ этомъ опредѣленіи (').

Подобная постановка вопроса, — относящагося не до сущности и значенія брака, а до лицъ, могущихъ совершать оный, постановка на первый разъ странная,

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ № 154, л. 8 и раньше. Во 1-хъ, тѣ и другіе признавали 7 церковныхъ таинствъ; за тѣмъ, Өедосѣевцы, въ своей полемикѣ, замѣчали между прочимъ: «чтобы браку быть въ православныхъ христіанахъ по закону церковному, ез емдљ таѣмы церковной, до пришествія Христова, о семъ надлежитъ учивить разсужденіе » и проч. и проч. Стало быть, они полагали, что брачники доказываютъ бытіе брака, именно, какъ тайны церковной.

съ точки врѣнія православнаго христіанина, для котораго съ самымъ понятіемъ о таинствѣ соединена уже и мысль о совершитель, - совершенно естественна н понятна съ безпоповщинской точки зрънія. Безпоповцы, какъ извѣстно, не отвергли и не отвергають ни одного таинства, признають седмеричное ихъ число, но въ тоже время, за неимѣніемъ священства, нѣкоторыхъ не имѣютъ, другія же предоставляютъ совершать мірянамъ. Весь вопросъ у нихъ въ томъ, какія таннства можно отнести къ послѣднему роду, и какихъ нельзя. Съ самаго начала своего образованія и до послёдняго времени вся безпоповщина предоставляеть право мірянаяъ совершать крещеніе и покаяніе, нимало не изм вняя понятія о нихъ, какъ о таинствахъ. Бракъ первоначально относился безпоповцами въ числу остальныхъ пяти таинствъ, совершать которыя безъ священника невозможно. "Отъ седьми двъ церковныя тайны, писаль одинь вліятельный безпоповець поморскаго согласія, сирѣчь крещеніе и покаяніе, по нуждѣ и не отъ священныхъ людей совершаемы быть могутъ, о чемъ премножайшія доказательства во святомъ Писаніи обрѣтаемъ (?). А прочіи цять, какъ то: муропомазаніе, причастіе, рукоположеніе, маслоосвященіе и брака, по закону церковному, отъ священныхъ лицъ непреязино должны суть совершаться, а простолюдиномъ оныхъ дъйствъ отнюдь не позволено касаться" (1). Теперь, когда одни изъ безпоповцевъ столь ръшительно высказывались на счетъ невозможности совершать пять таинствъ, а въ числѣ ихъ и бракъ, лицамъ не посвященнымъ, вслъдствіе чего и должны были необходимо дойти до ученія о безусловномъ дѣвствѣ, другимъ стоило только ослабить силу такого решительнаго запрещения, сделать изъ него изключение для брака, приравнявъ его къ первымъ двумъ таинствамъ, и вопросъ о возможности брачной жизни ръшался для безпоповца. Поэто-

(<sup>1</sup>) Рукопись «о спрытін свящ. пассьорей»: мы заниствовали это свидѣтельство изъ самаго сочивенія о бракѣ. т. 1. стр. 18.

му-то Скачковъ одно изъ важнёйшихъ своихъ оозино-. ни и озаглавиль: "бракъ въ Христовой церкви можетъ священно-производиться и кромп священства" (1). Поотавивъ цѣлію доказать туже самую мысль, т. е. возножность совершения брака мірянаномь, нѣкто Любушинъ, авторъ "бестады о бракъ", помъщенной въ сборн. бибнот. митрополита Григорія за № 154, въ своихъ разсужденияхъ выходить изъ основнаго безпоповщинскаго положенія: "должно смотрѣть правила времень нужныхъ и правила временъ свободныхъ, и положить границы между тъми и другими: во времена свободныя не заимствоваться отъ правилъ нужныхъ, и наобороть: разсиатривая правила временъ нужныхъ, не должны заимствоваться мы отъ правилъ временъ свободныхъ. Чтобы пояснить сію статью, укажемъ ньсколько примѣровъ. Исповѣдь, наприм., по правиламъ ножеть совершать только епископь или священныхъ; иало того, по кормчей безъ воли епископа своего пресвитеры и вст діаконы да не творять ничтоже, тому бо суть поручени людіе Божін. И однакожъ, продолжалъ Любушинъ, мы службы совершаемъ, кутью ставимъ на аналой, крестимъ младенцевъ и проч. не только безъ воли епископа, но даже и безъ священника, и считаемъ такой порядокъ правильнымъ. Также нужно разсуждать

и о бракѣ" (\*). Такое направленіе мыслей, такое же союставленіе между бракомъ и крещеніемъ встрѣчаемъ даже у такихъ писателей, какъ Цавелъ Любопытный, болѣе другихъ рѣзко нападавшій на пресвитерское вѣнчаніе, Бракъ (безсвященнословный), по его словамъ, "въ такой же порфирѣ царствуетъ истины, безпорочности и совершенства, какъ и божественное крещеніе, отправляемое по нѣкоторой нуждѣ непосвященными, но вѣруемое всѣми каеоликами за истинное, правильное и

<sup>(1)</sup> Сборныкъ сочин. о бракѣ ревностныхъ нужей. л. 121.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Рукоп. № 154; бесёд, о бракѣ л. 14 и дал.; Семей-. ная жизнь въ расколѣ. вып. Ц. стр. 27.

святое" (<sup>1</sup>). И тотъ и другое онъ называеть совершенно одинаково тайнами (<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, источникъ для ученія о безсвященнословномъ бракѣ лежалъ въ самыхъ началахъ безпоповщинской догматики; путь для его введенія былъ намѣченъ рѣшеніемъ коренныхъ вопросовъ безпоповщины. А отсюда путемъ простой логической послѣдовательности можно уже дойти до опредѣленія и сущности вопроса о безпоповщинскомъ бракѣ, заключающейся, какъ мы сказали, въ томъ, можеть ли мірянинъ совершить его, и самаго понятія о немъ, какъ о таинствѣ, поставленномъ' наряду съ крещеніемъ и исповѣдію.

Мы не безъ цѣли довольно долго остановились на опредълении сущности безпоповщинскаго брака. Нъкоторые рецензенты г. Нильскаго не оставили безъ внимания его взглядъ на этотъ бракъ, какъ на бракъ гражданскій; это дало основаніе съ вопросомъ о безпоповщинскоять бракть отождествить вопрость о бракть граждаяскомъ, а за тъмъ высказать тенденціозный упрекъ г. Нильскому, что онъ не сочувствуетъ гражданскому браку. — "Лучшіе представители безпоповщины, говорить одинъ изъ нихъ, совершенно удовлетворительно разработали вопросъ о гражданскомъ бракъ съ догнатической стороны, и въ этомъ отношении предупреднии иногихъ европейцевъ" (\*). Но такъ какъ "безсвященнословный" бракъ безпоповцевъ совсѣмъ не то, что бракъ гражданский, то ясно, что вопроса о гражданскоиз бракѣ они и не могли разработать; они разработыва-ли не понятіе о бракѣ, а вопросъ о его совершителѣ, и мы думаемъ, что ни приверженцы гражданскаго брака не приняли бы брака, безпоповдами разработаннаго, — ни послѣдніе, въ свою очередь, не оказали бы

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Истини, христіанния чистосердечное исповѣданіе о <sup>88-</sup> конномъ бракѣ, Павла Любопытнаго; рукоп. библют. преосв. Григорія. № 91. л. 7—8.

<sup>(\*)</sup> Тамже, л. 17 оборот. въ примъч.

<sup>(\*)</sup> Въстн. Европ, 1869 года, августъ. стр. 912.

большаго сочувствія къ ученію о бракѣ гражданскомъ, къ отверженію брака-какъ таинства. И вообще нуж-но сказать, что наши старообрядческія теоріи и стренления хотя въ въкоторыхъ частныхъ оттъвкахъ и представляются схожими съ теоріями и стремленіями, вырабатываемыми на протестанской или раціональной почвћ, но въ сущности туть нѣть ничего общаго; у старообрядцевъ свои особыя цёли и свои задачи, подобвыхъ которынъ мы не знаемъ. Ясно отскода и то, какое значение имъютъ порицания, сдъланныя почтенному профессору за несочувствіе къ гражданскому браку (точнѣе-за нѣсколько совершенно общихъ фразъ, свидътельствующихъ, что онъ держится строго церковной точки зрѣнія, — см. стр. 254. 259 — 260, вып. І). Конечно, на тенденціозный упрекъ, голословно высказанный, не слидуеть обращать большаго внимания; во здесь абло въ томъ, что поводъ къ нему данъ самимъ авторомъ, какъ намъ кажется, совершенно безъ нужды; сочувствіе или несочувствіе гражданскому браку для изсятдователя о бракт безпоповщинскомъ, по нашему мнтню, дъло совершенно постороннее. Что же касается собственно удовлетворительности разработки вопроса о бракѣ, какъ замѣчаетъ рецензентъ, то и это донятіе, по всей въроятности, выведено имъ изъ самаго же сочинения о безпоповщинскомъ бракъ; такъ какъ изложенныя въ первомъ выпускъ (по поводу котораго собственно и сдѣлана означенная рецензія) основанія брачниковъ оставлены безъ критической оценки и на первый взглядъ представляють сильную махинацію не только для осдостевца, но пожалуй и "для православнобогословствующаго ума". Опредѣленіе сущности безпоповщинскаго брака, какъ таинства, поможетъ намъ я въ томъ, чтобы дать правильную оцѣнку основаніять брачвиковъ, оно послужитъ исходною точкою при опредѣлевіи и сужденіи относительно полемики между брачниками и бракоборцами, къ которой и переходимъ.

(окончаніе будетъ)

## ЦАРВГРАДСКАЯ ЦВРКОВЬ СВЯТОЙ СОФІН — СВИДЪТВЈЬ-НИЦА ДРЕВЈЕ-ПРАВОСЛАВИАГО ПЕРСТОСЛОЖВИЛЯ.

## (продолженіе)

Образа на оконныхъ стинахъ зданія. — "Когда вступали въ зданіе глубже", -продолжаеть Зальценбергь, -"то здѣсь поражала блескомъ на оконныхъ стѣнахъ подъ южною и съверною арками свода богатъйшая выставка фигуръ. Семь изъ нохъ, на семь дюймовъ углубленныя въ ниши, на каждой сторонѣ подъ первою линіею оконъ, содержали мучениковъ и епископовъ перваго столттія въ ихъ священнослужебномъ одъянія; поверхъ этого на простънкахъ были представлены пророки, на каждой сторонъ шесть малыхъ и два великихъ, послъдніе въ началъ и въ заключеніи каждаго ряда, изображенные и по величинѣ выше прочихъ. За иъмъ слѣдовали на высотѣ вторыхъ линій оконъ вѣроятно фигуры ангеловъ, отъ которыхъ однакоже сохранились только кое гдъ ноги. — Вольшая часть Этихъ фигуръ однакоже не слишкомъ явственны; а которыя соблюлись, суть слидующія: на южной сторонь во второй вишѣ, начиная отъ востока, Аноимо, епископа никомидииский, который мученически пострадать при Максиминѣ въ 311 году; въ третьей нишѣ Ва-силий, спископъ песарийский въ Каппадокии, родившися въ 329, 370 года сдъланъ епископомъ и 379 ековчался. Эти объ фигуры ваходятся на картъ XXVIII.... Въ четвертой нишъ слъдуеть Григорій, патріархъ константинопольский; онъ родился въ Аріанзѣ, въ

одномъ селения въ Каппадокия, недалеко отъ Назіанза, где его отець Григорій позже быль епископонь, и т. д. Пятая ниша представляеть Діонисія Ареопазита; воннянинъ родомъ и сенаторъ въ своемъ отечествъ, онъ былъ обращенъ Павломъ апостоломъ и по церковному преданію поставлень первымь или вторымь евископомъ асинскимъ въ 50-мъ году; мученически скончался-должно быть-въ 96-мъ году.-Шестая ниша заключаетъ въ себъ отчасти поврежденный образъ Николая, епископа мирз - ликійскаю; онъ жилъ при Константинъ великомъ, быль однимъ изъ 318 святыхъ отцевъ перваго вселенскаго собора въ Никет въ 325 г. и умеръ въ 830-мъ. — Въ седьмой нишѣ представленъ Григорій арменскій, епископз великой Арменіи; онъ происходилъ изъ царствовавшаго въ Армени пароянекаго дарскаго рода Арсакидовъ; родился въ 240 г., учился въ Кесаріи каппадокійской, наречень въ епископа Леонтіемъ архіспископомъ кесарійскимъ, обратилъ къ въръ многихъ армянъ, даже Тиридата царя армянскаго, и умеръ 325 г. Эти четыре послъдния фигуры представлены вибств на карть XXIX... Изъ *бинура пророкова* этой южной ствен сохранились только фигуры Исаіи предъ первымъ восточнымъ окномъ, которая однакоже, при моемь прибыти въ Константинополь, уже опять покрыта была штукатуркою... На съверной оконной стънъ я не видълъ ничего сохранившимся изъ фигуръ нижнихъ нишъ, напротивъ болье сохранилось отъ пророческаго ряда на высотв первыхъ оконъ. Рядъ открываетъ, считая отъ востока предъ первымъ окномъ, стоящій Іеремія, фигура 1, карта XXX..: мощный ставъ съ длинными распростирающимися волосами бороды и головы светлорусаго цвъта и открытымъ величественнымъ обликомъ... Правая рука поднята съ выше-описаннымъ жестомъ (благословеніемъ), ліввая держить раскрытый пергаменный свитокъ... Сряду же подлъ на простънкъ между первыиъ и вторымъ окномъ слѣдуетъ вѣроятно Іона, фиг. 2, карта XXX, такъ какъ объ литеры А С на лъвой сторонѣ головы еще сохранились, а правая сторона давала иѣсто не болѣе, какъ для трехъ буквъ (I O N).... Отъ третьяго въ ряду пророковъ сохранилась только юношеская голова безъ бороды, часть груди и праваго плеча съ поднятою рукою, какъ фигура З-я карты XXX представляетъ, и эта фигура, судя по надписи, есть безъ сомнънія Ассакумъ. Осталь-

выя фигуры этой стѣны уничтожены". Разсмотримъ тецерь перстосложенія этихъ святыхъ диковъ.

Соятитель Аноима епископа никомидійскій лѣвою рукою подъ фелонью поддерживаетъ книгу сващ. Писанія, а правою благословляетъ. Рука отодвинута отъ корпуса святителя и обращенная къ зрителю переднимъ фасомъ въ '/, оборота имъетъ наиточнайщие именословное перстосложение: именно первый большой перстъ идетъ накрестъ поверхъ втораго сустава перста четвертаго безъимяннаго, преклоненнаго такъ, что конедъ его всъмъ первымъ суставомъ, отдъленнымъ отъ ладони, выставляется наружу изъ подъ перваго перста; равно какъ и конецъ перваго перста почти всъмъ первымъ суставомъ идетъ выше толщи перста четвертаго, образуя явственное Х; второй, третій и иятый простерты и мало преклонены, третій наклоняется болѣе втораго и ясно отдъляется отъ него.

Сеятитель Василій есликій лѣвою рукою подъ фелонью поддерживаеть св. евангеліе снизу, а правою обнаженною придерживаеть сверху; онъ одинъ только представленъ безъ благословляющаго перстосложенія.

Святитель Григорій богослово лівою подъ фелонью рукою полдерживаеть св. евангеліе, а правою благословляеть. Рука эта въ отношеніи къ корпусу святителя и къ зрителю имъеть такое же положеніе, какъ и рука святителя Анеима; а перстосложеніе имъеть слідующее: второй и третій персты простерты и мало преклонены, третій персть явно отділяется отъ втораго и преклоненъ болѣе его; первый персть, нодобно тому, какъ и у св. Анениа, концомъ своимъ прикасается ко второму суставу четвертаго, который, равно какъ и пятый, оба рядомъ преклонены, но не пригнуты къ ладони такъ, что концы обоихъ, явно отдъленные отъ ладони, висятъ въ пространствѣ.

Святитель Діонисій арсопагить лівою рукою подь фелонью поддерживаеть евангеліе, а правою благословляеть; рука лежить у персей святителя, а къзрителю обращена больше заднимъ фасомъ; перстосложеніе точно слідующее: мизинецъ простерть и едва една преклоненъ, безъимянный персть вогнуть внутрь кисти, великосредній явно отдёленъ отъ указательнаго и мало преклоненъ, указательный простерть и прекловенъ настолько, насколько преклоняется обыкновенно при естественномъ ненапряженномъ простерти.

Благословляющая десница святителя Николая интеть почти фотографическое сходство съ десницею святителя Діонисія ареопагита, какъ по положенію овоему, такъ и по расположенію перстовъ.

Благословляющая десница святителя Григорія арменскаго имћетъ наиточнвишее сходство съ вышеописанною десницею святителя никомидійскаго Анвима, представляя наиточнвишее именословіе.

Святый пророкъ Іона опущенною внизъ лѣвою рукою держитъ свернутый свитокъ, а правою, поднятою почти до высоты праваго плеча, благословляетъ. Перстосложение этой руки такое же, какое у святители Григорія богослова, но вслѣдствие отличнаго поюжения руки представляетъ точно слѣдующій видъ: рука св. пророка Іоны имѣетъ боковое положение, обращена къ корпусу пророка внутреннимъ бокомъ, а къ лицу зрителя внѣшнимъ бокомъ; указательный перстъ, преломленный въ главномъ у ладони сгибѣ, совершенно простертъ; великосредній явно отдѣленъ отъ указательнаго, простертъ и мало изогнутъ; безъимянный и мизинецъ преломлены въ главномъ огибѣ верпендикулярно къ ладони, мизинецъ обозна чаетъ легкую дугу; большій перстъ пересѣкаетъ безъимяный

Сов. 11.

Digitized by Google

по второму суставу такъ, что и конецъ большаго перста явно видѣнъ изъ за втораго сустава перста безъимяннаго, равно какъ концы безъимяннаго и мизинца, нимало не пригибаемые къ ладони, явно идутъ далѣе толщи большаго перста.

Святый пророка Іеремія ятвою рукою держить полуразвернутый свитокъ, а правою благословляеть. Рука остановлена противъ персей на половинъ продольной линіи, при начертаніи благословляющею рукою знаменія креста, и выставляется зрителю наклоняемыми къ нему концами сложенныхъ на благословене перстовъ. Сложение это точно слъдующее: указательный, какъ и у пророка Іоны, преломленъ въ главномъ сгибъ у ладони и простортъ; великосредній отдѣленъ отъ указательнаго, простерть и мало преклонень; безъимянный приведенъ въ положение перпендикулярной къ линіи ладони и доведенъ концемъ до приближенія къ первому персту, который концемъ своимъ выходитъ за конецъ безъимяннаго; наконецъ мизинецъ явно отдъленъ отъ безъимяннаго, преломленъ въ главномъ сгибѣ у ладони и за тѣмъ простертъ, или едва едва замѣтно изогнутъ, явно и далеко отходя концомъ своимъ отъ конца перваго больплаго перста, равно какъ и безъимявныго.

Святый пророка Аввакума представленъ стоящить къ зрителю въ <sup>1</sup>/, оборота правымъ плечомъ впередъ; направленная впередъ по направленію всего корцуса, обращенная къ зрителю заднимъ фасомъ, благословляющая десница пророка имъетъ точно слъдующее перстосложеніе: второй и третій персты, между собою явно раздѣленные, оба простерты и оба же мало пригнуты; точно также какъ и мизинепъ простертъ и мало пригнутъ; а безъимянный четвертый перстъ, переломленный на второмъ суставѣ, вогнутъ внутрь кисти; перваго же большаго перста отъ положенія руки вовсе не видно.

Образа на восточной аркъ. — "Образное укращеніе на восточной аркъ я могъ описать, — продолжаетъ

Зальценбергъ, — только послѣ краткаго обозрѣнія ихъ предъ ихъ покрытиемъ опять. Въ высшей точкъ арки находится медальонъ подобный тому, какъ на западной аркѣ, только съ бѣлымъ грунтомъ. На немъ было представлено: низкій золотой столь, на которомъ лежали одна на другой двѣ зеленыя подушки, сверху которыхъ, спускаясь внизъ спереди, распростиралось съ бълою каймою голубое покрывало, и поверхъ его лежала золотая книга съ краснымъ переплетомъ. На книгѣ стоялъ золотой крестъ съ тремя перекладинами, изъ которыхъ средняя была длиннъе двухъ другихъ" (замынима, креста осъмиконичный)... "Съ правой стороны въ югу находилась фигура Іоанна крестителя съ поднятою правою рукою, въ лѣвой держа на держикъ-трости крестъ съ тремя перекладинами" (опять осъмиконечный), подобный вышеописанному... Вообще это была фигура весьма подвижной какъ-бы тавцующей постановки, весьма отличная оть описываемыхъ до сихъ поръ строго очерченныхъ образовъ, и худпаго выполненія. — Слѣва отъ медальона, противъ Іоанна, находилась Mapin Mameps Божія (илтіо Oes), по греческому обычаю молящаяся съ распростертыми поднятыми плечами и руками.... Эта фигура также инъла иного движенія и лишена была строгаго очертанія. Подъ этою фигурою Маріи быль набросань портреть императора Іоанна Палеолога, который, какъ уже раньше замъчено, во половини XIV столитія наложило послыднюю руку на возобновлени Сорийскаго храма и ныкоторыя также мозиики возстановлялг. Поэтому весьма въроятно, что всъ финуры этой арки ведутъ происхождение отъ его времени, что безъ сомнъния подтверждають эти подвижныя, менье строго очерченныя, постановки, равно какъ плохое выполнение и характеръ надписей, которыя уже не носять монументального стиля древнихъ надписей, но скорѣе имѣютъ видъ текучей скорописи. Также точно кресты съ тремя перекладинами" (осьмиконечные!) "не представляются на остальных мозанках Софи"....

51

Въ дальнѣйшихъ замѣчаніяхъ Зальценберга о всѣхъ остаткахъ священныхъ изображений въ Софійскомъ храмѣ для нашей пѣди важно только замѣчаніе объ образахъ женскихъ хоровг: "куполы хора для женщинъгинекея, — пишетъ Зальценбергъ (стр. 32), — содержали, кажется, изображенія изъ новаго зав'ята, но остатки соблюлись только отъ одного изъ нихъ, отъ изліянія Св. Духа на двћнадцать апостоловъ, какъ снято на картъ XXXI, фигур. 1. Фигуры отъ 2 до 5-й представляють остатки апостоловь". — Для нашей цѣли здѣсь важно то, что апостолы на этомъ изображении, насколько сохранились, представлены съ поднятыми вверхъ десницами, въроятно для благословения; по крайней мёрё апостоль только что названной фигуры 2-й, более другихъ сохранившейся, явно поднялъ свою десницу для благословенія и остиняеть перстосложеніемъ точно имснословнымъ, именно: второй и третій персты явно отдѣлены одинъ отъ другаго, оба простерты и оба же мало преклонены; мизинець точно также простерть и мало преклоневъ; безъимянный вогнутъ внутрь ладони, обращенной къ груди апостола, а большаго перста за ладонью не видно. Безъ сомнѣнія и прочихъ апостоловъ благословляющія десницы имѣли такое же точно именословное перстосложение.

"Въ моемъ изложеній, — въ заключеніи описанія священныхъ изображеній св. Софіи пишетъ Зальценбергъ, — представлены всё въ совокупности фигурныя изображенія, какія дошли до моего свъдънія; большая часть изъ нихъ, за изключеніемъ западной и восточной арки, могла бы принадлежать времени Юстиніана, хотя Павелъ Силенціарій, который впрочемъ очень кратокъ, въ ближайшее описание ихъ не входить".

Итакъ, по весьма уважительному мнѣнію Зальценберга, 1) ко времени самого храмоздателя императора Юстичнана великаго (VI в.) относятся по происхожденію своему образа: а) Христа Спасителя надъ глав-

вою входною дверію въ притворћ, --б) святителей и пророковъ на оконныхъ стенахъ южной и съверной и в) на хорахъ гинекся; 2) ко времени императора Василія македонянина (IX в.), наложившаго мозаику на нѣкоторыя изображенія временъ Юстиніана, какъ изветшавшія, относятся. и то не происхожденіемъ своимъ, несомятно восходящимь ко времени построенія храма, а только возобновлениемъ мозаики. изображения пречистой Дъвы и верховныхъ апостоловъ Петра и Павла, находящияся на западной аркъ; 3) наконецъ къ XIV въку-ко времени Іоанна Палеолога относятся изображенія на аркъ восточной: а) книги писаній, б) осьмиконечнаго креста и в) весьма подвижныя нестрогаго очертанія фигуры пречистой Дівы и Іоанна крестителя. Но и объ этихъ послѣднихъ должно замѣтить, что онъ конечно только поправлены при Іоаннъ Палеологѣ, впрочемъ съ совершеннымъ измѣненіемъ характера въ менте строгой постановкъ фигуръ и въ перемънъ древней четвероконечной формы креста на позднъйшую осьмиконечную. Въ главномъ же содержани своемъ эти изображенія, безъ сомнѣнія, существовали со временъ Юстиніана, т. е. съ его времени на переднемъ фронтонъ, ближайшемъ къ алтарю, изображены были книга евангелія на престоль и надъ нею кресть, олицетворявшій собою упостасную Мудрость — Господа нашего Інсуса Христа, святъйшему имени коего посвященъ сей знаменитъйший храмъ, а по странамъ Господа-пречистая Матерь Его и Предтеча, что въ совокупности, по испоконъ принятому знаменательному представлению восточной православной церкви, было образомъ Софіи-Премудрости Божіей, образомъ, который и донынѣ въ древнихъ православныхъ храмахъ видимъ всегда или надъ царскими вратами или на горнемъ иъстъ. Іоаннъ Палеологъ, сохрания главное содержание древнихъ Юстиніанова времени изображеній, согрѣшилъ только тѣмъ, что не имѣлъ къ нимъ настолько благоговѣйнаго почтенія, чтобы, возстановляя ихъ въ главномъ содержаніи, соблюсти ихъ для своего времени и для дадынъйшихъ вѣковъ во всѣхъ ихъ подробностяхъ и въ господствующемъ характерѣ, наоборотъ подчинился слабости предосулительнаго тщеславія настолько, что присоединилъ къ нимъ свою собственную фигуру, въ древнѣйшемъ христіанскомъ святилищѣ, надъ алтаремъ! Самъ-историческая незначительность! Во всякомъ же случаѣ ни малѣйшему спору не подлежитъ то, что всю священныя изображенія Соблискаго храма принадлежатъ древней православной греческой церкви до взятія турками Константинополя.

У Зальценберга описаны и сняты на карты всѣ сколько-либо сохранившіеся отъ того времени лики. Въ этихъ снимкахъ мы видимъ 11-ть благословляющихъ рукъ 1) Христа Спасителя,—2) пророка Іереміи,—3) пророка Іоны,—4) пророка Аввакума,—5) апостола въ образѣ сошествія Св. Духа,—6) святителей: Діонисія ареопагита,—7) Анеима никомидійскаго,—8) Григорія арменскаго,—9) Николая миръ-ликійскаго,—10) Грвгорія богослова, — всѣ отъ времени Юстиніана великаго (VI в.) и 11) одну руку отъ времени (IX в.) императора Василія македонянина, именно благословляющую руку апостола Павла.

Какое же перстосложение представляють эти руки?

Говоря о каждой рукѣ порознь, мы точно описывали ся перстосложеніе. Но въ настоящую минуту остановимся на этомъ предметѣ еще разъ, по высокой важности и почти безпримѣрной въ отношеніи къ разсматриваемому вопросу о перстосложеніи древности описываемыхъ изображеній. Говоримъ — по безпримврной древности — на томъ основаніи, что до сихъ поръ въ опроверженіи старообрядческаго ученія о древности двуперстія православные богословы указывали только на одинъ памятникъ, относящійся къ этому дальнему вромени, именно на относящійся къ УП-му вѣку, хранящійся въ московской патріаршей ризницѣ отв лють б-го вселенскиго собора омофоръ древній, на немже швеннымъ художествомъ, воображеніе Христа Спасителя содѣлано, еже есть вознесенія Христова на небеса;

на семъ памятникъ VII-го въка "божественныхъ дланій персты воображены такожде, яко и нынь, по опредъленію святыя церкви, святители и іереи благословляють" ('). Единичность этого памятника заставляла вадумываться на счетъ подлинности его, на счетъ пронсхожденія его изъ такой далекой древности, и поэтому ослабляла силу его свидетельства. Но вотъ мы имеень цѣлый рядъ памятниковъ, относящихся уже не къ VII-му, а къ VI въку, цълый цантеонъ священныхъ изображений одного изъ самыхъ древнихъ и знаменитыхь храмовъ древней касолической восточной деркви--цареградскаго храма святой Софіи-храма, въ которомъ совершались величайшія христіанскія торжества грековосточной перкви отъ Юстиніана великаго до послѣднаго византійскаго императора Константина Палеолога! Того - конечно - храма, въ которомъ совершились ява знаменательнайшия торжества, имавния коренное вліяніе на бытіе церкви россійской: въ которомъ, какъ надо полагать, приняла святое крещеніе святая благовърная великая княгиня Ольга; въ которомъ, что почти несомнѣнно, видѣли величіе христіанскаго богослужения послы тогда еще язычника, а впослъдстви святаго благовърнаго великаго князя Владиміра равноапостольнаго, видели и возвратившись въ Кіевъ, сказали: "не знаемъ, гдъ мы были, на землъ или на небъ"... Этотъ храмъ былъ первообразомъ первопрестольныхъ храмовъ – Софіи премудрости Божіей стараго Кіева-храма созданнаго великимъ княземъ Ярославомъ 1-мъ, и стараго Нова-города. Безъ сомнѣнія въ этомъ первопрестольномъ храмѣ получали священную хиротоню первосвятители земли русскія интрополиты сперва кіевскіе, потомъ владимірскіе и наконецъ первые московские. Устройство цълаго свя-

<sup>(1)</sup> См. Правосл. Собес. 1869 г. архим. Никанора, О церстосложения... примъч. 77. — Превселиц. Питирима, Пращица, отвът. 100. л. 188, по изд. Моск. 1.726 г. Матрополита Филарета, Бесъды къ глагол. старообрядцу, л. 219, по 3-му изд. 1844 г.

тилища и частей его, священнодъйствія, пьніе, святыя изображенія этого храма были прообразомъ всего подобнаго у насъ на Руси при первоначальномъ введени христіанства и за тъмъ въ продолжении нъсколько последующихъ вековъ. Поэтому иы должны всмотреться съ особымъ внимавіемъ во всѣ оттѣнки въ изображени перстосложения благословляющихъ рукъ въ цареградскомъ Софійскомъ храмѣ: такъ какъ – безъ соинѣнія — эти оттънки, при введеніи христіанства въ русской земль, повторились при росписании кіевскаго соборнаго храма святыя Софіи, а за тъмъ по закону развитія какъ самого искусства, такъ и уклоненій его отъ первоначальной идеи, съ теченіемъ времени утрировались, искажались, уклонялись отъ первоначальнаго образца сначала въ начертании, а потомъ и въ смыслѣ, сначала по невѣжеству плохихъ иконописцевъ, не умѣвпихъ передать тонкости высоко-совершевнаго греческаго иконописания, а потомъ съ теченіемъ времени и намбренно по принятому, хотя и не понимаемому въ знаменовании, обычаю, которому только уже въ последствіи дано толкованіе совершенно отличное отъ испоконнаго ученія церкви относительно знаменованія именословнаго благословляющаго перстосложения, -- толкованіе, въ которомъ вичего не было устоявшагося даже до временъ всероссійскаго патріарха Іосифа.

Есть ли между 11-ю благословляющими руками, срисованными Зальценбергомъ въ Софійскомъ храмѣ, хотя́ одно точно-старообрядческое двуперстіє? Ни одного! Точное старообрядческое перстосложеніе требуеть, чтобы три персты, большій, безвимянный и мизинию были равны вкупь, чтобы указательный и великосредній были простерты, и великосредній при семз и мало наклонень. Такого перстосложенія нѣтъ ни одного.

Разсмотримъ на каждой изъ этихъ 11-ти рукъ положение каждаго изъ пяти перстовъ.

Второй—указательный перств на всёхъ 11-ти рукахъ простертъ, замётнёе простертъ у Христа Спасителя, у св. Діонисія ареопагита и апостола Павла;

на въкоторыхъ рукахъ явно преломленъ въ главномъ суставѣ у самой ладони, замѣтнѣе-у ап. Павла, у аностола въ соществія Св. Духа, у пророковъ Іеремія, Іоны, Аввакума, у святителей Діонисія, Николая, Гри-горія арменскаго, Григорія богослова, да и у св. Анониа; менье замътно на рукъ Христа Спасителя, что затсь произошло безъ сомнтнія только оть совершенво прямаго положенія руки Спасителя переднимъ фасонъ, при чемъ преломление указательнаго перста въ главномъ составъ у ладони изобразить крайно трудно. ночти невозножно. На нѣкоторыхъ рукахъ указательный явно несколько закругленъ-приклоненъ, явственвъе на рукахъ святителей Аноима, Діонисія, Николая, обонхъ Григоріевъ, апостола на соществіи Св. Духа. в особенно явственно у пророка Аввакума; явственнье простерие указательнаго-у Хрисга Спасителя. **X**0 апостола Павла и святителя Діонисія. Это закругленіе указательнаго происходило, какъ и всегда обыкновенно на дълъ при перстосложении для благословенія происходить, оть того, что указательный простирасмый свободно безъ напряжения, при нарочитомъ разнообразнояъ сложени другихъ церстовъ, натурально дълаетъ съ линіею ладони одну закругленную линю, но вовсе не въ отмѣну усвояемаго сему персту знаменования, что въ именословномъ перстосложения онъ знаменуетъ греческую букву I.

Третій великосредній персто на всѣхъ 11-ти рукахъ явно отдѣленъ отъ указательнаго; на всѣхъ простертъ и мало преклоненъ—закругленъ, менѣе явственно на рукѣ Христа Спасителя, что произошло только отъ совершенно прямаго положенія переднимъ фасомъ къ зрителю руки.

Четвертый беззимянный ни на одной рукѣ не пригнутъ къладони, напротивъ только преломденъ или во второмъ своемъ суставѣ или въ главномъ суставѣ у ладони почти перпендикулярно къладони, что особенно явственно видится на рукахъ Христа Спасителя, св. Аненка, св. Іоны и обоихъ Григоріевъ. На двухъ рукахъ

Христа Спасителя в пророка Іереміи конецъ безьняявнаго видится какъ будто рабено вкупъ-съ концонъ перваго большаго перста; но всматриваясь, усматриваемъ и здѣсь, что у иконописца не было намърения представить концы этихъ перстовъ равными вкупѣ, напротивъ было намъреніе перекрестить ихъ. Такъ на первой рукв-Христа Спасителя безъимянный легво в изящно доносенъ до встрѣчи съ концомъ большаго перста, но не положенъ на конецъ его, а остановленъ у этого конца отъ внёшней стороны его; тоже-таже легкая игра совершенно свободнаго въ выполнени тончайшихъ тонкостей иконописнаго искуства видится и на рукъ пророка Іереміи, — рука остановлена на половинъ проходимой при благословении продольной линии и смотрить къ зрителю больше концами перстовъ, изъ коихъ безъимянный доведенъ концомъ своимъ чуть чуть ниже и остановленъ отъ внѣшней стороны конца боль**шаго перста, такъ что этотъ конецъ явственно и вшол**нъ видънъ изъ за конца четвертаго безъимяннаго перста. На рукахъ апостола Павла, апостола на сошествіи Св. Духа, пророка Аввакума и святителей Діонисія и Николая, конецъ безъимявнаго перста не видёнъ отъ положенія благословляющей руки залнимь фасомъ къ зрителю. Но на рукахъ пророка Іоны и святителей Анеима, Григорія арменскаго и Григорія богослова безъимянный явно перекрещенъ съ первымъ большимъ перстомъ, такъ что концомъ своимъ несомнѣнно и далеко выдвигается изъ за конца и толщи перваго перста.

Туть же о персоло большомо перство замѣтить должно, что на рукахъ апостола Павла, апостола ва сошествіи Св. Духа, пророка Аввакума, св. Діонисія и Николая онъ не видѣнъ изъ за ладони; на рукахъ Христа Спасителя и пророка Іереміи слегка выдвитается концомъ своимъ изъ за конца четвертаго-безъимяннаго перста; на рукѣ св. Григорія богослова слегка упирается во второй суставъ безъимяннаго; ва рукахъ же святителей Анеима и Григорія арменскаю н пророка Іоны явно пересѣкаетъ второй суставъ безъимяннаго, дѣлая съ нимъ явный крестъ.

Наконець самый характерный въ вопросѣ объ нменословіи или двуперстій персто пятый — мизинецо ни на одной изъ 11-ти рукъ не изображенъ такъ, чтобы конець его быль равена вкупь съ концомъ перваго перста, нигдѣ не пригнутъ къ ладони, напротивъ даже на рукахъ Христа Спасителя, пророка Іоны и св. Григорія богослова, на которыхъ наклоненъ наиболѣе, онъ явно отдѣленъ отъ ладови, почти на разстояни прямаго угла, что особенно явственно на рукахъ Спасителя и пророка Іоны. На двухъ рукахъ-пророка Іоны и св. Григорія богослова — согбенъ наряду съ четвертымъ безъимяннымъ перстомъ, -- отъ чего это могло произойти? Утверждаемъ рѣшительно, отъ того, что эти руки святителя и пророка сложены въ перстахъ безъ сомнѣнія такъ, какъ сложена рука Спасителя; но поставленныя въ боковое положение, въ какое поставлены, — одна изъ нихъ (у пророка) внѣш-нимъ боковымъ фасомъ къ зрителю, а другая (у святителя) внутреннимъ, --- въ положение отличное отъ совершенно прямаю переднимъ фасовъ положевія руки Спасителя, эти двъ руки должны были являть персты четвертый и пятый расположенными рядомь, пятый персть подъ четвертымъ. Это соображение подтверждается тъмъ, что у пророка Іоны пятый перстъ концомъ своимъ явно отходитъ отъ конца четвертаго; особенно же подтверждается это совершенно точнымъ, отчетливо до малъйшихъ подробностей явственнымъ аналогичнымъ перстосложениемъ благословляющей руки Спасители: здъсь мизинецъ поставленъ къ лини ладони въ положение перпендикуляра, къ линии четвертаго перста положенъ ниже и намъренно отъ него отдъленъ, точно также какъ указательный отдъленъ отъ великосредняго, точно также, какъ тотъ и другой отдѣлены отъ перваго и четвертаго между собою скрещенныхъ, чѣмъ явно дается разумѣть, что второй отдъленный отъ всъхъ перстъ значитъ одно-литеру I, третій отдиленный вто оспло прочиха значить другую литеру С, первый перекрещенный со четвертыма значита третье—литеру Х, а послюдній пятый, отдиленный ото вспло прочихо, имыето особое четвертое значение—литеры С. На прочихъ же 8-ни рукахъ, пророковъ Іереніи и Аввакума, двухъ апостоловъ и святителей Діонисія ареопагита, Аноима, Николая миръ-ликійскаго, Григорія арменскаго мизинецъ явно и несомнѣнно простертъ, и развѣ мало преклоненъ и закругленъ.

Такимъ образомъ изъ описанныхъ 11-ти рукъ на двухъ, именно на рукахъ святителей Анвима никомидійскаго и Григорія арменскаго ны инвень столь точное во встахъ тонкостяхъ именословное перстосложение, что и въ настоящее время въ православныхъ храмахъ не вдругъ отыщешь таковое; на 5-ти рукахъ, именно на рукахъ пророка Аввакума, апостола Павла, апостола на сошестви Св. Духа, святителей Дюнисія ареопагита и Николая миръ-ликійскаю, какъ рукахъ, обращенныхъ къ зрителю заднимъ фасомъ, почему на нихъ большаго перваго перста не видно, видимъ именословное перстосложение съ мизинцемъ явно простертымъ; на рукъ пророка Іереміи, обращенной къ зрителю больше концами перстовъ, перстосложение тоже именословное съ мизинцемъ простертымъ и большимъ перстомъ слегка перекрещивающимъ безъимянный персть; на рукѣ Христа Спасителя видить именословное же перстосложение съ мизинцемъ, хотя и сильно наклоненнымъ, но явно отдѣленнымъ отъ безъимяннаго и значить предназначеннымъ къ особому знаменованію литеры—С; наконець на двухь рукахь пророка Іоны и св. Григорія богослова видимъ также именословное перстосложение, именно больший персть, перекрещевный съ безьимяннымъ, а мизинецъ концомъ своимъ падающій ниже конца перста безъимявнаго. Эти два перстосложенія, именно пророка Іоны и св. Гриюрія богослова, должны быть объясняемы перстосложениемъ руки Христа Спасителя, а далъе перстосложеніями пророковъ Іереміи и Алванума, обоихъ апостоловъ и святителей Діонисія и Николая и наконець перстосложениемь св. Анвима никомидийскаго и Григорія просвътителя Арменіи. Вотъ она истиния веподдѣльная непререкаемая церковная, касолическая свято - отеческая, апостольская древность! Вотъ какъ слагали персты на благословение греческие святители отъ временъ послѣдняго греческаго императора Константина Палеолога и выше до Юстиніана великаго! Вотъ какъ греческіе святители учили слагать персты на благословение хиротонисуемыхъ ими въ храмѣ св. Софіи первосвятителей всероссійскихъ отъ временъ воликаго князя Василія Васильевича Темнаго и выше м равноапостольнаго Владиміра! Воть какъ грековосточная церковь временъ Юстиніана великаго представляла слагавшими на благословение свои святые персты величайшихъ святителей разныхъ странъ востока и древнийшихъ виковъ христіанства до І-го вика включительно, именно святителей Григорія богослова, патріарха константинопольскаго ІУ-го въка, Николая миръ-ликійскаго, Григорія арменскаго, Анеима никомидійскаго IV-го и конца III-го въковъ, наконецъ Діонисія ареопагита, авинскаго святителя І-го христіанскаго апостольскаго вѣка; и не только древнихъ святителей представляла древняя греческая церковь такъ слагавшими свои персты на благословеніе, но и пророковь и апостоловь и самого Господа нашего Іисиci Xnucma.

Какую же мысль дёйствительно имёла въ виду выразить древняя греческая перковь, усвояя симъ священнымъ лицамъ и святыхъ святёйшему Господу Іисусу перстосложение именословное, выражавшее собою древнюю христіанскую монограмму спасительнаго имени IC XC? Ужели то хотёла она выразить, что такъ благословляли не только святители церкви, но и апос олы и пророки и самъ Господь?—Отвѣтимъ—да, съ нѣкоторыйъ ограничениемъ.

Ясно, что греческіе святители временъ XIV в VI въковъ слагали персты на благословение во имя IC XC и такимъ перстосложеніемъ благословляли назнаменовали на другихъ върныхъ крестъ, какъ дълають это православные святители и до настоящихъ дней. Ясно, что греческая перковь временъ Юстиніана хотела выразить, что такъ благословляли святые святители и стартишихъ въковъ христіанства IV и І-го, вменно слагали персты во имя ІС ХС, и такимъ перстосложениемъ назнаменовали на другихъ върныхъ крестъ. Но имѣла ли въ виду древняя греческая церковь сказать тоже самое о св. апостолахъ, именно что они, какъ послѣдовавшіе за ними ученики ихъ, епископы основаныхъ ими церквей, ихъ преемники, каковъ наприя. святитель асинский Діонисій ареопагить, назнаменовали на другихъ върныхъ знаменіе креста, благословляли движениемъ руки и именно знамениемъ креста, и слагали при этомъ персты руки именно во имя IC XC? Вопросъ этотъ подвергнемъ подробному и обстоятельвому разсмотрѣнію.

Да, древняя вселенская церковь могла сказать, что св. апостолы благословляли также, какъ послѣ нихъ благословляли ихъ ученики и преемники, пастыри основанныхъ ими церквей. Къ этому ведутъ многія соображенія.—Вотъ важнѣйшія изъ нихъ.

Святые апостолы начинали и оканчивали свои посланія, извистиными сътого времени подъ именемъ аностольских, формулами благословенія. Посланіе апостольскаго іерусалимскаго собора къмало утвержденнымъ еще въ истинѣ Христовой христіанамъ изъ язычниковъ начинается и оканчивается древнею общеупотребительною, сколько еврейскою, столько же и языческою формулою привѣтствія; начинается именно такъ: апостоли и старцы (пресвитеры) и братія сущимъ въ Антіохии и Сиріи и Киликіи братіямъ, иже отъ языкъ, о Господи радоватися; а оканчивается словами: радуйтеся (Дѣян. 15, 23 — 29). — Подобнымъ же образомъ начинаетъ свое посланіе и св. апостолъ Іаковъ; Іаковъ, Богу и

Господу Іисусу Христу рабъ, объма-надесяте колънома, иже въ разспянии, радоватися (Іак. 1, 1). Но соборное св. апостола Петра послание первое начинается уже принятою установившеюся апостольскою формулою привѣтствія: Петръ, апостолъ Іисусъ Христовь, избраннымь пришельцемь разсияния Понта и Галатіи, Каппадокіи, Асіи и Вибиніи, по прозрънію Бога Отца, во святыни Духа, въ послушание и кропление прове Іисусъ Христовы, благодать вамь и мирь (I Петр. I, 1-2); а оканчивается: мирт вамо встьмо о Христь Іисусь. Аминь (1 Петр. 5, 14). Соборное св. апостола Петра послание второе начинается: Симонъ Петръ, рабъ п посланникъ Іисусъ Христовъ, равночестную съ нами получившимо впру въ правдъ Бога нашего и Спаса Іисуса Христа, — благодать вамъ и миръ да умножится въ познании Бога и Христа *Іисуса Господа нашего* (2 Петр. 1, 1-2); а оканчивается: да растете во благодати и разумъ Господа нашего и Спаса Іисуса Христа (2<sup>°</sup> Петр. 3, 18). Второе Іоанново посланіе начинается: Старець избранный госпожь и чадомъ ея... Да будетъ съ вами благодать и милость, миръ, отъ Бога Отца и отъ Господа Іисуса Христа Сына Отча. Соборное послание Іоанново третіе начинается формулою привѣтствія общепривятою: Старець Ганеви возлюбленному.... благоспъятися тебъ и здравствовати, а оканчивается формулою апостольскою: мирз тебъ. Соборное послание Іудино начинается: Іуда, Інсуса Христа рабъ, сущимъ о Бозъ Отир освященнымо, Іисусо Христомо соблюденнымо званными, — милость вами и мири и любы (отъ Вога) да умножится. Посланіе апостола Павла къ римлянамъ начинается: Павелг рабг Іисусг Христовъ, званъ апостоль, избрань во благовъстіе Бога.... о нареченнъмз Сынь Божіемз вз силь по Духу святыни,—благодать вамъ и миръ отъ Бога Отца нашего и Господа Іисуса Христа; а оканчивается двукратнымъ возглашевіемъ: благодать Господа нашего Іисуса Христа со встьми вами. Аминь (Рим. 16, 20. 24). Тоже апостоль-

овое прив'ятствіе: благодать вамо и миро ото Вога Отца нашего и Господа Інсуса Христа, читвемъ въ началѣ посланій св. апостола Павла — первомъ въ кориноянамъ (1, 3), — второмъ къ кориноянамъ (1, 2), къ галатамъ (1, 3), - къ ефессянъ (1, 2), - къ фи-липписеямъ (1, 2), - къ колоссаямъ (1, 3), - къ солуняномъ первомъ (1, 2) и второмъ (1, 2) и къ Фнлимону (ст. 3); въ посланіяхъ же къ Тимоеею перволь (1, 2) и второмъ (1, 2) и къ Титу (1, 4) тоже апостольское привѣтствіе дополняется такъ: Тимовею присному чаду въ впрп..., Титу присному чаду по общей въръ, благодать, милость, мирь отъ Бога Отца и Господа Іисуса Христа Спасителя нашею... Тоже, что читаемъ въ заключени послания къ римлянамъ, апостольское привътствіе: благодать Господа нашего Іисуса Христа со вспли вами. Аминь, —читаемъ въ заключени посланій св. апостола Павла въ первомъ къ кориноянамъ (16, 23),-къ галатамъ (6, 18),-къ филипписеямъ (4, 12) и къ солунянамъ въ первомъ (5 2) и во второмъ (3, 18). Тоже привѣтствіе, только безъ указанія на лице Господа Іисуса Христа, читаемъ въ концѣ посланій къ колоссаямъ: благодать со встыч вами (4, 18),-перваго въ Тимовею: благодать съ тобою (6, 21), къ Титу (3, 15) и къ евреямъ: благодать со встьми вами. Аминь (Евр. 13, 25). Что апостолъ Павель эту нъсколько болъе общую формулу: благодать со встыми вами, не отличаль по смыслу отъ предъидушей: благодать Господа нашего Іисуса Христа со ветьми вами, это видно изъ заключительнаго привътствія въ концѣ втораго посланія къ Тимоеею: Господь Іисусь Христось со духомь твоимь. Благодать сь вами. Аминь (2 Тимов. 4, 22). — особенно въ сопоставлевіи этого послѣдняго привѣтствія съ привѣтствіемъ въ заключени посланий къ Филимону: благодать Господа нашего Іисуса Христа со духомо твоимо. Анинь (стих. 25), и въ галатамъ (6, 18, тоже самое). Въ концѣ посланія въ ефессямъ апостолъ желасть даровъ благодати не только отълисуса Христа, но и отъ Вора

Отца, какъ и въ началъ своихъ посланій: мирз братім и любовь съ върою отъ Бога Отца и Господа Іисуса Христа. Благодать со встями любящими Господа нашего Іисуса Христа въ неистлянии. Аминь (Ефес. 6, 23—24). А въ заключения втораго посланія къ кориноянамъ св. апостолъ Павелъ благословляетъ ихъ полною апостольскою формулою благословенія, призывая на нихъ благодатные дары отъ всъхъ трехъ лицъ Св. Троицы: благодать Господа нашего Іисуса Христа, и любы Бога и Отца, и общение (причастие) Святаго Духа со вспями. Аминь (2 Кор. 13, 13).

Что св. апостолы вышеприведенными апостольскими формулами привътствія или благословенія, призыванія даровъ благодати, именно благословляли върныхъ, это не требуетъ ни доказательствъ ни разъяснения. Это и разълсняется и подтверждается тъмъ общеизвестнымъ фактомъ, что всё вышеприведенныя апостольскія формулы благословенія съ разными оттенками: благодать Господа нашего Іисуса Христа и любы Бога Отца и причастіє Святаго Духа буди со встми вами,благодать со встми вами, —и со духомъ твоимъ, — миръ встьма, мира вама, мира ти, и духови твоему, -- вошли, вменно какъ формулы благословенія, несомнённо съ апостольскаго вѣка во всѣ, сколько извѣстно, литургіи какъ восточныя такъ и западныя, въ литургіи не только Василія великаго и Іоанна златоустаго, но и александрійскую евангелиста Марка и јерусалимскую апостола Іакова и древнюю западную постановленій аностольскихъ и т. п.

На томъ же сновании можно утверждать, что саии св. апостолы, произнося къ лицу върныхъ вышеиаложевныя формулы благословенія, сопровождали ихъ благословляющимъ движеніемъ руки. Такое заключеніе можно дѣлать отчасти уже на основаніи словъ св. апостола Павла. Свои посланія не всѣ сполна переписывалъ онъ собственною рукою. Ясно видно, что посланіе къ римлянамъ кончилось 20-мъ стикомъ: благодать Господа нашего Іисуса Христа съ вами. Аминь. Можно

Cos. 11.

5

думать, что пославие это переписывалъ въкто ... Тертій, сдълавшій (въ 22-мъ стихъ) приписку отъ своего собствевнаго лица, а въ самомъ концъ посланія св. Павелъ собственноручно начерталъ опять: блаюдать Господа нашего Інсуса Христа со встми вами. Аминь (ст. 24), - какъ имблъ обычай, что и выразиль яснье въ другихъ посланіяхъ. Вотъ послѣдняя собственно-ручная приписка св. апостола въ первоиъ посланій къ кориноянамъ: цилованіе (привѣтствіе-благословеніе) могю рукою Павлею. Аще кто не любить Господа Інсуса Христа, да будеть анавема—маранава. Благодать Господа нашего Ійсуса Христа съ вами. И любы моя со встями вами. Аминь (1 Кор. 16, 21-24). Такая же приписка въ посланіи къ колоссаямъ: июлование моею рукою Павлею. Поминайте моя узы. Благодать со встяли вами. Аминь (Колос. 4, 18). Еще более ясна собственноручная приписка апостола во второмъ послании въ солунянамъ: цилование моею рукою Павлею, еже есть знамение во всякомъ послания, сще пишу: благодать Господа нашего Іисуса Христа со вспми вами. Аминь (2 Сол. 3, 17 — 18). Здъсь св. апостолъ не только объясняеть, что онъ въ заключени всякаго своего посланія дълаеть собственноручную приписку, во и указываетъ, что имеено во всякомъ послани собственною рукою онъ приписываль, --- заключительное апостольское благословение: благодать Господа натего Іисуса Христа со встми вами. Аминь.... Цплованиблагословение могю рукою Павлею. Это апостольское благословение св. апостолъ препосылаетъ върнымъ даже въ послании на хартии не иначе, какъ начертывая его собственною рукою: цълование-благословение моею рукою Павлею. Отсюда отчасти можно заключить, что такой обычай св. апостоль перенесь на начертание благословенія и въ посланіяхъ съ обычая начертывать его собственною рукою на дълъ, когда св. апостолъ стаиваль лицомъ въ лицу съ вървыми и собствевноручно освняль ихъ знаменіемъ благословенія. Но эта догадка дълается достовърностію, когда возмемъ во внима-

віе общеизвістный факть, что касолическая церковь всѣхъ странъ, какъ восточныхъ, такъ и западныхъ, именно съ апостольскихъ временъ ведетъ обычай, чтобы словесное произнесение апостольскими преемниками-пистырями церкви апостольскихо формуль благословенія сопровождалось извъстныма благословляющима жестома руки. Эта достовърность дълается несомнънностію. когда мы читаемъ въ 91-мъ каноническомъ правилѣ святаго Василія архіепископа Кесаріи каппадокійскія: "изъ сохраненныхъ въ церкви догматовъ и проповѣданий некоторые мы имеемъ отъ письменнаго наставленія, а н'вкоторые пріяли ото апостольского преданія по преемству въ тайнѣ.... Напримѣръ, прежде всего упомяну о первомъ та самомъ общемъ, чтобы уповаю-ще на имя Господа нашего Інсуса Христа знаменались образомо креста, кто училь сему писаніемъ?... Благословляемо токожде и воду крещения и елей поиззанія, еще же и самаю крещаемаго, по какону писанію? Не по преданію ли умалчиваемому и тайному "? Итакъ св. Василій точно также оть апостольскаго преданія производить сохраненный въ церкви обычай пастырямь блаюсловлять впрныхъ движениемъ руки въ знамение креста, какъ и другой обычай "уповающимъ на имя Господа Інсуса Христа знаменовать себя образомъ креста". Такимъ образомъ ясно, что св. апостолы и сами благословляли и преемникамъ своимъ пастырямъ церкви предали обычай благословлять всёхъ вёрныхъ "упо-вающихъ на имя Інсуса Христа" движениемо руки во образъ креста.

Хотѣла ли древняя греческая церковь, изображеніями славнаго Юстиніанова храма, сказать, что св. апостолы, благословляя всѣхъ, "уповающихъ на имя Інсуса Христа", движеніемъ руки во образъ преста, слагали при этомъ персты блавословляющей руки именно во имя Іисуса Христа? Отвѣту на этотъ вопросъ мы считаемъ нужнымъ предпослать краткое разсужденіе

5\*

Digitized by Google

объ употреблении въ первые вѣка монограммы спасительнаго имени Господа нашего IC XC (').

Монограммой называется имя, написанное по сокращенію. Первенствующіе христіано воспользовались обычаемъ писать и подписывать имена по совращению для прикровеннаго начертанія спасительнаго имени: Іисусъ Христосъ. Изъ боязни преслъдования со сторовы язычниковъ они въ самой формѣ начертанія монограимы имени Іисуса Христоса старались скрываться подъ условными знаками, бывшими въ употреблении у язычниковъ. Объ употребления монограммы имени: /исуст — свидътельствуетъ уже Климента але сандрийский во И-мь въкъ. Въ послъдствия времени по вачертанію своему эта монограмма была различна: иногда она состояла изъ одной буквы ї, иногда изъ двухъ первыхъ буквъ ІН, иногла изъ трехъ ІНС, болѣе же употребительною была форма ІС. - Первоначальною формою монограммы имени Христосъ была греческая букна Х,-она вотрвчается на самыхъ древнихъ памятникахъ. Похожая на памятникахъ на начертаніе такъ называемаго Андреевскаго креста, эта ионограмма указывала и на тъсную символическую связь овою съ крестомъ. Древнъйшее соединение обоихъ именъ Господа-Іисуса Христоса видник, въ монограммь, въ которой буква І вертикально престкаеть букву Х и являеть следующую фигуру ж: эта форма встречается на христіанскихъ памятникахъ III-го въка. Иногда эти буквы / и Х ставятся по сторонамъ якоря, каковое изображеніе встрѣчается на древнихъ христіанскихъ кольцахъ. По повелянию Константина великаго утверждена на государственномъ знамени таже монограмма, въ которой Х пресвкается буквою І т. е. \*, только добавленная сверху буквою Р, соединенною конценъ своимъ съ I, и представляющая форму \* Въ половинъ четвертаго въ

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотр. Православ. Собесѣд. 1869, іюль, Бердникова: О символичеснихъ знакахъ и изображеніяхъ на христіанскихъ археологическихъ паматникахъ. стр. 231–250,

ка эта монограмма дополняется еще одною буквою имени ХРІСТОС, греческою І приложенною въ горизантальнонь положении именно въ видь 🐇. Въ томъ же IV-мъ въвъ, нъсколькими годами позже, эта монограмма является въ сокращенной крестообразной формв - , гдъ можно находить и образъ креста и въ тоже время литеры имени Господа I, X, P, I. Съ V-го въка изъ этихъ понограниъ изчеваеть буква Р и является открытый четвероконечный кресть +, который сначала имълъ значение и креста и монограммы двухъ начальныхъ буквъ Господня имени І и Х, а съ теченіемъ времени получилъ только значение креста, тогда какъ значение монограммы забылось и вышло изъ употребленія.-На одномъ золотомъ изъ древнихъ кольцѣ моногранны обоихъ именъ соединены въ такомъ видъ IH 🗼; а на монетахъ гречоскихъ императоровъ онв соединяются въ такомъ видъ IC XC, или въ поздятайшихъ **β**ι τθκομι *ΙΣ* ΧΣ

Начертание монограммы имени Господа съ теченісиъ времени болѣе и болѣе приближается по формѣ къ начертанио креста. Въ какомъ же отношени состояла монограмма къ значению креста?-Константинъ великій повелблъ перестроить всѣ воинскія знамена по образу государственнаго знамени, устроеннаго имъ всявдъ за чудеснымъ видъніемъ: въ языческое время на римскихъ знаменахъ изображался драконъ, а теперь повѣлено было начертать ионограмму спасительнаго именя, но такъ, что нижній конецъ вонзился въ чрево дракона, чъмъ имълось въ виду изобразить низложение древняко дракона силою. Христовою; повельно было кромѣ того вырѣзать моногранму на воицскихъ щитахъ, каскахъ, броняхъ, на госудаственныхъ монетахъ; повельно было былымь рабамь, вмысто древняю римскаго клейна на лбу, вішать на шею метациническую дощечки съ гравюрой монограмны. Еще распространенные было упохребление монограммы нагрелинизныхъ BEMATHERAXS, ORA HONSIDE TACK BE KYROREX'S XDAMORA . врещанень. внусра. храмовъ ва станаха, на каричаляхъ колоннъ, на алтарной завѣсѣ, на передней части храма въ алтарѣ, на фронтонѣ храмовъ,—на надгробныхъ памятникахъ, на которыхъ христівне замѣниля монограммою имени Господня языческую надгробную монограмму D. M. S. (Dis Manibus Sacrum—жертва семейнымъ богамъ). Первенствующіе христіане начертывали монограмму имени Господа на своихъ жилищахъ, на общественныхъ зданіяхъ, на кольцахъ, лампахъ и мелкой домашней утвари, на металлическихъ шейныхъ медальонахъ, на такъ называемыхъ энколпіяхъ; употреблялись рѣзныя литыя фигуры монограммы; епископы изображали монограмму (какъ теперь изображаютъ крестъ) въ заглавіи своихъ общительныхъ граматъ; монограмму вырѣзывали на печатяхъ и проч.

Съ другой стороны за все время господствующаго употребленія монограммы не видно на археологическихъ памятникахъ неприкровеннаго начертанія креста Христова. На римскихъ надгробныхъ памятникахъ почти совсѣмъ не встрѣчается открытое начертаніе креста до начала V-го вѣка, на галльскихъ до начала VI-го вћка; на памятникахъ, относящихся ко II, III и началу IV-го въка, за немногими развъ исключеніями, употребляются только прикровенныя изображенія креста, какъ то: буква Т, якорь съ поперечниконъ на вершинъ, буква Х и особенная фигура четвероконечнаго креста съ загнутыми концами Oyeвидно, что до извѣстнаго времени въпервые вѣка христіанства начертание монограммы замѣняло изображение вреста Христова.

Но съ другой стороны извъстно, что первенствующіе христіане употребляли и крестное знаменіе. По словань *Тертулліана*, какъ и *Василія велика*, знаменованіе крестомъ обязано своимъ происхожденіемъ неписанному преданію; уже во П-мъ въкъ христіане изображали знаменіе креста на своемъ челѣ при началѣ каждаго новаго дѣла, когда входили въ домъ или выходили изъ дока, когда одѣвались, садились за столъ, откодили ко сну и проч.; со временъ апостольсянаь

врестное энаменіе употреблялось при богослуженіи, нри совершения таинствъ. Но отъ чего до IV-го въка слищкомъ ръдво видится на христіанскихъ памятникахъ отврытое начертание вреста Христова? Изъ нѣскольвихъ, впроченъ пока немногихъ, открытій можно вывести заключение, что первенствующие христане употребляли изображение креста Христова на предметахъ домашняго употребленія, которые можно было скрыть оть глазъ язычниковъ. Что же касается до общественныхъ зданій и памятниковъ, то здѣсь не было возможности употреблять начертание креста Христова безъ опасенія навлечь преслідованіе со стороны невізрныхъ. Отсюда новое значение монограммы спасительнаго именя IC XC: и по внутреннему знаменованію своему, какъ и престь, она была символическимь знамениемь христіана, и во внышнема начертании своема са течениема времени, ото I до IV-го вика, больше и больше сближались съ формою креснии. Соединяемая съ крестонъ Христовынь въ единомъ значени христіановаго знаненія, монограмма имени Господня называлась въ дроввооти иженами, евойотвенными кресту Христову, наприн. знамениемъ Господнимъ, знамениемъ Христовымъ, знатність небеснымь, знаменісмь спасительнаго призванія или даже просто крестомъ Христовымъ.

Приложивъ эти безспорныя, основанныя на безчисленныхъ свидѣтельствахъ первой христіанской древности, свѣдѣнія объ употребленіи въ первые четыре вѣка христіанства и о знаменованіи монограммы спасительнаго имени—*Iucycs Христось*, къ употребленію и знаменованію именословнаго перстосложенія, какіе получаемъ мы общіе непререкаемые выводы? Во-первыхъ тотъ выбодъ, что монограмма имени Господня имѣла слишкомъ обширное употребленіе у христіанъ первыхъ вѣковъ IV — II; во-вторыхъ тотъ IV — II весьма сильно говоритъ въ пользу предположенія, что употребленіе ся второму, третьему и четвертому вѣкамъ передано первымъ апостольскимъ вѣкомъ; въстреть ист тото, что ионограмма, въ практикъ и въ сознаніи первенствующихъ христіанъ, тъсно связана была оъ употребленіемъ крестнаго знаменія такъ, что во иногихъ случаяхъ замѣняла собою крестя, напоминала о крестя, значила тоже, что крестя, пока уже начнная съ V—VI вѣковъ не замѣнена во иногихъ случаяхъ знаменіемъ креста; съ четвертыхъ наконецъ тотя, что имѣя въ древности разныя начертанія, ионограмма удерживала вездѣ первую букву имени Iucycs I, а въ имени Христосъ—Х, сочетавіе которыхъ можно видъть въ простѣйшей и древнѣйшей формѣ Х, за тѣмъ въ формахъ \*, \*, \*, \*, +, +, IH \*, IC XC, IZ XZ.

Послѣ этого опять невольно восклицаець, въ недоумѣнін надъ людскимъ омраченіемъ: какъ невѣжественными послѣ этого оказываются раскольническія хулы на именословное перстосложеніе, надъ которымъ раскольники издѣваются, обзывая его "хѣросложнымъ" благословеніемъ, сами себѣ дерзновенно усвоивъ именованіе старообрядцевъ, —слѣпые ревнители вчерашней аввакумовской старины, и дерзкіе худитеди старины апостольской!

(продолжение будеть)

## **УЧЕНІВ О ДОГМ**АТБХЪ ВЪРЫ СВЯТЫЯ СОБОРНЫЯ Н АПОстольския церкви христовы, собрашнов изъ христова ввангваня, апостольскихъ носланій, соборныхъ НРАВНИТЬ И ПИСАНІЙ СВЯТЬІХЪ ОТВЦЪ.

(опытъ катихизическаго совесъдования вдиновърческаго священенка съ своищи плоомыми).

(продолжение)

В. Како чтеши десятый стихъ символа въры? Отв. Исповћаую едино крещение во оставление гръховъ.

В. О чесомъ учение въ семъ стихѣ есть? Отв. Учение о святомъ крещении и о прочихъ тайнахь святыхь (1).

В. Чесо ради въ символѣ вѣры упоминается о крещенін?

Отв. Того ради, яко втра наша занечатлъвается крещеніемъ и прочими тайнани.

В. Колико есть танить (\*)?

Отв. Въждь безъ всянаго сумпънія, яко въ церкви Божіей не двѣ точію суть тайны, но всесовершен-

(<sup>1</sup>) 132 uo 134.

(') 306.

В. Что суть сія святыя тайны?

Оте. Тайны суть знаменія, подлежащія чувствань нашинь, оть Господа Бога законоцоложенныя и исполненныя благодати Вожіей, якоже святый Іоаннь златоусть глаголеть, на Матө. бесёда 83: Господь Богь глубиною мудрости своея, человёку видимымь тёлесень облеченному, подъ видимыми и тёлесными энаменіи, невидимыя дары своя даеть. Аще бы едину душу безь тёлеси человёкъ имёль, то взималь бы дары Божін безь чувственныхъ и видимыхъ знаменій: но понеже тёлесемъ обложенъ есть человёкъ, сего ради, кромё вндимыхъ и чувственныхъ знаменій, благодать Божію не можетъ пріяти ('). Ино въ тайнѣ видимъ, и ино пріемлемъ; знаменіе убо верху явленное видимъ, сокровенную же духовную благодать пріемлемъ (').

В. Кто можеть строити святыя тайны (\*)?

Отв. Никтоже, развѣ святителей хиротонисанныхъ, имже дана власть отъ Господа Вога рукоположеніемъ наслѣдниковъ апостольскихъ, а по хиротоніи святительской іереи. Раздѣли бо Вогъ въ церкви саны и строители. Не освященъ же человѣкъ недостоннъ дерзати строити тайны. Никтоже, рече апостоть, собою честь пріемлеть, но званный отъ Вога, якоже Ааронъ. Сего ради Господь на тайнѣй вечери апостоли своя священниками сотворилъ есть, и по воскресеніи своемъ повелѣлъ имъ вся языки крестити, и даде имъ власть отпущати грѣхи.

В. Чесо ради потребны хриотіанину святыя тайны? Отв. Того ради потребны, яко тайны дають нать благодать Божію, освящающую и оправдающую пріем-

- (<sup>1</sup>) 309 ao 312.
- (<sup>•</sup>) 306.
- (\*) 309.

лющихъ я. Тайны душу нашу очищають оть грёхъ, н богоугодну содёвають. Понеже во всёхъ тайнахъ нерковныхъ дёйотвуеть Духъ Святый, то чрезъ тайны сообщаются божественные дары благодати Его; тайны всякому христіанину нуждно потребни суть во спасеніе, якоже корабль во преплытіи глубины морскія ('). Таинъ церковныхъ, аще кто по чину святыя соборныя и апоетольскія церкви восточныя не употребляеть, не пренебрегаетъ я, той безъ нихъ, яко безъ извёстныхъ носредствъ, онаго крайняго блаженства сподобитися не можетъ. Тёмже прилѣжно со тщавіемъ должны есмы поучатися о нихъ, да познавше достойнѣ ихъ употребляемъ и спасени будемъ (').

В. Всѣ ли тайны потребны всякому христіанину (\*)?

Отв. Крещеніе, муропомазаніе, причащеніе и покалніе каждому христіанину зёло потребни суть во спасеніе; небрегій же о нихъ во вёки погибнеть. Свяценство пріемлеть, иже желаеть онаго, и достоннъ нолучити по благочестію и по разумѣнію святыхъ писаній. Бракъ пріемлетъ всякъ, иже желаеть; но есть могущіе вяѣстить безбрачіе и въ чистотѣ сохранить оное. Елеопомазаніе совершается надъ больными, иже по благочестію желають и пріемлють очищеніе отъ грѣха, а нерѣдко воздвизаются отъ одра болѣзни.

В. Нѣцыи рекуть, яко нѣсть нынѣ благодати во святыхъ тайнахъ, и того ради ве прісилютъ оныхъ?

Отв. Изъ ученія о святьй церкви, въ нейже, но неложному обътованію Господа Іса, живеть и дъйствуеть до скончанія въка Духъ Святый, явствуеть, яко несправедливо глаголють, еже нъсть нынѣ благодата Святаго Духа во святыхъ тайнахъ, и сатана исполни сердце и уста ихъ солгати на Святаго Духа. Дъян, зач. 13. Таковіи въруя, яко есть Духъ Святый, аще

<sup>(&#</sup>x27;) 116 u 117, 307 ocop.

<sup>(\*) 304.</sup> 

<sup>(\*) 307</sup> of op

глаголють, яко нёсть всеосвящающей благодати его, хулу глаголють на Святаго Цуха, яже, по глаголу Господа нашего Іса Христа, не отпустится имъ ни въ сей вѣкъ ни въ будущій. Мате. зач. 47. Ибо законъ Вожія благодати правъ и благъ, и не имать конца.... благодать же Вожія вѣчна и крѣпка. Ниже человѣкъ, ниже время, ни обстояніе вещей, ни самъ діаволъ, ни смерть нашедши изгнати насъ отъ оныя возмогуть. Слыши апостола Павла, глаголющаго о силѣ благодати тако: идѣже умножися грѣхъ, преизбыточествова благодать: да якоже царствова грѣхъ но смерть, такожде и благодать воцарится правдою въ жизнь нѣчную Ісомъ Христомъ Господемъ нашимъ. Римл. зач. 90.

В. Нѣцыя рекуть: писано есть, еже въ послѣдняя времена воцарится антихристь, будеть мерзость запустѣнія на мѣстѣ святѣ, людіе отступять отъ вѣры, и аще рекутъ, се здѣ Христосъ, или ондѣ, не имите вѣры: а понеже нынѣ послѣдняя времена, того ради они не пріемлють ни церкви, ни таинъ?

Оте. Глаголющіе таковая прельтаются, не вѣдяще божественнаго писанія, ни силы его, и не вѣдять яко Господь неложно обѣщался быти съ нами до скончанія вѣка, и яко благодать Цуха Святаго воцарится въ жизнь вѣчную до дне, въ оньже Сынъ человѣческій пріидеть судити живымъ и мертвылъ. О дви же томъ и часѣ никтоже вѣсть, ни ангели, токмо Отецъ небесный. Мате. зач. 102 и 108.

Егда ученицы вопросили Христа о дни толъ, рече имъ: нъсть ваше разумъти времена и лъта, яже Отецъ положи во своей власти. Дъян. зач. 1.

И апостоль, пиша солуняной о вособщемъ нашенъ воскресении, глаголеть: о лътвхъ тъхъ и временъхъ, братіе, нетребъ есть вамъ инсати: сами бо въсте, яко день Господень пріидетъ, яко тать въ нощи. Зач. 271.

Но дабы утѣпити и подкрѣпити праведники и вразумити грѣшники, то 1) Господь нашъ Ісъ Христосъ самъ и чрезъ апостоловъ благоволи сказати знаменія втораго своего пришествія. Зри Мато. зач. 98 по 103. Изъ коихъ ближайшее къ послѣднимъ временамъ знаменіе есть то, еже проповъстся евангеліе царствія по всей вселеннъй, во овидѣтельство всѣмъ языкомъ, и тогда пріидетъ кончина. Но мнози суть милліоны людей, иже не слышали еще евангелія Христова: и того ради разумѣемъ, яко не посяѣдняя еще времена насташа.

2) Объ іудеяхъ святый апостоль Павель, егда инса къ христіананъ изъ язычниковъ, тако возвёсти: не хощу васъ невъдъти тайны сея, братіе, да не будете о себѣ мудри, яко ослѣпленіе отъ части Ісраилеви бысть, дондеже исполнение явывовъ внидетъ, и тако несь Ісраиль спасется. Римл. зач. 107. Несомненно убо, яко прежде втораго пришествія на землю Господа нашего Іса Христа до единыя іоты исполнится послёдняя Его заповедь, данная апостолакь и ихъ преемникамъ: шедше научите вся языки. Мате. зач. 116. Шедше въ міръ весь, проповедите евангеліе всей твари. Марк. зач. 71. Предъ кончиною міра не будеть ни единаго уголка земли, въ нежже не проповъстся евангеліе Христово; не будеть ни единаго народа и племени, иже не услышать слово спасения. Нына же, кроиз Ісранля, мнози суть инлліовы людей, иже не слышали и не пріяли еще евангелія Христова: того ради разумість, яко не носявдяяя еще времена насташа(1).

3) Того антихриста, иже имать во плоти человечестви предъ кончиною міра явитися и вести брань съ царствомъ Христовымъ, нѣсть нынѣ на землѣ. Слою Божіе глаголеть, яко той антихристь будетъ не мысленный, якоже мнятъ и глаголють заблудшіе, но будетъ человѣкъ. Открыется, рече аностолъ Павелъ, 2 Солун. зач. 375, человѣкъ беззаконія, сынъ погибели...беззаковникъ, егоже есть пришествіе по дѣйству сатаниву. И святые отцы и учителіе святыя апостольякія церкви: Инполить, Евсевій, Іоаннъ влагоусть, Амвросій и другіе единогласно глаголють антихриста не

(1) 112,

мысленна, но во плоти человъка, иже будеть противникъ и превозносяйся паче всякаго глаголемаго Бога или чтилища, якоже ему състи въ церкви Вожіей, яко Богу, показующу себе, яко Вогь есть; 2 Солун. зач. 375, учити будетъ, еже не въровати во Іса Христа Сына Божія; будеть низвращати и отрицати догматы евангелія Христова. Святый Өеодорить въ изложении божественныхъ догнатовъ, глава 23, тако глаголетъ: до пришествія Христова явится въ мірѣ, облеченный въ человѣческое естество, врагъ людей и противникъ Божій, демонь, похнтитель Божія имени. Но такого человъка богохульника, иже возсъдалъ бы на престолъ въ церкви Христовой и глагодаль бы, яко Христосъ не Вогъ, а онъ Вогъ, и иже имълъ бы, по Апокалипсису, глав. 13, 2. 7, престоль свой и область великую на всякомъ колене и на языцехъ и на племенехъ. ныне нвсть.

4) Хотя вся силы и власти своя направить антихристь къ тому, дабы всё христіане отреклись Хриота и увёровали бы въ него: но не успёсть повсюду вёру Христову упразднити. Сказано въ писанія: за уиноженіе беззаконія изсякнеть любы иногихъ, но не всёхъ. Мато. глав. 24. Оскудёсть вёра во Христа, но не повсюду, а во иногихъ иёстёхъ. Церкванъ Вожіимъ будутъ непокоривы, бракъ возяюбятъ безчинный инози, но не всё. И во времена антихриста будеть убо истинная вёра и истинная церковь, токмо не новсюду (<sup>1</sup>).

5) Прорицати истину Христову и укрѣпляти христіанъ въ вѣрѣ во Христа во времена антихриста, якоже рекутъ Ефремъ сиринъ, Іоаннъ дамаскинъ и другіе отцы, съ неба снидутъ на землю Енохъ и Илія еезвитянинъ, иже егда скончаютъ свидѣтельство свое, будутъ умерщвлены антихристомъ, но чрезъ три съ половиною дня воскреснутъ и вознесутся на небеса. Апок.

(1) 101 обор. н 102.

11, 3—12. Но понеже не пришли еще къ намъ грѣшнымъ Илія и Енохъ: то разумѣемъ, яко нѣсть еще на земли автихриста во плоти человѣчестѣй.

6) По святому писанію, Дан. глава 7, 25. 12, 7. Анок. 13, 5. 11, 2. 3. 12, 6, царство антихриста будеть непродолжительно: три лѣта съ половиною. Изъ сего явствуетъ, яко рекущіе, еже нынѣ уже послѣдняя времена, яко нынѣ въ церкви Христовой царствуетъ антихристъ, и на мѣстѣ святѣ не тайны, исполненныя бжагодати Духа Святаго, а мерзостъ запустѣнія, и потому не пріемлютъ святыхъ таинъ, горцѣ согрѣщаютъ на вѣчную нагубу себѣ и тѣмъ, иже послушаютъ ихъ.

7) Словеса: се здѣ Христось или однѣ не имите вѣры; се въ пустыни не изыдите.... се въ сокровищахъ не имите вѣры, не то значатъ, еже нынѣ нѣсть Христа на земли во пресвятыхъ тайнахъ; но то, еже второе пришествіе Христово не требуетъ сказующаго, но явлено будетъ всѣмъ яко молнія.... Не якоже въ первомъ пришествіи будетъ, еже отъ мѣста на мѣсто преходя, но въ мгновеніи ока пріидетъ. О сихъ реченіяхъ сія, а не о твйнахъ Божіихъ, безъ нихже спастися невозможно есть, якоже видимъ ниже.

В. Скажи ин, въ чемъ состоитъ тайна крещенія (')?

Отв. Тайна врещенія состоить въ троекратномъ погруженіи врещаемаго въ воду, съ произнесеніемъ отъ презвитера словъ: врещается рабъ Божій, имя-рекъ, во имя Отца аминь, и Сына аминь, и Святаго Духа аминь.

В. Что значить слово: аминь?

Отв. Значить: право, воистинну, буди тако.

В. Чего ради въ символћ написано есть-крещеніе едино, сирвчь неповторяемо?

Отв. Того ради, яко крещеніе есть духовное рожденіе, а понеже всякъ человѣкъ раждается единожды, то и креститися подобаетъ единожды (\*)?

<sup>(&#</sup>x27;) 132.

<sup>(\*) 319</sup> по 324,

В. Что заповѣда о сей тайнѣ Госиодь нашъ Iет Христосъ?

Оте. Предъ вознесеніемъ своимъ на небо онъ заповёдаль апостодамъ тако: шедше научите вся языки, крестяще ихъ но имя Отца и Сына и Святаго Духа, учаще ихъ блюсти вся елика заповёдахъ вамъ. Матэ. зач. 116. И, аще кто не родится водою и духомъ, не можетъ внити въ царствіе Божіе, понеже безъ крещенія человѣкъ не можетъ самъ собою избавитися грѣховъ своихъ. Іоан. зач. 8. Въ крещения же благодатію Божіею человѣкъ омывается отъ первороднаго и содѣяннаго грѣха и содѣлывается христіанинъ и сынъ Божій, якоже рече апостолъ Павелъ: елицы во Христа крестистеся, во Христа облекостеся.

В. Како сіе бываеть (')?

Ота. Вси раждаемся въ первородномъ гръсъ, егоже имамы отъ прародителей напихъ, но гръхъ сей и съ прочими гръхами, аще до крещенія содълали, прощенъ бываетъ, и дается тогда намъ благодать оправдающая ны, и тако содълываемся чадами Вожіими и наслъдниками царствія небеснаго. Тайна крещенія совершается, егда произносятся слова: крещается рабъ Божій, во имя Отца аминь, и Сына аминь, и Святаго Духа аминь, и тогда крещаемый умираетъ для жизни гръховной и раждается въ жизнь духовную святую.

В. Что потребно есть отъ крещающагося?

Отв. Покаяніе и вѣра. Иже вѣру иметъ и креститоя спасенъ будетъ. Марк. зач. 10.

Младенцы же крещаются по вёрё родителей и воспріемниковъ, кои, егда крестники ихъ приходять въ возрасть, научають ихъ върѣ, юже держить и исповѣдуеть святая казолическая церковь Христова (<sup>1</sup>).

В. Кому подобаеть совершати врещение?

(<sup>2</sup>) 320 no 324,

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) 313 обер.

. Отв. Отъ апостоловъ епископамъ, а чрезъ нихъ презвитерамъ церковнымъ.

В. Откуда сіе можно видѣти?

Отв. Изъ евангелія, Мато. зачало 116, изъ апостольскихъ правилъ 47, 49, 50, изъ 26 и 45 правилъ наодикійскаго собора, и изъ писаній святыхъ отецъ.

В. Како же глаголють святи отцы о тонъ, яко епископу и презвитеру токио подобаетъ крестити?

Отв. 1) Святый Діонисій ареопагить глаголеть сице: священноначальникъ крещаемаго погружаеть въ водѣ, треми совершаемаго свожденьми и возвожденьми троичныя божественнаго блаженства призвавъ составы. Гл. 2, цниг. З о церковномъ священноначалія.

2) Святый Игнатій боговосець сице глаголеть: нельть есть безь епископа крестити. Пославіе смиря. листь 38.

3) Святый Аванасій александрійскій сице глаголеть: человѣкъ отъ священника крещаемь, просвѣщается Святаго Духа благодатію. Зри Никон. Черн. гор. слово 55, лист. 455.

4) Святый Іоаннъ златоусть сице глаголоть: не можетъ кто внити въ царство небесное, аще не водою и духомъ породится; и не ядый тѣла Господня и крови его не пія, изверженъ есть отъ вѣчнаго живота. Вся же сія совершаются онѣми святыми руками, iерейскими глаголю. Зри о священ. слово 3, глава 4, листъ 55. Злат. печ. 1614 года.

В. Можно ли діакону крестити?

Отв. Второе правило святыхъ апостолъ запрещаетъ, сице глаголя: діакону нѣсть достойно крестити кого. Аще Филиппъ скопца крести, и Ананія Павля, но не сами себе восхитиста святительскаго чина, но отъ Бога пріяста повелѣніе отъ несочетаннаго архіерея Христа. Зри кормч. глав. 4, прав. 2, лист. 1 и об.

В. Аще по велицъй нуждъ, егда младенецъ умираетъ, окреститъ его неосвященное лице, что подобаетъ творити?

6

22 6 Оню: Аще окрепсиный, по нуждѣ, не священникомъ останется живымъ, то да творитъ священних молитвы и муро по обычаю. Зри бол. номок. и потребн. Чосщфовской, лист. 726.

..... В. Крещеніе же людей, но пребывающихъ въ ковчезв. святыя соборныя и апостольскія церкви, истинно ли есть?

Оше. Вторый вселенскій соборъ, прав. 7, корич. эмет. 88, повелёваетъ таковыхъ не крестити вторично, аще присоединяются ко святёй соборнёй и апостольстёй церкви, но токмо муропомазати, понеже не возможно нигдёже тайнё, совершитися, токмо во единости церкви Божія. Аще ли не пріидутъ таковыи къ церкви, ничесоже имъ пользуетъ, яко глаголетъ Іоанкъ зла-.тоустъ. Толков. апостолъ, зач. 108, листъ 549.

### (продолженіе будеть)

Digitized by Google

т анчырно выславается от сладот плотеся однаций удия -испентально Г., сторально вод сладать са отватор А. стаочение простика с прой и сладать и исле отватор то ат иссон с бете Гител, цей 1.2 общество отватор то и иссон с бете Гител, цей 1.2 общество от таро од монеристи С. Сторудета стальновано исследа С. 2002 иссе исс. -иссе он системи с опни то от исследать от таро од стору ако, а стал с **Авторись**, и то стала, системи с от новетор исс. Состорие с польская исс. Общество от таро од стору ако, а стал с **Авторись**, и то стала, систории с -иссе и исследато исстрание и состал общество общество общество -иссе исследать с исстрание и состал общество общество общество -иссе исс. общество и исстранов и состал общество общество -иссе исс. общество и его комитеты. У чреждеие приотато инстрановании с произона и сталистранени сименных и инстрановании. Общество распространени сименных и инстрановании. Общество распространени сименных и исстальноство и его комитеты. У чреждеие приотато инстрановании с произона и сталиство и сименных и исстальной собество и его комитеты. У чреждеие произнаятия инсерсиона и и с произнаяти. Иникании, и и и исстально сименных и иссталии и собество и его комитеты. У чреждеистичными и исстальности и исстальнии и общество распространени сименных и исстальности и исстальнии. Общество распространени сименных и пориотально консерсии сасалити. Ватичности соберта. Акоистичных и произнаятия пориотально общество и исстальной соберть. Акоистично и пориотально общество и исстальности и исстального общество исстального исстальности общество и исстальности и исстальности и исстальности и исстальности и исстальности и исстальности и исстальноство и исстальности. Возванието пориотель общество и исстальность и исстальность и исстальность и исстальность и исстальности и и исстал

сімерское общество, по § 5 своего устава; соверпнило вы Москвы свой голичный перковный праздникь. Преосвищенный Леониль съ духовными членами совыта олужиль вы этоть день въ Успенскомь соборы оожественную, литургю, на которой о. Иванцовъ-Платоновъ сказаль, сдово, по джиствихъ благодати "Божіей въ проскъщения выроко. Христовом, народа русскаго, и презъ наго гонредствиныхъ съ нимъ лисковата пожлей въ проскъщения выроко. Христовом, народа русскаго, и презъ наго сопредствиныхъ съ нимъ лисковата вособнивюты, но сепере буденъ наненатава обстоичельная вашона о двятельности мас. общество за порвые четвре мбояцет къ заятленнать редакция то общества ст сочувственти къ заятленнать редакция то общества со сочувственти къ заятленнать редакция пособноства се сочувственти къ заятленнать редакция "Мокапней Сесбан", что нав вольно медленно. Нелаза не отнестись съ сочувственти къ заятленнать редакция пособноства въ Москвъ, а со вреита съ открытия м., общества въ Москвъ, а со времени утверждения, его устава, уже полгода, междутъмъ

6\*

епархіальные комитеты только что начали открываться. А потребность въ нихъ настоятельная. Ревнители миссіонерскаго дѣла не знаютъ, куда обращаться съ своими пожертвованіями. Кромѣ Калуги (') и Витебска, комитеть общества 15 марта открытъ въ Иркутскѣ. За литургіей, которая предшествовала открытію комитета, преосвященный Парееній провзнесъ слово, въ которомъ между прочимъ указано было на жалкое религіозно-правственное положеніе инородцевъ. При самомъ открытіи комитета преосвященный выразилъ глубочайшую благодарность тѣмъ изъ ревнителей славы Божіей, которые и ранѣе содѣйствовали своими пожертвованіями дѣлу религіознаго просвѣщенія инородцевъ иркутской ецархіи,

(<sup>1</sup>) Въ дополнение из извъетно объ открыти новитета чъ Калугь сообщаень читетельнь возвание преосвященнаго калушоваго Григорія из своей пастий по ділу о и, общестий, йота тейсть его: «Настоятели церквей, настыри народи Божін! Вась, по самому служенію вашему, православное миссіонерское общество приинулеть къ действительннымъ члёвань своинъ (къ § 16 премвч.), ръ надеждв, что вы примете возмъжное участіе въ сво са. ліль, чревъ изыскание нужныхъ оному средствъ у ванихъ пасоныхъ. Не посрамите же сей благой надежды на вась. Объявите и поредь объявляйте прихожанают вашимъ объ открытіи правосладнаго миссіонерскаго общества, объясняйте его высокую цізаь, раскройте ниъ тѣ благія послёдствія, какими будетъ сопровождаться обращение ко Христу инородцевъ, принадлежащихъ въ одному нашему итечеству, последствія спасительным для обращевныхъ и благотворныя для всего отечества. Ревность о славъ Христа, Госнода м. Спасителя нашего, в люботь къ братівнъ, погиблющинъ нъ исчестій авыческойть, долгь спосийшествовать благу оточества да булуть лля нась побуждениень вы сонь со, лиль -- споспилистновать вросязивано свётонь Христовынь блуждеющихь во правя невъжестреннаго иделопокланиичества. Воспоминайте чаще братій ващихъ и соработниковъ, труждяющихся на отделенныхъ, дикихъ и едва проходимыхъ странахъ Сибири, и простирайте въ наяз руку помощи, да возмогутъ они исполнать свой сващенный в иноготрудный долгъ-пропоявдать Евангеліе Христово неявдущимъ онаго, да и васъ сполобитъ Госполь вѣчно зрѣть свѣтъ лица Его и радоваться радостію ненареченноюз.

и веложнить краткий отчеть предстаной двятельности (!). Ва твить назначенъ товарищъ предстаниеля и сазначей. Скоро посладуетъ открытие комитетовъ въ Кіевъ и Влалиміръ, гдъ уже сдъланы нужныя къ тому приготовленія.

Рядомъ съ этими извѣстіями не' можелъ не указать на одну отрадную новості касательно расширеній русской православной миссіи за предѣлами нашего отечестви. Въ газетахъ мы находимъ извѣстіе, что государственный совѣтъ, согласно съ представленіемъ оберъпрокурора святъйшаго Сунода, разрѣнилъ учреждение апонской православной миссіи, съ ассигнованіемъ на устройство оной единовременно 10,000 р. и за тѣжь ежегодно 6,000 р.

Переходных къ нашему внутреннему миссіонсрству. На дняхъ мы получили первый годовой отчетъ Высочайте утвержденнаго 2 мая 1869 г. общества для распространения священнаго Писания въ России. Изъ этого отчета видно, что общество открыло свою двятельность еще въ 1863 г. в сначала существовало въ одномъ частномъ маленькомъ кружкѣ. Цѣль общества, какъ извъстно, та, чтобы слово Божіе разошлось по всей русской земль, чтобы не было такого захолустья въ нашемъ общирномъ отечествъ, куда бы оно не проникло, чтобы всякій желающій могь легко и удобно пріобрѣсть себѣ книгу, могущую его умудрить во спасеніе. Наше время, говорится въ отчеть, - время бро-женія, колебаній, сомнѣній, стремленій къ чему-то новому, еще неиспытанному. Если и всегда, то особен-но въ подобное время, важно имъть въ своихъ рукахъ твердый и непреложный кодексъ истины -- слово Вожіе. Общество, благодаря дъятельности своихъ члевъ 1869 г. распространило 19,591 книгу св. новъ. Писанія, преимущественно новаго завѣта, на русскомъ языкъ. Съ основания же общества распространено все-

(') При прежнемъ мисс. обществъ въ Пркутсъъ было отдъленіе этого общества

Digitized by Google

ro 195,171 assential raghe Bonia sta contra hangetone a носная, селеният. Средства общества, периячителя вы: --- всего вв. 1869. Пусбыло въ приходъ вифсть. съ остраточными отъ 1868 г. 1,541 р. 59 к. -- Обисство распространенія священнаго Писанія въ отчетѣ своещь неньдун прочимъ, указиваютъ, на замѣвано, накоторыхъ, нио, слово Божје беза присослинения къ нему, объясне ний, попавь в руки нев жи, можеть быть, крисо, ист лолкочаво и повести даже къ сресямъ. Нел отрицая заочнотребнений, ны занатинь ... что въ., этонъ., слуде иносо можеть принести, пользы, предпринятый, трудь А архимандрита, Михаила Толковое евангеліе раслростроненио, которато не можеть не сочувствоваль, всякій православный хранитель евангельской истины. Мною топлоникть этомун делу и, издаваемыя, московскимь обществоит, дюбителей духовнаго, просвещения Воскование в нимають объяснения, свангелия и которыя по цёнё своей доступны каждому (1 к.). Можно надбяться, что наше православное духовенство воспользуется этимъ благовременнымъ и благопотребнымъ опытомъ, тѣмъ болѣе. что уже есть примеры прямой пользы этого предпріятія. "Московскія епар. вѣдомости" (№ 20), сообщая подробности объ обращени двухъ лицъ изъ раскола, объ одномъ изъ нихъ замъчаютъ, что его ръшимость дрисоединиться къ православно ускорила "воскресная бе-съда", слышанная имъ въ одной московской церкви. Обращаясь къ средь нашихъ раскольниковъ, мы не можемъ не замътить, что они начинаютъ прислушиваться къ голосу истины и не такъ уже враждебны къ православной церкви, какъ было прежде. Это мы видимъ между прочимъ изъ хода собеспоований съ ними. "Московскія еп. вёдомости" сообщають, что 15 марта въ

московской Параскевіевской, въ Охотномъ ряду, церкви происходила вечерняя бестда. Народу было ве менте 300 человткъ православныхъ и раскольниковъ

Бестда началась, съ обращения одного раскольника, который дошель до убъждения въ истичъ прав. деркви

86

нутемъ собственнаго развышения. Потомъ почтонный о. Ісаннъ вступилъ съ раскольниками въ разсуждение од словахъ: "Духа истины" и въ заключение обратилъ вина ианје ихъ на "Толкованје евангелје" о. а. Миханда Собестдования съ раскольниками о. Іоаннь ведечуь уже не первый годъ и не безъ пользы, -- и ихъ всегда, ча-, ворять, постидеть немалое число искателей истины. Тоже показывають собествования въ г. Новоузенска самарской епархіи, гдѣ они отврыты съ 15 марта нап стоящаго года. Старообрядцы сначала не соглашались илти на собрание для этой цёли въ православный храня, но потомъ они скоро одумались и пришди. Оказадось, что они не шли сначада на собествдования вовсе не но упорству, а только по страху. Въ собестдования, если не самъ говоривший начетчикъ, то его братія – раскольники. не только не показывали какого-либо упорства, но напротивъ при наглядномъ опровержении возражени соглашались и даже упрекали своего представителя. -- Но особенно знаменательны извѣстія о раскольникахо западнаго края, гдѣ замѣтно сильное движеніе между ними въ пользу единенія съ православною перковью. Въ "Литовскихъ епархіальныхъ вѣдомостяхъ" ны читаемъ слѣдующее объ этомъ предметь. 15 марта преосвященнымъ Іосифомъ еп. ковенскимъ рукоположенъ во діакона, а 22 марта во священника бывшій старообрядческій наставникъ Артемій Сухорукинъ, для новооткрывающейся въ новоалександровскомъ убздѣ ковен. губ., паствы изъ среды раскольниковъ безподовцевъ, присоедившихся къ православной церкви на правахъ единовърія. Тогоже 22 марта рукоположенъ во діако-на, а 25 марта во священника бывшій старообрядческій наставникъ Василій Дарандовъ. Первый приходъ единовърцевъ открывается въ г. Новоалександровскъ, а второй — въ д. Каролишкахъ вилькомирскаго убзда. Вь г. Ковнѣ открывается третій единовѣрческій приходъ. Цвижение въ средъ раскола ковенской и виленской губ, къ единению съ православною церковыю подготовлено извъстнымъ инокомъ Павломъ Прусскимъ.

Говоря о присоединеніяхъ къ нашей церкви, не можемъ не занести въ нашу лѣтопись извѣстія о Биррингю. З мая въ церкви с.-петербургской академіи совершено было о. протоіеремъ І. Л. Янышевымъ присоединеніе его къ православной церкви. Обрядъ присоединенія и литургія совершены были на нѣмецкомъ языкѣ. Нынѣ Біеррингъ уже рукоположенъ во священныка и назначается ко вновь устрояемой православной церкви въ Нью-Йоркѣ.

Волгарский перковный вопроса принимаеть тревожное направление. Константинопольский патріархъ, по предварительномъ совъщании съ членами сунода. рвшился протествовать противъ турецкаго фирмана по этому дблу. Оть 24 марта онь отправиль Али-пашть письмо за подписомъ всего греческаго сунода, въ которомъ напоминаетъ министру, что приснопамятные султаны, какъ и ныятшній ихъ славный наслёдникъ, никогда не желали вмѣшиваться въ дѣла, непосредственно относящияся къ исключительной принадлежности церкви, различая существенно гражданское правление отъ церкви. Показавъ за тъмъ, что фирманъ касается чисто церковнаго вопроса, что его условія явно противны священнымъ правиламъ, существующему порядку и привиллегіямъ церкви и что высокое правительство не можетъ дать этому чисто церковному вопросу рѣ-шеніе въ окончательной силѣ, патріархъ умоляетъ его высочество благоволить на созвание вселенскаго собора, который одинъ способенъ произнести обязательное для всѣхъ сторонъ рѣшеніе. Турецкій министръ, получивъ это письмо, представилъ его въ министерский совѣть, который рѣшилъ отказать патріарху во всемъ. Черезъ четыре дня патріархъ получилъ отъ Али-паши отвѣтъ, въ которомъ министръ сообщаетъ, что высокая порта не думала висшиваться въ церковныя дёла патріархіи, но запутанность этого вопроса и столкновенія двухъ народовъ, грозившія спокойствію державы, заставили обратить на него внимание порты. Но и при

этонь, замѣчаеть министръ, порта не отступила отъ принципа невмѣшательства, такъ какъ она предварительно составила коммиссию изъ достопочитнемыхъ и известныхъ особъ съ обенхъ сторонъ, которая, положивъ за основу своихъ изслъдований представленныя порть замвчания его святьящества, составила прозвты соглашения, который въ большей части постановления и, можно сказать, въ его основе быль принять самимы патріархомъ. Въ доказательство того, что ришеніе турецкаго правительства непоколебимо, великій визиры спустя два дня послъ этого письма издалъ для болгаръ приказъ, чтобы коммиссія, которая должна обдунать, выработать и составить устива относительно избранія болгарскаго экзарха, управленія дёлами и по-дробностей, содержимыхъ въфирманѣ, погрудилась исполнить нужное. Патріархъ, по получени отвѣта веливаго визиря, созваль встхъ сунодальныхъ митрополитовъ, а также и архіереевъ изъ другихъ епархій. находящихся въ Константинополъ, и предложилъ имъ обсудить этоть отвѣть в. визиря. Всѣ собравшиеся архипастыри рѣшили и постановили вручить Али-пашѣ новое возражение на его отвѣтъ. Новый протестъ уже подписанъ и отправленъ по принадлежности. Въ немъ патріархъ и сунодъ снова оспаривають доводы турецкаго инистра, заявляя, что церковь не можеть принять извъстный фирманъ, такъ какъ онъ совершенно противорѣчитъ священнымъ правиламъ, обычалмъ и существующему порядку константинопольской церкви. Неизвъстно еще, чѣмъ и когда кончится это недоразумѣніе, но во всякомъ случат оно не объщаетъ ничего хорошаго. Съ одной стороны, турецкое правительство ни въ какомъ случаѣ не отступитъ отъ своихъ распоряженій, а съ другой-и сами болгары, такъ восторженно встрътившіе фирманъ, едвали откажутся оть данныхъ инь правъ, темъ более, что, какъ они доказывають, въ прежнія времена султанскій жо фирминъ уничтожилъ независимыя славянскія патріаршества въ Охридь, Инекъ и Терновъ.-Какъ следуеть смотреть всякому прарославному христіанину на это дѣло, — за рѣшеніемъ атого вонроса рекомендуемъ обратиться къ слову о. протрісрея А. В. Горскаго, сказанному имъ З мая на греческой литурги въ церкви московской дух, академии ('). Къ јерархическому неустройству въ Болгаріи въ цосл'янее вреня прибавились еще новыя, неблагопріягныя для православія, обстоятельства — иновприская нропигинди. Католики, протеставты и американские сектанты во множествъ наполняють Балканы и всякій старастся, пользуясь обстоятельствами, распространить свое учение. Поляки проповъдують, что болгарский народъ должень оставить русскихъ и сделаться католиками. Члевы "библейскаго общества" домогаются распространенія въ Болгаріи протестантства. Другіе распространяютъ квакерскія и методистскія ученія. Американцы учредили въ Константинополъ, Салоникахъ и многихъ городахъ Македонія и Оракіи протестантскія школы. Органовъ протестантской пропаганды служить "Зарвица", издаваемая въ Константинополь. Эта пропаганда, проповъдуя свободу въ религи, заманиваетъ пригнетенный народъ школами и временными пособілми. Такая же пропаганда идеть и въ другихъ славянскихъ земдяхъ. Изъ Босни и Герцоговины сообщаютъ. что Австрія съ согласія Турціи встми силами содъйствуеть распространению между босняками и герцоговинцами католицизма, для чего люнская и римская пропаганны въ изобили посылають въ Боснию золото своимъ агентамъ, которыхъ поддерживаютъ австрійскіе консулы. Въ настоящее время въ Босніи уже учреждено нѣсколько католическихъ монастырей съ училищами.

Ватиканскій соборъ ведеть свои дѣла въ послѣднее время съ замѣчательною энергіею. 14 (26) апрѣля происходило третье публичное засѣданіе отцевъ собора, на которомъ утверждена конституція "de fide catholica". Въ этотъ день около девяти часовъ утра, какъ сообщаетъ корреспондентъ "Московскихъ вѣдомостей"

oul deres 0 ra partoninein

(;),, «Моск. вLаоности», 7 мая, № 97.

And Berger and Antional and Antional An BUT IL TIDINGOL BETTURNE BE SANY . ODGDARDE IN SAMATH WE CHR (BBAH) HO CHRICHAND ( KONODHA I DIMALIJANANTE MBS (H) приской, юраркии. По реончения бонослужения, занали гимнъ "Veni Creator Spiritus", послѣ котораго монсиньйоръ Фесслеръ, секретарь собора, представилъ папъ конститущию с провозилащение коой было назначено. Папа передаль) се сейчасъ пономпьйору Важнијани, корорний весписленна амерет интрологласно прочель полный TERCTE formatureckof kohcturtuit de fide catholica". По окончания чтения онъ обратился" къ отпамъ" собора сь слва. вопросомъ: "Reverendissimi patres, placent, ne vobis decreta et canones, qui in hac constitutione continentur 12. Присутствующие отцы въ числь 667, спрошенные поиманно, единогласно выразили свое одобинне ортания, каждаго изъ. нихъ. быль осмъчаеми нот стольскими протонотаріями. По овончани подани голосовъ заяна предалыт, въ сопровождения секретара собора, нодносле цань результать голосования. Тогданены торжественно произнось олядующую формулу? "Decreta et vanones, qui in constitutione mode lecta continentar, placuerunt "omnibus patribus nemine dissentiente; nosque. sacro approbante concilio, illa et illos, ita ut lecta sunt, dennihus "et apostolica auctoritate confirmamus". При этонъ нельзя не замътить, что напрасно папа ссылается на принятие встми отцами схемы о въръ. На третьемъ засклании мноне епископы и въ числѣ ихъ Штросснайерь не присутствовали. Уставъ, утвержденный соборонъі содержить въ себі 18 канонань, въ вопорыхъ осуждеются поврания заблуждения по вавд. четыронь CTWTHINE: 1), De Des, reram omniam preatore", 2), De ленць (1), Вотруденству схемы, одвень, заумстваванный личиномы Much on B tran No 172) 1. of Que is propuly says sensions but Ern . что, отринаетъ, сдиняго, истичнаго Бога, Лиориа видинька, и про видиныхда, тоть, да, будеть, низрема, (анагрепа би). 2) Если кто аярзиеть утвержаать» что крень матерін, неть минеся "тоть ан 22 апрѣля (4 was) происходило четвертое публичнее засёданіе, на которонъ утверждена была схема "de рачvo catechismo". Меньшинство епископовъ стояло за наотоящій катехивисъ Канизія. Нёкотерые же отцы, не

булеть анавена. В) Если кто скажеть, что одно вещество или сущность вакъ Божін, такъ и всёкъ вещей, тогъ да будеть анаосна. 4) Если ито на признасть, что міръ и всв вещи, въ нень заключающіяся, во всей своей субстанцій созданы Богонъ изъ кичего, или скажетъ, что Богъ творилъ не по волѣ своей, свобалной отъ всякой необходимости, но столь же необходимо, какъ онъ необходино любить свысто себя, или будеть отрицать, что вірь созданъ ко славѣ Божіей, тотъ да будетъ анавена. II. Объ отпровении. 1) Если вто отридяеть, что единаго истивнаго Бога, Творца и Господа нашего, ножеть въ точности познать человікь сстественнымъ овътомъ разума чрезъ то, что создано, тотъ да будеть анаесна. 2) Если кто скажеть, что ненозножно или соинительно, чтобы чрезъ божественное откровение человъкъ ногъ пріобръсти себъ понятіе о Богь и о подобающенъ. Ену пословеии, тотъ да будетъ знавени. 3) Если кто снажетъ, что челевъкъ не можетъ достигнуть съ Гожјею помощио знанјя презыше естественного, во ножеть и должень самь собою достигать всего истиниато и благаго чрезъ постолнный прогрессъ, тотъ да будеть анавема. 4) Если кто не будеть признавать священными и кановическими книги свящ. писанія во всемъ ихъ составѣ и со встани ихъ частани, какъ они утверждены св. тридентскияъ соборожь, или будеть отридать ихъ божественное происхождение. тотъ да будетъ анавена. III. О спрль. 1) Если кто скажетъ, что разунь человическій такь незавнечнь, что віря не можеть быть врединсана сму Богонъ, тотъ да будетъ аваоема. 2) Если 170 сважеть, что бажественная въра не отличается отъ естественной науки, визнощей преднатовъ религіозвую и правственную четняў и всл'вастије того дла естественвой науки не нужно вбрить откровенной истний чрезъ авторитеть Бога, совертающаго откровение, тотъ да будетъ анаосма. 3) Если кто скажетъ, что исвозножно, чтобы божественное откровение ділалось достойнымъ віры чрегь вившийе знаки, и что вслёдствіе втого люди, каждый по собственному ввутреннему опыту, достигають выры, тоть да будеть анаочна. 4) Если кто скажеть, что чулеса не могуть совершаться и что всладствіе этого вса полобных новаствованія, заклюотстанвая ни настоящаго, ни проэктированнаго, заявмяли о неприложимости одного патихника для католическаго юноннества всего віра, не приникая во внинаніе містныя отноинскія и стенень образованія населенія. Но противниковъ новаго катихника оказалоси при утвержденіи его незначительное число. Въ пользу его вотяровало 450 спископовъ, а противь — 56, кропі того 44 епископа дали условное согласіе.

чающіяся въ св. писанін, должно отнести къ баснянъ и мифанъ, вли что чудеса никогда съ достовърностью нельзя узнать и посрудствоиъ ихъ доказать божественное происхождение христіанской религи, тотъ да будетъ аназеми. 5) Если кто скажетъ, что въра, съ которою христіане согласують пропов'яданіе свангелія, ести только убъждение, внушенное чрезъ необходимые артуненты чезовической науки, или же что благость Божія необходина тольно лля живой въры, проявляющейся въ дълахъ любви, тотъ дя будеть внаеена. 6) Если вто скажеть, что положение върующихъ и тёхъ, кои не достигли единой истинной вёры, одиначово, такъ что вёрнымъ католикамъ дозволяется вёру, которую ови уже приныв подъ назиданісих церкви, подвергать сомивнію до тахъ норъ; вока состоятельность и истива ся не будеть доказана учеными аргументами, тотъ да будетъ авабема. 19. О въръ и разумя. 1) Если кто скажетъ, что въ божественновъ откровения не заключаются ныкакія истинныя и собственно такъ-называеныя таннства, во что всеобщіе догнаты вѣры ногуть быть поняты й локазаны правильно развитыть разумомъ изъ естественныхъ принциповъ, тотъ да будетъ анавена. 2) Если ито скажетъ, что чезовъческія науки можно разсматривать совершенно независимо отъ сверхъестественнаго откровенія, или что выводы этихъ ваукъ; если они даже протиборвчать католическому учению, не могуты быть запрещаемы церковью, тоть да будеть янаеема 5) Если кто скажеть, что дозволено держаться инвий, осужденныхъ церковью ни распространять ихъ, лишь бы они не были объявлены еретвческими, тотъ да будеть анавемя. А) Если ито скажеть, что логнаты, предложенные церковью, могуть изибнаться сообразно съ прогрессомъ науки, или имъть какой либо смыслъ отличный оть того, который признаваля и признаеть за ними церковь, тоть êα – 48 будетъ апавена. a. 195 1 1 1 1 1 1

-пісі, Залямаюцій: райхъї вопросъ- 9:коногутанія внамацичорной імерковій: во пастнояти о вопосубщимовть цани уже: предатавлянть на обсужденія собора. Внесенцію ене чазанберк: предпоствоваль особенный посудатувьсяни аконову. въ коноромал они просвля. таку: немедрено: пот релёть, сабон. етрть достани таку: немедрено: пот релёть, сабон. 14 дайсянитально, вспорб, посят, собо быль представлень. собору проякть: доспатической конт ституціи о церкви Христовой ("Constitutio dogmatica de Ессlesia Christi") ('). Ультрамонтаны употребляють все-

ปละสะสงสมสา 16 มี (ค.ศ. 2013) มีสาว (สามี 6 ค.ศ. 6 ค.ศ. 76 ค.ศ. 76 ค.ศ. 26 ค.ศ. 27 19 ค.ศ. 6 ค.ศ. 76 ค.ศ. 2017 ค.ศ. 21 ค.ศ. 6 ค.ศ. 19 ค.ศ. 6 ค.ศ. 78 ค.ศ. 2017

(4) 1.00 (6) < 0.79 (4.19) 0.4</p> и и (1). Конституція со меркен. Хнистовой, наминестря "кратина анананана в в которонь прия, показываеть понодь издожещя учет ию, общ тенновуений, испредьтяности, и свойствр, священиего раб. стольсилго. поресистал вжиерези. За лана сталують, узтыря снят MA 10406 DWF AUTH, I FARA: AVE, yephinos senin anorma is chapter neperiore er car Mempin, AL TABER, muerperiouscian nepaeucinen Rempiera er puer окная: веряжелининиясть, III, слава: "о силь, и разны пересистер руж очени варанка лучиниция. Глана. IV. заклюзаеть, въ себь учение, србя crudund of alword which we are surveyed by an and a second when the second structure of the surveyed of the second s римский порроблатичника, въ качествъ пресуннка Петра, княз anostomer." NWFetr ( Have been hebedero sartionation tarme bee ховная власть. Унитеческая: сего всегая тержится свитой писсточи сія, утвержаена прострянный, переовныйь порылаейъ, и переаво Connection of the second state of the second s таржественныма исповатация валы всетенскиха соборова в вонху востокъ и запачъ пребелвати зв. етинствр вербо и мобит ини врозени. Остов чельствиях констанхнисточесение слобобые HEBBOR CHARENIC ESTET CHOLOMATE REARING NCTHENDER STREET укланаться отъ постановлений, утвержденныхъ отцами. А невозной; по обощти наренение Госпола, нашего Інсуса Христа, сказавщато Ты сец Нетаз и на сене камени созимоду церков. Мою (Ме. XVI, 18). и изречение, эхи подтверждантся, сидой, фактовъ, ибо въ апостоне скомь престочи, всегла вопоящинаемою оставалась, ватолическая акра и святое преполавалось учение, каковому апостольскому пре атоля вся Христовы върные обязаны во всемъ следовать, дабы зисдужить общение, съ онымъ престочомъ, въ коемъ хранится неприкосновенная и истинная прочность христіанской религіи. (Изр формулы папы св. Гормизды, какъ она представлена была Алреаможныя мёры ка скорёйшему опредёленно атой констатуци. Противники непотрёшимости: полверамогол опалё и даже явному преслёдованно, такъ что мноче юсточные патріархи и спископы просили вротивь папскихъ притёсьений защиты у порты. Не безмолвствують съ своей стороны и противники доглата. Они дёйствують главнымъ образомъ съ церковныхъ васедини

ріаномъ II отцамъ VIII вселенскаго, IV коистантинопольскаго собора и подписана ими). И со вторымъ люнскимъ соборомъ мы признаемъ, что св. римская церковь имъетъ надъ всею катодическою церковью полное и верховное первенство и главенство, которое, какъ она правдиво и смиренно признаетъ, получено ею сь полнотою власти отъ самого Господа чрезъ св. Цетра, князя или главу апостоловъ, коего римский первосвященникъ, есть преемникъ. И какъ она болте всъхъ прочихъ обязана, защищать истину въры, такъ, и вопросы, могущіе возникнуть въ даль, въры, лолжны быть разрышаемы ся приговоромъ. (Цаъ исповедания в ... ры, составленного Греками на II ліонскомъ всел. соборѣ). Мы повторяемъ также съ флорентійскимъ соборомъ, что ринскій цервосмщенникъ есть истинный намаствикъ Христовъ, снава, всей церкви и отецъ и учитель всъхъ христіацъ, и что, онъ чережь посредство св. Петра облеченъ Госполомъ нащимъ, Інсусомъ Христомъ полною властью пасти всеобщую дерковь, удравлять и руководить оною ( См. Ioan. XXI, 15-17 ). Всятаство этого, съ одобрения святаго собора, поучнемъ, а равно, и объярняемъ логиатомъ въры, что римский первосвященникъ, коему въ динь св. Петра тымъ же Господонъ напнинъ Інсусонъ Христонъ неж-Ау прочимъ сказано: Азо же момихся о пибь, да не оскудьеть выра твоя: и ты никогда обращся утверди братно твою (Лук XXII, 32), не можеть, въ силу объщанной ему божественной помощи, пограшать, когда онъ, исполния свои обязанности верховнаго учителя христіанъ, апостольскою властью, косю онъ, облеченъ, опреатлаеть въ дъль въры и нравственности, чего должна держать. ся вся церковь какъ учения въры, или же что отвергать какъ противное въръ, я декреты или ръшения этого рода, которые по самому свойству своему неизмѣнны, должны быть принимаемы съ полнъйшимъ повиновеніемъ вбры каждымъ христіаниномъ и соблюдаемы имъ, какъ только дойдутъ до его сибдения. А такъ какъ непогръшимость одинакова, относится зи она къ осопосредствомъ нечати. Въ Прагѣ одинъ католически прополѣдникъ провозгласилъ публично, что Пій IX впадетъ въ ересь, подобно Гонорію, если дозволитъ провозтласить себя непогрѣшимымъ. Изъ множества печатныхъ протестовъ этого рода укажемъ только на нѣкорые. Въ Неаполѣ одновременно явились три оннозиціонныхъ брошюры подъ слѣд. заглавіями: 1) "Observationes quaedam de infallibilitatis Ecclesiae subjecto", 2) "De summi pontificis infallibilitate personali" З) Сацsa Honorii papae. Первую брошюру приписываютъ кардиналу Раушеру, вторую—Шварценбергу, послѣднюю Гефеле. Особенно замѣчательна брошюра Раушера. Онъ

бѣ римскаго первосвященника какъ ко главѣ церкви или ковсей поучающей церкви купно съ ся главою, то иы сверхъ того постановляемъ, что пепогрѣшимость сія распространяется и на одинь и тотъ же предметъ. Но если (чего Боже сохрани) кто-либо оситыится воспротивнться сему нашему опредклению, то да будетъ ему въдомо, что опъ отпалъ отъ истины католической врры и отъ единства церкви». За этою главою слёдують три канона. Кавонъ І. «Если вто скажетъ, что св. апостолъ Петръ не поставленъ Господомъ Христомъ во князя всёхъ апостоловъ и въ видимаго главу всей воинствующей церкви, или что онъ получнать только почетное первенство, но не первенетво настоящей и собственной юрисдикцій прямо и непосредственно оть того же Господа нашего Інсуса Христа, -- тотъ да будетъ анавена». Канонъ И. «Если кто скажетъ, что не собственно Господонъ Христонъ установлено, чтобы св. Петръ инблъ навсегда преенниковъ въ первенствѣ надъ всеобщею церковью или что римски перьосвящеенникъ не есть по сожественному праву пресывикъ 'Петра въ томъ первенствѣ, – тотъ да будетъ анаоема». Канонъ III. "Если кто свижетъ, что римскій первосвященникъ имћетъ только право надзора или руководства, но не полную и верховную власть юрисдияція надъ всею церковью не только въ дклахъ вбры в вравственности, но также и относительно дисциплины и управленія церковью, распространенною по всему земному шару, или что эта власть его не есть правильная и непосредственная наль встии и наять каждою отдельною церковый или надъ всеми и каждымъ изъ пастырей и върующихъ, -- тотъ да будетъ анасена.) (Moch, Bta. Nº 103).

высказываеть въ своенъ сочинения полнъйшее уваженіе къ панскому престолу, но въ тоже время общирныя богословскія и историческія познанія заставляють его громко высказать голось противь новаго догмача. Въ заключени онъ замъчаетъ: "если будетъ ръшена что папа одинъ и безъ преемниковъ прочихъ апостоловъ имветь окончательный и непограннный голось въ делахъ веры и нравствепности, тогда исчезнеть весь авторитеть вселенскихъ соборовъ, которые св. Григоріемъ великимъ почитались наравнѣ съ четырьмя евантеліями. Они окажутся совершенно излишними для рѣшенія вопросовь втры и нравственности, — окажется, что они всегда были излишними, даже во времена свы никейскихъ отцевъ. Подобный приговоръ будетъ объявленіемъ войны самой сущности древней церкви". Кро+ ит подобныхъ соображений, противники непогратимости указывають въ своихъ сочиненияхъ на историческіе факты, которые не въ пользу этого догната. Такъ напр. папа Ориизда объявляетъ проклятіе тънъ, кто въруетъ, что одно Лице изъ святой Троицы было рнопято, а Іоаннъ II и Агапитъ, его преемники, осуждаютъ его рѣшеніе, какъ нечестивое и безумное. Папа Юлій I рѣшилъ, что причащеніе должно совертаться подъ обоими видами хлѣба и вина. Папа Левъ уничтожиль это постановление, повелжвъ, чтобъ люди. не принадлежащіе къ духовной ісрархіи, причащались одиниъ хлебожъ и не смели бы требовать вина, подъ страхомъ отлучения отъ церкви. Урбанъ VIII въ своей булль "in coena Domini" предаеть встхъ еретиковъ въчному огню. Клименть XIV, менье жестовій, унечтожаеть эту буляу и т. п. Пренія о непогрѣшимости ничались 2 (14) мая. Соборъ уже выслушалъ накото-рыхъ оппозиціонныхъ ораторонъ, изъ числа которыхъ указывають на парижскаго архіепискова Дарбуа, кардинала Раушера и ученаго еп. Гефеле.

- Вопросъ между врмянами и папскимъ престоломъ усложняется и по всей въроятности кончится скоро совершенныть расколомъ. Партія дисондентовъ возрас-

COE. IL.

Digitized by Google

таеть болье и болье, -- почти всь хассунисты перешли на ихъ сторону. Къ нимъ пристали даже и тъ арияне, которые жили въ Римћ и были доселћ върными нанскому престолу. Преслёдуемые папскою полиціей за свое несочувствіе Хассуну, армянскіе монахи ангоніева римскаго монастыря вибсть съ своимъ настоятеленъ Кассангіаномъ тайно бъжали изъ папской области въ Константинополь, гдѣ они были торжественно приняты своими единоплеменниками. Вообще дело армяно-католиковъ въ такомъ положения, что о возстановлении между ними папской власти не можеть быть и ричи. Этому главнымь образомь содъйствуеть турецкое правительство. Али-паша, послѣ обращенія въ нему за помощію армяно-католиковъ, открыто приняль ихъ сторону. Какъ извъстно, онъ далъ имъ для служенія двъ церкви и объщалъ устроить имъ особенную канцелярію и дать ей собственную ся печать, бывшую дотоль принадлежностію арияно-католическаго патріарха.

Турецкое правительство рѣшилось противодѣйствовать іезунтамъ и папству и на другомъ концѣ своей имперія — въ предълахъ дальняго Ливана. Тамошнее население, преимущественно друзы, не будучи совершенными католиками, темъ не менее однакоже, благодаря ловкому вліянію іезуитовъ, признавали главенство папы. Но при этомъ они сохранили нѣкоторыя особенности въ обрядахъ богослужения, въ одеждахъ священнослужителей, сближавшія ихъ съ греческою православною церковью. Вслёдствіе новыхъ притязаній Рима, и имъ доводится проститься съ этими правами. Но друзы упорно возстали противъ этихъ притязаний и просять противъ нихъ защиты у порты. Крожв друвовъ близки къ отложению отъ Рима халдейская, контская и другія увіятскія церкви. Епископы, засъдающіе на соборѣ, какъ извѣщаютъ изъ Рима, совершенно единодушны по этому вопросу съ своими паствами.

Примёръ армянъ и другихъ уніятскихъ національностей нашелъ себѣ подражателей въ Америкѣ. Католическое духовенство въ штатѣ Луизіанѣ вступаеть въ

открытый разрывь съ папствонь. Духовенотво это заявляеть следующее свое исповедание:-папа есть не боле какъ простой епископъ, пользующися лишь почетныхъ первенствояъ, какъ "primus inter pares"; безбрачіе для духовенства необязательно, также какъ и исповедь; ионашеские объты даются только на пять лъть. Наконець новая община заявляеть съ своей стороны о союзъ съ церквами православною и англиканскою. Во главъ этого религіознаго движенія стоить 47 священниковъ, которые уже подписали въ этомъ смыслѣ протесть. Изъ частныхъ отпадений отъ римской церкви газеты извѣщають о бывшемъ профессорѣ вюрцбургскаго университета, докторъ Шенкъ, который присоединился къ лютеранской церкви. Поводомъ къ этому было враждебное положение, принимаемое соборомъ относительно современной цивилизации и науки.

Чтобы восполнить отпадшихъ и имѣющихъ отпасть оть католической церкви, папство обращается съ 603званієма ка сергяма. По этому дѣлу явилось два документа: 1) просьба двухъ перешедшихъ изъ іудейства въ католичество священниковъ, братьевъ Леманъ, обращенная къ отцамъ собора о воззваніи къ еврейскому народу, чтобы онъ перешелъ въ лоно католической церкви; 2) изданный въ отвѣтъ на означенную просьбу постулятумъ, подписанный 506 епископами и представленный братьями Леманъ папѣ, съ просьбою благословить ихъ святое начинаніе. Пій IX благоскловно пранялъ постулятумъ и передалъ его секретарю собора.

**B.** *M*.

Digitized by Google

# НАРОДНЫЙ ПАМЯТНИКЪ Святителю христову тихону.

ЕГО ИМПЕРАТОРСКОЕ ВЕЛИЧЕСТВО, по представленію Сви ишаго Сунода, въ 22 день августа 1864 года, ВЫСОЧАЙШЕ повелѣть соизволиль: на мѣстѣ рожденія и начальной жизни повоявленнаго угодника Божія святителя Твхона, Новгородской губернія, въ Валдайскомъ уѣздѣ, гдѣ ныкоятся Его родители и предки, учредить, на добровольныя приношенія, Короцкую жемскую общину, съ Училищемъ при ней и Лечеблищею для приходящихъ.

Всь сословія: духовное, гражданское, военное и сельское, богатые и бѣдные, со всѣхъ концовъ Россіи, своими пожертвованіями содъйствовали сооруженію Обители.

Въ Короцкой обители возведены слѣдующія зданія: величественный соборъ съ колокольпею, построенный въ византійскомъ стилѣ; внутри росписанъ иконописью въ томъ же стилѣ. Трехъ-этажный каменный ворпусъ съ кельями для 200 сестеръ; двѣ гостинницы для пріѣзжающихъ вснваго званія и два особые дома, въ которыхъ помѣщаются: пріютъ для бѣдныхъ странниковъ, отдѣльно для важдаго пола, училище для дѣвацъ и лечебница для приходящихъ; построены двѣ часоции и хозяйственныя принадлежности. Обитель обнесена оградою на 400 саженъ.

Сь надеждою на милосердіс Божіс. настоятельница со всёми о Христь сестрами, испрашивая молитвенно помощи у св. Тихона, обращаются къ върв и усердію всёхъ н кажудаго изъ православныхъ и благочестивыхъ сыновъ Церкви и отечества, смпреннёйше прося ихъ: пожертвозать ез честь святителя Тихона посильную лепту на овончательное устройство и обезнечение Обители; да послужитъ она грядущему поколёнію живымъ намятникомъ, что и въ нашъ вѣкъ, почитаемый скуднымъ вёрою и любовію, сіи основныя христіанскія добродѣтели не изсякли въ избранныхъ членахъ Православной Христовой церкви.

Припошенія адресуются: Предсъдателю Строительнаю комитета, Иверскаго монастыря Архимандриту Лаврентію, въ городъ Валдай, Новгородской губерніи. На устройство Короцкой женской обители.

# ОБЪЯВЛЕНІЯ.

1!

1

#### 1.

полное соврание сочинений

## иннокентія,

#### АРХІЕПИСКОПА ХЕРСОНСКАГО И ТАВРИЧЕСКАГО.

#### Условія подписки.

1) Въ полное собраніе сочинений его войдуть все напечатанные при жизни, а развно и все оставшіяся въ рукописи его сочиненія и біографії, съ разділеніемъ сихъ сочиненій на 10-ть до 15 томовъ, предноложительно въ следующемъ порядке.

Въ I т. будутъ помъщены біогратія его съ библіогратическимъ указателемъ.

Въ II, III и IV томахъ: Слова и ръчи на праздники Господскіе, на дни воскресные, на праздники Богородичные, на дни сватыхъ, на освященіе храмовъ, на дни царскіе и на разные случан. Въ V—VIII т.: Три Седмицы, Бестады на св. Четыредесятницу,

Въ V—VIII т.: Три Седмицы, Бестам на св. Четыредесятницу, о Молитвъ св. Ефрема Сирина, Паденіе Адамово, О гръхъ и его посятаствіяхъ, Слова и ръчи по случаю общественныхъ бъдствій и нашествія непріятелей, Слова надгробныя при погребеніи и поминовени усопцияхъ

Въ IX и X т.: Послядніе дни земной жизни Інсуса Христа, Жизнь Ап. Павла, св. Кипріана, Историческое обозраніе богослужебныхъ книгъ Грекороссійской Церкви.

Въ остальныхъ томахъ будутъ помъщены акаеисты и прочія сочиненія, напечатанныя въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ, и рукописи, за исключеніемъ тъхъ поученій, которыя, по сродству содержанія, войдутъ въ предъидущіе томы.

2) Полное собрание сочинений Иннокентия выйдетъ въ 8 долю листа на хорошей веленевой бумагт, новымъ эльзевирскимъ шрифтомъ; каждый томъ будетъ состоять изъ 25 до 30 печатныхъ листовъ. Къ первому тому будетъ приложенъ портретъ, гравированный на стали. Изданіе встать томовъ послідуетъ безостановочно въ возможно скоромъ времени.

Подписная цена на первые 10 томовъ полнаго собранія сочиненій Иннокентія 25 руб., съ пересылкою 28 руб. Цена эта впоследствія будетъ возвышена.

Издание второе будетъ состоять изъ шести томовъ въ 16 долю листа, отъ 400 до 500 страницъ каждый, и будетъ заключать въ сеотъ Слова и Бестды на праздники Господские и Богородичные, на св. Четыредесатницу, три Седмицы, на освящение храмовъ. на царские дни, слова надгробныя, и «Послъдние дни земной жизни Інсуса Христа».

Подписная цена на избранныя сочинения Иннокенти въ 6 томахъ 6 руб., съ пересылкою 7 руб.

Подписка принимается на обе изданія въ книжныхъ магазинахъ Маврикія Осиповича Вольфа, въ С-Петербургѣ, въ Гостинномъ Дворѣ, №№ 18, 19 и 20, и въ Москвѣ, Кузнецкій мостъ, д. Рудакова, а равно у всѣхъ благочинныхъ и протојереевъ, которые будутъ снабжены отъ издателя подписными билетами и листами и которымъ за сборъ подписки на десять экземпляровъ, въ пользу церковныхъ библіотекъ, вышлется одинъ экземпляръ втораго изданія безплатно.

Полный списокъ подписчиковъ какъ на одно, такъ и на другое изданіе будетъ приложенъ при послѣднемъ томѣ сочиненій. Потому издатель покорнѣйще проситъ о доставленія, при высылкѣ подписныхъ списковъ и причитающихся денегъ, точнаго означенія имени и званія подписавшагося, а также и адреса, по которому должно высылать книги.

Такъ какъ количество печатаемыхъ экземпларовъ изданія въ 8 д. л. довольно ограниченно, и въ случат большаго количества подписчиковъ, отпечатание новаго изданія нъкоторыхъ томовъ не могло бы послѣдовать скоро, то издатель обязывается, въ случат невозможности доставленія экземпларовъ, высылать послѣднимъ изъ гг. подписчикомъ деньги обратно.

За выходъ всёхъ томовъ обовхъ изданій ручаются книжные из-

Книгопродавецъ-издатель маврикий осипов. вольфъ.

#### 2.

#### БИБЛІОГРАФИЧЕСКОЕ ОБЪЯВЛЕНІЕ.

Члинъ Импираторскихъ русскихъ Геограническаго и Археологическаго обществъ и членъ Кіевскаго Статистическаго комитета, авторъ и издатель извъетнаго содинения КІЕВЪ и ЕГО ДОСТОПА-МЯТНОСТИ, Н. СЕМЕНТОВСКИЙ и священникъ Кіево-Рождественской церкви І. Желтоножскій, реставрировавшій фрески Кіево-Софійскаго собора и церкви Снасъ-на Берестовъ, предпринали

истинно-роскошное изданіе:

#### древнъйшая въ россии

#### ЦЕРКОВЬ СПАСЪ НА БЕРЕСТОВЪ,

### построенная св. в. к. Владиміромъ, въ Кіевъ.

Церковь эта превосходно сохранилась отъ перваго са созданія съ свовмъ фресковымъ стънописаніемъ Х въка. Къ сочиненію будутъ приложены хромолитографическія изображенія уцѣлѣвшихъ фресокъ, снатыя фотографіею и прорисовкою подлинныхъ фресокъ, виды церкви, планъ и фасадъ ся и другія изображенія. Сочиненіе это печатается въ числѣ только 400 экземпляровъ. Изданіе будетъ въ форматѣ большой 4 доли листа.

Для лицъ, кои подпишутся на получение этого издания до выхола его въ свътъ цъна З руб. съ пересылкою; по выходъ же въ свътъ цъна изданию будетъ 5 руб.

Желающихъ пріобръсть это сочиненіе издатели покорнъйше просять нынъ же обращаться въ Контору Типографіи Сементовскаго, въ Кіевъ, въ собственномъ домъ, съ присылкою денегъ.

Лица, подписавшіяся до выхода въ свътъ этого изданія, получать онаго отборные экземпляры, немедленно по окончанія его отпечатанія.

Digitized by Google

#### только что отпечатана и поступила въ продажу новая книга:

## О ПРАЗДНИКАХЪ И ПОСТАХЪ

# ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ.

Для народныхъ школъ и низшихъ классовъ гимназій. Составямъ протојерей Николай Думитрашко. Полтава. 1870.

цъна съ пересылкою 15 коп. сер.

### Можно получать въ Полтавт у законоучителя губернской гимназіи.

#### У НЕГО ЖЕ ПРОДАЮТСЯ СЛЪДУЮЩІЯ КНИГИ:

1. Переводъ повседневныхъ модитвъ на русскій языкъ. Изданіе третье. Цѣна съ пересылкою 6 копѣекъ.

2. Зам'ятки о воспитани дътей. Соч. Николая Динивленка. Цъна съ пересылкою 50 коптекъ.

3. Когда написаны наши Евангелія? Сочиненіе К. Тишендорна Переводъ съ нѣмецкаго. Цѣна съ пересылкою 25 копѣекъ.

Выписывающіе этихъ книгъ не менте какъ на 10 рублей пользуются уступкою 20 процентовъ.

-----

Digitized by Google

# ЗАЩИТА МОИСЕЕВА ПЯТИКНИЖІЯ

#### противъ

### возражений отрицательной критики.

(продолжение)

ОТАЪЛЪ ПЕРВЫЙ.

#### Прямой отвёть на возраженія.

Предварительное замъчание.

Приступая къ отвѣту на возраженія отрицательной критики противъ подлинности Пятикнижія, мы дотимъ предпослать ему предварительное замѣчаніе, вою умѣстность и справедливость котораго сейчасъ увидимъ.

Безъ сомнѣнія, всякому, также какъ намъ, должны прежде всего броситься въ глаза многочисленныя противорвчія, существующія въ мнѣніяхъ о Пятикнижи его противниковъ, Единодушно отрицая его подливность, они несогласны, однакоже, между собою отвосительно тѣхъ побужденій, по которымъ отрицаютъ эту подлинность. Что служитъ критеріемъ этого отрипанія для однихъ, то не считается критеріемъ для дру-

Cos. 11.

8

гихъ. Что одинъ считаетъ признакомъ древности, то другой считаетъ признакомъ новѣйшаго времени. Одинъ отвергаеть то самое, что утверждаеть другой. Согла-сія нѣть ни относительно числа различныхъ документовъ, изъ которыхъ будтобы составилось Пятикни-жіе, ни относительно ихъ вѣка, ни относительно ихъ характера, ни относительно ихъ авторовъ, ни относительно мѣста, занимаемато этими документами въ цѣломъ сборникѣ. То допускаютъ двѣ редавции Пятикнижія, два источника, изъ которыхъ оно образовалось. то три, то еще больше. Одни смотрять на Второзаконіе какъ на книгу древнъйшую, другіе — какъ на новѣйшую. Одни приписывають Моусею такую-то главу, такой-то отдѣлъ, другіе же, напротивъ, отрицаютъ это. Всего же больше несогласие критиковъ усматривается въ ихъ мнѣніяхъ относительно окончательной обработки сборника, того времени, въ которое онъ приведенъ въ настоящий свой видъ. Относительно этого ученые критики расходятся въ цёлыхъ вёкахъ и каждый усиливается возвѣстить критическому міру новую дату. Самыя умственныя дарованія Моусея оцѣниваются совершенно противоположнымъ образомъ. Одинъ говоритъ, что онъ былъ незнакомъ съ искусствомъ письма, другой предполагаеть въ немъ это знакомство и, кромъ того, приписываеть ему такое авторское искусство, что настоящее Пятикнижіе и не можеть будтобы принадлежать ему потому именно, что въ немъ не достаеть порядка и связи въ изложени и встръчаются повторенія и пропуски. Но мы не кончили бы, если бы захотели выставлять на видъ вет ть противоръчия, которыя раздёляють противниковъ Моусеевыхъ писаний, полемику, которую они ведуть между собою, даже проклятія, которыя они посылають другь другу. Не вправѣли мы поэтому сказать имъ: если хотите быть сильными, то будьте же единодушными?

Окажемъ болѣе: противорѣчія встрѣчаются не только у разныхъ критиковъ Пятикнижія, но иногда даже у одного и тогоже. Два представителя атомистическиразрушительной критики — Де-Ветте и Эвальдъ какъ нельзя лучше доказывають это. Первый, въ шести изданіяхъ своего Введенія въ в. завъть. постоянно мѣняетъ свои воззрѣнія. Въ одномъ онъ отвергаетъ то самое, что доказываль въ другомъ, и что выдаетъ за достовтрное въ этомъ, то самое считаетъ за невърное въ другомъ, такъ что, сравнивъ шестое издание его сочивенія съ первымъ, найдемъ у него согласіе съ самимъ собою развѣ въ одномъ только пунктѣ, - именно въ желание отрицать и разрушать. Въ каждомъ новомъ изданія своего сочиненія онъ изміннеть оружіе, методъ, пути и средства разрушенія. — Исторія израильскаю народа Эвальда не имъла еще шести издания, однако въ двухъ, известныхъ намъ пока, мы заметили уже большія разницы, и нельзя поручиться за то, что этихъ разницъ не будетъ еще больше при послѣдующихъ изданіяхъ названнаго сочиненія. Примъръ Де-Ветте весьна поучителенъ въ этомъ отношении.

Замѣтимъ наконедъ, что противники Пятикнижія не безпристрастны въ своихъ на него нападкахъ. Если бы оно не приписывало себѣ божественнаго происхожденія и не содержало въ себѣ сказаній о чудесныхъ событіях», то, безъ всякаго сомятнія, и не было бы предметомъ столь сильныхъ и ожесточенныхъ пререканій. Говоря такимъ образомъ объ этихъ пререканіяхъ, ны говоримъ безъ всякаго преувеличения. Если бы какая-нибудь свътская книга подверглась такой же точно критикъ, какой подверглись книги Моусея, то всеконечно не устояла бы подлинность ви одной изъ нихъ. Если бы только признать позволительными и законныии тв критические приемы, которые употребляются для того, чтобы поколебать подлинность Пятикнижія, то легко было бы доказать, что Иліада написана не Гомеромъ, Энеида не Виргиліемъ, Страбонова географія не Страбономъ, Геродотова исторія не Геродотомъ, іудейскія древности не Іос. Флавіемъ. Почему же критика, большею частію столь снисходительная къ сочиненіямъ языческой древности, съ особеннымъ, можно ска-

8\*

зать, ожесточениемъ относится къ книгамъ великаго еврейскаго законодателя? Главнымъ образомъ потому, что, на каждой почти своей страницѣ, онѣ свидѣтельствують о себъ, что онъ написаны по повелънію Вожію, и потому, что передають намь факты сверхъесте-• ственваго порядка. Самое удобнѣйшее средство къ устранению этихъ фактовъ, столько стъсняющихъ ту критику, которая не желаетъ видать въ историческихъ судьбахъ человѣчества непосредственнаго, или чудеснаго участія самого Бога, есть отрицаніе подлинности тъхъ книгъ, которыя передаютъ намъ свидътельства объ этихъ фактахъ. Вотъ почему эти, пугающиеся всего чудеснаго, критики говорять, будто книги Мочсея написаны были спустя долгое время послѣ описываемыхъ ими событій, и будто онт выдаютъ за чудесные такіе факты, которые на самомъ ділѣ были естественные и обыкновенные, но которые, впослъдстви времени, человѣческое воображеніе облекло божественнымъ и сверхъестественнымъ характеромъ. Поэтому библейскія чудесныя сказанія суть будтобы только мисы и легенды. Если не безпристрастиће, за то гораздо логичние поступали въ отношении къ этимъ книгамъ прежвіе раціоналисты, какъ напр. Эйхгорнъ и Розевиюляеръ, которые, на основавии единодушнаго еврейскаго преданія относительно ихъ подлинности и особеннаго, лежащаго на нихъ характера древности, вполнѣ признавали происхождение ихъ отъ Моусея, но предоставляли себѣ право изъяснять чудесные факты по своему, именно какъ иллюзіи зрѣнія или разума.

Высказаннымъ сейчасъ замѣчаніямъ мы не думаемъ придавать значенія и важности больше того, сколько они заслуживаютъ; мы хотимъ извлечь изъ нихъ только то заключевіе, что противники Пятикнижія, по причинѣ измѣнчивости и противорѣчія заключающихся въ ихъ сочиненіяхъ возражевій, и по причинѣ тѣхъ предзанятыхъ побуждевій, на основаніи коихъ они усиливаются отвергнуть подлинность означенной книги, даютъ намъ право питать уже а priori недовѣріе къ справедливости ихъ возраженій и къ основательности ихъ системъ, или гипотезъ. — За тѣмъ, не медля болѣе, приступаемъ къ разсмотрѣнію тѣхъ основаній, которыя приводятся прогивъ подлинности Пятикнижія его противниками.

#### 1. Въ тоху Мочсея израильтяне не знали еще будтобы искусства письма.

Если бы высказанное сейчаст положение было основательно, то мы совстять должны бы были отказаться отъ намфренія доказывать происхожденіе Пятикнижія отъ Моусея. Но это положение совстять неосновательно, по мастнію даже тёхъ критиковъ, которые наиболѣе всего заинтересованы отрицательными рѣшеніемъ занимающаго насъ вопроса. "Предъ исходомъ израиль-тянъ изъ Египта, говоритъ Ренанъ ('), мы находимъ у нихъ знакомство съ искусствояъ письма, существовавшаго, по крайней мерт, въ видъ выртзыванія буквь или какихъ-нибудь знаковъ на камиъ. Несомиънно также. что дневникъ израильскихъ становъ въ пустыни, десятословіе и нѣкоторыя генеалогическія росписи (толедотъ) принадлежатъ томуже времени. Въ книгъ Числъ (XXI, 14-27) мы находимъ убазание на два отрывва изъ народныхъ пѣсней, извлеченные изъ книги браней Ісговы. Прибавими къ этому, что, кромѣ скрижалей закона и именъ, выръзанныхъ на камняхъ украшавшихъ свящ. одежды первосвященника, историческія міста Пятикнижія приписывають Моусею и его современникамъ извъстняго объема записи. См. Исх. XVII, З. XXIV, 4. XXXIV, 4. 27. Числ. XXXIII, 2. Brop. XXVII, 3. XXXI, 9. 22. Кромѣ того, знакомство съ искусствомъ письма на востокъ въ ту отдаленную эпоху составляетъ фактъ,

(<sup>4</sup>) См вышеуказанное сочиненіе, стр. 178. — Во всяконъ случаѣ, въ настоящее время несомнѣнно, что искусство письма извъстно было въ Египтѣ раньше Мочсея. Въ туринской библіотекѣ ссть дровній мамускриптъ, относящійся къ натому году царствовація Мериса Тухмозиса (т. е. ов. 1432 г. до Р. Х.). Си. Aug. Rost, Diction. de la Bible. Paris. 1865. Écriture. Peo. признанный всѣми, занимавшимися палеографіей. въ особенности Эйхгорномъ, Гезеніусомъ и Эвальдомъ. Всѣ памятники востока подтверждаютъ существованіе ранней цивилизаціи на берегахъ Тигра и Евфрата, равно какъ и на берегахъ Нила, — цивилизаціи. которая не могла обойтись безъ помощи письма, въ видѣ ли рѣзьбы на твердомъ матеріалѣ, или въ видѣ обыкновеннаго письма на кожахъ, древесныхъ листьяхъ и корѣ, или на папирусѣ. Греческія преданія согласны съ этими данными, потому что именно около эпохи Моусея Кадмъ, по сказанію Геродота (<sup>1</sup>) и другихъ греческихъ писателей, принесъ въ Грецію финикійскія письмена (<sup>2</sup>).

Не смотря на это, противники Пятикнижія стоять на своеми (Фатеръ, Гартмани, Фанъ - Боленъ). Они не хотять допустить того что бы египетскіе жрецы, соотавлявшие классъ ученыхъ, согласились научить письму еврея.-Дело возможное. хотя Мочсей, въ качествѣ усыновленнаго сына фараоновой дочери, могъ быть, какъ изключение, посвященъ жрецами въ искусство письма, потому что былъ же онъ посвященъ во всѣ ихъ знанія (Длян. VII, 22), и потому что нельзя почти представить себѣ ученаго, который быль бы незнакомъ съ самымъ элементарнымъ знаніемъ, — знаніемъ письма. Но дъло не въ этомъ. Египетский языкъ во многомъ, говорять, отличался отъ языка еврейскаго такъ какъ тотъ и другой принадлежали не къ одному и томуже лингвистическому семейству, а Мочсей, хотя бы онъ и умѣлъ говорить и писать поегипетски, долженъ былъ издать свою книгу на языкъ не египетскомъ, а еврейскомъ, --- книгу, написанную буквами, свойственными этому послѣднему. — Но еврейскій алфавитъ былъ, какъ извъстно, тотъ же. что и финикійскій или хананейскій. Стало быть Моуссю не было надобности искать его у египтянъ, — онъ былъ у него, такъ сказать, подъ

(<sup>4</sup>) Hist. lib. V. cap LVIII.

. . . (<sup>2</sup>) Cr. Munk, Palestine. p. 436. — Léon de Laborde, comment. géograph. sur l'Exode et les Nombres. Paris 1841. p. 116. рукою ('), въ салой средѣ его народа, который, каки доказывають вышеприведенныя нами мъста, умълъ уже писать на своемъ языкѣ.

Тъже критики утверждаютъ. будто у евреенъ не ногло быть и письменнаго матеріала. Еврейское слово себерь — книга, происходящее отъ сафирь — скоблить: счищать, указываеть. говорять, на то, что первоначально книги писались на кожахъ, что подтверждаетъ и Геродоть ('). Но Египеть, говорять, не могъ дать изранльтинамъ выдъланныхъ кожъ, такъ какъ подобная выдълка была совершенно несогласна съ правани егинтянъ. Съ другой стороны. Пятикнижіе, говорять, было слишковь объемисто для того, чтобы можно было написать его на простожь папирусв, --- письменномъ матеріаль, по прениуществу, употреблявшенся въ Егип+ ть. - На это ны отвѣтимъ тоже, что отвѣтили выще. именно -- что взраильтяналь не было надобности прибъгать къ египетской промышленности для того, чтобы добыть себт нужныя для письма кожи. Они сами были сведущи во всякаго рода искусствахъ, даже боате трудныхъ, чтять выдтака кожъ, какъ показываетъ это внига Исходъ. Притонъ, некоторыя места Пятикнижія прямо говорять о такихъ работахъ при устройствъ скини свидънія, для которыхъ необходины были вылеланныя кожи (\*). Наконецъ, какъ справедливо полагають нёкоторые, пастушеский народь не могъ нуждаться въ кожахъ невыдъланныхъ, или, какъ говорятъ, въ сыронъ натеріалѣ, изъ котораго можно было добить матеріаль, годный для письма.

Возражають еще, наконець, что Пятикнижіе составляеть книгу слишкомъ большую, и одинъ человъкъ,

(') Да если бы у евреевъ до Мотсен и не было совствиъ своего алфавита, то почему бы Мотсей не былъ въ состояния придумать его самъ? Ред.

- (\*) Hist. lib. V. cap LVIII.
- (\*) Cm. Jes. XIII, 48 ca. VII, 8 Mcx. XXVI, 14 n upov.

ние одна виска, не въ состояние были будтобы произвести се. — Это странное возражение значить тоже, что говорить — будто Моусей не имблъ настолько обпирнаго ума, чтобы задумать и выполнить подобное двло, или будто у него не доставало для такого двла времени. Чтобы видѣть всю ошибочность подобнаго инвнія, достаточно припомнить, что еврейскій ваконодатель и историкъ не только у своего собственнаго народа, но и у народовъ языческихъ всегда пользовался сдавою человъка въ высшей стецени мудраго. и для написанія своей книги имблъ въ своемъ распоряженія целыхъ сорокъ лёть. Не мёщаеть при этомъ замётить. что Моусей постоянно выдаеть себя за человака боговдохновеннаго, непосредственно научаемаго самииъ Богокъ. Поэтому, прежде чъмъ утверждать, что онъ не могъ написать Плтикнижія, следовало бы доказать, что онъ совствиъ не былъ мужещъ боговдохновеннымъ, и что, когда называетъ себя таковымъ, то говоритъ неправду.

2. Языкъ Пятикнижія вообще совершенно, гогорянь, тождествень съ языкомо книги Ездры, а Ездра писель болье, чымъ тысячу лытъ спустя посль Мочсея.

Это возраженіе заключаеть въ себѣ долю правды, въ которой легко дать себѣ отчеть, и долю неправды, которую мы сейчасъ раскроемъ. Дѣйствительно, тождество языка Пятикнижія съ языкомъ прочихъ ветхозавѣтныхъ книгъ поразительно, и то, что называють "внутреннимъ и грамматическимъ единствомъ" (') еврейскаго языка, есть фактъ реальный и несомнѣнный. Но этотъ фактъ объясняется чистю неподвижнымъ характеромъ востока, частію тѣмъ обстоятельствомъ, что языкъ Пятикнижія сдѣлался образцомъ для всей по-

(') Preiswerk, Gram. bébr. p. XXIII. - Renan, указанное выше сочинение, р. 121. елідующей священной еврейской литературы ('). Такинь образцонь Пятикнижіе сділалось тіхь легче, что ево содержить въ себі самые различные слоги (историческій, законодательный, ораторскій, поэтическій и пр.), и что вообще все уиственное образованіе израильскаго народа основано было на религіи, и вся его жазнь, даже его политика была тісно связана съ его религіознымъ существованіемъ, что званія овященническое и пророческое заключали въ себів всі преимущества знавія и образованности (').

Въ самонъ двлъ, еврейскій языкъ принадлежить въ групить языковъ семитическихъ, которые, по самому своему свойству, благодаря основному началу ихъ письиа, остаются почти неподвижными. Древніе евреи не ансали гласныхъ буквъ и вся сила и значение мысли заключались у нихъ въ буквахъ согласныхъ. Отсюда вакъненія въ ихъ языкѣ становились не такъ удобны, какъ въ нашихъ новыхъ языкахъ, которые выражають особенными и весьма разнообразными знаками различные оттънки звуковъ и ядей. Арабокій и сирскій языи, тоже принадлежащие къ групп языковъ семитическихъ, представляютъ такую же особенность, какую видинь въязыкъ еврейсконъ. Такъ, арабскій языкъ Корана, языкъ весьма древнихъ стихотворений, явившихся въ эпоху Магонета, и арабский лаыкъ новвищихъ ивсателей, не представляють особенной, запътной развецы. Сирскій языкъ известнаго перевода Библін Пешию, сдъланнаго во второжь христ. вткъ, совершенво сходенъ съ языкомъ историка Абульфараджа (Варъгебрей), жившаго уже въ XIII в. по Р. Х. Примеръ по-100ной неподвижности можно встрѣтить даже въ языкахь индогерманскихъ. Такъ, греческий языкъ, въ течене тысячи лучь, вредставлнеть взявнений не боль-

(') Магонетъ своимъ Кораномъ тоже положила начало прибской литературѣ. и послѣдующіе арабсије писатели тодько полражали ену.

(2) Preiswerk, ranze. p. XXIV.

ше, чёмъ сколько можно найти ихъ нежду языкомъ книги Бытія и книги Паралипоменовъ. Сравните слова Златоуста съ рѣчами Демосеена. Нужно также замѣтить, что евреи были окружены народами, которые говорили или однимъ съ ними языкомъ, или близкниъ къ нему нарѣчіемъ, — обстоятельство, которое предохраняло ихъ языки отъ порчи, и что, съ другой стороны, какъ замѣчено нами выше, писатели, жившіе послѣ Моусея, взяли его писанія за литературный себѣ образецъ.

Впрочемъ, это единство и эта неподвяжность еврейскаго языка не простираются такъ далеко, что бы нельзя было находить въ немъ слѣдовъ постеневного измѣневія. Возраженіе противниковъ Пятикнижія относительно этого пункта несправедливо. Въ Пятикнижія встрѣчается довольно много грамиатическихъ особенностей, очень замѣтно отличающихъ его отъ другихъ ветхозавѣтныхъ книгъ, и доказывающихъ его древній и моусейскій характеръ (<sup>1</sup>).

## 3. Археологическія погрышности Пятикнижія.

Авторъ Пятикнижія приписаль, говорять критикн, нильской долинѣ множество обычаевъ, свойственныхъ верхней Азіи. Такъ въ книгѣ Исхолъ (I, 14) говорится о большихъ кирпичныхъ иостройкахъ, тогда какъ египтане сооружали свои постройки обыкновенно изъ камня. —Однакожъ, нынѣ доказано, что египтане часто и въ значительномъ количествѣ употрелляли для своихъ сооруженій и кирпичъ. Такъ, Геродотъ (\*) говорить о построенной изъ кирпичъ. Такъ, Геродотъ (\*) говорить о построенной изъ кирпичъ. товорятъ также о весьма древнихъ кирпичныхъ постройкахъ. Такъ говорятъ знаменитые египтологи Шампольовъ, Росселини, Вилькинсонъ.

(') См. выше, -- тамъ, гав говорилось о языкѣ Патиянами.

(\*) Hist. lib. II. cap. 136.

Говорять еще, что Пятикнижіе утверждаеть, что въ Египтъ водились верблюды ослы и овцы (Быт. XLV, 23. XLVII, 17), тогла какъ этихъ животныхъ тамъ совсѣнъ будтобы не было. - Но само это мнѣніс сочершенно невѣрно. На древнихъ египетскихъ паиятвикахъ нерѣдко можно встрѣчать изображенія ословь и ослицъ въ видѣ барельефовъ. Ослы употреблялись обыкновенно для верховой тады, а ослицы-какъ хивотныя вьючныя. Тъхъ и другихъ было такъ много, что на одномъ памятникѣ изображена одна личность, у которой было 760 головъ этихъ животныхъ (Вилькинсонъ). Древніе писатели упоминають также объ овцахъ ('), изображения которыхъ тоже можно видеть во иножествъ на египетскихъ памятникахъ. Ихъ разводила большими стадами, особенно въ окрестностяхъ Мемфиса (Вилькинсонъ, Шампольонъ); здъсь же разволять ихъ и нынѣ, какъ свидѣтельствуютъ объ этомъ новъйшія географическія сочиненія. Что касается верблюдовъ, то въ настоящее время они въ Египтѣ есть; естественно поэтому думать, что они были и въ древвень Египть. Правла, ихъ изображений не встръчается на древнихъ памятникахъ; но самое большее, что взъ этого можно заключить, хотя и то еще не со всею достовърностію, это то, что верблюдовъ не такъ много было тогда въ Египть и они не были еще въ общемъ употреблении. Впрочемъ, множество предметовъ, несоивънно обыденныго употребленія у древнихъ египтянъ, тоже не встръчается на ихъ монументахъ. Въ многочисленныхъ сценахъ, представляющихъ охоту, напрасне стали бы мы искать напр. кабана, хотя онъ и тузеяное животное Египта. Не встрътимъ также здъсь дикаго осла, курицы, горлицы, которыя однакоже и нывѣ водятся въ Египтѣ (Вилькинсонъ).

Удивляются тому еще, отчего въ исчислени подарковъ, данныхъ фараономъ Аврааму, не говорится о

(1) Геродотъ, Hist. I. II. с. 41. 42. Діод. Сва. І. 36. 87.

Digitized by Google

лошадяхъ (Быт. XII, 16). Но причины такого опущенія надобно искать не у египтянъ. а у самого Авраама. Писателю Пятикнижія египетскія лошади были извѣстны очень хорошо (см. Быт. XLVII, 17. Исх. IX. 3). У израильтянь же, до времени І. Навина и судей, лошади совсѣмт. не употреблялись ни на войнѣ. ни въ обыкновенной жизни. Лошадь становится у нихъ обычнымъ животнымъ только въ эпоху царей. Свящ. писатель часто говоритъ о богатствѣ патріарховъ, состоявшемъ преимущественно въ стадахъ; но нигдѣ не говоритъ о лошадяхъ, а всегда о рогатонъ скотѣ, овцахъ, козахъ, верблюдахъ и ослахъ. Книга Второзаконія (XVII, 16) позволяетъ предполагать, что прокармливать больное количество лошадей въ Палестинѣ было затруднительно.

Говорять: по сказанію книги Бытія (XLIII. 16) Іосифъ приказываетъ изготовить для обѣда мясо; в это, говорять, противорѣчить почитанію животныхъ въ Египтѣ.—Важная погрѣшнооть. Геродоть (<sup>1</sup>) замѣчаетъ, сколько каждый египетскій солдатъ получалъ мяса для своего ежедневнаго обѣда; онъ же говорить (<sup>1</sup>), что егииетскимъ жрецамъ ежедневно давалось мясо въ значительномъ количествѣ; говоритъ также (<sup>3</sup>), что жители Элефантины употребляли въ пищу мясо крокодиловъ. Прибавимъ наконецъ, что на египетскихъ памятникахъ въ сценахъ, изображающихъ кухни и пиршества, мясныя блюда изображаются во множнствѣ (<sup>4</sup>).

Говорять еще, будто писатель Пятикнижія такь нлохо знаеть свойство египетскаго климата, что переносить въ Египеть знойный вѣтеръ, дующій въ Палестинѣ съ востока (Быт. XLI, 6. 23. 27). Въ Египть, говорять, всепожигающій вѣтеръ — южный. — Правла,

- (1) Hist. lib. c. 168.
- (\*) Ibid. lib. 11. c. 37.
- (<sup>3</sup>) Ibid. II. 69.

(<sup>4</sup>) Если бы египтяне даже и совствить не тли ияса, то loспоть, накъ еврей, могъ ч не подражить этому ихъ обычаю. *Ред.*  восточный и западный вѣтры рѣдко дають чувствовать себя въ Египтѣ; но юговосточный вѣтеръ дуетъ тамъ часто. Этотъ-то вѣтеръ и есть тотъ самый, который производитъ дѣйствія, приписанныя въ книгѣ Бытія вѣтру восточному. Если онъ дуетъ долго, то овощи изсыхаютъ и вся растительность пропадаетъ. Дуетъ онъ обыкновенно въ то время, которое указано Моусеемъ, то есть, предъ уборкой хлѣба, которая бываетъ въ Египтѣ въ мартѣ—апрѣлѣ (Рюппель, Нордмейеръ, Вольней). То обстоятельство, что исовосточный вѣтеръ называется писателемъ книги Бытія просто восточнымъ, легко объясняется тѣмъ, что евреи имѣли нарицательныя имена только для четырехъ главныхъ вѣтровъ. Притомъ, мелочная точность писателя въ разсказѣ о сновидѣніи была бы уже, съ его стороны, такъ сказать, изысканностію.

Далѣе, возражають противъ Х, 13. 19. книги Исходъ, гдѣ говорится, что саранчу принесъ въ Египетъ вѣтеръ восточный. Саранча, говорять, налетаетъ на Египетъ всегда изъ Евіопіи (Абиссиніи) и никогда изъ Аравін. — Но такое мнѣніе — одно изъ самыхъ спорныхъ. Креднеръ (') доказалъ, что саранча заноситоя въ Египетъ всякимъ вѣтромъ, и что она можетъ перелетать не только чрезъ узкій проливъ моря. каковъ напр. гибральтарскій, но и чрезъ гораздо большія пространства, если тодько благопріятствуетъ ей вѣтеръ. Въ случаѣ, если вѣтеръ дѣлается бурнымъ, или когда наступаетъ вдругъ затипье, саранча падаетъ въ море, какъ это и случилось въ произшествіи, разсказанномъ у Моисея. Это подтверждается извѣстнымъ ученыиъ путетественникомъ Нибуромъ.

Возражають еще: книга Бытія (XL, 11) говорить о виноградныхъ гроздахъ, изъ которыхъ выжималъ сокъ великій кравчій въ чашу фараона. Но, по свидътельству Плутарха, въ Египтъ принялись за разведе-

(1) Der Prophet Joël, übersetzt und erklärt, Hallse, 1831. S. 286-288. ніе винограда только въ эпоху Псамметиха-современника іудейскому царю Іосіи. Геродотъ утверждаетъ также, что въ Египтъ винограда даже и не расло. – Нетрудно доказать, что Геродоть, а за нимъ и Плутархь. допустили въ этомъ случав важную погрешность. Прежде всего Геродотъ противоръчнтъ самому себъ, потону что самъ же онъ отождествляетъ египетскато Ознриса съ Вакхонъ-богонъ винодълія и утверждаетъ, что во внутренность вола, посвященнаго Изида, клали сушеный виноградъ (изюмъ), хлѣбъ, медъ и проч. ('). Можно думать, что этотъ сушеный вивоградъ приготовлялся египтянами у себя дома. Діодорь сицилійскій, отождествляя Озириса съ Вакхомъ, приписываеть Озярису (\*) начало воздълыванія винограда. Другіе древніе писатели говорять тоже самое. Наконець, новійтіе египтологи-Шампольонъ, Росселини, Вилькинсонь ва древнайшихъ памятникахъ Египта нашли много вображеній, указывающихъ на воздѣлываніе винограда и винольліе.

Такимъ образомъ уничтожаются тъ упреки, которые дълаются писателю Пятикнижія въ незнаніи имъ Египта и въ томъ, будто онъ приписалъ ему обычав, свойственные собственно верхней Азіи, Палестинъ (\*).

### 4. Анахронизмы Пятикнижія.

Подъ этими анахронизмами разумѣютъ нѣкоторыя историческія частности, позднѣйшія тѣхъ временъ, о которыхъ говорится въ Пятикнижіи, но выдаваемыя его писателемъ за современныя Моусею. Сейчасъ увидимъ насколько основательно это возраженіе.

Въ внигѣ Бытія (XII, 6) читаемъ: по землю сей (ханаанской) Авраамъ прошелъ до мъста Сихемъ, до

(<sup>3</sup>) Съ большею подробностію опровергнуть этоть удрегь Генгстенбергомъ, Die Bücher Mosis und Egypten.... Berlin. 1841.

Digitized by Google

.

<sup>(&#</sup>x27;) Hist. l. II. c. 42. 142.

<sup>(\*)</sup> Diod. sic. I. 11, 15.

дубравы Море. Во землю сей жили шогда жананен. — Слово тогда указываеть, говорять, на то, что хананен уже не жили въ названной странъ въ то время, когда писатель Пятикнижія писаль эту книгу, а между тыть они жили здёсь до самой смерти Моусея. — Но слова книги Бытія означають топько то, что хананен кали адёсь уже въ то время, когда пришель сюда Авраамъ, а не то, что, населяя нёкогда Палестину, они быля цотомъ выгнаны изъ нея. Свётскіе историки согласно говорять, что хананен, или финикіяне не были аборигенами Палестины, а нереселиянсь въ нее съ востока съ береговъ персидскаго залива (1).

Это же самое объясненіе приложить можно и къ агёдующему мёсту книги Бытія XIII, 7: между пастухами скота Авраамова и между пастухами скота Лотова произошло несогласіс; притомз хананеи и ферезеи жили шогда вз землю сей. — Неизвёстно, впрочечь, къ какому племени принадлежали ферезен. Можеть быть, это были туземцы земли ханаанской. По инёнію другихъ, это было тоже племя хананейское. Но цервая догадка будетъ, кажется, справедливёе, потому что, въ исчислении потомковъ Ханаана (Быт. X, 15— 18), имени родоначальника ферезеевъ на читается.

Въ XIII, 18. кныги Бытія говорится: Авраамъ двинулъ шатеръ и пошелъ и поселился у дубравы Мамре, что у Хеврона. Снесите съ этинъ иъстонъ XXIII, 2. тойже книги, гдъ сказано: и умерла Сарра въ Каріав-Арбт (что Хевронъ) (\*), въ землю ханаанской. Си. еще

(') Herod. Hist. I. l. c. 1. VII. 89.--Strab. 42, 766.-Justin. XVIII. 13.

(\*) Въ новомъ русскомъ переводъ поставленныя въ скобкахъ слова переведены несовсъмъ върно: что нынь Хсеронз. Слово ныию, употребленное по догадкъ, лишнее и подаетъ поводъ думать, что прежнее, древнъйшсе название Хеврона было Каріао-Арба. Правильнѣе, по нашему мнѣнію, сказано въ славянской Библіи: •о градь Ареоць..... сей есть Хсеронь. Сей есть, выраженіе поясвающее, равносильное то есть, какъ и написано въ ХХХУ, 27 Бытія, указываетъ, напротивъ, что древнѣйшее названіе отого города было именно Хевронъ.

Быт. XXXV, 27. Сравните потомъ I. Has. XIV. 15. Суд. І, 10., гдъ говорится, что прежнее название Хеврона было Каріав - Арба. - Отсюда заключають, что Пятикнижіе должно быть позднье той эпохи, къ какой относить его написание церковное предание, потому что изъ приведеннаго сейчасъ места изъ книги L Навина и Судей следуеть будтобы, что во вреня Мочсся название Хевронз было еще невзвъстно. - Закаюченіе, какъ увидимъ сейчасъ, несправодливое. Назване Каріав-Арба (городъ Арбы) дано было Хеврону уже нозже Авраама, потому что писатель вноги І. Навона говорить (XV, 13. 14), что это название Хевронь шлучиль отъ Арбы, отна Энакова, три сына, или потонка котораго жиля еще во время Інсуса. Такимъ образомъ, при завоевания евреями земли ханаанской Хевронъ назывался Каріас-Арбою не болье, какъ въ теченіе трехъ покольній. Слівдов. первоначальное, сопременное Аврааму название этого города было вменио Хевронъ. Глубокую древность этого названія доназываеть въ особенности то, что когда Моусей говорить объ этомъ городъ въ первый разъ (Выт. XIII, 18), то называеть его просто Хеврононь. Этниъ онъ какъ-би даеть понять, что таково было первоначальное его навваніе. За тъмъ, называя этоть городъ двумя другин его имевами-Мамре и Каріае-Арба (Выт. ХХХЎ, 27. XXIII, 2), онъ прибавляеть: то есть, сей есть Хевронь, какъ-бы желая этимъ снавать, что это-то и есть его настоящее, его первое имя. Раввныть образонь, когда онъ называетъ его однимъ именемъ, то всегда говорить: Хевронь, а не Манре и не Каріао-Арба ('). Что касается слова прежде, или прежнее название въ кнеrb I. Навина, то эти выраженія не могуть служить доказательствомъ того, будто название Каріао-Арба древнье названия Хевронь. Писатель названной книги, при

(<sup>i</sup>) C. Schoebel, Réfutation de quelques objections contre les récits de la Genèse, Paris. 1868. p. 12 et 13. которомъ, вѣроятно, стало входить въ употребленіе прежнее названіе—Хевронъ, замѣчаетъ только, что до этого времени, *ранъше*, однакожъ не прежде Арбы—родоначальника энакимовъ, Хевронъ называемъ былъ Каріае-Арбой.

Въ XIV, 14. книги Бытія читаень: и пресладовала Авраама непріятелей до Дана. Утверждають, что туть анахронизмь. Это мѣсто, говорять, называвшееся прежде Лаист или Лешеми, стало называться Данонь уже позже, во время І. Навина, по имени поселенцевъ взъ колтна Данова (Суд. XVIII, 29). Но не говоря о томъ, что одно и тоже название могли носить нъскольво различныхъ мѣстъ ('), мы сошлемся на свидѣтельство Іос. Флавія (\*), который утверждаеть, что одинъ изъ истоковъ Іордана назывался Даномъ. Объ этонъ-то Давѣ, можетъ быть, и идетъ рѣчь въ разсматриваемомъ нами мъстъ. Въ книгъ I. Навина (XV, 49) говорится также объ одномъ мъстечкъ на съверъ Палестины, называемомъ Данна. Во всякомъ случат втроятно, что мъсто Данъ, упоминаемое въ разсматриваемомъ случав, никогда не имило другаго названия, и что здись говорится ве о Лаисъ или Лешемъ книги Судей; потому что въ Библін всегда, какъ скоро какой-нибудь городъ или истность получали другое название, или назывались двумя именами одновременно, свящ. писатели всегда привимали на себя трудъ упомянуть о томъ и другомъ. Примъръ этого мы сейчасъ видъли на Хевронъ, да и въ тойже самой главъ (XIV) книги Бытія, въ которой находится разсматриваемое сейчась місто, представляется четыре подобныхъ случая. Такъ, въ ст. 2 говорится: Бели, которая есть Йоаръ, въ ст. 3: въ до-

(1) См. напр. 2 Цар. XXIV, 6., гай однить нать двухть городовъ наяванъ Дань-Анань, — въ переводи, изданномъ кіевскою академіею, Дань льсной, по славанской Библін Данидань. — Не быть зн этотъ Дань-Анань другой городъ, и наяванъ такъ въ отиче отъ извистнаго Дана или Ланса? Ред.

(<sup>1</sup>) Antiqu. I. 10. 1.

Cos. n.

линть Сиддима, едть нынть море соленое, въ ст. 7: Миштата, который есть Кадеса, въ ст. 17: въ долину Шаве, что нынть долина царская.

Въ XXXVI. 31. книги Бытія читаемъ: сіи суть цари, царствовавшие въ земль Эдома, прежде царствованія царей у сыновъ израилевыхь. — Противники Пятикнижія, опираясь на послёднія слова этого стиха, утверждають, будто книга Бытія написана была уже послѣ установленія въ израильскомъ народѣ царскаго достоинства.-Не прибъгая къ объяснению, которое можеть показаться натянутымь, и которое неудовлетворить огрицательную критику, — къ тому именно объяснению, что Моусей, исполненный пророческаго духа, могъ знать, что некогда будуть цари въ Израили (ср. Выт. XXXV, 11. в Втор. XVII, 14. 15. XXVIII, 36), ны замѣтимъ, что названіе царо-мелект имѣетъ въ свящ. Писаніи нер'єдко зваченіе просто начальника, глави племени, и что Мочсей могъ разумѣть подъ этимъ названіемъ и себя самого. Повидимому, онъ дъйствительно называетъ себя царемъ въ XXXIII, 5. книги Второзаконія. Однако, этоть доводъ представляется нахь невполнѣ удовлетворительнымъ, и мы не прочь согласиться на то, что слова: прежде царствования царей во Израили суть одна изъ тъхъ двънадцати вставокъ, которыя признаются въ Пятикнижіи и раввинами. Во всякомъ случаѣ, очень важная причина, заимствуемая нами изъ самаго разсматриваемаго текста, заставляетъ насъ отвергнуть мнёніе тёхъ, которые видять позднёйшую вставку во всемъ параграфѣ (ст. 31-39), въ которомъ находится разсматриваемый нами стихъ. Въ этомъ параграфѣ насчитывается восемь царей идумейскихъ. Но такъ какъ отъ Исава до перваго изранльскаго царя Сауда протекло около семи соть лѣть, то невъроятно, чтобы въ течение этого периода царствовало въ Идумен только восемь царей. Однакожъ тѣ, которые настоящий параграфъ книги Бытія признають за позднъйшую вставку, сдъланную въ эпоху царей, или даже будто все Пятикнижіе было составлено только въ эту эноху, необходимо должны допустить и указанную сейчасъ несообразность. Если же принять наше толкованіе, то число восьми царей, царствовавшихъ въ Идумеи въ теченіе съ небольшимъ двухъ сотъ лѣтъ,--отъ смерти Исава до Моусея, будетъ числомъ очень вѣроятнымъ.

Въ XL, 15. книги Бытія Іосифъ говоритъ виночернію фарлона: я украдень изь земли еврейской. — Говорять, Іосифь не могъ выражаться подобнымъ обравомъ въ то время, когда евреи только еще кочевали съ своими стадами въ землъ ханаанской, не имъя въ ней никакой осталосли.-Напротивъ, по нашему инъвію у Іосифа были очень достаточныя побужденія говорить о себь подобнымъ образомъ. Ему конечно не хотелось, чтобы фараонъ, въ случав, если виночерний скажетъ ему о немъ, считалъ его за хананея. Кромъ того, онъ имћлъ еще другое, большее побуждение говорить о себѣ такимъ образомъ: земля ханаанская была для него еврейскою, потому что Іегова неодновратно объщалъ его предкамъ лать эту землю въ наслѣдіе имъ и ихъ потомству. Племя, проникнутое религіознымъ духомъ, племя молодое и сильное, какимъ было пленя Авраана, въ самой, такъ сказать, колыбели своей носило уже убъждение въ своемъ высокомъ и великомъ предназначении и несомнѣнно въровало въ божественное обътование относительно земли ханаанской, которая, въ его глазахъ, становилась, въ силу этого обттованія, его землею, — землею сврейскою (').

Въ XVI, 35. книги Исходъ читаемъ: сыны израилевы пли манну сорокъ литъ, доколь не пришли въ землю обитаемую; манну пли они, доколь не пришли къ предпламъ земли ханаанской. Возражаютъ, что эти сло-

9\*

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Можетъ быть, Іосноъ, говоря, что онъ украдень изв земля серейской, хотълъ сказать, что онъ принадлежитъ къ пастушескому племени, и тъпъ снискать себт расположение оараона, который, какъ можно думать на основани XLVI, 32 ----34. XLVII, 6., самъ принадлежалъ въ династіи царей – пастырей. Ред.

на могли быть написаны только по истечени сорокалѣтняго пребыванія израильтянъ въ пустыни, то есть, по смерти Мочсея. — Но такъ какъ Мочсей зналъ по откровенію Божію (см. Числ. XIV, 26 — 35), что израильтяне должны были странствовать въ пустыни сорокъ лѣтъ, то и могъ говорить объ этихъ годахъ, какъ-бы уже о прошедшихъ (').

Въ XVIII, 28. книги Левитъ читаемъ: чтобы и васъ не свергнули съ себя земля, когда вы станете осквернять се, подобно тому, какъ свергнула она народъ, бывтий прежде васъ. — Говорятъ, эти слова могли бытъ сказаны только послѣ изгнанія хананеевъ изъ вемли ихъ. — Но кто не видитъ, что свящ. писатель пророчески переносится здѣсь къ тому времени, когда израильтяне овладѣютъ ханаанскою землею? Онъ представляетъ себѣ это несомнѣнное для него и близкое событіе сперва вачалѣ главы, какъ настоящее, потомъ въ концѣ ся, какъ прошедтее. Подобныя рѣчи, внушая полную увѣренность въ близкомъ, какъ-бы уже совершившемся событіи, — изгнаніи хананеевъ, возбуждали и поддерживали въ израильтянахъ сильную надежду на овладѣніе ханаанскою землею.

Въ I, 1. Второзаконія говорится: сін суть слова, которыя говориль Могсей всимь израильтянамь за Іорданомь, во пустыни. Говорять, Мочсей, находившійся въ то время на восточной сторонь Іордана, не могь говорить такимъ образомъ. — На это возраженіе легко отвѣтить тѣмъ, что еврейское слово эберь, которое переводять словомъ по ту сторону, значить также и по сю сторону, какъ это видно изъ слѣдующихъ мѣстъ I. Нав. V, 1. IX, 1. XII, 7. 1 Пар. XXVI, 30. 3 Цар. V, 4. Что въ большей части случаевъ это слово дол-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Впроченъ, если принять этотъ стихъ за поздившиую прибазвиу, то чрезъ это противники Пятикнижія ничего еще не выиграютъ. Нѣкоторыя поздиѣйшія вставки не могутъ еще служить доказательствомъ неподлинности всего Пятикнижія.

жно быть переводимо по ту сторону, противъ этого мы не споримъ; но на основании того, что въ Библии есть нъсколько мъстъ, необходимо требующихъ перевода по сю сторону, и что у евреевъ не было спеціальнаго термина для выраженія этого понятія, какъ это можно видать изъ всёхъ ихъ лексиконовъ, мы имбемъ право переводить слово эберг такъ, или иначе, смотря по контексту рѣчи. На этомъ основании, въ разсматриваемомъ случаѣ, слово это слѣдуетъ перевести по сю сторону, а не по ту сторону, или не за. Кроив того, должно замѣтить, что писатель подложный, или позднѣйшій, очень хорошо зная, что Моусей не перешелъ Іордана, постарался бы избѣгнуть погрѣшности въ настоящемъ случаћ, если только длиствительно здъсь погръшность. Конечно, онъ написаль бы по сю, а не по ту сторону. Да и самое выражение вз пустыни показываеть, что здёсь говорится именно о восточной, а не о западной стороят Іордана, такъ какъ пустыня находилась именно на восточной стороя в этой рѣки.

Во II, 12. Второзаконія говорится: сыны Исавовы поселились на мысть ного (хорреевь) тако, како поступила Израиль съ землею наслыдія своего. — Повидиному, это написано было послѣ завоеванія Ханаана. Но Мочсей, смотря на это завоевание, какъ на имѣющее совершиться въ скоромъ времени, зная объ этомъ достовѣрно, и будучи убѣжденъ въ этомъ тѣмъ болѣе, что при немъ еще колѣна Рувимово, Гадово и часть Манассійна (ср. Числ. XXXII, 33. XXXIV, 45. 15. Brop. XXIX, 8) вступили во владъние восточнымъ берегомъ Іордана, могъ по всей справедливости выразиться подобнымъ образомъ и сказать въ прошедшемъ времени о томъ событіи, которое имѣло совершиться въ самомъ скоромъ времени, и которое, въ силу самыхъ положительныхъ обътований Ісговы, становилось для него вполнѣ несомнѣннымъ. Извѣстно, что одинъ изъ идіотизмовъ рачи свящ. Писанія состоять въ томъ имонно, что въ немъ то, что лишь начато, или что предположено сделать, нередко представляется какъ-бы уже

сдѣланнымъ ('). Такъ говоритъ оно потому, что характеръ его есть характеръ существенно-пророческий.

Въ III, 11. Второзаконія (сн. Числ. XXI, 33) читаемъ: вото одро его (Ога, царя васанскаго), одро жельзный, не находится ли и теперь въ Раббъ, у сынова Аммоновыха?-Утверждають, будто эти слова указывають на время, когда одръ исполина царя показывался уже, какъ древность, и слёдов. указываютъ на время, позднѣйшее Моусея. — Заключеніе натянутое. Мочсей подобно всёмъ историкамъ, разсказывающимъ о чемъ-нибудь необыкновенномъ, указываетъ здъсь на одръ царя васанскаго, только какъ на доказательство его огромнаго роста, и могъ конечно при этомъ сказать, какъ дъйствительно и говоритъ, что этотъ одръ его быль, по какой-то причинь, перенесень въ Раббугородъ сыновъ Аммоновыхъ. Но отсюда никакъ еще не слѣдуетъ, будто со времени смерти царя исполина до времени, въ которое жилъ писатель Пятикнижія, протекло уже довольно много времени.

Въ III, 14. Второзаконія говорится: Іаиръ, сынъ Манассіинъ, назвалъ Васанъ по имени своему, селиніями Іаировыми: они такъ называются до сего дня. — Говорятъ, слова: до сего дня указывають, что писатель книги Второзаконія жилъ долгое время спустя послѣ описываемыхъ имъ въ ней событій. — Заключеніе опять описываемыхъ имъ въ ней событій. — Заключеніе опять опибочное. Все, что можно заключить изъ этого, это то развѣ, что слова: они такъ называются до сего дня суть позднѣйтая прибавка. Поэтому, вѣроятно, они и поставлены въ нѣкоторыхъ изданіяхъ (\*) Библіи въ скобкахъ. Кромѣ того, выраженіе: до сего дня, на языкѣ священ-

(1) Для примѣра см. Иса. IX, 2: людіе, ходящін во тмю, выдюша (т. е. увидять) свють велін; также Пс. XLII, 3: посли свють твой и истину твою, та мя настависта и введоста мя (т. е. наставять и введуть) вы гору святую твою.

(') Такъ, между прочимъ, въ новомъ русскомъ перевод<sup>4</sup>я ияданномъ при «Правоса: обозрѣніи», *Ред.* 

наго Писанія, не означаетъ такого пространства времени, какое хотять видёть въ настоящемъ случав, какъ это доказывается многими мѣстами, въ которыхъ употребляется это выражение (см. напр. Быт. VIII, 7. Мато. XXVIII, 20. Пс. СІХ, 1). Это выраженіе есть видь библейскаго идіотизна, указывающаго на истеченіе какого бы то ни было времени. Положимъ, что Моусей писаль книгу Второзаконія только чрезь нёсколько ивсяцевъ послѣ того происшествія, о которомъ говорится въ разсматриваемомъ мъстъ, и этого было достаточно для него. чтобы выразиться о немъ такъ, какъ онъ выражается здѣсь. Какъ на примъръ подобнаго способа говорить о прошедшемъ, хотя и недавнемъ событія, можно указать, между прочимъ, на слова ап. Петра. произнесенныя спустя несколько лишь дней после самоубійства Іуды (Двян. І, 19). Повидимому, послв этого самоубійства прошло уже нѣсколько лѣтъ.

Въ ХХХШ, 1. Второзаконія читаемъ: вото благословение, которымо Мотсей, человъко Божій, благословило сыново израилевыхо предо своею смертию. Говорятъ, эти слова не могутъ принадлежать Моусею. Но великій еврейскій законодатель, знавшій близость своей смерти и предувѣдомленный Богомъ о томъ, что онъ не войдетъ въ обѣтованную землю, ужели не могъ говорить о своей смерти въ своей книгѣ? Непонятно, что можетъ быть тутъ невозможнаго.

Противники Пятикнижія указывають еще на анахронизмы инаго рода. По ихъ словамъ, Пятикнижіе переноситъ будтобы въ древнія времена обычаи новаго времени, въ подтвержденіе чего ссылаются на жертвоприношеніе Каина и Авеля (Быт. IV, З. 4).—Но чѣмъ же доказать, что Каинъ и Авель не могли приносить жертвъ? Напротивъ, не присуща ли идея жертвы человѣческому духу (')?

<sup>(&#</sup>x27;) Можно дунать даже, что жертва была указана самямъ Боговъ еще самому грѣшному прародителю, какъ прообразъ той эскупительной жертвы, которую имѣлъ принести вѣкогда за грѣхи людей объщанный Имъ Искупитель. *Ред*.

Указывають еще на то, что писатель Пятикнижія говорить о времени Моусся, какъ о давно уже минувшемъ. Въ подтверждение этого ссылаются на V, 5. Второзаконія, гдѣ Мочсей говорить о себѣ: я же стояль между Господомъ и между вами въ то время; потонъ на VIII, 2. тойже книги, гдѣ говорится: вспомни весь путь, которыма вела тебя Господь Бога твой по пустыни вото уже сороко лито; также на XXXII, 7., гдъ говорится: вспомии дни древние....; спроси отцево твоихъ и они скажутъ тебъ, и проч.-Это возражение не имбеть никакой силы. Известно, что книга Второзаконія была написана въ концѣ сороковаго года странствованія израильтянъ въ пустыни. Слѣдов. Могсей могъ говорить о событіяхъ, бывшихъ въ началь странствования, какъ о давно минувшихъ. Тъмъ бодъе онъ могъ говорить о нихъ такимъ образомъ потому, что во время этого странствованія все покольніе, вышедшее изъ Египта, вымерло, а тв, къ кому обращается Моусей, въ послъдние дни своей жизни, съ своими наставленіями и увѣщаніями, родились уже въ пустыня. Со времени исхода изъ Египта оставалось въ живыхъ изъ прежняго поколѣнія только нѣсколько старцевъ.

Какъ на признакъ позднѣйшей редакци Пятикнижія указывають на то еще, что въ немъ говорится о нѣкоторыхъ законахъ, будтобы изданныхъ не задолго лишь до плѣна, каковы напр. законы относительно субботняго и юбилейнаго года. Эти законы вошли будтобы въ практику только около времени плѣна; до этого же времени израильтяне жили будтобы такъ, какъ-бы законовъ этихъ совсѣмъ не существовало. — Но, говоритъ Фрицъ ('), "учрежденія и законы, явившіеся позже Моусеева вѣка и даже противные начертаніямъ его кодекса, доказывали бы противъ существованія этого послѣдняго не больше того, сколько многочисленность обрядовъ римско-католическаго богослуженія мо-

(1) См. указанное выше сочинение, стр. 125.

жеть доказывать противъ существования новаго завѣта, и противъ того высокаго значенія, которое усвояется ему христіанами всѣхъ временъ". Впрочеть, законы касательно субботняго и юбилейнаго года до того сообразны съ общимъ духомъ Моусеева законодательства, основаннаго на поземельномъ надблё и равенствъ встхъ израильтянъ, что мы можемъ приписать ихъ именно только первому еврейскому законодателю. Позже его, когда нежду евреями появилась промышлевность, торговля и роскошь, имсль объ этихъ законахъ не могла бы придти никому и въ голову. То обстоя тельство, что они пришли въ пренебрежение въ эпоху напр. царей, и доказываеть то именно, что съ удалениемъ ихдеевъ отъ первоначальнаго духа мочсеизиа, они сдѣлались для нихъ трудно выполнимыми, а потому и были нерѣдко нарушаемы (').

Упомяненъ еще о томъ возражении, которое извъствые критики берутъ изъ указанія Пятикнижія на книгу браней Іеговы (Числ. XXI, 14.15). Они утверждають, что эта книга написана послѣ Моусея, или, если она написана при Моусећ, то онъ не могъ говорить о ней, какъ объ источникъ, изъ котораго онъ заиствоваль приведенный имъ народный гимнъ, такъ какъ народу долженъ былъ быть извъстенъ этотъ гимнъ раньше того времени, когда онъ былъ внесенъ въ книгу браней. — Толкованіе произвольное. Еврейское слово сеферъ-книга имъетъ смыслъ очень эластический и можетъ означать только самую пёснь въ отдёльности. Иваче сказать, книга браней Іссовы могла быть не что иное, какъ самая пъснь о браняхъ Іеговы, пъснь заинсанная. Въроятно, эта пъснь была составлена послъ побъды израильтявъ надъ амалегитами (Исх. XVII, 14), тогда же записана ея авторомъ и быстро распространилась въ народъ. Эта пъснь заключала въ себъ, безъ соянѣнія, сторону пророческую-предсказаніе о завладени изранльтянами землею амморейскою.

(') Cw. Munk, ywasannoe shime counnenie, orp. 141.

Заканчивая рёчь объ анахронизмахъ, приписываемыхъ писателю Пятикнижія, укажемъ еще на слёдующія міста онаго, въ которыхъ думають находить особенные слъды времени пророковъ и плъна. См. Быт. XLIX FL. MCx. XV, 13. 17. Лев. XXVI. Числ. XXIV. 22. Втор. IV, 27. 28. XXVIII, 25. 36 и сл. XШI, 1. XVIII 20. XXXIII. Касательно всъхъ этихъ иссть можно сдёлать то одно замёчаніе, что ихъ всегда считали мъстами пророческими. Итакъ, прежде чъмъ признать ихъ за анахронизмы, следовало бы доказать, что они не могли быть написаны раньше событий, или, говоря иначе, Моусей, вопреки тысячекратнымъ его заявленіямъ, не имѣлъ пророческаго духа. Но этого-то труда всячески избѣгають извѣстные критики, отрицая просто a priori, безъ всякаго изслѣдованія, всякое сверхъестественное вдохновеніе.

Сдѣлавъ это замѣчаніе, которое нисколько не смущаетъ такъ называемую позитивную критику, посмотримъ — какъ она объясняетъ, съ своей точки зрѣнія, указанныя сейчасъ мѣста Пятикнижія.

Она утверждаетъ, что благословение Movcea (Втор. XXXIII) было составлено съ соотвътствіе и по обравцу благословенія Іакова (Быт. XLIX), и что то и другое принадлежить поздньй тей эпохь. Но что касается втораго изъ этихъ местъ, прежде всего заметимъ, что въ похвалахъ Іудъ (8 — 11) и Іосифу (21 — 26) нътъ ничего такого, что заставляло бы насъ видъть въ вихъ намекъ на то значение, которое получили вольна этихъ патріарховъ уже по раздѣленіи еврейскаго царства. Іуда всегда занималъ первое мъсто между своими братьями, а Іосифъ былъ особенно любимымъ сынонь Іакова. Что касается благословенія Моусея, въ которомъ видънъ будтобы духъ позднъйшихъ пророческихъ книгъ, написанныхъ спустя долгое время послв смерти великаго законодателя, то въ немъ нетъ ни одной черты, которая не объяснялась бы достаточно чувствованіями страха и надежды, которыя естественно должны были наполнять душу Моусея предъ при-

ближевіень смерти. То, что говорится здѣсь объ Іудѣ (7) и Левіи (8—11), весьма естественно. Моусей высказываеть сердечныя благожеланія о томъ, чтобы Іуда счастливо вступиль во владъніе объщанною ему зейлею, и выражаеть свое участие къ судьбѣ потонковъ Левія, которые не должны были им'ять никакого поземельного наслъдія между кольнами израильскими. Содержание благословения не только не требуетъ отнесенія его ко времени пліна, напротивъ въ немъ есть даже черты, которыя противоръчать этому времени. Какъ напр. понять, при этомъ предположения, то, что говорится о покровительствѣ Божіемъ Веніамину (12), / раздълявшему во время плена жребий Іуды? Зачемъ изображать Ефрема (13-18) счастливымъ и торжествующимъ, когда онъ находился уже въ разстяния Наконецъ, какъ согласить бъдствіе Іуды и прочихъ колёвъ, находившихся въ плёну и разстянии, съ слёдующими словами: благо тебъ, Израиль, и проч. (29)?-Съ другой стороны, если авторъ благословенія Мочсеева подражаль благословению Іакова, то чънь объясвить то, что онъ допустилъ въ немъ черты, очевидно, противорѣчущія этому послѣднему? Выт. XLIX, З. произносить проклятие на Рувима, тогда какъ во Второзаконіи (XXXIII. 6) высказываются ему благожеланія. Патріархъ Іаковъ (Быт. XLIX, 5-8) выражаеть негодование къ колтну Левія, а Мочсей (Втор. XXXIII, 8-11) выражаетъ, напротивъ, свое участіе къ нему. Наконець, сталь ли бы поздныйший писатель Пятикнижія говорить такъ почтительно объ Іосифѣ, какъ говорится въ благословения Іакова (Выт. XLIX, 22-27),говорить въ то время, когда царства іудейское и израильское находились въ постоянной почти враждѣ и взавино порицали другъ друга?

Что касается предписаній оносительно ложныхъ пророковъ (Втор. XIII, 1 и дал. XVIII, 20), то они естественно объясняются тёмъ отвращеніемъ, которое питалъ и самъ Моусей, и которое онъ старался внушить всёмъ израильтянамъ, —отвращеніемъ къ ворожеямъ, снотолкователямъ и волшебникамъ, которыхъ такъ иного было тогда въ Ханаанъ (Втор. XVIII, 9—14).

Въ пророчествѣ книги Левитъ (XXVI, 31-43) касательно разстяния израильскаго народа нужно разлячать двѣ стороны: предвозвѣщеніе о разсвяніи и самыя выраженія этого предвозв'єщенія, напоминающія будто языкъ современныхъ плену пророковъ. Что касается предвозвѣщенія, то оно есть дѣйствительное пророчество. Отрицаніемъ его дъйствительности критики ничего не выигрывають, потому что у евреевь быля пророки и позже Моусся, пророки, предсказавшие напр. тоть же плѣнъ задолго до его начала. — Скажуть, что эти пророки, будучи близки къ этому событію, могля уже поэтому предсказать о немъ, - предсказать по естественнымъ соображениямъ. Противъ такого объясненія должно сказать, что, по естественнымъ сообрапророки могли только предвидѣть женіямъ, NEN år другія б'ёдствія, напр. войну со всёми ся несчастными послёдствіями, но не могли предвидёть плёна целаю народа и его разсъянія между встми народами. Итакъ, если мы допустият. что разсматриваемое место содержить въ себѣ дѣйствительное пророчество, то вторыя часть возражения, заимствованная отъ внѣшней формы пророчества, падаеть сама собою, потому что позднейшіе пророки, питаясь, такъ сказать, чтеніемъ Мочсеевыхъ книгъ, очень естественно могли употреблять въ своихъ рѣчахъ тв самыя выраженія, которыя были употреблены Моусеемъ, могли подражать его слогу, оставаясь въ тоже время независимыми и самостоятельными, потому что сходство ихъ языка съ языкомъ Мо-**УССЯ, КАКЪ ОНО НИ ВЕЛИКО, НЕ МОЖЕТЪ ОНТЬ НАЗВАНО** авсолютнымг.

Говорять, что въ XXIV, 22. книги Числь слово Ассура указываеть на вавилонскую имперію, или частнѣе на Навуходоносора, который захватиль въ плѣнь кенеевъ во время своей экспедиціи противъ Египта (<sup>1</sup>). Но, по признанію всёхъ толковатегей, этотъ стихъ и два—три предпествующіе ему. весьма темны. Не знаютъ, что означаютъ здёсь слова Ассуръ и Кеини, которыя обыкновенно переводятъ: царство ассирійское ими ассиріане и жители Каина. Какъ бы то ни было, только если принять объясненіе противниковъ Пятикнижія, то выдетъ явное противорѣчіе между ст. 14, гдѣ Валаамъ предсказываетъ Валаку о томъ, что сдѣлютъ израильтяне съ его народомъ, и ст. 22, гдѣ объ израильтянахъ нѣтъ и рѣчи.

Наконець утверждають, будто въ XV, 13. 17. книги Исходь содержится намекъ на јерусалимскій храмъ. — Но это мѣсто не настолько ясно, чтобы изъ него можно было дѣлать доказательство противъ подлинности Пятикнижія. Лучшіе толкователи понимають эти два стиха въ смыслѣ обѣтованной земли, другіе видять въ нихъ намекъ на то мѣсто, которое должна будетъ занимать въ землѣ ханаанской скинія свѣдѣнія, — это жилище Божіе и религіозный центръ израильскаго народа (\*). Само собою разумѣется, что такое объясненіе допускается только при томъ предположеніи, если въ разсматриваемомъ мѣстѣ не видѣть пророческаго указанія на будущій јерусалимскій храмъ.

#### 5. Смъшанныя возраженія.

Къ этой рубрикѣ мы относимъ нѣкоторыя возраженія, не входящія ни въ одну изъ предъидущихъ рубрикъ, но которыя необходимо однакожъ изслѣдовать, такъ какъ тѣ, кои ставятъ ихъ, придаютъ имъ извѣстную важность.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ новомъ русскомъ переводъ этотъ стихъ читается такъ: «раворенъ будетъ Камнъ и недолго будетъ до того, что Ассуръ <sup>отведетъ</sup> тебя въ планъ». *Ред*.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) Касательно этихъ містъ, см. замѣчательную диссертацію sur l'origine, l'âge et l'état critique du Peutateuque samaritain, par C. Mazade. Généve, 1830. р. 13—28.

1. Говорять, писатель Пятикнижія говорить о Моvceѣ всегда въ третьемъ лицѣ; слѣдов. этотъ писатель не Моvceй.—Возраженіе это не имѣетъ силы и важности. Точно такъ говорятъ о себѣ и многіе другіе писатели — историки. Такъ поступаютъ напр. Ксенофонтъ, Цезарь, Оукидидъ, Іос. Флавій, Прокопій и другіе. Въ ветхомъ завѣтѣ можно указать на Ездру, писателя вниги Екклезіастъ и книги Премудрости сына Сирахова, а въ новомъ—на евангелистовъ Матеен и Іоанва.

2. Въ различныхъ мъстахъ Пятикнижія содержатся, говорять. похвалы Мочсею, которыхъ Мочсей не могъ высказывать о самомъ себъ.-На это основательно отвѣчають тѣмъ. что высказываемыя Моусеемъ похвалы самому себѣ вовсе не чрезмѣрны. Ему нужво было указать во всвхъ книгахъ на милости къ нему Божіи, вужно было заявить, что онъ посланнико Божій и что онъ говорить во имя Божіе. Онъ могъ также, не нарушая скромности, сказать о себѣ, что онъ была самый кроткий изъ всплъ людей на землп (Чвсл. XII, 3). Этимъ онъ хотълъ сказатъ, что не онъ самъ мстиль за себя темъ людямъ, которые вознущались противъ него, но что самъ Богъ принималъ на себя его защиту и истилъ за него возмутителямъ ('). Сверхъ того, скажемъ вмѣстѣ съ Лагарпомъ (\*), что "Мочсей никогда не льстилъ самому себъ". Строгій къ самому себѣ, онъ откровенно разсказываетъ о своихъ слабостяхъ, о своемъ мадодушии и о томъ грѣхѣ, которымъ онъ заградиль себѣ входъ въ обѣтованную землю (Числ. XX, 2 — 12. Втор. I, 37. III, 26. IV, 21. 22). Человъкъ, Не скрывающий этого, доказываеть этимъ очень высокое безпристрастіе къ самому себь, — безпристрастіе, можно сказать, божественное.

3. Писатель Пятикнижія обнаруживаеть, говорять, такія обширныя географическія свёдёнія, какихъ буд-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) E. Dupin, Dissert. prélim. ou prolegom. sur la Bible. Amsterd. 1701, p. 71.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) См. указанное выше сочинение, стр. 10.

тобы не могъ имътъ Мочсей. — Но, во-первыхъ, что ка-сается Аравіи, то безспорно Мочсей могъ знать ее очень хорошо, такъ какъ онъ провелъ въ ней сорокъ лътъ до изведенія израильтянъ изъ Египта, и за тъмъ. послѣ этого изведенія, онъ странствоваль въ ней съ своимъ народомъ еще другія сорокъ лѣтъ. Съ другой стороны. нѣтъ ничего невѣроятнаго въ томъ, что Моусей имѣль точныя свѣдѣвія о странахъ, лежавшихъ въ бассейнѣ Тигра и Евфрата, которыя были колыбелью его предковъ, и въ которыхъ патріархъ Іаковъ, ближайшій родоначальникт. еврейскаго народа, провель нѣсколько лёть. Далёе, Моусей имёль возможность пріобрѣсти достаточныя свѣдѣнія и о тѣхъ обширныхъ стравахъ, которыя простираются на западъ и югъ отъ Нила, такъ какъ эти страны, по свидетельству свётскихъ историковъ, имѣли многочисленныя сношенія съ Египтонь. Что касается того обстоятельства, что Мочсей съ такою подробностию описываетъ нравы и обычай хананейскихъ племенъ, то это само собою понятно. Какъ вождь своего народа, онъ съ особеннымъ стараніемъ долженъ былъ развѣдывать о качествахъ этихъ племенъ, объ ихъ силъ, объ ихъ географическомъ положении, потому что онъ готовился къ войнѣ съ ними. Наконець, финикіяне — знаменитъйшіе мореплаватели древности учреждали свои торговыя станции и конторы почти на всѣхъ поморьяхъ, и Египетъ, подобно другимъ странамъ, и даже какъ страна въ особенности богатая, больше чёмъ другія страны, имёлъ съ ними сношеній. А при посредствъ финикіянъ всъ египетскіе ученые, къ числу которыхъ принадлежалъ и Мочсей, пріобрътали значительныя историческія, географическія и этнографическія свѣдѣнія, и, благодаря разсказамъ этихъ мореходовъ и купцовъ древняго міра, отдаленныя страны, лежавшія между Евксинскимь и Каспійскимь морями, --- страны, которыя тоже вероятно были посещаемы ими, не были странами, совершенно неизвѣстныии египтянамъ, по крайней мъръ, ихъ ученымъ. Весьма въроятно, что Movceй, — этотъ величайшій историкъ

древности, не оставилъ безъ вниманія такого обильнаго источника свёдёній по географіи, этнографіи и исторіи.

### 6. Защита книги Второзакопія въ частности.

Такъ какъ, въ новъйшее время, книга Второзаконія сдълалась предметомъ особенно сильныхъ нападокъ со стороны отрицательной критики въ Германіи и Франціи ('), то мы считаемъ своею обязанностію посвятить ея защитъ особый отдълъ. При этомъ мы не будемъ повторять, въ подтвержденіе ся подлинности, тъхъ доводовъ, которые уже были представлены нами выше (\*).

Во-первыхъ, утверждаютъ, будто писатель книги Исходъ, Левитъ и Числъ навѣрное думалъ закончить послѣднею изъ названныхъ сейчасъ книгъ исторію Моусея. Въ доказательство этого сближаютъ послѣдній стихъ книги Числъ съ первымъ стихомъ книги Второзаконія, и замѣчаютъ при этомъ, что эти два стиха не связываются одинъ съ другимъ и не составляютъ послѣдовательнаго продолженія. Дѣйствительно, хотя писатель книги Второзаковія говоритъ о тѣхъ же самыхъ предметахъ, описываетъ тѣже міста и событія, о которыхъ онъ говоритъ и въ предъидущихъ трехъ книгахъ, однакожъ говоритъ объ нихъ отнюдь не кратко, а доволь-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) De Wette, Dissert. crit. qua a prioribus Deuteronomium Pentat. libr. diversum.... Opusc. theol. Berlin, 1830. p. 157 etc. — Gesenius, Geschichte der hebr. Sprache. S. 32. — Bleek, Bibl. exeget. Repertor. p. 1. p. 18 et 53. — Ewald, Geschichte d. Volkes Israel. I, 143. — Riem, die Gesetzgeb. Mosis im Lande Moab. Gotha. 1854. — Vainhinger, BE R. E. Fepuora. XI, 316 и сл. — E. Renan, Hist. des langues Sémit. p. 119. — M. Nicolas, Études crit. A. T. p. 81.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Нелишнимъ считаемъ замѣтить, что въ послѣдніе годы занялся защищеніемъ Пятикнижія Шёбель (Schoebel), помѣстивщій вѣсколько статей объ этомъ въ Annales de philosophie chrét. 1867. №№ 91. 92. 93. 1868. №№ 104. 105. 1869. № 119 и проч.

но пространно, говоритъ такъ, какъ будто его читатели совсѣмъ еще незнакомы съ тѣми предметами и событіями.

Утверждають, во-вторыхъ, будго сама книга Второзаконія обнаруживаеть писателя, отличнаго отъ писателя предъидущихъ книгъ Пятикнижія обнаруживаеть самымъ слогомъ своимъ, который можно назвать ораторскимъ, обильнымъ, растянутымъ, тогда какъ слогъ прочихъ книгъ сжатъ, жостокъ и необработанъ.

Утверждають, въ-третьихъ, будто въ книгѣ Второзаконія встрѣчаются понятія о религіи и богослуженіи отличныя отъ тѣхъ понятій, какія содержатся въ предшествующихъ книгахъ Пятикнижія. Въ частности говорять, будто писатель Второзаконія, жившій въ то время, когда существовалъ уже іерусалимскій храмъ, имѣлъ намѣреніе опредѣлить форму внѣшняго богослуженія и утвердить авторитетъ священниковъ законами, изложенными въ главахъ XII, XIV — XVII, XXVI, а также ограничить царскую власть закономъ, находящиися въ главѣ XVII, и сдѣлать уступку духу современной ему испорченной эпохи изданіемъ закона о разводѣ (гл. XXIV).

Утверждаютъ, наконецъ, что Второзаконіе отличается отъ предъидущихъ книгъ во многихъ другихъ отношеніяхъ, и что изъ содержанія различныхъ закововъ, изложенныхъ въ немъ только, именно закона, касающагося пророковъ (XVIII), видно, что оно есть сокращеніе другихъ книгъ, сдѣланное для общенароднаго употребленія, — сокращеніе, отчасти пополняющее прежде изданные законы, отчасти измѣняющее ихъ сообразно новымъ потребностямъ и новому духу времени.

На эти различныя возраженія легко отвѣчать преале всего тѣмъ, что книга Второзаконія содержить въ себѣ вторичное изданіе Моусеевыхъ законовъ и краткій ихъ перечень. Въ то время, когда великій законодатель еврейскаго народа готовился оставить землю и сказать своему народу послѣднее прости, онъ видѣлъ предъ собою не тѣхъ людей, которые вышли вмѣстѣ

Cos. IL

10

съ нимъ изъ Египта. Все то поколѣніе, которое нѣкогда перешло съ нимъ Чермное море, легло въ пустыни за свою невѣрность и непокорность Ісговѣ, и его мѣсто заступило поколѣніе молодое, сильное и многочисленное. Поэтому было необходимо, чтобы это новое поколѣніе не только заключило торжественный завѣть съ Богомъ предъ кончиною того, кто былъ посредникомъ между имъ и Богомъ, но чтобы оно имѣло познаню о важнъйшихъ событіяхъ, случившихся въ пустыни, или лучше-чтобы оно вспомнило о нихъ; словонъ, Моусею нужно было сдёлать краткій обзоръ различныхъ, изданныхъ имъ прежде законовъ, выяснить ихъ смыслъ и значение, сколько возможно, точнѣе и опредъленнъе. Вотъ почему онъ повторяетъ и поясняетъ нѣкоторые законы, изъ которыхъ одни, можетъ быть, были пренебрежены, иные невърно понимаемы, другіе подавали поводъ кь недоразумѣніямъ. Отсюда происходить также и то, почему онъ счелъ нужнымъ нѣкоторые законы измѣнить, сообразно требованіямъ тогдашнихъ обстоятельствъ своего народа. Что касается того обстоятельства, что слогь книги Второзаковія обильнье и краснорьчивье слога предъидущихъ книгъ, то оно объясняется лѣтами Моусея, его живою заботливостію о своемъ народѣ и торжественностію тѣхъ послѣднихъ минутъ его жизни, которыя онъ посвятилъ наставленію своего народа въ послъдній разъ.-Великому служителю Божію оставалось пробыть на землѣ только нѣсколько часовъ, и въ это-то короткое время онъ, такъ сказать, излиль всю свою душу въ своихъ послѣднихъ собестрованияхъ съ народомъ и въ своихъ увъщанияхъ. Впрочемъ и сами противники Пятикнижія, въ особенности Де-Ветте, сознаются, что языкъ и тонъ вниги Второзаконія имѣютъ близкую связь и родство съязыкомъ и тономъ прочихъ книгъ Пятикнижія. Книга Второзаконія, на каждой своей страниць, указываеть на предшествующія ей книги и предполагаеть ихъ существование. Правда, Де-Ветте изъясняетъ это обстоятельство по своему. По его мнѣнію, писатель книги

i

Второзаконія не только быль знакомъ, но даже, можно сказать, наизусть зналь прочія книги Пятикнижія, и старался подражать имъ. Такой критическій пріекь прость, но неправдоподобень, и кромѣ того онь не объясняеть въ настоящемъ случаѣ всѣхъ обстоятельствъ. Послѣдующіе за Моусеемъ священные писатели тоже взяли себѣ за образецъ его книги, тѣмъ не менѣе ихъ слогъ во многомъ разнится отъ слога этяхъ книгъ.

Что касается противорѣчій, указываемыхъ, съ одной стороны, между Второз. І, 27. и Числ. ХХ, 2. ХХУІІ, 14., и съ другой стороны, между Второз. II, 29. и Числ. XX, 20., то мы положительно отрицаемъ ихъ, пока не представять намъ убѣдительнѣйшихъ доводовъ на то, что туть действительно противоречия. Наконець, что касается въ частности закона относительно царскаго лостоинства, находящагося въ книгѣ Второзаконія, то надобно сказать, что этоть законь имветь пророческий характеръ, какъ и другія многія мѣста Пятикнижія, и данъ былъ Мочсеемъ въ виду будущаго политическаго бытія израильскаго народа. Такъ какъ царскому достоинству предстояло сдълаться одною изъ самыхъ продолхительныхъ правительственныхъ формъ въ этомъ народѣ, то нужно было заранѣе опредѣлить условія его существованія, опредћлить такимъ авторитетомъ, которому бы никто не дерзнуль противоръчить. Кто же кроив Моусся, основателя еврейской національности, иоть бы опредѣлить эти условія?

Возраженія, направленныя противъ книги Второзаконія, опровергнуты въ особенности Кёнигомъ ('), Кеилемъ (') и Шульцемъ (').

(продолженіе будетъ)

10\*

<sup>(&#</sup>x27;) Alttestamentliche Studien. Il Heft. Das Deuteronomium und der Prophet Jeremiah. Berlin 1839.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Einleitung, S. 108 etc.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Das Deuteronomium erklärt. Berlin 1859. S. 3-97. Prolegum.

# СЛОВО

### ВЪ НЕДЪЛЮ ВСЪХЪ СВЯТЫХЪ (').

Окончивъ рядъ свѣтлыхъ праздниковъ въ воспойннание событий, коими совершилось великое дъло спасения нашего, каковы: живоносное воскресение Господа нашего Інсуса Христа, вознесеніе Его на небо, сошествіе Духа Святаго на апостоловъ, св. Церковь заключаеть нынѣ сей рядъ празднествомъ въ честь всѣхъ святыхъ Вожихъ, кои составляють благословенный начатокъ искупленнаго кровію Христовою рода челов'вческаго в кои, прешедъ уже изъ царства благодати на землъ, предначинають теперь царство славы на небесахъ. "Пріидите върни днесь, приглашаетъ насъ Церковь, ликъ совокупивше, благочестно торжествуемъ и встхъ святыхъ преславную и честную память славно почтичь. глаголюще: радуйтеся апостоли славнии, пророцы и чученицы и священноначальницы: радуйтеся преполобныхъ соборъ и праведныхъ: радуйтеся честныхъ женъ личе, и Христа о мірѣ молите".

Воспоминая о сихъ первенцахъ рода нашего, не знаешь, братіе, что приличнъе дълать: удивляться ли ихъ доблестямъ и совершенствамъ духовнымъ, ихъ див-

<sup>(&#</sup>x27;) Высокопреосвященнаго Антонія, архіепископа казанскаго.

ныть подвигамъ царствія ради небеснаго, ихъ великимъ дарованіямъ благодатнымъ, или сѣтовать и оплакивать наше безмѣрное удаленіе отъ нихъ, нашу крайнюю скудость въ добродѣтеляхъ и дарованіяхъ духовныхъ, или наконецъ ободряться и назидаться примѣромъ святыхъ Божіихъ и возбуждаться къ посильному подражанію овымъ.

Нельзя не удивляться и не восторгаться духомъ при мысли о святыхъ угодникахъ Божіихъ. Ибо — что это были за люди! Какой великій имѣли они духъ и чрезвычайшую нравственную силу! Какъ высоко вознесли они въ самихъ себѣ природу нашу, осуществивъ въ себѣ, каждый въ своей мѣрѣ, всѣ добродѣтели христіанскія, исполнивъ во всей полнотѣ и широтѣ всѣ заповѣди евангельскія!

На высшей степени, на безмѣрной, Ею одною достигнутой, высотѣ зримъ мы, въ безчисленномъ сонмѣ правелниковъ, пречистую и преблагословенную Дѣву Марію. О! это слава и честь и радость рода нашего, это виѣстилище всѣхъ совершенствъ, это рай добродѣтелей, какъ именуютъ ее св. отцы Церкви. За то и сдѣлалась Она сосудомъ, не въ мѣру полнымъ благодати, удостоившисъ бытъ Матерію Господа и Спасителя нашего и потомъ стать честнѣйшею херувимъ и славнѣйшею безъ сравненія серафимъ.

Къ Ней, въ сонмѣ святыхъ, примыкаетъ ликъ св. пророковъ и всѣхъ ветхозавѣтныхь праведниковъ. Они жили до Христа, но спаслись единою и тоюже вѣрою, упованіемъ и жизнію о Христѣ. И какъ велики и ивоготрудны были подвиги ихъ вѣры и жизни! Св. ап. Павелъ такъ изображаетъ оные: сіи вси послушествовани быша върою... по въръ умроша не пріемше обътовани быша върою... по въръ умроша не пріемше обътовани, но издалеча видъвше я и цъловавше и исповъдавчи, яко странніи и пришельцы сутъ на земли. Иные изъ нихъ руганіемъ и ранами искушеніе пріяша, еще же и узами и темницею; каменіемъ побіени быша, претрени быша, убійствомъ меча умроша, преидоша въ мимотехъ и козіихъ кожахъ, лишени, скорбяще, озлоблени; ихже не бы достоинъ міръ, въ пустыняхъ скитающеся и въ горахъ, и въ вертепахъ и въ пропастехъ земныхъ (Евр. 11, 13. 35—39).

Рядомъ съ пророками стоитъ сониъ святыхъ духоносныхъ апостоловъ. Кто не знаетъ ихъ болѣзней в трудовъ, имиже трудились они въ благовъстіи Христовомъ? Красными ногами своими они обтекли всю вселенную, силою слова и знаменій своихъ они распространили, а страданіями и кровію своею запечатліли и утвердили повсюду учение Евангелія, и — воть какь изображаетъ ихъ дивную и благотворную дѣятельность тотъ же св. апостолъ: Бого ны посланники послиднія яви яко насмертники: зане позоръ быхомъ и ангеломъ и человъкомъ. До нынъшняго часа и алчемъ, и жаждемь, и наготуемь, и страждемь, и скитаемся и труждаемся, дълающе своими руками. Укоряеми благословляемь, гоними терпимь, хулими ушышаемся, якоже отреби міру быхомъ, вспмъ попраніє досель. Во всемь представляюще себе якоже Божіи слуги: въ терпъніи мнозъ, въ скорбехъ, въ бидахъ, въ тъснотахъ, въ ранахъ, въ темницахъ, въ трудехъ, во бдъніцхъ, въ пощеніцхъ (1 Кор. 4, 9 — 13. 2 Кор. 6, 4. 5).

За апостолами слѣдуетъ ликъ мучениковъ, сie благословенное воинство Царя небеснаго, какъ именуетъ ихъ св. Церковь. Имъ дано было не точно еже выровати во Христа, но и еже по Немъ страдати (Фил. 1, 29) и души свои положити въ тяжкихъ, самимъ адонъ измышленныхъ мукахъ; но, — какъ говоритъ апостолъ, ничто не могло разлучить ихъ отъ любви Божіей, яже о Христь Іисусь: ни скорбь, ни тъснота, ни гонени, ни гладъ, ни нагота, ни бъда, ни мечъ, ни ангелы, ни начала, ниже силы, ни настоящая, ни грядущая, ни высота, ни глубина, ни ина тваръ кая (Рим. 2, 38. 39).

Къ сонму мучениковъ примыкаетъ ликъ святителей, коихъ Духъ Святый поставилъ пастырями пасти Церковь Господа и Бога, юже стяжа кровію своею. О! какъ бодро стояли они на стражъ своей! Какъ неусыпно сѣяли на нивахъ ввѣренныхъ имъ паствъ сѣмя истины евангельской и доселѣ сѣютъ оное въ Церкви чрезъ свои полныя благодати помазанія писанія! Какъ свѣтили и доселѣ свѣтятъ міру своею вѣрою правою и чистою, своею жизнію святою и богоугодною! Какъ мужественно боролись они съ духомъ лжи и ересей, силившихся исказить истину Христову, и нерѣдко, подобно пастыреначальнику своему Господу Іисусу, яко добріи пастыри, души свои полагали за овцы.

Послѣ святителей чтить св. Церковь сониь подвижниковъ. Движимые любовію божественною и желаніемъ пламеннымъ носить на себѣ язвы Господа Іисуса, дабы пріобщиться и славѣ Его, они, бѣгая, удалились отъ міра и водворились въ пустыняхъ, въ горахъ, въ тѣсныхъ затворахъ, въ пещерахъ, и сколько переносили тамъ скорбей и лишеній, сколько измышляли средствъ къ умерщвленію всѣхъ страстей и похотей, свойственныхъ растлѣнной грѣхомъ природѣ человѣческой! Какую пламенную войну вели они съ самими собою, съ обольщеніями міра, съ кознями лукавыхъ духовъ злобы! Какъ — живя на землѣ, они мало принадлежали землѣ, и не бывъ на небѣ, жили уже небесною жизнію, почему и именуетъ ихъ Церковь земными ангелами и небесными человѣками!

Таковы, братіе, были и всё святые Божіи, ихже имена написана суть на небесахъ въ книгахъ животеыхъ. Всё они шли единымъ и тёмъ же путемъ къ царствію небесному: путемъ вёры и благочестія, путемъ добродѣтелей, трудовъ и подвиговъ духовныхъ. И за то какъ дивно еще здѣсь Господь прославлялъ ихъ благодатными дарами своими и являлъ въ нихъ чудотворную силу свою. Върою, говоритъ апостолъ о ветхозавѣтныхъ праведникахъ, побъдиша царствія, заградиша уста лювовъ, угасиша силу огненную, избъгоша острія меча, возмогоша отъ немощи, быша крыпци во бранехъ, обратища въ бъгство полки чуждыхъ, пріяща мены отъ воскресенія мертвыхъ своихъ (Евр. 11, 34– 36). Знаменія въровавшимъ сія посльдуютъ, обѣтоватъ новозавѣтнымъ своимъ угодникамъ Інсусъ Христосъ, н обѣтованіе сіе въ точности исполнилось: именемъ моимъ бъсы ижденутъ, языки возглиголютъ новы, змія возмутъ, аще и что смертно испіютъ, не вредитъ имъ, на недужныя руки возложатъ, и здрави будутъ (Мар. 16, 17. 18). Итакъ, братіе, точно нельзя намъ не удивляться и не восторгаться духомъ при воспоминаніи о святыхъ угодникахъ Вожіихъ!

Но въ тоже время нельзя намъ и не сътовать глубоко и не воздыхать, когда обратимся къ самимъ себъ и сравнимъ свою жизнь съ дивными подвигами святыхъ. Какое далекое несходство! Какое безитрное разстояніе! И праха ногъ ихъ не стоимъ мы! Конечно, и среди насъ вѣдаетъ Господь сущая своя, знаетъ избранныхъ своихъ, угождающихъ Ему жизнію святою и праведною: ибо аще не бы Господь оставиль намъ съмени святаго, убо яко Содомъ были быхомъ, и яко Гоморру уподобилися быхомг. Но можемъ ли скрыть отъ себя, что число избранныхъ нынѣ крайне мало и день ото дня сокращается, что истинные угодники Божіи нынъ также рѣдки, какъ классы на нивѣ послѣ жатвы, или плоды на деревьяхъ послѣ собранія плодовъ, что и силы наши и духовныя и телесныя ослабъли и не могутъ понести такихъ подвиговъ. Не говоря уже о живущихъ въ мірѣ и окруженныхъ суетою его, --- какъ многіе изъ удалившихся отъ міра въ священныя убъжища пустынь или обителей иноческихъ, приносятъ туда съ собою цёлый мірь съ его сустою и сквернами! "Сердце мое болить, --- жаловался еще въ свое время одинъ изъ древнихъ святыхъ подвижниковъ, Ефремъ сиринъ, на оскудѣніе подвиговъ благочестія; -- сердце мое болить; состраждите миъ, братіе, раби благословенные. Увы мнѣ, скажи душа и плачь, будучи лишена участія съ совершенными отцами и святыми подвижниками. Гдъ отцы? гаѣ святые? гдѣ бодрственные? гдѣ трезвенные? гдъ смиренные? гдъ кроткіе? гдъ безмолвные? гдъ воздержные? гдѣ богобоязненные? гдѣ нестяжательные? гдѣ сокрушенные, благоугодные Богу, которые въ частой

иолитвѣ предстояли предъ Вогомъ, какъ ангелы Божіи. орошая землю сладкими слезами умиления? гдъ боголюбивые, исполненные любви къ Богу, которые не стяжали ничего тлѣннаго на землѣ, но взявъ крестъ свой, непрестанно слёдовали за Спасителемъ и шествовали неуклонно по тесному пути шествовали доброю жизню и усердно служили Вогу, терпя добровольно скорби въ сустной сей жизни? Нѣтъ нын в между нами ихъ добродътели, вътъ ихъ подвижничества. Нътъ нынъ нежду нами ихъ воздержанія, нътъ ихъ благочестія. Нъть нын в между нами ихъ кротости, нътъ ихъ нестяжательности. Нѣть бдительности, нѣтъ любви къ Богу. Нать нынь между нами христіанскаго благочестія, нать сострадательности въ братіямъ нашимъ, но всѣ мы жестоки, некротки и совстмъ не терпимъ другъ друга. Какъ стрълы разженныя въ иное время у насъ языки на ближнихъ нашихъ. Всъ ин ищемъ чести, всъ любимъ славу; всъ любостяжательны, нерадивы, сонливы, строптивы; къ пустословію готовы, на молитву ленивы: скитаться охотники, а на безмолвіе немощны; къ ницъ усердны, а воздержаниемъ скучаемъ. Къ любви холодны, а на гнѣвъ горячи; на добро льнивы, а на зло тщательны. Кто жъ не восплачетъ, кто не возрыдаеть о такомъ состояни нашемъ, крайне разслабленнонъ"? Если такъ жаловался св. отецъ 4 въка на свое время, еще богатое и цвѣтущее благочестіемъ: то что сказаль бы онь о нашемь времени? Что въщають о насъ в всѣ святые Вожіи, приникающіе съ высоты небесной на насъ, юнъйшихъ своихъ братій въ великомъ дому Божіемъ? Ахъ! видя немощь нашу и оскудѣніе въ насъ плодовъ правды и святыни евангельской, не молятся ли они предъ престоломъ Господа Вседержителя тою молитвою, которую слышаль нѣкогда св. Іоаннъ богословъ: время мертвыма суда пріяти и дати мзду рабомъ твоимъ пророкомъ и святымъ и боящимся имене твоего малыма и великима, и погубити растлившія землю (Апок. 11. 18).

Такъ, братіе, прилично намъ, при воспоминаніи о святыхъ Божіихъ, сътовать и воздыхать о нашемъ недостоинствѣ и окаянствѣ.

Но безполезно было бы одно это сътование. Да не льниви будете, убъждаетъ насъ апостоль, но подражатели наслыдствующих обътования вырою и долготерпънісмо (Евр. 6, 12). Посему, при воспоминании о святыхъ Вожінхъ, да ободрится духъ нашъ и устремится вслёдь ихъ по силамъ нашимъ. Какъ ни далеко ны отстоимъ отъ нихъ и по времени, и по обстоятельстванъ жизни нашей, но подражать имъ возможно и для насъ. Ибо Господь указаль намъ въ Евангели своемъ пути спасения не для ихъ только времени, но для всъхъ временъ и встхъ дюдей до скончанія втка. Вст святые Божін обложены были тоюже немощною плотію, какъ и мы, тъмиже окружены были искушеніями, какъ и мы, тёмъ же нерёдко подвергались преткновеніямъ, какъ и мы: но все сіе они препобъдили силою доброй воли, наипаче же силою благодати Божіей, которая и намъ объщана и есть съ нами присно, совершая силу свою въ немощахъ нашихъ и всегда готовая помогать намъ и спасать насъ, какъ скоро мы сами не отражаемъ се отъ себя влою волею и нерадъніемъ, а привлекаемъ ее усердіемъ и молитвою. Въ свътломъ сонив святыхъ Божінхъ мы зримъ угодившихъ Вогу и обрётшихъ спасеніе душъ во всякомъ званіи и состоянія, во всякомъ возрастъ и полъ. Тамъ есть и цари и вельможи и сильные земли и богатые; есть и нищіе и убогіе, и рабы и земледъльцы, и воины и узники. Есть и мудрые и ученые и украшенные почестями и славою; есть в буій в некнижные и безчестные въ глазахъ ніра. Есть старцы и мужи совершенные; есть юноши и жены, и дъвы и даже отроки и младенцы. Есть спасшеся въ трудныхъ подвигахъ апостольства, мученичества, пустынножительства; но есть угодившие Богу и среди міра, среди семейной жизни, среди обычныхъ занятій житейскихъ. Есть въ сонмѣ святыхъ и такіе, которые были прежде великими грътниками — разбойниками, блудницами, мытарями, но и они спаслись и угодили Богу вёрою, покаяніемъ и долготерпёніемъ. Въ семъ, братіе возлюбленные, тайна спасенія и для всёхъ насъ. Всякій да изберетъ себё изъ лика святыхъ образецъ для подражанія, по своему состоянію и званію, по своему полу и возрасту, и идя неуклонно по стопамъ его, вёрно угодитъ Богу и обрётетъ спасеніе и царствіе небесное, еже буди получити всёмъ намъ благодатію и человёколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа и молитвами всёхъ святыхъ. Аминь.

## ЦАРВГРАДСКАЯ ЦВРКОВЬ СВЯТОЙ СОФІИ — СВИДЪТВЛЬ-НИЦА ДРЕВЈЕ-ИРАВОСЛАВНАГО ПЕРСТОСЛОЖЕНІЯ.

(продолжение)

Употребляли ли монаграмму имени Христова святые апостолы? Очень въроятно, такъ какъ болье чъмъ въроятно, что употребление ея II, III, IV въкамъ передано отъ I апостольскаго въка. Соединяли ль ее съ благословеніемъ, которое преподавали вѣрнымъ? Что св. впостолы знаменовали крестнымъ знаменіемъ себя и другихъ, т. е. благословляли другихъ, это съ несомибнвостію вытекаетъ изъ вышеприведеннаго вселенскаго каноническаго 91-го правила св. Василія великаго. Но кромѣ того несомнѣнно, что они благословляли о имени Господа Іисуса Христи. Миръ вамъ о Христь Іисусь. Аминь, — заключаеть свое первое послание св. апостоль Петрь (5, 24). Благодать Господа нашего Інсуса Христа со встьми вами. Аминь, — заключаетъ свое посланіе къ римлянамъ, какъ и другія свои посланія (Кор. 16, 23. Гал. 6, 18. Фил. 4, 12. 1 Сол. 5, 27. 2 Сол. 3, 18. Филим. 25), св. апостолъ Павелъ; или онъ же св. Павелъ заключаетъ второе свое посланіе къ Тимовею: Господь Іисусъ Христосъ со духомъ твоимъ. Благодате съ вами. Аминь (4, 22). Въ тъхъ случаяхъ, когда апостолы преподаютъ върнымъ благословение именемъ двухъ лицъ святыя Троицы, Бога Отца и Единороднаго Сына Его, то намъренно выставляють

ва видъ, что благословение Вожие преподается върнымъ благодатию, т. е. ради заслугъ Сына Божія. Такъ начинаеть свое второе послание св. апостоль Петрь: Симонь Петрь, рабь и посланникь Інсусь Христовь, равночестную съ нами получнешимо выру во правды Бога нашего и Спаса Інсуса Христа: благодать вамъ и миръ да умножится въ познании Бога и Христа Іисуса Господа нашею: яко вся намь божественныя силы Его, яже къ животу и благочестію, подана разимомъ призвавшаго наст славою и добродътелію (1, 1—3).— Также св. апостолъ Павелъ начинаетъ свое первое посланіе въ кориноянамъ: Павело, звано апостоло Інсусь Христов волею Божіею.... Церкви Божіей сущей вз Коринов, освященнымо о Христь Інсусь.... Благодать вало и миръ отъ Бога Отца нашего и Господа Іисуса Христа. Блигодарю Бога моего всегда о вась о благодати Божіей данный вамо о Христи Іисусь (1, 1-4). Тоже самое мы читаемъ въ началѣ 2-го посланія къ кориноянаиъ (1, 1-5), въ послании къ гадатамъ (1, 1-5): здъсь особенно ясно, — въ началъ посланія къ ефесеямъ (во всей 1-й главъ): здъсь особенно пространно,--въ посланіи къ колоссалиъ (1, 1-3, 12-23), - въ первомъ къ солунянамъ (1, 1-4), - въ первомъ (1, 1-2) и во второмъ послания въ Тимосею (1, 1-2): здѣсь особенно кратко и выразительно, --- и въ послани къ Титу (1 1-4). Туже иыснь о преподани благодати Божіей чрезз Іисуса Христа выражаетъ св. апостоль Павель въ благословени, которое преподаетъ онъ върнымъ въ заключени посланія къ евреямъ: Бога же мира, возведый изъ мертвыхъ пастыря овцамъ великиго, провію завпта впунаго, Господи нашего Інсуса Христа, да совершите вы во всякоме дълъ блазъ, сотворити волю сго, творя въ васт благоцеодное предъ нимо, Іисусь Христомо, вмуже слава во въки въковъ. Аминь.... Благодать со встми вамы. Аминь (13, 20—21. 25). Точно также и въ твхъ случаяхъ, когда преподають върнымъ благословение именемъ Бога триединаго, апостолы не пропускають выставить на видь, что бла-

годать тріединаго Вога преподается людянь ради заслуг Сына Божія, ради Ею крестныхъ страданій и воскрессния. Такъ начинаетъ свое первое послание св. апостоль Петрь: Петръ, апостоль Іисусь Христово, избраннымъ пришельцемъ... по прозрънию Бога Отца, во святыни Духа, въ послушание и кропление крове Іисусь Христовы: благодать вамь и мирь да умножится. Благословенъ Бовъ и Отецъ Господа нашего Іисуса Христа, иже по мнозый своей милости порождей наст во упование живо воскресениемъ Іисусъ Христовыма ота мертвыха (1, 1-3). Тоже выражаеть и апостолъ Павель въ началъ посланія къ риммянамъ (1, 2-7); но еще пространнъе и яснъе въ началъ посланія къ ефесеямъ, гдъ овъ въ такой формѣ преподаетъ свое апостольское благословение церкви ефесской: Павель, посланникь Іисусь Христовь волею Божіею, святымь сущимь во Ефест и върнымь о Христь Іисусь: благодать вамъ и миръ отъ Бога Отца нашего и Господа Іисуса Христа. Благословень Богь и Отець Господа нашего Іисуса Христа, благословивый наст всяитт благословениет духовныма ва небесныха о Христь...., въ похвалу славы благодати своея, еюже облагодати наст о Возлюбленнъмъ, о немъ же имамы избавленіе кровію Его и оставленіе прегръшеній по богатству благодати Его...., въ немъ же и впъровавше знаменастеся Духомъ обътованія святымъ, иже есть обручение наслъдія нашего... Да Бого Господа нашего Іисуса Христа Отецъ славы дасть вамь Духи премудрости и откровения во познание Его..., яко увъдъти намъ...., кое преспъющее величество силы Его..., юже содня о Христь, воскресиев Его оть мертеыссь и посадиев одесную себе на небесных (гл. 1)... Въ этонъ же сиыслѣ св. апостолъ Павелъ изрекъ общеупотребительную во всемъ христівнскомъ мірѣ, во всѣхъ церквахъ, во всѣ вѣка, полную апостольскую формулу благословенія, въ заключенія втораго посланія къ кориноянамъ, поставивъ спасительное имя Господа нашего Іисуса Христа въ ликв лицъ св. Троицы на пер-

вонь нысть: благодать Господа нашего Іисуса Хрита и любы Бога и Отца и общение Св. Духа со вспми. Амина (13, 13). Въ этой сжатой формуль благословения св. апостолъ выразилъ тоже, что самъ Господь нашь раскрыль пространно въ предсмертной своей беседѣ съ апостолами: въруйте мнъ, яко Азъ во Отщъ и Отець во Мню... Впруяй во Мя дола, яже Азъ творю, и той сотворить, и больша сихо сотворить: яко Азъ ко Отцу мсему гряду. И еже аще что просите отг Отца во имя мог, то сотворю... И Азг умолю Отца, и иного Утъшителя дастъ вамъ, да будетъ съ вами въ съкъ, Духъ истины... Любяй Мя возлюблена бидета Отиста моима, и Аза возлюблю его и явлюся ему самг... И Отецг мой возлюбите его, и ке нему придемъ и обитель у него сотворимъ... Утъшитель же Духь Святый, еюже послеть Отець во имя мое, Той вы научить всему.... Мирь мой оставляю вамь, миръ мой даю вамъ (Гоан. гл. 14)... Благословение, которое здѣсь Господь преподалъ апостоламъ и всей Церкви своей въ рѣчи пространной, тоже самое благословение по воскресении Онъ преподаетъ апостоламъ въ слѣдующей рѣчи сокращенной: мирз вамз... мирз ванг. Яко же посла Мя Отеиг, и Азг посылаю вы... Пріимите Духг Святг (Іоан. 20, 20-22). По евангелію же св. Луки, въ этонъ случав по воскресеніи своемъ преподавъ апостоламъ благословение: мирз вама, воскресшій Господь тотчась послѣ этого объясняють имъ, что миръ и благословение преподаются имъ отъ Бога ради страстей Его и воскресения: яко тако писано есть, и тако подобание, въщаеть Онь, пострадати Христу, и воскреснути отъ мертвыхъ въ третий день, и проповъдатися во имя Его покаянію и отпущению грыховь во всихь языцихь... И се Азь послю обътование Отца моего на вы.... Изведъ же ихъ вонъ до Вивании: и воздвиго руць свои и блигослови ихо (Лук. 24, 36-50).-Что Онъ сказалъ вмъ, когда въ этоть послёдній разь на земль, предь вознесеніемь своинь на небо, благословляль ихъ? Евангелисть Лука

уналчиваеть объ этомъ, давая разумъть, что Господь сказаль въ сущности тоже, что сказаль выше: мира вамь, тоже, что сказаль апостоламь предь смертію: мирь оставляю вама, мира мой даю вама (Іоан. 14, 27). А евангелисть Матеей сущность этого последняго благословленія Господня предъ вознесеніемъ представляеть въ слѣдующей рѣчи возносящагося Господа: дадеся Ми всяка власть на небеси и на земли. Шедше убо научите вся языки, крестяще ихо во имя Отца и Сына и Святаго Духа, учаще ихъ блюсти вся, елика заповъдахъ вамъ: и се Азъ съ вами во вся дни до скончанія въка. Аминь (Мато. 28, 18-20). А по евангелю Марка Господь къ сему еще присовокупилъ: иже выру иметь и крестится, спасень будеть. Выровавшие именемь моимь бысы ижденуть, языки возглаголють новы и пр. (Марк. 16, 16-17)... Впривавшие во имя мус именемъ моимъ спасени будутъ... Миръ вамъ встмъ о Хписть Іисусь. Аминь (1 Петр. 5, 15), — такъ благословляеть Церковь Христову святый первоверховный апостоль Петръ. Да будеть съ вами благодать, миnocms, mups oms Bora Omua u oms Focnoda Iucyca Xpuста Сына Отча (2 Іоан. ст. 3), — такъ благословляетъ Церковь Христову возлюбленный ученикъ Христовъ Іовныть. Бого мира со встыи вами... Аминь... Благодать Господа нашего Іисуса Христа со еспьми вами. Аминь (Рим. 15, 33. сн. 16, 19-20 и 24),-такъ благословляеть Церковь Христову святый верховный апостоль Павель. Однимъ словомъ вездъ во встхъ вышеприведенныхъ рѣчахъ и самого Господа и св. апостоловъ Его выясняется одна общая идея, что благословение трітостаснаго Бога, со встми Его дарами, преподаєтси повинному человпчеству благодатію Христовою, ради крестной смерти Христовой, во имя Господа и Спаса нашего Інсуса Христа.

Эту-то глубокую священную идею, очевидно, имѣда въ виду выразить и греческая церковь временъ императора Юстиніана, изобразивъ, конечно-по принятому отъ святыхъ отецъ преданію, въ храмѣ Софіи св. апостоловъ преподающими благословеніе церкви монограммою спасительнаго имени— Іисусз Христосз. Несоннённо, что святые апостолы употребляли крестное знаменіе, благословляли крестнымз знаменіемз во имя Іисуса Христа: отсюда можно заключить съ уважительною вѣроятностію, что они благословляли монограммою имени Іисуса Христа, которая отъ ихъ времени ведетъ свое начало въ церкви, которою по апостольскому предавію съ апостольскаго вѣка благословляли въ церкви всѣ святители, начиная съ Діонисія ареопагита.

Не должно ли послѣ этого сдѣлать подобный же выводъ и относительно самого Господа Іисуса Христа и относительно ветхозавѣтныхъ пророковъ Іеремія, Аввакума и Іоны, что и они благословлями престныма знамениемо и именословнымо перстосложениемо, - такъ какъ въ храмъ св. Софіи и они представлены благословляющими именословно?-Да, но съ ограничениемъ. Въ нашемъ сочинении о перстоложении (1), по соображению свидттельствъ какъ ветхаго завтта вообще о благословении, такъ и новаго завѣта о разныхъ, случаяхъ благословеній, преподанныхъ самимъ Христонъ Спасителень, ны доказывали, что Господь благословляль хлъбъ въ Эммаусъ по воскресени своемъ (Лук. 25, 3), и хлѣбъ съ виномъ на тайной вечери (Лук. 22, 17-19. Марк. 14, 22 — 23. Мате. 26, 26 — 27), и хлъбы при насыщении иногихъ тысячь народа (Мате. 14, 19. 15, 36. Марк. 6, 41. 8, 6. Лук. 9, 16), и еврейскихъ дѣтей (Мато. 19, 13 — 15. Марк. 10, 13 — 16. Лук. 18, 15), и наконецъ благословилъ апостоловъ предъ вознесеніемъ (Лук. 24, 50), по обычаю ветхозавптному. при чемъ, надо полагать, оставлялъ персты рукъ своихъ безъ особаго символическаго перстосложения. Того же убъжденія держимся мы и въ настоящую минуту. По происхождению и въръ отцовъ еврей, Христосъ Спаситель представляется въ евангеліяхъ, въ самомь

(') См. архим. Инклнора о перстосложения.... Правосл. Собес. 1869 г. іюль. стр. 193—200.

CO5. 11.

11

пострадити, и соскресныти ото мертения выхо во трети день, и проповъдатися отпущению гръхова во всыха языцияст во имя Его (Лук. 24, 44-47). Достаточно напомнить содержание 11-12 главъ послания къ евреянь, гдѣ св. апостоль Павель пространно раскрываеть нысль, что всѣ ветхозавѣтные праведники руководннись въ словѣ и делѣ, въ учени и жизни върою ез начальника въры и слвершителя Іисуса, иже вмъсто предлежащія сму радости (въ небесахъ) претерпь преста, о срамоть нерадива, одесную же престола Боасыя споде (Евр. 12, 2). Вотъ чёмъ оглашали, чёмъ освняли, чемь благословляли церковь все ветхозаветные праведники, патріархи и пророки, именема Іисуса Христа распятаю и крестомо Еео. Не тънъ ли, безъ соянтнія, останяють они церковь земную воянствующую и теперь съ высоть небесныхъ, съ премірныхъ обителей церкви торжествующей, церкви духовъ совершенныхъ? Сію-то воть таинственную идею и хочеть выразить церковь, изображая ветхозавѣтныхъ праведниковъ, какъ достопокланяемыхъ членовъ церкви небесной, преподающими церкви земной свое премірное благословение знамениема преста и о имени Інсиса Христа распятато. Для нашей цели важно особенно то, ковь именословіе благословенія, какой глубокій священно-таинственный смысль усвояла ему, когда усвояла его не только всёмъ величайшимъ святителямъ первыхъ

не только встви величаншинь святителямь первыхь въковъ христіанства, но и апостоламъ и пророкамъ, и самому Господу нашему Іисусу Христу! Въ священнотаднственномъ знаменованіи связывая столь распространенную между первенствующими хритіанами моногранму имени Іисуса Христа съ благословеніемъ, какое прещодавали и преподаютъ церкви Основатель и небесная Глава ся Іисусъ Христосъ, св. пророки и апостолы и святители-столны и небесные поборники ся, каеолическая церковь выразила, какъ и до сихъ поръ продолжаетъ выражать ез именословіи благословенія, можно сказать, есю сущность Божественмаго встхозавать наго и новозавътнаго откровенія, всю сущность христіанской въры.

Такимъ образомъ, считая безспорно-утвержденною истиною, что именословіе употреблялось въ глубокомъ священно-таинственномъ знаменованіи въ древней греческой церкви не только въ XIV---VI вѣкахъ, но и въ первыхъ вѣкахъ христіанства, мы теперь должны, на основаніи вышеразсмотрѣнныхъ перстосложеній на св. образахъ константинопольскаго храма, разъяснить, какъ развилось разнообразіе перстосложений въ иконописания церкви древле-россійской. Должны сдѣлать это тѣмъ болѣе, что существованіе оттѣнковъ въ перстосложеніи образовъ Софійскаго храма можетъ служить налъ къ тому существеннымъ пособіемъ.

Извъстно, что по образу цареградскаго хража св. Софія устроень быль въ первопрестольномъ Кіевѣ великимъ княземъ Ярославомъ I каеедральный храмъ также во имя Софіи-премудрости Вожіей, устроенъ гре-ческими художниками, — украшенъ мозаическими изображеніями по образцу храма св. Софіи константинопольскаго съ соблюдениемъ господствующаго характера иконописи греко-восточной. Извъстно и то, что часть мозаическихъ фресковъ кіевскаго Ярославова собора XI въка сосхранилась до настоящаго времени, и тамъ видятся уже<sup>(1)</sup> оттёнки из изображени перстосложения благословляющихъ рукъ, такъ что ревнители двуперстія находять тамъ уже будтобы двуперстие; -- какое двуперстіе, точное или неточное старообрядческое, сказать не можетъ потому, что сами этихъ фресковъ не видели. Но здъсь для дъла это несущественно важно; здъсь важно для насъ и нужно и весьма можно объяснить,

(') Мы сами къ сожалѣнію не видѣли этихъ изображеній, и не можемъ съ обетоятельною подробностію описать всѣ оттѣнки взображеннаго на нихъ перстосложенія благословляющихъ рукъ. Вирочемъ смотри въ Цравосл. Собесѣл. за 1869 г. архим. Ничапора о перстосложенія, примъчанія 65 и 81 съ относящимся къ нимъ текстомъ.

•

какъ изъ оттънковъ перстосложенія на образахъ цареградскаго храма св. Софіи развились всѣ оттънки перстосложенія на образахъ кіевскаго храна св. Софіи и вообще въ иконописи русской.

Точнѣйшее именословное перстосложение благословляющихъ рукъ святителей Анфима никомидийскано и Григорія арменскаго въ цареградскомъ Софійскомъ храит было первообразоиз самыхъ точныхъ именословныхъ перстосложений въ иконописи русской во всѣ вѣка отъ Х и XI и до XVI и XVII, отъ изображений Кіево-софійскаго храма и до изображеній описанной нами, хранащенся въ библіотекъ казанской духовной акаденія. псалтири --- рукописи XVI въка (1). Точно также именословное перстосложение обращенныхъ къ зрителю заднимъ фасомъ благословляющихъ рукъ (второй персть простерть и нало наклонень, третій отдалень оть втораго, простерть и мало наклоненъ, четвертый вогнутъ внутрь ладони, пятый простерть и мало наклонень, а перваго не видно за ладонью) пророка Аввакума, апостола Павла, Діонисія ареопагита и др. въ цареградскомъ Софійскомъ храмѣ было первообразомъ этой тоже существовавшей въ иконописи российской съ XI до XVI вѣка формы именословія.

Перстосложенія рукъ св. пророка Іоны (положеніе руки боковое къ зрителю внѣшнею стороною, указательный простертъ и мало наклоненъ, третій великосредній простертъ и наклоненъ болѣе втораго, четвертый и пятый преклонены въ перпендикулярное положеніе, первый пресѣкаетъ ихъ на кресть) и св. Григорія богослова (положеніе руки боковое же, къ зрителю внутреннею стороною, персты второй, третій, четвертый и пятый расположены, какъ у пророка Іоны, а первый только слегка прикасается къ четвертому на второять его суставѣ), — эти два перстосложенія были прообразомъ наиболѣе распространенной въ древней русской

(') Смотри въ Православномъ Собесѣдинкѣ 1869 г. изелпы октябрь, ноябрь и декабрь: описаніе псалтири—рукописи X41 въка.

иконописи формы, которую старообрядцы провозглашають двуперстіемъ. Поставьте руку Іоны или Григорія совершенно заднимъ фасомъ къ зрителю, --и тогла получите только два перста — второй и третій, а про-чихъ трехъ не увидите, — форма въ древнемъ иконописани весьма частая. Поставьте тёже руки совершенно переднимъ фасомъ, — получите въ полѣ вашего зрѣвія два же перста-второй и третій простертыми, четвертый и пятый пригнутыми къладони, а первый вдущимъ поверхъ втораго состава перста четвертаго: перстосложение руки Богомладенца на тихвинскомъ Вогородицыномъ образѣ и тысячѣ другихъ образовъ. Неискусные же живописцы приняли и за методу писать четвертый и пятый персты пригнутыми къ ладони, и воображали, что пишуть, а невѣжественные зрители воображають, будто видять на подобныхъ писаніяхъ старообрядческое двуперстіе. Тогда какъ на иозанкахъ цереградской Софіи ны видѣли, что значило такое перстосложение, — оно означало монограмму имени Іисиса Xpucma.

Рука пророка Авванума, подъ кистью и глазомъ художника греческаго отобразившая въ себъ тонкіе оттънки нетонкой, большой, мощной, жилистой руки человъка простаго, представляя оба—второй и третій персты простертыми и мало согбенными, являетъ въ себъ прообразъ тъхъ рукъ въ русскомъ иконописании, на основани которыхъ Большой катихизиез предписываетъ въ перстосложении для крестнаго знаменія имъти "два перста, указательный и великосредній, наклоисны, а не простерты".

Рука Христа Спасителя, въ которой, по ея совершенно прямому переднимъ фасомъ къ зрителю положенію, второй и третій персты являются прямо простертыми, была прообразомъ тъхъ рукъ въ русскомъ иконописаніи, на основаніи которыхъ Катихизисъ малий и Книга о спрв заповъдуютъ, въ перстосложеніи для крестнаго знаменія, "два перста, вышній и средній протягнути".—Таже рука Христа Спасителя (равно какъ и рука пророка Ісреміи), являя четвертый персть касающимся одною страною своего конца визшней стороны конца большаго - перваго перста, была прообразомъ рукъ, на основания которыхъ книга Кириллова предписала имъти концы большаго и безъимяннаго перстовъ равны вкупъ. Эту же самую руку Спасителя, въ которой мизинецъ явно отдѣленъ отъ четвертаго перста и опущенъ ниже его, поставьте къ зрителю въ боковое положение, внѣшнею ли страною какъ у пророка Іоны, или внутреннею страною какъ у Грисорія богослова, вы получите въ поль вашего зрънія и "три персты, великій со двъма малыми, вкупь славаеми и равны концами своими вкупь, два же перста, указательный и великосредній, наклонены, а не простерты", т. е. такое перстосложение, которое невѣжественные иконописцы и невѣжественные толкователи ихъ невѣжественныхъ мараній считаютъ старообрядческимъ двуперстіемъ. А что значило такое перстосложение на мозаикахъ цареградской церкви св. Софи, это мы видѣли и считаемъ разъясненнымъ для образованныхъ и безпристрастныхъ читателей весьма достаточно.

Но не одни наши русскіе предки повинны въ подобныхъ уклоненіяхъ какъ въ начертаніи, такъ и толкованіи нерстосложеній для крестнаго знаменія и благословенія отъ начертанія и толкованія древле-церковнаго православнаго свято-отеческаго и апостольскаго: предшественниковъ и руководителей себѣ въ этомъ отступленіи они имѣли безспорно въ древнихъ несторіанахъ.

Архимандрить Никанорь.

(продолженіе будеть)

# УЧВНІВ О ДОГМАТЪХЪ ВЪРЫ СВЯТЫЯ СОБОРНЫЯ И АНО-СТОЛЬСКІЯ ЦВРКВИ ХРИСТОВЫ, СОБРАННОЕ ИЗЪ ХРИСТОВА ВВАНГЕЛІЯ, АПОСТОЛЬСКИХЪ ПОСЛАНІЙ, СОБОРНЫХЪ ИРАВИЛЪ И ПИСАНІЙ СВЯТЫХЪ ОТЕЦЪ.

(ОПЫТЪ КАТИХИЗИЧЕСКАГО СОБЕСЪДОВАНІЯ ЕДИПОВЪРЧЕСКАГО Священника съ своими пасомыми).

(окончаніе)

В. Въ чемъ состоитъ святое таинство муропомазанія (')?

Отв. Въ томъ, яко священникъ крещеннаго помазуетъ святымъ муромъ, глаголя таинственныя слова: печать дара Духа Святаго.

В. Что есть муро и вто его освящаеть?

Отв. Муро есть, по глаголу Діонисія ареопагита, соединеніе оливнаго елея, балсаму, нарды и прочихъ благовонныхъ ароматовъ. Свареное святится оно въ великій четвертокъ на святомъ престолъ, отъ архіерея или многихъ. Собор. кареаг. 318 года прав. 6. 309 года прав. 3. 397 года прав. 36. Презвитеромъ же не дадеся власть варити и святити муро. токмо помазати крещеннаго.

(') 3**24 u**o 329.

### В. Кто устави сію тайну (')?

Отв. Якоже крещеніе устави самъ Господь нашъ Ісъ Христосъ, внегда крестися, и апостоломъ повелѣ крестити: такожде и святое муро устави, внегда помазася елеомъ радости паче причастникъ своихъ, Мате. зач. 6, сирѣчь Духомъ Святымъ въ видѣніи голубинѣ. Апостоли же, по повелѣнію Господню, возложеніемъ рукъ невидимую благодать Святаго Духа подаяху. Дѣян. зач. 18 и 42. Евреом. зач. 312. Потомъ возложеніе рукъ святіи отцы премѣниша на святое муро, еже бы всякъ крещенный тогдаже, по крещеніи, запечатлѣнъ былъ божественною печатію.

В. Чесо ради потребно есть крещеннаго муромъ мазати?

Отв. Того ради, яко муропомазаніе есть утвержденіе крещенія. Помазаніемъ святаго мура благодать Святаго Духа крещенному подается, да силу духовнаго возраста и совершенство христіанское ко спасенію пріемше, вѣруемъ и исповѣдуемъ во Христа и его евангеліе, утверждаемся въ добродѣтелехъ, укрѣпляемся ко брани духовнѣй, во еже мужественнѣ подвизатися надіавола и противу страстей и мірскихъ прелестей. И вы помазаніе имате отъ Святаго и вѣсте вся, рече апостолъ Іоаннъ, и вы еже помазаніе пріясте отъ него, въ васъ пребываетъ, и не требуете да кто учитъ вы: но яко то само помазаніе учитъ вы о всемъ, и истинно есть, и нѣсть ложно: и якоже научи васъ, пребывайте въ немъ. Іоан. зач 71, и 2 Корин. зач. 170.

В. Како святые соборы и отцы церкви учать о тайнѣ муропомазанія?

Отв. 1) Лаодикійскаго собора 48 правило сице глаголеть: просвѣщающимся святымъ крещеніемъ подобаеть въ крещеніи муромъ помазатися, мастію небесною. Кормч. лист. 82.

2) Діонисій ареопагить сице глаголеть: равносньное евхаристія священнодъйствіе есть муро. Сіе со-

(1) 309 обор.

Digitized by Google

вершительное помазание муромъ преподаетъ крещенному изліяние богоначальнаго Духа. Зри О церков. iepapx. глава 4.

3) Клименть папа римскій глаголоть: надлежить въ муропомазанія особая нужда, да имамы пріяти седмеричную благодать Святаго Духа, зане безъ сея тайны никтоже можеть быти совершенъ христіанинъ, и нарицатися именемъ симъ, зане имя сіе носимъ отъ Христа и отъ хрисмы, сирѣчь отъ помазанія.

4) Святый Іоаннъ златоуєть сице глаголеть: крещеніе Іоанново ни Духа Святаго подаяній имѣя, ни грѣховъ оставленіе, явѣ отъ того, обрѣть бо Павель нѣкія ученики рече имъ: есть ли Духъ Святый взяли вѣровавше? Они же рѣша — ни. И рече имъ: то во что ся крестили есте? Они же рѣша во Іоанново крещеніе. Рече имъ: Іоаннъ крести крещеніемъ въ покаяніе, а не во оставленіе грѣховъ, и положившу Павлу на нихъ руцѣ, пріиде Духъ Святый на ня, видѣ бо яко несовершенно есть крещеніе Іоанново. Зри Торж. лист. 387 обор.

5) Симеонъ солунскій, глав. 73, глаголетъ сице: якоже не крестивыйся не очищается, ниже возраждается, тако по крещеніи не помазавыйся муромъ, ни печати знаменія святыя Троицы имать, ниже дара Духа; другъ друга бо держатся божественныя тайны.

6) Въ сей же 73 глав. въ другомъ мѣстѣ рече: не помазавыйся муромъ, ниже Вогу, ниже ангетомъ знаеми, и не печатствовани тіи, и не знаменани Христу.

7) Въ главѣ 43 глаголетъ: нужда муромъ печататися всякому върному въ крещени, да божественнѣйшее крещение всякъ крестивыйся совершенно имать въ себѣ.

8) Книг. о вѣрѣ, глав. 28, лист. 245, отложеніе святаго муропомазанія на нѣкое время называетъ латинскою ересію, сице глаголя: святая восточная церковь, при тайнѣ крещенія муропомазанія тайну сотворяетъ абіе, по соборному святыхъ отецъ преланію; а костелъ западный таковое великое таинство, еже есть печать Святаго Духа, и безъ того мура крещения тайна не совершенна есть, до возраста лътъ совершенныхъ отлагаеть.

Изъ ученія о святыхъ тайнахъ крещенія и муропомазанія явствуетъ, яко у пріемлющихъ крещеніе токмо и отрицающихъ муропомазаніе тайна крещенія несовершенна есть. Глаголетъ Климентъ: безъ сея тайпы никтоже можетъ быти совершенъ христіанинъ, и нарицатися именемъ симъ, зане имя сіе носимъ отъ хрисмы, сирѣчь отъ помазанія, и не знаменаніи муромъ не имутъ даровъ Духа Святаго.

В. Скажи ми о третіей тайнѣ, евхаристіи или причащеніи (')?

Отв. Евхаристія или причащеніе есть таинство, въ коемъ вѣрующій подъ видомъ хлѣба и вина причащается истиннаю тѣла и истинной крови Христа и Спасителя и такимъ образомъ непосредственно соедивяется съ нимъ; ядый мою плоть и піяй мою кровь во инѣ пребываетъ и азъ въ немъ, глаголетъ онъ.

В. Кто и како установиль сіе таинство?

Отв. Самъ Господь нашъ Ісъ Христосъ въ великій четвертокъ на тайнѣй вечери, предъ учениками своими: и пріемъ Ісъ хлѣбъ и благословивъ, преломивъ даяпіе ученикомъ своимъ, и рече: пріимите и ядите, се есть тѣло мое. И пріемъ чащу, и хвалу воздавъ, даде имъ глаголя: пійте отъ нея вси: сія бо есть кровь моя новаго завѣта, яже за вы и за многи изливаема во оставленіе грѣховъ. Мате. зач. 150. Іоан. зач. 25. Марк. зач. 64. Лук. зач. 108. Корине. зач. 149.

В. Потребно ли причащатися твлу и крови Христовы?

Отс. Зѣло потребно. Самъ Господь нашъ Ісъ Христосъ сице глагола: аще кто снѣсть отъ хлѣба сего, живъ будетъ во вѣки, и хлѣбъ, егоже азъ дамъ, плоть моя есть. И ниже: аще не снѣсте плоти Сына человѣческаго, ни піето крови его, живота не имате въ себѣ.

(') 330 no 340.

Ядый мою плоть и піяй мою кровь, имать животь вѣчный: и азъ воскрепну его въ послѣдный день. Іоан. зач. 23.

В. Како святія отцы учать о святѣй тайнѣ овхаристи?

Отв. 1) Василій великій, правило 21, стр. 391, сице глаголеть: для вѣчной жизни необходимо причащеніе тѣта и крови Христовы.

2) Святый Кириллъ александрійскій сице глаголеть: иже церкви Божія и причастія святыхъ Христовыхъ таннъ удаляютъ себе, врази Божіи бываютъ и бъсомъ друзи. Соборник. Боюся смерти. листъ 118.

3) Благовѣстникъ глаголетъ: самъ Ісъ Христосъ рече, яко нѣсть инако живота имѣти, аще не моея плоти снѣсте, непричастни будете живота вѣчнаго. лист. 104 обор.

4) Симеонъ солунскій глаголеть: яко не возродивыйся чрезъ воду же и Духа не внидетъ въ царство небесное: тако и не ядый плоти Сына человѣческаго, и не піяй его крови не возъимать жизни вѣчныя. глав. 69, о святой хрисмѣ.

5) Святый Іоаннъ златоустъ сице глаголеть, вопрошая: сея зѣло грознѣйшія и пречестныя жертвы кто, кромѣ неистовствующаго и изтупленнаго умомъ пренобрещи можетъ? Слово З, лист. 56, о священствѣ. Въ словѣ десятомъ Измарагда сице глаголеть: со

Въ словѣ десятоиъ Измарагда сице глаголетъ: со страхомъ многажды да пріимемъ тѣло Христово. Нечасто причащатися есть дѣло діавола, той бо претитъ причащатися. Иже нечасто причащается, многу власть на себе даетъ діаволу и сей ведетъ его на вся злая.

Люто есть христіаниномъ нарекшуся, и не принимати таннъ Христовыхъ, самохотнѣ небрегуще спасенія, причастія удалятися. Аще кто живетъ и въ покаяніи, а не пріемлетъ таинъ Христовыхъ, не можетъ снастися. Слово 5-й недѣли поста, лист. 129. Злат.

Всякому христіанину трижды въ лѣто подобаетъ причащатися таинъ Христовыхъ, а по нашей слабости хотя единожды въ великій постъ. Аще же кто и того 6) Въ Кирилловой книгъ пишется тако: аще кто кровно Сына Божія праговъ устъ дому своего не помажетъ, душа его жива быти не можетъ. лист. 34 обор.

7) Книга о въръ глаголеть: въ литурги такова знаменитая, святая и великая тайна совершается, яко безъ причастія тоя истинныя святыни спастися не возможно. лист. 248.

8) Соборъ трулльскій, правил. 23. 101: ядущій и піюпій Христа, непрестанно преобразуется къ вѣчной жизни, и душу и тѣло освящая, пріобщеніемъ божественныя благодати. Тако учатъ и всѣ святью отцы и учители церкви, и никто никому помощи можетъ избѣжати вѣчныхъ мукъ и быти въ царствіи небеснѣмъ, токмо божественныхъ Христовыхъ таинъ причащеніемъ (').

Кровь бо Іса Христа, глаголеть Іоаннъ богословь, очищаеть нась отъ всякаго грѣха. Іоан. зач. 68.

Отвергся кто закона Мочсеова, безъ милосердія при двоихъ или тріехъ свидѣтелѣхъ умираетъ. Колико мвите горшія сподобится муки, иже Сына Божія поправый, и кровь завѣтную скверну возмнивъ, еюже освятися, и Духа благодати укоривый. Евреом зач. 324.

В. Благо ли, яко нѣцыи не причащаются святыхь таинъ, почитающе себе недостойными, ибо сказано въ писаніи: ядый и піяй недостойнѣ, судъ себѣ ястъ и піетъ? Апост. зач. 149.

Отв. На сей вопросъ отвѣтствуетъ Авва Осона тако: мы не должны есмы держатися отъ причащенія таинъ Господнихъ, понеже признаемъ себе грѣшниками, но чаще и чаще должны есмы прибѣгати къ тайнамъ съ жаждею, уврачеванія ради и очищенія духа, со смиреніемъ и вѣрою, дабы признавая себе недостой-

(<sup>1</sup>) 109 of op. 110.

выни такой благодати, получити чрезъ пріятіе врачевство душів и тілу.

Тайны бо своею святостію содѣлывають и нась недостойныхъ́ святыми и достойными. Зри Іоан. Касс. бесѣд. 23, глава 21, и еще толков. апост. лист. 542, 544, 545.

Святый златоусть глаголеть тако: аще ты уготоваль себе чиста вёрою и страхомь, приступи ко пріятію тёла и крови Христовы, зовя и глаголя: ты еси Христось Сынь Бога живаго, и не осудишися, но паче ублажишися, яко потщався сотвори себе достойна. Зри Собор. лист. 436, и въ толков. на 2 послан. къ Тимое. стран. 2552, и Симеон. солунскаго глав. 88.

Иже убо не пріемлють тѣла и крови Христовой, акибы по недостоинству, таковіи, по Кириллу, врази суть Богу и друзи бѣсомъ.

В. Что есть тайна покаянія или испов'єдь (1)?

Отв. Тайна покаянія, или исповѣдь есть священнодѣйствіе, въ немже іерей силою Духа Святаго разрѣшаеть кающагося и исповѣдающагося христіанина отъ всѣхъ грѣховъ, содѣянныхъ имъ послѣ крещенія.

В. Кто устави сію тайну?

Отв. Самъ Господь нашъ Ісъ Христосъ по воскресени своемъ, сказа ко апостоломъ сице: миръ вамъ: и сіе рекъ дуну, и глагола имъ: пріимите Духъ Святъ, ямже отпустите грѣхи, отпустятся имъ; и имже держите, держатся. Іоан. зач. 65 и Мате. зач. 76.

В. Кому далъ Господь Ісъ Христосъ власть вязати и рѣшити грѣшники?

Отв. Изъ вышереченнаго явствуеть, яко власть вязати и рѣшити дана апостоламъ, а чрезъ нихъ преемникамъ ихъ епископамъ и презвитерамъ, поставленвымъ отъ епископовъ. Зри апост. прав. 39. карфаг. собора прав. 6, 7 и 43.

В. Како святые отцы учать о сей тайнь?

Оты. 1) Святый Асанасій великій сице глаголеть: яко человѣкъ крещаемый отъ священника просвѣщается

(<sup>1</sup>) 340 no 342.

благодатію Духа Святаго: тако и испольдующій на нокаяніи грѣхи своя прісмлеть оставленіе ихъ чрезъ священника благодатію Іса Христа.

2) Василій великій глаголеть: исповѣдовати грѣхи потребно есть предъ тѣми, имже ввѣрено есть домостроительство таинъ Божіихъ. Зри о подвижн. отв. на вопр. 288.

3) Святый Іоаннъ златоустъ глаголетъ: священники обитаютъ еще на землѣ, а допущены распоряжать небеснымъ; получили такую власть, юже не далъ есть Богъ ни ангеломъ, ни архангеломъ. Ибо не ангеломъ сказано: елика аще свяжете на земли будетъ связано и на небеси, и елика аще разрѣшите на земли будетъ разрѣшено на небеси. Сія власть касается души и восходитъ до неба. Священники опредѣляютъ на землѣ, а Богъ утверждаетъ на небѣ. О священ. З.

4) Никонъ Черныя горы сице глаголеть о сей тайнѣ: исповѣдаяся въ покаяніе, ради іерея пріиметь оставленіе благодатію Христовою. И далѣе: согрѣшенія нѣсть исповѣдати къ простецу, развѣ ко іерею. слов. 55, лист. 555. Въ другомъ мѣстѣ, слов. 14, лист. 72, Тактик. сице глаголеть: все божественное пнсаніе глаголеть, яко презвитеромъ священнодѣйствующимъ подобаетъ исповѣдаему бывати, а не ко инѣмъ.

5) Во иноческомъ потребникѣ речено: елицы не у јерея исповѣдащася, не исповѣдани суть, понеже кромѣ его и епископа разрѣшительная молитва ни отъ кого чтется.

В. Что потребно отъ приступающаго къ исповѣди?

Отв. 1) Сокрушеніе о грѣхахъ своихъ, якоже рече Господь Богъ: обратитеся ко мнѣ всѣмъ сердцемъ, пъ постѣ и плачѣ и въ рыданіи, и расторгните сердца ваша, а не ризы ваша, и обратитеся ко Господу Богу вашему. Іов. гл. 2, ст. 12. 13. Плакася горько о своихъ грѣхахъ пророкъ Давидъ, и апостолъ Петръ. Еще чти притчи о блудномъ сынѣ, и мытарѣ, и бесѣду Іоанна златоустаго о покаяніи 3. Слыши святаго Кипріяна, Григорія богослова, Василія великаго и всёхъ учителей церковныхъ.

2) Отъ исповѣдающагося потребно твердое намѣреніе исправити жизнь свою и жити благочестиво. Святый Василій великій глаголеть: не тоть исповѣдуеть грѣхъ свой, иже сказа: согрѣшихъ азъ, и потомъ остается во грѣхѣ, но тотъ, иже по слову 53 псалма, обрѣлъ грѣхъ свой и возненавидѣлъ его. Толков. на Ис. 1 ст. 14. Тако учатъ и вси святіи отцы и учители церкви.

3) Потребна вѣра во Іса Христа и надежда на его милосердіе. Ибо о семъ вси пророцы свидѣтельствуютъ, оставленіе грѣховъ пріяти именемъ его всякону вѣрующему въ онь. Дѣян. зач. 26.

4) Потребно устное и подробное исповѣданіе грѣховъ предъ священникомъ, подобно якоже больной показываетъ врачу всѣ раны и болѣзни тѣла, не сокрывая ни единыя.

В. Когда грѣшнику бываеть разрѣшеніе грѣховъ на небеси?

Отв. Егда исповѣдующій презвитеръ прочтетъ кающемуся разрѣшеніе сицевое: Господь нашъ Ісъ Христосъ, благодатію и щедротами своего человѣколюбія, да проститъ ти чадо, имя рекъ, вся согрѣшенія твоя, и азъ недостойный іерей, властію его, данною мнѣ, прощаю и разрѣшаю тя отъ всѣхъ грѣховъ твоихъ, во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь. Аще же кому сицевое разрѣшеніе не бываетъ, таковый неразрѣшеннымъ остается, якоже и вси, иже исповѣдуются у міранъ, имже нѣстъ дано вязати и рѣшати.

В. Что речено есть о пріемлющихъ на исповѣдь, имже не дано вязати и рѣшати?

Отв. Въ Іосифовскомъ потребникъ речено сице: вѣдомо буди, аще кто безъ повелѣнія мѣстнаго епископа дерзнетъ пріимати помыпленія и исповѣди, сицевый по правиломъ казнь пріиметъ, яко преступникъ божественныхъ правилъ: ибо не точію себе погуби, но и елицы у него исповѣдашася, не исповѣдани суть;

Cos. 11.

12

и елицѣхъ связа, или разрѣши, не исправлени суть. лист. 768.

*В.* Скажи ми, что есть тайна хиротоніи или священства (')?

Отв. Хиротонія или возложеніе архіерейскихъ рукъ на главу избраннаго есть тайна, еюже вручается отъ Духа Святаго власть святителямъ, а чрезъ нихъ презвитерамъ пасти стадо Христово и строити тайны. Апостолъ Павелъ тако заповѣдуетъ Тимоеею, епископу ефесскому: не неради о своемъ дарованіи, живущемъ въ тебѣ, еже дано тебѣ бысть пророчествомъ съ возложеніемъ рукъ священничества, зач. 285; и въ зач. 290 рече: воспоминаю тебѣ возгрѣвати даръ Божій, живущій въ тебѣ возложеніемъ руку моею.

В. Кто постави исперва чины церковные?

Отв. Господь нашъ Ісъ Христосъ, якоже рече апостолъ Павелъ: и той далъ есть овы убо апостолы, овы же пророки, овы же благовъстники, овы же пастыри и учители, къ совершению святымъ въ дѣло служевія, въ созиданіе тѣла Христова. Апост. зач. 229, н еще 16, 35, 44.

В. Како учать о семъ святые отцы церкви?

Отв. 1) Святый Амвросій вопрошаеть сице: кто даеть благодать епископства, Богь или человѣкъ? Везь сомнѣнія отвѣтишь: Богъ. Но Богъ даетъ чрезъ человѣка. Человѣкъ возлагаетъ руки, а Богъ изливаетъ благодать; человѣкъ возлагаетъ смиренную десницу, а Богъ благословляетъ всемощною десницею. Епископъ посвящаетъ въ санъ, а Богъ сообщаетъ достоинство. Зри о достоин. священ. глав. 5.

2) Святый священномученникъ Климентъ сице глаголетъ: епископи поставлени апостолами по повелѣню Іса Христа въ 1 послан. Корине.

3) Игнатій богоносець сице глаголеть: потщитеся, возлюбленіи, повиноватися епископу, презвитеронь

(') 329 ocop. no 330,

Digitized by Google

и діакономъ: иже бо симъ повинуется, слушаетъ Христа, учредившаго ихъ. лист 48 на обор. ефес.

4) Въ книгѣ о вѣрѣ речено есть сице: кто суть гостинницы? Апостоли, и по нихъ воспріемницы ихъ пастыріе и учителіе, архіепископи и епископи, имже спребывати даже до скончанія вѣка обѣтованіе сотвори. лист. 59 обор.

5) Въ прологѣ на 10-е марта сице пишется: вси почтите епископа яко самого Христа, јереи же яко сопрестольницы апостоловъ: безъ нихъ бо церкви не нарицаются.

6) Сумеонъ солунскій сице глаголетъ: безъ архіерея нѣсть ниже жертвенникъ, ниже хиротонія, ниже врещеніе, ниже убо христіане. глав. 77, о святѣмъ мурѣ.

7) Святый Іоаннъ златоустъ сице глаголетъ: кромѣ священства ниже спасенія намъ, ниже обѣтованныхъ благъ получити можно. Слово З о священ: стр. 58 (').

Аще бы не было священства, то не было бы ни единыя тайны: и кто не пріемлеть священства, у того нѣсть ни единыя тайны, ни даже крещенія.

В. Скажи ми о тайнѣ брака (\*)?

Отв. Бракъ есть тайна, еюже женихъ и невѣста отъ чистыя любве своея въ сердцы своемъ согласіе и обѣтъ сотворяютъ, и отъ Бога въ церкви чрезъ презвитера получаютъ благословеніе раждати и воспитовати дѣтей. Якоже и прочія тайны, бракъ есть установленіе божественное. Не добро быти человѣку единому, и созда Господь ребро, еже взя отъ Адама, въ жену и приведе ю ко Адаму и рече Адамъ: се нынѣ кость отъ костей моихъ и плоть отъ плоти моея: сія наречется жена, яко отъ мужа своего взята бысть сія. Быт. глав. 2, 18. 22. 23. И благослови ихъ Богъ глаголя: рас-

- (') 310 обор. 321 обор.
- (1) 342 no 343.

титеся и множитеся и наполните землю и господствуйте ею. глав. 1, стих. 28.

l

Святость и неприкосновенность брака подтвердиль самъ Ісъ Христосъ, сказавъ: еже убо Богъ сочета, чедовѣкъ да не разлучаетъ, Мате. зач. 78, и освятивъ своимъ присутствіемъ торжество брака въ Канѣ галидейстѣй. Іоан. зач. 6.

Апостолъ Павелъ глаголетъ: вдаяй браку свою дѣву, добрѣ творитъ, 1 Корино. глав. 7, стих. 38. И въ другомъ мѣстѣ: честна женитба о всемъ и ложе нескверно. Евреом. зач. 333.

В. Встиъ ли подобаетъ женитися и посягати?

Отв. На сіе Павель апостоль отвътствуеть сице: добро человъку женѣ не прикасатися; но блудодѣянія ради кійждо свою жену да имать. Глаголю же безбрачнымъ и вдовицамъ, добро имъ есть, аще пребудутъ, якоже и азъ. Аще ли не удержатся, да посягають: лучше бо есть женитися, нежели разжизатися. 1 Корине. зач. 136.

В. Како святіи отцы учать о тайнѣ брака?

Отв. 1) Учатъ, яко бракъ совершаемъ долженъ быть во храмъ и чрезъ презвитера. Вънчанію и благословенію супружества достоитъ въ церкви совершатися предъ людьми, повелъваетъ собор. прав. Корич. лист. 523 обор.

2) Святый Іоаннъ алатоусть учитъ сице: не можещи быти дѣвственникъ, брачися съ цѣломудріемъ точію въ церкви. Марг. л. 537.

3) Сумеонъ солунскій учитъ: подобаетъ браку сочетатися во храмѣ святѣмъ, въ дому Божіемъ чрезъ презвитера. гл. 282.

В. Что будетъ тѣмъ, иже сопрягаются безъ благословенія церковнаго чрезъ презвитера?

Отв. Святый Іоаннъ богословъ тайновидецъ сице глаголетъ: часть творящимъ блудъ въ езерѣ, горящемъ огнемъ и жупеломъ. Апокал. гдав. 21, ст. 8, и еще въ 7 заповѣди зри. В. Скажи ии о тайнѣ елеопомазанія (')?

Отв. Тайна елеопоназанія состоить въ томъ, яко болящій помазуется отъ священниковъ освященнымъ елеомъ съ молитвою во отпущеніе грѣховъ и во облегченіе недуговъ тѣлесныхъ.

В. Гаћ въ писании говорится о сей тайнћ?

Отв. Святый апостоль Іаковь, брать Господень, сице глаголеть: болить ли кто въ вась, да призоветь презвитеры церковные, и да молитву сотворять надъ нимъ, помазавше его масломъ во имя Господне, и молитва вѣры спасеть болящаго, и воздвигнеть его Господь; и аще грѣхи будеть сотворилъ, отпустятся ему. зач. 57. Чинъ совершенія елеопомазанія зри въ потребникѣ.

*В.* Како чтеши единонадесятый стихъ символа вѣры (\*)?

Отв. Чаю воскресенія мертвымъ. Чаю, сирѣчь ожидаю, уповаю, надѣюсь.

В. Какое учение въ семъ стихѣ символа вѣры?

Оте. Ученіе сицевое, яко не точію твердо въруемъ, но акибы уже то зряще очима нашима чаемъ воскресенія мертвыхъ тѣлесъ нашихъ въ послѣдній день. Сѣется тѣло душевное, востаетъ тѣло духовное. 1 Кор. зач. 162.

В. Скажи отъ святаго Писанія о воскресеніи на-

Отв. Тайновидецъ Іоаннъ богословъ сице глаголетъ: грядетъ часъ, въ оньже вси сущіи во гробѣхъ, услышатъ гласъ Сына Божія, и изыдутъ сотворшіи благая въ воскресеніе животу, а сотворшіи злая въ восвресеніе суду. зач. 16.

Нова небесе и новы земли по обътованию его чаемъ, въ нихъ же правда живетъ. 2 Петров. зач. 68.

- (') 343 по 346.
- (') 134.
- (\*) 80-87.

Всѣмъ бо явитися намъ подобаетъ предъ судищемъ Христовымъ, да пріиметъ кійждо, яже съ тѣломъ содѣла, или блага или зла. 2 Корин. зач. 179.

В. Потребна ли молитва за умершія?

Отв. Зѣло потребна, и паче всего божественная литургія, по ученію святой церкви и по глаголу Кирилла іерусалимскаго: превеликая будеть польза душамъ, рече онъ, о которыхъ моленіе возносится въ то время, какъ святая предлежитъ и страшная жертва. Тайновод. поученіе 5, глав. 9.

В. Како чтеши дванадесятый стихъ символа вѣры (')? Отв. И жизни будущаго вѣка. Аминь.

В. Чему учимся отъ сего стиха?

Отв. Учимся и несомнѣнною вѣрою пріемлемъ ученіе церкви Христовой о будущей, нескончаемой жизни, по глаголу Господа нашего Іса Христа о праведникахъ: азъ пріидохъ, да животъ имутъ; азъ даю имъ животъ вѣчный, и не погибнутъ во вѣки. Іоан. зач. 11 и 16. О грѣшникахъ: идите отъ мене проклятіи во огнь вѣчный,.... и идутъ сіи въ муку вѣчную. Павелъ рече: грѣшники пріимутъ погибель вѣчную отъ лица Господня. 2 Солун. зач. 273.

Тако учать и вси святіи отцы, наприм. Ефремь сиринь: воздаянію небесному не будеть конца. Зри слово на второе пришествіе.

Іоаннъ златоустъ: блага небесная никогда не окончатся. Слово къ Өеодор. падшем.

Святый Кириллъ iepycaлимскій глаголетъ: тѣло грѣшимка вѣчно будетъ горѣть въ огнѣ и не разрушится. Огласит. поученіе.

Святый Іустинъ мученикъ глаголеть: діаволъ съ своимъ воинствомъ и людьми, послёдующими ему, посланы будутъ во огнь и будутъ тамъ мучиться въ безконечные въки, чего насъ избави, Христе Боже, и спаси. Аминь.

(1) 134 обор. по 140.

## о молитвъ господней.

. В. Какая молитва нарицается молитвою Господнею (')?

Оте. Отче нашъ, иже еси на небесѣхъ, и до конца. В. Како раздѣляется молитва Господня?

Отв. На призывание, седиь прошений и славословие. В. Како имамы разумъти начало молитвы сел: От-

от. тако имамы разумъти начало молитвы сея: от че нашъ, иже еси на небесѣхъ?

Отв. Сице разумвемъ: аще убо Отцемъ нарицаемъ Бога, добрв глаголемъ, воистинну бо есть Отецъ намъ и Творецъ всея твари. Елицы пріяша его, даде имъ область чадомъ Божіимъ быти, верующимъ во имя Его, иже не отъ крове, ни отъ похоти плотскія, ни отъ похоти мужескія, но отъ Вога родишася. Іоан. зач. 1.

В. Чесо ради речеши: Отче нашъ, а не мой?

Отв. Того ради, яко призывати Бога и молити у него милости и благъ подобаетъ, по христіанскому братолюбію, якоже себъ, такожде и для всѣхъ, и понеже мы всѣ есмы чада единаго Бога ч единыя матери нашея святыя апостольскія касолическія церкве (<sup>\*</sup>).

В. Чесо ради речемъ: иже еси на небесъхъ?

Отв. Того ради, яко начиная молитву, подобаетъ возносить умъ и сердце на небо, къ Отцу небесному (\*).

В. Что вѣщаетъ намъ первое прошеніе: да святится имя твое (\*)?

Отв. Вѣщаетъ яко хотя свято имя Вожіе само въ себѣ; единаче оно можетъ святитися въ человѣцѣхъ, по глаголу: тако да просвѣтится свѣтъ вашъ предъ человѣки, яко да видятъ ваша добрая дѣла, и прославятъ Отца вашего, иже на небесѣхъ. Мато. зач. 11.

В. Чесо просимъ во второмъ прошения молитвы Господвей: да придетъ царствие твое (\*??

- (') 118.
- (\*) 121 no 123.
- (\*) 123.
- (\*) 138.
- (°) 138 обор. ио 141.

Отв. Просимъ, по апостолу, да не царствуетъ грѣхъ въ мертвеннфй плоти нашей, но да царствуетъ въ насъ благодать, яже, по апостолу, есть правда, и миръ, и радость о Дусъ Святъ. зач. 92 и 114.

В. Чесо просимъ третіимъ прошеніемъ: да будетъ воля твоя, яко на небеси и на земли (')?

Отв. Молимъ Отца нашего небеснаго, да будетъ на земли воля его всесвятая надъ вами грѣшными, всегда и во всемъ, и чтобы всѣ человѣки повиновались такъ охотно ей на землѣ, якоже ангели повинуются на небеси.

В. Чесо просимъ четвертымъ прошеніемъ: хлѣбъ нашъ насущный даждь намъ днесь (\*)?

Отв. 1) Просимъ насущнаго хлѣба, сирѣчь необходимаго пропитавія, одѣянія и жилища, и просимъ днесь, сирѣчь на нынѣшній день, по глаголу Господню: не пецытеся убо на утрій, утреній бо собою печется: довлѣетъ дневи злоба его. Мато. зач. 19.

2) Насущный хлѣбъ есть слово Божіе и тѣло и кровь Христова, по спаголу его: плоть моя истинно есть брашно, и кровь моя истинно есть пиво. Іоан. зач. 23.

В. О чемъ молимся пятымъ прошеніемъ: и остави намъ долги наша, якоже и мы оставляемъ должникомъ нашимъ (\*)?

Отв. Просимъ Господа Бога, дабы онъ простиль намъ всѣ согрѣшенія наша, якоже и мы прощаемъ ближнимъ нашимъ всякую обиду, гнѣвъ, ненависть, зависть и прочая.

В. Аще ближнимъ нашимъ не прощаемъ, простить ли намъ грѣхи наша Богъ (\*)?

Отв. Не проститъ. Самъ бо онъ сице глаголеть: егда стоите молящеся, отпущайте, аще что имате на

- (') 141 по 147. (') 147 по 155. (') 155 по 161.
  - (4) 157.



кого. Аще ли же вы не отпущаете, ни Отецъ вашъ, иже есть на небесъхъ, отпуститъ вамъ согръшений вашихъ. Мар. зач. 51.

*В*. О чёмъ молимъ шестымъ прошеніемъ: не введи насъ во искушеніе (')?

Отв. Молимъ, дабы Богъ не попустилъ соблазнитися намъ отъ плоти нашея, отъ міра, людей и отъ діавола; и аще впадемъ во искушеніе, да дастъ Господь благодать и силу свою препрети искушеніе и избъжати грѣха.

В. О чемъ молнися въ седмомъ прошении: но избави насъ отъ лукаваго (\*)?

Отв. Молимся, да не дастъ Господь Богъ власти надъ нами лукавому діаволу, да избавитъ насъ отъ всякаго зла, грѣха и навѣтовъ вражіихъ, и да покрыетъ насъ своимъ обычнымъ милосердіемъ и благостію.

В. Чесо ради къ молитвъ Господней прибавлено славословіе: яко твое есть царство, и сила, и слава, во въки, аминь (\*)?

Отв. Того ради, дабы мы, прося себѣ милостей оть Отца небеснаго, воздавали ему славу нынѣ, и присно, и во вѣки вѣкомъ.

### О ЗАПОВѢДЕХЪ ГОСПОДНИХЪ.

В. Рам ин, колико есть заповѣдей Господнихъ (\*)? Отв. Десять. Исход. глав. 20, стих. 1. 4.

**В.** Кая есть первая заповѣдь, и како разумѣти внамы оную?

Отв. Азъ есмь Господь Вогъ твой, да не будутъ тебѣ бози ини развѣ мене.

Сею заповѣдію повелѣваетъ Богъ человѣку (\*):

1) Въровати въ Вога.

- (<sup>1</sup>) 161 uo 179.
- (°) 179.
- (\*) 180 no 183.
- (4) 183.
- (\*) 186 обор.

2) Познавати Бога и слушати учение о Богъ.

3) Благоговъйно и со страховъ чтити Бога.

4) Уповать на Бога.

5) Любить Вога.

6) Повиноватися Богу.

7) Покланятися Богу.

8) Славити Бога.

9) Благодарити Вога.

10) Не внадати въ безбожіе и иногобожіе, въ невъріе, въ ересь, въ расколъ, въ отчаяніе, въ волшебство, въ суевъріе, въ леность, въ любленіе твари паче Бога, въ человъкоугодіе и въ человъконадъяніе. Галат. зач. 199. Іерем. 17, 5.

В. Кая есть вторая заповѣдь Господня (')?

Оте. Не сотвори себѣ кумира, и всякаго подобія, еже на небеси горѣ, и елика на земли низу, и елика въ водахъ и подъ землею, да ся не поклониши имъ, ни да послужищи имъ.

В. Что Богъ запрещаеть второю заповѣдію (\*)?

Отв. Запрещаеть покланитися идоламь, иже суть сребро и злато, Псал. 113, мнимыя божества и изображенія ложныхь боговь.

В. Почитаніе и поклоненіе образань Іса Христа, Богородицы и святыхъ Божіихъ позволяется ли (\*)?

Отв. Церковь святая, соборная и апостольская въчно сіясть, свътится паче солнца образомъ Божіимъ, понеже Богъ глава есть церкви, образомъ пресвятыя его Матере и всъхъ святыхъ его. Церковь есть соборъ православныхъ, мъсто ангельское, мъсто архангельское, царство Божіе, небо земленое. Церковь глаголется, аще святыми иконами укращается. Подобаетъ убо чтити образа Бога, Богородицы и святыхъ Божіихъ, вознося уйъ и сердие тому, что оные изображаютъ.

- (') 187 обор.
- (<sup>2</sup>) 187 of op.
- (<sup>3</sup>) 188 ocop.

Digitized by Google

В. Что еще запрешается сею заповёдію, кроиё идолопоклонства?

Отв. Запрещаются: 1) любостяжаніе, 2) чревоугодіе, сирѣчь объяденіе и пьянство, 3) гордость и тщеславіе, 4) корыстолюбіе, 5) лицемѣріе.

В. Кая третія запов'єдь Вожія (')?

Отв. Не пріемли имени Господа Вога твоего всуе. В. Что запрещаеть Богь сею запов'ядію?

Оте. Запрещаетъ клятися имененъ Божіннъ напрасно, аще власти того не требуютъ; а паче всего запрещаетъ ротитися и клятися лживо. Зри пророк. Захар. глав. 5, стих. 1 и 5. Сею заповѣдію запрещаются сицевіи грѣси:

1) Богохуленіе и дерзкія слова и мысли противъ Бога.

2) Ропоть на Вога.

3) Кощунство, сирѣчь шутка надъ святынею, и поругание всякой святыни.

4) Клятвопреступленіе.

5) Ложная клятва.

6) Нарушение обътовъ Вогу. и

7) Всякая божба. Зри Мато. зач. 14, и Евреом: зач. 314.

В. Кая четвертая заповѣдь Вожія (\*)?

Отв. Помни день субботный святити его, шесть дней дёлай, и сотвориши въ нихъ вся дёла твоя; а день седный суббота Господу Богу твоему.

В. Что Богъ повелѣваеть въ четверчой заповѣди?

Ота. Повелѣваетъ шесть дней въ недѣлѣ трудитися, а седмый день посвящати на молитву Господу Богу, въ память того, еже въ шесть дней Богъ сотворялъ міръ, а въ седмый почилъ отъ дѣлъ своихъ. Прежде праздновали субботу, а теперь недѣлю.

В. Давно ли начали чтити христіане вывото суб-

- (1) 189 обор.
- (\*) 190.

Отв. Со времени воскресенія Господня. Зри Ділн. зач. 43. Апокал. глав. 1, ст. 10. Өсофиль александрійскій сице глаголеть: достойно празднуемь и святимь день недільный, воскресенія ради Христа Бога нашего... 1 прав.

**В.** Кром'я дней воскресныхъ, какіе дни подобаетъ посвящати Богу?

Отв. Всѣ праздники Господни, праздники пресвятыя Богородицы и праздники святыхъ.

В. Кая пятая заповъдь Господня (')?

Отв. Чти отца твоего и матерь твою, да благо тв будеть, и долголѣтенъ будеши на земли.

В. Что повелѣваетъ пятая заповѣдь?

Оте. Повелѣваетъ чтити и повиноватися отцу и матери, аще требуютъ угоднаго Божію и государственному законамъ, понеже они насъ родили и воспитали, и суть первые молитвенники о насъ предъ Богомъ. Ісъ сынъ Сираховъ о семъ сице глаголетъ: чти отца твоего и матерь, да найдетъ на тя благословение отъ него: благословение отчее утверждаетъ домы чадъ, клятва же матерня искореняетъ до основания. глав. 3, стих. 8. 9. Апост. зач. 232.

*В*. Въ чемъ состоитъ наше почитаніе къ родителямъ?

Отв. Въ томъ, еже 1) почтительно обходиться съ ними.

2) Повиноваться имъ.

3) Питати и покоити ихъ во время болѣзни и старости.

4) При жизни и по смерти ихъ молитися о нихъ.

5) Оберегати здравіе и жизнь ихъ.

6) Не клеветати на нихъ, не огорчати, не раздражати ихъ. Зри 2 Маккав. 12, 43. 44. Іерем. 35, 18. 19. Іоан. Дамаск. слово о умершихъ.

В. Кромѣ родителей кому подобаеть повиноватися и кого почитати?

(°) 190 обор.

Отв. 1) Государю, яко отцу всего государства.

2) Пастырямъ и учителямъ духовнымъ, яко учевісмъ и тайнами раждають нась въ жизнь духовную и святую, и не клеветати на нихъ.

Старшинъ возрастонъ.
 Благодѣтелянъ.

5) И начальникамъ. Зри Апост. зач. 58, 111, 285 и 335. Мато. зач. 90. Іоан. зач. 51. Притч. глав. 24, 21. Левит. 19, 32.

В. Кая шестая заповъдь Божія (')?

Отв. Не убій.

В. Что Богъ повелѣваетъ сею заповѣдію?

Отв. Повелъваетъ, еже не убивати, ниже насильствовати, озлобленія не творити никомуже; не вибти ярости, гнёва, зависти, злопомнёнія, вражды, ненависти. жестокоети; не бранити, не осуждати, не ссоритися, злаго совѣта не давати, не здословити, и жилищъ че-ловѣческихъ не поджигати. Все сіс убійство есть ближнему нашему. Подобаетъ же по сей заповъди:

1) Помогать б'вднымъ.

2) Служить больнымъ.

3) Утъшать печальныхъ.

4) Со всёми обращаться кротко, съ любовію и назидательно. и

5) Прощать обиды.

В. Кая седмая заповідь Божія (\*)?

Отв. Не прелюбодъйствуй.

В. Что запрещаеть сія запов'ядь?

Отв. Запрещаетъ блудъ, сирѣчь сожитіе безъ бракосочетанія въ церкви отъ презвитера, прелюбодъйство, кровосмѣшеніе, срамныя слова и пѣсни, пляски и все, еже наводить на блудъ и на гръхъ плотскій.

В. Кая осмая заповѣдь Божія (\*)? Отв. Не кради.

- (') 192 обор.
- (\*) 193 of op.
- (\*) 194.

В. Что запрещаеть Вогь сею заповедію? Отв. Запрещаеть:

1) Воровство.

2) Грабительство.

3) Обианъ, напр.: не доважить, не домѣрить, худой товаръ давать виѣсто хоронаго, поддѣлывать ионету, отрекаться отъ долга, выдавать ложныя и двусмысленныя росписки и векселя, и т. п.

4) Запрещается святотатство.

5) Мздоимство, или взяточничество.

6) Тунеядство, коему грѣху повинны лѣнивцы и недобросовѣстно исполняюще свои обязанности.

7) Лихоимство, коему грѣху повинны всѣ ростовщики и продавцы хлѣба высокою цѣною.

Сею заповѣдію повелѣваетъ Богь:

1) Безкорыстіе.

2) Вѣрность.

3) Правосудіе.

4) Милосердіе. и

5) Аще хощеши совершенъ быти, то совершенное нестяжание. Мато. зач. 19. 21.

В. Кая девятая запов'тдь Божія (')?

Оте. Не послушествуй на друга твоего свидѣтельства ложна.

В. Что запрещаеть Богъ сею заповѣдію?

Отв. Запрещаеть ложно свидѣтельствовати на судѣ, клеветати, безчестити.

В. Кто нарушаеть сію запов'ядь?

Отв. Той, иже неправду глаголеть, иже покрываеть неправду, иже пишеть и говорить ябеды, иже влевещеть, иже похваляеть грѣхи и пороки, иже покушается на чужую честь, и иже глаголеть вины на чины святыя апостольскія каволическія церкви. Апост. зач. 51, 60 и 227.

В. Кая десятая заповѣдь Божія (\*)?

(1) 195.

(\*) 196.

Отв. Не пожелай жены искренняго твоего, не пожелай дому ближняго твоего, ни села его, ни раба его, ни рабыни его, ни вола его, ни осла его, ни всего скота его, ни всего елика суть ближняго твоего.

В. Что запрещаеть Богь сею заповѣдію (')?

Отв. Запрещаеть вожделёніе чужія желы, чужаго дома, чужихъ скотовъ, чужаго имущества и всякаго блага чужаго, понеже отъ желанія худаго и отъ мыслей худыхъ можемъ дойти до худыхъ дёлъ.

Мерзость Господеви помыслъ неправедный, глаголеть Соломонъ. Притч. 5, 26. Отъ сердца бо исходять помышленія злая, убійства, прелюбодѣянія, любодѣянія, татьбы, лжесвидѣтельства, хулы, глаголеть Господь Вогъ нашъ Ісъ Христосъ. Мато. зач. 61.

Кійждо искушается, глаголоть апостоль Іаковь, оть своея похоти влекомь и прельщаемь: таже похоть заченши раждаеть грёхь, грёхь же содёянь раждаеть смерть. Апост. зач. 50.

В. Что убо подобаеть по сей заповѣди соблюдати? Отв. 1) Должно хранити чистоту сердца.

2) Довольну быти свониъ жребіенъ.

3) А сего ради потребно есть частое и усердное призываніе Господа Іса Христа: Господи Ісе Христе, Сыне Вожій, помилуй ия грёшнаго. Аминь.

Проточерей В. Волковъ.

(') 196.

Digitized by Google

### BO33BAHIE

### отъ виленской женской обители св. равноапостольной марии магдалины.

Въ слёдствіе ходатайства незабвенныхъ охранителей Православія и Русской народности въ стверо-западномъ врат Россін, почившихъ въ Бозѣ Графа Михаила Николаевича Муравьева и Высокопреосвящениъйшаго Митрополита Іосифа, и послёдовавшаго за тёмъ соизволенія Государя Императора Алевсандра Николаевича, въ 1865 году открытъ въ г. Вильнъ общежительный женскій монастырь, во имя св. равноапостольныя Маріи Магдалины, Ангела-предстательницы Ея Императорсваго Величества Благочестивъйшей Государыни Императрицы, съ цилію не только образомъ жизни и иноческими подвигами монашествующихъ являть примъръ высшаго христіанскаго жительства, но вибств съ твиъ служить разсадникомъ религіозно-правственнаго воспятанія для дочерей бъднівшаго православнаго духовенства и бъдвъйшихъ семействъ русскихъ лицъ, прибывшихъ изъ внутренней Россіи на службу въ краѣ.

Для неотлагательнаго исполненія столь священныхъ и трудныхъ задачъ, возложенныхъ на св. обитель самииъ правительствомъ, отпущена была въ распоряженіе строительнаго комитета сумма на устроеніе стариннаго каменнаго зданія, съ лабиринтомъ корридоровъ и сводовъ, къ возможно удобному размѣщенію монастырскихъ велій, двухъ трапезъ, пріютской и монастырской, съ необходимыми при нихъ хозяйственными службами и отдѣленіями, но, по недостатку матеріальныхъ средствъ, понынѣ обитель остается не окончательно устроенною. Сумма эта оказалась настолько недостаточною сравнительно съ самыми необходимыми и неотложными расходами для построевъ и ломокъ, что обитель вынуждена была войти въ долги, отягощающіс ее доселѣ процентами.

Виленская маріинская общежительная православная обятель находить себя вынужденною обратиться къ истинно православному русскому. обществу, ревнующему о распространеніи православія въ странъ древняго его достоянія, за единодушною и ускоренною помощію.

.,7

Игуменія Флавіана.

Всть приношенія могутъ быть адресованы въ губернскій городъ Вильну, въ Маріинскій монастырь.

Digitized by Google

# ЗАЩИТА

# МОИСЕЕВА ПЯТИКНИЖІЯ

#### противъ

## возражений отрицательной критики.

## (продолжение)

## отдълъ второй.

### Критика различныхъ системъ, придуманныхъ для объясненія образованія Пятивнижія.

### I. СИСТЕМА ИНТЕРПОЛЯЦИЙ.

Доселѣ мы ограничивались только отвѣтами на возраженія, дѣлаемыя противъ подлинности Пятикнижія его противниками. Теперь слѣдуетъ разсмотрѣть различныя системы, или гипотезы, предложення ими для объясненія того, какъ составился, или образовалоя этотъ древнѣйшій священный памятникъ, потому что этотъ памятникъ существуетъ, и слѣдов. нужно указать достаточную причину этого существованія.

Первая система есть система интерполяцій, или вставокъ. Тѣ, кои предлагаютъ ее, вообще согласны въ томъ, что Пятикнижіе написано Моусеемъ; но они не хотятъ допустить цѣлости, или неповрежденности этого важнаго памятника. По ихъ мнѣнію, Пятикнижіе потерпѣло будтобы втеченіе времени различныя подправки и прибавленія, которыя во многихъ пунктахъ измѣнили его первоначальный характеръ. Очевидно, что

Соб. 11,

13

хотя эта система представляется не столь разрушительною по отношению къ традиціонному мнёнию касательно Пятикнижія, чёмъ прямое отвержение его подлинности, тёмъ неменѣе и эта система угрожаетъ опасностию этой подлинности, тёмъ именно, что представляетъ свободное поле для различныхъ догадокъ и предположений, и высшимъ мёриломъ исторической достовърности Моисеевыхъ книгъ ставитъ суждение ученыхъ критиковъ. Въ самомъ дёлѣ, что сталось бы, говоря даже вообще, съ этою достовърностию, если бы, по предположению, легко могущему осуществиться, критики стали примѣнять систему вставокъ ко всѣмъ частямъ Пятикнижія? Очевидно, съ паденіемъ, или отверженіемъ подлинности частей, пала бы подлинность всей книги.

Прежде. чтмъ приступимъ къ разсмотртнию самыхъ мъстъ, выдаваемыхъ за вставочныя, замътимъ, что нелегко было сдълать вставки. Объяснимся. Мы не отрицаемъ того, что въ текстъ Пятикнижія могли вкрасться нѣкоторыя погрѣшности, происшедшія отъ недосиотра переписчиковъ, и даже пояснительныя замътки. Подобныя погрѣшности составляють удѣлъ всякой переписываемой книги, и для того, чтобы книга была вполнь отъ нихъ изъята, нужно было бы постоянное чудо; но въ такомъ чудъ нътъ необходимости. Мы хотичъ этимъ сказать только то, что книги Моусеевы не потерпѣли чувствительнаго, широкаго и глубокаго поврежденія, — поврежденія въ цёлыхъ отдёлахъ, какъ утверждають это нѣкоторые. Витстѣ съ еврейскими раввинами мы готовы допустить въ Пятикнижія нѣкоторыя прибавки, опуски, перестановки и перемѣны въ словахъ, иногда, можетъ быть, фразъ, но никакъ не изивненія, хотя бы и самыя незначительныя, въ мысляхъ, событіяхъ и законахъ. Такія памененія, или, если угодно, вставки дъйствительно были невозможны въ Моусеевыхъ книгахъ.

Эти книги всегда считались книгами священными; іудеи смотрфли на нихъ, какъ на книги, содержащія законъ самого Бога; всѣ колѣна израильскаго народа

видѣли въ нихъ единственное и непогрѣшимое правило своихъ религіозныхъ върованій, своего богослуженія и управленія; кратко, весь еврейскій народъ, во всѣ времена, питалъ къ нимъ самое глубокое благоговѣніе. Кромѣ того, Пятикнижіе положено было отъ страны ковчега завъти (Втор. XXXI, 26) и подъ страховъ божественнаго проклятія было запрещено прибавлять къ нему, или убавлять отъ него что-нибудь (-IV, 2). Старъйшины, священники и народъ обязаны были читать ихъ и поучаться въ нихъ какъ можно чаще (-VI, 2. 6-9. XI, 18-20); были книжники или публичные писцы, обязанные умножать списки этихъ книгъ (1 Ездр. VII, 6. 11. 12). Наконецъ; Моусей заповъдалъ народу читать эти книги въ общенъ собрании, чрезъ каждые семь леть (Втор. XXX, 10-13). Такимъ образомъ Пятикнижіе было извъстно встиъ сословіямъ израильскаго народа, а поэтому повреждение его становилось совершенно невозможнымь ('). Его и не было. "Весьиа замѣчательно, говоритъ Госанъ (\*), что со времени Моусея до Малахіи, въ теченіе тысячи лѣтъ, никогда, ни одинъ пророкъ, воздвигаемый Вогомъ для обличения преступлений израильскаго народа, не произнесь ни одного слова, которое бы обличало этотъ народъ, или только давало бы поводъ подозрѣвать его даже въ саконъ незначитетьномъ повреждении его священныхъ книгъ. Пророки упрекали евреевъ во всѣхъ преступленіяхъ, не упрекали ихъ только въ этомъ поврежденія. Еврейскій народъ всегда быль народомь жестоковыйныхь, необръзанныхъ сердцемъ и ушами, неблагодарнымъ къ Богу, невърнымъ предъ Нимъ, склоянымъ къ нечестію и идолопоклонству, часто нарушаль за-

13\*

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Отноентельно многочисленныхъ предосторожностей, принятыхъ Мочсеемъ для того, чтобы ваконъ былъ сохраняемъ, познаваемъ и ивучаемъ, см. еще Втор. XXXI, 9—13. 24—27. XXXIII, 10. XVII, 19. XXXII, 26.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Gaussen, Le Canon des Saintes écritures.... Lausanne 1860. L. 2. p. 28.

конъ Ісговы, даже побивалъ камнями посылаемыхъ къ нему Богомъ пророковъ, но никогда онъ не надагалъ святотатственной руки на искажение своихъ священныхъ книгъ, и никогда онъ не оспаривалъ ихъ божественнаго достоинства". Іисусъ Христосъ и Его апостолы, упрекая іудеевъ во всѣхъ преступленіяхъ, тоже никогда не порицали ихъ за искажение этихъ книгъ. Іос. Флавій и Филонъ—оба современники апостоловъ, оба знаменитые мужи своего народа и знатоки отечественной литературы, тоже не упрекаютъ въ этомъ своего народа. Выше были приведены нами ихъ замѣчательныя свидѣтельства о томъ благоговѣния, какое питалъ этотъ народъ къ своимъ священнымъ книгамъ.

Съ другой стороны, кто дерзнулъ бы на исваженіе всего, или только одной части Пятикнижія? Въ какое время существованія еврейскаго народа могь бы возникнуть подобный умысель? Въ какожь мѣстѣ когъ бы онъ быть приведенъ въ исполнение? Тотъ писецъ, которому удалось бы интерполировать несколько экзеипляровъ, тотчасъ же былъ бы уличенъ въ этомъ чрезъ сличение и повърку этихъ экземпляровъ съ тъми, которые въ большомъ количествѣ обращались въ народѣ. Всѣ израильтяне возстали бы противъ подобной попытки, и тотъ, кто дерзнулъ бы на нее, сдълался бы намь извъстень именно по тому наказанию, которое онь понесь за эту попытку. Соревнование колѣнъ, бдительность пророковъ, ревность священниковъ и левитовъ, привязанность народа къ преданіямъ своихъ отцовъ, также соперничество царствъ іудейскаго и израильскаго,-все это способствовало бы въ расврытію и опуб-АИКОВАНИЮ ЭТОЙ ПОПЫТКИ.

Высказавъ это замѣчаніе, мы, не медля больше, приступаемъ къ разсмотрѣнію ваиболѣе важныхъ мѣстъ Пятикнижія, которыя выдаютъ намъ за вставочныя. Въ числѣ этихъ мѣстъ мы ставимъ прежде всего тѣ, которыя были уже разсмотрѣны нами выше—подъ вазваніемъ анахронизмоеъ, и новое разсмотрѣніе которыхъ, съ точки зрѣнія системы интерполяцій, не считаемъ необходимымъ, такъ какъ представленные нами, въ доказательство мочсейской современности ихъ, доводы служатъ отвѣтомъ какъ самымъ отрицательнымъ критикамъ, которые думаютъ видѣть въ нихъ указаніе на то, что Пятикнижіе, въ цѣломъ его составѣ, не можетъ будтобы принадлежатъ перу Мочсея и его времени, такъ и критикамъ умѣреннымъ, которые, признавая подлинность Пятикнижія вообще, считаютъ позднѣйшими вставками только нѣкоторыя его части и мѣста, къ числу которыхъ относятъ и указанныя нами въ названномъ отдѣлѣ. Представленные нами доводы пригодны въ обоихъ случаяхъ, такъ какъ достаточно отвѣчаютъ на оба вида возраженій.

Вотъ новыя мѣста, которыя выдаютъ намъ, какъ интерполированныя.

Быт. XXXVI. Противь этой главы ставять то возраженіе, будто она не имѣетъ связи съ предъидущею XXXV и послѣдующею главою (XXXVII) и будто она, очевидно, вставочная.—Но двѣ важныя причины могли побудить Мочсея помѣстить здѣсь родословіе Исава въ низходящей линіи. Во-первыхъ, онъ сдѣлалъ это съ тою пѣлію, чтобы показать исполненіе великаго обѣтованія, даннаго Исаакомъ Исаву (Быт. XXVII, 39. 40); за тѣмъ—чтобы отклонить израильтянъ отъ войны съ пдумеями, ихъ братьями по происхожденію, и удержать такимъ образомъ израильтянъ отъ насильственнаго завладѣнія ихъ территоріею (Втор. XXIII, 7. сн. Числ. XX, 14—21).

Исх. VI, 14—30. Говорять, эти стихи не вяжутся съ контекстомъ повъствованія. — Но, во-первыхъ, что касается стиховъ 14—27, въ которыхъ содержится родословная Моусея, а также Рувима и Симеона старшихъ братьевъ Левія, то легко примътить, что Моусей помъстилъ ее въ своей книгъ въ видъ поясненія. Ему хотълось, чтобы израильскій народъ, столь склонный къ неудовольствію и ропоту, со всею обстоятельностію зналъ то, изъ какого семейства и колъна происходили его освободители, избранные самимъ Во-

гомъ для исполнения Его обътований и Его правосуднаго отминения за нечестие ханансевъ. Это обстоятельство имѣло значеніе сколько по отношенію къ родословнымъ записямъ, которымъ придаютъ на востокѣ особенную важность, столько же по отношению къ тѣмъ великимъ событіямъ, которыя въ скоромъ времени имъли совершиться въ Египтѣ чрезъ Моусея и Аарона.-Родословіе Рувима и Симеона помѣщено было здѣсь писателемъ съ тою цѣлію, чтобы опредѣлить порядокъ рожденія между дітьми Іакова Левія. — Что касается стиховъ 28—30, то они составляютъ краткій перечень давныхъ Богомъ Мочсею повельний (ст. 2, 10), тъхъ побужденій, на основанія которыхъ Мотсей отказывался оть исполнения этихъ повелтний (ст. 12), и настоятельнаго требованія отъ него Богомъ, чтобы онъ, не . медля болће, шелъ къ Фараону (ст. 13). Повторене всего этого было необходимо для того, чтобы придать больше ясности всей VI главѣ.

Исх. VII, 7. Могсей былг осьмидесяти лытг, а Ааронг осьмидесяти трехг льтг, когда начали говорить они Фараону. Этотъ стихъ совсъмъ не вставка. Эдъсь, со всею опредъленностію, указаны лъта двухъ освободителей народа Божія только для того, чтобы со всею точностію обозначить начало исполненія даннаго Богомъ Аврааму (Быт. XV, 13) и Іакову (-XLVI, 4) и хорошо извъстнаго Іосифу (-L, 24) обътованія.

Исх. XI, 1—3. Эти три стиха не вяжутся, говорять, съ цѣлымъ разсказомъ, — именно съ послѣднимъ стихомъ предъидущей главы (X) и дальнѣйшими стихами разсматриваемой (XI) главы. — Но на нихъ можно смотрѣть какъ на вводное предложеніе и переводить глаголы въ давнопрошедшемъ времени (а Господь говорилъ Мочсею прежде), предполагая, что Богъ сообщилъ о своемъ намѣреніи рабу своему при какомълибо предшествующемъ обстоятельствѣ, ноторое могло быть и не занесено въ книгу; или же можно думать, что Богъ открылъ Мочсею о своемъ намѣреніи въ тотъ самый моментъ, когда онъ намѣревался совсѣмъ и навоегда удалиться отъ Фараона (Исх. X, 29).

Втор. II, 10-12. Это мѣсто считають позднѣйтею прибавкою. Но, какъ справедливо говоритъ Калметъ, "Мочсей собралъ здѣсь нѣсколько примѣровъ изъ жизни народовъ, изгнанныхъ другими народами изъ мъсть своего обитанія, и сдълаль это съ тъмъ, можеть быть, намфреніемъ, чтобы возбудить израильтянъ къ завоеванію Ханаана, или же съ цёлію-защитить ихъ отъ упрека, какой могли сдълать имъ впослъдстви моавитяне и идумен. -- отъ упрека въ томъ, что они возмутили мирное обитание прежнихъ жителей Хаваана. Почему бы не было позволительно израильтянамъ то, что прежде еще дозволено было ихъ сосъдямъ? Завладъли же сами моавитяне землею эммимовъ, а идумеиземлею хорреевъ".-Такое же точно объяснение можно приложить и къ 20-23. стихамъ тойже главы, которые выдаютъ тоже за вставочныя.

Изъ всѣхъ мѣстъ, приводимыхъ въ подтвержденіе системы интерполяцій, всего болье, повидимому, подкрѣпляетъ эту систему XXXIV глава книги Второзаконія, въ которой говорится о кончинъ Моусея. Моусей, говорять, не могь написать самъ разсказа о своей снерти и погребении; стало быть, послѣдняя глава книги Второзаконія есть явная вставка въ Пятикнижіе.-Критики, конечно, избавили бы себя отъ напраснаго труда-ставить подобное возражение, если бы они обратили внимание на то обстоятельство, что огдъление Пятикнижія отъ послѣдующихъ священныхъ книгъ, по крайней муру, отъ непосредственно слудующей за нимъ книги І. Навина, равно какъ и раздъление самаго Пятикнижія на пять частей, относится къ позднѣйшему уже времени. І. Навинъ писалъ свою книгу ез книге закона Божія (І. Нав. XXIV, 26), то есть-его книга составляла нераздъльное продолжение Пятикнижія, и, по всей въроятности, великій преемникъ Моусея и записаль обстоятельства его кончины и погребения. Иначе говоря, книга І. Навина начинается собственно съ XXXIV главы книги Второзаконія; и если впослѣдстви времени эту главу отнесли къ книгамъ Моусся,

то сдёлали это, по всей втроятности, для того, чтобы удовлетворить естественной потребности, какую доляны были испытывать читатели, — потребности имъть въ одной и тойже книгь, въ которой изложены дъянія великаго законодателя, и описание послѣднихъ минутъ его жизни. Это описание было, такъ сказать, послёднимъ камнемъ, положеннымъ на величественнотъ памятникъ, воздвигнутомъ славнымъ рабомъ Вожіимъ. "Пятикнижіе, говорить Трипарь, подобно комментаріямъ Цезаря и всъмъ мемуарамъ великихъ людей, завлючаеть въ себь, вместь съ историо израильскаго народа, и біографію самого Моусея. Для полноты этой біографіи не доставало одного только, -- описанія его смерти и выраженія народной скорби и благодарности къ своему почившему освободителю и вождю. И вотъ, эта книга была пополнена описавіемъ этой народной скорби и благодарности, а вмёстё съ тёмъ и для грядущихъ поколѣній сохранено свѣдѣніе о послѣднихъ минутахъ великаго человъка. Это — надгробная рѣчь, которая тотчасъ же и предана была письмени, или лучше, это-эпитафія, излившаяся изъ сердца цѣлаго народа, который, не имъя возможности начертать ее на оставшейся въ неизвъстности могилъ Моусея. вписаль ее, съ историческимъ безпристрастіемъ, въ концѣ Пятикнижія, — этого славнаго памятника великаго мужа, составляющаго славу его безсмертнаго генія. Народъ предается плачу и сътованию по своемъ вождѣ въ течение тридцати дней, и писатель говорить намъ: "не бывало еще во Израилћ пророка, подобнаго Мочсею, котораго зналь Господь лицемъ къ лицу" ('). (Втор. XXXIV, 10).

Такимъ образомъ, когда послѣднюю главу книги Второзаконія считаютъ за интерполяцію или искаженіе Пятикнижія, то употребляютъ въ этомъ случаѣ не соотвѣтствующій обстоятельствамъ дѣла терминъ, имея-

(') Tripard, въ указавномъ выше сочниевін. стр. 439. 410.

Digitized by Google

но не хотять обратить вниманія на ть изключительныя обстоятельства, при которыхъ была написана эта глава, и ть причины, по которымъ она отнесена впослъдствіи къ книгамъ Мочсея. Авлъ Гирцій, другъ и товарищъ Цезаря по оружію, тоже прибавилъ къ комментаріямъ Цезаря о войнъ съ галлами осьмую и послъднюю книгу; однакожъ это обстоятельство никогда не подавало повода считать интерполированными или испорченными эти комментаріи.

## II. СИСТЕМА ФРАГМЕНТОВЪ.

Критики, отстаивающіе эту систему, полагають возможнымъ доказать, что Пятикнижіе не есть произведеніе, задуманное и исполненное однимъ писателемъ, то есть Мочсеемъ, но сборникъ разныхъ документовъ, собранныхъ въ разныя времена и въ разныхъ мѣстахъ и произвольно приведенныхъ въ одинъ общій составъ. Мнѣніе свое эти критики основываютъ на поперемѣнномъ употребленіи именъ Божіихъ — Элогимъ и Ісгова и видятъ въ этомъ обстоятельствѣ указаніе на два отдѣла древнихъ документовъ; на редакціонныхъ недостаткахъ Пятикнижія; на оглавлевіяхъ и заключеніяхъ, встрѣчающихся въ немъ по мѣстамъ; наконецъ, на характеристической разности слога нѣкоторыхъ мѣстъ его. Разсмотримъ эти основанія.

1) Іеговистическіе и элогистическіе документы Пятикнижія, и главнымъ образомъ книги Бытія.

Краткая исторія этого мнюніе. — Первый, кто высказаль мнёніе объ этихъ документахъ, былъ Аструкъ ('), ученый французскій врачь, по вёрё — римско-

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Аструиъ, врачь-консультантъ при Јудовикъ XIV, былъ первоначально профессоромъ медицинскаго факультета въ Монпелье, потомъ въ Парижѣ. — Миѣніе свое о іеговистическихъ и элогистическихъ документахъ Патикнижіа онъ напечаталъ въ своемъ сочинения: Conjectures sur les mémoires originaux dont il parait que Moïse s'est servi pour composer le livre de la Genèse. Bruxelles, 1753. in-12.

католикъ. Онъ принимаетъ два главныхъ письменныхъ источника для книги Бытія—мемуаръ элогистическій и мемуаръ іеговистическій, и кромѣ того еще десять другихъ, не столь важныхъ, мемуаровъ. Эти двѣнадцать документовъ были размѣщены будтобы Моусеемъ въ двѣнадцати столбцахъ, въ томъ порядкѣ и на такомъ мѣстѣ, какое каждому изъ нихъ слѣдовало занимать; но впослѣдствіи времени эти столбцы были перемѣшаны, такъ что, желая все привести въ одно цѣлое, только все перепутали. Таково, по мнѣнію Аструка, происхожденіе нынѣшней книги Бытія.

Гипотеза Аструка была принята събольшимъ сочувствіемъ въ Германіи и сдълалась исходною точкою множества другихъ гипотезъ. Эйхгориз ухватился за нее съ свойственнымъ ему жаромъ. По его мнѣнію, два мемуара-элогистический и исговистический составляють основу книги Бытія. Моусей принялъ будтобы за правило цитировать, для каждаго событія, тоть изъ двухъ мемуаровъ, который передавалъ его съ большими подробностями, что не мъшало однакожъ ему заимствовать свёдёнія и изъ другаго памятника и соглашать, насколько это было возможно, оба мемуара. Подобно Аструку Эйхгорнъ принимаетъ также нѣсколько другихъ дополнительныхъ мемуаровъ. — В. Грамберга (') н Штэлинг (1), въ своихъ сочиненияхъ относительно этого вопроса, вообще согласны съ системою Эйхгорна. Второй изъ этихъ критиковъ высказалъ впрочемъ втсколько новое мнѣніе, -- то именно, будто нѣкоторыя іеговистическія мѣста, по причинѣ нѣкоторыхъ особенностей языка, сближающихъ ихъ съ памятниками элогистическими, должно считать за элогистическія.

(') Libri Geneseos secundum fontes adumbratio nova. Lipsise, 1828.

(\*) Krit. Untersuchungen über die Genesis. Basil. 1830. — Впослѣдствія, какъ сказано выше, Шталинъ измѣнылъ ато миѣніе. Д. Илезенз (') звачительно отданился отъ мнёнія Эйхгорна. По мысли этого критика, книга Бытія состоитъ изъ семнадцати частей, происходящихъ отъ трехъ различныхъ редакторовъ: іеговиста и двухъ элогистовъ. Писатель книги Бытія сопоставлялъ будтобы эти различные документы, заимствуя изъ одного одинъ фактъ, изъ другаго другой, и часто составляя одинъ и тотъ же отдълъ или разсказъ изъ словъ, взятыхъ изъ двухъ различныхъ источниковъ. Ильгенъ разбираетъ такимъ образомъ всю книгу Бытія, указывая кажлый разъ, съ самоувъренностію, возбуждающею улыбку, на то участіе, какое принадлежитъ каждому изъ главныхъ редакторовъ въ окончательной редакціи этой книги.

Теорія Де-Ветіне гораздо проще. За главный источникъ книги Бытія онъ принимаетъ одинъ сплошной элогистическій документъ, отрывки котораго, по его инћнію, встрѣчаются и теперь во всей этой книгѣ и даже въ первой части книги Исходъ (I—VI). Послѣдній редакторъ книги Бытія, пользуясь извѣстнымъ количествомъ другихъ іеговистическихъ мемуаровъ, видоизмѣнилъ первоначальный элогистическій мемуаръ, и составилъ такимъ образомъ книгу Бытія.

Къ теоріи Де-Ветте пристаетъ Финз-Боленз. Только онъ думаетъ, что писатель книги Бытія оказалъ больше вниманія къ іеговистическимъ памятникайъ, пользуясь ими для распространенія своего повъствованія, заимствованнаго изъ первоначальнаго элогистическаго документа.

Ф. Еляка въ своей, поцитованной нами выше, программѣ 1836 года, Ф. Туха (\*), А. Кнобель (\*) и Ф. Деличь (\*) тоже раздѣляютъ мнѣніе Де-Ветте. Тухъ и Кно-

(\*) Commentar über die Genesis. Leipz. 1860.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Urkunden des erst. Buch. Mose in ihrer Urgestalt. Hallae, 1798.

<sup>(\*)</sup> Commentar über die Genesis. Halle, 1838.

<sup>(\*)</sup> Die Genesis erklärt. Leipz. 1852.

бель стараются однако точнёе опредёлить то, что принадлежить первоначальному элогистическому памятинку, и что собственно поздиёйшему редактору. Первый принимаеть, кромё того, еще третій источникь.

Другіе ученые, въ томъ числѣ Михаэлисъ, Янъ, Фатеръ и Гартманъ, принимая ту мысль, что книга Бытія составлена была по древнимъ письменнымъ источникамъ, думаютъ, что эти источники существовали лишь въ разрозненныхъ отрывкахъ, въ изолированныхъ, чуждыхъ другъ другу, разсказахъ. Стало быть, они не признаютъ, какъ другіе критики, одного, или двухъ большихъ документовъ или источниковъ книги Бытія.

Вопреки этимъ новымъ идеямъ Эвальдъ (1) утверждаеть, что книга Бытія есть дѣйствительная исторія, составленная независимо отъ принимаемыхъ предъидущими критиками источниковъ, или мемуаровъ. По его мнѣнію, употребленіе имень Элогимъ и Іегова всюду въ книгѣ Бытія подчинено опредѣленнымъ правиламъ еврейскаго языка, и что, слъдовательно, изъ поперемъннаго употребленія этихъ именъ ничего нельзя вывести для опредблевія характера такого, или инаго документа. Такимъ образомъ онъ отрицаетъ существование двухъ отдѣльныхъ документовъ-ieroвистическаго и элогистическаго и доказываеть, напротивь, единство книги Бытія, связность ея различныхъ частей и единство ея слога. Но ему нътъ и дъла до того-принадлежитъ она, или нътъ Мочсею и его въку, и онъ смотритъ на нее, подобно Де-Ветте и Августи, скорѣе какъ на поэму, нежели какъ на настоящую исторію.

Но въ 1831 г. Эвальдъ высказаль уже противоположное этому мнѣнію (<sup>\*</sup>). Значительно сближаясь съ системою Эйхгорна; онъ думаетъ, что основу книги Бытія и вообще Пятикнижія составляетъ древний элоги-

(\*) Annalen für die Krit. wissenschaftl. u. s. w. Berlin. 1831.-Studien und Kritiken. Hambourg, 1831.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Komposition der Genesis, 1823.

стическій документь, слёды котораго можно примѣтить во всемъ этомъ сборникѣ. Писатель этого документа самъ только соединилъ въ немъ древнѣйшіе мемуары. Позже, при нособіи другихъ письменныхъ памятниковъ или мемуаровъ, книга была передѣлана, и редакторъ, произвольно перенося идеи и обычаи своей эпохи къ временамъ древнѣйшимъ, приписалъ временамъ патріархальнымъ знаніе и употребленіе имени Ісгова. Такимъ образомъ, первоначальный элогистическій докуиентъ потерпѣлъ глубокое измѣненіе.

Позже Эвальдъ опять измѣнилъ свою гипотезу и началъ утверждать, хотя и безъ всякихъ доказательствъ, что древняя исторія, составляющая основу Пятикнижія и книги L Навина, прежде чѣмъ дошла до насъ въ настоящемъ видѣ, подвергалась многочисленнымъ передѣлкамъ. Выше мы изложили уже эту его гипотезу.

Г. Гюпфельдъ (') возвращается къ гипотезъ Ильгена. За основу книги Бытія онъ принимаеть три историческіе, послѣдовательные и совершенно независимые одинъ отъ другаго висьменные памятника: два элогистическихъ и одинъ іеговистическій. Первый элогистическій документь начинается исторіею міротворенія и оканчивается раздѣленіемъ хананаанской земли. Второй элогистическій документь излагаетъ исторію патріарховъ и сближается съ іеговистическимъ документомъ, который, подобно первому элогистическому документу, тоже начинается исторією міротворенія. Изъ этихъ трехъ независимыхъ другь отъ друга документовъ позднѣйшій редакторъ составилъ настоящую книгу Бытія.

Ф. Деличь (\*), во второмъ своемъ сочинении относительно книги Вытія, принимаетъ въ ней элогистическую основу и ісговистическую подправку. Элогистическій документъ современенъ Моуссю, а ісговистическая подправка относится ко времени І. Навина.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Quellen der Genesis und die Art ihrer Zusammensetzung. Berlin, 1853.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Genesis ausgelegt. Leipzig, 1852; второе изданіе 1853.

На эту же точку зрѣнія становится, въ своемъ введеніи въ ветхій завѣтъ, и Блэкъ. Онъ принимаетъ первоначальный элогистическій письменный документъ, дополненный писателемъ ісговистомъ и, можетъ быть, подправленный позже послёднимъ компиляторомъ Пятикнижія.

Файнингерз (въ реальной энциклопедія Герцога) признаетъ два элогистическихъ мемуара, и поздятайшій, современный пророку Амосу, мемуаръ іеговистическій. Второй элогистическій мемуаръ, по его мнтнію, есть только распространенная передълка перваго, а іеговнстическій — развитіе втораго элогистическаго, передъланнаго, кромт того, и дополненнаго новымъ редакторомъ. Такимъ-то образомъ и составились, по его мнтнію, первыя четыре части Пятикнижія.

Ренанз (') считаеть эти критическіе выводы окончательными. "Можно, по его словамъ, не соглашаться въ раздѣленіи Пятикнижія на части, въ числѣ и харантерѣ его послѣдовательныхъ редакцій; но не возможно уже сомнѣваться относительно того процесса, посредствомъ котораго, въ осьмомъ вѣкѣ до настоящей эры, Пятикнижіе и книга І. Навина приведены были въ ихъ окончательный видъ. Ясно, говоритъ онъ, редакторъ—іеговистъ (то есть, употребляющій въ своемъ повѣствованіи имя Іеговы) далъ послѣднюю форму этому великому историческому произведенію, принявъ за основу своего труда писаніе элогистическое (то есть, въ которомъ Богъ называется Элогимомъ), существенныя части котораго можно возстановить еще и теперь".

Что касается *М. Николя* (<sup>3</sup>), то онъ, напротивъ, убъжденъ въ томъ, что "надобно измѣнить всѣ тѣ снстемы, которымъ слѣдовала доселѣ въ Германіи библейская критика въ сортировкѣ древнихъ документовъ, которые ей угодно было назвать элогистическими и ie-

(\*) См. поцитованное выше сочинение, стр. 50 и 79.

<sup>(\*)</sup> Вышеуказанное сочиневіе, стр. 119 и 120.

говистическими. Визето того, чтобы за одно съ нею говорить, что документы первой категоріи составляють основу всего Пятикнижія, а документы второй категоріи имѣютъ въ немъ лишь дополнительное значеніе, можно утверждать, на основани действительныхъ фактовъ, что послѣдніе документы занимаютъ въ немъмѣсто болѣе широкое, чѣмъ первые. Элогистические документы преобладають лишь въ книгѣ Бытія. Въ книгѣ Исходъ тъ и другіе имѣютъ объемъ почти одинаковый. Книга Левитъ есть книга всецъло ісговистическая. Слово Элогимъ встрѣчается въ ней только дважды, и, какъ можно думать, даже въ этихъ двухъ мѣстахъ оно употреблено также какъ у пророковъ, которые тоже иногда употребляли его, во твиъ неменъе всегда оставались ісговистами. Наконець, книга Числь вся сполна, за изключеніемъ XXII, 2-XXIV, 25, гдѣ содержится эпизодъ о Валаамъ, — эпизодъ несомнънно элогистическаго происхожденія, составлена изъ документовъ ісговистическихъ".-Что касается самого собирателя этихъ мемуаровъ, то овъ, по мнѣнію М. Николя, дозволилъ себѣ одно только то, что привелъ эти различные мемуары въ связь, или лучше дополнилъ мъста однихъ тамъ, гдѣ казалось ему это нужнымъ, мѣстами взъ другихъ".

Этотъ краткій историческій обзоръ йы закончимъ указаніемъ на тёхъ ученыхъ, которые занимались опроверженіемъ теоріи фрагментовъ. Таковы: Сакко, Генгитенберго, Гевернико. Вельте, Ксиль, Дрехслеръ, Ранке, о которыхъ мы уже имѣли случай говорить, и Курцо (<sup>1</sup>), Канисъ (<sup>3</sup>), М. Баумгартенъ (<sup>3</sup>), и другіе.

(') Beiträge zur Vertheidigung der Einheit des Pentat.---Königsb. 1844.--Die Einheit der Genesis. Berlin, 1846.

(<sup>\*</sup>) Die Einheit der beiden Schoepfungsberichte Genesis, 1-11. Leipzig, 1862.

(<sup>3</sup>) Theologisches Commentar zum A. T. 1-ste B. Pentat. Kiel, 1844.

Крытина системы. Первое зам'тчание, которое ни должны сдёлать относительно системы фрагментовь, есть то, что принимающие эту систему. сами позаботились опровергнуть другъ друга. Такъ, Аструкъ, Фатеръ и Эйхгорнъ элогистическимъ документомъ называють ть различные отделы Пятикнижія, въ которыхъ Богь изключительно называется Элогимомь, ісговистический же документомъ тѣ мѣста, гдѣ Вогъ изключителью именуется Іеговою. Но по мнѣнію Штэлина, Де-Ветте, Фанъ-Волена и другихъ, имена-Элогимъ и Іегова не могуть уже служить характеристическимъ признакомъ древнихъ документовъ, вошедшихъ въ составъ Пятвкнижія. Названные сейчасъ критики, замѣтивъ въ немъ нъсколько мъстъ, въ которыхъ Богъ хотя и называется изключительно Ісговою, но которые однакожь по нѣкоторымъ особенностямъ языка и по сходству идей, сближаются съ памятникомъ элогистическимъ, считаютъ эти мѣста, признаваемыя прежде ісговистическими, за элогистическія.-Далье, по мненію Фатера и М. Николя, Пятикнижіе составлено изъ множества различных отрывокъ, совершенно почти ризличныхъ и независимыхъ другъ отъ друга, которые послѣдній собиратель, какъ какой-нибудь кропатель, только сопоставилъ одни съ другими. По мизнію же Де-Ветте (Beitgare), Августи и Эвальда, напротивъ, редакторъ Пятикнижія расположиль эти различные отрывки по своему проязволу, связаль ихъ между собою и составиль изъ нихъ одно гармоническое, стройное произведение. — Фатеръ смотрить на первоначальный элогический мемуарь, какь на безсвязное собрание древнихъ пъсней и разсказовъ Де-Ветте же считаеть его за послѣдовательную исторію, которую, по его словамъ, посредствомъ соединенія ся различныхь частей, разсіянныхь въ первыхь четырехъ книгахъ Пятикнижія, можно возстановить въ ея первоначальномъ видъ. По мнѣнію Аструка, Эйхгорна и другихъ, элогическій и ісговическій мемуары составляли изъ себя съ самаго начала два письменныя **произведенія**, двѣ отдѣльныя книги.-По Фатеру, на-

противь, это суть только преданія, первоначально отд вльныя одно отъ другаго и существовавшія въ разныхъ мѣстностяхъ. или въ семействахъ. Де-Ветте утверждаеть, что документь или мемуарь элогистическій занимаеть въ первыхъ четырехъ книгахъ Пятикнижія наибольшее мѣсто, тогда какъ документь іеговистический, чисто традиціонный и устный, заключается лишь въ нёсколькихъ, тамъ и здёсь разсёянныхъ стихахъ. Николя, съ неменьшею положительностію говорить, что ісговистическіе документы занимають въ тьхъ же самыхъ книгахъ мъсто болье широкое, чъмъ панятники элогистическіе, преобладающіе, по его словамъ, только въ книгѣ Бытія. — Аструкъ, Эйхгорнъ, Де-Ветте и другіе принимають для составленія Пятиквижія только два большіе мемуера, или источникаэлогистический и ісговистический. Напротивъ, Ильгенъ и Гропфельдъ принимають два элогистическихъ памятника, Кнобель-три, Николя-гораздо больше, но только одинъ изъ нихъ большаго, чѣнъ другіе, объема (большое элогистическое писаніе). Вольшая часть прежнихъ критиковъ признавала существование только одного іеговистическаго письменнаго памятника, а М. Николя и Кнобель утверждають, что ихъ должно было быть иного, и что позже, будучи соединены между собою и съ большимъ элогистическимъ письменнымъ памятникомъ, они составили первыя четыре книги Пятикнижія. — Аструкъ и Эйхгорнъ думаютъ, что два большіе документа существо-вали раньше Мочсея, который и воспользовался ими ири написанія книги Бытія; Де-Ветте же утверждаеть, напротивъ, что самый древній элогистическій документь былъ написанъ въ ту эпоху, когда уже существовало въ израильскомъ народѣ царское достоинство.-По мнѣнію Эвальда, большое элогистическое писаніе принадлежало царству іудейскому, а Николя склоняется больше на сторну царства съвернаго, усвояя въ тоже время различные іеговистическіе отрывки царству южному.---Наконець, мы видъли, что Ренанъ считаетъ яснымъ и окончательно признаннымъ фактомъ, въ области кон-

COB. 11.

тики, то, что редакторъ-іеговистъ привелъ, будто бы Пятикнижіе въ его настоящій видъ, положивъ въ его основу письменный элогистическій памятникъ, существенныя части котораго можно, будто бы, возстановить еще и теперь, а Николя, напротивъ, прямо заявляеть, что надобно измѣнить всѣ системы, которымъ до сихъ поръ слѣдовала библейская критика въ Гермавіи, относительно сортировки тѣхъ документовъ, которые было угодно ей назвать элогистическими и іеговистическими.

Такое же явное противорѣчіе возникаетъ между критиками и въ томъ случаѣ, когда коснутся они распредѣленія разныхъ отдѣловъ книги Бытія по двумъ памятникамъ—элогистическому и ieroвистическому. Такъ они поперемѣнно относятъ то къ тому, то къ другому памятнику слѣдующія, напр. мѣста: Быт. IV, I7—24.— IV, 25. 26. VI, J. 2. 4. IX, 1—19. 28. 29. X, 1—32. XIX, 29. XXVII, XXIX. — Другой отдѣлъ: Быт. IX, 20—27. XII, 1. XIX, 38. XXIV, 1—67. XXXVIII, XLIX. Такая колеблемость происходитъ отъ того, что подразумѣваемые здѣсь критики не согласны между собою, какъ мы видѣли, ни относительно характера, ни относительно объема, ни относительно числа письменныхъ памятниковъ, равно какъ времени и мѣста ихъ появленія, а также ихъ писателей.

Отсюда мы не будемъ, однакожъ, выводить того заключенія, будто въ Пятикнижіи совсѣмъ нѣтъ мѣстъ, изъ которыхъ въ однихъ исключетельно встрѣчалось бы имя Элогимъ, а въ другихъ—Іегова; мы не хотимъ согласиться только съ тѣмъ мнѣніемъ, по которому употребленіе того, или другаго имени, въ томъ или другомъ мѣстѣ, можетъ, будто бы, служить несомнѣннымъ доказательствомъ того, что эти мѣста принадлежатъ къ устнымъ, или письменнымъ источникамъ, различнымъ по времени своего происхожденія, по своему характеру и по своимъ писателямъ,—источникамъ, которые Моусей, или другой какой редакторъ, только будто бы соединилъ или просто слилъ въ одно цѣлое твореніе, т. е. Пятикнижіе. 199

Прежде всего замѣтимъ, что исключительно элогистическія и іеговистическія мѣста встрѣчаются собственно только въ началѣ книги Бытія, какъ это можно видѣть изъ слѣдующей таблицы:

| Элогимъ:       | Іегова:               |
|----------------|-----------------------|
| Бытія І—11. 3. | Бытія ІV              |
| VI, 9—22.      | <b>VI</b> , $1 - 8$ . |
| VII, 11–16.    | VII, 1-5.             |
| VIII, 1–19.    | VII, 6—10.            |
| IX, $1-17$ .   | <b>VJII</b> , 20—22.  |
| · ·            | XI, 1-9.              |

Во всѣхъ же другихъ отдѣлахъ, на которые указывають, какъ на элогистические, или истовистические, болѣе или менѣе частое присутствіе того, или другаго изъ именъ Божіихъ ясно показываеть, что сдѣланное распредъление этихъ отдъловъ неточно. Есть даже значительный отдёль (Быт. II, 4.—III, 24), въ которомъ употреблено весьма часто встрачающееся въ Вибліи иня Божіе Іегова—Элогима, то-есть, въ которомъ оба имена Божіи соединяются вместь. Это затрудневіе дунають устранить тёмъ, что рядомъ съ главнымъ элогистическимъ источникомъ допускаютъ еще другіе подобные же источники, или тёмъ еще предположеніемъ, будто при послѣдующихъ передѣлкахъ Пятикнижія, редакторъ-ісговистъ, жившій позже редактора-элогиста, на мѣсто имени Элогимъ ставилъ иногда имя Ieroва. Но такое объяснение подрываеть въ самонъ основаніи гипотезу относительно существованія двухъ письменныхъ — элогистическихъ и ісговистическихъ фрагментовъ; потому что, на какомъ основани можно будеть опредѣлить тогда элогистическій, или іеговистическій характеръ того, или другаго отрывка или паиятника, если у насъ нътъ достовърныхъ признаковъ, въ силу которыхъ мы инфли бы возможность сделать означенное распредѣленіе, т. е., если имена Элогимъ и Ісгова вышли не изъ первыхъ, такъ сказать, рукъ. а суть уже позднѣйшая подправка? На какомъ основа-

14\*

ни стануть утверждать, что такое-то место есть элогистическое, хотя, по причинъ встръчающагося въ немъ ниени Вожія-Іегова, его слідовало бы назвать іеговистическимъ, если для этого не могутъ представить инаго аргумента, кромѣ чистой гипотезы объ интерполяціи, сдѣлавной, будто бы, позднѣйшимъ редакторомъ-іеговистомъ? Если бы тутъ была интерполяція, то она была бы постолнною, и не видно — почему редакторъ-ісговистъ въ одномъ мѣстѣ уничтожилъ имя Элогимъ, а въ другомъ оставилъ его. – Первое объясненіе, по которому, на ряду съ однимъ главнымъ элогистическимъ источникомъ допускаются еще другіе, тоже элогистические источники, также точно разрушительно для гипотезы фрагментовъ; потому что на какомъ, въ такомъ случаѣ, основани будутъ утверждать, что такой-то отрывокъ есть элогистический, когда Богъ именуется въ немъ Ісговою?-Правда, на это отвѣчаютъ, что объ элогистическомъ характерѣ такого отрывка заключають по элогистическимъ идеямъ, содержащимся въ немъ. Но, по замъчанию М. Николя, къ которому въ настоящемъ случав можно отнестись съ доверенностію "опредъление характера различныхъ частей Пятикнижія по тъмъ идеямъ, которыя а priori признаны элогистическими или іеговистическими, составляетъ пріемъ чрезвычайно произвольный. Въ самомъ дѣлѣ, рѣшится ли вопросъ, когда намъ скажутъ, что такое-то мъсто, въ которомъ Богъ постоянно называется Іеговою, есть элогистическое, потому что въ немъ содержатся такія идеи, которыя, на основании одной догадки, должны быть элогистическими? Не логичные ли будеть, напротивъ, принять за элогистическія и самыя иден тіхъ мѣсть, или отдѣловъ, въ которыхъ Вогъ именуется Элогимомъ, а за іеговистическія идеи тв, которыя содержатся въ исстахъ, въ коихъ Вогъ называется Іеговою?-Въ противномъ случат у насъ не останется никакого достовърнаго критеріума для опредъленія характера того или другаго мѣста, или отдѣла" (').

(<sup>1</sup>) См. указанное выше сочинение, стр. 48.

Такимъ образомъ мы имѣемъ основаніе считать за мѣста въ строгомъ смыслѣ элогистическія, или іеговистическія только тѣ, кои указаны нами выше-въ особой таблицѣ.

Но какъ объяснить эти самыя мѣста? Какую указать причину для поперемѣннаго и произвольнаго употребленія въ нихъ именъ Іегова и Элогимъ?—Нѣкоторые сторонники системы фрагментовъ, по признающіе подлинность книги Бытія, говорять, что Мочсей, при написаніи этой книги, руковолствовался элогистическими и іеговистическими записями, и что онъ внесъ въ свою книгу тѣ Божескія имена, которыя нашелъ въ этихъ записяхъ.

Но въ такомъ случаѣ ны можемъ спросить: дѣйствительно ли существовали такія записи въ эпоху **Моусея?** Чёмь доказать ихъ существование? И что это за записи?-И почему, за исключениемъ указанныхъ нами мъстъ, имена Элогимъ, Ieroba, Элогимъ – Ieroba, такъ сказать, чередуются между собою не только въ одной и тойже главћ, но иногда въ одномъ и томъ же стихѣ? (Напр. гл. VI-IX; а въ 16 стихѣ IX гл. употреблено и Ісгова и Элогимъ). Отъ чего эти записи не представляются намъ повсюду съ своимъ особеннымъ хирактеристическимъ признакомъ, то-есть съ однимъ которымъ-нибудь именемъ Божимъ – Іегова, или Элогимъ? — Равнымъ образомъ, у тѣхъ, которые думають, что Пятикнижіе было написано спустя вного лѣтъ послѣ Моусея, напр. въ эпоху царей, мы тоже попросимъ объяснения относительно того, какимъ образомъ можно было написать исторію Авраамова потомства, съ элогистической точки зрѣнія, въ ту эпоху, когда Іегова, въ теченіе нѣсколькихъ уже вѣковъ, называлъ себя Вогонъ, царемъ и покровителенъ этого потоиства? Не ностарался ли бы поздн'ёйшій редакторь Пятикнижія нарочито писать въ немъ вездѣ по преимуществу національное, собственно израильское имя Божіе - Іегова? Думать такъ мы имкемъ темъ большее право потому. что тѣ самые критики, которые выдають Иятикнижіе

за произведение позднѣйшаго писателя, желая объяснить употребление имени Іегова во многихъ мѣстахъ его, считаемыхъ ими, по языку и содержащимся въ нихъ идеямь, за элогистическія, охотно допускають ту мысль, будто этотъ писатель или редакторъ-ісговисть замѣниль въ нихъ имя Элогимъ именемъ Іегова. -- Итакъ, по первому предположению остается доказать, что до Моусея существовали записи, или устныя элогистическія и ісговистическія преданія, и въ частности то, что этоть великій законодатель не могь самостоятельно, не прибъгая къ пособію этихъ записей или преданій, употреблять въ своихъ книгахъ имена Элогимъ в Іегова. По второму предположенію употребленіе и сохраненіе имени Элогимъ въ Пятикнижін становится невозможнымъ, и еще менте становится возможнымъ попереизнное, или совокупное употребление обоихъ этихъ ИМСНЪ.

Нѣкоторые критики, задавшись тою мыслію, будто писатель Пятикнижія, пиша его въ эпоху царей, или даже позднѣе, не былъ его писателемъ въ собственномъ смыслѣ этого слова, а только просто собирателемъ древнихъ мемуаровъ, объясняютъ употребленіе имень Элогимъ и Ісгова въ Пятикнижіи. равно какъ в въ послѣдующихъ священныхъ книгахъ тѣмъ, будто въ израильскомъ народѣ существовали два различныя понятія о Вогѣ — элогистическое, подававшее поводъ въ идолоповлонству, и ісговистическое, на которомъ утверждался чистый монотеизмъ. Первое представление восходить, будто бы, къ древнъйшимъ патріархальнымъ преданіямъ, а второе начинается съ Моусеевой реформы.-, Но это мнѣніе, какъ справедливо говорить Созе (1), есть чистая гипотеза, опровергаемая самыми фактами. Сколько бы ни различали идолопоклонство оть политеизма, и что бы ни говорили, будто можно было быть элогистомъ и идолопоклонникомъ: идолопоклонство столь-

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) F. Sauzède, Etude sur la formation de la Genèse; Toulouse, 1863. p. 21. t. 22.

ко же было противно почитанію Элогимъ сколько почитаніе Іеговы (Суд. VIII, 24—27. XVII, 1. XVIII, 21), и цари еврейскіе, проникнутые истинно-теократическимъ духомъ, низпровергали атеримъ, которые были, вѣроятно, не что иное, какъ статуи астарты, или же алтари и вообще мѣста, ей посвященныя (З Цар. XIV, 23. 24. XV, 13), но очень часто щадятъ тѣ высоты, которыя были посвящевы Элогимъ или Іеговѣ (4 Цар. XII, 1....)".

Другіе критики, принимающіе подлинность Пятикнижія, объясняють поперемѣнное употребленіе въ немъ именъ Элогииъ и Іегова потребностію слога, или просто случайностию. По ихъ мнѣнію, Моусей употреблялъ эти два имени съ целію разнообразить свой слогъ, или же онь делаль это безь определеннаго намерения, просто, такъ сказать, по двежению пера. Оба эти объясненія имѣютъ, конечно, свое значеніе, но не могутъ дать удовлетворительнаго отвѣта на все.-Что въ тѣхъ ивстахъ, въ которыхъ оба имени постоянно, при томъ на малыхъ между собою разстояніяхъ, такъ сказать, чередуются между собою, Могсей употребляль ихъ безразлично одно вмѣсто другаго, это вѣроятно и, пожалуй, даже върно. Но къ мъстамъ значительнаго объема, каковы, напр., указанныя нами выше, оба эти объясненія не пригодны, такъ какъ все доказываетъ, что Моусей избираль то или другое название произвольно и наитренно.

Если бы мы вполнѣ хорошо знали особенное значеніе словъ Элогимъ и Іегова, то, можетъ быть, и успѣли бы мы разгадать причину поперемѣннаго употребленія ихъ въ Мочсеевыхъ книгахъ. Нѣкоторые ученые старались сдѣлать это, и вотъ ихъ мнѣніе. Имя Элъ или Элогимъ есть общее названіе божества, имя Бога общее. Элогимъ есть Богъ, котораго открываетъ видимая природа и человѣческая совѣсть, Богъ, какъ язычниковъ, такъ и евреевъ, Богъ – творецъ и промыслитель. Іегова же есть имя Бога собственное, имя Бога, открывшаго Себя патріархамъ и въ частности Мочсею, Бога, открывшаго въ этомъ имени полноту своей неизмѣнно-вѣчной сущности, Бога, существующаго самобытно, Бога, возвѣщаемаго откровеніемъ ('). И если мы разсмотримъ внимательно тѣ многочисленныя мѣста, гдѣ употребляются эти два имени, то уведимъ дѣйствительно, что имя Элогимъ употребляется тамъ, гдѣ Богъ является, по преимуществу, какъ Творецъ, въ Его общихъ отношеніяхъ къ творенію, имя же Іегова тамъ, гдѣ Богъ открывается преимущественно въ своемъ словѣ, или въ своихъ чудесныхъ дѣйетвіяхъ. И у раввиновъ *Пардесъ Риммонимъ* употребляетъ имя Элогимъ преимущественно для означенія Богъ представляется освободителемъ, учителемъ, спасителемъ (\*).

Противъ этого объяснения ставятъ то возражение, что до Моусея имя Іегова не было извѣстно, и что слѣдовательно представленное сейчасъ объяснение его употребленія въ книгѣ Бытія неприложимо къ этой покрайней мѣрѣ, книгѣ, и что употребленіе его въ ней можеть быть объяснено развѣ тѣмъ. что Моусей-ieroвисть подправиль въ чисто элогистическихъ источникахъ, бывшихъ у него подъ рукою, имя Элогимъ на имя leroba. Такъ какъ эти источники существовали раньше того времени, когда было открыто имя Ieroва, то изъ содержанія ихъ ничего нельзя вывести въ доказательство того, почему было измѣнено въ нихъ имя Элогимъ на имя Ісгова. Въ подтверждение этого ссылаются на извѣстное мѣсто книги Исходъ (VI. 3), гдѣ говорится: я являлся Авраиму, Исааку и Гакову, како Бого всемогущий (Элъ-Шаддай), но не открывался има

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта самая мысль высказывается преосвещ. Филаретонъ въ правосл. догмат. Богословія (т. 1. стр. 39—41). — Прим. ред-Генгштенбергъ видитъ въ имени Ісгова — Бога милосердія и благодати. Но это, по мибнію автора настоящаго сочиненія, значитъ переносить въ ветхій завітъ иден новаго завіта. (Hengstenb., Auth. des Pentat. B. 1. S. 289—298).

<sup>(\*)</sup> Hanneberg, Gesch. d. bibl. Offenb. B. I. S. 218. - Cabb. denud. 1 p. 101 et 378.

оо имени Існовы. - Но такъ какъ, съ другой стороны, есть не мало месть въ книге Бытія, очень определительно говорящихъ о томъ, что имя Іегова было извъстно и до Моусея (си. Быт. IV, 26 и XXVIII, 20. 21) ('), то приведеннаго мъста нельзя понимать въ смыслѣ абсолютномъ, а надобно перифразировать его такимъ образомъ: "Я былъ извѣстенъ Аврааму, Исааку и Іакову только какъ Богъ всемогущий, который можеть исполнить данныя Имъ обътованія; теперь же Я открою Себя какъ Іегова, то есть, какъ существо неизмѣняемое, исполняющее то, что Имъ обѣщано". Богъ, какъ-бы такъ говорилъ Моусею, что онъ, видя теперь исполновие данныхъ Имъ обътований, пойметъ всю силу и значение Его имени Ісгова, что онъ лучше, узнаеть и постигнеть сокрытыя подъ этимъ именемъ сокровища, нежели его предки, которымъ Іегова давалъ свои обътованія. "Различіе между именень Элг-образомъ силы, по остроумному замѣчанію Раши (\*), и именемъ Іегова -- образомъ неизмѣнлемости, мотивировано здѣсь въ совершенствѣ. Въ самомъ дѣлѣ, Богъ давалъ патріархамъ (имъя въ виду избраніе ихъ потоиства и обладание извъстною страною) только обътования, указывавшія на Его могущество, или, если угодно, на Его благость; теперь же, имбя въ виду скорое осуществленіе этихъ об'втованій, Онъ не медлитъ открыть, что Онъ не только есть Вогъ всемогушій, но Богъ неизмъняемый и върный въ своихъ обътованіяхъ".

Какъ бы ни представлялось намъ, впрочемъ, это объяснение въроятнымъ, мы сознаемся, что оно не мо-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) «Тогда (при Эносѣ) начали называться по имеви Ісговы, или начали призывать имя Ісговы» (см. русскій переводъ Макарія и другой, изданный по благословенію свят. Сунода, СПБ. 1868 г.). — «Если Богъ (Элогимъ) булетъ со мною.... то Ісгова будетъ монмъ богомъ». См. еще Быт. XIV, 22. XV, 7. XXII, 14. и пр.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) У Bora, въ ero le pentateuque..., Trad. nouv. t. 11 p. 42 et 43.

жеть объяснить многихъ иёсть Патикнижія, въ которыхъ встрёчается поперемённое употребленіе именъ Божінхъ Элогимъ и Іегова. Для объясненія этихъ мѣстъ придется допустить еще случайность и потребность свящ. писателя разнообразить свою рѣчь, — потребность, испытываемую каждымъ писателемъ. Даже и тогда, когда Богъ открылъ Себя Моусею подъ именемъ Іеговы (Исх. VI, 13), оба названія представляются, во всемъ Пятикнижіи, синонимическими и употребляются одно вмѣсто другаго. Тоже самое встрѣчаемъ и въ другихъ историческихъ книгахъ ветхаго завѣта и у пророковъ. См. Іон. IV, 1—10. Въ четырехъ первыхъ стихахъ читается Іегова, въ шестомъ — Іегова. Элогимъ, въ 7. 8 и 9 стихахъ — Элогимъ въ 10—Іегова.

Во всякоиъ случаѣ, поперемѣнное употребленіе двухъ именъ Вожіихъ въ вышеуказанныхъ большихъ отдѣлахъ книги Бытія, единственно и дѣйствительно симметричныхъ, и слъдов. въ тъсномъ смыслъ элогистическихъ и іеговистическихъ, висколько не говоритъ противъ единства писателя этой книги. Оно доказываеть. напротивъ, съ какииъ знаніемъ дёла задумаль Моусей свое твореніе. "Въ самомъ дълъ, говоритъ Шёбель ('), если захотимъ хоть нѣсколько вникнуть въ содержане Пятикнижія, то есть, въ исторію завѣта Бога съ евреями, — исторію, имѣющую ту нарочитую цѣль, чтобы установить властительство Іеговы надъ Израиленъ въ опредѣленной формѣ, называемой теократіею, то поймемъ, что историкъ долженъ былъ мыслить о Богѣ сообразно темь различнымь отношениямь, въ которыхь Онъ находится къ главному предмету его книги, и что отсюда явилась для него необходимость именовать Ею различнымъ образомъ. Такимъ образомъ, употребленіе различныхъ именъ для обозначения Бога становится понятнымъ само собою, и отсюда ничего нельзя выво-

(') Demonstration critique de l'authenticité du Pentateuqe...., « BB Annales de philosophie chrétienne, vol. LVII. дить противъ тождества писателя Пятикнижія. Напротивъ, для всякаго, кто обладаетъ настоящинъ критическимъ тактомъ, очевидно, что если бы было два редактора - ісговисть и элогисть, то они представились бы намъ, вслъдствіе самаго факта — исключительнаго употребленія имени Элогимъ и Іегова, столь различными между собою по своимъ воззрѣніямъ, что ни одинъ компиляторъ, какъ бы ни былъ онъ уменъ, не успёлъ бы сгладить слёдовь этихъ разностей и соединить между собою въ такое цёлое, какъ книга Бытія, столь несходныя между собою документы. Если подобное дело невозможно нынѣ, для нашихъ писателей, наиболѣе привыкшихъ къ эклектическому искусству, и имъ никогда неудается, не смотря на все ихъ искусство, соединить, напримбръ, въ своихъ сочиненияхъ элементъ языческий съ элементомъ христіанскимъ: то тъмъ болѣе невозможна была подобная амальгама въ то время, когда искусства компилированія еще не существовало. Поставить съ такою разборчивостію, какъ видимъ это въ Пятикнижи, здёсь имя Элогимъ, тамъ имя Іегова, въ другомъ мѣстѣ оба эти имена рядомъ, могъ только писатель, трудившийся самостоятельнымъ образомъ".--Замѣчательный примеръ такого разумнаго и обдуманнаго употребленія именъ Божіихъ находять въ XVIII гл. книги Исходъ и въ XXIII гл. книги Числъ. Въ этихъ двухъ главахъ читается только имя Элогимъ, такъ какъ ни Іоеоръ, ни Валаамъ не знали другаго имени Божія — Ieroвa ('). "Какой писатель, справедливо спрашиваеть приэтомъ Созе (\*), съумълъ бы провести въ своей книгъ такое тонкое различение именно тамъ, гдъ слъдовало, если предположимъ, что этоть писатель жилъ долгое время спустя послѣ Моусея? Скажу даже: кто другой могъ бы сдѣ-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ пѣсни Іовора, по русскому переводу Макарія, Богъ называется Іеговою, но называется такъ, повидимому потому, что предъ этимъ назвалъ Бога — освободителя евреевъ Іеговою самъ Мотсей. — *Ред.* 

<sup>(2)</sup> Указанное выше сочинение, стр. 42.

лать подобное различеніе, какъ не тотъ, кому открылъ себя Ісгова, какъ не тотъ, кто со дня исхода евреевъ изъ Египта, видя всъ событія самъ, не нуждался больше ни въ какомъ преданіи, — словомъ, кто могъ сдълать это различіе, какъ не самъ Моусей?"

Были ль у Могсея подъ рукою древныйшие источники?-Защитивъ Пятикнижіе отъ того упрека, будто оно есть компиляція, различныхъ, по своему характеру, по своимъ писателямъ и времени появленія, фрагментовъ, мы должны разсмотрвть, не вдаваясь въ излишнія подробности, слѣдующее положеніе: не пользовался ли Мочсей, оставаясь впрочемъ независимымъ и лично-самостоятельнымъ писателемъ Пятикнижія, древними устными или письменными источниками? — Повидимону, о письменныхъ источникахъ не ножетъ быть здъсь и ръчи, такъ какъ патріархи, повидимому. не знали еще искусства письма. "Въ исторіи патріархальной эпохи, говоритъ Ренанъ ('), не только не находимъ никакихъ слъдовъ письменности, напротивъ, на каждой ея страницѣ встрѣчаемъ обычаи, которые предполагають ся отсутстве. Таковы памятники, служивше напоминаніемъ о какомъ-нибудь событіи, груда камней, деревья, жертвенники. Первые союзы Іеговы съ патріархами совстив не предаются письмени, а увтковтчиваются только внъшними знаками. Самое слова знака (oth), съ которымъ семиты сое иняли очень сложныя представленія, и которое впослѣдствіи должно было сдѣлаться равносильнымъ слову буква, означаеть лишь предметь или факть, произвольно соединяемый съ другимъ предметомъ или фактомъ". Въ опровержение этого мебнія указывають на 18 стихъ XXXVIII главы книги Бытія, гдѣ говорится о печати или клейиѣ (chotham). принадлежащемъ Гудъ. Но еще недоказано, чтобы на этой печати было выртзано имя Іуды. Скорте на ней вырѣзанъ былъ какой-нибудь знакъ, символъ. чъмъ бук-

(') Указанное выше сочинение, стр. 117.

венное начертаніе имени этаго патріарха. Трудно, при томъ, и представить себѣ патріарха, пишущаго исторію віра въ своей палаткъ, и еще труднѣе представить себѣ израильтянина, пишущаго ту же исторію подъ тяжкимъ гнетомъ египетскимъ. Исключение изъ этого можно сдѣлать развѣ въ пользу однихъ только родословныхъ таблицъ, имѣвшихъ на востокѣ и вообще въ древнемъ мірѣ большое значеніе, — таблицъ, которыя, въроятно, были записываемы, хотя для насъ не совстить еще очевидна необходимость записывания ихъ.-Жизнь древнихъ была не столь многосложна и не бына обременена многоразличными и часто излишними занятіями, какъ наша, и глава семейства, окруженный своими дътьми и внучатами, любилъ часто вспоминать съ ними исторію минувшаго времени. Такимъ образомъ, повторяемыя тысячу разъ событія глубоко напечатлъвались въ памяти потомства, и самыя геніалогіи, какъ бы ни были онв длинны, не составляли для нея слишкомъ тяжелаго бремени, такъ какъ она была изощрена долгимъ, можно сказать, постояннымъ упражненіемъ.

Что касается устныхъ источниковъ, то, очень вѣроятно, Моусей имѣлъ ихъ въ достаточномъ количествѣ (') и пользовался ими, какъ и всякій историкъ,

(') Этотъ вопросъ довольно обстоятельно разсмотрёнъ въ сочиненія Аббата Меньяна: Les prophéties messianiques de l'ancien testament, Paris. 1856. — Здёсь онъ говоритъ (стр. 110 — 122), что народъ еврейскій былъ по пренмуществу хранителенъ историческихъ преданій, и патріархи его были отцами исторіи. Главною причиною этого Меньянъ выставляеть то, что у евреевъ религія — самый могущественный элементъ народной жизни, тёснёйшимъ образомъ соединена была съ его исторіей. Средствами же сохраненія историческихъ предавій служным народныя пёсин, къ числу которыхъ, по илёнію Моньява, принадлежать неудобопонятныя слова Даляха къ своимъ женамъ (Быт. IV, 23. 24), притчи и пословицы (Быт. Х. 9), собственныя имена патріарховъ, памятники, каковыми были колодцы, стоябы, алтари, гробницы; религіозныя учрежденія какъ напр. обрѣзаніе. — Ред.

пишущій исторію о временахъ давно минувшихъ. Относительно фактовъ, которыхъ не видѣлъ и не могъ видѣть ни одинъ человѣкъ, какъ напримѣръ творенія міра и начала человѣческаго рода, относительно того высокаго ученія, которое не могло взойти на умъ человѣка, надобно сказать, что все это несомнѣнно отврыто было Мочсею самимъ Богомъ.-Что же касается техъ событій, которыя не превышають области чувствъ, и тѣхъ идей, которыя могъ выработать самъ человѣческій разумъ, то великій еврейскій законодатель могь почерпать свёдёнія о нихъ изъ свидётельства своихъ предковъ. Преданіе патріарховъ-его предковъ представляло ему въ этомъ случаѣ драгоцѣнное сокровище, такъ что, пользуясь имъ, онъ могъ дойти до самой колыбели человѣчества. По особенному изволенію божественнаго Провидѣнія онъ родился въ самую, такъ сказать пору, для того, чтобы собрать это преданіе и навсегда упрочить его въ письмени; потому что съ этого времени сынамъ Израиля предстояло разселение по всей ханаанской земль, а съ этимъ должны были разорваться тѣ узы, которые доселѣ связывали ихъ въ одну семью. "Теперь, говоритъ Воссюэть (1), съ свойственною ему возвышенностію и върностію воззрѣнія, настало время, когда истина, худо хранимая въ памяти народа, не могла уже оставаться внѣ письмени, и Богъ опредѣлившій, сверхъ того, научить свой народъ добродътели болъе точными и многочисленными законами, опредѣлилъ въ тоже время дать ихъ въ письмени. На это дъло и былъ призванъ Morсей. Этоть великій мужь собраль историческія преданія минувшихъ вѣковъ, исторію Адама, Ноя, Авраама, Исаака, Іакова, Іосифа, или лучше исторію самого Бога и Его чудныхъ дълъ. Ему не нужно было доставать издалека преданія о своихъ предкахъ; онъ родился спу-

(') Discours sur l'histoire universelle, chap. Ill 2 part.

стя только сто лѣть послѣ смерти Іакова ('); современныс ему старцы могли имѣть сношенія съ этимъ святымъ патріархомъ въ теченіе нѣсколькихъ лѣть. Память объ Іосифѣ и чудесахъ, совершенныхъ Богомъ чрезъ этаго великаго министра египетскихъ царей, была еще свѣжа. Время, протекшее отъ послѣднихъ патріарховъ — ближайшихъ родоначальниковъ еврейскаго народа, до Ноя, который могъ видѣть ближайшихъ потомковъ Адама и, такъ сказать, прикасаться къ началу человѣческаго рода, можно было измѣритъ жизнію трехъ, или четырехъ человѣкъ. Такимъ образомъ, Моусею не трудно было собрать древнія преданія о человѣческомъ родѣ и въ частности о семействѣ Авраама; эти преданія были тогда еще живы и свѣжи и нѣтъ ничего удивительнаго въ томъ, что Моусей, говоря въ книгѣ Бытія о событіяхъ отдаленнаго времени, говорить о нихъ такъ, какъ будто они произошли недавно, потому что замѣчательные памятники прошлыхъ событій были еще предъ глазами у всѣхъ".

(продолжение будетг)

(<sup>1</sup>) Іаковъ умеръ за 1764 года до Р. Х., а Мотсей родился за 1651 г. до Р. Х., слёдов. спустя 113 л. послё смерти Іакова.—Смтр. Изслёдов. Библ. хронол. <sup>6</sup> Ив. Спасскаго, Кіевъ. 1857.—*Ред.* 

Digitized by Google

## вопросъ

## О ПЕРСТОСЛОЖЕНИИ ДЛЯ КРЕСТНАГО ЗНАМЕ-НІЯ И БЛАГОСЛОВЕНІЯ ПО НЪКОТОРЫМЪ НО-ВОИЗСЛЪДОВАННЫМЪ ИСТОЧНИКАМЪ.

(продолженіе)

## Свидптельство всероссійскаго патріарха Іова, въ посланіи къ грузинскому митрополиту Николаю.

Статья: вопрост о перстосложении для крестнаю знаменія и благословенія по никоторыми новоизслидованными источниками, была уже написана и частію, въ трехъ книжкахъ Православнаго Собесѣдника ('), даже напечатана, какъ одинъ маститой старости отецъ архимандрить, именно настоятель свіяжскаго монастыря Мартирій сообщилъ намъ, что когда былъ онъ еще ректоромъ пермской семинаріи, а было это еще въ тридцатыхъ годахъ, то ему приходилось встрѣчать въ раскольническихъ сборникахъ посланіе всероссійскаго митрополита Іова къ грузинскому митрополиту Николю, и въ посланіи читать, что креститься слѣдуетъ двюма персты; впрочемъ, — прибавилъ достопочтенный о. архимандритъ, — "быть можетъ, двуперстіе тамъ в вставка позднѣйтая, раскольническій подлогъ, какихъ

(1) См. Прав. Собес. 1870 г. мѣсяцы январь, февраль и мартъ.

на моемъ въку приходилось мнъ встръчать и обличать не мало",---въ подтверждение чего разоказалъ нъсколько случаевь изъ собственной практики и личныхъ наблюденій, какъ раскольники сочиняють развообразные подлоги, цёлые впокрифы или отдёльныя впокрафическія свидѣтельства для пропаганды своего суемудрія, для обольщения невъждъ. Записываемъ этотъ частный случай, какъ характерное обнаружение того, что прославленная нами слёпота раскольническая вездё и отнично подмѣчаетъ благопріятныя для себя обстоятельства, которыхъ вся совокупность нашей учености не подитичаеть. Воть факть историческаго значения --- посланіе перваго всероссійскаго патріарха Іова къ грузинскому митрополиту Николаю ври историческомъ обстоятельстве посольства отъ грузинскаго царя въ царю московскому; а мы, почивая на напихъ квигохранилищахъ, до конца 1869-го года пробавлялись только смутною молвою, что такое посланіе, кажется, было и должно гдъ-либо быть; а раскольники уже давно внесли это послание въ свои сборники, быть ножетъвъ сотни и тысячи своихъ сборниковъ, и пользуются. инъ для своихъ цълей, и быть можетъ -- уже давно усибли исказить его въ своихъ видахъ (1).

(1) Считаемъ небесполезнымъ для дѣла подѣлиться съ благосклонными читателями выдержкою изъ цисьма въ намъ одного спеціалиста, ратующаго противъ раскола и перомъ и словомъ: выразивъ намъ благодариость за смиревным писанія наши о перстосложеніи, «особенно же за разсмотрѣніе свидѣтельства въ пользу троеперстія Петра Петрел», почтенный мужъ продолжаетъ: «но вотъ въ чемъ недоумѣніе при семъ. Г. Барсова напечаталъ в Христ. Чтеніи (№ 11, ноябрь, 1869 г.) Посланіе патріарха Іова въ прузинскому митрополиту Николаю, тдѣ нашъ первосвятитель учитъ «креститеся двѣма персты» (стр. 877). Старообрядцы рады такой находкѣ и благодирны г. Барсову за обнародованіе дорогаго для нихъ памятника древней русской письменности. Ничего не стоитъ какому нибудь "ву похлопотать о перепечатавім посланія патріарха Іова, «распространить его въ сотняхъ тысячъ экземпляровъ въ средѣ раскольниковъ къ волненію среди

Cos. 11.

15

Послание Ігва патріарла московскаго и всея Русій къмпирополиту Николь в всему священному собору Иверскіа земли Грузинскаго царствія, въ первый разь появилось въ декабрьской книжкв (\*) Христіанскаго Чтенія за 1869 г., которую вы получили въ половинѣ января уже текущаго года послѣ описаннаго собесѣдованія съ о. архимандритомъ Мартиріенъ. Дѣйствительно, согласно съ заявленіенъ о. Мартиріенъ. Дѣйствительно, согласно съ заявленіенъ о. Мартирія, мы прочитали въ этомъ ново-изданномъ памятникѣ древле-россійской церковной литературы слѣдующее свидѣтельство о перстосложеніи: "и молящися креститися подобаетъ двѣма прьсты: прежъ положити на чело главы своея, таже на перси, иотомъ же на плече правое, тате и на лѣвое, сътбеніе прьсту именуетъ сшествіе съ небесъ, а стоящій персть указуетъ възнесеніе Господ-

православныхъ, къ соблазну простыхъ и къ совращению въ расколь поползновенныхъ. Какъ согласить свидътельство иностравца Петрея, современника патріарху Іову, съ свидѣтельствомъ самаго витріарха? Желаніе вногихъ, занятыхъ вопросовъ о перстосложепін, видіть на страницахъ Прав. Собесідника замітку о пославім патріарха Јова и въ частности о свидітельстві его въ польву авуперстія при всеобщень употребленін его въ пачаль XVII в. по свидательству Петрея». - Благодарные нашену удоважаеному корреспонденту на ласковомъ словѣ, мы направляемъ нашу статью, но мъръ нашихъ силъ и способовъ, къ увлетворению его и другихъ желанія. Но съ другой стороны долгомъ считаемъ выразить искреннюю благодарность нашу и г. Барсову за обнародованіе въ печати посланія патріарха Ісва, въ нажитонъ опытави убъжденій, что секретничанье касающимися раскола документани перѣдко дѣлаетъ ихъ секретомъ только для насъ, ю вовсе не для раскольниковъ (какъ и показываетъ случай съ посланіенъ цатр. Іова, которос, невѣдоное нанъ, давно уже было відово раскольникаяъ), и мѣшаетъ здравому обсужденію возникающихъ между нами и противною стороною недоразущъний. А при открытой гласности дело выяснится и истина изведеть правлу преваго, яка свыть, и судьбу его, яко полудне.

'(\*) Стр 858—893.

не, а три персты равны держати — исповѣдуеть Троиицу нераздѣльну, то есть истинное крестное знаменіе" (').

Совершенно неожиданно для себя получивъ это совершенно-неизвѣстное до сихъ поръ въ богословской литературѣ свидѣтельство лица въ такой мѣрѣ почтеннаго, какъ первый всероссійскій патріархъ Іовъ, объ употребленіи двуперстія, мы ни мало не отступаемся отъ своего взгляда, прежде высказаннаго нами въ предыдущихъ отдѣлахъ нашего изслѣдованія о двуперстіи, потому во первыла, что это свидѣтельство пока еще не наѣетъ безспорныла гаринтій своей подлинности.

Мы подвергаемо вопросу подлинность не цилиго посланія а только свидътельства о перстосложении. Посланіе патріарха Іова написано при слѣдующихъ историческихъ обстоятельствахъ. Въ 1587 г. царь Грузіи Александръ II отправилъ въ Москву пословъ своихъ "княза Каплана да Хуршита да старца Кирилла", и просиль наря Осодора Іоанновича о помощи противъ невѣрныхъ. Митрополнть Николай съ своей стороны въ особыхъ посланіяхъ къ царю Өеодору и патріарху Іову просилъ вразумленія и содъйствія по части устроевія религіозныхъ в церковныхъ делъ. Посланіе Іова было отвётонъ на посланіе митрополита Николая. Къ сожальнію, черновой отпускъ-автографъ этого посланія до сихъ поръ не открыть, сколько намъ извъстно. Напечатанный въ Христіансковъ Чтенія тексть посланія заимствовань наъ рукописнаго Сборника новгородской софійской Сибліотеки (М 1475), сборника XVII в., неизвъстно какого года, изъ рукописи, которую ученый очевидёць (2) признаеть неисправною. При таковъ положения дъла, при неимъніи въ виду автографа посланія, при неопрелъленности указанія на премя выхода рукописи, при вкроятномъ предположении, что она написана около половины XVII в., когда ученіе о двуперстіи, пропа-

(1) Тамже, стр. 877.

(\*) Г. Бар овъ смотр тамже, стр. 867.

15\*

гандировалось всякими способаям, тогда какъ самоя посланіе написаню въ концѣ XVI в., трудно поручитоя за подлатность текста посланія, за цёлостность его и неповрежденность. — трудно увѣрять, что воякая строчка въ этомъ посланія вышла изъ подт. пера и въ свое время скрѣплена подписью патріарха Іова.

Правда. этому отрицательному ослабленію важноети разсматриваємаго свидѣтельства о перстосложенія мы сами большой важности не придавали бы, если бы не имѣли въ виду нѣкоторыхъ ноложительныхъ указаній на нѣсколько странное происхожденіе этого свидѣтельства. Свидѣтельство булто бы патріарха Іова о двунерсти есль особаю рода встивка въ текстѣ посланія.

Г. Бирсова, составитель предисловія къ изданному въ Христіанскомъ Чтеніи посланію патріарха Іова ('), зажћуаетъ, что въ этом, послани патріархъ. перечисляя и опровергая различныя сретическія заблужденія, излагаеть "въ общихъ чертахи почти всѣ главные пункты христіанской догматоки, примтнятельно къ предполагасмымъ потребностямъ Грузинской церкви (ученія о св. Троицћ, о таинствахъ, о почитани иконъ, пощей, сватыхъ, Богоматери и проч.). При этомъ вы замъчаень любопытную черту нашихъ старинныхъ лвтературныхъ правовъ: излагая учение сретиковъ и опровериая ихъ, патріархъ помущется словомо презентери Ковыми на богомилова (1), буквально заимствуя изъ него пълыз тирады, но не укавывая на источникъ в весьми искисно приспособляя выдержки изъ слова (\*) Козыны из циляма своего послания, такъ что только при самоть близноже энакомства се словоте Козете, пожно запетть ихъ". Точвае говоря, дъйствительно составитель посланія "пользуется словомъ Козьмы, не увазывая на

(') Тамже, стр. 862-863.

(<sup>т</sup>) Цамятникъ болгарской литературы, появившійся въ Россіи при самонъ началѣ въ пей христіанства, напечатанный вполнѣ въ Православномъ Собесѣдникѣ за 1854 г.

(\*) См. Христ. Чтеніе 4869 г. ч. И. стр. 862-863.

Digitized by Google

источникъ,4; но не то чио "цблыя тирады заимствуются", а вышисырается подъ радъ значительная часть верьна пространнаго, нь цълый трантать разитрами. слова Козьмы; нельзя при этомъ сказать и того, будто заимствуемыя выдержки "весьми некусно приспособляючся къ целянь посленія", — такъ какъ изъ слова, которынь пользуются, делаются только более или непве значительные выпуски, и иной разъ-весьма неискусные, оназывающиеся таковыхи главнымь образомъ, важется, отъ неисправности рукониси, изъ которой заияствовано послание. По мъстамъ при сравнении неисправность рукописи оказывается несомибнною. Стоитъ только положить рядомъ напечатанное въ Христіанскомъ Чтеніи посланіе съ изданнымъ въ Православномъ Собестдникъ Словомъ Козьмы, и тогда окажется, что значительная часть посланія, именно въ Христіанскомъ Чтения отъ стр. 873 до стр. 878, отъ словъ: "вся убо заповъди Господа нашего Іса Христа спасенія ради бъсъдованы сучь",-и до словь: "жезль теой и палица твоя та мя сутъписта", представляетъ буквальную выписку изъ слова презвичера Козьмы, - что вынуски изъ слова одъланы значительные, но перифразируется оно весьма мало, перифразъ этотъ состоитъ главнымъ образомъ въ замѣнѣ рѣченій, которыя уже и во время патріарха Іова казались старинными, на новъйщія; а вставокъ, по самомъ тщательномъ подстрочномъ и даже подсловномъ сличении, какое нами и сдълано, оказывается всего только двъ-три и не болыне четырехъ; изъ нихъ вст касаются чолько словъ; вставкою же своеобразной высли можно назвать единственно только овидительство о двуперсти. Для подтвернденія и для ясности продставить здесь нужную нажь часть текста посланія: "Глист великій верховный Петро: глагола Вогъ сусты святыхъ пророкъ отъ въка (7)... Еретицы же ни во чтоже имуть словеса, я же

(1) Въ словъ Козьмы: « велики бо и верховный Алистоль Петрь вопить глаголя: глагода Богъ усты всъхъ свитыхъ усты святыхъ възвѣща, и всѣхъ отнещутся, н не почитаютъ, ихже зоври сверъпіи убояшася и осно угасе (')... Къ ней же архистратитъ Гаврінлъ глаголетъ: радуйся обрадованная, Господь съ тобою. Мы же велегласно вопісмъ: благословенъ плодъ чрева твоего, яко родила еси намъ Христа Списа избивителя душамъ нашимъ и всѣхъ видимыхъ и невидимыхъ честнѣйщи явися нажъ (').

пророкъ его отъ въка» (Прав. Собесъдникъ 1864 г. ч. II. стр. 89). Текстъ посланія оказывается безъ грамматическаго смысла, всяъдствіе ненсправности той ли рукописи, наъ которой перепечатано посланіе патріарха Іова, или даже той рукописи, изъ которой Іовъ ваниствовалъ слова Козьмы.

(') Въ словѣ Козьмы: серетицы ин въчтоже имуть и словеса, яже усты его (Давида) извѣща Духъ Святый, отмещуть; Лераама же друга Божія, и Длила и Азпрыны чади и прочила пророкъ не пріемлють, ижже и закрые сакръпіи уболшася и онк усумикся» (Прав. Собес. 1864 г. ч. И. стр. 89—90). Какъ видится, въ пославіи пропущены слова: (Данила и Азпрыны чади», и виѣстѣ съ тѣмъ потеряно историческое значеніе словъ: «иже звѣри сверѣпіи убояшаяся и огнь оугасе». Невѣроятно, чтобы текстъ Козьмы былъ такъ нелѣцо поправлевъ патріархонъ Іогонъ; а скорѣе эту неправильность должно приписать неисправности той или другой рукописи.

(\*) Въ словѣ Козьмы: «къ вейже архангелъ Гаврінлъ съ страхомъ глаголааше: радуйся обрадованная, Господь съ тобою... Нама же преблаженная Боюродице милостнов буди зды и на юрджема судь, на та уповающима. Ты бо всёхъ видимынхъ и невидинынхъ честибнши явися» (Прав. Собес. 1864 г. ч. II, стр. 91)...Оказывается, что курсивомъ означенныя здъсь слова Козьны заньновы въ послания словани: «мы же велеласно волісми: блиесловень плодо чрева теоезо: яко родила еси намь Хрисина Спасы избычителя душамь начиние». Это, посл'я свид'ятельства о двухъ аерстахъ, которое сейчасъ представниъ въ связи ръчи, саная важная, или лучше сказать-посль названные сендютельства едияственная вставка, сдъланияя патріархонъ Іовонъ въ замиствуемонъ въ посланіе тексть Козьны. Вставка здісь сділана хотя въ связи съ нослѣдующимъ и не совсѣмъ складно, но разумно, со смыслонъ. Посль словъ посланія: счестившим явися нанъ», слъдуеть въ посланія значительный на цілую страннцу пронускъ изъ слоза Козыны.

Мы же правов'єрній людів, видяще образь Господень на иконъ написанъ, кланяемся и руцъ къ нему воздъвние, изъ глубины сердца воздохнувше, вошекъ глаголюще: Господи Ісе Христе, Сыне Божій, иже синъ образомъ явися на земли спасенія ради нашего, изволи вый своею волею пригвоздитися на кресть, давый намъ кресть свой на прогнание всякаго супостата видимыля и невидильного ('). Егда ли паки видимъ святыя Богородицы Маріа икону, такожъ къ ней изъ глубины серднь вопіснь глаголющи: пречистая Богородица, не забуди насъ людей своихъ, тебе бо имамы заступнищо и номощницу и ходатации ко Сину тваеми и Воец нашему, в тобою мы сръшни вадбенся пріяти гибхонь проценіе. Егда ли котораго видимъ святаго образъ, такожъ реченъ: оугодниче Христова імрк имали дръзновение къ Владыц Христу Богу нашему, помолися о мнв, да спасуся твоими молитвами (1). И мольящися

() Пъ Словъ Ковыны: сны лего (частица --- лег, не инъющая сиысла въ посланіи нитеть свой снысль у Козьны, противополагающаго правовърныхъ сретиканъ, хулящимъ св. иконы) справовѣрнія людіе, видяще образъ Господень на иконѣ написанъ, руцѣ къ нему въздѣвше, очи же умкім съ небеся до самою сущаю съ Отцемъ и съ Снятымъ Духомъ евспущающе, и въпень глаголюще: Господи Інсуса Христе словъ посланія зайсь; «Сыне Бозній», у Козьны нътъ), иже синъ образонъ явися на зения спасенія ради нашего и изволи своею волею пригвоздит, на кресть руць свои и давый намъ кресть свой на прогнанія всякаго супостата, помилуй нь на им уновающая. - Обазывается, что въ пославіи посл'в словъ: «всякаго супостата» -- сд'влава вовсе неунъстная вставка словъ: «видимых» и нечидимыль», а вы пущены вибсто того слова Козьны; спомилуи ны на тл уновающая», — слова существеннаго значенія, опреділявнія не только логическій, но и грамиатическій смысль всего предложенія. Эту безграмотность можно объяснить только испорченностию той или другой руковиси.

(\*) Въ словъ Козьны тоже самое съ самыми неяначительными отмъвани, вменно: «сгда зи пакы святы аБогородица Маріа видник икону. то такоже къ ней изъ глубивы сердца въщенъ гласопреститися подоблето двъма присты: премсе положити на чело главы своея, таже на перси, потожь же на плече правое, таже и на львое. Съгбение прысту именуеть сшествіе съ небесь, а стоящій персть указуеть възнесение Господне, а три персты равны держати-нсповтдуеть Тронцу нераздальну, то есть истиннос крестное знамение. Иже не любить Госнода нашего Іса Христа, да будеть проклять. Иже святаго комканія честнаго тъла и крови Христовы не пріинаеть, на будеть проклять. Иже не молится съ оупованиень святьй Вогородици Маріи, да будеть проклать. Иже не кланяется съ оусердіемъ Кресту' Господню, да будеть проклять. Иже иконы Господня и Вогородицины в встахъ святыхъ со страхомъ и любовію не цълуютъ да будуть прокляти. Иже иконама Господнима и Богородицынымг оусердно съ желанісмг не поклоняются, да будуть прокляти ('). Иже словесь евангельскихъ и апостольскихъ не имать въ честь, да будуть прокляти. Иже святыхъ пророкъ не творятъ" (говорятъ?) "Святынъ Духомъ пророчествовавшихъ, да будутъ прокляти. Иже святыхъ всъхъ не чтутъ и не кланяются съ любовію и трепетомъ мощамъ ихъ и иконамъ ихъ (\*), да будутъ прокляти. Иже хулять святую литургію и вся молитвы, преданныя христіаномь оть апостоль и святыхъ отецъ, да будуть прокляти. Иже вся твари видимыя в

(<sup>1</sup>) Этого плеоназма — повторенья анаеематизма предыдущаго у Козьмы нѣтъ. За то нѣкоторые анаеематизмы, находящіеся въ словѣ Козьмы, въ посланіи опущены.

() «И иконама иха» — у Козьны нать.

Digitized by Google

люще: пресялтал Богородице, не забуди насъ людей своихъ, тебе бо имамы заступницю и помощь грѣшніи и тобою надѣемса пріати прощеніе грѣховъ и прочаа. Егда ли кого святаго образъ видимъ, такожде глаголемъ: святый Болсій, имя рекуще, пострадавый за Господа, имаши дръзновеніе къ Владыцѣ, молиса о мнѣ, да спасуся твоими молитвами». —Затѣмъ въ посланіи сряду здѣсь излагается ученіе о крестномъ знаменіи; изъ слова же Козъмы дѣлается весьма значительный пропускъ.

невидимыа не истинствують Богожь сътворенная, да будуть прокляти. Иже не инять церковныхъ санонъ Господемъ и апостолы строено, да будутъ прокляти. Иже не творять Богомъ даннаго Монсеенъ закона, да будуть прокляти. Иже женитву чистую хулятъ и богатыя носящихъ брачныя ризы съ говънемъ и цъломудріемъ, да будутъ прокляти" (').

Открывается такимъ образомъ, что въ посланіи патріарха Іова ведется буквальная выписка; съ пропускаин, съ указанными вставками, изъ которыхъ только од+ на выше-указанная можеть быть названа действительново всичавкою словъ, в не своеобразной мысли, дополняя тексть Козьмы: "радуйся о ридованиая, Госпо в съ тобою", внесениемъ изъ молитвы: Богородице Дьсо радуйся, оловъ: благословено плода чрева твоего, яко родия еси намо Христа Спаса, из Гавителя душамо нашимо, — ведется отъ словъ: "вся оубо заповѣди Господа нашего Іса Христа спасенія ради бесъдованы суть" (Христ. Чт. стр. 873) и включительно до словъ: помодися о мнѣ, да спасуся твоими молитвами" (Тныже, стр. 877). Затънг сандует вставна не только слово, но и своеобразной мысли о перстосложении, которой у Ковьмы нютг. А после этого опять выписываются изъ того же Козьмы анассиатизны и прочес.

Для выясненія дёла себё и нашимъ читателямъ, особенно же изъ старообрядцевъ, если таковыхъ Господь пошлетъ, мы должны прибёгнуть здёсь къ срав-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Отъ словъ: «иже не любитъ Господа нашего Iса Хирста», и до этото иъста ведется, съ указаннымъ плеоназиомъ и иъкоторыми пропускани, выписка изъ слова Козъмы Ирев. Собес. ч. И. стр. 324-325; а затъмъ дальше отъ словъ: спрежь реонача Господая контронъ умножнатимся на земли», и до словъ: смезат твой и палица твоя та на сутъщистви, импесано оснать изъ слова Козымы -- изъ предъідущей части его, мать которой или выписки до анавематизмовъ -- Прав. Собес. 1864 г. ч. И. стр. 98-99; а послѣ этого выписки изъ слова Козымы прекращаются.

сту Господню, да будеть проклятъ" и т. д.-Такъ начивнотся и далже продолжаются анассматизмы у Козьны. Но воть эти анассматизиы Козьны въ связи съ предыдущимъ въ послания Іова: "Мы же правовтрния людіе, видяще образь Господень на иконв напесань, кланяенся и...вопість глаголюще" (обрядословіе, како коннь образонь почитается образовь Спасовь)..., Егда . ли паки видимъ святыя Богородицы Маріа вкону, такожъ...воніснь глаголющи" (обрядословіе, како коннь образонъ почитается образъ Богородицынъ)..., Егда ли которыю видимъ святаго образъ, такожъ речемъ: сугодниче Христовъ имрк... да спасуся твоими молитвами" (обрядословіе, како коимъ образомъ почитается образъ свячего). И полящися креститися подобаеть дебы прьсты: прежь положити на чело главы своея, таке на церси, потонъ же на плече преное, таже и на лъвое" (обрядословіе, како воимъ образомъ подобесть креститися). "Съгбение прысту именуетъ сшесткие съ небесь, а стоящи персть указуеть възнесение Господве, в три персты равны держати-испеендуема Троиуу исразовлану, чо сочь ногиеное кресчное знамене" (понвер обрадословія съ догнатословіенъ и нереходъ къ послъднему догнатословіко). "Иже не любитъ Госвода вашего Іса (') Христа, да будеть проклать. Иже святаго комканія честнаго тъла и крови Христовы не прівнаеть, да будеть проклять. Иже не кланяется съ оусердіень кресту Господню, да будеть провлять. Иже не политея съ оунованісиъ снятий Богородици Марія, да будеть проклять" и т. д. Что же туть вась поре-жаеть? Отсутствіє ег посланій Іова анавелатизна Козьмы истриниция во "святую и разлучимую" (ля-

(1) Въ Христ, Чтении и въ Православноиъ Собес вдникв въ

разсматриваемыхъ статьяхъ вездѣ пишется — Інсусъ; мы пишенъ la въ предположении, что такое начертаніе безъ сомнѣнія чаще, если только не исключительно встрѣчается въ рукописяхъ, съ которыхъ сняты указанныя статьи: слово Козьмы и особенно Послани losa.

цями) "Тронцу". Анаоскатиянь этоть рыпительно---шаибренно исключенъ! Въ какихъ же видахъ? Развѣ носроссійскій натріархъ Іовъ не вкроваль во святую Трояцу, или не считаль этоть догнать кореннымь основанемъ христіанской въры, всякаго христіанскаго синвода въры, всей христіанской догматики? Нътъ! Патріархъ Іовъ, - т. е. онъ ли, другой ли составитель вли всказитель разсиатриваенаго посланія, -- яам вниль этоть инавематизио Козъмы на невърующихо во Тронцу самодныльныма изложениема учения (следовало бы заненеть однородное однороднымъ-аниесматизма иназеминизмона) о двутерсти. Видно по вселу, что составичель посланія признаваль эти два ученія о Тромць и деунерсти равносильными по важности, раннозначуинин по сиыслу, взамино себя заминяющими и вваимно одно за другое довлѣющими.

Тутъ мы должны обратиться къ прекрасному сечинению священника москомской Парасковневской, въ Охотномъ ряду, церкви о. Іошина Виноградова — о Особоритовомъ словь — о Дсуперсийи, (<sup>1</sup>) къ его сколько остро-

(<sup>1</sup>) Не вполиѣ согласные съ нѣкоторыми выводами этого сочиненія, мы тѣмъ не менѣе признасмъ въ немъ высокое достоинство. Не можемъ мы признать успішною попытку объяснить вторженіе въ Россію двуперстія латинскою іезуитскою интригою. Древвсе средневѣковое двуперстіе западно-римской перкви, являющееся стоднымъ съ старообрядчеснимъ двуперстіемъ по внѣшности, быле по внутреннему своему значенію, кажется, испоковное каволическое троеперстіе или именословіе монограмма сиаситесьнаго име-

ни IC XC, или даже еще вѣчто третьс; и двуперстів съ своимъ раскольническимъ смъизовъ вышло съ востока изъ Сиріи отъ иссторяанъ, что съ теченістъ времени вы намѣрены, если Богъ благословитъ въяснить и доказать. Вообще это сочиненіе обреиснено историческими гивочезани, при чемъ одна изъ нятъ ня июлиѣ состоятельвая, однаноже рѣзко выставляющелся на вилъ, подрывлетъ явлоченіе и прочихъ и явторитетъ вежо сочинения, особенно же въ глазахъ пристрастно скотрящихъ на опризергаю-

умнынь, етолько же и обстоятельныть соображеніямъ о тісной связи Осодоритова Слова или вообще ученія о перстосложеніи съ исповѣданіемъ святыя Тронцы. Вотъ сущность соображений о. Іоанна Виноградова объ этонъ предметѣ: "Около времени Стоглаваго себона ны запъчаенъ большое обиліе прологовъ. Въ кратконъ жити св. Мелетія, архіепископа анттіохійскаго, (12 февриля) между прочинъ говорится о тонъ. какъ Мелетій на соборъ (бывименъ въ IV в. въ Антіохія) яля посрамленія аріанъ унотребиль симесанческое сложение нерсиния. Сказание объ этокъ передаетъ древний церковный историкъ (V въка) *Осодорито* такъ: "когда православные просили Мелетія преподать краткое учение о **пределной** Троиць, то онъ сперва показалъ три нерста, а нотомъ ден иза иназ сложивъ и оставивъ одинъ, произнесъ слёдующия достохвальных слова: пори соток, яже резунъваются, во къ единому точко бестдуенъ". Когда в въ нашемъ отечествъ появились еретика (жидовствующіе), которыхъ нужно было вразумить, а вразаемывныхъ предохранить отъ ихъ мудрования кранкима учнісма о пресвятой Троиць: тогда нашли для сего легчайшій способъ въ молитвенномъ православномъ перстосложени" (способъ, прибавинъ отъ себя, которыть правовърные искони въковъ выражали свою въру въ достопоклониемую Троицу), "способъ. которымъ пользовался св. Мелетій по скизинію Осодорита. Нензвістный писатель составиль краткое изложение внуш в Бога трипостаснию и Сына Божія во двою естесте

мый предметъ—на двуперстіс. Тімъ не меніе въ этомъ сочинемім вопросъ о двуперотія впервые освіщонъ истинно-историческимъ світомъ, представленъ въ настоященъ своемъ — или лучше сказить прошедшемъ догматическоиъ — символическомъ значени существеннаго члена віры, какое давалось двуперстию въ древней Руси и нымѣ двется старообряднами, и разъясненъ на основани миогихъ нево-открытыхъ данныхъ, которыхъ выгдѣ съ таимъ успіхомъ вельва провірнть но общеуважаемынъ и правсловными и старообряднами документамъ, какъ въ Москві. познавляемие, прининить сіе изложеніе ка порстосложенно" (въ которому, прибнвимъ отъ себя, сіе испорыданіе пряменялось въ христіанскомъ міре, съ разными оттъякали въ развыхъ мъстахъ, неконе въкопъ), "и назваль свой налый трудъ примънения словоже Осодорнина для большаго вниманія къ нему вразунляемыхъ. Такъ ны", -заключаетъ здъсь (') о. Ісаннъ, -, понимаенъ пронехождение слова Өеодоритова".-Мы съ своей стороны ставляемъ гипотезу о происхождении слова Осодоритова, какъ наяъ для нашей цъли вовсе ненужяую, а проскъднить по изследованию о. Іоанна раскрытие той безспорной исторической истины, что извъстное слосо Осодоритово о перстосложении, какъ и самое перстосложение, было во древней Руси догланнино-символическимо исповъданиемо въры во св. Троицу и смотръние Сына Бежія. Въ древныйшемъ своемъ видь слово Феодоритово появляется въ ХУ в. въ сборникъ, принадлежавинсть священно-иноку Досивею, спостнику святых во-саны в Санватія, гдѣ оно читается такъ: "Слово св. Осодорита, како благословити и креститися; благослон. Сице благословити и креститися роукою. Богъ Отець Богь Сынь Вогь Духь Святый не тріе суть бови, но единъ Богъ втроици имены раздъляется, в божество едино: Отецъ не рожденъ, а Сынъ рожденъ, а Духъ Святый ни ражен ни созданъ, но исходя. Тріе во единовъ Божествъ едина сила, едина честь, едино поклоняние отъ всез твари, отъ антелъ, отъ человъкъ. Тако твыть тремъ пръстоиъ оуказъ. А два пръста имъти наклонена, а не разпростерта. А тёмъ оуказъ тако: то обризуетъ двъ естествъ, божество и человъчество, Богъ но божеству, а человъкъ по вочеловъчению, а въ обоень съвершенъ. Высший же пръсть образуеть божество, а кижній челов'ячество: понеже сшед оть вышних и снасе нижная. То съгбение пръсту толкусть, преклони бо небеса и сниде нашего ради спасения. Тако святы-

(1) Стр. 7---8.

Digitized by Google

ин отци оуказано и оузаконено: емуже слава. Отцу и Сыну и Сватому Духу, ные и присно и во в. в. Аминь".

Откуда заимствоваль Досноей сіе слово, неизв'єстно. Не составиль ли его онъ самъ? Въ разрѣшеніе этой догадки о. Іоаннъ Виноградовъ представляеть слёдующія соображенія: Инокъ Доспеси быль въ хорошихъ отношеніяхь и Геннадію архіепископу новгородскоиу. Геннадій известень особенною ревностію къ православію противъ вретиково-жидовствующихо; къ сей ревности онъ возбуждаль и другихъ. Можно предполагать, что примъръ ревностного пастыря дъйствоваль на Доснося и вызываль его къ литературному подражанію. Преподобный Іосифъ волоколамскій въ преднеловія къ Просевянителю упоннасть, что въ его вреня православные, "не могуще терпети пагубной и богохульной бури, съ слезами горькими Богу моляху, да оупразднить пагубную ону жидовскую зиму, и сограсть сердца наметью св. единосущныя Троицы". Зам'вчательно въ сборникахъ Доснося то обстоятельство, что онъ нервый сдълаль въ XV въкъ извъствымъ въ Россия сочинение (X-XI в.) подъ названиемъ Препрение и поучение ото божественныхо книго, т. в. Слобо Козымы. пресвитера болгарскаго на вретиково богомилово. Цъть это слово обратило на себя внимание Досиося? Конечво, своимъ содержаниемъ, имъющимъ близкое отношение къ тому врежени, когда появилась сресь жидовственошихз. Лжеучение жидовствующихъ преимущественно состояло въ ниспровержени самыхъ первыхъ догнаторь въры о св. Троицъ и о лицъ Інсуса Христа. Такъ жидовствующие учили, 1) яко Вого Отеца вседержитель но имать Сына, ни Святаго Духа, единосущны и сопрестольны себя, яко нъсть Святыя Троица, - 2) яко Христось еще не родился всть, но еще будеть время, егда имать родитися: а егоже глаголють христыне Христа Боги, той прость человых есть, а не Болг". Кромѣ того жидовствующіе гнушались животворящимъ крестома Христовыма, обезчестили св. иконы, отвергали апостольскія преданія и уставы святых отець, и

нежду прочимъ считали за ничто и крестное знамение. Въ противодъйствіе сему крайнему безумію нужно было, особенно для людей безграмотныхъ, преподать кратвое, но вытств съ твив ясное изложение гливных догматово вперы, указать противъ неправомыслящихъ такое наглядное облачение, которое могло бы быть какъ и было, подручнымъ для каждаго. И вотъ составитель слова Өеодоритова беретъ обще-употребительное перстосложение для крестнаго знамения съ испоконнымъ въ Церкви Христовой разумѣніемъ его значенія, и обстоятельно объясняетъ, какія догматическія мысли нужно соединять съ остенениемъ себя крестнымъ знамениемъ, т. е. какъ славословить Господа Вога, или, говоря библейскимъ словомъ, како благословити Господа. Очевидно, составителю слова хотѣлось кратко и отчетливо внушить и, чрезъ частое напоминание при каждодневнояъ ограждения себя крестнымъ знамениемъ, глубже укоренить самое учение о Боло, но ни какъ не учение о перстосложении, о которомъ здѣсь говорится только потому, что персты берутся за необходимое внёшнее выражение внутренняго исповлдания (благословения) св. Троицы. Если же предположить, что составитель слова писалъ въ наученіе, какъ персты слагать, въ такомъ случаѣ ему довольно было бы указатъ на число и наименование перстовъ и сократить все слово такъ: "три персты равно имъти вкупъ по образу троической, а два перста имѣти наклонена, а не простерта"; остальное богословіе. при ученіи собственно о перстахъ, дѣлается липинииъ, и вовсе непреложимыми къ перстамъ становятся слѣдующія слова: "Отецъ не рожденъ, а Сынъ рожденъ, а Духъ Святый ни рожденъ, ни созданъ, но исходя": ибо перстами никакъ нельзя изобразить ипостасное различіе лицъ св. Троицы. Но указанныя слова совершенно понятны при намърении составителя слова преподать сопращенное богословіе. Жидовствующіе отвергали первый по важности догмать о святой Троици,-и вотъ въ предохранение православныхъ отъ сей ереси преподается первое наставление, по которому на-

Соб. 11.

16

Digitized by Google

добно "три персты равны импти вкуть по образу троическу", славословя св. Троицу такъ: "Бого Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ Святый не три суть бози, но едина Бога". Во вторыхъ еретики отвергали божество Іисуса Христа и не признавали Его вочеловъчения: и потому во второй половинъ слова Өеодоритова кратко излагается учение о божество и человочество Іисиса Христи. Замћчательно, что и преподобный Іосифъволоколамскій, обличавшій жидовствующихъ въ своемъ Просвѣтителѣ, сперва раскрываетъ догматъ о Прессятой Троици, а потомъ о лици Іисуса Христа; такимъ образомъ . Феодоритово слово служитъ какъ бы темою для первыхъ двухъ словъ преподобнаго. Это предноложение становится почти фактомъ историческимъ, когда обратимъ вниманіе почти на буквальное сходство догматическаго вкроучения въ словъ Осодоритовомъ съ первыми двумя главами Стословца или Стоглава св. Геннадія, патріарха Царяграда. Сей Стословець въ русской духовной письменности сдълался извъстенъ очень рано, съ XII в. но особенно распространился въ спискахъ XIV-XVI в., а въ XVII напечатанъ въ концъ налаго Катихизиса, изданнаго при патріархѣ Іосифѣ. Сличая первыя двѣ главы стоглава Геннадиева съ порядкомъ и издожениемъ догматическихъ мыслей въ словъ Өеодоритовомъ, мы находимъ очень большое сходство между тёмъ и другимъ, такъ что трудно удержаться отъ мысли, что Өеодоритово слово не есть самостоятельное произведение неизвъстнаго автора, но заимствовано изъ готоваго уже источника. Стоить только сличить слово Өеодоритово по списку Досиеея съ Стоглавонъ Геннадія, какъ онъ напечатанъ въ маломъ Катихизисѣ патріарха Іосифа. •

## Стоглавъ св. Геннадія:

1) Вѣруй во Отца и Сына и Святаго Духа, Троицу нераздѣльну и несліянну, единобожественну: Отца не рожденна: Сына же рожденна, а не созданна: Духа Святаго не рожденна, не созданна. но исходяща. Три во единой воли, и едину славу, едину честь, едино поклоненіе отъ всея твари отъ аггелъ и отъ человѣкъ пріемлющу, превѣчну и безконечну, пребывающу во вѣки.

2) Воплощенна Сына Божія въруйистинно суща, а не привидъніемъ въ двъ сстествъ божествъ и человъчествъ. Бога по божеству и человъка по вочеловъченію, и во обоемъ совершенна.

### *Өеодоритово слово:*

Три церсты равны имѣти вкупѣ по образу троическу, Богъ Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ Святый, не тріе суть бози, но единъ Богъ въ Троици, имены раздѣляется, а божество едино. Отецъ не рожденъ, а Сынъ рожденъ, а Духъ Святый ни рожденъ, ни созданъ, но исходя. Тріе во единомъ божествѣ, едина сила, едина честь, едино поклоненіе отъ всея твари отъ аггелъ и человѣкъ...

...Образуеть двѣ естествѣ, божество и человѣчество, Богъ по божеству и человѣкъ по вочеловѣченію, а во обоемъ совершенъ.

Ясно, что краткость изложенія вёры Стословца Геннадіева послужила въ пользу составителю слова Феодоритова, чтобы дать сложенію нерстова ва крестнома знаменіи значеніе кратчайтаю символа для наученія особенно безграмотныхъ, хотя по пальцамъ, въръ ва Бога Отца и Сына и Св. Духа, ва Троицу единосущную и пераздъльную, при исповѣданіи ва Сына Божіема двуха естества божескаго и человъческаго. Преподобный Іосифъ волоколамскій учитъ: "егда Господу Богу твоему покланяещися, тогда всѣмъ сердцемъ твоимъ, умомъ и помышленіемъ да воздѣжеши зрительное ума ка святий єдиносущный и животворящей Троиць, въ мысли твоей и въ чистомъ сердцѣ твоемъ, и того единаго 16\* Бога нарицай Отца и Сына и Святаго Духа". Безъ сомнѣнія, точно такого же ученія держался первый составитель Өеодоритова слова, кто бы онъ ни былъ, когда въ самомъ началѣ указалъ на равные вкупъ три перста по образу троическу, какъ и вообще по ученію святыхъ отцовъ (смот. кн. о Вѣрѣ, лист. 75) въ крестномъ знамении означается тайна святыя Троицы.

Итакъ ясно, что корень и источникъ ученія на Руси о двуперстіи— Феодоритово слово, въ началѣ по своемъ появленіи, имѣло цѣлію болѣе научить, како "благословити Господа Бога, троичнаго въ лицахъ, въ трехъ перстахъ равно сложенныхъ въ крестномъ знаменіи, и благословити смотрѣніе сошедшаго на землю Сына Божія, въ двухъ естествахъ познаваемаго, въ согбеніи двухъ остальныхъ перстовъ, чѣмъ преподать урокъ "како креститися рукою".

(продолжение будетг)

Digitized by Google

# ПРАВОСЛАВНАЯ ПРОТИВОМУСУЛЬМАНСКАЯ Миссія въ казанскомъ крађ въ связи съ исторіею мусульманства въ первой половинъ XIX въка.

(продолженіе) (<sup>1</sup>)

#### V

Свят. Сунодъ, получая свѣдѣнія объ отпаденіяхъ крещеныхъ татаръ казанской епархіи въ магометанство. не могъ не обратить особеннаго вниманія на это цечальное событіе. Подобныя же отпаденія крещеныхъ чувашъ и черемись въ язычество давали ясно видѣть недостатокъ наученія крещеныхъ инородцевъ въ втрт христіанской и приводили къ мысли о необходимости принять особыя мѣры къ ихъ просвъщенію св. вѣрою и укрѣпленію въ ней. Такъ, въ концъ 1828 года (10 декабря) свят. прав. Сунодъ "имѣлъ разсужденіе о умножени способовъ къ распространению и утверждению христіанской втры, господствующаго въ россійской имперіи восточно-канолическаго греко-россійскаго исповѣданія, въ тъхъ частяхъ государства, гдъ жительствуютъ народы, не познавшія христіанства, или, по обрашени въ онос, не довольно въ ономъ утвержденные и наставленные. Предметь сколь существенно относящий-

(') Правосл. Собесћан. 1870 г. январћ и февраль.

ся въ обязанностямъ правительства духовнаго, столь же достойный внимания и гражданскаго правительства, по извъстному вліянію единовтрія на единодушіе гражданское. При семъ принято въ соображение слъдующее: для проповъданія иновърцамъ слова Божія и обращенія ихъ въ православную вѣру и для утвержденія въ оной обратившихся существують миссіи: въ Грузіи, въ архангельской и иркутской епархіяхъ, также въ нѣкоторыхъ епархіяхъ, по силъ Высочлише утвержденнаго 1825 года сентября 15 дня доклада Сунода, изъ приходскихъ священнослужителей оныхъ, посылаются миссіонеры для возращевія въ вѣдра Церкви отпавшихъ въ жидовскую секту. А хотя по конференціи правит. Сената съ свят. Сунодомъ и по Высочайше конфирмованному въ 1764 г. февр. 20 докладу прав. Сената учреждены были для сего проповѣдники въ епархіяхъ казанской три, тобольской, иркутской и тамбовской по два, а въ астраханской, рязанской, нижегородской и вятской по одному, съ жалованьемъ каждому по 150 р. въ годъ ('); да сверхъ того на покупку бумаги и чернилъ и воспріявшимъ крещеніе иновърцамъ крестовъ и иконъ, повельно отпускать денегъ, сколько подлежать будеть: но въ 1789 году, по вѣдѣнію прав. Сената о разнесшемся между иновърцами слухъ, якобы хотять ихъ крестить насильно, дъйствія таковыхъ проповѣдниковъ остановлены, а въ 1799 году, когда св. Синодъ сообщаль правит. Сенату, посылать ли, по прежнему, въ иновърческія селенія проповъдниковъ, по предварительномъ объ ономъ сношении съ гражданскимъ правительствомъ отъ правит. Сената знать дано, что какъ изъ иновтрцевъ крестившіеся въ христіанскую втру принадлежать къ церквамъ ихъ приходовъ, а священниковъ долгъ есть пещись о непоколебимости въ втръ каждаго изъ прихожанъ, то за симъ ихъ наблюдениемъ

(<sup>1</sup>) Сн. Полн. собр. зак. рос. импер. т. XVI. № 12126. стр. 704—707. Црав. Собесѣдн. 1869 т. февраль, стр. 147. 148.

по своей пастырской должности и нѣтъ, кажется, надобности посылать въ иновърческія селенія проповъдниковъ. Вслъдствіе чего проповъдники тогда же отвънены и производство имъ жалованья прекращено. Нынь же изъ доходящихъ въ св. Сунодъ свъдъний болъе и болѣе открывается, что въ нѣкоторыхъ губерніяхъ, обращенные въ прежнихъ годахъ въ христіанскую вѣру, не только не имъютъ объ оной должнаго познанія по недостаточному действованию местнаго духовенства. не довольно приготовленнаго къ особеннымъ обстоятельствамъ сего служенія, но даже по совмѣстному ихъ жетельству съ необратившимися, или по оболыцению и усиліямъ послёдователей ложныхъ вёръ, совсёмъ отвадаютт, отъ христіанства, впадають въ прежнія заблужденія. Свят. Сунодъ, по обязанности на него возложенвой, обращая на сіе заботливое вниманіе, полагаетъ: въ тъхъ епархіяхъ, гдъ находятся въ большомъ числъ жители частію вступившіе въ православіе изъ другихъ религій, но колеблемые въ ономъ лжеучителями, частію остающиеся въ невъріи, для утвержденія первыхъ въ православии, а изъ прочихъ для обращения въ оное, учредить особыхъ миссіонеровъ, а для сего по мѣстной потребности, и по извъстной Суноду способности вашего преосвященства (казанскаго архіспископа Филарета) и преосвященнаго тобольскаго (1), поручить вамъ войти, по сему претмету, въ ближайшія соображенія на жесть и учинить слъдующее: 1) если изъ духовенства окажутся нын' же довольно способные и ревностные къ предполагаемому служенію, о таковыхъ войти представленіемъ въ свят. Сунодъ, съ проэктомъ наставленія имъ и положенія о ихъ содержаніи; 2) для сего уполномочить высъ пригласить способныхъ, если будуть въ виду, изъ другихъ епархій, кромћ ввћренныхъ вама; 3) для надлежащаго же и прочнтишаго усптха

(1) О миссіонерской деятельности препсвященнейшаго тобольскаго въ это время мы ничего не знаемъ. въ дѣлѣ распространенія христіанства имѣете составить проэкты особыхъ учежденій для образованія миссіонеровъ при семинаріяхъ: казанской примѣнительно къ потребностямъ окрестныхъ странъ и тобольской примѣнительно къ потребностямъ Сибири и таковые проэкты представить Суноду". Государь Императоръ 15 декабря того же 1828 г. изъявить соизволилъ Высочайшее свое согласіе на предположенія свят. Сунода. Преосвященнымъ тобольскому и казанскому посланы были указы отъ 24 декабря 1828 г., въ коихъ и прописано было все вышеизложенное (<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ мы видимъ, что свят. Сунодъ принималъ во внимание послъдния мъроприятия относительно просвъщенія христіанскою върою инородцевъ. Косвенное обвинение въ отпаденияхъ крещеныхъ инородцевъ въ прежнія заблужденія отнесено свят. Сунодомъ къ гражданскому правительству, именно къ прав. Сенату по предписаніямъ котораго прекратили свои дъйствія въропроповъдники и инородцы оставлены попечению одного приходскаго своего духовенства. Замътивъ это, свят. Сунодъ возвращается опять къ этой мкрѣ, вменно къ необходимости установить снова проповѣдниковъ. Но какъ прежде проповѣдники избирались изъ среды того же приходскаго духовенства, не подготовленнаго къ миссіонерскому пастырскому служенію, то свят. Сунодъ въ своихъ настоящихъ разсужденияхъ идеть далье въ развити миссіонерской идеи: онъ указываеть преосвященнымъ, на коихъ возлагаетъ поручение составить проэкты особыхъ учреждений для миссіонеровь, на мъстныя потребности той или другой епархіи, примънительно къ которымъ и должны быть приготовлены миссіонеры. Здъсь уже лежало новое начало для образованія духовно-учебныхъ заведеній тобольской и казанской епархій.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) См. дѣло кав. дух. консистор. объ учрежденіи миссія въ казанской епархія для обращенія язычниковъ въ христіанство. нач. З января 1829 г. стр. 1—3.

Заботясь о текущихъ дѣлахъ по епархіи, преосвященный Филареть, съ самаго поступления своего на казанскую каоедру, долженъ былъ особенное внимание обращать на дела объ отступникахъ. Чтобы вилеть нагляднъе инородческое население своей епархии, не задолго предъ поручениемъ, возложеннымъ на него свят. Сунодомъ о составлении проэктовъ для миссіонерскихъ учрежденій, 13 декабря 1828 года онъ потребовалъ. чтобы консисторія доставила ему свъдънія о томъ 1) сколько въ казанской епархіи вообще церквей соборныхъ, городскихъ и сельскихъ, 2) сколько въ нихъ причтовъ, 3) сколько изъ нихъ отд'ельно въ казанской и сколько въ симбирской губерніяхъ, 4) сколько въ нихъ но каждой губерни кончившихъ курсъ учения въ семиваріи и сколько не обучавшихся священниковъ градскихъ и сельскихъ церквей порознь по каждому убзду, 5) сколько по каждой губерни праздныхъ священиическихъ мѣстъ, включая въ сіе число и предоставленныя за учениками семинаріи и училищъ, 6) сколько по каждой губерни приходовъ новокрещенскихъ и старокрещенскихъ изъ татаръ, чувашъ, черемисъ и вотяковъ и какое въ нихъ количество душъ приходскихъ (').

Преосвященный Филареть и прежде собираль подобныя свёдёнія (\*), но тогда онъ не по всей вообще епархіи собраль ихъ, а только по нёкоторымъ приходамъ, гдё были отступники. Мы помѣщаемъ здёсь таблицу въ которой показаны свёдёнія на всё 6 пунктовъ, предложенныхъ преосвященнымъ Филаретомъ консисторіи.

(<sup>1</sup>) Дѣло объ учрежденіи миссіи въ казанской епархіи..., стр. 5.

(<sup>2</sup>) Дѣло каз. дух. консистор. отъ 6 – го іюля 1827 г. съ приложениемъ прошений... стр. 85 и 90. 98—112 сл. срт. 37— 39. Правосл. Собесѣд. 1870 г. январь, стр. 35.

|                    | По ка-<br>занской<br>губерніи. | По сим-<br>бирсвой<br>губерніи. | Bcero. |
|--------------------|--------------------------------|---------------------------------|--------|
| Церквей (')        | 411                            | 607                             | 1018   |
| Причтовъ           | 610                            | 800                             | 1410   |
| Священник. ученыхъ | 232                            | 111                             | 343    |
| — неученыхъ        | <b>307</b> ·                   | 584                             | 891    |
| Мъстъ праздыхъ     | 34                             | . 84                            | 118    |
| предоставлен.      | 37                             | 21                              | 58     |
| Число приходовъ    | 213                            | 109                             | 322    |
| Новокрещ. татаръ   | 12858                          | 1659                            | 14515  |
| — чувашъ           | 123114                         | 38439                           | 161553 |
| — черемисъ         | 26068                          |                                 | 26068  |
| — вотяковъ         | 2674                           |                                 | 2674   |
| — мордвы           | 2240                           | 30090                           | 32330  |
| — Калмыковъ        |                                | 1285                            | 1285   |
| Всего новокрещенъ  | 184689                         | 71471                           | 256160 |

Всего новокрещенъ 184689 71471 256160 Не слѣдуетъ забывать, что въ этой таблицѣ не показано количество старокрещенъ, такъ какъ свѣдѣнія требовались по издавной формѣ только о количествѣ новокрещенныхъ инородцевъ. Впрочемъ преосвящ. Филаретъ скоро, какъ увидымъ, собралъ свѣдѣнія и о количествѣ старокрещенъ.

Всѣ эти числовыя данныя о количествѣ церквей, причтовъ, духовенства ученаго и необразованнаго и объ инородцахъ могли служить съ нижеслѣдующею таблицею для епархіальнаго начальства какъ-бы подробною этнографическою картою, по которой можно было ближе изучить, въ какихъ мѣстахъ особенно сгруппировались новокрещенные, нетвердые въ православіи, тре-

(<sup>1</sup>) Сверхъ того въ казанской епархіи считалось 4 церкви домовыхъ, а въ числѣ 1018 церквей—23 соборныхъ (см. дѣло объ учреждев. миссіи въ каз. епарх. стр. 23–31.)

бующіе укрѣпленія и особеннаго вниманія со стороны епархіальнаго и мѣстнаго духовенства. Вскорѣ всѣ эти сведения пополнились еще другими, не менее важными свълъніями о количествъ и старокрещено, и также указаніемъ на то, какое количество изъ всѣхъ вообще крещеныхъ инородцевъ оставили языческія и магометанскія заблужденія до 1829 г. и сколько затемъ остается придерживающихся этихъ заблуждений и т. п. Правда в эти послъднія свъдънія очень кратки, они собирались по данной преосвященнымъ формѣ (') и имѣютъ видъ таблицы; но на первый разъ много и сделать было нельзя. Считаемъ не лишнимъ добавить, что въ дъль казанской духовной консистории, на основании котораго ны составили эту таблицу, находятся репорты съ обозначениемъ самыхъ селъ и деревень, въ которыхъ проживаютъ старокрещенные и новокрещенные, а такимъ образомъ справедливо можно было смотръть на вст подобнаго рода свъдънія, какъ на подробную этнографическую карту.

|                       |                 | Свольво | Сволько<br>изъ      | Сколько<br>изъ     | Свольво<br>за симъ |
|-----------------------|-----------------|---------|---------------------|--------------------|--------------------|
| Уѣзды казан-          | Племена вре-    | всѣхъ   | нихъос-             |                    |                    |
|                       | щеныхъ ино-     | вообще  | тавили              |                    | ся при-            |
| свой губернія.        | D               | душъ    | свои за-<br>блужде- | свои за-<br>блужд. |                    |
| • •                   | родцевъ.        | новокр. | нія до              |                    | своихъ             |
|                       | 1               | 1       | 1023 F.             | 1043 F.            | за Олуан.          |
| Казанскій             | Татар. старокр. | 1357    | 102                 | 364                | 891                |
| ЭНС                   | - новокр.       | 852     | 270                 | 67                 | 515                |
| 888                   | Черенисъ        | 3710    | 630                 | 154                | 2926               |
| ×                     | Вотяковъ        | 240     |                     | 8                  | 232                |
| 1.1                   | Татаръ          | 206     |                     | _                  | 206                |
| Yedon-<br>sapcuid     | Черемисъ        | 5645    | 2396                | 685                | 2564               |
| Чебон-<br>сарскій     | Чувашъ          | 52140   | 2957                | 927                | 48256              |
| 1 <u>4</u> #          | Татаръ          | 911     | 585                 | 17                 | 309                |
| Ци-<br>Bulb-<br>crift | Чувашъ          | 71361   | 5471                | 10547              | 55343              |

(1) Діло объ учреждени висси стр. 63 и 81.

| родцевъ.         новокр.         нія до<br>1829 г.         въ Іпол.<br>1829 г.         своихл<br>заблуж<br>заблуж           Свіяжскій         Татаръ<br>Чувашъ         2821<br>1111         —         2821           Свіяжскій         Татаръ<br>Чувашъ         2964         151         —         2813           1         Татаръ         2964         151         —         2813           1         Татаръ         2964         151         —         2813           1         Чувашъ         15193         3670         30         11493           1         Чувашъ         2067         2067         —         —         2813           1         Чувашъ         2696         2696         —         —         —         2813           1         Чувашъ         2696         2696         —         —         —         2813           1         Чувашъ         2696         2696         —         —         —         2813           1         Подавы         746         7442         278         847           Мордвы         745         157         —         837           1         Патаръ старокр.         230         —         —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                |                 |         | CROILRO | CROTHEO | CROILEO |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----------------|---------|---------|---------|---------|
| У ВЗДЫ ВАЗАН-<br>СЕОЙ ГУберніи.         Племена вре-<br>щеныхъ ино-<br>родцевъ.         вс Бхъ<br>вообще<br>душъ<br>новокр.         нихъос-<br>тавили<br>свои за-<br>блужде-<br>блужде-<br>блужде-<br>блужд.         нихъос-<br>блужде-<br>блужд.         остает-<br>тавили<br>свои за-<br>блужд.         остает-<br>вобще<br>са при<br>вообще<br>лушъ<br>въ 1 пол.         свои за-<br>свои за-<br>блужд.         остает-<br>тавили<br>свои за-<br>блужд.         остает-<br>тавили<br>свои за-<br>блужд.         остает-<br>вовокр.           Свіяжсвій         Татаръ<br>Чувашъ         2821         —         —         2821         —         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         2821         -         -         2821         -         -         2821         -         -         -         2821         -         -         -         -         -         -         -         -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                |                 | Сколько |         |         |         |
| Свой губернія.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>новокр.<br>1829 г.<br>1829 г.<br>1493<br>1237<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>-<br>-<br>230<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Убалы казан-   | Племена вре-    | всѣхъ   |         |         |         |
| Ской губерни.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>новокр.<br>новокр.<br>новокр.<br>нин до<br>въ 1пол.<br>1829 г.<br>1829 г.<br>19563 19563<br>19563 19563<br>1237 1237<br>19563 19563<br>19563 19563<br>19563<br>19563 19563<br>1275 1469<br>1275 1469<br>1275 1469<br>1275 1467<br>1275 1469<br>1275 1469<br>1275 1469<br>1275 1469<br>1275 1469<br>1275 1469<br>1275 1477 1469<br>1275 1267 7267<br>1275 1277<br>1275 1277<br>1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                | p               |         |         |         | •       |
| Ской губернія.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>родцевъ.<br>душъ блужде-блужд.<br>новокр.<br>новокр.<br>1829 г.<br>1829 г. |                | шеныхъ ино-     | вообще  |         |         |         |
| родцевъ.         новокр.         нін до<br>1829 г.         въ 1пол.<br>1829 г.         свояха<br>заблуж           Свіяжсяій         Татаръ<br>Чувашъ         2821<br>1111         —         2821<br>2813           1         Татаръ<br>Чувашъ         2964<br>15193         15193<br>3670         30<br>11493           1         7         9         1         351           1         Татаръ<br>Чувашъ         2964         151         —         2813           1         9         3670         30         1493           1         9         3670         30         1493           2         964         2067         2067         —         —           1         5         9         3670         30         1493           1         9         8567         7442         278         847           1         9         8567         7442         278         847           1         9         852         15         —         837           1         9         852         15         —         837           1         9         1237         1237         —         —           1         7         1469         —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ской губерніи. | - <b>1</b>      | душъ    |         |         | вающ.   |
| Новокр.         1829 г.         1829 г.         заблуж           Свіяжсяій         Татаръ         2821         —         —         2821           Свіяжсяій         Татаръ         2964         151         —         2813           Ц         Татаръ         2964         151         —         2813           Ц         Ж         Чувашъ         15193         3670         30         11493           Ц         Ж         Чувашъ         2067         2067         —         —         2813           Ц         Ж         Чувашъ         2696         2696         —         —         —         2813           Щ         Морлвы         2067         2067         —         —         2813           Щ         Морлвы         2696         2696         —         —         —         2813           Ц         Ж         Патаръ старокр.         230         —         —         230           К         Татаръ старокр.         230         —         —         230           Ц         Татаръ старокр.         3373         495         —         2878           Ц         Увашъ         16563         19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                | родцевъ.        |         |         |         |         |
| Свіяжсяій         Татаръ<br>Чувашъ         2821         —         —         2821           1111         759         1         351           1         Татаръ         2964         151         —         2813           1         15193         3670         30         11493           1         15193         3670         30         11493           1         15193         3670         30         11493           1         15193         3670         30         11493           1         9         Морльы         2067         2067         —           1         1         746         7442         278         847           1         9         Морльы         746         746         —         —           1         7         746         746         —         —         230           1         1237         1237         —         —         230         —         —         230           1         9         1237         1237         —         —         733         373         495         —         2878           1         9         1477         146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                | <b>•</b> ,      | новокр. | 1829 г. | 1829 г. | заблуж. |
| Чувашъ         1111         739         1         351                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | C · · · · · *  | Татаръ          | 2821    | -       | -       | 2821    |
| Увашъ         2696         2696         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         442         278         847         —         —         —         —         8567         7442         278         847         —         —         —         —         —         —         —         —         230         —         —         —         230         —         —         230         —         —         230         —         —         230         —         —         230         —         —         230         —         —         230         —         —         230         —         —         230         …         …         230         …         …         230         …         …         230         …         …         230         …         …         230         …         …         230         …         …         230         …         …         230         …         …         230         …         …         …         …         …         2878         …         …         2878         …         …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CBIARCEIM      |                 | 1111    | 759     | 1       | 351     |
| С.         Чувашъ<br>Старовр. татаръ         2696         2696         —         —         —         —         —         —         —         —         —         8567         7442         278         847         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <u> </u>       | Татаръ          | 2964    | 151     |         | 2813    |
| С.         Чувашъ<br>Старовр. татаръ         2696         2696         —         —         —         —         —         —         —         —         —         8567         7442         278         847         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | riou<br>Kiğ    |                 |         | 3670    | 30      |         |
| С.         Чувашъ<br>Старовр. татаръ         2696         2696         —         —         —         —         —         —         —         —         —         8567         7442         278         847         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CI             |                 | 1       | 2067    |         |         |
| ж         Татар. старокр.         230         —         —         230               852         15          837                 837                  837                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | , se           |                 | 2696    | 2696    |         |         |
| ж         Татар. старокр.         230         —         —         230               852         15          837                 837                  837                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - W - B        |                 | 8567    | 7442    | 278     | 847     |
| ж         Татар. старокр.         230         —         —         230           —         новокр.         852         15         —         837           Увашъ         2405         1672         —         733           Моравы         1237         1237         —         —           Увашъ         2405         1672         —         733           Моравы         1237         1237         —         —           Увашъ         19363         19563         —         2878           Чувашъ         19563         19563         —         8           Увашъ         19563         19563         —         —           Ядринскій         Чувашъ         36589         2349         6427         27813           Мордвы         7267         —         —         —         3147           Ядринскій         Чувашъ         36589         5302         808         1275           Ядеремисъ         678         458         3         217           Черемисъ         678         458         3         217           Вотяковъ         4626         214         235         4177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>T</b> len   |                 |         | 746     |         | _       |
| ж.          новокр.         852         15          837           Чувашъ         2405         1672          733           Мордвы         1237         1237             *         Татаръ новокр.         3373         495          2878           *          старокр.         1477         1469          8           *          старокр.         1477         1469          8           *          старокр.         19563         19563             *          Кордвы         7267              Ядринский         Чувашъ         36589         2349         6427         27813           *          новокр.         150          3         147           *          новокр.         150          3         147           *          новокр.         150          3         147           *            3         147         147 <td></td> <td></td> <td>230</td> <td></td> <td></td> <td>230</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |                 | 230     |         |         | 230     |
| Затаръ новокр.         3373         495         2878           Сларокр.         1477         1469                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | X :            |                 |         | 15      | _       |         |
| Затаръ новокр.         3373         495         2878           Сларокр.         1477         1469                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | acc            |                 | 2405    | 1672    |         | 733     |
| Датаръ новокр.         3373         495         —         2878           С. старокр.         1477         1469         —         8           Чувашъ         19563         19563         —         —         8           У Вашъ         19563         19563         —         —         8           Мордвы         7267         7267         —         —         —           Адринскій         Чувашъ         36589         2349         6427         27813           Патаръстаровр.         7385         5302         808         1275           Патаръстаровр.         150         —         3         147           Черемисъ         678         458         3         217           Вотяковъ         4626         214         235         4177           Царевококш.         Черемисъ         26791         7404         159         19228           Козмодемьян-         Чувашъ         68884         8169         18485         42230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | C              |                 | 1237    | 1237    |         |         |
| Ороди         Старокр.         1477         1469         —         8           Чувашъ         19563         19563         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         —         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         …         <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                |                 | 3373    | 495     |         | 2878    |
| Адривскій         Чувать         36589         2349         6427         27813           1         Татаръстаровр.         7385         5302         808         1275           1         Татаръстаровр.         7385         5302         808         1275           1         -         новокр.         150          3         147           1         Черемисъ         678         458         3         217           1         Вотяковъ         4626         214         235         4177           1         Царевококт.         Черемисъ         26791         7404         159         19228           Козмодемьян-         Чувашъ         68884         8169         18485         42230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ro-<br>Kiř     | • •             |         | 1469    | _       | 8       |
| Адривскій         Чувать         36589         2349         6427         27813           1         Татаръстаровр.         7385         5302         808         1275           1         Татаръстаровр.         7385         5302         808         1275           1         -         новокр.         150          3         147           1         Черемисъ         678         458         3         217           1         Вотяковъ         4626         214         235         4177           1         Царевококт.         Черемисъ         26791         7404         159         19228           Козмодемьян-         Чувашъ         68884         8169         18485         42230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | IPC.           |                 | 1       | 19563   | _       |         |
| Татаръстаровр.         7385         5302         808         1275           Татаръстаровр.         150          3         147           Черемисъ         678         458         3         217           Вотяковъ         4626         214         235         4177           Царевококш.         Черемисъ         26791         7404         159         19228           Козмодемьян-         Чувашъ         68884         8169         18485         42230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | P ou           | Мордвы          | 7267    | 7267    |         |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ядринскій      | Чувашъ          | 36589   | 2349    | 6427    | 27813   |
| щеремисъ         150          3         147           Черемисъ         678         458         3         217           Вотяковъ         4626         214         235         4177           Царевококш.         Черемисъ         26791         7404         159         19228           Козмодемьян-         Чувашъ         68884         8169         18485         42230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4              | Татаръ старовр. | 7385    | 5302    | 808     | 1275    |
| Вотяковъ         678         458         3         217           Вотяковъ         4626         214         235         4177           Царевоковш.         Черемисъ         26791         7404         159         19228           Козмодемьян-         Чувашъ         68884         8169         18485         42230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                |                 |         |         | . 3     | 147     |
| Царевоковш.Черемисъ26791740415919228Козмодемьян-Чувашъ6888481691848542230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ma,<br>CBi     | Черемисъ        | 678     | 458     |         | 217     |
| Козиодемьян- Чувашъ 68884 8169 18485 42230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ma             | Вотяковъ        | 4626    | 214     | 235     | 4177    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Царевоковш.    | Черемисъ        | 26791   | 7404    | 159     | 19228   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Козмоденьян-   | Чувашъ          | 68884   | 8169    | 18485   | 42230   |
| свій   Черемисъ  29826   8130   1535  20161                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | свій           | Черемисъ        | 29826   | 8130    | 1535    | 20161   |
| Татаръстарокр. 19016 14315 1450 3251                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ·              | Татаръ старокр. | 19016   | 14315   | 1450    | 3251    |
| Итого — новокр. 12129 1516 87 10526                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Øτοro          |                 | ,       |         |         | 10526   |
| во всѣхъ уѣз- Черемисъ 66650 19018 2536 45096                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | во всѣхъ уѣз-  |                 | 66650   | 19018   | 2536    | 45096   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |                 | 269942  | 47306   | 36417   | 186219  |
| губернів Вотяковъ 4866 214 243 4409                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | губернія       | Вотяковъ        | 4866    | 214     | 243     | 4409    |
| Мордвы 11317 11317 — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                | Мордвы          | 11317   | 11317   | —       | -       |
| А всего въ казанской губ. 383920 93686 40733 249501                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | А всего въ в   | аванской губ.   | 383920  | 93686   | 40733   | 249501  |

| 2 | 4  | 1 |
|---|----|---|
|   | ж. |   |

|                                              |              |                            | 10                 |          |                               |
|----------------------------------------------|--------------|----------------------------|--------------------|----------|-------------------------------|
| Уѣзды сим-                                   | Племена кре- | Сволько<br>вообще<br>всѣхъ | ИЗЪ<br>НИХЪОС-     |          | Свольво<br>за симъ<br>остает- |
| бирской губер-                               | щеныхъ ино-  | душъ<br>ново-              | тавили<br>Свои за- |          | ся при-<br>держи-             |
| หโช.                                         | родцевъ.     | кре-<br>щенъ.              | блужде-<br>нія до  | въ1пол.  | вающ.<br>заблуж.              |
|                                              |              |                            | 1829 г.            | 1829 г.  |                               |
|                                              | Татаръ       | 372                        | -                  |          | 372                           |
| im Gu<br>ckiň                                | Чувашъ       | 1481                       | 1089               | 2        | 390                           |
| Смыбир-<br>скій                              | Мордвы       | 1510                       | 1510               |          |                               |
| <u>.</u>                                     | Татаръ       | 1678                       | 14                 |          | 1664                          |
| Буин-<br>скій                                | Чувашъ       | 49121                      | 13849              | 1335     | 33917                         |
| E E                                          | Мордвы       | 8445                       | 8299               | 146      | _                             |
| Алатырскій.                                  | Мордвы       | 23874                      | 23874              |          |                               |
| Ардатовскій.                                 | Мордвы       | 33534                      | 33534              |          |                               |
| 1                                            | Татаръ       | 12                         |                    |          | 12                            |
| ama,<br>cuita                                | Чувашъ       | 2371                       | 1971               | _        | 400                           |
| Camap-<br>cuit                               | Мордвы       | 11821                      | 11821              | -<br>-   | _                             |
| <u><u><u> </u></u></u>                       | Татаръ       | 55                         | 55                 |          |                               |
| Севгы-                                       | Чувашъ       | 2970                       | 2970               |          | _                             |
| Ge Ce                                        | Мордвы       | 9404                       | 9404               |          |                               |
|                                              | Татаръ       | 175                        | 1                  |          | 174                           |
| Кур- Сенгы-<br>мышск. деевскій               | Чувашъ       | 18137                      | 5603               | 454      | 12080                         |
| M IA                                         | Мордвы       | 2556                       | 2556               |          | _                             |
| ±                                            | Татаръ       | 111                        | 3                  |          | 108                           |
| івраі<br>скій                                | Чувашъ       | 1498                       | 1498               |          |                               |
|                                              | Мордвы       | 2833                       | 2833               | -        |                               |
|                                              | Татаръ       | 82                         | 12                 |          | 70                            |
| зрсу                                         | Чувашъ       | 3898                       | 3898               |          |                               |
| Ставро- Карсун-Сывран-<br>польскій скій скій | Мордвы       | 7517·                      | 7517               | -        | _ i                           |
| 1 1                                          | Татаръ       | 182                        | 26                 | 24       | 132                           |
| PCR BPC                                      | Чувашъ       | 1400                       | . 876              | 30       | 494                           |
| Ставро-<br>польскій                          | Мордвы       | 6147                       | 6147               | <u> </u> |                               |

٩.

| 242 |
|-----|
|-----|

| Уёзды сим-<br>бирской губер-<br>нія. | Племен <b>а вре-</b><br>щеныхъ ино-<br>родцевъ.                          | Сволько<br>вообще<br>всѣхъ<br>душъ<br>ново-<br>кре-<br>щенъ. | ИЗЪ<br>НИХЪОС-<br>Тавили<br>свои за-<br>блужде-<br>нія до | изь<br>нихъос-<br>тавили<br>свои за- | за снит<br>остает-<br>ся при-<br>держи- |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------|
| Итого во всѣхъ<br>уѣздахъ сим-       | Татаръ<br>Чувашъ                                                         | 2667<br>80876                                                |                                                           | 24<br>1841                           | 2532<br>47281                           |
| бирской губерн.                      | Мордвы                                                                   |                                                              | 107495                                                    | 146                                  |                                         |
| А всего<br>въ казанской<br>епархіи   | Татар. старокр.<br>— новокр.<br>Черемисъ<br>Чувашъ<br>Вотяковъ<br>Мордвы | 14796<br>66650<br>350818<br>4866                             | 1627<br>19018<br>79060                                    | 111<br>2536                          | 1 3058<br>4 5096<br>2 3 3 500           |
| Итого                                | встхъ вообще                                                             | 575104                                                       | 233046                                                    | 42744                                | 299314                                  |

Изъ дѣла объ учрежденіи миссіи не видно, представляль ли на разсмотрѣніе св. Сунода преосвященный Филаретъ что-либо по поводу статистическихъ свѣдѣній, помѣщенныхъ нами въ первой таблицѣ. Можно думать, что эти свѣдѣнія были матеріаломъ только нь связи съ другими, именно послѣдними, такъ что въ первой таблицѣ очень важными могли быть для него свѣдѣнія о количествѣ церквей вообще инородческихъ приходовъ, количествѣ церквей вообще инородческихъ приходовъ, количествѣ ученыхъ и неученыхъ священниковъ; во второй же таблицѣ обращаетъ на себя серьезное вниманіе какъ общій итогъ всѣхъ вообще крещеныхъ инородцевъ въ казанской спархіи (575,104 чел,), такъ и особенно то, что изъ числа этихъ инородцевъ (<sup>1</sup>) болѣе половины (299,314 чел.) держатся

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Неизвъстно, почему въ послъднихъ свъдъніяхъ ничего ве упомянуто о крещеныхъ калмыкахъ. ( ихъ по первой таблицъ значилось 1285 душъ). Нельзя думать, чтобы калмыки оти откочевали куда либо въ астрахавскую губернію; такъ какъ въ 1833

языческихъ и магометанскихъ заблужденій, и слѣдовательно христіане только по имени. Всѣ эти сотни тысячь крещеныхъ инородцевъ слѣдовало не только укрѣплять въ христіанствѣ, но снова, такъ сказать, еще оглашать ихъ... Ясное дѣло, что для этого болѣе чѣмъ полумилліоннаго инородческаго населенія недостаточно 1-З миссіонеровъ; для нихъ нужны были пастыри миссіонеры. Это само собою становится очевиднымъ. Миссіонеры нарочитые здѣсь могутъ быть только руководителями приходскихъ священниковъ. Если взять во вниманіе еще противодѣйствующую христіанству сторону магометанство и язычество, то задача приготовленія пастырей для казанской епархіи опредѣлится довольно ясно.

Собравши нужныя статистическія свёдёнія по своей епархія, преосвященный Филареть составиль проэкты особыхь учрежденій для образованія миссіонеровь и обо всемь сдёлаль, въ началё ноября 1829 года, подробное доношеніе св. правит. Суноду. "Указомь св. Сунода оть 24 декабря 1828 г., писаль преосвященный, предписано мнё войдти въ ближайшія соображенія на мёстё о способахь къ распространенію и утвержденію христіанской вёры, господствующаго въ россійской имеріи восточно-каволическаго греко-россійскаго исповёданія, въ казанской епархіи примёнительно къ потребностямь окрестныхъ странъ, гдё жительствуютъ народы, не познавине христіанства, или, по обращеніи въ оное, не довольно въ православіи утвержденные и наставленные.

"Для исполненія сего предписанія почель я нужнымь предварительно собрать свѣдѣнія во первыха о

и слёд. годахъ, по открыти симбирской спархии, калмыки эти были тамъ и для нихъ свят. Сунодомъ было дозволено отправить изъ казанской духовной консистории въ Симбирскую духовную консисторию вниги библейскаго общества (Евзигеліе на калмыцкомъ языкъ и др.). По всей вёроятности объ нихъ неупомянуто просто потому, что въ выданной формъ, по которой собирались свълёнія о крещеныхъ инородцахъ, не было о нихъ также ни слова.

числё обращенныхъ въ христіанство изъ татаръ, чуваней, черемисъ, мордвы и вотяковъ и объ успѣхѣ ихъ накъ въ познаніи догматовъ христіанскія вѣры, такъ и въ иснолнени правилъ православныя нашея Церкви, со вторыхъ о числѣ еще необращенныхъ въ христіанство изъ означенныхъ вародовъ, жительствующихъ въ казанской епархіи.

"По собраннымъ свѣдѣніямъ оказалось 1) обращенныхъ въ христіанство въ губерніяхъ

|             | казанской:          | снмбирской: |
|-------------|---------------------|-------------|
| Татаръ стар | рокрещенныхъ 19,016 |             |
| Ихъже нов   | окрещенныхъ 12,129  | 2,667       |
| Крещеныхъ   | черемисъ 66,650     |             |
|             | чувашъ 269,942      | 80,876      |
|             | вотяковь 4,866      |             |
|             | мордвы 11,317       | 107,641     |
| _           | Итого 383,920       | 191,184     |
|             | А всего 575,1       | .04 (').    |

2) Необращенныхъ въ христіанство по 7-й ревизіи числится въ губерніяхъ казанской: татаръ 105,425, вотяковъ 533, черемисъ 1,007, чувашъ 1,816, итого: 108,781 душа; симбирской: татаръ 32,006, чувашъ 2,437, мордвы 60, итого: 34,503. А всего въ казанской епархія необращенныхъ татаръ 137,431, вотяковъ 533, черемисъ 1,007, чувашъ 4,253, мордвы 60. Всъхъ же вообще: 143,284 души.

Затѣмъ преосвященный Филаретъ изобразивъ религіозное положеніе мордвы, чувашъ и черемисъ, которыхъ мы въ настоящее время не касаемся, переходитъ къ крещенымъ татарамъ. Объ нихъ онъ доноситъ, что "татары старокрещеные, исключая не многихъ, довольно утверждены въ православіи. Причиною сего

(<sup>1</sup>) Примию. Изъ чувашъ обращено въ христіанство въ 1829 г. муж. пола 390, жен. 458; мордвы муж. 63, жен. 62. А всего 973 души. См. дъло объ учрежденіи миссім въ каз епархін, стр. 817.

какъ самое время, такъ и то, что они большею частію живуть отдельно оть магометань. Но всего трудние наставлять въ христіанствъ татаръ новокрещенныхъ. Препятствіемъ едвали преоборимымъ къ утвержденію ихъ въ христіанской въръ служитъ то, что почти всъ новокрещенные татары инбють жительство въ однихъ деревняхъ съ татарыми некрещеными, и притомъ такъ, что число магометанъ несравненно превышаетъ число христіанъ. Сіи слабые христіане живя между магометанаи въ иаломъ числѣ, не имѣя предъ глазами своими христіанской церкви, місто которой занимають магометанскія мечети, и обращалсь всегда съ единоплеменниками своими, естественно удерживають образь ихъ жизни, отъ чего и происходить внутренняя склонность ихъ къ магонетанству, которая въ прошедшихъ годахъ обнаружилась явнымъ ихъ отступленіемъ отъ христіанской Bipu (').

Изложивъ, сколько можно, состояніе вѣры новокрещенныхъ, преосвященный Филаретъ, архіепископъ казанскій въ заключеніе представлялъ на разсмотрѣніе св. Суноду правила о наставленіи и утвержденіи новокрещенныхъ въ вѣрѣ христіанской. Правида эти слѣдующія:

1) На основаніи изложенныхъ въ указахъ св. Синода правилъ, къ новокрещенскимъ церквамъ избирать съ особеннымъ вниманіемъ и опредѣлять священниковъ ученыхъ, благонравныхъ, знающихъ языкъ мѣстныхъ жителей, дабы находясь съ ними въ безпрерывныхъ сношеніяхъ, наставляли и утверждали ихъ постоянно въ христіанской вѣрѣ и жизни, какъ ученіемъ такъ и примѣромъ, приспособляясь къ ихъ понятіямъ.

2) Для наставленія новокрещенныхъ въ догматахъ втры и правилахъ христіанской жизни, поручить пере-

(<sup>1</sup>) Діло объ учрежденім миссін въ каз. спархін для обращенія язычниковъ въ христіанство. нач. З январ. 1829 г. сгр. 816. 817. 825.

Ces- 11-

17

вость на языки: татарскій, чувашскій, черемисскій и вотскій изданный оть св. Сунода въ 1827 году краткій катихизисъ подъ названіемъ: Начатки христіанскаго ученія, съ присовокупленіемъ въ началѣ онаго азбуки сихъ языковъ и по напечатаніи потребное число экземпляровъ разослать по всѣмъ новокрещенскимъ церквамъ.

3) Священникамъ поставить въ непремѣнную обязанность, чтобы они, какъ въ церквахъ, въ воскресные и праздничные дни при собраніи прихожанъ читали имъ по частямъ катихизисъ, такъ и въ домахъ ихъ при исправленіи требъ и при всякомъ удобнокъ случаѣ присовокупляли къ чтенію, смотря по удобности, приличное изъясненіе и наставленіе.

4) По назначенію приходскаго священника способнымъ діаконамъ и причетникамъ также прочитывать катихизисъ въ домахъ прихожанъ. Ибо по общирности приходовъ одному священнику затруднительно сіе исполнить.

5) При чтеніи катихизиса и при всяковъ удобновъ случать священникамъ стараться убъждать прихожанъ, чтобы они дттей своихъ отдавали учиться грамотъ на ихъ языкъ для уразумънія втры христіанской

6) Дътей, которыхъ родители изъявять желаніе на обученіе, какъ священникамъ, такъ и діаконамъ и причетникамъ учить грамотъ по азбукъ и катихизису на ихъ языкъ безмездно, — что священно-церковнос тужителямъ новокрещенскихъ церквей удобно исполнить, ибо они всъ вообще не занимаются земледъльческими трудами, а пользуются отъ прихожанъ ругою.

7) Доколћ число желающихъ обучаться дћтей не велико, можно обучать ихъ въ домахъ, а когда откроется довольное число дћтей, желающихъ обучаться грамотѣ, тогда убѣждать прихожанъ, чтобы они выстроили при церквахъ училища, въ которыхъ священноцерковно-служителямъ обучать ихъ грамотѣ также безмездно.

8) Катихизисы, какъ для прочитыванія оныхъ священно-церковно-служителями, такъ и для обученія по онымъ дѣтей, даватъ изъ синодальной типографіи безмездно, по представленію св. Суноду епархіальнаго архіерея; ибо новокрещенскія церкви кошельковыми доходами очень скудны и прихожане вообще бѣдны.

9) Въ воскресные и праздничные дни, во всѣхъ новокрещенскихъ церквахъ, при совершеніи литургія и прочихъ молитвословій, читать Апостолъ, Евангеліе, символъ вѣры и молитву Господню на ихъ языкѣ, для чего отпустить ихъ безмездно изъ книгохранилищъ, поступившихъ отъ библейскаго общества, такое количество, какое потребовано будетъ епархіальнымъ начальствомъ.

10) Въ тѣхъ церквахъ, гдѣ новокрещенные ситшаны съ русскими, Апостолъ и Евангеліе читать на обоихъ языкахъ.

11) Поручить знающимъ языки новокрещенныхъ священникамъ сочинять краткія поученія на воскресные и праздничные дни, заимствуя оныя изъ дневнаго Евангелія, простымъ и вразумительнымъ для нихъ слогомъ, при чемъ представляется св. Суноду опытъ таковыхъ проповѣдей, сочиненныхъ протоіереемъ Андреемъ Альбинскимъ для новокрещенныхъ черемись.

12) Для перевода катихизиса и поучений на языки: татарский, чувашский и черемисский употребить способныхъ священниковъ казанской епархии, а таковые же переводы на вотскомъ, языкъ поручить кому-либо изъ священниковъ вятской епархии. Ибо въ казанской, по малочисленности вотяковъ, нътъ знакощихъ ихъ языкъ.

13) По напечатани оныхъ разослать по нъскольку экземпляровъ во всё новокрещенскія церкви безмездно, для неопустительнаго чтенія оныхъ въ воскресные и праздничные дни.

14) А дабы во вотхъ новокрещенскихъ приходахъ исполнялось сіе неопустительно, для сего завесть при каждой церкви журналъ, въ которомъ записывать обстоательно все, что когда сдълано будетъ священно-церковно-служителями къ наставлению и утверждению въ въръ но-

17\*

۰.

<u>,</u>:

анской върћ. 15) Чтобъ новокрещенпые не занимались работою въ воскресные и праздничные дни, на основани именнаго Высочайшаго указа 1740 г. сентября 11 дня, а приходили бы въ церковь, къ тому тщательно страхомъ Божимъ, правилами въры и примъромъ побуждать ихъ мъстному духовенству, при споспъществовани блаточинныхъ.

ковно-служителей наставлень и утверждень въ христ-

16) Какъ извѣстно, что предсказатели обольщаютъ простыхъ новокрещенъ изъ видовъ корысти и раззоряютъ семейства назначеніемъ жертвъ; то оныхъ, гдѣ окажутся, предавить суду гражданскаго начальства.

17) Благочиннымъ вадъ вовокрещенскими церквами поставить въ непремѣнную обязавность, чтобы они, какъ при полугодичныхъ обозрѣніяхъ ввѣренныхъ имъ церквей, такъ и при всякомъ удобномъ случаѣ, обращали особенное вниманіе на состояніе вѣры прихожанъ.

18) Они должны въ каждое обозрѣніе разсмотрѣть вышеозначенный журналъ. Уснѣхи утвержденія въ вѣрѣ прихожанъ повѣрить, посѣщая ихъ домы и вникая тщательно въ образъ ихъ жизни въ отношеніи къ христіанской вѣрѣ.

19) При обозрћніи церквей вникать не только въ поведеніе приходскихъ священниковъ; но и замѣчать тщательно способность или неспособность, раченіе или иераченіе о наставленіи прихожанъ въ христіанской върђ.

20) По окончаніи обозрѣнія каждаго прихода составить журналь съ обстоятельнымъ описаніемъ всего ими замѣченнаго и за подписаніемъ своимъ, а равно и приходскихъ священниковъ и діаконовъ, представлять епархівльному начальству.

21) Объ успѣхахъ въ наставления и утверждени новокрещенныхъ епархіальному архіерею доносить по нрошествія каждаго года св. Суподу съ присовокупленісить митил о дальнійщихъ къ совершенню дѣла сего мтрахъ, какія откроеть самый опытъ.

22) Какъ для наблюденія за дійствіями священниковъ и благочинныхъ, такъ и для успішнійшаго утвержденія въ христіанской вёрё новокрещенныхъ и обращенія нецознавшихъ еще христіанства назначить въ казанской епархіи троихъ архимандритовъ (или игумновъ троихъ) въ качестві миссіонеровъ, конхъ снабдить нотребнымъ наставленіемъ.

23) Назначеніе архинандритовъ въ начествѣ инссіонеровъ нужнымъ признаю, примѣнядоъ къ свойству епхъ народовъ, которые еще не вышли изъ состоянія дикости, —чтобы открыть входъ въ ихъ сердца наджежитъ прежде внушить уваженіе къ лицу дѣйствующему въ обращении и наставленіи ихъ. Привыкши обращаться съ священниками, нельзя ожидать, чтобы они слушали ихъ съ должныхъ вниманіемъ. Сверхъ того народы сіи къ несчастно ко всѣмъ вообще священнякамъ имѣютъ кикую - то недовѣрчивость, бывъ предубѣждены, что они обращаютъ ихъ къ соблюденію правилъ св. Церкви для собственныхъ своихъ выгодъ.

24) Миссіонеры изъ архимандритовъ или игумновъ могутъ управлять монастырями и быть членами консисторіи. Ибо по хозяйственнымъ занятіямъ новокрощенныхъ и некрещеныхъ народовъ съ удобностію можно дъйствовать въ обращеніи и утвержденіи ихъ въ христіанствъ только въ два времени года — весною до начатія земледъльческихъ работъ въ поляхъ, и осенью по уборкъ хлѣба.

25) Миссіонерамъ, которые будутъ имѣть въ управлени своемъ монастыри, особенной суммы на содержаніе полагать не предвидится надобности.

26) При отправлени же ихъ въ новокрещенскія селенія, и во время пребыванія въ оныхъ отпущать имъ прогонныхъ денегъ на четыре лошади и на содержавіепо три рубля въ день. ×

27) Въ случат, если архинандритъ назначенъ будетъ безъ управления монастыремъ, производить ему сверхъ того жалованье по 600 рублей.

28) При отправленіи миссіонеровъ въ новокрещенокіє приходы, каждый разъ спархіальному архіерею относиться къ гражданскому губернатору, дабы со стороны містныхъ гражданскихъ начальствъ ділано было имъ нужное пособіе.

29) Для исполненія должности миссіонеровъ нынѣ способными нахожу: переведеннаго указомъ свят. Синода изъ казанскаго Зилантіева монастыря черниговской епаркіи въ глуховскій Петропавловскій, архиминдрита Петра, Седміезерной пустыни игумена Самуила и казанскаго архіерейскаго дома эконома іеромонаха Гурія, которыхъ послужныя списки при семъ представляются.

30) Изъ числа избираемыхъ въ должность мессіонеровъ игумена Самуила не блаугодно ли бдетъ св. Суноду повелѣть произвесть во архимандрита въ третьеклассный чебоксарскій Троицкій монастырь на мѣсто несиособнаго къ управленію онымъ, по худому поведенію, архимандрита Амвросія. А второкласснаго Петропавловскаго монастыря архимандрита Петра съ тою же степенью перевесть въ казанскій третьеклассный Кизическій монастырь, настоятеля коего игумена Иннокентія можмо перемѣстить въ седміезерную пустынь. Іеромонаха же Гурія произвесть во архимандрита съ произвожденіемъ ему по шести сотъ рублей жалованья изъ неокладныхъ суммъ казанскаго архіерейскаго дома, впредь до открытія настоятельской вакансіи.

31) Какъ дъло обращенія не познавшихъ еще христіанской вѣры и утвержденія въ оной новокрещенныхъ требуетъ не малаго времени: то для постояннаго занятія онымъ, въ казанскіе: Зилантіевъ, Кизическій и въ чебоксарскій Троицкій монастыри, по удобности ихъ мъстнаго положенія и на будущее время опредѣлять преимущественно такія лица, которыя бы съ должностію настоятелей могли соединять званіе миссіонеровъ".

Донося обо всемъ этомъ св. Синоду, преосвященный Филаретъ присовокуплялъ, что проэктъ особаго

Digitized by Google

учрежденія для образованія миссіонеровъ при казанской семинаріи, примѣнительно къ потребностямъ окрестныхъ странъ, имкетъ быть доставленъ въ непродолжительномъ времени ('). Святѣйшій Сунодъ въ слѣдующемъ 1830 г. 11-го апрѣля въ опредѣленіи своемъ заключилъ:

- Переос. Утвердить всё правила о наставлении и утверждении новокрещенныхъ въ въръ христівнской, кромъ пунктовъ 14 и 18, 23, 29 и 30.

Второс. Утвердить представленный его преосвященствомъ слѣдующій проэктъ инструкціи миссіонерамъ избираемымъ для обращенія въ христіанскую вѣру народовъ, не познавшихъ еще христіанства и для утвержденія и наотавленія въ православіи новокрещенныхъ:

1) Какъ обращать сердца человѣческія къ истиннѣ принадлежитъ одному Вогу: то миссіонерамъ, избираемымъ на сіе важное служеніе, по утвержденіи ихъ св. Сунодомъ въ семъ званіи, предъ начатіемъ своего подвига надлежитъ приготовить себя постомъ и молитвою по наставленію епархіальнаго своего архіерея, и во всемъ поступать съ его вѣдома и благословенія.

2) Начинать дёло служенія своего утвержденіемъ и наставленіемъ въ православіи народовъ просв'ященныхъ уже святымъ крещеніемъ въ тъхъ убядахъ, которые каждому изъ нихъ назначены будутъ епархіальнымъ архіереемъ.

3) По прибытіи въ каждый вовокрещенскій приходъ имѣть квартиру у приходскаго священника, отъ котораго предварительно получить обстоятельное свѣдѣніе о состояніи христіанской вѣры и жизни прихожанъ. Потомъ по общему съ нимъ совѣщанію назначить воскресный или праздничный день для собранія прихожанъ хотя не всѣхъ, а по крайней мѣрѣ по одному старшему изъ каждаго семейства въ церковь къ слушанію божественной литургіи, которую миссіонеръ дол-

(') См. дѣло каз. дух. консисторіи обь учрежденій миссіи въ каз. епархіи для обращенія язычниковъ въ христіанство, нач. 3 января 1829 г. стр. 825—829. женъ совершить соборне со всёми имѣющимися нри церкви священно-служителями и повѣстить о семъ прихожанамъ чрезъ сельское начальство.

4) По окончаніи литургіи прочитать ему самону на русскомъ языкѣ "*пастырское посланіе*" прихожананъ, которымъ снабдитъ его епархіальный архіерей, при отправленіи въ новокрещенскіе приходы, а потомъ тоже посланіе приходскому священнику или діакону прочитать на природномъ ихъ языкѣ.

5) По прочтеніи посланія начать съ ними простую изустную бесёду, приспособленную къ ихъ понятію о христіанской вёрт и жизни, сообразуясь съ младенческимъ еще ихъ въ оной возрастомъ.

6) Ежели благодать Божія подтйствуетт надъ сердцами ихъ такъ, что они вст изълватъ ръшительное свое намфреніе оставить заблужденія и суевтрія предковъ своихъ и жить похристіански: то миссіонеръ тогда же соборне имфетъ совершить благодарственное Госноду Богу молебствіе съ колтно-преклоненіемъ.

7) Послѣ сего миссіонеръ вмѣстѣ съ священноцерковно-служителями со святымъ и животворящимъ крестомъ и святою водою имѣетъ носѣтить домы и семейства прихожанъ. При чемъ вникать ему тщательно въ образъ жизни ихъ относительно къ православной вѣрѣ, и простою съ ними бесѣдою убъждать ихъ къ оставленію навсегда суевърныхъ обычаевъ язычества и къ соблюденію правилъ св. православной Церкви нашей, коея они дѣлаются сынами по воспріятію св. крещенія.

8) Ежели откроются упорствующіе въ заблужденіяхъ язычества, таковыхъ увѣщевать съ кротостію и терпѣніемъ, излагая имъ сущность языческихъ ихъ обычаевъ и внушая спасительный страхъ суда Божія ва отпалающихъ отъ христіанской вѣры.

9) Которые убѣдившись увѣшаніями, изъявять рѣшительное намфреніе оставить заблужденіе язычества и жить похристіански, въ домахъ тѣхъ отслужить иолебны и окропить ихъ святою водою, — и давъ имъ наставленіе, чтобъ они твердо держались православнаго исповѣданія вѣры христіанской, поручить приходскимъ священникамъ, чтобъ въ слѣдующую св. четыредесятницу, или въ другой постъ исповѣдали ихъ и по удостоеніи пріобщили св. таинъ.

10) Ежели окажутся такіе, которые останутся непреклонными къ убъжденіямъ миссіонера, таковыхъ поручить приходскому священнику, чтобы онъ непрестанно ихъ увъщевалъ и объ успѣхѣ доносилъ благочинному, а сей епархіальному архіерею.

11) Въ тѣхъ приходахъ, гдѣ есть еще не просвѣненные св. врещеніемъ идолопоклонники, миссіонеру проповѣдывать имъ слово Божіе на русскомъ язывъ, буде они оный разумѣютъ. — А ежели не знаютъ, то употреблять въ переводчики изъ приходскихъ священниковъ или діаконовъ.

12) Тѣхъ, кои изъявятъ искреннее желаніе обратиться въ христіанство, наставивъ сколько можно въ важиѣйшихъ догматахъ христіанской въры и правилахъ православной. Церкви, просвѣщать св. крещеніемъ саному миссіонеру по чиноположенію и немедленио доноэитъ о семъ епархіальному архіерею.

13) А которые изъ нихъ св. крещенія воспріять не пожелають, таковымъ принужденія къ крещенію отнюдь не чинить, и имъ за то ничѣмъ не угрожать, но поступать въ томъ по образу апостольской проповѣди со всякимъ смиреніемъ, тихостію и кротостію, оставляя ихъ съ миромъ до другаго благопріятнѣйшаго времени.

14) По исполнения вышеозначеннаго въ одномъ новокрещенскомъ приходѣ миссіонеру, составивъ обстоятельный о всемъ журналъ за своимъ и приходскаго священника подписаніемъ, отправиться въ другой—ближайшій.

15) По возвращени изъ носольства журналы сін представлять епархіальному преосвященному при репортѣ со своими замѣчаніями о причинахъ успѣха или

бевуспѣшвости обращенія невѣрующихъ и утвержденія въ православіи крещеныхъ по каждому приходу.

Третіс. Избранныхъ имъ преосвященнымъ къ опредѣленію въ миссіонеры, седміезерской пустыни игумена Самуила и казанскаго архіерейскаго дома эконома іеромонаха Гурія, — въ званіи миссіонеровъ утвердить, архимандрита же Петра, какъ уже переведеннаго изъ казанской въ черниговскую епархію оставить въ оной, а на мѣсто его избрать и представить другаго, ежели впрочемъ третій миссіонеръ въ настоящее время танже нуженъ.

Четвертое. Избранныхъ въ должность инссіонеровъ игумена Самуила и јеромонаха Гурія **д0380**лить его преосвященству произвесть перваго въ архимандриты въ третьеклассный чебоксарский Тронцкий монастырь, на мъсто неспособнаго къ управлению онымъ, по худому поведению, архимандрита Амвросія, который уже по рішенію діла назначень къ помъщению въ другой монастырь на јеромонашескую вакансію, ---а втораго или въ архимандрита же въ третьсклассный кизическій монастырь, или въ игумены въ седміезерскую пустынь, что и представить собственному его преосвященства распоряжению ('). А сего 17 мая синодальный оберъ - прокуроръ объявилъ св. Суноду именной Высочайтий Его Императорскаго Величества указъ, что Государь Императоръ на всеподданъйшемъ докладѣ его о предположеніяхъ Сунода, изъясненныхъ въ опредѣлени его отъ 11 минувшаго апрѣля, о наставлении нововрещенныхъ и учреждении миссии въ казвиской епархія, собственноручною въ 11 день сего мая рязолюціею соизволиль изъявить слѣдующую Высочайшую волю: "весьма основательно". И по указу Его Императорскаго величества св. правительствующий Сунодъ приказали: о Высочайшемъ Его Императорскаго Величества повелѣнія, для надлежащаго исполнения

(1) Пункты 5-8 некасаются противомусульманской виссія.

къ его преосвященству послать указъ и проч. Мая 29 дня 1830 года (<sup>1</sup>).

Въ правилахъ и инструкціи, составленныхъ преосвященнъйшихъ Филаретонъ для миссіонеровъ, главнымъ образомъ, заключаются два положения: а) о необходимости переводовъ Начатковъ христіанскаго ученія, изданныхъ св. Сунодомъ въ 1827 г., на инородческіе языки в о необходимости составленія на тіхъ же языкахъ поученій, чтобы чтеніень тъхъ и другихъ въ церквахъ, донахъ и школахъ просвъщать инородцевъ христіанскою втрою и укрѣплять въ ней. Этимъ, но мысли преосвящ. Филарета, могли достигаться двъ нъли: религиозно-нравственное воспитание и образованіе вообще инородпевъ въ церкви и такое же воспитаніе и направленіе дітей ихъ въ школахъ; b) о необходимости приготовления и назначения въ инородчеекіе приходы способныхъ пастырей, знающихъ языки нвородцевъ, свояхъ прихожанъ. Лучшаго ревультата въ этомъ отношени преосвященнъйший думалъ достигнуть двумя путями: особымъ учрежденіемъ для образованія миссіонеровь при казанской семинаріи, приминительно къ потребностявъ казанской епархіи и окрестныхъ странъ и, -- такъ какъ сейчасъ указанная мъра могла объщать нлоды только въ будущемъ, а положение инородцевъ требовало мъръ и въ настоящемъ, --- назначениемъ осо-быхъ миссіонеровъ съ авторитетомъ священно-архимандритства.

Два эти положенія болѣе или менѣе подробно развиваются въ пунктахъ правилъ и въ самой инструкціи. Вотъ, слѣдовательно, каковъ былъ планъ, начертанный для приволжской миссіи преосвященнѣйшимъ Филаретомъ. Говоря вообще, планъ этотъ заключалъ въ себѣ очень много прекрасныхъ задатковъ для счастли-

<sup>(\*)</sup> См. абло каз. дух. консисторім объ опредбленія миссіонерами игумена Самуила и эконома іеромон. Гурія и раиоскаго игумена Амвросія и проч. нач. 24 іюля 1830 г. стр. 7—25.

вой миссіонерской практики въ будущемъ. Все зависъло отъ того, вполнъ ли утвердитъ высшая власть весь этоть планъ, или измѣнитъ въ немъ что либо. Въ частности, по прочтении правиль и инструкци для инссіонеровъ и приходскаго духовенства всякій можетъ ясно замѣтить, что эти правила и инструкція, не смотря на хорошія свои качества, довольно ощутительно отзываются преобладавіень оффициального тона. Быть можеть это зависьло оть того, что мисоюнерская практика прежняго времени была мало известна усерднону составителю этихъ правяль. Миссіоперанъ внушаетея, по прітад в въ новокрещенскій приходъ, чрезь сельское начальство собрать въ церковь, если не встахъ новокрещенъ, то по крайней мурт депутатовъ, или представителей изъ каждой семьи, читать имъ въ церкви пастырское наставление, если обратятся, идти по домамъ, окропить св. водою ихъ домы, если же не обратятся, то поручать таковыхъ приходскииъ священникамъ и отправляться въ др. место. Очень понятно, что во всемъ этомъ мало мы видимъ характера свангельской проповѣди. Русскіе подданные, не только инородцы, но даже и коренные русские, привыкли считать царскимъ манифестомъ всякую бумагу, которую ови слупаютъ въ церкви по наряду, будучи собраны въ церковь сельскимъ начальствомъ. Слыша, при такихъ именно условіяхъ, въ перкви проповѣдь о крещеніи, или о христіанской вѣрѣ, инородцы очень легко могли приходить къ мысли, что ихъ насильно обращають въ христіанство и заставляють ходить въ церковь. Скажень въ отдёльности о некоторыхъ пунктахъ правиль, несколько замвчаній.

1) Объ опредълени въ инородческие приходы священниковъ, знающихъ языкъ мъстныхъ жителей. Для выполнения этого очень важнаго условия, безъ сомнъния, ученики семинарии должны заблаговременно изучать мъстные языки. А слъдовательно въ семинарии казанской должны быть кръпко установлены каседры мъст• ныхъ й инородчеснихъ языковъ. Но объ этомъ, какъ уже извъстно намъ, преосвященнъйшій Филаретъ объщалъ св. Синоду представить проэктъ особаго учрежденія, а потому и мы будемъ еще касаться этого проэкта въ своемъ мъстъ.

2) О переводъ Начатковъ христіянскаго ученія на **и**встные языки. Это правило требовало особеннаго унтнья и навыка звыющихъ явыки инородцевъ. Но мы не входимъ теперь въ критический разборъ переводовъ того времени, а обсуждаемъ только самыя правила вновь учрежленной миссіи, указываемъ особенно важныя изъ нихъ, или слабыя. Въ этомъ отношении пунктъ о цереводахъ дъйствительно самый важный и существенно необходиный. Инородцань, не знающимь русскаго языка, нельзя пропов'ядывать христіанское ученіе на славянскомъ или русскомъ изыкъ: для этого необходимы были пособія-переводы. на первый разъ хотя Начатковъ христіанскаго ученія. Сюда же относятся пункты 3, 4, 8, 9, 12 и 13. Преосвященнъй ти Филаретъ говоря въ правилахъ о необходимости переводовъ, упоминаль, что Евангеліе на инородческихъ языкахъ можно будеть взять изъ книгохранилищъ, поступившихъ оть библейскаго общества. Следовательно указываль на готовые переводы Евангелія, сділанные библейскимы обществояъ. Преосвященитвещие заттых указываль на необходимость перевода на инородческие языки Начатковъ христіанскаго ученья, изданныхъ св. Сунодонъ въ 1827 г. Но неизвъстно, почему преосвящ. Филаретъ не рекомендовалъ пользоваться готовыми уже переводами кранкаго катихизиса, напр. катихизисомъ, перереденнымъ на татарскій языкъ въ казанской акаденія еще въ 1803 году ('); катихизисомъ, въ вопросакъ и отвѣтахъ, соч. интрополита Платона, переведеннымъ на чуванский языкъ и напечатаннымъ въ москов. сино-

(1) См. Прав. Собестан. 1868 г. іюль, стр. 233. 234.

дальной типографіи въ 1804 г. славянскими буквами для чуващи; краткимъ катихизисомъ переведеннымъ въ • 1803 г. на черемисскій языкъ (')? Можетъ бытъ переводы этихъ годовъ были уже библіографическою рѣдкостію, а можетъ быть еще и потому, что самые переводы были сдѣланы неудовлетворительно.

5--7 пункты особенно знаменательны; они говорять объ обучении дѣтей крещеныхъ инородцевъ на ихъ природномъ языкѣ. Къ сожалѣнію эти пункты не могли осуществиться такъ, какъ быть можетъ желалъ самъ преосвященный Филаретъ. Причины этого могли заключаться съ одной стороны въ недостаткахъ переводовъ, а съ другой въ самомъ порядкѣ веденія школъ. Только теперь Николаю Ивановичу Ильминскому съ Василіемъ Тимоееевичемъ и Н. Ив. Золотницкому удалось поставить прочнымъ образомъ обученіе дѣтей креценыхъ инородцевъ на ихъ родномъ языкѣ и приготовить для школъ самые удобные, благопримѣнительные переводы христіанскихъ книгъ для просвѣщенія инородцевъ.

Преосвященнъй тій Филареть напрасно усиливается (правил. пункть 6) заставить священниковь обучать дътей инородческихъ сначала въ домахъ, а потовъ въ школахъ безмездню. Обученіе, помимо усердія и прямой обязанности пастырской, требуетъ всегда тѣхъ или другихъ расходовъ. Кромъ книгъ (предполагаемыхъ еще на инородческихъ языкахъ Начатковъ христіанскаго ученія и готоваго Евангелія) и помъщенія, требуется еще многое: отопленіе, учебныя привадлежности, какъ то: бумага, перья, карандаци, доски арнеметическия и т. п. Правда, могутъ на это возразить, что все это мелочи но откуда же священники должны доставать всъ эти вещи; имъ савимъ никто не будетъ давать ихъ безмездно. Нѣтъ. Не безмездность, а полное обезпеченіе

(\*) Исторія русской Церкви преосван. Филар та черныговскаго період. 5, стр. 19. Москва 1859. ніколы вообще, — правственная поддержка, а равно и матеріальное вознагражденіе учителя, будеть ли то священникъ, или мірянивъ, — ручается за успѣхъ образованія. Безъ этого наставникъ даже съ усердіемъ и добрымъ направленіемъ будетъ ослабѣвать и. озабоченный разными недостатками въ своемъ содержаніи, не окажетъ въ школѣ того вліянія, какое онъ могъ бы произвести при достаточномъ обезпеченіи своемъ и своей школы. Руга, на которую указывалъ преосвященный не всегда исправно платилась, да при томъ священники пользовались ею вмѣсто земли и такимъ образомъ на нее нельзя вовсе и указывать, какъ на вознагражденіе за обученіе дѣтей грамотѣ.

Прекрасно поступилъ св. Сунодъ, уничтоживши 14 и 18 пункты, которые ничего особеннаго не объщали, кромъ излишняго письмоводства для приходскихъ священниковъ.

Въ 21 пунктъ правилъ прекрасная мысль скрывается въ указани на опыть. Въ самомъ дълъ, миссія слишкомъ нало можетъ быть ведена на основании теоретическихъ соображеній. Здѣсь, по видимому, самыя сильныя доказательства, или опроверженія ложныхъ религій, составленныя по теоріи, оказываются на опыть очень неудачными и мало примѣнительными. А потому указаніе опыта должно имѣть первостепсиное значеніе. Но, кажется, не многіе понимали важность этой мысли, выставленной преосвящ. Филаретомъ въ правилахъ для новой миссій. За то 22 и 23 пункты содержали въ себѣ слишкомъ много предположений теоріи: миссіонеровъ - протојереевъ должны были замѣнить миссіонеры - архимандриты. Опытъ, впрочемъ, какъ увидимъ, показалъ, что въ дѣлѣ миссіи нисколько не помогаетъ и высокій санъ, если въ самомъ человѣкѣ нѣтъ умѣныя взяться за дѣло, если вѣтъ въ немъ призванія къ этому трудному дёлу. Мы уже и не говоримъ о томъ, что всъ эти миссіонеры протоіереи и архимандриты ръшительно не были подготовлены в не готовились сами на поднить миссіи. Первые назначены были въ виду крайней необходимости, за неимѣніемъ другихъ лицъ, знающихъ татарскій языкъ, котораго и они не знали; послѣдніе—назначены были на основаніи того предноложенія, что архимандриты непремѣнно внушать къ себѣ болѣе уваженія и достигнутъ успѣха въ обращеніи или наставленіи инородцевъ (').

## (продолжение будеть)

(1) Пастырское посланіе преосвящ. Филарета въ черемисань (которое читалось и чувашанъ съ занъною словъ черемисы ва чуваниз) помвтиено было уже во Православномо Собеснодники 1865 г. т. 1. стр. 303-312. А потому желающий можеть познакомиться съ нимъ. Мы его вдёсь не насаенся потому, что оно составляетъ вообще просто, удобопонятно изложенный очеркъ (краткій) о сотворенін, паденін и искупленіи человѣка и въ миссіонерскомъ отношении со стороны простоты и удобопонатности действительно васлуживаеть вниманія. Если бы въ такомъ тонѣ и дузь составлена была, по крайней мѣрѣ въ главныхъ чертахъ своихъ, вся исторія ветхаго и новаго завъта и при томъ переведени на инородческие языки казанской епархии, то польза отъ такого труда была бы несомитина. Инородцамъ мы должны передать полную исторію спасевія человька во Христь, а не вакой шибуль только отрывокъ, хотя самъ по себѣ и очень важный, но далеко не представляющій всей судьбы челов'вчества подъ руководствоих всеблагаго и премудраго промысла Божія.

Digitized by Google .

## **АЪТОПИСЬ.**

Іерархическія перемѣны. Православное миссіонерское общество. Навначеніе московскаго Покровскаго монастыря для помѣщенія въ немъ желающихъ поступить на служеніе въ миссіяхъ. Общество возстановленія православниго христіанства на Кавказѣ. Предположенія объ основанія миссіонерскаго монастыря въ Абхазіи. Благочниническіе совѣты. Введеніе выборяаго начала въ епархіальныя учрежденія. Улучшеніе быта православнаго духовенства. Мѣропріятія духовенства къ обезпеченію заштатныхъ и сиротъ. Извѣстія о ватиканскомъ соборѣ. Протестантскій соборъ. Редигіозный конгрессъ въ Дариштадтѣ.

Въ послъдное время въ нашей церкви произошло нъсколько ісрархическихъ перемънъ. 6 апръля Иненнымъ Высочайщимъ укавокъ архіспископъ астраханскій Асанасій и спископъ снисейскій Никодинъ, согласно ихъ прошеніямъ, всемилостивъйше уволены, но раз-строенному здоровью, отъ управленія епархіями. Епископомъ астраханскимъ назначенъ Өсогность, викарій каменець-полольской епархіи, а епископомъ енисейскимъ и красноярскимъ Павелъ, викарій камчатской евархін. 27 іюня Именнымь Высочайшимь указомъ уювенъ на покой, согласно прошению, по болвзии, викарій литовской опархів спископъ брестскій Игнетій и на место его наявачень ректорь литовской семинари архимандрить Евгеній. Въ нашей восточной окраний учреждены новия самостоятельныя енярхів. До настоящаго года области амурская, приморская и якутская, Канчатка, бывшія наши съвероанериканскія владънія и прилежащие къ никъ острова управлялись одникъ

COF. D.

17

канчатскимъ архипастыремъ, который имѣлъ двухъ викаріевъ, одного въ Новоархангельскъ, а другаго въ Якутскъ. При такой общирности епархіи, очевидно, канчатский архипастырь не имель никакой возможности своевременно удовлетворять всѣмъ религіозно-нравственнымъ нуждамъ края. Это сознавалъ даже самъ преосвященный камчатскій Иннокентій. Нынъ камчатская епархія раздёлена на три самостоятельныя епархін. Области амурская и приморская, Камчатка и Курильскіе острова оставлены въ въдъніи настоящаго преосвященнаго канчатского Воніанина. Якутская область составила отдёльную спархію, начальникомъ которой назначень прежний выкарій камчатской спархів преосвященный Діонисій. Въ съверной Америкъ учрехдена самостоятельная архіерейская каседра, съ наименованіемъ алеутскою и аляскинскою. На эту новую каеедру рукоположенъ во епископа и. д. инспектора московской д. академии архимандрить Іоаннъ. Учрежденіе этой казедры особенно благовременно въ настоящее вреия, когда въ Америкћ замѣтно довольно сильное движение въ пользу православия. Кромѣ того, затсь обширное поле дѣятельности для нашего епискова в въ средѣ православныхъ. Въ штатѣ Калифорніи, гдѣ по всей втроятности будеть имъть мъстопребыване съверовмериканский епископъ, и вблизи его находится значительное число православныхъ славянъ, для которыхъ нашъ образованный епископъ будетъ истинною опорою среди такого множества исповіданій и секть. Есть слухи объ учреждении архіерейской казедры въ Ташкенть. Въ составъ этой новой епархія инъють войти области: сыръ-дарьинская, семиръчинская в тургайская, съ населениеть до 1,800,000, изъ которыхъ лишь малая часть исповедуетъ православіе, такъ что будущему туркестанскому епископу предстоить обнирное поле миссіонерской діятельности. Къ сожальнію, это новое поле миссіонерства не такъ благопріятно для православія, какъ другія наши иноролческія ивстности. Въ средней Азіи – центръ магометанскаго

фанатизма. Здъсь Хива и Бухара, откуда далеко распространяется мусульманская пропаганда. Какъ сильна эта пропаганда, показываеть тоть факть, что киргизы, ведавно бывшіе шаманистами, въ настоящее время почти всѣ сдѣлались магометанами. Не могуть избѣжать вліянія магометанства и буддисты, обитающіе въ Джунгаріи и въ сосъдствъ съ нашею семиръчинскою областію. Это видно между прочимъ изъ совращеній въ магометанство недавно вступившихъ въ наше подданство калмыковъ. Для православной церкви это составляеть большое затруднение и потому необходимо озыботиться скортанимъ устройствомъ организованной инссіи въ этомъ краѣ. Алтайская миссія, при всей своей близости, не можетъ простирать сюда своей дъятельноси. Ей довольно и своего дела. Кроме просвещеня населяющихъ Алтай язычниковъ, здъсь необходинь постоянный вравственно-религіозный уходъ за прозелитами, которыхъ по последнимъ известіямъ насчитывается уже до 4,000.

При видѣ такого общирнаго поля для нашего миссюнерства, взоры всёхъ истинныхъ ревнителей православія обращаются на привосливноє миссіонерское общетво. И, благодарение Господу, есть надежды, что оно поможетъ нашей церкви въ этомъ святомъ дълъ. По свъдъніямъ, сообщеннымъ о. протојереемъ Ключаревыиъ ('), въ настоящее время православное миссіонерское общество состоить изъ 1,325 дъйствительныхъ членовъ, не считая записавшихся въ епархіальныхъ комитетахъ. Изъ нихъ 255 лицъ обезпечили членскій взносъ процентами со внесенныхъ ими вкладовъ оть 60 р. и выше и т. о. сдёлались постоянвыми или вепремѣнными членами общества; остальные записались на одинъ 1870 г., или на нъсколько лътъ впередъ. Въ касст общества собственно въ Москвт по вастоящее время разнообразными путями пожертвовавій собрался капиталь въ 67,000 р. По уставу (§ 22),

(<sup>1</sup>) Соврем. лѣтопись за 1870 г. № 26.

сунны общества должны быть разделнены на три катогоріи: на капиталь неприкосновенный, запасный в въ текущій расходъ. Руководствуясь уставонъ, совіть общества въ засъдани своемъ З февраля постановаль сльд. правила для распредтленія суниь, поступающихь въ общество: а) Въ неприкосновенный капиталъ отчислять всё сумны, пожертвованныя въ обезвечение иленскихъ взносовъ отъ 60 р. и выше. 6) Къ запасному капиталу относить всё пожертвования менте 3 р. и излишекъ во всѣхъ членскихъ взносахъ, превышающій суниу 3 р. в) Сумиу, какая составится изъ всёхъ членскихъ взносовъ, опредъляемыхъ въ три рубля, употреблять на текущий расходь. Сюда же огносятся и проценты съ неприкосновеннаго и запаснаго калитала. По такому распределению, изъ собранныхъ доселѣ суммъ составилось неприкосновеннаго капитала 45,450 р., запаснаго 10,480 р. 40 к. и назначеннаго въ расходъ на текущій годъ 11,274 р. 96 к. Кроят денежныхъ пожертвований поступили въ общество развообразныя пожертвованія и вещами. Въ епархіальныхъ комитетахъ, по предположению о. протојерея Ключарева, число членовъ общества должно восходить до двухъ тысячь, в собранная ими сумма до пяти тысячь. Теперь число членовъ и количество сборовъ въ коннтетахъ должно быть значительнъе, такъ какъ о. Ключаревъ имѣлъ въ виду только семь комитетовъ, между тъкъ какъ ихъ открыто по настоящее время десять (').

Приняты мѣры и къ приготовлен ю миссіонеровь. Мы имѣемъ въ виду распоряжение свят кишаго Сунола, по представлению предсѣдателя миссіонерскаго общества, преосвященнаго митрополита московскаго Иннокентія, о назначении московскаго Покровскаго заштатнаго монастыря для помъщения въ немъ же-

(<sup>1</sup>) Комитеты отврыты въ Кајугћ, Витебскћ, Иркутскћ, Ватаћ, Томскћ, Воронежћ, Минскћ, Владимірћ на Клазьмћ, Костромћ и Якутскћ. Не въ продолжительномъ времени комитеты будутъ отврыты въ Кјевћ и Каменецъ-Цодольскћ.

лающих поступить на служение во миссіяхо мись нов всёхъ сословій, преимущественно же изъ конашествующихъ, съ цтлію испытанія и приготовленія ихъ къ ивссіонерекому служенію. По указу святъйшаго Синода ('), преобразование монастыря предположено проязводить постепенно. Настоятель этого конастыря, въ случав смерти или перемъщения нынъшняго, избирается изъ заслуженныхъ миссіонеровъ; за недостатконъ та-кихъ лицъ-вообще изъ духовныхъ ученыхъ или даже не получившихъ спеціальнаго богословскаго образовавія, но достаточно развитихъ и благочестввыхъ и, главное. доказавшихъ или обнаруживающихъ свое особевное сочувстве и усерде къ дълу свангельской проповъди. Вратія монастыря, при уменьшения съ теченіекь времени настоящей, вновь собирается преимущественно изъ такихъ лицъ, которыя, кромъ монастырскихъ послушаний. могли бы быть или направляемы къ ияссіонорской дѣятельности, или назначаемы въ должности ваставниковъ миссіонерскаго института, или употребляемы на труды въ пользу миссій, напр. на составленіе сочиненій, полезных для новообращенных, на переводы, переписку рукописей, ведение письмоводства, хранение архивовъ библютекъ и т. п. Кромѣ главнаго вазначения, Покровский монастырь имбетъ оказывать иессіи и другія услуги. Въ немъ а) могуть находить покой и пріють миссіонеры, потерявшіе на службѣ здоровье и силы, и пристанище прітажающія изъ миссій лица по д'вламъ службы, или по собственнымъ надобвостянь; б) ногуть находить готовое помѣщеніе и созержание ученые люди, принимающие на себя для миссія какія-либо сочиненія, переводы, или наблюденіе за взданіемъ книгъ; в) могутъ быть сохраняемы архивъ жестонерскихъ дълъ, книги и рукопнси, касающияся луховныхъ миссій и миссіонорскаго дъла вообще.---Нельзя не отнестись съ особеннымъ сочувствиемъ къ этону распоряжению. При существовани такого инс-

(¹) Моск. епарх. чѣдомости, № 27. 1870 г.

сіонерскаго сосредоточін не будуть пропадать даронь пріобрѣтенныя нашими миссіонерами долгимъ опыточъ и трудомъ практическія миссіонерскія свѣдѣнія. Готовящіеся къ миссіонерскому служенію будуть имѣть свовми руководителями людей опыта и жизни.

Миссіонерскія дёла наши на Кавказѣ идуть довольно успѣшно. Изъ полученнаго недавно нами отчета общества возстановления православного христианства на Клекази за 1869 г. видно, что обращение въ христіанство разноплеменныхъ населеній Кавказа прополжалось и въ этомъ году. Особенно замѣчательными успѣхами оно ознаменовалось въ Абхазіи, гдѣ, кроиѣ того что въ течение 1869 г. просвъщено святымъ креценіень 7,894 души, общее настроеніе умовь населенія въ послѣднее время сдѣлалось таково, что въ ближайшемь будущемь можно ожидать принятія православія почти встии абхазцами. Нельзя безь особеннаго удовольствія читать записки о просвѣщевіи абхазцевь преосвященнаго Гавріила, епископа имеретинскаго, и о. протојерея Мачаварјани. Видно, что здъсь почва совершенно благопріятна для православія. Остается только бдительно пользоваться ею. Миссіонерская лаятельность общества въ 1869 году состояла, кроит непосредственнаго пропов'дания христіанства, въ сооружения церквей и снабжения ихъ необходимыми принадлежностями, переводъ священно-церковныхъ княгъ на горскія нарвчія, принятій міръ къ улучшенію натеріальнаго положенія горскаго духовенства и наконецъ въ образовании инородцевъ. Особенное внямане общество обращало на послъднюю дъятельность. В отчетномъ году общество имъло 55 начальныхъ школь и одну учительскую школу. Въ первыхъ училось 1,099 мальчиковъ и 134 девочки-всего 1,233. Въ учительской школѣ обучалось 49 учениковь. Кромѣ того при ней состоитъ начальное училище изъ 37 учениковъ в для практики воскресная школа. Преподавание въ школахъ общества въ началѣ ведется на народномъ язы-КЪ. насколько онъ позволяеть это, съ постепеннымъ

нереходонъ къ преподаванию на русскомъ языкѣ. Къ 1 января 1870 г. общество возстановления православнаго христіанства на Кавказ'в состояло изъ 1,095 членовъ. Денежныя средства общества съ каждымъ годокъ уменьшаются. Членские взносы поступаютъ неисправно, кружечные сборы въ церквахъ и частныя пожертвования значительно уменьшились, такъ что приняты особенныя мёры для улучшенія его матеріальнаго положения. Но сравнительно съ другими обществаии в братствами средства кавказского общества значительны. Въ 1869 г. было въ приходъ съ остаточвыми отъ 1868 г. 292,671 р. 581/, в., въ расходъ 240,797 р. 36 к., изъ нихъ употреблено на устройство церквей 20,421 р. 27 к., на содержание духовенства 54,375 р. 97 %, к., содержание учебной части 52,359 р. 61/, к., а прочія на расходы управленія и другія потребности.

Изъ отчета кавказскаго общества мы видѣли, что особенное расположение къ православию замътно въ Абхазіи. Мёстные деятели заявляють, что необходимо немедленно духовному правительству принять особыя итры въ утверждению этого расположения, иначе новообращенные могуть совратиться въ нагометанство, и всь труды настоящихъ миссіонеровъ пропадутъ даронь ('). По послѣднимъ извѣстіямъ видно, что уже приступлено къ принятию этихъ мъръ. Говорятъ, что иежду главнымъ управленіемъ кавказскаго намъстника и святьйшимъ Сунодомъ возникла переписка о преддолагаемонь Великимъ Князенъ Михаиломъ Николаевиземъ основании мужскаго монастыря близъ черты осъдлости абхазцева, съ цълю поддержания стремления абказцевъ къ принятію православія. Независимо отъ учрежденія монастыря, преполагается обновленіе православнаго храма, устройство двадцати русскихъ дворовъ в при нихъ особой школы, съ избраніемъ въ нее пре-

(<sup>1</sup>) См. Записки протојерел Мачаварјени въ «Страницић» за 1870 г. подавателей изъ среды духовной монастырской брати, которая должна состоять изъ лицъ, слушавшихъ курсъ духовной академіи.

Въ области внъшней жизни духовенства за послёднее вреия нельзя не замѣтить некоторыхъ важныхъ улучшений какъ по управлению, такъ и по вопросу матеріальнаго его быта. Сътзды духовенства, заниинвшиеся главнымъ образомъ дълами училишными, обратили внимание и на благоустройство своей жизни и во многихъ спархіяхъ разсужденія и предположенія по этому вопросу перешли уже въ дъйствительность. Такъ въ московской епархи съ настоящаго года введенъ цёлый кругъ новыхъ учрежденій. Первую инстанцію ихъ составляютъ третейскіе суды, за тёмъ слёдують благочиннические совъты и съъзды благочиннический, окружный и спархіальный. Изъ этихъ новыхъ учрежденій болью всьхъ прививаются по епархіямъ (исключая, конечно, окружныхъ и спархіальныхъ събздовъ. требуемыхъ новыми училищными постановленіями) благочиннические совялиы. Учреждение это въ высшей степени благодѣтельно какъ для епархіальнаго начальства, такъ и для самого духовенства. Епархіальное начальство оно освободить оть разбирательства многихъ незначительныхъ дѣлъ, которыя всего удобнѣе и скорѣе могуть решаться на месть. Для духовенства оно важно потому, что дела ихъ будутъ решаться людьми близво знакомыми съ судимыми личностями и мъстными условіями. Организація этихъ совѣтовъ въ сущности вездѣ одинакова. Мы имбемъ въ настоящее время подъ руками правила благочинническаго совѣта трехъ епархій-казанской. литорской и нижегородской. Обратияь внимание на последния. По правиламъ нижегородской епархіи, членами благочинническаго совѣта подъ предсталтельствомъ благочиннаго должны быть помощникъ благочиннаго, депутать по слёдственнымъ дёламъ, цензоръ и три священника, избираемые на пять лътъ духовенствомъ благочиническаго округа, а въ случат надобности еще три священника. избираемые также

духовенствомъ кандидатами къ первыять. Въдъню совъта подлежатъ прежде всего дъла исключительно касающіяся интересовъ мѣстнаго духовенства, именно: поотрение духовныхъ лицъ въ округѣ, отличающихся добрыми качествами, дъла о неисправности духовенства по службі и жалобы зуховныхъ лицъ на зуховныхъ же. За темъ следуютъ правила относительно паствы, -- такъ: изысканіе мѣръ къ прекращенію и вскорененію въ народъ пороковъ, предразсудковъ и различныхъ заблуждений, учреждение и поддержание приходскихъ попечительствъ и другихъ благотворительныхъ обществъ, разсмотрѣніе отчета дензора о состоянія проповѣдническаго дѣла въ округѣ и совѣпіаніе о мѣрахъ къ улучшенію онаго, изысканіе наилучшихъ и болъе дъйствительныхъ мёръ къ возбуждению въ народъ расположенія къ чтенію или слушанію слова Божія. Навонецъ на благочиннический совѣтъ возлагается разспотрание въдомостей о разныхъ суммахъ, поступающихъ на духовно-учебныя заведенія и сиротъ духовнаго званія, діла попечительства и опекунскія (').

Вивств съ развитіемъ такихъ учрежденій вводится въ духовной администраціи и выборное начало. Теперь почти уже во встхъ епархіяхъ примѣняется это начало при назначеніи благочинныхъ. Заявлено и въ нѣкоторыхъ епархіяхъ близко къ осуществленію прииѣненіе выборнаго начала и къ членамъ консисторіи. Въ Кіевѣ на епархіальномъ съѣздѣ, въ засѣданій б-мъ, прочитано знявленіе, подписанное 17-ю депутатами, о примѣненія этого начала къ членамъ консисторіи. Заявленіе это единогласно одобрено депутатама и потому постановлено: сказавное звявленіе внести въ протоколъ съѣзда, въ надеждѣ, что епархіальное начальство приметъ его во вниманіе въ потребномъ случаѣ, по указанію обстоятельствъ кіевской епархія, къ ващшему благу церкви. Въ таврической епархія преосвященный Гурій, давшій спархіи выборный порядокъ

(1) Нижегор. сварх. въдовости. № 9. 1870 г.

въ назначения благочинныхъ и учредивший благочнинические совъты, во время послъдняго сътада, по случаю избранія на должность смотрителя духовнаго училища одного изъ членовъ консисторіи, дозволилъ, чтобы духовенство рекомендовало ему своихъ кандидатовъ на должности членовъ консисторіи, и объщалъ представлять ихъ свят. Стноду и въ томъ случаъ, если бы самъ нашелъ нужнымъ представить отъ себя иного кандидата. Духовенство донской епархии, пользуясь новыми штатами духовныхъ консисторій, по коимъ членаяъ назначается (внѣ столицъ) по 500 р. жалованья, и желая увеличить обезпечение членовъ чрезъ собственныя опредъленныя пожертвованія, по крайней мтрѣ до 1,000 р. каждому члену, заявило при семъ такія требованія: члены консисторіи должны быть назначаемы не иначе, какъ изъ лицъ, избраныхъ епархіальнымъ духовенствомъ чрезъ правильную баллотировку; крожѣ занятій по консисторіи члены оной не должны нести никакихъ другихъ служебныхъ обязанностей, по крайней мъръ ни въ какомъ случат не должны исправлять обязавностей приходскаго священника. Преосвященный Платонъ, архіепископъ донскій, уже два года вазадъ утвердившій выборный порядокъ опредъленія благочияныхъ, изъявилъ на это свое согласіе. О примѣненія выборнаго начала къ назначению членовъ консистории, кромѣ того, заявлено было еще на съѣздахъ епархій санктпетербургской, харьковской и саратовской.

Въ дълп улучшения материальнаго быта духовенства въ настоящее время первое мъсто занимаеть вопросъ объ уравнении и сокращении приходовъ. Но этотъ вопросъ еще не такъ близокъ къ ръшению. Пока только собираются необходимыя для сего свъдънія и соображенія. Но за то недоумънія относительно этой реформы со стороны духовенства уже начинаютъ выясняться. Высочайше учрежденное присутотвіе по дъламъ духовенотва разъяснило, что, по случаю составленія новыхъ росписаній приходскихъ церквей и причтовъ, не слъдуетъ обращаться для приведенія причтовъ въ предполагаеный составь къ удалению кого-лебо отъ занинаемыхъ мѣстъ, хотя бы послѣднія и предназначались въ закрытію. Послѣ этого уже нало слышится такихъ плачевныхъ заявленій, какія высказаль одинъ сельскій священникъ въ 17 № "Оовременнаго листа" за настоящій годъ. Изъ правительственныхъ мѣропріятій къ улучшению быта духовенства считаемъ нужнымъ указать еще на распоряжения касательно духовенства съверозападныхъ губерній и военнаго. 16 марта настоящаго года сотоялось Высочайшее утверждение представления г. оберъ-прокурора святъйшаго Сунода по журналу Внсочайше учрежденнаго присутствія по дтламъ православнаго духовенства, о замънъ въ съверозападныхъ губервіяхъ существовавшихъ тамъ натуральныхъ повинностей прихожанъ въ пользу православнаго духовенства поземельнымъ сборомъ, подобно тому, какой установленъ Высочайшимъ повелѣніемъ 16 января 1867 г. въ югозападномъ крав. Касательно духовенства, состоящаго при войскахъ, сообщаютъ, что проэктъ объ увеличени его содержанія уже получилъ Высочайшее утвержденіе. По новону положению военное духовенство будеть получать содержанія въ годъ: штатный протоерей 936 р., священвикъ 786 р., діаковъ 522 р., причетникъ 240 р.

Помимо этихъ правительственныхъ распоряженій н само духовенство принимаетъ различныя мѣры къ овоему обезпеченія едоез и сиротз, въ нѣкоторыхъ епархіяхъ учреждены братства и общества езаимнаго еспоможенія. Такъ въ иркутской епархіи еще съ 1867 г. существуетъ братство взаимнаго вспоможенія заштатвымъ и сиротствующимъ. Главныя правила этого братства слѣдующія. Членъ братства вноситъ ежегодно по своему усмотрѣнію извѣстную сумму, но не свыше 12 р. въ годъ, съ тѣмъ, что всѣ т. о. принявшіе участіе во веносахъ, въ случаѣ оставленія службы или осиротѣвія ихъ семействъ, имѣютъ право на единовременное полученіе внесенной суммы вдвое. Если же кто будетъ вносить извѣстную сумму въ продолженіи 25 лѣтъ, тотъ,

не обязывалсь долёе дёлать взносы, получаеть право для себя, въ случав оставленія службы, или для своего осиротвишиго семейства, пользоваться уже въ видв ежегодной пожизненной пенсіи тою суммою, какая накопится въ двадцатинятилѣтіе отъ его виладовъ. По отчету братства, въ его кассъ къ 18 числу февраля 1870 г. состояло 5,049 р. 55% к., за всёми расхолами въ преандущіе годы по вспоноженію б'яднымъ и сиротамъ. Въ кіевской епархіи близокъ къ осуществленію проэктъ положенія о взаимномъ вспомоществованіи духовонства. Сущность этого проэкта состоить въ томъ, что всв пропенты, наросшіе на внесенный вкладчиками капиталь взаимнаго вспоиоществованія. за отчисленіемъ 10% въ запасный капиталь, ежегодно двлятся между лицами, имѣющими по этому положенію право на взаимное вспоиоществование. Такъ: если вкладчиковъ въ данный годъ было 100, и изъ нихъ умерло въ течение года 4. весь годовой проценть на сумму взаимнаго вспохоществованія, за вычетомъ въ запасный капиталъ, дълится между семействами этихъ четырехъ человъкъ, съ возвратомъ внесеннаго ими капитала. Лица исправно явлавшія взносы въ теченіе 20 літь, при оставленіи ими службы, получають сполна всю сумму своихъ вкладовъ съ причитающимся дивидендомъ. - Но въ никоторыхъ епархіяхъ предполагаютъ обравовать болёе обезнечивающую и прочную вассу пенсионную или эмернтурную. Въ настоящее время это дъло поднято уже во многихъ спархіяхъ. Въ санкиетербургской епархія проэкть устава пенсіонной кассы составлень еще въ 1868 г. Средства кассы, по этому проэкту, образуются изъ взносовь духовенствомъ 25% съ оклада желаемой пенсия. Оклады пенсій, а съ тъмъ вибстъ и взносы назначаются выстіе и низтіе, избраніе которыхъ, равно и переходь отъ одного къ другому, предоставляется на волю каждаго. Кроит того, въ пособіе касст отчисляется неь церковныхъ сборовъ (идущихъ на вдовъ и сиротъ лухознаго званія) всей санктноторбургской спархія въ пер-выя десять лѣтъ по 10,000 р., въ следующія пять лѣтъ

по 15,000 р., а за тъкъ по 20,000 р. Особенно заявчательна въ этомъ прозвтѣ горячая заботливость о сиротахъ и увѣчныхъ, какъ мы это сейчасъ увидимъ изъ правилъ о выдачъ пенсій. Выдача пенсій производится по одной изъ двухъ установленныхъ системъ: или системъ выдачи, по преимуществу, полныло ненсии (страховой), или по системь выдачи пенсий во доляхо, соразмерныхъ съ числовъ платныхъ детъ (эмеритальной). Принятие той или другой системы зависить оть усмотрвнія самого духовенства. Правила о выдачь пенсій по первой системъ слъдующія: 1) Пенсіи выдаются: а) лично самимъ священно и церковно-служителямъ, при оставленіи ими службы, и б) вдовамь и сиротствующимъ ихъ семействамъ. 2) Священно и церковно-служителямъ. исправно дълавшимъ взносы въ кассу въ течение 35 лать, при оставлени ими службы выдаются полные оклады пенсій, а дълавшимъ взносы только въ теченіе 25 лъть, при выходъ ихъ въ заштатъ на 60-ти лътнемъ возрасть, выдаются половинные оклады пенсій; но сечействамъ, остающимся послі: нихъ, выдается полная пенсія. З) Священно и церковно-служители, дълавшіе взносы въ кассу менфе 25-ти лёть, при выходъ въ заштать, хотя и освобождаются оть дальнъйшихъ взносовъ, но пенсій никакихъ не получаютъ; за вдовами же ихъ и семействами право на пенсію остается. 4) Если кто взъ членовъ кассы, состоя на службъ, получитъ по какому бы то ни было случаю увѣчье, лишающее его всякой возможности къ продолжению службы, или же подвергнется въ течени службы тяжкимъ, неизлечимымъ бользнямъ, заставляющимъ ихъ оставить службу, то, по уважению къ безпомощному состоянию, даруется имь пенсія, на слідующемъ основаніи: ділавшимъ взносы отъ 5 до 10 лётъ-у оклада полной пенсіи, дълавшимъ взносы оть 10 до 20 лѣть-1/2, а дѣлавшимъ взносы болье 20 льтъ-полная пенсія. 5) При разсиотрѣни правъ на получение пенсии, на основании предшествующей статьи, въ сокращенные сроки, не должно быть делаемо никакого различія причинъ, оть коихъ

произощли болѣзви, но какъ увѣчья, такъ и тяжкія веизлечимыя болтани должны быть удостовтрены медицинскимъ свидътельствомъ и мастнымъ епархіяльнымъ начальствомъ. 6) По открыти дъйствий кассы, вдовы н сироты священно и церковно-служителей, ділавшихъ взносы менте пяти лать, получають половинный оклаль пенсія, но если ими при жизни сдъланы были взносы впередъ за пять лёть, то-полный окладъ пенсіи. 7) Вдовамъ и сиротамъ священно и церковно-служителей, дълавшихъ взносы пять лътъ и болте, производится полная пенсія: первымъ, т. е. вдовамъ пожизненно, а послёднимъ до 25-ти лётняго возраста. 8) Малолётнимъ дътямъ, остающимся по смерти отца безъ матери, вы-дается на каждаго по '/, полной пенсіи, такъ что тремъ и болће выдается полная пенсія. Правила о выдачь пенсій по второй системѣ: при системѣ выдачь пенсій въ доляхъ, примѣнительно къ числу платныхъ лѣтъ, пенсіи выдаются въ слёд. размёрё: священно и церковно-служителямъ, оставляющимъ службу въ 60-ти лътнемъ возрастѣ. выдается:

|             | платныхъ | льть | %   | полной | пенсія   |
|-------------|----------|------|-----|--------|----------|
| <br>10 - 15 |          |      | 1/8 |        |          |
| <br>15 - 20 |          |      | 1   |        |          |
| <br>20 - 25 |          |      | •/. |        |          |
| <br>25 - 35 |          |      | 1/2 |        | <u>`</u> |
| <br>-35     |          |      | %   |        |          |
|             |          |      |     |        |          |

Вдовамъ и сиротствующимъ семействамъ священно и церковно-служителей, дѣлавшихъ взносы:

| -   | <b>P</b> 10 |               |     |         |        | •      |  |
|-----|-------------|---------------|-----|---------|--------|--------|--|
| 38. | 5 - 10      | лѣтъ выдается | 4/. | полнаго | оклада | пенсія |  |

|                       | •    | •   |      |  |
|-----------------------|------|-----|------|--|
| <br>10 - 15           | <br> | 5/8 | <br> |  |
| <br>15 - 20           | <br> | •/. | <br> |  |
| <br>$20 - 25^{\circ}$ | <br> | 1/1 | <br> |  |
| <br>25 - 35           | <br> | 1   | <br> |  |

По открытіи дъйствій кассы, вдовамъ и сиротамъ священно и церковно-служителей, дълавшихъ взносы менѣе пяти лѣтъ, выдается ¾, а сдълавшихъ взносы впередъ за пять лѣтъ ¼ оклада полной пенсіи. По смерти заштатныхъ священно и церковно-служителей, поль-

зовавшихся ненсіею при жизни, вдовать и сиротствующимъ ихъ семействамъ пенсія на 1/ прибавляется, т. е. производится на общемъ основания. -- Оъвздъ депутатовъ духовенства рижской епархіи, бывшій въ декабр'я прошедшаго года, постановиль на устройство пенсіоннаго капитала взимать ежегодно со всёхъ протојереевъ и священниковъ по 36 р., діаконовъ по 18 р., псаломициковъ по 7 р. Сверхъ того, събядъ опредвлилъ взносы: 1) по 1% со всъхъ кружечныхъ братскихъ доходовъ, записываемыхъ въ братский доходный реэстръ, и со всякаго жалованья, получаемаго перечисленными лицами, помино должности при церкви; 2) со всѣхъ земель, предоставленныхъ въ пользование причтамъ, по 10 к. съ десятины; 3) умъренные взносы со всякой награды. Духовенство надбется этимъ путемъ получить возможность выдавать, послъ 20-ти льтняго взноса, вдовъ священника съ 4 сиротами до 400 р., діакона 200 р., псалоящика 100 р., а за пять лётъ взноса по 100, 50 и 25 р. пенсія.

Ватиканский соборь рѣшилъ свой главный вопросъ. Схема о церкви (constitutio de ecclesia Christi), а съ нею и вопросъ о непогрѣшимости папы утверждены. На засъдания генеральной конгрегация 1 (13) иоля были закончены пренія объ этой схемѣ и отцы собора, приглашенные къ подачѣ голосовъ, должны были отвѣчать, каждый отлёльно, placet или non placet или placet juxta modum. Результать голосованія оказался слідующий: 88 епископовъ подали отрицательный голосъ и 62 условный; остальные всё изъ присутствовавшихъ, составляющие огромное большинство, подали утвердительный голосъ. 6 (18) іюля было общее собраніе отцовъ собора подъ предстдательствомъ самого папы, на которомъ происходило торжественное утверждение схемы о церкви и провозглашение догмата непограшимости папы. Замъчательно, что члены оппозиция; за исключениемъ только двухъ, отказались присутствовать на этомъ засёдавіи, заявивъ впрочемъ предварительно особымъ адресомъ папъ, что "дътская любовь и почитание не позволяють

имъ въ дѣлѣ, касающемся такъ близко особы его святришества, публично и въ глаза св. отца сказать поп placet". Настоящее общее засъдание не такъ было торжественно, какъ предыдущее. На немъ всего присутствовало только 540 предатовъ, изъ коихъ 538 вотвровали утвердительно и два отрицательно. Схема о церкви утверждена почти вся въ томъ видъ, въ какомъ была представлена на соборъ, кромъ только параграфа IV главы, заключающаго опредъление непогръшимости. По сообщению Моск. въдомостей (№ 154), этотъ израграфъ утвержденъ въ таконъ видъ: "Неуклонно следуя преданію, доходящему до начала въры, для славы Господа Бога нашего, для возвышенія католической религи и для спасенія христіанскихъ вародовъ, и поучаемъ и опредбляемъ, sacro approbante concilio, что сей есть догмать исходящий оть божественныго отвровения: когда римскій первосвященникъ, говоря ex cathedra, то есть исполняя обязанность пастыря и учителя встхъ христіанъ въ силу верховной апостольской власти, опредъляеть, что такое-то ученіе относительно въры или нравственности должно быть соблюдаемо всеобщею церковью, то онъ пользуется вполнѣ, при божественномъ содъйстви уготованномъ ему въ лиць святаго Петра, тою непогрѣшимостью, которою божественный Искупитель благоволиль наделить свою церковь вь определевій ся ученія относительно вкры и правственности; в всявдствіе сего таковыя опредвленія римскаго первосвященника не подлежать изитнению сами по себт, а не съ согласія только церкви. Если кто-либо, чего Боже сохрани, возъимбеть дерзость противорѣчить сем опредѣленію, тотъ да будеть анаоема". Результаты провозглашения новаго догмата уже наченають опредбляться. Чехи-католики, живущіе въ Петербургѣ, публично заявили, что они по полному своему убъждению отре-каются отъ Рима, отъ его учения и его церкви, во главъ которой стоить богъ, сдъланный дюльми, и обра-щаются къ божественному православному учению, которое первоначально было провозглащено ихъ народу.

На дняхъ въ "Виленскомъ вѣстникѣ" появидось другое подобнаго рода заявленіе. Преподаватель гродненекой гимназіи В. А. Турянскій объявляетъ: "неногрѣшимость пацы, не смотря на сопротивленіе многихъ опцовъ собора, подвизакнихся за чистоту ученія церкви Христовой, объявлена догматомъ вѣры. Поэтому я, какъ истинный христіанинъ, признающій непогрѣшимость только одного Бога, отрекаюсь отъ уніи съ Римомъ и возвращаюсь къ вѣрѣ своихъ предковъ и остальной русской братіи, то есть къ православію, единому сохранившему чистоту ученія святой соборной и апостольской церкви".

Въ протестантскомъ міри собирается свой вселенскій соборя. Въ газетахъ сообщають, что онь откроется въ Нью-Йоркъ 22 сентября. Засъданія собора откроетъ рѣчью докторъ Адамсъ изъ Нью-Йорка. На немъ будутъ обсуждаться самые разнообразные религіозные вопросы, въ разсмотрѣніи которыхъ примутъ участіе богословы всёхъ странъ. Между прочими на немъ произнесуть ръчи профессоръ Макайъ о матеріализиъ и позитивизмѣ, Эрнестъ Навиль объ Евангеліи и философіи, Пресансе о современномъ положеніи римской церкви, Генри Вордъ Бичеръ о войнахъ и средствахъ къ ихъ прекращению, одинъ докторъ изъ Чикаго о ложвыхъ теоріяхъ брака и въ томъ числѣ теоріи мормововъ. Къ разсужденіямъ на соборѣ будуть допущены только тѣ изъ протестантовъ, которые принимаютъ идеи, изпоженныя въ программъ въ видъ девяти основныхъ членовъ. Такъ, на соборъ не будутъ приняты всѣ не втрующіе втиности мученій, квакеры, какъ не соотвътствующие требованіямъ девятаго члена, признающаго священство и крещение божественнымъ установлениемъ, и под.

Кромѣ этого собора въ протестантскомъ мірѣ созывается *религіозный конгрессъ въ Дармштадть*. Воззваніе объ этомъ къ лицу всѣхъ протестантовъ напечатано въ прусскихъ газетахъ назадъ тому нѣсколько. мѣсяцевъ. Конгрессъ созывается на будущую осень. На нежъ главнымъ образомъ будетъ обсуждаться общини силами вопросъ о томъ, что должна прелиринять Германія для противодѣйствія римскому собору и іезунтанъ. За тѣмъ на конгрессѣ предположено обсудить мѣры къ распространенію протестантскихъ началъ вообще.

*B. M.* 

Digitized by Google

# ЗАЩИТА МОИСЕЕВА ПЯТИКНИЖІЯ

#### ПРОТИВЪ

## ВОЗРАЖЕНИЙ ОТРИЦАТЕЛЬНОЙ КРИТИКИ.

(продолженіе)

## 2) Реданціанные недостатки Пятикныжия.

Выше ны сказали, что сторонники гипочезы фрагнентовъ основывають свое инзніе между прочинь на редакціонныхъ недостаткахъ Пятикнижія, каковы: неровность и разность слога, пропуски, новторения и противоръчін.

Неросность и различие слога. Относительно неровности слога мы скажемъ вытстъ съ Розениюллеромъ ('), что изъ него нельяя выводить положительнаго заключенія о томъ, что Пятикнижіе писано разными лицеми, потому что самые лучшие писатели до того иногда разнообразять слогь своихъ сочинений, особенно если они пишутъ ихъ чрезъ значительные промежутки времени, что эти сочинения можно бы приписать различнымъ писателянь. Кромѣ того, въ писаніяхъ человѣка, быв-

(1) Scholia in V. T. in compendium redacta. t. 1. p. 15. COS. IL

19

шаго въ теченіе многихъ лѣтъ вождемъ народа, его законодателемъ и сульею, естественно ожидать неровности слога.-Что касается различія въ слогѣ, то надобно замѣтить, что критики утверждаютъ это совершенно произвольно и бездоказательно. Съ большинъ трудомъ подбираютъ они извъстное количество мъстъ изь Пятикнижія, сопоставляють ихъ между собою, и послё этого выдають ихъ намъ за выражения, принадлежащія тому или другому писателю, участвовавшему будтобы въ окончательной редакции Иятикнижия, на томъ собственно основания, что выражения эти, встречаясь въ одномъ его отдѣлѣ, не встрѣчаются въ другомъ. Отсюда, по началамъ отрицательной критики. будетъ слѣдовать, что сколько окажется особенностей въ выраженияхъ въ извъстномъ отдълъ книги, столько вадобно будеть признать и писателей. Но, не говоря о томъ, что такимъ образомъ можно будетъ увеличить число писателей до чрезмѣрности, такъ какъ нетрудно было бы подобрать весьма много месть, различныхъ по нѣкоторымъ выраженіямъ, иы считаемъ нужнымъ замѣтить противъ этого то, что одинъ и тотъ же писатель весьма легко могъ знать и употреблять всъ эти выраженія. Въ самомъ дѣлѣ, вто изъ критиковъ 10жетъ утверждать, что словарь Моусея былъ очень ограниченъ?-Такое же замъчание можно сдъдать и отвосительно разности въ воззрѣніяхъ и мысляхъ, --- разности, которую думають также находить въ книгахъ Моvceя. Разность эта зиждется лишь на недоразумѣніях, неправильныхъ толкованіяхъ, на заключеніяхъ, выведенныхъ изъ невѣрно постановленныхъ посылокъ, на инимыхъ невозможностяхъ, какъ это легко доказать относительно каждаго частнаго случая, на которые ссылаются извѣстные критики.

Пропуски. Они достаточно объясняются самою цёлю, которую имѣлъ Мочсей при написани своего Пятикнижія. Цѣль эта была—дать израильтянамъ исторію основанія ихъ теократіи, показать имъ божественное участіе въ ихъ исторической жизни. Вотъ

почему онъ совствить почти умалчиваеть о четырехъ стахъ годахъ, протекшихъ со времени переселения ихъ въ Египеть, о чежь говорится въ концѣ книге Бытія, до освобожденія ихъ изъ Египта, о ченъ говорится въ началь книги Исходъ, и о тъхъ тридцати осьми годахъ, которые протекли со времени прибытія ихъ къ Кадисъ-Варни, на второмъ году отъ исхода изъ Египта, до прихода ихъ въ пустыню Синъ, въ сороковой годъ отъ этого же исхода (сн. Втор. XIII и XX). Безъ сомитнія, событія этихъ льть не имали никакого значенія въ отношеніи еврейской теократіи. Во всякомъ случат нельзя доказать противнаго, и изъ молчанія, хранимато объ этихъ годяхъ Пятикнижіемъ, нельвя заключать къ тому, будто оно написано не Моуссень. Напротивъ, какъ скоро дело касается фактовъ. въ которыхъ обнаруживалось божественное участіе въ управлении избраннымъ народомъ, писатель говорить о нихъ очень пространно. Такъ онъ посвящаетъ четырнаднать главъ жизни Авраама и столько же жизни Іосифа, а для четырехъ сотъ лѣтъ, проведенныхъ израильтянами въ Египтъ, всего одинъ стихъ (Исх. I. 7); четыре послъднія книги Пятикникія почти всецьло посвящены повъствованию объ исходъ израильтянъ изъ Есипта, пребывании ихъ при Синаъ, описанию синайскаго законодательства, приготовления евреевъ къ вотуплению въ землю ханаанскую, то есть, эти книги наполнены повъствованіями о событіяхъ, случившихся въ первые два года по выходѣ евреевъ изъ Египта и въ послѣдній годъ пребыванія ихъ въ пустыни, тогда какъ въ этихъ книгахъ едва найдется двънадцать стиховъ относительно 37 или 38 летъ, протекшихъ отъ этого исхода до послѣдняго года странствованія въ пустыни. Такимъ образомъ, пусть не упрекаютъ Мочсея въ пропускахъ, сжатости и краткости нѣкоторыхъ изъ его разсказовъ; все это весьма удовлетворительно объяс-няется тою цѣлію, которую онъ предположилъ себѣ при написания Пликнижія, ---цълію существенно напіовальною и религіозною.

19\*

١

Повторенія. Это возраженіе превосходно опровертнуто Ганнебергомъ (<sup>1</sup>). Есть, говорить онъ, въ Пятикнижіи повторенія; изъ этого заключають нѣкоторые, будто Мочсей не могъ быть его писателенъ. Но чѣмъ доказать, что Мочсей не могъ и не хотѣлъ дозволить себѣ повтореній? Даже и тѣ повторенія, которыхъ мы не въ состояніи были бы объяснить себѣ, нисколько не доказывали бы той мысли, будто Пятикнижіе было написано не Мочсеемъ. Но мы въ состояніи оправдать всѣ встрѣчающіяся въ этой книгѣ повторенія.

- а) Прежде всего, новое изложение законовъ и сообытий, которое мы находимъ въ книгѣ Второзакония, ничего не доказываетъ въ подтверждение мнѣния тѣхъ критиковъ которые держатся отрицательнаго направления. Потому что книга Второзакония есть собственно сокращение, перечень, вторичное изложение прежде и разновременно изданныхъ законовъ.

b) Нѣкоторыя повторенія объясняются тѣмъ, что писатель издагаетъ сначала проэктъ, потомъ, въ тъхъ же самыхъ выраженияхъ, его осуществление. Напримъръ, онъ описываетъ сначала скинно свидения, - какъ она должна быть устроена. Подробности плана ея построенія изъ слова въ слово повторяются, когда говорится о ея устройствѣ, и, повидимому, оба разсказа суть одно I TOKE (MCX. XXV-XXVII, XXXVI, 8-38. XXVIII, 4-43. XXXIX, 1-32).-Таковъ былъ обычай древности. Исполнение поручения разсказывается словами даннаро на то приказанія, и историкъ или поэтъ разсказываетъ одно вслёдъ за другимъ совершенно одниии и темиже словами. Такъ поступалъ напр. Гомерь; тоже вотръчаемъ и въ другихъ священныхъ еврейскихъ книгахъ. Что у древнихъ считалось подтверждениемъ върности, или точности события, или необходимыми до-

(<sup>1</sup>) Цитированное ныше сочинение. Слова его приведены забъсь по французскому переводу. t. 1. р. 212-216. польевіемъ повѣствованія о немъ (1), то кажетоя намъ излишествомъ.

с) Слѣдуетъ также замѣтить, что невсегда надобно принимать за одно и тоже, о чемъ разсказывается дважды, и, повидимому, съ одинаковыми совершенно обстоятельствами и въ одинаковыхъ выраженияхъ. Въ большинствѣ случаевъ, на которые упираетъ новѣйшая критика, можно совершенно оспаривать тождество фактовъ. Новые библейскіе критики въ Германіи, кажется, постановили для себя закономъ-считать за одно и тоже вст факты, амфющіе между собою какое-нибудь сходство. Чтобы считать такое правило несомнѣннымъ, слѣдовало бы прежде всего со всею основательностію доказать слѣдующее положеніе: "нѣкоторые факты могутъ случиться только однажды", или ..., что случидось разъ въ извѣстной формѣ, не можетъ случиться уже въ другой разъ въ тойже самой формъ". Тогда только, когда было бы доказано это положение, можно было бы допустить, что разсказъ, въ которомъ лередается фактъ, точно такимъ же образомъ переданный уже прежде. есть только повторение перваго разсказа.

Но мы должны допустить, что два событія, переданныя однимъ и тѣтъ же писателемъ, при всемъ ихъ кажущемся сходствѣ, могутъ быть однако же различными, и должны быть признаны таковыми, коль скоро они случились не въ одно и тоже зремя, не въ одномъ и томъ же мѣстѣ, и коль скоро не одни и тѣже дѣйствующія въ нихъ лица. Такъ, напримѣръ, въ Пятикнижіи говорится, что Моусей, вскорю послѣ исхода изъ Египта (Исх. XVII, 5), потомъ уже въ концѣ сорокалѣтняго своего странствованія съ народомъ въ пустыни (Числ. XX, 8), извелъ воду изъ камня. — Разсказъ о второмъ событи былъ принятъ многими за по-

<sup>(1)</sup> Такъ въ книгъ Длянй апостольскимъ видъл. бъвшія ап Петру и сотнику Кориллію, приведелы дважды (Х и ХІ), а объ обращеніи ко Христу ан. Павла говорвтся трижды (ІХ, ХХІІ, ХХУІ).

втореніе и копію разсказа о первонъ; между тѣмъ они различны по своимъ подробностямъ, и новое чудо, для того поколѣнія, которое народилось уже въ пустыви, и которое Моусей намѣренъ былъ вести изъ Кадисъ-Варни въ Ханаанъ, было столь же необходимо, какъ подобное же чудо для перваго поколѣнія, перешедшаго Чермное море. Тоже самое должно сказать и относительно народныхъ переписей, произведенныхъ при различныхъ обстоятельствахъ.

Думають также отождествить два случая, бывшю съ Авраамомъ по поводу его супруги, именно — одинъ въ Египтъ (Быт. XII), другой — въ Герарахъ (Быт. XX). Но, при внимательномъ ихъ разсмотръни, нетрудно примътить, что это два происшествія, такъ какъ обстоятельства, съ которыми они описываются, не одни и тъже.

Три другія повторенія, на которыя такъ часто указываютъ критики—отрицатели, суть: исторія міротворенія (Выт. І—II, З. и II, 4—7), завѣтъ Вога съ Авраамонъ (Выт. XV и XVII), предреченіе о рождевіи Исаака (Быт. XVII, 15—20. и XVIII, 9—15).

Что касается исторіи міротворенія, то два повъствованія, на которыя здъсь указывають, далеко не составляють безполезнаго повторенія, зависящаго будтобы отъ того, что писатель, или писатели книги Бытія компилировали эту книгу по двумъ различнымъ письменнымъ источникамъ. Второе изъ этихъ повъствованій дополняетъ первое нѣкоторыми подробностями (II, 4-6), а 7 стихъ II главы составляетъ переходъ къ разсказу о положеніи земнаго рая (8-14). Также точно II, 7-24 составляетъ развитіе и поясненіе I, 26-28.

Относительно завѣта Бога съ Авраамомъ надобно замѣтить, что объ немъ говорится въ книгѣ Бытія не два раза, а шесть (Быт. XII, 2. 3. XIII, 14. 16. XV, 4. 5. 18. XVII, 4—6. 8. 16. 19. XVIII, 10. 18. XXII, 16—18). Такъ Господь находилъ нужнымъ увѣрить Авраама въ дѣйствительности и важности этого завѣта. Наконець, касательно божественнаго предвозвѣщенія Аврааму о рожденіи Исаака, надобно замѣтить то, что два разсказа объ этомъ тоже не составляють ненужнаго повторенія. Первое иредвозвѣщеніе было приготовительнос, второе — опредѣлительное: въ первомъ предрекалось Аврааму, что Сарра родитъ ему сына, но когда — этого не было сказано; во второмъ — было сказано, что она родитъ ему сына чрезъ годъ. Понятно притомъ, что великій патріархъ, не получавшій такъ долго отъ Сарры сына наслѣдника, и уже, по преклонности своихъ лѣтъ и лѣтъ жены своей, думавшій было видѣть сына наслѣдника въ Измаилѣ — сынѣ рабыни (Быт. XVII, 17. 18. сн. XV, 2—4), имѣлъ нужду въ неоднократномъ удостовѣреніи со стороны Бога въ томъ, что у него будетъ сынъ наслѣдникъ именно отъ Сарры.

Что касается повторенія законовъ, то слѣдуетъ припомнить, что Пятикнижіе, и въ частности три среднія его книги—Исходъ, Левитъ и Числъ имћютъ цѣлію не изложеніе системы синайскаго законодательства, а только разсказъ о томъ, какъ развивалось это законодательство въ хронологическомъ порядкѣ. Во всѣхъ кодексахъ человѣческихъ законоположеній мы встрѣчаемъ напоминаніе и подтвержденіе, отчасти или вполнѣ, одного и тогоже закона. Когда въ Пятикнижія повторяется какой-нибудь законъ, то это всегда почти дѣлается съ тою цѣлію, чтобы дополнить его, пояснить его съ новой стороны, или положить его въ основу новаго закона. Буквальныя повторенія рѣдки и всегда могутъ быть оправданы историческими обстоятельствами.

Пятикнижіе представляеть Моусеево законоположеніе въ его историческомъ развитіи. Слѣдовательно, на него нельзя смотрѣть, какъ на систему законоположенія, изложенную аналитически. Но, съ другой стороны, видѣть въ Пятикнижіи только исторію, и судить о немъ только по правиламъ исторической критики, значило бы тоже не обращать вниманія на намѣреніе священнаго писателя при его написаніи. Протисоръчія и разницы ез посъстоования. Эти противорѣчія и разницы, какъ сейчасъ увидимъ, суть болѣе кажущіяся, чѣмъ дѣйствительныя.

Указывають на два сказанія о міротворенія, которыя будтобы несогласны между собою (Быт. І—Ш, З. и ІІ, 4—25). Положеніе невѣрное. Второе сказаніе, очевидно, предполагаеть первое и составляеть лишь его развитіе и дополненіе, какъ это было уже сказано нами, когда мы говорили о повтореніяхъ.

По V, З. книги Бытія Сиеъ представляется будтобы первороднымъ сыномъ Адама, тогда какъ но IV, 1. тойже книги первороднымъ сыномъ его былъ Каинъ.--Но въ первомъ мѣстѣ вовсе не говорится о томъ, будто Сиеъ былъ первенцемъ Адама. Сиеъ представляется здѣсь только праотцемъ Ноя, родоначальникомъ того святаго племени, которое должно было сохранитъ въ чистотѣ и неприкосновенности познаніе объ истинномъ Богѣ, отъ Адама до потопа. Двадцать пятый стихъ четвертой главы ясно впрочемъ показываетъ, что Сиеъ родился послѣ Авеля, убищаго Каиномъ.

VI, 19. 20. книги Бытія противополагають VII, 23. тойже книги. Но второе мѣсто есть только точнѣйшее опредѣленіе церваго. Здѣсь идетъ рѣчь о животныхъ вообще, изъ которыхъ Ной долженъ былъ взять въ ковчегъ только по парѣ; а во второмъ мѣстѣ говорится о томъ, что изъ животныхъ чистыхъ онъ долженъ взять не по парѣ, а по семи паръ.

Этимологія имени Іосифъ (Быт. ХХХ, 24) не имѣетъ, говорятъ, соотношенія съ словами Рахили, которыя она произнесла (—23) при его рожденіи.— Но, какъ замѣчаетъ Гезеніусъ ('), Рахиль, при нареченіи своего сына, взяла, можетъ быть, во вниманіе смыслъ двухъ еврейскихъ глаголовъ—*яссафъ*—(jassaph) прибавлять и *ассафъ* (assaph) отнимать.

Говорять, будто въ ХХХV, 9. 10. книги Бытія дается другое начало прозванію Израиль, которое да-

(') Lexicon hebr. et chald.

но было Іакову, чёмъ въ XXXII, 28. тойже книги. Это ошибка. Въ первомъ мёстё Богъ подтверждаетъ только перемёну имени Іакова, для того, чтобы разсвять опасенія этого патріарха, боявшагося, какъ можно примёчать изъ разсказа Мочсея, мщенія отъ хананеевъ за избіеніе его сыновьями сихемлянъ, давая ему при этомъ понять, что это новое имя его служитъ для него залогомъ и ручательствомъ великихъ милостей къ нему Іеговы.

Вь разсказь о двухь путешествіяхь сыновей Іакова вь Египеть Веніаминъ вездь называется братомь юныма, а между тыть у него, по XLVI, 21. книги Вытія, значится десятеро сыновей. — Это возраженіе не слѣдуеть и считать возраженіемъ, потору что слово юный, очевидно, здѣсь равносильно слову меньшій ('), младшій, а названіе это Веніаминъ, какъ послѣдній изъ сыновей Іакова, могъ удерживать между своими братьями весьма долго, даже на всю жизнь. Это мы встрѣчаемъ и нынѣ во всѣхъ семействахъ.

По свидѣтельству книги Второзаконія (Х, 6), изранльтяне, отправившись изъ Веероеъ-Бене-Іакана, пришли въ Мозероеъ, тогда какъ, по книгѣ Числъ (ХХХІИ, 31), они отправляются изъ Мозероеа и приходять въ Бене-Іаканъ (\*). Кромѣ того, въ томъ же мѣстѣ книги Второзаконія говорится, что Ааронъ умеръ въ Мозероеѣ, тогда какъ въ ХХХІИ, 38. Числъ и ХХХИ, 50. Второзаконія говорится, что умеръ на горѣ Оръ.—Первый изъ указанныхъ здѣсь случаевъ дѣйствительно представляетъ противорѣчіе; но, если допустить перестановку одного названія на мѣсто другаго, произпедшую оть описки переписчика, и, можеть быть, самого писателя, что очень возможно при переписываніи собственныхъ именъ, то противорѣчіе исчезнетъ.—Что ка-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ славянскоиъ и русскомъ переводъ Венјаминъ именуется братамя меньшимв.

<sup>(\*)</sup> См. въ русскомъ переводъ.

сается втораго случая, то его можно разрѣшить тѣмъ предположеніемъ, что Мозероеъ или Мозера находилась при подошвѣ, или вблизи горы Оръ, на которой дѣйствительно скончался Ааронъ. Народъ, по случаю смерти своего первосвященника, расположился здѣсь станомъ. Во всякомъ случаҟ, разсматриваемое мѣсто считается однимъ изъ самыхъ трудныхъ мѣстъ въ Пятикнижіи (<sup>1</sup>), но изъ того, что затруднительно разрѣшить его, мы не имѣемъ еще права заключать, что здѣсь противорѣчіе, тѣмъ болѣе заключать о неподлинности Цятикнижія вообще. До чсго дошли бы мы, если бы, опираясь на безчисленныя трудности текста, встрѣчаемыя у свѣтскихъ писателей древности, заподозрили или совсѣмъ отверги подлинность ихъ сочиненій?

По сказанію книги Второзаконія мѣстомъ обнародованія закона была гора Хоривъ, тогда какъ по сказанію другихъ книгъ Пятикнижія этимъ мѣстомъ былъ Синай. —Здѣсь противорѣчіе только кажущееся; въ книгѣ Исходъ (XXXIII, 6. III, 1. XVII, 6) дается примѣтить, что Синай и Хоривъ находились въ одной цѣпи горъ и въ весьма близкомъ одна отъ другой разстояніи. Повидимому, Хоривъ было названіе всей горной цѣпи, въ срединѣ которой возвышался Синай.

Книга Второзаконія называеть священниковь левитами (XVII, 9. XVIII, 1).— Но это не есть смѣшеніе различныхъ іерархическихъ степеней, опредѣленныхъ въ предъидущихъ книгахъ. Слово левита означало вообще всѣхъ служившихъ при скиніи свидѣнія, все колѣно Левіино, точно также, какъ словомъ же Леонта названа была книга, въ которой говорится о раздичнхъї священныхъ предметахъ еврейскаго богослуженія.

Говорятъ, Мочсей противоръчитъ себъ, не только какъ историкъ, но и какъ законодатель. Такъ, по XXI, З. книги Исходъ и XV, 12. Второзаконія, рабъ ев-

(') CM. Léon de Laborde, Comment, géogr. etc. 1841. p. 122.-Comte de Berton, Le mont ltor, le tombeau d'Aæron, Cædès.... Paris, 1860.

рей должень быль получить свободу на седномъ году рабства, тогда какъ, по XXV, 40. книги Левитъ, онъ могъ получить ее въ юбилейный годъ. Но "если, замѣчаетъ Мунко (1), въ книгѣ Левитъ законодатель отдаляеть срокъ освобожденія изъ рабства для раба еврея до юбилейпаго года, то онъ хочетъ обозначить этимъ послёдній возможный предёлъ этого рабства, и притомъ онъ говоритъ о рабъ, который добровольно согласился на продолжение своего рабства свыше шести законныхъ лѣтъ, дозволивъ проколоть у себя край уха (Исх. XXI, 6. Втор. XV, 17). Естественно, поэтому, что въ книгъ Левитъ, гдъ Моусей опредъляетъ права собственности такъ, чтобы навсегда установить равновъсіе между колънами и семействами одного и тогоже колтна, онъ не забываетъ самаго важнаго права.--права личной свободы и, дозволивъ каждому располагать, на извъстный срокъ, своею личностію, онъ говорить, что этоть срокь не можеть однакожь простираться далье юбилейнаго года, въ который общественное равновъсіе должно было быть возстановлено во всѣхъ отношеніяхъ".

Такимъ образомъ оказывается возможнымъ дать удовлетворительное объяснение тёмъ мѣстамъ, въ которыхъ противники Пятикнижія видятъ противоръчія.

#### 3) Оглавленія и заключенія, встръчающіяся в Пятикнижіи.

Это--новый доводъ, приводимый вь пользу гипотезы фрагментовъ. Вотъ нѣкоторыя изъ этихъ оглавленій и заключеній. Оглавленія: Быт. II, 4: сіи суть порожденія небесь и земли; — V, 1: вотъ родословіе Адама; — VI, 9: вотъ родословіе Ноя. См. еще Быт. X, 1. XI, 10. 27. XXV, 12. 19. XXXVI, 1. XXXVII, 2.-Заключенія: Лев. VII, 37. 38: вотъ законы о всесожжении, и проч.; XXVI, 46: вотъ постановленія и

· .

(') Palestine. p. 141.

Digitized by Google

опредъленія и захоны, и проч. Изъ этихъ оглавленій и заключений думають извлечь тоть выводъ, будто Пятикнижіе составлено изъ различныхъ докунентовъ, собранныхъ въ одинъ составъ однимъ, или нѣсколькими редакторами.-Такое умствование очень шатко; подобныя особенности можно встратить, какъ и дъйствительно онв встричаются, не только въ Пятикнижия, но и въ другихъ историческихъ внигахъ свящ. Писанія и у пророковъ. Свящ. писатели, также какъ и другіе восточные писатели, употребляли ихъ съ цвлю — внести порядокъ въ свое повъствование и обозначить его различныя части. При этомъ случать ны не можемъ отказать себѣ въ указани на одну изъ новыхъ непослѣдовательностей, въ какія впадають порицатели Пятикнижія. Усмотрять ли они въ повъствовани прерванную и снова начатую рѣчь, пропуски, неясно сдъланныя раздъленія, -- кричатъ, что тутъ безпорядокъ и сбивчивость. Замечаютъ ли, напротивъ, такія формулы, которыя указывають на намъреніе писателя-соблюсти въ своемъ повъствовании порядокъ и правильность, --- вопіють, что туть недосласть сдинства въ повъствовании, что книга принадлежить, поэтому, не одному, а многимъ писателямъ. По-истинъ, Мочсею очень трудно защищаться предъ такими мудреными судьями, что ни дълай онъ, онъ не можетъ удовлетворить ихъ. Жаль, что онъ не могъ посовѣтоваться съ ними относительно того, какъ бы нужно было писать настоящую исторію!

### 4) Различіе оригинального языка.

Гипотезу фрагментовъ основываютъ, наконецъ, на различіи слога, примѣчаемаго будтобы въ оригинальномъ текстѣ Пятикнижія, по врайней мѣрѣ, до исторіи объ Іосифѣ,—различіи, которое не могло, говорятъ, принадлежать самому Моусею. Кромѣ того, говорятъ, неодинаковъ и самый языкъ; такъ, въ первыхъ компилированныхъ документахъ онъ, говорятъ, бѣденъ и

грубъ, а въ последующихъ богатъ и изященъ. -- Для того, чтобы этоть аргументь ималь силу, надобно бы доказать, что Моусей не хотълъ и не могъ измѣнять и разнообразить своего слога смотря по времени, мѣсту и предмету рѣчи, что лѣта, внутреннее настроеніе, внѣшнія обстоятельства, стороннія лица не оказывають никакого вліянія на слогъ писателя. Но за всёмъ тёмъ. какъ велико различіе въ слогв, замѣчаемое въ различныхъ книгахъ, или въ различныхъ отдълахъ Пятивнижія? Если ближе вскотринся въ это различіе, то найдемъ, что оно гораздо незначительнее тъхъ разницъ, вакія можно встрѣтить въ слогѣ того, или другаго свътскаго писателя. Пусть, напринъръ, сравнять продолжение исторія Абуль-Фарадка (Варь-Гебрей), писанной на языкъ сирскомъ, — исторіи, о которой мы уже говорили выше, -- съ ея началомо; книгу Утъшение (Consolatio), приписываемую Цицерону, съ подлинными сочиненіями этого знаменитаго оратора. И однакожъ критики, не смотря на различіе слога въ этихъ сочиненіяхъ, готовы приписать ихъ одному и томуже автору. Зачъмъ же поступать иначе съ Моусеемъ, котораго темъ съ большимъ правомъ мы можемъ назвать писателемъ Пятикнижія, что овъ самъ говоритъ намъ объ этомъ?-Итакъ, пусть себѣ говорятъ, что во Второзаконіи, для означенія понятія отнимать, искоренять, постоянно употребляется глаголь бигерг (biher), а въ прочихъ книгахъ Пятикнижія это понятіе выражается глаголами никерать (nikerath) и гикерить (hikerith), что тамъ читается существительное годела (Godel) слава, витсто кибода (Cabod), которое имтетъ тоже значеніе, — этимъ докажутъ одно лишь то, что словарь Мочсея быль довольно обширень, и что онь, употребляя то или другое слово и выражение, приспособлялъ свою рѣчь къ особенному положенію своихъ читателей, или писалъ сообразно своему внутреннему состоянію.

#### III. ГИПОТЕЗА, КОТОРОЮ ПРЕДПОЛАГАЕТСЯ, ЧТО ПЯТИКНИ-ЖІЕ НАПИСАНО ГОРАЗДО ПОЗДНЪЕ ВРЕМЕНИ МОУСЕЯ.

Выше, обозрѣвая бѣгло возраженія противъ подлинности Пятикнижія, мы указали на различныя эпохи, назначаемыя отрицательною критикою для его написанія. Теперь мы должны обстоятельнѣе разсмотрѣть—могло ли оно дѣйствительно быть составлено въ эти эпохи: какъ увѣряетъ названная критика. Извѣстно, что временемъ составленія его она считаетъ то эноху Ездры или вавилонскаго плѣна, то эпоху царя Іосіи, то эпоху Давида, или Соломона, то эпоху Саула. Постараемся доказать, что составленія, или написанія Пятикнижія нельзя отнести ни къ одной изъ этихъ эпохъ.

## 1) Издание Пятикнижія во сремя Ездры.

Сторонники этого мнѣнія дѣлятся на три группы. По мнѣнію однихъ, Ездра вновь составилъ, или написалъ Плтикнижіе, подлинникъ котораго погибъ будтобы въ пламени во время разрушенія Навуходоносоромъ Іерусалима и іудейскаго царства; по мнѣнію другихъ, Ездра только привелъ его въ порядокъ на основаніи древнихъ оффиціальныхъ документовъ; по мнѣнію третьихъ, Ездра ограничился только приведеніемъ въ новый порядокъ этихъ самыхъ документовъ.

Первые опираются на XIV главу 4-й (апокрифической) книги Ездры, гдѣ говорится, что Ездра, выбравъ себѣ пятерыхъ писцовъ, продиктовалъ имъ, въ сорокъ дней, частію по божественному вдохновенію, частію на память, всѣ священныя іудейскія книги, погибшія въ огнѣ во время разрушенія Іерусалима и его храма Навуходоносоромъ (').—Это преданіе, повторен-

(') Въ 21-27 ст. означенной главы читаемъ: «понеже законъ твой сожженъ есть, того ради никтоже знастъ, яже отъ Тебе сотворена суть, или яже начнутся дъла. Аще бо обрътохъ

ное многими отдами и учителями Церкви, какъ вапримъръ, св. Иринеемъ, Климентомъ александрійскимъ, Тертулліаномъ, св. Василіемъ в., Златоустомъ, Асанасіемъ, Леонтіемъ византійскимъ, бл. Іеронимомъ (1), основывается, какъ можно думать, на такомъ фактъ, что Ездра собраль различные эквемпляры священныхъ книгъ, уцёлѣвшихъ отъ истребленія во время разру-шенія Іерусалима и іудейскаго царства, исправилъ вкравшіяся въ нихъ погрѣшности, поручилъ писцаиъ сдѣлать точныя съ нихъ копіи, собраль въ одно цѣлое всѣ тѣ книги, которыя были признаваемы пророческими и священными, и опредблилъ ихъ порядокъ и число (\*). Отъ этого возстановленія священныхъ книгь до новаго ихъ написанія быль одинъ только шагъ, и раввины, а за ними и отцы Церкви, излишне довърчивые въ этомъ случат къ раввинамъ, не сообразивъ всей неосновательности ихъ мнѣнія, сдѣлали этотъ шагъ (\*). Неосновательность этого мнѣнія очевидна са-

(1) См. Codex pseudepigraphus V. Т. Фабриція, edit. 2. t. 1. р. 1156—1160.—Также, Буксторфа, Tiberias. 97. 98.—На руссковъ языкѣ можно читать мнѣнія отцевъ и учителей Цернан въ прекрасновъ трудѣ Шаврова: «о третьей книгѣ Езары», стр. 167—171. Ред.

(\*) По свидътельству Талмуда (Sanbedr. f. 21. 1; 22. 1), Ездра перемънилъ прежнее начертаніе свящ. книгъ, т. е. финикійскій или еврейскій шрифтъ замънилъ ассирійскимъ. — Это подтверждають Оригенъ (in Esechiel. IX, 4) и бл. Іеронимъ (Prol. in Reg.). Это же можно заключать ивъ древнято греческаго перевода свящ. книгъ, такъ какъ въ немъ часто сходныя по яссирійскому вачертанію буквы принимаются одна вмъсто другой, тогда какъ этого не примъчается въ отношении къ сходнымъ финикійскимъ буквамъ. Ред.

(\*) Впроченъ отцы Церивн говорять большею частію о тояъ, что Ездра реставрироваль свящ. книги, а не вновь наши-

благодать предъ Тобою, посли въ ма Духъ Свять, да напишу все, еже сотворено бысть въ вѣщѣ отъ начала, яже быша въ законѣ твоемъ писана» и проч.—Въ славянской Библін эта книга надписывается третьею книгою Ездры. *Ре*д.

на собою, потому что нельзя донустить, чтобы всё безъ изключенія списки Пятикнижія погибли въ огнѣ ('), н еще невозможнѣе представляется то, будто Езара могъ написать ихъ снова на память. Нѣсколько экземпляровъ священныхъ книгъ, безъ сомпѣнія, унесено было іудейскими плѣнниками въ Вавилонъ, потому что въ иодлинной книгѣ Ездры говорится, что Ездра, который самъ, какъ извѣстно, находился въ плѣну, былъ искусныма писцема ез Мотсеевома законю (1 Ездр. VII,

саль ихъ.—Си. Шаврова: о третьей книгъ Евары, стр. 167— 171, 173. Ред.

(1) Въ 4 Цар. ХХУ, 8. 9. говорится, что халден сожгли весь Іерусалимъ и храмъ; но отсюда не следуетъ еще, будто ови сожгли и всё до одного экземплары свящ. кингь.-При разрушении Іерусалима Титомъ хранъ тоже быль сожженъ, а чревъ три дня потоиъ и архивъ, помъщавшійся вблизи башин или укръпленія Антонія, однакожъ свящ, книги были спасены и отданы Титоиъ извѣстному іудейскому историку Іосифу. Точно также могли уцълъть свящ. книги и во время халдейскаго пожера. Въ послѣднемъ случаѣ онѣ могли сохраниться тѣмъ легче, такъ какъ приказъ о сожжения Інрусалима и храна данъ былъ Навуходоносоронъ уже спустя изсяцъ послѣ взятія Іерусалния (Іер. LII, 6. сн. ст. 12-14), - время достаточное для того, чтобы учители Іерусалима мибли возможность укрыть свои свящ. вниси отъ истребления. - Если даже и предположнить, что истребленіе коснулось свящ. книгъ, то все же нельзя допустить той мысли, будто были истреблены всё ихъ экземплары до одного; потому что въ то время списки ихъ были многочисленны и давно уже находились въ большей части городовъ-въ рукахъ судей и частныхъ лицъ (2 Пар. XVII, 7-9, XIX, 5-2).-Если могли уцълъть такія книги, вакъ хровика Соломова, ва которую ссылается писатель 3-й вниги Ездры (XI, 41), также хроника царей іудиныхъ и царей израмлевыхъ, на которую такъ часто ссылается писатель 3 и 4 книги Царствъ (по однивъ Ездра, во другинъ-пр. Іеремія) (см. 3 Цар. XV, 31. XVI, 5. 14. 27. XXII, 45. 4 Цар. I, 18. XII, 19. XIII, 12 и проч.): то тыть болёе должны были уцёлёть тё свящ. книги, которыя ниёли несравненно большую важность для народа, въ особенности иниrn Movcea. Ped.

6). Какимъ же образомъ онъ могъ бы сдёлаться искусныма писцема этого закона, иначе сказать пнижникома, человъкомъ твердо знавшимъ этотъ законъ, если бы онъ не имѣлъ у себя и не изучалъ его? Пророкъ Даніцль не одинъ разъ говоритъ также о тонъ, что написано въ законъ Мотсея (IX, 11. 13). Слъдовательно, онъ имћлъ этотъ законъ и читалъ его. Позже, при Маккавеяхъ, посланные царя Антіоха жели и раздирали книги закона Божія, находимыя у іудеевь (1 Мак. I, 56). Слёдуеть ли отсюда заключать, что всю книги закона были истреблены тогда, и что какой-нибудь новый Ездра снова еще разъ написалъ ихъ послъ Антіохова гоненія? Замѣтимъ наконецъ, что еще раньше прибытія Ездры въ Іерусалимъ, здѣсь уже были списки Пятикнижія, потому что въ шестой годъ царствованія Дарія іудеи поставили священникова, по иха отдъленіямъ, и левнтовъ по ихъ чредамъ, на службу Божію въ Іерусалимы, какъ предписано въ книгы Мотсея (1 Ездр. VI, 18), и что немного спустя послъ прибытія Ездры въ Іудею, когда онъ не могь еще заняться пересмотромъ священныхъ книгъ, мы видимъ онять указание на существование книги закона Моусеева (Heem. VIII, 1).

Другое мнѣніе, приписывающее Ездрѣ составленіе Пятикнижія по древнимъ оффиціальнымъ документамъ, столь же неосновательно, какъ и первое. Во-первыхъ, какъ сейчасъ мы видѣли, книга закона Мочсеева была извѣстна іудеямъ еще до прибытія къ нимъ Ездры. Зоровавель и братья его, вскорѣ послѣ своего возвращенія изъ плѣна, соорудили жертвенникъ Богу изранлеву, чтобы возносить на немъ всесожженія, сообразно тому, какъ написано въ законѣ Мочсея, человѣка Божія (1 Ездр. III, 2). За тѣмъ, слогъ Ездры извѣстенъ, — онъ ни въ чемъ несходенъ съ слогомъ Мочсеевыхъ книгъ. Но если бы написалъ Пятикнижіе этотъ искусный писецъ, то оно, какъ его произведеніе, необходимо носило бы на себѣ печать его генія. Наконецъ, книга столь новая, какъ составленное имъ Пя-

Соб. н.

20

тикнижіе, не имѣла бы у іудеевъ того высокаго авторитета, какой имѣло Пятикнижіе, какъ именно книга закона, написанная самимъ Моусеемъ. Всѣ обстоятельства, при которыхъ совершалось возстановленіе іудейской теократіи послѣ вавилонскаго плѣна, — обстоятельства, о которыхъ говорится въ книгахъ Ездры и Нееміи (1 Ездр. VII, 6. 10. 26. IX, 1. 2. 4. 14. X, 1—4. Неем. VIII, 1—7. 14—18. IX, 3), свидѣтельствуютъ, что Пятикнижіе пользовалось тогда у іудеевъ такимъ большимъ авторитетомъ потому именно, что оно было написано Моусеемъ, а не Ездрою (').

Третье мнѣніе, приписывающее Ездрѣ просто приведеніе только въ порядокъ тѣхъ матеріаловъ, или документовъ, изъ которыхъ составлено будтобы Пятикнижіе, избѣгаетъ, правда, представленныхъ сейчасъ возраженій, но и оно не имѣетъ въ своемъ основаніи никакого достовѣрнаго факта. Оно представляется чистою гипотезою, не оправдываемою никакимъ соображеніемъ. Говорятъ (\*), что только послѣ плѣна, во время Ездры, когда возстановлено было спокойствіе въ Израилѣ и старинныя распри царства іудейскаго и израильскаго были забыты, можно было предпринять соединеніе въ одно цѣлое документовъ съ противоположными тенденціями, то есть, документовъ элогистическихъ

(<sup>1</sup>) Припомнимъ, что Ездрѣ нужно было бороться со многими безпорядками, господствовавшими между современными ему іудеями. Особенно нужно было заставить ихъ развестись съ иноплеменными женами; —если онъ могъ успѣть въ этомъ, то потому именно, что требовалъ этого въ силу Мочсесва законя (1 Ездр. IX, 1—3. Неем. XIII, 1. сн. Втор. XXIII, 3. VII, 3. Исх. XXXIV, 16). Также точпо трудно было бы ему устранить отъ священныхъ должностей тѣхъ лицъ, кои не въ состояни были представить своихъ родословныхъ, доказывавшихъ ихъ происхожденіе оть Аарона (2 Ездр. V, 39), если бы они не были учѣрены, что онъ требуетъ этого во имя Мочсеева закона. — Ред.

(<sup>2</sup>) Это миѣніе защыщаетъ въ особенности М. Пиколя. Études crit. sur la Bible. Ancien Testam. Paris. 1862. р. 85.— Ред.

и ісговистическихъ, изъ которыхъ будтобы сшито, такъ сказать, Пятикнижіе. Здісь слідуеть припомнить, что тѣ, вои принимають гипотезу объ элогистическихъ и ісговистическихъ документахъ, дунаютъ, что, элогизмъ можетъ жить въ мірь съ идолопоклонствомъ, тогда какъ ісговизмъ представляетъ чисто монотсистическое направление или чистый моуссизмъ. Отсюда будеть слъдовать, что Ездра, свъдущий писець въ законъ Моусся, возстановитель богослужения въ честь Ieговы, продолжатель чистыхъ монотеистическихъ преданій, ученый, который основательно долженъ былъ знать исторію израильтянъ и ихъ споровъ религіозныхъ съ іудеями, намфренно внесъ въ свой кодексъ такие документы, или отделы ихъ, которые происходили совершенно изъ противоположныхъ тенденцій. Можно ли предположить, будто Ездрѣ неизвѣстенъ былъ характеръ этихъ тенденцій! Итакъ, для объясненія этого факта остается принять только неблагоразуміе Ездры, — неблагоразуміе, невозможное въ человћкѣ, обладавшемъ высокими умственными качествами, славномъ своею ученостію и опытностію въ практической жизни. Но поспѣшимъ сказать, что два религіозныя направленія, одно другому противоположныя, украшаемыя названіемъ элогизма и ісговизма, замѣтныя, по словамъ критиковъ, во всѣ эпохи еврейской національности, съ одной стороны-подъ формою идолопоклонства, хотя и не политеизма, съ другой - подъ формою строгаго монотеизма, суть не болье, какъ одна химера, потому что, какъ мы замѣтили выше-когда опровергали гипотезу фрагментовъ, идололатрія столько же не согласовалась съ богослужениемъ въ честь Элогимъ. сколько съ почитаниемъ Ісговы. Имя Элогимъ также точно есть имя Бога истиннаго, какъ и имя Іеговы. хотя это послёднее имъетъ смыслъ болёе метафизическій, чѣмъ первое; и два стремленія — идололатрическое и монотеистическое, примѣчаемыя въ израильскомъ народъ во вст эпохи его исторической жизни, связываются не съ этими двумя именами, но съ дву-

20\*

ия противными началами, существующими въ каждонъ человъческомъ сердцъ, равно какъ въ каждомъ, сколько бы чистымъ оно ни было по своему устройству, обществъ. Начала эти суть плоть и духъ.

(продолжение будеть)

# КАББАЛА

#### ИЛИ

## РЕЛИГІОЗНАЯ ФИЛОСОФІЯ ЕВРЕЕВЬ (').

Древніе евреи, кром'в Библіи, признавали еще преданія, которыя они уважали столько же, сколько запов'тди Пятикнижія Моусеева. Эти преданія сперва

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Первый познакомиль Европу съ Киббалою Раимундо-Лулль, энтузіасть и мечтатель (род. 1234 г. ум. 1315 г.), который почиталъ Каббалу санынъ высокимъ ученіемъ, могущинъ руководствовать къ изучению вслхъ наукъ; его сочинсние о Каббаль озаглавлено: «De auditu Kabbalistico, sive ad omnes scientias introductorium. Strasbourg. 1651».-Посль Раймунда писали о Каббаль:-Пикъ мирандольскии: «Conclusiones cabalisticae, numero XLVII, secundum secretam doctrinam sapientium Hebraeorum etc. Romae. 1486»; - Peuxauns: «De arte cabbalistica. Hagenau. 1517» . «De Verbo mirifico, Bale, 1494»; - Kopueziù Aipunna; «De occulta philosophia, Coloniae. 1533>;--Ilocmeso: «Abrahami patriarchae liber Jezirah, ex hebraeo versus et commentariis illustratus a Guilelmo Postello. Parisiis. 1552»;- Ilucmopiyos: «Artis cabalisticae, h. e. reconditae theologiae et philosophiae scriptorum, tom. I. Basileae. 1587 >; - Marens Purun: «De coelesti agricultura» M «Isagoge in Cabbalistarum eruditionem et introductoria theoremata cabbalistica»; - locuíos Byazono: (Disputatio cabalistica R. Israël filii Mosis de anima, etc. adjectis commentariis ex Zohar. Paris. 1835. - Kupzens: «Oedipus aegyptiacus. Roma. 1652. 1654);-Posenpomo: «Kabbala denudata, sev doctrina Hebraeorum transcendentalis etc. Solisb. 1677. Francf. 1684>;- Eyddeu: eIntroductio ad historiam philosophiae Hebraeorum. Halae. 1701-

разсвяны были повсюду и переходили отъ однихъ покольній въ другимъ изустно, потомъ были собраны и приведены въ порядокъ въ концъ II столътія по Р. Х. *Тудою - святыма* (<sup>1</sup>) подъ именемъ Мишны, и наконецъ чрезвычайно умножены и развиты составителями Талмуда. Преданія эти, собранныя въ Мишнѣ и Талмудѣ, ничего не предоставляють разуму и свободъ человъка; онъ не отвергаютъ разума и свободы, но ставятъ себя на мѣсто ихъ, подчиняютъ себѣ всѣ дѣйствія человѣческія---отъ нравственныхъ и религіозныхъ до отправленій жизни животной; онѣ напередъ все сочли измѣрили и взвѣсили. Это деспотизмъ ежедневный и ежеминутный, съ которымъ необходимо бороться хитростію тому, кто не хочеть освободиться отъ него возмущениемъ, или замѣнить его высшимъ авторитетомъ. Караиты, которыхъ не должно ситшивать съ саддукеями, отвергають предание и признають только Библію, т. е. ветхій завѣтъ, для изъясненія котораго, по ихъ мнѣнію, достаточно разума. Но другіе, которые, не переставая быть в рующими и допуская Откровеніе, не составляють религіозной секты, предоставляли

1702»; — Вахтерь: «Elucidarius cabalisticus. Roma. 1706»; — Талукко: «De ortu Cabbalae. Hamb. 1837»; — Фрейштатов: «Kabbalismus et Panteismus. Koenigsberg. 1832»; — Франко: «La Kabbale ou la' philosophie religieuse des Hébreux. Paris. 1843». — Јучта изъ поименованныхъ сочиненія: Кирхера, Ровенрота и особенно Франка, который пользовался трудами всёхъ, до него писавшихъ о Каббалѣ, какъ европейцевъ, такъ и раввиновъ комментаторовъ Каббаль, и изучалъ каббалистичеснія книги въ подливникѣ. — Кромѣ того, о Каббалѣ писали нимоходомъ: Ричарде Симонь, Бурнеть, Готтингерь, Вольфь, Баскажь, Бартолокчи. — Также, Каббалѣ посващены болѣе или менѣе общирным изслѣдованія у болѣе авторитетныхъ историковъ Философія, каковы: Бруккерь, Тенмеманнь, Тидеманнь, Риттерь и др. — Предлагаемая статья составлена пренмущественно по сочиненію Франка: «La Kabbale» и пр.

(<sup>1</sup>) Святой — есть прозвание этого ученаго еврея, въ отличие отъ другихъ тогоже имени.

разуму большое участіе въ дёлё вёры; они хотёли оправдать главные пункты своего верованія началами самого разума, хотѣли согласить законодательство Моисся съ господствовавшею въ ихъ время философіею, т. е. Аристотелевою, и положили основание наукъ, которая, по средствамъ и по цтли, совершенно подобна схоластикъ арабской и христіанской. Изъ нихъ первый и безъ сонятнія самый смілый быль знаменитый раввинь Сандіа, который въ началь Х стольтія быль главою академіи сорской въ Персіи, и котораго имя съ уваженіемъ повторяютъ какъ мусульманские писатели, такъ н его единов'єрцы. За Саздіей сл'ядовали: Абрагамь ибн-Езри, астрономъ, грамматикъ и умный критикъ,-раввинъ Бехай, живший въ половинъ XII стольтия, авторъ трактата: "о обязанностяхъ сердецъ",-и Моисей Маймонида, котораго чрезвычайная репутація была очень невыгодна для многихъ другихъ, послѣ него защищавшихъ тотъ же предметъ. Тѣ изъ евреевъ, которые въ законѣ Моусеевомъ видѣли только грубую оболочку, подъ которою скрывается таинственный смысль, болье возвышенный, чъмъ смыслъ исторический и буквальный, раздълялись на два класса. По мнънію однихъ, внутренній и духовный смыслъ св. Писанія есть философская система, правда довольно благопріятствующая мистической восторженности, но заимствованная изъ чуждаго источника, т. е. ученія Платона въ томъ искаженномъ видѣ, въ какомъ позднѣе оно было извъстно въ школъ Плотина, и въ соединении съ идеани восточнаго происхождения. Таковъ характеръ Филона и всъхъ тъхъ, которыхъ обыкновенно называють іудеями-эллинистами; потому что, сибшавшись съ александийскими греками, они заимствовали отъ нихъ языкъ, цивилизацию и ту изъ ихъ философскихъ системъ, которая лучше могла быть соглашена съ монотеизмомъ и съ религіознымъ законодательствомъ Моусея ('). Другіе подчинялись водительству только собственнаго раз-

(1) Evseb. VIII, 10.

ума; они навязывали книгамъ св. Писанія свои иден для того, чтобы послё выставлять на видъ, будто заимствонали ихъ изъ самихъ св. книгъ, и чтобы распространять ихъ подъ покровомъ тайны и подъ занцитою Откровенія; но эти идеи всецёло принадлежать имъ самимъ и составляютъ систему истинно-оригинальную, похожую на другія системы, какъ философекія, такъ и религіозныя, только тёмъ, что она происходитъ изъ тогоже источника, порождена тёмиже причинами, удовлетворяетъ тёмъ же требованіямъ, словомъ—есть дѣло общихъ законовъ человѣческаго разума. Таковы каббалисты.

Чтобы узнать и правильно оцѣнить мнѣнія каббалистовь, нужно почерпать ихъ изъ оригинальныхъ источниковъ; потому что позднѣйшіе ученые смѣшивали ихъ съ иделми греческими и арабскими. Оригинальные памятники и древнъйшіе остатки Киббалы (1) представляють ученіе, во многомъ сходное съ ученіемъ Платона и Спинозы, по формѣ возвышающееся иногда до величественнаго тона религіозной поэзіи, развивавшееся и распространявшееся подъ покровомъ глубочайпей тайны, безъ всякаго доказательства, кромѣ предположенія о древнемъ преданіи, и безъ всякаго вилимаго побужденія, кромѣ желанія проникнуть глубже въ смыслъ свящ. книгъ. Хотя Каббала представляеть довольно полную систему ученія о предметахъ нравственныхъ и духовныхъ; но ее пельзя почитать ни философіею, ни религіею-въ собственномъ смыслѣ; потому что она не опирается, по крайней мъръ, явно, ни на разумъ, ни на вдохновеніе или авторитеть. Также, она не есть плодъ соединения разума и авторитета, какъ большая часть системъ среднихъ въковъ. Родивнись подъ владычествоиъ и, можно сказать, защитою

<sup>(&#</sup>x27;) Еврейское слово קבלה (Kabbalah), какъ показываетъ его корень 5 др. означаетъ дъйствіе принятія — ученіе принятов по преданію. Напротивъ. слово קכורה (Massorah) означаетъ дъйствіе переданія — ученіе переданное по преданію.

религіознаго върованія и существенно отличная отъ него, она заняла умы какъ-бы нечаянно, благодаря своей формъ и методу. Это — философія религіознаго преданія.

## I. ДРЕВНОСТЬ КАББАЛЫ.

Восторженные приверженцы Каббалы думають, что она принесена съ неба ангелями, для того, чтобы научить перваго человѣка, послѣ его паденія, средствамъ возвратить свое первое достоинство и счастие ('). Другіе воображали, что законодатель евреевъ, получивши Каббалу отъ самого Бога во время сорокадневнаго своего пребыванія на горъ Синат, передаль ее семидесяти старцамъ, съ которыми онъ раздѣлилъ дары Духа Св., и что старцы, въ свою очередь, переданали ее изъ устъ въ уста до того времени, когда Ездра получилъ повелѣніе написать и ее вмѣстѣ съ закономъ (<sup>2</sup>). Но въ книгахъ ветхаго завѣта нельзя встрѣтить ни малѣйшаго намека на какое-нибудь тайное ученіе, болѣе глубокое и чистое, извѣстное только небольшому числу избранныхъ. Народъ еврейский, съ начала своего существованія до возвращенія изъ пліна вавилонскаго, не зналъ другихъ органовъ истины, кромв пророковъ и священниковъ. Учителями народа были пророки, говорившіе по вдохновенію Божію. Священники же собственно не учили, а только дъйствовали на чувство народа великолтпіемъ религіозныхъ обрядовъ. Что касается до учителей, учившихъ религіи подъ формою науки, замѣнявшихъ языкъ вдохновенія догматическимъ тономъ, словомъ-до богослововъ, то имя ихъ, во весь указанный періодъ, неизвъстно, также какъ и ихъ существование. Они появляются только въ началѣ Ш столѣтія до Р. Х. подъ общинъ именемъ танаимъ, т. е. органы преданія; это потому, что

(\*) Pic de la Mirandole, Apolog. pag. 116. t. 1.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. Reuchlin, De arte cabalistica, fol. 9, 10.

тогда нодъ именемъ преданія учили всему, что пе выражено ясно въ св. Писаніи. Самые древніе и уважаеные изъ всёхъ израильскихъ учителей тананмы составляють какъ-бы длинную цёпь, которой послёднее звѣно есть Іуда-святой, авторъ Мишны, собравшій и передавшій потоиству всѣ слова своихъ предшественниковъ. Между ними считаются знаменитые авторы древнихъ памятниковъ Каббалы-Акиба и Симонз бенз-*Іохай* съ своимъ сыномъ и друзьями. Непосредственно по смерти Іуды, въ концѣ II столѣтія по Р. Х., начинается повое покольние учителей подъ именемъ амораимъ, называемыхъ такъ потому, что они уже не опираются на собственный авторитеть, но повторяють и объясняють все, что слышали оть первыхъ учителей, и приводять въ извёстность тё ихъ слова, которыя еще не были собраны. Эти комментарія и новыя преданія, умножавшіяся въ продолженіе трехъ стольтій, были наконецъ соединены подъ именемъ Гемара, т. е. докончание или восполнение предания. Итакъ въ этихъ двухъ сборникахъ, Мишню и Гемари, свято сохраняемыхъ со времени ихъ составленія до нашего и соединенныхъ подъ общимъ именемъ Талмуда ('), должно искать, безъ сомнѣнія, не самыхъ идей, составляющихъ основание каббалистической системы, но нѣкоторыхъ данныхъ о ихъ происхождении и эпохѣ ихъ появления.

Въ Мишинъ есть слѣдующее замѣчательное мѣсто: "запрещено объяснять двоимъ исторію Бытія, также одному исторію Меркабы или небесной колесницы; но если это человѣкъ мудрый и разумный самъ по себѣ, то позволено сообщать ему содержаніе главъ" (\*). Гемара прибавляетъ, что и содержаніе главъ можетъ быть сообщаемо только достойнѣйшимъ и мудрѣйшимъ, или, по ея оригинальному выраженію, "носящимъ въ себѣ сердце полное безпокойства". Очевидно, здѣсь говорит-

(') תלמוד (Thalmud), т. е. ученіе или наука по превосходству.

(<sup>2</sup>) Трактать Гания. 2.

ся не о книгь Бытія и не о виденіи Ісзекіидя на берегахъ ръки Ховаръ. Все Писаніе было извъетно всякому; оно прочитывалось въ храмѣ по крайней мѣрѣ однажды въ годъ; самъ Моусей велълъ изучать законъ; Ездра читалъ Писаніе всему народу громкимъ голосомъ (1 Ездр. 2, 8). Равнымъ образомъ, въ приведенныхъ словахъ нельзя видъть запрещенія понимать и объяснять книгу Бытія и виденіе Іезекіиля. Здёсь говорится объ учени извъстномъ, но таинственномъ, законченномъ по форкв и началамъ, раздъленномъ на главы, которымъ предшествуеть показание содержания. Видение Іезекиля не представляеть ничего подобнаго; оно составляеть только одну первую главу пророчествъ Іезекіяля. Кромъ того, учение, о которомъ здъсь говорится, состояло изъ двухъ частей неодинаковой важности. Если върить Маймониду, первая половина его, называемая "исторія бытія или творенія", излагала науку о природѣ, а другая "исторія колесницы" — заключала въ себѣ богословскій трактать ('). Это мнение принято всеми каббалистами.

Воть другое мѣсто: "раввинь Іоханань сказаль однажды раввину Еліезеру: поди, я научу тебя исторіи Меркабы. Еліезерь отвѣчаль: я еще не довольно старь для этого. Когда же онь сдѣлался старь, раввинь Іоханань умерь. Спустя нѣсколько времени, раввинь Асси пришель къ нему и сказаль: поди я научу тебя исторіи Меркабы; онь отвѣчаль: если бы я считаль себя достойнымь этого, то уже изучиль бы ее у раввина Іоханана, твоего учителя" (°). Отсюда видно, что условіемь изученія таинственнаго ученія Меркабы были старость, мудрость и достоинство, тѣмъ болѣе, что это ученіе небезопасно для недостойныхь, какъ видно изъ слѣдующаго любопытнаго разсказа въ Талмудѣ: "по сказанію нашихъ учителей, четверо входили въ рай сладости, и вотъ ихъ имена: бенъ Азай, бенъ Зома,

(\*) Тракт. Ганна 2.

<sup>(1)</sup> См. его внигу Море Небухимь. предися.

Ашерь и раввинь Акиба. Вень Азай посмотрёль пытливымь взоромь и потеряль жизнь. Бень Зона также посмотрёль, но потеряль разумь. Ашерь произвель опустошенія въ растеніяхь. Наконець Акиба кошель спокойно и вышель спокойно; ибо Святый, имя котораго да будеть благословенно, сказаль: пусть пошадять этого старца, онь достоинь служить моей славь" ('). Здъсь говорится не о будущей жизни или о раз блаженства, потому что везлѣ въ Талмудѣ рай называется "садома Эдена" (l'U l') или "въкома будущима", (жап "садома Эдена" (l'U l') или "въкома будущима", (жап свое учене. Итакъ ваѣсь употребляется слово "Пардесс" (СТ Е), которымъ и новъйшие каббалисты называютъ свое учене. Итакъ полъ раемъ сладости здѣсь разумѣется таинственное учение, страшное для слабыхъ умовъ, потому что можетъ довести ихъ или до глупости, или до нечестия.

Это ученіе, родъ религіозной метафизики, изучаемо было изустно немногими тананмами или древнъйшене богословами іудейскими. Талмудъ говоритъ, что нѣкогда извѣстны были три имени Божіи, именно: славная четверица или имя изъ четырехъ буквъ, потомъ два другія имена неизвъстныя въ Библіи, одно изъ двънадцати, другое изъ сорока двухъ буквъ. Первое, хотя для большей части зарещенное, довольно свободно употреблялось внутри школы. "Мудрые однажды въ недълю научали ему своихъ сыновей и учениковъ". Имя изъ дввнадцати буквъ въ началѣ было еще въ большемъ употреблевіи. "Ему учились всѣ. Но когда число нечестивыхъ умножилось, оно было сообщаемо только скроинъйшимъ изъ священниковъ, которые своихъ братий заставляли тихонько повторять его во время благословенія народа". Наконець имя изъ сорока двухъ буквъ почиталось самымъ свящ. таинствомъ. "Ему учили только человѣка извѣстнаго скромностію, зрѣлаго возрастомъ, недоступнаго для гнъва и невоздержанія, чуждаго суеты и полнаго любви въ отношении къ себъ по-

(1) Трак. Ганна. 2.

добнынъ". Маймонидъ справедливо замѣчаетъ, что ни въ какомъ языкъ нътъ имени изъ 42 буквъ, и что такое слово особенно невозможно въ языкъ еврейскояъ, не интющень гласныхъ буквъ. Стало быть, имя изъ 42 буквъ дълилось на много словъ, изъ которыхъ каждое выражало идею или свойство бытія, и которыя въ соединени составляли полное опредбление сущности божественной. Изъ того, что имя изъ 42 буквъ было предметомъ глубокаго и таинственнаго изученія, Маймониль заключаеть, что при изучении къ нему было присоединяемо много толкований, объяснений и пр. Очевидно, тоже должно сказать и по отношению къ имени изъ четырехъ буквъ; ибо какъ предположить, чтобы имя, такъ часто встръчающееся въ Библін, которое сама Библія опредѣляетъ такъ: Азъ есмь Сый, было тайною, которую мудрые однажды въ недвлю сказывали на ухо нвкоторымъ избраннымъ ученикамъ? Итакъ упоминаеное Талиудоми познание имень божественныхъ, заключаеть Маймонидь, есть часть ученія о Богѣ или метафизики ('). Съ мнѣніями Маймонида нельзя не согласиться. Считая всѣ буквы, изъ которыхъ состоятъ еврейскія священныя имена десяти сириротова Каббалы и прибавляя къ послъднему имени конечную частицу (и), какъ это дѣлается во всѣхъ изчисленіяхъ и во всѣхъ языкахъ, дъйствительно получаемъ число сорокъ два (\*). Не это ли то тресвятое имя, которое со страхомъ было сообщаемо даже избраннымъ? Дъйствительно, эти сорокъ двѣ буквы составляють не одно слово, но многія; каждое изъ этихъ словъ выражаетъ, по крайней ирт по мнънію каббалистовъ, существенное свойство природы божественной, или, что у нихъ тоже, одну изъ

(1) Вотъ эти ниена, съ показавіенъ количества буквъ въ каждомъ: כתר הכמה בינה גרולה גבורה תפארת בעה הור מלכות וימור.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Талмудъ вавилонс. отд. Берахоть. и Монсей Майм. Море Небухими, час. І. гл. 62.

необходимыхъ формъ бытія собственно называемаго; наконецъ въ соединеніи они представляютъ, по ученію каббалистовъ, точнѣйпее, какого только можетъ достигнуть нашъ разумъ, опредѣленіе верховнаго начала всѣхъ вещей.

Итакъ въ эпоху, когда собрана была Мишна, было тайное учение о творении и о природѣ божественной. Но какъ давно оно существовало? И, если нельзя съ точностию опредѣлить время его явленія, то по крайней ибрв, къ какому времени относится мракъ, покрывающий его происхождение? По свидътельству достовѣрныхъ историковъ, редакція Мишны кончилась неиного позже 189 года по Р. Х. ('). Притомъ Іуда-святой собраль только правила и преданія, сообщенныя ему его предшественниками танаимами; слъд. вышеприведенныя слова, запрещающія сообщать тайны Бытія в Меркабы. гораздо древние той книги, въ которой они содержатся. Правда, авторъ этихъ словъ неизвѣстенъ; но и это также служить доказательствомъ ихъ древности. Кром'в того, самое учение необходимо древнъе закона, запрещавшаго сообщать это учение. Ему надлежало быть извъстнымъ, пріобръсть авторитеть, прежде нежели открыли опасность распространять его не въ народв, но между учителями израильскими. Такимъ образомъ, не подвергаясь упреку въ легковѣрій, можно возводить его, по крайней мёрё, къ концу 1 столетия по Р. Х. Въ это самое время и жили Акиба и Симонь бенг-Іохай, которымъ общее мнѣніе приписываетъ сочиненіе важнѣйпіихъ и знаменитѣйшихъ каббалистическихъ книгъ. Также въ этомъ поколения надобно полагать раввина locce Диипорий, котораго "Идра-Раба", одинъ изъ древетьйшихъ и замтятельнъйшихъ отрынковъ вниги "богаръ", считаетъ въ числъ ближайшихъ друзей и учениковъ Симона бенъ-Іохая. Ему-то, очевидно, Талмудъ приписываетъ знание священной Меркиби.

(') Шилшелоть накаббала, т. е. цёпь преданія. Раввиня Ледаліи. лис. 23. Въ одновъ въстъ, принадлежащевъ Талмуду јерусалимскому, который изданъ по крайней въръ 250 годами прежде Талмуда вавилонскаго, находивъ, что раввинъ Егошуа бенъ-Хананіа хвалился, будто можетъ творить чудеса при помощи книги творенія ('); а таково заглавіе одной изъ каббалистическихъ книгъ. Этотъ раввинъ Егошуа былъ другъ Еліезера великаго, и простывъ преемствовъ учителей до Іуды-святаго доказывается, что оба они, Егошуа и Еліезеръ, процвътали въ концъ І столътія по Р. Х. (\*). Также Талмудъ јерусалимскій (\*) говоритъ, что оба они внушили Онкелосу его халдейскій переводъ Пятикнижія Моусеева (\*).

(\*) Шалшелеть накаббала, лист. 19 и 20.

(\*) Тракт. Менила. гл. 1.

(\*) Сначала этотъ знаменитый переводъ пріобрыль такое уважавів, что его считали Бож. откровевіємъ. Въ Талмудю савиломскомь (тракт. Кидушина лист. 49) есть предположение, что Мотсей получиль его на горь Синайской выссть съ закономь писаннымъ и закономъ устнымъ. Многіе изъ западныхъ богослововъ думали находить въ немъ основания христіанскихъ понятій; особенно они думали видъть имя втораго Божественнаго Лица въ словь Менмра ХТОС, которое действительно вначить слово или мысль и которымъ авторъ вездѣ замѣняетъ имя lerosa. Извѣство, что эта книга проянкнута духовъ совершенно противоположпынъ духу Мишвы, Талмуда, народнаго јудейства и самаго Пятиквижів; словомъ-въ ней неръдки слъды мистицизма. Вездъ, гдъ можво, идея замъняетъ фактъ или изображение, смысломъ буквальныжь жертвуется для смысла духовнаго, и антропоморфизмъ, чтобы показать во всей наготь свойства Божіи, разрушаеть ихъ. Такъ напр. слова: ссотвори Богъ человѣка, по образу Божію сотвори его» (Быт. 5, 1), переводчикъ халдейскій зажынеть следующими: смысль или слово Божественное сотворило человъка по своему образу; оно сотворило его по обраву, который быль у Вичнаго». Следующий стихъ: «призва Господь Бого (вѣчный) Адама и рече сму: Адаме! гдѣ еси» (Быт. 3, 9), переведенъ еще смѣлѣе: смысль или слово Божіе воззвало въ Адаму и сказало ему: этотъ міръ, который я сотворило, открытъ передо мною; тъма и свѣтъ открытът передо мною; какъ же ты могъ подумать, что не открыто передо мною мѣсто, гдѣ

<sup>(1)</sup> Талмуд. іерусал. тракт. Саниедринг. гл. 7.

Въ эпоху, когда уважение къ бубвъ доходило до идолопоклонства, когда многіе проводили всю свою жизнь въ изчислении стиховъ, словъ и буквъ закона ('), когда оффиціальные учители и законные представители религи считали лучшимъ дёловъ задавить умъ и волю постоянно увеличивавшеюся массою визшнихъ дъйствій, — въ эту эпоху отвращеніе ко всему матеріальному и положительному и обычый жертвовать и гранматикой и исторіей интересаль высшаго идеализма, безъ сомнѣнія, указываютъ на существованіе танественнаго ученія, которое вполнѣ имѣетъ характеръ мистицизма и которое, безъ сомнѣнія, явилось не тогда, какъ осмѣлилось говорить такъ открыто и ясно. Наконець, каббалисты, чтобы внести свои идеи въ область самаго Откровенія. иногда прибъгали къ средствамъ ве очень разумнымъ. Одно изъ этихъ средствъ, состоявшее въ образования новаго алфавита чрезъ перемену значения буквъ или чрезъ перестановку однихъ на место другихъ по условленному порядку (\*), уже

ты скрываешься»? Въ Библін Богъ, по паденін перваго человъка, говоритъ: «се Адамъ бысть яко одинъ отъ насъ» (3, 22); вти слова въ халдейскомъ переводъ читаются тякъ: «Оно слово Бога въчнаго сказало: вотъ Адамъ, котораго я сотворило, который одинъ въ этомъ мірѣ, какъ я одинъ въ верховномъ небъ». Когда Мочсей разсказываетъ, что Ісгова явился Аврааму волъ тѣнію дуба Мамврійскаго, то переводчикъ, виъсто этого изображенія, представляетъ слѣдующій фактъ, повидимому, болѣе согласный съ природою Божества: «къ праведному Аврааму вришло слово пророческое и открыло ему мысль Божію». м т. п.

(1) Талм. вавилонс. тракт. Кидушина. лис. 30.

(\*) Разумъемъ каббалистическій алфавить, называемый Ани Башь (ガコ パネ); по нему х (aleph) имтеть значеніе буквы Л (thau), ] (beth) значеніе буквы й (schin), и т. д. По этому способу хилдейскій парафрасть переводить (ссакь (ンガゼ) словонъ Бабель (ノニ) въ lepem 51, 41. Также lepem. 51, 1: 'ンツ ユュー сердце ераюва монла онъ переводить словонъ: ニングン халден. Все это потому, что lepemia, какъ плённикъ вавилонскій, не могъ будто прамо говорить о Вавилонѣ н. халдеяхъ. Предположение

Digitized by Google

было употреблено древнъйшинъ халдейскинъ парафристомъ, Тонаваномъ бенъ-Узіелъ, современникомъ и ученикомъ старшаго Гиллела, который училъ въ первые годы царствованія Ирода ('). Правда, подобныя дійствія одинаково могля способствовать появлению самыхъ различныхъ идей; но искусственный языкъ, ключь къ которону сохраняють втайнь, изобрътается только для того, чтобы скрывать мысли, по крайней мъръ, отъ многихъ. Кромѣ того, хотя Талмудъ часто употребляетъ методъ аналогический, но для него совершенно чужаъ тотъ метолъ, на который мы указали.-Всъ сказанныя обстоятельства, взятыя вмёстё, дають право утверждать, что около конца I столётія по Р. Х. тайно распространилось между іудеями глубоко-уважаемое ученіе, которое они отличали отъ Мишны, Талиуда и св: Писанія, ученіе мистическое, которое порождено очевидно потребностію самостоятельнаго мышлеленія, можно сказать-потребностію философіи, но которое однакожь опиралось на двойномъ авторитетъ--преданія и св. Писанія.

### **II. КНИГИ КАББАЛИСТИЧЕСКІЯ.**

Суля по дошедшимъ до насъ заглавіямъ каббалистическихъ книгъ, можно принять за вёрное, что ихъ было много. Но особенно сохранившіяся и важныл, в также соотвѣтствующія указаніямъ Талауда на исторію Бытія н св. Меркабу, — двѣ. Первая, Сеферъ ещира (ПЭТЭ), т. е. книга творенія, заключаеть въ себѣ, нельзя сказать — систему физики, но — систему космологів, такую, какая была возможна въ ту эноху и въ той странѣ, когда и гдѣ обычай объяснять всѣ феномены непосредственнымъ дѣйствіемъ первой причины необхо-

неосновательное, похому что въ томъ же мѣстѣ часто повторяются и Бабель и халден. Какъ бы то ни было, этотъ переводъ принятъ lepонимомъ (Comm. in Jerem.) и Архіемъ.

(') Шалтелеть закаббала. інс. 18.

Сов. п.

димо убиваль духъ испытательности, гдъ слел. известныя общія открытія и поверхностныя наблюденія въ мірѣ внѣшнемъ необходимо считалисѣ наукою о природѣ. Другая книга называется Зогаръ (אורך), т. е. сіяміс, и разсуждаеть о Богѣ, о духахъ и душѣ человѣческой, словомъ-о мірѣ духовномъ.

### 1. СЕФЕРЪ ЕЦЦИРА.

О Сеферг ецира упоминають оба Талмуда въ тавихъ выраженіяхъ, которыя показываютъ, что взученіе Каббалы было уже не ново, но считалось столько же вредною, сколько и смѣшною крайностію. "Въ каждую субботу, говорить вавилонскій Талмуль, раввинь Ханина и раввинъ Ошаја садились размышлять о книги творенія и производили трехгодовалую телицу, которая потонъ служила имъ пищею" (1). По Талмуду јерусалимскому, древнатий учитель, р. Егошуа бенъ Хананіа хвалился, что при помощи книги творенія овъ самъ произведетъ чудеса (\*).-Ханина и Ошаія были современники Іудысвятаго; изъ нихъ послѣдній былъ сынъ Іуды; а первый, сперва его другъ, послѣ сдѣлался его послѣдователемъ в умерь въ 230 году по Р. Х., тогда какъ компиляція вавилонскихъ раввиновъ никакъ не раньше конца V стольтія. Также-большой промежутокъ между темъ временемъ, когда жилъ р. Егошуа бенъ Хананіа, и темъ. когда р. Іохананъ писалъ іерусалимскій Талмудъ. Первый умерь въ концѣ I столътія; а сочивеніе loxанана окончено 140 годами позже. Наконецъ, оба вышеприведенныя мѣста указывають не на одни и тѣже лица, ночеринуты не изъ одного источнива, относятся не къ одному времени и мъсту, подкръпляютъ другъ друга своимъ взаимнымъ сходствомъ. На этихъ основаніяхъ, можно принять за неоспоримый фактъ, что около конца I стольтія по Р. Х. у нъкоторыхъ іудейскихъ

(\*) Сангедринь. г = 7

<sup>(1)</sup> Трактатъ Саледринь. гл. 67.

учителей была книга, разсуждавшая о творении. И саная книга подтверждаеть это заключение. 1) Система, въ ней заключающаяся, совершенно соотвѣтствуеть тому понятію, какое можно сделать о ней по ея заглавію. Воть первыя строки этой книги: "тридцатью двумя чудными путями мудрости сотворенъ міръ отъ Въчнаго, Господа воинствъ, Вога израилева, Бога жинаго, Вога всемогущаго, Бога высочайшаго, обитающаго въ въчности, имя которой высоко и свято". 2) Употребляемые въ Сеферз ещира способы объяснить двло творенія, важность приписываемая въ ной числамъ и буквамъ, даютъ понять, какимъ образомъ невъжество и суевѣріе послѣ злоупотребляли этимъ началомъ, какъ распространились басни, кыкъ наконецъ образовалась такъ называемая практическая Каббала, которая числамъ и буквамъ приписываетъ силу измѣнять ходъ природы. З) Языкъ книги Сеферь ещира свидътельствуетъ, что она принадлежитъ той эпохѣ, когда жили первые учители Мишны. Это-не еврейский языкъ Виблія, но и не діалектъ Талмудовъ или новъйшихъ раввиновъ. Форма его простая и важная; нътъ ничего похожаго на доказывание или разсуждение; это--афоризмы, расположенные въ довольно правильномъ порядкъ, но совершенно лаконические, какъ древние оракулы. Замъчательно, что терминъ ШЭЭ (нефеше), позже означавшій изключительно душу, въ Сеферг ещира употребляется еще въ томъ же значении, какъ въ Пятикнижіи (см. Быт. 46, 26. Исх. 12, 16. Лев. 28, 29) и во всемъ ветхомъ завътв, т. е. въ значении человвческаго тѣла еще живаго. Правда, въ Сеферъ ецири есть много словъ чужихъ: имена семи планетъ и небеснаго дракона, очевидно, принадложать языку и учевно халдеевъ, которые во время вавилонскаго плъна вибли сильное вліяніе на евреевъ. Но въ ней нельзя встрѣтить выраженій чисто греческихъ, латинскихъ, или арабскихъ, которыхъ множество встръчается въ Талиуать и болье позднихъ сочиненіяхъ, гдъ языкъ еврейскій употреблень для изложенія философіи и наукъ. Во-

21\*

обще же можно допустить, что такое сочиненіе, въ которомъ не видно участія греческой или арабской цивилизаціи, принадлежить ко времени до Р. Х. Однакожь надобно сознаться, что въ Сеферз ецемра нетрудно было бы указать нѣкоторые слѣды языка и философіи Аристотеля.—Притомъ книга теоренія, въ началѣ Х столѣтія, была переведена на арабскій языкъ съ коиментаріемъ раввиномъ Синдіа, человѣкомъ ума высокаго и методическаго, который почитаетъ ее одною изъ древнѣйшихъ книгъ, однимъ изъ первыхъ намятниковъ умственной дѣятельности человѣка. Также комментаторы, жившіе послѣ Саадін въ XII и XIII столѣтіяхъ, держались тогоже мнѣнія.

Разсматриваемое нами сочинение, какъ и вст сочиненія, принадлежащія отдаленнымъ эпохамъ, не носить на себѣ имени автора; но оно оканчивается слъдующими странными словайи: "когда Авраамъ, нашъ отець, разскотрѣлъ, испыталъ, оценилъ и объялъ всѣ эти вещи, тогда Господь вселенной явился ему и вазвалъ его своимъ другомъ и вступилъ въ въчный соизъ съ нимъ и съ его потонствомъ". Это ивсто неяьзя считать ноктипено прибавкою; потому что оно, съ нѣкоторыми варіантами, читается въ обонхъ текстахъ мантуанскихъ и встръчается въ самыхъ древнихъ комментаріяхъ. Кажется, желая придать болье ціям книгь творенія, предполагали, что содержаніе ел составляють трже предметы, которые отврыты были первымъ патріархомъ евреевъ и которые дали ему идею о Богѣ единомъ и всемогущемъ. По одному древнему преданію іудейскому, Авраамъ имѣлъ большія познанія астрономическія и возвысился до иден объ истинномъ Богъ только чрезъ разсиатривание природы. Несмотря на го, на основании приведенныхъ словъ, пъкоторие воображали, что самъ Авраямъ былъ авторомъ книги, въ которой имя его упоминается съ уважениемъ. Вотъ какъ начинается комментарій Моисся Ботриль на Сферт сцимра: "Авраамъ, нашъ отецъ (да будетъ налъ нимъ миръ), нашисалъ это противъ мудрыхъ въка сво-

его, не върующихъ въ единое начало. По крайней мърѣ, такъ думаетъ Саадіа (да будетъ благословенна паиять его) въ первой главѣ своей книги: "философский камень". Привожу собственныя его слова: мудрецы халдейскіе нападали на Авраяма за его втрованіе. Мудрецы халдейскіе раздълядись на три секты. Первая утверждала, что вселенная подчинена двумъ первымъ причинамъ, совершенно противоположнымъ по образу дъйствования, изъ которыхъ одна разрушаеть то, что произвела другая. Это-мнѣніе дуалистовь, опирающихся на томъ началѣ, что нѣтъ ничего общаго между виновникомъ зла и виновникомъ добра. Другая секта допускала три первыя причины; такъ какъ два начала уничтожаютъ взаимно другъ друга и такимъ образомъ ничего не могуть произвесть, то допущено третье, примиряющее ихъ. Наконецъ, послъдния секта не признавала другаго бога, кроик солнца, въ которонъ она признавала единое начало бытія и смерти". Несмотря на этоть авторитеть, нынъ никто изъ самихъ каббалистовъ не признаетъ Ссферъ сциира твореніемъ Авраана. Имя патріарха издавна замѣняли именемъ Акибы. одного изъ самыхъ фанатическихъ приверженцевъ преданія. Безь сомнѣнія, это послѣднее мнѣніе не такъ невъроятно, какъ первое; но и его нельзя считать более основательнымъ. Хотя Талмудъ всегда, когда упоминаеть объ Акибъ, представляеть его существомъ почти божественнымъ, хотя ставитъ его выше самого Моусел; но нигдъ не представляетъ его однимъ изъ свътиль Меркабы или ученія о Бытіи, нигдъ не видно, чтобы онъ написалъ книгу теоренія или другое подобное сочинение. Напротивъ, есть положительные упреки, что Акиба не имълъ возвышенныхъ идей о природѣ божественной. "Доколѣ, Акиба, говорить ему раввинъ Іосе галилеянина, доколѣ ты будешь пошло разсуждать о величіи Вожіемъ" (')? Энтузіазмъ, внушаеный Акибою, имълъ основаніемъ: важность, какую

(') Талиуд. вавилонск. тракт. Ганига, 14.

онь приписываль преданію, терпініе, съ какимь онь извлекалъ изъ него правила для встхъ дтиствий жизни, ревность, съ какою училь онъ ему въ продолжени 40 лѣтъ, и, можетъ быть, героическую его смерть.-Притомъ, мы знаемъ, что еще Егошут бенъ Хананіа приписывали силу дѣлать чудеса при помощи книги, авторомъ которой долженъ быть Акиба. Но первый быль уже старъ въ 73 году по Р. Х.; а послѣдній, какъ извъстно, умеръ въ царствование Адріана, около 120 у года по Р. Х. Если и върить преданію, что Акиба жиль 120 лётъ: и тогда не возможно, чтобы онъ быль старъе Егошуи бенъ Хананіа. Нельзя допустить и того, чтобы они почерпали свое учение изъ одного источника; ибо историки говорять положительно, **UTD** они учились у совершенно различныхъ учителей: одинъ быль ученикь Гамалила, другой-Іоханана бень Заxau. Многіе новъйшіе критики предполагали, что подъ заглавіемъ Сеферъ ещира существовали двѣ различныя книги, изъ которыхъ одна, приписываемая патріарху Аврааму и упоминаемая въ Талмудь, рано утратилась, а другая, гораздо новъйшая, та, которая нынѣ извѣстна. Это мнѣніе имѣетъ основаніемъ только грубое невѣжество. Морина, авторъ книги: Exercitationes biblicae, заимствоваль это инфніе изъ одной хроники XVI столѣтія, которая, говоря объ Акибѣ, выражается такъ: "овъ собралъ книгу творенія, въ честь Каббалы; но есть другая книга творенія, составленная Авраамомъ, ва которую р. Моисей бенъ Нахманъ (сокращенно-Рамбанз) написаль чудесный комментарій" (1). Но, очевидно, этотъ комментарій, написанный въ концѣ XIII столѣтія, но напечатанный въ мантуанскомъ издании 1565 года, написанъ на ту самую книгу, которая извѣства намъ. Впрочемъ, первый заиѣнилъ имя Авраама именемъ Акибы каббалистъ XIV столѣтія, Исаакъ Делатесь, который въ предисловія своемъ къ книгѣ Зогаръ говоритъ: "кто позволилъ р.

(') Шалтелств закаббала. лис. 20.

Акибъ ваписать кнису теоренія подь именемъ патріарха Авраама"? Итакъ авторъ книси теоренія неизвъстенъ, и едвали будетъ когда извъстенъ, судя по недостаточности средствъ открыть его. Но эта неизвъстность не можетъ простираться ва слѣдующія, имѣмщія достаточный философскій интересъ, положенія: 1) еврейское сочиненіе подъ заглавіемъ: книги теорения, которой имнѣ много изданій, тоже самое, о которомъ, подъ тѣмъ же заглавіемъ, упоминается въ обоихъ Талмудахъ; 2) оно написано не иваче, какъ въ то время, когда жили первые учители Мишны, т. е. въ продолжение періода, обнимающаго собою все столѣтів вредъ Р. Х. и полстолѣтія по Р. Х.

## 2. 30°APЪ,

Несравненно болѣе интереса, но и болѣе трудностей, представляеть другой намятникъ, всеобщий кодексъ Каббалы, Зонарг, т. е. книга сопта, сіянія. Подъ скроиною формою комментарія на Пятикнижіе, Зогарь касается встхъ вопросовъ о мірт духовномъ и возвышается иногда до наукъ, хорошее разумѣніе которыхъ и въ наше время заслужило бы славу. Но Зогара невсегда держится на этой высотѣ; очень часто она нивходить на степень языка, чувствъ и идей, обличающихъ невѣжество и суевѣріе. Наряду съ зрѣлою простотою и наивнымъ энтузіазмомъ временъ библейскихъ, въ ней встръчаются имена, факты, познанія и обычан эпохи, предшествовавшей среднимъ въкамъ. Такая неодинаковость въ формѣ и въ мысли, эта странная смѣсь совершенно разновременныхъ характеровъ, почти рѣшительное молчание о ней обоихъ Талмудовъ и недостатокъ положительныхъ документовъ до конца XIII стольтія, породили совершенно различныя мненія о происхождении и объ авторѣ этой книги.

Абрагима бена Закута, процвътавтий около 1492 г., въ своей "книгь генсалогии" (') говорить: "Зогарь

(') Стран. 42. 43.

лучи которой освёщають мірь, которая содержить глубочайшія тайны закона и Каббалы, не есть сочиненіе Сямона бовь Іохая, хотя издана подъ его именемъ. Но, по ея слованъ, она собрана учениками Симона, которые въ свою очередь передали другимъ ученикаяъ трудъ продолжать ихъ работу. Слова Зогарг весьна согласны съ истивою, ваписаны людьми, жившими довольно поздно и слёд. не знавшими ни Минины, ни вредписаній закона устнаго. Эта книга издена только по смерти р. Моусся бенъ Нахманъ и р. Ашера, которые не знали ея" ('). Раввинъ Гедаліа, авторъ знаиенатой хроники: "ципа преданія" (°), говорить: "въ 5050 году отъ мірозданія (въ 1290 по Р. Х.) нашлись многіе, полагавшіе, что всѣ части книги Зогаръ, писанныя на діялектъ јерусалимскомъ (т. е. на діялектћ Талмуда), были сочинение р. Симона бенъ Іохая, но что все, писанное на свящ. языкъ (т. е. на чистомъ еврейскомъ), не должно приписывать ему. Другіе утверждали, что р. Мойсей бекъ Нахманъ, нашедши эту книгу въ святой землъ, послалъ ее въ Каталонію, откуда она перешла въ Аррагонію и попала въ руки р. Моисея Леона. Наконецъ многіе думали, что р. Моисей Леонъ былъ человъкъ ученый, что онъ нашелъ всъ эти комментаріи въ своемъ воображеніи, и чтобы получить большую выгоду отъ ученыхъ, издалъ ихъ подъ именемъ р. Симона бенъ Іохая и его друзей. Прибавляють, что онь поступиль такъ потому, что быль бъденъ и обремененъ обяванностями. Я съ своей стороны думаю, что всѣ эти мевнія имбють своимь основаніемъ только то, что р. Симонъ бенъ Іохай и его святое общество действительно говорили все это в многое другое; только, можетъ быть, все это въ ихъ время не было собрано, но разсвянное долго по многимъ тетрадямъ было наконецъ собрано и приведено

(<sup>1</sup>) Первый изъ этихъ раввиновъ умеръ въ Герусалны въ 1300 году; послѣднё процвѣталъ въ 1320 году.

(\*) **Ји**ст. 23.

Digitized by Google

. . .

же образовъ. Не должно этому удивляться; ибо такимъ же образовъ нашъ учитель Іуда-святой собраль Мишну, которой различные изпускрипты сперва были разсъяны по четыремъ предълавъ земли. Такимъ же обравовъ развинъ Ашв составилъ Генару".

Изъ приведенныхъ въстъ видно, что было три инънія о книгѣ Зогарз: 1-е, что за изключеніемъ вѣкоторыхъ въстъ, нисанныхъ на еврейсковъ языиѣ, нынѣ впроченъ не находящихся и въ одномъ изданіи ('), Зогарз принадлежитъ всепъло Симону бенъ Іохаю; 2-е принисываетъ се одному обманщику, Моисско Леону, и не возводитъ далъе конца XIII или начала XIV столътія; 8-е, что Симонъ бенъ Іохай довольствовался устнымъ иренодаваніемъ своего ученія, в что высли, оставленныя имъ въ памяти или тетрадяхъ его учениковъ были собраны спустя нъсколько столътій вослѣ его сперти въ одну книгу, извъстную нынѣ подъ названіемъ Зогаръ.

Первое изъ этихъ интий едва стоить опроверженія; оно основывается, во-первыхъ, на слёдующихъ словахъ Талиуда вавилонскаго: "р. Іуда, р. Іоссе и р. Синонъ бенъ Іохай нъкогда были виъстъ в съ ними нахо-. дился извъстный Іуда бенъ Геримъ. Тогда р. 1уда сказаль, говоря о римлянахъ: какъ эта нація велика во всемь, что она двлаеть! Смотрите, какъ она построила повеюду мосты, рынки и публичныя бано! При этихъ словахъ, р. Іоссе хранилъ молчаніе; но Симонъ бенъ Іохай отвъчаль: она не сдълала ничего такого, что бы не имъло палю ся собственной вытоды; она устроила рынки для того, чтобы привлечь туда развратныхъ женщинъ, нубличныя бани для того, чтобы въ нихъ нъжиться, и мосты для того, чтобы собирать съ нихъ понцину. Ivда бенъ Геримъ пересказалъ слышавное цезарю, и этоть издаль следующее повеление: Іуда, возвысившій меня, будеть возвышень въ достоянствъ; Іоссе, хранившій молчаніе, будеть изгнань въ Кипръ; Симонь,

(<sup>1</sup>) Древнихъ изданій книги Золаръ два: кремонское и мантуанское, оба 1559 года.

злословившій меня, будеть предань смерти. Тотяась Симонъ, въ сопровождении своего сына, скрылся въ училищномъ домѣ, служанка котораго ежедневно праносила имъ хлѣбъ и чашку воды. Но какъ осужденіе, тяготъвшее надъ нимъ, было очень строго, то онъ сказаль своему сыну: женщины характеромь слабы; втакь должно опасаться, чтобы, осыпаемая распросани, наша служанка не перестала скрывать насъ. Вслъдствіе этих размышленій, они оставили это уб'яжище и скрылись въ глубинѣ пещеры. Тамъ, посредствомъ чуда, Богъ сотворилъ для нихъ рожковое дерево и источникъ воды. Симонъ и его сынъ сняли свои одежды и, погрузившись въ песокъ по шею, проводили вст свои дни въ размыщлени о законъ. Они жили такимъ образовъ въ этой пощерѣ двѣнадцать лѣтъ, до тѣхъ поръ, когда пророкъ Илія, явившись у входа ихъ пещеры, произнесь следующия слова: кто возвестить сыну loxas, что цезарь умеръ и его повельние забыто? Выдыте и посмотрите, какъ люди обработывають и заствають землю" ('). Говорать, что въ эти двънадцать лътъ Свмонъ бенъ Іохай, при помощи сына своего Елеазара, написалъ знаменитую Зонарг.-Но 1) въ приведенныхъ словахъ не говорится, какіе были предметном результатъ размышлений Симона и его сына въ изгнания. 2) Въ Зогарть встръчается много фактовъ и именъ, окоторыхъ не могъ знать Симонъ бенъ Іохай, умерший въ началъ II стольтія по Р. Х. Напр. какъ овъ могъ говорить о десяти частяхъ, на которыя раздѣляется Мишна, написанная почти 60 годами послѣ него? Какъ могъ упоминать объ авторахъ и успѣхахъ Гемары, которая начинается смертію Іуды-святаго и оканчивается только пятымъ столътіемъ по Р. Х.? Какъ могъ онь знать названія гласныхъ точекъ и другихъ изобрѣтеній школы тиверіадской, которыя можно возводить много-

(1) Тракт. Саббать. гл. 2. лис. 34.

иного къ началу VI стольтія (')? Притомъ многіе критики думали, что подъ именемъ измаильтянъ въ Зогаръ говорится о арабахъ-магометанахъ, которыхъ всѣ сочиненія новійшихь іудеевь изображають точно такимь же образонъ. З) Въ отрывкъ: Идра зута, составляющемъ замѣчательный эпизодъ книги Зогира, Симонъ при смерти говоритъ своему сыну, витстъ съ своими учениками и друзьями, "ты (сынъ) будешь учить, раввинъ Аба будетъ писать, а прочіе мои друзья будуть разнышлять въ молчани" (\*). Во всёхъ другихъ мёстахъ учитель говоритъ довольно рѣдко, но его ученіе повторяется учениками его, которые послѣ его смерти еще собираютя витстт для воспоминаний и собестдованія, и часто пускаются въ изъясненіе нѣкоторыхъ словъ ветхаго завъта. Наконецъ 4) въ Зогаръ упоминаются книги, изъ которыхъ дошли до насъ только несвязные отрывки, и которыя должно считать древвъйшими книги Зогаръ. Довольно перевесть слъдующее изсто (которое накоторые считали произведениемъ какого-то ученика Коперникова): "въ книгѣ старшаго Хамнуны учать, что земля вращается на самой себъ въ видъ круга; что всъ твари измъняють видъ сообразно виду каждаго мѣста, сохраняя однакожь туже позицію; что есть страна земли, которая осв'єщается тогда, какъ другія находятся во тьмѣ; у однихъ день, когда у другихъ ночь; и есть страна, гдѣ постоянно день, гдѣ по крайней мѣрѣ ночь продолжается только нѣсколько минутъ" (°).--Изъ всего этого очевидно, что авторъ книги Зогарз не Симонъ бенъ Іохай, о смерти котораго въ ней повѣствуется.

Второе мнѣніе, будто авторомъ книги Зогаръ былъ бѣдный несчастный шарлатанъ XIII столѣтія, также невѣрно. 1) Языкъ, на которомъ писана Зогаръ, непо-

(<sup>3</sup>) Тамже, час. 3. лис. 10.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Зоюръ. час. 3. лис. 26. 29. 153. час. 1. лис. 24. 15. издан. мантуанс.

<sup>(\*)</sup> Зонаръ. час. 3. лис. 287.

хожъ на тотъ языкъ, какой употребляли раввины XIII столѣтія и употребленіе котораго сохранилось до на-шего времени. Со времени пліна вавилонскаго, еврен стали забывать свой отечественный языкь, который сохранялся еще только между немногими пророками, тогда являвшимися; но онъ упалъ въ школахъ танаимовъ. Самый халдейскій языкъ, на которомъ тогда говорили евреи, нечувствительно повредился чрезъ соприкосновение съ еврейскимъ; и изъ этой сывси, въ которую входять языки римлянъ и грековъ, произошелъ такъ называемый діалекть іерусалимскій, или языкь Талиуда в книги Зогаръ. Съ окончаниемъ Талмуда, т. е. къ VI столѣтію по Р. Х., этотъ діалектъ въ свою очередь изчезъ, и писатели изъ евреевъ употребляли языкъ то арабскій, то еврейскій болте или менте чистый. Саадія, авторъ книги "Коири", раввинъ Вехай и иногіе пругіе писатели X, XI и XII столѣтій, писали на арабсковъ; Абенъ Езра, Соломонъ Ярхи-на еврейскояъ; Майнонидъ-на томъ и другомъ. Какъ же могъ Мойсей Леонъ, въ началѣ XIV столѣтія, писать на такомъ нарѣчіи, которое давно было забыто или оставлено учеными? И какое бы имълъ онъ намъреніе, принимая на себя такую трудную и опасную работу? Хотълъ ли придать болье въроятія своимъ выдумкамъ? Но какъ авторъ, по сознанию самихъ защитниковъ разсматриваемаго мнѣнія, обладалъ общирными познаніями, то онъ не могъ не знать, что симонъ бенъ Іохай и его друзья считались въ числѣ авторовъ Мишны; и хотя діалекть іерусалимскій, вфроятно, быль ихъ обычнымъ языконъ, но естественные было заставить ихъ писать на еврейскомъ языкъ. Притомъ несомнънно извъстно, что Мовсей Леонъ написаль на еврейскомъ языкѣ каббалистическое сочинение подъ заглавиемъ: "Имя Божие", или просто: "Имя". Это сочинение, какъ видно изъ книги Моисея Кордуеро ('), есть комментарий на нъкоторыя

(1) Пардесь Римонимь.

темныя ивста вниги Зонира. Какъ же предположить, что одинъ и тотъ же челов къ, написавши Зогирг на халдейско-сирійскомъ діалектъ, посль сталь обласнять ее поеврейски и делать доступнымъ для всякаго то, что съ такамъ тщаниемъ скрылъ подъ формою языка, почти всёми забытаго? 2) Въ Загари нёть никакихъ сятаовъ философіи Аристотеля, и ни разу не встръчается имя христіанства или его основателя Інсуса Христа. Между тёмъ во всей Европк, въ XIII и XIV стольтіяхъ, христіанство и философія Аристотеля имьли сильное вліяніе на образъ мыслей. Какъ же допустить, чтобы бѣдный испанскій развинъ не произнесъ ни одного упрека христіанству, на которое такъ часто нападають талмудисты, и чтобы не подчинился вліянію церицатетической философіи, подобно Саадів, Маймониду и многимъ другимъ? Ничего подобнаго нѣтъ въ книгь Зогара. Если и имбеть Зогара сходство съ философісю греческою, то только съ Платоновою; но тогда Платонъ не быль извъстенъ внъ своего отечества. 3) Иден и выраженія книги Зогара встрачаются въ сочиненіяхъ, явившихся гораздо ранте конда XIII столітія. Такъ, по слованъ Монсея Ботриль, ученіе объ изтечении, такое какъ понимали его каббалисты, было извѣстно Саадіѣ; это и видно изъ приведеннаго Моисеемь отрывка Саадіева сочиненія: "философскій камень", и изъ другаго Саздіева сочиненія: "о върованіяхо и мнаніяхо", гдъ онъ опровергаеть ученіе объ изтеченіи. Бл. Іерониять, въ 136 письмѣ, говорить о десяти таянственвыхъ именахъ-decem nomina mystica; эти имена, перечисляеныя Іеронимомъ, тѣже, которыя въ Зогари представляють десять сефиротовь. Но важныйший фактьблизкое сходство Каббалы, по языку и по мыслямъ, со вствии сектами гностическими, особенно съ сирійскими, и съ редигіознымъ кодексомъ назореевъ. Ученія Симона волхва, Вардесана, Василида и Валентина извъстны намъ только изъ отрывковъ, находящихся у св. Иринея и Климента александрійского; нельзя же предположить, чтобы сочинения этихъ отцевъ были извъстны раввину XIII стольтія, который въ приписываемой ему книгь является совершенно не знающимъ литературы, особенно христіанской. Итакъ надобно допустить, что гностицизиъ многое заимствовалъ-безъ сомнѣнія, не изъ самой книги Зогаръ, но-изъ преданий и теорій, въ ней заключающихся. 4) Что касается до сходства Каббалы съ мистицизмомъ арабовъ, то митнія каббалистовъ и арабовъ могли произойти изъ одного общаго источника, болье древняго, нежели философія мусульманская, даже-нежели философія александрійская. Въ самомъ дълъ, арабы, кромъ Порфиріева "весденія въ трактать о категоріяхь", ничего не знали й не читали изъ сочинений Плотина, Ямвлиха и Прокла. Съ другой стороны, невтроятно, чтобы втрованія и идеи древней Персія, чтобы знаменитая мудрость восточния, о которой писалъ Авиценна, совершенно уничтожились въ эпоху начала мусульманства и не имъли вліянія на умственное движение въ царствъ аббассидовъ. Зогаръ положительно упоминаеть о восточной мудрости: "Эту мудрость, говорить Зогаръ, сыны востока знають съ первыхъ дней" (1), и приводитъ примъръ, совершенно сходный съ собственнымъ ея ученіемъ. Очевидно, здъсь разумѣются не арабскіе писатели, которыхъ еврейскіе писатели обыкновенно называють сынами Измаила или сынами Аравіи, здъсь говорится не о современной чуждой философіи, родившейся подъ вліяніемъ Аристотеля и его комментаторовъ, потому что Зогаръ не стала бы возводить ее къ первымъ временамъ міра и представлять наслёдствомъ, которое передалъ Авраамъ дётямъ своихъ наложницъ, а послѣдніе народамъ востока (\*). Впрочемъ арабский мистицизмъ и учение книги Зогаръ, представляють болье различія, нежели сходства. Такъ арабскіе мистики, признавая Бога единою субстанціей встхъ вещей и постоянною причиною вселенной, учатъ,

- (1) Част. 1. лист. 99.
- (\*) Тажже, лис. 100.

что онъ открывается подъ тремя различными видами, изъ которыхъ первый-единство или бытіе отръшенное, въ нъдръ котораго нътъ никакого раздъленія, второй-тотъ, глъ предметы, составляющие вселенную, начинають различаться въ своей сущности, въ своихъ разумныхъ формахъ, и являться присущими уму божественному; третье проявление-самая вселенная, дъйствительный міръ или • Богъ сдълавшийся видимымъ. Система каббалистическая вибсто трехъ проявлений Бытія безконечнаго, представляеть десять; это-десять сефиротовь, которые раздёляются на три троицы, соединяющіяся въ троицѣ единой и въ формѣ высочайшей. Сефироты составляють порвую сферу бытія-міра изтечнія; ниже ихъ-міръ духовъ чистыхъ или міра творенія; наконецъ-иіръ труда или дъйствія, и пр. У арабовъ нѣтъ никакихъ слѣдовъ метемпсихоза, который занимаетъ большое мъсто въ системѣ еврейской, также вѣтъ тѣхъ продолжительныхъ аллегорій. какія встрѣчаются въ Зогирь, того постоявнаго указанія на преданіе, тяхъ смълыхъ олицетвореній, размножающихся, по выражению ап. Павла, родословіями безконечными (1 Тим. 1, 4), и техъ гигантскихъ и странныхъ метафоръ, которыя легко соглашаются съ духомъ древняго востока.-Все это подрываеть митине, будто Зогарь нацисана въ XIII столвтія; она написана задолго до Моисея Леона и притомъ внѣ Европы. Она заключаетъ въ себѣ систему весьма обширную, а такого рода системы не делакится вдругъ, особенно въ эпоху невъжества и слъпой въры, особенно въ классѣ людей, надъ которымъ тяготъетъ страшное иго презрѣнія и преслѣдованія. Если же во ксемъ періодѣ среднихъ вѣковъ нѣтъ источниковъ и элементовъ этой системы, то начала ел должно искать въ древности.

Трете мнѣніе, что Симонъ бенъ Іохай дѣйствительно преподаваль небольшому числу учениковъ и друвей метафизическое и религіозное ученіе, составляющее основаніе книги Зогаръ, но что его уроки собраны послѣ мало помалу, и что эти преданія, къ которымъ веобхолимо примѣшались новѣйшіе комментаріи, измѣняясь съ теченіемъ времени, наконецъ перешли изъ Палестины въ Европу въ концѣ XIII столѣтія, -- это инание, досела бывшее только гипотезою, надаемся, получить характерь несомнѣнности. 1) Оно согласно со всъми другими религіозными паиятниками евреевъ: Мишна и оба Талиуда составились именно изъ преданий различныхъ въковъ, соединенныхъ однимъ общимъ началомъ. По древнему преданію, Зогаръ была такъ многотомна, что ею можно было вполнъ навыючить верблюда. Нельзя же предполагать, чтобы одинъ человъкь, во всю свою жизнь, могъ написать такое ужасное количество книгъ. Наконецъ, въ дополненияхо ко Зогарь читается, что она окончательно будеть собрана при кончинѣ дней. 2) Самая книга Зошръ представляеть неодинаковость и недостатокъ единства, не въ систеић, но въ изложени, въ методћ, въ приложени общихъ началъ и въ частныхъ мысляхъ; все это нельзя приписать одному лицу. Три отрывка этой книги: жниги тайны, почитаемая вообще дровнайшею, великое собрание, гдѣ Симонъ бенъ Іохай представленъ среди всъхъ своихъ учениковъ, и малое собрание, гаъ Симонъ на смертномъ одръ даетъ послъднія наставленія нъкоторымъ ученикамъ, --- эти три отрывка, отдъленные другъ отъ друга большими промежутками, представляются какъ-бы затерянными въ этомъ общирномъ сборникъ, а между тёмъ они составляють одно цёлое по ходу событій и идей. Въ нихъ описываются свойства и проявленія Божін, образъ мірозданія и отношенія нежду Богомъ и человѣкомъ; ничего не говорится о жизни внъшней и о соблюдени обрядоваго закона; вездъ говоритъ учитель, опираясь на собственный авторить, не доказывая и не объясняя. Напротивъ, въ прочихъ частяхъ книги Зонаръ видънъ образъ мыслей, свойственный только комментаторамъ; замѣтна наклонность объяснять места ветхаго завета по поводу словъ книги Зогира, совершенно не относящихся къ первымъ; замътна примъсь идей матеріалистовъ и гемаристовъ; са-

мая форма и основа принадлежать болће новой эпохѣ, тогда какъ простота и наивный энтузіазмъ вышепоименованныхъ отрывковъ напоминаютъ время и языкъ Библіи. Приведемъ одинъ примъръ, въ возможно блазкомъ переводъ. "Святая лампада (такъ ученики называли Симона) не окончила этой послъдней фразы, какъ прервались ся слова, и однакожь я все-еще писаль (это говоритъ р. Аба); я еще долго писалъ, когда уже не слышаль ничего. Я не поднималь головы; ибо свъть былъ слишкомъ великъ, чтобы мнѣ смотрѣть на него. Вдругъ я былъ восхищенъ; я услышалъ голосъ, который кричаль: долгіе дни, годы жизни и блаженства теперь передъ тобою. Потомъ я услышалъ другой голосъ, который говорилъ: онъ просилъ у тебя жизни, н ты даешь ему годы въчные. Во весь день огонь не удалялся изъ дома, и никто не смѣлъ приблизиться къ нему, потому что его окружали огонь и свътъ. Весь тоть день я быль простерть на земль и даль течение моимъ рыданіямъ. Когда огонь удалился, я увидѣлъ. что святая дампада, святый изъ святыхъ оставилъ этоть мірь. Онь быль распростерть, лежаль прямо, съ улыбающимся лицомъ. Сынъ его Еліезеръ всталъ, взялъ его руки и покрылъ ихъ лобзаніями; но я охотно бы сталъ феть прахъ, который попирали его ноги. Потомъ всѣ его друзья сошлись, чтобы оплакать его, но никто изъ нихъ не могъ прервать молчанія. Но наконець слезы ихъ полились. Р. Еліезеръ, его сынъ, трижды надаль на землю, будучи въ состояни произносить только слѣд. слова: мой отецъ! мой отецъ!.." (') и пр.

Такимъ образомъ должно заключить, что Зогаръ составилась въ продолжении многихъ столѣтій и трудами многихъ покольній каббалистовъ. Кромѣ вышеизложенныхъ, злѣсь имѣють мѣсто слѣдующія основанія: 1) Изъ самой Зогаръ видно, что долгое время по смерти Симона бень Іохая ученіе его сохранялось въ Палестинѣ, гдѣ онъ жилъ и училъ, и что изъ Вавилона

Соб. 11.

22

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) Част. З. лис. 296.

посылали туда пословъ для того, чтобы они собрали нъкоторыя его слова или изречения. Въ Зогири часто упоминается о религіозныхъ втрованіяхъ востока, какъ то: о сабеизмѣ и даже исламизмѣ; напротивъ ничего не говорится о религи христіанской. Отсюда понятно, отчего Зогара въ настоящемъ ся видъ могля появиться въ странахъ Европы только въ концѣ XIII столѣтія. Нёкоторые пункты ученія, безъ сомпёнія, были уже извъстны и прежде; но, кажется, прежде Моисея Леона въ Европѣ не было ни одного полнаго манускришта. Самъ Симонъ бенъ Іохай говоритъ, что не онъ первый принесъ идеи, заключающіяся въ Зогарь, и между прочимъ цитуетъ старшаго Іеба и старшаго Хамнуну. Такимъ образомъ авторы книги Зогаръ никогда не думали представлять Симона изобрѣтателемъ каббалистическаго ученія. 2) Спустя болье стольтія посль того, какъ Зогарь была издана въ Испаніи, были еще такіе люди, которые знали только по преданію большую часть идей, въ ней заключающихся. Таковъ Моисей Ботриль, писавший о Каббаль около 1409 года, и, кажется, не знавшій даже имени Зогарг, потому что оно ни разу не упоминается во всемъ его сочинении. За то онъ цитуетъ многихъ древнъйшихъ писателей, собственно восточныхъ, каковы: Саздів, р. Ган и р. Аронъ, начальникъ вавилонской академіи. Нельзя предположить, чтобы онъ почерпнулъ свои каббалистическія познанія въ тѣхъ манускриптахъ, которые были обнародованы Нахманидами и Моисеемъ Леономъ. Прежде и послѣ XIII столѣтія система, приписываемая Симону, сохранялась и распространялась во многихъ преданіяхъ, которыя одними были записываемы, а другими сохраняемы въ памяти. Въ Зогаръ заключаются только тѣ изъ нихъ, которыя явились съ I по конецъ VII столътія по Р. Х.; ибо въ менье отдаленную эпоху уже извъстна была Меркаба, составлявшая ту часть Каббалы, которою занимается Зогарь; а въ эпоху ближайшую въ намъ не былъ употребителенъ іерусалимскій діалекть, на которомъ написана Зогаръ.

Есть и возраженія противъ древности книги Зогарг. 1-е: какъ въ такое отдаленное время, къ которому

мы относимъ систему каббалистическую, могли знать начало, составляющее основу системы Коперниковой? Но во всякомъ случав, даже если допустить, что Зоапра написана въ XIII стольти, вышеприведенное масто о движении земли, было извъстно прежде рождения прусскаго астронома. Притомъ, подобныя идеи были извѣстны древнимъ. Аристотель (') приписываетъ ихъ школѣ пивагорейской; писатели церковные, какъ то-Лактанцій (\*) и Августинъ (\*), осуждали подобное мнѣніе, какъ несогласное съ книгою Бытія. Наконецъ. и древнѣйшіе составители Гемары знали о сферической формѣ земли; такъ въ јерусалимскомъ Талмудѣ (4) говорится, что Александръ в., обходя землю для завоеваній, узналъ, что она кругла, и потому-то Александръ изображается обыкновенно съ шаромъ въ рукѣ. Впрочемъ въ продолжение среднихъ въковъ была принимаема Птолемеева система, а не Коперникова. 2-е: странно вид'ъть въ Зогарь медицинскія познанія, принадлежащія, повидимому, цивилизаціи новъйшей. Но надобно замьтить, что евреи. подчиненные множеству религіозныхъ предписаній относительно употребленія въ пищу чистыхъ и нечистыхъ животныхъ, необходимо могли обратиться къ изучению естественной исторіи и анатоміи. Примѣры этого есть въ вавилонскомъ Талмудѣ (\*). Прибавимъ, что съ половины II столѣтія у евресвъ были оффиціальные медики; такъ въ Талмудѣ вавилонскомъ разсказывается, что Іуда-святой вылеченъ быль отъ глазной тринадцатильтней бользни медикомъ р. Самуиломъ, о которомъ говорили, что онъ знаетъ пути неба, какъ улицы Негардеа, своего отечественнаго города.

*H. C.* 

### (продолжение будетг)

- (<sup>1</sup>) De coelo. 2, 13.
- (<sup>2</sup>) Lib. 3. cap. 24.
- (3) De civitate Dei. 16, 9. .
- (\*) Абода Зарань. гл. 3.
- (\*) Тракт. Хулина. гл. 3.

22\*

# ВОПРОСЪ

## О ПЕРСТОСЛОЖЕНИИ ДЛЯ КРЕСТНАГО ЗНАМЕ-НІЯ И БЛАГОСЛОВЕНІЯ ПО НЪКОТОРЫМЪ НО-ВОИЗСЛЪДОВАННЫМЪ ИСТОЧНИКАМЪ.

#### (продолженіе)

Первый, сколько извъстно, Дания, митрополить московскій, далъ Өсодоритову Слову узкое значеніе обрядословнаю наставленія, како крестити лице свое крестообразно и блигословити": такъ какъ въ началъ Слова въ сборникъ Даниловомъ поставлены слова: "яко пріяхомъ преданія писанная и неписанная, и да знаменцема лице свое крестообразно"; а въ концѣ Слова стоятъ слова: "тако достоить креститися и благословити. Тако святыми отцы указано и узаконено". Онъ же Даніиль, первый — сколько извѣстно. внесъ въ Өеодоритово Слово ясное учение о старообрядческомъ двуперсти, исказивъ началальныя слова Слова такъ: "три персты равно витти вкупѣ, большій да два послъднихъ", внесши такимъ образомъ смуту не только въ такъ называемое Өеодоритово Слово-краткое изложение догмата о Св. Троидъ и о смотръніи Бога Слова, но и въ сознаніе и въ жизнь церкви. Эту смуту увеличилъ, узаконилъ и утвердиль на многіе годы и даже на въки Стоглавный со-

борь, въ 81-й главъ своихъ постановлений давъ Осодоритову Слову значение наставления "о крестномо знамении како подобисть архиерьомь и исровнь рукою благословляти и знаменоватися, и прочимъ православнымъ хрестьяномо знаменоватися и покланятися", привязавъ его къ извѣстному искаженному правилу якобы святыхъ отецъ: "аще ли кто двѣма персты не благословляеть якоже и Христось, или не воображаеть крестнаго знаменія, да будеть проклять, святіи отцы рекоша... Иже кто не знаменуется двема персты якоже и Христосъ, да есть проклять", -и выпустивъ изъ виду первоначильное его- Өеодоритова Слова назначение быть кратчайшинь символическимь исповѣданіемь таинства Святыя Троицы. Мы видёли,-продолжаеть о. Іоавнъ Виноградовъ, —что Слово Өеодоритово въ началъ своемъ не имѣло викакихъ указаній на персты; потомъ, появилось съ указаніемъ на нихъ и съ такимъ прибавленіемъ въ концѣ, которое подаетъ мысль, будто надобно одинаковое интъ перстосложение какъ въ молитвенномъ осънении себя крестомъ, такъ и при јерейсконъ благословени другихъ. Но Стоглавный соборъ приводить свидѣтельство Өеодоритово съ исключеніемъ того толкованія о перстахъ, которое внесъ такъ недавно митрополить Даниль, и даже въ прямое противортчіе тому учению, которое помѣщено въ самой 31-й главћ. Въ началъ сей главы дается наставление о двухъ перстахъ такое: "верхній перстъ" (т. е. указательный) "съ среднимъ совокупи, простеръ, мало нагнувъ"; на концѣ же главы въ Өеодоритовомъ Словѣ о сихъ двухъ перстахъ рѣшительно говорится, что оба они должны быть наклонены, а не простерты. Чѣмъ объяснить такое разногласие въ одной и той же главѣ въ соборномъ суждении объ одномъ и томъ же предметѣ, разногласие въ суждении, которое завершилось грозною клятвою? Не показываеть ли это разногласие того, что соборъ окончательно не рѣщилъ вопроса о перстосложения Или же и ръшилъ, но никакъ не въ пользу дву- • перстія? Такое смутное отношеніе къ дълу объясняется

обстоятельствами того времени. Өеодоритово Слово въ первоначальной редакция явилось какъ краткое, но сильное обличение ереси жидовствующихъ, отвергающихъ догмать вѣры о троичности и единосущи лицъ Божества. Около времени Стоглавнаго собора явились еретики Косой и Бакшина, которые къ прежней среси жидовствующихъ привнесли заблужения Лютера и Кальвина: именно, отвергая таинство Св. Троицы и не признавая Іисуса Христа Сыномъ единороднымъ, Косой и Бакшинъ отвергали иконопочитание, молитвы святымъ, и вообще объ уставахъ и правилахъ отеческихъ отзывались кощунно. Для такихъ сретиковъ и крестное знаменіе было не нужно. Эти-то обстоятельства между прочимъ и вызвали разсуждение о томъ, какъ "уставлять десницу къ крестному воображению". Православные, во главѣ которыхъ стоялъ митрополитъ Макарій, утверждаясь на незапамятномъ обычат трехперстія, говорили и писали въ пользу его; между прочимъ могли представлять въ доказательство и Өеодоритово Слово, что должно креститься тремя персты сложенными вкупѣ. А ученики митрополита Даніила, которыхъ --- надо полагать --- было не мало, настаивали съ угрозою: "иже кто не знаменается двѣма персты якоже и Христосъ, да есть проклятъ... Креститися и благословляти два дольніе, а третій верхній къ дольныма перстома, тоже согбение персту толкуетъ: преклонь бо небеса и сниде нашего ради спасенія, а два верхніе и сими же двѣма благословити въ божество и человѣчество, знаменатися подобаеть и благословити, персты три совокупи низу, а два верхніи купно, тѣми благословити и знаменатися въ божество и человѣчество" (гл. 31 Стоглава). Ясно, что такая путаница не могла вызвать одобренія многоученаго митрополита Макарія. Послѣ этого надобно признать, что глава 31 Стоглава едвали могла первоначально существовать въ томъ видѣ, въ какомъ существуетъ; тѣмъ болѣе что едвали • даже актъ Стоглавнаго собора былъ первоначально стоглавнымъ, такъ какъ существуютъ рукописи Стоглава,

имъющія главъ 101 и 102, и въ актахъ XVI в., въ которыхъ встръчаются указанія на соборъ 1551 г., нигаѣ не встрѣчается именованіе Стоглавъ, а вездѣ Соборное уложение или Соборная книга; а такъ какъ соборное уложение должно было быть прямымъ отвѣтомъ на царские вопросы, то оно первоначально едвали могло имѣть, какъ имѣетъ теперь, главы не имѣющія прямаго отношенія къ царскимъ вопросамъ: кромѣ того замѣчено, что нѣкоторыя главы Стоглава рѣзко отличаются по изложению и по самому тону рѣчи отъ главъ, которыя содержатъ соборный отвѣтъ на царскій вопросъ. Изъ всего этого можно заключать, что окончательная редакція Стоглава сдълана позже 1551 г., и никакъ не подъ прямымъ вліяніемъ митрополита Макарія. Если митрополить Макарій на соборѣ 1554 г., уличая Артемія, говориль о Бакшинть, что онъ "Сына единороднаго отъ Отца раздълилъ, и неравна Сына Отцу именоваль": то нельзя допустить, чтобы онъ же митрополить Макарій могъ соборнѣ установить перстосложение, которое могло служить видимымъ выражениемъ лжеучения еретика Бакшина; напротивъ Макарій тцательно старался собрать какъ можно более такого, что бы могло служить къ опровержению сретическаго лжеученія о Святой Троиць. Въ его іюльской Четьв-минет помъщена вся книга преподобнаго Іосифа волоколанскаго-Просвѣтитель конечно съ цѣлію, чтобы показать новымъ еретикамъ, откуда они заразились такимъ лжеученіемъ, какое они разсъевали. А такъ какъ лжеучение и жидовствующихъ и Косаго съ Вакшинымъ касалось ниспровержения главныхъ догматовъ въры: то Макарій нашель полезнымь внести въ свою минею всявдь за Просвітителемъ 1) "Слово о безстрастнома рождени" и 2) "Богословие о святой и живоничальной и единосущний Троици". Въ этихъ двухъ статьяхъ есть мѣста буквально сходныя между собою, а также съ словами, которыми митрополить Макарій вразумляль осужденнаго на соборъ 1554 г. Кассіана епископа рязанскаго, и съ Словомъ Өеодоритовымъ. Когда Кассіанз

Digitized by Google

на соборѣ 1554 г. заступался за еретиковъ и "хулиль книгу Іосифа волоцкаго на ереси новгородскихъ еретиковъ (жидовствующихъ)", тогда Макарій говорилъ Кассіану: "Троица имъетъ едино хотеніе, едино божежество въ трехъ лицахъ, единъ Богъ вседержитель. емуже покланяется всякое дыханіе небесныхъ и земныхъ... Мы христіане исповѣдуемъ единаго Бога, Троицу лицы, единицу же существомъ, а не три бози, якоже пѣціи мнять: не буди то. Но понеже имяны сѣчется токмо, а не свойствы, единъ бо есть Богъ, и едина сила, и едино престольство, едино божество Святыя Троицы: мы же тако втруемъ и исповтдуемъ и славимъ въ тріехъ лицахъ единаго Бога".-Въ "Словв о безстрастномо рождении" читаемъ; "едина сила, едино сочетание, едино поклонение Святыя Троицы: не трие бози, единъ Богъ, едино бо есть Святыя Троицы божество, равносильно, сопрестольно, треми имены три лица, три-святая, три-приснособственна, три-сольтельная, три-единственная, три-престольна, и Троица составми, неразмѣсно совокупленіе имуще: и разнество неразлучено, едино существо и едино божество, едина мощь, едино хотение, едино действо, едина власть, едино господство, едино царство, единъ истокъ шествію, едина благодать, едина сила".-Въ "Богословін о святон и живоничальной и единосущный Троиць" читается: "едино божество въ трехъ составѣхъ, едино существо въ трехъ собствѣхъ, едино естество въ трехъ лицахъ: не тріе бози ...; и за тімъ слідуютъ совершенно тіже выраженія, какъ и въ предыдущемъ Словъ. Тутъ же въ іюльской книгъ митрополитъ Макарій помъстилъ и *Өеодоритово Слово* въ слѣдующемъ видѣ: "сиде благословити рукою и креститись треми персты, и равны имати вкупа по образу троическу. Богъ Отецъ, Богъ Смить, Богъ Духъ Святый, не три бози, но единъ Вогъ въ Троицы, имены раздъляется, а Божество едино. Отецъ не рожденъ, а Сынъ рожденъ, а Духъ Святый ни рожденъ, ни создань, но едино тріе въ единомъ Божествѣ едина сила, едина честь, едино покланяние отъ всея тва-

ри отъ аггелъ и человікъ. Тако тънъ тремъ перстонъ оуказъ.-А два проста (перста) им'яти наклонена, а не распростерта, и то оуказъ пакы: то образуетъ двъ естествя. божество и человачество, Богь по божеству, а челонткъ по вочеловъчению, въ обоемъ съвершенъ. Вышній же перстъ образуеть божество, а нижній человъчество: понеже спједъ отъ вышнихъ спасе и нижняа. Тожъ съгбеніе просто толкуеть: преклони небеса, и сниде на землю нашего ради спасенія, да тако достоить креститись и благословитись. Тако святыми отцы оуказано и оузаконено".-При такомъ изложении у иитрополита Макарія Өеодоритова Слова неумъстно никакое толкование въ пользу двуперстия: ибо здесь не только не говорится, чтобы изъ двухъ перстовъ "верхній персть съ среднимъ совокупить, простеръ и мало нагнувъ". какъ читаемъ въ 31-й главъ Стоглава; но ясно сказано. чтобы два перста имѣти наклонени, а не распростерина. Итакъ если самъ м. Макарій имћиъ у себя деодоритово Слово, рѣшительно повелѣвающее креститись и благословитись тремя персты: то монъ ли онъ въ явное противорѣчіе самому себѣ соборнѣ уложить, чтобы на себя крестное знамение возлагати двтиа персты, — тъмъ болбе могъ ли проклинать некрестящихся двима персты, вогда такимъ образомъ самъ подпадалъ подъ сію клятву? Не очевидно ли послв сего, что 31-я глава Стоглава, содержащая спутанное учение о перстосложении, есть произведение какоголибо писца, слѣпо ревновавшаго о двуперстія, вопроки убъждению отцевъ присутствовавшихъ на Соборъ, и во-первыхъ вопреки убъждению предсъдательствовшаго на соборѣ, первосвятителя всероссійскія Церкви, многоученаго митрополита Макарія, почему соборное уложевіе и не получило надлежащей канонической санкціи подписью присутствовавшихъ на соборѣ отцевъ?--Это тѣмъ безспорнѣе, что митрополитъ Макарій внесъ въ свои Четьи-миней не одно Өеодоритово Слово, но и извъстный спорь Панагіота съ Азимитомъ, съ явнымъ ученіемъ о тросперстіи, и внесь не однажды.

Такъ покойный преосвященный Игнатій, архіспископъ воронежский, самъ виделъ и указывалъ олонецкимъ старообрядцамъ въ Ладожскомъ скитѣ Макарьевскую Четью-минею (декабрь), въ которой подъ 13 днемъ споръ Панагіота съ Азимитомъ излагается такъ: "се не якоже мы крестимся, прообразяще истиннаго креста треми персты". Подобное чтеніе видится въ сборнивѣ XV в. Румянцевскаго музея, № 358 на л. 277: "и чему не якоже мы крестимся, прообразующе истиннаго креста.... персты на главѣ и на сердцы"; глѣ речение предъ словомъ — персты выскоблено, но оно должно быть тремя, ибо далее Панагіоть обличаеть латинянина за двуперстіе. Въ іюньской книжкѣ по списку синодальному № 181, л. 672, и по другому, данному м. Макаріемъ въ Успенскій соборъ № 995 л. 1008 об., слова Панагіота читаются такъ: "почто не слагаеши три персты и крестишись десною рукою, и не полагаети на челѣ твоемъ, и на десную грудь, и одѣваешися оружіемъ Христа моего, но творищи кресть съ обоими персты"? По синодальному же списку № 183, л. 597, споръ Панагіота съ Азимитомъ читается уже такъ: "и чему не якоже крестимся проображающе истиннаго креста девьма персты"? На что старообрядцы указывали и указывають въ защиту двуперстія. Въ рѣшеніе этого затрудненія православные богословы указывали на то, что сія августовская книга писана послѣ Стоглава и исправлена кѣмъ-либо согласно съ 31-ю главою Стоглава. Но дело оказалось еще проще. — "Мы обратились, — пишеть о. 1оаннъ Виноградовъ, къ той книгъ, которая принадлежала какъ собственность самому митрополиту Макарію, и съ которой по всей въроятности производился списокъ № 181. Перелистывая августовскую книгу Четьихъ-миней, писанныхъ въ Новгородъ и пожертвованныхъ митрополитомъ Макаріемъ въ московскій Успенскій соборъ № 997, мы нашли буквально сходную рѣчь Панагіота л. 1392 об., но только въ строкѣ: "проображающе истиннаго креста детьма персты". первыя три буквы въ словѣ "депма" написаны по подчищенному. Подчистка хотя сдѣлана довольно искусно, но совершенно видна къ свѣту, и при внимательномъ разсматриваніи легко прочесть первонаписанное слово—тремя, особенно замѣтна первая литера Т, поправленная въ Д. Итакъ вотъ какими постыдными способами распространяли у насъ ученіе о двуперстіи!

Какіе же результаты получаемъ мы для нашей цѣли изъ этого остроумнаго и основательнаго изслѣдованія о. Іоанна Виноградова? Во-первыхъ тотъ впрочемъ общеизвѣстный результатъ, что во главу угла въ учени о двуперсти въ старописьменной и особенно старопечатной церковно-русской литературѣ положено такъ называемое Феодоритово Слово. — Во-сторыхъ тотъ результатъ, что оно первоначально составлено было скорее какъ критчайшее символическое исповъдиние, како благословити въ Пронцъ сливимаго Бога, чъмъ какъ наставление о еже како креститися и благословити.-Во-третьихо тогъ результать, что оно первоначально поучало благословити во-первыхъ тремя перстами равными вкупѣ въ крестномъ знамении единаго Вога въ тріехъ лицахъ, а за тѣмъ уже согбеніемъ прочихъ двухъ перстовъ смотрѣніе Богочеловѣка. — Въ - четвертыхъ тотъ, что этому Слову, исказивъ его, внесши въ него старообрядческое учение о двухъ перстахъ, смутное значение далъ впервые митрополитъ московский Данииль; увеличиль же смутное значение Слова, связавъ его съ извъстнымъ правиломъ якобы святыхъ отецъ: лиже кто не знаменается двѣма персты якоже и Христосъ, да есть проклятъ", — узаконилъ и утвердилъ на будущее время Стоглавный соборъ; хотя предсъдатель собора митрополить Макарій употребляль многообразныя усилія поддержать и сохранить это Слово въ первоначальномъ его значени --- краткаго символическаго испов'єданія единаго Вога въ Троиц'є въ трехъ равныхъ вкупѣ перстахъ, слагаемыхъ для крестнаго знаменія, при согбеніи двухъ остальныхъ, символически означающихъ смотрѣніе Богочеловѣка. Такое испоконъ

къковъ хранимое и изъ рода въ родъ передаваемое въ Христовой Церкви символическое сочетание перстосложенія въ крестномъ знаменіи съ исповъдиніемъ тайны святыя нераздилимыя Тронцы отразилось и въ такъ называемыхъ старопечатныхъ книгахъ, уже послѣ временъ первопатріарха всероссійскаго Іова. Такъ въ 12-иъ поучени св. Кириллъ јерусалимский въщаетъ отъ лица Господня: "оставлю на нихъ знамение: отъ моего бо будущаго на крестѣ подвига печать царскую всякону моему воину дамъ имъти на челъ". "Оставлю на нихъ знамени", — изъясняетъ Книга о втръ (л. 73), -- "еси святи единомысленны о кресть си разумыния, и в ссмо знамении, глаголюто святии, велия тайна святыя нераздълимыя Троицы, Отип и Сына и Святаго Диха, просливляется". И въ Кирилловой книгъ говорится: "Апостоли Христовы и мученицы полагали знамение честнаю преста ни лица своя рукою своею: в томь бо, глаголють святіи отцы, великия тайна святыя нераздълимыя Тронцы, Отца и Сына и Св. Ду-ха прославляется" (л. 179; слич. пред. къ Іосиф. учеб, псал. л. 7 об.)

Эти выводы мы должны приложить теперь къ разсматриваемому нами предмету — свидѣтельству якобы патріарха Іова о двуперстіи. Вотъ предъ нами археологичсскій обломокъ, вставленный почти три вѣка тому назадъ въ обломки зданія почти десяти - вѣковаго, — старая литературная вставка между отрывкани еще старѣйшаго литературнаго памятника съ сомнительною надписью имени патріарха Іова. Нужно рѣшить вопросы: Іовъ ли сдѣлалъ эту вставку? Что такое онъ хотѣлъ сказать въ ней? И то ли хотѣлъ сказать, что она говоритъ намъ теперь? Т. е. подлинна ли она? и не повреждена ли? Приглашаемъ къ совмѣстному спокойному обсужденію этого вопроса разсудительныхъ образованныхъ изъ старообрядцевъ, каковые и между ними, благодареніе Господу, въ вастоящее время появляются. Веденъ съ ними первую рѣчь о тонъ, что подлинника посланія, отправленнаго патріархонъ Іовонъ къ митрополиту грузинскому Николаю, мы съ ними не видѣли.

Вторая рѣчь о томъ, что черноваго отпуска, съ котораго списано бѣловое посланіе патріарха Іова къ митрополиту грузинскому Николаю, мы также подъ руками не имѣемъ.

Третья рѣчь о томъ, что въ современныхъ патріарху Іову литературныхъ памятникахъ, принадлежащихъ патріаршимъ или другимъ достопочтеннымъ кнйгохранилищамъ въ Москвѣ, копій этого посланія мы не знаемъ.

Четвертая рѣчь о томъ, что мы не знаемъ, осталось ли это посланіе въ автографѣ или въ достовѣрныхъ копіяхъ въ архивахъ или книгохранилищахъ грузинскихъ.

Пятая рѣчь о томъ, что слышали мы, хотя и достовѣрно, о существованіи копій этого посланія, прежде печатнаго обнародованія его, въ старообрядческихъ сборникахъ. А знаемъ, что въ старообрядческихъ сборникахъ древніе литературные памятники часто, намѣренно и ненамѣренно, теряли свой первоначальный видъ, чему доказательство видимъ, кромѣ множества другихъ фактовъ, въ разнообразныхъ редакціяхъ такъ называемаго Өеодоритова Слова.

Шестая рѣчь о томъ, что впервые прочитали мы посланіе патріарха Іова въ Христіанскомъ чтеніи за 1869 г. въ которомъ оно перепечатано изъ рукописнаго сборника XVII в., принадлежавшаго новгородской Софійской библіотекѣ, съ рукописи, которую ученый очевидецъ признаетъ неисправною. Тутъ возникакотъ вопросы: какъ попалъ этотъ сборникъ въ Софійскую библіотеку? Кому принадлежалъ онъ первоначально? Кѣмъ первоначально внесена въ него копія посланія? Съ какого оригинала снята эта копія? Съ другой ли прежней копіи или съ автографа? Если съ копіи, то она откуда снята, была ли исправна, не была ли намвренно повреждена? Если съ автографа, то съ бъловаго ли отпуска, отправленнаго въ Грузію, что весьма сомнительно-не правда ли?, или съ черноваго оригинала? А если съ послѣдняго, то правильно ли онъ отразился въ копіи, не быль ли поправленъ и искаженъ, и искаженъ именно въ этомъ пунктъ стародавнихъ препреній о двуперстія? Да н еще вопросъ, какъ могли сохраниться бумаги патріарха Іова послѣ погромовъ, пожаровъ и всяческихъ опустошений, въ концѣ жизни его и скоро по смерти разразившихся надъ Москвою, если онъ не дошли до насъ прямымъ путемъ сохранения въ государственныхъ канцеляріяхъ или въ почтенныхъ книгохранилищахъ? Однимъ словомъ, недостаетъ еще слишкомъ многаго, чтобы утвердить подлинность посланія патріарха Іова, которое сохранилось въ неисправномъ сборникъ Софійской библіотеки и напечатано впервые и единственно въ прошломъ году въ Христіанскомъ чтеніи.

Далѣе возмемъ сначала грамматико-логическое построеніе свидѣтельства о двуперстіи и спросимъ образованныхъ старообрядцевъ, согласны ли они признавать это свидѣтельство вышедшимъ изъ-подъ пера патріарха Іова?— И молящися креститися подобаеть двъма прысты: прежъ положити на чело главы своея, таже на перси, потомъ же на плече правое, таже и на лѣвое. Съгбеніе прысту" (о какомъ тутъ съгбеніи рвчь? Ни выше ни ниже о сосбении ни намека) "именуета сшествие са небеса" (гдъ здъсь подлежащее? слебение просту или сшествие ст небеся? Что значить-какь понять — именуеть съгбение прысту сисствие съ небесь? Чье сшестви съ небест?), "а стоящи перстъ указуеть възнесение Господне, а три персты равны держатиисповъдуема Троицу вераздъльну, то есть истинное крестное знамение". Приглашаемъ всякаго скольколибо научно образованнаго человѣка найти и указать въ этомъ нестройномъ сочетании грамматическихъ предложений грамматико-логический смыслъ и риторический стиль. А далѣе спросимъ, достойно ли патріарха такое словосочинение? Ужели онъ не зналъ, что посмлаетъ такую безграмотность въ Грузію, гдѣ станутъ въ его словахъ доискиваться смысла и переводить ихъ на свой языкъ?..

Но оставимъ это: въ старые годы старообрядцы не любили грамматическихъ съ нами совопрошений, хотя сами даже многія ереси приписали намъ на основаніяхъ единственно грамматическихъ, напримъръ на основавии частицы а въ словахъ символа: рожденна, а не сотворенна, или глагода нисть въ словахъ символа: егоже царствію нъсть конца. Возмемъ во вниманіе общественное международное дипломатическое --- церковное значение послания. Въдь послание посылается отъ лица "Іева патріарха царствующаго града Москвн и всея Русіи преосвященному митрополиту Николь, святые соборные апостольские церкви всемірнаго воздвиженіа честнаго и животворящаго креста Господня и священноначалнику Божіего града Цхете, иверскіе земли грузинскаго царства, и священноначалникомз: преосвященныма архіепископома и епископома, и честнъйшимъ преподобнымъ архимандритомъ, и игуменомъ, и священноцнокомъ, и инокомъ, и презвитеромъ, и діакономъ, и всему освященному собору части и жребія пречистые Владычици нашея Богородицы".-Воть, полагаемъ, въ недоумѣніе пришли митрополитъ и священноначальники и весь освященный соборъ иверскіе земли грузинскаго царствіа, прочитавъ наставленіе Іева, патріарха московскаго и всея Русіи, о еже како молящися креститися подобаеть! "Молящися креститися подобаетъ двѣма прысты" (вопросъ, какими прысты, первымъ и вторымъ, или вторымъ и третьимъ, или третьимъ и четвертымъ, или первымъ и третьимъ и т. д.? Въ какомъ положени должны быть просты? Прямостоящіе или согбенные, раздѣленные или соединенные или скрещенные и т. д.?): "прежъ положити на чело главы своея, таже на перси, потомъ же на плече правое, таже и на лѣвое" (хорошо, это ясно). Съсбение прысту" (да какихъ же присту? Это патріархомъ опять

не объяснено, а грузинамъ непонятно. Двойственное число-прысту показываеть, что здесь должво разуивть два не болье перста; догадываться можно, что должно разумѣть именно тѣ два перста, о которыхъ говорено выше, имиже креститися подобаеть, хотя грузинамъ и неизвъстно, какіе именно это персты на кисти руки. А чтобы грузины могли увидъть, какъ старообрядцамъ хочется видъть, въ словъ прысту-е инственное число въ дательномо падежь, то этого никакъ предположить нельзя, такъ какъ такое сочетание было бы противно основному характеру и логикѣ вс ьхъ языковъ: есть ли какой-либо смысль, какая-либо в роятность и возможность предполагать, чтобы грузины могли перевести на свой языкъ и понять логикою своей головы это дикое словосочетание такъ: "изъ дною прьсту, имиже креститися подобаеть, сыссение единому прысту именуетъ сшествіе съ небесъ, а другій стоящи перста указуеть възнесение Господне"? Далье слово-съгбение прысту показываетъ, что два перста, имвже вреститися подобаетъ, должны быть согнуты: для грузинь опять неразъясненные вопросы. какие персты, какъ ихъ согнуть, какъ согнутые персты полагать на чело главы своея и далье) "именуетс" (здъсь грузины должны были ришительно отказаться понять ричь всероссійскаго патріарха...) "синествіе съ небесъ" (для грузиновъ опять вопросъ: чье спествіе съ небесъ? И какъ это "съгбеніе прьсту именуетъ сшествіе съ небесъ"? Можно ли сказать и понятно ли будеть сказано: плавание въ мори именуетъ борение житейское?), "а стоящи персть указуеть възнесение Господне" (вовое затруднение для грузиновъ-этотъ "стоящи перстъ": значить, въ перстосложении для крестнаго знамения какой-то перстъ долженъ быть стоящий твиъ болте, что онъ указуетъ възнесение Господне. Какой же этотъ перстъ? Не объяснено и рѣпштельно непонятно. Ясно только, что онъ долженъ быть не изъ тъхъ двою прьсту, имиже креститися подобаеть, потому что тахъ съгбеніе именуеть сшествіе съ небесь, а сей стоящія персть

указуеть възнесение Господне. Итакъ грузины въ наставлении всероссійскаго патріарха получили уже три персти, изъ которыхъ съгбение двою прьсту именуетъ сшествіе съ небесь, а третій стоящіи персть указусть възнесеніе Господне, хотя грузины все еще не пони-мають, какіе именно это персты кисти. Но дальнъйшая рѣчь всероссійскаго патріарха повергаеть ихъ еще въ большее совершеннъйшее недоумъніе), "а *три* персты равны держати" (какіе же это еще персты? Тамъ уже три перста было, здъсь еще три персты, всѣхъ выходитъ шесть? Или который-нибудь изъ этихъ послѣднихъ трехъ долженъ быть одинъ изъ первыхъ трехъ? Если такъ, то какой же именно? Не указано и непонятно. Да нътъ, ни одинъ изъ послъднихъ трехъ не можетъ принадлежать къ первымъ тремъ -- почему? Потому что съгбение двою прьсту, имиже креститися подобаеть, именуеть сшествіе съ небесь, а третій стоящій персть указуеть възнесеніе Господне, а три прочіе персты подобаеть равны лержати... Какіе это персты опять на кисти руки? Какъ ихъ равны держати при съгбении двою прьсту и стоянии третьяго, при одномъ знаменовани первыхъ трехъ, и при другомъ знаменовани трехъ другихъ, такъ какъ си "три персты равны держати-) исповъдуемъ тронцу нераздильну" (ясно только, что сій три персты должны быть по возможности равны и ничти между собою нераздвлены, такъ какъ ими подобаетъ исповедати Троицу единоравную и вераздѣльную), то есть истинное крестное знамение".-По-истинь, по чистой совъсти говоря, для грузинъ, не знавшихъ ни Өеодоритова Слова, ни русскихъ прекословій относительно двуперстія, туть ровно ничего не сказано разумнаго-наставительнагоназидательнаго, даже просто-ничего понятнаго. Спрашиваемъ теперь образованныхъ разсудительныхъ старообрядцевъ опять, достойно ль это всероссійскаго перво-патріарха? Можно ли допустить, что онъ такую малообдуманную сумятицу словь и понятій пошлеть въ наставление цълой церкви, церкви инородной, вступив-

**C**OB. 11,

23

шей съ церковію россійскою въ оффиціально церковное сношеніе въ первый разъ?! Или слѣдуетъ предположить, что имѣлось въ виду нарочито затемнить мысль сумятицею словъ, чтобы грузины, къ которымъ посланіе писалось, какъ можно менѣе поняли въ этомъ мѣстѣ изъ того, что имъ писалось? Изъ предположеній вѣроятнѣйшее, не противорѣчущее нравамъ и практикѣ той эпохи въ между-народныхъ сношеніяхъ.

Итакъ съ точки зрѣнія современныхъ патріарху Іову грузинъ, къ которымъ онъ писалъ свое посланіе, въ наставлении его, о еже како креститися подобаеть, мы поняли весьма немногое. Теперь остается намъ перенести это наставление на почву чисто российскую, сопоставить его съ другими касающимися сего предмета-двуперстія литературными памятниками, и посмотрѣть тогда съ точки зрѣнія уже чисто россійской-церковной, не сдълается ль оно для насъ понятнье, даже не прольеть ли свъта во мглу, разведенную около сего предмета — двуперстія сумятицею другихъ памятниковъ древле-россійской письменной и печатной литературы, изъ коихъ одинъ говоритъ по сему предмету одно, другой другое, третій третье?.. Увы! ожидание напрасное! Оказывается, что приписываемое патріарху Іову наставленіе, составленное явно изъ обломковъ сколько слова презвитера Козьмы, столькоже и составляющихъ красугольные камни въ учени о двуперстіи Слова Өеодоритова и правила якобы святыхъ отецъ: "иже аще не знаменуется двъма персты, якоже и Христосъ, да есть проклятъ", или лучше сказать-изъ обломковъ 31-й главы Стоглава, прибавляеть къ нимъ и другимъ того времени церковнымъ памятникамъ въ толковании двуперстія нѣчто своеобразное, чего до сихъ поръ въ нихъ мы не встрѣчали, и что согласить съ ними не такъ-то легко.

Въ сборникъ священноинока Досивея въ Словѣ Феодоритовомъ дается перстосложению такое изъяснение: "сице благословити и креститися роукою. Три дерсты равны имъти вкоупѣ по образу троичьску... А

два пръста имъти наклонена, а не разпростерта. А твиъ оуказъ тако: то образуетъ двѣ естествѣ, божество и человъчество... Вышни же прысты образуеть божество, а нижнім челов'тчество: понеже същед отъ вышних и спасе нижнаа, то съгбение пръсту толкуетъ, преклони бо небеса и сниде нашего ради спасенія".--По этой самой древней изъ известныхъ редакций Слова Өеодоритова, 1) предписываемымъ перстосложеніемъ подобаетъ креститися и благословити, но не опредѣляется кого благословити, другихъ ли людей, ИЛИ себя и Господа, -2) предписывается три персты рав-ны имѣти вкупѣ, а два пръста имѣти наклонена, а не разспростерта, --- 3) не опредъляется, какие именно три перста равны вкупѣ, и какіе два имѣти наклонена, а не разпростерта, почему позволительно и естественно толковать, что равны вкупѣ подобаетъ имѣти три первые перста, а наклонена-не разпростерта подобаеть имъти два посдъдніе перста, -4) два наклоненныенеразпростертые перста образують два естества Спасителя, божество и человъчество; именно вышній (высшій изъ двухъ согбенныхъ — большій — безъимянный) образуетъ божество, а нижній (мизинецъ) человъчество: понеже IC XC сшедъ отъ вышнихъ спасе нижняя, почему оба перста сгибаются, и то съгбеніе обою пръсту толкуеть — означаеть, что IC XC преклони небеса и сниде нашего ради спасенія. — Такимъ образомъ въ предписываемомъ здъсь перстосложени мы получаемъ православное троеперстіе съ древле-церковнымъ его толкованіемъ. И видѣть здѣсь въ выраженіи: "то съгбеніе пръсту", въ словѣ именно — пръсту единственное число въ дательномъ падежѣ, какъ хотятъ видъть старообрядцы, а не двойственное число въ родительнонъ падежѣ, можеть только слѣпое, и мало этого-слѣпое, нарочито ослѣпленное невѣжество.

Въ сборникъ митрополита Даниила въ томъ жб Осодоритовомъ Словъ дается перстосложению уже такое изъяснение: "яко прияхомъ предания писанная и

23\*

неписанная, и да знаменуемъ лице свое крестообразно. Сиде благословити и креститися рукою. Три церсты равны имѣти вкупѣ, большій да два послѣднихъ"..., а прочее согласно съ вышеприведеннымъ изложениемъ Слова Өеодоритова. Эта повидимому совершенно-незначительная вставка всего трехъ или четырехъ словъбольшій да два послыднах, даеть всему Слову совсты другое отличное отъ прежняго значение: 1) уже явно повелѣвается однимъ и тѣмъ же перстосложеніемъ знаменовать лице свое и благословлять, т. е. другихъ,-2) по образу тройческому повелѣвается равны имѣти три перста, большій да два послёднихъ, ----3) два же перста имѣти наклонена, а не разпростерта, именно два остальные отъ выше-указанныхъ трехъ, т. е. указательный и великосредний, ---4) именно они, указательный и великосредній, образують "двѣ естествѣ, божество и челов'чество"; и именно "вышній" (какой вышній, указательный или великосредній, неизвѣстно и непонятно) "образуетъ божество, а нижній" (какой нижній, указательный или великосредній-нижній, неизвъстно и непонятно) "человъчество", -5) во всякомъ случать оба сій перста, указательный и великосредній, подобаетъ имѣти согнутыми — "наклонена, а не разпростерта", и "то съгбеніе двою пръсту толкуетъ" — значить, что IC XC "преклони небеса и сниде нашего ради спасенія".

Въ 31-й главъ Стоглава о крестновъ знаменін предписывается уже такъ: "такоже бы священныя протопопы и священники и дьяконы на себѣ воображали крестное знаменіе крестообразно и по чину. И благословляли бы протопопы и священники православныхъ крестьянъ крестообразно же якоже предаша святии отцы... правую бы руку сіирѣчь десницу уставливали ко крестному воображению большей палецъ да два нижніи церста воедино совокупивъ. А верхній перстъ съ середнимъ совокупивъ простеръ и мало нагнувъ. Тако . благословити святителемъ и іерѣомъ и на себя крестное знамение рукою возлагати двема персты ('). Первое возлагати на чело таже на перси сиръчъ на сердце. И потомъ на правое плечо таже на лъвое плечо. То есть истинное воображение крестнаго знамения. И потомъ покланятися душею и теломъ умомъ и сердцемъ и всёмь помышлениемь пречистому образу и животворящему кресту Господа и Вога и Спаса нашего Іса Христа и пречистои Богородицы и небеснымъ силамъ и великому во пророцѣхъ Іванну предтече и святымъ апостоломъ и великимъ чудотворцомъ и всъмъ святымь на святыхъ иконахъ воображенныхъ и написанныхъ... Аще ли кто двъма персты не благословляеть якоже и Христось, или не воображаеть крестнаго знаменія, да будеть проклять, святіи отцы рекоша. Прочее же о крестномъ знамении извъстно и достохвально списание преподобныхъ отецъ нашихъ Мелетия и Өеодорита. Сице возвѣщаютъ съ прочимъ толкованиемъ како рукою благословляти и креститися всъмъ православнымъ. Иже кто не знаменуется двѣма персты, якоже и Христосъ, да есть проклятъ. Креститися и благословити два долныя а третій верхній къ долнима перстома. Тоже согбение персту толкусть: преклонь бо небеса и сниде нашего ради спасенія. А два верхние сими же двема благословити въ божество и человѣчество. Креститися подобаетъ и благословити. Персты три совокупити низу, а два верхніи купно. Тѣми благословити и креститися въ божество и въ человъчество. Тако же и Мелетій севастійскій и Өеодорить науча-ють нась. И инде речено бысть. Мелетій сей" (излагается извъстное сказание о благословени Мелетиевонъ, послѣ чего сряду же излагается извѣстное Слово Өеодоритово согласно съ древнъйшею редакціею его въ сборникѣ Досиееевомъ)... "Сице благословити рукою и

(<sup>1</sup>) Здѣсь должно обратить вниманіе на сходство, почти буквальное, опредѣленія Стоглава о крестномъ знаменіи съ ученіемъ о томъ же предметѣ въ посланіи патріарха Іова къ грузинскому митрополяту Николѣ. креститися. Три персты" (безъ объясненія, какіе именно персты) "равны имъти вкупо по образу троическому... Два перста имъти наклонена, а не простерта" и т. д. Уже многократно разсмотрѣнный и давно рѣшенный вопросъ, что 31-я глава Стоглава о крестномъ знамении трудно согласима не только съ другими и старописьменными и старопечатными свидѣтельствами о томъ же предметь, но и сама съ собою. Такъ 1) въ началь эта глава повелъваетъ "благословити святителемъ и іеръомъ и на себя крестное знамение рукою возлагати деема персти", а въ концъ, излагая Слово Өеодоритово по первоначальной православной Досиееевской редакціи безъ измѣневія и позднѣйшей Даніиловской вставки о перстахъ, повелъваетъ "сице благословити рукою н креститися: три персти равны имѣти вкупе по образу троическому", гдѣ мы вправѣ видѣть православное троеперстіе. 2) Какъ слагать персты для крестнаго знаменія и благословенія?-По 31-й главѣ Стоглава разобрать это ръшительно невозможно: а) по изложенному здѣсь Слову Өеодорита слѣдуетъ— "три персты равны имѣти вкупѣ, два же перста имѣти наклонена или согбена, а не простерта", т. е. по нашему сдѣлать православное троеперстіе... б) по описанію перстосложенія въ началѣ главы подобаеть — "палецъ да два нижніи перста воедино совокупивъ, а верхіи" (который это?) "съ середнимъ" (какимъ это?) "совокупивъ простеръ и мало нагнувъ" (который это перстъ слъдуеть прострети и мало нагнути-одинъ ли верхній, или одинъ середній, или оба вытсть?) "тако блаюсловити" и пр.-в) по описанію перстосложенія въ срединѣ главы подобаеть-, креститися и благословити два долныя, (которые же это? въ другихъ рукописяхъ Стоглава здъсь читается "*два долгія"*, а при такомъ чтеніи выйдетъ православное троеперстіе) "а третій верхній" (который же это? Выше верхнима перстомъ названъ-кажетсяуказательный, а здёсь подъ верхнимъ разумеется-повидимому-большій палаць; и въ какомъ же смысль большій палець можеть быть названь верхнимь?) "къдол-

нима перстома... А два верхние сими же двема благословити... Персты три присовокупити низу. А два верхвіи купно. Тѣми благословити и креститися"... Въ этой путаницѣ словъ и понятій здраво построенный смысль долженъ решительно отказаться что-либо понять, илипо примъру Аввакума-Никиты-Лазаря и подобныхъ имъ надо сойти съ ума, чтобы вообразить, что нѣчто здѣсь понимаешь.-З) Еще менће возможно разобрать, какое значение дается здёсь перстамъ въ крестномъ знамении и благословении. а) Какое значение дается трема перстама? По наложенному здісь Өеодоритову Слову повелѣвается "три персты равны имѣти вкупе но образу троическому",--это ясно, какие бы ни разуиблись здёсь три персты, православные или старообрядческие: они слагаются равны по образи троическому; "два же наклоненныя, а не простертыя перста образують двѣ естествѣ-божество и человѣчество, вышній" (по православному – безъимянный, по старообрядчески-не знаемъ-который) "образуетъ божество, а нижній" (по православному-иизинець, по старообрядчески -не знаемъ-который) "человѣчество, понеже IX XC сошедь отъ вышнихъ спасе нижняя, сгбеніе же обою персту толкуетъ" — значитъ, что IC XC "преклонь небе-са сниде нашего ради спасенія". Въ православномъ перстосложения значение сгбения двоихъ перствовъ ясно, по старообрядчески не совстить; но во всякоит случать, по Слову Феодорита здѣсь дается тремъ перстамъ знаменование Святия Троицы, а двумъ согбеннымъ знаменованіе двухъ естествъ ІС Христа, "понеже сощедъ отъ вышнихъ спасе нижняя, преклонь бо небеса сниде нашего ради спасенія".-б) Но никто не подозрѣвалъ и всего невъе сами старообрядцы подозрѣвають, что здѣсь же въ 31-й главѣ Стоглава тѣмъ же перстамъ дается другое толкованіе, совершенно противорѣчущее предыдущему. Такъ въ серединѣ главы здѣсь читаемъ: "креститися и благословити два долныя а третій верхній къ долнима перстома" (о трехо перстахъ рћчь? Что же они означаютъ? А вотъ что:) "тоже со-

гбеніе персту" (въ какомъ числі употреблено здісь слово персту-въ единственномъ, двойственномъ, или иножественномъ? Очевидно въ послѣднемъ) "толкуетъ: преклонь бо небеса и сниде нашего ради спасенія" (т. е. согбение трехъ перстовъ значить, что IC XC "преклонь небеса сниде нашего ради спасенія". А два перста что значать?). "А два верхние сими же двема благословити въ божество и человѣчество": что это значитъ-сими двема благословити въ божество и человѣчество" (въ чье божество, въ чье человъчество?), мы отказываемся понять; ясно отсюда только то, что три перста означають то, что "преклонь небеса (IC XC) снибе нашего ради спасеныя", а прочими "двема благословляется въ божество и человъчество", хотя и неизвъстно — въ чье божество и челов'вчество. Но сряду же туть оказывается, что нать-не двумя только перстами подобаеть благословити въ божество и человѣчество, а всими пятію подобаеть благословити и креститися в божество и человниество. Ибо сряду же заћсь читается: "креститися подобаеть и благословити. Персты тря совокупити низу. А деа верхни купно. Тъми" (какиин-тъми? Всъми пятію, и тремя и двема?) блигословити и преститися во божество и человъчество". Одевидно ли, что не только грамотъй, составлявший 31-ю главу Стоглава, но и партія, ратовавшая на соборѣ за двуперстіе, — уже не касаясь общаго ихъ во всёхъ отношеніяхъ невѣжества, -- не понимали ясно, что хотятъ сказать и утвердить подъ угрозою анасемы относительно перстосложения? Очевидно ли, что во время Стоглава не было въ понятіяхъ ничего установившагося относительно двуперстія? Не очевидно ли то, что было въ то время кромѣ двуперстія другое перстосложеніе — древле-православное троеперстіе и его-то хо-

Подобную же путаницу словъ и понятій относительно тогоже предмета перстосложенія видимъ мы и въ посланіи патріарха Іови къ грузинскому митрополиту Николию.

тъли, да не умъли замънить двуперстиемъ?

Утверждаемъ, что въ разснатриваемомъ мѣстѣ, гдѣ излагается ученіе о двуперстіи, посланіе п. Іова списино съ 31 ілавы Стоглава, въ нѣкоторыхъ реченіяхъ буквально.

### Читаемъ въ посланіи пат- Читаемъ въ 31 главъ Стоpiapxa: глава:

... Мы же, видяще образъ Господень на иконѣ написанъ, кланяемся и... вопіемъ глаголюще: Господи Ісе Христе..., давый намъ крестъ свой на прогнаніе всякаго супостата... Егда ли паки видимъ святыя Богородицы Маріа икону, такожъ вопіемъ... Егда ли котораго видимъ святаго образъ, такожъ речемъ:...

И молящися креститися подобаеть двъма прысты:

прежъ положити на чело, таже на перси, потомъ же на плече правое, таже и на лъвое.

Съгбсніе прьсту именусть синсствіе съ небесь,

Тако благословити святителемъ и іерѣомъ и на себе крестное знамение рукою возлагати двема персты... И потомъ покланятися душею и тёломъ умомъ и сердцемъ и всѣмъ помышленіемъ пречистому образу и животворящему кресту Господа и Бога и Спаса нашего Иса Христа и пречистой Богородины и небеснымъ силамъ и великому во пророцѣхъ Іванну предтече и святымъ апостоломъ и великимъ чюдотворцомъ и всѣмъ святыма на святыхъ иконаха... Тако же подобаеть и всѣмъ православнымъ крестьяномъ руку уставляти и детма персты крестное знамение на лицъ своемъ воображати и покланятися... Первое возлагати на чело, таже на перси сіи рвчь на сердце, и потомъ на правое плечо таже на лювое плечо... (Здъсь же изъ Слова Өеодоритова) Гбеніе персту толкуеть: преа стоящій персто указуето възнесеніе Господне, —

а три персты равны даржати—исповѣдуемъ Троицу нераздъльну,—

то есть истинное крестное знамение. Иже не любитъ Господа нашего І-Христа, да будетъ ca проклята... Иже не кланяется съ оусердіемъ кресту Господню, да будеть проклята. Иже иконы Господня и Вогородицыны и встхъ святыхъ со страхомъ любовію не цѣлуютъ, И да будутъ прокляти. Иже иконамъ Господнимъ и Богородицынымъ оусердно съ желаніемъ не покланяются. да будутг прокляти"... и Т. Л.

клонь бо небеса и сниде нашего ради спасенія... Вышній перстъ образуеть божество, а нижній человѣчество: понеже сошедъ отъ вышнихъ спасе нежняя...

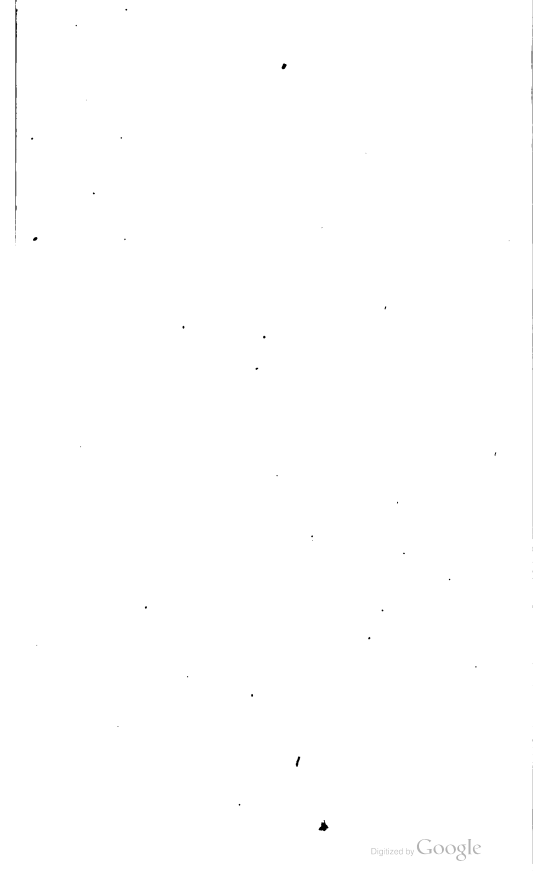
Три персты равны имъти вкупе по образу троическу: Богъ Отецъ, Вогъ Сынъ, Богъ Святый Духъ, не три бози, но единъ Богъ въ троици, имены раздъляется, а божество сдино... Тое есть истипное воображение крастнаго знамения... Аще ли кто двъма персты не благословляетъ, якоже и Христосъ, или не воображаетъ крестнаго знамения, да будетъ проклятъ"... и т. д.

Ясно ли, что не только элементы какъ послания патріарха Іова, въ разсматриваемомъ мѣстѣ, такъ н 31-й главы Стоглава между собою сходны, но и логика сцѣпленія мыслей одинакова, а многія выраженія даже буквально тожественны?—Итакъ несомнѣнно, что составитель посланія въ разсматриваемомъ мѣстѣ ползовался какъ словомъ презвитера Козмы, такъ и 31-ю *славою Стоглава*, — т. е. списывалъ и оттуда и отсюда,

главою Стоглава, т. е. списываль и оттуда и отсюда, хотя и переиначиваль какъ то, такъ и другое. Тъть не менъе мы далеки отъ утвержденія, что-бы патріархъ Іовъ своимъ авторитетомъ подтвердилъ силу 31-й главы Стоглава. Наоборотъ утверждаемъ, что если правз Стоглава. Наоборотъ утверждаемъ, что если правз Стоглава, то неправз патріархъ, и об-ратно-если правз патріархъ, то неправз Стоглавъ. Что и намърены показать и доказать.

Архимандрить Никанорь.

(продолжение будеть)



### ОГЛАВЛЕНІЕ

#### второй частн

### ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА

#### ва 1870 годъ.

Слово въ день святыя мученицы царицы Александры, сказанное высокопреосвященнымъ Антоніемъ, архіепископомъ казанскимъ и свіяжскимъ, въ казанскомъ Родіоновскомъ институтѣ благородныхъ дѣвицъ, 23 апрѣля 1870 года

Защита Моусеева Пятикнижія противъ возраженій отрицательной критики. Переводз прот. А. В. (продолженіе)... 13, 101, 181 и 279.

Вракоборцы и брачники въ старообрядческомъ расколѣ: По поводу сочинения: "Семейная жизнь въ русскомъ расколѣ. И. Нильскаго". Н. Ивановскаго. (продолжение)...

стран.

3.

32.

| стран.                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Слово въ недълю всъхъ святыхъ, высоко-<br>преосвященнаго Антонія, архіспископа ка-                                                                              |
| занскаго и свіяжскаго                                                                                                                                           |
| Вопросъ о перстосложения для врестнаго<br>знамения и благословения по невоторымъ но-<br>воизследованнымъ источникамъ. Архимандри-<br>та Никанора. (продолжение) |
| Православная противомусульманская мис-                                                                                                                          |
| сія въ казанскомъ краѣ въ связи съ исторіею                                                                                                                     |
| мусульманства въ первой половинъ XIX въка.                                                                                                                      |
| Е. Малова. (продолжение)                                                                                                                                        |
| Каббала или религіозная философія евре-                                                                                                                         |
| евъ. Н. С                                                                                                                                                       |
| Лѣтопись. В. М                                                                                                                                                  |

### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

5-го августа вышла и разослана какъ с.-петербургскимъ, такъ и иногороднымъ подписчикамъ: VIII-я, августовская, внига ежемъсячнаго историческаго издания:

## "РУССКАЯ СТАРИНА".

Содгржание книги. І. О повреждении нравовъ въ России (продолженіе): царствованіе Елисаветы Потровны. Записки князя М. М. Шербатова. П. Записки сенатора П. С. Рунича о Пугачевскомъ бунтъ. III. 14-ос декабря 1825-го года. Записки генералъ-лейтенанта Б. И. Фелькиера. IV. Записки Лагарпа о воспитании В. К. Александра и Константина Павловичей. 1780 г. V. Записки М. А. Бестужева. 1825—1840 гг.: IV. Заключеніе въ тюрьму. V. Переталъ въ Свбирь. VI. Заключеніе декабристовъ въ Чить. VII Переводъ заключенныхъ изъ Читы въ Петровской острогъ. Образъ жизни декабристовъ въ острогъ и сношенія ихъ съ родными. IV. Записки и письма: 1. Бюграфическія свъдтнія о русскихъ писателяхъ XVIII-го въка и библіограч. извъстія объ вхъ провзведеніяхъ: Х. Г. Н. Тепловъ. XI. И. П. Елагинъ. Статья М. Н. Лонгинова. 2. Ввгеній Абрамовичъ Баратынскій по бумагамъ Пажескаго е. н. в. корпуса. 1812—1816 гг. Сообщ. Н. М. Максимовк. З. Письмо артил. подпоручика Бонапарта (въ послъд. императора Наполеона I-го) 1789 г. Сообщ. А. Н. Петровъ. V. Объявления. — Библіографическій листокъ о новыхъ кингахъ. Приложение. Записки А. Т. Болотова 1738-1794 гг. ч. V и VI. письма 56-62.

Такъ какъ первое изданіе «РУССКОЙ СТАРИНЫ» (1800 экземп.) все разошлось, то подписка принимается на второе изданіе (800 экземп.) для иногородныхъ исключительно въ редакція изд. «РУССКАЯ СТАРИНА», въ Сиб., у Спаса Преображенія, д. Лисицына, а для городскихъ въ Сиб., въ магазинѣ Базунова, въ Москвъвъ магазинѣ Соловьева.

Цѣна изданія съ доставкой и пересылкой семь рублей.

Въ послѣдующихъ книгахъ «РУССКОЙ СТАРИНЫ» будутъ иежду прочимъ, напечатаны, кроит продолженій записокъ Болотова, Лагарпа, М. И. Глинки, М. А. Бестужева, в бучатъ: кн. Шербатова, Шникова, Бахтина,—записки: П. С. Рунича о пугачевщинъ, адмирала Колзакова, Каратыника (отца извъстного ар-тиста), записки И. И. Горбачевскаго, кн. С. Г. Волконскаго (1812-1826 гг.). ген.-аудят. арын 1812 г. С. И. Маевскано; кн. Барклай-де-Толли, вн. А. А. Шаховскаго, дневн. В. К. Кюхельбекера (1831— 1841 гг.), записки поч. лейбъ-хирур. Д. К. Тарасова, ак. жив. А. В. Ступина (1776—1861 г.), бывш. попеч. Д. П. Рунича; зап. ак., быв. прочес. А. В. Никитенко, зап. генер.-левт. В. И. Фелькнера, д. с. с. И. И. Свіязева, разсказы В. И. Даля, зап. генер. Лицина, и полковн. Замятнина о 1831 г.; и др. Письма кабинетъминистра А. Д. Волынсказо (около 100 пис.) и дело о немъ 1740 г.; докум. об. участів П.С.Потемкина въ пугачевщинь: письма гр. Бестужева-Рюмина, гр. Паниныхь, Сальдерна, Пикара (1782 г. о новостяхъ въ Петербургской жизни; переписка Петра III съ Фридрихомъ II; письна императора Александра Павловича, императрицы Елизаветы Алекствевны, гр. В. П. Кочубея, гр. Аракчеева (до шестидесяти писеиъ 1820 – 1826 гг.), А. П. Ермолова, мнѣнія гр. Н. С. Мордвинова, архивъ кн. М. И. Голепищева-Кутузова-Смоленсказо (принадлежащий нынь его правнуку Ө. К. Опочинину), изъ каковаго архива, между прочимъ, будутъ помъщены болте 350 до сихъ поръ необнародованныхъ писемъ свътлъйшаго за время съ 1790 по 1813 г.; письма грана Толя 1831 г., митроп. Евгенія Болховит, директора Царскосельс. лицея Энгельгардта, Грибољдова, К. Н. Баткшкова (болве 80 писенъ за время съ 1809 по 1821 г.), Г. С. Батенкова, Жуковскаго, Цушкина; неизданные матеріалы о М. Ю. Лермонтовъ, поэтъ Туманскомъ, статьи, проекты и письма В. Н. Каразина, сообщенія акаденикова: А. Ө. Бычкова, Я. К. Грота, М. П. Погодина, статья С. И. Соловьева и пр.

# правоблавный

### СОБЕСѢДНИКЪ,

Издаваемый

ПРИ

### казанской духовной академин.

1870.

YACTЬ TPETIS.

#### КАЗАНЬ.

въ университетской типографии.

Digitized by Google

Отъ казанскаго комитета духовной цензуры печатать позволяется. 1 сентября 1870 года.

Цензоръ, профессоръ академін, Нав. Соколовъ.

### СЛОВО

### ВЪ ДЕНЬ РОЖДЕСТВА ПРЕСВЯТЫЯ БОГОРОДИЦЫ,

СКАЗАННОЕ ВЫСОКОПРВОСВЯЩЕННЫМЪ АНТОНІВМЪ, АРХІВЛИ-СКОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ И СВІЯЖСКИМЪ, 8 СЕНТЯВРЯ 1867 ГОДА, ВЪ КАЗАНСКОМЪ ЖЕНОВОМЪ МОНАСТЫРЪ.

> Возвеселися неплоды нераждающая, оозгласи и возопій нечревобольошая: яко многа чада пустыя паче, нежели имущія мужа (Иса. 54, 1).

Сими словами богодухновенный Исаія предремь иногоплодность Церкви Христовой изъ племенъ язычеекнять, которыя прежде были веплодны и безчедны для нарствія Вожія, въ сравненія съ народовъ іудейскимъ. Но сіи же слова своимъ образомъ исполнились и преславнымъ событіемъ, которое мы нывѣ празднуемъ. Долго страдала неплодствомъ благочестная чета-Іоакниъ и Анна: долго тяготело надъ ними поношение безчадства, и усердная молитва ихъ о дарования имъ плода не инбла успёха. Наконецъ, когда по законанъ естества едвали уже оставалась надежда чадородія, Господь призр'яль на нихъ. Возвесслилась новлоды нерваюдающая. Св. Авна, по благовъстію ангела, какъ учить церковное преданіе, зачала и родила чадо, о рождествъ коего должна была возгласить и возопить отъ радости не она одна, а цълая вселенная; и доселъ воспъвается

1\*

оно и составляетъ предметъ свѣтлой радости и торжества для человѣковъ. Это чадо есть избранная изъ всѣхъ родовъ, едина чистая и непорочная, честнѣйшая херувимовъ и серафимовъ Дѣва Марія, отъ пречистыхъ кровей коел принялъ Себѣ человѣческое естество санъ единородный Сынъ Божій, Господь Іисусъ Христосъ, для спасенія нашего.

Такъ Богъ, идѣже хощетъ, побѣждаетъ естества чинъ, благодатною силою своею восполняетъ недостатокъ естества. и творитъ елика хощетъ тамъ, гдѣ оскудѣваютъ и изнемогаютъ силы природы, дабы во всемъ лвлялась и прославлялась Его единая вседѣйствующая сила и благодать.

Не тоже ли самое, братіе, совершается съ нами и въ насъ? Рождество пресвятой и преблагословенной Дѣвы Богородицы, которая есть украшеніе и слава рода нашего, есть—орудіе спасенія нашего, — рожлеотво отъ неолодныхъ родителей, силою благодати Божіей, привалеченной продолжительною скорбію серлечною и терпізливою и усердною молитвою, не есть ли образъ того, что и въ насъ все доброе и спасительное бываетъ плодомъ не нашей собственной воли и дѣятельности, а вседѣйствующей благодати Божіей, привлекаемой только отъ насъ усильнымъ желеніемъ и молитвою?

Такъ, братіе, природа наша сама по себѣ точно неплодна и беземльна къ произведенно истиннаго добра. Съ тѣхъ норъ, какъ грѣхъ прародительскій овладѣлъ ею и растлилъ всѣ наши силы духовныя, она унодобиласъ камню, взъ котораго человѣкъ самъ собою не можетъ извести живой воды. Нъ человѣкѣ естественномъ-такомъ, каковымъ овъ раждается по илоти, остался разумъ, способный вѣдать добро, останся законъ добра, осталось соуслажденіе сему закону и сбиаруживаются порывы исполнять его: но не стало свѣта въ умѣ: для уразумѣнія встивнаго добра, не стало дѣйствительнаго нобужденія въ волѣ и силы влекущей и облегчающей исполненіе закона, не стало чистой люб-

ви къ Богу въ сердцѣ, и водворившаяся на мѣстѣ ед тройственная похоть-плоти, очесь и гордости житейской вротивъ желанія увлекаетъ человѣка къ пороку, Самыя добрыя, повидимому, дъйствія в согласныя сь зеконовъ Божинъ являются нечистыми и неблагоугодными вь очахъ Божінхъ, будучи проникнуты и заражены самолюбіемъ или другимъ какимъ-либо нечистымъ побуждениемъ. Если же природа напа сана по себъ безсильна къ произращению цевтовъ истинной добродвтели — различныхъ добрыхъ делъ: то темъ менее оне способна къ произведению самыхъ плодовъ, тъкъ мет нъе возможно человъку самому собою достигнуть со-вершенства духовнаго и спасения души своей. Сно несомнённую, важнёйшую истину христіянскую сь особенною силою внушаеть намь слово Божіе. Закана духовена есть, говорить св. впостоль Цавель, аза же плотяна и продана пода грпха. Еже бо содпесно, не разумыю: не еже бо хощу, сле творю, но еже нена вижду, то содъловаю. Хсалю законг, яко добрг, но сясь хотыти прилежить мы, а еже содньяти боброе, на обрътаю: не еже бо хощу доброе, творю, на еже не хощу элое, си содъваю (Рим. 7, 14—19). Въ дълъ жа духовнаго совершенства и спасения души, по слову тогоже апостола, не только еже длята, но и еже жетети-не отъ насъ (Фил. 2, 13); тамъ мы и помислити не можемо что ото себе, яко ото себе (2 Кор. 3, 5), поелику им мертвы по естеству и отчуждены оть истинной жизни. И какъ явственно утверждаеть сію истину многовъковой опыть всего человъчествя Много ли успъли просвътить людей въдъніемъ истины и утвердить въ добрядътели всъ мудрецы и философы по стихіянъ міра, выдававшіе, себя просвътителяни и наставниками человъческаго рода? Гав оно-это просвъщение, будтобы принесенное ими людямъ? Гат онаэта добродѣтель, будтобы насажденная ими въ человъчествъ? Какъ несомнънно убъждаетъ въ сей истинъ и опыть каждаго надъ саминъ собою! Часто напрягаещь вст силы ума, чтобы достать въ немъ добрую

мысль, и-напрасно: какъ въ камит не находишь въ некъ ни капли животворной влаги. Часто напрягаешь ысю силу воли и сердца, чтобы пробудить въ нихъ святое желаніе и порывъ къ добру, и-опять напрасно: онъ какъ-бы ледъ холодны, и не чувствуешь въ нихъ ни малъйшей теплоты. Неръдко и мысль есть добрая, и желаніе и влеченіе сердца святое: но итъть силь исполнить и осуществить ихъ! Возможно ли послѣ сего самодѣльное совершенство духовное и самоспасеніе, которое гордое и самообольщенное вольнодумство обещаеть человеку? Неть, братіе! Лживы эти объщанія. Всякь садь, говорить Господь Інсусь Христось, егоже не насади Отець мой небесный, искоренится (Мат. 15, 13), ибо въ немъ не можетъ произрастать прекрасныхъ цетовъ и богоугодныхъ плодовъ ни въры, ни благочестія, ни истинной любви христіанской, ни воздержавія, ни дівства и ціломудрія, ни молитвы, ни другихъ добродътелей. А что же? То, что исходить, по слову Спасителя, изъ сердца человѣческаго, каково оно есть по естеству, не очищеннаго и не освященнаго овыше: ото сердиа человаческаго, говорить Онъ, исходять помышленія злая, убійства, прелюбодъянія, тать бы, лжесвидътельства, хулы и другіе безчисленные пороки (Мат. 15, 19).

Но-созвесслися неплоды нераждающая, созгласи и созопій нечревобольющая! Когда на неплодную и безсильную природу нашу низходить свыше вседёйствующая благодать Вожія, какъ дождь или роса небесная, какъ свёть солнечный на землю, тогда она дѣлается благоплодною и многоплодною. Оживленная, очищенная и освященная сею благодатію, она обогащается всякою добродѣтелію и совершенствомъ духовнымъ, и раждаеть человѣку спасеніе и вѣчное блаженство. Сіюто благодать Вожію, спасительную всѣмъ человѣкамъ, принесъ на землю Господь нашъ Інсусъ Христосъ, воплотившійся отъ Дѣвы Маріи. Ес-то исходатайствовалъ Онъ у Отца своего небеснаго въ дарахъ Духа Святаго своими страданіями и смертію. Сей-то благодаты Вожіей, являющей силу свою въ немощи человѣческаго естества, св. апостолъ Павелъ усвояеть все то доброе въ человѣкѣ, чего недостаеть у естественныхъ снять его. Благодатію Божісю, говорить онь о себь, есть, еже есмь, и благодать его не тиза бысть, но паче встьха потрудихся, не аза же, но благодать Божія, яже со мною (1 Кор. 15, 10). Ей усвояеть онь и вѣру, и любовь христіанскую, и въдъніе духовное и всякое совершенство. Плодо духовный, говорить, т. е. благодатію Духа Божія произращаемый въ насъ, есть любы, радость, миръ, долготерпъние, въра, кротость, воздержание (Гал. 5, 22. 23). Сею благодатию исполненный, онь говорить о себь: еся могу о укръпляющемъ мя Писусь Христь (Фил. 4, 13). Сею-то благодатію безчисленное множество праведниковъ въ немощномъ сосудв плоти своей явило чудеса подвиговъ и возвело природу человъческую на степень ангелоподобнаго совершенства, а ублажаемая нынъ нами преблагословенная Дъва Марія содълалась безъ сравненія славнъйшею херувимовъ и серафимовъ, и удостоилась быть Матерію Бога-Слова. Сію благодать и мы, братіе, получили, по инлосердію Господа Вога, чрезъ въру во Христа Інсуса, въ св. таинствахъ Церкви, и ею-то каждый изъ насъ можетъ творить угодное Богу, ею только можеть содевать и обретать спасение души своей. Ибо апостоль говорить, что намь подана вся божественныя силы, яже къ животу и благочестію (2 Пет. 1, 3). Имъетъ ли кто въру и обладаетъ духовнымъ просвъmenienь и въдъніемъ таинъ Вожіихъ,--это даръ благодати, а не наше собственное дѣло. Богатъ ли кто любовію христіанскою, — Духъ Святый изливаеть ее въ сердце, а не изъ сокрушеннаго кладязя естественныхъ расположений души обрѣтается она. Отличается ли кто цъломудріемъ, воздержаніемъ, милосердіемъ, благочестіень, подвигами и заслугами въ служеніи ближнимъ и всякою другою добродѣтелію, евсе это есть у насъ плоль благодати Божіей, способствующей намь въ ненощахъ остоства нашего и совершающей въ нихъ свою

7

силу. А посему никто не хвались никакниъ добронь, какъ-бы собственнымъ доотояніемъ. Что имаши, еже ипси пріяля? говоритъ апостолъ. Аще же пріяля еси, что хвалишися, яко не пріемь (1 Кор. 4, 7)? Но за все прославляй и благодари всеблагую и всесильную биогодать и милость Божію.

Какъ же и чёмъ привлекается благодать Божія въ помощь немощной природѣ нашей?-Сильно скорбъла праведная Анна о своемъ неплодствъ, пламенно желала себѣ благословеннаго плода и усердно молилась о семъ Вогу, и во время слезной молитвы своей получила радостное обътование о рождении отъ ней благодатной Дшери. Такъ, братіе, и вамъ цервъе всего необходимо, для привлеченія свыше благодатной помощи во всёхъ дёлахъ нашихъ, наипаче же въ подвигахъ нашихъ во спасеніе души, смиренное и глубокое сознание своей немощи. Кто полагается на себя и предается гордой самонадъянности, тотъ не успъетъ ни въ чемъ добромъ. Ибо для благодати Божіей недоступно гордое и надменное сердце. Господь не только не остинеть своею помощію гордыхъ, но и прошивштся имъ, по слову Писанія (1 Петр. 5, 5). За гордость и давную однажды благодать Богъ отъемлетъ у человѣка. Напротивъ, чѣмъ кто смиреннѣе сознаетъ свои немощи и недостатки, темъ скорте и обидьнее изливаются на него дары благодати. За сіе-то, особенно любезное Бору. качество души превознесены были такою славою вся св. праведники. За сіе и преблагословенная Дъва Марія пріяла чрезвычайную и несказанную благодатьбыть Матерію Господа Спасителя нашего и послужни ближайшимъ орудіемъ спасенія всего человѣческаго рода. Это и сама Она исповѣдала въ богодухновенной песни своей: яко призръ на смирение рабы серея: се бе отнынь ублажать мя вси роди.

Далѣе, необходимо усердное желаніе и жажда сердечная благодати Божіей, для привлеченія ея себѣ вы помощь. Господь не принуждаетъ никого наснльно къ цринятію ея, но требуетъ отъ насъ свободного роспо-

Digitized by Google

ложенія сердца и готовности, и туда только низпосылаеть ее, гдё обрётаеть такую готовность. Такъ пресвятая Дёва Марія, желая скорёе видёть обётованнаго Спасителя міра, хотёла быть хотя послёднею рабою у той блаженной жены, оть которой имёль родиться Онъ, и получила болёе: сама содёлалась сею блаженною женою. Такъ Богъ, по милосердію своему, и всегда творить, по слову апостола, по преизбыточестовію паче, нах же просыма или разумиена, но сили длистеченный са наса (Еф. 3, 20).

Наконецъ, необходима со стороны нашей постоянная и теплая молитва, проникнутая живою вѣрою и твердымъ упованіемъ. Она отверзаетъ, съ одной стороны, небо къ низпосланию даровъ его, а съ другойсердце къ принятію ихъ. Посему-то апостоль Павель преклоняетъ колѣна свои и молитъ- Отца небеснаго, когда желаеть ученикамъ своимъ и просвъщения и въденія духовнаго, и утвержденія въ любви Христовой, и благодатнаго утъщения, и всякаго преспъяния духовнаго. И о себѣ самомъ проситъ ихъ молиться всякою молитвою и молениемо ни всяко время. Посемуто всѣ облагодатствованные мужи лочитали молитву самою главною и необходимою потребностію жизни духовной, именуя ее пищею души и дыхавіемь духа. И воть тв великие подвиги и дивныя чудеса, какия совершали они, совершали не иначе, какъ силою молятвы.

Постараемся же, братіе, стяжать и всегда имѣть глубокое смиреніе въ сердцё своемъ и живое сознаніе немощи естества своего; будемъ желать всегда отъ всей дупи благодати Божіей, нсобходимой для споснѣнюствованія намъ во всякомъ благомъ дѣлѣ; научнися ностоянно и пламенно молиться ко Господу Богу; тогда и надъ нами сбудутся слова пророческія: возессамися неплоды нераждающая, возгласи и возопій нечревобольсящая: яко многа чада пустыя паче, нежели имущая мужа. Господь и насъ обогатитъ всякимъ соверщенствомъ духовнымъ-благодатію своею. Аминь.

# ЗАЩИТА МОИСЕЕВА ПЯТИКНИЖІЯ

#### ПЬОТИВР

#### ВОЗРАЖЕНИЙ ОТРИЦАТЕЛЬНОЙ КРИТИКИ.

(продолжение)

### 2) Изданіс Пятикнижія при царь Іосіи.

Эта гипотеза привита къ слёдующему разсказу 4-й книги Царствъ: "въ восемнадцатый годъ царя loси послалъ царь Шафана, сына Ацали, сына Мешулламова, тайнописца, въ домъ leговы съ приказаниемъ поди къ первосвященнику Хелкии..... И сказалъ первосвященникъ Хелкія тайнописцу Шафану: я нашелъ въ домѣ leговы книгу закона. И подалъ Хелкія книгу Шафану, и онъ прочиталъ ее. И пришелъ тайнопвсецъ Шафанъ къ царю, и сказалъ: книгу далъ инѣ священникъ Хелкія, и читалъ ее Шафанъ предъ царемъ. Царъ, услышавъ слова книги закона, разодралъ одежды свои", и проч. (ХХП, 2-11). Этотъ разсказъ толкуютъ въ томъ смыслѣ, будто въ немъ идетъ рѣчь о составленіи Цятикнижія, по древнимъ источникатъ, самимъ Хелкіею или сыномъ его прор. Iереміею, съ цѣлю возбудить національно-религіозное чувство въ іудейскомъ царствѣ, которому угрожали тогда халден.-

Но въ разсказѣ ничто не благопріятствуеть такой гинотезь. Характерь действующихь въ этонъ события лицъ служить для насъ ручательствонь противь всякаго съ ихъ стороны подлога, или общана. Хелкія былъ первосвященникъ благочестивый, который вствиъ своимъ вліяніемъ содвиствоваль своему повелителю-царю Іосіи въ дълъ нравственнаго исправленія іудейскаго народа и воестановления въ немъ истинной въры, глубоко потрясенной въ предшествовавшія царствованія. Съ своей стороны пророкъ Іеремія тоже не рѣшился бы на обнанъ въ такомъ важномъ дёлё. Исторія его жизни намъ извъства: онъ никогда не быль обланщикомъ. Гоненія, которыя онъ перенесъ за свои обличительныя противъ іудеевъ рвчи, служать достаточнымъ ручательствоиъ его искренности. Его жизнь представляеть намь лишь длинную борьбу противъ народныхъ пороковъ и за целость Моусеева закона; она представляеть намъ энергический протесть противъ нечестия и развращения народа, который забыль данный Моусссиь законь и тыть самымъ лишилъ себя тыхъ преимуществъ, которыя, по волѣ Ieroвы, соединены были съ исполненіемъ этого закона. — Если бы законъ Моусея написанъ быль недавно, то какую силу имели бы речи пророка Іеренія, какой снысль нибло бы все его поведеніе (')? Можно ли притокъ допустить, будто царь Іосія быль обмануть ложью, подобною той, въ какой обвиняють первосвященника Хелкію? Ужели ему было неизвъство, что Моусей оставиль письменный законь, и ужели онь до такой степени быль неразсудителень, что подложную книгу не могъ отличить отъ подлинной? Замъчательныя слова, произнесенныя имъ послѣ прочтенія секретаренъ Шафанонъ найденной Хелкією книги, не олужать ли доказательствомъ того, что книга закона, хотя и была потеряна въ то время изъ вида и сдълалась ръдкостью, не была однакоже совершенно неизвъстною? "Великъ гнъвъ Ісговы, говоритъ благоче-

(') Hanneberg, указавное выше сочинсніе. t. l. p. 207.

Digitized by Google

стивый царь, великъ гнувъ Ісговы, который воспылаль на насъ за то, что отцы нали не слушали словъ сей книги, чтобы поступать согласно съ предписаннымъ намъ" (4 Цар. XXII, 13). Слова самого Хелкін: "я нашелъ внигу закона" (-8) тоже подтверждають, что въ израильскомъ народъ вообще знали, что существовала особенная и хорошо известная книга, называекая инигою запона ('). Отало быть, обнавъ Хелкіи становился еще труднъе и преступнъе, такъ какъ нужно было не только написать внигу подъ вмененъ Мочсея, но и сделать такимъ образомъ, чтобы со приняли именно за нимеч закона, встит извъствую, хотя и затерявную, Наконецъ, религіозныя реформы, предяринятыя Іосіею въ двънадцатый годъ его царствовавія, слёдовательно за шесть лътъ до находки, сдъланной Хелкіею, пророчества Іеренів и Софонін, которые явились на публичную пропов'ять тоже раньше 18-го года царствованія Іосіи, необходимо заставляють предполагать, что ваконъ Мотсея существоваль и быль известень раньне того времени, когда найдена была Хелкією квига Этого закона (1).

(<sup>1</sup>) Важность, которую приданаль первосващения свотя ваходкѣ, и страхъ цэря lociи, при са чтени, можно объяснить отчасти тѣмъ, что найденная Хелкісю кинга былъ самый автограст Моусся, на что, повидимому, наменаютъ слова 2-й книги Паралипоменонъ (XXXIV, 14), гдѣ говорится, что Хелкія вашелъ книгу закона leговы, данную рукою Моусся, отчасти же, а можетъ быть и главнымъ образомъ тѣмъ, что содержащіяся въ ней прещенія и угрозы ва невѣрность народа leговѣ, началя сбываться въ настоящее время.— Ped.

(\*) Даже въкомъ раньше Іосін пророки Аносъ, Осія, Исвія и Михей уже нитан въ своихъ рукахъ Патваннжіе и влозновявлись нить, какъ это донавалъ Генгштенбергъ (Authentie des Pentateuchs, S. 48—125), и за анить недавно аббатъ Меньянъ (Les propheties messianiques de l'anc. Testam, Paris, 1856. р. 61—67).—*Ped.*.

### 3) Составление Пятикнижия три Давидь или Соломонь.

Эта эноха столь же нало благопріятствуеть составленію Пятиквижія, какъ и предъидущія. Въ самомъ дъль, пусть вопомнять, что въ храмѣ хранился автографъ Моусея, что по рукамъ священниковъ и даже, мірянь, въ особенности судей, ходило множество коцій. съ него. Слёдовательно, если бы вздумаль кто-нибудь подмѣнить его преднолагаемою компилаціей, то слѣдствіемъ этого неизбѣжно были бы въ оврейсконъ народѣ, враждебно относившемся ко всякимъ нововведеніямъ, возмущенія и распри, память о которыхъ дошла бы до отдаленивишаго потоиства ('). Кроить того, Давидъ и Солононъ были цари весьма благочестивые, и не могли бы допустить распространения въ народъ, подъ именемъ книги Моусеева закона, какой-нобудь компиляции, совершенно чуждой рукт великаго законодателя. Прибавимъ къ этому, что, со времени Інсуса Навина, книга закона Моуссева была общенявтотна (это мы видѣли въ первой части сего сочиненія), и что конниляція, сдёланная при Соложонъ или Давидъ, безъ солнвнія, представила бы на своихъ страницахъ геневлогию царской фамиліи (\*), уничтожила бы извѣст-ное мѣсто Второзаконія касательно будущаго установленія царскаго достоянства въ еврейскомъ народъ (XVII, 14-20), или изложила бы его, по врайней итръ, въ иномъ видъ, и навърно опустила бы данное Моуссемъ израильтянамь запрещение относительно вой-г ны съ моавитянами, аммонитянами и идуисями (Втор. II, 4-9). Въ самомъ дълъ, воъмъ было извъстно, что: Давидь вель войну съэтими народами и покориль ихъ, и ни одинъ писатель, живший въ его время, или вско-

(1) Jannsens, Hermeneutique sacrée. t. l. p. 229.

(\*) И по всей вѣроатности умолчала бы о товъ, что пар́-, свій родъ ведетъ свое начало отъ кровосмѣшенія (Быт. XXXVIII,-12-30). Также точно невозможно было составление Пятикнижия во время Саула и Судей, потому что историческия обстоятельства того времени нисколько тому не благоприятствовали. Саула, во все время его царствования, безпокоило будущее отнатие у него преотом, а Судьи постоянно вели войны съ состанния языческими народами. При Інсуст Навинт мочсейкое предание было еще слишкомъ свъжо, такъ что въ это вреия совершенно было невозможно выдать подъ именсть Моусся какое бы то ни было подложное сочинение.

4) Компиляція Пятикнижія произведена будтобы во разныя эпохи и во нисколько прісмово. — Это мнёніе, высказываемое многими германскими критиками, приниающими гипотезу фрагментовъ, перенесено М. Николя и Е. Ренановъ и во Францию. "Въ послъднее время, говорить второй изъ названныхъ писателей ('), ясно стало видно, гдъ надобно искать аналоги тъкъ процессамъ, посредствомъ которыхъ совершелись нослёдовательныя вереденки историческихъ сврейскихъ книгь. Эту аналогию находнить въ арабской потеристифіи. Въ самонъ дълъ, если сравнить между собою резличныхъ мусульманскихъ историковъ, то найденъ, что всѣ они воспроизводятъ одну и туже основу, первая редакція которой находится въ хроникѣ Табари..... Еврейская исторіографія прошла чрезъ такія же ступени. Книга Второзаконія представляеть намъ исторію, вступившую въ свой послѣдній періодъ, исторію, передѣланную съ ораторскою цѣлю, гдѣ повѣствователь не ограничивается простымъ разсказомъ, но старается назидать. Четыре предъидущія книги сами собою выказывають сшивки древнъйшихъ отрывковъ, соединенныхъ, но не приведенныхъ въ связный и послѣдовательный текстъ". Существенный недостатокъ

(1) См. указанное выше сочинение, стр. 118 и 119.

въ этомъ сравнения Ренана есть именно отсутстве нравды. Если и справедливо, что арабские писатели, жившіе посл' Табари, руководясь бол в изощреннымъ критическимъ тактовъ и более раціональнымъ критическимъ методомъ, воспроизводятъ только собранныя въ хроникъ Табари преданія, то совстиъ невтрно, буято также точно составлялось и Пятикнижіе. Книга Исходъ содержитъ въ себъ совствиъ имое, что книга Бытія, книга Левить совсѣмъ иное, что книга Числь. Что касается книги Второзаковія, то она представляоть общее обозрѣніе только трехъ предъидущихъ княгь и совстить не передаеть содержанія книги Бытія. Сравнение Ренана было бы справедливо въ такомъ только случав, если бы каждая кнога Пятикнижія начинала исторію израильскаго народа исторією віротворенія и продолжала повъствование о прочихъ событияхъ, составляющихъ содержание книги Бытия, съ нѣкоторыми только, несущественными впрочемъ измѣненіями. Также точно долженъ былъ бы поступить писатель книги I. Навина, книги Судей и такъ далъе – до Ездры и Нееміи. На самомъ же дълъ ничего подобнаго нътъ. Различные писатели историческихъ книгъ в. завъта совствить "не воспроизводять одной и тойже основы", иередѣлывая ее и только дополняя ее разсказами о событіяхъ, случившихся послѣ смерти предшествовавшихъ имъ писателей; свое повѣствованіе они ограничивають вообще темь, что начинають его съ того самого времени, на которомъ закончили свое повъствованіе писатели предшествовавшіе.

Но есть и болѣе важные доводы, опровергающіе гинотезу о позднѣйшихъ и послѣдовательныхъ передѣлкахъ Пятикнижія. Если бы этотъ древній памятникъ былъ результатомъ компиляцій, предпринятыхъ въ разныя времена, то 1) его языкъ носилъ бы соотвѣтственный имъ отпечатокъ; въ немъ находились бы обороты и выраженія, встрѣчающіяся въ книгахъ позднѣйшаго времени; такъ называемые архаизмы, или выраженія, вышедшія изъ употребленія, были бы тща-

тельно увичтожены; 2) ни одинъ позднавший писатель не могъ бы оставить не этихъ книгахъ, и въ особенности на Второзавоніи, свойственнаго имъ харавтера; никто не могъ бы войти до такой стенени въ роль Моусся, и слёдовательно говорить къ израильской народу такъ, какъ говоритъ Моичсей; никто не могъ бы съ такою точностію представить себѣ частныхъ в различныхъ обстоятельствъ, въ какихъ находился этотъ народъ, и произвесть творение, совершенно гармонирующее съ этими обстоятельствами; 3) компилаторь, пасавшій немного, или долгое время спустя послё Моvсея, не издаль бы своей книги въ родъ журнала, записывая событія но мёрё ихъ произшествія и какь-би изо дня въ день, излагая законы рядомъ съ событиям, и туть же помѣщая пѣсни, предостереженія и снова законы. Онъ не сталъ бы повторять этихъ законовъ по нескольку разъ, или, по крайней мере. изключить бы изъ Второзаконія та изъ нихъ, которые уже били изложены имъ въ предъидущихъ книгахъ. Онъ не сталь бы вторично и съ такою тщательностю излагать уставы обрадоваго левитскаго богослуженія. Такой способъ изложения мысяных только у человека, который записываль свои наставленія и приказанія въ саный моменть ихъ изданія, и который разсказываль потопь, какъ они были выполнены. 4) Наконецъ, если бы Патикнижіе было издано при Давидь, или позже, то ин были бы вправь ожидать, что въ немъ будетъ вольщена генеалогія этого великаго царя, что въ неть будетъ изложенъ уставъ относительно порядка престолонаследія, что въ немъ будетъ высказано порицаніе раздѣленія царства, распоряженіе касательно во строенія и устройства храна, изложены будуть законы противъ усиливіпагося въ то время между евреяни пьянства, упомянуто будеть о некоторыхъ веснять, употреблявшихся въ то время при богослужени, в проч. Равнымъ образомъ мы вправъ были бы надъят. ся, чтобы взъ вего быле новлючени тв законы и обычан, которымъ уже не следовели более, каковы: заковъ

о юбилейновъ годъ и законъ касательно отпущенія на свободу рабовъ — евреевъ въ седьмой годъ ихъ рабства. Наконецъ, позднъйшій писатель постарался бы устранить изъ текста всъ трудныя мъста, опустиль бы изъ него всъ кажущіяся ли только, или дъйствительныя противоръчія. И нельзя не сказать еще, что въ израильскомъ народъ не нашлось бы ни одного писа-

теля, который бы рѣшился составить такое писаніе, въ которомъ не было бы единства и гармоніи, какъ въ цѣломъ его составѣ, такъ и въ частностяхъ, и который удовольствовался бы, подобно какому-нибудь кропателю, только собраніемъ, или только сопоставленіемъ одного съ другимъ тамъ и здѣсь разсѣянныхъ документовъ, различныхъ по своему характеру, времени своего появленія и по своему писателю (\*).

## IV. Миюическая гипотеза.

Нападки миенческой гипотезы противъ Пятикникія явились только въ прошломъ столѣтіи. Вотъ какъ разсуждаютъ сторонники этой гипотезы. "Въ Пятикнижіи содержится много фактовъ, лишенныхъ всякаго правдоподобія и часто находящихся въ явномъ противорѣчіи съ законами природы. Съ исторической точки зрѣнія эти факты немыслимы; на нихъ можно смотрѣть лишь какъ на народныя легенды или миен. Но если справедливо, что Мочсей могъ собрать въ книгѣ Бытія преданія и миеы, подтверждавшіе бытіе Бога - Творца, которому покланялись патріархи, то нельзя тогоже сказать о четырехъ послѣднихъ книгахъ, гдѣ Мочсей разсказываетъ о современныхъ ему событіяхъ. Въ разсказѣ о египетскихъ язвахъ, о переходѣ чрезъ Чермное море, о маннѣ, о даровавіи Во-

(') Здѣсь авторъ говоритъ съ той точки воззрѣнія на Цятикнижіе, съ которой смотрятъ на него сторонники гипотезы Фрагиентовъ. — *Ред*.

Cos. 111.

2

гомъ десяти заповѣдей, объ устройствѣ скиніи, о пребываніи евреевъ въ пустыни—основа историческая, но она облечена въ мисы, образовавшіеся только съ теченіемъ времени. Современныя Моусею событія могли получить мисическую форму, какую они имѣютъ въ Пятикнижіи, только по прошествіи нѣсколькихъ поколѣній, и слѣдовательно Моусей не можетъ считаться писателемъ настоящаго нашего Пятикнижія" (').—Сторонники мисической гипотезы приравниваютъ, поэтому, чудесныя сказанія Пятикнижія къ баснямъ египетскимъ, индѣйскимъ, греческимъ, римскимъ и проч., и задаютъ вопросъ: почему бы одни только евреи составляли въ этомъ отношеніи изключеніе изъ всѣхъ народовъ?

## Исторический очерко мивической гипотезы.

Вооружившись указаннымъ сейчасъ началомъ, Шиммерз (\*) находитъ въ первыхъ главахъ книги Бытія, кромѣ нѣкоторыхъ историческихъ миеовъ, въ основѣ которыхъ лежитъ всегда что-нибудь дѣйствительное, миеы богословско-философическіе и, сверхъ того, миеы поэтическіе, или просто напросто вымыслы. — Мунмисе (\*) утверждаетъ, что миеическій элементъ надобно отыскивать не столько въ самыхъ разсказываемыхъ фактахъ, сколько въ формѣ ихъ выраженія. — По мнѣвію Гейне (\*), начало человѣческаго рода, изначальная исторія израильскаго народа суть сказанія, совершенно одинаковыя съ тѣми, какія мы встрѣчаемъ въ миеологіяхъ другихъ народовъ. — По мнѣнію Эйхгорна, Моу-

<sup>(&#</sup>x27;) Munk, Palestine. p. 135 136.

<sup>(\*)</sup> Speeler, Hermeneutica biblica. §. 75. 130. 138.

<sup>(\*)</sup> Muntighe, Disquisitio de eo, quod mythicum est in V. T. p. 18.

<sup>(&#</sup>x27;) Opusc. academ. t. I. p. 189.—Com. in tempor. myth. memoria a corruptelis nonnul, vindicata (Com. soc. Götting. t. VIII).

сеевъ Вогъ есть нѣчто въ родѣ двулицаго Януса. – Вауерз (') пошелъ по этому пути еще дальте. Библейскіе миоы онъ дѣлитъ на миоы историческію, философическіе, поэтическіе и смѣшанные. Въ примѣръ историческихъ миеовъ онъ указываетъ, между прочниъ, на исторію Авраамова жертвоприношенія. "Однажды, по его словамъ, Авраамъ, размышляя о религіозныхъ обрядахъ сосъднихъ народовъ, замътилъ, что иногіе изъ нихъ приносять въ жертву, на алтаряхъ своихъ божествъ, своихъ дътей. У него явилась при этонъ мысль: не нужно ли и ему самому представить подобное же доказательство своего почтенія къ Ісговѣ---Вогу своему, не слѣдуеть ли и ему заклать въ жертву Ісговѣ своего единственнаго сына, котораго родила ему Сарра? Вудучи весь занять этою мыслію, не дававшею ему покоя, онъ уснуль и увидель сонъ, въ воторомъ ему представилось, что это дело богоугодное. Въ древнія же времена въровали, что въ сновиденіяхь Богь открываеть свою волю людянь. Поэтому Авраамъ счелъ своею обязавностію исполнить то, что было открыто ему во снё. Но въ ту минуту, какъ онъ занесъ уже ножъ надъ Исаакомъ, онъ увидалъ овна. Это навело его на мысль, что Богъ, довольный его добрымъ намъреніемъ, послалъ ему этого овна для того, чтобы онъ закололь его вибсто своего сына: этого овна онъ и принесъ въ жертву".-Въ примъръ философическихъ миеовъ Вауеръ представляетъ исторію міротворенія. Онъ смотрить ва эту исторію, какъ на произведение мудреца, желавшаго представить начало міра въ наглядномъ видѣ, для того, чтобы легче запечатлёть ее въ умѣ читателей.-Что касается сказания о потопъ, то оно, по Бауеру, есть миев историко-философическій, или смѣшавный. Такъ какъ было общеизвъстно, что страшное наводнение погубило

(') G. L. Bauer, Hebr. Mythol. des A. und N. T. mit Parallelen aus der Mythol. and. Volker, vornehmt. der Griech. und Rom. Leipzig, 1802.

21

встхъ людей, за изключениемъ одного лишь семейства, то мудрецы и старались найти причину этого изключенія. Отсюда-догадки, легенды, разные мисы. Мисы поэтические Бауеръ находить въ разсказѣ о переходѣ чрезъ Чермное море, въ описании мірозданія по книгь Іова и проч.-По стопамъ Вауера идетъ Канне ('). По его мнѣнію, Авраамъ есть индѣйскій Брама, Іосифътуземное египетское божество и богъ врсмени, Веніаминъ-еврейский Сиріусъ, лътнее созвъздіе. - Но ни одинъ критикъ не прославился столько въ миоическомъ искусствѣ, какъ Де-Bemme (\*). На его взглять Пятикнижіе есть не что иное, какъ теократическая эпопея, заключающая въ себъ мисы этимологические, объясняющіе извъстныя названія (\*), и мины дидактические, которыми объясняется происхождение вещей, или посредствомъ которыхъ писатель старался научить читателей извъстнымъ истинамъ, но главнымъ образонъ нноы поэтические. Твореніе міра, исторія Авраама, исторія пребыванія израильтянъ въ пустыни и проч. тоже одолжены своимь происхождениемъ воображению поэтовъ и представляютъ съ себѣ историческаго элемента не болће того, сколько содержитъ его съ себъ Гомерова Иліада. Такъ, по воззрѣнію Де-Ветте, Авраань не есть личность историческая, а только идеаль втры, Моусей-идеалъ теократическаго генія и т. д. Ватке (\*) идеть еще дальше. Подобно тому, какъ личность Іи-

(') Erste Urkunden der Geschichte.... S. 1. 12. 121. 123. 396.

(\*) Kritik der israel. Geschichte. — Einleit. in das A. T. S. 191.

(<sup>3</sup>) Ссылаются въ особенности на слово Bahel — ситиение, прововодимое отъ balal (Быт. XI, 9) и Доаря (Быт. XIX, 92– 22), которое производать отъ митцеаръ — маленькая. кроина Но этимологія перваго слова совсѣмъ неискуственная. Бабел, сокращенное изъ Балебель, дѣйствительно образовалось наъ балем. Что же касается до Доаръ, то текстъ отнюдь не даетъ права считать его произведеннымъ изъ митцеаръ.

(\*) Die bibl. Theologie wissenschaftl. dargestellt.

суса Христа выродилась, по его мнѣнію, изъ мысли первенствующей Церкви, такъ точно и личность Мочсея есть созданіе еврейской общины.—Но мы не кончили бы, если бы захотъли перечислять всъ миоическія теоріи, придуманныя Фанъ-Боленами, Жоржами, Ленгерками (') и другими. Поэтому спѣшимъ представить опроверженіе тѣхъ началъ, на которыхъ зиждутся всѣ эти теоріи.

## Критика мивической теоріи.

Эти начала, по крайней мёрё, тё изъ нихъ, которыя явно высказываются самими миеологами (ибо далёе увидимъ настоящее основаніе миеической теоріи), эти начала можно, съ ученымъ *Паро* (\*), свести къ слёдующимъ четыремъ главнымъ положеніямъ: 1) существованіе миеовъ у всёхъ древнихъ народовъ и сходство этихъ миеовъ съ миеами еврейскими; 2) нэмѣненія, претерпѣваемыя историческими фактами въ теченіе длиннаго промежутка времени, протекшаго отъ ихъ совершенія до занесенія ихъ на письмо; 3) бѣдность древнихъ языковъ и незнаніе естественныхъ причивъ; наконецъ, 4) миеическое объясненіе больше, будтобы, чѣмъ историческое, охранястъ достоинство священныхъ книгъ.

Первое положеніе ничего не доказываеть; потому что аналогія, проводимая между мисами языческими и мисами мнимо-библейскими, не составляеть рицительнаго доказательства, такъ какъ изъ аналогіи никакъ нельзя выводить несомпино-вирнаго заключенія. Изъ того, что первобытныя времена большей части народовъ имбють характеръ легендарный, никоимъ обра-

(1) Сочиненія этихъ критиковъ поцитованы выше.

(\*) Institutio interpretis V. T. Utrecht, 1822.— Disputatio de mythica sacri codicis interpretatione, 2 edit.— Это послѣднее сочинение считается самымъ основательнымъ сочинениемъ, написаннымъ въ опровержение мизической теоріи.

зоять не слёдуеть, будто первыя времена и еврейскаго народа носять на себѣ точно такой же характерь. Аналогія имфеть значеніе только апріорическое, силу же его составляеть свидътельство. Но въ настоящемь случат свидътельство находится въ явномъ противорвчіи съ миенческою гипотезою. Тогда какъ греки и римляне сами признають въ своей исторіи легендарный періодъ и считають недостовърными первыя времена своей исторіи, евреи напротивъ считаютъ виолвъ историческимъ все, что Моусей передаетъ о сотвореніи міра, происхожденіи человѣка и различныхъ человвческихъ обществъ. Если эпохи всемірной исторія, по зам'вчанію изв'єстнаго римскаго археолога Варрона, могутъ дѣлиться у свѣтскихъ историковъ на времена темныя, времена миеическія и времена историческія, то еврейскія літописи не представляють намъ ничего подобнаго. Онъ начинаются исторіей и никакъ не предполагають въ себѣ миеа или легенды, т.е. факта, аллегоризованнаго преданіемъ и, благодаря этой аллегоріи, сдѣлавшагося болѣе или менѣе неузнаваемымъ. "Древнѣйшія легенды прочихъ народовъ, говорить Ина ('), начинаются политеизмомъ; онъ говорять ве только о брачныхъ союзахъ между богами и людьни, но и о разврать и любодьйствь небожителей; онь опнсывають войны между богами, обоготворяють солнце, луну, звъзды и допускають существовавие многихъ полубоговъ, геніевъ, демоновъ. Въ нихъ каждый изобрътатель какого - нибудь искусства причисляется къ богаяъ. Хронологи въ нихъ или почти, совствъ нътъ, или же она чудовищныхъ разибровъ. Географія ихъ подобна широкому полю, населенному химерами; въ нихъ все претерпъваеть самыя странныя превращения; онъ необузданно увлекаются всти порывами санаго заносчиваго и причудливаго воображения. -- Библія, напротивь, начинаеть свою исторію догнатомъ единства

(') B3 Revue protestante, eespare 1830 r.

Вожія, всемогущаго Творца міра, волею котораго приводится въ бытіе все, что существуеть. Здѣсь мы не найдемъ идеи о вѣчномъ хаосѣ, ни о непокорномъ Богу веществѣ, ни о зломъ Ариманѣ. Здѣсь луна, солнце и звѣзды вовсе не боги, а просто свѣтила созданныя на пользу человѣка, приносящія ему свѣтъ и служащія для него измѣреніемъ времени (Быт. I, 14—18). Всѣ великія изобрѣтенія дѣлаются простыми людьми, которые людьми и остаются. Хронологія идетъ въ естественномъ порядкѣ и географія не выступаетъ изъ естественныхъ предѣловъ. Здѣсь мы не видимъ превращеній или метаморфозъ, словомъ — не видимъ ничего такого, что въ книгахъ древнѣйшихъ языческихъ народовъ съ такою очевидностію указываетъ на слѣды фантазіи и миеа" (').

"У всёхь почти народовъ мионческое творчество совершалось во мракѣ временъ, когда фантазія не боялась дѣйствительности; но это творчество ослабѣваетъ тогчасъ, какъ начинается исторія. Напротивъ, древніе памятники свреевъ наполнены сказаніями о чудесныхъ событыяхъ, случившихся не столько во времена древнія,

(') Въ примъръ того, до чего можетъ доходить въ своихъ выпыслахъ вичьюъ не сдерживаемая фантазія, ножно указать ва книгу, существующую у индусовъ на палійскомъ наръчін, о пяты стахь пятидесяти рожденіяхь Будды. Въ эти рожденія онъ поперемённо являлся лошадью, обезьяною, львомъ, слономъ и проч, художникомъ, купцомъ, воиномъ, царемъ, демономъ и богонъ. Онъ родился отъ женщины, одаренной тридцатью двумя качествани, и самъ имъзъ тридцать два качества главныхъ и сверхъ того восемьдесятъ второстепенныхъ. Когда, въ юности своей, онъ, поджавъ подъ себя ноги, сиделъ въ глубокомъ размышлении, подъ рововымъ кустомъ, то его покрывала постоявно твиь отъ этого куста. Онъ былъ такъ краснорвчинъ, что лагушка, слушавшая одну изъ его бесёдъ, возвысилась до состоявія выстаго духовнаго существа (Deva). Въ другой разъ пять соть летучихъ мышей, слушавшихъ наъ его усть законъ, хота в не понимавшихъ его, тоже сдѣлалисъ дсвами. Сн. F. Neve, le Bouddhisme .- Ped

сколько въ поздататия (1). Если бы писатель, собиравшій преданія объ этихъ событіяхъ, имѣль въ видудать намъ сборникъ сомнительныхъ легендъ, вымысловъ, миеовъ, то онъ отнесъ бы ихъ, по преимуществу, къ временамъ древнѣйшимъ, когда контроль исторія быль почти невозможень; оставя же ихъ во времена новъйшія, когде положительная исторія имѣла тысячу средствъ опровергнуть и даже уничтожить ихъ подлинность, овъ подвергъ бы себя различнымъ пререканіямъ. Такимъ образомъ, отсутствіе чудесь въ первыхъ разсказахъ его истории и малочисленность представляемыхъ ею фактовъ могли происходить только изъ его добросовѣстной заботливости-устранить все, что казалось ему сомнительнымъ, преувеличеннымъ, нелъпымъ, словомъ-все, что казалось ему недостойнымъ правдивой исторіи."--Итакъ ни одинъ безпристрастный человъкъ и не подумаетъ о смѣшеніи, или сопоставленіи этихъ двухъ, столь противуположнымъ явленій, каковы языческіе мисы и библейскія сказавія. "Первый стихъ Пятикнижія, говорить другой писатель (\*), заключаеть въ себѣ несравненно больше мудрости, чёмъ вся миеологія и вся греко-римская философія, высказавъ абсолютное различіе между Бо-гояъ и міромъ, или между тварію и Творцемъ, —высказавъ такую истину, которая всегда должна была предохранять іудейскій народь отъ нельпостей языческихъ мисологій, политеистическихъ өеогоній, обожанія человѣка и природы. Если позже нѣкоторыя идололатрическія тенденци проникали въ отдѣлившееся израильское царство,

(<sup>1</sup>) Такъ, чудесныя событія, въ Библін, преобладають ю въ древвѣйшія эпохи, но во времена историческія, напр. въ эпоху Монсея и Іисуса Навина, потомъ—въ эпоху Илін и Елисен, и въ эпоху прор. Данішла. — Въ самую же блестящую эпоху политической жизни еврейскаго народа, каково напр. царствованіе Давида и Соломона, которое представляло такое общирное пом для вымысловъ фантазіи, чудесныхъ событій мы почти не встрѣчаемъ. — Ред.

(<sup>2</sup>)Wetzer, въ католическо-богословской энциклопедія, толь рубрикою: экзенетика.

то онѣ постоянно были поражаемы и подавляемы пророками".—"Можно сказать съ Де-Ветте, замѣчаетъ наконецъ Лагарпъ ('), что Пятикнижiе есть эпопея. Въ немъ есть нѣкоторыя черты въ этомъ родѣ: его постепенное развитiе, его величественный характеръ, его драматическій интересъ. Но если слово "эпопея" въ настоящемъ случаѣ служитъ только почетнымъ терминомъ для обозначенія вымысла или даже поэзіи, то оно нисколько неприложимо къ Пятикнижію. Эпическая поэзія жертвуетъ сущностію для формы. Въ Иліадѣ, Энеидѣ преебладаетъ форма; никто не выдаетъ ихъ за исторію. Въ Пятикнижіи же форма подчинена сущности,—что было бы необъяснимо, если бы оно не было исторіей. Произведеніе фантазіи необходимо имѣло бы иной оттѣнокъ".

Не трудно отвѣтить и на другіе аргументы, на которые опираются сторонники миеической гипотезы. Длинный промежутокъ времени, протекшій между событіемъ и его записью, никоимъ образомъ не доказываетъ того, будто эта запись неточна и недостовърна. Въ самомъ дѣлѣ, Мочсею не было надобности, какъ замѣчаетъ Боссюетъ, "издалека добывать преданія о своихъ предкахъ; онъ родился сто лътъ спустя послъ кончины Іакова. Современные Моусею старцы могли обращаться съ этимъ святымъ патріархомъ въ теченіе иногихъ лѣтъ. Память объ Іосифѣ и чудесахъ, совершенныхъ Вогомъ чрезъ этого великаго министра египетскихъ царей, была еще жива у всѣхъ евреевъ. Пространство времени отъ Ноя до Іакова измѣрялось жизнію трехъ или четырехъ человѣкъ; Ной видѣлъ ближайшихъ потомковъ самого Адама и, такъ сказать, касался начала міра".—Аргументь, заимствованный оть бъдности древнихъ языковъ и невъдънія естественныхъ причинъ извъстныхъ событій, не имъеть никакой силы; потому что младенческое состояние языка и отсутствие всякаго научнаго образованія не могуть довести чело-

(') Introductiou à l'anc. Test, ll part, p. 41,

вѣка до тупоумія и неспособности отличать естественныя событія отъ сверхъестественныхъ, тѣмъ менѣе отнять у него способность мышленія, слово и воспоминаніе.—Наконецъ, говорить будто миеическое толкованіе несравненно лучше, чѣмъ историческое, охраняетъ авторитетъ священныхъ книгъ, значитъ заявлять такое мнѣніе, которое по своей наивности равняется смѣшному. Въ самомъ дѣлѣ, намъ было бы пріятно услышать, чѣмъ будетъ особенно охранено достоинство священныхъ книгъ, какъ скоро у нихъ отнята будетъ ихъ историческая достовѣрность.

1

Всѣ эти аргументы несерьезны, и если бы сторонники миеической гипотезы не держались еще за другіе, то эти, вѣроятно, не въ состояніи были бы поколебать ихъ въры въ писанія Моусея. Дъйствительно, миоологи кладуть въ основу своей гипотезы вотъ какой силлогизмъ (1): если бы, говорятъ они, Мочсей, историческое существование котораго никто не можетъ оспоривать, самъ написалъ исторію техъ сверхъестественныхъ событій, о которыхъ разсказывается въ книгъ Исходъ и последующихъ за нею книгахъ, то онь, какъ человѣкъ высокаго ума и высокой нравственности, имълъ бы право на довъріе къ себъ своихъчитателей; но такъ какъ сверхъестественныхъ событій не можеть быть, то слѣдуеть, что тѣ мѣста Пятикнижія, въ которыхъ повъствуется о такихъ событіяхъ, писаны не Моусеемъ. — Такимъ образомъ противники Пятикнижія уже считають несомнѣннымъ и совершенно доказаннымъ то, что, напротивъ, имъ еще слъдовало бы доказать, именно-что сверхзестественных событий не можеть быть. Не наше дёло доказывать возможность иодобныхъ событій. Вопросъ этотъ принадлежитъ философіи и богословію, и мы не хотимъ и не вправѣ вторгаться въ ихъ область. Мы должны заявить только, что миюическая гипотеза зиждется на самомъ явномъ паралогизмѣ.

(1) См. вышеприведенное ивсто изъ Мунка, Palestine, р. 135-136.

Въ заключение нашего разбора миенческой гипо-тезы укажемъ еще на одну явную погръшность и про-тиворъче себъ миеологовъ. Съ одной стороны они ваявляють намъреніе — третировать священное Писаніе точно также, какъ и другія человѣческія произведенія, съ другой стороны они смотрятъ на него иначо, чёмъ на послѣднія.-Намѣреніе странное само по себѣ и противное началамъ критики; потому что, такъ какъ священное Писаніе, на каждой своей страницѣ, выдаетъ намъ себя за сверхъестественное откровеніе, за произведение божественное и превышечелов вческое, то оно н должно быть изъясняемо сообразно этому его характеру, а не такъ, какъ объясняется какая-нибудь обыкновенная книга; иначе говоря, прежде чёмъ говорить, что священное Писаніе ложно или невозможно, слёдовало бы доказать, что оно не имѣетъ божественваго происхожденія. — Что касается противоръчія, то оно очевидно. Тогда какъ по отношению ко всъмъ другимъ древнимъ сочиненіямъ наши противники обыкновенно довольствуются внѣшними доказательствами ихъ подлинности, или, по крайней мёрё, считають эти доказательства наиболье важными, какъ основывающіяся на свидѣтельствѣ чувствъ, какъ скоро дѣло коснется священныхъ внигъ, они отвергаютъ эти свидательства, нли считають ихъ самыми недостаточными и предпочитають имъ доказательства внутреннія, которыя, въ свою очередь, оцѣниваются ими съ субъективной точви зрѣнія, сообразно ихъ личнымъ вкусамъ и желаніямъ.

Наша задача кончена, цёль наша, по возможности, выполнена. Мы старались раскрыть тё побужденія, на • основаніи которыхъ зиждется наше убёжденіе въ подлинности Пятикнижія, и опровергнуть тё доводы, которыми противники Пятикнижія усиливаются отвергнуть эту подлинность. Послё этого изслёдованія твореніе великаго еврейскаго законодателя представляется намъ еще болёе достойнымъ нашего уваженія и уднеленія; это изслёдованіе, начетое нами съ нёкоторымъ опасеніемъ, вполнё убёдило насъ въ томъ, что этотъ древнёйшій письменный памятникъ несомнённо происходитъ отъ Моусея.—При этомъ пришли намъ на памятъ слёдующія слова, произнесенныя Сыномъ Божінмъ: Моусей писало о Мию (Іоан. V, 46).

## II. A. B.

(продолжение будеть)

# вопросъ

# О ПЕРСТОСЛОЖЕНИ ДЛЯ КРЕСТНАГО ЗНАМЕ-НІЯ И ВЛАГОСЛОВЕНІЯ ПО НЪКОТОРЫМЪ НО-ВОИЗСЛЪДОВАННЫМЪ ИСТОЧНИКАМЪ.

(npodonmenie)

Мы видёли, что дёлая общирныя заинствованія изъ слова Козьмы, составитель посланія кое-что-весьма немногое — прибавляеть, а нъчто — весьма иногое --изключаетъ. Также поступаетъ онъ в съ 31-ю главою Стоглава-съ опредѣленіемъ его о перстосложенія. 1) Первое-въ посланіи говорится: "и молящися крести-тися подобаеть двёма прысты", т. е, говорится тольво о крешении, о благословении же ни слова: тогда какъ въ Стогдавѣ говорится совмѣстно о томъ и другомъ: по крестномо знимении како подобаеть архиерьонь н иерьовъ рукою благословляти и знаменоватися, и прочимъ православнымъ хрестьяномъ знаменоватися... Тако благословити святителенъ и иерьомъ и на себе крестное знамение рукою возлагати двема персты" и т. ц. Намъренно или невамъренно сдъланъ такой пропускъ? Намбренно или ненамбренно отъ лица патріарха дается наставление грузинскому митрополиту и пастве его только о томъ, что "креститися подобаетъ двѣма прьсты", но ни слова не сказано о томъ, что и благословити люди святителемъ и іереомъ подобаеть двёиа же прысты? Ясно, что намбренно: такъ какъ во-первыхъ странно предположить, чтобы патріархъ забыль

преподать такое сродное первому наставлению о крестномъ знамении, естественно связанное съ нимъ наставленіе и о благословеніи, — тёмъ болѣе, что при составлени посланія онъ имѣлъ подъ руками 31-ю главу Стоглава; а во-вторыхъ самъ патріархъ въ заключеніе даеть знать, что делаеть этоть пропускъ намъревнонамъренно говоритъ только о крестномо знамени, в но о благословении: ибо въ заключении своего наставленія прибавляеть: "то есть истинное крестное знаменіе".-2) Что намбренно въ особыхъ видахъ нѣчто изъ 31-й главы Стоглава не вноезится въ послание, это видно со-вторыха изъ того, что не вносится оттуда въ послание анавематизмо на не крестящихся и не благословляющихо девьма персты: "аще ли кто двѣма персты не благословляеть якоже и Христосъ, или не воображаеть крестнаго знаменія, да будеть проклять, святія отцы рекоша... Иже кто не знаменуется двема персты, якоже и Христосъ, да есть проклятъ",-авасематизиъ, имѣющій особенно важное значеніе въ 31-й главъ Стоглава, почему и цитуется тамъ дважды; во онъ не приведенъ въ послани, тогда какъ онъ вошелъ бы какъ разъ въ стройный рядъ съ другими анаеематизиами посланія. Нам'треніе изключенія явное! З) Явное намърение изключений, измъвений, отступлений не только отъ буквы Стоглава, во даже и отъ мысли-отъ ученія видно во-третьихо и главнымъ образомъ изъ того, что послание очевидно отступаеть отъ Стоглава въ толковании двухъ перстовъ, имиже креститися подобаеть. "Три персты равны держати — исповедуемъ Троицу нераздѣльну", --- въ этомъ посланіе согласно съ Стоглавоять, который заповёдуеть "три персты равны ихёте вкупе по образу троическу" и т. д. ... "Съгбение прысту именуеть сшествіе съ небесь", —и въ этомъ толкованія согбенія двухъ перстовъ посланіе буквально согласно съ Стоглавомъ, по которому-, гбеніе персту толкусть преклонь небеса и сниде нашего ради спасенія". Но совствив несогласно послание съ Стоглавомъ въ толвовани значения "стоящаго перста", который по Стоглаву называется "вышнимъ перстомъ": этотъ "вышній перстъ" по Стоглаву "образуетъ божество, а нижній человѣчество"; по посланію же—"стоящіи перстъ указуетъ взнесеніе Господне", которое совершилось не по божеству, вездѣсущему и вся исполняющему, а по человѣчеству, вознесшемуся отъ земли на небо, слѣдовательно "стоящіи или вышній перстъ" указуетѣ не божество, какъ учитъ Стоглавъ, а человѣчество Господне. Такимъ образомъ оказывается, что мысль посланія совершенно противоположна мысли Стоглава.

Теперь, если намѣреніе составителя поланія отступить отъ Стоглава ясно до очевидности, то въ какихъ же видахъ, по кахимъ побужденіямъ и какимъ пріємомъ сдъланы эти отступленія, изключенія, измъненія? — Намъ кажется, что дѣло должно было происходить слѣдующимъ образомъ.

Выписывая изъ слова презвитера Козьмы наставленія обрядословныя, како подобаеть покланятися образу Спасову и пречистой Богородицы и святыхъ Божіихъ, и имъя въ тоже время подъ руками 31-ю главу Стоглава, читая здъсь однородное наставленіе о томъ же предметъ, како подобаеть покланятися образу Спасову и пречистой Богородицы и святыхъ Божіихъ, видя здъсь дялъе наставленіе о еже како креститися и благословити люди, составитель посланія естественно пришелъ къ мысли внести это наставленіе въ свое составное произведеніе.

Читаль онъ далѣе въ 31-й главѣ Стоглава дважды повторенный анаеематизмъ на не крестящихся и не благословляющихъ двема персты; и въ тоже время въ словѣ Козьмы видѣлъ цѣлый рядъ подобныхъ анаеематизмовъ: такое совпаденіе дало ему идею внести въ свое составное произведеніе и анаеематизмы.

Вотъ ему теперь съ русской московской точки зрѣнія хочется сказать со словъ Стоглавнаго собора: "и молящися креститися всѣмъ православнымъ хрестьяномъ, такожде и благословити святителемъ и іереомъ подобаетъ двѣма прьсты... Аще ли кто двѣма прьсты не благословляеть, якоже и Христось, или не воображаеть крестнаго знаменія, *да будеть проклять...* Иже кто не знаменуется двема персты, якоже и Христось, *да есть проклять...* Съгбеніе прьсту именуеть" то-то, "а стоящій персть указуеть" то-то, "а три персты равны держати—испов'єдуемъ Троину неразд'єльну, то есть истинное крестное знаменіе. Иже не любить Господа нашего Іса Христа, *да будеть проклять.* Иже не в'єруеть въ святую неразлучимую Троину, *да будеть проклять.* Иже святаго комканія честнаго тіль и крове Христовы не пріимаеть, *да будеть проклять* и т. д.—Но туть представились составителю посланія разнообразныя затрудненія и возраженія.

Могъ онъ знать или разузнать отъ грузинскихъ пословь, доставившихъ въ Москву послания грузинскихъ царя и митрополита, что да-грузины молящися крестятся не истиннымъ, по его мевнію — съ точки зрвнія Стоглавнаго собора, крестнымъ знаменіемъ, в именно крестятся тремя перстами, благословляють же именословіемъ, весьма близкимъ къ двуперстію-истивному, по его мнѣнію, перстосложенію. Вотъ онъ и рѣшается сдѣлать *первое* отступленіе отъ буквы 31-й главы Стоглава-не говорить ни слова о томъ, что святителемь и јереомъ подобаетъ благословити люди дебиа персты, находя учить этому грузинъ излишныхь, в нужнымъ только преподать имъ наставление о истинномъ крестномъ знамения, о томъ именно, что "молящися вреститися подобаеть двѣма прысты", а не тремя, -- "то есть истинное крестное знамение", треперстіе же-неистинное.

При этомъ составителю посланія, имѣвшему 31-ю главу Стоглава подъ руками, конечно приходило на мысль, для усиленія своего наставлевія, прогремѣть на грузинъ, не крестящихся двѣма персты, уже готовою, изреченною Стоглавнымъ соборомъ, анаеемою: "вже кто не знаменуется двема персты, якоже и Христосъ, од ссию проклята"... Но въ тоже время его взяло раздумье, будетъ ли это въ данномъ случаѣ умѣстно, при-

лично, полезно, бласотворно? Грузанская церковь, въ лицъ своихъ царя и митрополита, впервые вступаеть въ фактическое общение съ церковио российскою, въ общение мира и любви. Грузинская церковь крестится троеперетно, по испоконному обычаю, котораго и въ Россіи, всею силою книжной церковной власти, нека слонить еще не успели, и за этотъ испокоръ вку хранимый грузинами обычай бросить инъ-всей нхъ церкви въ лицо отъ лица неркви россійской анаеену?! Даже благотворно ли было бы въ ясныха и развихъ выраженіяхъ выставить эту рознь между двумя церквани въ такомъ пунктъ, который тогда московскимъ книжниканъ представлялся однимъ изъ существеннъйшихъ членовъ въры? Нътъ, наши русскія, какъ церковныя, такъ и особенно гражданския того времени власти были для такого грубаго промаха слишконъ осторожяы. А безъ совёта между даремъ и натріархомъ, нежду вкъ дунными людьми, безъ сонзволевія великаго политика заправлявшаго тогда всёми ділами царства - Бориса Сеодоровича Годунова такое существенно-важное дело, отвёть на посольство грузинскихъ царя и митрополита къ царю и патріарху носковскимъ, — дъло увънчавшееся съ теченісиъ времени такими блистательными послёдствіями -- соверненно-свободнымъ приссединеніенъ д'ялаго грувинскаго царства и народа къ скипетру и церкви русскимъ,--такое дело безъ общаго совета и крешеой дуны состояться не могло; и вотъ, раздунавши основательно, обстоятельно и всесторонне, безъ сомнѣнія-рѣнили: анассматизиъ Стоглавнаго собора на не крестящихся двъня персты отстранить, да и самое наложение розни нежду носковскою высшею частью церкви, стоявшею за двунорстие, и прузинскою церковію, употреблявшею троеперстіе, присудили представить въ таконъ снутномъ слововыражени, въ которомъ и сущность московской вфры о перстосложени была бы вспоевдана, и въ тоже время нововедана такъ, чтобы грузины не выразумъли ровно ничего опредъленнаго: надобно по-

Cos. ni.

3

лагать, что это было положительною въ даннояъ случат дипломатическою пталю. И отгого безсвязно изложенная 31-я глава Стоглава въ посланія патріарха Іова въ сокращения получила такое словоизложение, что въ путаницѣ словъ эдравону образованному симслу ранительно невозможно уловить правильно логически состроенную сконцентированную высль. Сквозь туманную мглу словь выглядываеть развѣ только мысль, что молящися креститися подобаеть двъна прьсти, какими-разумей какъ хочешь, а три персты равны держати-какіе три-разумѣй какъ хочешь, и сими м тремя, или тремя и двумя, т. е. всёми пятію-разуный какъ хочешь-ясновѣдуенъ Троицу нерездѣльну, что испов'ядують и грузины, и то есть истинное крестное знаменіе, а какое то-разумий какъ хочешь. Не скотря на все это или лучше-по всему этому, подъ ру-кою составителя пославія 31-я глава Стоглава яво нскажена до неузнаваемости, или даже до противорьчія посланія съ Стоглавонъ.

За твиъ составитель послания сталъ вписывать въ свое произведение отъ слова Козьмы анасематизны, н пишеть: "иже не любить Господа нашего Іса Хриот, да будеть проклять", и думаеть: это хорошо, это идеть къ дълу. Читаетъ у Козъны дальше: "нже не въруеть въ святую и разлучныую (лицами) Троицу, да будеть проклять", и думаеть: зачень же это? Сенчась чолько сказано: "а три персты равны держати-исповедуемъ Троицу нераздельну"; говорить опять о веря въ святую Тронцу было бы повтореніемъ, -- и онъ отбросиль анаесматизмъ презвитера Козьин на неверующихъ въ Троицу нераздъльную, твиъ болье что ученіе о перстосложени по изложению Осодоритова слов нивло у московскихъ церковныхъ книжниковъ того въка символическо-катихизическое значение исповълнія святыя неразлучимыя Троицы.

Этимъ и кончинъ мы ваше изслъдование о произхождении вставки учения о перстосложения въ послания патріарха. Ісва въ грузинскому митрополиту Николаю. А въ заключения обозрѣвшись вспять, отяоживъ въ сторону всѣ предложенныя нами гипотезы и выведенныя изъ нихъ вѣроятности, оставниъ и выставниъ здѣсь на видъ только безспорные виводы.

Несомевнео то, что напечатавное въ "Христіанскоиъ чтения" за 1869 г. посланіе патріарха Това къ грузинскому митрополиту Николаю пока еще не имъеть надлекащихъ гарантий своей подлинности и неневрежденности: такъ какъ до сихъ поръ вензвъстны ни бъловой подлинникъ пославія, отправленнаго патріархонь въ Грузия, ни черновой отпускъ, съ котораго списано бъловое пославіе; въ современныхъ патріарху Іову литературныхъ намятникахъ, принадлежащихъ почтеннымъ книгохранилищамъ въ Москвѣ, копій этого посланія нока не найдено; достов'єрный слухъ, что это послание читается въ сборникахъ старообрядческихъ, говоритъ скорфе не въ пользу его подливности, заставляя предполагать, что оно могло быть искажене отарообрядцами въ ихъ особыхъ видахъ; въ "Христіанскоиъ чтени" перепечатаво оно изъ рукописнаго сборника XVII в., принадлежавшаго новгородской Софійской библютекв, съ руковиси явно неисправной. безъ указанія на то, откуда изъ чьихъ рукъ заимотвовано для сборянка посланіе патріарха, а также и на то, откуда изъ чьихъ рукъ перешелъ самый сборникъ въ Софійскую библіотеку.

Несомнённо и то, что та часть посланія, въ которой заключается ученіе о двуперстіи, оть словь: "вся оубо заповёди Господа нашего Іса Христа спаоеніа ради бесёдованы суть", и до словъ: "жезль твой и палица твоя та мя оутёшнста", выписана вся изъ слова презвитера Козьмы, со многими выпусками, и только съ двумя вставками. Въ одной вставкё къ тексту Козьмы: радуйся обрадованная, Господь съ тобоно, приставлены изъ молитвы: Бопоредице Даво радуйся, слова: блаюсловенъ плодъ чрева твоего, яко родила еси памъ Христа Спаса, избасителя душамъ нашимъ. А -другмя, сдёланная соотавителемъ вославія, аставжа въ

3\*

тенсть Козьны, есть разематриваеное изричение отновительно двуперстия.

Но и эта вставка о двуперотін, безснорно, несамостоятельна, а напротивъ списана изъ 31-й злави Стоглава.

И списана восьма оригинальнымъ образомъ-не пѣликопъ взята изъ 31-й главы Отоглава, а выдергана -- такъ сказать -- по строчкаять или но предложени ниъ и концептирована-связана въ въчто цвлое такъ нестройно, что эта 31-я глава Стоглава, замечательирищи изъ панятниковь невъжественности и безголковости нашихъ древле - российскихъ грамотвевъ, въ азложения послания является еще нетольовье, такъ что принисать такую безспыслицу перу натріарха Іова кожно только извинительно прицисывая ему въ тоже время особые дипложатические виды -- выразиться какь иожно темнее и сбивчивее-такъ, чтобы остаться относительно излагаейаго предмета непонятымъ грузинами, къ которымъ послано адресовалось: очень въроятно, что именно это мъсто посланія, при первоначальной его редажців, самник патріархонь или Борнсонь Годуновыив и другими думными людьми поправлено и перевравлено въ диплонатическихъ видахъ нъсколько D835.

Въ тоже время списывая свое наставленіе о двуперстіи изъ Стоглава, патріархъ нимало не полтвердилъ своимъ авторитетомъ авторитета Стоглавнаго собора; напротивъ отвергъ его, намѣренно изключить изъ редакціи своего посланія, въ наставленіи о двуперстів, анаеемативиъ Стоглавнаго собора на не звименующихся двѣма персты, а главное-давъ персталь отличное отъ толкованія Стоглавнаго собора или даже противное ему толкованія, именно, тогда какъ по изъясненню Стоглавнаго собора вышній (надо думатьуказательный) перстъ указуетъ божество, а нижній (вадо думать-великосредній) человѣчество IC Христево, по послянію "стоятній (по старообрядчески суля, надо думать-указательный) перстъ указуетъ възнесть не Господне", которое оонарницаль не по бежеству, везд'в сущему и вся исполняющему, а но челов'ячеству, вознесинемуря оть зем ди на небо, сл'ядовательно "стоящий исм вышной перона" указуеть не божестоо, како учить Столарев, с человнуеть С Христово.

Итакъ отврообрядин должны сдравть выборъ меякду Стоглавныма соборома и между посланиема всероссійскаго первопатріарха Іова ка грудонскому митрополиту Нинолаю, — взять себъ въ руководство или то или другов, но не виботь то и другов: ибо осли правъ Стоглавъ, то неправо послание, и обратно---если право послание, то неправъ Стоглавъ.

Очевидно, что патріархъ Іовъ отнесся къ книгъ Стоглавнаго собора не какъ къ безусловному общеобязательному ваноническому соборному определению. а просто какъ къ литературному историческому каноническому памятнику: взяль изъ Стоглавнина въ свое нослание что полходило къ его патріарха собственной мысли о перстосложения, а прочее отворгъ или даже изложиль противно изложению Стоглавника. Въ таконъ свободномъ отноннени въ Стогдаву патріархъ Іовъ имбль себь предшественника и руководителя въ санонь председателе Стоглавнаго собора, иносоциенани митрополить Макарии, который и после Стогленнаго собора, вопреки подвержденной имъ анаеемѣ на не знаненующихся двёна персты, продолжаль проповёдыя вать троеперстіе, изложивь въ своей Минеф-четьв (какъ выше закъчено) олово Осодоритово такъ: "сице благословити рукою и креститнов тремы персты, и равны инти вкупа по образу троическу... Тако достонть вреститись и бланословитись".

Митрополить Макарій, нь своень-можно сказатьвесьма осторожномъ, хотя и рёшительномъ протестъ противъ партія, ратовавшей за двуперстіе въ зпоху. Стоглавнаго собора, не быль на Руси одиновъ, котя противная партія и начинала быть въ русской церкви господствующею: кромю Макарія были ег его эпоху и други, рашовавшие за тросперские сопреки навязиваемому противною партією доуперетію. Чіть больше ділается, съ течеціємь временн, большею частію—случайныхъ открытій по исторін русской церкви, чёнь больше открывается панятниковъ, относящихся въ разсматриваеной эпохё и къ резсматриваеному вопросу, тёмъ болёе выясняется фанта розни, существоваєщий ез эпоху Стогласнаю собора между тросперстниками и доуперстниками.

Въ настоящемъ году случайно пріобрѣтена изъ старообрядческихъ рукъ въ рукопноную библіотеку казанской духовной академии зам'вчательная руконись, проданная намъ за псалтирь Филарстовскую. Описывать ее подробно здёсь ны не находниь нужными; во закътимъ, что эта дъйствительно псалтирь есть исалтирь слюдованная, а въ концъ къ ней присоединень сборникъ разныхъ статей колитвеннаго и нравственноучительнаго характера. Прввыкшій, хотя сколько-шбудь, къ различению по эпохамъ древле-русскихъ рукописси, сибло отнесеть эту рукопись-этоть чистый уставъ, изрѣдка переходящій въ полууставь и скоропись, развѣ только къ XVI, во викакъ не къ XVII вику, а за тимъ скорие къ началу, чимъ къ концу XVI в., или даже къ XV въку. По всей рукописи мы видить безпрерывное сознательное употребление юсовъ, начертаніе имени Інсусь чрезь ижицу, напр. вайки ти и нашь, и дугіе несомнённые признаки древности; сравнение текста этой псалтири съ нечатною псалтири Филаретовскаев времени повазало, что въ нашей рукописи и начертания словъ и обороты несомнённо древнъе Филаретовской эпохи. Ни предисловія ни послісловія въ рукописи мы не видимъ; въ середнят рукописи, на несколькихъ сотняхъ страницъ, мы не нашля опредъленнаго слъда, кому первоначально принадлежала эта рукопись, кто ее такъ тщательно написаль, ГЛ жиль переписчикъ, въ какомъ городъ, въ какомъ внаженія, въ какой, спархія, при какомъ святитель, 85 вакую эпоху; несомнённо только, что это быль юнахъ, жилъ въ обители, и въ эпоху, воторая не ногла

быть позже полованы XVI стояблая. Текь вь одновь мвста иы читаемъ: "помяни те потриория, архисписно-ILL B CHHEROILL. NONAHE IN apaienmanong names inge, съ архимавдриты и игумены, јерен и діаконы и четин и всякого церкомного чина, ихже послава инстухи словеснаго ти стада... Помяни ги правовърчна пари и княэн. И благовырнию всликого киязя нашего, имрк, подан же ему ги здравіе тілеси и души спасеніе... Поняни ги архимандриты и игумены и вся сущаа въ конастырехъ и служаща имъ. Помяни ги отца нашего игумена, нири, архимандрина, строителя и стража душь напихъ... Помяни ги всю еже и ук ощ и братио нашу сию имярекъ, събравшихся съ святую общисль сио... Избави п ограду спо монастырскую, вненже прибываеме... Помяни ги преставльшанся рибы теон вселенскиа патріархы, святычній матрополиты, благочестизыа цари и царици, благовърныя князи и свящевноархіенисконы и епископы, благовтрима княгини, и священнокы и инокы и внокиня и вся вравосланныя христіаны"... Въ другомъ ивсть: "небосный нарю, върныя князи наша укрван, въру утврыли" и т. д. Въ третьемъ мъетъ: "спаси ги люди твоя и благослови достояние твое, побъды миляема правосласныма на несприныя во ха ланикы дарун и своя: съхранян крестонъ си люди". Здъсь же: "възнеснися на крестъ волею тезокиенитому ти и новому жительству щедроты твоя даруй у Боже, възвесели силою своею сприыл килзи нани, поброн дая има на съпостаты"... Въ другонъ мѣстѣ: "съхранян Слове епрнаго князя нашею"... Находных подъ коноцъ рукописи и еще помянникъ, въ воторонь читаемь: "Помянникь си глагоня, на коемьждо стись творя поклоны... Спаси и и помилуи правовърныхъ церій и благовърныхъ князіи и православвыхъ: Спаси ту и поннауй блазовпорнато селиказо килая щашего, имрк, и еся, бласочестнойя князя наши, и хонотолюбивая чаз воиньства. Огради ги держаен нас ниронъ, и нокори подъ новъ жиз всякаго врага и суностата, и да и ны въ деланиет исс. тихо. и бовнолено

житіе поживень во всяконь благовівріи и чистоті. Спасн ги помелуи архіепископъ православныхъ и епеовонь сархимископа намего, имрх, съ іврен в діяконы и четци и всего чина перковнаго, яже постави настухи словеснаго ти стада. Спаси ги и помилуи бланоспорняю княнню и вся благочестивыя княнны и чела ихъ. Спаси й номвлуи отца нашего изумена, при, стровтеля душь нашихъ"... Здъсь же въ заключени номянника читаемь: "За молитвъ святыхъ отояъ в нихъ й й ў Сыне Вожін поня. Оустаев сін оубенне Керила. Тако бо достоить мниху работати Bory. Не тобно за свои молитиса Богу. Нъ и за чюжів. И за врагы. И не за едины христіаны. Нъ и за погания. Да быша ся обратили въ Богу".-Надобно зайвтить, что въ рукошиси рѣдко употребляются запятыя, а больнюю частію употребляются точки, что неогда для яености им изибняли. Читаемъ въ самонъ концъ рукописи и сиде одинъ помянникъ и въ немъ: "помяни и архіепископы и епископы. И архіспископа нашего, имря, съ јерен и дјаконы и четца и всякого чина церковнаго, яже постави настухи словесного си стада... Поняни ги цари правовърные и князи. Помяни ги князя нашего, имри, о здравін и спасеніи, държаву сю нь рень огради" и т. д. Отсюда открывается, что перенночивъ разсматриваемой псалтири знасть патріарховъ, во только вселенскихъ, а не россійскихъ, -- знаетъ благовтрныхъ царей, но опять не россійскихъ,---иодится ве о царъ россійскомъ, но "о благовърновъ великовъ квязв нашемъ, имркъ, и държавъ его",-или, отличая великаго внязя, в не царя, отъ другихъ князей, молится "о благовърномъ великомъ князъ нашемъ, имрк, в всехь благочестивыхъ князехъ нашихъ, и христолобивонь ихь (совитство) вовньстве и (общей) ихь държавъ", а также "о благовърной княгинъ (велиси, а не цариць) и всяхъ благочестивыхъ внарниять в чадахъ ихъ", нли даже вовсе не отличая великато князя отъ другихъ князей полнтся "о върныхъ ки BEXL HAINEXL" BE YDENCHERIXE MECTAXE NOLHTES, ME

ECHOROPI BELLY IPPEERTO NOMETICS SA BUNOTOGODELLOBI, какое бы название ни носили они: "небесные цария оврныя князи наша укрвпи... Спаси Господи люди твоя и благослови достояние твое, ноб'яды князеня привославнымо на невърныя со Христа языки дарун"... Такія формы общеупотребительныхь молитвъ переносять насъ въ эпоху, когда на Руси еще живы и кръпки быле нонятія удёльной русской эпохи, а титулы парей и нарства еще не обобщились въ словоупотреблении общенародновь и общепервовновь, такъ вакъ цари завелись въ русской земл'я повидимому еще недавно или даже еще вовсе не существовали, а продолжали еще вняжить великіе князья сь прочини князьяни ульльными надъ общею ихъ совитетною русскою държавою. Кажется, переписчикъ этой рукописи есть выпеупонянутый минах Кирила, самь собя называющий убогият. Нельзя сказать, что онь только переписчикъкопінсть; нѣть, сравненіе его поняннивовъ, нонвиденныхь вь трехь или даже въ четырехъ мъстахъ, варіянты, можду ними успатриваемые, то сокращенія, то распространения и некоторыя чисто личнаго субъевтивнаго направления изябнения текста, при единстви главнаго содержанія, показывають, что онь вь нішечорыхъ случаяхъ свободно относился къ понъщаемому въ его рукопись тексту, какъ сочинитель. Но къ какой обичели и къ какой спарки сей нижъ Кириллъ принадложаль, это разобрать ны не ногли: ясно только, что онъ вездъ понинаетъ "игунена нашего, нирк, архимандрита" и "архіспискова нашего, имрк"; ногъ принадлежать онь и къ новгородской архиспископии и къ ростовской и т. п.; но къ какой именно, о тонъ даже приблизительно гадачь ны но ножень. Что же насается до эпохи, когда рукопись эта писана, то это можно опредвлить съ довольною точностию но полъщенныть въ средние рукописи полныма селицама са трепаряжи и кондаками ссятымо, по вносенныть вы святны именамь святыхь россійскихь и по правлникамь въ намать событий, совершившихся въ руссной церкве.

BL SMULL COMMUNES IN YCHATTERDECHL, 910 TOLLA вакъ святые русскіе древнъйшей эпохи, начиная оть времени крещения Руси при равноапостольномъ князь Владимірь и до конна XV въка, вносены сюда почти всв, другихъ святыхъ русскихъ, причтененихъ къ лину евятыхъ съ половины XVI века, ветъ ни единаго. Такъ въ песяне сентябри звачится: 17-го панать творинь носолеленныма чюдотворцень, княземь вросласкигь, Феодору и Давиду и Константину", правднованіе которынь началось съ 1493 года.-25-го значится: "въ той же день преставление преподобнаго отца нанего Сергія, игунена бывшаго, идеже в положены быша честныя его мощи. Егов'ять именемъ нарицаень велнкая лавра Сергіевь монастырь"; празднованіе сту началось съ 1491 г. -- Но ни 24-го числа нътъ висни Никандра пустынножителя псковскаго, ни 27-го-Савватія соловецкаго, тогда какъ празднованіе нергому установлено съ 1686 г., а второму съ 1566 г.-Въ октябри подъ 4 числовъ нътъ-обрътения честних иощей свв. Гурія и Варсонофія казанскихъ, которымъ празднование установлено съ 1596 г. – Подъ 5 числомь не значится празднования тремъ святителянь московскимъ Петру, Алексію и Іонѣ оттого, что эти святцы, зная двухъ первыхъ святителей Петра в Алексія, еще не числять въ лякъ овятыхъ третьяю-Іону. Равныхь образовь подъ 8 числовь но значится явленіе иконы пречистыя Дівы Богородицы Казанскія; совершиванееся въ 1591 году. Но значится 29-го-Авраанія ростовскаго, мощи коего обратены 1212 года.-Ва поябри нить имень-5-го числа Іоны архіениемопа новгородскаго (сконч. въ 1470 г. и не быль торжественно провозглашенъ святымъ), — 6-го — Герман казанскаго (празднование сму началось съ 1596 г.),-11-го числа-св. Максина юродиваго (почитание его вачелось съ 1598 г.), -- 17-го--- Никона игумена радонежскаго (презднование сму началось съ 1547 г.),-22-го — Михаила тферсиаго (обрътены монии его в 1632 г.). Но 6-го значится пакать преподобнаго Вер-

лазиа новгородскаго (прездноване въ Москвъ съ 1401 г.). А 28-го значится: "въ той же день преставися пресвященный архіепископь Феодорь ростовскии", коему читается зачев и тропарь, и коего цамять чтилась уже съ XV въка. Въ декабри нътъ 7-го числа ни Автонія сійскаго (празди. съ 1579 г.), ни Нала отолобенского (праздн. съ 1667 г.); но подъ 20 числомъ значится: "въ той же день преставися пресвященный Петръ митрополить въ 3 часа нощи въ лето 4830-е. Пасъ церковь Божію лить 18 и 6 мисяць. Положень бысть въ град Москв ".--В январи подъ 9 числомъ нѣтъ Филиппа митрополита московскаго (праздн. съ 1591 г.). Но въ феврали значится 11-го - пренодобного Дмитрія, иже на Прилуцѣ (почитавіе начелось съ 1417 г.). А 12-го-, преставление иже во святыхъ отца нашего Алексіа, новаго чюдотворца, интрополита овятнишаго митрополіа кыевскых и всеа Руси" (отврытіе нощей его въ 1431 г.).-Вз марть не значится ни подъ 2-мъ числомъ-Арсенія епископа тверокаго (почит. съ 1547 г.), - ни подъ 16-иъ - Сераліона архіеннекопа новгородскаго (почнт. съ 1517), —ни подъ 17-мъ-преп. Макарія колязинскаго (празднованіе ему установлено въ 1547 г.),-ни подъ 31-иъ – преставление св. Іоны митрополита московскаго (обр'ят. мощей его въ 1472 г.). – Равно какъ и во стрплю не значится ни подъ 1-иъ числовъ--Евония суздальскаго (обрът. мощей въ 1507 г.), — ни подъ 7-мъ — преп. Нала сорскаго (почит. съ половины XVI в.),---ни подъ 7-иъ же-Данівла переяславскаго (откр. мощей въ 1652 г.),ни подъ 17-иъ-преподобнаго Зосним соловецкаго; но подъ 26-иъ значится - Стефана епископа перискаго (ночит. съ 1472 г.). — Въ мань значится: 14-го – Исидора юродиваго, ростовскаго чюдотворца (праздн. съ 1484 г.),-20-го-обрѣтеніе мощей Алексев питрополита чюдотворца рускаго, равно вавъ значатся и другіе древнішіе русскіе святые. Но не значится ни 15-го-убіеніе благовърнаго царевича князя Дмитрія (откр. мощей въ 1606 г.), -- на 28-го-преставление Іо-

анна породнивато устранскато (почит. об половины XVI въка). Во ими значится 9-го-преставление пренодобнаго Кирилла игумена бълососредато (преставлене въ 1427 г.). Но 15-го-нать Іоны интрепедента носковскаго; 25-го-евть внязя Петра и княгини Феврони. муромскихъ, почитание коннъ установлено соборонъ 1547 г.-Во поль не значится 3-го-Фильниа интронолита московскаго, равно какъ не значится 8-го-праздиованіе вковъ Казанской Божіей Матери и 10-го положение ризы Господней, - хотя подъ 2-из иеля в вначится — "положение ризы честные пречистые владичица нашеа Вогородица." — Ва августв 2-го нъть-блаженнаго Василія юродиваго. Но 26-го-значится: "въ той же день празднуемъ срътению пречистыа владычица нашаа Богородице изъ града Владимера въ 60госпасаемый градъ Москву, прихода ради безбожнаго царя Темеръ-Аксака". Запъчательно начало тронаря на этоть день: "днесь св'ятло красуется сласнюйни градъ Москва..., въспривнин честнаго твоего образа, Вогородице Владычине, чюдотворную икону. Священноначальници же и жиязи русти и христолюбивыть люден достовнів множьство вкуп'в съ св'ящами предтекуть, и сію прославляють въ пречестняма храна тосно осечестнаго успениа"... Отоюда изъ тропаря вилно, что въ то время не только существоваль уже град Москва, но и сталь ужо славныйшимо, и въ некъ 10строень уже пречестный хразь всечестнаго успения пречистыя Владычицы; но не спотря на то, что ИванъШ и сынъ его Василій были уже самолержим и единодержавцы земли русскія, идея единодержавія-единаю великаго князя царя пока еще не одольла и не вытеснила идею многихъ килаей рускиха, которые выз будто еще держать второй рядь за русскими священ-HOHATAJBHEKAMH.

Изъ вобхъ этихъ данныхъ ин виносниъ убъядение решительное, что разсматриваемая нами рухописсслъдовинная псалитрь написана вз первой половина XVI стольтия, допуская и ихъя даже накоторыя ос-

нованія допустить, что первая часть рукошьси и сватцы написаны до Стоглавнаго собора, а конецъ рукописи около времени Стоглавнаго собора.

Зачёнь же напь нужно это знать? — А затёнь, что эта древняя, времень Стоглавнаго собора, рукопись прямыма историческима свидательствома констатируета факта, который до сихъ поръ въ нашей богословской литературѣ доказывался только разными соображеніями, что ва то время около Стоглавнаго собора одни держались двуперстія, а другіе троеперстія, — что защитники троеперстія настаивали на разности перстосложеній для престнаго знаменія и благословенія, а поборнихи двуперстія ва свою очередь относились къ данныма, изложенныма ва 31-й глава Стоглава, съ свободныма толкованіема.

Архимандрить Никанорь.

(будетъ окончание)

# КАББАЛА

#### ИЛИ

### РЕЛИГІОЗНАЯ ФИЛОСОФІЯ ЕВРЕЕВЪ.

### (продолжение)

### III. УЧЕНІЕ КАББАЛИСТИЧЕСКОЕ.

#### А. ВЪ СЕФЕРЪ ЕЦЦИРА.

Сеферт ещира восходить до идеи о Богт чрезъ разсматривание міра; здъсь изъ единства, царствующаго въ творении, доказывается и единство и премудрость Творца. Но витсто того, чтобы искать во вселенной законовъ, ею управляющихъ, и въ самыхъ этихъ законахъ читать мысль и премудрость Вога, Сеферз ещира усиливается установить грубую аналогію между вещами и знаками мысли, или средствами, чрезъ которыя мудрость является и хранится между людьми. Двадцать двѣ буквы еврейскаго алфавита и десять первыхъ цифръ, удерживая собственное значение, служать еще къ выражению всъхъ прочихъ предметовъ Эти два рода знаковъ, въ соединении, называются триднатью-двумя чудными путями Премудрости, посрелствояъ которыхъ Вѣчный сотвориль все ('). Къ этилъ тридцати-двумъ путямъ Премудрости должно приссединить три другія формы, означенныя тремя непонятным терминами (בפר כפור וספר), впрочемъ подобными трелъ греческимъ терминамъ, означающимъ — субъекть, объ

(') Митина, гл. 1.

екть и акть мысли. Испанень Кузари геворить: "нервынь изь этихь трехь теринновь (ссфарь) означають ть числа, при посредствь которыхь только и можно опредёлить различные отношенія каждаго тьла, чтобы понять цёль его сотворенія, т. е. мёру, количество, тижесть, движеніе и гармонію. Другой терминь (симурь) означаеть слово и голось, ибо словонь Божіинь сотворены существа въ различныхь формахь, внёшнихь и внутренникъ.... Наконець, третій терминь (ссферь) означаеть писаніе. Писаніе Божіе-есть дёло творенія; слово Бога-есть его писаніе; выоль Богаесть его слово. Такимъ образомъ мысль, слово и пиеаніе въ Богѣ-одно, тогда какъ въ человѣкѣ онитри" (1).

Подъ внененъ сефирота (2), которое здѣсь въ нервый разъ является въ языкв Каббалы, сперва разскатраваются десять числь или изчислений отелеченных. Оня продставляются общейшими и слёд. существеннъйними формами всего существующаго и, если можно такъ сказать, натегоріяни вселенной. "Есть десять софиротос; десять, а не довять, досять, а не одживаднать; старойся почять ихъ своею мудростию и овонив разумонь; пусть на нихъ постоянно обращаются твои изслѣдованія, твои созерцанія, твое вѣдѣніе, твоя мысль и твое воображение; поставь вещи на ихъ начаять и утверди Творца на его основании. По отношеню къ десяти сефиротама, нътъ конца ни въ будущень ни въ прошедшень, ни въ благѣ ни въ злѣ, ни въ вышинѣ ни въ глубинѣ, ни на востокѣ ни на ванадъ, ни на югъ ни на съверъ, ('). Здъсь безконечное разсиатривается въ десяти видахъ; и отсюда винить не только общий характерь всвхъ сефиротосъ,

(<sup>1</sup>) Discors. 4. § 25.

(\*) Слово сефиронть (ハンシン) есть множественное число слова сефира (ハンシン), которое, кажется, значить сфера—оть греческаго буагоа, или сяють—оть слова сафирь (ソシン).

(\*) Глав. 1. предлож. 9. 4.

но и то, каникъ здежентакъ сни соотейтотвують. Но эти различные виды принадлежать одному безконечнону. Десять сефиронного суть нанъ-бы пальцы руки, въ чноль десяти, и вять противь пяти; во средя ихъ соть связь единства" (1). Воть начисление софиронов: "первый изъ сефиротовъ, сдиний, это духъ Бога живаго, да будеть благословенно иня его, да будеть бла-РОСЛОВЕННО НИЯ ТОГО, КОТОРЫЙ ЖИВСТЬ ВЪ ВВЯНОСТИ. Духъ, голось и слово — воть духъ святый. Доя – это дыханіе, происходящее оть духа; вь вень вачертны н взображены двадцать две буквы, которыя составляють однакожь единое дыхание. Три-это вода, пронеходницая отъ дыканія или воздуха. Въ водъ онъ зарыль мракъ и влагу, образоваль землю и глину, распростерь потонъ въ форм' ковра, изо'ткъ въ форм' ствны и новрыль какъ-бы кровлею, Устьере — это огонь, происходящій изъ воды, изъ котораго онь сдьявль престоль своей славы, небесныя колеса (офения), серафиновь я ангеловъ слугъ". Следующія писть чисть представляють различные предблы піре, т. с. четыре страны свъта, высоту и глубяну. Эти предъды низноть также энбленнани различныя конбинации, которыя ножно составить изъ трекъ первыкъ буквъ слова Ішо-BG (\*).

Такимъ образовъ всё эдементы, изъ которыхъ состоитъ міръ, произошли одинъ изъ другаго, приника характеръ болѣе и болѣе матеріальный, по мѣрѣ своего удаленія отъ святаго духа, своего общаго начам. Не тоже ли это, что ученіе объ изтечения? Вотъ что далѣе говорится: "конецъ сефиротова соединиется съ своимъ началомъ, какъ пламя соединено съ голознею, ибо Господь одинъ и нѣтъ другаго. Но въ присущи единаго сколько числъ и словъ? Затвори твои уста, чтобы не говорить объ этомъ, и твое сердце, чтобы

- (<sup>1</sup>) Глав. 1. пред., 3.
- (\*) Глав. 1. upeдл. 9—12,

не разнышлять объ этонъ; и если твое сердце вырвалось, возврати его на его ивсто; ибо для этого сдъдана связъ" ('). Здёсь видна мысль о образовани вещей путемъ изтечения при посредстве огня или свёта.

Съ этою теоріей соединяется другая теорія о слов' Вожісиъ, тожественной об духонъ, и разснатраваемонь не только какъ абсолютная форма, но канъ элементь творческій и саная суботанція вселенвой. Духъ святый или духъ Вога живаго составляетъ одно и тоже съ голосомъ и словонъ; онъ ностеценно какъбы извергь изъ своего н'вдра вст элементы природы физнческой; онь не только то, что ва языкв Арастотеля называется матеріальнымъ вачаломъ вещей, онъслово, сделавшееся міронъ. Вироченъ въ этой части Каббалы идеть дело только о міре, в не о человект или человъчествъ. Здъсь обращается вникание болъе на форму, нежели на субстанцію вселенной, тогда какъ въ первой части десять первыхъ числъ относятся болье къ субстанцін, нежели къ форме. Двадцять дві: буквы еврейскаго алфавита, разсматриваеныя только во отношению въ выражаемымъ ими звуканъ, отоятъ, такъ сказатъ, на границъ віра умственнаго и віра фи-внческаго; ибо, съ одной стороны, онв разръшаются нь однеь натеріальный элементь-дыханіе или воздухъ, съ другой-онв суть единая возможная и неизменная форма духа. Такимъ образомъ знаки алфанита здъсь нграють туже роль, какую иден въ философіи Платона. По вхъ присутствію, по ихъ отпечатканъ на вещахъ, познается верховный разумъ во вселенной и во всвхъ ся частяхъ; наконецъ, чрезъ ихъ посредство святый духъ открывается въ природѣ. Таковъ симолъ сабдующихъ словъ: "двадцатью двумя буквами, давши ниъ форму и фигуру, смѣшавши и соединивши ихъ различными образами, Богъ сотворилъ душу всего того, что образовано и что будеть обравовано. На этихъ

(1) Глав. 1. предл. 5. 6

Cos. ni.

4

-сацыять буквахъ святий, да будотъ онъ благословенъ, -основаль: спос има высокое и неизроченное" ('). — Онъ -раздълнотая на разланныя: иласси , которые назыралотена ими: матари, ссях доайныза и допалдианы просспахо ('). Эти числи: муи, сомь и допалдианы, кабба--пахо ('). Эти числи: муи, сомь и допалицаны, кабба--пахо ('). Эти числи: муи, сомь и допалидианы, кабба--пахо ('). Эти числи: муи, сомь и допалидианы, кабба--пахо ('). Эти числи: муи, сомь на состава и прау. 2) вы облаготального природани: 1). мь обномь состава и прау. 2) вы раздило гланного сая, или въ распрадионно и допасни, котограто гланного сая, или въ распрадионно и котора. -повъка: Эдвок вилимъ идею от макрокозать и минураизосяты:

- Въ общенъ состачь ніра, три дитеря проделан. яногь элементы-воду, мондухъ и оронь. Огонь невть очботания ноба; ваза, ступилинсь, отала субсвание но эсяли; неязау этини враждебными вачалани нахо-· дител вовдухв, который ихъ огделяеть и свивываетъ, госполотвуя жадь ними ("), - Въ риздалении года-тоть -RE BRARD VRASHBANTS BE LESENSES BRENCHA FORME HA TE-TO. COOTBETCTRYNMUPE OFHIQ, HA SUNY, KOTOPAR HA HOCток в отличаетоя обилемъ дождей или госполотвонь, воды, н) на укъренное: время, состоящое изъ соединения весны и осони. --- Наконецъ, въ составъ, человаческато тъла это тройство слагается изъ голова, серане нан груди, и живота или желудка (\*). Но чирло нары прилагается и кл правственному человъку, въ которонъ, -по оригинальному выражению, различаются "поприне эволуги, поприще виновности и дадкъ закона, конорый -репласть между темъ и другимъ" (\*).

(1) Гл. 2. пред. 1. Простыя представляють одинь, заукь; допиныя — два: тихій и сильпый. Въ словъ ШТА (эмения) следнняются три матери, а именно: Ш. какъ Куква свистащай, предтавляеть огонь; Д. какъ ибизя, представляеть водя; таковый В, съ легкноть придыханиемъ, есть сименаь воздуха.

- - (\*) Глав. 3. предл 3.
  - (4) Глав. З. предл. 4.
  - (\*) Глав. З. предл. 1.

Digitized by Google

Попь слию деянный продаванный аротивонлопінно пролюты али покрайной мірт, такія, которые могуть служить для авухь противоналожныхъ пітной. На воеленной сонь планочь, влінніе моторыхъ прода зарошоцимогая худоривь ноділів сонь деё и сонь вочей; въ ваночь, гоботвонновъ зілів сонь сонь богчей; въ ваночь, гоботвонновъ зілів сонь сонь богочей; въ ваночь, гоботвонновъ зілів, сонь деё и сонь чей; въ ваночь, гоботвонновъ, зілів, сонь деё и сонь чей; въ ваночь, гоботвонновъ, зілів, сонь вочей; въ ваночь, соботвонновъ, зілів, сонь сонь сонь чей; въ ваночь, соботвонновъ, зілів, сонь сонь сонь чело, обыцій онастивната, вли неснаствоннать, могущихъ клучнаться, от не ворьтком (1).

.г.ч. Ланыцинны прострыка соотнеточнують дивнанияяч энанонь водіана, двунациоти месяцамь года, праванны инний ника и виде осназор в соно ванный ника. Свойаталь, напей предоды. Послалнія сучь: зрана, длуха, лбонаніе, слово, питаню, рошденіе, дайстніе, движеніе, анных, сибхъ, мысяь и сонь.(\*), Неньяя не доливниеся Этинь оригивальныма выродама, и разультатана Такины образоны матеріальная форма разуна, предотавляеная 22 буквани алфавита, есть вивств и форян всего сущего, вбо внел человека, преденной и времони. вичего пользя представить... кака, полько, божконечное; также эти три предмета называются върными свильтелями истины (.). Кождый връ нихъ, но спотря на. Ихи различіе, соть система, корорая имфоть свой иннтры и въкотораго рона, свою порархию. "Ибо, говорить тексть, слинство, гоополотвусть надь яреня. чти надъ семью, семь надъ дванадиатью; но кажлая часто системы неотдельна отъ всохъ прочихъ" (5), .Всоанная инветь нентромь небесных диакона; сердно есть центрь человъка; наконець, изменены зодинка сот станляють основание годовь. Первый подобень нарю на трона, впорой-царю среди его нодланныхъ, а трежій-царю на войнѣ (°). Наконенъ, выше этихъ трехъ

(1) Гл. 4. предл. 1—3. (<sup>3</sup>) Гл. 4. предл. 1. 2. (<sup>3</sup>) Гл. 4. предд. 1. (<sup>4</sup>) Гл. 6. предд. 3. (<sup>5</sup>) Гл. 6. предд. 2.

Digitized by Google

системь, выние чоловёка, вселенной и времени, выше буки и выше числь или софиротось, "иходится Господь, царь истинный, который господствуеть надъ встми вещами, изъ шилища своей обятости и во въка безконечные".-Эти последнія слова системы представляють имоль объ абсолютномь единстве виесто дуализна философіи язической. Эдвоь Вогъ, какъ сущеетно безконечное, и слёд. неопродёдние во всемь его могуществъ и бытін, стонть выше, во не внѣ чесль и буквъ, т. с. началъ и законовъ, какіе ин различаенъ вь мрв; каждый элементь имветь свой источникь въ элементв высшень, и всв инвють свое общее начым иь слова или въ духа святомъ. Въ слова находина ити неизивняемые знаки, которые новторяются во всяхъ нферналь бытія, и чрезъ которые все сущее становится выражениемъ одного и тогоже влана. Это слово есть верховная мысль или разумъ. Такимъ образовъ, Вогь соть вибств, въ высшемъ значения, интерія в форма вселенной. Виз его ничто не существуеть и не можеть существовать; всё существа суть символы его pasyna.

Это столько сиблое и странное следстве составляеть основание ученія, заключающагося въ книгь Зегаръ; и можно сказать, что Зогаръ начинаеть съ того, на чемъ останавливается Сеферь енцира, заключение одной служить посылками для другой. Другое разлычіе между этими книгами то, что мъсто числъ и буввъ въ Зогарть заступаютъ нден въ общирний шенъ зниченія: слово, витсто явленій въ природъ, является щ преимуществу въ человъкъ и въ разумъ, и называется человтколь первообразнымо или небеснымо; наконен самая мысль принимается за всеобщую субстанцію, в правильное развитие этой силы замѣняеть грубую теорію изтеченія. — Будучи далеви оть того, чтобы находить у древнихъ евреевъ философское учение, не такъ давно господствовавшее въ Германін, мы одвакожь не боимся сказать, что начало этого ученія и даже выраженія, изключительно принадлежащія школь

Гегеля, заключаются между этими забытыми: преданіями. Перехоль оть символа къ идев, совершивнийся въ Каббаль, бываеть но всъхъ философскикъ системахъ. Такъ, въ раціонализив, различныя формы языка, изъ которыхъ состоить вси логика Аристотелева, ви логикъ Канта превратились въ неизивниыя формы высли. Такъ, въ идеализив, Пиоагоръ и система числъ иредшествовали высокой теоріи идей Платона.

#### в. учение въ книгъ зогаръ.

### 1. Аллееорический методо паббилистово.

При анализь книги Зогаръ, авторы которой выняють свои иден за простой комментарій на книги Моисея, прежде всего должно обратить внимание ин то, какъ они понимаютъ объясноние св. Писания, и какъ дунають оппраться на немь, когда совершенно оть него удаляются; ибо это составляеть единственное основание символическаго мистинизма. Воть какъ они формулирують свои мысли объ этомъ предмети: "Горе человъку, который видить въ законъ только простыя пов'єствованія и обыкновонныя слова. Ибо, если бы действительно законъ содержаль только это, то мы могли бы, даже и нынъ, составить законъ, болье ж стойный удивления. Чтобы находить только простыя слова, намъ бы достаточно было обратиться къ завонодателянь земли, у которыхь часто встрвчается болье величія. Наиз бы достаточно было подражать визи составить законъ по ихъ слованъ и по ихъ принъру. Но это не такъ: каждое слово закона содержитъ симсль возвышенный и тайну высшую. Повретвованія закона суть ободочка закона. Горе тому, кто принимаеть эту оболочку за самый законь. Въ этомъ смысль Давидь свозаль: Воже мой, открой мнь очи, да созерцаю чудеса твоего закона. Давидъ хотълъ сказать о тонь, что сокрыто подъ оболочною закона. Есть безумные, которые, видя человъка, покрытаго красивою

. /

одсядаю, не продтяранить своихъ взоровъ далёс и прянимають яту одежду за твло,: тогда какъ есть преднотъ болье: дрюгоцівнікый диння Закона также иместь свое тьяе. Всть повельнія ; которын: можно: назвать твлоять завона. Обыкновонныю разскахы, къ нивъ при-

свое тыс. Есть повельнія которыя можно назвати телоки завони. Обыкновенные разсказы, къ никъ присординонные, сучь одежда, котороку покрыто тало Простые мони сокраннють только одежлу или раз-CKABLI BULOHN ; OHN HE BRANDTE HENETO ADVERTO; OHN не видять того, что скрыто подъ одеждою. Люди болће образованные обращаютъ внимание не на одежду, но на тело, которое она покрываетъ. Нако**мудрые**, слуги верховнаго. Царя, обитающе непъ. на вершенахъ Синия, заняты только душею, котоpan erri ochobattie boero npovaro, koropań eerb caжый ваконт, и во временахъ будущихъ они будуть совернать Ауну этой души, дыпушей нь Законна (. "Если бы законъ быль составленъ только изъ слони и обыкновенныхъ пов'яствования, каковы слова Исана, Агари, Лавана. ослипы Валаамовой и самого Валами, то зачаль бы онь названь быль закононь истины. 31 вономь совершеннымь, втрикис свидьтельскоей Же жімия? Зачань бы мудрый цённій его дороже золий и перловъ? Но вътъ; въ каждоть его словъ скрийнсти онысль болье вознышенный; кажлое повветичний и учисть насъ иному, нежели изображаемый имъ прони песечна" ('т. Въ намърени такъ толковать св. Пинпо, древніе ваббальсти иногда прибъгали ки искус ственными средстваят, который впрочемы ридко встры HERATCH - B'S' KHUI'S Sochins, 'N' ONABE VINOTINE AHITHES! HO! ввящими каббалистими: Оредствы этихъ три: нервое\_г nepeerabaars cubha outio na mbéro hivitarê. Mibinhali TYNE WCANTEALNTO EMAY: ADTROC - HUHHHH WY KAWAOR букыл однаго слона начальную букву, другихъ словы i y o a resear

1

тречье — перемянить значение булов, капр. заминичи перемо посладнею и наобороть (1):

2. Учение каббаласточко природнь Вожией. : ...

Каббалисты, двоякиять образомъ говорять о Болбу что однакожь иниело по вредить сдинству ихъ. инс.ти. Когда очи старыется опредълить его, когда различа-ATE: O. CROKEN, ORTHADE - ATEL - ATEL OK, N. 18422BORS OVELATO природы, чокла, языкъ нкъ тометафизинский, имветъ всю воноль. какую пополяеть преднеть и нартнен Но иногла они допольствуются, предскавляя Болества такимъ, существомъ, котораго нельзя понять вполнт.) которос животь всегда внё всеха форма, какими обн лекасть его наше воображение. Въ нослалнена, случай воћ ихъ вирељения-поетическия и фигуральным, все ихъ удилің направляются къ разрушанію энтропоморыязна; прилачая сму такіе гигантскіе развіри, что изумленный разунь не находить болье, термина сравнения и принуждень остоновиться на идей безконечилго. Такж написана цея книга тайны; но какъ дляегории ся часто загодочны, то ны лучше приведень место изъ Идия раба (делинде собрания). Симонъ бенъ Іохай, собранши ученикоць, и съвши съ ними подъ тънью деревъ, го-; тонъ билъ говорить, "Тогда посяншадоя голось, и кон льци ихъ колотились другъ о друга отъ ужаса. Каной: это быль голось? Это быль голось собрании небеснаго, которос социось, слушать. Раввинъ Симонъ, полный радости, произнесь следующия слова: Госполи, я не, скажу, полобно одному изъ твоихъ; пророковъ: лолин. инаха санаса тели, и убрахся (Аввак. 3, 1), Топерь. время не страхи, но любом, какъ иниевно: ти возлю. биль вынаго, твоего "Бога" (\*). Посль этого, недикот лъпнато и продолжи-------

(<sup>A</sup>) (A. :Reuchlin, de nich cathalistica; · Boeruge, hist, des ju-

(\*) **Част. 3. лис. 128.** 

Digitized by Google

тельное вллегоричесное описание величия Божия. Воть нѣкоторыя черты его: "Онъ древній изъ древнихъ, тийна изъ таинъ, некъдомый изъ невъдомыхъ. Онъ ниъсть форму, которая ему принадлежить, потому что онь является намъ старцемъ по преимуществу, какъ древній изъ древнихъ, сямый певъдомый изъ невъдомыхъ. Но подъ этою формой, которая даеть намъ нознанать его, опъ остается однавожь невѣдомымъ. Его одежда является бёлою, и его взоръ есть взоръ лица открытаю. Онъ сидить на трон'в изъ нокръ, которыя онъ подчиняеть своей воль. Бтлый свъть оть его головы осявщаеть четыреста тысячь провъ. Четыреста тысячь міровъ, рожденные отъ этого бѣлаго свѣта, становятся наслёдіся праведных въ будущей жизни. Каждый день изъ его уна выходять тринадцать тысячь миріадъ міровъ, которые отъ него получаютъ свое питаніе, и тяжесть которыхъ онъ поддорживаеть на себѣ одномъ. Съ его головы сыплется роса, которая пробужднеть мертвыхъ и возраждаетъ ихъ къ новой жизни. Поэтоту-то написано: "роса твоя-роса свъть. Она-то есть пища святыхъ высшаго порядка. Она есть манна, приготовленная праведнымъ въ жизни будущей. Она низходить на поле священныхъ плодовъ (\*). Видъ этой росы бѣлый какъ алиазъ, котораго цвѣтъ заклочастъ въ себе все цвета.... Долгота этого лица, отъ вершины головы, триста семьдесять разъ десять тысячь міровъ. Его называють длинное (всликое) лицо; вбо таково имя древняго изъ древнихъ". Впрочемъ, судеть объ остальномъ по этому примъру было бы несправелливо. Странность, напряженность, склонность къ аллегоріянь, столько обычная на востокв, занимають вы Зовирь болье иеста, нежели благородство и величе. Такъ, эта голова, блистающая свътонъ, иногда становится преднетонъ анатохическаго изученія: ни лобь, ни лицо, ни глаза, ни мозгъ, ни волосы, ни борода, ничто не забыто. Одно оцисание бороды и прически

(1) Т. е. каббалистивъ.

жнимаеть весьма много мъста въ Идра раба ('). Но перейдень къ другимъ изображеніямъ тогоже предмета, болѣе интереснымъ для философіи и для исторіи ризума человѣческаго.

Зогарь такъ объясняеть происхождение десяти ссфиротов или гланныхъ свойствъ Вожихъ, "Прежде нежели сотворена какая-либо форма въ этонъ міръ,: прежде нежели произведень какой-либо образь, онъбыль единый, безь формы, неподобный вичему. И кто бы могъ понять его такъ, какъ онъ былъ тогда, прежде творенія, потому что онъ не вмёль формы? Также запрещено представлять его подъ какимъ бы то ни было обрязонъ и формою, даже водъ его святынъ именень, даже подъ букною ими точкою... Но произведши. форму небесного человька, онь употребыть его какъ волесницу (Меркаба), чтобы низойти; онь закотьль быть названныть тою формою, которая есть святое имя Ісговы; онъ захотъль быть познаннымъ чрезъ свои свойства, чрезь каждое свойство отдёльно, и заставиль называть себя Вогонъ благости, Богонъ правды, Вогонъ всемогущимъ, Вогонъ воинствъ и Сущимъ (Сый). Его наибрение было открыть, какія его качества и какъ его правда и милосердіе разливаются на міръ и на дела людей. Ибо, сели бы его свъть не разливался на всёхъ его тварей, какъ ин нознали бы его? Какъ было бы справедливниъ то, что вселенная исполнена славы его? Горе тому, кто дерзнуль бы сравнивать его даже съ однижь изъ его собственныхъ свойствъ. Еще ненье должно уподоблять его человъку, происшеднюму изъ земли и назначенному въ смерти. Его должно понимать высшень всёхь тварей в всёхь свойствь. Когда же отнять эти вещи, не оставить ни свойства, ни образа, ин фигуры, то остальное подобно морю; ибо; воды моря сван по себъ безпредъльны; но когда онъ разливаются по земль, тогда онв производять образь. (Гача) в дають наиз возножность делать следующий

(1) Sact. 3, Juc. 199. 130.

счеть: источникъ водь морскихъ и течение ихъ по почві--это два. Потомъ обравуется неявяфриный бассейнь; этоть бассейнь занять водани, вышодшими изъ источника, онъ есть самое море и долженъ очитаться треть-имъ. Теперь эта безикрная глубина дънится на семь ваналовъ, которые суть какъ-бы отромные восуды, трезъ которые прорываются порокал вода. Источникъ, потокъ, море и сонь киниловъ выбств составлиють число десять И если художникъ, образований эти сосуды, разобыть ихъ, воды вознразнаются къ своему источнику и по остается ничего, крожь обловковь этихъ сосудовь, стхихъ и безводныхъ. Такинъ-то образояъ причина причить произвела десять сабиротова. Вынеца, это нотый никъ, откуда брызжеть серть бедь нонда, н отнула пранаходничи аня Везкиценный ГПО. 1'8 (Энг-сосы), ощачиющее верхонично причину; вбо она не имбеть нь. этомъ состояния ни формы ни фигуры; тогля вить ни-RUNHO - OPOACTAA' HOHAIRS CO, THRANOTO CHOCOGA HOBBARS ее. Потомъ образуется сосудъ столько же тесный, какъ точка (канъ буква ), въ который однакожъ вровикаеть султь божесчвенный; это-всточникь нупрости, вна самая премудроснов, по которой верховная причина нызывается Богомъ премудрынь. Посл'я сего она обризуеть сосудь веизибринши какъ море, который называлсы Алзумото: отскида происходить наименование: Вогъ разч уяный. Но ны должны жилть, что Богь премудраль вазумень чолько по своей собственной оубстанци: нов ниенудрость жилуживаеть это имя не сама но свое, чо посвъ того, которий премудръ и произнель, се азъ свы TA, OVE HERO RETERINTO, TARKS DEBYNE NOME MOCHONICA лячь не ехли. по себъ, но преза сопо, восорыниеть сри цеотво: разумное и который наполнить сою своею вой ственицю субстанцією. Удаличся онь-и визуны доверн ненно взюхнеть. Наконець, воро раздълнотощ на село въчней, и отскода произходати семь драгоцемникъ се-CYAOP'S, HOTOPING HABIN BROTSH: MU. AOCEPDie MIN BOJHAIE, правда или сила, прасота, торжество, слава, царство и основание. Поэтому-то онь именуется: великий или

милосердый, сильный, величественный, Богъ нобёдь, Творець, которому принадлежить всякая слава, и-основание всъхъ вещей. Последнее свойство полдерживаеть вск другія, такъ, какъ совокупность міровь. Наконець, опъ есть также царь вселенной; ибо все въ его власти, захочетъ ли онъ уменьшитъ число сосудовъ и увеличить свёть, который оттуда брызжеть, или почтеть лучшимъ противное тому" (1). Въ этомъ текств заключено почти все, что мыслили каббалисты о природь Божіей, и въ соединение съ другими мистами онъ даеть слідующія положенія: 1) Вогь есть, прежде всего, существо безконечное; влёд. его нельяя предстанлять ни совокупностно существъ, ни сумиою сто собственныхъ свойствъ. Но безъ этихъ свойствъ онъ непостижимъ и непознаваемъ. "Прежде нежели Богъ явилъ себя, когда еще всъ вещи были сокрыты вв немъ, онъ быль самый невьдомый изъ всёхъ невьдомыхъ. Въ этомъ состояния, онъ не имъстъ другаго имени, кромъ того, которое выражаеть вопросъ. Онъ началь образоиниемъ исприыллой точки; это была его собственная мысль; потомъ онъ составилъ своею мыслію форму та-Авственную и святтю; наконець онь покрыль ее одеждою богатою и блестящею; мы разумбень вселенную, пял которой необходимо входить въ имя Вожіе" (\*). Въ Идри зути говорятся: "Древній изь древнихъ ести вийсть и невтдомый изъ невъдомыхъ; онъ отдъляетоя отъ всего и неотдъленъ отъ всего; ябо все соединяется съ нимъ и онь соединяется со всякою вещью ніть ничего такого, что было бы не въ немъ. Оні имжеть форму и, можно скавать, не имжеть сл. Пин-2 нявши форму, онь даль Сытіе всему сущеорвующему? сперва онъ просіять изъ своего нтара десять свътовъ, которые блистають заинствованной оть него формой и разливають везде осленительный свёть; такь фарось

(1) Част. 2. лис. 42. 43

(\*, Т. е. או (אוו) א הלה (ала) (кто сотворнать это) образують имя הלהים (элогима). Част. 1. лис. 1. 2. Част 2. лис. 105

Digitized by Google

оо всехъ сторовъ непускаеть светлые лучи. Древній изъ древнихъ, невъдомый изъ невъдомыхъ есть возвишенный фаросъ, который узнають только по свъту, сиющему нашимъ глазамъ съ такимъ блескомъ и обилень. То, что называють его святымь именемь, есть этоть свътъ" ('). 2) Десять сефиротось суть свойства, сами по себв не вижющія никакой субстанціальной реальности: въ каждонъ изъ этихъ свойствъ, субстанція Божія представляется всецѣло, и въ совокупности ихъ состоить порвое, полнтащее и возвышенитащее изъ встхъ проявления Божихъ. Оно называется переыма как небесныма человикома, котораго бладная копія есть человъкъ земной. Небесный человъкъ или первое божественное проявление есть абсолютная форма всего существующаго, источникъ всъхъ другихъ формъ, или лучше встхъ идей, однимъ словомъ-высочайшая мысль, которая въ другихъ мѣстахъ называется словомя ( $\lambda \alpha \gamma \omega s$ ) ('). 3) Десять сефиротова, по интению каббалистовь, уканициновь встхомъ завътъ досятью частными **В**менами Божінин (\*), также въ Мишинь, когда она говорить, что Богъ сотворилъ міръ десятью словами (\*).

Но у каббалистовъ были различныя мнѣнія о супиности сефиротовъ. Они спращивали, во-первыхъ: для чего сефироты? во-вторыхъ: что такое сефироты въ ихъ совокупности, какъ по отношенію къ себъ саимпъ, такъ и по отношенію къ Богу? На первый импросъ Зогаръ даетъ такой отвѣтъ: есть сефироты, какъ есть имена Божія; первые суть иден и веща, выражаемыя послѣдними. Если бы имена Божія не означали ничего реальнаю, то Богъ для насъ не только былъ бы непостижанъ, но и не существовалъ бы; потому что его нельзя представить безъ разума, онъ не можетъ быть премудрымъ безъ премудрости и дѣйствовать безъ могущества. Второй вопросъ не всѣ рѣшале

- (') Час. 3. лис. 288.
- (\*) Час. 3. лис. 144. 288.
- (<sup>3</sup>) Час. 3. лис. 11.
- (\*) Тракт. Роннь-Гашана, гл. 19.

одинаково. Одни, основываясь на тожь, что Вогъ неизивнясяъ, почитали сефиротова орудіями Божія всемогупества, тварями совершенно отличными оть перваго существа. Другіе, основываясь на началь: взъ ничего ничего не бываеть, почитають тожественными десять сефиротова и субстанцию Вожію. Везконечное въ ихъ глазахъ не что вное, какъ совокупность сефиротось. Между этеми двуня инъніями стоить систена, болье глубокая и сообразная съ духомъ древнихъ памятниковъ, по которой сефироны ни орудія, ни твари, и слъд. не отличныя отъ Бога существа, но и не тожественныя съ нимъ. Вогъ присутствуетъ въ сефиротаха, иначе онь не могь бы открываться чрезь нихь; но онь не весь пребываеть въ вихъ, онъ не только то, что открывается подъ этими высочайшими формами бытія и мысли. Сефиронны никогда не могуть обнять безконечное, которое есть источникъ всёхъ этихъ формъ н не имбеть ни одной изъ нихъ, или-веждый сефироть ниветь известное имя, между темъ одинъ Богъ не интеть и не ножеть интть его. Слъд. Вогь всегда остается существоиъ неизреченнымъ, непостижимымъ, высшинь всёхъ міровъ, даже-міра изтеченія. Десять сефиротова можно сравнить съ десятью сосудани разничныхъ формъ, или съ десятью стеклами различныхъ нвътовъ. Какимъ бы сосудомъ мы ни стали изибрять. восолютную сущность венней, они всегда остается тожественною; и божественный свёть, подобно свёту солнечному, не изитняется витств съ твиъ. что онъ проникаеть. Эти сосуды, сами по себе, не инскоть никакой положительной реальности, никакого собственнаго бытія; они предотавляють только границы, въ которыхъ заключила сама себя высшая супность вещей, различныя степени мрака, которымъ божественный свёть восхотълъ покрыть свой безконечный блескъ, чтобы дать созерцать себя. Отсюда въ каждомъ изъ сефинотово представляли два элемента: однев-чисто внъшній, отрицательный, представляющий тело, собственно называеный сосудовь, другой --- внутренній, положительный,

изображающій духъ и овѣть. Этотъ взглядь на нревнов учоніе, одъланный Исцанана Лоріа (') и Монсена "Кордугро ('), должно почесть основаніамъ всей нетафизичоской части Киббальь. Перейдемъ къ частному резсмотрѣчно, каждаго взъ седирошосъ.

٠.

Первое и высщее божественное пропрявление, ин нервый изъ себиротоса есть сриска, названный таки потому, что онъ занимаеть песто выше возкъ другия. "Онь есть начало встахь началь, премудрость таинствояная, вінець всого возвышенняго, діадома диденъ" (\*). Онъ представдяетъ безконечное, огличное отъ конечнаго; его ния въ Писаніи выражается смономъ: Сый, потому что онъ есть быте BL COGI. въ которонъ натъ никакихъ качествъ, но въ которонъ ись качестие соединены въ одной нераздвльной тощь. Онъ называется точкою первою или по преимуществу. "Когда неведоный изъ неведоныхъ восхотелъ проянить себя, онъ сначала производъ точку; когда эта святия кочка не исходила изъ его нѣдра, тогда онъ был се вершенно невѣдояъ и не распространялъ накакого свата" (\*). Новъйшіе каббалисты называли это абсолютною окредоточенностью Вога въ своей собственной субстанция. Эта сосредоточенность породила пространство им нервобытный воздуха, который есть не жидкая натерия, но извъстная низшая степень свъта. Но какъ невыя оказать, что такое Богь: поэтому его и называють начито или небытие (1'8, энз) (°). Кстати заябтимь, что говорять Гегель: "все начинается частыла бытыма которое есть мысль, совершенно неопредаленная, простая и непосредственная, ибо истиннымъ качаловъ не можеть быть что-нибудь другое... Но это чистое бите есть только самое чисте отелечение; это терминъ ис-

(1) Въ книгъ Сеферь Друшимь,

- (\*) Yac. 1 Juc. 2,
- (') Yac. t. Juc. 15.

<sup>(\*)</sup> Въ книга Пардест Римонамо. лис. 21-24.

<sup>(\*)</sup> **Tae. 3.** JHC, 288.

волютно отринансанный, который, будущ принять не-. носредственно, есть нично (Nichts)" (').- Идея бытія или . носолюна составляеть полную форму, или, по выраже--нію каббалистовъ, годову, дицо; они называють его 29-«ловоно билано, потрит. что въ немъ соединены, всъ цвъчя, ч. ю. вот, понядія, или древнима, цотому что овънеркый на себиротовь Но его не должно смешивать . С. Древнима иза древника, ч. о. съ сяминъ Эна-собр. нередь которымь его свъть только тька. Онь называется велищима лицома, потому что содержить въ себъ нов правственные и унственные аттрибуты, изъ которыхъ образуются малое лицо. "Его нельзя иначе опре-"КЪЛИТЪ, КАКЪ СЛОВОМЪ *в*динство" (\*), . . . ..... Изъ нъпра этого абсолютнаго единства выходять . нараллельно два начала, повидимому противоположныя, .но на дват. перазланныя: одно мужеское, двятельное, называемов премудростия, другов женской, страдатель-.нов, называемое разумена (или разумностие). Премуд-

рость называется также отцомь, разгир изтерью. Иносда начало. женское каббалисты представляють проидходящинъ изъ начала мужескаго. Изъ ихъ тариственнаго и въчнаго единства происходитъ сывъ, который какъ наодълующий черты и очца и матери, называется порвороднымъ сыномъ Божимъ; онъ есть познание, или выдиние. Эти три лица содержать въ себт и соедина-. ючъ все сущее, но въ свою ачередь соединены въ былой глани, въ Древнемъ изъ древнихъ, ибо все есть -онъ и онъ сеть все (\*). Иногда, его представляють съ тремя головани, которыя образують только одну, а -иногда сравнивають его съ мозгожь, который, не теряя своего единства, разделяется на три части и посредствонь тридцати двухъ наръ нернивъ простирается во жеень, таль, какъ посредствонъ тридцати двухъ путей премудрости Божество простирается во вселенной. "Есть

| Ensydaged , d Wissenschaft. philosoph. | S | 86. | 87, | . 1 |
|----------------------------------------|---|-----|-----|-----|
| (*) Част. З. лис. 8. 292 и 289.        |   |     | • • | •   |

;

(<sup>3</sup>) Час. З. лис. 290. 291.

три главы, изванныя одна въ другой, и одна выше другой. Въ этонъ числе считаемъ во-первыхъ; таньственную премудрость, премудрость сокровенную, которая никогда не бываеть безъ покрова. Эта таннственная премудрость соть верховное начало всякой другой кудрости. Выше этой первой главы находится Древній (да святится ния его), саный такиственный наь таннь. Наконець находится глава, господствующая надъ всёми другими, глава, которая не есть одна изъ нихъ. Того, что она содержить, никто не зваеть и не можеть знать; ноо она равно ускользаеть оть нашего в'ядънія и отъ нашего невъдънія. Посену-то Древній называется небытісло" ('). Иногда термины или. если можно такъ сказать, лица этой троицы представляются тремя преемственными фазами, абсолютно необходимыми какъ въ бытін, такъ и въ мысли, выводонь или, употребляя гегелевское выражение, лониескима процессома, составляющень въ тоже время происхождение міра. Какъ ни удивительно такое сходство Каббалы съ философіей Гегеля; но оно несоннънно. Воть подливныя слова: "придите и снотрите: высль есть начало всего сущаго; но она сперва невъдона в заключена въ самой себъ. Когда мысль начинаеть расврываться, то доходеть до той степени, гдъ становится духомъ; достигши этой точки, она получаетъ ния разума и уже не заключена въ самой себт, какъ прекде. Духъ въ свою очередь раскрывается, въ втарт таинъ, которыми овъ еще окруженъ, и отсюда происходить голось, который есть соединение встахь хоровь небесныхъ, который распространяется въ словахъ отдельныхъ и звукахъ членораздельныхъ, ибо онь происходить изъ духа. Но развышляя о всъхъ этихъ степеняхь, усматриваешь, что мысль, разумъ, этоть голосъ и это слово суть одно, что мысль есть начало всего сущаго, что въ ней не можеть быть никакого разрыва. Самая мысль связывается съ небытіень и не от-

(') **4ac.** 3. suct. 438,

я́тляется отъ него никогда. Таковъ смысль слёд. словъ: leгова одинъ и его имя одно" (<sup>1</sup>). Такимъ образомъ система каббалистовъ не довольствуется простымъ началомъ изтеченія или единствомъ субстанціи; они върили въ абсолютное тожество мысли и бытія или идеальнаго и реальнаго, словомъ—ихъ система представляетъ тоже, чего можно было ожидать отъ соединенія системъ Платона и Спинозы и чъмъ прославилась германская метафизика. Ученнъйшіе изъ новѣшихъ каббалистовъ остались вѣрными преданіямъ своихъ предшественниковъ. Въ подтвержденіе этого довольно указать на комментаріи Моисея Кордуеро.

Прочіе семь сефиротова, названные у новъйшихъ ваббалистовъ сефиротами строенія конечно потому, что они непосредственно служать къ устроению міра, раскрываются, подобно предыдущимъ, подъ формою тройцъ, изъ которыхъ въ каждой два крайніе термина соединены среднимъ. Изъ нѣдра божественной мысли выходять сперва два противоположныя начала, одно авятельное или мужеское, другое женское или страдательное; характеръ перваго милосердие, втораго привди. Отъ перваго происходятъ души мужескія, а отъ втораго души жонскія. Эти два свойства называются также двумя руками Вожества: одна даеть жизнь, другаясмерть. Правда не можетъ быть безъ благости; онъ соединяются въ общемъ центръ, который есть прасота, и котораго матеріальный символь есть грудь или сердце (\*). Такимъ образомъ красота представляется выраженіемь и результатомъ всіхъ нравственныхъ качествъ, сумною добра. Дальныйшія три качества суть чисто динамическія, т. е. они представляють Вожество причиною, всеобщею силою, родотворнымъ началомъ встхъ существъ. Изъ нихъ первыя два, которыя въ этой новой сферт представляютъ также начало мужеское и

(') Час. 1. лис. 246. (') Час. 3, лис. 143,

Сов. ш.

5

начало женское, назнанотся торжествена и славно. Объясненіе этихъ названій находимъ въ слёдующихъ словахъ: "подъ торжествомъ и славою разумѣются протяженіе, умноженіе и сила; ибо всё силы, раждающіяся во вселенной, происходятъ изъ ихъ нѣдра, в посему эти два сефирота называются воинствомъ Вѣчнаго" ('). Они соединяются въ общемъ началѣ, которое, какъ родотворный элементъ, называется основанісля. Эти три свойства составляютъ также одно лицо, изображаемое въ Библіи подъ именемъ Бога воинствоз. По отношенію къ послѣднему изъ сефиротовъ, т. е. царству, всѣ каббалисты согласны въ томъ, что онъ не выражаетъ никакого новаго аттрибута, но только гармонію, царствующую между всѣми другими, и абсолютное ихъ владычество надъ міромъ.

Такимъ образомъ десять сефиротось, образующіе въ своей совокупности небеснаго человъка, идеальнаго человъка, раздъляются на три класса. Первые три суть чисто умственные или метафизические, и образують абсолютное тожество бытія и мышленія или, какъ назнвають повъйшіе каббалисты, умственный мірз. Другіе три инскоть характеръ нравственный, представляють Бога какъ тожество благости и премудрости и какъ источникъ врасоты и величія, и называются также добродътслями или мірома чувственныма въ высшенъ значени этого слова. Наконецъ, послѣдніе представляють, что всеобщее провидение, верховный художникъ есть абсолютная сила, всемогущая причина и родотворный элементь всего сущаго, и составляють міра природы = natura naturans (3). (Это тройство почти буквально прилагается къ изъяснению, природы души человъческой, которая образуеть также тройство, слабый образь тройства верховнаго). Между овойствами истафизическими центръ есть винецо, между правственными - красота, нежду низшими-ипрство. Но что такое вънсиз на язы-

(') Час. З. лис. 296.

(\*) Моисей Кордуеро въ Пардеев Римониято. лист. 66.



из каббалистовъ? Это-субстанція, бытіе единое и абсолютное. Что такое красота? Это-высочайшее выраженіе жизни и совершенства нравственныхъ. Что такое нарство?-Постоянное действие всёхь виботь сефирояное, реальное присутствіе Божества среди творенія. Такинъ образонъ бытіе абсолютное, бытіе идеальное н постоянная сила вещей, или, если угодно, субстанція, нысль и жизнь, т. с. соединение бытия и мысли въ предметахъ, таковы истинные термины этого новаго тройства. Эти три термина делаются тремя мицами или символическими одицетвореніями. Венець не изпѣняеть ниени; онъ всегда есть великое лидо, Ветхій деньми. Красота-это царь святый, или просто царь и Шента ные царица. Если первый можно сравнить съ солнценъ, то послъднюю-съ луною. Царина называется также ниененъ Есы, ибо, говоритъ текстъ, она есть мать всъхъ вещей. Царь и царица, называемые вообще доумя лицами ('), составляють чету, продолжающую свониъ единеніемъ дело творенія. Но взаниная любовь ихъ обнаруживается въ двухъ видахъ и слъд. производитъ ньоды двухъ видовъ: то она идетъ сверху, отъ супруга къ супруга и отсела ко всей вселенной, т. е. бытіе и жизнь, выходя изъ глубинъ міра умственнаго, стренятся умножаться въ предметахъ природы; то напротивъ идетъ снизу, отъ супруги къ супругу, отъ міра ревльнаго къ міру идеальному, отъ земли къ небу, и возвращаеть въ въдро Бога существа, способныя къ этому возвращению. Такъ душа, разсматриваемая въ ея чиствищей субстанци, имветь свой корень въ высочайшень разумь, который есть душа всеобщая. Оттуда, если она должна быть душею мужескою, она проходить врезъ начало милосердія или протяженія; если жедущею женскою, то-чрезъ начало приеды или сосредоточенности; наконець она раждается въ нашь міръ чрезъ соединение царя и царицы, которые для рожденія души тоже, что мужь и жена-для рожденія тьла (\*).

- (') Зосарь, час. 3. лис 10.
- (\*) Yac. 8. Juc. 7.

5\*

Такъ душа низходитъ сюда; а вотв канъ возвращатен въ нѣдро Вотат корда она выномнила свое посолытно и созрѣла для неба, тогда возносится собственною нобовно, и съ нею возносится послёдняя стейень ватеннія или реальное бытіе, приведенное таканъ образов въ гармонію ет формою идеальною. Царъ и церица соединяются снова, по по другой причинѣ и съ другой прата боразовъ пос ритъ Зосмръ, натитъ возобновляется, и море, всегда коннее, разливаетъ свои воды ва всякое върсто" (\*). Это соедищение бываетъ и случайно, когда дуща еще см-

Каббалисты употребляли три образа для наглар наго изображения сефиротова. Одных представляеть ог фиротова подъ формою десяти концентрическиха криговъ, или лучше девяти круговъ, обреденныхъ еколо одной точки, общаго ихъ центра. Другой предотавляеть ихъ подъ образомъ тела человѣческаго: евнено-но голова, премудросте-нозгъ, разумъ-серица, криота-туловище, малосердіе и правда-руки, пречия све ства соотвітствують вижнимъ частамъ тіла. По третьему образу софироны раздваяются на три группы: справа на вертикальной лини изображаются премудровы и милосерди; слува на лини нараллельной находяти разума и правда съ красотою; вореднить находатея и трибуты субстаціяльные, составляющие высочайния про-ИНУ: торжество, слави, основание; наворху, выше общаго уровня, чатается ная вымиа, оннзу-ныя нарсных Это посл'в называли каббалистичествить деревонь. Но ввишіе каббалисты, кромь означенныхь сниводовь, прел ставляли множество другикъ:сечетаний софиротов; оння каббаласть, по словажь Монсен Кордуеро (\*), насчич валь этихь сочетаний до шести сеть тысачь.

От ученомъ о сеубиротилоз соодивнотся странни идоя, выражения еще страньте, о надения и врест-

.

<sup>(&#</sup>x27;) Yac. 1. Juc. 60-70. (b) and the second

<sup>(\*)</sup> Вароесь Римонимь. лист. 34—43.7 ...

nonnenin al canož chop's sacibres Boninas. Bors cana это предвтавлено: на книга Бытія уновиностся о сели наряль эдонокияъ, предмествовавенить нарямъ нерянанекимь (37, 31-40). Изъ втого текста наббалисты ныводнии. мажные о всемущения въ невыхимонъ мірь божественнаго изтеченія. Подъ царями варанаьскими они разуняли ть двь формы абсолютнаго бытія, которыя были олицетворены въ царъ и царицъ. Цари эдоискіе, иначе называемые древними царями, суть міры, которые не могли продолжаться, не могли осуществиться, прежде нежели установились ть формы. Но почему изчезли древніе міры? Потому, что Богъ не обиталь среди ихъ постоянно и правильно, что онъ еще не явился подъ тою формою, которая нужна ему для присутствія среди творения. Бытія, которыя онъ производилъ тогда, сравниваются съ искрами, безпорядочно вырывающимися изъ очага и уничтожающимися по мъръ своего удаленія отъ него. Какия же это форма, нужная Богу для присутствія среди творенія? Это-форма человіческая въ ся высшей общности. "Почему всъ эти древніе міры разрушились? Потому, что человѣкъ не былъ еще образовань. Такъ форма человъка содержитъ въ себъ вст вещи; вст вещи могуть держаться ею. Какъ эта форма еще не существовала, то міры, ей предшествовавшіе, не могли ни продолжаться ни поддерживаться, и всъ они разрушались, до тъхъ поръ, когда форма человъка устроилась; тогда вст они возродились съ нею, но подъ другими именами" ('). Древніе міры не совершенно изчезли, потому что въ каббалистической системв ничто не раждается и ничто не погибаетъ абсолютно; только они потеряли свое древнее мъсто. Такимъ образомъ всякая форма бытія, начиная отъ матеріи и до в'ычной премудрости, есть проявление или, если угодно, изтечение существа безконечнаго. Но чтобы вещи имъли реальность, не довольно имъ происходить отъ Бога, нужно еще Богу всегда присутствовать среди ихъ,

<sup>(1)</sup> Зонарь, част. 3. лист. 135.

жить и раскрываться в'йчно и въ безконечность; нияче он'й изчезнуть какъ тень. Впрочемъ и эта тень есть часть цени божественныхъ проявлений, именно---матерія; она есть конецъ, какъ человёкъ идеальный еоть начало. На этомъ началъ основываются космологія и исихологія каббалистовъ.

**H**. C.

(будоть окончание)

Digitized by Google

# СОБОРЫ РУССКОЙ ЦЕРКВИ,

## БЫВШІЕ ПО ПОВОДУ ИСПРАВЛЕНІЯ ЦЕРКОВНО-БОГОСЛУЖЕБНЫХЪ КНИГЪ.

Сколько бы ни доказывали историки-публицисты послѣдняго времени, что русскій расколъ старообряд-чества есть выраженіе оппозиціи цѣлому соціальному строю русской жизни въ ея историческонъ обновлени, -- ближайшею почвою, на которой онъ впервые появился, служить церковная жизнь, а ближайшею причиною этого появленія-исправленіе церковно-богослужебныхъ книгъ. Тъ причины, на которыя обыкновенно указывають въ вопросѣ о происхождении раскола, каковы-удаленіе патріархомъ Никономъ іосифовскихъ справщиковъ книгъ, и тры, принятыя имъ при введения въ употребление книгъ новоисправленныхъ, и потомъ дальнайтия обстоятельства-боярския интриги, слабость царя Алексвя, все это служило дальнъйшими моментами драмы, завязка и исходный пункть которой ле-жать прежде. Сами раскольники, признавая прямо первъйшею и главною причиною своего уклонения отъ Церкви исправление книгъ и естественно возникшія оть него разности въ текств и обрядахъ, указываютъ только на характеръ этого исправления. Они указывають прежде всего на самый способъ исправления книгъ, какъ на личное дъло п. Никона, произвольно и самовластно распоряжавшагося въ предпринятомъ исправлении. Раскольники не отрицають даже факта неис-

вравности церковныхъ внигъ, а слъд. и потребности въ исправлении; начало исправлению положено было цълымъ столътіемъ назадъ и никто не видалъ въ нечъ новшествъ, еще менъе думалъ отпадать отъ Церквя. Когда замѣчаемыя разности въ текстѣ церковныхъ книгь мыслились какъ естественныя явленія въ рукописяхъ, выходившихъ изъ-подъ пора самыхъ разнообразныхъ, часто полуграмотныхъ переписчиковъ, пока этимъ разностямъ не приписывалось важнаго доглатическаго значенія, пока со стороны церковной власти не предписывалась овончальная редакція и не устанавливалась опредбленная формула, до тбхъ поръ непримѣтно той упорной оппозиціи, какою встрѣчевы были рѣшительныя распоряженія п. Никона. Для русскаго человѣка, воспитаннаго исторіею въ стрегости православія, находящаго себѣ основаніе и идеаль въ съдой древности, высшимъ авторитетомъ служить не • эмпирическая — если можно такъ выразиться — церковная власть въ лицѣ дѣйствительныхъ іерархическихъ лицъ, служащихъ представителями и предстоятеляни Церкви въ данное время, а власть идеальная-тоть характеръ и складъ церковной жизни, которые были въ древнія, святыя времена, и которые-какъ дорогое сокровище-наслъдованы православною Россіею. Если бы аналогическое явленіе встрѣтилось въ церкви лативской, то можно съ увѣренностію сказать, что такъ ве было бы такихъ печальныхъ результатовъ; власть рыскаго первосвященника слишкомъ высока въ глазать върующихъ, чтобы контролировать его распоряженя, твиъ болве распоряжения, касавшияся стороны рытальной. Въ православномъ русскомъ человъкъ подобнаго безусловнаго подчинения быть не могло; когда в. Никонъ сталъ дъйствовать диктаторски, когда въ 10рывахъ униформенности въ буквѣ церковныхъ книгъ онъ спѣшилъ пользоваться тѣми средствами, которыя такъ извъстны въ исторіи римскаго Ватикана, когла къ этой крайней церковной мъръ прилагались инквизиторскія средства градских законова, явившихся в

мрачныя времена умиравщей Византіи, тогда авторитеть святителя поколебался, заподозрѣно было его православіе; православные русскіе обвиняють его въ *ла-тинствю*. Никонъ, такъ начинають разсуждать теперь, ... ледино точію въ разумѣ имѣлъ – древнее отеческое благочестие истребити, а инославное римское нечестие утвердити". Нероновъ говорилъ патріарху: "ты хвалишь законоположение иноземцевъ и обычаи тъхъ пріемлешь; нынт у тебя то и святые люди: гречане и изъ малой Руссии" (тв и другіе заподозрѣвались русскими, какъ выходившіе изъ латинскихъ школъ). Понимо самаго исправления книгъ цёлая личность патріарха, ставшаго во главѣ церковнаго и свѣтскаго владычоства, окружившаго себя такимъ блестащимъ ореоломъ. недоступнаго и суроваго, скоро потеряла въ глазахъ русскихъ ту симпатичность, какую вызывали предшествующіе патріархи, остававшіеся въ существѣ дѣла, прежними владыками московской области. Путь реформъ, выбранный Никономъ, былъ неудаченъ. Пусть продолжалось бы сдичение московскихъ книгъ съ древними харатейными рукописями, пусть предоставлено было бы времени и домашнимъ ученымъ изысканіямъ изъяснить и согласить встръчавшіяся разности; въ настоящее время существують варіанты въ библейскомъ тексть, и они не смущають совьсть върующихъ и служать преднетомъ золько научныхъ изолъдований. Патріарху Никону не удалось отать на эту практическую точку зрънія; строгій святитель ревниво самъ отнесся къ буквъ, поспътвить установить опредъленную ранку. ванонизовалъ подлинный тексть, отвергъ какъ еретическія мнѣнія тѣ, которыя были только недоумѣніями, сталъ преслёдовать за нихъ, и эти недоумёвія выросли сразу въ глазахъ нодоум вонощихъ, получили повую санкцію и отвердали. Вопросы, надъ которыми современному человѣку странно останавливаться, служать предметомъ тяжедыхъ пререканій и повели за, собою горькія для религіознаго чувства и братскаго о Христь единения последствия,

Впрочемъ въ настоящемъ случат мы не дунаемъ пускаться въ сложный вопросъ о происхождении раскола. Наше желаніе болье простое-изложить въ по-·· слѣдовательномъ порядкѣ опредѣленія соборовъ, бывшихъ по поводу исправления церковно-богослужебныхъ книгъ. Эти опредъления, имъвшия цълию удовлетворить одной изъ важнайшихь нуждъ церковной жизни, не многочисленны, но для насъ важны именно въ томъ отношения, что показывають осторожность действованія церковной власти въ семъ дъль. Для насъ встахъ эти опредѣленія, какъ происшедшія отъ высшей церковной власти въ Россіи, имъютъ полное каноническое значение и достоинство. Указание тъхъ обстоятельствъ. при которыхъ изданы были эти опредѣленія, покажеть намъ, что съ одной стороны исправление церковнобогослужебныхъ книгъ было совершенно необходимо, съ другой-самое дъло исправления ведено было канонически правильно.

Соборы, занимавшіеся діломъ исправленія, въ хронологическомъ порядкі можно расположить слідующимъ образомъ: 1) соборы при п. Филареть, 2)—п. Іосифі и 3)—п. Никонь.

### 1. Опредъления собора 1618 г.

Первыхъ соборомъ, составившимся въ XVII в. по вопросу объ исправленіи церковныхъ книгъ, былъ соборъ 1618 г. Побужденіемъ къ его составленію послужило дѣло исправленія нѣкоторыхъ богослуж. книгъ (именно служебника, или правильнѣе требника), порученное тогда архимандриту Троице-сергіева монастыря Діонисію съ нѣкоторыми помощниками. Исправителя, имѣя подъ руками важныя пособія, отличаясь усердіемъ, по окончаніи своего труда нашли съ одной стороны прибавленія противъ старыхъ списковъ требника, съ другой—во многихъ молитвахъ обратили вниманіе на конечныя славословія, въ коихъ обыкновенно славословились всѣ три лица св. Троицы, хотя молитва обращена была къ одному изъ нихъ. Найденныя недоумънія справщики поправили и представили на разсмотръніе м. сарскому Іонъ, бывшему тогда мъстоблюстителемъ патріаршаго престола. Нашлись противники исправителей, особенно Діонисія, и стали оглашать ихъ еретиками. Для произнесенія суда надъ ними 18 іюля 1618 г., подъ предсъдательствомъ м. Іоны, собрался соборъ изъ высшаго духовенства (<sup>1</sup>).

Обвиненія противъ исправителей были слёдующія: а) Исправленіе чина богоявленскаго великаго водоосвященія, въ которомъ исправители изключили изъ молитвы при освященіи воды слово—и оснало. Было нанечатано: "самъ и нынъ, Владыко, освяти воду сію Духомъ Святымъ и огнемъ". Справщики нашли, что въ древнихъ славянскихъ и греческихъ требникахъ послъдняго слова не было (\*). Противники подвержденіе законности этой прибавки находили въ словахъ Предтечи (Лук. 3, 16); начали доказывать, что эта прибавка стоятъ въ связи съ догматами (\*).

6) Другое обвиненіе было то, что будто Діонисій велёль въ книгахъ марать имя св. Троицы исправденість конечныхъ словословій, такъ какъ исправители

(<sup>1</sup>) Дёлнія сего собора собраны по рукоп. Сахарова въ Сёвери. пчель 1842 г. № 198.

(\*) Въ одномъ изъ старыхъ списновъ слово это было привисано на полъ, яъ другомъ поверхъ строки. Чтен. общ. древн. 1848 г. № 8. егр. 5.—Прибавка этого слова образовалась въроятно отъ обычая при произнесения этихъ словъ внаменовать престомъ веду зажженными съъчани. Обычай этотъ подирѣнляется постановлениемъ одного древняго служебника—именно Невъжнаскаго, который прямо повелѣваетъ совершать его; экземиляръ сего служебника есть въ библ. Тр.-Сер. лавры. (См. Чт. въ общ. ист. 1848 г. ки. 8. стр. 14).

(\*) Таковъ былъ нъкто Антоній Подольскій, написавшій по этому случаю сочиненіе объ согвъ просвътительномъ», въ которомъ схоластически доказывается, что Богъ есть огнь. (См. о секь сочин, въ катад. Медяъдене, и Обе. д. литер. пр. Филарета. стр. 309). выключили въ славословіяхъ (в теб'в славу возонляопъ...) тё лица, къ которымъ относилась молитва.

Напрасно обвинаемые старались доказать истину и справедивость своихъ поправокъ. Они говорили, что слово-и ознемь внесено наз сваннолія носковской цечати, тогда какъ его вътъ въ евангели почати дитовской, что у другихъ евангелистовъ, кромѣ Дуки, передающихъ ръчь Предтечи, нътъ этого слова,-что сань св. Лука, передавая въ Двяніяхъ св. апостоловъ (1, 5) слове Спасителя о будущемъ крещении учениковъ Духомъ Святымъ, не прибавляетъ-и онима,--что навонець эта прибавка не имберь симсла после призыванія Сн. Духа ('). Въ заключеніе исправители испов'ядывали правослевное учение о св. Троящ'в и отвергли какъ сретическое сибшение линъ св. Тронцы, допущенное сротиковъ Савеллісиъ.-Не смотря на этн доказательства правоты своего дъла, исправители обвинены какъ люди, не имъвщіе чистыхъ наябреній; самое чтеніе молитны соборовь рішене быно оставить прежнее неприкосновеннымъ.

Въ такомъ подожения дёло оставалось болёе года; на престолъ натріаршій возведень быль Филареть, По предложенію іерусалимскаго патріарха Ософана, знавшаго преп. Діонисія, какъ человѣка богоугодной жизни и достойнаго настоятеля знаменитаго монастыря, п. Филаретъ возобновилъ дѣло Діонисія; сотрудникъ послѣдняго въ исправленія свящ. Іоаннъ Насѣака подадъ патріарху защитительную рѣчь, въ которой наложнаъ оботоятельно весь кодъ спосто дѣла; и нетріаркъ назвачилъ соборъ изъ бывиныть тогда въ Москвѣ мнтронолитовъ и архіспископовъ. По резспотрѣния дѣла, Діенисій былъ оправленъ отъ возводиныхъ на пего нареканій. Но опредѣленіе объ изключеніи прибавочнаго слова въ чинѣ водоосвященія было отложено до того времени, когда основительное сличеніе съ

(1) Си. ръни арх. Діонисія и Іслика Цискаки. Анелогія вослёдняго противъ Антонія состояда изъ 35 главъ. дренными руновасями покажентя истину. Опредвлено было только печатать требникъ, исправленный Діонасіемъ, съ оставленіемъ слова—и основа, съ прибавкою на полё: "быти сему глаголанію до соборнаго указу".

П. Филаретъ, очевидно, не ръшался церковною властию, хотя бы и соборною, произнести окончательный судь надь открывшинся недоупениеть. Но дабы окончательное решение основать на более обстоятельныхъ врхеологическихъ изсладованияхъ, московокий свячитель нросиль натріарха ісрусалинскаго посов'єтоваль« оя съ прочным патріархами восточными, одвлать переводь молитен по древатения подариникамь и прич слать таконый въ Москву за подачсью патріарховь. Долго пришлось ждать осторожному московскому свая чителю желеемой книги; только въ 1625 г. привевены были граматы оть патріарховъ — Герасина александрійскаго и Феофена јерусалимскаго, а висств оъ вими и перенодъ изъ древнихъ греческихъ требниковъ. еврепленный ихъ подписью. Тогда п. Филареть ренилоя провенести опредбленное постеновление о поднятомъ вопросѣ и циркулярными граматани преднисаль изключить слово-и огнема; спархіальнымь архіерениъ и настоятелянъ иочастырей вельно было отобрачь экземиляры, требника, слово-и онема и сдёланную на поль заньтку занарать. Но обычая погружалы въ воду свѣчи патріархъ не воспретилъ ('). Въ послѣдствія соборъ 1667 г. снова обратиль вниманіе на этоть обычай и погружение свъчей въ воду предъ ся освящениемъ было воспрещено, только позволено было это погружение послѣ освящения воды для освящения самыхъ свѣтильниковъ (\*).

2. Опредъления московскаго собора 1651 г.

По томуже вопросу-объ исправления книгъ незадолго до кончины патр. Іосифа собрался въ Москве по-

(1) Ант. арх. экся. т. III. № 166. Восо. виаліся: ч. XMI. отр. 428-424.

(\*) Дополн. въ акт. ист. т. V. № 102.

Digitized by Google

притлашенно царя Алексвя Михайловача въ его дворнь новый соборь русскихъ пастырей (<sup>4</sup>). Главнымъ преднетомъ разсуждений было-единогласное чтение и согласное ивние церковное, въ послёдствии иногократно повторенное, получившее мёсто въ духовномъ Регламенть и въ поздитёйшихъ законодательныхъ актахъ.

Обстоятельствомъ, вызвавшимъ этоть соборъ, поелужила практика чтенія и пѣнія при богосложенія. Желаніе выполнить буквально положенный уставъ и указываемый имъ составъ богослуженія и въ тоже время неслишкомъ удлиннять время богослуженія привело въ странному пріему пѣть и читать въ одно и тоже время въ два, три и нѣсколько голосовъ, при чемъ вонечно трудно было предстоящимъ все слышать раздѣльно. Да и вообще, судя по памятникамъ того времени (\*), сознавалась неудовлетворительность церковнаго пѣнія вообще; отъ разности въ нотвыхъ знакахъ произошли разности напѣвовъ; растягиваемы были до ирайности нѣкоторыя слова (\*), удвояемы были гласныя, перемѣнялись ударенія, отъ чего происходиля потеря омысла (\*).

(\*) Въ годъ совязнія собора янилось сочинсніе монаха Еуоросния — «Сказаціе о различныхъ ерестать и о хуленіяхъ на Господа Бога и на пречистую Богородицу, содержиныхъ отъ невтаденія въ внаменныхъ книгахъ». (См. Толстаг. 1, 116. Рукопись библ. носк. д. акад.).

(\*) О церкова. пізнія — Ражскаго: Прав. обозр. 1866 г. т. XXI.

(\*) Пр. Діонисій, архинандрить Троице-сергіевой лавры, говориль славившенуся въ свое время уставщику Логину: «ты настерь всену, а что поещь и говоришь, тего въ себѣ не рассудищи, какъ прямѣе вадо въ пѣніи, или въ говореніи разунѣти, чѣпъ ты въ церкви Божіей братію смущаещь и въ сиѣхъ водищь. Въ чтенія и моленія глаголеция: Авраяну и облени...в

<sup>(1)</sup> Определения сего собора ножно видеть въ предислови въ служебнику, напечатанному при п. Іосной. У Строке, въ лоноли. въ описанию старон. кингъ №№ 79-89. Акт. эксп. т. IV. огр. 487-489.

Достойно вниканія, что эти явленія прим'ячены были твии лицами, которыя въ последстви упорно стали защищать древніе обычаи, когда они подверглись реформь. Это были извъстные посль расколоархи Иванъ Нероновъ, Стефанъ Вонифатьевъ, діаконъ Өсодоръ, бояринъ Ртищевъ; и на первый разъ они встрътили сильное сопротивление въ тогдашнемъ московскомъ духовенстве ('). Настоятельнее всёхъ предъявлялъ требовавія объ улучшенія богослужебнаго чтенія и пінія новгородскій митрополить Никонъ. Устронвши у себя греческое и кіевское пѣніе и, какъ выражается преданный его біографъ-Шушеринъ, "на славу прибравъ клиросы предивными пъвчими и гласы преизбранными птніе одушевленное" (3), будущій патріархъ обратилъ внимание царя на недостатки устарълаго московскаго пѣнія. Царь познакомился съ правильнымъ и музыкальнымъ пѣніемъ, заведеннымъ Никономъ, и желаль его распространения повсюду.

Это обстоятельство и было ближайшимъ поводомъ къ созванию собора, собравшагося въ дворцѣ царскомъ изъ высшаго духовенства (\*).

вездѣ висана оксія нидъ ятемъ, а ты какъ самъ выговариваешь, такъ и поещь и вопишь великимъ гласомъ: Аврааму и съмени его до вѣка, — и свѣтлую статью кричишь надъ нашъ» (Си. Жит. арх. Діонисія. Москв. 1824. стр. 69.—Чт. въ Имп. общ. ист. 1846 г. № 3).

(') Записк. русск. арх. общ. т. П. стр. 394—366. 1861 г. «Никольскій попъ Прокофій, гдѣ ни сойдется съ Гавриловскимъ вопомъ Иваномъ, такъ начнеть говорить ему: заводите вы, танжи, ересь новую, единогласное вѣніе.... Собрались священвики въ тіунской вабѣ, и лукинскій попъ говориль: «мнѣ къ выбору о единогласіи руки не прикладывать, напередъ бы велѣла руки прикладывать о единогласіи боярамъ и окольничимъ».

(\*) Шушеринъ, Житіе Никона. Спб. 1784 г. стр. 24.

(\*) Ант арх. экспед. т. IV. № 327. Кромѣ патріарха на соборѣ были: Никонъ м. новгородскій, Варлаамъ м. ростовскій, Серапіонъ м. сарскій, Маркеллъ арх. вологодскій, Іона арх. тверскій, много архимандритовъ, игуменовъ и др. (Служ. тиограф.—Рук. моск. д. акад. № 20, предисл. л. 7). Сущность опредъленій, состоявшихся на сень соборё, относилась именно къ введенію въ нерковную практику того пѣнія, образцомъ котораго служило введенное уже м. Никономъ. По опредъленію собора, оно долженствовало быть

а) единогласное. Объ этомъ заботился еще и. Макарій и на Стоглавномъ соборѣ постановлено было, чтобы нерковное чтеніе и пѣніе было неспѣшно ('); на тоже обращалъ вниманіе п. Гермогенъ ('). Но привычка укоренилась глубоко и образовалась самая форма неодноличнаго чтенія и пѣнія и соборъ подробно указываеть частные и частнѣйшіе случаи омѣшаннаго пѣнія (').

6) Самый образь пёнія долженствоваль быть, по мысли собора, тоть самый, который быль введевь и. Никономь. Уже со времени введенія въ Россію патріаршества чунствовалась потребность въ болёе искусномь пёніи при торжественномь служеніи патріаршень, и въ первой половинъ XVII в. мы видимъ усиленіе тикъ наз. демественныхъ роспѣвовъ (\*), для которыхъ образовалась особая вотная система; но по искуствейности своей оно требовало особеннаго умѣнья и особенныхъ учителей, и этихъ-то условій тогда и недоставало. Тробовало исправленія и анаменное пѣніе, и во второй половинѣ XVII в. мы видимъ заботы о семъ правительства (\*), которыя впрочемъ не сопровождались доб-

(<sup>1</sup>) Акт. арх. эксп. т. IV. № 327. Стогл. вопр. 22.

(\*) Въ рукописи моск. д. ак. подъ названіемъ «Списаніе отъ божественныхъ книгъ о единогласіи церковномъ», обращенное пъ арх. суздальскому Серапіону и неизвѣстно кѣмъ составленное, приписываются слѣд. слова п. Гермогену; «и вы господіе и братіе, освященніи мужіе, иноцы и мірскіе, о сихъ всѣхъ порадѣйте отъ всед души съ прилежаніемъ, говорить согдасно со св. отцы всякое пѣніе во единъ гласъ, а въ два, три викако не говорити».

(\*) Акт. арх. эксп. т. IV. стр. 488-489.

(4) Прав. обозр. 1866 г. ноябрь.

(<sup>6</sup>) Вскорѣ послѣ собора (въ 1652 г.) учреждена была колмиссія подъ названіемъ «правленіе знаменное праворѣчваго пѣнія», а въ 1668 г. другая такыя же коммиссія; и ими испрлярымъ успѣхомъ. М. Никонъ вводилъ у себя партесное итальянское пѣніе, которое иначе называлъ кіевскимъ, такъ какъ оно переходило къ русскимъ чрезъ посредство кіевскихъ пѣвцовъ. Не уступая по своему искусству демественному, оно превосходило его простотою и удобствомъ нотной системы. Такимъ образомъ соборъ рѣшилъ выборъ искусственнаго пѣнія въ пользу италь-

Быть можеть, соборъ простеръ бы свои постановленія дальше, если бы эти перемѣны не безпоковли престарѣлаго п. Іосифа, который смущался нѣсколько затѣянными реформами (') и откладывалъ до неопредѣленнаго времени приложеніе къ практикѣ соборнаго устава. Сдѣлавшись патріархомъ, Никонъ рѣшился привести его во всеобщее исполненіе, но по примѣру Іосифа нашлись нѣкоторые, которые желали оставить неприкосновеннымъ прежніе обычаи. Это и послужило причиною того, что на великомъ соборѣ 1667 г. снова предложенъ былъ вопросъ о семъ предметѣ и отцы собора положили особымъ правиломъ: "церковное все Божіе славословіе, чинно и немятежно и единогласно и гласовое пѣніе пѣти на рючь" ('). Съ того времени

(') Шушеринъ говорить: «и вача онъ великій государь о единогласномъ и нарѣчномъ пѣніи въ церквахъ промышляти и учрежденіе творити, емуже въ семъ богоначинаемомъ дѣлѣ великій помощникъ и поборникъ бысть Никонъ м-тъ; а святѣйшій loсифъ за обыкновеніе тому доброму ворядку прекословіе творяше и никакоже хотя оное древнее неблагочиніе перемѣнити» (Жит. Ник. стр. 25).

(\*) Соб. опред. при служебн. 1668 г., напоч, при п. юсяф.

COB. III.

янскаго.

6

**дено было знаменное пѣніе, а второю коммиссіею** окончательно приведено было оно по тексту и напѣвамъ въ тотъ видъ, въ которомъ оно употребляется въ настоящее время. См. «Иѣвческую грамматику» А. Мезенца (членъ второй коммиссіи), библ. В. М. Ундольскаго, № 176. — Въ 1656 г. прівзжалъ изъ Константинополя грекъ Мелетій, вызванный для руководства русскихъ пѣвцовъ при пѣніи. См. Чтен. Имп. общ. ист. и древн. 1846 г. № 3. стр. 16.

усоверниенствование церковнаго пѣнія пошло удобнѣе, а въ 1700 г. употребление крюковыхъ нотъ вовсе оставлено и сохранилось у однихь раскольниковъ (').

Между тѣмъ соборъ озабочивался и исправленіемъ книгъ. Важность начатаго дѣла сознаваема была имъ, и нужно было установить окончательную редакцію нѣкоторыхъ книгъ. Съ этою цѣлію соборъ

а) положилъ разсмотрѣть *служсебникъ*, который дѣйствительно былъ просмотрѣнъ и сдѣлано было въ немъ нѣсколько исправленій (<sup>\*</sup>).

6) положено было остановить печатаніемъ и подвергнуть новому пересмотру кормчую книгу, отпечатанную въ 1650 г. Начали ее печатать въ 1649 г. (\*) и въ 1650 г. была кончена и поступила въ продажу. Въ изданія этой кормчей не сказано, что оно окончено по благословенію п. Іосифа, и можно догадываться, что ея выходомъ въ свътъ торопились помимо желанія патріарха (\*). Пріостановка этой книги не вызывала жалобъ, тогда какъ въ послъдствіи подобныя распоряженія Никона подвергались ожесточенному порицанію. Въ этой кормчей, разсмотрѣнной соборомъ, о которомъ теперь идетъ рѣчь, въ тѣхъ экземплярахъ, которые еще не разошлись, сдѣланы были незначительныя измѣненія (\*).

А. Гренковъ.

(продолжение будеть)

(1) Іоаннова, Полн. изв. о раскольн. изд. 5. ч. IV. стр. 86.

(<sup>1</sup>) Оны васались главнымъ образомъ чина святаго врещедія и молитвъ при семъ положенныхъ.

(\*) Строева, Оныс. староп. книгъ. изд. 1836 г. № 168. стр. 273.

(<sup>4</sup>) Дарскаю, Опис. рук. № 168.

(<sup>5</sup>) Какія имевно сдѣланы измѣненія, — можно видѣть у Слресеа, въ Опис. стар. кн. № 169. Въ Слов. ист. висат. дух. ч. 1. стр. 316 невѣрно, ибо исправленное мад. выпало въ 1653 г.

# ВОПРОСЪ

## О ПЕРСТОСЛОЖЕНИИ ДЛЯ КРЕСТНАГО ЗНАМЕ-НІЯ И ВЛАГОСЛОВЕНІЯ ПО НЪКОТОРЫМЪ НО-ВОИЗСЛЪДОВАННЫМЪ ИСТОЧНИКАМЪ.

#### (окончаніе)

Въ одномъ мъстъ разсматриваемой нами рукописи псалтири мы имвемъ древнъйшую редакцию Слова Өеодоритова. Вотъ она: "сице благословити рукою и креститися: три пръсты равны имъти въкупъ. по образу троическу. Богъ Отецъ. Богъ Сынъ. Богъ Духъ Святый. Не тріе бози, но единъ Богъ въ троици. Имены раздѣляется, а божество едино. Отець нероженъ. А Сынъ рожденъ, а несъзданъ. Духъ Святъ ни роженъ ни созданъ, но исходя... (нельзя разобрать, безъ сомнънія-тріе) въ единомъ божествѣ. Едина сила. едина честь. Единь поклонь отъ всеа твари, отъ аггелъ и человѣкъ. Тако тѣмъ тремъ пръстомъ оуказъ. а два пръста имѣти наклонота, а не распростерта, а тѣмъ оуказъ такъ. то образуеть двѣ естествѣ божество и человѣчество. Вогъ по божеству, а человѣкъ по въчелов'вченію. А въ обоемь съвершенъ. Вышніи же прьсть образъ есть божеству. а нижній человачьству. понеже сшедъ оть вышнихъ спасе нижняя. Тоже съгбение прьсту толкусть. преклонь бо небеса сніде нашего ради спасеніа. Да тако достоить креститися и благословити. Тако святыми отцы оувазано и оузаконено".-Въ дру-

COE. TH.

7

гонъ более замъчательноми песть ны читаеть нечто въ родъ цълаго трактата о перстосложении. Карь только, что этотъ трактатъ уцѣлѣлъ только на одноть листѣ, тогда какъ и начало, листъ предыдущій, в конецъ, листь послѣдующій, потеряны. На существующень сохранившенся листь сначала читается извъстное сказаніе о благословенія Мелетієвовь. Далье надписано: "Өеодоритъ". И за тћиъ слћдуетъ изложение Слова Өеодорятова, редакція почти таже, что и прежняя, хотя правописание не до юты тожественно:... Богъ по божеству. а человѣкъ по человѣчеству. а въ обоемъ совръшенъ. Вышніи же образуетъ божество, а нижни человъчество. Понеже сшель отъ вышнихъ спасти на няя... Такоже святыми отцы оузаконено". За тімь сряду въ одну строку слъдуеть: "Ніарастьйшаа обитьи, физимы" (что значать эти последния слова, ны не понимаемъ): "и накы множайшего ради оувъреніа написаща и устроища и проповѣдаща, сице глаголоще: иже кто не знаменуется двѣма пръсты якоже и хс: да есть проклать. Да никтоже преступивь се вразъвращенная снидетъ. Понеже совокуплено тако во свидѣтельство отъ богопросвѣщенныхъ и святыхъ отець. Аще ниціи покусившеся глаголаху сице. яко подобаеть иреститися трема пръсты, а благословити двъма. мняше яко втъхъ писанияхъ глаголеть. три пръсты быгословити. И Вельми глаголють. яко три пръсты, наивысочаннии къ долнимъ двіма. И тв тріе пръсты. И воистину и язъ не отълагаю тріехъ пръстъ. а благословеныя връху. два пръста божество и человѣчьство. И не восхотпии святіи писати пръвое дву, и потож тріехг. но съществіа ради къ долнимъ ха H (1**ULC**20 БА 65 невесе, прилагаютъ горни къ депма нижнима, ч тако троица зовется. а оставшее отъ нихъ божество и человъчьство. И пакы в тыхз вз всыхз едіна сила и едіна честь, и едино равеньство нераздилно Отца и Сына и Святаго Духа божество неосязанно, и шпостижно трисолнечное озарение. Пріндате любимици мов, во оувтреніе, последующе святымъ реченіемъ. в ве

своя мудро"... На этомъ полусловѣ стародавняя рѣчь, къ сожальнію, прерывается.

Что же мы туть вычитали? — Во-первия то, что авторъ этого разсужденія изложилъ здѣсь всѣ и именно тъже самые матеріалы, касающіеся двуперстія, какіе приведены и въ 31-й главѣ Стоглава, т. е. сказаніе о благословеніи Мелетіевомъ, Слово Өеодоритово по древнѣйшей изначальной редакціи и правило якобы святыхъ отецъ съ анаеемою на некрестящихся двёма персты.-Во-вторыха, авторъ разсуждения предостерегаетъ, "да никто преступивъ сіе впадетъ въ развращеніе, понеже совокуплено тако" (совокуплены выше приведенные матеріалы, т. е. сказаніе о Мелетіевомъ благословении, Слово Феодоритово и правило святыхъ отецъ) "отъ богопросвъщенныхъ и святыхъ отечъ",-не разумветь ли онъ здъсь именно отцевъ Стоглавнаго собора? Очень въроятно. Въ-третьиха, авторъ разсужденія свидѣтельствують, что "нюціи покусившеся глаголаху сице" (не разумъетъ ли онъ опять Стоглавный соборь, что именно на немъ никоторые покушались юворить?..), "яко подобаетъ креститися трема пръсты и благословити двъма" (настаивали на необходимой разности между перстосложениемъ молитвеннымъ и благословляющимъ, и именно утверждали, что креститься должно тремя перстами, а благословлять двѣма, которые преимущественно выдаются и въ именословномъ перстосложения), "мняще, яко вз тыхо писанияхо" (въ Словѣ Өеодоритовомъ) "глаголется — ввушается тремя перстами благословити", — т. е. наводя сомнине, предаваясь сумвительности на счеть того, что вопреки древнему церковному обычаю благословлять двёма перстами тѣ писанія, особенно Слово Өеодоритово, какъ будто внушають благословлять тремя перстами. — На это во-четвертыхо авторъ разсуждения смъло отвъчаетъ: "и вельми глаголютъ": да, совершенно върно, тъ писанія дъйствительно "глаголють, яко три пръстытремя перстами благословити". Но вопросъ, какіе три пръсты здёсь разумёются? А вотъ какіе: "высочайшія"

7\*

(надо полагать - большій персть) приложенный къ дольнимъ двѣмв" (надо дунать безъимянному и мизищу). "И ть тріе пръсты" разумьются въ техъ писаніяхъ, и тъми треия внушается благосвовити. "И воистину",продолжаеть авторь разсуденія, -- "и язь не отлагаю тріехъ перстовъ", -- этихъ саныхъ-- высочайшаго болнаго перста приложеннаго въ дольнымъ-выжнымъ двукъ; при чемъ остаются "благословенныя вверху два верета"---указательный и великосредний, означающие божество и человѣчестно".-Въ-пятыха, авторъ разсулденія защищается: "н не восхотьша святія писани сперва о двухв, а нотомо о трело" перстахъ: т. е. уже въ его время защитники троеперстія предлаган двуперстникамъ возраженіе, что въ Өеодоритовонъ Смвѣ (какъ и въ 31-й главѣ опредѣленій Стоглавнаю собора) сперва говорится о трехъ перстахъ, а потон о двухъ, такъ какъ же выводить отсюда взъ Слова Осодоритова заключение, что знаменоваться должно двуня, а не тремя перстами ?! Наоборотъ слъдуеть заключать, что должно знаменоваться треия перстан. Это, и тогда уже-во вреня Стоглавнаго собора раздававшееся возражение авторъ разсуждения разръшаеть простымъ увъреніемъ, что "святые не захотеля писиъ сперва о двухъ, а потомъ о трехъ перстахъ". Но вочену же не захотъли? А потону, - отвачаетъ авторь разсуждевія, — что "ради сшествія къ дольними Хрита Бога нашего съ невесе святін прилигають горній (надо полагать-больший церсть) "ко двумо нияскимо" (вадо полагать — безъимянному и мигинцу), "и нато троща зовется; а оставшиеся отъ нихъ-божестю в челов'ячество", — а остальные два перста — указатель-ный и великосредній означають при этомъ божество и человъчество. ...., И паки въ тъхъ во всъхъ перстахъ",увъряетъ авторъ. -- какъ въ первыхъ трехъ, такъ в в оставшихся двухъ, "едина сила, и едина честь, и едно равенство нераздельное Отца и Сына и Святаю Духа, божество неосязанное, и непостижилое трисолнечное озареніе".--Чтожь это такое? Какая догика в

этихъ словахъ? А вотъ какая. Возражение: святие говорять сначала о трехъ, а потомъ о двухъ перстахъ,--такъ какъ же выводить изъ ихъ словъ, что знаменонаться слёдуеть двуил, а не треми перстами? - Разрешеніе возраженія: святые не захотьли писать сперва о двухъ, а потомъ о трехъ перстахъ — почему? — Потому что они учатъ прилагать первый большій перстъ къ двуть нижнимъ-безъимянному и мизинцу-ради сшествія съ небеси къ дольнимъ-на землю Христа Бога нашего. И тако троица зовется. Т. е. сіи три персты съ одной стороны означають сшествіе съ небеси на землю Іисуса Христа, а съ другой и составляють троиду перстовъ и образують трояцу божества; при чемъ остальные два перста-указательный и великосредний означають божество и человъчество. И во встхъ этихъ перстахъ, какъ въ первыхъ трехъ, такъ и въ остальныхъ двухъ, едина сила, и едина честь, и едино равенство нераздѣльное... и т. д. Т. е. какъ три перста, большій, безъимянный и мизинецъ, сложенные вийстъ, означають и сшествіе Сына Вожія съ неба долу-божествомъ къ человѣчеству и троицу нераздѣльную,--человъчество Інсусъ-Христовы и нераздъльное равен-ство Отца и Сына и Святаго Духа — неосязанное ихъ божество — непостижимое трисолнечное озарение. Од-нимъ словомъ — все равно, три ли перста, два ли перста, -- три значать тоже самое, что и два, -- равно какъ и два тоже самое, что и три: потому святые отцы и не восхотѣли писать сперва о двухъ, а потомъ о трехъ перстахъ, хотя и заповъдали знаменаться двумя, а не тремя перстами, -- это все равно.

Вотъ почему въ высшей степени важно для нашего дѣла разсматриваемое нами древнее свидѣтельство! Въ немъ мы видимъ соеременное Столленому собору историческое свидѣтельство о томъ, что въ то время нѣкоторые, бытъ можетъ и очень вѣроятно---на самомъ Стоглавномъ соборѣ, вопреки настоянію начинавшей преобладать партіи двуперстниковъ, покуша-

лись говорить, яко подобаеть креститися трена персты, а благословити двъма-не твиъ перстосложения, какимъ подобаетъ креститися, — утверждая это они за-зирали писаніямъ якобы святыхъ отецъ, такъ называемому Слову Феодорита и-быть можетъ-самому опредъленію о двуперстія, изложенному. въ Стоглавника, за то, что въ нихъ какъ будто предписывается благословлять тремя перстами такъ же, какъ и креститыя тремя перстами, чемъ вопреки изначальному церковному преданию сливалось во едино искови разное перстосложение благословения съ перстосложение иолебнымъ,-относительно же перстосложения молебнаго, утверждая, что креститися подобаетъ трежя, а не двуия перстами, они указывали между прочимъ и на то, что въ названныхъ писанияхъ якобы святыхъ отець говорится, при описании молитвеннаго перстосложения, сперва о трехъ, а потомъ уже о двухъ перстахъ, откуда слёдуеть дёлать выводъ тотъ, что знаменоваться должно тремя, а не двумя перстами, но никакъ не обратный выводъ, что знаменоваться слъдуеть двумя, а не тремя перстами. На это современные Стоглавному собору защитники двуперстія возражали, что да-святые говорять именно и дъйствительно о трехъ перстахъ, и мы не отвергаемъ трехъ перстовъ. Но какъ въ какомъ смыслѣ? А вотъ какъ! Горній-велики палецъ, приложенный къ двумъ дольнимъ-нижнимъ 00ставляють три, а вверху благословенные — божестю и человсиество — деа. Почему же святые не восхоты писать сначала о двухъ, а потомъ о трехъ?-Поток что они повелѣли прикладывать горній большій палецъ къ двумъ нижвимъ, — въ какомъ смыслѣ, ради че го? Ради сшествія съ небесе къ дольнимъ-на зехлю Христа Бога нашего, при чемъ большій палець приложенный къдвумъ нижнимъ троица зовется, а остањ ные два перста-божество и человѣчество; и овять въ твхъ во всвхъ, какъ въ трехъ, такъ и въ двухъ елена сила и едина честь и едино равенство нераздель-ное-Отца и Сына и Святаго Духа божество неося-

ванное и непостижные озарение трисолисчное. Воть блистательное подтверждение нашего толкования словь Стоеливники: "креститися и благовловити два долныя и третій ворхній ха долныма перотома. Тожо согбение персту" (трехъ перстовъ---болынаго и двухъ нижнихъ) "толкуетъ" (значить, что IC XC) "преклонь небеса сниде нашего ради спасения. А дви верхниесими двожа благссловяти въ божество и человъчество" (два верхніе означають божество и человѣчество ІС Христово). "Креститися подобаеть и благословити" (въ тоже время здесь же утверждаеть Стоглавь)-"персты три совокупити низу, а две верхни купно, тъми" (тъми всъми, и треми и дзими) "благословити и креститися во божество и человычество" (т. е. и два и три, всв пять значать одно и тоже, божество и человвчество IC Христово, при чемъ согбение перстукакъ трехъ перстовъ-приложение большаго пальца къ двумъ нижнимъ значитъ, такъ согбение и двою персту толкуеть-означаеть, что IC Христось преклонь небеса сниде къ дольнимъ-на землю нашего ради спасенія). Повтореніе одного и тогоже толкованія перстовь какъ въ Стоглавники, такъ и въ разсматриваеномъ нами разсуждении современнаго Стоглывному собору писателя заставляеть насъ видеть въ вышеприведенныхъ словахъ Стоглавника, равно какъ и въ аналогичныхъ словахъ нашего цисателя. не безнаявренную безсмыслицу, но смыслъ намбренный, хотя и странный, для самихъ старообрядцевъ неожиданный. -- "Приидите любимицы мон", - можемъ мы обратить къ нимъ слова поборника двуперстія, XVI въка, -во увъреніе"-посмотрите, вникците сжия, что это такъ-наше истолкованіе правильно, — "посл'ядуйте реченіемъ — мнимымъ у у васъ — святымъ, а не своей" позднъйшей суетной "мудрости". У васъ, по вашимъ святымъ реченіемъ, всъ пять перстовъ, и три и два, эвачатъ «дно и тоже, всѣ пять означають нераздѣльное божество-трисолнечное озарение — неосязанную троицу Отца и Сына и Святаго Духа, три значать и Троицу и два естества IC Христовы-божество и человѣчество, равно какъ и два перста значатъ тоже; а согбеніе персту какъ трехъ, такъ и двухъ значить сшествіе съ небесе къ дольнимъ на землю Христа Бога нашего, именно то, что IC XC прекловь небеса свиде нашего ради спасенія. Такъ ли, почтенвые старообрядны? Согласны ли вы слёдовать, слёдуете ли теперь инимымъ вами "святымъ реченіемъ"? — Овѣтъ на это мы имѣемъ въ тояъ, что старообрядцы про такое толкование перстовъ уже забыли, а следують определенному толкованию Слова Өеодоритова-, три персты равны имъти вкупъ по образу троическу, а два перста имъти наклонена, а не простерта, те образують два остества-божество и человъчество, а согбение двою персту значить, что IC XC преклонь небеса сниде нашего ради спасенія". Впрочень и къ этому опредъленному толкованию старообрядцы присоединили такія разнообразныя тонкости, что нельзя точно определить ни того, какому они следують перстосложению, ни того, какого держатся они толкованія перстовъ. Вѣрно только то, что они забыли толкование, данное перстосложению Стоглавнымъ соборомъ и сочинителемъ разсматриваемаго нами разсужденія до того, что и не подозр'вають ни существованія ни даже возможности подобнаго толкованія, и встин силами стануть отридать его.

Но въ пору святъйшаго первопатріарха русійскаго Іева это смутное толкованіе, видно еще, было извъстно и имъло свою силу въ убъжденіи книжниковъ, почему въ высшей степени смутно и отразилось въ наставленіи, изложенномъ въ посланіи патріарха Іова къ грузинской церкви о томъ, како молящися креститися подобаетъ: креститися подобаетъ двъма пръсты, невѣдомо какими; съгбеніе пръсту, невѣдомо какихъ и даже сколькихъ пръсту (по Стоглавнику и разсмотренному разсужденію XVI в., всѣхъ пяти пръсту), значитъ сшествіе съ небесъ, при чемъ патріархъ Іовъ привноситъ новое неслыханное и несогласимое съ другими толкованіами толкованіе, что "стоящіи персть"-

Digitized by Google.

невтдомо какой именно-, указуеть взнесение Господ-не, а три персты" — продолжаеть послание, — "ранны держати-исповедуемъ Троицу нераздельну",-по неопредъленному слововыраженію посланія невѣдомо опять, какими именно и сколькими перстани исповедуеть Троицу нераздѣльну, тремя ли только или и двумя и всѣии пятью, которые вст знаменують одно и тоже, какъ внушають и Стоглавъ и авторъ разсужденія XVI вѣка, -которые означають и два естества IC Христовы, и соществіе IC Христа съ небесе къ дольнимъ снясенія нашего ради, и трисолнечное озвреніе нераздѣльныя Троицы; кромѣ того по слитію перстосложенія для крестнаго знаменія съ символическимъ исповъданіемъ Святыя Троицы, наставленіе о перстосложеніи, какъ изложено въ послания патріарха, значило тоже, что и анаоематизмъ презвитера Козьмы на невтрую- / щихъ въ св. Троиду: "иже не втруетъ въ святую н разлучимую лидами и нераздѣльную существовъ Троицу, да будетъ проклятъ", - почему этотъ анасематизмъ Козьмы въ посланіи патріарха и исключенъ, а вибсто того вставлена смутная выдержка изъ Стоглавника, --- выдержка, которую сами старообрядцы въ ел буквальномъ смыслъ за истинную-за истинное учение о перстосложени принять не могуть.

А что во времена патріарха Іова на Руси существовала отразившаяся и въ посланій его рознь между троеперстниками и двуперстниками, — что нёкоторые изъ русскихъ книжниковъ того времени ратовали за двуперстіе, а другіе—вся масса в'руюнихъ, посл'ядуя достохвальному прим'ёру предс'ёдателя Стоглавнаго собора, присиопамятнаго митрополита Макарія, продолжали держаться троеперстія, о чемъ несомнённое свид'ётельство читали мы у иностранца Петри Петрея, атому подтвержденіе, совершенно неожиданно для себя, увидѣли мы въ семъ 1870 г. въ посковской духовной академіи. Посѣщая богатую дровностями ся библіотеку, мы внезапно поражены были какъ-бы чудомъ, внезапно увидѣвъ на столѣ, рядомъ съ другням старниныма и особенно замѣчательными рукописями, раокрытою принадлежащую библіотекѣ казинской духовной академия рукопись, описанную нами въ III-й части "Православнаго Собесѣдника" прошлаго 1869 г., слюдованную псалтирь XVI в. Величина книги, форматъ, переплетъ, на переплетѣ златосеребреное тисненіе, великолѣпное уставное письмо совершеню тожественны! Но наше внезапное изумленіе превратилось въ простое разсматриваніе, когда увидѣли мы, что лежавщая предъ нами рукопись была принадлежащая именно мосновской, а не нишей казанской академія, почти fac-simile нашей казанской, слидованная исалтирь тогоже XVI выка.

Разсмотрѣніе этой рукописи даеть намъ вѣрный способъ сдѣлать уже не предположительные, а не соннѣнные выводы относительно не только ся самойрукониси московской, но и нашей казанской — сомовецкой.

На заглавномъ листъ, который въ московской рукописи не вырванъ, надписи никакой нѣтъ. Современныхъ написанию рукописи поятокъ страницъ или листовъ вътъ. Начинается рукопись московская, какъ в наша казанская, словами предисловія: "Аще хощеши въдати имя слагателя" (т. е. веренисчика) "книги сея, то прочти сіе писаніе до конца". И далье буквально тоже самое, что и въ казанской --- соловецкой руковси: "понеже понудили есте насъ недостойныхъ выше нашея мъры на сіе дъло. Азъ же есмь человъкъ пръшенъ и немощенъ... начахъ сию святую книгу... глаголемую Псалтирь. Во льто 7102. Въ богохранимонь градѣ Москев. При державе великаго государя царя и великаго князя Өеодора Ивановича всея Росія саходержца... И при его благовърной царице великой княгине Ирине. И при ихъ дщери благовърной царевне Неодосій. Въ 10-е люто государства ихъ. Пасущем же тогда російскую церковь святъйшему Кирз Іщ натріарху московскому и всея великія Росія. Индикна 10-го... Бояринг Длитрей Ивановичь Годуновъ сто

святую книгу повелѣ написати и назнаменовати, и украсити златомъ и сребромъ". — До здѣ предисловія московской и казанской рукописи буквально сходны. Но далѣе сряду же въ московской рукописи читаемъ: "И съвершивъ и украсивъ чюдне сію святую книгу псалтырь.

Лъта 7108 марта 13.

При державе государя царя и великаго князя Бориса Феодоровича всея Руси самодержыца. И при его благовърной царице и великой княгине Маріе Григоріевнь. И при ихъ благородныхъ чадехъ... Въ еторое льто государьства ихъ. И при патріархе Іеве московскомо и всея Руси. Положилъ въ домъ пребезначальныго и трипостастнаго божества нераздилимыя Троицы всоборную церковь в сергіева монастырь при архимандрите Кириле".-Отсюда открывается, что слагатель, т. е. переписчикъ какъ московской, такъ и казанской — соловецкой рукописи — Псалтири быль одно и тоже лице: писаны объ рукописи въ одномъ и томъ же градѣ Москвѣ, при государѣ царѣ и великомъ князъ Осодоръ Ивановичъ, при патріархъ Іевъ, по повелѣнію конюшаго боярина Дмитрія Ивановича Годунова, въ лѣто 7102; но казанская соловецкая рукопись въ томъ же 7102-мъ году, видно, и была завершена и пожертвована *въ лавру Зосимы и Савватія на Со*ловки; а рукопись московская завершена уже въ 7105 году при царъ Ворисъ Өеодоровичъ и пожертвована тънъ же болриномъ Димитріемъ Ивановичемъ Годуновымъ въ Троицкий Сергіевъ монастырь. Такимъ образомъ оказывается, что хотя по началу своему объ рукописи и одновременны, но по завершению московская моложе казанской шестью годами, --- казанская написана въ одинъ годъ, тогда какъ писаніе московской растянулось на шесть или даже на семь лѣтъ, - видно, что къ нашей казанской рукописи жертвователь приложилъ больше благочестиваго усердія и вниманія.

Въ московской рукописи самый главный предметъ для нашего внимания составляють лицевыя иконописныя наображенія точно также, какъ и въ казанской соловецкой. Эти изображенія въ московской рукописи имѣютъ и характеръ и содержиніе совершенно тожественные съ таковыми же изображеніями въ нашей казанской, такъ что ни малѣйшему сомнѣнію не можетъ подлежать, что иконныя изображенія какъ въ той, такъ и въ другой рукописи сдѣланы одною и тоюже рукою, однимъ и тѣмъ же способомъ и пошибомъ и конечно — съ одного и тогоже подлинника.

Въ рукописи московской насчитали мы болѣе 100 рукъ благословляющихъ и молящихся. Именно (не считая перстосложеній совершенно слитныхъ, которыя не возможно разобрать, — къ какому разряду онѣ принадлежатъ) благословляющихъ рукъ 98, а молящихся 15 или 16.

На рукахъ благословляющихъ точнаго старообрядческаго перстосложенія, — трехъ перстосъ — перваю, четвертаго и пятаго равныхъ вкупъ, втораго простертаго, а третьяго простертаго и мало преклоненнаго, не видитъ ни единаго. Видитъ собственно два рода перстосложеній. Перстосложенія, прежде при описаніи рукописи казанской — соловецкой, отнесенныя нами кя второму и третему (по нъкоторытъ незначительнытъ между ними оттънкатъ) разрядамъ видитъ у псалмовъ ('): 1, 2, 4, 6 (на 3-хъ рукахъ), 8, 9, 10, 12, 16, 20, 21 (на 2-хъ рукахъ), 22, 23, 28, 29, 30, 31, 32 (на 3-хъ рукахъ), 33, 35, 36, 40, 43 (на 2-хъ рукахъ), 48 (на 2-хъ рукахъ), 50, 52, 56 (на 2-хъ рукахъ), 67, 68, 71, 72 73, 80 (на 3-хъ рукахъ), 81, 83, 84, 88, 91, 92, 98, 100, 101 (на 2-хъ рукахъ), 81, 106, 113, 117 (на 2-хъ рукахъ), 118, 120, 121, 126, 131 и 146, итого 63 перстосложенія: всѣ өти руки расположевы къ зрителю заднитъ фасоть, второй и третій нерсты простерты или мало никлонены, а чет-

(') Отиѣчаемъ счетомъ псалмовъ, а не страницъ потому, что въ московской рукописи страницы ни первоначально при маписании, ни впослѣдстви не были размѣчены.

вертый и пятый вогнуты внутрь кисти. почему ихъ и не видно изъ-за кисти, равно какъ и перваго большаго перста.-Вилимъ немало перстосложений, отнесенныхъ къ четвертому разряду, именно на рукахъ у исалмовъ 9, 11, 15, 17, 18, 19, 21, 24, 26 (на 2-хъ рукахъ), 27, 28, 30, 34, 49, 50, 53 (на 2-хъ рукахъ), 55, 58, 67, 70, 71, 73, 85 (на 2-хъ рукахъ Спаси-теля). 96, 98, 100, 102, 104, 107, 108, 109 и 113, итого 35 перстосложений. Въ этихъ мастахъ им видимъ точно слъдующее перстосложение: второй и третій оба простерты или оба кало нреклонены, или второй простерть, а третій жало преклонень; первый упирается во второй или даже третій суставь четвертаго. который, равно какъ и пятый, явно пригнуты къ ладони. Перстосложенія предыдущія, втораго и третьяю разрядовъ, тожественны съ только что описаннымъ перстосложеніемъ четвертаго разряда,-такъ какъ первыя, всѣ до единаго, видятся только на рукахъ обращенныхъ къ зрителю заднимъ фасомъ, почему расположеній перваго, четвертаго и пятаго перстовъ на этихъ рукахъ за ними и не видно; но еслибъ онѣ были обращены переднимъ фасомъ, иконописецъ написаль бы на нихъ персты сложенными, какъ на другихъ рукахъ, представляющихъ перстосложения четвертаго разряда, - рукахъ, обращенныхъ къ зрителю переднимь фасомь: это рышительно подтверждается особенно тѣми картинами, на которыхъ на одной и тойже картинъ у разныхъ лицъ или даже у одного и тогоже лица, какъ то именно у Христа Спасителя, на рукѣ обращенной къ зрителю заднимъ фасомъ видится перстосложение 2-3 разрядовъ, а на рукъ обращенной къ зрителю переднимъ фасомъ непремѣнно перстосложение четвертаго разряда, какъ наприм. у псалмовъ 9, 21, 28 (на одной картинъ крещения Господня), 30, 50, 67 (на двухъ рукахъ одного и того-же лика Спасителя), 71, 73 (на одной и тойже картинъ крещенія Господня, совершенно тожественной съ вышеуказанною), 98 и 100. Но ни точнаео именословія, съ простертымъ мизинцемъ, ни точнаго старообрядческаго двуперстія въ московско-сергіевской рукописи между благословляющими руками не видно ни одного экземпляра.

Молитвенныя перстосложанія мы видимъ въ московской псалтири на 16 рукахъ у псалмовъ 8, 17, 27, 39, 42, 44, 56, 61, 64, 67, 68, 71, 83, 94, 105 и 118.

Молитвеннаго перстосложения, отнесеннаго нами при описании рукописи казанской --- соловецкой ка разряду первому. именно точнаго старообрядческаго, въ которомъ три персты — первый, четвертый и пятый имѣются равны вкупѣ, второй простерть, а третій простерть и нало приклонень, - такого перстосложения мы видима во московской рукописи одина экземпляра, но и тотъ весьми сомнительный по своему значению, именно у псалма 105-го, гдѣ при словахъ: и измънита сливу его вподобіе телца ядущиго траву и забыша Бога спасающаго ихг, человѣкъ, какъ будто дитя или юноша, поднимаетъ кълицу руку не для молевія, такъ какъ рука лювия, а не правая, да и слова псалма дають идею совстмъ не объ истинномъ моленіи истинному Богу, а напротивъ о забвении Бога. Втораю разряда молитвенное перстосложение, имеено на рукъ, обращенной къ зрителю заднимъ фасомъ, персты второй и третій простертые, а четвертый и пятый вогнутые внутрь кисти, такъ что концовъ ихъ, какъ и перваго большаго перста, не видно, видимъ у псалмовъ 27, 42 (повторение предыдущаго типа столпника молящагося) и 56 (у тогоже типа столиника). Наконець имбемъ вбято похожее на молитвенное троеперстие у псалмовъ 8, 17, 39, 44, 61, 67, 68, 71, 83, 104, 105 и 118. Но точныго троеперстия, какъ и точнаго именословія въ московской рукописи уже не встръчиема,-тогда какъ то и другов видятся въ рукописи казанской — соловецкой.

Что же это значило бы? Какое перстосложение московская рукопись преподань имыеть въ виду?

Что касается до перстосложения благословляющаго. то уже выше сказано, что этого перстосложения въ московской рукописи мы встрѣчаемъ собственно только два разряда: одиня разряде-63 руки обращенныя къ зрителю заднимъ фасомъ, на которыхъ видятся второй и третій персты простертые, а четвертый и пятый вогнутые внутрь кисти, при чемъ первый не видънъ; другой разряла-35 рукъ, обращенныхъ къ зрителю переднимь фасомь, на которыхъ второй и третій персты оба простерты или оба мало приклонены, или одинъ простерть, а другой мало приклоненъ,-первый упирается во второй или даже третій суставъ четвертаго, который, какъ и мизинецъ, пригнуты къ ладони. Выше мы уже показали, что оба эти разряда тожественны, -- что они представляють благословящия руки только съ двухъ сторонъ, съ задней и съ передвей, но перстосложение намбренно указывають одно и тоже. Какое же именно? Старообрядческое двуперстие? Никакъ нѣтъ, перстосложение разсматриваемой рукописи явно и намфренно отклоняется отъ точности, требуемой старообрядцами, явно и намъренно отклоняясь отъ требованія им'ять первый, четверный и пятый персты равны вкупи, напротивъ предлявляя внушение, чтобы первый перстъ упирался поперегъ, не ложился поверхъ четвертаго, а только перекрещивался съ нимъ по второму или даже по третьему его суставу, -- что особенно очевидно у псалмовъ 109, 102, 100, 96, 85 и другихъ, гдъ первый перстъ съ четвортымъ дълаютъ явный кресть. Итакъ если это перстосложение очевидно-намъренно отклоняется отъ старообрядческаго двуперстія. — то чтожъ оно въ себъ представляеть? Безъ сомнѣнія именословіе, хотя нѣсколько и уклонившееся отъ первоначальнаго испоконнаго типа: хотя съ другой стороны мы ве можемъ не замітить въ московской рукописи явнаго намъренія отклониться и отъ точнаго имевословія, каковаго туть не видится ни одного экземпляра, тогда какъ въ рукописи казанскойсоловецкой ны видинь безворно-точное и непоправленное именословіе въ нісколькихъ містахъ.

Воть первое късто для сравненія — изображени входа Господня во Іерусалия противъ словъ 8-го исалиа: изъ устъ младенець и ссущихъ совершиль еся жалу, изображение въ объихъ рукописяхъ, какъ московско-сергіевской, такъ и казанско-соловецкой тожественное по количеству и положению фигуръ до тонкихъ штриховъ. А въ чемъ разница? Въ перстосложе нін. Въ казанско-соловецкой рукописи Спаситель благословляеть именословно, а срътающий Его житель Іерусалима знаменуеть лице свое рукою, сложенною троеперстно. А въ московской рукошиси что мы видины? Спаситель благословляеть двуперстно; впрочемъ и здёсь, хотя по первому суставу мязинца проведенъ ръзни штрихъ, показывающій, что мизинецъ якобы согбень, твиъ не менте видится отъ него продолжение, хотя н тусклое, прямаго штриха, заставляющее думать, не нивль ли въ виду иконописецъ и здёсь написать мизинець стоящинь. Срытающий Господа житель Герусалима знаменуется перстосложеніемъ смутнымъ, явно---не двуперстіемъ, но всѣми четырьмя перстами согбенным въ рядъ, тогда какъ первый концомъ своимъ доходитъ до конца третьяго-великосредняго перста: тросперсти, но какь будто парочно маскирусмое иконописцемь, чтоб другіє не разобрали его издплія. Тоже нантренів усмотримъ ин въ московско-сергіевской рукописи в въ другихъ мъстахъ.

Такъ въ казанско-соловецкой рукописи противъ словъ псалма 80: радуйтеся Богу помощнику нашему, мы видимъ трехъ благословляющихъ святителей: у двухъ врайнихъ перстосложение благословляющей руки одянаково: второй, третій, четвертый в пятый персты наклонены въ рядъ, большой же перстъ перешелъ конецъ нятъго, но не дошелъ до конца четвертаго; но у среднятъ святителя ясное и несомитенное именословие: именно второй и третій персты простерты и мало наклонены, третій загнутъ внутрь кисти обращенной къ лнцу зрителя задникъ фасомъ, четвертый перста просмерта лоно и несомитенно, а перваго большаго не внано отъ положенія руки. А въ московской — сергіевской рукописи у тогоже 80 псалма у тёхъ же словъ псалма тёже три святители, но у всёхъ трехъ благословляющія руки обращенныя заднимъ фасомъ являютъ только два, второй и третій, простертые персты.

Въ казанско-соловецкой рукописи противъ псалма 81-го противъ словъ: Богъ сти въ сонми боговъ... Богъ Отецъ благословляетъ сироту именословіемъ: перваго перста вовсе не видно отъ положенія руки заднимъ фасомъ, второй перстъ простертъ, третій простертъ и мало наклоненъ, четвертый загнутъ внутрь кисти, а пятый—мизинецъ простертъ. А въ московско-сергіевской рукописи у тогоже псалма противъ тъхъ же словъ Богъ Отецъ благословляетъ такого же сироту двумя перстами простертыми и мало приклоненными, тогда какъ проче вогнуты внутрь кисти.

Въ вазанско-соловецкой рукописи противъ словъ псалма 88-го: кляхся Давиду рабу моему, — Спаситель благословляетъ Давида и Соломона: персты благословляющей руки мелки и каждый обозначенъ однимъ только штрихомъ пера, — мизикецъ изображенъ простертымъ такъ же, какъ второй и третій персты, а четвертый вогнутъ внутрь кисти, т. е. изображено именословія. А въ московско-сергіевской рукописи у тогоже псалма у твхъ же словъ видимъ также Спасителя, благоеловляющаго царей Давида и Соломона---вышеописаннымъ неточнымъ двунерстіемъ.

Въ казанско-соловенкой рукописи противъ словъ неалма 21-го: обыдоша мя телцы мнози, юнцы тучніи одержаща мя, — изображенъ Спаситель среди четырехъ воиновъ, которые хотятъ брать Его, лѣвою рукою держащій свитокъ, правою благословляющій и перстосложеніемъ несомятенно и точно именословныма: именно на благословляющей рукъ, обращенной къ зрителю заднамъ фасомъ, второй и третій персты простерты, четвертый пригнутъ внутрь кисти, патый явно простерть, отъ перваго не большато перста явно видънъ только верхый конецъ, выходащий изт-за кисти поверхъ при-

Cob. III.

8

нутаго внутрь кисти четвертаго перста: очевидно, то затесь иконописець имтль въ виду изобразить ессьма точное именословіе. Въ московской же рукописи видимъ: у тогоже псалма, у тъхъ же самыхъ словъ такой же Спаситель среди тъхъ же воиновъ, которые также собираются брать Его, лъвою рукою держить свитокъ, а правою благословляетъ--неточнымъ вышеописаннымъ двуперстиемъ.

Еще у тогоже псалма у словъ: обыдоша мя иск мнози, соных мукизых одержаща мя, въ казанско-соловецкой рукописи видинъ Спасителя, стоящаго посреам четырехъ вояновъ съ песіими головами, благословляющаго перстосложеніемъ именословныма. А въ московско-сергіевской рукописи видимъ у тогоже псаляя, у тѣхъ же словъ, среди такихъ же четырехъ воиновъ съ песіими головами.—Спаситель простираетъ правую руку вверхъ съ пальцами сжатыми, кромѣ одного указательнаго, который простертъ: здѣсь именословіе перстосложенія, очевидно существовавшее въ старияномъ подлинникѣ, съ котораго снято это изображеніе какъ въ одну, такъ и въ другую рукопись, подъ рукою иконописца уже сгладилось до уничтоженія даже какого бы то ни было благословляющаго перстосложенія.

У псалма 85 противъ сповъ: еси языцы, емию сотвори, пріндута и поклонятся преде тобою Господи, какъ въ казанско-соловецкой, такъ и въ мосновско-сергіевской рукописи видимъ сходственное до мельчайших штриховъ одно и тоже изображение Спасителя, объими руками благословляющаго съ одной стороны припадающихъ къ Нему трехъ человъкъ, и съ другой также трехъ человъкъ. Перстосложение правой руки въ объихъ рукописяхъ сходственно — это веполное имевословіе: второй перстъ простертъ, третій мало отклоненъ отъ вториго, четвертый и пятый пригнуты къ ладони, а первый идетъ поперегъ втораго сустава четвертаго перста. Развида же между одною и другою рукописью въ томъ, что въ казанской мизиненъ въвй руки Списителя представленъ явно в безспорно стоя-

۲

нимъ, а въ московско - сергієвской рукописи перстосложенію лівой руки данъ такой же видъ, какъ и правой.

Тоже самое стремленіе затемнить православную старину перстосложенія, ещо рѣшительно пробиваюнуюся въ рукописи казанско-соловецкой, замѣчается въ рукописи московско - сергіевской въ начертаніи и молитвеннаго троеперстія.

Объ одномъ случав мы уже сказали, именно о перстосложении для крестнаго знаменія ва изображеніи входа Господня ва Ісрусалима: въ казанско-соловецкой рукописи у молящагося іерусалимскаго жителя, который вмъств съ другими вышель на встрвчу грядущему Господу, видимъ точное, ясное и безспорное троеперстис; а въ рукописи московско-сергіевской видимъ перстосложение смутное, только отчасти похожее на троеперстие, хотя всячески и не двуперстие.

Воть другой еще болье разительный примъръ тогоже стремления затмевать истинно-православную старину перстосложения. Въ казанско-соловецкой рукописи, на страницъ 114, у псалма 17, противъ словъ: надуть подъ ногама моима..., царь Давидъ, стоящий на главахъ двухъ военовъ, поднялъ правую руку для моленія съ яснымъ, точнымъ и несомничнымъ троеперстисло, которое спотрёть являлись въ нашу казанскую академическую библіотеку многіе старообрядцы. Но въ рукописи носковско-сергіевской, у тогоже 17-го псалма, противъ тъхъ же словъ, тотъ же царь Давидъ, также точно стоящій на главахъ двухъ воиновъ, такжо точно поднялъ руку для молевія,---но съ какимъ перотосложеніемъ? А вотъ съ какимъ, - станемъ считать персты снизу: пятый мизинець упирается въ верхній суставь перваго-большаго перета, за нимъ четвертыйбезъимянный, за этимъ третій-великосредній рядомъ съ мизинцемъ упираются въ тотъ же верхній сустань верваго-большаго перста, а второй-указательный явно отдъленъ отъ третьяго и четвертаго и пятаго и приполнять. Уто же это вышло? А ничего не вышло. Не-

8\*

-во обозначилось только немпърчніе иконописци исказищь древное тросисрстів, которає импла оно у себя подо руками и видила собственными очами во древнемо подлентнико и поторов во точномо види оно само же собстанными же руками нарисовало во старьйшей рукоплом казанско-соловецкой; а въ ноздибишей поскорско-серсивнской рукописи нарисовать но захотбль или по какимъ-либо исзависящимъ отъ него оботоятельстивичь не посмблъ.

На это изображение призываемъ особенное внямане любителей старины и археологіи еще потому, что до-.Тя въ рукопнои носковско-сергизской мы нигдъ не вилимъ поправокъ, какія вид'яли во многихъ пестахь въ началѣ рукописи казанско-соловоцкой; но здѣсь въ -наображени царя Давида, моляшагося у 17-го псалиа. и въ нооковской рукописи усматриваемъ понымку исправить малитвенное перстосложение, какь бы оно ни -было ивопреджаенно, на опреджленное и точное двупер--стое. Для убъждения соботвенныхъ глазъ въ этомъ, нуяно считать персты снизу, мазинець, безъимянный, великооредній, вмѣстѣ рядомъ пригнутые къ концу пернаго-большего перста, за тъмъ отдъленный отъ нихъ и мало наклоненный указательный, а новерхъ его сдъ лань еще одинь несмелый и незаконченный штрихь, который смотращему издали являеть все перотосложенів какъ-бы точнымо стырообрядческимо двуперстика.

А что мы говоримъ правду, дальнѣйшее нодтвержденіе тому можно видѣть также въ московско-сергіевской рукописи у исалма 44. Тамъ противъ словъ: людіе пода тобою падута ез сердцы ерана царева, изображенъ царь Давидъ, стоящій такъ же, какъ у псяма 17, на главахъ двухъ воиновъ и поднявшій деснвцу для моленія. Перстосложеніе такое же, какое ни видѣли у псалма 17 и выше описали: натый и четвертый и третій сближаются рядомъ вмѣстѣ оъ концомъ перваго большаго перста, а второй—указа тельный иѣсколько отдѣленъ отъ всѣхъ и концомъ своимъ приподвятъ. Въ рукописи казанско-соловецкой у тогоже. 44 нсалма противъ тѣхъ же словъ у тогоже царя Дач вида, стоящаго на главахъ же двухъ воиновъ; на доч сницѣ поднятой для моленія переты изображены были, кажется, такимъ же образомъ, какъ и въ московоной рукописи, только еще отчетливѣе, но позднѣйший поправщикъ удлиннилъ конецъ перваго-большаго мерета и дотянулъ его до соприкосновенія съ концомъ втораго-указательнаго.

Точь въ точь тоже явление видимь въ объихъ рукописяхъ у псалма 39-го. Такъ въ рукописи московско-сергієвской у словъ 39-го псалма; правду твою не скрыха ва сердија могма, - изображенъ святитель; поднявшій десницу, вадобно лумать, для моленія; персти падають слёдующимъ строемь: пятый-мизинецъ подъ первый суставь перваго-большаю перста, четвертый къ средина перваго сустава, третяй приближается концомъ своимъ къ концу тогоже перваго-большаго перета, а указательный отделяется отъ прочихъ перстовы и приподнимается: точь въ точь тоже перотосложение, что у Давида у псалмовъ и 17-го и 44-го. Въ назави ской же рукописи также видимъ явление тожественное съ вышеопясаннымъ: у тогоже 39-го псалма противъ тьхъ же словь у святителя, поднявшаго десницу, кажется, для моленія, персты были изображены ясно и раздвльно, какъ и у Давида, но поправщикожь поправлены такъ, что конепъ перваго-большаго перста надбавленный дотянуть до соприкосповения съ концомъ втораго --- указательнаго перста, чтобъ вышло троеneporie.

Точно такое же перстосложение видимь у псалме 61-го. Здёсь противъ первыхъ же словъ псалма: не Богу ли повинется душа моя, отв того бо спасение мог, – изображенъ Христосъ, Спаситель, поднявтий десницу якобы для моления и молитвеннаго исповёдания перстозложение въ московско-сергиевской рунойной тоже вышеописанное: три персты, пятый, четвертый и тротий падаютъ подъ конецъ и къ концу перваго-большаго перста, а второй указательный и всколько полинаиятый ложится повыше конца перста третьяго. Токе видимъ и въ казанской рукописи, съ тою разницею, что здёсь конецъ перваго-большаго перста не дотянутъ рѣшительно до конца третьяго-великосредняго церста, отчего здёсь перстосложеніе имѣетъ видъ скорѣе неточнаго двуперстія или именословія, чѣмъ троецерстія. Во всякомъ случаѣ очевидно, что иконописецъ, тамъ ли, здѣсь ли, или въ обоихъ мѣстахъ вмѣстѣ, тщился отетуцить отъ отариннаго подлинника, съ котораго списывалъ, искажая-вѣроятно-древнее троеперстіе.

Тоже перстосложение видимъ у псалма 67-го противъ словъ: радушиеся предъ нимъ. Смятутся ото лища его, отца сирыхъ, —въ объихъ рукописяхъ изображенъ святитель, поднявший десницу съ перстосложениемъ молитвевнаго исповъдания; перстосложение въ объихъ рукописяхъ тожественно: пятый и четвертый и третий персты падаютъ на конецъ перваго—большаго перста, а второй—указательный отдъленъ и приподнять: въроятно, и здъсь искажено древнее троеперстие древняго подлинника.

Чему подтверждение сейчасъ и видимъ у санаю начала псалма 68-го: спаси мя Боже, яко внідоша воды до душа мося. Здъсь изображены три праведника; срелній подняль руку для моленія. Въ рукописи московскосергіевской перстосложеніе сходное съ вышеописаннымъ: пятый и четвертый падаютъ къ концу первагобольшаго перста; третій-великосредній, хотя чуть чуть и отделяется отъ пятаго и четвертаго, но рядонъ же съ ними концомъ своимъ сближается съ концомъ перваго-большаго перста; а указательный отделень отъ прочихъ и приподнять. Явно искажается древнее троперстие, каковое, ясное, риздильное, безспорное и ст дится во рукописи казанской — соловецкой, гдъ у среднаго молящагося праведника пятый и четвертый персты вивств, подогнуты подъ первый-большій персть, а третій-великосредній, явно отділенный оть четвертаго и пятаго, рядомъ со вторымъ — указательнымъ, концами сближаются съ концомъ перваго - большаю перста.

Тоже стремление къ искажению въ объихърукопит сяхъ, и на этотъ разъ особенно въ вызанской - соловецкой, усматриваемъ и у псалиа 83-го. Здъсь противъ словъ: защитниче наше вижде Боже..., представлены какъ въ той, такъ и въ другой рукописи два святителя, которыхъ персты приподняты съ перстосложениемъ ная благословеннымъ или молитвеннымъ. У лаваго святителя на рукѣ, обращенной къ зрителю заднямъ фавояъ, неточное двуперстие, т. с. вилятся только два иерота указательный и великосредній. У праваго же святителя въ казанской рукошиси рука набросана съ нарочитою небрежностію; именно, тогда какъ рука ліваго святителя отделана съ общиною терптливостию, у праваго святителя персты десницы обозначены только однимъ штрихояъ вера каждый персть, при чемъ второй, третій, четвертый и пятый нерсты согбены въ рядъ, а первый концомъ своянъ доведенъ только до конца пятаго-мизинца. Спрашивается, что это за перстосложение такое? А встрёчается оно въ казанской рукописи не разъ. Отвѣтъ мы получаемъ въ рукописи носковско-сергіевской: тамъ у явваго святителя персты чщательно отдъланной десницы расположены такъ, что пятый и четвертый надають къ основанию первего, отавляющийся отъ нихъ третий концомъ своимъ сходится съ концомъ перваго, а второй отделенъ отъ прочихъ и приподнятъ. А это какое перстосложение? Уже дознано, что тровперстіє, хотя и нарочито искажаемое, хотя и не настолько здёсь искаженное, какъ въ рукописи казанской -- соловецкой.

Тоже видимъ у псалма 104, у словъ: посла царь и разрњиш и, — изображенъ locифъ натріархъ, ѣдущій на лошакѣ; въ московско-сергіевской рукописи десница его сложена вышеописаннымъ образомъ; четвертый и пятый персты падаютъ вмѣстѣ къ основанію перваго перста, а третій и второй концами своими сближаются вмѣстѣ съ концомъ перваго—большаго перста, — троеперстiе. А въ казанско-соловецкой рукописи ладонь руки locифа распростерта престо.

Тоже видимъ въ началъ пеална 117: блажени непорочнии во пушь. Здъсь въ московско-сериевской рукониси изображенъ блаженный непорочный праведникъ, поднявшій десницу съ порстосложеніемъ моленія и неповъданія: пятый, четвертый и третій персты тэснынь ряломь надають на конець перваго перста, а второй отделень отъ прочихъ и приподнятъ-искаженное троеперстіе или первобытное христіанское одноперстіе. А въ казапсио-соловецкой рукописи у тогоже праведнака при томъ же псалив въ самонъ ого началъ перотооложеніе поднятой десницы таково: всѣ четыре перста-пятый, четвертый, третій и второй согнуты однообразно и каждый отделень отъ другаго, при чень пятый падаеть подъ первый суставъ перваго перста, четвертый падаеть чуть чуть пониже самого конца перваго перста, который концовь своимь не доходить ю конца третьяго, который въ свою очередь отдълевь отъ указательнаго. Это перспосложение по виду похоже будтобы на старообрядческое двупорстие; но что такое оно по существу дъла, что оно было въ старинномъ подлинникъ, съ котораго списаны эти двъ кони одного и тогоже изображения, -- это извъстно по вншеразсмотрѣннымъ примірамъ.

Наконецъ, сдѣлаемъ замѣчаніе о единственномъ точномъ старообрядческомъ деуперстіи, изображенномъ въмосковоко-сергіевской рукописи у псалма 105. Здѣсь противъ словъ: и измъниша славу его єз подобіе талца ядущаго траву, и забыша Бога спасающаго ихъ,изображено: праведникъ, подносящій къ очамъ своитъ илатъ въ значеніи, кажется, отиранія слезъ; сзади у него двое отроковъ или юношей, которые обратились лицами другъ къ другу (это яснѣе и выразительнѣе изображено въ рукописи казанско-соловецкой) для взаимнаго сообщенія мыслей; ближайшій къ праведнику юноша, стоя къ нему въ пол-оборота, указываетъ на него другому юношѣ рукою (по казанской рукошиси; а по моековекой-этой руки не видно, потому что все изображеніе сравнительно съ казанско - соловецкить отиснуто), а этоть послѣдній показнизаеть первону юнонтв свою лѣвую руку съ перетосложеню́мъ, которое въ московской рукописи есть точное старообрядческое двунерстіе, а въ каванской рукописи опять нѣчто смѣшанное: именно въ сей послѣдней, сходно съ вышеописанными примѣрами, четыре послѣднихъ перста согнуты въ рядъ такъ, что нервый, переходя черезъ ковецъ мизинца, сходитея концомъ свеилъ съ концомъ четвертаго съ вышениють свеилъ съ концомъ четвертаго съ вышениють потому что и смыслъ изображенія и значеніе словъ псалма исключаютъ завсь молитву, а кромѣ того описанное перетосложеніе мъ видимъ здѣсь, въ обънхъ рукопиолхъ, на люсой рукъ.

Сдвлаемъ еще одно послъднее замичание. Въ носч ковско-сергіевской рукописи вамѣтно опасеніе троеперстія даже тогда, когда подланникъ представляль ого на львой руки. Такъ въ рукописи назанско-соловенкой противъ словъ псалиа 64: услыши ны Воже Спасителю нашь, упование встые концема замли, -- наображены три человъка рядомъ стоящіе; крайній правый подняль львую руку почти съ точнымь троеперстисны! именно пятый и четвертый персты упали подъ первый суставъ перваго, который концомъ своимъ сходится съ концомь третьяго, за которымъ нагибаетон второй-указательный. Замъчательно, что и это порстисложение въ рукописи московско-сергиевской искажено: яввая рука крайняго левыю изъ трехъ стоящихъ челонькъ сдълава нарочито небрежно, каждый персть означенъ только однимъ штрихомъ пера и первый персть доведенъ только до конца пятаго-мизинца. У начала псалма 49: вси языцы восплещате руками (въ казанской рукописи: вси языцы восплещете рукати...), изображены три сряду стоящю человъка, весьма сходво съ группою трехъ человъкъ, изображенныхъ у псялма 64; правый крайній также подвяль лівую руку съ слъдующимъ перстосложениемъ: пятый, четвертый и третій персты рядомъ пригнуты въ первому, а новыше

и отдёльно отъ всёхъ указательный. Въ рукопнен казанской эта рука представлена просто распростертею ладонью, какъ и остальныя пять рукъ.

Послѣ подробнаго сравненія перстосложеній въ рукописи московско - сергіевской и въ казанско - соловецкой вовбуждаются следующие вопросы: жертнователь той и другой рукописи одинъ-бояринъ Динтрій Ивановичь Годуновъ; царь, при которомъ рукониси наинсаны, однаъ-Өеодоръ Ивановичь, патріархъ однаъ-Іовъ; иъсто написанія одно-Москва; пореплеть, формать книгь, способъ писанія и иконовисанія один; содержание написаннаго и изображеннаго одно; писецъ писавшій и иконописець расписывавшій рукописи одна и тъже, безпорно и несомнънно, — разница только въ чень? Въ начертания перстосложений: въ одной рукописи казанско-соловенкой, при разнообразныхъ перстосложеніяхь, видинь и тровперстія и именословія точныя и несомитино-подлинныя; в въ другой москонстосоргієвской рукописи ни троеперстія ни двуперстія мочнаго уже но встрачаень. Гда причина подобнаго явленія? Не въ иномъ ченъ, какъ въ томъ, что объ рукописи писаны во разное время и для разныхо мномностей. Объ онъ начаты въ 7102-е льто, но казанскосоловецкая рукопись въ тоже льто и окончена и пожертвована во соловецкий монастырь; а московско-сергіевокая, хотя начата и въ томъ же году, но кончева шесть нен даже семь лыть спустя и пожертвована о Троицкий Сергісво монастырь. Въролтно и даже достовърно, что разность времени написания и мысть, для которыхсь рукописи писаны, опредблила явно кидакщуюся въ глаза разность въ начертании перстосложени. Въ 7102-е льто для соловецкой обители можно еще было писать церковную книгу, примърно псалтирь, включая въ нее снимаемыя съ древняго подлинника древнее истовое перстосложение троеперстия именословія; но въ церковной книгь, которая заканчивалась ез 7113-е лыто, которая писалась для обители, находящейся вблизи Москвы, для Тронцкию Сер-

1

вісса монастыря, уже нельзя было чертить священныя изображенія, согласно съ древнимъ подлинникомъ, съ древнимъ истовымъ перстосложениемъ-съ троеперсти емъ и именословіемъ. Надобно полагать, что Троицко-Сергіева обитель въ лъто 7118-е отвергла бы жертвоприносимую церковную книгу такую же, какую въ 7102-е лъто соловецкая обитель преподобныхъ Зосимы и Савватія съ благоговѣніемъ еще приняла. Отсюди мы имвень право заключать, что даже большая часть переправленій, видимыхъ въ казанско - соловецкой рукописи, прежде написаннаго неточнаго двуперстія на именословіе сдівлана была тогда же въ соловецкой обители или даже въ Моссере, самимъ живописиемъ, который расписывалъ соловецкую рукопись, по вкусу соловецкой обители. Очевидно, что соловецкая обитель въ 7102-е лёто терпёла еще или даже уважала то, что московская Троицко-Сергіева лавра въ 7113-е лёто не находила уже возможнымъ допускать -- явное троеперстіе и именословіе. А патріархъ на первосвятительскомъ престолѣ на Руси возсѣдалъ все еще одинъ и тотъ же—святѣйшій Іовъ! Не ясно ли до очевидности, что въ его время еще не было ничего установившагося даже въ высшихъ церковныхъ сферахъ, относительно истиннаго законнаго перстосложения!? Не . ясно ли до очевидности, что въ его время даже въ высшихъ церковныхъ сферахъ еще чтилось древное истовое перстосложеніе—и троеперстіе и именословіе?! Не ясно ли до очевидности, что напротивъ двуперстіе, точное старообрядческое двуперстие, даже въ высшихъ церковныхъ сферахъ еще не утвердило за собою прочнаго положения, до того, что объ рукописи, какъ казанско-соловецкая, такъ и московско-сергіевская, явно нажеренно избегають употребленія точнаго двуперстія; в въ позднайшей московско-сергіовской рукописи ясно замѣтно стремленіе провести одно извѣстное перстосложеніе (второй и третій персты оба простерты, четвертый и пятый оба пригнуты, но такъ, что первый перстъ встръчаясь съ чегъсртымъ явно перекрещи-

вается съ нимъ), явно отклоняющееся отъ точнаго двунеротія-оть требованія "три персты равны, большій да доа послыдниха, имати вкуть по вбразу тройческому", в поэтому лишенноз всякаго внутренняго смысла, если только не понимать его какт. именословіе?!---Въ казанскосоловедкой рукописи ясное троеперстіе и точное иженословіе еще допускается, въ московско-сергіевской в то в другое уже маскируется; въ той и другой рукописи точное двуперстие взоъгается; а витсто точнаго двуперстія и точнаго именословія въ позднъйшей московскосергіевской рукописи проводится перстосложеніе среднее между твиъ и другимъ, которое однакоже никакъ не можеть быть понимаемо за старообрядческое двуперстіе, и лишается всякаго внутренняго синсла, если не понимать его за именословіе: въ этомъ мы видинь весь результать работы, вою сущность ришения о перстосложения, выработаннаго въ концу святительства патріарха московскаго и всея Русіи святвишаго кирь Іева. Въ этомъ же мы видимъ самый достовърный комментарій на сумятицу понятій о перстосложенія, выразившуюся въ посланіи, принисываемомъ святтишему кирь leby, къ грузинскому матрополиту Николъ.

Въ заключение нашего излъдования приведемъ недавно обнародованное соидътельство ерека о перстосложении для престнаю знамения изъ первой четверти XVII впна (<sup>4</sup>).

"Предлагаемое свидѣтельство принадлежить ереку Христофору Аныслу, мужу образованному, честному и благочестивому, какъ отзывается о немъ ученый издатель его сочиненія Георгій Феглавій. Христофоръ Ангелъ родился въ Пелопоннесѣ, который вмѣстѣ съ другими греческими областями былъ подъ владычествомъ турокъ. Такъ какъ несчастные греки—христіане претериѣвали отъ мусульманскаго изувѣрства страшныя насилія: то и Христофоръ Ангелъ подвергся тяжбимъ страданіямъ "за христіанскую вѣру", такъ что нако-

(1) См. Правося. Солестанныть, 1884 г. ч. Ш стр. 76-81.

нець должень быль проститься съ несчастнымь отече-ствоиь своимь. Въ 1608 году онъ прибыль въ Англио и нашель себь приоть въ кенбриджской академия. Здъсь онъ прожилъ два года; климатъ и постоянныя занятия разстроили его здоровье до того, что онъ долженъ быль меревхать въ деревню, получивъ одобрительное овидътельство отъ академин. Но бъдность заставила Христофора Ангела опять прибытнуть подълокровительство учевыхъ мужей другаго высшаго учебнаго заведения Англія-оксфордскиго университета. Здёсь на ихъ содержаніи, по выдавному отъ университета свидътель-ству, онъ прожилъ до 1617 года честно, скрсино п нь постоянныхъ занятіяхъ науками. Отсюда отвравияся онъ для свиданія съ друзьями своими въ разныхъ мьстахь Англіи, и по ихъ совѣту въ Кембриджъ идаль въ 1619 году свое сочинение: Έγχειοίδιον πεοι τής χαταστάσεως των σήμερον ευρισχομένων έλληνων, т. е. "книжка о состояни пынъшнихъ грековъ", носвятивь его "Пресвятой Тронць какъ благодарственный памятникъ". О дальней судьбе Христофора Ангела мы не знаемъ; но одобрительныхъ отзывовъ о его благочести и учености имбемъ много (1). Въ 21-й главь своего сочинения Христофоръ Авгелъ говоритъ "о томъ, какъ молятся греки". Здъсь онъ такъ ощисываеть и объясняеть крестное знамение грековъ: "когда входять въ церковь, каждый идеть не свое мёсто, и ставши снимаетъ цапку или головной уборъ, и соединяеть три перста правой руки, т. с. первый персть и вторый и третій вмпсть, знаменуя, что Бого есть святая Троица, и полагаеть три соединенные перста

(1) Свёдёнія о Христоворё Ангелё заимствойны изъ бумагъ, напечатанныхъ Феглавіемъ въ лейнцигскомъ излаціи его сочиненія (1655), написанномъ имъ въ концё XVI в., какъ видно изъ похвальнаго отзыва о немъ апглійскихъ ученыхъ, саёланнаго въ 1600 году, и помещенаго въ лейнцигскомъ мадания. -сперва на чель (1), во знако того, что святая Троща паходится на небь; а потомь полагаеть на чрет в овначение того, что Сына Божий и Слово сошела на эсклю. и воплотился, и распять было и умеро за неши грпхи. Далье полагасть на праволь плечь, похазыкия, что Онь возшель ног ада и воэспло одесную Отца; потомъ полагаето на лывомъ плечы, указывая (т. е. прося этниъ движеніемъ), чтобы Она не оставная нист ошною (на странномъ судъ), но избавия нись оть львой страны. Визсть съ тыть въ продолженіе всего времени, т. е. съ того игновенія, какъ начинаеть возлагать персты на чело, и до того времени, какъ положитъ ихъ на чревѣ, на правомъ и львомъ плечѣ, въ продолжени всего этого времени говорить слѣдующія слова : "Господи Іисусе Христе, Сыне и Слове Вожій, помилуй из грѣшнаго"; при этонь вклоняеть и спину свою. И такима образомо знамни ято изображаетъ крестъ Христовъ, т. е. возложени руки на чело и на чрево, потомъ первнесение ся на нравое и лывое плечо образуеть видь преста и указы васть на кресть Христовь, т. с. что Христось быя расиять за наши гръхи" (1).

"Раскольники наши съ торжествомъ указывають на одобрительные отзывы о русской Церкви патріарховь восточныхъ, бывшихъ въ Москвѣ, — пареградскаго leреміи и іерусалимскаго Өеофана, думая основать на этихъ отзывахъ свое мнікніе о томъ, будто между членами русской Церкви не было тогда никакихъ уклоне-

(') Βοττ подлинныя слова Христофора Ангела: και συνάγκ τῦς τιңς δακτύλυς τῆς δεξιᾶς χειρὸς αὐτῦ, τυτέστι τὼν πρῶτον δάκτυλον, και τὼν δεύτερον, και τὼ τρίτον δμῦ.... και τίθησι πρῶτον τύς τρές δακτύλυς συνηγμένυς ἐν τῶ βλεφάρω...

(\*) Βοττ ποαιμιμώση ειοβα: και δτω σημαίνει και τον σταυρό τδ Χριστύ τύτο το σχημα, τυτέστι το τιθέναι την χείοα εν τω βλεφάρη. και το τιθέναι εν τη κοιλία, και το βαλειν εν τη δεξία και το φ ρειν εις την άριστεραν, γίνεται σταυρός εν τω σχήματι τύτω, και σημαίνε τον σταυρόν τυ Χριστύ, τυτέστι, σταυρωθηναι τον Χριστον διά τώς άμαρτίας ήμων.

ній оть церковного порядка и слідовательно всь заблужденія раскола, осужденныя при Никонѣ и послѣ него, были раздѣляемы и восточными патріархами. Это указаніе раскольниковъ свидттельствуетъ объ ихъ втрћ въ православіе греческой Церкви во врежева Іереии и Өеофана. Что восточные архипастыри легко могли опустить изъ вниманія выкоторые безпорядки въ церковной жизни русскаго народа, особенно въ богослужебныхъ книгахъ, съ этимъ всякій согласится, если размыслить безъ предубъжденія: безпорядковъ было немного, погръшности богослужебныхъ книгъ были недоступны не знающих славянскаго языка; краткость времени, торжественные пріемы и выходы, --- все это препятствовало имъ останавливать внемание на подробностяхъ церковной жизни. Что восточные архипистыри могли оставить безъ обличения и замиченные нелостатки, съ этимъ также нельзя не согласиться: нелостятки были только частными случаями уклоновія отъ цервовнаго порядка, легко исправиными мѣстною иластно. Вообще же, въра русской Церкви того времени была чиста, церковныя службы, книги и обряды почти во всемъ сходны съ греческими, благочестие видино: все это невольно вызывало сираведливое одобреніе греческихъ патріарховъ. Но если раскольники тказывають на одобрятельные отзывы восточныхь натріарховъ, которые, значитъ, по ихъ заключенію, со-держали тёже обряды, какія содержала русская Церковь: то вотъ одно изъ свидътельствъ, принадлежащее современнику ихъ греку, благочестивому и ученому страдальцу за втру, показывающее, какіе обряды содержала тогда греческая Церковь. Изъ этого овидьтельства раскольники могуть видъть не только то, что въ греческой Церкви крестное знамение совершали тогда тремя первыми перстами, но и то, что четвероконечный кресчъ почитался крестонъ Христовынъ: потому что, по словамъ Христофора Ангела, "возложеніе руки на чело и на чрево (одна линія), потомъ перенессніє ея на правое и лівое плечо (другая ли-

нія, нересчкающая первую) образуеть видь креста н указываеть на кресть Христовъ". Если же теперь со-поставияъ отзывы восточныхъ патріарховъ о русской Церкви съ свидътельствомъ Христофора Авгеда: то должны будемъ вывести заключение, противоположное раскольническому. Именно: если ничего не замътили патріархи о сложеніи перстовь для крестнаго знаменія, то должно дужать, что въ русской Церкви употребляли тогда для сего три первые перста. Это заключение будеть согласно и съ историей, которая находить только темные следы двуперстия до патріарха Ісенфа, усиленіе обычая креститься двуперстно при этомъ уже патріархѣ, но даже и при немъ не повсеистное еще распространение двуперстия. Не говоринь уже, что четвероконечный кресть всегда почитался вь православной русской Церкви истиннымъ крестомъ Христовымъ, какъ и въ греческой; следовательно восточные пастыри не могли обличать русскую Церковь за то, что сами принимали. Поэтому раскольники могуть поучиться у благочестиваго грека писать и произносить, какъ слёдуетъ, списительное имя Господа: Інсусь (Inuse)".

Къ этому присоединимъ свидѣтельство современнаго натріарху Іову, долго жившаго въ то время въ Москви иностранна Петра Петрея ('): "въ домахъ у москвитянъ, какъ бъдныхъ, такъ и богатыхъ, есть жнафийсние образа: они въщаютъ ихъ не только въ жиафийсние образа: они въщаютъ ихъ не только въ жиафиясние образа: они въ переднихъ, въ лавкахъ и во всъхъ комнатахъ. При воякомъ входѣ и выходѣ они кланаютоя и крестятая предъ образами, полагая, что безъ нихъ не могутъ вспомнить Бога, если не видятъ. Особливо когда идутъ спать, встаютъ съ постели, выходятъ цаь-за стода или изъ дому, и онять входятъ въ него, оди вакленяютъ голову передъ образомъ и средните и трема согнутымы пальщами, боль-

(') Си. Православ. Собесблянкъ, 1870 г. явварь, стр. 58.

1

-

115

шима, указательныма и самыма длинныма, кресть кладуть сперва на переднюю часть головы, потомъ на грудь, за тѣмъ на правое плечо, послѣ чего дѣлають сильный ударъ въ грудь, и всегда держатъ голову внизъ (если кто двлаета это кака-нибудъ иначе, того не считаюта христіанинома) и говорять: помилуй мя, Господи, помилуй мя".

Архимандрить Никанорь.

COB. III.



9

# КАББАЛА

#### NLN

### РЕЛИГІОЗНАЯ ФИЛОСОФІЯ ЕВРЕЕВЪ.

#### (продолженіе)

### 3. Учение каббалистово о мірь.

Если Богъ, въ своей безконечной полнотъ, соелиняеть и мысль и бытіе, то, очевидно, внѣ его ничто не можеть существовать, но все есть развитие существа абсолютнаго: вѣчность субстанція, недіятельной и отличной отъ него, есть химера, и твореніе, въ обыкновенномъ смыслѣ, есть дѣло невозможное. "Недѣлимая точка (т. е. существо абсолютное), не имъющая границъ и не познаваемая по причинѣ ея силы и чистоты, распростерлясь вовнѣ и образовала какъ-бы шатеръ, который служитъ покровомъ этой недълимой точкъ. Этотъ патеръ, хотя менъе свътлый, чимъ точка, былъ еще довольно блестящъ, чтобы видѣть его; въ свою очередь онъ распростерся вовнѣ и это распростертие служить ему одеждою; такъ все образовалось по низходящему движению, такъ наконецъ образовалась вселенная" ('). Въ другомъ мѣстѣ говорится, что голосъ, выходящій изъ духа и отождествляющийся съ нимъ въ высочайшей мысли, есть не иное что, какъ

(<sup>1</sup>) Зонара, част. 1. лис. 20.

вода, воздухъ и огонь, съверъ, полдень, востокъ, западъ и всѣ силы природы (1); но всѣ эти элементы и силы соединены въ голосъ, выходящемъ изъ духа. Наконець матерія, въ общемъ значеніи, есть низшая часть той таинственной лампады, описание которой мы выше видѣли. Вотъ это ученіе, довольно ясно изложенное однимъ комментаторомъ книги Сеферз ециира: "Когда утверждаютъ, что вещи произошли изъ ничего, то разумъютъ не собственно такъ называемое ничто, ибо бытіе никогда не можетъ произойти изъ небытія; но разумѣють подъ небытіемъ то, что непознаваемо въ сущности, т. е. причину причинъ; ее-то мы называемъ первоначальнымъ небытіемъ, потому что она предшествуетъ вселенной; и подъ нею мы разумъемъ не только матеріальные предметы, но также премудрость, на которой основань мірь. Если же спрашивають, какая сущность премудрости и какимъ способомъ она содержалась въ небыти или въ верховномо ввению, то никто не можстъ отвѣчать на этотъ вопросъ, ибо въ небытіи нѣтъ никакого вида бытія; равно непонятно и то, какъ премудрость соединена съ жизнію (\*). Несмотря на то, каббалисты допускали также, что изъ ничего ничего не бываета; они не втрили въ совершенное уничтожение также, какъ и въ творение въ обыкновенномъ смысл'я. "Ничто не теряется въ мірѣ, ни самый паръ, выходящій изъ нашихъ устъ; какъ всякая вещь, онъ имфетъ свое мъсто и свое назначение, и Святый (да будеть онь благословень) заставляеть его содъйствовать своимъ дъламъ; ничто не изчезаетъ, ни самыя слова и голосъ человъческий, но все имъетъ свое мѣсто и свое назначеніе" (\*). Это говорить ученикамъ Симона невъдомый старецъ, котораго они прерывають следующими словами : "О старець, что ты сделаль? Не лучше ли было бы хранить молчание? Ибо

**9**\*

<sup>(1)</sup> Част. 1. лист. 246.

<sup>(\*)</sup> Абрагамъ бенъ Діоръ, стр. 65 сл.

<sup>(\*)</sup> Част. 2. лист. 100.

воть теперь ты, безъ паруса и мачты, увлеченъ въ неизмѣрное море. Если ты захочешь взойти, не можешь, и низходя, встрѣтишь бездонную пропасть". Впрочемъ далѣе свободно говорятъ объ этомъ предметѣ сами ученики. "Всѣ вещи, изъ которыхъ составленъ этотъ міръ, духъ и тѣло, возвратятся въ начале и въ корень, изъ котораго онѣ произошли ('). Онъ есть начало и конецъ всѣхъ степеней творенія; всѣ эти степени отмѣчены его печатію, и его нельзя назвать иначе, какъ единствомъ; онъ есть существо единое, несмотря на безчисленныя формы, которыми онъ облеченъ" (').

Если Богъ есть витств причина и субстания,или, какъ говорилъ Спиноза, постоявная причина вселенной, то онъ есть высшее совершенство, премудрость и благость. Для выражения этой идеи каболисты употребляють довольно оригинальное выражение, которое многіе повѣйшіе мистики, между прочими Бэнь и Сен-Мартенъ, часто повторяютъ въ своихъ сочиненіяхъ; они называютъ природу благословениема, и почитаютъ знаменательнымъ слово ברשיה (Берешить), которымъ Моисей начинаетъ историю творенія, в первая половина котораго входить въ слово, означаюпее-бланословение ПСТ (бераха) ('). Нать ничего совершенно худаго, не худъ даже самый архангелъ зла, или, какъ иногла называють его, ядовитый звърь. Бупеть время, когда онъ возвратить свое имя и свою ангельскую природу. Впрочень, премудрость также невидима, какъ благость, потому что вселенная сотворена словомъ Вожіимъ и сама есть не иное что, какъ это слово. "Святый, да будеть онь благословень, уже сотвориль и разрушиль многіе міры, прежде нежели совершилось въ его мысли творение того міра, въ котороль мы живемъ; и когда это послъднее твореніе

- (') Част. 2. лист. 218.
- (•) Част. 1. лист. 21.
- (3) Част. 1. лист. 205.

было бливко къ осуществлению, то всѣ вещи этого міра, всѣ твари вселенной, прежде нежели стали вринадлежать къ вселенной, находились предъ Богомъ подъ своими истинными формами... Весь низшій міръ сотворенъ по подобію міра высшаго; все, что существуетъ въ мірѣ высшемъ, является намъ здѣсь, какъ въ образѣ; и впрочемъ все это-одно и тоже" (').

Изъ этого върованія каббалисты выводили слёдствіе совершенно мистическое; они воображали, что все поражнющее наши чувства имбеть символическое значеніе, что феномены и самыя матеріальныя формы могуть уназывать намъ на то, что происходитъ въ мысли божественной или въ разумъ человъческомъ. Все, что происходить изъ духа, по ихъ мнённо, должно проявляться вовнъ и дълаться видимымъ. Отсюда втра въ небесный алфавитъ и въ физіогномику. Вотъ какъ говорятъ они о первомъ: "Во всемъ простран+ ствъ неба, окружающаго міръ, есть фигуры, знаки, при посредствѣ которыхъ мы можемъ открывать глубочайшія тайны. Эти фигуры образованы изъ созвѣздій и звѣздъ, которыя для мудраго составляютъ предметъ созерцанія и источникь таинственныхъ радостей..... Тотъ, кто обязанъ путешествовать съ утра, долженъ вставать на разсвътъ и внимательно смотръть на востокъ, — онъ увидитъ, какъ буквы начертаны на небѣ и поставлены однѣ выше другихъ. Эти блестящія формы суть формы буквъ, которыми Вогъ сотнорилъ небо и землю; онъ образують его таинственное и святое имя". О физіогномикъ говорятъ: "Если върить учителямъ внутренняго въдънія, физіономія состоить не во внёшнихъ чертахъ, но въ тёхъ, которыя таинственно рисуются внутри насъ. Черты лица измѣняются, смотря по той формѣ, какую духъ напечатлъваетъ на внутреннемъ лицъ; одинъ духъ производить всѣ тѣ физіономіи, которыя познають мудрые; посредствомъ духа онъ имъютъ одинъ сиыслъ. Когда

(1) Част. 2. лист. 20, 1.

духи и души выходять изъ Эдена (такъ называють часто высочайшую премудрость), тогда всѣ они инъють извѣстную форму, которая послѣ отпечатлѣвается на лицъ". Къ этимъ общимъ замъчаниямъ присоединяется множество частныхъ, изъ которыхъ многія н нынѣ пользуются довѣріемъ. Такъ, лобъ широкій н выпуклый есть знакъ духа живаго и глубоковысленнаго. Лобъ широкій, но плоскій, означаеть глупость; лобъ широкій, сжатый на бокахъ и къ концу острый, означаетъ большую ограниченность, а иногда безитрную сустность. Наконець всв лица человъческія возводятся къ четыремъ главнымъ типамъ, къ которынъ онь приближаются или удаляются оть нихъ, смотря по тому, какое мѣсто занимаютъ души въ порядкѣ умственномъ и нравственномъ. Эти типы суть четыре фигуры, занимающия таинственную колесницу lesekiиля, т. е. человъка, льва, быка и орла (1).

Кажется, демонологія каббалистовь есть олицетвореніе этихъ различныхъ степеней жизни и разумности, замѣчаемыхъ ими во всей внѣшней природѣ; ибо 1) въ главныхъ отрывкахъ книги Зогаръ никогда не гоюрится о небесной или преисподней iepapxis; 2) когда въ другихъ частяхъ Зогара говорится объ анічлахъ, они всегда представляются существами низшими человъка; вотъ примъръ: "Вогъ одушевилъ частнымъ духомъ каждую часть тверди; тотчасъ всѣ воинства небесныя образовались и стали предъ нимъ... Святые духи. посланники Господа, низходять только на одну степень; но въ душахъ праведныхъ есть двѣ стецени, соединяющияся въ одну; посему-то души праведныхъ восходать выше и ихъ мъсто возвышеннъе" (\*). Сами талмудисты держатся тогоже мифнія: "праведные, го-ворять они, болье, чъмъ ангелы" (°). Еще понятные будетъ, что разумѣли подъ духами, одушевляющин

(') Част. 2. лист. 70-76. 130.

Digitized by Google •

<sup>(\*)</sup> Част. З. лис. 68.

<sup>(\*)</sup> Талмуд. вавилонс. Санедринь гл. 11. Хулинь гл. 6.

вст тъла небесныя и вст элементы земные, если посморѣть на имена и обязанности этихъ духовъ. Отсюда надобно изключить олицетворенія чисто поэтическія; таковы ангелы, носящіе имя правственнаго качества или метафизической отвлеченности, напр. хорошее и худое желаніе, ангелъ чистоты — Тагарісло, милосердія—Рахміель, правды — Цадкіель, свободы—Радаель, и знаменитый *Разісл*я т. е. ангель таинъ, который бодрствуетъ надъ тайнами каббалистической мудрости (1). Ангельская ісрархія начинается только въ третьень мірь, который называется міромо образованія (олама ециира), т. е. въ пространствъ, занятовъ планотами и небесными телами. Начальникъ этого новидимаго воинства есть ангелъ Метатронз (\*), называемый такъ потому, что овъ находится вепосредственно подъ трономъ Вожівмъ, который есть мірз творенія (олама беріа) или чистыхъ духовъ. Обязанность егоподдерживать единство, гармонію и движеніе встать сферь; это дело той сябной и безконечной силы, которую иногда ставять на мѣсто Бога подъ ниененъ природы. Онъ имбетъ въ своемъ распоряжения миріады подданныхъ, которыхъ раздъляли на десять категорій, безъ сомнѣнія, по числу десяти сефиротовъ. Подчиненные ангелы для различныхъ частей природы, для каждой сферы и для каждаго элемента въ частности, тоже, что ихъ начальникъ для цѣлой вселенной. Такъ одинъ завъдываетъ движеціями земли, другой движеніями луны; (часто ангелы, управляющіе планетами, называются именами тъхъ же планетъ: Марсъ, Венера и пр.); одинъ называется ангеломъ огня (Нурісло), другой ангеломъ свѣта (Уріелз), третій управляетъ временами года, четвертый растительностью, и пр.

Смыслъ этихъ аллегорій становится понятнымъ, когда говорится о духахъ преисподнихъ. Демоны, по

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) Част. 1. лист. 40. 41. 55. 146.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Это имя, очевидно составленное изъ греческихъ словъ иста вротот, выражаеть, подобно вмени Шадай (??Ш), число 314.

инънію каббалистовъ, суть формы самыя грубыя, несовершенныя, обертки бытія, все, что представляеть отсутствіе жизни, разумности и порядка. Они, подобно ангеламъ, составляютъ десять степеней, гдъ мравъ и -нечистота распространяются болье и болье. Первый или лучше два первые демона суть не иное что, какъ то состояние, въ какомъ земля была прежде шестидневнаго творенія, т. е. отсутствіе всякой видимой формы и всякой организации. Третій есть жилище того самаго мрака, который въ началѣ покрывалъ бездну. Далье-такъ называемыя семь палатокъ (смерти) или адъ собственно, представляющий всъ безпорядки піра нравственнаго и всё мученія, необходимыя послядствія этихъ безпорядковъ. Туть ты видимъ каждую страсть человёческаго сердца, каждый порокъ в каждую слабость олицетворенными въ демонъ. Здъсь сладострастіе и обольщеніе, тамъ гнѣвъ и хищничеотво, далье грубая нечистота, буйство, въ друговъ явств преступление, зависть, идолопоклонство, гордость. Семь адскихъ палатока раздъляются и подраздъляются до безконечности; для каждаго вида порока есть какъбы особое царство ('). Главный начальникъ этого ирачнаго міра, называемый въ св. Писаніи Сатаною, у каббалистовъ называется Самаело т. е. ангелъ яда им смерти, и Зогарь говорить положительно, что ангель смерти, злое пожеланіе, Сатана и змѣй, прельстившій нашу праматерь, суть одно и тоже ('). Каббалисты нриписывають Самаелу жену, которая есть олицетвореніе порока чувственности; она называется развратною по превосходству или госпожею распутства. Но обыкновенно ихъ соединяють въ одномъ символѣ. который называють просто звъремз.

Если эту теорію демововъ и ангеловъ привесть въ болѣе простую и общую форму, то будетъ видно, что въ каждомъ предметъ природы, слѣд. въ цѣлой

- (') Част. 2. лист. 255. 259.
- (\*) Yacr. 1. ANCT. 35.

природѣ, каббалисты видѣли два совершенно различные элемента: одинъ внутреній, неразрушимый, открывающійся изключительно въ разумности, это-духъ, жизнь или форма; другой чисто внѣшній и матеріальный, символомъ котораго представляли проклятіе и смерть. Они могли бы сказать также, какъ одинъ новѣйшій философъ, произшедшій изъ ихъ же племени: "omnia, quamvis diversis gradibus, animata tamen sunt ('). Такимъ образомъ демонологія ихъ была бы необходимымъ дополненіемъ ихъ метафизики и совершенно объясняла бы намъ имена, которыми они означали два низшіе міра.

## 4. Ученіе каббалистово о душь человьческой.

Главный интересъ каббалистической системы для исторіи философія и для исторіи религій заключается въ ея учени о высокомъ достоинствъ человъка. Талмудъ выражается иногда поэтически о наградахъ, какія ожидають праведныхь; онь представляеть ихъ сидящими въ небесномъ Эденю съ блестящими вѣндами на головахъ и вкушающими славу Божію. Но вообще природу человѣческую онъ болѣс унижаетъ, нежели облагороживаетъ. "Откуда ты? Изъ капли гнилой матеріи. Куда ты? Въ среду праха, разрушенія и червей. И предъ къмъ нъкогда ты долженъ дать отчетъ въ своихъ дълахъ? Предъ тъмъ, который царствуетъ надъ царями царей, передъ Святымъ, да будетъ онъ благословенъ" (<sup>2</sup>). Совсъмъ иначе говоритъ Зогарг о нашемъ происхождении, назначении и отношенияхъ къ Богу. "Человѣкъ есть полнота и возвышенн±йшій предълъ творенія; поэтому онъ созданъ въ шестый день. Лишь только явился человъкъ, все было кончено, и ніръ высшій и міръ низшій; ибо все совитщается въ

<sup>(1)</sup> Спиноза. Ethic.

<sup>(\*)</sup> Талмудъ вавилонск. тракт. Сашедрина гл. 3.

человѣкѣ, и онъ соединяетъ всѣ формы" ('). Человѣкъ есть обравъ Божій; онъ есть присутствіе Божіе на землѣ; это — Адамъ небесный, который, вышедши изъ первобытнаго мрака, произвелъ Адама земнаго (\*).

Вотъ изображение человъка, какъ микрокосма: "Не върь, что человъкъ состоить только изъ плоти, кожи. костей и жиль; нёть! Что действительно составляеть человѣка---это душа его; а кожа, плоть, кости и жилы-для васъ только одежда, покровъ, но не самый человъкъ. Когда человъкъ умираетъ, овъ скидаетъ всъ покровы, его облекавшие. Но эти различныя части наmero тѣла сообразны съ тайнами высочайшей премудрости. Кожа представляеть твердь, распростертую повсюду и покрывающую всѣ вещи, подобно одеждѣ. Плоть напоминаеть намъ худую часть вселенной (т. е. элементъ внѣшній и чувственный). Кости и жилы изображають небесную колесницу, слугь Божіихь. Впрочемъ все это только одежда; ибо тайна небесниго человнка заключается во внутреннемъ. Какъ человѣкъ земной, такъ и Адамъ небесный есть внутреннее; и внизу все совершается также, какъ вверху. Въ семъто смыслѣ сказано, что Богъ сотворилъ человѣка по образу своему. Но какъ въ тверди, облекающей всю вселенную, мы видимъ различныя фигуры, образуемыя звѣздами и планетами, и возвѣщающія намъ сокровенныя вещи и глубокія тайны, такъ на кожѣ, облекающей ваше тѣло, есть формы и черты, которыя суть какъ-бы планеты или звъзды нашего тъла. Всъ эти формы имѣютъ сокровенный смыслъ, и составляютъ предметь вниманія для мудрыхь, умѣющихъ читать на лицѣ человѣческомъ" (\*). Вслѣдствіе одного величія своей внѣшней формы, человѣкъ заставляетъ трепетать передъ собою самыхъ свирѣпыхъ животныхъ. Но это преимущество изчезаетъ, лишь только человъкъ унизить себя грѣхомъ и забвеніемъ своихъ обязанностей.

- (') Част. 3. лист. 48.
- (\*) Част. 2. лист. 70.
- (\*) Част. 1. лист. 191.

Разсматриваемый по отношению къ душѣ, человѣкъ, сообразно съ высочайшею троицею, состоитъ изъ слъдующихъ элементовъ: 1) изъ духа (געמרה, нешама), представляющаго высшую степень его бытія, 2) духовной души (ПП, руахь), которая есть съдалище добра и зла, словомъ-всѣхъ правственныхъ свойствъ, и З) изъ дупи болѣе грубой (ш⊇э, нефешъ), которая непосредственно связана съ тъломъ и есть причина отправленій жизни животной. "Въ этихъ трехъ предметахъ, духћ, душћ и жизни чувственной, ны находимъ върный образъ того, что совершается горѣ; ибо они образуютъ не три, но одно существо, гдѣ все связано единствомъ. Жизнь чувственная сама по себѣ не обладаетъ никакимъ свътомъ; посему-то она такъ тъсно соединена съ теломъ, которому она доставляетъ нужныя наслажденія и питаніе; къ ней можно приложить слова мудраго: даеть брашна дому и дъла рабынямь (Прит. 31, 15); домъ-это тъло, ею питаемое, а рабыни-члены, ей повинующіеся. Выше жизни чувственной-луша, которая даеть ей зиконы и осв'вщаеть ее столько, сколько требуетъ ея природа. Такимъ образомъ начало животное есть съдалище души. Наконецъ выше души-духъ, который въ свою очередь господствуетъ надъ нею и разливаеть на нее свъть жизни. Душа освъщается этимъ свѣтомъ и всецѣло зависитъ отъ духа. По смерти, она не имѣетъ успокоенія, врата Эдена не отворяются для нея, прежде нежели духъ возвратится къ своему источнику, къ Древнему изъ древнихъ, ибо духъ всегда восходить къ источнику" ('). Духъ происходитъ изъ высочайшей премудрости, душа-изъ красоты, животное вачало-изъ иарстви.

Кромѣ этихъ трехъ элементовъ, Зогаръ признаетъ еще одинъ необыковенный, именно идею тѣла, даже каждаго недѣлимаго. "Въ ту минуту, когда бываетъ земное совокупленіе, Святый, <sup>с</sup>да будетъ благословенно имя его, посылаетъ на землю форму человѣческую, оп-

(1) Част. 2. лист. 142.

печатлѣнную печатію божествеяною. Эта форма присутствуетъ при дъйствіи, о которомъ мы сказали, и если бы глазъ могъ видъть, что тогда происходить, чедовекъ заметиль бы надъ своею головою образъ, совершенно подобный лицу человъческому; и этотъ образъ есть образець, по которому ны произведены. Когда Господь не посылаеть его на землю, и онъ не является надъ нашею головою, тогда зачатія не бываеть. Этоть образъ первый принимаетъ насъ при нашемъ появлени въ этотъ міръ; онъ развивается съ нами, когда мы растемъ, и съ нимъ мы оставляемъ землю. Его начало на небъ. Въ ту минуту, когда души готовы оставить свое небесное жилище, каждая душа является предъ верховнымъ царсмъ, облеченнымъ высочайшею формою, на которой изображены ть черты, съ какими она должна явиться на землю. Такъ-то образъ, о которомъ ны говоримъ, изтекаетъ изъ этой высочайшей формы; овъ третий посль души, онъ предшествуетъ намъ на земль и ожидаетъ нашего появленія съ минуты зачатія; онъ всегда присутствуетъ при супружескомъ совокуплени"('). У новъйшихъ каббалистовъ этотъ образъ называется началомъ недълимымъ.

Наконецъ, подъ именемъ *духа жизненнаго* (ПП, *хайа*), нѣкоторые вводили въ каббалистическую психологію пятое начало, сѣдалище котораго въ сердцѣ в которое совершенно отлично отъ жизни животной (*неǵешз*), какъ у Аристотеля и схоластиковъ душа питательная ( $\tau \partial \ \theta o \varepsilon \pi \tau \iota \times o v$ ) отличается отъ души чувствующей ( $\tau \partial \ a l \delta \ \theta \tau \tau \iota \times o v$ ). Это мнѣніе основывается на одномъ аллегорическомъ мѣстѣ книги Зогаръ, гдѣ говорится, что каждую ночь, во время нашего сна, душа наша восходитъ на небо, чтобы отдать отчетъ за день, и что въ эту минуту тѣло одушевлено только дыханіемъ жизни, находящимся въ сердцѣ (<sup>\*</sup>).

- (') Част. 3. лист. 107.
- (<sup>2</sup>) Част. 1,

126

Соединеніе двухъ первыхъ началъ съ началомъ чувственнымъ, или самую жизнь земную, каббалисты не почитали зломъ, или изгнаніемъ за паденіе; по ихъ мнѣнію, душ'в необходимо играть роль во вселенной, чтобы возвратиться къ неизреченному источнику свъта и жизни. Жизнь человъческая есть родъ соединенія двухъ крайнихъ предъловъ бытія-идеальнаго и реальнаго, формы и матеріи, или, по оригинальному выраженію, "царя и парицы". Вотъ поэтическое изображение этого: "Души праведныхъ выше всѣхъ силъ и всѣхъ верховныхъ слугъ. И если ты спросишь, зачъмъ изъ такого высокаго места оне низходять въ этотъ мірь и удаляются отъ своего источника, — вотъ что я отвѣчу: это бываетъ по примѣру царя, который посылаетъ своего сына въ деревню для того, чтобы онъ тамъ воспитался, вырось и приготовился къ жизни въ чертогахъ своего отца. Когда довосять царю, что воспитание сына его кончилось: что тогда онъ дълаетъ для него по своей любви? Для большаго блеска его возврата, онъ посылаеть за царицею, его матерью, вводить его въ свои чертоги и радуется съ нимъ весь день. Святый (да будеть благословенно имя его) имѣетъ также сына отъ царицы; этотъ сынъ-душа святая. Онъ посылаетъ ее въ деревню, т. е. въ этотъ міръ, чтобы она тамъ выросла и приготовилась къ жизни въ чертогахъ царя. Когда доходить до сведения царя, что его сынь пересталь расти и время уже ввести его къ нему: что тогда онъ дълаетъ для него по своей любви? Онъ посылаетъ для него за царицею и вводитъ своего сына въ свои чертоги. Душа не покидаетъ земли, когда царица не соединится съ нею, чтобы ввести ее въ чертоги царя, гдѣ она будетъ жить вѣчно. И однакожь жители деревни обыкновенно плачутъ, когла сынъ царя удаляется отъ нихъ. Но если тамъ есть челов къ прозорливый, онъ говоритъ имъ: зачѣмъ вы плачете? Не сывъ ли это царя? Не справедливое ли дѣло оставить ему васъ и жить въ чертогахъ своего отца?.. Если бы всѣ

праведные знали это, они бы въ радости проводили тотъ день, когда должны оставить этотъ міръ" (').

Человѣкъ земной, подобно небосному Адаму, есть результатъ начала мужескаго и женскаго, не только по отношению къ тѣлу, но преимущественно по отношению къ душъ. "Всякая форма, въ которой нътъ начала мужескаго и начала женскаго, не есть форма совершенная. Святый, да будетъ онъ благословенъ, не утвердилъ своего жилища въ томъ мѣстѣ, гдѣ не соединены эти два начала; благословенія низходять только туда. гдъ есть это соединение...... одно имя можеть быть дано муляу и женћ, только соединеннымъ въ одно существо" (<sup>3</sup>).-Обѣ эти половины существа человъческаго были соединены прежде явленія въ міръ. "Прежде явленія въ этоть міръ, каждая душа и каждый духъ состоить изъ мужчины и женщины, соединенныхъ въ одно существо; низходя на землю, эти двѣ половины раздъляются и одущевляютъ тъла различныя. Когда наступить время брака, Святый, да будеть онъ благосло-, венъ, знающій всв души и всвхъ духовъ, соединяеть ихъ попрежнему, и тогда они образуютъ, какъ прежде, одно твло и одну душу" (\*).

Съ этимъ мизніемъ тёсно связано ученіе о предсуществованіи. "Въ то время, когда Святый, да будеть онъ благословенъ, восхотёлъ сотворить вселенную, вселенная была присуща въ его мысли; тогда онъ образовалъ также души, которыя должны были послё принадлежать людямъ; всё онъ были предъ нимъ, подъ тою самою формою, какую должны были имъть послъ въ тълъ человѣческомъ. Въчный посмотрѣлъ на каждую изъ нихъ и увидѣлъ, что многія повредятъ свои пути въ этомъ мірѣ. Когда приходитъ время, каждая изъ душъ призывается предъ Вѣчнаго, который говорить ей: иди въ такую-то часть земли, одушеви такое-то тѣло.

- (') Част. 1 лист. 245.
- (\*) Част. 1. лист. 55.
- (<sup>3</sup>) Част. 1. лист. 91.

Душа отвѣчаетъ ему: Господь вселенной, я счастлива въ томъ мірѣ, въ которомъ нахожусь, и желаю не покидать его для другаго, гдѣ буду порабощена всѣмъ нечистотамъ. Тогда Святый, да будетъ онъ благословенъ, говоритъ: съ тѣхъ поръ, какъ ты сотворена, ты не имѣешь другаго назначенія, кромѣ того, чтобы идти въ міръ, кула я тебя посылаю. Видя, что должно повиноваться, душа съ горестію идеть на землю и низходить въ среду насъ" (1). Визстъ съ этимъ находимъ и учение о воспоминаніи: "Какъ до сотворенія всѣ вещи этого міра были присущи божественной мысли подъ свойственными имъ формами: такъ всѣ души человѣческія, прежде сошествія въ этотъ міръ, существовали предъ Вогомъ, на небъ, поль формою, которую сохраняють здъсь; и все, что онв познають на земль, знали уже прежде, чымь пришли на нее" (\*).

Ученіе о предсуществованіи не должно смѣшивать еъ ученіемъ о правственномъ предназначеніи. При последнемъ свобода человеческая совершенно невозможна; при первомъ она есть тайна, которой не можетъ открыть ни дуализмъ языческій, ни въра въ абсолютное единство. Эту тайну прямо признаеть Зогара: "Если бы Господь, говоритъ Симонъ бенъ-Іохай своимъ ученикамъ, не вложилъ въ насъ добраго и злаго пожеланія. которыя св. Писаніе представляеть намъ подъ образонь свъта и тьмы, то не было бы для человъка ни заслуги, ни виновности. Но для чего это такъ? спрашивали ученики. Не лучше ли было бы, когда бы для человъка не было ни наградъ, ни наказаній, когда бы человъкъ былъ неспособевъ гръшить и дълать зло? Нътъ, отвћчаетъ учитель; человѣкъ справедливо сотворенъ такимъ, каковъ есть, и все, что сдѣлалъ Святый, необходимо.... Безъ, человъка и безъ закона присутствіе божественное было бы подобно бъдняку, не имъющему

- (') Част. 2. лист. 96.
- (\*) Част. 3, лист. 61.

чёмъ покрыться" ('). Другими словами, нравственная природа человёка, которой нельзя представить безъ свободы, есть одна изъ формъ, подъ которыми должно представлять существо абсолютное. И свободою могуть злоупотреблять духи, еще не связанные матеріальными узами. "Всё тё, которые дёлаютъ зло въ этомъ мірѣ, уже на небѣ начали удаляться отъ Святаго" (\*).

Чтобы согласить свободу съ предопредъления, каббалисты принимали учение о душепереселения, но облагородивши его. Души должны соединиться съ абсолютною субстанцією, изъ которой оні вышли; но ли этого нужно, чтобы онъ облеклись всъми совершевствами, чтобы многими опытами пріобрѣли познаніе о себѣ и о своемъ происхождении. Если онѣ не исполнили этого условія въ первой жизни, то начинають другую жизнь, послѣ этой третью, всегда переходя въ новое состояние, где совершенно отъ нихъ зависить пріобрѣсть добродѣтели, которыхъ имъ недоставало прежде. Это странствование оканчивается тогда, когда мы того захотимъ; также ничто не препятствуетъ намъ продолжить ero (\*). Новѣйшіе каббалисты вѣрили, что, кропѣ душепереселенія, есть иное средство возвратить небо; по ихъ мнѣнію, если двъ души, каждая отдъльно, не могуть достигнуть этого, то Богъ соединяеть ихъ объ въ одномъ тель, чтобы оне помогали другъ другу.

Единеніе души съ Богомъ, доставляющее столько же радостей творцу, сколько твари, каббалисты старались объяснить психологически. Зогарз различаеть два способа чувствовать и два рода познаній. Два первне суть страхъ и любовь; свѣтъ прямой и свѣтъ отраженный, или лицо внутреннее и лицо внѣшнее — это два послѣдніе. "Лицо внутреннее и ринимаетъ свѣтъ высочайшаго пламени, блистающаго вѣчно, тайна котораго никогда не можетъ быть открыта.... Лицо внѣшнее есть

- (1) Част. 1. лист. 23.
- (<sup>2</sup>) Част. 3. лист. 61.
- (<sup>3</sup>) Част. 2, лист. 99.

только отсвёть этого свёта, прямо изходящаго свыше" ('). Любовь и страхъ опредѣляются слѣдующимъ замѣчательнымъ образомъ: "страхомъ приводятся (люди) къ любви. Безъ сомнѣнія, человѣкъ, повинующийся Богу по любви, достигъ высшей стецени и по своей святости принадлежитъ уже жизни будущей; но не должно думать, что служить Богу страхомъ не значитъ служить ему. Напротивъ, страхъ есть драгоцѣннѣйшій долгъ, хотя бы онъ и утверждалъ между Богомъ и душею единеніе менѣе возвышенное. Только одна степень выше страха, это — любовь. Въ любви тайна единства. Она-то привлекаетъ олни къ другимъ степени высшія и степени низшія; она-то возвышаетъ все на ту верховную степень, гдѣ необходимо должно все соединиться" (\*).

Духъ, достигшій послѣдней степени совершенства, не знаетъ уже ни размышленія, ни страха; но его блаженное бытіе, всецьло заключенное въ созерцаніи и любви, теряетъ свой индивидуальный характеръ, и онъ уже не можеть отдълиться оть бытія божественнаго. "Придите и смотрите: когда души достигли того міста, которое называется сокровищемъ жизни, то наслаждаются тамъ блистающимъ свътомъ, который находится на верховномъ небъ; и таковъ этотъ світъ, что души не могли бы снести его, если бы сами не были облечены мантією изъ свъта. Благодаря этой мантія, онъ могуть находиться передъ ослѣпительнымъ свѣтомъ, освѣщающимъ жилище жизни (<sup>3</sup>). Въ одной изъ самыхъ тавнственныхъ и возвышенныхъ частей неба есть чертоги, называемые чертогами любви; тамъ совершаются глубокія тайны; тамъ собраны всѣ души, возлюбленныя Царемъ небеснымъ; тамъ Царь небесный, Святый, да будеть онъ благословенъ, обитаетъ съ этими святыми

(<sup>1</sup>) Част. 2. лист. 208. (<sup>3</sup>) Част. 2. лист. 216. (<sup>5</sup>) Част. 1. лист. 66. Соб. п.

10

душами и соединяется съ ними лобзаніями любви" ('). Поэтому, важется, смерть праведнаго называется лобзаниемъ Божим» (\*). Полобичю теорию любви и созерцанія, къ удивленію, мы находимъ въ книгѣ Жерсона: Considerationes de Theologia mystica", и въ книге Фенелона: "Explication des maximes des saints". - Воть послѣдній выводъ этой теоріи, котораго никто не дълаль такъ смуло, какъ каббалисты. Между различные степенями бытія (которыя называются также ссмю палатками жизни) есть одна, подъ наименованиемъ святое святых», гдъ всъ души соединяются съ высочайшею душею; тамъ все приходить въ единство и соверпенство. все смѣшивается въ одной мысли, обнимаюней и наполняющей вселенную; но свѣтъ, скрывающися въ этой мысли, никогда не можетъ быть ви объять, ни понять. Наконець, въ этомъ состоянии тарь не можеть отличаться отъ творца, у нея таже мыслы таже воля, она повельваетъ вселенною и Богъ исполнясть эти повельнія (<sup>\*</sup>).

Наконецъ, Зощрг нѣсколько разъ упоминаеть объ отвержении и проклятіяхъ, навлеченныхъ на родъ человѣческій паденіемъ прародителей. Она говоритъ, что Адамъ своимъ преступленіемъ навлекъ смерть и себѣ, и своему потомству, и всей природѣ (\*). Прежде паденія онъ обладалъ силою и красотою, высшими ангелькакъ обладалъ силою и красотою, высшими ангельскихъ; тѣло его было не изъ такой слабой матерія, какъ наше; онъ не зналъ ни одной изъ напихъ нуждъ, ни одного изъ напихъ чувственныхъ пожеланій (\*). Впрочемъ нельзя сказать, что бы это было.—ученіе о первородномъ грѣхѣ. Здѣсь говорится только о наслѣдственномъ бѣдствіи, о странномъ наказаніи, простирающен-

(\*) Част. З. лист. 83.

<sup>(&#</sup>x27;) Част 2. лист. 97.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Част. 1. лист. 168.

<sup>(\*)</sup> Част. 1. лист. 48.

<sup>(&#</sup>x27;) Част. 1. лист., 145.

ся и на булущее время также, какъ на настоящее. Самый ангелъ смерти представляется величайшимъ благомъ вселенной, ибо законъ данъ для того, чтобы защитить людей отъ этого ангела, и притомъ онъ причина того, что праведные наслѣдуютъ жизнь блаженную ('). Это отвержение представлено въ Каббалъ фактомъ естественнымъ, неотдъльнымъ отъ творенія души. "Прежде паденія, Адамъ внималъ только той премудрости, которая изходить свыше: онъ еще не быль удаленъ отъ древа жизни. Но когда онъ увлевся желаніемь познать вещи дольнія и стать среди ихт, тогда онъ узналъ зло и забылъ добро, отдѣлился отъ древа жизни. Прежде этого они внимали горнему голосу обладали высочайшею премудростію, имѣли природу свѣтлую. Но послѣ паденія они даже не стали понимать горній голосъ (\*). Когда Адамъ, нашъ праотецъ, обиталъ въ раю эденскомъ, онъ облеченъ былъ, подобно жителямъ неба, одеждою изъ верховнаго свъта. Когда онъ потеряль рай эденскій и принуждень быль подчивиться нуждамъ этого міра, что тогда случилось? Богъ, говорить Писаніе, сдълаль для Адама и для жены его одежды кожаныя, которыми и одъль ихъ; ибо прежде они имѣли одежды изъ свѣта... Добрыя дѣла, которыя творить человѣкъ на землѣ, низводятъ на него часть этого высочайшаго свёта, сілющаго на небё. Онъ-то служить ему одеждою, когда онъ долженъ перейти въ другой мірь и явиться предъ Святымъ, котораго имя да будеть благословенно. Благодаря этой одеждь, онь можеть вкупать блаженство избранныхъ и лицомъ въ лицу озерцать свѣтлое зеркало (т. е. истину). Такимъ образомъ дупи имѣетъ разныя одежды для двухъ міровъ, въ которыхъ должна обитать, одну для міра земнаго, а другую для міра высшаго" (°).-Съ другой сто-

- (<sup>1</sup>) Част. 2. лист 163.
- (\*) Част. 1. лист. 52.
- (\*) Част. 2. лист. 229.

10\*

Ì

Digitized by Google

роны, смерть не есть всеобщее проклятіе, но только произвольное зло; она не существуеть для праведнаго, который соединяется съ Богомъ лобзаніемъ любви; она поражаетъ только злыхъ, которые полагаютъ въ этомъ мірѣ всѣ свои надежды.—Облагороженіе нашего земнаго бытія и святость жизни есть единственное средство для души—достигнуть совершенства, которое нужно ей и въ ней положено.

Обозрѣвая все, доселѣ изложенное, находимъ, что Каббаля, заключающаяся въ Сеферт ещира и въ Зогари, слагается изъ слъдующихъ элементовъ: 1) Почитая сниволами вст фикты и слова св. Писанія, она ставить разумъ на исто авторитета и производитъ философію въ нѣдрѣ самой религіи подъ ея же защитою.—2) Вtру въ личнаго Бога, единаго, въчнаго и безконечнаю духа, творца и промыслителя міра и отличнаго отъ природы, она замѣняетъ идеею о субстанціи всеобщей, реально безконечной, всегда дѣятельной и мыслящей, постоянной причинъ вселенной, хотя не ограничиваемой вселенною, субстанции, для которой творить есть не иное что, какъ мыслить, быть и развиваться, З) Чисто матеріальный міръ, огличный отъ Бога, произшедшій изъ ничего и предназначенный къ уничтожению, она замъняеть безчисленными формами, подъ которыми развивается и проявляется божественная субстанція по неизмѣннымь законамъ мысли. Все сначала существуетъ въ высочайшемъ умѣ, прежде нежели осуществится подъ форною чувственною; отсюда два міра: одинъ умственный или высшій, другой низшій или матеріальный. 4) Человѣкъ есть самая высочайшая, полнъйшая взъ этихъ формъ, одна, подъ которою можно представ-лятъ Бога. Человъкъ служитъ связію и переходомъ между Богомъ и міромъ, онъ отражаетъ ихъ обоихъвъ своей двойственной природъ. Какъ все ограниченное, онъ сначала заключенъ въ абсолютной субстанци, съ которою долженъ снова соединиться, когда приготовится къ этому посредствомъ развитій, къ которымъ онъ способенъ. Но должно отличать абсолютную, всеобщую

форму человѣка отъ людей недѣлимыхъ, которые суть болѣе или менѣе слабое воспроизведеніе ея. Первая, обыкновенно называемая небесныма человикома, совершенно неотдѣльна отъ природы божественной; она есть первое проявленіе этой природы.

Одни изъ элементовъ ученія каббалистовъ служать основаніемъ для системъ, которыя можно считать современными Каббалѣ; другіе были уже извѣстны въ болѣе отдаленную эпоху; многіе, внолнѣ или въ отрывкахъ, встрѣчаются въ ученіи еретиковъ и философовъ христіанскаго міра. Поэтому для исторіи религіи и ума человѣческаго интересно прослѣдить, насколько это таинственно-философское ученіе евреевъ оригинально, и насколько оно заимствовано и передѣлано изъ другихъ, мли найти отношеніе его къ другимъ ученіямъ и особенно въ нѣдрахъ христіанства.

*H. C.* 

(продолжение будетъ)

•

## БРАКОБОРЦЫ И БРАЧНИКИ въ старообрядческомъ расколъ.

по поводу сочинения:

"СЕМЕЙНАЯ ЖИЗНЬ ВЪ РУССКОМЪ РАСКОЛЪ. ИСТОРИЧЕСКИЙ ОЧЕРКЪ РАСКОЛЬНИЧЕСКАГО УЧЕНІЯ О БРАКЪ, ЭКСТРАОРДИ-НАРНАГО ПРОФЕССОРА С. ПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕНИ И. НИЛЬСКАГО". С. ПЕТЕРБУРГЪ. 1869. ВЫПУСК. І И П.

(окончаніе) (')

Учители такъ называемаго "безсвященнословнаго", т. е. совершаемаго безъ участія священника брака должны были не только опредѣлить сущность и значеніе онаго, но и выяснить его основанія, подтвердить его законность свидѣтельствами историческими и каноническими, и рѣшить приводимыя противъ него возраженія противной стороны; словомъ, — ученіе о бракѣ должно было выдержать тяжкую борьбу за свое существованіе. Борьба эта не окончилась и въ наши дни, но теперь она имѣетъ уже не то значеніе — быть, или не быть браку въ безпоповщинѣ, — а то, чтобы привлечь на свою сторону бо́льшее число послѣдователей. Борьба за существованіе кончилась, а идетъ борьба за его распространеніе и, нужно прибавить, что побѣда оказывается большею частію на сторонѣ

(') См. Правосл. Собесвдв, за апръль и май сего 1870 г.

брака. Такъ, лѣтъ 10 назадъ происходило оживленное движение по этому поводу въ казанской бракоборной общинь, возбужденное извъстнымъ Павломъ прусскимъ и поддерживаемое вліятельнымъ въ безпоновщинѣ купцонъ И. С. Гребеньщиковымъ. Слѣдствіемъ его было то, что половина казанской осдостевской общины ввела брачную жизнь, отделилась отъ своихъ единовърцевъ и соединилась съ незначительною общиною брачниковъ, сосредоточенныхъ въ такъ называемой "Козьей слобод'ь" ('). Понять это явленіе, уяснить то со-чувствіе, какимъ пользуется ученіе о бракъ въ безпо-повщинской средъ, съ одной стороны, а съ другойвыразумѣть, почему и до сихъ поръ остается еще тамъ много противниковъ этого ученія, а въ конці концовъ вывести по крайней мъръ предположение о томъ, можетъ ли вопросъ о бракъ придти къ единодушному решению въ томъ или другомъ направлении, можно изъ безпристрастнаго обозрѣнія доказательствъ за и противъ брака, какія можно находить въ исторіи взаимной полемики безпоновцевь по этому вопросу. При этомъ обозрѣнія задачею изслѣдователя, по нашему инънію, должно быть строгое обсужденіе доводовъ той и другой стороны, обсуждение прежле всего и болье всего съ точки зрънія спорящихъ сторонъ, а за тъмъ, нелищне указывать, по крайней мере по местамъ, и другую, болѣе правильную точку зранія. Опущеніе этой задачи можеть привести читателя къ неправильнымъ выводамъ, или же возбудитъ въ немъ сомнъніе, отчего, при кажущейся ему основательности резоновъ одной стороны, другая выказываеть рѣшительное упор-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ, и между этими двумя общинами, т. е. старыми и вновь выдѣлившимися изъ оедосѣевства брачниками, существуетъ очень важное несогласіе относительно ученія объ антихристѣ. Послѣдвіе признаютъ духовнаго антихриста, тогда какъ брачники Козьей слободы учатъ о чувственномъ антихристѣ. Это несогласіе первоначально возбуждало споры, но за тѣмъ на одномъ соборѣ рѣшили не поднимать этого вопроса и не дѣлать другъ другу укоровъ.

ство и доходить до самыхъ отвратительныхъ выводовъ.

Ворьба брачниковъ и бракоборцевъ часто выходила за предћам литературныхъ споровъ и принимала характеръ грубаго насилія и жестокихъ пресятдованій брачниковъ со стороны "грубыхъ бракоборцевъ". Желающихъ познакомиться подробно съ тяжелымъ положеніень брачниковь въ средь бракоболныхь еедосвевцевъ, отсылаемъ въ самой книгъ о бракъ, гдъ предметь этоть описань съ возможною по состоянію науки обстоятельностію (т. І. гл. 3 и 4). Мы им вель въ виду остановиться только на научной сторонѣ вопроса, т. е. на борьбѣ чисто литературной. Строго держась хронологическаго порядка, авторъ въ нѣсколькихъ мѣстахъ излагаетъ взаимную полемику брачниковъ и бракоборцень; объ этомъ можно читать въ З-ей гл. I тома, или 4-ой гл. II тома; но пре-имущественно предметъ этотъ изложенъ въ 4-ой гл. I тома, гдѣ сгруппированы и возраженія противъ бракоборцевъ и положительныя основания "безсвященнословнаго брака" и рѣшенія возраженій представляемыхъ еедосвевцами. Общее заключение относителью достоинства доказательствъ той и другой стороны авторъ высказываетъ въ слъдующихъ словахъ: "если смотрѣть на дѣло безотносительно къ тѣмъ слѣдствіямъ, къ какимъ приходили еедостевцы и поморцы, на основании изложеннаго нами учения ихъ, то нельзя ве сознаться, что преимущество остается на сторонѣ первыхъ. Өедос севцы стояли на строго церковной почвъ и признавали бракъ таинствомъ, которое можетъ совершить только пастырь церкви; между тёмъ какъ поморцы, довольствуясь для заключенія своихъ браковъ благословениемъ наставника-мірявина...... очевидно (?) не придавали браку значения таинства, а смотрѣли на него просто какъ на гражданский союзъ. Но если обратить внимание на тѣ уклонения отъ нравственныхъ началъ, къ которымъ неизбѣжно вели различныя воззрения на бракъ осдостевцевъ и поморцевъ, въ такомъ случаѣ невольно приходится стать на сторону послѣднихъ, потому что сожительство съ одною из-бранною женщиною, хотя бы только на основани одного гражданскаго союза, все же лучше и выше блуда съ перемънными любовницами, на который обрекало своихъ послѣдователей оедосѣевское ученіе о всеобщемъ дъвствъ. Говоря же строго, какъ Ковылинъ, по неимѣнію православныго съ безпоповщинской точки яркнія священства, требовавшій оть всѣхъ дѣвства. такъ и покровцы, допустившіе по тойже причинѣ въ своемъ обществъ бракъ не какъ таинство, а какъ гражданский союзъ (?), были равно неправы. Что же касается въ частности до разсуждений поморцевъ, которыми они старались ослабить силу вазражений еедосвевскихъ противъ безсвященнословныхъ браковъ, то нельзя не согласиться, что противъ многихъ изъ нихъ есдостевцы, сами невтрные церковному преданію, едвали могли сказать что-либо дыльное" (т. 1. стр. 259-260). Такимъ образомъ, если смотрѣть со стороны цѣли, къ которой стремились брачники, цлли-уничтоженія возмутительнаго разврата, то невольно прихо-дится стать на ихъ сторону. Но средство, избранное брачниками для этой цъли, т. е. "безсвященнослов-ный бракъ", — незавонно, и съ этой стороны еедосъевцы правве; впрочемъ и здёсь многія разсужденія поморцевъ были настолько сильны, что еедостевцы едвали противъ нихъ могли сказать что-либо дёльное, держась собственно своей безпоповщинской точки зрвнія, такъ что въ глазахъ безпоповца бракъ долженъ быть не только явленіе желанное съ практической точки зрѣнія, но и весьма прочное со стороны теоретическихъ оснований. Смѣемъ думать, что мы вѣрно и точно поняли мысль автора, заключающуюся въ приведенной нами выпискъ. Но къ удивленію во Ц томѣ, излагая возраженія противъ брака одного казавскаго ведостевца, нъкоего Филиппа Осипова (1), авторъ

(<sup>1</sup>) Сочиненіе Филиппа Осипова находится въ сборн. библ. пр. Григорія за № 154; оно написано въ 1852 году, въ опро-

замѣчаетъ, что, хотя "предъ судомъ православной истины иногія изъ изложенныхъ мыслей безбрачнаго оказываются несостоятельными, но съ безпоповщияской точки зрћијя на дћло, защитникъ безбрачія правъ, в притомъ болће, чѣмъ его противники, допустивше у себя безсвященнословные браки" (стр. 192). Итакъ, кто же правъ, брачники, или бракоборцы?... Если же въ одномъ правы одни, а въ другомъ другіе, то читатель въ правћ желать, чтобы авторъ, не довольствуясь общими заключеніями, вст доводы за и противъ брака критически разобралъ при самомъ изложени взаимной полемики брачниковъ и бракоборцевъ; въ противномъ случат ему невольно придется колебаться въ противоръчивыхъ сужденіяхъ и не дать себі ясваго отчета объ одной изъ важныхъ сторонъ сочиневія. Это желание тъмъ болъе естественно, что, излагая возраженія противъ безсвященнословнаго брака Осипова, авторъ внесъ немало такихъ, о достоинствѣ которыхъ онъ отозвался прежде очень неблаговидно.

Нѣтъ надобности распространяться относительно силы обличеній брачниковь противъ өедосѣевскаго разврата, обличеній, которыя и составляютъ исходный пунктъ полемики со стороны брачниковъ, и противъ котораго өедосѣевцы отвѣчали циническимъ оправданіемъ разврата. Ясно, что мало-мальски чувствительная совѣсть не могла не наклоняться на сторону брачниковъ. Поэтому здѣсь и не предстояло надобности входить въ разсужденія о достоинствѣ взглядовъ и мыслей той и другой стороны; простое мастерское изложеніе дѣла представленное авторомъ говоритъ само за себя. Необходимо остановиться собственно на разсухденіяхъ, касающихся брака.

Свои доказательства въ пользу брака брачники начали съ того, что доказывали святость жизни брачной и напоминали о соборныхъ анасемахъ про-

верженіе пом'єщеннаго въ томъ же сборним'є сочиненія одного брачника, подъ названіемъ «бесѣды о бракѣ».

тивъ тъхъ, которые презирали брачный путь (232). Поэтому они сравнивали даже ведосъевцевъ со скопцами, и говорили, что нужду быть безбрачными положилъ діаволъ, "потому что, презирая бракъ, а слъдовательно и самое естество человѣки, еедосѣевцы тѣмъ самымъ оскорбляютъ святость и благость Творца, повельвшаго раститися и множитися, и нарицають его злыхъ вещей сотворителемъ, что, поэтому, они хуже не только іудеевъ, но даже и язычниковъ" (238). Изложивъ всв эти разсужденія, авторъ замвчаетъ, что они "такъ просты и ясны, такъ согласны съ словомъ Божіны, что не признать ихъ справедлиности, значило бы намъренно идти противъ истины" (239). Заитчание автора само по себь, конечно, совершенно справедливо; но здъсь хотълось бы слышать, насколько эти разсужденія были сильны противъ еслостевцевъ, насколько относились къ нимъ обвинения въ скопчествь и въ оскорблении Творца, какъ злыхъ вещей сотворителя. Всякому понятна, конечно, естественность и сила обличений оедостевцевь въ развратт, противъ которыхъ есдосъевство было безгласно; но какъ же вяжется при этомъ обвинение въ скопчествъ? Ковылинъ, этотъ "любитель ненравственности по предмету удовлетворенія тёла", проповѣдующій тоже и другимъ, снисходительно относящийся къ тому, чтобы "имъть сто блудницъ", — могъ ли учить о томъ, что сожитіе между мужчиною и женпциною въ самомъ основанія-зло, скверна, и-Богъ, такимъ образомъ, "сотворитель злыхъ вещей "? Намъ кажется, что поморцевъ спутали въ этомъ случат попятія брака, т. е. болье или менье законваго сожитія, и понятія всякиго сожитія вообще; отвергающихъ бракъ, но допускающихъ послѣднее можно и должно обвинять въ разврать. но вовсе не въ скопчествк, не въ отрицании брака какъ всякаго вообще сожитія между мужчиною и женщиною, противъ чего собственно и идутъ скопцы, что и называли скверною извъстные еретики древней Церкви. Такъ понимаютъ дъло и осдостевцы; они го-

ворять, что обличения въ порицании брака (законнаго, христіанскаго брака) къ нимъ не относятся. Нъсколько лѣть назадъ, одинъ изъ вліятельныхъ представителей брачной жизни въ средѣ казанскихъ безпоповцевъ писаль письмо къ своему знакомому осдостевцу въ городъ Волгскъ, съ цѣлію склонить его къ признанію безсвященнословнаго брака; въ письмѣ этомъ, какъ видно изъ отвѣта на него, который мы имѣемъ подъ руками, онъ высказалъ также означенныя обвинения. "Смотри, писаль онь, неразсмотрѣніемь Писанія невольно не подпадите подъ обложение антихристово, по пророчеству апостола Павла къ Тимоеею: будетъ вреня, егда сами тіи, иже въръ причастницы бывше, горше то содѣлають, не даже до брашенъ, не даже до женитбы и встахъ сицевыхъ пагубное совъщание вводяще возбраняющихъ женитися и удалятися отъ брашенъ духомъ лестчимъ и ученіемъ бъсовскимъ; и въ Филиписіамъ бестда 2-я Златоуста: діаволъ проповѣдь постъ и дѣвство законополагаетъ". На это волгскій еедостевець отвтчаль: "разсмотримь, о комъ оное прореченіе великаго Павла. Златоустый святый бесблуя на оное, говоритъ такъ: о манихеяхъ и енкратитахъ и маркіонитахъ и о всякомъ ихъ дѣлателищѣ сицевая глаголеть; а еретики сіи пишуть, яко бракъ убо не отъ Бога преданъ есть, но отъ діавола, и ничтоже отъ блуда разнствуеть. Потреб. иног. л. 355". Посему "всякій проводушный ясно можетъ видіть, что св. апостоль Павель предрекь сіе не о тѣхъ, которые безсвященнословный бракъ не почитаютъ равномърно съ освященнымъ, но о тъхъ, которые законный бракъ отвергали и отъ діавола преданнымъ утверждали", которые говорили, что и "брашно злаго бога сотвореніе и сотворшаго проклинали" ('). "Мы бракъ законный не боремъ", говоритъ онъ въ другонъ мѣстѣ, "но достодолжно чтимъ оный, какъ тайну церковную отъ

(<sup>1</sup>) Письмо изъ Волгска къ казан. брачнику; рукоп, нашей акаден. библіот. л. 21-22.

142

Христа Бога установленную" ('). Тоже самое нѣсколькими годами раньше высказывалъ другой бракоборецъ, житель г. Казани (').

Эти мысли были нечужды и өедостевцамъ 18 стольтія; объ этойъ упоминаеть и самъ авторъ "Семейной жизни въ расколъ". "Одно изъ главныхъ возраженій, говорить онь, какія ділали ведосізевцы преображенскаго кладбища противъ всъхъ увъреній поморцевъ въ необходимости брачной жизни, состояло въ томъ, что у оедосъевцевъ, какъ и у поморцевъ нътъ правильнаго священства, и следовательно некому заключать браковъ. Мы возбраняемъ бракъ и требуемъ оть всѣхъ дѣвства, говорили бракоборцы, не потому, чтобы гнушались брака..... а вслёдствіе необходиности-по неимѣнію православныхъ пастырей, которые одни имѣютъ право совершать тайну брака" (239-240). Такимъ образомъ, здъсь заключается и отвътъ оедосъевцевь на обличения, дълаемыя брачниками въ презрании тайны брака, и вмаста съ тамъ исходный пунктъ для борьбы противъ брака поморцевъ, которые теперь изъ стороны нападающей должны были сдѣлаться стороною защищающеюся, изъ обличеній противъ бракоборнаго дъвства перейти къ отысканио положительныхъ доказательствъ въ пользу своего брака. Насколько же сильно это возражение оедосъевцевъ? "Съ перваго взгляда, говоритъ авторъ, указанное возражение представляется неопровержимымъ.... Но по внимательномъ разсмотрѣни дъла съ безпоповщинской зрѣнія возраженіе еедостевцевъ оказывается точки весьма и весьма слабымъ" (240). Въ настоящемъ случаѣ для насъ важна именно безпоповщинская точка зрънія; и именно съ этой точки мы поведеть нить доводовъ той и другой стороны. Почему указанное возражение кажется автору весьма и весьма слабымъ? По-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Тамже, л. 2.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. библ. пр. Григ. № 154. л. 51. 87 Сежейн. жизнь въ расколѣ. т. II. стр. 181. 185.

тому, что и ведостевцы и поморцы, не смотря на неичение у себя священныхъ лицъ, допустили въ своемъ обществъ два таинства - крещеніе и покаяніе (тахже). Въ своемъ мъстъ мы говорили, что путь къ положительному разрѣшению вопроса о бракѣ дѣйствительно заключался въ указанномъ допущени безпоповцами таинствъ крещенія и покаянія; но, чтобы это допущение могло быть вполнѣ прочнымъ опроверженіемь возражения осдостевцевъ противъ совершаемаго поморцани брака, съ этимъ мы не можемъ согласиться. Таинство брака не имфетъ за себя такихъ доказательствъ въ пользу совершения его лицемъ неосвященнымъ, какія приводятся безпоповцами по отношению къ крещенію и покаянію. Крещеніе, въ случат нужды, дъйствительно, можетъ совершать мірянинъ, для совершенія міряниномъ таинства покаянія безпоповпы указывають примеры христіанской древности И 193въстное мъсто свящ. Писанія изъ посланія апостола Іакова; спрашивается, что же могли привести въ пользу своего мнѣнія о совершенія таинства брака лицемь неосвященнымъ поморцы? Они могли указать, и дъйствительно указывали, во-первыхъ на примѣры браковъ встхозавътныхъ, начиная съ Адама, Сифа, Еноха и кончая Захаріемъ и Елисаветою, Іоакимомъ п Анною, а во-вторыхъ на форму заключения браковъ іудеевь и язычниковь, существовавшую во время земной жизни Христа Спасителя, и послѣ нея терпимую въ христіанскихъ государствахъ. Авторъ, изложивъ это доказательство, не далъ о немъ никакого своего заключенія; между тёмъ какъ это одно изъ главныхъ доказательствъ брачниковъ и читателю было бы очень любопытно видѣть его силу и значеніе. Намъ кажется, что не только православные, но и оедостевцы могли значительно подорвать силлогистику брачниковъ. Всъ означенные примъры показываютъ только то, что бракъ, въ смыслѣ законнаго сожитія, существоваль и съ самаго на-

чала міра между всёми народами; но вёдь этоть бракъ ве быль таинствомъ, т. е. "такимъ дёйствіемъ, которое,

соединля брачущихся въ неразрывное жите, низводило бы на нихъ, чрезъ видимые знаки, невидимую благодать Святаго Духа". Таинства существують въ Церкви со дня сошествія Святаго Духа, когда въ точномъ смыслѣ и получила начало христіанская Церковь. Поэтому, рѣшать вопросъ о совершения пестой перковной тайны и говорить по этому поводу о бракахъ ветхозавѣтныхъ и языческихъ, значитъ разсуждать о двухъ разныхъ вешахъ. Въ ветхомъ завътъ существовали и муропомазание и исповъдание гръховъ, но никто не скажетъ, что бы они были тогда таинствами въ томъ смыслѣ, какъ мы разумѣемъ ихъ теперь; и никто, на основании этого, не будетъ доказывать, что наприм. таинство муропомазанія можно совершать и мірянину. Федостевцы допускающіе наравнѣ со всѣми безпоповцами совершеніе міряниномъ таинства покаянія-приводять на это примѣры не изъ ветхозавѣтной исторіи, хотя бы примѣръ Давида или Манассіи, а изъ практики новозавттной Церкви (неправильно понимаемой). Поэтому-то и параллель, проводимая брачниками между допущениемъ совершать крещение и исповедь мірянину и таковымъ же допущениемъ совершать таинство брака, невполнѣ точна, и оедосвевцы имвли основание не убъждаться ею; они могли потребовать отъ брачниковъ, чтобы тѣ указали примъры, что въ христіанской Церкви когда-нибудь таинство брака совершаль мірянинъ, подобно тому, какъ нѣкоторые изъ мірянъ принимали исповѣдь кающихся; но такихъ примъровъ брачники не могли указать ни одного. Өедостевцы это очень хорошо знали и писали брачникамъ: "вы скажете, что прочія тайны, т. е. евхаристію нелізя совершить кром'в вилимыхъ церквей, бракъ же можно, напротивъ сего должно сказать то, что этого, чтобы состояться можно браку кромѣ церкви и свяшенства, въ писании святомъ нигдъ не обрътается" ('). Въ своихъ сочиненіяхъ они весьма часто повторяютъ

(\*) Письмо къ ваз брачныку изъ Волгска. л. 12-18.

эту мысль и, чувствуя слабую сторону брачниковъ, настоятельно требуютъ отъ нихъ доказать, "какими правилами или писаніемъ св. отецъ повелѣно, кромѣ вѣнчанія (хотя по нуждѣ) совершать бракъ" (<sup>1</sup>).

Мало того: этоть пріемъ, т. е. параллель между врещениемъ и покаяниемъ и бракомъ, оедосъевцы направили противъ самихъ брачниковъ, съ тънъ только различіемъ, что примѣнили его не къ крещению и покаянію, но къ причащению и муропомазанию. Брачники говорили: такъ какъ, при неимъни священства мы безповцы все таки допускаемъ совершать крещеніе и покаяніе, то можемъ допустить и бракъ, который, какъ оказывается, совершенно необходимъ. Бракоборцы отвъчали: "что можетъ быть необходимъе тайны св. евхаристіи, о которой самъ Спаситель заповъдуетъ: "аще не ситсте плоти Сына человъческаго и не пісте крови его, живота и не имате въ себъ" (Іоан. зач. 23). За тьмъ, "кромѣ тайны муропомазанія никтоже совершенный христіанинъ быти можетъ" (Катих. вел. л. 376). О священствъ сказано: "аще и не всякъ долженъ есть священствовать, но убо всякъ потребовать долженъ есть, безъ сего спастися не можетъ" (Бол. кат. л. 359). Тайна брака не имћетъ подобной крћости. ибо нигда не сказано, что небрачившійся не можетъ спастись" (\*). Виводъ понятенъ. "Бѣ нѣкогда время, егда сія хранити, развиваетъ туже мысль другой бракоборецъ, нынъ же въсть.... Прежде имъти священство было законно, нынт же законопреступно, понеже нынтшиее священство благословляеть херосложно. Прежде причастіе имѣть бѣ законно, нынѣ же совершать его законопреступно; понеже нынъшній агнець запечатльнь двучастнымъ крестомъ. Прежде, муропомазание имѣть законно, нынъ же законопреступно. Сиде и о бракъ потребно разумѣти" (\*). Въ послѣдствіи мы еще встрѣ-

(<sup>1</sup>) Тамже, л. 15. См. также Сем. жизнь въ расколь. т. II. стр. 188.

(\*) Письмо изъ Волгска къ казанск. брачнику. л. 2.

(<sup>3</sup>) Сборн. биб. пр. Григ. № 134. л. 64—65. Сен. жизнь въ расколѣ. т. II. стр. 183.

тимся съ этимъ доказательствомъ и, съ безпоповщинской точки зрънія, разберемъ его значеніе, въ смыслѣ возражения, направленнаго противъ необходимости брака; а теперь замѣтимъ только, что параллель, употребленная брачниками съ цълно показать возможность совершения брада въ безпоновщинскомъ обществъ, и тънъ отклонить основное возражение осдостевцевъ, составляетъ для безпоповства мечь обоюду острый, который съ одинаковою силою можно направить и въ ту и въ другую сторону. Сверхъ сего еедосъевцы, относительно значенія самыхъ примъровъ ветхозавѣтной церкви, приведенныхъ въ доказательство основной мысли поморцевъ, замѣчали, что этимъ примѣрамъ не во всемъ можво следовать, ибо не все то, что было законно въ то время, можеть быть признано таковымъ и теперь; "адамовы чада сестерь имбли супругами, и то бѣ въ свое время законно" (.).

За темъ, брачники указывали на существование уже въ христіанскія времена въ греческой имперіи браковъ, заключавшихся безъ участія священника, что особенно видно изъ постановленія императора Алекстя Комнина (род. 1081 г. ум. 1148), воспретившаго браки рабовъ, заключенные безъ пресвитерскаго вћичанія. "Невѣжественный умъ оедостевцевъ становился въ тупикъ предъ указанными разглагольствованіями", говоритъ г. Нильскій, послі изложенія сейчасъ приведеннаго нами факта, "хотя", по его же словамъ, "для православнаго богословствующаго ума слабыя стороны разсужденія поморцевъ очевидны" (254—255). Очень жаль, что достопочтенный ученый удовольствовался опять однимъ голымъ замѣчаніемъ, безъ малѣйшаго указанія этой очевидности. Невѣжественный умъ еедосѣевцевъ становился въ тупикъ! Дъйствительно, преображенцы 18 стол. не дали ответа на этотъ фактъ, приводимый послѣдователями покровской часовни; но и здѣсь они

COS. UI.

<sup>(1)</sup> Сборы, быбл. пр. Грыг. № 154. л. 65.

могли бы, наравить съ православными, повторить опять тоже, что браки эти Церковь никогда не считала такествомъ; это остатокъ языческой старины, существовавшій до поры до времени на основаніи древняго государственнаго права; Церковь же, какъ такое учрежденіе, которое не призвано прямо къ разрушенію существовакшихъ соціальныхъ порядковъ жизни, а обязанное вліять на эти порядки посредствомъ облагороження нравственныхъ понятій, по самому призванію своему, терићла это древнее зло; не во власти ся было унвчтожить его сразу путемъ завонодательнымъ, и оно просуществовало до XI столттія. Но могуть ли брачники доказать, что Церковь одобряла эти браки, -- не только что считала ихъ тяинствомъ?-Существование этихъ браковъ ко взгляду Церкви на бракъ не имъетъ ни малъншаго отношения; то и другое вещи совершенно различныя, и потому брачники напрасно делають изъ вего тотъ выводъ, что Церковь признавала браки, заключавшіеся безъ участія священника или такъ называемые "безсвященнословные". Напротивъ, можно показать противное, т. е. что Церковь осуждала подобные браки и, по мѣрѣ возможности и вдіянія своего, содѣйствовала распространению браковъ таинственныхъ, заключавшихся съ благословенія церковнаго. Такъ напримѣръ св. Савва сербскій "посылаше экзархи многи взыскати иже погански безъ священнос ловныхъ молитвъ поемшихъ женъ, и тѣхъ повелѣ вѣнчати; аще и дѣти имутъ, в сихъ подъ крылѣ матери ставити и съ ними вѣнчатися" (1). Всероссійскій митрополить Іоаннь II (послѣдней четверти XI в.), на тъхъ, которые вступали въ бракъ "кроив божественныя церкве, кроив благословенія", заповѣдуеть налагать епитимію какъ на блудниковъ. Хотя поморцы и толковали, что это повелѣніе относится не къ тъмъ, которые сходились для сожитія тайно, безь родительскаго благословения и безъ воли владычествую-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ житін Саввы, митр. сербскаго, минея староп. на 13 января, а также рукописное житіе его солов. биб. <u>№</u> 8.

щихъ, но такое толкованіе, и по словамъ г. Нильскаго, совершенно произвольное; такъ какъ и. Іоаннъ говорить, что такие браки сопровождаются "плясаниемъ, гуденіемъ и плесканіемъ", пиршествами мірскаго характера, то ясно, что они не могли быть тайными (255-256). Не менње строго относились къ безсвященнословнымъ сожитіямъ митрополиты всероссійскіе Максимъ и Фотій ('). Свидътельства іерарховъ важны особенно потому, что въ нихъ выражался взглядъ Церкви, а не гражданской власти, которая, какъ извъстно, въ Греции допускала безсвященнословныя сожитія рабовь до конца XI в.; и потому брачники наши напрасно относятся къ свидстельстванъ двухъ послъднихъ святителей какъ-бы съ нъкоторымъ пренебрежіемъ, говоря, что они не болѣе, какъ повторяли законъ Алексѣя Комнина. Нѣть, не греческаго государя законъ повторяли они, который могъ быть для нихъ и обязательннымъ и нътъ. смотря по его свойству, а повторяли они голосъ древнихъ святителей Игнатія богоносца и Іоанна златоустаго. Напротивъ, санъ Алексъй Комнинъ былъ въ этонъ случат выразителень общаго церковнаго взгляда на бракъ, стараясь уничтожить древній языческій обычай и желая сдълать и рабовъ участниками въ таинственномъ благословения Церкви; не онъ сообщилъ Церкви этотъ взглядъ, а Церковь ему. Всѣ указанные нами факты приводили еедосъевцы 18 стол. и приводять современные намъ бракоборцы (\*).

Правда, поморцы подрывали значение и указываемыхъ еедосъевцами свидътельствъ св. Игнатия богоносца и св. Іоанна златоустаго, и, по мнънию автора, настолько удачно, что "оружие, направленное ими противъ поморцевъ, обрушилось на ихъ собственную голо-

(<sup>1</sup>) Свидътельства сін можно читать въ кормчей и въ сочиненіяхъ бракоборцевь цитируемыхъ нами, а также и въ самой книгѣ г. Нильскаго т. І. стр. 255—256.

11\*

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Семейн. жизнь въ расколъ. т. 1 стр. 230—257. Также письмо бракоборца г. Волгска въ Казанг.

ву" (250-251). Конечно, еслосвенцы 18 стольтія не вели далбе спора; "невтжественный умъ ихъ и здъсь становился въ тупикъ". Но чувствовали ли они совершенную неопровержимость и убъдительность отвътовъ поморцевъ, - въ этомъ можно еще сильно сомнѣваться; они обнаружили безсиліе распутать софизиъ, но могли яувствовать. что въ отвѣтахъ что-то несовсѣмъ такъ. Послѣдующіе еелосковцы доказали это. Поэтому приведенное нами заключение достопочтеннаго автора ин согласны признать втрнымъ только въ историческомъ смыслѣ, но не въ логическомъ, т. е. только въ отношени къ извъстнымъ лицамъ. но не въ самомъ существъ дъла. Өедосъевцы указывали поморцамъ на слова св. Игнатія: "подобаетъ женящимся и посягающимъ съ волею епископа сочетаватися".... Поморцы отвѣчали параллельнымъ мѣстомъ, что тѣмъ же Игнатіемъ богоносцемъ "безъ воли епископа крестити не повелтно", а между тъмъ вы де (оедосъевцы) крестите и безъ епископа, значить и брачиться можно безъ него. Воть сущность отвіта! Фелосбевци 19 стол. справедливо замѣчали на это, что крестить вірянину Церковь дозволяетъ, гдъ же она дала дозволение вънчать ему?-

и такимъ образомъ оружіе, направленное противъ нихъ поморцами, отводили отъ своей головы. Что же касается словъ св. Златоуста "брачися съ целомудріенъ, точію въ Церкви", то отвѣтъ на нихъ брачниковъ еще менте силенъ. Поморны слово церковь протолковали въ смыслѣ собранія вѣрныхъ, какъ слово это дѣйствительно употребляется часто св. Златоустомъ и другими богословами. "Подъ именемъ церкви, говорили они, св. Златоустъ разумтетъ не отъ вещества сооруженный храмъ, по собрание правовтрныхъ людей" (251). Но если принять въ настоящемъ случаѣ толкованіе брачниковъ, то въ словахъ св. Златоуста выйдетъ сясдующая несообразность. Св. Златоусть даеть наставленіе христіанамъ, членамъ Церкви, чтобы они брачились въ Церкви, т. е. въ своемъ общества; но для чего нужно такое наставление? Ужели православный христіанинь

пошель бы брачиться къ язычникамъ или еретикамъ? Такимъ образомъ, если слова Златоуста понимать такъ, какъ угодно понимать брачникамъ, то они оказывают-ся совершенно ненужными. Г. Нильскій приписываетъ особенную силу означенному толкованію брачниковъ на томъ основаніи, что "всѣ вообще безпоповцы слово церковь толкуютъ не иначе, какъ въ смыслѣ общества върующихъ", и въ доказательство цитуетъ 101 поморскій отвѣть (251). Что такое толкованіе существуетъ у безпоповцевъ, какъ существуетъ оно и у православныхъ, -- объ этомъ ни слова: но что бы безпоповцы безусловно отвергали во встхъ случаяхъ значение церкви въ смыслѣ храма, -- въ этомъ мы очень сомнѣваемся. Наприм. разсуждая о томъ, что антихристъ сядетъ въ церкви Вожіей, они возражаютъ православнымъ, какъ же можно предстанить, чтобы онъ чунственно могъ сидъть въ такомъ множествъ церквей? Очевидно, церковію они здісь называють храмь. Но лучше всего приведемъ здісь слова самихъ безпоповцевъ. Въ отвътъ на означенное толкование брачниками словъ св. Златоуста и волгскій бракоборець писаль: "реченіе дерковь не единообразно, но четверогубо бысть", и вопервыхъ, подъ этимъ названиемъ разумъются "вещеетвенные и освященные Вогу храмы". Если же понимать слова Златоуста такъ, прибавлялъ онъ, какъ понимаете вы брачники, т. е. только какъ собрание върныхъ, то, "по мнізнію вашему, можно въ такомъ собранія и другія тайны совершать, какъ то: евхаристію, священство, муропомазаніе", такъ какъ въ церкви могуть и дожны совершаться всѣ таинства (').

Прибѣгали, наконецъ, брачники къ разнаго рода схоластическимъ пріемамъ, чтобы доказать, что совершеніе таинства брака можетъ быть независимо отъ священника. Для этого они во 1-хъ отличали бракъ отъ вѣнчанія, говоря, что послѣднее составлено не Христомъ и не апостолами, а св. отдами, спустя до-

(1) Письмо въ казан. брачи, л. 13.

вольно времени по Р. Хр., и во 2-хъ матерія брака состоитъ въ женихъ и невъстъ, а форма въ ихъ взаимномъ объщании, что въ 3-хъ, поэтому, священникъ здѣсь не дѣйствователь или совершитель тайны, а не болѣе какъ свидѣтель, посредникъ ('). Этими разсужденіями, по мнтнію брачниковъ, вст сомнтнія ртшаются (241. 243-244). Но решаются ли на самонь дълъ? Если не послъдователи преображенскаго кладбища 18 столттія, то осдостевцы 19 втка въ конець разрушили эти софистическія тонкости поморцевь. На первый пунктъ осдостевцы отвтяли, что не только чинъ вѣнчанія, но и всѣ чины не Христомъ составлены. по изъ этого вовсе не следуетъ, что бы ихъ можво было оставить. "Ежели можно следовать такому произволу, писалъ еедостевецъ изъ Волгска, и чиновное совершение брака какъ не отъ Христа преданное варушать, тогда уже ничто не воспрепятствуеть и другіе чины и постановленія на совершеніе прочихь таинствъ тоже не самимъ Христомъ преданныя оставить". За тъмъ авторъ письма перечисляетъ, что въ такомъ случать пришлось бы отказаться отъ ученія о сединпросфоріи и принять пятипросфорное приношеніе, которое Церковію (?) поридается и отвергается; отвергнуть двоеперстіе, о которомъ въ евангеліи не упоминается, и даже самое знаменование себя крестнымъ знамениемъ, которое тоже отъ Христа не предано; допустить прибавленіе или убавленіе въ символѣ прав. вѣры; нарушить заповѣдь о поклонахъ, и т. д. Правосл. христіанинъ, знающій различіе между догматомъ и обрядовъ, не смутился бы ръшить многіе изъ этихъ вопросовь положительно, но старообрядецъ, ратующій за букву, долженъ остаться безгласенъ предъ этою сильною рѣчью. Брачникъ-старообрядецъ могъ только напоинить оедостевцу, что и онъ опускаетъ весьма многіе чины преданные Церковію, но отвѣтомъ на это напо-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Сем. жизнь въ раск. т. І. стр. 244. Отвътъ волскаго бракоборца на письмо казан. брачника.

минаніе со стороны послёдняго могла служить вся безпоповщинская догматика, принимаемая и брачниками. Но если и оставить въ сторонѣ тотъ рядъ вопросовь, который предложилъ еедосъевецъ брачнику, отвергавшему значение священническаго вънчания, какъ не Христомъ составленнаго, мы должны признать безусловно справедливою общую мысль еедостевца о происхожденій встахъ чиновъ и ихъ значеніи. Да напрасно брачники и разсуждають о чинъ вънчания въ его полномъ видѣ; вопросъ не въ этомъ, а въ томъ, нужно ли для совершения таинства брака участие и благословение священника, или оно совершалось когда-либо Церконю и безъ этого благословения. Вопросъ о полнома чинъ втнчанія --- другой вопросъ и относится къ обрядовой, а не къ таинственной сторонъ брака; да брачники и не возстаютъ совершенно противъ чина вообне, такъ какъ и они составили свой чинъ, а возстають противъ священническаго благословенія. И таинство евхаристіи и таинство священства не имѣли первоначально той полноты чиновъ, какіе существують теперь, но ни одинъ старообрядецъ не скажетъ, на основания этого, что таинства эти можно совершать и мірянину по особому вновь составленному для того чину, не скажетъ потому, что знаетъ, что таинства эти всегда совершались лицами освященными, и хотя не имъли полныхъ чиновъ, но имъли необходимыя, тесно связанныя съ самымъ понятіемъ о нихъ какъ таинствахъ принадлежности внѣшняго вида-молитву и благословение хлѣба и вина въ евхаристи, молитву и рукоположение въ таинствъ священства. И по отношенію къ таинству брака, брачникамъ слъдовало указывать не то, что чинъ вѣнчанія явился не первона-чально въ христіанской Церкви, а то, что пресвитерское благословеніе, составляющее въ настоящее вреия одну изъ существенныхъ сторонъ таинства, древнею Церковію не считалось обязательнымъ, а замѣнялось, по крайней мъръ иногда, благословеніемъ роди-телей въ соединеніи съ обътомъ брачущихся, составляющимъ тоже необходимую принадлежность таинства. Но этого-то брачники въ своей полемикѣ не доказали, да и не могли доказать, а вслѣдствіе этой невозможности старались запутать самый вопросъ.

Разсужденіями о матеріи и форм'ь брака брачника имъли въ виду устранить значение священника. Относвтельно матеріи брака они говорили словами Кормчей: "вещь сія тайны есть мужъ и жена" и словами Большаго катихизиса: "вещество сея тайны сопрягающися". Отсюда они дёлали между прочимъ тотъ выводъ, что изъ понятія о матеріи брака вовсе не слѣдуетъ, что онъ долженъ совершаться съ благословенія священника (243). Но ясно, что не слѣдуетъ и противнаго. Вещество евхаристии составляють хлѣбъ и вино, но отсюда не слѣдуеть, что бы для совершенія евхаристіи ненужень быль священникъ. Такъ и въ другихъ таинствахъ. Въ этомъ род возражали противъ разсуждений брачниковъ и ведостевны. "Аще бы кто взялъ простой хлъбъ и вино, писалъ казанский еедостевецъ Осиповъ, и отслужиль бы молебень и сталь бы утверждать: это есть истинное причастие, тело и кровь Христова, за нужду составленное, то вст бы его безумнымъ сочли и всякій бы рекль: сей есть просто хлѣбъ и простое вино. а не причастие святое. Или кто взяль бы простое масло и сотвориль бы надъ нимъ самосоставленныя молитвы, и началъ бы увърять, что сіе есть истинное муро. въ тѣснотѣ составленное, то всѣми бы сіе мудрование почиталось кощунствомъ. Вещи ти причастие и муро были бы лживыми, потому что на нихъ не сходить при составлевіи Св. Духь; а не сошель Духь Св. того ради, что ови не тъмъ чиномъ составлены, который закономъ положенъ, но отъ своего смышленія, и не отъ того лица, какому правила повелъвають; сирѣчь, законъ повелѣваетъ сія тайны совершать священнику, а ихъ дъйствуеть простецъ" ('). Также нуж-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Рукоп. библ. пр. Григор. № 154. л. 78—81. Семейн. жизнь въ расколѣ. т. Н. стр. 187—188.

но думать и о безсвященнословномъ бракѣ. Что же касается формы брака, то брачники, старавшиеся устранить личность священника, указывали на слова Большаго катихизиса, гдъ сказано, что "видотвореніе брака составляють брачущихся глаголы, яко по любви сопрягаются и обътоваются", а также на слова Коричей, что "форма брака, сіе есть образь или совершение его суть словеса совокупляющихся, изволеніе ихъ внутреннее предъ іереемъ извѣщающая". Если бы,-замъчали поморцы 18 столътія по поволу этихъ опредълевий формы брака, - отъ священника проистекало браку совершенство, то сими свидѣтельствами было бы сказано: "браку совершенство должно получить отъ іерея, а не предъ іереемъ; ино бо имъ, ино бо предъ нимъ" (243-244). На это еедосъевцы, съ одной стороны, давали тѣже отвѣты, какіе иы привели по поводу разсужденій о вещесть тайны, т. е. что "видотвореніе" тайны, равно какъ и вещество не есть още вся тайна, и потому изъ него не следуетъ еще того, что священническое благословение — вещь несущественная, а только то, что къ вопросу о "видотворени" оно не относится. "Каждая тайна инфоть 4 вещи,-писаль бракоборець изъ г. Волгска,-а) вещество, б) видъ или видотвореніе, в) вину и двйственники и г) совершительность". Для подтвержденія своей мысли по отношению къ таинству брака онъ проводить слёдующую параллель: въ таинстве евхаристи видотворениемъ именуются слова Христа Господомъ реченныя: сие есть тьло мое в сія есть кровь мол. Но сія одни совершить или преложить хлібь и вино въ твло и кровь не могуть; напротивъ сего, отъ св. Ософилакта извёствуется такъ: хлебъ оный таинственными глаголы, святымъ благословеніемъ в пришествіемъ Св. Духа прелагается въ тъло Христово; подобно разумъй и о крови Господни (Кат. л. 356) (1). Но такъ какъ при изложени учения о бракъ въ Большонъ ка-

(\*) Цисьмо къ казанскому брачнику. л. 7.

тихизист ни разу все-таки не упоминается лице священника, -- что для брачниковъ могло служить поводомъ возражать противъ приведенныхъ словъ оедостевца, и что еще для Ивана Алекстева послужило однимъ изъ оснований для учения о безсвящевнословномъ бракѣ;-то, съ другой стороны, казанскій бракоборецъ Осиповъ, видя недонолвку Большаго катихизиса, даеть следующій ответь: прежде всего онь говорить, что и сами брачники не следують строго этой книге, когда считають необходимымь для заключенія брака родительское благословение, о которомъ тамъ тоже нѣть ни слова; а за тъмъ продолжаетъ: "Духъ Святый, нже всегда и все вѣдый, уразумѣлъ, что будутъ раздорники статью великаго катихизиса криво толковать, на браки безсвященнословные натягательство склоняя, н внушиль Іосифу патріарху, бывшему послѣ Филарета патріарха, напечатать коричую и въ ней положить о бракахъ законъ такой: ихъ же не сочета Богъ, священническими молитвами призываемь, тій вси сходятся на гр†хъ. Да и въ маломъ катихизисѣ, напечатавномъ тоже при п. Іосифѣ, сказано, что устроеніе брака бываеть общимъ изволеніемъ тѣхъ, иже входять въ то достояние безъ всякія пакости, и благословеніемъ священническимъ" (1). Свидътельство малаго катвхизиса приводилось еще въ 18 столітіи, и Заяцевскій писаль на него черезъ-чурь натянутое объясневие, толкуя священническое благословение только въ смысла засвидѣтельствованія брачнаго союза, а не въ смыслѣ его утвержденія, какъ выражено буквально вслѣдъ за приведенными словами въ самонъ катихизисъ (молитвою и благословениемъ утверждено есть достояние брака) (\*). Ссылка на Кормчую имъетъ тътъ большее значеніе, что сами брачники ссылались наравить съ Боль-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Бесѣд. о бракѣ; рук. № 154. Мал. кат. л. 111—112. Мы замиствовали это изъ сочиненія г. Нильскаго. т. Ш. стр. 191—192.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамже, т. І. стр. 257—258 въ примѣч.

пимъ катихизисомъ и на нее, извѣстнымъ образомъ толкуя слова "предъ iepeeмъ". Если здравое толкованіе требуетъ признать, что одна и таже статья не можетъ сана себѣ противорѣчить въ своихъ положеніяхъ, и что, поэтому, частныя положенія ея необходимо объяснять другими болте ясными выраженіями, или, какъ говорятъ, параллельными мъстами, то ясно, что толкование брачниковъ выражения "предъ јереемъ" совершенно произвольно; ибо въ тойже статъв Кормчей говорится: "вся супружества, яже не съ благословеніемъ церковнымъ и чиннымъ отъ своего пастыря, или отъ тоя парохіи священника..... совершаемая но соборному установленію и св. отецъ ученію, незаконна, паче же беззаковна и ничтожна суть" ('), а таже и другія статьи Кормчей. На всѣ эти мѣста указывали и волгский бракоборецъ и казанский бракоборецъ Осиповъ. Послѣдній выражался съ особенною силою. "Аще бы, говориль онь, бракъ составлялся вравнъ какъ отъ священника, такъ и отъ проста старца, то св. отцы и соборныя правила не положили бы запрепенія такова: яже не съ благословеніемь церковнымъ и чиннымо вънчаніемо творимо, незаконна и беззаконна и ничтоже суть. Аще бы при составлении не священнаго брака благодать Вожія действовала и Духъ Святый спо тайну совершаль, то св. отцы не назвали бы его беззаконнымъ" (<sup>1</sup>). Такимъ образомъ Коричая — по всей справедливости говорить не въ защиту ведомолеки Большаго катихизиса, а противъ нее, или точнее, пополняетъ ее, и брачники совершенно напрасно избрали ее для доказательства своихъ мыслей. Нѣкоторые изъ новѣйшихъ брачниковъ сами понимали, кажется, произвольность своего толкованія словъ Кормчей: "предъ ісресмъ"; по крайней мѣрѣ, казанскій защитникъ и проповъдвикъ брака въ своемъ письмъ бракоборцу г. Волгска, отвѣтъ на которое мы и имѣемъ.

(\*) Сборн. № 154. л. 82.

<sup>(&#</sup>x27;) Корич. гл. 51.

разсуждая о матеріи и форм'є брака, не приводить уже означеннаго тодкованія, а всл'єдъ за словами "предъ іереемъ изв'єщающая" говоритъ: "что же у насъ теперь іерея видимаго ністъ въ церкви, предъ в'єчнымъ Іереемъ не можемъ ли внутренно наше изволеніе изв'єстить, и его вм'єсто іерея самого просить, чтобы онъ благословилъ и в'єнчалъ законно". "О прелесте, прелесте, восклицаетъ на это бракоборецъ, пестра еси прелесте; и можетъ ли челов'єкъ въ простот'є души сод'євающій спасевіе свое, и не знающій понимать этой египетской премудрости, изб'єжать изъ рукъ твоихъ предесте?.... В'єдь не сказано того, чтобъ въ неимѣніи священника можно предъ візчнымъ Іереемъ изв'єщать изволеніе, и просить его, чтобъ онъ благословилъ и в'єнчалъ бракъ" (').

Отсюда уже весьма легко рѣшается положеніе брачниковъ о священникъ, только какъ посредникъ, овильтель, а не какъ совершитель таинства брака, положение вытекающее изъ предшествовавшихъ разсуждений брачниковъ и подкръпляемое снова словами Большаго катихизиса: "длиственникъ сея тайны сань Господь Богъ, давшій обътованіе раститися и множи-тися" (244). На это волгскій бракоборецъ справедливо отвѣчаеть прежде всего, что однихъ словъ установленія таинства недостаточно еще для его совершенія, какъ это мы уже видтли въ отношеніи къ таинству евхаристи, которая "совершается св. благословеніемъ и припоствіемъ Св. Духа, а не единымъ первобытнымъ Христовымъ благословеніемъ и словаян сие есть тыло ме и проч., точно также и оное благословение Божіе Адама и Еввы и словеса раститеся и иножитеся не суть достаточны сами по себѣ одни, бевъ таинственнаго дъйствія, соворшить таинство брака" ('). А главное, - понятіе о Богъ, какъ дъйствен-

- (1) Письмо изъ Волгска. л. 28.
- (\*) Шисьмо изъ Војгска. л. 10.

нивъ тайны брака, вовсе не изключаетъ существенной важности священническаго благословенія, и не дълаеть его простымь свидателемь при совершении тайны. "Ни единой сея брачныя тайны дъйственникъ естъ самъ Богъ, но и крещенія и евхаристіи и прочихъ таинствъ" ('), такъ какъ, по словамъ св. Златоуста, приведеннымъ въ Вольшомъ катихизисъ, въ таинствахъ Господь Бого глубиною мудрости своея, человъку видинымь твлесемь обложенному, подъ видимымъ и твлеснымъ знамениемъ, невидимые дары своя даеть (\*).---Мысль совершенно втрная. Въ чинъ литургия, въ молитвѣ херувимской пѣсни читаемъ: "Ты еси приносяй и приносимый, пріемляй и раздаваемый Христе Воже нашъ"; но слъдуетъ ли отсюда, что литурню можно совершить и безъ священника, который въ силу того, что и приносящій есть тотъ же Христосъ, является только видимымъ посредникомъ при совершении таинства, а не главнымъ совершителемъ? При совершении таинства покаяния священникъ говоритъ кающемуся, что Господь пріемлеть покаяніе, что онъ только даже свидѣтель; но за тѣмъ, этотъ свидѣтель властію ему данною разрѣшаетъ грѣхи, чего у безпоповцевъ, при исповъди, предъ міряниномъ, не бываетъ. Дбло въ томъ, что можно вазвать священника и свидътелемъ и тъмъ болъе посредникомъ, такъ какъ священство и есть посредничество между Богомъ и людьми, но при этомъ никоимъ образомъ нельзя отнимать у священника и названія совершителя таинствъ, оставивъ за нимъ значение свидътеля только въ томъ смыслё, какъ хотятъ брачники по отношению къ совершенію брака, хотя въ отношеніи къ другимъ таинствамъ значенія священника они не отвергаютъ.

Мы разсмотръли главныя и существенныя основанія безпоповщинскаго брака и показали, почему для оедосъевценъ доводы брачниковъ не могли казаться убъдительными; противъ всъхъ этихъ доводовъ они

(\*) Tamme, J. 6.

<sup>(1)</sup> Тамже, л. 10.

могли дълать весьма сильныя возраженія, и противъ большинства ихъ дъйствительно дълали; а отсюда и основное положение еедостевцевъ, направленные противъ брачниковъ, --что они, еедостевцы, не имтютъ у себя брака по неимѣнію православнаго священства, было далеко не весьма слабымъ. Это положение крѣпко держалось на почвѣ церковнаго ученія, и къ немуто, намъ кажется, собственно и слѣдуетъ отнести слова автора о еедостевцахъ: "если смотръть на дъло безотносительно къ тъмъ слъдствіямъ, къ какимъ приводило ихъ ученіе о всеобщемъ безбрачіи, то преимуцество остается на ихъ сторонћ; они стояли на строго церковной почвѣ, и признавали бракъ таинствомъ, которое можетъ совершить только пастырь церкви" (259). На этой почвѣ, какъ мы видѣли, они могли устоять противъ докодовъ и убъждений поморцевъ въ пользу безсвященнословнаго брака и съ точки зртнія своей, безпоповщинской догматики. Объ учени же брачниковъ оедостевцы могли всегда говорить какъ о новаторствѣ, не имѣющемъ за себя прямыхъ и ясныхъ доказательствъ ни въ словъ Божіемъ, ни въ преданіи церковномъ. "Доказательства брачнаго, писалъ Осиповъ, всѣ почти состоятъ изъ силогисмовъ т. е. вымысловъ ('). Вы, продолжаетъ онъ, обращаясь къ брачникамъ, на путь жизни брачной стремитесь, чрезъ ограду лѣзете и чрезъ врата скачете, новую дверь просъкаете, сами, не имѣя священства, отворять дерзаете.... напротивь слова Божія бунть сочиняете" (\*). Воть, по нашему мненію, причина вполне достаточная, чтобы бракоборство, несмотря на свои слишкомъ ръзкія уклоненія отъ правственной чистоты, на возводимый въ теорію развратъ, могло держаться и упорно держится противъ пропаганды брачниковъ. Вотъ разъяснение недоумънія, которое высказаль рецензенть сочиненія г.

(') Рукоп. библ. пр. Гряг. № 154. л. З на обор.

(<sup>1</sup>) Тамже, л. 64. и Семейн. жизнь въ раск. т. II. стр. 185—186. Нильскаго, помѣстившій свою замѣтку въ "Духовной бесѣлѣ" (').

Но, съ другой стороны, и на сторонѣ брачниковъ были такія основанія въ пользу брачной жизни вообще, разрушить которыя бракоборство было действительно безсильно. Къ числу этихъ оснований относились не только практическія цёли, пресл'єдованныя брачникаками-уничтожение существовавшаго въ безпоповидинъ разврата, который билъ въ глаза, но и чисто теоретическія доказательства, что брачная жизнь не только необходима, но и должна существовать въ христіанской Церкви во всѣ времена, что таинство брака должно совершаться до втораго пришествія Христова. "Возлюбленная невъста Христова, св. Церковь, писалъ Скачковъ, двумя чинами-дъвственниками и супругами, яко двѣма крылами орла великаго, возлетая къ пренепорочному своему жениху Христу, возносить и встхъ въ объятіяхъ ся пребывающихъ; отъими едино крыло самыя прелеститяшія птицы, тогда она не можеть возлетать на высоту" (232). Оставляя это несколько искуственное сравнение, не лишенное громкихъ риторическихъ фразъ. Заяцевский подходитъ къ разръшению вопроса съ другой стороны. "Законы божественные, говорить онь, не измѣняются въ природѣ.... безсловесныя животныя, по Божію благословенію, продолжають и продолжать будуть свое бытіе-вси бо на земли и въ водахъ пребывающая и по воздуху летающая раждаются и раждають, живуть и умирають, оставляя по себѣ своего рода наслѣдіе, -- какъ же человѣкъ, созданный по образу и по подобію Вожію, а притомъ и честною Его кровію очищенный, таковаго Божія благословенія лишается и будеть претерпѣвать отъ воспаленія плоти великую нужду и невольно носить не встаи удобоносимое бремя" (233)? Послѣдующіе брачники на основани прямыхъ указаний слова Вожія и уважае-

(') Духов. бесёд. 1870 г. № 43, въ отдъл. «Церк. лётоп.».

мыхъ старообрядцами книгъ доказывали и развивали туже мысль. Авторъ "бестал о бравъ", помъщенной въ сборникъ библ. пр. Григорія подъ № 154, доказавая необходимость брака, ссылался прежде всего на тоже божественное обътование-раститься и множиться; поставивъ его въ параллель съ другинъ опредъленіемь: земля еси и во землю пойдеши, онъ заключалъ: сія Господня изреченія какъ брачная, такъ н смертная, и донынв и будутъ продолжаться до конца всего міра. Въ подтвержденіе естественности такой параллели, брачный приводить слова Благовъстника, -что "бракъ смерти ради" (т. е. существуетъ), что "онъ помощь смертну и исполнение недостатку", что "онъ бываетъ продолжения ради родовъ, да приежники роду составляюще, не погибнемъ"; значитъ, пока будетъ существовать смерть, до тѣхъ поръ необходимо долженъ быть и бракъ. Законъ, по учению св. Златоуста, никогдаже дается на истребление естественныхъ (т. е. потребностей заключенныхъ въ самой природѣ человѣка) (). И дѣйствительно, по словамъ самого Христа, бракъ будетъ существовать и при самонъ концѣ міра: "Госполь рече во евангелія, говорили брачники, якоже бысть во дни Ноевы женяхуся и посягаху, тако будеть и во дни пришествія Сына человѣческаго (<sup>\*</sup>). И въ Кирилловой книгѣ, на л. 57, о времени втораго пришествія Христова сказано, между прочимъ, что Судія ни на лица зритъ, ни по славѣ судитъ, ни почтитъ мудрыхъ паче грубыхъ, ни богатыхъ паче убогихъ..... Но аще слуга будени, хотя убогій, не скорби..... аще и въ работъ у жерновъ работаеши, не презритъ Богъ тебе". А Гавріилъ филадельфійскій о тайнѣ брака прямо говоритъ, что она пребысть даже до днесь и пребудетъ до скончанія въка (\*). Вотъ

(1) Беседа о браке. л. 2-3.

(<sup>э</sup>) Рукоп. № 154. Семейн. жизнь въ расколѣ. т. II. стр. 180

(\*) Бесѣда о бракѣ: рукоп. № 154. л. 25. «Брачное врачевство» Павла Любоцытваго: рукоп. биб. преосв. Григ. № 91. сколько свидітельствь приводили брачники въ доказательство, что бракь будеть продолжаться во всі времена, слёдовательно должень существовать и теперь.

И здёсь есдосёевцы не оставались безгласными, но старались подорвать высказанныя основанія въ пользу необходимости брачной жизни; и эдёсь нёкоторые изъ нихъ показали немалую находчивость; но, ратуя иротивъ правды, защищая ложное въ супности положеніе, въ настоящемъ случаё они не могли обойтись безъ совершенно голословныхъ предположеній и произвольныхъ сужденій, ничуть не убёдительныхъ для человёка, не раздёляющаго ихъ образа мыслей.

- И здёсь главнымъ возраженіемъ осдосёевцевъ было то, что бракъ, какъ тайна церковная, не будетъ существовать до конца міра, такъ какъ безъ священетва она не можетъ состояться (<sup>4</sup>), а священство православное давно уже не существуетъ. Но это возраженіе, столь сильное противъ принятія изобрѣтеннию брачнеками безсвященнословнаго брака, въ наетоящемъ случаѣ не касалось прямо предмета, о которомъ рѣчь. Брачники доказывали, что бракъ долженъ и будетъ существовать до принествія Христова, а бракоборцы возражали, что его совершать некому, ибо нѣтъ православнаго священника. Возраженіе — не на предметъ, такъ какъ за нимъ остается вопросъ о значеніи обътованій и свидѣтельствъ о вѣчности брака, приводникыхъ брачниками.

Дъйствительно, и бракоборцы понимали, что означенныть возражениемъ ограничиваться нельзя, а необкодимо коснутьоя самыхъ оснований, на которыхъ браяники утверждали свое положение о необходимости и възномъ существовании брака. Какъ же отнеслись они възномъ существования брака. Какъ же отнеслись они въ этимъ основаниямъ? Они старались доказать ту

мисль, что всв свидательства, приволниия брачникани, вовсе не говорять того, что бы въ христіанской Церкви законный бракъ долженъ былъ существовать до притествія Христова. Для достиженія этого они употребляли два главные прима: 1) иста Писанія о въчномъ существовани брака толковали о бравахъ, существующихъ только вив православной христівнской Церкви: 2) указывали на неимъне безпоповцами другихъ бодье важнойшихъ таинствъ, неомотря на божественное обътование продолжаться имъ до втораго пришествія Христова. Прежде, чтыть останавливаться на разборв этихъ бездоповщинскихъ возражений, мы должны запьтить, что по своему внутренному характеру они изключають другь друга и тыкь доказывають слабость возражающей стороны, которая действуеть безь убежденія въ силь своихъ позраженій, а на удачу. Въ саможъ дълъ, если обътования о въчности брака къ браку христіанскому собственно на относятся, то зачёмь и говорить еще о неимении другихъ важнейшихъ тавнетвъ, несмотря на божественныя обътованія, зачъмъ подрывать силу и значение божественныхъ обътований въ самомъ ихъ корнѣ, когда и безъ этого благовиднаго недовърія къ слову Божію вопросъ ръшается. Если же, съ другой стороны, бракоборцы заговорили о неисполнимости божественныхъ обътованій, то это показываеть уже то, что упоминаемыя обътования о бракъ относятся къ православному христіанскому браку, и это мысль эту невольно разделяють и они сами. Итакъ, два означенныя доказательства, помъщенныя рядонь повазывають уже слабоеть каждаго взъ нихъ. – Такъ и на сапомъ дель.

1) Мы видимъ, говорятъ ведосъевцы, что распространеніе рода человѣческаго и животныхъ, согласно божественному установленію, будетъ совершаться до конца міра; но это размноженіе, основанное на законахъ остества, ничего пе говоритъ еще о вѣчномъ существованіи таинства брака. Посему мы и о семъ не сомнѣваемся, продолжали они, якоже Господь во сван-

гелія рече: якоже бысть во дни Ноевы, женяхуся и посягаху, тако будеть и во дни пришествія Сына человъческаго. А чтобы быть браку въ православных ... христіанахъ, по закону церковному, въ видѣ тайны церковной, до пришестія Христова, о семъ надлежитъ. учинить разсужденю тако, якоже и о прочихъ тайнахъ церковныхъ, изключая крещеніе и покаяніе". Такимъ образомъ, заключалъ Осиновъ, обращаясь къ брачнику, автору "бесѣды о бракѣ", "слѣдуя св. отецъ и богодухновенныхъ учителей наказанію находимъ, какъ къ златой основа притканъ мочальной утокъ, сирачь, къ словамъ св. Писанія приложено свое мнёніе..... что законный бракъ продолжается до конца міра сіе ты взялъ отъ своего мнѣнія и въ Писаніи таковаго об!щанія о бракахъ не обрѣтается, понеже и самъ ты на сію тайну или статью ни книги, ни главы, ни слова святаго не указалъ, въдая опасно, яко сего реченія о бракахъ законныхъ нигдъ нътъ" ('). Правда авторъ "бесъды о бракъ" не привелъ прямаго указанія относительно вћинаго существованія законнаго христіанскаго брака, хотя изъ приведенныхъ нами свидътельствъ блаж. Өеофилакта и св. Златоуста, а также изъ другихъ въ этомъ родѣ, говорящихъ противъ невольнаго дъвства (\*), нетрудно вывести благопріятное для того заключение (если "законъ, по учению св. Златоуста, никогда не дается на истребление естественныхъ", то можно думать, что никогда не будетъ и таковаго времени, чтобы нельзя было брачиться, т. е. чтобы законъ обрекалъ встхъ на невольное дъвство);--но во-первыхъ и бракоборецъ-его критикъ тоже не указалъ ни одного свидътельства въ подтверждение своего толкованія, что ибста Писанія о вѣчномъ сушествовани браковъ къ законному браку не относятся, и такое толкование взяль тоже "отъ своего мнь-

() Рукоп. № 154, Сочин. Осилова. л. 8—9, Семейн. жизнь въ раск, т. Ш. стр. 180—181.

(\*) Рукоп. № 154: «бесёда о бракѣ», л. 3-6.

12\*

нія. Правда, одинь изъ его единомышленниковьвольский бракоборень сослался на св. Василія велекаго, который въ своемъ "Шестодневъ", въ правственномъ приложения въ 11 бестат, говоритъ: "поминай реченная: благослови я Богъ и рече: раститеся и иножитеся..... раститися убо безсловеснымъ животнымъ по твлесе и по соверпленству естества речеса; наять же раститноя по внутреннему человѣку, по преспъянию къ Вогу сущу:..... раститеся убо растеніень по Богу, совершениемъ по внутреннему человъку, иножитеся церкви благословенемъ, да не во единомъ опишется богословін, но во всю землю проповѣстся Евенгеліе снасенія; наполните вемлю — плоть данную вамь на послушание наполнито добрыхъ дълъ". Такимъ образомъ "н речение Божие: раститеся и множитеся, толкусть бракоборець, относятся обще ко везнь челов камъ и ко вствиь жавотнымъ, однакожъ къ христіанавъ оно относится совсемь не въ томъ симсле, какъ вы (брачники) полагаете" ('). Итакъ Адаму и Евъ не дано было благословения раститься и множиться въ буквальномъ смыслы?... Правда авторъ говоритъ лишь "о христіанахъ": но въдь это благословение дано прежде христіанства; а за твиъ неужели размножение рода человъческаго между христіанами совершается не по Вожьену благословению?..... Мы посовѣтывали бы ужь почтеннону осдостевну сдълать болте точный выводъ на основани словъ св. Василія и изключить изъ буквальнаго пониманія обтиованія Божія не только "христіань", в и всъхъ людей, такъ какъ у св. отца сказано, только "безсловеснымъ животнымъ оно по совершенству естества речеся". Ужели бракоотрицателю-старосбрядцу неизвёстна та простая мысль, что вравственные уроки или приложения, выводимыя изъ какойнибудь догматической истины или естсетвеннаго явленія, вовсе не изключають того прямаго значенія, какое они сами по себъ имъютъ? Ов. отепъ пои чтения

(1) Письмо из казанскому бразвику. л. 11.

словь обътованія о размноженія чоловіческаго рода: заповідуеть христіанань помнить, что они должна возрастать и духонь, преуспівать въ исполнения нранственнаго закона; но ужели этимь онь котіль сказать, что Господь своимь словомь раститесь и иножитесь вовсе не благословляеть естественнаго размноженія между христівнами?....

Если вь настоящемъ случаѣ критику "бестам о -брак'в" помогъ, хотя весьма неудачно, другой бракобо-ренъ; то другое основание, приводимое брачниками, т. • е. свидътельство книги Кирилловой о мужъ, женъ и -двтяхъ, коихъ "не презритъ Богъ", или иначе о существовании христіанскихь семействъ предъ самынь времененъ втораго пришествія Христова, ставило бракоборцевъ въ положительный тупикъ. Критикъ "беотды о бракв" въ своемъ общирнойъ сочинени ни словомъ не упоминаетъ объ означенномъ свидътельствъ. Волгскій бракоборець въ своемь письмѣ къ казанскому брачнику, впрочемъ, и здёсь пускаеть въ кодъ овою діалектику; но какою дётскою наивностію отличаются его разсуждения, какимъ голословнымъ произволонъ дышуть его толкованія! "Предъявленная свидательства, нишеть онь, разумь имьють совершение не въ томь, какъ вы думаете, что все это случитоя чувственно на тьхъ, которыя обрящутся живыми въ тоть день, когав Господь придеть на землю судить живымь и мертвымъ, но содержатъ въ себѣ смыслъ нѣкоторый аллегорический", на томъ основании, что прежде сего говорится о всёхъ людяхъ не живыхъ только, но и ужершихъ ('). Намъ кажется, что и самъ авторъ несовсёмъ вёритъ въ прадуманный имъ "нёкоторый" аллогорический смысль, такъ какъ во-первыхъ совершенно не опредъляеть его, а во-вторыхъ, желая поскоръе избавиться отъ непріятнаго овидітельства, тотчасъ же направляеть свою річь въ другую сторону. "Оставя дальнайшее изъяснение (очевидно весьма затруднитель-

(1) Шисьмо изъ Волгска. л. 14.

-ное и неудобное), скажу ваять, пишеть онъ, напрасно вы трудитесь приводить въ защиту сін свидѣтельства; надлежало бы вамь доказывать не о томъ, какъ въ пришествіе Господне взяты будуть праведные отъ ангель, но о чемъ отъ васъ съ давняго времени спрашивается, т. е. какими правилами или писаніями св. отець повельно кромь въвчанія, хотя по нуждь, совершать бракъ" ('). Почтенный бракоборецъ чувствуетъ, гаѣ его сильная и гдѣ слабая сторона.-Относительно свядътельства Гавріяла филадельфійскаго, мы совствить не встрътили возражений или объяснений въ сочиненияхъ бракоборцевъ. Такимъ образомъ, мысль о вѣчномъ существованія въ христіанской Церкви законнаго брака остается неопровергнутою бракоборцами, и можетъ служить для брачниковъ твердымъ исходнымъ пунктомъ. опираясь на который, они получають возможность проводить съ извъстною убъдительностію свою мысль.

2) Вторый пріемъ, употребляемый бракоборцами противъ мысли о необходимости существованія таннства брака, чисто безпоповщинскаго характера. "Спрашивается вами, говорить авторь письма къ казанскоиу брачнику: есть ли гдѣ написано: не раститеся и не множитеся? На это должно сказать то, что и о другихь тайнахъ: о священствѣ, муропомазаніи и евхаристіи также нигдъ въ священномъ Писаніи не сказано, чтобы не требовать и не употреблять оныхъ, однако и мы и вы лишевы овыхъ, хотя къ спасению человъческому оныя еще болѣе необходимы" (\*). "Аще и не всякъ долженъ есть священствовать, говоритъ онъ въ друговъ мвоть, но убо всякъ потребовать долженъ есть, безъ сего спастися не можетъ (Кат. л. 359); кромѣ тайни муропомазанія никтоже совершенный христіанивъ быти можеть (Кат. л. 396). Что же говорить о тайна св. евхаристів, о которой самъ Спаситель заповѣдаеть: аще не сивсте плоти Сына человъческаго и не пјете

<sup>(1)</sup> Письмо изъ Волгска. л. 15.

<sup>(\*)</sup> Письмо изъ Волгска. л. 11 на обор.

крови его, жинота не имате (Іоан. зач. 23). Притомъ и овященство и типнотво евхаристіи предано до скончанія міра" (Влаг. Лук. зач. 95. Кар. кн. л. 69. 78, 351. Кн. о върв, л. 59. Апост. толк. зач. 149. Ефр. сиринъ сл. 107. Собор. лл. 30. 523. 559) (°). Въ топъ же родъ писалъ и критикъ бестам о бракъ. "Пречистое тъво и кровь Христова столь нужнъе брака, елико небо пространнъе земли, безъ сего бо и списенія надежды нъсть; и однако мы спо спасительную тайну оставляемъ. Въ Писаніи объщаніе полежено видимомому священству быти до кончины въка, а мы нынъ проповъдуемъ, что его уже нъсть и сему объщанію о священствъ не согласуемъ съ Писаніемъ" (°).

Итакъ, безо тамиства св. евхиристіи ильсть снасенія надежды; также и безъ муропоназанія и священотва; во учении о священство мы (безпоповцы) не ссоласуемо со Писаніемо! Что это; защита безбрачія, или смертельный ударъ всему безпоновству? Разсматриваемый въ омыслѣ защиты безбрачія укезанный пріемъ едвали въ состояніи поставить въ затрудненіе проповѣдниковъ брачной жизни.

Съ сущностію этого пріема мы уже знакомы; его стали усотреблять первоначально брачники, приравнявшіе таниство брака къ таинствамъ крещенія и покалкія. Вракоборцы, воспользовавшись этимъ же самымъ пріемомъ, поступали наоборотъ: приравняли къ твяъ таинотваяъ, которыхъ безпоповцы не имбютъ, по неимѣнію законнаго совершителя. Въ существѣ дѣла, этотъ пріемъ не помогалъ ни той, ни другой сторонѣ, такъ какъ при схоластическомъ раздробленіи таинствъ безпоповщинскими догматами на два рода: одняхъ, совершеніе которыхъ можно предоставатъ мірамамъ, а другихъ, безъ которыхъ можно обойтись, трудно было со всею строгостію, устранающею возраженія, отнести бракъ къ той или другой сторонѣ, въ чемъ соб-

(\*) Сборн. библ. пр. Григ. <u>№</u> 154. л. 55 и 67.

<sup>(&#</sup>x27;) Тамже, л. 2.

отвенно и заключался весь вопрось. Мы видели уже, что бракоборцы весьма основательно съ безпоновщияской точки эрьнія замечали брачникамь о невознокности приравнивать бракъ къ крещению и исповеда, тань какь "о святонь крещения, творимонь оть простеца, св. отцы не рекли крещене незаковно, такожде и о исповъди старческой, чего о бракъ безсвящениесловномъ пояздять нельзя" ('). Съ своей стороны и брачники могли въ отвътъ бракоборцамъ указать на общее безпоповщинское втрованіе, будто во врежена антихриста священство и евхаристія будуть истребяены, --- върованіе, составляющее врасугольный канень всей безпоповщинской доглатнии и подтверждаеное навъстными мъстами (въ сущности ничего не говоряяцими) не толковаго Апокалинсиса Андрея кесарійскаго, 105 елова Ефрема сирина, слова Ипполитова объ анти-кристь и др., и указать при этомъ, что по отнощения къ таинству брака подобныхъ свидътельствъ объ нстреблени онаго изть, а напротивь есть ясныя указанія о продолжени его до конца міра, которыя были уже приведены нами. Мы говоримь: брачники моги оказать это, но не знаемъ, говорили ли на самомъ дъяћ, потому что сочинения бракоборцевъ, изъ которыхъ мы заимствовали разбираемое возражение, принадлежать одно 1852 году, а другое еще болье близкому нь намъ времени, и неизвъстно, отвъчали ли на нить что-нибудь брачники. Для насъ важна внутрення несостоятельность этого возражевія. Не чувствовали л своей несостоятельности въ данномъ случат и сам возражавшие седостевцы? Не сознавали ли они розможности встратить со стороны брачниковь тоть орвъть, который ны привели? Не это ли обстоятельство н побудило бракоборцевъ высказаться столь рышительно о священстве и евхаристи и темъ предупредит. отвѣть брачниковъ? Что доказывать необходиность бра-

<sup>(1)</sup> Осниовъ, отвътъ автору сбес. о бракъ»: сбори. № 154. 1. 83.

на обстованіями о его вічности, когда и сапое священство, по об'єтованіямь, тоже должно сущеотвовать вічно, однако мы, безпоповцы, его не им'ємь и тімь ве согласуется съ Писаніемь? Что говорить о нущаї брака, когда самое святнішее таинство евхаристия; "безь негоже ність опасеноя надежды", у нась но преподается? Безь брака не только можно спастись; но и лоотигнуть высшихъ стененей правственнаго совершенотва?

Остяновихся на этой имели, какъ на послёднояъ звене въ пели доказательствъ противъ существования брака, мысли, которыя въ жару спора, въ силу догической последовательности, невольно вырвалась у бракоборца. Предъ нею остаются дъйствительно безглас+ ными, но не одни брачники, а вов безпоповцы. Такъ, созданная выками ложная система способна рухнуть оть одного неосторожнаго слова! Проносилась въ совнанія авторовь — бракоборцевь и эта мысль, и они хотбли отвести отъ ней глаза и удержать читающихъ безпоповцевъ отъ этого неивбѣжно навязывающагося вывода. "Челов'єкъ, им'єющій въ душі своей хотя налую некру страха Вожія, --- пишеть водгскій бракоборецъ, вслёдъ за словани, что у нихъ безпоповцевъ такія крвпкія заповёди Божія, т. е. таивства священотва, евхаристи и др. не творятся, — допустить ли въ себъ такія мысли, что вы (брачники) оныя поколебали, и довволить ли себв чрезь лищение оныхъ почитать вась христоборцани и тайноборцами; отнюдь нътъ" (')! Почтенный бракоборець, не когущий ничего сказать въ разъяснение вопроса, кромѣ голословнаго отрицанія со знаконь восклицанія, старается польйствовать на религіозное чувство читателя и темъ замять непріятный выводь. Во имя тогоже религіознаю чувства, мы думаемъ, что безполовець, "имтющий хоть малую искру страха Вожія", долженъ поразящолять

(') Цисьмо из казанси. брачинку, л. 2 па обор. и 3.

объ этотъ и подумать, не ставовится ли онъ на саиомъ дълв "христоборцемъ и тайноборцемъ".

Такинъ образонъ вопросъ о бракѣ въ средѣ безпоповцевъ составляетъ предметъ неразрѣшимыхъ затрудненій, какъ и иного другихъ вопросовъ, возникшихъ въ старообрядческовъ расколь. Врачники интють за собою твердыя основания относительно того, что бракъ можетъ и долженъ существовать-основания теоретическія, заключенныя въ Писаніи, и практическія, вытекающія изъ требованій природы и подтверждаемыя примърами изъ исторіи мнимаго дъвства бракоборцевь; съ атихъ оснований ихъ не въ силахъ сбить никакія позраженія противнивовъ. Послѣдніе же, въ свою очередь, чувствуя собя слабыны въ этомъ пунктв, сильно нападають на придуманный брачникамя способъ сочетанія, какъ на новость, "св. Писанісиъ не предписанную и отцами не заповѣданную", какъ на "кичливое самоизмыпьленіе"; и съ этой точки арѣнія имфють полную возможность распутывать вот хитросплетенія тонкихъ умовъ представителей брачной жизни въ безпоповщинъ. Безпристрастный наблюдатель въ этихъ неразрѣшимыхъ спорахъ, въ этой нескончаемой борьбь ножеть легко примытить несостоятельность самыхъ коренныхъ основъ безпоповщинскаго зданія, внутри котораго втть никакой возможности обръсти миръ и единомысліе, а прихолится неизбъжно,---въ силу неотразимыхъ требований жизни, наталкиваться на неразрѣшимые вопросы и непреодолимыя лля безпоповца затрудненія. Что же касается того обстоятельства, что брачная жизнь пріобрѣтаеть все бояве и болье последователей, то причиною этого служать не прочныя теоретическия основания въ пользу безвоповщинскаго брака, а правственное чутье и здравый смысль, изъ двухъ золь избирающий меньшее. Но такъ какъ всегда найдутся люди съ притупленнымъ нравственнымъ чувствомъ, съ одной стороны, а съ другой престарълые старцы, не чувствующие нужды въ брачной жизни, или же желающие гръхи юности загладить старческимъ воздержаніемъ, — люди, которые найдутъ своимъ стремленіямъ отвѣтъ въ бракоборномъ еедостевствѣ; то мы не думаемъ, что бы оно когда-либо уничтожилось на безпоповщинской почвѣ, въ видѣ отдѣльной, самостоятельной секты. Итакъ, примиреніе двухъ спорящихъ сектъ невозможно; уничтоженіе одной на счетъ другой тоже едвали мыслимо; остается неизбѣжною борьба до тѣхъ поръ, пока будетъ существовать безпоповщина, съ прекращеніемъ же ся спорный вопросъ прекратится самъ собою.

Н. Ивановский.

## СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ ОБРЪТЕНИЯ ЧЕСТНЫХЪ МОЩЕЙ ИЖЕ ВО СВЯТЫХЪ ОТКЦЪ НАШИХЪ ГУРІЯ И ВАРСОНОФІЯ КАЗАНСКИХЪ ЧУДОТВОР-ЦЕВЪ И ВЪ ВРАЗДНИКЪ БРАТСТВА СВЯТИТЕЛЯ ГУРІЯ, СКАЗАН-НОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ АНТОНІЕМЪ, АРХІЕПИСКОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ И СВІЯЖСКИМЪ, 4 ОКТЯБРЯ 1870 ГОДА.

Вы есте соътъ міра... вы есте соль земли (Мат. 5, 13. 14).

Это слова Господа нашего Іисуса Христа, сказанныя въ нагорной беста Его къ народу.

Кому это, братіе, Господь даеть столь знаженательныя наименованія, указываеть столь высокое назначеніе? Вы есте свъть міра.... вы есте соль земли.

Первѣе всего слова сій относятся къ ближайшимъ ученикамъ Господа, слушавшимъ бесѣду Его-къ апостоламъ, которыхъ избралъ Онъ изъ множества своихъ послѣдователей, чтобы быть проповѣдниками Его Евангелія всѣмъ языкамъ и строителями Его таинъ во спасеніе человѣковъ. Озаряясь свѣтомъ ученія евангельскаго изъ самаго источника его — изъ устъ Господа, который, кромѣ того, что проповѣдывалъ всенародно, училъ ихъ еще особо отъ народа, бесѣдовалъ съ ними наединѣ и открывалъ имъ тайны царствія Божія, коихъ еще не время было возвѣщать всѣмъ людямъ,находясь постоянно подъ вліяніемъ примѣра святѣй-

шей жизни Опасителя, пребывая непрестанно въ общени съ Нинь и восдушевляясь всесвятымь Духомъ, вотораго Онъ, какъ единосущений съ Нимъ, сообщиль ниъ дыханіенъ усть своихъ, -- апостолы еще во вреня пребыванія Господа на землѣ уготовлялись къ своему. високому назначению. Но, когда, по вознесения Его на небо, пріяли они обътованную имъ силу свыше -- благодать Духа-Утвинателя, сошедшаго на нихъ въ видв огненныхъ явыковъ, тогда-то они нъйствительно явились сибтонь міра, содблались солію земди. Явились сомпомо міра: ибо въ глубокій мракъ невбяденія и заблуждений языческихъ погруженъ былъ міръ до пришествія Христова на эсмлю; тогда не быль відонь Вога истинный; повсюду госполствовало идолопоклонотво-не толью у народовъ варварскихъ и необразованвыхъ, но и у самыхъ образованныхъ, по внашности, ррековъ и римлянъ. Это была подлинно, какъ говорится въ Евангели, тла и спис смертная (Мат. 4, 15. 16). Въ саной Іудев хотя верцаль светь богооткровенной истины, но лишь въ меньшей, избравной части народа эта нотина хранилась вь надложащей чистотв, а въ большинствъ и тамъ была искажена предразсудками и ваблужденіями. Изшедши на дъло свое и обтекая красными отопами своими вселенную, апостолы, богодухновеннымь словожь своимъ, сопровождаемымъ знаменіями и чудесаня, быстро разсізяли эту тыу в сінь смертную, и іудеень и еллиновъ и другіе самые отдаленные народы окалили свътомъ Евангелія и научили въдънію единаго истиннаго Бога и посланнаго Имъ Іисуса Христа и разумвнію таинь царствія Вожія, и множество людей обративши повсюду къ въръ Христовой, устроили во встать концахъ міра церкви, въ коихъ свътъ Евангелія сосредоточился и неугасимо воспламенился для свътвнія міру. Содълались апостолы и солію земли: ибо крайнее растлівніе нравственное господствовало повсюду на землё до пришествія Христова; грубѣйшее нечестие и безчисленные, самые богопротивные пороки исказили и почти совстить изгладили съ лица чо-

ловтиетна образь и водобіе Вожіе и печать разумнаго в свободваго творенія Божія. Не только въ міръ языческоиъ, но и въ санонъ народъ іудейскоиъ, обладавщемъ богоотвровеннымъ закомомъ, едва оставалось малое число людей, угождавшихъ Вогу истинною върою и благочестиень. Весь мірь повинень быль Богу, накъ говоритъ ап. Павелъ; ибо всъ согръшили и лишены стали славы Божіей, всѣ сдѣлались нертвы прегрешеньми, отчуждени отъ жизни Божія, безбожни въ мірв, всв были чада гнева и сосулы погибели въ темноять дарств' сатавы. И эту-то согнившую и омертвъвшую насоу человъчества апостолы, вліяніемъ своего богодухновеннаго ученія, своей собственной жизни и своихъ подвиговъ, навпаче же благодатною силою животворящаго и всеосвящающаго Духа Божія, которую они сообщили върующимъ чрезъ строительство таннъ Христовыхъ, всцелили отъ растления, соделали здравою, внесли въ нее новую жизнь и даровали силу, возникнувъ изъ бездны порока и развращения, явиться способною ко всякому виду добра, въ достижению высочайшаго совершенства и святости богонодобной. образецъ которой начерталъ въ Евангеліи и явиль въ собственной своей жизня самь Госполь нашь Інсусъ Христосъ. Цёлые сонны вёровавшихъ потекля эв апостолами путемъ истинной сванислыской праведности, содълались изъ чалъ гнъва и погибели чалани Божими, сонаслёдниками Христу, наслёдниками царстыя Божія. Такъ св. апостолы были свътомъ міра и солію земли не только при жизни своей, но и послѣ блаженной кончины, пребывають досель и пребудуть навсегда, озврля и осоляя Церковь Христову своими богодухновенными писаніями, своими учрежденіями и чиноположеніями, преданными и хранимыми въ Церкви, непрерывнымъ пребываніемъ въ ней вхъ безсмертного духа и непрестаннымъ молитвеннымъ воздѣнніемъ рукъ за нее на небесахъ предъ престоломъ Божіниъ.

Вы есте свить міра... вы есте соль земли. Слова сін относятся, далёс, въ пастырямъ и учителянъ Церк-

ви Христовой, конхъ апостолы, по повельно самого Господа, поставляли повскоду въ обществахъ вврующихъ во Христа преемниками своего служения, дабы насини Церковь Господа и Воза, юже стяжа кровію своею (Дъян. 20, 28), какъ говоритъ апостолъ Павель, дондеже достивнемо вси во соединение впоры, во позниніе Сына Божія, въ мужа совершенна, въ мпру возраста исполнения Христова (Ефес. 4, 13), т. е. до скончанія в'вка. Облекаясь, подобно апостоламъ, тоюже силою свыше --- благодатію Духа Святаго чрезъ таинственное рукоположение, пастыри и учители Церкви абйствительно яклялись, во всв времена ея, овътомъ міра и солію земли. Они, своею проновѣдію Евангелія Христова, продолжали разсъявать тну неверія тамъ, где она еще оставалась, распространять ввру Христову въ странахъ, куда она еще не успѣла проникнуть при апостолахъ, и болѣе и болве утверждать, уяснять и творить ее плодоносною въ сердияхъ людей тимъ, гдъ она была уже водворена. Когда въ самыхъ нѣдрахъ Церкви возникали новыя заблужденія, порождаемыя лжемудрованіемъ человъческимъ, в угрожали исказить тв или другія истины Христовой в ры сресями и расколами и затипть чистый свъть евангельскаго учения, пастыри и учители Церкви разсъявали и сін заблужденія своимъ богомудрымъ словомъ; устнымъ и письменнымъ, и соборными определениями святейшихъ истинъ веры, в такимъ ображонь соблюли вхъ и предали позднъйшимъ родамъ честыми и невредимыми отъ всякой примѣси человѣческаго мудрованія. Силою своего слова и примъромъ богоугодной жизни, строительствомъ Христовыхъ таинъ пастыри и учители Церкви врачевали и нравственную порчу человсчества, испранляли развращение и пороки, которыми врагъ спасенія человъковъ постоанно силился заражать и растлѣвать христіанскія общества и уклонять христіанъ съ твенаго пути строгой евангельской добродътели на широкія распутія языческихъ правовъ и обычаевъ. Когда же особенно

усилявалось гдб-либо развращение нравовъ, тогда такъ наиначе являлись и пастыри, сильные словомь и дадойъ и съ пламенною ревностію принимались врачевать зло. Подъ вліяніемъ пастырей Церкви во всъ времена раждалось, воспитывалось и созрѣвало безчиоленное иножество чадъ Богу, върныхъ послъдователей Христова Евангелія и васлѣдниковъ царствія Божія. Такимъ образомъ пастыри и учители Церкви освънали и вивсть осоляли каждый ту сферу или паству, из коей быль поставлень, и въ то время, въ какое жиль. Но благодатное вліяніе многихъ изъ нихъ на Церковь не ограничивается ни исстоиъ, ни временемь. Такъ пастыри, подобные Асанасию и Васклю великимъ, Григорію богослову, Іоанну златоусту, Кириллу, Льву, суть вселенские. Это по-истинъ свътильнаки целаю міра, соль всея земли. Они и ныне, хота и нать ихъ видимо въ Церкви, не престають свътить и осодять ее своими богомудрыми писаніями, свониъ примъромъ высокяхъ подвиговъ и святой жизян, овониь непрестаннымъ молитвеннымъ предстательствонъ 38 H&C'L.

Интемъ ны, братіс, и у себя, въ своей родной Церкви немалый соных достойныхъ благоговъйнаго чествования и вычной — благодарной паняти лицъ, которыя были и продолжають быть и ныев свётонь нашего міра и солію нашей земли. Это-древніе святые настыри и учители нашей Церкви, преемники въ ней апостольскаго служения, которымь отечество наше обязано и просвъщениемъ върою Христовою и утвержленіси въ ней, и огражденість его оть сресей и расколовъ, и врачеваніемъ въ немъ нранственнаго растлёнія, и освященіемъ его благодатио Духа Святаго чрезь строительство таинъ Христовыхъ, и воспитаниемъ въ надрахъ его иножества душъ богоугодныхъ къ наслъдію царствія Вожія. Кому изъ насъ неизвъстны имева многихъ и многихъ изъ сихъ приснопамятныхъ и свя-ТИХЪ МУЖОЙ, ПОЧИВШИХЪ УЖС ДАВНО, НО НОВИДИМО В досел' пребывающихь съ нами духомъ своимъ, а час-

тію и видимо нетлѣнвыми и чудотворными останкаян своими, — начиная съ драгоцённыхъ именъ великихъ просвѣтителей славянъ, равноапостольныхъ Кирилла и Меоодія, до блаженныхъ Димитрія ростовскаго. Ивнокентія иркутскаго и Тихона воронежскаго, новоявленныхъ угодниковъ Божінхъ и чудотворцевъ? А ны-НВ празднуемъ ны панять святыхъ нужей, которые были собственно свётонъ здѣшней страны, солію нашей земли,---древняго казанскаго царства: это святители Христовы Гурій и Варсонофій, коимъ данъ свыше жребій быть первнии провозв'встниками въ здівшней странѣ вѣры Христовой, кои разгнали здѣсь тьму языческаго и магометанскаго нечестія и заблужденій, воспламенили свъть Евангелія Христова и водворили благочестие христианское. Съ нихъ, совокупно съ свя-тителемъ Германомъ, начался рядъ пастырей и священноначальниковъ казанской паствы, чрезъ которыхъ свъть въры Христовой и соль евангельскаго ученія продолжали болѣе и болѣе здѣсь утверждаться, распространяться, проникать глубже въ сердца людей и являть благіе плоды, къ устроенію повсюду въ странъ сей церквей Вога жива, не только вещественныхъ и рукотворенныхъ, но наипаче духовныхъ и нерукотворенныхъ — иножества душъ христіанскихъ, уготованныхъ въ наслъдіе въчнаго спасенія и парствія Хриетова. О, да будетъ священна навсегда для насъ, братіе, обитатели сего града и всей богоспасаемой страны сей, память сихъ угодниковъ Божіихъ, которые и нынь, хотя ихъ ньтъ видимо съ нами, не престали быть свътожь и солю нашими, призирая съ горнихъ небесь на нась блаженнымъ духомъ своимъ, освняя своимъ мощнымъ благословеніемъ и молитвами своими За насъ споспѣнествуя намъ въ нашемъ духовномъ проспрании и спасении, въ залогъ чего оставили она намъ, --- кавъ Илія Елиссею милоть свою, --- нетленные свои останки, кои можемъ ны благоговъйно лобызать, какъ драгоденную для насъ святыню. Буденъ всегда СЪ ЛЮбовию воспонинать онхъ наставниковъ нашихъ

Cos. III.

13

иже глаголаша намъ слово Божіе и, взирая на скончаніе жительства ихъ, подражать въръ ихъ, какъ заповвдуетъ апостолъ, да съ радостію они взираютъ на нась съ небесъ, а не воздыхающе.

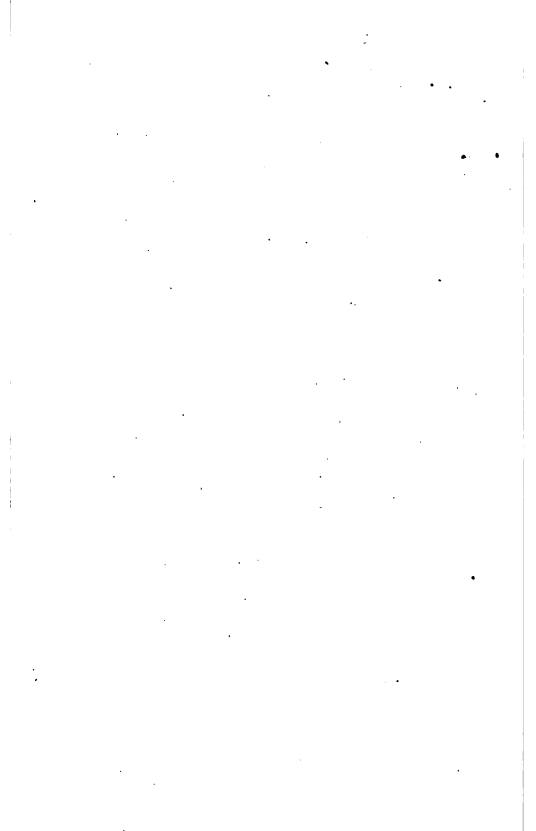
Вы есте соъть міра... вы есть соль земли. Слова си относятся и къ намъ, братіе возлюбленные, пастыри и сослужители мои въ дому Господни. Ибо и намъ дано есть не токмо втровать Евангелию Христову, но и быть провозвъстниками его въ мірь, не только быть причастниками, но и отроителями Христовыхъ таинъ; намъ дано бытъ преемниками въ странъ сей служенія апостоловъ и святителей Христовыхъ Гурія, Варсонофія и Германа; на сіе мы призваны Господомъ Іисусояъ Христонъ и поставлены благодатию Духа Святаго чрезъ таинственное рукоположение. О! какая высокая честь и достоинство, но витсте-какая великая обязанность и тяжкая отвётственность лежить на насъ! Съ какимъ страхомъ и трепетонъ должны мы всегда помышлять о семь и испытывать себя, соотвѣтствуеть ли мы своему призванию в назначению, точно ли мы свѣтимъ,---каждый въ своей паствѣ,---свѣтомъ чистой и живой втры Христовой и добрыми делами христіавскими такъ, что ясно видять этотъ свътъ и эти добрыя наши дѣла люди и прославляютъ ради насъ Отца натего небеснаго, точно ли иы осодяемъ наши паствы непрестаннымъ здравымъ и зрѣлымъ проповѣданіемъ слова Вожія, благоговъйнымъ, угоднымъ Вогу и спасительнымъ для людей совершениеть службъ Божихъ и строеніемъ таинъ Христовыхъ, непостыднымъ и искуснымъ духовнымъ дайствованіемъ въ среда вваренныхъ намъ душъ, дабы быть, по апостолу, всямо вся, да всяко накія пріобрящімо и спасемо (1 Кор. 9, 22). Мнъ странию становится, братіе, когда подумаю, не угась ли вь комъ изъ насъ благодатный огнь Духа, возженный въ насъ возложениемъ рукъ священничества, и не сталь лл кто вивсто свъта тиою; не сдълался ни кто солю обуялою, потеряниею свою силу и ни къ чему негодною; не падаеть ли на чно-либо главу то горе, кото-

рое многократно возвѣщается въ словѣ Вожіенъ: нет стырямъ нерадивымъ и неискусвымъ, погублающимъ овцы своего стада: горе жню, аще не благовыствую (1 Кор. 9, 16)... горе, има же соблазна приходита (Мал. 18, 7)... горе сшивающими вовглавійцы подо всяній покоть руки и сотворящима покрывала нада всякую еласу всякаго возраста, еже развратити души (Ies. 13, 18)... Се Азъ на пастыри... иже пасуть самихь себе, а десиз поихо не пасуть... млеко ядята и тучное закалають, н волною одиваются, а овець мошь не пасуть: изне, мозшаго не поднимають, болящаю не врачують, уязвленнаго не обязують, заблудинаго не обращають, погибнаго не взыскують... и расточишася общы моя по встых горима и по встых холмама высокима, и на бы взыскающаго, ни обращающаго (Ies. 34)... О! молю Господа, да не будеть никого, или по крайней марь какъ можно меньше будеть такихъ среди насъ, но всъ да пасуть еже у нихо стадо Божіе по Бозь и усердно, какъ говоритъ апостолъ, и образи да бывають отаду, дабы, явлышуся Пастыреначальнику, всыхь принять неувядаеный славы впнець (Петр. 5, 2-4).

Вы есте свыть міра... вы есте саль звыли. Слова си относятся, наконець, и ко всёмь вамь, братіе-христіано всякаго званія и состоянія, всякаго пола и возраста. Вст вы, какъ просвъщенные свътомъ въры Христовой отъ самыхъ пеленъ младенческихъ, какъ очищенные отъ растланія граховнаго, возрожденные къ новой жизни, пріявшіе Духа Божія и осъненные Его силою въ таинствахъ святой Церкви, должны являть себя вездъ и всегда, и предъ Богомъ и предъ людьми, світонь, а не тисю, быть живыми и заравыми, а не мертвыми и растленными уможь и сердсемъ и дъятельностию. Бисте иногда тма, говорить апостоль, нынь же вы свыть о Господы; ходите убо якоже чида свъта, и не пріобщийтеся къ дъломъ неплодныла тми (Еф. 5, 9—11). Будите неповинни и цим, нада Божія непорочна посредь рода строптива и развращении, яко свътила въ мірь (Фил. 2, 15)., Та-

новы и были христіане въ первыя времена святой Церкви, составляя общество, въ коемъ, какъ говоритея въ Двяніяхъ впоотольскихъ, у всёхъ бъ сердце и душа едина и бяху вся обща (Дёян. 4, 32), въ коекъ такъ ярко сіяль свъть Христовъ, такъ сильна и авиственна была спасительная соль Евангелія, что цѣлыми сонжами привлекались къ Церкви върующіе н быстро повсюду разстявалась тна язычества, и человъчоство исцёлялось и возрождалось къ новой жизни. О, если бы такъ было и теперы! Если бы и нынъ каждый изъ васъ, братіе, былъ подлянно свётонъ, быль точно солію, какъ заповідаль Христосъ Господь,свѣтонъ по чистой, твердой и живой въръ во Христа, солію по праведной, цъломудревной и благочестивой жизни, сообразной съ заповъдями евангельскими и чуждой языческаго растления, -- въ той среде, въ которой каждый живеть и действуеть: отець и мать въ среде детой и домочадцовъ, начальникъ въ среде подчиненныхъ, наставникъ въ средъ учениковъ, господниъ въ средѣ слугъ, старшій въ средѣ юныхъ! Какое было бы тогда у насъ обиле свъта! какою обладали бы жи неликою вравственною силою ! Этоть свъть быстро разсвяль бы у нась всв остатки языческой тим, которыхъ, къ прискорбію, еще некало въ странъ нашей, и окончательно погасиль бы оный мутный свёть лувы, который такъ виденъ еще и въ нашенъ богоспасаемонъ градѣ, а особенно поражаетъ взоры въ селахъ и весяхъ здёшняго края на молитвенныхъ храминахъ нусульманскихъ. Эта нравственная сила скоро привлекия бы къ намъ, въ составъ единой, святой, соборной и апостольской Церкви, всёхъ коснёющихъ еще въ неверів и мертвыхъ для жизни Божіей, или уклонившихся оть ней на распутія пагубнаго раскола. Воть о чень надобно моляться, воть чего желать и доногаться боголюбезному братству, совокупившемуся здёсь подъ зваменень святителя Гурія, для утвержденія, распространенія и оплодотворенія въ странѣ нашей вѣры Христовой. Безъ сего напрасны всѣ усилія, ненадеж-

ны всв ивры. Когда ны-христіане будень жить не лучше невърныхъ, не являя въ себъ, въ своемъ характерѣ и образѣ поведенія, свѣта и соли истиннаю христіанства; когда невёрные будуть видёть у насъ тъже растлённые и темные вравы и обычаи міра: въ низшей средѣ народа грубость, чувственность, піянство и козлогласование, нелюбовь взаимную, вражды и обиды ближняго, хищеніе чужаго, срамословіе и безчинные кличи и прочія страсти безчестія и неплодныя дёла тиы, а въ высшень обществе более утонченную, но столь же богопротивную распущенность нравовь, преданность одному сустному и земному, страсть къ роскоши и нъгъ, къ забавамъ и увеселеніянь плотскимь, холодность, а иногда полное презрѣніе къ св. Церкви и ся завѣтамъ и уставамъ, шаткость въ самой вѣрѣ Христовой, неразумѣніе ел уче-нія, а иногда и совершенное невѣріе и открытое глуилевіе надъ ся святришими истинами такъ, какъ-бы это было где-либо въ страна еще не озаренной светомъ и не исцъленной солю Евангелія: то-какая есть надежда скоро увидъть намъ у себя полное торжество втры и благочестія христіанскаго надъ невтріенъ и нечестиенъ! Подунаенъ о сенъ, братие, и потщинся первъе и паче всего сами быть по-истинъ свътомъ и солю Христовою, по заповѣди Господа: вы есте свътъ міра, вы есте солг земли. Аминь.



## ОБЪЯВЛЕНІЕ.

У экстраординарнаго профессора казанской духовной академіи, библіотекаря братства святителя Гурія (въ Казани), священника Евеимія Александровича Малова продаются слёдующія, принадлежащія братству вниги и свижки:

 1) ВЪРА И НАУКА или согласіе христіанскихъ истинъ съ новъйшими открытіями науки. Спб. 1867 г. Цёна 1 руб. сер.

2) ОБЛИЧИТЕЛЬНОЕ БОГОСЛОВІЕ архимандрита Иннокентія. 4 тома. Казань. 1859—64 г. Цёна 2 рубл.; 2-й, 3-й и 4-й томы продаются отдёльно по 50 коп. за томъ.

3) ЗАПИСКИ ВИКЕНТІЯ ЛИРИНСКАГО (въ русскомъ переводъ). Цъна 15 кои.

4) СВ. АПОСТОЛЪ ПАВЕЛЪ ВЪ АФИНАХЪ. Цѣна 10 коп.

5) О ПРЕПРОВОЖДЕНИ ВЕЛИКАГО ПОСТА. Цена 30 воп.

6) ЕРМІЙ ФИЛОСОФЪ. Цѣна 10 кон.

7) О ЖЕНСКОМЪ СВЯЩЕННОДЪЙСТВОВАНИ (противъ раскольниковъ). Цѣна 20 коп.

8) ЖИТІЕ преподобн. Трифона вятскаго. Цёна 75 коп.

9) СТАТИСТИЧЕСКІЯ СВЪДЪНІЯ о врещеныхъ татарахъ нёкоторыхъ губерній въ волжскомъ бассейнё. Цёна 20 коп. 10) ПУБЛИЧНЫЯ ЛЕКЦИИ, читанныя въ пользу братства св. Гурія наставниками казанской духовной академін. Цбия 50 коп.

11) ХРОМОЛИТОГРАФИЧЕСКІЕ СНИМКИ съ нкови Знаменія пресвятыя Богородицы. Цёна 40 воп.

Цъны книгамъ означены безъ пересылки.

## ЦАРЕГРАДСКАЯ ЦЕРКОВЬ СВЯТОЙ СОФІН — СВИДЪТВЛЬ-НИЦА ДРЕВЛЕ-ПРАВОСЛАВНАГО ПЕРСТОСЛОЖЕНІЯ.

(продолжение)

Мы обѣщали показать и доказать, что двуперстіе перешло въ православную Европу и къ намъ въ Россію изъ Сиріи и происхожденіемъ своимъ чуль ли не обязано несторіанской ереси и сектѣ. На этотъ разъ приступаемъ къ рѣшенію этой задачи.

Прежде и выше представлено нами немало свидѣтельствъ въ подтвержденіе того историческаго факта, что въ христіанской Церкви въ первые вѣка употреблялось вѣрующими, при начертаніи ими на себѣ знаменія креста, между разными перстосложеніями и одноперстие. Одноперстіе чуть ли даже не было наиболѣе употребительнымъ способомъ перстосложенія для крестнаго знаменія (не говоримъ здѣсь о священническомъ благословеніи, для котораго, какъ мы выше показали, испоконъ вѣку употреблялось таинственное символическое именословіе). Это и естественно было для того времени, и понятно будетъ для насъ, если возмемъ во вниманіе, что обрядословіе въ первые вѣка христіанства не было ни развито въ подробностяхъ въ своей внѣшней сторонѣ, ни установлено на все послѣдующее время во всѣхъ тонкостяхъ своего символическаго знаменованія, особенно же для сознанія

Cos. m.

14

большинства простыхъ втрующихъ, въ умы и сераца которыхъ сначала нужно было внъдрять самыя основныя истины христіанской символики и морали. Отъ апостоловъ предано всему сонму върующихъ установленіе знаменованія себя крестомъ. Но первые върующіе не могли открыто и широко пользоваться такою же свободою знаменованія себя крестоть, какою пользуемся въ настоящее время наприм. мы православные русские люди. Оть первыхъ въковъ остались свильтельства, что върующіе начертывали на себъ кресты весьма скромно на челъ, на устахъ, на персяхъ и т. п., конечно кресты малые, весьма мало замѣтные. Самымъ естественнымъ, простымъ, скромнымъ и прикровеннымъ перстосложениемъ для начертания такихъ малыхъ крестовъ было одноперстие. Оттого многія свидътельства отцевъ и учителей первенствующей Церкви какъ на востокъ, такъ и на западъ, не позволяютъ сомнѣваться въ томъ, что крестное знаменіе творилось въ тѣ времена одноперстиемъ какъ на востокъ христіанскомь, такъ и на западъ. Для ясности, повторниъ извъстныя намъ свидътельства этого рода. Такъ са. Епифаний говорить о накоемь Іосифа: взявь сосудь съ водою, онъ напечатлълъ на немъ крестное знаменіе своимъ собственнымъ перстомъ" ('). Блаж. Іеронима, пишеть о матери Пасль: "держа перста надъ устами, она изобразила на нихъ крестное внаменю" (1), Бадженный веодорита пищеть о препод: Юліань (°): "призкавь Господа и перстома показуя побъдный знакъ, онъ прогналъ, весь стракъ",-и о преподобнояъ Маркіань тоже ('). Историка Созомена пишеть о епископ'в Донать, что онъ также изображалъ кресть персионо

(1) Hapres. 30. § 12.

- (\*) Philoph. de Juliano.
- (\*) Ibidem de Marciano.

<sup>(\*)</sup> Higron. opp. Francf. et Lipsise t. l. p. 110: Ep taphium Paulae matris.

своимъ" (<sup>1</sup>). Св. Гризорій двоеслова нишеть о Мартирій монахй: "онъ сдблалъ знакъ креста перстома" (<sup>1</sup>), или о пресвитерѣ Аманцій: "человѣкъ Божій изобразняъ крестъ перстома своимъ". Св. Златоуста въ свое время училъ, что "креста должно изображать не просто перстома, но сперва произволеніемъ съ великою вѣрою" (<sup>1</sup>). Есть и другія подобныя свидѣтельства. Отсюда съ несомнѣнностію открывается, что одноперстіе употреблялось вѣрующими въ V, IV и Ш вѣкахъ въ разныхъ странахъ христіанскаго міра, какъ перстосложеніе законное православное, происхожденіемъ своимъ обязанное правтикѣ первенствующей касолической христіанской Церкви.

Тёмъ не менёе мы далеки отъ мысли утверждать, будто въ первые въка христіанства одноперстие былоединственныма исключительныма перстосложениема для: начертанія крестнаго знаменія на себь и на другихо. На основании безспорнаго свидътельства сохранивпихся мозаикъ Юстиніанова константинопольскаго храма ов. Софія, при другихъ соображеніяхъ, мы доказывали, что въ первенствующей Церкви для священиическаго благословенія употреблялось именословіе, какъ священно-таинственная монограмма имени Ю ХС. Широкое употребление тойже священно-таинственной монограммы въ начертаніяхъ на христіанскихъ гробни-, цахъ, въ храмахъ, въ домахъ, на разнообразныхъ утваряхъ, дълаетъ болѣе, чѣмъ вѣроятнымъ предположе-віе, что перстосложеніе монограммы IC XC употребляли не одни только священствующіе для священническаго благословенія-для начертанія знаменія креста. на другихъ, но и простые върующіе пользовались такимь же перстосложениемъ какъ тавиственнымъ зна-

(<sup>1</sup>) Ист. церк. кн. VII, гл. 26.

(\*) S. Gregorii Magni opp. ed. Paris. t. II. pag. 203. Diamio, hb. I, cap. 11.

(<sup>3</sup>) S. Chrys. opp. ed Monf. Paris. t. VII, p. 551, in Math. hom. 54 man 55, n. 4.

14\*

конъ для отличения себя отз язычникост. Върующий христіанияч, встр'ачаясь съ своимъ собратомъ, въ обпественныхъ исстахъ, въ собраніяхъ язычниковъ и другихъ враждебно расположенныхъ къ христіанству людей, могъ показывать своему собрату таниственное перстосложение монограммы, и для этого послѣдняго не оставалось сомнёнія, что онь имбеть дело не со врагомъ, а съ другомъ, братомъ, исповѣдникомъ еди-наго Господа IC XC. Очень могло быть, что вѣрующіе употребляли перстосложеніе именословія и лля начертанія крестнаго знаменія на себѣ и на другихъ, равно какъ и на нъкоторыхъ вещахъ, когда нужда вызывала что-либо перекрестить, какъ часто бываетъ и въ наше время. Замъчаемое на археологическихъ панятникахъ повсюдное начертание моногранны виъсто креста, визств съ крестоиъ и таинственно слитно съ крестомъ, естественно ведетъ къ заключению, что енриющие и рукою на себъ иногда полагали священное знамение перстосложениемо спасительной моновраммы вивств и таинственно слитно съ крестоиъ. Это вытекающее изъ общихъ соображений заключение подтвердиль намъ одинъ замѣчательный нашъ оріенталисть своимъ свидѣтельствомъ, что онъ пріобрѣлъ на востокѣ древнюю картину, представляющую погребеніе соятителя Николая мир-лихийскаго: тамъ не только предстоящіе священнодъйствующіе, но и простые върующіе изображены съ руками, имѣющими перстосложение именословное. Кроив того на основание испоконнаго каеолическаго преданія, при многихъ другихъ соображеніяхъ, мы утверждали и утверждаемъ, что христіане искони вѣковъ употребляли въ крестномъ знаменіи и тросперстіе, крестясь и крестя, по запо-въди Спасителя, во имя Отца и Сыва и Святаго Духа: хотя виёстё съ тёмъ употреблялось и одноперстие како перстосложение совершенно законное, святое, православное. И какъ персложение именословия означало, что върующіе врестятся и врестять во имя IC XC распятаю; какъ тросперстие означало, что върующе

крестятся и крестять во имя Вога тріединаю Отща и Сына и Соятаго Духа: такъ одноперстіе означало, что вѣрующіе, христіане изъ язычниковъ — многобежниковъ, крестятся и крестять во имя Бога единаго. Одно перстосложение другому не мѣшало, напротивъ помогало выяснять единую христіанскую истину и коренные христіанскіе догматы, — что и подтверждено извѣстнымъ обстоятельствомъ изъ жизни св. Мелетія епископа антіохійскаго, какъ онъ, желая посрамити еретиковъ аріанъ, отрицавшихъ Троицу единосущную и равночестную, показа собору отцевъ, на которомъ это происходило, сначала три перста, а потомъ два пригнувъ оставилъ и показалъ простертымъ одинъ и сказалъ: "трехъ (три лица въ Богѣ) разумѣемъ, а говоримъ какъ о единомъ".

Существовало ли наряду съ именословіемъ, троеперстіенъ и одноперстіенъ въ первые въка христіанства и двуперстие? Старообрядцы върують, что существовало; но доказывають это сомнительнымъ и двусиысленнымъ свидательствомъ перстосложения на тихвинсковъ Богородицыновъ образъ, приписывая написаніе его евангелисту Лукъ, — искаженнымъ повъствованіень о выше - упомянутомъ перстосложеніи св. Мелетія и-Словонъ якобы св. Өеодорита. Настоящаго же научнаго подтверждения своему увѣрению о существовани двуперстия въ глубокой древности до сихъ поръ старообрядцы не представили ни одного. Между твиъ православными богословами открыто одно свидательство несомнѣнно-показывающее, что требуемое русскиин старообрядцами двуперстие, съ требуемымъ старообрядцами изъяснениемо его, существовало уже во IX опки въ еретической общини сирійскиха несторіана.

Это свидѣтельство читается въ трактатѣ о сояласіи опры (De concordia Fidei) Иліи дамаскскаго митрополита несторівнской общины, помѣщенномъ во II части III тома "библіотеки восточной клементино-ватиканской, въ которой рукописные кодексы сирійскіе, арабскіе, персидскіе, турецкіе, еврейскіе, самаританскіе, арменскіе, свіонскіе, среческіе, семьямскіе, иберійскіе и малабарскіе, повелёніенъ и вспоможеніенъ Климента XI, римскаго нервосвященника, сз састока собранные, сравненные, вывезенные и къ ватиканской библіотекѣ присовокупленные вмёстё съ тёмя, которне овященная когрегація de Fide propaganda въ туже библіотеку внести повелёла, рецензировалъ, разобралъ, сдёлалъ извлеченія и отдилила писанія падлинныя от подложныхъ, предпославъ онисаніе жизни каждаго изъ авторовъ, Іосиси́г Симоній Ассеманъ, сирскій маронишъ, священной ватиканской базилики пресвитеръ beneficiatus, свящевнаго богословія докторъ, и въ тойже ватиканской библіотекѣ писатель по языкамъ сирійскому и арабскому".

Кто такой быль этоть Илія дамасискій? "Илія", отвѣзаеть Ассеманъ ('), "по прозванию Гевери, изъ ieрусалимскаго несторіанскаго епископа быль рукоположенъ патріархомъ Іоанномъ, въ 15 день іюля, въ 1204 годъ грековъ (со времени Александра македонскаго), въ 893 годъ христіанскій, въ дамаскскаго митрополита тойже несторіанской секты, какъ замѣтидъ я это на основании свидѣтельства Амра въ томѣ II на страницъ 440. Жизнь свою онъ продолжалъ до временъ Іоанна Изы патріарха, коего каноническіе отвѣты внесъ въ свой номоканонъ; а этотъ Іоаннъ управлялъ неоторіанами отъ 900 года христіанскаго до 905-го. Существуеть его номоканона арабский".-Изложивь содержание этого номоканона, Ассеманъ продолжаетъ (\*); "Когда онъ предстоятельствоваль въ звании епископа надъ несторіанами пребывавшими въ Іерусалими, онъ издаль трактата (De concordia Fidei), въ которонъ доказываеть, что три отдёла сирійцева, т. е. несторі-ане, мельхиты и яковиты ва сущности, какъ говорить онь, выры между собою согласны, и разнятся только ев образь выражения. Я инъю экземпляръ, списанный

(<sup>2</sup>) Тамже, стр. 514—515.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Tom. II, pars li, pag. 513.

Хедроже сыномъ Ормизды, діакономъ, въ мѣсяцѣ маѣ греческаго года 2003, т. е. 1692 христіанскаго, —экземпляръ, коему такое дано заглавіе: Книга о согласіи въры между сирійцами, которые называющся нестор.анами, мельхитами и яковитами, сочиненіе Марс-Или по прозванію Гевери, митрополита святаго гради".

"Въ этонъ трактатъ", -- продолжаетъ Ассеманъ. --"слѣдующее встрѣчается достойное замѣчанія. Первое, что Илія утверждаеть, будто всѣ христіане востока согласны можду собою въ следующихъ пунктахъ веры "наблюдаю", -- говорить онь, -- , что они между собою сходятся въ благочестивомъ соблюдени дней воскресныхъ и праздниковъ христіанскихъ, -- равно какъ въ принесении евхаристия, которую исповідують Христовымъ твломъ и кровио; согласуются также и въ въръ трехь соть осмнадесяти отепь въ Никећ собранныхъ; которая у всёхъ читается за каждою литургісю" и т. д... "Всъхъ Христовыхъ върныхъ видимъ согласующинися въ евангели, которое они чтутъ вакъ истинную книгу Вожію, и въ книго Пасла, и въ діяніяхъ апостоловъ; в вв книгахъ ветхаго наставления (instrumonti), т. е. въ пятикнижи и пророкахъ, и въ символь въры, въ евхаристи, въ крещения, въ празданкахъ, въ воскресныхъ дняхъ, въ поств, въ священствв, во престо и т. д... За твиъ изложивъ, въ каконъ смысль несторіане во Христь допускають деа естества и деа лица, а Марію отказываются называть Богоматерью, мелихиты же и Вогоматерью навывають ее, и Христу Господу принисывають деа естества и едино лице, тогда какъ яковиты исповѣдують едино естество Христа и едино лице, и Вогоматерью (Марію Дёву) вмёсть со мельхитами нарицають..., Иля заключаеть: "хотя въ словѣ они разногласять, но въ смыслѣ сходятся, и то, что по ввѣшнему виду отрицають, то на самомъ дълъ допускають. Т. е. всѣ къ единой вѣрѣ сводятся, въ единаго Гос-

í

i. Îr

ĵ,

6

ł

Ś

3

ñ

Ő.

平 時 四日

į,

5

· Digitized by Google

рог у него", -- продолжаеть Ассемань, -- "занъчательно то, что пишеть онь о крестномо знамении, какниь мельхиты, яковиты и несторіане импють обычай знаменовать чело: "8 что", —питеть онъ, — "ез изображе-нии внамения креста они между собою весьма мало соenacymmes (minime consentiant), это конечно немало не изшаетъ. Одни начертываютъ образъ креста сдиныма перстома, низводя руку отъ лѣвой стороны тѣла въ правой: другіе двумя перстами веденіень на обороть оть правой стороны къ лѣвой форму креста выражають. Это, говорю, нимало не вредить согласно н единоныслію. Такъ какъ яховиты знаменують себя врестонь единыма перстома, переходя отъ лѣвой руки къ правой, чънъ исповъдуютъ, что они въруютъ во единаео Христа, который, умерши на кресть, иссищенных ото шуія части, т. с. ото грыха, перенесь къ десной т. с. къ благодати. Подобныкъ обравоять несторіане и мельхиты, когда двумя перстами обратнымъ веденіемъ отъ правой стороны къ девой начертывають физуру креста, вспованноть, что овы въруютъ, что на кресть были божество и человичество вмисти соединенныя: вбо кресть быль ваною нашего спасенія; и отъ него вѣра отъ десныя части произошла, и вевбріе, т. е. заблужденіе оть шуія отгнано. Но это ни подъ какимъ видомъ не привноснтъ такого различія, изъ-за котораго кто-либо обвинялся бы въ нечести противниками, употребляющими иной обрядъ".-., Въ третьихъ то замъчательно", - продолжаетъ Ассеманъ, -, что онъ утверждаетъ, будто когда несторіане отрицають Богородицу, они мыслять тоже, что утверждають мельхиты и яковиты: "а что несторіане", — пишетъ онъ (<sup>1</sup>), — "утверждаютъ, что Марію не должно называть Богородицею, это не значитъ отрицать божество Христа или схожденіе Слова Божія въ госпожу Марію Матерь Христа, который единый

(') Tanake, crp. 516.

и тоть же есть царь въковь... Такимъ же образомъ когда яковиты и мельхиты называють Марію Богородицею, это не значить отрицать человѣчество Христа, но значить утверждать, что Христось, существующий въ своемъ божествъ, зачатъ и рожденъ. Но никогда въ этихъ рѣченіяхъ нельзя найти различіе вѣры, или какое-либо отступление отъ истины. - Наконецъ (въ четвертыко) онъ свидетельствуеть, что разность обрядовъ, какую между христіанскими народами востока онъ въ свое время наблюдаль, ни подз какимо видомь не вредить единству въры: "когда едино у всъхъ правило вѣры", — пипіеть онъ, — "то какое мѣсто разно-гласію и раздору? А что въ числѣ молитвъ, или въ порядкъ праздниковъ, или во времени церковнаго служенія, или въ соблюденіи постовъ одни другихъ превосходять, или взаимно разногласять: это конечно не обличаеть какъ-либо разности ни въ благочести (геligione) ни въ въръ: такъ какъ различные и разнородные обряды утвердились вслёдствіе разности и разнообразія странъ и языковъ".

Такимъ образомъ мы выписали здёсь почти все, что Ассеманъ извлекъ изв трактата о согласии въри Иліи несторіанскаго дамаскскаго митрополита конца IX и начала X въка. Написанъ этотъ трактатъ въ Іерусалимъ, когда Илія быль еще тамъ несторіанскимъ епископомъ, и написанъ съ цѣлію по возможности доказать согласіе въ въръ всъхъ трехъ общинъ сирійскаго христіанскаго населенія, именно несторіань, мельхитово и яковитовъ. Безплодно было бы доказывать, что Илія дамаскскій подъ именемъ мельанимось разуміють въ этомъ трактатѣ какую-либо еретическую общину, усвоившую себѣ имя мельхитовъ. Нѣтъ. подъ именемъ мельхитово онъ разумѣетъ не иное что, какъ именно православную часть јерусалимскихъ и окрестныхь около Іерусалима жителей. Это видно изъ содержанія самаго трактата его о согласіи вѣры, въ которонъ онъ дѣлитъ всѣхъ христіанъ сирійскихъ, а въ частности христіанъ ісрусалинскихъ на три отдѣ-

ва — несторіань, мельхитова и яковитова, и приписывая какъ несторіанамъ, такъ и яковитамъ еретиче-скія мивнія имъ принадлежавшія, мельхитима принасываеть инсвія, принадлежавшія православнымь. Но крожь того этотъ вопрось им подвергали тщательному разснотрѣнію, внимательно перечитавъ всѣ мѣста Bibliothecae orientalis, въ которыхъ употреблено словомельзонты. Вездъ подъ нельхитами разунъются -Graeci, Romaei, Kakh & OSHAYEHO Bh Index rerum въ III токв II части. Изъ вногихъ сюда относящихся мъсть вышищемъ самое занъчательное, прямо отвъчающее на нашъ вопросъ, кого разумъли на сирійскояъ востокъ подъ имененъ мелелятова. Въ токъ же токъ на стр. 355 въ каталого сырбискихо книго несториянина Евен-изуса митрополити собенскаго читвожь: "послѣ ефесскаго и халкидонскаго соборовъ, христівнокій сонив раздблился на три септы. Переая изь нихъ едино естество и едино лице во Христв исповъввдуеть, что копты и сентяне, а также и сволы содержать по преданию отъ Кирилла своего патріарха и называются сектою яковитово, отъ того, что Гаковъ, нёкоторый ученый мужь между сирійцами, весьмя много содействоваль къ утверждению исповедания Кириллова нежду сирійнами и армянами. Другая, которан два естества и едино лице утверждаеть, называется соктою мельхитово ( мелех - царь ), такъ какъ она утверждена силою императора; и ее приняли римание, которио называются франками, и константинопольские греки и вст народы стверные, какъ то: рутены (русские), аланы, циркассы (черкесы), азіаны, георгіаны (грузины) и прочіє съ ними сосподніе. Но франки отетупають отъ нихъ въ томъ, что говорятъ, будто Духъ Святый исходить оть Отца и Сына, и неправильно употребляють опрасноки въ жертвоприношения... Тремыя же сокта, которая два естества и два лица во Христь исповедуеть, называется несторіанскою. Впрочемъ восточные нимало не измѣняли свою истину, но какъ приняли отъ апостодовъ, такъ безъ переибны

н соблюли. А несторіанами они названы въ обиду п незаслуженно: такъ какъ Несторій и патріархонъ ихъ не быль, и языка его они не понимали; но какъ услышали, что онъ пропов'ядуеть въ двукъ естествахъ н лицахъ единаго Сына Божія, единаго Христа, то и подтвердили своимъ свидётельствомъ, что онъ проповѣдуетъ вѣру православную, поелику и сами они тоже исповъдание содержали. Почему Нестория имъ послъдоваль, а не они Несторію". — Такимъ образомъ ясно, на язнки восточных сирійскихъ несторіанскихъ писателей мелькитами назывались вст народы, послъдовавшіе не только ефесскому, но в халкидонскому вселенскимъ соборамъ, составлявшіе въ началѣ среднихъ въковъ греко - римскую имперію, подчиненные греко-римскому императору-василевсу - царю - мележу: римляне, франки, константинопольские греки, а за твиъ всѣ народы сѣверные, славяне, черкесы, грузины и прочіе съ ними сосѣдніе. Теперь вопросъ, кака жекакимь перстосложениемь вст эти народы крестились 65 IX-X впкаха, по свидетельству Иліи данаскскаго?

"Мельхиты, яковиты и несторіане", — пишеть онъ, -, въ изображени знаменія креста, которыма импють обычай знаменовать чело (frontem signare solent), между собою весьма мало согласуются (minime consentiant)",---что однакоже по его мизнію "нимало не мен шаеть (nihil officit)". — Замѣтимъ во-пёрвыхъ, что въ то время, въ IX-X въкахъ, по этому свидетельству. оставался еще въ силѣ между христіанами всѣхъ оттънковъ обычай первенствующихъ христіанъ знаменовать крестнымъ знаменіемъ только чело, обычай, который и на Руси окончально исчезъ только не задолго до Стоглавнаго собора. Значить, православные восточные христіане того времени еще не полыгали на себя такіе большіе размашистые кресты, на какихъ въ настоящее время настаивають наши русские старообрядцы, какъ на догматъ въры. – Далъе общій отзывъ Иліи дамаскскаго, что мельхиты, яковиты и несторіане "въ изображении крестнаго знамения весьма мало согласуются нежду собою", даеть полное основание для заключения, что въ то время какъ яковиты въ крестнонъ знамении весьма мало согласовались съ мельхитами и несторіанами, такъ и мельхиты съ яковитами и несторіанами, такъ въ свою очередь и несторіане съ яковитами и мельхитами.

Начнемъ далѣе съ того, какъ по этому свидѣтельству крестились въ ІХ-Х въкахъ несториане. "Несторіане", -говорить несторіанскій митрополить ІХ-Х въка, – "двумя перстами, ведениемъ отъ правоя стороны къ лѣвой начертывають фигуру креста, чѣнъ нспов'ядують, что они в'рують, что на прести были божество и человъчество вмъстъ соединенныя : 160 вресть быль ваною нашего спасенія; и оть него въра отъ десныя части произошла, и невъріе, т. е. заблужденіе отъ шуія отгнано".-Итакъ ясно, что несторі-. ане ІХ-Х въка крестились, т. с. начертывали знаменіе креста на чель своемь, двумя перстами, хотя и не объяснено, какими именно перстами. Ясно также, что, врестясь двумя перстами, несторіане исповіздывали свою втру въ то, что на крестъ были божество и челоопчество Христовы вивсть соединенныя; т. е. крестясь двумя перстами, испов довали в ру 65 два естества Христовы, бывшія вивств на креств. Сонньваться въ томъ, зналъ ли несторіанскій епископъ іерусалимскій, а потомъ митрополить данаскскій Илія, какъ несторіане крестятся, зналь ли также, что при этомъ ови исповедуютъ, -- сомвеваться въ этомъ невоэможно. Не знать этого ему нельзя было.

Какъ, по его свидѣтельству, крестились его времени яковиты-монофизиты? "Яковиты", — отвѣчаетъ онъ, — "единыма перстома знаменуютъ себя крестомъ, переходя отъ лѣвой руки къ правой, чѣмъ исповѣдуютъ, что они вѣруютъ ва единаго Христа, который, умерши на крестѣ, исхищенныхъ отъ шуія части, т. е. отъ грѣха, перенесъ къ десной, т. е. къ благодати". Итакъ ясно и несомнѣнно, что яковиты того времени, ЦХ—Х вѣка, продолжали еще знаменоваться крестомъ,

какъ знаменовались христіане первыхъ вѣковъ въ разныхъ частяхъ вселенной, на востокъ и на западъ, единыма перстома, чёмъ выражали свою монофизитскую в единаго Христа распятаго. Что яковиты и въ посяталующие въки продолжали креститься единымъ перстомъ во имя единаго Христа или единаго Вога въ Троицѣ, этому мы находимъ и другія подтвержденія въ тойже восточной библіотекь Ассемана. Въ Dissertatio de Monophysitis (tom. II), замѣчая, что яковиты "знаменуются крестомъ единымъ перстомъ", Ассеманъ разсуждаетъ: "а почему единымъ перстомъ творять они знаменіе креста, этому объясненіе даеть Давидз, сынз Павла, епископз яковитский (жившій въ XIII въкъ, какъ объясняется это на страницъ 243), въ діалозно о триссятомо (извлечение изъ котораго помѣщено тамже на стр. 243 — 244) въ сихъ словахъ: "поелику Христосъ есть едина, слово Вожіе воплотивпоеся, и не суть два, и распять на единомо кресть, и распять единожды: поэтому-то ны и изображаемь кресть единыма перстома". Почти тоже объяснение, саннии яковитами данное, предлагаетъ Іаковъ Де-Витріако вз исторіи восточной: "когда спрашиваль я", говорить онъ, , почему они только единыма перстома знаменуются, они отвъчали, что единствома перста они означали единую божескую сущность, тремя же частями" (суставами перста) "Троицу, ограждая себя знаменіемъ креста во имя Троицы и единства".

Какъ во время Иліи дамаскскаго крестились православные, которыхъ онъ называетъ мельситами? "Мельхиты", — пишетъ онъ, — "начертываютъ фигуру креста двумя перстами веденіемъ отъ правой стороны къ лѣвой, чѣмъ исповѣдуютъ, что они вѣрують, что на крести были божество и человъчество вмъстъ соединенныя" и т. д. Это свидѣтельство Ильи дамаскскаго о томъ, какимъ перстосложеніемъ крестились именно православные — мельхиты, мы должны подвергнуть самому тщательнему анализу, чтобъ исчерпать всю силу свидетельства, ни на іоту не прибавивь и не убавивь его значенія.

Каки именно мельхиты разумсьются у Иліи дамаскскаго? Всв ли тв народы, которыхъ подъ название мельхитовъ подводить несторіанина Ебен-іезуса, епископъ аравійскій съ 1285 года, митрополить собенскій въ 1318 году (1),-т. е. римляне, франки, константинопольскіе греки, всѣ народы сѣверные, каковы рутены, аланы, циркассы, азіаны, георгіаны и прочіе съ ними сообдніе? — Нътъ, Илія данаскскій говорить о мельхимахо только сирійскихо, или еще частибе јерусалинскихъ, такъ какъ трактатъ свой о согласии върн онъ издалъ, "когда быдъ еще епископомъ надъ несторіанами проживающими въ Іерусалимъ", в въ трантать доказываль, что "три отдила сирийцева, именно несторіане, мельхиты и яковиты, въ сущности, какъ говорить онь, вбры согласны, а разнятся только въ способъ выражения". Итакъ, значитъ, онъ имълъ въ виду только мелохитова сирійскиха, которыхъ видѣлъ оволо себя именно въ lepycaлимъ. Другихъ же мельхитовъ его рѣчь не касается, тѣмъ более, что едвали могъ онъ видёть и знать, какимъ перетосложениемъ крестятся и что подъ нимъ подразумѣваютъ всѣ проче народы, называвшеся на восток именень мельхнтовъ, ваприм. грузины, черкесы, аланы, рутены, всь народы стверные, франки и состание съ ними. Такимы образомъ, по точному смыслу рѣчи его, въ его мельхитахъ должно видъть мельхитовъ только сирийскила и частние исрусалимских. Еще точние говоря. онь разумьеть сирійскихъ-іерусалимскихъ мельхитовъ только своего времени, а не предшествующихъ въковъ, говоня о нахъ вездѣ только въ настоящемъ времени: "нельхиты-приписывають, исповьдують, называють.., знаменіемъ креста, которымъ мельхиты имплотз обычай знаменовать чело" и т. п.

(<sup>1</sup>) Cm. ibidem, pag. 325.

Итакъ, по точному смыслу словъ Илін іерусалимскаго-дамасксваго, оказывается, что двумя перстами крестились исповъдуя, что на кресть были божество и человъчество вмъсть соединенныя", мельциты сирійские-иерусалимские ІХ-Х выка. Но и это въ отвощенія къ разсматриваемому нами вопросу объ истинномъ древле-православномъ перстосложени было бы весьма важнымъ результатомъ, если бы безспорно установленъ быль факть, что православные жители Сиріи и Іерусалина IX-X вѣковъ крестились двуперстно, точно также, какъ и несторіане. Однакоже въ свою очередь и это утверждение можеть подлежать спору и ограничению. Было бы неразумно сомвѣваться въ томъ, зналь ли несторіанскій іерусалимскій спископь, а потокъ митрополитъ дамаскский Илія, какъ---какими или лучше сколькими перстами несторіане знаменують себя врестовъ и что подъ перстами, которыми знаменуются, разумѣютъ. Но позволительно задаться вопросомъ, также ли точно зналъ онъ этотъ предметь относительно и православныхъ? Онъ могъ видать, что православные священствующіе благословляють именословіемъ, при которомъ выставляютъ на видъ особенно два перста; — могъ видъть, что православные міряне. знаменуются троеперстіемь особеннаго рода, при которонь больши первый персть полагается не развиз вкупа, со вторымъ и третьимь, но по среднет между тъмъ. и другинъ, — троеперстиемъ, которое и употреблядось, (какъ, мы сейчасъ покажемъ) и употребляется (какъ. можно видъть неръдко и теперь); и при этомъ могъ. онь, утверждать, что православные мельхиты, знаменуются, какъ, и несторіане , доумя персонами. Даже не. ицаль, ли, она цобуждений, скрывать, отъ собя, какъ и, отъ своихъ читателей, оттънки въ нерстосложени православномъ и несторіанскомъ, какъ и въ значения перстосложения у тахъ и другихъ? Именяю это самое и, бросается въ глаза. Съ какою цълю написанъ имъ весь трактать о согласи выры? Съ целію доказить, что "несторіане, мельхаты и яковиты въ сущности

втры согласуются, разнятся же только въ снособъ выраженія". Съ этой точки зрѣнія, онъ до того сглаживаеть разности ученія монофизитскаго и несторіанскаго отъ православнаго, что въ мельхитахъ мы еще узнаемъ православныхъ послёдователей III, IV, V и VI вселенскихъ соборовъ, но въ несторіанахъ и яковитахъ уже не усматриваемъ подливныхъ несторіанъ и подлинныхъ монофизитовъ. Илія увлекается черезчуръ такъ называемою иреническою, примирительною цѣлю. Такъ напримѣръ съ его иренической точки зрѣвія ему кажется, что несторівне, "допуская во Христп два естества и два лица, и отрекаясь Марію называть Богоматерью", тыть не менье върують согласно съ православными, а только выражаются не по православному, тогда какъ Ш вселенский ефесский соборъ предалъ Несторія и послѣдователей его за такое исповъдание церковной анасемъ. Послъ такого легкаго взгляда на догматическую разность между несторіанами и православными, разности обрядовыя кажутся митрополиту Илів еще незначительнве-просто ничтожными: "а что, — пишеть онъ, — въ числв молитвъ, или въ порядкѣ прездниковъ, или во времени церковнаго служенія, или въ соблюденіи постовъ одни другихъ превосходять, или взаимно разногласять, это подливно не обличаетъ никакой разности или разномыслія ни въ благочестін (religione) ни въ вѣрѣ". При таконъ основномъ своемъ взглядъ, митрополить Илія конечно не виблъ ни мальйшаго желанія вглядываться въ ничтожные, по его мнѣнію, оттвнки въ перстосложенія для крестнаго знаменія и въ знаменованіи его у несторіань и у православныхь; напротивь ималь всв побуждения сгладить и даже скрыть всв подобные оттвнки, и заявляеть нимало не затрудняясь, будто "иельхиты также какъ и несторіане крестятся двумя персами, чёмъ исповедують, что они верують, что божество и человѣчество были на креств вивств соединенныя". И заявляеть это, предпосылая своему разсужденію о разностяхъ въ крестномъ знаменіи общій

отзывь такой: "а что вельхиты, яковиты и несторіане въ изображени знаменія креста всьма мало (minime) между собою согласуются, это водлинно нимало но мѣшаетъ",-общій отзывъ, который самымъ естественнымъ образомъ наводить на мысль, что самъ Илія видѣлъ отличіе въ перстосложении не только яковитскомъ, но и православномъ отъ несторіанскаго. Это предноложение становится почти безспорною достовѣрностію, когда обращаемъ вниманіе на то, какое значене соединяли съ перстосложениемъ для крестнаго знаменія несторіане и мельхиты: несторіане своими двумя перстами исповъдывали свою въру въ то, что "на кресть были божество и человъчество вмъстъ соединенныя": такъ, въ этомъ не сомнъваемся: утрируя ученіе о двуха естестваха въ лицъ Искупителя, несторіане опторились отъ единства Церкви вселенской, -- утрированное учение о деуха естестваха въ лицъ Івсуса Христа есть коренной догмать ихъ ереси. И тоть же несторіанинь Илія увъряеть, будто и православные, крестясь будтобы именно двумя перстами, испов'ядывали будтобы свою в тру, что "на кресть были божество и человъчество вмъстъ соединенныя", и только, и больше ничего! Такъ ли?! А забылъ онъ или вовсе не зналь, что православные испоконъ въка, со времени заповъди возносящагося на небо Госпола: шедше научите вся языки крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и чрезъ время преподобнаго отца нашего Ефрема сирина, который запов'ядуеть: "Гдѣ бы ты на пель, прежде всего знаменай себя во имя Отца и Сына и Святаго Луха" (1),-и до всероссийскиго патріарха Іосыра и до нашихъ дней, крестя лицо свое крестообразно, всегда исповедали и исповедують прежде всего другаго свою в тру въ самый основной дог-мать Христовой в тры — ез Отца и Сына и Святаго Духа, Троину вдиносущную и нераздъльную?! Это существенное опущение, сделанное Илею дажаскскимъ въ

(') De panoplia.

Сов. тл.

15

испоконномъ, всегдашнемъ каеолическомъ толкованін православнаго перстосложенія для крестнаго знаменія, показываеть ясно и безспорно, что онъ далъ свидътельство о перстосложеніи, какимъ крестообразно знаменались православные жители Сиріи и Іерусалима, свидѣтельство какъ о перстосложеніи, такъ и о знаменованіи его, неточное и неправильное.

И воть этому еще болье несомньныя фактическія доказательства. Зачѣмъ онъ выпустиль изъ виду, что въ православной восточной Церкви испоконъ въковъ существовало такъ называемое именословіе съ особымъ толкованемъ-значениемъ монограммы спасимельнаго имени Христова IC XC? А мозаики константинопольскаго Юстиніанова храма, на которыхъ представлены именословно благословдяющими святые разныхъ странъ и въковъ, наприм. Діонисій ареонагить, Григорій арменскій, Анфимъ никомидійскій, Николай миръ-ликійскій, дълають существованіе именословія въ разныхъ странахъ Церкви, начиная со II или даже I христіанскаго въка, безспорнымъ. Этотъ предметъ выше раскрыть нами подробно и обстоятельно: упоминаень же о немъ только въ тъхъ видахъ, чтобы заявить, что свидѣтельство юстиніанова Софійскаго храма ставить существование именословія въ первые въка христіанства внѣ всякихъ сомнѣній. Но вотъ предъ очами нашими еще капитальное свидѣтельство о томъ же, относящееся, какъ и юстивіяновъ храмъ, къ томуже VI вѣку.—Въ каталогѣ Bibliothecae Mediceae Laurentianae et Palatinae Codicum Orientalium, составленномъ Стефаномъ Еводіемъ Ассеманомъ, архиепископомъ апамейскимъ (Florentiae) ('), на первомъ мъстъ (стран. 1 до 25) помъщено нижеслъдующее описание весьма древняго кодекса: "Кодексъ 1.

(\*) Экземплярь этой рёдкой книги принадлежить библіотекѣ извѣстнаго нашего археолога К. И. Невоструева, которому выражаемъ душевную нашу признательность зз это дорогое для насъ указаніе. Священныя четыре евангелія Господа нашего Іисуса Христа, Рабулою каллиграфомъ посирски написанныя въ монастыръ, св. Іоанна въ Загбъ, городъ Месопотаміи, при Сергіи пресвитеръ аввъ того монастыря. въ шестый день мѣсяца февруаріа, индикта четвертаго, въ годъ Александра 897 (по Христъ 586), стараніемъ и попечениемъ Іоанна пресвитера монастыря ларбикскаго, и Исаака діакона изъ Гаинаты, равно какъ и Христофора лугенскаго, Мартирія пресвитера и Даміана законоискусника изъ дома Протогенова, которые прехвальный кодексъ четырехъ евангелий вивстѣ съ весьма многими другими кодексами, ими собранными, дали въ даръ вышереченному св. Іоанна монастырю въ Загбћ: что все въ концћ этого самаго кодекса отмъчено рукою прехвальнаго Рабулы каллиграфа. На первыхъ двѣнадцати листахъ кодекса начертано посланіе Евсевія Памфила кесарійскаго къ Карпіану о гармоніи четырехъ ёвангелистовъ вмѣстѣ съ десятью тогоже Евсевія и Аммовія александрійскаго канонами." Въ этомъ кодексъ имъются XXVI карть, съ священными изображеніями новаго и ветхаго завѣта. У многихъ изъ образовъ святыхъ какъ ветхаго, такъ и новаго завѣта представлены руки съ перстосложениемъ или для благословения или для моления. Будемъ имѣть въ виду, что кодексъ написанъ и изоб-раженія сдѣланы во VI выкю христіанской эры! Какое же порстосложение мы видимъ здъсь? Видимъ перстосложения разнообразныя. Но приступая къ точному описанію ихъ, мы должны предварить, что вст изображенія сдѣланы рукою крайне неискусною до грубой простоты; оттого и перстосложения благословляющихъ или молящихся рукъ сдѣланы грубо, по мѣстамъ ноясно и неотчетливо; тъмъ не менъе мы ясно усматриваемъ въ различи перстосложений опредбленные характеры и направления, какъ и будетъ видно изъ инжеслѣдующаго точнаго описанія.

На первой карть, представляющей образы св.

•

15\*

апостоловъ, собравнихся для поставленія Матоія на мѣсто Іуды предателя, видимъ два разныя перстосложенія: 1) у одного аностола десница обращена лицемъ къ зрителю якобы для благословенія: второй, третій и четвертый персты стоятъ вмѣстѣ простертые, первый отклоненный отъ нихъ простертъ, а пятый приклоняется ко второму составу перваго; 2) у другаю апостола, который явно благословляетъ избираемаго Матоія, видимъ именословіе: второй и третій вмѣстѣ сложенные простерты, четвертый вогнутъ внутрь кисти обращенной къ зрителю заднимъ фасомъ, перваго перста за ладонью не видно, а мизинецъ простертъ и мало приклоненъ.

На третьей картѣ представлены святители: 1) Евсевій кесарійскій; у него десница сложена на благословеніе: цервый перстъ простерть отдѣльно отъ прочихъ, второй и третій простерты вмѣстѣ рядомъ, четвертый и пятый вмѣстѣ рядомъ приближаются, но не совсѣмъ приближены къ первому;—2) Аммоній александрійскій; на благословляющей рукѣ его второй перстъ простерстъ и мало приклоненъ, третій отдѣльно отъ втораго приклоненъ еще болѣе, четвертый н пятый совсѣмъ пригнуты къ ладони, а первый приложенъ къ корню четвертаго.

На четвертой карть у ангела, явившагося священнику Захаріи, поднята рука якобы для благословенія; видны два раздъленные и простертые персты второй и третій, четвертый и пятый вогнуты внутрь кисти, а цятаго за ладонью не видно.

На пятой карть на образь благовъщенія арханмель Гавріиль подняль руку съ перстосложеніемъ точно такимъ же, какъ выше-описанное; в на обращенной лицомъ къ зрителю поднятой, въроятно для моленія или для исповъданія — благословенія Бога, десниць пречистой Длевы видимъ первый перстъ приклоненъ къ корнямъ по срединъ втораго и третьяго сложенныхъ вмъсть и простертыхъ, а четвертый и пятый пригнуты къ ладони. Это-троеперстие. Точно такое

же порстосложение видимь на деоница царя Давида та VI карть и на VIII у пророка Амоса. Ни IX карть у пророка Михся видных старообрядческое двуперстіє, т. е. два перста-второй и третій простертые высств, а три-первый, четвертый и пятый сложенные равно вкупѣ; тутже у Спасителя, бесваующаго съ самарянкою, видимъ перстосложение какъ у ангела, явившагося Захарін. На XII карть у пророка Аген вилимъ именисловие: первый простортъ огдъльно, къ нему приближается согнутый четвертый, второй и третій и пятый простерты; но тутже у Спасителя, который исцёляетъ слёпорожденнаго, видимъ перстосложеніе, какъ у ангела, явившагося Захаріи. На XIV карть у пророка Даниила видимъ перстосложение, какъ у пречистой Девы въ благовещени-троеперстие; а у IC Христа, изгоняющаго бъсовъ, перстосложеню какъ у ангела являющагося Захаріи. На карть XV у пророка Елиссея перстосложение, какъ у ангела явив**шагося** Захаріи, — у пророка Малахіи, какъ у Анмонія александрійскаго, а у І. Христа здѣсь же перстосложение такое: второй и третий оба вивсть простерты и мало преклонены, третій и четвертый вмѣстѣ поставлены къ ладони въ положение перпендикуляра, а вервый идетъ по второму суставу четвертаго, -- именословіе. На карть XVI у свангелиста Матвея перстосложеніе, какъ предыдущее, какъ у Малахіи или Анионія александрійскаго. А на карть XVII у евингелиста Нуки именословие, точь въ точь такое же, какъ у пророка Аггея на картъ XII: пятый простретъ, четвертый пригибается из первому, отдёльно прямо стоящему, а третій и второй простерты и мало приклонены. На парть XVIII два лика Іисуса Христа; и у обовхъ перстосложение разное: у одного лика пятый и четвертый персты прижаты къ ладони, третий и второй стоять, а первый положень прямо съ боку втораго перста; у втораго же лика на десниць, обращенной къ зрителю заднимъ фасомъ, перваго перста не видно за ладонью, второй и трети виссть простерты и мало

преклонены, отдёленные отъ нихъ четвертый и пятый также простерты витетё и мало преклонены. На картакже простерты витетё и мало преклонены. На картакое же, какъ у пророка Михея на картъ IX. На карть XXI у Спасителя, схватываемаго воинами, нерстосложение точно такое же, какъ у втораго лика Спасителя на картъ XVIII. На карть XXII, XXIII и, XXV у Спасителя перстосложение такое, какъ у ангела явившагося Захарии. Наконецъ на карть XXVI на образъ сошествия Святаго Духа видинъ на рукахъ Богоматери и двухъ апостоловъ перстосложение, какъ у втораго лика Сиасителя на картъ XVIII.

На 24 страницѣ Ассемана пишеть: "изъ памятниковъ, къ этому кодексу приложенныхъ, и нами точнѣйшимъ образомъ съ сирсваго переведенныхъ, явствуетъ, что этотъ кодексъ изъ монастыря св. Іоанна въ городѣ Загбѣ, гдѣ былъ написанъ, былъ перенесенъ въ монастырь святой Маріи маифукскій въ провинція Ботренской, около X1 вѣка, по повелѣнію патріарховъ антіохійскихъ; оттуда въ монастырь св. Маріи каннубинскій, и тамъ оставался даже до 1497 года по Христѣ, наконецъ перенесенъ въ библіотеку лаврентіанскую князей Медичисовъ въ которой нынѣ сохраняется".

Итакъ вотъ перстосложенія для благословенія и, какъ кажется, для крестнаго знаменія, на изображеніяхъ несомнѣнно VI вѣка, сдѣленныхъ въ Месопотамін, переходившихъ потомъ въ глуби Азіи изъ мѣста въ мѣсто отъ Месопотаміи до Антіохіи. Что же мы вндимъ? Перстосложенія разнообразныя: 1) неточное двуперстие, которое можно пріурочивать ко всякому изъ извѣстныхъ перстосложеній, къ двуперстію старообрядческому, именословію и даже къ троеперстію, —2) двуперстие довольно близкое къ старообрядческому, которое можно однакоже считать именословіемъ, —3) именословіе ясное и несомнѣнное въ четырехъ экземплярахъ, и наконецъ 4) понимаемое намы за молитвеное троеперстие на десницѣ Приснодѣвы на образѣ благовѣщенія, троеперстіе, съ которымъ совершенно сходны неизвѣстно - молитвенныя, неизвѣстно - благословенныя перстосложенія лесницъ пророковъ Давида, Амоса и Даніила. Этого рода перстосложенія должно вазвать перстосложеніями исповъданія и благословенія Бога.-5) Видимъ здѣсь еще и пятый родз перстосложенія, который не знаемъ-куда и какъ пріурочить,-перстосложение такое: на десницъ, обращенной къ зрителю заднимъ фасомъ, видятся прямо стоящіе два перстауказательный и великосредний, а отдѣльно отъ нихъ также прямо стоящіе и между собою соединенные другіе два перста — безъимянный и мизинець. Вѣроятно при этомъ большій — первый перстъ, котораго къ сожалению здесь за ладонями не видно, прикладывался къ корнямъ или первыхъ или послѣднихъ двухъ, но вървъе-первыхъ двухъ, при чемъ-въроятно-мы получаемъ одну изъ самыхъ древнихъ формъ троеперстія.

Отсюда несомнѣнно открывается, что на христіанскоиъ востокѣ въ VI и последующихъ векахъ были разныя перстосложенія, между которыми мы усматривасмъ и молитсенное троепсрстіє и блаюсловенное именословіе. Слідовательно едвали строгую историческую правду говорить несторіанинь Илія дамаскскій, будто сирские его времени (IX-X въка) мельхиты крестились именно и исключительно только двумя перстами и именно въ два естества Христовы божество и человъчество. Но за то изъ его свидътельства открывается съ несомнѣнностію и даже очевидностію то, что какъ лювиты-монофизиты удержали у себя въ крестномъ знамения древнее весьма распространенное одноперстіе для выраженія характернаго догмата своей еретической впры во единаго Христа распятаго, — такъ и несториане, отступивъ и отъ древняго одноперстия, которымъ первенствующіе христіане выражали свою въру въ единаго Бога въ отличіе отъ многобожниковъязычниковъ, и отъ троеперстія, которымъ первенствующіе христіане выражали свою втру въ коренной отличительный догмать христіанства-въ Бога тріединаго, и отъ именословія, которымъ первенствующіе христіане выражали свою втру ез искупительное иля IC ХС, о немже подобаеть спастися встые намо, -- несторіане первые измънили именословіе въ ясное двуперстіс, которому они первые навязали знажевованіе въры во два естества Христовы божество и человичество-во отличительный догмать несторіанской среси-А оттуда это несомнённо еретическое несторіанское порождение, блуждая на пространствѣ вѣковъ по разнымъ странамъ востока, пронивло и въ нашу благословенную Русь святую, и еретическое свия, павъ на подготовленную сресями стригольниковъ и жидовствующихъ злотворную почву противленія Церкви, принесло стократный и тысячекратный плодъ бъдственнаго русскаго раскола, къ глубокой радости исконнаго врага человъкоубійцы, отца всякой джи и княза всякой тмы.

Новѣйшія изслѣдованія по вопросу о перстосложеніи имѣли плодомъ нѣсколько открытій, которыя и разъясняютъ и—такъ сказать — углубляютъ зняченіе этого предмета, доказывая, что и въ древней Церкви то или другое употреблявшееся сложеніе перстовъ въ крестномъ знаменіи никакъ и никогда не было случайностію, напротивъ во всѣ эпохи христіанства соединялось съ глубоко-таинственнымъ знаменованіемъ, и въ разныя эпохи влекло за собою разные оттвики внаменованія, отражая въ себъ духъ той или другой эпохи.

Такъ въ "Православномъ Собесваникъ" за 1858 (ч. II, стр. 462—471) приведено свидътельство VIII въка о сложении перстовъ въ священническомъ благословении, — свидътельство, заимствованное изъ книги св. Германа, патріарха константинопольскаго, жившаго въ VIII въкъ, подъ названіемъ: тайноводственное созерцание церковныхъ службъ и обрядовъ ('). — Здъсь

(<sup>1</sup>) Осюріа інніцаций наі индауюуний. Fabritii Bibl. Graeca vol. X. р. 210. Латинскій переводь этого творевія вольтичны въ Bibliotheca maxima Patrum Gallandii, tomus XIII, р. 51, св. Германъ между прочимъ говоритъ о благословения, которое архіерей преполаетъ народу во время литургіи по прочтеніи евангелія. При этомъ, указывая на, сосподствовавшее во то время общее мнюніе, что второе пришествіе Христово должно случиться по истеченіи тысячи лютг ото рождества Христова, патріархъ замѣчаетъ, какъ это убъжденіе выражалось во самомо перстосложении архіерейской благословящей руки: ибо, говоратъ св. Германъ, вычисленіе перстове во ней означаето 6500.

Сами по себъ слова св. отца весьма темны: что это за вычисление перстова (флуріс того бахтилого) и какинъ образомъ даетъ оно число 6500?

Въ древности былъ извъстенъ способъ изобряжать различныя числа посредствомъ извлстнаго, условно принятаго сложенія перстовъ; а такъ какъ въ древнихъ языкахъ и буквы имъли численное значение, то этоть способъ также употреблялся, когда одно лице хотело передать что-либо другому неслышно и незаиство для прочихъ. Искусство это еще до Р. Х. было взвъстно у грековъ, перешло къ римлянамъ ('),-и потомъ, по крайней мъръ до VIII в., употребляемо было даже писателями христіанской Церкви какъ на востокъ, такъ и на западъ. Для насъ подробное изложение этого способа считать и говорить посредствомъ перстовь (computum vel loquela digitorum, Saxovinov ханиченс, вахтилихос нетопс) сохранилось въ внигнать латинскаго писателя VII выка-Беды (Venerabilis Beda), который заимствоваль его изъ сочинений Николая смирнскаго (\*). Прежде нежели покажемъ, что "вычи-

подъ названіемъ: Theoria rerum ecclesiasticarum. Въ русскомъ переволь см. въ «Христіанскомъ чтеніи» 1855 года.

(<sup>1</sup>) Геридоть кн. 6, гл. 63; Ювеналь, сатира 10, ст. 248, Илинии, ест. ист. кн. 34, гл. 7. (см. Patrologiae cursus comptetus de Migne, tomus XLI, р. 618, aunot. a).

(\*) О вниг Шиколал смириского: пері банта прот нетрои, см.

сление перстовъ", упоминаемое св. Германомъ, есть одно и тоже съ тѣмъ "счетовъ перстовъ", о которомъ сообщаетъ намъ свѣдѣніе Беда, сдѣлаемъ опытъ опредѣлить, какое именно сложеніе перстовъ давало, по счету Беды, 6500, — то число, которое св. Германъ видѣлъ въ перстосложеніи святительской благословляющей десницы.

"Тысяча, говорить Беда, изображается на правой рукѣ также, какъ единица изображается на лѣвой; двѣ тысячи, какъ два — на лѣвой; три тысячи, какъ три – на лъвой и т. д. до девяти тысячь". Слъдовательно 6000 изображались на правой рукѣ также, какъ число 6 на лѣвой. Опять обращаясь къ счету Беды, находимъ, что числа отъ 1 до 9 изображались посредствомъ различныхъ положений послѣднихъ трехъ перстовъ лѣвой руки: мизинца, безъимянваго и великосредняго; говоря: разъ, два, три, ихъ пригибали, одинъ за другинъ, къ серединъ ладони. "Когда ты — продолжаетъ Беда, — говоришь: четыре, выпрями мизинецъ; когда говоришь: пять, подвими и второй отъ мизинца палець; когда говоришь: шесть, подними третій а средній, называеный лекарскимъ, одинъ только пусть остается въ томъ положении, какъ былъ уставленъ кон-

у Фабриція Вівl. Gr. vol. VII, р. 770. annot; et vol. IV, р. 18; о Бедѣ у него же Вівl. Lat. lib. IV, сар. VI, пит. 12. Блаж. Авустиль говоритъ, что въ его время были люди, которые по кахому-то сложению перстова задательно сысимпысали сремя отораю принаствія Христова (De civitate Dei lib. XVIII, сар. 53.— См. Patr. c. compl. de Migne, tomus XLI р. 617). Беда (De temporum ratione, сар. I;—de computo vel loquela digitorum. см. Р. С. С. de Migne, t. XC, р. 296) говоритъ, что этимъ способомъ вычисленія иользовались многіе толковники (expositores) св. Инсанія, при своихъ объясненіяхъ и. какъ примъръ, приводитъ изъ твореній бл. Іеронима объясненіе словъ Спасителя о плодѣ тридесятикратномъ, шестидесятикратномъ и сторичномъ. Это объясненіе покнязываетъ, что со сремена бл. Іеронима употреблялся тоть же самый счеть перстова, который описаль намь Беда. цоиъ своимъ въ средину ладони" (1). Число 500, по слованъ Беды, изображалось на правой рукъ, какъ 50-на лѣвой; а именно: "когда говоришъ: пятьдесятъ, то, согнувъ крайній (extremus — послѣдній, верхній) суставь большаго пальца, на подобіе греческой буквы Г, приклони его къ ладони". Итакъ для того, чтобы "по вычислению перстовг" вышло число 6500, должно было, по указаннымъ правиламъ, персты правой руки сложить такимъ образомъ, чтобы три перста — нятый, третій и второй были простерты, четвертый быль приклоненъ къ ладони, а первый перекрещивался съ четвертымъ поверхъ его.-Не есть ли это то самое сложеніе перстовь, которое и нынѣ употребляеть Церковь православная въ благословения Не очевидно ли отличается оно по внушнему своему виду какъ отъ треперстивго сложения для знамения креста, такъ и отъ двуперстнаго (\*)?

Когда св. Германъ говоритъ, что святительское благословение указываетъ на время втораго пришествія Христова, то, послѣдуя другимъ, прежде его быв-

(\*) Замвичательно въ этомъ отношеній одно греческое изображеніе св. Германа, представляемое Гоаромъ въ ивданномъ отъ него въ 1620 году Евхологіонъ греческой Церкви. Св. Гермавъ изображенъ благословляющимъ одной рукою и персты са сложены именно такъ, какъ должно быть по наставленію Беды, чтобы составилось перстосложеніе, дающее число 6500. Тамъ же представлено другое греческое изображеніе—св. Мсводія, тоже патріарха константинопольскаго, осънающаго народъ свъщниками (дикиріемъ и трикиріемъ), при чемъ персты рукъ его, держащихъ свътильники, имъютъ такое же сложеніе (Бусhologion. Paris, p. 114. 115).

<sup>(1)</sup> Medicus — лекарскій, у насъ — безънмянный; среднинъ онъ навывается какъ занимающій средину между тѣми тремя перстами, о которыхъ идетъ рѣчь и которые служатъ для изображенія чиселъ отъ единицы до шести. Здѣсь очевидно подъ среднимъ нельзя разумѣть великосредияло, который у древнихъ, и у сомого Беды назывался: impudicus — безстыдный; его, для изображенія числа шесть, должно было выпрямить, поднать.

шинъ истолкователянъ церковныхъ свищениодъйствій, онъ усвояетъ это знаненование не вообще инспословному перстосложению, в только въ частности именословному перстосложению, соединенному съ святительскимъ остненісичь, и притожь именно тому, которымъ святитель остияеть послё прочтенія свангелія на литургія; тогда какъ благословению, бывающему въ иное время священнослужения, св. Германъ даетъ иное знаменование. соотвътственно тому, что воспоминается Церковно въ то или аругое время священнод востыя. И такниъ образомъ выше взъясненнымъ толкованіемъ именословія св. Германъ не исключаетъ другихъ толкованій, какія издревле соелинялись съ этичь перстосложеніемъ, и семаго древняго изъ нихъ того, по которому это перстосложение было общеупотребительною въ саные превніе въка христіанства монограмиою спасительнаго имени IC XC. Разныя съ разными оттънками знаменованія благословенію и соедивенному съ нимъ верстосложению давали не одинъ только св. Германъ, но и другіе отцы и учители перковные. Такъ "чтеніе св. евангелія, говорить св. Максимъ исповідникъ, служить символомъ кончины въка сего. Сошествіемъ архіерея съ кабедры и изведениемъ оглашенныхъ означается второе пришествіе съ неба великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа" ('). "Освненіе крестныяъ анаменіемъ, писалъ св. Софроній ісрусалимскій, воторое преподаетъ архіерей народу по прочтении сваниелія, указуеть на второе пришествіе Христово" (\*). Говоря объ этомъ же времени священнослуженія. св. Германо усвояеть святительскому благословению указаніе на время втораго пришествія Христова. Но о знаменовани благословения. бывающаго послъ пъния три-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Тайноводство. См. Писанія св. отцевъ и учителей Церкви, относящівся къ истолкованію православнаго богослуженія, томъ І, стр. 442.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Танже, стр. 386. Отрывокъ изъ слова св. Софронія о божественномъ священнод вйствіи.

святаго, самъ же онъ учитъ такъ: "возшествіе архіен рея на сопрестоліе и благословеніе народа знаменуеть то, что Сывъ Божій, оканчивая по плоти доностроительство нашего спасенія, воздвигь руць свои и благословивь святыхъ своихъ апостоловь, сказалъ имъ: мира оставляю вама; и этимъ архіерей показываетъ, что сей же миръ и благословение преподалъ міру Христосъ чрезъ своихъ апостоловъ. Иначе : знанение, которое архіерей обыкновенно совершаеть въ концѣ трисвятаго, знаменуетъ исполнение в запечатлѣние изреченныхъ о Христъ пророчествъ" (1). А "благословение, бывающее посль прочтения евангелия", по его слованы, "знаменуетъ второе пришествіе Христово; если же при этомъ обратить вниманіе на положеніе перстовь, то за+ чамъемъ, что, по извъстному общеупотребительному счету, оно даетъ число 6500. Итакъ въ самомъ перстосложени, унотребляющемся для благословения, усматривается какъ-бы подтверждение той мысли, что пришествіе Христово должно случиться по истеченіи трисячи лѣтъ отъ рождества Его". Надобно заиѣтить еще, что св. Германз въ этой мысли ссылается на св. Инполита римскаго, Кирилла јерусалимскаго и св. Златоиста, у которыхъ также находить увазаніе на 6500 льто, какъ время окидаемаго пришествія (\*). Блажі Августина также упоминаеть о человниескиха догадкаха касательно времени пришествія Христова, основанныхъ на вычислении слагаемыхъ извъстнымъ образомъ перстовъ. "Основываются, говоритъ онъ, на человъческихъ догадкахъ, а ничего не представляютъ положительнаго — отъ словъ каноническаго Писанія. Но персты всъхг высчитывающия о семг разгибаетъ и повелѣваетъ имъ успокоиться Тотъ, кто говоритъ: ньсть ваше разумьти времена и льта, яже Отеиъ

(<sup>1</sup>) Тамже, стр. 383. Цослвдов, излож. церков. службъ и обрядовъ и проч.

(\*) Vid. Cotelerii Patres apost. t. l. pag. 44.

Digitized by Google

положи во своей власти" ('). Изъ словъ блаж. Августина не ясно, имћетъ ли онъ въ виду именно благословеніе, когда говоритъ о вычисленіи по перстамъ: но если такъ, то можно заключать, что и на западѣ въ его время употреблялось такое же благословляющее перстосложеніе, какое во времена св. Германа было на востокѣ, что подтверждается и указаніемъ св. Германа на Ипполита римскаго.

Это новое объясненіе, свидѣтельствуя съ одной стороны о древности употребленія въ Церкви перстосложенія такъ называемаго именословнаго, съ другой стороны вводитъ насъ въ глубь древней христіанской инстики, въ которой по недостатку вадлежащихъ данныхъ мы видимъ опредѣленнаго немного, опредѣленво усматривая только то, что съ молитвенно-благословеннымъ перстосложениемъ въ разныя эпохи христіанства въ разныхъ странахъ соединялись разныя священныя внаменованія; равно какъ другія данныя съ другой стороны показываютъ, что безспорно и самые образы перстосложений были различны и что между ними уже съ глубокой древности начинаетъ встръчаться и точное старообрядческое двуперстіе.

Такъ въ семъ 1870 году мы нарочно посътили нашъ древній богоспасаемый Кіевъ, чтобъ осмотрътъ и описать съ этой точки. зрънія древній кіево – софійскій соборг.

Архимандрить Никанорг.

(окончание слъдуетъ)

(<sup>1</sup>) De civ. Dei: 18. 53, § 1.

Digitized by Google

# ЗАЩИТА МОИСЕЕВА ПЯТИКНИЖІЯ

#### противъ

## ВОЗРАЖЕНИЙ ОТРИЦАТЕЛЬНОЙ КРИТИКИ.

(продолжение)

#### ПРИБАВЛЕНІЕ 1-Е.

### КРИТИКА НА СОЧИНЕНИЕ ЕПИСКОПА ВОЛЕНСО (').

## (Статья Педезера).

Къ небольшему своему сочинению мы присоединяемь критику на сочинение епископа Коленсо, написанную Педезеромъ (Pédézert), профессоромъ богословекаго факультета въ Монтобанѣ и помѣщенную въ журналѣ L' Esperence 19 іюня. 1863 года. По своей исключительной точкѣ зрѣнія, съ которой Педезеръ разсматриваетъ сочинение Коленсо, критика его, сколько

<sup>(1)</sup> Сочинение Коленсо: The Pentateuque and book of Josuach critically examined, первыя двъ части котораго вышли въ Лондонѣ въ 1862—1863 г., надълало вного шуму въ западно-богословсковъ шрѣ, особенно въ Англи. — См. о немъ въ Revue de Théologie 1863. р. 191. Revue Chret 1863. р. 117. Правоса, обогр. 1863 г. май, въ замъткахъ-стр. 47 и 18.

остроумная, столько же и основательная, отнюдь не составить ненужнаго повторенія того, что сказано нами въ настоящемъ сочинении. Защищая подлинность Пятикнижія, мы, какъ это замѣтили конечно наши читатели, заботились преимущественно о тожь, чтобы опровергнуть новъйпия германския гипотезы (принимаемыя впрочемъ и опископомъ Коленсо), по которымъ Пятикнижіе составлено будтобы изъ отрывковъ, принадлежащихъ разнымъ инсателянъ и относящихся въ разнымъ эпохамъ, -- гипотезы, по воторымъ окончательная редакція Пятикнижія, сдѣланная неизвъстно клюв, относится къ позднъйшему времени, и которыя смотрять на его содержание, какъ на миенческое. Педезеръ взглянулъ на вопросъ съ другой точки зрћнія. Онъ главнымъ образомъ старается доказать историческую достовърность, или, какъ говорять нынь, историчность содержанія Пятикнижія, — доказать, что его пов'єствованіе, такъ сильно возмущающее почтеннаго епископа Коленсо, заслуживаеть полнаго нашего дов'трія и далеко не такъ странно, какъ утверждають противники Пятикнижія. Остроунный критикъ выбралъ съ этою цѣлію нѣсколько особенно выдающихся въ сочинени Коленсо месть, изъ которыхъ ясно можно вид'ять всю неосновательность критики английскаго епископа.

1) Народъ предъ скиніей свидинія. Въ VIII, З. 4. книги Левитъ мы читаемъ, что Іегова повелѣлъ Мочсею созватъ общество предъ двери скиніи свидинія, н что, исполняя повелѣніе Іеговы, Мочсей собралъ общество предъ дверъми скиніи свидинія.—На это мѣсто докторъ Коленсо замѣчаетъ, во-первыхъ, что подъ обществомъ (слав. сонмъ) надобно разумѣть народъ въ полномъ сборѣ, или, по крайней мѣрѣ, взрослыхъ мужчинъ, а не однихъ только начальниковъ народа, а это даетъ въ итогѣ, по крайней мѣрѣ, 600,000 человѣкъ; во-вторыхъ, говоритъ Коленсо, историкъ хочетъ сказатъ, что все общество вопло во дворъ скинів; вътретьихъ, такъ какъ этотъ дворъ имѣлъ въ длину всего

180 футовъ и 90 футовъ въ ширину, то въ немъ нельзя было помъститься всему обществу, состоящему изъ 600,000 человѣкъ; въ-четвертыхъ, если всѣ эти люди стояли, стеснившись сколько было возможно, не только напротивъ дверей скиніи, но и напротивъ всей той стороны ея ограды, на которой находилась дверь, то они должны были занять пространство почти въ двадцать миль (англійскихъ) ('). — Довторъ Коленсо, безъ сомнѣнія, воображаетъ, что этимъ разсужденіемъ онъ поставиль върующихъ въ подлинностъ Моусеевыхъ книгъ въ большое затруднение, тогда какъ этимъ онъ обнаруживаетъ только свое невѣжество и говоритъ вздоръ. Хотя это возражение его сочтено важнымъ въ одной изъ книжевъ Revue des deux Mondes, откуда оно и заимствовано нами, однакожъ оно можетъ возбудить только улыбку въ самихъ невърующихъ, если они возьмуть на себя трудъ оцтнить его ближе и безпристрастно. По мнѣнію новой отрицательной критики, книга Левить была написана до построенія храма, въ то время, когда еще существовала и служила мистомъ богослуженія свинія свиденія; — пусть же вообразять теперь, что писатель этой книги, которому были извъстны размъры скиній, такъ какъ онъ видълъ ее ежедневно, что Самуилъ, Гадъ, или Назанъ-эти мнимые писатели Пятикнижія, запирають въ ея тесную ограду 600,000 человъкъ! И если быль человъкъ, настолько неразсудительный, что могъ написать подобную нельность, то пусть подунають о томъ - ужели столько же неразсудителенъ былъ цълый народъ, который повбриль ей? Когда въ газетахъ говорится, что безчисленныя толпы народа собрались у вороть Сенъ-Поля или Вестминстера въ Лондонъ, то значитъ ли это, что всв собравшиеся ственились у самыха ворота, или столпились прямо предъ ними? — Впроченъ, если бы д-ръ Коленсо раскрылъ только словарь Гезені-

(<sup>1</sup>) Около 7 франц, льё, и около 30 русскихъ версть, Соб. н., 16

уса, тоже раціоналиста, только болте, чтять онъ обравованнаго, то увидѣлъ бы, что еврейская частица, переводимая поанглійски предлогомъ 63, можеть быть переведена также и предлогомъ ка, и указываетъ направление къ цъли, достигнутой или нътъ. Другой изъ наилучшихъ ученыхъ гебраистовъ, Кнобель, коментируя столько затруднившее Коленсо мѣсто, говорить, что Моусей собралъ народъ предъ скинию. — Еще 60лье соблазняется епископъ Портъ - Наталя словами, сказанными Богомъ Мочсею (Числ. X, 3), именно, что когда затрублто во трубы, то все общество должно собраться ко нему (Мочсею), но дверямо скинии свиджнія. По англійскому переводу это мѣсто читается TARE: to Thee at the door of the tabernacle of the congregation. Бывшій воспитанникъ Кембрилжа, писавщій сочиненія по элементарной математикі, и здъсь употребляеть пріемы геометра, вычисляя, что Моусей, какъ человѣкъ, достигшій полнаго роста (это заключение д-ръ Коленсо делаетъ весьма серьозно), долженъ былъ занимать пространство въ два фуга, в что прямо предъ нимъ могъ стать одинъ только человъкъ, и что такимъ образомъ толпа народа, уставив-ШИСЬ ПРОТИВЪ НЕГО — Человњита за человњиома — должев бы образовать изъ себя рядъ въ 180 миль, то есть, болѣе 60 льё (')!-Если бы такимъ образомъ следоваю понимать вещи, то писатель четвертой книги Царств долженъ бы былъ показаться намъ еще страннѣе писателя книги Левить, потому что, по его словамь (УШ, 2), всп израильтяне собрались предз царемъ Солопономъ. По толкованію д-ра Коленсо, они должны бы стать всв прямо — во линию противъ царя и образовать изъ себя такимъ образомъ длинный рядъ или цѣпь протяженіемъ около 70 льё (\*).-Послѣ этого ве стоить брать на себя трудъ доказывать, что д-ра

- (1) Болфе 270 верств.
- (ч) Болве 300 версть.

Коленсо не имѣетъ вѣрнаго и точнаго понятія ни о скиніи свидѣнія, ни о ея устройствѣ.

2) Могсей и Інсусъ Навинъ, говорящие всему Израилю. — Докторъ Коленсо цитируетъ изста изъ книги Второзаковія (І, 1. V, 1), гдѣ говорится, что Мочсей говорить всему Израилю, и еще болье выразительное мъсто изъ книги Інсуса Навина (VIII, 34. 35), гдъ этотъ великій рабъ Ісговы представляется намъ читающимъ слова закона всему Израилю-женамъ, дътямъ, пришельцамъ. За твиъ д-ръ Коленсо ставитъ слвдующий вопросъ: "можно ли представить себѣ, чтобы одинь человъкъ въ состояни быль слелать то, что представляется здѣсь сдѣлавшимъ Іисусъ Навинъ?... Можеть быть, здёсь говорится только о нёмомъ зрёлищѣ, но никакъ не о томъ, будто собравшійся народъ слышалъ и понималъ торжественное чтеніе Іисусомъ книги закона. Въдь никакой человъческий голосъ, если онъ не будетъ усиленъ какимъ - нибудь чудомъ, не можеть достигнуть столь громадной массы народа, которая равнялась васеленію Лондона". — Иными словами, Інсусъ Навинъ читалъ внигу закона двумъ миллюнамъ человъкъ; такое множество народа, въ цъломъ его составѣ, не могло слышать читаннаго, слѣдовательно Пятикнижіе теряеть свою историчность.--Историкъ клермонскаго собора пишетъ: "кромѣ придворныхъ и римскихъ кардиналовъ съ папою прибыли на соборь 13 архіепископовъ и 225 епископовъ, число прелатовъ въ митрахъ было 400.... Изъ сосъднихъ государствъ, для присутствованія на соборѣ, прибыло вножество владательныхъ особъ и кавалеровъ; городъ быль переполнень, тысячи иностранцевь раскинули палатки и шалаши, въ ноябръ, на отврытонъ поль. Слухъ объ этомъ великомъ намърении (крестовомъ походѣ) съ пляченцскаго собора быстро разнесся по всвиъ народанъ. По возвращении съ этого собора духовенство каждой епархии пропов'вдывало о красоть и славѣ святой земли. Когда папа взошелъ на высокую эстраду, сооруженную на клермонской площади, его

16\*

рвчь нашла сердца его слушателей уже приготовлен-- ными. Ораторъ былъ прерываемъ криками тысячь слушателей, восклицавшихъ: "такъ хочетъ Богъ, такъ хочеть Вогъ"! Здъсь д-ръ Коленсо могъ бы спросить не только о томъ, какимъ образомъ могли вайти матеріалъ для устройства такого множества налатокъ и шалашей, но и о томъ, какимъ образомъ такее иножество людей, разстявшихся по полямъ, могли слыпать слова папы и отвтчать на нихъ единодушных восклицаніемъ. Безъ сомнівнія, папу окружали каранналы, принцы, епископы; городскія улицы конечно наполняли жители города, которыхъ считалось 26,738 человъкъ; простые иностранцы толпились конечно весьма далско отъ оратора. Слъдовательно они ве могли слышать словъ папы; и следовательно разсказъ Эдуарда Гиббона есть вымысель.

220

Изъ своей порть - натальской резиденции д-рь Коленсо решаеть магистральнымъ тономъ, что никакой человвческий голосъ, если онъ не быль усилень чудесных образовь не могъ быть слышимъ израныскимъ народомъ, собравшимся на склонахъ горъ Геваль и Гаризимъ; но бывше въ твхъ местахъ путетественники, лично видъвшіе положеніе этихъ юрь. дунають объ этомъ совствиъ иначе. Это ны ножень подтвердить интересными ревсказами, находащимия у насъ предъ глазами. Докторъ Бонаръ унвряетъ, что если бы вто сталь въ междугорной долинъ, то его могь бы слышать всякий, находящийся на вершинв той вля аругой горы. Докторъ Томсовъ съ поэтическимъ одушевленіемь описаль видь израильскаго народа, разсьпавшагося на двухъ холмахъ и слушающаго угрозы Ісговы; ому казалось, что онъ слышить еще голось народа, перекликающагося съ одной горы на другую. По его словань, болье величественно зрвлища на когла вще не видано было подъ солнцемъ. Въ нетиности библейского даясказа онъ не сомневается ви-"сколько. - Впрочень, Нисание не говорить, будто всь израильтяне, присутствовавшие при чтении Інсусоть

Навиномъ книги закона, слышали читанное имъ. Народъ зналъ законъ и безъ труда могъ слъдить за его чтеніемъ. Когда историки приводятъ слова, сказанныя полководцемъ къ арміи предъ началомъ сраженія, то значитъ ли это, будто каждый солдатъ разслушалъ всъ слова эго?

3) Телецъ, выносимый изъ стана.—Извѣстно, что жрецъ обязанъ былъ выносить всего тельца, принесеннаго въ жертву, вонъ изъ стана, для сожженія (Лев. IV, 11. 12).-Докторъ Коленсо оцять берется вдъсь за свои измѣрительные инструменты. Опираясь на мнѣніе одного ортодоксальнаго богослова, онъ говорить, что станъ израильтинъ долженъ былъ представлять изъ себя городъ въ двѣнадцать квадратныхъ миль и, по своей обширности, равняться Лондону. За тёмъ продолжаеть : "такимъ образомъ остатки этой жертвы должно было выносить самому Аарону, или одному изъ его сыновей, на разстояние шести миль..... Представьте же себѣ священника, идущаго пѣшкомъ и несущаго на своей спинѣ, отъ Сенъ-Поля до внѣшнихъ частей города, кожу и мясо, голову, ноги и внутренности витстъ съ пометонъ, - словомъ цълаго тельца"! При чтени этого не вправъ ли будетъ всякий спросить себя: кому принадлежать эти слова, способныя возбудить волтеріанскій смѣхъ, — епископу, или просто кощуну? Докторъ Коленсо, разсуждающий такимъ страннымъ образомъ, желая сдълать разсказъ Movceя смъщнымъ, прибавляетъ къ нему такія слова, которыхъ въ немъ совсѣмъ нѣтъ. Чтобы позабавить тѣхъ изъ своихъ читателей, которые, подобно ему самому, могутъ не знать настоящаго значенія разсматриваемаго мѣста, онъ кладетъ принесеннаго Богу въ жертву тельца на плеча священника и съ этою странною ношею заставляетъ его идти чрезъ весь станъ. Слова: на своей спинь и пъшкомо суть невинная ложь этого, столь добросовъстнаго контроверсиста; въ свящевномъ текстъ этихъ словъ нѣтъ. Если у кого нѣтъ уже безпристрастія, то нужно бы имѣть, по крайней мѣрѣ, приличіе, и для того, чтобы выказать свое остроуміе, не прибытать въ обычаю мясниковъ. Когда хотятъ критиковать священный тексть, то нужно позаботиться прелде всего о томъ, чтобы понять его. Довторъ же Коленсо, повидимому, читаеть еврейскій тексть поанглійски. Въ англійскомъ переводъ Библіи онъ прочель, что священникъ обязанъ былъ вынести (carry) тельца изъ стана. При видъ такой чудовищности онъ раскричался. Но если бы онъ постарался выразумъть смысль еврейскаго глагола, то увидель бы, что, если этоть глаголь, въ одной изъ своихъ формъ, значить просто нести, то въ другой своей формъ (гифиль), въ которой онъ и употребленъ въ разсматриваемомъ мѣстѣ, онь виветь также значение — приказать, застивить нести кою-нибудь другаго. Остервальдъ перевель его такимъ образомъ: "онз (священникъ) извлечето его изъ стана", и сдълаль бы еще лучше, если бы перевель его такимъ образомъ: "онъ долженъ приказать, вля ваставить вынести, или извлечь его (тельца) изъ стана". Если угодно еще лучше оцѣнить глубокую и безпримѣрную нелѣпость экзегетики д-ра Коленсо, для этого достаточно прочесть Лев. XIV, 44. 45, гдъ говорится о томъ, что долженъ дълать священникъ, если въ какомъ-либо домѣ окажется проказа. Англійскій переводъ, замѣняющій д-ру Коленсо тексть еврейскій, гласить такъ: "онъ (священникъ) долженъ разобрать домъ, камни, дерево, всю его обмазку, и вынести все это за городъ, въ нечистое масто" ('). Не думаетъ ли порть - натальский епископъ, что писатель, или писатели Пятикнижія, кто бы они ни были, — а по его мнѣнію, это мужи знаменитые, -- хотъли сказатъ, 9TO священникъ долженъ сдълать все это самъ, то есть, не думали ль они заставить его нести на себъ камни и бревна, и всю обмазку дома, на разстояние шести миль? Они непремънно, по его мнѣнію, должны были

(') Поанглійски это мъсто читается такъ : and be shall carry them forth.

хотъть этого, потому что тоть же самый глаголь, который употребленъ въ предъидущемъ мѣстѣ, поставленъ и здъсь, какъ въ англійскомъ переводъ, такъ и въ еврейскомъ текстъ. - Богъ сказалъ также Моусею (Исх. III, 10): "итакъ поди, Я пошлю тебя къ фараону, и изведи (съ англ. вынеси) народъ мой, сыновъ израилевыхъ, изъ Египта". Такъ какъ и здъсь употребленъ тотъ же самый еврейский глаголъ и въ тойже самой формѣ, что и въ первомъ мѣстѣ, то д-ръ Коленсо вправѣ утверждать, что, по мнѣнію автора, или авторовъ Пятикнижія, Моусей долженъ былъ нести на своей спинъ изъ Египта весь израильскій на-родъ. — Остервальдъ, Лютеръ, LXX толковниковъ и аругіе върно перевели еврейскій глаголь и чрезь это избъгли воображаемыхъ епископомъ Колевсо нельпостей. Но мы указали здёсь не на всё еще нелёпости д-ра Коленсо. Есть одна еще, которая способна вызвать только грубый смёхъ со стороны невёжества и невърія. Авторъ, желая быть популярнымъ, не постылился быть площаднымъ.

Пусть бы, за недостаточнымъ знаніемъ еврейскаго текста, онъ постарался выразумѣть, какъ слѣдуеть, по крайней мере, текстъ англійскій. Но онъ и последній понимаетъ не лучше, чъмъ первый. Онъ думаетъ, что глаголъ to carry означаетъ только нести, или выносить на себь. Но въ такомъ случат, какъ бы онъ объясниль следующія слова 2-й книги Царствь (VI, 10): "и перенесь (carried) его (кивоть завъта) Давидъ въ домъ Овелъ-Едома"? - Могъ ли Давидъ нести на себѣ ковчегъ завѣта, до котораго нельзя было ему и касаться?-Мы могли бы привести и другія подобныя мѣста, но ограничимся только приложеніемъ критическаго прима къ следующему месту изъ Робертсона: послѣ сраженія Солиманъ овладѣлъ многими укрѣпленными городами въ южныхъ провинціяхъ Венгріи, и, проходя по другимъ ея мѣстамъ, унесъ (carried) въ пленъ около двухъ милліоновъ человъкъ". По всей въроятности Солиману нужно было бы употребить десять дней на то, чтобы "унести пѣшкбжѣ, на своей опинѣ", въ самоближайшую провинцію своей имперіи, одного только чаловъка, и пять дней на нозвраценіе оттуда. Стало быть, ему нужно было бы употребить тридцать милліоновъ дней, или больше осындесяти двухъ тысячь лѣтъ на то, чтобы перенести на себъ два милліона плѣнниковъ.—Говоря о священновъ текстѣ, д—ръ, Коленсо прозноситъ слово нелипость. Слово это будетъ у мъста, если отъ священнаго текста будетъ перенесено на написанный Коленсо кожментарій.

4) Вооружение израильтяны. — Докторъ Коленсо приводить сладующее масто, конечно, по английском переводу: "сыны Израиля вышли изъ Египта вооруакенными" (см. Исх. XIII, 18) ('). — Прежде всего онь вадаеть вопросъ: какимъ образомъ люди, столько угнетенные въ Египтъ, могли запастить оружіемъ на шесть соть тысячь человѣкъ, то есть, на армію, которая была почти въ девять разъ больше арміи герцога Веллингтона при Ватерлоо, Въроятно ли, что бы фараовъ даль имъ, или позволиль имъть оружіе, особенно когда его собственная армія, составлявшая особую касту, не превышала, по словамъ Геродота, ста шестидесяти тысячь человѣкъ? За тѣмъ д-ръ Коленсо спрашиваетъ: оть чего шесть соть тысячь вооруженныхъ людей такъ долго не возставали противъ своихъ притъснителей в не свергли съ себя ига рабства, и особевно-отъ чего они трепещуть, какъ будто не въ состояни были ващищаться, когда узнали, что египтяне ихъ преслъдуютъ? Для увеличения трудностей священнато текста у Коленсо есть совершенно особенный пріемъ, которымъ онъ часто и пользуется. Это-прибавление лишнихъ словъ къ тексту. Въ первой главъ книги Числь онъ находитъ, что способныхъ носить оружіе израильтянъ было шесть сотъ тысячь человѣкъ (\*), въ приве-

(<sup>1</sup>) По русскому переводу: ев военноме порядки. — Ред.

(<sup>3</sup>) Шесть согъ три тысячи пять сотъ патьдесятъ (Числ. 1, 45, 46).

Digitized by Google

денномъ же нами итстъ изъ книги Исходъ онъ читаетъ, что израильтяне вышли изъ Египта вооруженныин. Отсюда онъ тотчасъ же двлаетъ тотъ выводъ. что шесть соть тысячь человъкъ, которые, по своему возрасту, были способны носить оружіе, были всв вооружевы. -- Писаніе ничего подобнаго не говорить; оно нигав не называеть ихъ воинами, ни людьми, обнажающими мечь; но д-ру Коленсо захотвлось создать meetь - соть - тысячную армію израильтянъ, для того, чтобы доказать ложность повъствованія священнаго текста. Такая выдумка доказываеть лишь легкомысле самого критика. Онъ могъ бы точно также сказать? что у Франціи двенадцать милліоновъ солдать, а у Россіи — двадцать милліоновь, потому что постольку эти государства считають у себя способныхъ носить оружіе граждинъ. Онъ долженъ бы однако припомнить, что у І. Навина было только около сорока тысячь человёкъ, которыхъ онъ биравилъ въ ханаанскую землю къ Іерихону (І. Нав. IV, 13); онъ не могъ притомъ не знать, что еврейское слово, переводимое имъ словомъ армія, есть одно изъ самыхъ неясныхъ и спорныхъ. --- Далъе, на поляхъ англійской Вибліи онъ вычиталь: "по пяти въ рядъ". И тотчясъ же снова берется за свой метръ. Если израильтяне шли по пяти въ рядъ, говоритъ онъ, то они должны были составить изъ себя колонну въ шестьдесять восемь миль (около двадцати четырехъ льё) ('). Другіе переводять это мъсто: по пятидесяти во рядь. При этомъ колонна не смущаетъ уже д-ра Коленсо своею длиннотою, но онъ не въритъ, что строго могли быть соблюдены ряды ея. Воины, по его словамъ, должны были оставлять свои ряды для того, чтобы помогать во время пути своимъ женамъ, дътямъ, больнымъ, престарѣлымъ. Стало быть, по его мнѣнію, разсказъ ложенъ. — Впрочемъ онъ снова возвращается къ вооружению израильтянъ, такъ какъ оно лучше идетъ къ

(1) Больше ста версть.—/чд.

его цѣли. Такъ какъ священный тексть, даже по его собственному признанию, ничего положительнаю объ этокъ не говоритъ, то онъ самъ дополняетъ его. По его словань, "ессь корнуса ('), въ шесть соть тысячь человѣкъ, со времени народной переписи (Числ. I, 3) быль вооружень. По свидътельству исторіи въ это время изранльтяне несометено владтли оружість. Гдт же они могли взять его, какъ не въ Египтъ"? – Еще разъ замѣтикъ, что д-ръ Коленсо называетъ воинами людей, только способныхъ носить оружіе, и поднвимся плодовитости его остроумія. Онъ полагаетъ, что шесть соть тысячь созданныхъ его воображениеть воиновъ были всѣ вооружены. И послѣ этого восклицаеть, что разсказъ свящевнаго писателя — выдумка! Что касается выдумокъ, то авторъ, какъ намъ кажется, никому въ нихъ не уступитъ.-Скажемъ, что радіоналистъ Гезеніусъ разсматриваемое сейчасъ мѣсто переводить такъ, что устраняются всъ затруднения. По его мивнію, израильтяне вышли изъ Египта "бодрыми, сильными, готовыми къ сраженію". — Кнобель тоже, какъ замѣчено нами выше, раціоналистъ, переводить такъ: "разитщенные въ порядкт, по отряданъ, не ситшанно и не какъ мародеры". Два великіе іудейскіе авторитета-Овкелосъ и Абенъ-Эзра-переводять: "препоясанные", то есть, длинныя одежды израильтянь были, по обычаю путешественниковъ и воиновъ, препоясаны. Если бы д-ръ Коленсо не захотълъ намъренно преткнуться о камень претыканія, могъ бы руководствоваться въ своей критикѣ тѣмъ или другимъ изъ этихъ переводовъ.

Можно было бы продолжить разборъ сочинения Коленсо, изъ главы въ главу, какъ это дѣлано нами доселѣ; но пора остановиться. Читатель достаточно уже познакомился съ силою и безпристрастіемь его критики. Очевидно, если бы его методъ приложить къ разсказу о ватерлооской битвѣ, то она обратилась бы

(') Слова эти подчеркнуты у самого Коленсо.

въ нѣчто совершенно невѣроятное. Даже описаніе какого-нибудь общественнаго празднества сдълалось бы, при такомъ методъ, совершенною нельностью. Если въ какой-нибудь газеть было напечатано, что на площади Согласія, или на Марсовомъ полѣ былъ весь Парижъ, то д-ръ Коленсо, следуя своему мотоду, сейчасъ же вымерилъ бы пространство, которое долженъ быль занимать каждый взрослый парижанинь; за темъ онъ вымърилъ бы, какое пространство должно быть занято полутора - милліономъ парижань, потомъ пространство названныхъ въ газетв изстъ, и доказалъ бы, съ метромъ въ рукахъ, совершенную нелиность газетнаго описанія. Къ этому геометро-измърительному доказательству онъ прибавиль бы еще, какъ это и дълалъ не разъ, говоря о собраніи, или путешествіи израильтянь, что на этомъ праздникъ не могли быть больные и разрѣшившіяся отъ бремени женшины, что приведенные своими родителями малые дёти должны были покрывать своими криками голоса людей вврослыхъ, и проч. и проч.

Такова ученость, такова пронидательность, таковы критические приемы порть - натальскаго епископа, столь мудренаго въ своей аргументации. Конечно, было бы очень несправедливо съ нашей стороны, если бы мы поставили на одинъ съ нимъ уровень всіхъ противниковъ правой въры. Но все же нужно сказать, что нѣтъ ничего интереснѣе и поучительнѣе, какъ видъть нападки отрицательной критики на книги священнаго Писанія. Эта критика, въ своихъ нападеніяхъ на нихъ, вынуждена строить гипотезы на гипотезахъ, грудить противоръчія на противоръчія, нельпости на нельпости, постоянно разрушать свои собственные труды, самымъ очевиднымъ образомъ изобличать себя въ заблужденіяхъ, но, что особенно странно, нисколько въ нихъ не сознаваясь и, при всемъ своемъ безсили, не уменьшая своей заносчивости. Въ частности относительно Пятикнижія положенія ся до того противоположны, при безконечномъ ихъ разнообразіи, что еще Паскаль очень нозабавиль публику, представивь куросную и колкую картину ея своенравныхъ фантазії. Одинъ англійскій писатель, характеризуя эту критику, сдёлалъ замёчаніе, что, по ся воззрёнію, Пятикникіе было написано на столько различныхъ фасоновъ и во столько различныхъ эпохъ, что надобно счесть за чудо уже самую возможность его написанія.

Говоря такимъ образомъ, им. не хотимъ сказать того, будто ортодовсальныя мнёнія относительно священныхъ книгъ, и въ частности Моусеева Пятикинжія, не представляють никакихъ неопредъленностей в никакихъ затрудненій, будто они не имъють надобности въ пересмотрѣ и исправлении относительно июгихъ пунктовъ. Нисколько но дуная отридать всего этого, иы питаемъ однаво надежду, что настоящее кратическое время разъяснить эти пункты и дасть новое оружіе христіанской апологетикъ для борьбы съ невъріемъ. Мы не наъ числе тъхъ, для кого трудности представляются легкими; но мы не привадлежимъ и къ темъ, кто желалъ бы совсемъ сбросить съ себя бремя этихъ трудностей? Въ области священной критики есть еще немало вопросовъ трудныхъ и даже, можно сказать, невозможныхъ для ръшения. Но если здесь еще иного таинственнаго, за то еще больше свъта, и сомнъніе побъждается върою.

### ПРИБАВЛЕНИЕ 2-Е.

#### О ПЯТИКНИЖИ САМАРЯНСКОМЪ (1).

Самаряне, существующіе до сихъ поръ (хотя въ самомъ ничтожномъ количествѣ) въ Наблусѣ — древ-

<sup>(\*)</sup> Первый, кто доставиль въ Европу экземпляръ санаряскато Пятикнижія, былъ Пьетро де ла Валле; онъ купилъ его въ Данаскъ, въ 1616 году, для Ахилла Гарлан де Санси, бызшаго тогдащиято французскато посланника при оттоманской пор-

немъ Сихемѣ, — имѣютъ у себя Пятикнижіе, извъютное на языкѣ ученыхъ подъ именемъ Кодекса. Этотъ кодексъ написанъ финикійскими или хананейскими буквами, неправильно именуемыми самарянскими. По мнѣнію прежнихъ критиковъ — Эйхгорна, Михаэлиса, Розенмюллера, Сильвестра де Саси (\*) и другихъ, кодексъ этотъ относится къ эпохѣ прелшествующей отпаденію десяти колѣнъ отъ престола Давидова и представляетъ такимъ образомъ новое доказательство глубокой древности Моусеева Пятикнижія; по мнѣнію же новѣйшихъ критиковъ—Гезеніуса (\*), Де-Ветте, Эвальда, Гэверника, Винера (\*), Джюнболя (\*) (Juynboll), Ренана, Николя, онъ относится къ позднѣйшей эпохѣ. І. Вотъ доказательства, на которыхъ основыва-

ють свое мнёніе первые изъ названныхъ критиковъ.

1) Многочисленныя предосторожности, принятыя Мочсеемъ къ сохраненію даннаго имъ закона и нъ изученію его встми израильтянами, дъла, совершившіяся за тъмъ въ силу этого закона, то особенное оботоятельство, что это былъ законъ гражданскій и религіозный, долженствовавшій поэтому находиться въ рукахъ судей и священниковъ, пророческія школы, осно-

ть. Этоть экземплярь, подаренный до Санен ораторіанцият, ат вастоящее время находится възмилералерской нарижевой библіотекь (восточные манускрипты чизь залада ораторіи, № 11). • Munk, Palestine, р. 655.—За твить Ушеръ (Useries) добыть ещо шесть экземпляровъ самарявскаго кодекса, в Кеннинотъ — шестнад-- цать

(') Mémoire sur l'état actuel des Samaritains, Annal, des voyages, 52 cab.

(\*) Comment. de Pentateuchi Samarit. origine, indole, auctoritate. Halae, 1815.

(\*) De versionis Pentat. Samar, indole. Lipsiae, 1817. Этоть переводъ, относящійся къ первому христіанскому вѣку, не долженъ быть смѣшиваемъ съ самарянскимъ Патикнижіемъ, такъ какъ самарянскаго въ немъ одиѣ только буквы.

(\*) Comment. in 'histor. gentis Samaritanae. Leyde, 1846,

1

ванныя Самунломъ, бяагочестіе царей Давида и Соломона, — все это заставляеть думать, что, въ эпоху отдѣленія десяти колѣнъ, списки Пятикнижія должны были находиться во всѣхъ колѣнахъ израильскаго народа.

Правда, Іеровоамъ, первый царь новаго израильскаго царства, изъ политическихъ видовъ, нарушилъ два закона Пятикнижія, — тѣмъ именно, что учредилъ въ народѣ еврейскомъ другой религіозный центръ и представилъ Іегову подъ вещественною формою ('), тѣмъ неменѣе ни изъ чего не видно, что бы онъ уничтожилъ другіе гражданскіе и религіозные законы Пятикнижія. Въ XII, 23. третьей книги Царствъ говорится о празднованіи израильтянами праздника кущей. Слѣдовательно перемѣны, внесенныя названнымъ узурпаторомъ въ установленное Моуссемъ богослуженіе, коснулись только двухъ или трехъ пунктовъ Моусеева законоположенія; все же прочее оставалось въ немъ въ прежней своей силѣ.

Что касается идолопоклонства, то, хотя оно и весьма сильно было распространено въ царствѣ десяти колѣнъ, все же однако не было всеобщимъ. Спустя три года послѣ его отдѣленія, многіе подланные этого царства ходили еще въ Іерусалимъ для поклоненія истинному Богу (2 Пар. XI, 16. 17). При дворѣ нечестиваго Ахава жилъ благочестивый Авдій, покровнтель пророковъ Іеговы (3 Цар. XVIII, 2 — 4). Семь тысячь человѣкъ не признавали еще тогда своимъ богомъ Ваала (3 Цар. XIX, 18). При Інуѣ почитаніе ложныхъ боговъ было уничтожено и жрецы ихъ умернивлены (4 Цар. X). Наконецъ, въ отдѣлившемся царствѣ было нѣсколько пророческихъ школъ (4 Цар. II, 5. 7. 15. IV, 1. 38. IX, 1. и проч.), и пророки (\*),

(') Правильнъе было бы сказать: ввелъ идолоповлонство.---Ред.

(\*) Ахія, Илія, Елисей, Іона, Аносъ, Осія, Михей.

Digitized by Google

до самаго разрушенія этого царства, не переставали поддерживать въ немъ истинную вёру и ув'ящевать народъ къ соблюденію Моусеева закона (\*). Изъ всего этого заключаютъ, что въ царствё десяти колёнъ непремённо должно было храниться нёсколько экземпляровъ Пятикнижія и послё отпаденія его отъ царства іудина.

2) Вѣроятно, эти экземпляры уцѣлѣли и во время самаго плѣна десяти колѣнъ.

Прежде всего считають несомневнымъ то, что Салманассаръ отвель въ плёнъ не всёхъ израильтянь, и что ни одно изъ десяти колѣнъ не обезлюдѣдо совершенно. Такъ, царь Езекія приглашаетъ всѣхъ израильтянъ въ Іерусалимъ на праздникъ пасхи (2 Пар. XXX, 1. 4), и религіозная реформа царя Іосіи простиралась на колѣна Манассіино, Ефремово, Симеоново и Нефеалимово (2 Пар. XXXIV, 6. XXXV, 17. 4 Цар. XXIII). При Седекій, восемьдесять челов'якъ изъ Силома, Сихема и Самаріи принесли жертвы Іегов'я (Іер. XLI, 5). Наконецъ, во время Інсуса Христа, вся Галилея была населена израильтянами. Въроятно ли, послъ этого, что бы нежду всёни этими многочисленными израильтянами, изъ которыхъ многіе, безъ сомитнія, сохранили въру въ Ісгову, не осталось ни одного экземпляра книги закона?

Съ другой стороны извёстно, что Салманассарь отправилъ въ израильское царство ассирійскую колонію изъ Куоы. Эти куояне, поселившіеся превмущественно въ удѣлахъ колѣнъ Ефремова и Манассіина, на западномъ берегу Іордана, смѣшались съ оставшимися здѣсь израильтянами, и изъ этого-то смѣшевія произошли самаряне. Естественно, куояне принесли съ собою въ новое отечество идолопоклонство; но видя свою страну опустошаемою львами, и приписывая это бѣдствіе гнѣву на нихъ Іеговы, Бога израилева, они

(<sup>1</sup>) Amoc. II, 4. Oc. IV, 6. VIII, 12. — Cm. Rosenmüller, Scholia in. V. T. in compendium redacta. Vol. I. p. 17 et 18.

чвідомили о своемъ бідственномъ положенія ассирійокаго царя, который, по ихъ просьбѣ, послалъ къ никъ одвого пленнаго израильскаго жреца съ темъ, чтобы онъ ваучилъ ихъ почитанию Бога ихъ воваго отечества. Этоть крець поселился въ Веонат и учредиль здъсь богослужение въ честь Іеговы (4 Цар. XVII, 28). Впроченъ, это борослужение несовствиъ было чисто оть явыческой примѣси, потому что куояне, почитая истиннаго Бога, не оставляли и прежнихъ своихъ языческихъ обычаевъ (4 Цар. XVII, 34). Позже однаво они, повидимому, совсемъ оставили идолопоклонство. - нотому что, когда іуден возвратились изъ вавилонскаго плѣна, они предложили имъ свою помощь въ по-. строени іерусалимскаго храма, и побужденіемъ къ этому выставляли то, что и они, подобно іудеянь, ночитають тоже истиннаго Бога и приносять Ему жер-. твы со времени царя Ассаргадона (1 Ездр. IV, 2). Изъ этихъ различныхъ фактовъ заключаютъ, что Мочсеево Пятикникіе сохранилось въ царствѣ израильскомъ и носле набел десяти коленъ, и что, въ частности, оно существовало тажь во время Ездры.

3) Новымъ доводомъ въ цользу древности самарянскаго Пятикнижія служитъ самое его начертаніе.
Въ самомъ дѣлѣ, положительныя свидѣтельства древнѣйшихъ раввиновъ, отцевъ Церкви и самихъ самарявъ говорятъ, что, по возвращеніи іудеевъ изъ плѣна, древнія еврейскія буквы были замѣнены халдейскими. Изъ этихъ же свидѣтельствъ видно, что самаряне сохранили у себя древнія еврейскія буквы, и, по изслѣдованіямъ нозѣйщихъ ученыхъ, они сохранили ихъ, съ весьма незначительными измѣненіями, до нашего времени ('). Отсюда слѣдуетъ, что самарянское Пятикнижіе древнѣе времени Ездры, и что оно начертано тѣми самыми буквами, которыми, инсали евреи до вавилонскаго плѣна.

<sup>(&#</sup>x27;) W. Gesenius, Geschichte der hehraischen Sprache, §§ 42. 43. — S. Preiswerk, Gram. hébr. р. XXXI.—Буквы эти можля видать на іудейскихъ монетахъ макказейской эпохи.

4) Что жевется торо юбстоятельства ; то дар встать священныхъ квигъ самаряне принимають одно только Пятивнижіе, то оно легко объясняется текъ, что Пятикнижіе существовало и было распространево во всёхъ колёнахъ еврейскаго варода още раньше разделенія царствъ. Действительно, въ эпоху этого разделения большей части провикъ ветковавътныхъ книгъ еще не существовало, или же онв не были еще приведены въ одвие составь. Въ застности книги Давида и Соломона не были приняты израильзянами, вяроят-HO, HOTONY, 'TTO OH' CIHARONE MHOLO HENOMENERAL HAS еобою Іерусалимь и церетво Іудино; книги же прорововъ не били праняти ями, ножеть быть, покону, что BP HEX'S CIMHINGUES CLARED INCOMINALOOS. REQ. NOLOS, RECTOR израильтвит. Повже, когда возвратившиеся. изъ вавилонскаго плена іуден отвергли вонощь санарянь: въ возстановления iepycaлныскаго крала (1. Ездр. IV, 3), HERBEROTE HOOVERLEXE RE INSERNE YOURSESCH, IG BRECTS CL DIMNT H IDERGTIC CAMADHERMS OBSILCHHERTS INHEES, HENDRIHXAS . COOCTDONEO: B'B: MADCYB'S AVANHONS, CABBARDES сще невозножеве. До этого не времени, именна до разделения сще царотва, настоящею прининою. отжинона Пяриквожія оть нось сахоннать за намь юрященнихъ внигъ, конечно, былъ саный дарантеръ. Цнтикни-STAR. KEKS KEEN OVILLOTHOBHO OCHOBBOE B. RELIONSILLION, и то особенное уважение, которое литали всё Идея. къ ниеви его висателя. Крочь того, опновы Пятикнижія нолжны были существовать въ несравнение больнемъ количества, чыла сински какой-нибудь другой священной княги, такъ какъ. оно кивло наибольшее унотребленіе въ религіосной и общественной практикв. Этоюто особенною его распростравенностно и практическирь употребления обоясняется и то, почему въ самарянскопь поденсе нать кноги Інсуса Цавена. Эта книга, какъ не имѣвшая той ваяности, каную имѣло Пятикнижіе, была не столь извъстна, какъ послъднее, и, можетъ быть, въ ту эпоху, когда кусяне приняли богослужение Ісговы, въ разрушенномъ израильскомъ

Сов. ш.

17

234

да саланяне ондугили ротребность въ донолнения Пятижнижия, сканчивающагося, какъ извѣстно, смертію Мочсел, книгою, передающею важнѣйшее національное событіе-утвержденіе изранльтянъ въ Ханаанѣ, то они составили сами книгу подъ имененъ І. Навина,кимгу, искаженную баснями и прибавками; просить же подлинной книги своего великаго вождя, преемника Мочсеева, у своихъ враговъ іудеевъ они не хотѣли.

II. Начиная съ Гезеніуса, изложевное нами сейчасть мению, благодяры авторатету этого ученаго гебраиста, сильно пошатнулось, в наибольшее число критиковъ примкнуло теперь къ его воззрѣніямъ. По его инбано, самарянский кодексь быль принесень въ Санарію зятень санарійскаго сатрапа Санбаллата, іудей-«кинь священниковъ Манассіей (см. Неен. XIII, 28). По свидѣтельству Іссифа Флавія ('), бракъ Манассія съ дочерью названнаго сатрана быль сильно порицаемъ священниками, такъ что они грозили ему, въ случав, если онъ не разведется съ своею женою, липенісиъ сана. Съ своей стороны Самбаллать объщаль своему зятно, если онъ согласатся оставить его кочь при себѣ, выстроить на горѣ Гаризниъ такой же хранъ, какой быль въ Герусалине, и сделать его въ новонъ хрань не простыть священникомъ, а первосвящениикомъ. Манассія, согласившись на обтщаніе своего тестя. удалился къ нему изъ Іерусалима, а за нимъ прибыли въ Самарію и всъ ть священники и іудеи, которые, подобно ему, быле женаты тоже на язычнынахъ. Александръ мекедонский далъ потомъ разръщение на построение на гаризинской гор'з храна. Таково было начало самарянскаго богослужения.

Этому интино касательно происхождения самарянскаго Пятикнижія можно противопоставить нъсколько, притонь важныхъ замъчаний.

(1) Antiqu. l. XI. c. VIII.

Digitized by Google

· Прежде всего неизвъстно съ точностію, когда именно апостать Манассія перешель къ самарянамъ. Іосифъ (') относить это событіе къ царствованію Дарія Кодомана, тогда какъ Неемія, жившій въ это время, относить его къ царствованію Артарасеркся Лонгимана, или не позже, какъ къ царствованию Дарія Нова. Очень можеть быть, что Іос. Флавій смѣшаль два различныя событія, -- то, о которомъ говорится въ книгъ Неемін (XIII, 28), съ какимъ-нибудь другимъ (\*). Это твиъ ввроятнее, что Неемія ничего не говорить ни о построени гаризинскаго храма, ни о возведени родственника іудойскаго первосвященника Еліашива, Самваллатова зятя, въ званіе первосвященника при этомъ храмв. Съ другой стороны, самаряне, по всей въроятности, не приняли бы религіозной книги отъ своихъ враговъ іудеевъ въ то время, когда послѣдніе отвергли ихъ содъйствіе въ возстановленіи іерусалимскаго храма. Нужно также обратить внимание на то, что отъ переселенія куоянъ въ царство израильское прошло четыре стольтія, и что въ теченіе этого времени необходимо должно было образоваться особое нартчесамарянское, — сибсь туземнаго еврейскаго языка съ языкомъ арамейскимъ (сирійскимъ), которымъ говорили ассирійскіе колонисты, такъ что чистый сврейскій языкъ погъ быть понятнымъ лишь для немногихъ самарянъ. Въроятно ли поэтому, что бы они стали переписывать іудейское Пятивнижіе туземными-еврейскими буквами и оставили его на языкѣ, который былъ уже непонятенъ для народа? Не проще ли будетъ думать, что самарянское Питикнижіе, написанное самарянскими, или финикійскими (хананейскими) буквами, существовало въ израильскомъ царствѣ еще до переселенія сюда кубянъ, т. с. въ ту эпоху, когда говорили здъсь еще чистымъ еврейскимъ языкомъ и для

(') Antiqu. I. XI. c. VII.

17\*

<sup>(\*)</sup> Въ книгъ Несміи совсьмъ и не называется по нисои удейскій священникъ апостать, зать Самналлата. — Ред.

286

посыць, на авторитеть воторато ссылаются въ насиященъ случаѣ, самъ говоритъ ('), что Пятикнижіе било принесено къ куоянамъ израильскимъ священнкомъ, присланнымъ царемъ ассирійскимъ (4 Цар. XVII, 28) (').—Наконецъ не видно, почему священникъ—отступникъ взялъ съ собою въ Самарію одно только Питикнижіе, взялъ тѣ самыя священныя книги, которы именно осуждали его за его супружество съ чужестранкою (Исх. XXXIV, 16. Втор. VII).—Такимъ образовпервое мнѣніе представляется наиболѣе вѣроятных.

III. Самарянское Пятикныжіе въ многомъ сходео съ переводомъ семидесяти толковниковъ, сдѣланныть около 290 г. до Р. Х. Гезеніусъ (\*), послѣдній нъ тѣхъ, кто въ особенности занимался этымъ юпросонъ, дѣлаетъ слѣдующія замѣчанія:

1) Между александрійскимъ переводомъ и самрянскимъ кодексомъ существуетъ согласіе въ большей части чтеній, происходящихъ, повидимому, отъ поясненій (глоссъ) или отъ весьма незначительныхъ поправокъ; 2) весьма часто это согласіе примѣчается относительно предметовъ незначительныхъ, не измѣнаюцихъ смысла рѣчи, равно какъ относительно варіантовъ, происшедшихъ отъ нерестановки и невольной замѣны однихъ гласныхъ знаковъ и буквъ другим; 3) напротивъ, александрійскій текстъ удаляется отъ самарянскаго Пятикнижія тамъ, гдѣ это послѣднее мпускаетъ большія кставки, или дѣлаетъ значительныя поправки. Онъ оставляетъ также свойственные самрянскому діалекту идіотизмы, и остается вѣрнымъ тексту еврейскому; 4) иногда, чтобы устранитъ какую-ни-

(<sup>3</sup>) Нѣкоторые ученые, какъ напр. Паро, Р. Симопъ, Карацовъ и др. думаютъ также, что самарянское Патикнижіе првнесено было этимъ священникомъ. — Ред.

" (\*) Comment. etc. § 3.

<sup>(&#</sup>x27;) Antiqu. 1 IX. c. XIV.

будь трудность еврейскаго языка, каждый кодексь нреднолагаеть свою собственную догадку; 5) также точно иногда и переводъ LXX и Пятикнижие самаранское отступають отъ текста еврейскаго, но не согласуются и между собою.

Старались объяснить эти сходства и разницы. Геэеніусь допускаеть двѣ различныя редакцій еврейскаго текста, взъ которыхъ нервая была чище второй. Первая, по его мненио, оставалась въ Іудев, а вторая перешля въ Санарію, Александрію, вообще въ Египетъ, где жило много јудеевъ. Здееь-то она сделалась вивъстною семидесяти толковникамъ. Этимъ предположеніємь онь старается объяснить сходства текста LXX и самарянскаго. Что касается разницъ этихъ токстовъ, то, по мнѣнію Гезеніуса, онѣ происходять отъ чисній, принадлежащихъ собственно тому экземпляру второй рецензія, съ котораго переводили LXX толковниковъ; и отъ ихъ критическихъ и экзегетическихъ догадокъ. Сверхъ того, Гезеніусъ думаетъ, что вторая еврейская рецензія, т. е. менье чистая, явившаяся въ Самаріи въ эпоху отступничества священника Манассии и написанная самарянскими буквами, не разъ была исправляема, частію для уясненія текста, частію для подтверждения раскольническихъ идей самарянъ, частию для сближения еврейскаго языка съ особеннымъ самарянскимъ діалектомъ. — Другіе критики ('), для объясненія сходства перевода LXX съ самарянскимъ кодексомъ, полагаютъ, что первые просто напросто переводали съ послъдняго, или, по крайней и връ, переводили съ текста, написаннаго финикійскими буквани, оставшимися, какъ извъстно, въ употреблении у самарянъ и замененными у іудеевъ при Ездре буквами четвероугольными-хананейскими. Иные же думають, напротивъ, что самарянскій кодексъ былъ интерполированъ по переводу LXX. Рейнгардз (\*) склоняется къ

(') Hassencamp, Commentatio phil. crit. de Pentat. LXX interp. graeco, non ex hebraeo, sed samarit. textu converso.

(\*) Opuscula academica. t. 1. p. 12.

· (

той мысли, что было два греческихъ перевода Патнкнижія, которые оба сдѣланы были въ Египтѣ, одинъсъ іудейскаго текста, писаннаго буквами еврейским, аругой — съ текста, писаннаго буквами самарянским. *Мизадъ* ('), изучившій этотъ вопросъ со всею тщательностію, готовъ принять ту мысль, что LXX переводчиковъ имѣли у себя предъ глазами оба текста зарязъ. Напротивъ, *Лагириз* (') смотритъ на самарянское Пятикнижіе какъ на переводъ съ LXX, "сдѣланный ва еврейскій діалектъ". Этотъ переводъ по словамъ Лаиюріа, и носитъ на себѣ печать позднѣйшей эпохи.— Такимъ образомъ вопросъ объ отношеніи самарянскаго Пятикнижія къ переводу LXX остается еще не рѣшеннымъ.

IV. Тексть самарянский во многихъ итстахъ разнится отъ еврейскаго текста, выработаннаю назоретами и общепринятаго въ настоящее время. Но легко прим'тить, что большая часть разниць вошла въ самарянскій тексть уже въ позднійшее время, и по всей віроятности, ихъ не было въ первоначальномъ самарянскомъ текств. Вотъ, по словамъ Гезениуса (\*), тв разницы, которыя свойственны самарянскому Пятикнижно: 1) поправки, сделанныя съ целію — приспособить тексть къ обыкновеннымъ законамъ грамиатики; 2) внесенныя въ тексть пояснительныя вставки; 3) перемена буквь или словъ для устравенія трудностей; 4) поправка нъкоторыхъ мъстъ мъстами параллельными; 5) внесенныя въ параллельныя мъста повторения; 6) подправка ТЕХЪ МЕСТЪ, СМЫСЛЪ КОТОРЫХЪ ВАЗАЛСЯ НОЯСНЫТЬ В спорнымъ; 7) замъна еврейскихъ формъ и словъ формами и словани, свойственными самарянскому идіому; 8) поправка еврейскаго текста, сдъланная съ цълноприспособить его въ идеянъ санарянскимъ (важнъй-

(\*) Commentatio, pars poster.

<sup>(&#</sup>x27;) Поцитованная выше диссертація Sur l'origine, l'age et l'état critique du Pentateuque Samaritain. Geneve, 1830.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Introd. Il part. p. 58.

шая изъ этихъ поправокъ есть замѣна слова Геояла словомъ Гаризима во Второзаконіи XXVII, 4); 9) нъсколько чтеній, которыя представляются лучше чтеній еврейскаго текста, и которыя находятся въ древнихъ переводахъ.

"Слѣдовательно, какъ основательно говорить Велете ('), въ самарянскомъ текстъ мы виземъ двя вида варіантовъ, которыми онъ отличается отъ текста мазорето-еврейскаго. Одни изъ этихъ варіантовъ произошли отъ самихъ самарянъ и слъдовательно не могутъ быть принимаемы, во внимание при опредълении отличительныхъ свойствъ древняго текста еврейскаго Пятикнижія; другіе находятся и въ древнихъ переводахъ и должны были находиться въ томъ экземплярв Пятикнижія, который первоначально попаль въ руки самарянъ отъ кого бы то ни было, -- отъ іудеевъ ли", или скорво, вакъ мы видвли, отъ твхъ израильтянъ, которые остались въ своемъ отечествъ послѣ разрушенія его Салианассоромъ. Послёдніе изъ этихъ варіантовъ имѣютъ, конечно, нѣкоторую важность для вритики и экзегстики Пятикнижія и могуть пролить нѣкоторый свѣть на первоначальный текоть его. Но въ концъ концовъ, изъ ученаго труда Гезеніуса слъ-дуетъ лишь то, что самарянский текстъ не такъ чисть, какъ нынвшній еврейскій, что его варіанты, въ большей части случаевъ, незначительны, и что согласіе, существующее между имъ в текстонъ мазоретскимъ, т. е. согласіе, существующее между двужя текстами. везависимыми одинъ отъ другаго въ теченіе почти двадцати осьми вѣковъ, не позволяетъ, говоря вообще, желать более почти ничего. Такимъ образомъ древность и неповрежденность Мочесева Пятикнижія получають отсюда вовое доказательство.

**H.** A. B.

(окончаніе будеть)

(<sup>1</sup>) Diction, encyclop. de la theol. cath., <sup>1</sup> жоль рубрикою: самарлиское Плтикнижие. vol. XVIII.

- j •

.171

## ЗНАЧЕНІЕ ИМЕНИ "ЧЕЛОВЪКЪ" У РАЗНЫХЪ НАРОДОВЪ.

ŧ.

(БОГОСЛОВСКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКИЙ АНАЛИЗЪ).

Наука о языкъ въ своехъ ностоненныхъ изисканіяхъ болье и болье убъждаеть насъ, что слово есть не символический знакъ, а дъйствительное выражение, такъ сказать, воплощение мысли или, точнье, понятия, Отчего же, одно и тоже слово часто соединяеть въ себь насколько понятій? Такъ естественно напрашивающійся вопрось этоть разрѣщается, тѣмъ, что слово соть воплощение только одного перваго, соединеннаю съ нимъ, понятія, то есть, только того поняція, которое возникло одновременно съ возникновениемъ сажаго слова. Отець цередаеть исчто сыну в замбчаеть, что омнь слущаеть его, --- слушаеть, значить слышить; а даншить онь, какъ и самъ отепъ, ушами. Воть отепъ эту передачу и называеть во-ушениема (во уши), внушенемъ. Сынь въ свою очередь передаетъ многое своему младшему брату и зимбчаеть, что брать не только слушаеть, но и понинаеть его и свою длятельность располагаеть уже сообразно съ внушениями старшаго брата; замѣчаетъ все это сынъ и отцовскому слову внушение (въ-ушение) придаетъ уже иное значение. По крайней мъръ въ наше время слово снушение имъетъ уже не то значение, какое оно имело при своемъ воз-

. . . .

Digitized by Google

никновении; тамъ не мензе все же оно есть воплощеніе мысли, воплощеніе понятія и притомъ понятія, сямымъ теснымъ образомъ связаянато съ темъ понятіемъ, какое первоначально соединено было съ этихъ словомъ. А какъ скоро выраженное въ словѣ повятіе о предметѣ, расширяясь болѣе и болѣе, выходить изъ объема перваго цонятія о немъ, является новое понятіе и съ неразлучной своей плотью — съ новымъ словомъ: сильное внушение есть уже убъждение. Такимъ образонъ всякое слово есть воплощение понятия и всякое новое понятіе вызываеть новое слово (1). А ежели это такъ, то само собой понятно, что проанализировать названія предметовь и дайствій съ древнайнихъ времень до нашихъ дней значить провлализировать развитіе человѣческой мысли. Въ современной наукѣ о языка нельзя не заматить задатковъ такого успаха; но должно соенаться, что для этого потребуются еще десятки, а быть можеть, и сотни леть. На этоть разь мы останавливаемся на значении только тёхъ наяваний. какія у разныхъ народовъ давались самому человъку. При этопъ запѣтикъ, что сохранившіяся названіятакой древныйный панятникъ въ исторіи человьчества. древнае котораго. нать, да и быть не могло, такъ какъ что можеть, быть древние слова? Впрочень зачимь дованьвать это положение? Его единогласно признають иченые всяхъ направлений-и филологи и философы и остественники. Гораздо трудное определить относительную древность самыхъ названий, разумѣемъ древнайшія наь нихь; потону что наука не рышила спе окончательно, какое сенейство языковъ древнѣе друсихъ. Наше личное мнёню склоняется къ тому, что семитическое семейство древнье прочихъ, Основания въ подтверждение такого мебнія следующія:

1) Семейство это очень долго не развивало гласныхъ. Это не то значитъ, что бы какой-либо языкъ могъ развиваться безъ гласныхъ звуковъ; это значитъ

(1) А всякая новая мысль вызываеть новое сочетные словъ.

Digitized by Google

только, что въ семитическомъ семействѣ звуки эти первоначально различались не по звуковому характеру, а по характеру и силѣ дыханія, сопровождавные звукъ. Первая еврейская придыхательная буква произносилась и какъ *а*, и какъ *е*, и какъ *о*, но всегда съ однимъ и тѣмъ же оттѣнкомъ дыханія.

2) Образованіе времень въ семитическихъ языкахъ ясно говорить, что, при всей своей выразительности, языкъ былъ еще чуждъ всякой искуственности; простота напротивъ является кореннымъ его свойствомъ (<sup>1</sup>).

3) Образованіе множественнаго числа въ именахъ свидітельствуеть о томъ же. Для образованія его семиты прибавляли къ слову звукъ м, то есть, для выраженія множественности они послідній слогъ растягивали; а звукъ м являлся уже, какъ необходимое слівдствіе такого растяженія. Пріемъ самый естественный в простой, но вполні выразительный.

Итакъ семитическое семейство языковъ, по нашему мнёнію, самое древнее семейство. Поэтому свое изслёдованіе о значеніи имени "человёкъ" мы начинаемъ съ еврейскаго и арабскаго имени: adam.

Признавъ семитическое семейство древнѣе другихъ, мн виѣстѣ съ тѣмъ должны признать, что "Адамъ"---имя перваго человѣка. А какъ въ вазванія выражается всегда понятіе, или взглядъ человѣка на называемый предметъ; то въ имени "Адамъ" долженъ былъ выразиться взглядъ перваго человѣка на себя. Въ своей статъв "слово" и природа человѣка на себя. Въ своей статъв "слово" и природа человѣка на себя. Въ своей статъв "слово" и природа человѣка на себя. Въ своей статъв "слово" и природа человѣка" (\*) мы старались на основаніи данныхъ филологическихъ доказать, что знаніе и мышленіе начинается съ самосовнанія. Значитъ, взглядъ на себя у перваго человѣка долженъ былъ возникнуть прежде всякаго другаго знанія и, значитъ, въ имени "Адамъ", какъ имени перваго человѣка, должно скрываться первое пробужденіе

(') Tanze.

<sup>(1)</sup> Правосл. Собес. 1869 г. кн. 8 м 9.

челов'вческаго самосовнанія. Но ясное пробужденіе самосознанія въ нашемъ я появляется лишь при его столкновеніи съ не-я. А такъ какъ не-я обнимаетъ все, кром'в нодлежащаго субъекта; то для точнаго онредѣленія значенія имени "Адамъ" мы точно должны опредѣлетъ и предметъ перваго столкновевія перваго челов'вка, — столкновенія, вызвавшаго въ немъ (въ челов'вкъ) первое пробужденіе самосознанія и первый ваглядъ на себя.

E

f

Форма не-я первоначально должна была явиться въ иной формѣ-простой, безъ отрицанія; потому что отрицаніе предполагаеть предварительный, довольно сложный процессь мышленія, и слёдовательно оно не въ самомъ зародышѣ его. Эта форма первоначально должна была явиться въ формѣ положительной, но съ хара́ктеромъ отрицательнымъ, слёдовательно въ формѣ противоположенія. По отношенію къ я такая форматы. Какое же ты вызвало въ Адамѣ это названіе сеобѣ съ соотвѣтствующемъ ему взглядомъ Адама на себя?

Если понятіе о себѣ и названіе себя въ первоиъ человѣкѣ явилось, какъ слѣдствіе перваго столкновенія его съ не-я, — съ другой стороны, если это первое не-я человѣкъ первоначально долженъ былъ мыслить не иначе, какъ подъ формою "ти", наконецъ если кромѣ этихъ формъ мышленія первый человѣкъ и въ первый моментъ проявленія сознанія не могъ имѣть другихъ формъ; то не подлежитъ сомнѣнію, что и названія для обозначенія свойствъ, какія представились ему прежде другихъ какъ въ себѣ, такъ и въ этомъ первомъ ты, онъ долженъ былъ заимствовать изъ этихъ двухъ, совершенно понятно и естественно вытекшихъ, формъ мышленія ('). Свойство всегда относится къ предмету какъ его проявленіе или даже произведеніе; поэтому и названіе свойства къ названію предмета должно относиться какъ слово производное къ первооб-

(') См. Правося. Собес. 1869 г. кн. 8 и 9.

равному. Такинъ образонъ для опредъления предмета, съ которымъ прежде всего столкнулся Адамъ, нанъ слъдуетъ отъюкать нервое производное слово отъ перваго мы и прочитать его значение. Такъ какъ мы привкали семитическое семейство языковъ древнъе другихъ семействъ; то первымъ ты должны признать семитическое же ты, то есть, еврейское и арабское т (tha). Производнымъ отъ него въ семитическомъ семействъ можетъ быть только еврейское соб (tham). На немъ поэтому мы прежде всего и останавливаемся.

(tham) --- какъ-бы множественное число отъ 7 (tha); для образованія его еврен, какъ вы зан'ятиля, прибавляли звукъ м. Но это слово первовачально какъбы кножественнаго; оно значить: чистый. (\*), простой, несложный (\*), обладающий всею полнотою совершенствъ (\*). Это--- свойства скоръе божескія, чъмъ человъческія (\*). А если такъ, то для насъ понятно и множественное число; евреи и до сихъ поръ употребляютъ овое Elohim---Боги въ значении: Богъ. Такимъ образовъ пер-

(') Псал. 18, 31. Бого мой: непорочено (ШП—tham) путь его.

(\*) Gussetius (Lexicon linguae hebraicae. p. 1723): simplicitas opposita duplicitati. Stockius (Clavis linguae sanctae veteris testamenti. Petropoli. 1827. p. 974): generatim notat simplicitatem duplieitati rei physice vel moraliter oppositam.

(°) Исх. 29, 30. Лев. 8, 8: — Stockius переводить plenitudines; designatur enim revelatio plena et omnibus numeris absoluta; сомъдесатъ нереводятъ—истича (άλήθαα).—Псал. 19, 8: законя Господень непорочень,—безъ всякаго недостатка, полонъ, совершенъ; quia tradit omnia, quae ad salutem consequendam sunt necessaria. Stockius, p. 976.

(\*) Впосладствии этимъ словомъ стали обозначать и человъческия свойства: искренность, простоту и чистоту правственвую, когда человъкъ не двоится, не лицемъритъ; стали обозначать также полноту времени, напр. полноту двя, года. Лев. 25, 10. Імс. Нав. 10, 13. Быт. 6, 9. Втор. 18, 13. Ісв. 19, 4. Исм. 15, 2. вое не-я; къ поторому впервые отнясоя человёкъ, теоть Вогъ. Это подтверждаеть и бытописатель; когда товоритъ, что Богъ привелъ къ Адаму вскъх животнихъ (Быт. 2, 19). Въ этомъ фактъ нельзя не видётъ указанія на то, что Адамъ позналъ Бога прежде познанія внѣшняго міра. Адамъ позналъ Его въ моментъ перваго своего дыханія; потому что, вдунувъ въ Адама дыханіе жизни, Гоподь вмѣстѣ съ тѣмъ вдунулъ въ него свой образъ.

Мы опредѣлили предметъ перваго сознательнаго отношенія Адама. Это—Богь. Теперь намъ слѣдуеть опредѣлить результатъ этого отношенія по отношенію къ самому человѣку. Мы уже замѣтили, что первое столкновеніе человѣка съ не-я должно было вызвать въ человѣкѣ тотъ или другой взглядъ на себя. Поэтому опредѣлить результатъ перваго столкновенія человѣка будетъ значить опредѣлить первый взглядъ его на себя. А какъ ни одно человѣческое понятіе не нозможно безъ формы,—безъ слови, безъ названія; то опредѣлять первый взглядъ человѣка на себя всего удобнѣе и вѣрнѣе по первому названѝо, данному человѣку и усвоенному имъ себѣ самому. Это названіе "Адамъ". Что же оно значить?

Имени "Адамо" обыкновенно принисывають значеніе прилагательнаго — "красный" и производять его оть прилагательнаго — "красный" и производять его оть по саманание сто изъ земля); такъ какъ тѣло человѣка сотворено изъ земли. Но изъ законовъ развитія языка (') открывается, что такъ (adamah) само произошло отъ такъ (adam), какъ порусски отъ челоовко — челосвиоя. Хотя Адамъ и на землѣ воззванъ былъ къ жизни, но первое обращение сознания его было къ Богу, а не къ землѣ; поэтому и въ имени его долженъ былъ выразиться результать такого отношения. А что слово adam—человѣкъ находится въ родствѣ

(') (adam)—чистый норень, а въ 7078' (adamab) есть суффиксъ 7, вызвавший новый гласный внукъ «. Adamah значить кавъ-бы еденова. съ прилагательныть ad am — красный и съ ad a mah зеиля, мы не отвергаемъ, но думаемъ, что эти послъднія слова сами произошли отъ существительнаго имени ad am — человъкъ. Давая имена всъмъ тварямъ, человъкъ зеилю, изъ которой сотворено его тъло, въ силу закона ассоціацій долженъ былъ представить сродною самому себъ; а сродная мысль должна была воплотиться въ сродное слово и выразиться въ формъ сродной имени ad am и производной отъ него, то есть, въ формъ ad am ah.

Что же значить само adam? Если уже для пробужденія саносозванія необходимо столкновеніе нашею я съ какимъ бы то ни было не-я, то для составленія того или другаго понятія о послѣднемъ еще более необходимо выделение я изъ не-я, то есть, для какого бы то ни было познанія человёку необходимо прежде выдълить или отличить себя отъ всего внъшняго; безъ этого выдъленія человъкъ вст предметы сибшиваль бы съ собою. Форма выделения себя изъ всего внѣшняго у всѣхъ народовъ и всѣхъ вреженъодна и таже я, семитическое (древнее) 8. Но это семитическое » замѣчательно тѣмъ, что оно еще даже не звукъ; это-одно тонкое дыханіе; это-знакъ, показывающій, что воздухъ слёдуеть вдохнуть въ себя, или знакъ указанія на себя, равно какъ семитическое л (ТЫ)-ОЦЯТЬ НЕ СТОЛЬКО ЗВУКЪ, СКОЛЬКО СИЛЬНОС-СВИстящее выдыхание воздуха изъ себя; потому что оно равняется греческому r ( $\tau$  + F (')) или англійскому th; въ томъ и другомъ явные признаки густаго дыханія. Значить семитическое лесть знакъ указанія на то, что-внѣ человѣка. Что мы вѣрно понимаемъ древнее значение тонкаго и густаго дыханий, это, крожв самыхъ ихъ названій (тонкое, spiritus lenis и густое, spiritus asper), подтверждають и заимствовавшие отъ евреевъ свой алфавитъ греки. Тонкое дыханіе они означали прежде знакомъ I, а густое знакомъ I; тотъ

(1) Объяснение этого внака будетъ сейчасъ.

ł

ľ,

ĩ

ł

и другой ставили въ началъ слова, начинающагося съ гласной или предъ нею или надъ нею (1). Первый самой фигурой своей показываеть, что произношение слова следуеть начинать вдыханіемъ воздуха въ себя, а второй, -- что произношение слова следуеть начать выдыханіемь воздуха изъ себя. Действительность такого значенія въ древности этихъ знаковъ подтверждается слёдующимъ соображеніемъ: надъ словомъ, начинающимся съ P (R) греки всегда ставили знакъ F, а звукъ Р новозможно произнести, если вдыхать воздухъ въ себя; напротивъ его очень легко произнести, если сильно выдыхать воздухъ изъ себя. Если знакъ густаго дыханія имвлъ такое значеніе, то обратный І-знакъ тонкаго дыханія долженъ быль имѣть и значение обратное. Быть можеть, человекъ почувствоваль себя, какъ себя, въ моменть перваго вдыханія воздуха въ себя и отдѣлиль себя оть не-себя въ послёдовавшій за тёмъ моменть выдыханія воздуха изь себя...... и древняя семитическая форма такого отличенія есть ». Въ имени 🗁 אר (adam) первый знакъ 🗱 не есть ди этотъ первоначальный указатель на себя, не есть ли действительно личное и встоимение я?.... Допустикъ это предположение. Что же такое — 🗁 7 (dam)?.... Не есть ли это смягченное, убавденное, уменьшевное = (tham)? ¬ (th)-сильный придыхательный звукъ, а ү (d) — средній. Чтобы выразить понятіе о себѣ, человѣкъ смягчилъ первый звукъ олова, указывающаго на Существо совершенное; это знакъ, что онъ посмотрѣлъ на себя ниже, чѣмъ на это Существо, но въ тоже время посмотрѣлъ на себя, какъ на подобнаго Ему; та (tham) и та (dam)-иодобны. Такой переходъ звука л (th) въ звукъ 7 (d) — не ръдкость въ еврейскомъ языкъ и именно переходъ оъ такимъ характеронъ, что звукъ Э, замѣнивъ собою въ словѣ л, ослабляетъ мысль: גאת (thaab) значить:

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Журн. мин. нар. пр. 1869 г. Наша учеб. лит. стр. 3 и 10.

страстио желеля, в IN7 (dasb)-только соболизноonaz: 5217 (thaphal) shaynts: san Abbans, a '27 (daphii) безслави: 5n (thal)-nyua, холжь, a 5n (dal)-moraiti, orcioga ללל (thalal)- coopars as kywy, a דלל (dalal)сычертано изъ кучи (вычерпана вода), уменьшено. И не только въ сврейскомъ, а во всёхъ, извёстныхъ намъ, языкахъ переходъ звука t въ звукъ d-не ръдкость: греческое Эсос перению въ блос и въ латинское deu: ненъцкое teuten, откуда-тестоны, измънилось въ deuten, откуда-deutsch. У насъ есть слово тятя; этенъ именень дёти называють отца, а подобнаго в близкаго ему человека, но мение родотвенного самыть детямъ, отцова брата, называютъ дядя. Почему же не допустить, что и изъ ШЛ образовалось ШЛ, какъ изъ 57-57. наъ *тата-дада,* и съ чёмъ же главнымъ харыкуероль не тождества, а только подобія?...... Если (adam), т. е. в есть личное изстоимене - и, то все слово-, Адамъ" -- будеть вначеть; я-подобіе, вля: яnonenz:

Мы никогда не осмѣлись бы навести и такого очень и очень вѣроятнаго объясвенія имени Адала, если бы въ еврейскомъ языкѣ ве было слова (dam) съ вначеніемъ подобія. Во всѣхъ мѣстахъ, глѣ говорится о сотвореніи человѣка по нодобію Божію, понятіе "подобие" выражается словомъ понятіе "подобие" выражается словомъ только въ менскомъ родѣ порат (Быт. 1, 26. 5, 1. Иса. 18, 4. 40, 18. Іезек. 10, 10. Дан. 10, 16). А пророкъ Іезекіиль употребляетъ въ значенія подобія (Іез. 19, 20). Значитъ въ еврейскомъ языкѣ было слово' значеніемъ подобія. А что изъ тока и поробляетъ въ значенія подобія (Іез. 19, 20). Значитъ въ еврейскомъ языкѣ было слово' тока адат), нъ какомъ бы значенія мы ни приняля знакъ «,-видно изъ слѣдующихъ образованій: изъ логі (thaпаh-далъ) образовалось тока ванана (')-даръ), изъ

<sup>· (1)</sup> Знанъ й мы нитаемъ, какъ намецкое й, 1. е. ближе къ е.

פרה (aphrath-плодовитая), изъ ורה (zarach-произошель) образовалось אורה (azarach-туземець).

Не встръчая никакихъ препятствій для такого ебъясненія слова Адама со стороны филологіи, ны повволяемъ себѣ думать, что оно вполнѣ согласно и съ духонъ сказанія Movceoba: сія книга бытія человнуя (шама), во оныже день сотвори Бого Адама: по образу Божно сотвори его. Мужа и жену сотвори ихся: и благослови ихо, и нарече имя ему Адамо, во опоже день сотвори ихо (Выт. 5, 1. 2). Лишь только сотвориль Вогь человъка, даеть ему уже и имя и благословляеть его. Отсюда видно, во-нервыхъ, что человъкъ сотворенъ самосознающимъ, иначе онъ не могъ бы стать въ сознательныя отношения въ слову Божію; во-вторыхъ-что первое столкновение перваго человъка было отношение къ Творцу, потому что вслъдъ за сотвореніень человёка говорится о благословени его н о нарочения ему имени: и благослови нахо, и нарече имя сму Адама. Что значить нарече? Вёдь вельзя же понимать это чувственнымь образомъ? Первое явленіе Вога человѣку и было уже вареченіемъ имени послѣднему. Увидъвъ Творца, человъкъ увидълъ въ себъ образъ и подобіе Его, а витетт съ твиъ услышаль или узналь и свое вия..... Говоря въ этонъ маста о сотворенін мужа и жены, бытописатель тёмъ не менёе мыслить того и другую, какъ человѣка вообще: нарече. говорится, ижя сму (не имъ), хотя рѣчь идеть о сотворени и благословени не одного, а обоихъ: благослови ихъ, и нарече имя ему Адамъ, въ оныже день сотвори илл. Зачъкъ же откровение говорить, повидимому, о наречени имени человъку вообще, а ни Адаму, ни женъ-въ частности? Не погръшимъ, если скажень, что-затемь, чтобы выяснить человеку его существо; что и достигается объясненіемъ имени-Адама. Бытописатель говорить: сотвори Бого Адама, и тотчасъ прибавляеть: по образу (האפורת) женскій родъ отъ dam) Божію сотвори его. Эти слова, по нашему

18

мвѣнію, не что нное, какъ объясненіе нмени и сущности адама въ смыслѣ человѣка вообще. Въ самонъ дѣлѣ, можетъ ли не обратить на себя вниманія то обстоятельство, что въ нѣсколькихъ иѣстахъ за словами: сотвори Богъ человика—Адама, бытописатель дѣйствительно какъ-бы въ объясненіе, что такое—Аданъ, тотчасъ прибавляетъ: по образу и подобію Болсію сотвори его (Быт. 1, 27. 5, 1)?

Далѣе, слово 🗀 (dam) значнть не только подобіе, но в мышлепіе, пониманіе, в глаголь тат (damah) значить не только: быть подобныма, но и: размышлять, понимать, и употребляется въ этокъ значенін весьма часто (Числ. 33, 56. Есе. 4, 13. Псал. 50, 21 (по еврейск. счету). Иса. 10, 7. 14, 22). Отсюда новое заключение, именно то, что первый человъкъ, придавшій слову = (dam-подобіе) вовое значеніе,вначеніе мышленія, пониманія, придаль его потому, что образъ Божій видѣлъ онъ въ своей мысли, въ своемъ унь, въ своей душъ. Не будь у перваго человъка сознанія, что онъ носить въ себе образъ и подобіе Вожіе и носить именно въ своей душь, въ своемъ умь; хитрость, какую употребиль зній, чтобы соблазнить жену: отверзутся очи ваши и будете яко бози, вндяще доброе и лукавое (Быт. 3, 5), не могла бы витьть успѣха; потому что не имѣла бы подъ собой никакой почвы...

А. Некрасовъ.

(продолжение будеть)

· Digitized by Google

# РѢЧЬ,

### СКАЗАННАЯ ВЫСОВОПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ АНТОНІ-ЕМЪ, АРХІЕПИСКОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ, ПОСЛѢ МО-ЛЕБСТВІЯ, ПО СЛУЧАЮ ОТКРЫТІЯ ВЪ КАЗАНИ СУ-ДЕБНОЙ ПАЛАТЫ И ОКРУЖНАГО СУДА, 8 НОЯБРЯ 1870 г.

Волею Августѣйшаго Монарха даются и нашему враю новыя судебныя учрежденія.

Влагословенъ Господь, имже царіе царствують и сильніи пишуть правду (Прит. 6, 15), внушившій Благочестивѣйшему Государю нашему преобразованіе въ отечествѣ нашихъ сихъ учрежденій! Это преобразованіе, между другими многими, коими ознаменовано нынѣшнее мудрое и славное царствованіе, есть, несомнѣнно, важнѣйшее и благодѣтельнѣйшее.

Судъ-великое дѣло въ государственномъ устройствѣ. Это — важнѣйшая отрасль правительственной власти. Какъ власть сія—отъ Вога,—ибо нисть власти, аще не ото Бога,—сказано въ словѣ Божіемъ (Рим. 13, 1), — такъ и судъ въ рукахъ этой власти — отъ Бога. Онъ-единый Законоположнико и Судія человѣковъ (Іак. 4, 12), — даетъ правительствамъ народовъ, вмѣстѣ съ другими преимуществами и правами, и право суда; почему судъ въ рукахъ ихъ-по-истинѣ судо Божій есть, какъ и говорится въ священномъ Писаніи (Втор. 1, 17).

Въ судъ-одна изъ самыхъ иогущественныхъ силъ, коими зиждется благосостояние человъческихъ обществъ.

18\*

И каковъ судъ гдѣ-либо въ человѣческонъ обществѣ, таковъ тамъ и степень его благоустройства и благоденствія. Чёмъ гдё-либо судъ въ рукахъ правительства яснье отражаеть въ себь образъ Божія суда и уподобляется ему, т. е. чтить правильние, проницательние, всесторонние, непогринимие и независание ни отъ какихъ увлечений ни на десное, ни на шуе, тверже и непоколебинае, вообще строже и точнае сообразуется и съ внѣшнею заковностію и съ внутревнимъ чувствомъ правды, тъмъ въ немъ болѣе и сим способной созидать благосостояние общества. Такой судъ-наилучшее и драгоцѣннѣйшее украшеніе въ вѣнцв на главв правительства, надежныйшая опора и утвержденіе власти предержащей. При такомъ судѣ вь государствѣ полное уваженіе къ закону, всецьюе довърје къ правительству, искренняя любовь и преданность къ предержащей власти. При такомъ судѣ въ государстве проченъ добрый порядовъ: правда и добро такъ безонасны в благонадежны, находя всегда себъ твердую охрану и вёрную защиту, а неправда и ало тамъ не смѣютъ слишкомъ высоко поднимать главу свою, не оставаясь викогда веизобличевными в безнаказанными. Какъ посему не желать, чтобы судъ устроенъ былъ въ государствъ наилучшимъ образовъ в сколь можно ближе выражаль въ себе образь Божи суда!

Какъ было не желать и намъ, чтобы въ отечествѣ нашемъ преобразованы были къ лучшему тѣ учрежденія, въ коихъ творится судъ! Ибо но той мѣрѣ, какъ человѣчество идетъ впередъ по пути разввтія своихъ естественныхъ силъ, усовершается и преуспѣваетъ съ добрыхъ своихъ сторонъ, къ прискорбію, и вло, посѣянное въ немъ изначала, со времени периаго преступленія человѣками запевѣди Божіей, тоже болёе и болёе развивается и утончается и такъ перемъщивается съ добромъ во всёхъ проявленіяхъ жизни и дѣятельности людей, что суду человѣческому все труднѣе и труднѣе становится выполнять свою задачу—разоблачать зло и преступленіе, распутывать весьна хитро и тонко соплетаемые покровы лжи и лукавства, коими они искони силятся прикрывать себя отъ преслѣдованія закона и обманывать самый прозорливый и опытный судъ, чтобы такимъ образомъ избъгать должнаго воздаянія.

И вотъ почему прежніе пріемы и формы суда, употреблявшеся у насъ до сихъ поръ и, конечно, въ свое время достигавшие своей цѣли, по вынѣшнему иоложению вещей и современному развитию общественной жизни, сделались неудовлетворительными и недовлѣющими въ тому, чтобы съ надлежащимъ успѣхомъ разоблачать зло и преступление во всёхъ ихъ **УТОНЧЕННЫХЪ И ЛУКАВНХЪ ИЗВОРОТАХЪ И ИЗРЕКАТЬ ВСЕГІА** приговоръ правый, соразмѣрный преступному дѣйствію, и притомъ неукоснительный, дабы зло обличалось, пресвкалось и каралось, по возможности, въ следъ за самынь его проявлениемъ, пока долгая проволочка времени не могла затемнить разнообразныхъ обстоятельствъ преступнаго дела, запутать и скрыть концы эсёхъ нитей онаго. Опыть и наука выработали въ настоящее время иные формы и прісмы суда, признанные лучшими и надежнёйшими въ тому, чтобы достигалась успѣшнѣе цѣль суда, чтобы творился всегда суда правый и скорый.

Такой-то судъ---судъ правый и скорый объщается пожидается огъ новыхъ, вводимыхъ нынъ и въ напнемъ краѣ, судебныхъ учрежденій. Можно ли сомнъваться, что всѣ привѣтствуютъ ихъ съ искреннямъ сочувствіемъ и радостію, съ глубочайшею благодарностію къ Августѣйшему--мудрому Монарху?

Съ таковымъ же сочувствіемъ привѣтствуемъ сіи учрежденія и отъ лица св. Церкви, и молитвенно призвавъ на предстоящую дѣятельность ихъ благословоніе Отца світовъ и Его благодатную помощь и вразумленіе вамъ, кон будете здъсь дъятелями суда, отъ всей души желаемъ, да оправдается то, что чается отъ новыхъ формъ и порядковъ судопроизводства. А такъ какъ это будетъ зависъть не отъ свойства только этихъ порядковъ самихъ по себѣ, какъ бы хороши и совершенны они ни были, а вивств и оть личныхъ качествъ техъ, въ рукахъ конхъ будетъ дело суда: то молимъ Господа — да будутъ вовыя судебныя хражины наши всегда видъть у себя на судейскихъ съдалищахъ атятелей наилучшихъ, должнымъ образомъ приготовленныхъ и унственно и правственно къ своему делу, живо сознающихъ всю важность и святость з оваго, одушевленныхъ полнымъ усердіемъ и самоотверженною преданностію своему долгу и уваженіемъ къ своей присягв, проникнутыхъ горячею любовію къ добру и истинѣ и чувствомъ неподкупной правды и неизмѣнной втрности и кодексу законовъ государственныхъ и закону, написанному на скрижаляхъ совъсти. Пустъ будуть здёсь всегда такіе деятели суда, какихъ указано было Вогомъ избирать народу израильскому для тойже цълн: мужи мудрые, умътельные и смысленные, мужи Бога боящіеся и праведные, ненавидящіе гордыни, не знающие лици и не любящие мзды въ судъ (Втор. 1, 15). Пусть судящіе здёсь ищуть не одной лишь формальной и внѣшней правды и удовлетворенія буквъ закона, но витсть съ симъ и наипаче внутренней правды и согласія съ духомъ закона: ибо буква иногда убиваеть, какъ говорить апостоль, а духо животворита (2 Кор. 3, 16), и самая строгая законность внёшняя можеть быть въ рёшительномъ противорёчии съ внутреннею правдою. Такъ и Святьйшій святыхъ былъ нъкогда осужденъ множествомъ голосовъ по буквѣ закона, а разбойникъ оправданъ... Пусть знается здъсь и милость на судъ, но безъ потворства злу и преступленію, безъ усилій адвокатскаго краснорѣчіяотнимать въ глазахъ судей у преступления подлинный, безобразный и богопротивный видь его и виновность,

и склонять ихъ чрезъ то кривить вѣсами правосудія, а пусть будеть это такъ, какъ бываетъ въ судѣ Божіемъ, гдѣ милость и правда являются въ совершенной гармоніи, и, по выраженію псалмоптвца, срътаются и лобызаются (Псал. 24, 1). Пусть судящие вообще всегда творять свое святое дело предз очами Божіими, и зная, что судъ въ рукахъ ихъ судъ Божій ссть, помнять, что великій грѣхь-теорить дъло Божіе съ небрежениемъ (Iep. 48, 10) и тяжкая вина предъ Вогожь творить неправду въ судѣ, судить лицепріятно, судить праведнаго неправеднымъ, неправеднаго же праведнымо (Прит. 17, 15), доброе называть лукавымо, а лукавое добрыма (Ис. 5, 20); пусть помнять, что есть и надъ судіями Судія-Господь Вогь на небеси, и будеть надъ судомъ человѣческимъ Вожій судъ, на который приведеть Господь некогда все твореніе. На семъ судѣ будутъ судимы, со всѣми дѣяніями, и самые суды человѣческіе, и суды неправые, небрежные, издоимные, лицепріятные, пристрастные, потворствующіе злу, какъ бы ни были они прикрыты личиною формальной заковности и разукрашены витійствомъ присяжныхъ защитниковъ, обличатся тамъ и осуждены будуть, какъ и всё другія неправды и беззаконія человъческія.

F

правила помѣстияго соборя, йже во иппо́нъ сошедшихса стыхъ о̀щъ соз переопрестольника ѝмуще трофима архиепкпа кархидо́нскаго правилъ и́зложиша й къ цркоеному багочинію ().

Читатель, знакомый нѣсколько съ исторіею христіанской Церкви, съ удивленіемъ остановится предъ этимъ неизвъстнымъ ему документомъ. Что это за пра-вила помъстнаго собора во Иппонъ, о которомъ нътъ ни слова ни въ Кормчей, ни въ Книгъ правилъ? Что это за Трофимъ, архіепископъ кархидонскій, о которомъ до сихъ поръ исторія ничего не знаетъ? Дъйствительно, подобнаго собора никогда не существовало. Если название Кархидонъ принять за Халкидонъ, т. е. предмѣстіе Константинополя, то странно, какимъ образомъ этотъ халкидонский архіепископъ могъ предсъдательствовать на соборѣ во Иппонѣ на западѣ? Да притомъ же халкидонские архипастыри, сколько извъстно, не носили званія архіепископовь, которое усвоялось святителю Константинополя. Обращаясь же къ самому чтенію правилъ, легко замѣтить, какія побужденія руководили ихъ авторомъ. Правила эти составляють грубый вымысель какого-то безпоповщинскаго писателя, и придуманы съ очевидною цълію о-

(<sup>1</sup>) Документъ этотъ сообщенъ намъ казанскимъ казедральнымъ протојерсемъ В. П. Вишневскимъ.

правдать безпоповщинское учение въ глазахъ просто-душныхъ и темныхъ людей. Извёстно, что безпоновщинская догнатика обоснована лишь на несколькихъ изключительныхъ, иногда и неправильно толкуемыхъ случаяхъ изъ церковной практики, а также на совершенно произвольныхь толкованияхъ нъкоторыхъ мъстъ писаній апостольскихъ и отеческихъ. Но каждый безпоповець, безпристраство всиатривающийся въ исторические факты и въ свидвтельства авторитетныхъ книгь, не можеть не заметить, что наряду съ редкими, изключительными фактами исторіи находится иножество другихъ фактовъ, пряно противоръчащихъ ихъ догиатикъ, фактовъ изъ нориальной, такъ сказать, церковной практики; а протива придуманныхъ безпо-повцами толкованій изв'єстных м'єсть, есть множество другихъ свидътельствъ, совершенно ясныхъ, идущихъ въ разръзъ съ ученіемъ безпоповщины. Обстоятельство это не можеть не наводить на разумье маломальски смыслящаго и искренняго старообрядца.-И дъйствительно, не разъ случалось, что безпоповецъ, взявшійся за чтеніе авторитетныхъ книгъ, въ концѣ концовъ доходилъ до кръпкаго убъждения въ шаткости и неосновательности своей догматики и нербдко оставляль свое согласіе. Отсюда ясно само собою, какое сильное действе на всякаго сометвающагося безпоповца и даже колеблющагося православнаго можетъ оказывать изиышленный документь, въ которомъ, иожно сказать, вся безпоповщинская дагматика подводится подъ опредѣленія небывалаго на самомъ дѣлѣ помъстнаго собора во Иппонъ.

Общая мысль всёхъ 50 правилъ заключается въ послёднемъ: "Свёту убо полуденному сіяющу по вселеннёй и солнцу озаряющу лучами своими весь міръ, не достоить малымъ звёздамъ свётити, но благо же, благо же да воспёвается наче (?). Подъ зарями же солнечными бывающу времени, увы тогда ! Мали бо страны и грады начнутъ святыя горы имѣти (?); обаче тогда правовѣрніи по симъ правиламъ да жительствують не изибнио, за нужду, дондеже возгласнть глась трубы всемирнаго возстанія" (пр. 50). Несмотря на нъкоторую риторическую безсимслицу, здъсь такъ в сквозить общее безполовщинское начало "по нужав в закону премѣненіе бываетъ"; и какъ будто за нѣсколько вѣковъ было предуснотрѣно это оскудѣніе солнечнаго свъта, т. е. священной іерархіи. Что же значать послѣ этого божественныя обътованія о вѣчносте свяшенства, извъстныя и самимъ безпоповпамъ? И говорилъ ли когда-либо какой другой соборъ, несомнънно бывшій, правила котораго пон'вщены и въ Коричей, что-либо подобное? И оть чего это Церковь нигат не высказала этой мысли?.... Отв'тть одинь: правило это въ первый разъ яви не въ догматикъ безпоповщиеской, и отсюда уже какимъ-либо ревнителемъ безпоповства занесено въ число правилъ измышленнаго собора во Иппонѣ.

"По симъ правиламъ правовърнии да жителитеуютъ за нужду"!

Что же это за правила? Во всёхъ ихъ видёнь тотъ же ревнитель безпоповства, измыслившій ихъ въ подтвержденіе ученія своей секты. Стоить обратить особенное вниманіе на тѣ, которыя касаются таинствь вообще, и въ частности крещенія, исповѣди, причащенія и брака, а также пріема прозелитовъ; есть привила замѣтно направленныя противъ поповцевъ.

Общее ученіе о таинствахъ выражено въ правнлѣ 39; въ немъ говорится, что хотя всѣ таинства потребны ко спасенію, но по нуждѣ можно спастись и безъ нихъ, — кромѣ крещенія и покаянія, безъ которыхъ не возможно получить спасеніе. Такое правило встрѣчается лишь въ безпоповщинскихъ сочиненіяхъ (<sup>1</sup>); и замѣчательно, что безпоповщинскихъ сочиненіяхъ (<sup>1</sup>); и замѣчательно, что безпоповщинские писатели 18 столѣтія, столько потрудившіеся надъ отысканіемъ въ пользу своего ученія древнихъ свидѣтельствъ, ничего

(1) См. наприя. Мечь духови, л. 477 об.

не говорять о существования такого правила въ опреавленіяхъ соборовъ. Есть, правда, одно свидетельство въ древней церковной книгь, нъсколько напоминающее собою приведенное правило и потому послужившее для безпоповцевъ исходнымъ пунктомъ для ученія о важности таинствъ ('); это свидътельство Большаю катихизиса, раздѣляющаго всѣ таинства на "нуждно потребныя" и просто "потребныя во спасеніе". Но во 1-хъ, это раздѣленіе въ Вольшонъ катихизисв не имѣеть того значения, какое придають безпоповцых наприм. муропомазание хотя и относится къ числу таинствъ только "нуждныхъ"; однако о немъ замъчается, что безъ него совершенный христіанинъ быти не можеть (\*), тогда какъ это послъднее значение въ безпоповщинскихъ сочиненияхъ умалено. Относительно таинства священства говорится, что хотя и не всякій долженъ быть священникомъ, но для церкви оно потребно нуждно (\*), о чемъ въ знаменитыхъ догматическихъ сочиненияхъ безпоповцевъ умалчивается. И потому Большой катихизисъ, хотя и допустилъ означенное дѣленіе, имѣющее значеніе по отношенію только къ каждому частному лицу, но не представлялъ возможности того, чтобы вся Церковь могла когда-нибудь оставаться безъ означенныхъ таинствъ. Во 2-хъ, въ Большомъ катихизисв въ числв таинствъ "потребно нуждныхъ" упоминается и таинство причащения, котораго въ разсматриваемомъ безпоповщинскомъ правилѣ нѣтъ, какъ это дъйствительно и соотвътствуетъ безпоповщинской практикъ, — ясный знакъ, что авторъ иппонійскаго собора съ нея заимствовалъ свои правила.

Относительно таинства крещенія въ правилѣ 16 и 22 говорится, что простецъ крещающій съ іерейскими молитвами раздражаеть Вога и святотатецъ есть, но по нуждѣ, аще не случится священника, и простецъ

- (') Помор. отв. 103.
- (<sup>a</sup>) Бол. кат. л. 396.
- (<sup>8</sup>) Tanze, 1. 359.

можеть крестить. Правило это, основанное на древней практикъ и писаніяхъ древнихъ отцевъ, существуеть и въ прав. Церкви. Необходимо замътить одно: вселенская древняя Церковь никогда не знала такой нужды, чтобы это изключение могло сделаться всеобщимь; поэтому-то Номоканонъ асонскихъ отцевъ, на свидътельство котораго безпоповцы также ссылаются въ своихъ сочинениять ('), и счель нужнымъ прибавить, что если ребенокъ, окрещенный міряниномъ, останется живъ, то его следуеть отнести къ священнику для совершенія иолитвъ (\*). Безпоповщинскіе писатели естественно онускають это добавление; тоже сделаль и авторь собора во Иппонъ. Кромъ этой выгодной для безпоновства недомолвки, безпоповщинскія воззрѣнія автора разснатриваенаго документа, по отношению въ вопросу о совершении крещения, болъе замътны въ правилахъ 40 и 11 и отчасти 21; въ нихъ повелъвается не только самому себя крестить, но и перекрещивать другихъ и даже самого себя. Древняя христіанская Церковь, дозволявшая въ случаъ нужды совершать крещеніе мірянину, нигдѣ не дала позволенія принимать переходящихъ отъ ереси - стало быть, и перекрещивать лицу неосвященному; между тъмъ для безпоповцевъ правило это необходимо. Поэтому авторъ раз-сматриваемаго документа въ 11 правилъ, чувствуя необходимость подтвердить это, по крайней марь, какимъ-либо разсуждениемъ, доказываетъ возможностъ нерекрещения міряниномъ твиъ, что его "православенъ крести и дадеся ему благодать Св. Духа крещеніемъ". Разсуждение это приводится въ безпоповщинскихъ сочиненіяхъ, откуда оно вѣроятно и заимствовано; но ясно, что если такъ разсуждать, то выйдетъ, что свя-

(<sup>1</sup>) См. напр. Мечь дух. л. 230 об. «Стоглавъ» написанный безпоповцами въ защиту своихъ миѣній и озаглавляемый: Ісусъ Христосъ есть основаніе церкве. л. 68 об. рук. нашей быбл.

(\*) См. Номой, печатный. л. 67.

Digitized by Google

щенникъ можетъ наприм. совершить хиротонію ('), такъ какъ благодать священства онъ имѣетъ; но этотъ выводъ отвергаеть самъ авторъ иппонійскаго собора въ правилѣ 37 (\*).

О таинствѣ покаянія говорится въ правилахъ: 21, 22, 26, 27. Общая мысль та, что исповѣданіе можеть совершать и простецъ. Самое замѣчательное изъ всѣхъ этихъ правилъ 21-е, — такъ какъ въ немъ предметъ изложенъ подробнѣе. Правило это составляетъ оче-видную выписку изъ Номоканона, печатавшагося при потребникахъ, выписку того итста, на которое указывають всѣ безпоповщинскія сочиненія оть "Йоморскихъ отвѣтовъ" и до новѣйшихъ произведеній въ этоть родь. "Простолюдину, говорить 21-е правило мнимаго иппонійскаго собора, кающихся пріимати достоить безь повельнія святительскаго подобнь же и неосвященному иноку; освященному же иноку или пресвитеру бозь повельнія епископля ни мальйшее что либо недостоить творити". Въ Номоканонв читаемъ: "елицы убо освященній, по повелѣнію епископа исповъданія человъческая да принимають; неосвященному иноку наказание его искуства даетъ власть примиренія" (°). Не вдаваясь въ подробный критическій разборъ этого ифста, замвтимъ только, что другія мъста тогоже самаго Нококанона говорять совершенно противное. "Отъ божественныхъ отецъ узаконися, читаемъ тамже, да исповъдающихся примирители бывають епископы прівышів апостольское въсто отъ Бога. Освященный же вновъ, множае паче неосвященный, чрезз волю спископскую Богови примирити не можетъ исповъдающихся" ('). А вотъ и еще другое мѣсто: "вѣдомо буди, аще кто безъ повеления местнаго епископа дерзнеть пріимати, яко преступникъ божественныхъ правилъ: ибо

- (1) См. Христ. чтен, 1865 г. яврарь.
- (\*) Снес. Мечь дух. л. 392 об. и дал.
- (\*) Іосноовск. потреб. л. 730.
- (\*) Іосифовск. потреб. л. 730 об.

не точію себе погуби, но и елицы у него исновідашася, не исповъдани суть, и елицъхъ связа или разръ-ши, не исправлени суть" ('). Примирить это противорѣчіе можно не иначе, какъ признавъ опечатку въ чтенія перваго мъста. Дъйствительно въ кіевскомъ изданіи Номоканона 1620 г. первая часть этого міста читается также, какъ и въ московскомъ издании: "елицы убо суть освящении, по повельнію епископскому исповидания человическая приемлють", --- а за тимъ: "неосвященному же иноку ниже дарз епископскую дасть власть примиренія", — мысль совершенно противоположная въ сравнени съ Іосифовскимъ изданиемъ, н совершенно согласная съ другими, указанными нами мъстами Номоканова (\*). Такимъ образомъ неизвъстный ревнитель безпоповства подъ именемъ 21 правила ипнонійскаго собора изложиль извѣстное мѣсто изъ Номоканона авонскихъ отцевъ, и притомъ мѣсто веська

сомнительной достовѣрности, такъ какъ оно противорѣчитъ другимъ мѣстамъ тогоже Номоканона, и въ изданіяхъ болѣе древнихъ, въ сравненіи съ Іосифовскимъ, читается совершенно не такъ.

Относительно таинства причащенія въ правилѣ 25 говорится, что всякій "долженъ имѣть тщаніе къ причащенію пречестнаго тѣла и крове Христовы; но въ случаѣ невозможности, да не тужитъ; духовнѣ бо причащается, сирѣчь любовію Божіею". Древняя христіанская Церковь знаетъ одинъ или два случая, когда св. мученики не могли удостоиться причащенія н когда вѣра ихъ, соединенная съ мученическимъ исповѣданіемъ имени Христова, какъ-бы замѣняла это причащеніе; но эти случаи Церковь никогда не вносила въ соборныя постановленія. Въ противвомъ случаѣ знаменитые защитники безпоповства — Денисовы, а также авторы другихъ безпоповщинскихъ сочиненій не пре-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Tamme, J. 668.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Подробн. объ этонъ ем. Прав. Собес. 1869 г. іюль, ст. объ безпоповщ. исповѣди.

мянули бы указать на такія опредівленія. Не ясный ли это знакъ, что авторъ небывалаго иппонійскаго собора составиль свое 25 правило подъ вліяніемъ выработанныхъ безпоповцани мыслей и, съ полнымъ сознаніемъ лжи своей, придаль имъ авторитеть опредёления 277 древнихъ святыхъ отцевъ. Кромъ наставления о духовноять причащения "любовію Божією", есть еще одно нравило, касающееся этого вопроса; именно правило 44 (и отчасти 22-е), воспрещающее "мнихомъ и людиновъ составляти безъ ісрея причастіе". Самое существование такого правила, совершенно ненужнаго съ точки зрѣнія православной Церкви, такъ какъ никто никогда не думаль, что составлять причастіе можно безъ іерея, — объясняется лишь исторіею безпоповства. Въ концѣ 17 столѣтія въкто старецъ Авраамій вынесъ изъ соловецкаго монастыря запасные св. дары, которые въ выговской пустыни были разведены въ большой квашив, и такимъ способомъ составлено было новое причастие. Причастие это употреблялось довольно долго. Уже во второй половинъ 18 стольтія московкіе безпоповцы опредѣлили не считать его за причастіе ('). На это-то составленіе причастія, въроятно, и намекаетъ авторъ разбираемаго документа въ своемъ 44 правиль. Самый способь выражения "составляти причастие" указываеть не на литургисание, о чемъ упоминается въ правилъ 22, а именно на составление причастія изъ смешенія древнихъ св. частицъ съ растворонъ простаго хлѣба.

Правила пріема переходящихъ отъ ереси или раскола заимствованы большею частію изъ апостольскихъ и отеческихъ опредѣленій, но заимствованныя изъ разныхъ вѣковъ, они расположены такимъ образомъ, что невольно напоминаютъ собою безпоповщинскія воззрѣнія. Самый важный вопросъ здѣсь относительно принятія безпоповцами отъ ереси переходящихъ, иначе говоря — совращающихся отъ православ-

(1) См. Христ. чтев. 1863 г. май.

ной Церкви. Извёстно, что безполовцы принимають таковыхъ не впаче, какъ чрезъ перекрещивание. И вотъ нензвістный авторъ вппонійскаго собора въ 8 правилѣ нишетъ, — что "всякаго подобаетъ сретика безъ разнства второе крестити". Это правило напоминаетъ намъ 46 и 47 апостольскія правила (1), которыя и приводятся безпоповцами какъ одно изъ главныхъ оснований для перекрещиванія (\*). Но означенныя апостольскія правила имѣли въ виду еретиковъ своего времени, которые не крестили во имя Отца и Сына и Св. Духа, какъ это видно и изъ послѣдующихъ правилъ 49 и 50; поэтому правило это къ пріему еретаковъ вообще не можетъ быть приложено, и на вселенсвихъ соборахъ (первомъ, второмъ и третьемъ оно было ограничено по отношению къ еретикамъ того времени — новатіанамъ, аріанамъ, македоніанамъ, монофизитанъ и другимъ, хотя подтверждалось по отношенію къ еретикамъ прежняго времени (\*). Авторъ мнинаго собора во Иппонъ, преслъдуя безпоповщинскія мысли, списаль только правила св. апостоловь, и притомъ, нѣсколько усилилъ ихъ значеніе, сказавъ, что лесякано еретика быт разнства подобаетъ крестити", что уже прямо противоръчить опредълениямъ вселенскихъ соборовъ (4). За тъкъ нъкоторыя правила заниствованы у св. Василія в., наприм. 12 правило говорить, что подцерковниковь не достоить воскрещевати. "Название подцерковники встрътается въ первый разъ въ правилѣ св. Василія в. (\*). Безпоповцы прилагають это название къ частнымь толкамъ своей секты, при переход'в изъ которыхъ и принимаютъ подъ епитимію.

(') Старопеч, корич. л. 19 и 18,

(<sup>2</sup>) Мечь духовв. л. 9 об.

(<sup>в</sup>) Перваго всел. соб. прав. 8, втораго 7 и 8 и шестаго 95-е.

(4) Подробнѣе объ этомъ предметѣ см. Христ. чтен. 1865 г. іюнь и августъ; Труд. кіев. д. акад. 1864 г. іюль и августъ.

(<sup>5</sup>) Корич. J. 224.

Digitized by Google

Кроић подтвержденія собственныхъ положеній, безпоповщина съ давнихъ поръ ведетъ полемику съ по-довіднной. И въ числѣ правилъ иппонійскаго собора есть немало такихъ, которыя очевидно направлены полавных положений поповщины; таковы правила 18, 20, 24, 47 и отчасти нѣкоторыя друга (наприм. 21), косвецно направленныя противъ поповщины. Если логически сгруппировать означенныя правила, то ихъ можно передать вратко въ такомъ видѣ. Отъ еретиковъ, отъ которыхъ не пріемлетоя крещеніе, не пріемлется и хиротонія (20); этимъ безпоновецъ намекаеть ясно на значение бъжавшихъ изъ прав. Церкви поповъ, отъ которой, по его понятию, слёдуетъ принимать чрезъ перекрещивание. Но такъ какъ поповцы не соглашаются съ безпоповцами и въ самомъ чинъ принятія переходящихъ изъ правосл. Церкви, то безпоповець излагаеть другое правило (47): всякій попъ или епископъ, принятый отъ раскодъниковъ, сподобляется лишь съдалища и чести св раввыми ему, но священнодъйствовати не удостоивается. Здъсь вопросъ о значени бъглыхъ поповъ поставлевъ уже ръшительнъе и внъ связи съ вопросомъ о способъ принятия. За тъжъ, безполовець касается самаго совершения таинствъ бъжавшими попами; онъ говорить: священникъ витств съ крещеніемъ и игропомазаніе совершаеть (19), а между твиъ, просвитеръ муро освящать не можетъ (18). Предполагается: какъ же будетъ онъ совершать мурономазание (по правилу 19-му)? Испов'ядывать безъ повельнія святительскаго священникъ не можеть (21), хотя простой инокъ можетъ; не можетъ также священникъ посылать причастие въ иную страну (24). Это послѣднее правидо направлено собственно противъ того обстоятельства въ исторіи поповщины, когда вследствіе "оскуденія священства" — совершенное наприм. на Иргизе причастіе разсылалось по многиче поповщинскимъ общинамъ; каковымъ причастиемъ снабжалось въ 40-хъ годахъ вынъшняго стольтія в Рогожское кладбище. Многія изъ указанныхъ сейчасъ

COE. III.

19

правилъ заимствованы изъ соборныхъ постановления превней христіанской практики.

Итакъ, въ правилахъ небывалаго собора во Иппонѣ повсюду замѣтво перо безпоповщинскаго писателя. Сверхъ того, при ттени ихъ нетрудно заметить и то, какому частному толку принадлежить этоть писатель. Въ правилъ 29 предается анасемъ между прочимъ тоть, кто "гнушается брака"; за тёмъ правило 33 ваповтдуеть не разлучать еретиковъ, (т. е. православныхъ), повѣнчавшихся до перехода въ расколъ или такъ называемыхъ "староженовъ"; далье объясняется возможность безсвященнословныхъ брачныхъ сопряженій бываемыхъ "по нуждѣ" (пр. 34), каковаго брака, по правилу 43, "не достоить гнушатися", при этонь запрещаются только браки съ "еретиками" (т. е. православными) — пр. 31, браки въ родствъ — пр. 32, браки безъ дозволения родителей до извъстнаго возраста и браки рабовъ безъ разрътения господина прав. 30. Все это-мысли, пропов'дуемыя согласиеть брачниковъ. Анаеема противъ тъхъ, кто гнушается брака, заимствованная изъ постановлений древней христіянской Церкви, имбеть въ виду бракоборцевъ, такъ какъ извѣстно, что брачники въ своей полемикъ упрекали послёднихъ въ томъ, что они презираютъ бракъ и твиъ нарицаютъ Творца злыхъ вещей сотворителемъ ('). Что касается собственно значения этихъ правиль, то стойть остановиться лишь на главныхъ изъ нихъ, т. е. на 34 и 43, заповъдующихъ безсвященнословный бракъ. Федостевцы въ своей полемикъ съ поморцами не разъ спрашивали о томъ, какими правилами пожно подтвердить, что таинство брака и безъ священника состояться можеть, и поморцы не могли привести ни одного яснаго и опредъленнаго правила въ этожъ смыслѣ. Ясно отсюда, что разсматриваемое правиле иппонійскаго собора или было имъ неизвѣстно, или они оцасались приводить его, зная, что седосъевцы сму не

(1) Семени. живнь въ расколь, Нильскаго. т. 1.

пов'врять; въ Кормчей же им одного такопо привила отыскать не могли, потому что его и нътъ. Въ нервый разъ мысль о возможности совершения таинства брака лицемъ неосвященнымъ была высказана во 2-й половинъ 18 столътія посявдователенъ московской Покровской часовни, и обоснована она не на канонахъ прав. Церкци, в на нъкоторыхъ историяссияхъ случаяхъ, не имъющикъ важнаго цервовнаго значения, а также на діалектическихъ тонкостяхъ разсудка (<sup>1</sup>).

Общее впечатлѣніе, оставшееся отъ чтенія раз-сматриваемаго документа, — самаго прискорбнаго свойства. Искреннее религіозное уб'яжденіе, хотя бы то и ложное, заслуживаеть болте или менье серьезнаго вниманія и возбуждаеть жалость въ заблуждающему, смешанную съ нѣкотораго рода уваженіемъ къ человѣку съ живымъ религіознымъ чувствомъ; проистекающій изъ невѣжества фанатизмъ возбуждаетъ непритворную, глубокую скорбь; но сознательный религіозный обианъ, свидѣтельствующій о крайней развращенности сердца и испорченности воли, способной на всякія низкія продълки для поддержанія лжи, не можетъ возбуждать иного чувства, крожъ глубокаго отвращения. Тамъ человъкъ стоитъ на ложной дорогъ отчасти, быть мо-жетъ, не по своей винъ; здъсь онъ является источниконъ зла, попирающимъ правду и совъсть. Тамъ чоловъкъ принимаетъ ложь за истину, не зная, въ чемъ состоить последняя, и не проразумевая первой; здесь онъ видить неправду, чувствуетъ слабость ея основъ, но не можетъ отказаться отъ нея, а, напротивъ, измышляеть для нея новыя опоры. Тамъ человъкъ уважаеть вфру; здёсь онь издевается надъ нею. Не разъ безпоповщина заявляла себя ложными ссылками, искаженіемъ свидѣтельствъ, но эти мелкіе случаи совершенно блёднёють предъ капитальнымъ вымысломъ не-бывалаго собора. Мы рёшились опубликовать его, что-

<sup>(&#</sup>x27;) Подробно объ этомъ см. со брачникахъ и бракоборцахъэ въ Прав. Собес. наст. года, за май и октябрь.

бы показать безпоновцамь, жакний байнями обольщають ихъ учители ихъ.

Самое наложение превиль отличается иёстами безсимолищею и безграмотностию, зависящею, быть ножеть, отчасти и отъ перечночака. Желая въ настоященъ случаё быть по возможности документальнымъ, из издаемъ ихъ со всёми означенными погрёщностами, прилагая, гдё можно, свои подстрочныя объясненія.

Н. Ивановский.

Digitized by Google

Правило А. Вса кунинал правила. Стадъ Апав, и стыхв оця очтвержающая хртіанское житіе, аже пражде нася стамя ахомя очетавлянная, и аже посачеди хотациая составничнов, теердо да держатся всёми. противащинитеса сима, да вудутя проклати.

Правнаю Г. Подоваета вка правнаа, аноже епкпома и презвитерома, тако и прострыма чакома, вдиначе мензаканича и непревратича хранити: сід же прелагающи и развращающи по всей (') похоти да суть проклати.

- Правило Д. Ация впкох или презвитера преступита кое либо правило, и баре искусный простаца вудета аждаа си, и собору ни вояжистита, да отваущится.

Правило Э. Иже о стати трук, най о единомъ и стыл

Правило 5. Со сретнки и раскольними никтоже да общается: раскоамищы же суть по не нарочнтых винаха и сканію (?) (\*) себ'я ота цркве отлучиша.

- Нравнао З. Прилагающія си зу сиха к пракославний вири, по предвоучинаємому да пріёмлются ко общенно, аще ан же кролит сиха кто пріёмлять преданий, епкля очбо да извержется, лика же да отвучится.

(<sup>1</sup>) По своей. (<sup>3</sup>) Здѣсь это слово какъ будто лишиее в затрудияетъ по-

Digitized by Google

Правило: И. Всакаго подоблетъ бретика вез різньства вторіє вртити, лепипомъ най презвитерства.

Пролино Ф. Исподоваета покријевати расколинкога, ме не состартел раскола: туха: бије ли состартел, то прециани ота ниха простти, рекше аки не кријени люде суть, и достонте иха совершенио кртити: ота новыхе же бије суцинха расколова приходацинха, стыма мурома помазовати.

Правило І. Неприлуча́кануса по случаю, или и несциу и нужди епкпу, или терею достента иноку, или простому уртаниц отв еретикова и располинкова приходащила покрещевати, тошо недостоить муритема́дание теорити, или молитела терейских четк разви отрицанте, и тройческаго погружения словеса глаго́аати.

Правило А. Миктоже сомните дл'имать, ако простед ектика второв прести без сценника. православени ко сый крести, и дадеса ему блгодать стаго дха прецениеми. Ашеви стаь ны сценники вго трете престити, да извержетса.

Правнао ЕІ. Ако недосто́нтв подвирковниковъ воскрешкать, най муромя пома́зовати.

Правило ГГ. СЭ донаттана крещенныха, недостонта ко пивовърію приходащиха второе крестити.

Правило Д. Непоррешно всть сумилациихся о своеми крецении, паки кртити.

Правило БІ. Манцы кринніе ота простыха правогерниха хртіана бывше, нетребъ сиха второе кртити: токмо аци изолита сщенника да исправита а млтвами и мирома.

Правило SI. Простеца ложна сщенникома сотворьса рекше ерейскими матвами и миропомазаніема крещая, ота таковач Крининія непріатно, но паки досто́нтя Іере́ю Кртити. Біце, по нужм'я неслучится сциенника, й простый рекше не рукоположе́уный да. покршбваетя. Бще же кто отя православнаго. Герел — йли отда простца, йли отя йнока крще́ннаго кртитя, то́й аки второ́е крта́ распина́етя.

Правило ЗІ. Отпадшаго ота правов'тріа неподоваета кртити, но по запреціёнію двою л'тту, мирома помазати и буле ли простыи она дховным пріимета отпадшаго, І л'ата епетимій да даста ему. Зане миропомазаніе простцы недайствуетса. ота отступника же кругеннаго, досто́нта второ́е крестити.

Правило Ш. Презвитерома миро недостонта осщати свёне Ебкпова.

Правнао ФІ. Крециеніе и миропома́заніе, вкупѣ сценникъ да совершаетъ, и въ цркви.

Правило К. Аще кінхя еретикова спасаемыха сіесть расколникова пріёмлетса крещёніе по вышеречённому, ота сиха еретика да пріёмлетса хиротонисаніе. Аще же ота кінха не пріёмлетса крещёніе, то ота ниха ничтоже да пріёмлетса: ни хртіанину ва црковь иха входити.

Правило КА. Простолюдину очко акоже кршати, и еретикова воскрушевати, сице и кающихса пріимати достоита беза повълъніа стительскаго. подобнъ и несциенному йноку, ацие собъсть неприпинаета. осщенному же йноку, или презвитеру беза повелъніа епкпла, нималъйшее что либо иедостоита творити.

Правило КВ. Недосто́нтъ просте́цъ црко́вна́а соверша́ти тайньства свѣне крщеніа и исповѣданіа. Ащели кромѣ сихъ на́чиетъ кто творити не осщенный руко́ю огражая, и чта млтвы іере́йскіа й миромя помазуа, и причастие составлая, и литоргисая, и вёнчая, и елеосщение твора, и водосщение, и подобная симя, той раздражаетя вга, и стотатеця ёсть. и наказуемь сый, бще не обратится, да вудетя проклатя.

Правило КГ. Ибо простеца досто́нта то́кмо о́утвержатиса на всѣха сщенныха пра́вилаха, а по ниха дѣйствовати недосто́ига, кромѣ крщеніа и покаа́ніа

Правило КД. Недостбита недостбиному приступати на причащенію, ни сщенника во иную страну причастіе посылати. ниже діакону составлати è. сіа же преступали да отлучитса

Правило КВ. Досто́нтя всакому тијаніе имети кв причаујенію прчтнаго тела и кро́ве Хрто́вы, зане нужно есть к самети вечнети жизни. Дие ли не случитса сваще́нника, и иже кудета на се гото́ва, а получити е не можета да нетужита. Дхо́вие во причаціаетса, си речь люко́вно ежіею.

Правило К.S. Отръва ай исповъдающагоса епкпя, или презвитеря, или діаконя, или инокя, или дховный обя рекше мирскій члка, и непріёмлай на покааніе; да будета проклата.

Правило КЗ. Миранину искусному быти дховному, выше М л'ета. Аще ли же нужда присп'ета, то аще й ниже сиха будета л'ета, да пріймета на покалніе. не пріёмже кающагоса при смёрти, да будета проклата.

Правило КИ. Стителю, и сшеннику и иноку, и миранину, потреба кающихся по евалтю, и по правиломя стыхя апля и стыхя обя исправлати.

Правило К.Ф. Плдо встами сими, буле кто крещентемя не испоктадуета быти оставленте гръховя, или глетя, ако млацы ин-

ï

чтоже ймутя, ота прародительнаго греда. нан'ота православпыха людина по нужн манцема кринене и сретикова и разябил инка воскрещевата не приемлета, гла, ако простцы веза миропомазаніа крещаюта, а не дхома стымя, или неимущиха по: нуз жи гда причаститиса осуждаета, или пающыласа хулита, най ота еретическиха попева тайнодёнства, или пающыласа хулита, коме патріаршескаго совёту, или гнущаета ерака, или масо адущиха тистое хулита, или срёду и патока и велиную Мі-цу непостит са, или вани коющинхся инстойо заврещаета, или везапрецияна ина діян процаета, или прилагаета что, ота преданныха вама и противитса, или прилагаета что, ота пенаянсанныха, или ма цяковисму пёнко неподовно начто прилагаета, или биля и ма авторания процаета, противита, и о сиха всеха из преданныха и ма авторатива наказания неподовно вакого да вулята. Пронаата, и о сиха нераконныха найоча и ина ана чима вравовлети противита, и о сиха преданныха и противита наказания и велодовно начто прилагаета и наказания наказумса, да вудата пронаата.

аріанина, не крестива и, да извергся.

- Правила ЛА. Православными индостбити со времий бра-

Правило: АВ. Медостонта: ва сродастив. пранитиса. » семи: те вывшу, по распушение ст лита да запретатса.

Правяло ЛГ. Вричнцы законнылиз вракома совокупнешеса, и ота правовърныха крестившеса. да неразлучаются брестичеса, превывати.

Правнао ДД. Кром'я терецинаго, браку; выти ме достонтя; обаче ничтоже творитя спону (?) и бе сцієнника и млтвя и: екичанта вываємо бракосочетаніе аціели по нужи. Аціели не по нужи то за поатіе да отлучатся на покажніе мето единої (обаче да пребудетя вкупо сожитіе неразлучаемо.

: Правила Л.В. Сня. сый под властию оца, и рабя под глиномя, вя: пов'язённа немогутя крачитиса, самовластному же сну, иму-

24. Правило ДЗ. Эпкпа очмирая вликото себе неможета другаго воставити бокпа, подоблив им по каций же нужая јерен јерен не можота поставити, или діакона діакона. Сице и едник ерен неможота поставити, или діакона силиникова да осналота е. " « Правило ЛИ. Полобаета: осиающима елен силониниома, и

" Правило Луг. Подоблетъ осуганијита елен сијеннинома, и Помизуемому, православныа вбры бити-

- Правяло Л.Ф. Ико вол тайны црябяныл потрення суть ко спасенно: обаче можете спастика чакв. аце неможете получити а, нужды ради, промте крубніл й покалина никтоже да именуетск хртіляния. не мощно: по чаку, кромте сихе таяне получити спасеніе.

Правино А. Аціе присибета такова нужда, ако немо́цию получити православнаго члка креститиса и есть греда втома, еже чамому са претити, ацие не еж кринена, или ота еретика съ кринена.

Правило М.Я. Никоваже нужди сущи недостоита простеца жинати, развек сшенинкова (!).

Правило МВ. Сосуду оскверньшуса, или иному либо чесому, но нужди млтвами всака сперна очищается, сотворива т по-

· · · · · ·

(1) Развь овещенных.

ина Правило МГ. По нужн бакове речёса, вез сійённика нывавмаго прака недосто́нтъ риуша́тика, бще объща́нія кыва́етта сить цево́му сожитию и разлученіе (1).

Правило ААД. Цеповел ваямя минхомя и лидниомя состава алти вед јерел причаотје, ни по ноей нучки бије во и вжија урез жая сицеваја звери се чудесь, на звоуверенје листинија, вбра- ота сблеже сицевому акиству недостоита быти.

Правило МВ. Ота простыха бывшіл веши и таннъства. акоже сшенныма правилама суть согласны: достоита даже до скончаніл вёка на сиха всёма бутвержатиса: а гаже несогласны и противны суть сима. недостоита сиха приводити во свидетельство.

Правило МЗ. Аще въ кривовѣрнін мощи аватса недосто́итъ симъ вѣровати.

Правило МЗ. Аще отъ расколниковъ соборнъ пріаты будутъ епкпы, или попы, то токмо съдалище да дастса имъ сравными имъ и честь. свщеннодъйствовати же имъ ничтоже достоитъ, аще не второе поставитиса достойны суть: токмо рукою огражати неотемлетса.

Правило МИ. По нужди самъ са крстивый по преданію црковному можетъ иныхъ крстити, и подати блгодать стаго дха по достоднію.

Правило М.Ф. Сіа правила изложе́нная на семи собори. и стыхи апли, бгоносныхи оци, правила и писаніа нелживе пишемая стыхи оци, аще кто отмещети и не пріемлети, и непребываети внихи, либо чистительство либо простеци да будети проклати.

(1) Послѣднее слово непонятво.

Правило А. Сечту бубо полуденныму сілюцу по вселенией, и слицу озарлюцу лучами своими ейсь мирт, недостоите мальние зв'ездама св'етити но блгоже блгоже да восп'явается паче (?) подзарами же солнечными бывающу брамени, бувы тогда. мали во страны и грады начнуте стыл горы им'ети (?) обаче тогда правов'ёрній по сима правилама да жительствуюта нензигение за нужду, дондеже вогласнта глася трубы всемирнаго востанія.

t da la sis

,

Digitized by Google

# ОБЪЯВЛЕНИЯ.

1,

## объ издании

## APABOCJABHATO OSO3P5HI8

### въ 1871 году.

Направление Православиано Обозрыния, кажется, въ достаточмой степени выяснилось предъ читятелями какъ за однинядцять лать, его наданія вообще, такъ и въ частности за два посладню года издания подъ новой редакцией. Въ будущенъ нанъ остается тельно возножно полите раскрывать отдельныя стороны однажаль поставленной задачи. Выяснение истины Православнаго Христіанства ръ примъненія въ требованіямъ современности, въ цаянообразнымъ сферамъ и потребностамъ жизни, — сближение интересовъ религизисть от интересани общественными, духов, ной науки съ общею наукою, внутреннихъ копросовъ Русской Церкви съ сульбами всего христіанскаго міра, — жидое сочувствіе въ вробужаенію религіозныхъ митересовъ преимущественно въ нашамъ обществъ, къ важнымъ реформамъ, постепечно предпринимармымъ ръ нацей, церкви, — разъяснение значения атихъ начинаній, возножное въ преділяхъ частной литературной діятельности, -- отрѣшеніе оть сословной исключительности во ваглядахъ и стремлевіяхъ при твердой преданности общему дълу Церизи:---иоть главныя черты того литературнаго неправления, которону ны старались и будень стараться служить. Сочувстве WE нашену делу въ кругу людей, «нитересующихся религовными топросани, свободное сотрудинчество въ нашенъ журналъ представателей науки не тольно спеціяльно духовной, но и общей такъ называемой свътской, постоянное внимаще въ Призослемому Оборнийн вз большингээ образованнаго духовонстве доють намъ тивревность из тиерадсти набраниего пути. Ва новыха ожидаеныхъ условіяхъ и нашей духовной шечати и церкозно - ваминистративного быта вообщенных надеенся встрётить порых удоботве в болёв широкую возножность для серьевнаго служения литературнымъ словожь великому делу Превеслевія. ٠.

Православное Обозуплие въ 1871 году будетъ издаваться по прежней програмих; еженковчио, книжнани отъ 12 до 15 печатикъх листовъ, подъ редакцією священника Г. П. СмирноваПлатонова, при постоянноить участия въ трудахъ редакции свящевинковъ А. М. Иванцова-Платона и П. А. Преображевскаго.

Въ составъ Правослаянаю Обозрынія будуть входить:

1) Статын научно-боюсловскаго, кравственно-назидательного и церковно-историческаго содержинія.

2) Обазраніе замачательных событій церковной жизни въ восточныхъ привославныхъ порквахъ в зачадныхъ хриотіанскихъ обществахъ.

3) Статьи по практическимя сопросамъ церковной жизни о положения церкви и са отношеніяхъ къ государству и обществу, о призвания и бытв духовенства, о современновъ положенія духовно-учебныхъ заведений, о задачахъ духовной литературы, о религіозпо-привственномъ воспатанім народа я т. п.

 '4) Притические и библюграфические обзори заивчительных ивлений духовной науки и литературы — русской и вностранной.
 5) Изластия и заматики: новъйшия постановления по духов-

ному ведоиству, известія о систоявій призославных русскихъ миссій, льтопись духовно-учебной реворны, распоряженія о нокомъ устройстве приходовъ, внутренняя корреспонденція, письни изъ-за траницы, славлиская хроника, разпыя известія, библіографическій листокъ и т. п.

6) Въ приложения, по окончания перевода сочивения св. Иринел, будетъ печнтаться переводъ творевня св. Ипаллина «О Философскихъ уноврѣнихъ», или «Противъ всѣхъ ересея».

Условія подписки:

Илия годеваго изданія. Праевслаенно Обегранія на 1871 подъ ШЕСТЬ РУБЛЕЙ 50 КОП., то съ доставкою на докъ пъ Миснеть и пересыякою въ другія гереда СЕМЬ РУБ. СЕР.

Полинска приникается съ Москењ, съ редокции Прокославною Обноралія, Остоменка, приходъ Новаю Воскроссийя, д. сели. Смирнова-Илатонова, --- и у всёлъ извёстныхъ инигопродавцевъ въ Москећ и Петербургъ.

Иншородние благоволять: адресобиться съ спонин аребованіяин прамо и нисключительно; ве редакцію: Пресославнаго Обегралія, се Москов. Въ спучнат лекоправнаго полученія книжевъ, редзинія уливлетворяетъ: вст справедлизьна жалобы подписчиковъ.

и Модинсканиа: Провославнов: Юбограние 1870 на ранно како на 1869 г. п. одоласования на тако но управлать с по а с про

от в Редакторъ. Православнаю Обозрънка съ. 1869 года вялщенията Григорія Слирносъ-Цавтоловун

1 41 --- 1

#### 2.

III

#### оть редакции

Sec. 1

. . . .

. . ...

# духовной бесбды съ церковною льтопесью.

Журналь «Духовная Бестда» съ «Церковною Іттопном» будеть выходить и въ сейдующень году, — ченырнадцанени. своего существования. Редакция унотребнув всё усилия, чтобы улучнини свой журваль, какъ во отнопрение къ знутрениену содержанию, такъ и по визшнему его виду и объему. Реданція и прежде нервако делела подпистиванъ большее число листось, чъкъ обвщала, и чень скалько дають другіе еженельными и друхают дільные дух. журвалы и спархівльным відености, при тей., же и даже высшей цімі. Не свотря на то, редакцій, при общім матеріаловъ, всегда стёснялась малымъ разнёрень своего ждян нала. Съ будущиго года она, съ улучиениемъ прифтовъ, намърена давать, вибсто обычныхъ деухъ листовъ, по деа съ половимою и по *тр*и листа еженедъльно, кроиъ приложеній, печатать болье или менье общирныя ученыя сочиненія и увеличить объень Церковной Латописи какъ оффиціальными, такъ и неоффиціальными статьями.

По программ'я Духовной Бесбам, утвержденной Св. Стводонъ въ 1857 году, црна за годоров излание этого журнала назначена была: безъ пересылки три рубля патьдесать копљека, а съ пересылкою плть рублей. Но впослѣдствін, когда почтовое начальотво, въ уважение къ полезному направления Духовной Бесбды, уменышило илату за ел пересылку до 50 коп., редакція назначила журналу пісну четыре рубля съ пересылкою, не считая ни во что приготовление, печатание и сортировку адресовъ, накеты, постявлеты и проч. Та же цина журназа осталась и из минувшень 1869 году, коти плача ва пересвыху его была значительно возвыниена в инавыя правила пресслики серіедическихъ изданій возложили на редакцію обременительные груды и расходы; редаецій Духовіой Бесізды принесла подансчиканъ чувствительных жертвы какъ въ 1869, такъ отчисти: в въ · · · · · · · · · · · · · · and the first start la текущень году.

Въ виду этого увеличения расхравть на пересылку, м ника намбреню разширить объемъ журнала, редакців "Дуловной Беонди съ Церковною Лановною рішилась воёстановить лисримачальную абну са, узоержденную: Он Сучедонъ, именнос ними рублей съ пересылкою во всі города. Рессійский Минерін на доставкаю на день въ С.-Петербургъ. Безъ пересылки и доставки цъна журнала, получаемаго изъ редакцій, четыре рубля. Къ этой основном цънъ журнала столичные подписчики прибавляють 1 руб. по таксё за доставку на домъ; ниогородные тоже прибавляють 1 р., тистие: 60 кон. (15%) ан пересылку по почтъ и 40 кон. за бандероль, печатный адресъ и сортировку журнала по 28 трантамъ.

Полнов знаемпляры Духений Бескам за 1862, 1863, 1864. 1965, 1866, 1867, 1868, 1869, ранно и за 1870 гг. получаючся нав реданцію по 4 рубле съ пересылною за каждый и ию 3 р. 50 к. безь нересылин.

Вь заплючение поэторяенъ иногороднымъ подивсчинанъ нану обычную нокориблизио просьбу: адресоваться съ требованіемъ журнала, минуя всакія посредотва, прано: Вь С.-Ценербури, из редакцію Дуженой Божды, и ваявлять сное требованіе на журпаль благовременно.

Редантиръ протојерей Ловина Ялинтова.

## 3. Отерыта подписка

11 1

# газету "ДѢЯТЕЛЬНОСТЬ"

четвертый годъ.

СЪ 1 ЯНВАРЯ 1871 НО 1 ЯНВАРЯ 1873 ГОДА.

Выходить ежедневно, на листь большаго формата, безъ цензуры.

Подписная ценя; безь доставия: на коль 7 р., на подгода З: р. 50 н., на жесяць 60 коц. Съ вересьмной по почть и соопесной на допу::на годъ 9 р., на подгода 4 гр. 50 к., на жеенць 7.5. поп. сер.

- Модниска причимается: въ С.-Истербургъ, въ конторъ реданціи, по Большой Свлотой ул. л. № 36. в также во осъкъ мъстахъ, гаъ открыта поданска на періодическія надонія.

Желающих дилотта разсрочна въ илатажи, но только при выписки них самой редакции.

Иовые полинсчики, желающіе начать волученіе Долисльности въ истеплющенъ году, примлачивлють за каждый абгавъ токущаго пада по 50. юни. съ. перегылком.

-----

# СЛОВО

по освящения николлевскаго храма въ гостинномъ дворъ, сказанное высокопреосвященнымъ антониемъ, архиепископомъ казанскимъ, 15 ноября 1870 года.

> Сыне человњив, покажи дому Израилеву храмъ, и да престанутъ отъ пръховъ своихъ (Iезек. 43, 10).

Это сказано было Богомъ пророку Лезекіилю въ то время, когда іудея находились вы плёну вавилонскомъ. Тяжко в горестно было ихъ положение тамъ. Уведенные изъ родной своей стравы-воили обътованвой и данной отцамь ихъ самынь Вогомь, текущей млеконъ и медомъ, гдъ видъли они безчисленныя знаменія и благодъянія къ вилъ Вожіи, гдъ царотвовали надъ ними некогда славные цари --- Давидъ и Соломонъ,-іуден лишены были свободы. и сдълались рабаны вноплеменнаго варода, святой гредъ ихъ Іерусалимъ былъ раззоренъ и сравненъ съ землею, и самый дивный храмъ Соломоновь, единственное въ мірѣ святилище Вога истиннаго, разрушень и сожжень со всъни совровищами, наиначе же съ безцённой святынсю. его, ковчегомъ завета Господня, съ чемъ виесте пренратилнсь для нихъ вст священнодъйствія и жертвы, установленныя законовъ, престали праздвики и торжественныя службы Богу, замолкли богодухновенные. псалыы Давидовы, такъ какъ безъ храна и вдали отъ

Cos. III.

20

Ісрусалима они не имтли ни права, пи козможности совершать законное служение Богу на землё чуждой. Такимъ образомъ у нихъ отнятъ былъ какъ-бы самъ Господь Богъ, называвший Себя по преимуществу ихъ Богомъ; они перестали быть народомъ Божимъ, хранителемъ истинной вёры и богопочитания, блюстителемъ обътованнаго Съмени, въ коемъ заключалась слава Израиля, чаяние всёхъ языковъ и спасение мира, и самой надежды возвратить себт когда-либо потерянное они, повидимому, лишены были.

Многіе изъ іудеевъ, безъ сомпьнія, живо чувствовали столь бъдственное свое состояние и изъ глубины души воздыхали къ Богу, и вотъ, въ четырнадцатый годъ по плѣненіи града, Господь сжалился надъ ними и восхотълъ утъщить и ободрить ихъ. Проровъ Ісзекінль, раздѣлявшій общую участь плѣна, сосхищень было во видный Божіи на землю Изранлеву и поставмно на горь высоций зило. Здёсь видёль онь сограждение новаго града на развалинахъ прежняго, и иужъ со верено зиждущихо и тростно мырительною во руян показаль ему размеры и очертание некоего велячественнаго храма, который имълъ быть созданъ на мъсть разрушеннаго (leзек. 40). За тъмъ видълъ онъ. что слава Господня сниде во храмъ по пути врать *зрящихъ нь востоку*, и полнъ сталь славы храмъ Господень (Іезок. 43, 2. 4. 5). О семь отрадномъ видъмія повелёно было пророку возвістить и всіжь плінникамъ вавилонскимъ и показать виъ образъ или планъ виденного ниъ храма: ты же, сыне человичь, покажи *дому Израилеву храмъ*. Но вибств съ симъ велтево было напомнить имъ, что бъдстве плъва, разрушение св. града и сожжение самого храма постигли ихъ за нечестіе и беззаковія ихі, а потому возвращеніе въ отечество и возстановление св. града и храма ниъ объщается и дается только съ тъяъ, дабы они раскаялись во гръхахъ своихъ и не повторяли ихъ: ты же, сыне жловичь, покажи дому Израилсву храмъ, и да NPICMANYME OMS IPESOSS COONSE.

Приличнымъ я нашелъ, братіе, вспомнить сію нсторію и сіи слова Госнода Бога въ назиданіе ваше при настоящемъ случаѣ.

Побран была мысль имъть новый храмъ на развалинахъ прожняго на секъ иъств купли и продажи, среди сего торжища и зданій, предназначенныхъ для торговли. Долго этоть храмъ виделся только въ образѣ, для него предначертанномъ, и бывъ начатъ постройкою, стояль недокончевнымь. Но воть, благодаря усердію благочестивыхъ гражданъ, нанпаче же того боголюбца, который принялъ на себя почти всв заботы и издержки къ приведению въ исполнение оной мысли, по милости и при помощи Божіей, ны видимъ уже самый храмъ, прекрасно устроенный и благоленно украшенный, -- храмь, который нинв освнениемь всесвятаго и всессвящающаго Духа Вожія, призваннаго молитвою и священнодъйствіемъ, исполнился славы Господней, сдълавшись селеніенъ Господа силь, домонь молитвы, святилищемъ служения Вогу, сокровищницею благодати Христовой, преподаваемой въ св. таинствахъ и священнодъйствіяхъ Церкви къ освящению и спасению душъ.

Да будеть же и для вась, возлюбленные, въ внду сего храма всегда слышимо здёсь слово: Господа храма: *да престанута от гръхова своиха*. Воввынаясь къ небесанъ среди сего торжища и храминъ торговли, осёняя ихъ своими позлащенными крестами и низводя благословение Отца щедротъ и Бога зсякия благодати на васъ, кои будете исходить сюда на дёлание свое отъ утра до вечера, храмъ сей, самынъ. вндонъ своимъ, да предостерегаетъ васъ отъ тёхъ ирёховъ, которые особевно свойственны ваниему — торговому и промышленному сословию по роду и предмету его ванатий и дёлтельности.

Вездів от жірн, от эли леасницемо, по слову апостола (1 Іоан. 5, 19), много грізха и поводовь къ нен му. Познавий, яко посрідь сътей години, говорнть премудрий (Сар. 9, 18). Это сіти грізха, порсюду

20\*

раястивленным въ мув, в явко и тайно, пратокъ нашело сявоенія, для уловленія людей во кр'ёхъ и чрезъ него въ погибель. Въ делахъ торговля и пронышленности сдвали не болье, чинь газ-либо, опасности запутнеяться въ сътяхъ гръха. Извъстно изъ опыта и исторія, что по той мёрв. какъ гда-либо развивается торговля и промышленность, усильвается обыкновенно и развращение вравовъ, привлекающее сябит и кару Болим. Торговля и промышленность, когда имъ преавтотся съ увлечениемъ, не видющимъ меры, всенъяо попружають людой въ сусту земную, въ помыслы н выботы объ одномъ вещественномъ и временномъ и доводяты до забиенія о небеснонь, духойнонь, въчнонь е болесленномь. Увлечение далами торговли и произпиленности порождаеть страсть къ обогащение и инстретяжанию, такъ что богатотво делаетоя сокровишень, Бъ Которону привизывается сердце всъми узана любни и надежды, идоломь, конорому притосится ат жертву все-совъсть, правла, честь, долгь, душа, вычность, и всё оредства къ умножения богатетва считаника годиния. Оть увлечения дилани чорговли и пронышленности рождается страсть къ роскоши, къ безунной растонительности, безинсленнымъ прихотямъ н наслажденіямь плоти. У увлеченныхъ онин дѣдани сру-бінать сердце и совъсть усындлетоя для самыхъ свяненныхь обязанностей человъка и христанива къ Бону и блинины. Жажда обонащения порождаеть нежду польни сонарничество, стремление вредить другь друру ради корысти. По гой марь, какъ окронныя богатенна окондаются нав-либо въ однёхъ рукакъ, въ насеахъ народа въ тоже время умножается бъдность н нищена, рождается недонольство своимъ жребіемъ, зачточь н непаристь къ богатымъ, а такимъ образонъ изсякаеть общая взаниная любовь, а вслёдь за темь учножаются и беззаковія, влекущія за собою бёдствія,

н наотных и общественныя, какъ кару Божію. Не такъ ля слунилось съ оными свангельскими богачами,

цанкь халань, вы та премя, кака у него слишкань угоб-

-1 3

831

anance anna, concentration nanthrap withows him diepend na суда и будужей жазна, и несь погрази нь пой насани накъ бы лишь побольше и поолние боть, папь и вет солиться; и другой, обладан нериферьны боратогвоиза въ тонъ только и проводнит время, чоонкажани дене пвроваль оввудо от сновин льстедане, в бланныхь CEGNAG, HE ENGENERAL FIED .. FARMER .. HORE AND HO THANK учолить свой голодь, забыль до чого, ито в одному. наь нихъ, бёднэну Лазарю, не хотель: удёнать пане врушиць, падавшихь: св. роскопинаго. стола сов? ... Источ ры предстаклноть намь развлельные примъры прадия, городова, вон, съ враваниъ развитенъ, ворговли и през иниленнооти; дошан до мрайцой стелени развращению в потонь погнбеля. Тирь и Свдонь была: вы древносой сисловочномь всемирной, самой цайтущей торговляны промышлоннооти. Купцы на были сласные киязи зам ли,--поворится у пророка (Исаів 23, 8). Кто якольсь Тира? — выцаеть: пругай, пророкъ: (Нез., 27, 82). Нач полнила еси страны ото мпожества тоово, и обогну тия сси вся цёря земныя.... и насытился еси, и отят чала вполоног сердината морекция. Во мнозни антрости тосей и съ тупли твови умножиль еси силу твою.... Златомъ наполниль сон сокровища, толя и житниция ирод. И что же за снич посладовало? «Воть чточие» рекъ Господь Тиру и Сидону устами пророка : mid MHORECONDA ANTICAL MEOSA MENORMUNE CON DORDOBULUE MEOR безериконія, и согрышило еси... Вознесеся сердце торе вы доброть твоей, и рекль сси: азы вслы Вога, ты же чен ловных сси, а не Богз... Множества ради прихов тост жа и пеправди хурли твоел основрдиль вы святия твоя.... Сего риди изведу. от среды тврея: от снысть пая, и дажа тя во праки на зелии предз. ист. ми видлизими тя (1ез. шл. 28), в ко пожу не будеши во выки, глиголения Господь Богь (Ies. 27, 36). Гровн ное слово сіе иснолікалось до іоты, и рязвялини Шира и Сидона доселѣ служать свилѣтеляни праведности судебъ и непреложности глаголовъ Божінхъ. И грады Божій Іерусалимь развратился в навлекь на себя

тятьть Еслий --- разворение и клинение вланденское и сожжение съ санымъ храномъ свениъ, -- между проченъ, тень, что, какъ облечали есо пророви, лихов из лихен и лесть на лесть унножнансь въ ненъ (Iep. 9, 6), что сребно у несо было искушенно, хорченницы миша-AU ONNO OS SOCIO (HOL. 1, 22), TTO CL YNHORCEIONS BL нень богатетва усилныесь неправан и обиды убегиха, притеснение сирыхъ и вдовицъ, развилась гордость н санонадъянность, возросла до крайности роскошь, расточительность, страсть къ наряданъ н забавань въ илеряхь, въ нероздержание и пумениь васлаждениять въ сынахъ Сіона, и въ теже время оскуделе вера, насакло благочестів, водворилось небреженіе о служения Вогу, неуважение къ храну Господню. Возносошася дщеры Сіона и ходиния высокою выею и номновність очесь, и ступатель кого, купно ризы слекущія и повами купно израющія (Исв. 3, 16—23).... Съ зусльми и проницами и тимпаны и свиръярми онно иното, на дила же Господня не взирають.... и разшири адъ дуту свою и разверзе уста своя.... (Иса. 5, 12—14). Попоже не послушасте Мене, еже соятити день субботный и не носити бремень, ниже входити вратами Ісрусалыма в день субботный, то заясну огнь во вранных но и пожжеть домы Герусалими, и не угаснеть (Гер. 17, 27).

Нашъ городъ, братіе, не въ слишковъ еще далекое прошлое время подвергался не разъ великому раззоренно отъ огня, а за пятьдесятъ пять лѣтъ предъ сниъ огонь опустошилъ, вмѣстѣ съ другими частями города, и это мѣсто съ бывшими здѣсь торговыми зданіями и самый храмъ Божій среди ихъ превратилъ въ разваины. Осмѣлимся ли мы утверждать, что это произоило такъ, случайно, безъ Божія праведнаго нромышленія, безъ вины со стороны творившихъ здѣсь въ то время купли свои, что здѣсь было тогда лучше и безгрѣшнѣе, чѣмъ въ Іерусалимѣ, въ коемъ псалмопѣвецъ видѣлъ въ свое время безваконіе и пререканія, диемъ и нощію обходящія по станамъ, непраеду, лихеу и лесть на стоенного (Пс. 54, 11. 12)? Ната, верлюбленные, остерсженся оть такого салонный и смиренно признаемъ, что тогдашнее разгорские нашего города и сожжение бывшаго здась храма было посащенісять и наказаниемъ Божіянъ за грахи отцевъ рашихъ. А посему, показуя нынъ ванъ сей новый храмъ воздвигнутый на развалинахъ йрежняго, новторяю славо Господне: да престанущо от сръсосъ ссоилъ тъ, кон завоъ, предъ лицемъ сего храма и вообще въ нанемъ градъ творятъ и будутъ творить купли свои — заниимъся дълами торговли и промышленноств.

Да престануть ото сръхосо соокав, и-пусть не будоть въ вашенъ сослони никого такого, кто бы до того увлекся въ торговыя и промышленныя дъла и предпріятія, что вовсе забыль бы о Богв, о душе, о сперти и жизни будущаго въка, и такъ пристрастился къ богатотву, что не номниль бы заповъди Христа Спаонтеля, повелѣвающаго христіананъ стяжерать себъ сокровище, къ которому бы быть привязану вствъ сердцемъ, не на земле, а на небъ (Мато. 6, 19, 20), гдъ истинная цёль бытія нашего и подлинная жизнь наша; не номнилъ бы и словъ апостола, завъщающаго богатыла не сысокомудрствовань и не уповать на боектосто полиблющее, но на Бога жива, дающаго нама вся обильно въ наслаждение (1 Тим. 6, 17).

Да престануть отв грахова своиха, и--пусть но будеть у вась того лихоимства, которое, не ограничиваясь законною и справедливою мерою прибыли въ делахь торговли и промышленности, налагаеть лихву на лихву, домогается непомерныхъ, удвоенныхъ барышей за свои товары, пускаеть въ обороть или даетъ взаймы въ крайней нужде деньги за беззаконные и раззорительные проценты или залоги, и истявываетъ ихъ съ безчеловечною жестокостію и подоб. Ибо такос-то лихоимство есть именно, по апостолу, идолослужение (Кол. 3, 5), и симъ-то образомъ хотящій богатитися болитьють ез себя, а не ез Бога, какъ говоритъ Господь (Лук. 12, 21), и внадаюны оз нанисти и спань в поколия: мывеч нестыкланны и орежданным, якое погружанные человность во всенубщиллиство и плеубу, быть говорять апостоль (1 Тви. 6, 9, 10).

Да престанция от грыховь своись, и-нусть не будоть у вась никатого обнана и лести въ торговыхъ и промынленных далахь; пусть не отдаются худые товары за добрые, допавные за дорогіе, поддальные за водлияные; пусть не употребляются веры и весы неправодные в фольшивые; пусть не будеть недобросовотныхъ сделонъ, джизыхъ ознательствъ и завереній, несправедляныхъ рукописаній, а твид паче напрасныхъ и: ложныхъ влятвъ и божбы, и вообще нивакихъ нечестныхъ, низкихъ, богопротивныхъ снособовь къ тону, вакъ бы только получить лининою прибыль въ торговль. Ибо все это-мерзость предъ Госнодонъ, по слову Божих мерзасть Гасподеси устын ласивы, творяй же вприс пріятень сму (Прит. 12, 22). Мирила лыстивыя тервовть предо Господония, ence see npaeeduus npismens any (IIpur. 11, 1). Мерзость. Господет путь развращенны, пріятни же ану осы нопорочнии во приско сориаза (Прит. 11, 20). Мерзость Госпадеви самыя жертев, приносниыя Ену отъ неправедного обогашения. (Прит. 15, 8).

Да престануща ото грахаев соонав, и пусть не будеть у вась богачей, употребляющихь окое богатотво, подебно евангельскимъ богаземъ, только на то, чтобы самимъ йсть, пить и веселиться свётно, для которыхъ намочемъ тысачи бросать на дёле суеты, роснонки и тщеславія, на авбавы и увеселенія, на дащедеєвъ и лицедзекъ, или вроигрывачь въ извъстной игрё за зелеными столами, а между твиъ жаль и иелкихъ монетъ удёлять бёднымъ Лазарниъ, алчунниъ котя круницъ съ ихъ роскошнихъ транезъ; и вообще на дёла мялосердія и благотворенія — частнаго и общественнаго. Ибо ссли на какрхъ, то именно на тановыхъ обладателей богатства, аде разсерзаето усмя соои, какъ говорится у прорека, и никакое богатство не избавитъ ихъ отъ него, когда придетъ для нихъ часъ отдать душу свою Вогу, такъ какъ толыко милуяй помилованъ будетъ, по слову Вожію; милуяй нища блаженъ; милостынями и дплами въры очищаются грпхи (Прит. 17, 5. 14, 21. 15, 27), и милостивыхъ только введетъ Господь въ царство свое вѣчное (Мате. 25, 34-40).

To apecmanyme one episcole couses, u-injers his будеть храмъ сей свидътелемъ нарушения въ нашемъ градь заповъди Госполней-святить, дан празлиниовъ церковныхъ упраздненіемъ отъ сустныхъ дълъ житейскихъ и посвящениемъ оныхъ Господу и дъламъ въры и благочестія. Пусть никто не дерзаеть святотатственно похищать эти дни у Господа Бога и отверзать двери торговыхъ храминъ прежде, чѣмъ совершится въ храмахъ служба Божія, и прежде чъмъ продающіе и купующіе-въ этомъ храмѣ или въ другихъ принесуть политвы свои Господу, нопросять прощения своихъ преграшения и получать освящение лушамъ своимъ и благословение свище на дъла свои. Да пусть не будеть въ градъ нашенъ и наканунъ прездниковъ Господнихъ того, что, къ прискорбно, бываетъ иногдазрълищь и увеселений въ то время, какъ въ храмахъ Вожихъ совершается праздничвая всенощная служба: Ибо и это все несогласно съ истаннытиъ благочесті-1 . I. O. ень христіанскимь и противно Богу.

Такъ да простанутъ во градв нашемъ и другіе гръхи и беззанонія, ихже ради грядеть енног Божи на сыны противления (Кол. 3, 6), и будеть Вого найз съ нами присно, и будемь уповая на Господа (Иса. 58, . 11. 14). Аминь.

• :

Digitized by Google

1. . . 1

# ЦАРЕГРАДСКАЯ ЦЕРКОВЬ СВЯТОЙ СОФІИ --- СВИД ВТЕЛЬ-ИНЦА ДРЕВЛЕ-ШРАВОСЛАВНАГО ПЕРСТОСЛОЖЕШІЯ.

(окончаніе)

"Маститий киссо-софиский соборе", — говорится въ указатель святыни и священныхъ достопанятностей Кіева ('), — "есть олавный памятникъ блистательнаго вияженія Ярослава благовластнаго. — На томъ мѣстѣ, гдв теперь высится это древнайшее святилище, въ нервое время княженія Ярослава было загородное поле, на воторомъ находилась одна только монила Дирова-вторал могила русскаго князя-христіанина. Около 1036 года, печенъги одълали внезепное нападение на Кіевъ, и Ярославъ сразился съ ними на этомъ самомъ поль. Цълый день продолжадось сраженіе, и къ вечеру Ярославъ одержаль победу самую счастливую лля отечества: большая часть печенъювъ легла на мѣстѣ, другіе, преслѣдуемые побѣдителемъ, утонули въ ръкахъ, немногіе спаслись бъгствомъ, — и Россія навсегда освободилась оть ихъ жестокихъ нападений. Въ память сего знаменитаго торжества и въ благодарность Господу Вогу за побёду, Ярославъ заложилъ на изств сраженія великолбпную церковь во имя се. Софіи — Премудрости Божіей. По древнему преданію,

(') Издание четвертое, 1869 г. стр. 149-135.

ноноваложенный храмь св. Софін быль торжественно, освящень кіевскних интрополитомь Осопемитомь, 4-го ноября; но окончаніе постройки было, надо полагать, не въ 1038 году, какъ дунають накоторме, а полагать, ибо невозможно, чтобы такой большой храмъ построень быль такъ окоро, когда мы знаемъ, что другіе меньшіе храмы строились тогда мы знаемъ, что другіе меньшіе храмы строились тогда нногда лишь въ 7 лътъ. Новый храмъ св. Софін сдёланъ тогда же мимрополісно, т. е. казедральнымъ русскихъ митрополитовъ, и главнымъ іерархическимъ соборомъ въ Россін.

"Нельзя, однако, судить по нын вишему софійско-. . иу собору о древнеиъ первоначальномъ храмѣ Ярослава. Въ кіевскомъ Синопсисв пишется, что Ярославова Софія была, въ маломъ видь, подражаніе вызант иниской, т. с. имела одинь куноль большой и двенадцать малыхъ; внутри быда крестообразная, съ двухъярусными галлерении по бокамъ, и съ одною со входа. Нижній ярусь этихъ галлерей быль окружень сплошными пристенками или портиками, простиравшиинся до самаго верхняго яруса, такъ что внизу изъ алтаря можно было дёлать обходъ кругонъ всей цериви, не выходя изъ-подъ ся кровли. Длина всей церкви нростиралась на 17, ширина на 25%, а вышина до карниза подъ куполовъ на 10 саленей.-Что касается до первоначальнаго украшения этой церкви, то Ярославъ не щадилъ ничего, чтобы сделать ее достойною овоего образца. Доказательствоиъ сего служать остатки мозаики и мремора, досель еще мъстами уцълѣвшіе, нѣсколько столбиковъ изъ порфира, сохраннашеся на хорахъ, и самыя перила послъднихъ, укра-шенныя орлами и лидіями. Но кромъ этихъ остатковъ, до насъ не упълъло ничего болве изъ украшени и сокровищъ временъ Ярославовыхъ. Менъе нежели черезъ полтораста лёть послё своего основания, св. Софія была уже ограблена сыномъ Андрея Боголюбскаго Мстиславомъ, а черезъ двадцать четыре года цослъ него-войсками князей Рюрика Ростиславича в Ольговичей. Въ грозную годину татарскаго нашествія

(1994 C.); ONG Apochabodot Coffie yepining odno толька стыты до купола и никоторыя мованческія и фресновия изображения: все прочес сделалось добычно варваровь, некавшихъ сокровнить не только въ кладовнать в погребахъ, но и въ отенахъ нерквей и во roobars. Hoch's cero riebceie Merpouonnes, he haxoar уже себе пристаница при ев. Софіи; основали свои клоедру оперва во Владимір'ь на Клазьк'я, при велнкихъ князьяхъ россійскихъ, в потонъ-въ Вильна, пон волнкихъ канвьяхъ литовскикъ; софійскій же соборъ (хотя в отправлялось въ немъ богослужение), болье полутора въка оставаясь въ запуствини, склонийся пи падению болье и болье, и навонець лишился крешли и всей верхнай части. Уже въ воходъ 14 стольчія, послодній нов митрополитово вося Россія Китріана, живя долгое время въ Кіевъ, вачаль стараться о вовстановлении собора и даже успань-было снабдить сос ивкоторыми сокровницами; но въ 1484 году крымский ханъ Менгли-Гирей расхителъ достояние собора и васволько изь его священныхь сосудовь послаль вы даръ московскому царю Іоанну ІІІ. Въ послёдніе годы 16 стольчія софійскимъ соберомъ возобладали уміаты, которые, въ теченіе своего тридцали-пяти-лятвяго владычества, привеля-было его въ крайний удадокъ. Наконецъ, въ 1633 году, знаменитый митронолить киесский Петрь Могила, получивъ отъ польсваго короля Владиолава IV привилетию на возобновление въ Кіовъ разоревныхъ православныхъ монаотырей н перквей, отобраль отъ унівтовь и софійскій соборь. для правословной кісаской матроволи, в приложнать особенное полочение о его возобновления. Въ систо **Боня, для** предохраненія древнихо стыкь ото разрушенія, надъ нажними боковыми пристънками перкон надстроены по двѣ двухъ-ярусныя галлерен; построены вновь иногів куполы, прежніе же всть, крожнь большаго, остались сокрытыми подъ кровлею; распространены пекоторыя окна, подведены каменныя наружныя опоры, -- а такимъ образомъ совершенно изятневъ пер-

роначальный, наружный и внутренный, видъ храна Арославова. Въ ковце 17 столетия, по возсосялнения ки евской митрополи со всерозсийскою іерархіею, высонайшею граматою 1685 г., новопоставленному митрополиту кіевскому Гелеону Четверлинскому назначено исстопребывание, при софинскомы, соборе;---и Гедеоны, но вступлени ва паству, съ помощио российсявать государей Іоанна и Петра Алевовевичей, ревностно занимален возобновлениемъ окаго. Пресмники его также заботились объ украшении сего древняго святилища, и, мало-помалу, приводили его въ лучшее устройство и благоляніе.--Съ 1839 года производившееся возотановленіе дровней живописи и моданки на от внахъ сом бора и его ноправление въ другихъ частяхъ воввраискоть сему величественному храму постепенно тоть дивный видъ, въ какомъ былъ онъ въ свое переод время, тво время ванбольшаго вельчія и славы. Кіеия. — Изъ древней первопачальной святыми въ софийсножь собарт остастая поскольно. мозаическихо изображений, находящихся пл станожь во алтара и вну*ири церкви.* Между сыни взображеніями особевно зак ивчателень воличественный образа Богонатори, въ аля тара, на полусвода ота горняго маста. Молитвеннач ца привославной перкви изображена, на золотонь пот ль вь исполинный рость, слоящею на летвероусоны: номъ золотонъ камей, съ воздетнии руками, въ дазон ревомъ житовъ, съ бълымъ. утвральникомъ за червленыхъ поясонъ, съ лазоревыми поручыми, а на главъ и раменихъ от золотою окладочною фенонью шли покрывалонъ. Изображение сіе яненуется въ народь Нениинимаю стеною, потому что остается нецоврежденнымь: въ продолжени пълнкъ 8 стольтий, пон всъхъ буракъ. опустошавшихъ хранъ, и доселѣ составляетъ лучшее. украшение всего собора. Кром'в того св 1845 и наонитреннихо атклахо боховыхо придиловь, на западной главной ствнъ и въ другихъ мъстахъ, подъ пятью слоями клеевой краски, открыты древнія греческія фрески, коими были расвисаны вст ствым соборы при Яровлаев. Изъ сихъ фресковъ особенно замъчательны деCAME ANKOGS CERMANICALCKURS U MITCHWYCCKURS, 60 6665 рость, и одиннадцать поясных шконь, по одеждв соворшенно сходенхъ съ твие нозавкаже, какія досель видны въ алтаръ собора. По высочайшей волъ, подъ ниблюденіень высокой коммиссія, въ которой кроих кіевскаго интрополита были членами кіевскій генеральгубернаторъ и другія высокопоставленныя и высокообразованныя лина, началось съ 1848 г. возобновление древней стпнописи или фресково подо руководствожо икадемика Солнцева, трубами соборнаго старца лавры іером. Иринарха и свящённика Желтоножскаю и окончено вытств съ другими работами новой живописи и позолоты въ 1851 году. - При этомъ возобновления высочыйше утвержденной комхиссии высочайшею волею визнено было въ обязанность строжайше сберегать первоначальную древность.

"Вълая полоса арабесковъ", -- говоритъ книга: Кисев н его святыня (1), — "огдъляють верхнее изображеніе Богоматери отъ средняго также взъ лусіи и столько же уцълъвшаго изображения тайной всиери. Содержиніе сего послѣдняго изображенія: подъ бѣлою сѣнію, на трехъ столпахъ, стойть божественная транеза, покрытая багряною пеленою, съ зологным по ней цвътими; на среднит ся четвероконочный кресть, между золотаго дискоса, съ раздробленнымъ на немъ агипемъ. и серебристой звъзды съ копіень; съ объихъ сторонъ трапезы два ангела, въ бълыхъ одеждахъ, освияютъ ее золотыми рипидами. Художникъ, желая изобразить святое причащение подъ обовми видами, по чину восточной церкви, представиль на двухъ углахъ трапезы, не одинъ, но два лика Спасителя, совершенно сходные, въ волотовъ хитоне и голубой хланяде, подеющаго, съ одной стороны части божественнаго хлеба, а съ другой божественную чашу, двънадцати апостолянь; они подходять, одинь за другимь, по пести

(1) Издание третье. 1867 г. стр. 68 и ло 78.

еъ каждей стороны, преклониръ благогоръйно гляви и простирая руки, для принятія таинственной пинна. Надъ ними начертаны, черною позанкою, погречески, слова евхаристи: "примите, ядине, си ссть тыло мое, еже за вы ломимое, во оставление ерекхово, и: пійте ото нен вси, сія ссть кровь моя новаго завьти. яже за сы и за многія изливаемая, во оставленіе грнахова".--Третій, нижній ярусь мозанческихь иконь, отділень также, ширикою полосою арабесковь, оть средняго. Здісь уже представлены, по сторонамь горняго жеста, ближайшіе преемники апостоловь, служители и страстотерпцы проповѣданнаго ими слова Божія: съ правой стороны, архидіаконо и первомученико Стефина, въ облачения своего сана, держа въ одной рукѣ кадило, а лѣвою врижимая къ сердцу камень. его соединившій со Христомъ; подлѣ него рядъ святитетей: чудотвореца Николай, Григорій боюслова, Клименть папа римский, глава коего принесена была изъ Корсуни просвътителенъ Россіи, и обличитель сресей Епифаній. По л'ввую же сторону архидіакона римскій Лаврентій, принестій себя во всесожженіе Господу, съ кадильницею въ рукахъ, и рядомъ съ нимъ воликіе учители церкви: Василій, Златоусто, Григорій нисскій и соямінный сму чудотворець кесарійскій, отъ коего сохранился намъ первый символь въры.---Имена ихъ начертаны погречески, отвъсно подлъ каждаго лика; всё святители въ облаченияхъ епископскихъ, держатъ въ рукахъ сванислія различнаго вида. Нижняя часть позаиково уже отнала и они дописаны красками по стини; но нъсколько ниже еще сохранился мранорный карнизъ, подъ коимъ набраны, болье грубою мусием, разноцватные кресты въ пестрыхъ дугахъ. Сохранились еще остатки мусти на прпь, ближайшей ко иконостасу, съ наружной ея стороны: обычная инона, Деисусь, изображающая Господа, среди иконъ: своей божественной Матери и Предначи, съ преческою надписью вокругъ: "Бого посреднь Ем и не подвиженися, помажения Ей утро и заутра";

B HA CRARGED, BOLLEPHEREREMENTS CHO ROLL, CHORE Вожий Матери ов веретеновъ въ рукахъ, и благосистерний арааналя со скепстронь. Свыше нковостаса еще видень въ дуга, на золотонъ пола, мозанческий дреоний мика Спастинеля, и нодь куполоть унлиян также образа, сасилалисти Мирки и до ноловивы сваневлиста Іоанна. в пятващать жковь кучевичезнихъ, изъ числа сорока мострадавшихъ въ Севасти, которые вст быле изображены муслею на боконихь аркахъ, поддерживающихъ куполъ. До сего линь иста доходило истребление, а далье не воснулась рука времени и враговъ; ибо татары, при разорении Кіева въ 1240 году, словавъ до основания церковь десятивную и соборную церковь давры печерской по саныя окна, повредили только куноль св. Софія; зданіе сохранилось, но пострадало оть действія непогоды и долгаго запуствия.

Соборный алгарь еще сохраниль отдальный жертвенянкъ, по древнему, обычаю перкви православной. необходимому для порядка богослужения; но другов соответствующее отделено алтаря, называемое діакониконъ, обращено было, въ повднийния времена, въ есобый придъль св. богоотець Ісакина и Анны, гда невозножно почти служить литургио по тесноть. Рядонь съ никь, съ южной стороны, еще три придъла: из память чуда архангоза Миханла, преподобныхъ сечерскихъ в успения Богонатери. Недисно аткрыны, на видтренниях ситнахо боховыхх иридност на занадной стани соборной, фрески XI вака, хорошо созраниенияся подъ пятью слоями клеесей краски. Они изображають девять ликов соятипельскиха и миченическиха, во сось рость, и одинадиать появных ихонь, совершенно сходныхъ но оденат св трии мозанками, какія досель видны вь соборнонь алтарь; это драгониное открытие есть единственный остатокъ священной живоннон, первыхъ времень храстіансива, въ нашемъ отечествъ.-По кврую сторону алтеря софійскаго, также три новтише предтла, въ рядъ одинъ поляё другаго: трехъ святителей московскихъ, бывній прежде во имя Григорія богослова, равноапостольнаго князя Владиміра и благов'єщенія. Оба крайніе придѣла, какъ съ сѣверной, такъ и съ южной стороны, устроены не ранѣе XVII вѣка, митрополитомъ Петромъ Могилою, который поставилъ верхнія галлереи, на двухъ нижнихъ боковыхъ присѣнкахъ, чтобы предохранить внѣшнія стѣны храма.

"По сказанію лётописи византійской, первое наименование св. Софіи внушено было ангеломъ императору Іустиніану, когда онъ строиль великольпный храмъ свой, и сіе твинственное имя знаменуетъ Слово и Премудрость Вожію, самого единороднаго Сына Вожія! — Но другіе объясняють оное изреченіемъ Соломововыхъ притчей: "Премудрость созда себъ домъ н утверди столповъ седмь", относя слова притчи къ Церкви Христовой, утвержденной на семи таинствахъ, и къ божественной Матери воплощеннаго Слова, которому Она послужила домомъ. Посему и празднуется у насъ св. Софія во дни, посвященные памяти пречистой Девы, съ тою только разницею, что въ Кіевь избранъ день рождества Вогоматери, когда устроялся на землъ дивный домъ Премудрости Вожіей, а въ Новгородѣ и въ прочихъ городахъ день успенія, когда взять быль на небо таинственный кивоть, визстивший въ себѣ Невиѣстимаго небесани. Различны и храновыя иконы Кіева и Новгорода: въ послѣднемъ Премудрость изображена въ видѣ огнезрачнаго ангела великаго совѣта, на престолъ, съ ликомъ, знаменуемаго симъ ангеломъ, Спасителя поверхъ его, имъя по сторенамъ Вогоматерь и Предтечу, а на облакахъ книга евангелія, посреди ангельскихъ ликовъ. Въ Кіевъ же икона ев. Софін представляеть Божію Матерь, стоящую на облакъ и лунъ подъ съню, которая утверждена на семи столпахъ и ступеняхъ. На персяхъ пречистой Дъвы божественный Ея Младенецъ съ державою, благословляющий; сверху, Богъ Отецъ, въ сонив ангеловъ, и Духъ Святый, отъ Него исходящий и останощий

Coc. 11.

21

пречистую Джву, а на вершинъ съни надиись Соломеновыхъ притчей: "премудрость созда себѣ довъ н утверди столцовъ седиь". — Предъ Материю Божіею стоять на ступеняхъ праотцы и пророки: по правую оторону Моисей, указуя перстомъ на скрижали, гдъ начертано: "радуйся, скрижаль Божія, въ нейже перстояъ Отчийъ написася слово Божіе"; ниже его Ааровъ въ ризѣ святительской, съ прозябшимъ жезломъ своимъ, знаменовавшимъ Дћву; еще ниже, царь Давидъ въ порфирѣ, съ кивотомъ въ рукахъ, который былъ образомъ новаго таинственнаго кивота воплощениаго Бога. На лъвой оторовъ Исајя пророкъ, съ хартіею своихъ пророчествъ, указуя на слова: "се Дъва прівмоть во чревѣ и родить Сына и нарекуть выя Ему Еммануиль".--Ниже его еще три пророка: Іеремія со свиткожь, и Іезекіиль съ затворенными дверями храна въ рукахъ; ибо онъ пророчествовалъ, что пройдетъ нин Госпонь и они останутся затворенными, въ знамение тавнотвеннаго девства и рождества; и Даниять съ канвемъ, который, по его словамъ, самъ собою отсъкся оть горы и возрось, въ гору великую, исполнившую вою землю. Облако и ступени знаменують добродътеля евангельскія, имена коихъ на нихъ написаны, а на отолпахъ названія семи различныхъ дарованій Духа Святаго. Такова сія символическая икона св. Софія. въ древнъйшемъ ся соборт гевскомъ, хотя едвали не аъ большею въроятностию предполагать должно, что утраненный подливникъ ея быль писанъ по образцу новгородскаго.

"Есть и еще нёсколько придёловъ въ хражё софійскомъ, какъ въ нижнемъ, такъ и въ верхнемъ аруећ, ноторые всё устроены въ позднёйшія времена, потому что при Ярославѣ былъ одинъ только главный адтарь соборный, по обычаю первенствующей церкви. "Нельзя однако, по нынёшнему состояние собора софійскаго, судить о древней его славѣ временъ Ярославовыхъ, когда стѣны были великолѣно украшены мусісю в фресками, в нодъ устланъ мраморонъ, остатки коего еще кое-гдѣ видны на порогахъ. По двунъ

Digitized by Google

**Транорнымъ** столнамъ, которые стоятъ въ западномъ притворѣ, и столбикамъ изъ порфира на хорахъ, равно какъ и по ихъ периламъ съ лиліями и орлами, можно предполагать, что благочестивый храмоздатель ничего не щадияъ, дабы одѣлать подобіе кіевское достойнымъ образца цареградскаго, хотя и не воскликнулъ, какъ императоръ Іустиніанъ: "я побъдилъ тебя, Соломонъ"! Въ маломъ видъ старался онъ подражать иззантійской Софіи: и его церковь была крестообравною внутри, съ двойными галлереями по сторонамъ и одною со входа, такъ что можно было торжественно совершать крестные ходы изъ алтаря вокругъ всего храма, не выходя изъ-подъ его крова".

Воть точныя сведения о софійскомъ соборё, собранныя на изсть, публично заявленныя и провъренныя. Изъ нихъ для нашей цёли важны показавія, что 1) кіево-софійскій соборъ построень еще въ XI вѣкѣ великинъ княземъ Ярославонъ Владиміровичемъ, сыновъ и пресмникомъ просвътителя Русь Владимира равноапостольнаго;---2) первонаявльно соборъ былъ построенъ по образцу храма св. Софія, построеннаро въ Царьградѣ вмператоромъ Юстиніаномъ великимъ;---8) жотя несколько разь онъ подвергался опустошению, еднакоже большая часть ствиь его, особенно же задняя алтарная стіна, чрезъ пространство восьми він--ковъ остались целы и нерушины; - 4) на этихъ отвнахъ сохранилось отъ времени самаго создания храна несколько священныхъ мозанческихъ и живописныхъ нзображеній;---5) из мозаических изображений сохранились А) подъ куполомъ образа евенгелиста Марна, до половины евенгелиста Іоанна и 15 ликовъ мученическиха изъ числа пострадавшихъ от Севастии, - Б) свыше главнаго иконостаса на дугѣ на волотомъ полѣ мованческій ликъ Скасителя, —В) на аркѣ ближайшей къ иконостасу, съ наружной ся стороны, обычная икона (Двисусь) Спасителя, Богоматери и Предтечи,-Г) на столпахъ, поддерживающихъ спо арку, обрань Божней Матери съ веретеномъ во рукахъ, и блачовъ

21\*

ствующаго архангела со скипетроть, -Д) въ главновъ алтарѣ въ сводахъ горняго мѣста образъ Пречисной Дњен Нерушимой стены, — Е) ниже этого образа въ верхнемъ ярусъ задней алтарной ствны образъ тийной сечери, представляющий вдвойнь ликъ Спасителя и 12 ликовъ св. апостоловъ, по 6 съ каждой стороны,-Ж) въ нижнемъ ярусв, по сторонамъ горняго мъста, съ правой стороны отъ него архидіаконъ Стефанз, н святители Николий чудотворець, Григорій богословь, Клименть римскій и Епифаній кипрскій, а слъва архидіаконъ Лаврентій и святители Василій великій. Іоаннъ Златоустъ, Григорій нисскій и Григорій неокссирыйский.---б) Недавно открыты на внутренныхъ ствнихъ боковыхъ придъловъ фрески XI въка, хорошо сохранившіяся подъ пятью слоями клеевой краски; на нихъ видны десять лих: во святителей и мучениково, во весь рость, и одиннидцать поясных иконз.-7) Кроив того по ствнамъ и колоннамъ собора, внизу и на хорахъ, вилится множество священныхъ изображеній. — 8) Въ 1848 г. по Высочайшей воль образована была высокая коминссія, въ которой застдали кіевскіе интрополить и генералъ-губернаторъ и другія высокопоставленныя и высокообразованныя лица, для возобновленія древней стѣнописи или фресковъ. Этой конииссіи Высочайшею волею вибнено было въ строжайшую обязанность сохранить при возобновлени первовачальную древность въ неизибнномъ видѣ; занимались возобновлениемъ стънописи, подъ руководствоиъ извъстнаго академика Солнцева, главнаго представителя византійской школы въ Россіи, соборный старецъ кіевопечерской лавры іеромонахъ Иринархо и священникъ Желтоножский. — Многія фигуры написаны ими вновь соотвѣтственно характеру прочихъ, другія неполныя повредившіяся восполнены, мвогія слишкомъ потускнъвшія или поблекшія поддвёчены, нъкоторыя же н живописныя остались въ испоконномъ древнемъ видъ не смотря на то, что сильно поблѣднѣли; равно какъ и мозанческія фигуры въ техъ местахъ, въ которыхъ

нозаика сохранилась, представляють очанъ нашимъ самую первоначальную древность временъ Ярослава, если же гдѣ отъ времени повредились, тамъ поправлены не мозаикою, а подписаны вновь подъ мозаику масляными красками.

При нашемъ описаніи не иконъ, что не входитъ въ нашу задачу, а перстосложеній на нихъ, мы руководствовались сколько общими указаніями, сдѣланными въ поцитованныхъ нами сочиненіяхъ: Узазатели святыми Кіева и Кіева и его святыня, столько же и личными благосердыми указаніями священника отца Желтоножскаго, который самъ нѣсколько лѣтъ, подъ строгимъ надзоромъ названной коммиссіи, занимался возстановленіемъ кіево-софійской древности. Поэтому наше описаніе не только будетъ восполненіемъ названныхъ двухъ книгъ, но и сохранитъ для потомства драгоцѣнныя указанія отща Желтоножскаго, которыя до сихъ поръ жили и будутъ жить въ немъ, нока онъ живъ, а съ кончиною его могли бы быть забыты и потеряны навсегда.

Свыше главнаго иконостаса на дугѣ въ медальонѣ мозаическій поясной обризъ Спасителя древности первоначальной, подлинности неподвергаемой сомнинію. Перстосложеніе слѣдующее, сознанію нашихъ старообрядцевъ чуждое, да и въ богословской нашей литоратурѣ до сихъ поръ неизвѣстное: рука обращена къ зрителю больше заднимъ фасомъ, второй—указательный и пятый—мизинецъ простерты и мало преклонены третій—великосредній и четвертый—безъимянный вогнутъ внутрь ладони, а перваго—большаго перста за ладонью не видно. И это церстосложеніе не единственное въ своемъ родѣ въ изображеніяхъ кіево-софійскаго собора; другіе примѣры перечислимъ ниже.

Въ главномъ алтарѣ справа отъ горняго мѣста въ нажнемъ ярусѣ, послѣ образа архидіакона Стефана, видимъ мозаический образъ святителя Николая древности и подливности непререкаемой; десница святителя сложена на благословеніе перстосложеніемъ самымъ точныма старообрядческима. — Но на явой сторонь оть горняго мыста, на третьемъ мысть оть архидіакона Лаврентія, видимъ ссятаго Златоуста, а на четвертомъ мысть св. Гризорія писскаго — изображенія мозаическія, древности и подлинности также непререкасмой: у обоихъ стятителей на десныхъ благословляющахъ рукахъ видимъ перстосложеніе именословнос. Именно у св. Златоуста на десниць, обращенной къ зрителю заднимъ фасомъ, второй и третій персты витсть простерты, четвертый вогнутъ внутрь кисти, а интий мивинець простертъ. У святителя нисскаго Григорія на деокиць, обращенной къ зрителю больше переднимъ фасомъ, второй, третій и патый персты простерты, а четвертый — безъиманный концомъ своимъ упирается

въ конецъ перваго большаго нерста. Итакъ вотъ чотыре мозанческихъ образа съ перстосложениемъ древности первомачальной и подлинности пепререкаемой. Какое же перстосложение мы вндимъ здъсъ? Видимъ три рода перспосложении: именословие съ передняго и задняго фаса руки, деуперсти точнов стирообрядческов и потомъ перстосложение, какого до сихъ поръ ни наша богословская литература ни староорядческая — полемическая на имъли въ виду: это перстосложение обращенной заднимъ фасомъ десницы Спасителя на дугъ подъ сводомъ, надъ главнымъ иконостасомъ, указательный и мизинецъ простверты, всликосредний и безъимяный вогнуты внутре нисти, а иврвало — большаго перста не сидно.

Въ Георгіевскойъ алтарѣ, слѣва отъ главнаго, на горнемъ мѣстѣ мы видимъ нѣсколько фресковыхъ фигуръ нодлиности также непререкаемой и древсости первоначальной. Эти фрески, какъ открыты подъ пятью слоями клеевой краски (т. с. пять разъ были поновлены), такъ и оставлены въ своемъ изветшавшемъ поблекшемъ видѣ; но за то въ этомъ видѣ они представаяютъ въ себѣ подлинную древность времевъ самаго создания этого храма. Подлинность ихъ никѣмъ ихъ настоащихъ археологовъ не подвергается ни малѣй-

шаму сомнивнию. Здиев на горноми мисти вприва (смотря отъ престола) ны видинъ двѣ фигуры святите» лей, которыхъ имена неизвѣстны, такъ какъ надииен ис» чезли. У одного изъ нихъ на бласловляющей десникъ видимъ именословие; именно второй и трети персты отделены небольший промежуткой, простерты и нало приклонены, пячый также простерть и приклонень, четвортый вогнуть внутрь систи, а перваго за дадонью не видно. Здъсь же слова (смотря отв преотола) видимъ три длауры святителей. У средняго вин никь перстосложение тоже, какое у Снасителя на дугъ нодъ сводомъ надъ главвымъ иконостасомъ: висино рука обращена задникь фасокь, указательный персть и мизинець простерты, протій — великосредній и чотвертый безвимяеный вогнуты внутрь кисти, но такъ, что конпы ихъ видны и эти концы скрещиваются съ простертымъ первымъ-большинкъ перстовъ такъ, что выдвигаются взъ-за толщи его-перваго большаго перста. У врайные же из престолу святителя видань аленословия именно второй, третій и пятый персты простерты, расдълены и нало приклонены, четвертый вогнуть внутрь инсти, я перваго -- большаго перста за ладонью не BEIRO.

Воть эти фигуры, эти три перстосложения, въ совскупности об прежде - описанными четырьмя, HØ водвергаются отвосительно подлинной принадлежности своей саной первоначальной эпох'з храна ни налейшему сомытыню. Прочія же фигуры, о которых будеть сейчась говорить, болье или женье съ этой стороны уже подвергается солнано, именно съ той сторовы, что невозможно ни доказать подлинную принадлежность ихъ первоначальной древности существования храна, ни определить эпоху, когда оне написаны. Ясно только, что по происхождению своему онь относятся не къ новъйшему времени, вапротивъ носять ни себѣ забытый уже стиль давниго собственно греческаго-превле-византийскаго иконописания.

- Со словъ священника отца Нелтоножскаго мы сондная сторых только, что перстослоясения, о которыхъ иы станенъ сейчасъ говорять, не нереписаныне передъланы съ ностишее время при возобновлении кіево-софійскаго собора, подъ строжайшимъ наблюденіімь выше-названной Высочайть утвержденной высокой коммиссии; но какъ найдены коммиссию, такъ въ томъ видя и оставлены, при ченъ инспись въ виду именно перстосложения, чтобы ревнивая вольность возобновителей иконописцевъ ви подъ какинъ видомъ не ситла нхъ коснуться. На это была строжайшая Высочайшая воля, выражение коей вызвали особыя обстоятельства санаго возобновленія. Именно первоначальный возобвовитель кіевой-печерской лавры соборный старець Иринархъ, по неблагонамъреннымъ навътамъ, впаль у гражданскихъ властей въ подозрѣніе, будто онъ поправляетъ именно древнія перстосложенія, будто бы вполнѣ благопріятныя старообрядству, и передѣлываеть ихъ въ перстосложения, звщишаемыя православными. По этому извъту направление дълу дано было такое, что возобновление киево-софийскихъ фресковъ довърено было извъстному старообрядческому иконо-писцу Пошехонову. Но тутъ уже убъдились всв, что Пошехонова действительно все неблагопріятныя старообрядчеству перстосложенія переділываеть въ чисто старообрядческія двуперстія. Тогда-то воть и послідовало выражение Высочайшей воли блаженныя панати императора Николая І-го, чтобы вышеназванная высокая коммиссія строжайше наблюдала, чтобы возобновители ни подъ какимъ видомъ не смъли касаться именно перстосложеній и измѣнять ихъ древній видь. Жалбемъ, что ны ве ногля въ Кіевв добыть самые акты этой коммиссіи. Но слышали объ этомъ со словъ непосредственныхъ участниковъ дѣла; въ старые годы (именно еще въ пятидесятыхъ годахъ) со словъ само-го академика Солнцева; а теперь (въ настоящемъ 1870 г.) со словъ священника Желтоножскаго и нъкоторыхъ другихъ весьма почтенныхъ и вполнъ знаконыхъ съ дъломъ особъ. Между прочимъ отенз Желтоножский въ самомъ кіево-софійскомъ соборѣ при свидътеляхъ, членахъ соборнаго причта, говорилъ инъ,

что онъ смыль много двуперстий, написанных Пошехоновыма, при чемъ указывалъ мнё самыя руки, которыя были испорчены Пошехоновымъ и возстановлены въ древнемъ видѣ имъ Желтоножскимъ. О чемъ свидътельствуемъ предъ нашими читателями по священнической нашей чести.

Итакъ мы опускаемъ всё руки святыхъ образовъ съ перстосложеніями, которыя въ послёднее время, при вовобновленіи собора, были вновь написаны (потому что или вся фигура была слишкомъ попорчена, или недоставало руки, которую поэтому и писали вновь, и по характеру фигуры, напр. святителя, по требованію его позы писали руку благословляющею, при чемъ чуть ли не всёмъ исправленнымъ фигурамъ придано перстосложеніе именословное); станемъ же далёе описывать только тё перстосложенія, которыя остались безспорно вёрными древнему начертанію перотосложенія.

Въ отдълении жертвенника елавнаю алтаря у правой ведущей въ главный алтарь двери видится О ягос СОГШАТРОС (надписи въ софійскомъ соборѣ всюду греческія столпообразныя, начертанныя древними большими литерами, располагающимися внизъ одна подъ другою): одѣяніе мірское, въ лѣвицѣ свитокъ, десница сложена неизвѣстно на что точнымъ старообрядческимъ двуперстіемъ. Надъ св. Сосипатромъ О АГІОС ИКОВОС, въ святительскомъ облаченіи, въ фелони и омофорѣ, десница обращена къ зрителю заднимъ фасомъ; второй и третій и пятый персты стоятъ, четвертый вогнуть внутрь кисти, а перваго перста не видно, именословіе.

Въ Георгіевском алтари, кромѣ вышеупомянутыхъ фресковыхъ изображеній XI вѣка на горнемъ мѣстѣ, есть другія позднѣйшаго сравнительно съ предыдущиим происхожденія фрески. Такъ надъ дверями св. есликомученикъ Георгій простираетъ десницу, указуя какъ-бы исповѣданіе свое перстосложеніемъ: второй и третій персты простерты, четвертый и пятый стоятъ **ВЪ** ПОЛОЖОВЦИ ПЕРВЕНДИКУЛЯРА КЪ ЛАДОНИ, А ПЕРВИЙ уширается во второй суставъ четвертаго. Нанъ дуиается, что въ этомъ символѣ великомученикъ Ш-ю кристіанскаго вѣка, употреблявшеюся въ то вреня с кочестовь отличительнаго признака испосъдникосъ 1С Христовыхъ, монограммою имени 1С ХС, исповѣдуеть предъ мучителенъ, что онъ христіанинъ.—Съ нимъ лицомъ къ лицу другое изображение: со. селикомучению еоѣняетъ крестнымъ знаменіемъ, съ исновѣданемъ имени IC ХС, преклоненную царицу: неротосложение вишеописанное.

Въ придплиномъ, образованномъ изъ древняю доизмика, алиаръ, справа отъ главнаю алтаря, у преотола слъва 1-я фигура снизу О АГІОС ІНПОМТОС; нерстосложение — старообрядчесное двуперстие, второй и третий персты вистъ простерты. —Надъ нею фигура 2-я (1) (1) АНДРБАС О КРИТІОС, въ святительскоть омофоръ и фелони; перстосложение именословное: второй и третий в иятый раздълены и стоятъ, четвертый вогнутъ внутрь кисти. —Тутже справа 1-я нижная фогура О АНОС ПАГКРАТІОС, перстосложение — точное двуперстие. Надъ нею Ср АЛСБИНДРОС, въ святительскоиъ омофоръ, съ точнымъ двуперстиемъ.

Внутри церкви на фронтонть падъ аркою подъ корами нъсколько лъвъе отъ отвъсной линіи правато клироса большая фресковая картина — соществи Св. Духа, древности и подлинности несомнѣнной. Здѣсь у двухъ апостоловъ съ одной стороны видятся десницы, обращенныя нъ зрителю заднить фасоть, паправленныя впередъ пъ центру группы какъ-бы въ смысль исповъданія въры въ IC XC, и на объихъ десницахъ имекословие: именно второй и третій и пятый пероты стоятъ отдѣльно одинъ отъ другаго, а четвертый вогнутъ внутрь кноги дугою. Съ другой стороны у одного иностолаю видится такое же именословие, какъ и у двухъ

(') Что звачить-АГІОС.

• B •1 destars duestoor

808

вышеупонянутыхь; а у деуха другиха спостолося здёсь десницы, обращенныя переднимъ фасонъ, представляють самое точное именословіс: именно второй и третій и пятый персты раздально стоять, а первый и четвертый персты перепрещены между собою. — Въ частности именно объ этой картинъ свидётельстворалъ предъ нами священникъ отецъ Желтоножскій, что всѣ эти перстосложенія были передълины Пошеиюновыма ех старообрядуеское даунерстве.

Пода архою отв правага клирока пода хорами на колоннѣ О АГЮС МАС, деоница обращена задникъ фасонъ, первый и второй и пятый просверты, третій и четвертый вогнуты внутрь кисти и загнуты за толину перваго перста, — перетосложение како у мозоические Спасителя на дума надъ главнымъ вконостасомъ. — Такке О АГЮС МКОЛНОС, перстосложение старообрядческое, второй и третій простерты вмъстъ. — Также на колоннѣ vis-a-vis О АГЮС МАРКЦАНОС, въ епитрахили, деснида обращена задникъ фасомъ, перстосложение именословное, второй и третій и пятый вроотерты, четвертый вогнутъ внутрь кисти, а перваго не видао,

Пода архою пода хорами ота мъсазо клироса Q АГЮС МВЛИТОН, овятитель безбородый, отраженыйвъ тонзурѣ, въ святительскопь опофорѣ, перстосложене--- двуперстие старообрядческое, второй и третій пероты простерты, а четвертый и пятый и первый концами своими соелинены. Тутже на олевдующей колонпѣ О АГЮС ЮАННИС Предтеча съ перстосложениема, пакъ у мозаическаго Списителя на дузъ нада здавныма иконостасожа; первый и второй и пятый простерты, в третій и четвертый вогнуты внутрь кисти (')

(1) Сей образь Іовина Предтечи не должно силиплать съ находящинся адйоь жо вблизи обрадонъ св. Горина сванолиста; у эдого Іодина въ рукъ квита евангелія; а у того свитовъ съ ивалицью : МВТАНОВІТЕ ИГГІКВ ГАР И ВАСІЛВІЯ ТСЭН ОУРАНСЭЦ.

ран (1971) - 1930 - 21 Пайн (1971) - 9

. . . . .

На колонить за лювыло клиросоло О АГЮС МИТ-РОФАН, въ святительскоить ошофор'в, стриженый вы тонзур'в, безбородый, перстосложение старообрядиское. — Тамже О АГЮС ПВТРОС апостолъ, правая рука наотившь отъ плеча, переднимъ фасомъ обращена къ лицу апостола въ пол-оборота въ зрителю на вкотъ половины груди апостола, перстосложение старообрядческое.

Въ аркъ противъ алтаря князя Владиміра 0 ятюс ялё зандрос, рука обращена задникь фасокь, второй и третій персты простерты, четвертый и пятый до половины пригнуты, но такъ, что пятый персть отделяется отъ четвертаго и конець его отходить отъ конца четвертаго, а перваго перста не видно: жижословіє, какого образцы мы видъли на мованкаха цареградской Софи, именно на рукъ Спасителя въ притворъ.-Таиже О АГЮС ДИМИТРЮС въ одъяни вонна, въ лѣвой рукѣ щитъ, а правая поднята выше плеча какъ-бы для моленія; перстосложеніе следующее: третій, четвертый и пятый персты ковцами своими приложены къ концу перваго перста, а второй указательный одинь простерть, — древныйшее изначальны одноперстие; подобныхъ перстосложений мы видинъ насколько примъровъ въ описанныхъ нами псалтирать XVI в., которыя пожертвованы бояриномъ Димитрienъ Годуновымъ, одна въ Соловецкий, а другая въ Трощвій Сергіевь монастырь.

Подъ аркою противъ алтаря преподобных Антопія и веодосія, вблизи хода на хоры, видинъ: 0 ЛГІОС АФАНАСІОС, перстосложеніе именословное, десница обращена заднимъ фасомъ, второй и третій в пятый персты раздѣльно простерты, а четвертый вогнутъ внутрь кисти. — Здѣсь же О АГІОС НІКОЛАОС, перстосложение старообрядческое, второй и третій персты не раздѣлены. — Тамже О АГІОС КҮРІЛОС, въ святительскомъ омофорѣ, десница обращена переднить фасомъ, перстосложение именословное: второй и третій соединены и простерты, пятый простерть, а четвертый соединень концомъ своимъ съ концомъ перваго. Наконецъ на хорахъ еъ аркъ ближайщей къ елаеному своду на средней колоннъ видится О АГІОС ВПАІ-ИЗТОС въ епитрахили; перстделожение какъ у мозаическаго Спасителя на дугъ надъ главнымъ иконостасомъ: именно первый и второй и пятый персты стоятъ, а третій и четвертый вогнуты внутрь кисти и помимо толщи втораго перста концами своими соединены съ концомъ перваго перста. — Тамже на передней колоннъ у ръщотки О АГІОС АНДРОНІКОС въ святительскомъ облачения, перстосложение именословное: второй и третій вмъсть простерты, пятый также простертъ, четвертый вогнуть внутрь кисти, а перваго нерста за положеніемъ руки заднимъ фасомъ не видно.

Какое же наставление относительно истинно-древняго перстосложенія даеть намь древній кіево-софійскій соборз? На этоть вопрось древнайшій изь русскихъ храмовъ даетъ намъ такой отвѣтъ, что въ то время, когда онъ стровлся, т. е. въ XI въкъ, писались на иконахъ въ церкви какъ греческой, такъ и россійской перстосложенія разныя: именно во-первыла именословие, два образца котораго видимъ на иконахъ мозанческихъ, и два на безспорно-древнихъ фрескахъ ХІ вѣка, не считая многихъ другихъ образдовъ, также древнихъ, разсвянныхъ по всему храму, какъ выше описано; во-вторых видных двуперстие весьми близкое ка старообрядискому (невполна точное только потому, что второй и третій персты вездѣ въ двуперстія представлены вибсть простертыми, а не такъ, чтобъ одинъ указательный быль простертъ, а великосредній мало приклонень), котораго одинь образець видимъ на мозанкахъ, и нъсколько образцовъ разстянныхъ по всему храму; видимъ въ-третыков перстосложение, не имъющее ни названія на русскомъ языкъ, ни особаго въ русскомъ обрядословіи толкованія, перстосложение мозаического Спасителя на дугъ надъ главнымъ иконостасомъ, одного святителя въ безспорно-подлинныхъ фрескахъ XI въка, и иногихъ образовъ разсвянныхъ по всему храму; наконецъ ез-чемверяных видинъ одно одномерстие на образи святаго -Димитрія, одноперстие впроченъ и древности небезспорной и толкования неисключающаго сомвѣний. Во вояконъ же случаѣ, то безспорно, что древний Яроелавова времени кіево-софійскій соберь представляеть панъ мри разныхъ вида перстосложеній: именословія, двуперстие и перотосложение беззимянное.

Съ недоумъніями своими по сему предмету твиже въ Кіевѣ обратились жи къ нашему знаменитому нилитринну оріенталисту Андрею Николасовичу Мурасыоу. Въ дополнение нашихъ наблюдения в разъяснение недоужьний онъ показаль намъ свою собственную моленную, которая заключаеть въ себе иного драгоденныхъ и назидательныхъ древностей, которая сама по себѣ, даже въ отношени къ одному вопросу о древнемъ православномъ перетосложения, заслуживала бы особаго внимательнаго описания, -- чего им однакоже, но краткости пребыванія нашего въ Кіевѣ, сдівлать не могли, надёясь, что самь высокопочтенный хозяннь ко многимъ ввладамъ, которыми онъ и украсилъ и обогатиль нашу церковную литературу, присосдинить и этотъ вкладъ при опасении, что со смертно его в сльдь этихъ сокровнить забудется. Тамъ у него въ моленной мы видёли только два рода перстосложеных сямов точнов именословів и двуперстів, на образахъ свизописныхъ и рѣзныхъ, относящихся къ періоду времени отъ XI до VIII въка, скольво намъ полнится. Объяснение такой разности перстосложений высокопочтенный хозяннь предложиль намъ одно, что эта двойственность перстосложений должна быть сводима къ одинству именословія, --- что именословіе гораздо труднье передается въ изображении, ченъ двуперстіе; п оттого друперстіе ны видних резде на образахъ грубо-невѣжественно исполненныхъ, а на образахъ, иснолпенныхъ съ художественнымъ тщаниемъ и искусотвомъ, вездъ видимъ именословіе. И дъйствительно образа его моленной внолнѣ подтверждають его объяснение. Но насъ ово не удовлетворило потону, что

ны уб'ядились многими и наблюденіани и сосбраженіями въ существованіи какъ на Руси, такъ и на востокв не только именословія, но и двуперстія, иоторое поэтому на древнихъ иконахъ является невсегда илодомъ нев'яжества иконописца, но нер'ядко илодомъ особой мысли и особаго намъренія.

Тамже мы обратились съ недоумъніями своими къ другому многоученому нашему пылигриму-оріенталисту. И оть него услышали, что онь на востокъ вич дълъ много древнихъ изображений, относящихся къ VIII в. и ниже, каковын и у себя имветь, на которыхъ видвлъ и именословів и точнов старообрядческое двиперстие и неточное двуперстие, въ которонъ четвертый и пятый персты болье или менье пригибаются къ ладони, третій и второй выботь простерты, а нер. вый владется или сбону втораго, или по срединъ между вторымъ и третьимъ, или сбоку четвертаго, и наконець беззимянное перстосложение, въ которожь первый, второй и пятый бывають простерты, а третій и четвертый загнуты внутрь, кисти, ида концами своими или встрачаются. или перекрещиваются съ концоиъ перваго перска.-По его наблюденіямъ, эти перстосложенія различались въ средніе ввка на востокъ въ отношения но лицу Спасителя, какъ переосвященника, пророка и царя, -будто бы Спеситель какъ порвосвященникъ изображался съ именословіемъ, какъ пророкъ съ двуперстиемъ старообрядческимъ, а какъ Царь-Вседержитель, съ двуперстиемъ неточнымъ; бевъимянное же выше-описанное перстосложение будто бы было въ греческой средне-въковой церкви павческимъ знаконь, который въ разныхъ соотношенияхъ имъль равныя священно-церковныя толкованія. Это толкованю, пока не подтвердится достаточными данными, нельзя признать теперь пока за научно-безопорное. Но воть что непререкаемо открывается изъ всёхъ нашихъ изсл'Едований относительно перстосложения.

Первов. Въ первые въка христіанства христіане крестились и перстолого и перстания. Отсюда проявонли и утвердились и одноперстие во ния единато Бога и троеперстие во имя Отца и Сына и Святаго Духа.

Второс. Въ первые же втка христіане употребаяли отличительнымъ знакомъ своего исповѣданія монограмму имени IC XC. Мозаики цареградской Софін свидѣтельствуютъ, что монограммою имени IC XC благословдяли святители разныхъ странъ, начиная отъ VI вѣка и выше до I. Отсюда произошло и утвердилось именесловіс.

Треты. Несторіанина Илія, сначала епископа іорусалимскій, а потома митрополита дамаскскій IX окла свидѣтельствуетъ, что его времени сирійскіе несторіане крестились двумя перстами съ исповѣданіенъ двухъ естествъ Інсуса Христа соединенныхъ, въ отличіе ота монофизитоса, которые удержали древнее одноперстіє съ исповѣданіенъ единаго естества въ единовъ квцѣ Іисуса Христа.

Четвернюе. Изображенія сирскаю кодекса четверованнялія VI впка представляють напь уже образцы разныхь характерныхь перстосложеній: двуперсті разныхь видовь, въ топь числь и старообрядческое, именословіе, троеперстіе и одноперстіе.

Пятос. Кисо-софійскій соборъ свидѣтельствуеть, что греческая церковь Х—ХІ вѣка употребляда на ев. вконахъ и намъ въ Россію передала именословіс, двуперстіє, перстосложеніе извѣстное безъимянное и одноперстіе.

Шестое. Свидѣтельство Германа патріарха нареградсказо VIII епка показываетъ, что церковь его времени, какъ и предыдущихъ вѣковъ, какъ на востокѣ, такъ и на западѣ соединяла съ перстосложеніемъ крестнаго знаменія разныя знаменованія, въ томъ числѣ знаменованіе 6500 лѣтъ, по прошествіи которыхъ отъ начала міра ожидалось въ средніе вѣка второе пришествіе Христово.

Седьмов. Свидѣтельство двухъ трактатовъ: тракmama contra errores Graecorum, изданияго, какъ

наснть надпись въ заглавін, въ Ковстантниорові нь здавіяхь братьевь пропов'єдниковь (латинскихъ моваховъ) въ лъто 1252 (vide Henrici Canisii lectiones antiquae, Antverpiae, t. IV, p. 590-608), H Apyraro rpakrara: observationes et notae in libros Caleçae (vide De-la-Bigne Maxima bibliotheca, t. XXVI. p. 466-468),-въ которыхъ, какъ въ томъ, такъ и въ аругонь, помѣщена статья Contra Romanum pontificem, оодержащая въ себѣ разныя обличения со стороны грековъ на латинянъ, - въ которой одно обличение чиластся такъ: quinque digidis quomodo aliqui (Latinorim) benedicunt, et cum pollice faciem signant, tanguam monotheletae: cum igitur debeant disponi digiti in consignationibus, quod per cos duae naturae signi-ficentar et tres personae, prout Christus monstravit, quando in caelum ascensurus discipulis manibus elevatis venedizit,--- это свидательство показываеть, что уже вь XII --- XIII въкахъ въкоторые изъ христіанъ вос-RO. OTH & BARARARA ANHARA BARA BARA BARA BARO OTH и, патію перены странно нькако благословляють, ня нованова пальцена лице перепрациоснотр; якрасе монофелиты", высказывали идею, что "65 крестныце энятенованиях должны бы располагаться, переты така, mobil upers nuce des semecmen esnautimes ui mou nuun, and Xpumbos sonasum, nosda, no neto unad nor местива з учаникова простартали дланали веловалесили". Эта нася смутно; отразвлась въ одовъ Летра , Junachung BD: HSpt Monin: "Hampmanichts ( Hoetharg) H синиотворнилаго жиссина отгонний суть беси и различни велуев.... Визаль: есло селиние начертания святия .отцы предана, начь, насупротевь глароданія вь ненвринить сротиковь. Яко дая мерста убо и сдина нуma acestime pasnamaes Fachoda Hauses Ica Xpuente, ва двою естеству и единома состает повнаваеме"... Восьнос. Изъ этого мутнаго — впокрафическато чисточника вытекли и въ Россио алементы, изъ козо-- рыхъ образовалось, въ. XIII --- XIV вънахъ ны славансовника коричника на нина присоодинения жилисторов

Cos. u.

22

приять, которые считались за едно съ единосстенитниками, единосольниками и единоперстинсками, правио якобы святыхъ отецъ съ анаеемою на крестащихся двѣма персты: "аще ли кто двѣма персты не быгословляеть, якоже и Христосъ, или не воображеть крестнаго знаменія, да будеть проклятъ, святи отны рекоша... Иже ито не знаменуется двѣма персты, якоже и Христосъ, да есть проклятъ", и Слово Сеодоритово "о еже како креститися и благословичи", скававшееся въ русскихъ сборникахъ XV—XVI вѣка.

Девятос. Между тънъ новородскія Корсунскія ората, прение Панагіота съ Азимитомъ и безчислевное множество панятниковъ изданныхъ Прохоровия в другими ноказывають, что въ древней западной церкви еще съ тъхъ поръ, когда она была православено (есть свидетельство объ этонъ напы Льса IV она IX очка) и еще пъсволько въковъ послъ ся отваления от Церкан восточной (имъются свидътельства объ этокъ оть XII и XIII очеково), употреблялось въ крестворь «намонін тросперстіє во чмя Отца и Сына и Святи Духа, - троеперстіе, которое однакоже и въ тв древню въка, X-XIII, пріобрало въ нрактика вада «мочнаю доуперстия, инонно являлось въ следущених формахъ: второй---указачельный и третій---великосреявій были витств простергы, четвертый-безьниканий и пятый-миевнень были болье или менье принти, в первый-большій персть или откловался оть шоте отъ втораго и третьяго перстовъ, или прикладиваля -къ задони со вибшвяго боку втораго-указательно нерсти, или ложился по ладони какъ разъ по средни жежау вторымъ и третьниъ перстани, или наконець прикладывался въ четвертону пригнутону персту Съ боку или поверхъ сего послъдяято; отчего Дининов и укоряль Азимита: "почто не соебаети три персти" (какъ мы греки согбаемъ три персты), но "крестнинся обонии персты и последи палценъ визнично страною" - (какъ ны греки не крестинся обоими нерсин, указа-· тельныма и великосреднила, отдильно она большию

14 нальна). Въ воследстви же времени западно-римския церковь, больше и больше, по разнымь пунктамъ вѣро-U: чченія, обрадословія и канонической практики, терля 27 -панять о древнемъ единотив съ Церковно восточною, **7**8 потеряла и употребление и самую память объ унотреб-5.Z ления у нея древло-каволическазо троенерстия, которов " -на пространствъ въковъ могло нивть разные оттенки 25 вакъ во ввишной формь, такъ и во внутренномъ сим-ايرا слв, и нерешля къ употреблению простаго пятиперския đ 1.5 нли изредка-одноперстия, съ которыни въ настоящое время, сколько изв'естно, не соединяеть никакого осоj, беннаго толкования. 14

ij)ŧ

1.

ØÇ,

ñ.

đ

á

ø

14

1

f

1

1

5

Десятое. Между тыкь церковь вреко-восточная, предоставивь употребление одноперстия монофивитань, -которые удорно настаивали на нель; какъ на видимомъ выражени: своего отличительнаго: еречическаго противата о единома естестот са единома липи IC XC. совершенно исключивь изъ употребления вторгавшеесия въ течени въковъ въ практику собственно-несторіанское изобратение- двужерстие, знашеновавшее основной отличительный догинть несторіанской среси о деуха естествало во Сына Божила IC Храста (1), удержала въ практикѣ только тросперстие для крестваго -знамовія во имя Отца и Сына и Святаю Дужа, н жменослове для священническаго благословения со имя -IC XC, какъ показывають сведътельства Дамаскина, - проточерся Маланса, грека Христофора Анысла, патріарха Пансія, Гоара, Алляція и митрополита кісо--скаго Петра Монилы, коего "Православное исповъдание"

(1) Волсе необразованные наунно, безъ научнаге совчания, смутно, но тънъ не менье по какому-то внутреннену чутьо в влечению, по луховному сродству, наши русские старообрадцы отстанвають двистениельно слубокую древность — неторіанскую, настанвая на чтеніи молитвы Інсусовой: Господи Ісе Христе Сыте Болсій..., и отвергая какъ проклятую сресь чтеніе: Господи Імедсе Христе Болсе нашк... И противленіе каволической Церкви т сокровенная нысль чисто неспоріанскія! Тоже слибе и ть упорщой распольнической берьбё си несторіанское лауперскіе.

22\*

напонатрёно на утварждово, аборами и матреарками -остала восточными церкеей.

1 : Одинидианов. На Руси же прежде всего со исрмоной имоновиси вакъзвоная въ употребление персто--сложения разныя, о ченъ свидётельствують мозании и фрекци ніско-софійскиго собора, такъ и продолжали нонилиться перстосложения разныя же до временъ пер--выго патріарха всярассійскиго Іова, при которонъ пасавныя в болриноте Димитрими Годуновыми пожертвованным въ монастири Соловецкий и Троицко-Сер--гіевь псвлтири представляють зъ наображевіяхъ преразнообразныя перстотложенія, въ тонъ числі и иммословие и тросперстие самыя точныя, и даже до временъ самого патріарха Іосифа, коего три хранящося нъ московской патріаршей ринниць саккоса представляють тканыя изображения Спасет ля, благословлаю-, ющаго именословно. Если же иконопноь нашихъ древнихъ храновъ являетъ въ настоящее время двунерстие нерстосложениемъ господствующимъ: то это зависъдо оть поэдныйшихъ вередьлокъ, что ны моженъ подтвердеть, выберая изъ тысяче одинъ принъръ, заявлениевъ -ванимавшагося возобновлениема отенописи из відво-сефайтвонт воборт селинина онни! Желино онекана, з во-вторыхъ винеслёдующяма ваянленовь. (напочатан-HANNE BE ., Lychenoueshouse internin " as 1869 FORD, "масань поль, втр. 70-74, нель заглавіены Доульн-- ети на стинописи москавского, Успенскито собора) за--WINABINALOGA COAST COAST CONTACT COMPANY мавшіеся обновленіемъ стѣнописи въ Успенскомъ сочюрь предъ. коронацією Александра II: первоначальво сняля запась, сдлланную предъ коронацією Нико-"лая I Петанканыйт" в проследиля просвеною прорысь или графью. Где она найдена, тамъ не делано ника-кихъ прибавления. Ва некоторыхъ идстахъ, по спяти расланой прориси, послалного времени открывались признаки линиконочных ... Крестовь, нь , рукахь. Муяени-KOB'S, MO GOVE PLACER; .. ROYON Y. SREECRAP. PLARASA ... AOD-

. •

Ĺ

E

жаться эдной трафы , они во ократьново пранаойнао въ рукахъ мучениковъ., --- отъ чего руки: нижутен волебными. Строгое следование прафыт виречены при несло польсу: нъ окни ос сиверной сторони маслиния ин красками было напискио изображено, окаженносся по трафав другимь; именно-висто носполоснию Ань тонія, по окрупленной при подбородка приста овлани люсь - нученица - Параскева - пячница - н - носсиу - бради THERE WERE TANKE BY MUGASIS, NO CHATH MELLENING врасокь и «изолядования прорисей» и сличение ихв. от подлянниками, оказамосы, что арьсь онли нервошналь. но аностолы изъ семидосяти, с во свангелисти, никаки Tehepe H women's HA'S BRATATE COOTHINGTBEERROT AND BREAK прориси, почорая, непсинтра на напись красками, бым ла ясна и отчетлира. Многия десницы полобныя ото старообрядческымы перстосложеність) оконорованы ед уцваввшихь оть повреждения, роо вь непоторыхь цьотнкъ щёкатурка осыпалнсь и рисунокъ уградился. На оудя нотому, что на чнонахъ Успенскаго собора, дрени nthinans criticinca ; Bernich proneperioe caosenis лля моличвы и именословное пля благословения; пожно утверждать, что и на стъвописи были такін же изображенія, къ сожальнію осыпавшіяся". Какое перстосложение употреблялось въ древней Руси въ праятикъ. объ этонъ относительно X и до XIV в. писанваго свидтельства мы не имтемъ, но по иконописи можно ваключать, что употреблялись перстосложения разныя; госполствоваль однавоже обычай разности между перстосложениев молебнымъ и благословеннымъ (какъ покаэвівають запись Степенной книги об токт Іони, впоследстви се митрополить московскома, и разсиотрен. пое нами разсужбение неизвестного лица, потещенное въ рукописной асалтири первой половины X VI впка) об тпотребление троеперстія вь крестномь знанения (кака показывають Слово Деодориново в перевнанильной де данции, это же самое Слово со минеп-четью митропоч лита Макарія, равно какъ и пом'вщенное такжа дважды или трижды прение Панагіота св. Азижитомец в такие жите Александра ошевенскаго относительно

сеобенно Руси стверо-занадной новкородско-солжекой, равно какъ Исвовъданіе митрополита Дать Мотилы относительно Руси юго-занадной), съ существования борьбы, возденгнутой противь древень неротосложений двуперстниками (которая обозвачные es nosenar anoth cs. omens es anagenoro na necoursшихся допла персты. В Танже об повднойшихо редаціяхь Өгодоритова Слова, въ яктахъ стоглавнаю соберь, в послании патріарха Івва ко прузинскому минронлину Николно и т. д.), съ существованиемъ троснеротія не только въ концѣ XVI вака, но н въ переой половинѣ XVII не только новсюду на Руси юго-завадвой (за что безепорно ручается одно Испоендани мтреполита Петра Мосилы), во и въ накоторыхъ наотахъ, особенно же въ нассахъ простаго народа, на Руси восточной (за что ручаются свидетельства имстранца Петрен, натріарха Никона, утвержавшию ноель соборонь русскихъ святителей, что и въ ихъ вреня еще вожно было видеть нежду простыми, ве ведавшими Осодоритова Слова людьми храненіе древняго тросперстія, в наконець Посонкова, клятесни ео словъ старожиловъ увѣрявнаго, что въ начав XVII стольтія русскіе крестились троенерстно, а потомъ около времени моровой язвы ихъ стали учеть креститься двуперстно, а потожъ снова стали переушвать креститься троеперстно).

Сићенъ думать, что для желающихъ по налнить указаніямъ разслёдовать истинную незазорную неприкровенную истину, относительно сего глубоко-волнующаго стврообрядческую Русь вопроса, мы сказани девольно.

Конецъ и Богу нашему въ Господе Інсусъ Хрноте со Святымъ Духомъ, въ чистомъ разумени касолической истины и въ совокупляющемъ разстоящаяся сердца духъ мира и любви, да будетъ слава во веки въковъ!

А потрудившимся прощеніе вольныхъ и неволь-

11.11

Архимандрать Никанорг.

# ЗАЩИТА

## МОИСЕЕВА ПЯТИКНИЖІЯ

#### ПРОТИВЪ

## ВОЗРАЖЕНИЙ ОТРИЦАТЕЛЬНОЙ КРИТИКИ.

(окончаніе)

### ПРИБАВЛЕНІЕ 3-Е.

#### ПАМЯТНИКИ ДРЕВНЯГО ЕГИПТА, ОБЪЯСНЯЮЩИЕ НЪКОТОРЫЯ МЪСТА ПЯТИКНИЖІЯ И УСТРАНЯЮЩІЕ НЪКОТОРЫЯ ВОЗРАЖЕ-НІЯ ПРОТИВЪ ЕГО ПОДЛИННОСТИ (<sup>1</sup>).

Въ 1869 году явилось небольшое сочинение Маттея (Mattey) подъ заглавиемъ: "новъйшия изслъдования въ Египтъ". Это — публичныя лекции о памятникахъ древняго Египта, читанныя авторомъ въ 1868 году въ Женевъ и Лозаннъ. Въ нихъ, въ сжатомъ очеркъ, авторъ изложилъ результаты тъхъ изслъдований въ памятникахъ древняго Египта, которыя совершены извъстными езропейскими египтологами — Шампольономъ, Росселини, Лепсиусомъ, Бругшемъ, Марриетомъ и другими. Нечего

(') Это прибавление ваписано редакторомъ-переводчикомъ «Защиты Movceesa Пятикнижія» на основания сочиненія Маттея: Explorations modernes en Egypte. Paris et Lausanne, 1869.

говореть, что эти изследованія, въ высшей степени интересныя для всякаго, занимающагося исторією и археологісю, такъ какъ они проливають значительный свъть на цивилизацію древняго Египта, весьма интересны также и для занимающагося священною исторіею и библіологіею. Исторія народа Божія инста близкія соотношенія съ исторіею Египта; первый священный писатель родился въ Египтв и получилъ образованіе дря дворь египетскаго фараона. Очень естественно поэтому ожидать, что дамятники древняго Египта должны освётить, хотя отчасти, содержание священныхъ книгъ, особенно техъ, кои написаны рукою великаго еврейскаго законодателя. — Настоящая статья, составленная на основании сочинения Маттея, имъетъ целію именно показать, какое отношеніе имъють памятники древняго Егинта въ содержанию внигъ Movceя.

Прежде всего позволяемъ себѣ остановить вниманіе на древнѣйшихъ памятникахъ египетской письменности, окончательно опровергающихъ то возражение энциклопедистовъ XVIII столѣтія, будто въ эпоху Моусея неизиъстно было еще искусство письма.

У египтянъ было въ употребленіи письмо троякаквго рода: *сероглифическое*, *сератическое* (видонзифненіе и сокращеніе перваго) и *демотическое* (сокращеніе и упрощеніе втораго). Послѣднее, явившееся послѣ двухъ первыхъ, употреблялось для потребностей обыкновенной жизни, въ дѣлахъ гражданскихъ, при заключеніи условій и контрактовъ, и проч. Самое древнее письмо—гіероглифическое. Оно открыто было англійскимъ полковникомъ Говардомъ Визе (Vyse), въ 1837—39 г., на стѣнахъ древнѣйшихъ пирамидъ, построеніе которыхъ относятъ за 2500 л. до Р. Х. Такъ на остаткахъ царской гробницы, найденной въ одной изъ этихъ пирамидъ, прочитано въ гіероглифической надписи имя Менкара. Это, но мнѣнію ученыхъ, Мимерчинъ Геродота и Діодора, или Манхересъ Мавееона, — царь четвертой египетской династіи Мансеона.

Къ столь же отдаленной эпох'я можно относить начало и гісратическаго письма. Ученый путещат списнимъ Приоъ д'ї Овень (Prisse d' Avesnes) нашель въ одной гробницѣ оивскаго некрополя манускрыпта, напируси, писанный сликтаниномь, жившимъ въ одну нат перенхъ нарственныхъ династий ('). Авторъ эторо . динируса быль снить царя Асры ; а написание этого ланируса относится. ко , времени наротворания. царей Ана, Снефру и Ассы. Эти имена принадлежить налямъ первыхъ династий, потому, что они группируются обнавновенно съ именеми Хуфу (Хеонсъ) и Мениара (Мицеринъ). — Такимъ образомъ этотъ манускрипть соыроменень поотроснию дреннайнихь пирамиль и можеть Кыть названь дрееннойщею книгою со мірн. Этоть авон нувиний напарусь, писанный задолго до Авраана, дошель до начиего времени въ вамвчательной сохранности. Онъ служить подтвержденісять того сказанія Мансеона, что многіе цари древнійшей эпохи Египта занимались учеными трудами и сояиненіями.

Этотъ зам'ятельный напирусъ, написанный гіератическими буквами, но весьма близкими еще къ письму гіероглифическому (\*), заключаетъ осьмнадцать стра-

(') Этотъ папирусъ находится нынѣ въ парижской ниператорской библіотекѣ.

(\*) А это, между прочимъ, в указываетъ также на его тлубокую древность, потому что ни единъ наъ извъствыхъ пятирусояъ не имъетъ подобнаго начертанія. Папирусы, относящіеод въ эпохъ Мотсея, инсаны уже письмомъ курсавныйъ, зийчительно отдаляющимся отъ первоначальнаго письменного типа. ннць. Но начала его нъть. — Автерь его, но ниени Пта-Готепь (Ptah-Hotep), старший сынь царя, нивений въ то время, когда окончиль свое сочинение, сто дваднать лъть оть роду, выражаеть въ своеать сочинения жалобы на немощи и бъдствия старости. За тъть авторь высказываеть, что задачею своего сочинения онь поставиль правственное усовершенствование человъка. Чтобы успёшно выполнить эту высокую задачу, онь обращается къ Богу съ молитвою о помощи. Богъ отвъчаеть ему на его молитву: "наставь его (человъка) въ словъ прошедшаго (времени); да, оно будеть инщею дътей и мужей сильныхъ; кто пойметь его, тоть будетъ ходить въ довольствъ сердца; его слово не новодитъ жажды".

Это вступленіе показываеть, что престар'ялый философь древности нам'ярень собрать въ своемь сочиненіи древнія правила нравственности; слово прошединаю срамони есть древнее преданіе. Не дивно ли, говорить ученый переводчикь этого древнійшаго творенія — Шаба (Chabas), что филологія даеть намъ возможность повнакомиться съ правилами мудрости, существойавшими въ эпоху построенія нирамидь?

Авторъ въ особенности восхваляетъ благонравіе и послушаніе дѣтей родителямъ. "Повиновеніе послушнаго сына, говоритъ онъ, есть благодѣяніе. Сынъ, слушающійся наставленій своего отца, достигнетъ старости. Повиновеніе любезно Богу; неповиновеніе ненавистно Богу". — Замѣчательно, что древнѣйшій египетскій философъ обѣщаетъ послушному сыну долгую жизнь, — то самое, что начерталъ перстъ Божій на скрижаляхъ десятословія.

Таково, въ краткихъ словахъ, содержаніе сочиненія египетскаго философа. Къ сожалѣнію оно не могло быть прочитано вполнѣ, потому что весьма трудно понять тв мѣста, въ которыхъ трактуется о предметахъ отвлеченныхъ, такъ какъ гіероглифическія обозначенія ихъ пока еще неизвѣствы. Какъ бы то вирочемъ, ни было, сочиненіе это указываетъ на замѣча-

Digitized by Google

тельное умственное развитіе въ древнёйшую эпоху существованія монархін фараоновь (').

Прибавнить къ этому, что въ гробницахъ Таниса; библейсваго Цоана, открыто нъсколько надинсей, относящихся тоже въ древнией энохи Египта.-Содержаніе этихъ надписей большею частію тоже нравственнаго характера, какъ и содержание приведеннаго сейчась напируса. Оно показываеть, что у древнихъ египтянъ высоко цвнились въ особенности любовь и почтовію въ родителямъ, братьямъ и сострамъ, уваженю къ старшинъ, благотворительность къ бёднымъ,---Зам'ячательно то еще, что въ надписяхъ, отъ лица унершихъ, испрашиваются молитвы отъ живыхъ. А это ноказываеть, что египтяне крепко веровали въ загробную жизнь. — Такинь образонь эти надписи, интересныя по своей древности, интересны для нась въ томъ особенно отношении, что указывають намъ на тв вравственныя начала, которыя считались основою общеотвенной и семейной жизни въ Египтв въ эпоху, можеть быть, предшествовавшую времени патріарха Ав-Daama.

ų,

H

P

A:

1

Одно уже обиліе этихъ наднисей служить достаточнымъ доказательствомъ того, что искусство письма, значительно распространенное въ Египтѣ въ древнѣйшую эпоху его существованія, должно было получить тамъ гораздо большее распространіе въ эпоху Авраама, тѣмъ болѣе въ эпоху Мочсея. Дѣйствительно, въ настоящее время, благодаря изслѣдованіямъ ученыхъ египтологовъ, мы имѣемъ цѣлыя коллекціи папирусовъ, относящихся ко времени великаго родоначальника и великаго законодателя еврейскаго народа. Эти коллекціи находятся во всѣхъ лучщихъ музеумахъ и библіо-

times grad

(<sup>4</sup>) Думають также, что изь числа привезенныхъ Іепсіусомъ (онъ быль начальникомъ ученой экспедицій, отправленной въ Егиметь прусскимъ королемъ) папирусовъ и хранящихся въ берлинскомъ музеумѣ, четыре относятся ко времени, древнѣйшему эпохи Авраама.

текахъ Пароны: Паннрусы уназаннаго сейчась времни весьма разнообразны по своему содержанию. Наноторые содержать кратки религозныя нысли; он встричаются обынаовенно при муміяхъ, и служен, какъ говоритъ Маттей, талисиановъ для душъ покойниковъ въ ихъ загробномъ странствовани; нъкоторие содержать священные гнины, путерыя заметы, важндорныя свидиня, модицинские рецепты, астрологиюекіе трактаты, тавиатургическія формуны и заклимвія, отчеты должностныхъ лицъ, какъ вапр. нажерателей надъ общественными работами, судебные допрочы ('), поэмы (') и проч. Въ то отделенное время, юн да греческая литература и не родилась еще, при неръ фераоновъ были уже придворные писатели съ сюч имъ начальникомъ (\*), была придворная библютека, во оявшая орничнальное название: "вреневство души". Ва настоящее время известны даже инена искоторых придворныхъ писателей фараона, современнаго Мочено. Таковы-Камбу, начальникъ придворныхъ писателе и, по всей въроятности, кимгохранитель царской бабліотеки, Гора, Меремапу, Аннана, Пентаург, воски шій нобъды Ражсеса II, угнетателя евреевъ. Повядимому, звание ученаго и писателя считалось въ то

(') Таково напр. содержние, такъ извываемаго, абботские пашируса. Въ немъ излагается судебный допросъ гробокователямъ, шайка которыхъ, составившаяся въ Онвахъ при Рансесі IV (ок. 1200 л. до Р. Х.), разграбила, какъ кажется, прежде всего гробницы дарскія. Этотъ папирусъ замѣчателенъ тѣмъ, что послужилъ Марріету указаніемъ въ открытію гробницы царизы маг-Готепъ (Aah-Hotep), жатери Амеса, или Амовиса, съ котораго начивается XVIII царственная династія.

(\*) Такова напр. повиа придворнаго поэта Пентаура, въ которой прославляются геройские подвиги Рамсеса II во время войвы, которую онъ велъ, на пятомъ году своего царствовани, съ кетами (хеттен Библін).

(<sup>5</sup>) Онъ же былъ и библютекаренъ,

вреня однима изъ саныхъ почетныхъ. По прайней изрв сани ученые считали его таковыма (!).

Счетаемъ нелишнимъ упомянуть здѣсь еще объ одновь папирусв. Папирусь этоть быль пріобрітень въ 1852 г., въ Италіи, г-жею д' Орбиньи, у которой онъ купленъ пототъ британскимъ музеумомъ. Онъ состоить изъ девятнадцати страницъ и написанъ гіератическими буквами. Это не что иное, какъ поръсть или равсказь о двухъ братьяхъ, ---разсказъ, напоминающій негорію Іосяфа въ дож'в Путифара (\*). Пов'єсть эта, можеть быть, древнайшин изъ подобнаго рода литературныхъ производеній, интересна въ толъ отношения, что она была нацисана Аннаномъ для развлеченія юнаго перскаго принца Сети II, сына того фараона, который преследоваль евреевь въ Черинонь море; следоватольно она современна исходу евресвъ изъ Египта. Посять всего этого то возражение новъйшей отрицательной критики, будто Моусей не могъ написать -Пятикнижія, такъ какъ въ его время будто бы неня--въстно было еще самое вскусство письма, не имбетъ въ -жастолщее время ровно никакого значения. Напротивъ несомавно, что Могсей, обученный всей премудрости сориноговой (Дран. 7, 22), научень быль, безъ сомнъчия искусству писька и, вероятно, знакожь быль св совреженною сму огинотскою литературою. Можеть бить, -Мочсей усваниь отчасти и самый слоть своваь учичелей. Въ подтварждение этого Маттей указыраеть накоторые принтры. Такъ она говорить, что языкъ поъвсти, о которой было сейчась говорено, часто наногинаеть собою слогь внири Вытія. Въ изложение огнпетскихъ писателей встручаются также частыя повторенія, — особеннооть, свойственная, какъ мы видьли,

d water of the effort of the state of the st

- отла (\*). Экол анано, неза пого, нчто, ак. своикъ, а разсужаенията то - точка, навоса оканіе початитер, гогданнию су ненью, отказола воогда - променувноство вазанію ученорода стада у са стадатити и нави - с. (\*). Эколарть приводона стада сочиноние (Мавтод и окан. 201-207. кингамъ Мочсея.---Въ намятникахъ египетской ножи, какъ напр. въ надписи, найденной Маррістокъ въ Карнакъ, — въ надписи, въ которой воспъваются побъщ Тутмеса III, дарствовавшаю, какъ полагають, за 1700 лёть до Р. Х., встрачаются таже обороты рачи, которые считаются идотизнани священной поэзін, висьно параллелизмъ и противоположенія (').--Очень въроятно также, что самый алфавить заимствовань евремя отъ егнитанъ. По крайней мъръ ученый егнитологъ Руже говорить, что древній финикійскій алфавить илеть до того поразительное сходство съ курсевнымь египетскимъ письмомъ, что нельзя не считать его заинствованиемъ отъ египтанъ.-Это заниствование сллано было, по мнёнію Руже, при гиксахъ. Если ке, какъ дунають Марріетъ и Бругшъ, сынъ патріарка Іакова Іосифъ былъ приведенъ въ Египетъ и былъ ветомъ министромъ при фараонъ, принадлежавшенъ въ дивастіи гиксовъ (\*), то неудивительно, что витсть съ гиксами заимствовали свой алфавить. чрезъ этого сына Іакова, также отъ есинтянъ и евреи. Здъсь-то, южеть быть, и надобно искать причину тожества дрене-еврейскаго алфавита съ фвенкійскимъ.

- Если въ эпоху Моусея египетская письменность достигла, можно сказать, цвѣтущаго состоянія, то не менье цвѣтущаго состоянія достигли въ то время и египетскія искусства. Достойно удивленія то обстоятельство, что образци высокаго аскусства относятся къ тому именно времени, въ которое Египетъ только липь свергнулъ съ себя ненавистное иго гиксовъ. Образци этого иокусства найдены Марріетонъ на муміи царищи

(') Надинсь, о которой идеть адісь річь, приведена у Митея на стр. 170-174.

(\*) По митню Марріета, сараонъ, при которонъ управлят Египтонъ Іосноъ, былъ Анади или Апосисъ, резиденціев котораго былъ Аварисъ (въ нанирусахъ Га-уаръ), называеный дроинии сгиптинани Тжанъ (Тјап), евреяни Цоанъ, контани Апиин и грекбин Танисъ. Въ настолщее время на его итстъ арабская деревущка Сань.

Алт-Готепъ, натери Анезиса, изгнавшаго тикооръ (за 1700 или 1800 л. до Р. Х.). Если, какъ дунаеть Маррість, изгнанный Анозисонь царь гиксовь есть тотъ саный Апапи или Апофись Манеоона, при которонь быль иннистронь Іосифь, то значнть египетскія искусства достигли цватущаго состояния еще раньше вренени Моусея ('). Это отврытіе, справедливо говорить Матгой (\*), служние ответонь тень критикань Моуссевнихъ книгъ, которые заподозръли ихъ подлинность на тожь, между прочикъ, основания, будто еврен, слишкомъ еще въ то время грубые, не могли устроять твхъ священныхъ предметовъ, которые должны быян находиться въ скинии свидения, и которые, по онисаню Мочсоя, должны были быть изящной работы. Въ настоящее время, въ отвѣть на это возражение, можно сказать возражающимъ: сходите въ канрский музеумъ, въ которонъ находятся драгоцвиныя вещи, найденныя на муний египетской царицы, жившей за три или четыре въка до выхода свреевъ изъ Египта, и взгляните на нихъ. Еврен, долгое вреня жившіе среди египтанъ и унотребляение ими на работы, необходимо должны быля познакомиться съ вхъ искусствани. Нячколько поэтому неудивительно, если во время Мотсся нашлось ножду ними неоколько лиць, которые унфли приготовлять цевтныя ткани, делать разлачныя нении изъ волота, серебра и бронвы, полировать дра-•родънные камен и выръзывать на нихъ.

Въ сочинении Маттен предотавленъ оченъ натересный очеркъ семейной жизни египтянъ, составденний на основания древнихъ намятниковъ, открытыхъ въ гипегеяхъ Вени-Гассана и въ гробницахъ древнихъ Онвъ (\*). Мы остановимъ вниманіе читателей только

 (1) Описаніе драгоціянных украшеній, сділанных почти изключительно изъ волота, можно читать у Маттея, на стр. 156—161 его сочиненія.

(<sup>b</sup>) Cm. crp. 161.

(\*) Этотъ очеркъ составляетъ содержавие всего четвертаго чтемия.

Digitized by Google

По словань Геродота, египтяне, во вреня трура или каного-нибудь несчастія, отращивали волоси на голові и бороду. Это дійствительно подтверждается намятниками и Библією, вь которой говорится, что юеифъ, по выході изъ темницы, остригся (Быт. 41, 14). Пренебреженіе обычая бриться и стричь свои волоси ечиталось у египтянъ діломъ неприличнымъ и сибинимъ. Поэтому египетскій художникъ, когда желап, изобразить человіжа низкаго состоянія, не знающате чринятыхъ приличій, или неряпливаго, всегда ресваль его съ бородою. — Иногда впрочемъ изображались съ запущенною бородою цари, для того, чтобы побазаять этимъ, что занятые труднестями походной жизев, обни не имѣли досуга побриться. Въ такомъ виді изобреженъ начр. Раменоъ VIL

- Во кремя пиршествъ египтяне украшали свои головы вѣнками изъ цвѣтовъ; инонда: обвивали, цвѣтан и чаша съ виноль. Въ особенности любали они вокальную и инструментальную музыку. Полъ вврии мучыкальныхъ инструментальную музыку. Полъ вврии мучыкальныхъ инструментовъ, нат конхъ наиболее, провинатъ была, какъ каженся, арфа ('), пѣли пѣози са лис хора; – изъ мужчинъ и стерицинъ. – Кромѣ, вреи употреблялись въ оркестракъ интара, лира, двейна флейта, тамбуринъ и еще одинъ инструментъ, скон -волекий на востояный вѣеръ, на козицанъ моторато -укрѣвлены колокольчика.

. На одной древи виней гробниць, въ бивахъ инчражена группа дериць, планущихъ подъ звущи та-

in an and the second second

(1) Ареы была осьми и десяти струнныя. Послёдия были въ употреблени въ храмовой музыкъ у евреевъ. Ареа Асвида была тоже десятиструнная. — Изображенія ареы часте встрѣчаются на египетскихъ гробницахъ. Одну наъ ареъ о де сати, струнахъ, найденную Росседини, можно видѣть въ турискойъ музеѣ. — Были ареы о трехъ и даже о двухъ струнахъ. бурниа. Изътого, что онв держать въ рукахъ древесныя вѣтви, заключаютъ, что эта картина изображаетъ религіозную церемонію. — У евреевъ тоже былъ въ употребленіи тамбурннъ (тимпанъ), подъ звуки которяго, вѣроятно, тоже производилась пляска дѣвицъ (см. Пс. 67, 26). Сцена, изображенная на емвской гробницѣ, можетъ служить поясненіемъ Иох. 15, 20, гдѣ говорится, что сестра Моусея Маріамъ и воѣ еврейскія женщины пѣли, при звукѣ твмбуриновъ, побѣдную пѣснь Вогу взранлеву послѣ чудеснаго перехода чрезъ Чермное море.

На гробницахъ егинерскихъ изображенъ даже весь. процессь кулинарнато искусства. Можду прочниъ, эти взображения свидетельствують намъ о тожь, что егинтяне, не смотря на почитание быва-алиса, особение любили жаркое изъ мяса быковь. Такимъ образомъ опровергается то возражение противь свазания вниги Бытія, гдъ говорится, что Іосифъ, наибреваясь угоотить своихъ братьевъ, прилазаль своему доноправивителю приготовить, нежду прочимь, кушенье изъ ияса (Выт. 43, 16). Кроить инса, какъ кажется, египтяво особенно любиля янаа. -- Тесто для нечения хлебовъ проилось рукани. Изъ него дълались маленьніе круглые хлебны, которые клалноь на поднось и отвосплись въ печь. Закачательно, что ноша ставилась на голову. Зам'тчательно также, что въ надгробныхъ картинахъ часто встръчаются, какъ чоловъкъ несеть корзины на головъ своей. Эти изображенія напоминають сновидёніе фараонова хлебодара, котороку снилось, что одъ несь на головъ три корзина (Быт. 40, 16). Обычай носять тажеоть на голов' свой+ отвекь только Египту, и Могсей упомниветь объ нень только случайно. — Въ указанной главъ винги Вытія (ст. 17) читаемъ: "въ верхней корзинѣ была всякая инна фараонова, приготовленная хлебодаронъ, и птицы клевали се изъ воренни на голове моей". Эта неболганвость птинь, клюющихъ клебы въ коренить, ко-TODUD BECOTE HEROBERT HA FORDES, SHOHL RODOLLD OF LED-

Cor. III.

23

няется тёмъ, что у егинтянъ было въ обычат коринъ въ храмахъ и въ домахъ множество птицъ, считаеныхъ священными. Такъ какъ никто ихъ не тревожилъ, то естественно овъ становились очень смълыми.—Такинъ образовъ сновидъніе главнаго фараонова хлебодара нитетъ совершенно итстный оттънокъ, и эта незначительная подробность естественно могла приснится спящему египтянину.

Мы видели, что некоторые критики Моуссевых кингъ заподовривають ихъ подлинисть на токъ, истду прочимъ, основания, что въ 40 главѣ книги Быта говорится о виночерпіъ и винодѣліи. Арно, какъ на уже знаемъ, опровергаетъ это возражение тъкъ, чю многие древние писатели, и даже самъ Геродотъ, ва авторитеть котораго опирается въ данномъ случав отрицательная критика, говорять о возделывани и Есноть винограда. — Египетскіе паматники, въ свою очередь, вполнѣ подтверждають это свидѣтельство дреныхъ авторовъ. Такъ на панятникахъ Бени-Гассана, древность которыхъ превышаетъ эпоху Авраана, кожно видеть все подробности воеделывания виноградя в виводълія. На панятникахъ изображены не только обработка винограда и фабрикація вина, но и саныя посявдствія неосторожнаго в неумвревнаго его употребленія. Такъ слуги относять на своихъ плечахъ доюй СВОИХ В УШИВШИХСЯ ГОСПОАЪ.

Сокъ изъ сревенныхъ ягодъ выжниали ноган въ устроенныхъ точилахъ; при этомъ мужчины и женщины, для того, чтобы придать своинъ движениямъ больне эластичности и силы, держались за веревки, привязанныя къ шесту, протянутому между пальновыни деревьями. Выли точильни очень изящно устроеныя, и въ нихъ всегда занято было топтаніемъ винограда пъсколько лицъ.

По всей вёроятности, также точно устранвались точильни, впослёдстви времени, и у овреевь.

Въ священновъ Писанія можно вотрѣчать частыя указанія на топтаніе винограда. Кто напр. не привоз-

Digitized by Google

нить поэтическаго изображенія мщенія Мессіи противъ враговъ, заимствованнаго отъ топтанія винограда, изображенія, которое читаемъ въ самомъ начилѣ 63 главы книги пр. Исаіи? — "Кто сей шествующій отъ Едома, въ червленныхъ ризахъ отъ Бопры, сей столь величественный въ своей одеждѣ,.....? Отъ чего одѣяніе твое багрово, и ризы у тебя, какъ у топтавшаго въ точилѣ? — Я топталъ точило одинъ, и не было со мною ивкого изъ народовъ; но я попиралъ ихъ въ гиввѣ моемъ, и гнелъ ихъ въ ярости моей, и брызгалъ сокъ ихъ на ризы мои, и все одѣяніе свое я обагрилъ". — Въ этомъ мѣстѣ имъетъ особенное значеніе слово одинъ, такъ какъ топтаніе точила производилось обыкновенно, какъ мы видѣли, многими.

Топтаніе винограда было временемъ веселія; веесліе это взображается въ самыхъ жестахъ и положеженіи топчущихъ и особенно въ лицѣ. Работа провзводилась при пѣніи пѣсней. Это веселіе послужило пр. lepemin образомъ для изображенія радости leroвы послѣ того, какъ Онъ накажетъ беззаконниковъ: "leroва,..... какъ топчуще въ точилѣ воскликнетъ" (25, 30).-Это ликованіе топчущихъ въ точилѣ было такъ велико и виѣстѣ такъ обычно, что прекращеніе его принимается въ свящ. Писанія за наказаніе Божіе. Такъ пр. lepemia, предсказывая бѣдствія, ожидающія моавнтянъ, говоритъ: "веселіе и ликованіе изчезло съ Кармиловъ и съ земли Моава, и вина въ точила я не даль; не топчуть ихъ съ восклицаніемъ" (48, 33).

Что касается жатвы хлёба, то она производилась при помощи серпа. Жнецы срёзывали одни только колосья; стебель срёзывался настолько, насколько можно захватить его ладонью руки. Если хлёбъ росъ густо, то его удобно было схватывать въ горсть руки; отсюда выраженіе горсть хлюба сдёлалось выраженіемъ, означавшимъ изобиліе или урожай хлёба.—А срёзываніе колосьевъ служить образомъ участи, ожидающей злыхъ. Такъ у Іова читаемъ вапр.: "срёзаются, какъ вершина колоса" (24, 24). Молоченіе хлёба про-

23\*

изводилось волами. Замёчательно, что во время колченія волы были безъ накордниковъ. Это служить доказательствомъ, что изв'єстный законъ Второзаконія "но заграждай рта волу, когда онъ молотить", замотвованъ изъ практиви стиптянъ.

Солома въ древненъ Егнитъ не инъла никиот аначенія въ земледълін; но за то она употреблялась на приготовленіе кирпичей, которые выдълывались въ ида, ваносимато Налонъ. Приготовленные такить образонъ вирцичи отличались особенною твердостію; он и нынъ столь же тверды, какъ въ то время, когла Аменофисъ и Тутновисъ (на кирпичакъ оттиснути нена этихъ царей) возведили изъ нихъ свои постройки задолго до исхода евреевъ изъ Египта.

Еврен, по указению книги Исходь, работаля кирпичн (1, 14). Эта тяжелая сама по себъ работа бина отягчена потокъ темъ еще, что еврен должен била собирать на поляхъ необходантю для выдълки прнича солону, которая прежде доставлялысь инъ саниин египтянами, а нежду твиъ урочное количество карнича оставалось тоже самое, что в прежде (Исх. 5, 6-8). Понятно, что еврен жестоко должны были стредать оть этого увеличения тяжеоти и безь того тяхелой работы. На египетскихъ памятникахъ можно видъть, канъ несчастные труженные изгибаются подъ бременсиъ тяжелой работы (сн. Пс. 80, 7). Вст они нокрыты грязью, а толотая палка надзерателя, наблодающаго за ними, неоспоримо оправляваеть истину слеж овящевнаго историка: "егинтяне оз жестокостио принуждали сыновъ израилевыхъ къ работанъ. И дълан живнь ихъ горькою отъ тяжкой работы надъ глином и кирпичами и отъ всякой работы полевой, отъ всякой работы, нь которой принуждаль ихъ егистяне съ **дестоко**стію" (Исх. 1, 13. 14).

Интересна картина, открытая на ствнахъ одной гробницы въ Онвахъ. Эта картина изображаетъ виенно сцену обработки кирпича и построенія наъ него ствпъ Амионова храла. Гробница, гдъ изображена эта сцена, есть гробница одного архитектора, по вмени

Рошорд, наблюдавшаго надъ большими сооруженіями Туммеса III (за 1600 л. до Р. Х.), вивъ гласятъ гіеероглифическая надансь. Посреди рабочихъ видны егинетскіе падзиратели, вооруженные своими страшными бичами. Въ этихъ неочастныхъ труженикахъ Росселини видить израильтянь. Въ самонъ дель, цветь кожи, окладъ лица, борода, - все, повидимому, подтверждаетъ догадку Росселяни. Естественно, вслёдъ за нимъ, видять въ этой картинь взображение евреевь и мноте другіе.-Однакожъ, говорить Маттей, вичто ве доказываеть, чтобы въ ней нельзя было видъть пленияковъ другихъ побъжденныхъ народовъ. Извъстно, что егинтяне язображали съ одниаковымъ типомъ лица всёхъ жителей Сиріи, какъ это ножно видіть на екульпурныхь изображеніяхь Карнака и на аругихь памятникахъ. Кромѣ того, на упомянутой гробницѣ читанится инена различныхъ илънныхъ народовъ Азіи, съ которыни воевали въ ту эпоху огиптяне, тогда какъ о евреяхъ совсёнь не упоминается.

Какъ бы то ни было, все же эта картина можетъ служить вёрнымъ изображеніемъ тёхъ тяжкихъ работь; которыя, двумя столътіями позже, при Рамсесъ II, наложены были на оврезвъ.

Въ настоящее время есть болье положительное свидѣтельство, чѣмъ прелъидущее, о работахъ евреевъ, — свидѣтельство, относящееся именно къ эпохѣ имъ рабства. Такъ на оборотѣ папируса, писаннаго гіератическими буквами, весьма поврежденнаго, — папируса, который можно отнести ко времени XIX династіи Египта, читаются слѣдующія характеристическія слова: "пусть, въ теченіе двѣнадцати лѣть, люди назначенные для выдѣлки кирпича, содержатся подъ надзоромъ на заводахъ, съ тѣмъ, чтобы они съ точностію выставили то количество кирпича, которое обязаны сдѣлать, не давая имъ никакого отдыха, ни послябленія" (').

. (<sup>1</sup>). Этотъ натересный папирусъ хранияса въ британскомъ музеѣ.

Digitized by Google

Само собою понятно, что такія нзнурительныя работы, подъ знойнымъ солнцемъ Египта, должны бын быть смертельны для рабочихъ. Но повелители Египти, повидимому, нисколько не дорожили жизнію своихъ подданныхъ, особенно военноплѣнныхъ. Во время работъ по коцанію канала, долженствовавшие соелинить Чермное море съ Ниломъ, — канала, открычно фараономъ Нехао, погибло сто тысячь человѣкъ (<sup>1</sup>).-Такимъ образовъ чрезвычайное умножение евреевъ, не смотря на тяжкія работы, которыми они были обременены (Исх. 1, 12), надобно считать дѣломъ истивно чудеснымъ.

Какой же фараонъ быль жестокимъ угнетателенъ евреевъ? — На этотъ вопросъ мы не находимъ отвъта въ Вибліи. Царя-угнетателя она называетъ просто фераономъ, —именемъ общимъ воъмъ повелителямъ древняго Египта (\*). Но на основаніи нъкоторыхъ памятниковъ, въ настоящее время всё египтологи единогмоно признаютъ притъснителемъ евреевъ Рамсеса II, извъстаго грекамъ подъ именемъ Сезостриса (\*), царствовавшаго надъ Египтомъ въ первой половинъ XIV столътія до Р. Х. — Рамсесъ велъ довольно продолжительную войну съ палестинскими народами, именио съ кетами, въроятно библейскими хеттеями. Хота онъ и ко-

(1) Да и въ новъйшее вреня Мегистъ-Али ногубилъ диацать тысячь человъкъ тоже и конаніи канала между Нимии моремъ при Александріи.

(\*) Цари Египта назывались *Пер-аа* или Фер-аа (сланаское и русское фараонъ), что вначитъ буквально: с релий домъ» или «высокій домъ», слёдов. почти тоже самое, что «исокая порта».

(\*) Онъ былъ, какъ думаютъ, сыномъ Сети (Сетосъ) I, в риукомъ Рамсеса I. — Эти цари относятся къ XIX династи. Рансесъ II, по миѣнию Руже, царствовалъ очень долго, именно 67 лътъ. (См. Annales de Plilosophie chret. № 3. 1870, гдѣ призедено въ навлечения интересное чтение Руже, читанное 12 сеграля 1869 г. въ оранцузскомъ обществъ нуниматики и арто-

бъднаъ ихъ и взялъ у нихъ итсколько укръпленныхъ киродовъ (<sup>1</sup>), но, повидимому, опасался, что эта война ичжеть возобновиться опять. Это опасеніе, упомянутов и священнымъ писателемъ (Исх. 1, 10), въроятно, и нобудило его укрѣпить свверныя границы своего царства. Между укрѣпленными мъстами, названія которыхъ сохранены папирусами, извѣстны два-Рамсест и Пахтума. Эти города заслуживають нашего вниманія потону, что о нихъ упоминаетъ и Библія, называя ихъ почти точно также, какъ называются они въ папирусахъ,--ниенно Пивомз и Раамсссо (Исх. 1, 11).- На сооружение этихъ городовъ и назначени были сыни Израная, необычайное умножение которыхъ страшило егнпетскаго фараона (-10) (\*). - Въ британскомъ музев есть папирусы, которые относятся ко времени Рамсеев, въ которыхъ описываются эти новыя кирпости, построенныя евреями. Такъ, въ одномъ павирусв висецъ Пинебса доносить своему начальнику, какую "пріятную и несравненную жизнь проводить онъ въ Рамсеся, какъ много жителей на окрестныхъ равнинахъ, накъ много птицъ въ поляхъ, рыбы въ прудахъ и ка-

логіи). На долгое царствованіе Рамсеса есть указаніе и въ Библіи (Исх. 2, 23). Мочсей родился, можетъ быть, при Сети I. Если такъ, то угнетеніе евреевъ началось, въроятно, еще при этомъ государъ, и особенно усилилось при его преемникъ.

(<sup>1</sup>) Объ этой войнѣ и говорится въ поемѣ придворнаго поэта Пентаура, о чемъ мы упомивали выше. Изъ укрѣпленныхъ городовъ, которыми овладѣлъ Рамсесъ въ землѣ ханаанской, извѣстны по египетскимъ памятникамъ, между прочимъ, Саламъ (прежнее имя Іерусалима) и Аскалонъ. (См. подробнѣе объ этомъ у Маттея на стр. 181—186).

(\*) Замѣчательно, что въ мирномъ договорѣ съ кетами, сохравившенся на стѣнѣ карнакскаго храна, выражается со стороны египетсиаго фараона, какъ кажется, тоже опасеніе, которое замѣчено и свящ, писателемъ въ 1, 10 Исхода.—Такъ въ этомъ трактатѣ говорится: «если подлапные царя Рамсеса придутъ къ царю кетовъ, то царь кетовъ не долженъ принимать ихъ, а долженъ принудить ихъ возвратиться къ царю Рамсесу». налахъ, сколько цвётовъ на лугакъ, какъ сладин ва вкусъ илоды и какъ изобидьны хлёбомъ хлёбше нагазины".—За тёмъ описывается блестящій пріемъ Рансесу, въ первый разъ посѣтикшему новый городъ, въ десятый годъ своего царствованія, послѣ великой побёды надъ кетами: какъ встрічали его толпы народа и привѣтствовали его "великаго въ побѣдѣ". На оборотѣ гогоже самаго напируса находится отчеть, относящійся до постройки города, а также нѣсколько строкъ низшаго надзирателя, который кратко доносить своему начальнику объ исполнения даннаго ему пертченія. Между прочимъ овъ говоритъ, что люди, назначенные для дѣланія карпичей, дълали изъ безе емдыха.

Это краткое замѣчаніе, хранявшееся болѣе трехь тысячь лѣть въ темноть гробницы, заслуживаеть большаго вняманія, такъ какъ оно современно построеню города Рамсеса и подтверждаеть разсказъ свящ. песателя.

Новѣйтія васлѣдованія въ папирусахь, относящихся къ царствованію этихъ государей, сдѣданныя французскимъ египтологомъ Шаба, указываютъ, повидимому, довольно ясно на то, что надъ постройками Рансеоа трудились именно евреи. Найдено три памятника, въ которыхъ работавние моди названы Амери-у, именемъ очень близко подходящемъ къ еврейскому Гиберимъ — евреи ('). Это во-первыхъ два папируса, паходящіеся нынъ въ лейденскомъ музеѣ. Въ едномъ изъ нихъ писецъ Кависаръ даетъ отчетъ относительно даннаго ему его начальникомъ, писцомъ Бек-эн-Пта, порученія, касавшагося содержанія трудившихся на работахъ евреевъ. Здѣсь говорится, что евреи добнвали и тащили камни для великаго сооруженія (дворца) царя Рамсеса Меріамена, друга правды; эти ев-

(\*) Въ чтения Ружс; извлечение изъ котораго помъщено въ Анлаles de Philos. chret. X: 3. 1870, вибсто Анері-у читается Абари. Это будеть вще ближе въ Гиберинъ или Ибринъ. рен находились подъ надзоромъ начальника маджаовъ. "Я, пишетъ Кависаръ, ежентоячно выдаю имъ нящу, согласно превосходнымъ предписаніямъ моего господина".

Маджан, о которыхъ упоминается здёсь, были ливійскіе наемники, составлявшіе изъ себя отрядь военной полиціп; между прочимъ, они наблюдали надъ работавними въ каменоломняхъ.

Такого же содержанія и другой папирусь. Въ немъ ансенъ Кеніаменъ тоже довосять своему начальнику, что онъ, по его приказанію, выдаваль солдатамъ и евреямъ, темпяннять камни для востройки храма соляпа.--Построеніе этого храма относится именно ко времени Рамсеса II.

Ист этикъ двухъ напарусовъ видно, что еврен занимались не тодько двланіемъ кирпичей, но и переноскою камней, и находились подъ надзоромъ высшихъ сановняковъ, жившитъ въ Менфисв, потому что оба напаруса найдены въ разваливахъ этого города (').

Третій документь, на которомъ ученые думають видъть ния евреекь, это-плоскій столвъ, высъченный на утесахъ каменоломпей гаммаматской долины, ведалеко отъ дороги, ведущей изъ Контоса, находящагоса на берегу Нила, къ веренакійскому порту на Чериномъ моръ. Надпись, найдевная здъсь, относится къ треть-

(1) Одинъ англійскій ученый доквазываеть то, что надъ постройжами, воторыя произвольнось при Рамоесь II (Мейлиунѣ), грудились глазавымъ образомъ евреи, слѣдующимъ соображеніемъ. Именно, исхода изъ того факта, что наибольшая часть древнеегилетскихъ памятниковъ относится именно ко времени назваянато государя, такъ что ихъ оказывается гораздо больше, чѣмъ памятниковъ всѣхъ прочихъ царей египетскихъ (со времени Менеса до Александра македонскаго, а число этихъ царей восходитъ до 150), этотъ ученый заключаетъ, что достаточное, для вовремены этихъ построекъ, количество рабочихъ, имелио по крайней мѣрѣ до 400,000 человѣкъ, могли дать только евреи, такъ жёкъ паѣнныкъ изъ другихъ народовъ у египтанъ никогда не бывело по многу.

ону году нарствованія Рамсеса Мати-Меріанева, царствовавшаго уже послѣ исхода евреевъ изъ Египа. Эта наднись гласить, что въ третій годъ своего царствованія, въ 24 день мъсяца пайна, царь проважав священною горою и повельль выстви здъсь, въ честь своего выени, этотъ столиъ. Надпись высчитываеть за тъвъ должностныхъ лицъ, жрецовъ, военныхъ начаъниковъ и простыхъ рабочихъ, занятыхъ исполнения нарскаго приказа, - всего около девяти тысячь чеюръкъ. Провизно привознан для вихъ изъ Егнита въ новозкахъ, въ которыя запрягалось по шести парь 10ловъ. Въ числѣ рабочнхъ тоже упонниаются еврея (Апері-у) въ числѣ 800 человѣкъ. За ними наблодали тоже наджен. — Если упоминаемые здісь Аперіу дійотвительно евреи, то следуеть допустить, что евреи не вов вышли изъ Египта. Шаба говорить, что вс они и не могли откликнуться на призывъ Мочсея, напр. тв, которые находились на работахъ на ют земли египетской или въ пустывныхъ поселениять-Извёство притомъ, что сыны Израиля, выведенные Мочсеемъ изъ Египта, нерѣдко вспоминали о немъ во время своего странствованія по аравійской пустыня. Известно также, что не разъ доходило до того, что они желали воротиться туда. Можеть быть, явкоторыя тоны и могли достигнуть египетскихъ поселений. ваходившихся на Синайсковъ полуостровъ, а отсюда 10браться и до самаго Егнита (1).

Итакъ, благодаря неутомимымъ трудамъ новѣшихъ египтологовъ, мы имѣемъ достаточно-ясныя в опредѣлительныя указанія на самыхъ памятникахъ древняго Египта, свидѣтельствующія о тѣхъ тяжкихъ работахъ, на которыя евреи были осуждены жестокихъ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Интересно, что въ ганианатской надинси говорится о двухъ стахъ рыбакахъ, находившихся въ Ганианатѣ; а еврен, между прочийъ, в скорбѣли объ Египтѣ потону, что тапъ они ѣли рыбу даровъ (Числ 11, 5).

деспотизмомь фареоновь (<sup>1</sup>). — Желательно, конечно, было бы встрётить на этихъ памятникахъ подтвержденіе сказанія свящ. писателя о чудесномь освобожденіи евреевъ изъ Египта. Но; по всей вёроятности, это желаніе навоегда останется неудовлетвореннымъ. Египтяне, какъ говоритъ Ружѐ (<sup>3</sup>), старались увёковёчитъ на своихъ памятникахъ только то, что относилось къ ихъ національной славё. О событіяхъ, которыя служили къ униженію ихъ отечества, они обыкновенно умалчиваютъ, и какъ-бы желали совсёмъ изгладить ихъ изъ лѣтописей своей исторіи. Такъ о нашествіи гиксовъ (<sup>3</sup>) упоминается лишь случайно, въ тѣхъ надписяхъ, въ которыхъ говорится уже о побѣдахъ надъ ними. О нашествіи на Египетъ Камбиза говорится тоже только по поводу мира, дарованнаго

(<sup>1</sup>) Извѣствый строитель суецкаго канала — Јессепсъ нашелъ слѣды общирныхъ кирпичныхъ заводовъ, относящихся ко времени сараоновъ, именно вблизи развалинъ Дасяны, библейскаго Таснисъ. О кирпичныхъ заводахъ Тасниса, находившихся, вѣроятно, уже въ запущеніи, упоминается въ книгѣ пр. Іеремія (43, 9). Очень можетъ быть, что на этихъ именно заводахъ трудились надъ вылѣлкою кирпичей израильтяне. — Цодобные же саводы находились, по слованъ Јессевса, въ Рамсесѣ, глѣ уже месомиѣнно трудились израильтяне, такъ какъ они, по сказачню Библів, и строили этотъ городъ (Исх. 1, 11). — Въ настоящее время обредѣлительно указывается и тотъ путь, которынъ шли согласно съ указаниенъ книги Исходъ. См. у Маттея на стр. 231-232.

(') Cu. Annales de Plilosophie chret. N. 3. 1870, p. 165 et 166.

(<sup>3</sup>) О памятникахъ, на которыхъ упоминается о гиксахъ, говорится у Маттея на стр. 139. — Въ гіероглифическихъ надовсяхъ они называются ('езу — Sasou; иногда означаются они имененъ Аму — настухи, а иногда знитетонъ Аду, означающинъ мерзків, презръямые, проклатые. — Въ книгъ Бытія говорится также, что египтане гвушались пастухами (46, 34, 43, 32).

Digitized by Google

Египту Даріенъ (\*). — Можно ли лумать, чтобы они увъков'ячали памятниками тъ казни, которыя совершены надъ ними Вогомъ чрезъ Моусея (\*), и въ особенности гибель своего войска въ Чермномъ моръ (\*)?

Есть ли на памятникахъ древняго Египта указаніе на переселеніе израильтянь въ эту страну? — Къ сожальню, нельзя ответить на этоть вопрось утвердительно. Въ гробницахъ Вени-Гассана найдена одна надпись, въ которой нёкто Амени, правитель нова Сала (Sah), восхваляя свои добродстели, говорить нежну прочинъ, что въ его правление не было голодающихъ, Нъкоторые ученые вывели отсюда то заключение, булто голодъ, о которомъ упоминается въ налниси. и итры, которыя приняты были правителень Амени къ пропитанію жителей, указываеть на тв семь голодныхь годовъ, о которыхъ говорится въ книгт Бытія. Такъ **дунали** именно Вилькинсонъ и Бунзенъ. Одвакоже въ настоящее время считають это инбние невбриымъ, потому что надпись, о которой здесь говорится, относится къ царствованію XII династія, а Іосифъ жиль гораздо позже. Впрочемъ о голодѣ упоминается не въ одной этой надписи, но и во многихъ другихъ, относящихся къ весьма разнымъ эпохамъ.

Въ тойже гробницъ изображена сцена, имъющая, повидимому, библейскую физіономію, — это пріемъ правителемъ одного нома Хнумъ-Хотепомъ семитическаго

(\*) Въ недавнее время одинъ англійскій ученый *Heath* в **мюнхенскій проессоръ** *Lan/A* заявили ученому ніру, будто онн прочли на папирусахъ има Morces.— Но это заявленіе оказаюсь совершенно несостоятельнымъ предъ критикою.— Си. объ этонъ въ Annales de Philos. chret. № 3. 1870. р. 171—179.

(\*) Полагають, что сараонь, погибщій въ Черинонь корі, быль Менеста, сынь Рансеса II.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) См. объ этомъ въ Annales de Philos. chret. t. III, p. 348 (4---série) et p. 353. Надпись о мирѣ Дарія находится на статуѣ Наофора, хранящейся въ Ватикавѣ.—Annales Philos. chet. 1870. № 3. р. 166.

семейства Ааму. Это семейство состоить изъ тридцати пяти душь.-мужчинъ, женщинъ и дътей. Писецъ подаетъ своему повелителю листъ папирусъ, въ началъ котораго выставленъ шестой годъ Озиртасена I, фараона XII династи. Глава пришельцевъ ведетъ на веревкѣ кояленка и предлагаетъ его въ подарокъ правителю. Въ рукахъ у него посохъ. За нимъ слъдуютъ его спутники, вооруженные копьями, луками и булавами, женщины и дъти, сидящія на ослахъ въ корзинахъ. Свътлый цвътъ лица пришельцевъ и орлиный носъ показываютъ, что это не египтяне и не африканцы. Козленокъ указываетъ на пастушеское племя, а сидящие въ корзинахъ дѣти на переселение этого ссмейства. Отсюда нѣкоторые ученые заключили, что эта картина изображаеть переселение израильтянъ. Такая догадка оправдывается, повидимому, тѣмъ еще, что начальникъ семейства хромъ, что указываетъ на Іакова. Притомъ и по сказанію самой Вибліи прибытіе отца Іосифа произвело впечатленіе въ Егпптв (Быт. 45, 16) и слъдов. сочтено было достойнымъ унъковъчения. Къ сожальнию, Іосифъ жилъ не въ царствование XII династін. Притомъ на картинѣ не видно колесницъ, высланныхъ Іосифонъ отцу своему (-19). Наконецъ сомейство Іакова состояло не изъ тридцати пяти душъ, а изъ семидесяти, вли семидесяти пяти (-46, 26.27. сн. Діян. 7, 14). Такимъ образомъ въ этой картинъ вадобно видѣть переселеніе другаго какого-нибудь паотупнескаго семейства, которое просило у египетскаго правителя пристанища въ Египтъ.

II. A. B.

# ПОУЧЕНІЕ,

обращенное къ студентамъ казанской духовной академи въ академической церкви предъ совершениемъ молебствия при началъ учения 6 сентября 1870 года.

> Извъствуяй насъ съ вами во Христа и помазавый насъ—Богъ, иже и запечатлъ насъ и даде обручение Духа въ сердца наша (2 Кор. 1, 21—22).

Предложенныя Церковію нынѣ на литургіи чтенія изъ аностола (зачало 170) и евангелія (Мате. зач. 89) предложены именно намъ съ вами, любезные братья, на настоящій день и случай на тотъ конецъ, по устроенію. Промысла предопредъяющаго и паденіе волоса съ нашей головы, чтобъ именно мы съ вами извлекли изъ этихъ божественныхъ чтеній спасительный урокъ именно для себя примънительно къ нашему положенію вообще и къ настоящему случаю особенно.

Предложенную въ нывѣшнемъ евангельскомъ чтеніи притчу Спасителя *о званныхъ на вечерю велию на бракъ Сына Царева* — Сына Божія мы съ вами слышали и читали сотни разъ, и знаемъ со всѣми подробностями и оттѣнками.

Въ этой притчѣ, какъ почти и во всѣхъ прочихъ своихъ притчахъ, Божественый Учитель нашъ предлалаетъ благоговийному созерцанию нашему свое Божественное міросозерцание, созерцание настоящихъ и будущихъ судебъ Церкви Божіей на землѣ и всего земнаго міра.

Бракъ Сына Царева — это сочетание Сына Вожія съ Церковію. Рабы Царя небеснаго, въстники сочетанія Божества въ лицт Сына Божія съ человъчествоиъ, глашатая призывающіе къ участію въ этомъ премірномъ, начинающенся однакоже съ этого міра торжествѣ, суть пророки и апостолы и ихъ богоноставленные пресменки. Зваеныхъ, почетныхъ гостей, чадъ друга Вожія Авраама, звали ветхозавѣтные пророки на этоть бракъ заблаговременно до его совершения, и тъ не хотъли прінти. Когда пришло время божественнаго пиршества: Царь посла иныхъ рабовъ своихъ-св. апостоловь, глаголя: рыште званними: се объдъ мой уютовахъ, юнцы мои и унитанная исколена, и вся ютови, —пріидите на бракъ. Они же небрегше отвидощи овь убо на село свое, овъ же на купли своя; прочів же емие рабова его досадиша има и убиша наса. И слынает Парь разгнывася, и послает воя своя-свершителей Его приговора, римлянъ, погуби убійны опы, н врада ила заясже: свершилась грозная судьба Іерусалина, и оправдалась въ событіяхъ исторіи первая часть Господней притчи. Тогди глагола Царь рабомъ своимъ: бражь убо готовь есть, званни же не быша достойни, идите убо на исходища путей, во всѣ концы міракуда гляза глядять и Духъ поведоть, и слимных аще обрящете, призовите на браки. И изшедше раби они на распутія ніра, собраша вспли, слицпли обрытоша, алых же и добрыха, Тудовъ же и еллиновъ, варваровъ в скноовь: и исполнися брака вовлежащиха, наполнилась Церковь върующнии - всякния, и кръвко и векрѣпко, твердо и шатво върующими, добрыми и альин. Оправдалась въ событіяхъ всторіи и средняя часть HDETTE.

Но свыслъ притчи глубокъ и всеобъемлющъ; а человѣчество въ своей жизни повторяетъ одан и твже круги. Ничто не ново подъ луною. Обще-человѣческое значеніе притчи то, что гостей на бракъ Хри-

стояъ звали и зовуть; но звалные многіе не хотёли и не хотять идти. Туго шло и идеть дъло благовъстия, распространение свангельской проповеди; или точнесблаговъстіе Евангелія предлагалось и предлагается Царень небесных многочастик и многообразию; Его рабали проносилось ревностно, настойчиво и саноотвержевно; вринималось же иногими-правда-и охотно в рорячо, по большею частию человичества туго, разводушно, холодно, а нервдко и такъ, что этотъ холодъ загорался кровавыи заревоит ненависти къ Екангелю, безнощадной ярости противъ его послъдователей. венасытною жаждою христанской крови. Римъ древнихъ цезарей въ стократъ большихъ разиврахъ повторияъ тоже, что началъ еврейский Іерусалниъ, и потибъ въ разваливахъ... Званные опять не быша достойик,---эти высшіе образованнайшіе круги древвато греко-римскаго человачества, въ которынъ первоначально и обращена и по ихъ развитію доступна была свангельская проповёдь болье, чёнь темнымь нассань греко-ринскато, особенно же другихъ верварскихъ нароловъ, - и которые свачала уворно боролись противъ Ивангелія, а потомъ приняли его болье внишень, чинь внутреннимъ образомъ, болье мятущеюся холодною инслью, которая кичить, чёкъ теплымъ чувствоиъ предавности и любви, которая назидаеть; почему на сивну ихъ, на обновление изветлиавшаго человъчества, для созданія Церкен Божіей вза натеріала новаго, св'яжаго в врепкаго виднинуты Промысловъ Вожіниъ на арену исторіи новые народы, которые въ свою очередь повторають теже исторические круги. И теперь, какъ было всегда и прежде, вногіе званные отв'явють пренебрежениень на зовь Господень: от идеть на селе 0000, 005 MG KYAAN COOR; HENE FORSTES TOALED 38 YROвольствіями и развлеченіями плотскими, иные же по**глощены заботам**и объ устроении своего семейнаго и гражданскаго быта. Какъ и прежде было, рабамъ Вежівнъ досажднотъ и теперь, что бываеть повсюду и безпрерывно; саныя даже убійства надъ ними совер-

Digitized by Google

ланансь не вф. одремя, тольно, дрепнемы Римь, чан Теруралимъ въ первне въки, но и во всъ послълующи врамена въ, разныхъ страналъ невърныхъ; этого мало, совершались, въ педавнее время на стотнахънодного веянчейшаго изь градовъ христанскихъ, въ ствиахъ ко--гораго уже двескам провозглашалось, что его гражде-HE TARBAND HO ADDITANO, & HACREENE AND BOTSиями лародного митнія провозглашено неодновратия, -что мру не суждено и счастья увидать, нока не бу--доть покончено сь огими нонаристични пру глашатаями, продолжающими приглашать глухое человичество на циръ церковный , духовный , божественный ... Вееъ сомнания, и въ настоящее время, кака было въ былын времена, Царь, небесный, видя и слына до съ высоть небесныхъ, тавается- нужно полагать, и меслова лов споя губита убійци оны и градь наз..... Вообще вевовможно, человъндаюнить словонъ изобразить и даже ноловенескою мыслью обнять сочетания міровыхь событій, накія, пре углублени въ смыслъ вхъ, объемнотов и осругимотоя смысломъ божественныхъ гавголовъ Господней притчи. Ясно, только, "чю евенгольский зовъ тенерь пира, явиь когдалноо, размется на ваталираелучияхь, міра; больщая часть міра на втого вовь не ношла и не илеть; не и Церковь полна , не испанниси Баранга возлаящиция, влыжа жа и добрыст.

Какъ же къ этому общему плану божествешнаго домостроинельства и міроправденія, къ ачому общему теленію міровыхъ, событій относямся мы оъ ками, оъ настоящимъ, напинъ положенемъ и настоящимъ, нацимъ днемъ?

Въ диму (Ониза небескаго, въ воностроенія Церкви Боліей, на земля, общилан многи суще. Взглявенъ при свіять, втого божественнаго изреченія на сравничельное положеніе народностей у вфроисповаланій и перквей, члобы спредалить ваше собственное личное положеніе — Воть открываются унственному взору: нашему общирныя страны, съ несчетными народонасяленіями, понрытыя густынь; пракомъ невѣ-

• • • • •

1 1 1 ...

, I Cost. m.

<u>''''</u> 24

рія, ---спраны, въ которыхъ світь христіянства, вереносиный отъинуды, возжигается то усиліями боле ни ненте совершенныхъ продолжателей дъла апостольсыго-современныхъ инссіонеровъ, то превозмогающинь -вліяніень христіанской гражданственности, -- возжизется тускло, туго, медленно, при чемъ неръдко то тухнеть оть отнеупорнаго холода чуждой и враждебной ярвстівнотву среды, то даже насильственно тушится потоками крови какъ самыхъ проповѣдниковъ хритенства, такъ и первыхъ учениковъ ихъ; вслъдстве чего Прояыслу Вожно приходится онять и опять возденгать новыхъ апостоловъ-инссіонеровъ, спова переводить свёть Христовь изъ странъ христіанскихь снова возгравать и возжигать нить неподдающуюся нехриотіанскую среду.-Воть далье открывается взору нашену такъ называемый новый свёть съ зрълещень -по-истинѣ новыиъ: съ пестротою такъ называеныхъ -церквей, религіозныхъ общинъ, секть, ересей, втровсновъданий, которыя волнуются, какъ море, сливаются, разбиваются, разбиваются..., которыя въ саних себѣ носять и развивають съиз только измѣнчивости и разложенія, жизненную же точку стоянія и доловъчности если и инъють, то въ утвердившихся цер-ковныхъ учрежденіяхъ свъта стараго, къ которону, га извъстнымъ центрамъ въ немъ, и церковныя учреждены прикраплены, и обращевы очи и новыслы и серьца всёхъ гражданъ новаго свёта, нока еще дорожащихъ Христовою вѣрою. Ближе къ намъ въ света старомъ видимъ нескончаемую и неразръшниую борьбу между католичествомъ и его отриданиемъ-протеставтствояъ и порожденісяъ сего послѣдняго — либерализнояь; видамъ, что одновременно, когда глава католичества, превозносяеь паче всякаго чтилища, Покунается състи ез Церкен Бога жива аки бого, показуя себе, яко бого есть непогръшеный, земное воплощение безусловной обще-обязательной небесной нетины, --- одновременно съ этимъ его свдалище --- вещественная опора его трона уже не только шатается подъ нимъ, а чуть ли не отъемлется изъ-подъ него

Digitized by Google

навсегда и невозвротно; а христіанныйшій сыйъ его, первенець оглавляемой имъ церкви, ся первая и до сихъ поръ бывшая послёднею опора и защита, санъ безномощный плънникъ; а вредводимый имъ народъ, враса католичества, его позеія, его въковой оплоть противъ наводняющихъ разрушительныхъ потоковъ протеставтсчва, плаваетъ въ крови своихъ сыновъ, вловѣще освѣщенной заревомъ его городовъ и весей, и потокомъ этой крови, пролитой главою протестанетва, уже переносвоея въ пробитое первою револющею русло, зрящее въ одно адово, чрезъ которое. по крайней мерь, какъ показалъ опытъ, уже протекло столько крови, убійствъ, неправедныхъ и губительныхъ война, и всякнах человаческиха неистовства.... Визнанихъ судебъ торжествующаго въ настоящую минуту протестантства не предвидниъ; но что совершилось и совершается внутри его, то видимъ: значительная часть его дошла до сокращенія всего христіанства въ незначительную сумму нёскольвихъ истинъ будтобы хрисуланской нравотвенности; а другая часть пришла къ сознанию православия, какъ единато незыбленаго основанія Церкви, и необходиности отстаивать его всёми онлами общениерновнаго авторичета, - т. е. пришла къ оснавню истинъ, враждебныхъ самымъ основамъ протостантства; лучшая же, хотя и весьма ограниченная но численности часть ищеть православія не внутри своей протеставтской церкви, но вив ея-тамъ, гдъ оно дъйствительно ость, гдъ оно есть живая, жизненная, основная свла-въ Церкви православной.-Теперь переносимъ очи на себя самихъ, на свою родную Церковь и страву. Мы съ вами имвли счастье родиться въ Церкви вравославной, ---имвемъ честь принадлежать къ народу, который вотъ уже тысячу летъ, во всяжихъ тяжкихъ исинтаніяхъ, отстанваль овою наслёдованную оть св. аностоловь и св. отцевъ нерушиную иравоолавную квру, -- который раздвигая свои народ-ныя свлы, раздвигъ вмёсть съ предълами своей народности вредъды и Церкви православной отъ Морен

24\*

и по Новой Земли, отъ Кавкиза и до Торнео, отуда до Венеціи и Арарата и Санарканда и Пенны и Канчатки и једдо и до Калифорния, -- который своињ ангеловь хранителень пока еще охранень быль от погибельнаго покумления, каконое ны уже видал зь жиени другихъ народовъ, сокрушнтъ одущеванную его вру и воспитавшию его Церковь, -- котораго даже саный опасный перионный кризись---расколь завечатыя отралнымь отпечатковь основной религовно-пароды черны-бевавётной преданности свято-отеческой гер. Обитель, въ которую ны съ вани, любовене браты, призваны, есть лучшая обятель въ земномъ дону. Отна вебеснаго-въ пространной оградь двора Хрино--вой Церкви. Такъ она лонинается не лами телько, ен обятельникахи, по и чуждыми об душами, котория, принадлежа къ народамъ вновърнымъ, горять сще од-INCREMENT TONTOHICAL DO DETUNNE. STOT & BOTTER Христовой Перкви на вемля. 1. . **.** 1. . . . . . 1 . . . . .

Изоплоенной: быстротечной мысли вашей асно мыпъйшее наше положение уже въ нашей собствени. православной Церкви. И из этонь знутревные дояв Божіень овять обители неоги суть,---- есть нимобразные низшіе и высціе круги пребыванія, какъ в древной скини быян дворъ, святилище и святе сы-THEXT. OGNOTOHINGS TYTE, THE ME OF BANH BOCTABLEED, куда насъ зовуть. Оснотринся и носнотринъ, кага распредълены жребів сыновъ Церкви православной. Вить нат зоенныхъ на божественный пирь нот докт Парт небесныю, десатки милліоновь наннихь братій, тольемые санынь вребень жизни, безсильные посвятить себя всецёло на дело Божіе, попані на села попныть своинь потонь венлю, растать хивбъ для осбя и на HACK BEERINCH SELEPASS, OHH TOULED UNSPERSA HOLYS озираться на Церковь Божно. Вонь пругіяннялісти, опредаляемые опать жребіена живни, ношли на вуши -своя, чтобы ворнать, содевать сонабилать всень все -ходимымы себя же и насъ юдять. Несчетному наюже : ТВУ :: ДРУГВХЪ. ВЫВЕЛЬ ЛЕЧАЯЬНИЙ | ЖОСКИЙ: НО III) ИСТРИТ-

. . .

ен на къ чому болью пподотворному, макънтолико случ жать идолу удовольствія; угвки, забавы, тазвлаченія,---инная чегоя Изъ-за тогоже нуска хльба, который необходано всегь и пр потв лица снискивачь всякому.... Какие сеть печальные жребіні Алнапь жребій каковъ Оглиничесь назадъ: Въ досяткахъ и сочняхъ градовъ россійскихъ соть низшіе празодінний духовнаго пран свещения духовныя училища: тамъ позади себи наждря набовась оставиль приблизительно тысячу леанахь сверствиковь; которые во инали равнаго съ вашини очастья воята избраяною сотнею из опраду развадниковъ духовнаго просв'ящения средняго значения, ---въ ограду семинарій. Даяве Проямсль Вожій кликнуль вличь вой иногиль, чуть во во встхъ углахи православной Россіи ; - и воть его благоволеність вы небраннайшие изъ избранныхв, эри десятка изъ треха отборныхъ тысячен на крыльяхъ послушнаго волѣ Вожіей и вашему жребно ветра иринесскы сюда... Куда? Во внутрени вишее святилеще дома Бония, посажени за бликайшій къ. Царю — Царю небесному!--- царскій столы-Вбянзи Онъ глядить на внов, воб ли вы оден WELLERS OF BREIS OF A THOSE AND A MELLER AND A : : - Въ саможъ дълъ, углубитесь мыслыя, отрашивы ее: отъ менафорь, нь оущность вещей, въ сопровенную делоточновность вашего положения и призвалия и долн та; выдь это такь, туть есть непреложния лония но поняти только, а вещей, поглака истины, которая та напють учебновылящка называется объективною: На основания этой истаны, я счатаю своржь свящеви лымь долгонь преподать, а вы обязуетесь принать и но энфра немощи нашей осуществить одень коренной and the first state of the second 1 I I I урокъ. - По прежнену академическому уставу, академія нивла назвачениемъ приготовлять просвъщенита служителей слова Божія. При таконь определения главнаго: навиаченія академія остественної вытекала пля просвещениящаго служителя снова Вожія обязательность вмошаго нравственных совершенства. Новый академический уставъ, стремясь лучше отвѣтить практическому положенію вещей, какъ будто ослаблють такое ноключительно-высокое назначение академи, какбы раздробляя его и выражая менье напряженных языкомъ. Православной духовной академия въ ногокъ уставѣ поставляется цѣлію: доставлять высшее боюсловское образование, въ духѣ православия, для проовъщеннаго служения Церкви, и приготовлять преводавателей для духовно-учебныхъ заведений. Итакъ ичънъ вы призваны въ академію? Затънъ, чтобы получить адесь высшее богословское образование, въ дух -- зам'ятьте--- въ дух'я православія. А это зачёмъ? Затъкъ, чтобъ изъ васъ, получившихъ высшее богослоское образование, въ духъ православия, вынили просвъщенные слуги Церкви в преподаватели для духоноучебныхъ заведеній, которые нитють главнымъ важеченіень опать же приготовлять просвіщенных, в духъ православія, служителей православной Церин. Полагаемъ, что и новымъ уставомъ высокое назвачене нашихъ акалемій не умалево, не раздроблено, не отклонено оть овященной целя - приготовления просвы щеннайшихъ служителей слова Божія, высшихъ глашатвевъ божественной истины. А по смыслу прити Господней это значить, что вы не только званные гости за транезою Царя небеснаго, но призванные быть рабамя, которые зовуть другихъ, -- призванные быть вровозвастниками божественной истаны на земла, преомниками апостоловъ и пророковъ, во всякомъ случат, примете ли вы на себя священный сынь, или не преиете. И пророки встховая таме не носили священнато сана, А. это обязываеть насъ болев, чемъ кого-либо, гостить на брачномъ пиру, на который зовемъ другихъ. у Царя небеснаго въ одъяние брачномъ.

Таковъ для насъ обязательный идеалъ наоъ саинхъ, съ какой стороны ин посмотрниъ на преднетъ. А отвѣчаемъ ли мы идеалу?. Не бѣжимъ ли отъ него?. А отъ чего? Только ли отъ немощи человѣческой? Уви, нѣтъ. Оттого, что гонимся за другими, ловимъ идеалы мужіе, забывая свои; памятуя еще свой идеалъ ученый и учебный, отстраняемъ очи отъ нраветвеннало и церковнаго, и впадаемъ въ глубокую описку, не думая о томъ, что она чрезъ десятилётія, если только не прежде, скажется носл'ядствіями вообще плачевными.

Нѣть въ нашемъ еще христолюбивомъ отечестиъ учебнаго учрежденія, которое не нитло бы задачею образовать людей, граждань, вёрныхъ нравственному долгу, религія, Богу. Твиь не менье другія учебныя учреждения болье или менье опециализированы, имтя вазначениемъ воспитать споціалистовь-медиковъ, юриотовъ, техниковъ и т. д. - Не нахожу приличнымъ развивать мысль, какъ эта односторонность деластия норвако исключительностію, ослабляя на дълъ обязательность правственно-редигознаго долга. Техникъ хорошь, -- это отъ него и требуется: школа воспитала члена обществу потребнаго и полезваго. То ли мы съ вами? Нать. Девизь вышей высшей ученой степерислово Спасителя: часе сотворчто и научить, сей велий наречится во царстви небеснимо. Истина непререка. еная. Роясь у саныхъ корней религіовно-философской ИСТВНЫ, ИСТИНЫ ВСЯКИХЪ ДРУГИХЪ ИСТИНЪ, МЫ НО МОжень но только не видъть унонь, но и не чунть чульень, что истина и добро суть абсолютное единотво,---что высокое духовное просвъщение безъ соотвътствующаго совершенства вравственнаго, безъ стремления къ нему, даже безъ вниманія къ нему, хуже-пустье мвди звънящей в камвала звяцающаго. Тоже еще строне сказать должно о олужение наукъ христіанской. Кло скажеть, что ны върниъ сами тому, что дълами отринаемь на каждомъ шагу? А къ тяжкой для насъ отвътственности нашей, это-наша задача застарить друлихъ върить не только въ то, что мы въруемъ, но. и въ то, во что мы въруемъ. Признаться печально, а при размышлени едвали не окажется справедливымъ, что даже наши духовныя училища, училища христіанскія, Неръдко забывають ту коренную идею, котория нруп-ными чертами начертывалась на звамени большей части даже языческихъ школъ. Древній философъ признавался философонъ не только мысли, но и жиле, языческое знаніе отожествлялось оъ добродътелью. А нани философы, и нания богословы!..

Вась раби имя мое хулится во языцьхо,-горы жаловался Господь Вога на встхозавътнаго израния. Прислушайтесь, не стономъ ли стонеть на туже тену воя русская земля, что именно насъ ради хулится ни Бонно... Намь въ недавнеять пучешестви случнюх горячо разсуждать съ оденив путешественниковъ; ввостренець инославный, хотя и единокровный нак и весьма родотвелный по втрт, проникнувший въ развые углы Россів до свонрекихъ слубниъ; повазани нямъ - съ большимъ знаніемъ діля и сердечною сирбио опъ жилоналоя ва наши провы, правы русскио духовенства. Мы отрицали суровый повальный присворъ, ны ващинали себя и свею братно. Но чи всого поразительние въ этомъ случай, -- этотъ еднияный голось не есть за отголосовь чысячь и милловов другихъ голосовъ, повчоряющихъ тотъ же жестей приговоръ? Съ чена по строгомъ разсуждени въ этов горьконъ для насъ приговорѣ нельзя не согласиться,это съ темъ, что ны, въ совокупности, въ нассъ, булчи вревственно цёльное окружающей нась среды, в унбемъ себя вести предъ и нежду людьмя, безпено обнажаемъ свои ведостатки, не оптинаемъ достично той тяжкой для нашей распущенности, для наше раскрытоств, для начного простодущія, всеов'єтной обпо-человической склонности-себя позволять жить и вольной воль, а ви своему духовенству обязателью прилагать идеаль высшаго нравственнаго совершества, видеть въ насъ козловъ отпушения, которие в вами должны быть чисты и носить праки людене, **ВЪ ЧЕМЪ ЧЕЛОВ**ЪЧЕСТВО, НАДО СОВВАТЬСИ, И НО Заблуз-ABOTCS. ı. . .

Мы-соль земли. Наши учебных заведения должн носить свой особый отрогій карактерь. Студенть вы нихъ академій обязань нить свой особый сдержанни типъ, всегда и вездъ носить одъяние брачное, доотойное нашего призванія. А то по-истинъ какъ посмотришь да подумаеть о томъ, какъ нѣкоторые начинають стыдиться кореянаго-начальнаго своего призванія служить Богу въ Церкви и для Церкви, какъ торопятся стереть съ себя всякий слъдъ не только одъянія, но и духа перковнага, что dpochraets тревога по сердцу, какъ бы въ эти чреватые событіями годы не исполнялоя надъ нами, надъ всеми вообще, а не еднвидами только, конецъ Господней притчи: вшедъ же Парь видъти возлежащихъ, видь ту человька необолчена во одъяние брачное, и глагола ему: друже, како виель еси вымо, не имый одияния бначна? Онь же умолча: -- свазать было нечего: одежда всвые предлаганась въ самонъ дом'т парскоять. Везпечность, небрежвніе и преворство. Тогда рече Царь слугимо: связавthe enty pyrts it nosis, cosmame etc in seepsume 'so may ппомпанною.

l

Ì

ŧ

۱:

£

ł

11

UT.

ht.

i.

Ü

Влаго мужу, --- учить мудрець святой, -- ище возм ть ярсма Господень ота юности своея. Учитесь, любезные братья, не тояько наукамь, но в добрыть правиламъ и доброму навыку держать себя строго-при лично своему званию. Не гонорите: я никогда не возну на себя странной правственной тяжести свитен-Haio cana. Bohnete. Mhorie Hub Bach Boshytth Hendeложно. Во всякомъ же случав вы — просвъщеннъйше ¥ провозвистники имени (Христова. Промысль) Вожій не даромъ ведеть насъ избранною дорогою. Изв многихъ 胡 званных мы немного избранные. А обътования и зва-61 нія Божія ви и пминь, Вогу ко славь нами и чрезь 13 нись. Бого закрыниль и зикрыпляеть нась св'вами во (I Xpuoma-sa Xpucmoms, u nomasans nace u sanetamđ more nace a dano sanoro Ayxa es cepdya namu, - 3a-11 логъ, который возгравающихъ его приведеть накогда 10 \$ во святон святыхъ къ подвожно своено престола, а угапающихъ его ввержения когда-нибудь во т.м.) кроġ. мининою, иднже плачь и скрежение зубосо, -- даже быть 13 уознеть въ сей жизни. Аминь. y¢

**A.** H.

# ОБРЯДЪ ПОГРЕБЕНІЯ . ВЪ ЕДИНОВЪРЧЕСКОЙ ЦЕРКВИ Г. КАЗАНИ.

13 декабря въ единовърческой церкви четырехъ евангелистовъ происходило печальное торжество; преосвященнъйшій Антоній, архіепнокопъ казанскій и свяжскій, въ сослуженія Викторина, епископа чебоксарскаго. и двухъ единовърческихъ священниковъ г. Казани, совершалъ обрядъ иноческаго погребенія обратившейся къ св. Церкви инокини Аннии. Воспитанная въ расколѣ "австрійскаго" согласія и постриженная извъстнымъ лжеепископомъ Софрониема, она 20 лъть провела въ ивочествъ, славившись воздержаніенъ, и около 5 леть состояла настоятельницею старообрядческаго женскаго монастыря въ г. Казани, наслъдовавъ это званіе посл'я кончины получившей незавидную извъстность Танси, и хотя, въ послъдние три года, отказалась отъ управленія, но имѣла важное вліяніе въ средъ старообрядческой монастырской общины. Обращение ся къ Церкви было новымъ и неожиданнымъ пораженіемъ австрійскаго лжесвященства. Почти до саной своей кончины формально она принадлежала ресколу, но мысли ея давно уже тягот али къ Церкви. Обратившійся въ прошедшемъ году священночнока Пафнитій, задумавь о присоедивенія къ православію, дьлился своими размышленіями съ достоуважаемою инокинею, которая была его духовною дочерью. Это уже ОДНО ПОКАЗЫВАЕТЬ И УВАЖЕНИЕ, КАКИМЪ ОНА ПОЛЬЗОВАЛАСЬ, и отсутствіе фанатическаго направленія, неспособнаго

ни на какія разнышленія. И дъйствительно, со времени присоединенія Пафнутія, поддерживавшаго и послів; этого добрыя отношения къ Агнии, послъдняя стала внимательно изучать догматическія повятія о Церкви, проврачая новопечаныя сочиновыя объэтомъ предметь съ внигами староцечатными, была въ нашей академической библіотекъ. Но привычка и особенно затруднительность устроить свое положение въ Казани въ звани единовърческой инокини, останавливали ее отъ рѣшительнаго шага. Близость смертнаго часа рышила дело. Забольвь воспалениеть въ леганхъ, она 6 декабря нросила бывшаго своего духовника, инока Пафнутія запискою "есть мъры употребить не оставить се по-зибнуть съ расколъ", вся вдствіе чого ї числа въ 10 часовъ вечера священникъ церкви четырехъ евангелистовъ, о. Димитрій присоединиль се къ Христовой Церкви в пріобщилъ св. таннъ. 9 числа она была пріобщена свова и въ 10 часовъ вечера, съ глубокимъ чувствомъ благодарения къмилосердому Господу, скончалась.

Какъ особенной милости, она, предъ смертно своею, просила, чтобы обрядъ погребенія совершенъ былъ инлосердниъ архивастыремъ казанскимъ; и просьба ся была уважена; оба преосвященные почтили ее овоимъ вниманіемъ. Въ день погребенія единовѣрческая церковь была полна вародомъ—и единовѣрцами и православными и старообрядцами австрійскаго согласія, хотя иѣкоторые взъ послѣднихъ и здѣсь, при этомъ свѣтлопечальномъ торжествѣ, способномъ возбуждать чувство благоговѣйнаго умиленія и по меньшей мѣрѣ — глубокаго размышленія, не могли, какъ разсказываютъ, удержаться отъ проявленія своей безсильной злобы и фанатизма.

Преосвященнъйшій архипастырь единаго стада казанской церкви, держащихся и стараго и исправленнаго обряда, произнесъ глубоко навидательную и любвеобильную річь:

÷.

Digitized by Google

"Совершных надгробное паніе надъ сею вочившев рабою Вожісю, мы, взавлюченіе онаго, сейчасъ услишвиъ паснь церковнуют "пріидите посладнее цалованіе дадамъ, брачіс, умершей, благодиряще Вога".

"Если надъ вакнить; то надъ снять гробонъ въ особенности прилична такан пъснь, сло почнешую въ особенности подобаетъ проводить въ могилу именноблагодаряще Воса.

. "Не далве какъ за два дня до своей кончини он была еще заблудшею овцею, оттриденною отъ св. Церкви и лишевною благодатваго общения ов нею. Идолго; съ самаго детства, до преклонныхв лътъ старости, находилась она въ семь орчуждения. Но видно, что съня св. прещенія и почать муропонаванія, нолучевеля ею въ издрахъ православной Церкви, не поинбли совершенно въ душь ся оть заблуждений раскола и въ ней осталась неугасшею искра благодати Божіей. Видно, что она увлечена была въ расколь не «оботвенною волею, а вознитаниеть и влиятель окружавшей ее среды въ дътствъ, и держалась раскола не но упорству и ненависти въ Церкви, а по невълзно истины, по ревности веразунной. Но она желала и некала истины; она съ давнихъ поръ возлюбила жизнь иноческую, нолитвенную, и втрно-оть глубины души, оть вскренняго сердца взывала къ Господу съ нсалмонтвины заблудия ако овча носточие, взыскай рабу твою.... Вразуми мя, Господи, и научи мя опридапіснь тоочно... Настави ня, Господи, на путь тоой и пойду во истить твоей.

"Й воть Господь вняль молитвамь и воздыханямъ ся сердечнымъ, и взыскаль рабу свою. Благодачію Божісю уразумъла она заблуждение раскола п вознала истину Церкви православной. Уже давно, нъсколько лѣть тому навадъ, она ръшилась возвратиться въ спасительных нѣдра Церкви; но медлила еще вополнить сіе удерживаемая состоячельствами и желанемъ приготовить лучше къ сему и себя и другить близкихъ къ ней, съ собою. Тажкая болѣзнь, пости-

шая 'ее, быле внятныхс и очевиднымь для нея званіемъ: Вожимъ, и она вияла ему по поолъдовала ст горачные усердіень и сокрушеннымъ ноканиюмъ. Два рава удостовлась она причащения святыхъ: танна Жрнстовыха изь рукь не самозваннаго и святоталственна-TO JERCHAOTHOF, & ACTUBERTO E BAROHBATO CRYSHTCH Господня, и съ сниз благодатных напутствени отонала въ жизнь вичную истинною и втрною рабою Хриатовою и наслъдницею царотвія небеснаго. Дадимь же, повторяю, братіе, унершей посл'ядне п'влованіе, благодаряще Бога. Возблагодаримъ Господа за неизреченное милосердіе Его, по которому Онъ и нынъ не престаеть призывать заблуждающихъ ко спасению благодатію своею, живущею и действующею во святой Его Церкви, по которому Онъ благоволилъ спасти и сію рабу свою, хотя и при самонъ концъ ся жизни, отверзть ей двери царствія своего, хотя и при самомъ исходъ изъ сей жизни, и принять подъ сънь сего святаго храма, хотя уже почившую и лежащую во гробъ.

"А вы, овцы заблудшія и удалившіяся изъ стада Христова, вразумитесь благимъ примѣромъ почившей и послѣдуйте ему. Послушайте гласа милозердаго Господа, призывающаго и васъ всёхъ къ покаянио и возвращенію въ отеческій домъ Его-въ святую и православную Церковь, и не косните въ своихъ заблужденіяхъ. Да и всѣ мы, братіе возлюбленные, помянема, яко смерть не замедлить, какъ говорится въ свящ. Писаніи, и потщимся быть готовыми къ срътенію ея на всякий день и часъ, -- ибо не въдаемъ, когда она придетъ къ каждому изъ насъ. А горе, если постигнетъ она кого неготовымъ, въ отчуждени отъ св. Церкви, въ нераскаянности, во грѣхахъ и беззаконіяхъ, не ОМЫТЫХЪ И НЕ ОЧИЩЕННЫХЪ СВЯТЫМИ ТАИНСТВАМИ ПОКАЯнія и причащенія тѣла и крови Христовой, безъ напутствованія благословеніемъ и молитвами св. Церкви, кромѣ которой нѣтъ инаго ковчега спасительнаго для душъ нашихъ, нътъ иныхъ вратъ въ жизнь въчную и царствіе небесное".

-: . Тря изъ быванихъ сожительниць инокини Агия, болто аругихъ близкія къ ней при жнащи, свидътельныцы ся присосдився и назидательной мирной кончина, различаться отъ духовнаго единенія съ нею и по ся смерти. Да покосметь имъ Госцодь перейти въ нъдра единой Христовой Цериви, въ которой находится усопшая, и гдъ общеніе въ молитът соединяетъ тёсною связію живнъть и умершихъ подъ единою живою и животворящем Главою, Господомъ важныть І. Христонъ!

# ОГЛАВЛЕНИЕ

## третьей части

## ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА

## на 1870 годъ.

стран.

| Слово въдень рождества пресвятыя Бо-               |
|----------------------------------------------------|
| городицы, сказанное высокопреосвященнымъ           |
| Антонісми, архіецископонь казанскими, 8            |
| сентября 1867 года 3.                              |
| Защита Мочсеева Пятикнижія противъ                 |
| возраженій отрицательной критики. П. А. В.         |
| (окончание) 10, 215 и 315.                         |
| Вопрось о перстосложени для крестна-               |
| го знаменія и благословенія по нѣкоторымъ          |
| новоизслёдованнымъ источникамъ. Архиман-           |
| дрита Никанора. (окончание) 29 и 83.               |
| Каббала или религіозная философія евре-            |
| евъ. Н. С. (продолжение)                           |
| Соборы русской Церкви, бывшіе по по-               |
| воду исправления церковно - богослужебныхъ         |
| книгъ. А. Гренкова 71.                             |
| Бракоборцы и брачники въ старообряд-               |
| ческомъ расколѣ. Н. Ивановскаго. (окончание). 136. |
| Слово въ день обрътенія честныхъ мо-               |

÷-

щей иже во святыхъ отецъ нашихъ Гурія и

| CM. | DAH. |
|-----|------|
|     |      |

| праздні<br>ное вы                  | офія казанскихъ чудотворцевъ и въ<br>икъ братства святителя Гурія, сказан-<br>сокопреосвященнымъ Антинісмз, архі-       |        |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| еписког                            | понъ казанскимъ, 4 октября 1870 года.                                                                                   | 174.   |
| тел <b>ьн</b> иі<br>нія. <i>Ар</i> | ареградская дерковь св. Софія—свидѣ-<br>ца древле-пранославнаго: перстосложе-<br>охимандрита Никанора. (окончаніе)185 г | a 286. |
| Зя                                 | аченіе имени "человъкъ" у разныхъ                                                                                       |        |
| народоі<br>лизъ).                  | въ. (богословско – филодогический ана-<br>А. Некрасова                                                                  | 240.   |
| P                                  | ьчь, сказанная высокопреосвященнымъ                                                                                     |        |
| Антон                              | іема, архіепископомъ казанскимъ, послѣ                                                                                  |        |
| полебст                            | гвія, по случаю открытія въ Казани                                                                                      |        |
| судебы                             | ой палаты и окружнаго суда, 8 ноября                                                                                    |        |
| 1870 r                             |                                                                                                                         | 251.   |
| 11]                                | равила помъстного собора иже во 1411-                                                                                   |        |
|                                    | ошедшихся святихъ отедъ: 277                                                                                            | 256.   |
|                                    | юво по освящения Николаевскаго храна                                                                                    | r      |
| въ гос                             | тинномъ дворъ, сказанное высокопрео-                                                                                    |        |
| <b>ОВ</b> ЯЩЕВ                     | инымь Антоніснь, архівпасковонь ка-                                                                                     | 077    |
|                                    | иъ, 15 ноября 1870 года                                                                                                 | 277.   |
| Dougroi                            | оученіе, обращенное жь студентамь ка-<br>й духорной академін въ академической                                           |        |
| HADERR                             | предъ обвершениеть молеботвія при                                                                                       |        |
| нораль<br>началь                   | ученія 6 сентября 1870 года. А. Н.                                                                                      | 338    |
|                                    | брядц погребени это единов вреской                                                                                      | 000    |
| .nedhba                            | иг. Казани.                                                                                                             | 350    |
|                                    | a an an a sea a         |        |
|                                    |                                                                                                                         |        |
|                                    | · · · · · · · · · ·                                                                                                     |        |
|                                    |                                                                                                                         |        |
| · · ·                              | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                 |        |
| с.                                 | ··· · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                   |        |
|                                    |                                                                                                                         |        |
|                                    |                                                                                                                         |        |
|                                    |                                                                                                                         |        |
|                                    | ·                                                                                                                       |        |

# ПРОГРАММА КОНКУРСА

### НА ЗАНЯТІЕ КАӨЕДРЪ: 1) РУССКОЙ ГРАЖДАНСКОЙ ИСТОРІИ И 2) НОВОЙ ВСЕОБЩЕЙ ГРАЖДАНСКОЙ ИСТОРІИ, ВЪ КАЗАНСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИ.

Желающіе занять означенныя каседры приглашаются представить въ 30 мая 1871 года въ совътъ казанской духовной академіи:

1) Дипломъ на степень доктора или магистра богословія, полученную въ одной изъ православныхъ духовныхъ академій, или на степень доктора или магистра исторіи, полученную въ одномъ изъ русскихъ университетовъ.

2) Разсужденіе, по которому пріобрѣтена ученая степень, и, если имѣются, другія печатныя или рукописныя сочиненія, относящіяся къ предмету искомой казедры.

3) Соискатель, по § 50 устава православныхъ духовныхъ академій, долженъ прочесть публично, въ присутствіи коммиссіи изъ профессоровъ и доцентовъ церковно-историческаго отдѣленія казанской академіи, двѣ пробныя лекціи: одну на тему по собственному избранію, а другую по назначенію коммиссіи.

Къ соисканію каседры, по § 45 устава дух. академій, допускаются только лица православнаго исповѣданія.

По штату, Высочайше утвержденному 30 мая 1869 г., въ академія ординарному профессору полагается 2,400 руб. жалованья, 300 р. столовыхъ и 300 р. квартирныхъ; экстраординарному профессору 1,600 руб. жалованья, 200 р. столовыхъ и 200 р. квартирныхъ; доценту 900 руб. жалованья, 150 р. столовыхъ и 150 р. квартирныхъ,

Ординарнымъ профессоромъ, по § 46 устава духов. академій, можетъ быть только имѣющій сгепень доктора. Имѣющіе стецень магистра могутъ быть доцентами и экстраординарными профессорами.

Печатано по опредѣленію совѣта казанской духовной академін 12 декабря 1870 года.

25

# ОБЪЯВЛЕНІЯ.

1.

## объ издании

## ХРИСТІАНСКАГО ЧТЕНІЯ

### въ 1871 году.

Издаваемый съ 1821 года С. - Петербургскою Духовною Акаденіею журналь «Христіанское Чтеніе» будеть выходить в въ будущемъ 1871 году квигами отъ 10 до 12 и болѣе листовъ каждый ибсацъ, не считая къ тоиъ числь приложение и спротоколовъ засъданій академическаго Совъта». Переводъ священных книв ветхаго завѣта съ еврейскаго на русскій языкъ; собраніе симеоловь и въроизложеній Православной Церкви отъ временъ апостольскихъ и до нашихъ дней, съ ученымъ разборомъ ихъ текста, обстоятельствъ происхожденія и догнатической важности, профессора И. В. Чеминова; окончание сочинения покойнаго преосвященнаго Филарета: св. поденжницы восточной церкви, -и перевода каноническаю права Православной Деркви, составленнаго интрополитовъ православныхъ румунъ Андреемъ фонъ-Шагуна; опыты самостоятельныхь изслюдования по всёмъ отраслямъ богословскихъ наукъ; запраничныя корреспонденцін; статьи библіографическаю содержанія и проч. составляють програничу Христіавскаго Чтенія в на наступающій 1871 годъ.

Сверхъ того редакція надъется въ каждой книжкъ Христіавскаго Чтевія наступающаго года предлагать читателямъ Соеременное Обозрюніе текущихъ событій, относящихся къ жизни Церкви, в отъ времени до времени помъщать въ особыхъ приложеженіяхъ неизданные памлтники древне-русской письменности Цаъиринадлежащихъ академической библіотекъ рукописса.

Digitized by Google

Въ послѣдней книжкѣ наступающаго года, плиндесятаю съ основанія «Христіанскаго Чтенія», будетъ помѣщевъ подробный систематическій указатель всѣхъ статей, напечатанныхъ въ журналѣ съ 1821 по 1871 годъ включительно.

Подписная цѣна за годовое изданіе: въ С.-Цетербургѣ, безъ доставки на домъ, 6 р., съ доставкою и пересылкою во всѣ губервіи 6 р. 60 к. Въ видахъ облегченія подписчиковъ, редакція, по прямѣру прошедшихъ годовъ, допускаетъ разсрочку уплаты за журкалъ по полугодно,—за ручательствомъ, впрочемъ, лицъ и мѣстъ начальственныхъ.

#### ВЪ РЕДАКЦИ ПРОДАЮТСЯ:

1) «Христіанское Чтеніев за 1822, 1823, 1824, 1826, 1827, 1833, 1836, 1839, 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 м 1847 годы. Цима за экземплярь каждаю мль этихь юдовь, вмисто прежней (5 р. безъ пересылки, съ пересылкою 6 р.), наякачается 3 р. безъ пересылки, и 4 съ пересылкою. Выписывающіе журналь за есп исчисленные юды (всего за 14 годовъ) одновременно пользуются уступкою 50%, т. е. платять по 1 р. 50 к. за юдовой экземплярь (12 кынгъ), безъ пересылки, за которую мужно прилагать на 5 фунтовъ для каждаю юдоваю экземпляра.

2) «Христіанское Чтеніе» за 1848, 1849, 1850, 1851, 1852, 1853, 1854, 1855, 1856, 1857, 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866, 1867, 1868 и 1870 годы. Ціна за экземпляръ каждаго года 6 р. безъ пересылки, и 6 р. 60 к. съ пересылкою.

3) Бесльды иже во святыхъ атца нашего Іоанна Златоустано, въ русскомъ переводъ, напечатанныя въ Христіанскомъ Чтенія за разные годы, можно получать и отдъльными книгами, по сладующимъ цвнамъ:

Бесповы на псалмы, два тома. Цъна 3 р., на пересылку ва 2 .

Бесковы ко антіохійскому народу. Цёна 2 р., на пересылку ва 2 Ф.

Бесевды на развыя миста се. Писанія, три тома. Цівна 4 р. 50 к., на пересылку за 6 Ф. Каждый томъ отдільно по 1 р. 50 к., за пересылку за 2 Ф.

Бесьды и слова на разные случаи, два тома. Цёна 3 р., на пересылку за 2 е.

Бесполь на сваниелие от воанна, два тома. Цена 2 р., съ пересылкою 2 р. 50 к.

25\*

Боснды на 1-е посл. се. опостола Паела и Коринолнам, из тома. Цина 1 р. 50 к., съ пересылкой 2 р.

4) Шисьма св. Іодина Златоуста къ разныль лицемъ, цъез 1 р., на перес. за 2 •.

5) Церкиенся исторія Ессегія Памфила. Ціна 2 р. на пересылку за 2 Ф.

6) Шисьма преп. Осодора Студита, два тома. Цѣна 2 р., 50 и., ва пересылку за 4 с. Отдѣльно 1 томъ—1 р., и на нерес. за 2 с., 2-й — 1 р. 50 н. и на пересылку за 2 с.

Редакція просить гг. иногородныхъ подписчиковь адресьвать свои требованія прямо и исключительно асе редакцію Христіанскаю Ятенія при С.-Петербуріской Духовной Академіи», съ точнымъ обозначеніемъ губерніи, уѣзда или города или почтовой конторы, въ которую слѣдуетъ доставлять журналъ, званія, инсин, отчества и фамиліи подписчика.

2.

## о продолжении изданія журнала "Руководство для свльскихъ пастырей" въ 1871 году.

Журналъ «Руководство для сельскихъ пастырей», издаваемый, по благословенію Святѣйшаго Сунода, при кіевской духовной семинаріи, продолжится и въ слѣдующемъ 1871 году, и начнетъ съ 1-го января свой двѣнадцатый годъ.

Этотъ журналъ, избравъ однажды особенную цѣль—свособствовать цриходскимъ пастырямъ въ ихъ высокомъ служени строителей таннъ Божіихъ и въ многотрудной обланности учителей народныхъ, а также быть органомъ ихъ дѣятельности, изъ желаній и потребностей. будетъ имъть въ виду эту цѣль вензмѣнно, поэтому и въ слѣдующемъ году онъ будетъ индаваться по той же программѣ и въ томъ же направлевія, какихъ держался до сихъ поръ.

Въ составъ «Руководства для сельскихъ пастырей», по програмић, утвержденной Святћйшимъ Сунодомъ, будутъ входить:

1. Поученія къ простому народу различнаго содержавія: догматическаго, вравственнаго, церковно-обрядовато м проч., а также извлеченія и выписки изъ твореній св. отцевъ, въ которыхъ говорятся о священстве и которыхъ нътъ въ большей части церковныхъ библіотекъ.

11. Изслѣдованія о разныхъ церковныхъ и духовно-правственныхъ предметахъ, пригодвыя для приходскаго настыря какъ въ церковной проповѣди, такъ и въ частныхъ его бесѣдахъ съ прихожанами.

111. Произведенія пропов'ядничесной литературы прежняго времени, преимущественно тв, которыя отличаются своего рода современностію, простотою и общепонятностію.

IV. Оригинальныя статьи по церковной, преимущественно отечественной исторіи, а также матеріалы, относащінся къ ней, съ надлежащею ихъ обработкою. Изъ матеріала избираются исключительно тѣ, которые по содержанію евоему могутъ имѣть какое либо отношеніе къ потребностямъ священника или его паствы.

V: Замвчанія, совіты и наставленія, пригодныя священнику въ разныхъ случаяхъ его пастырской жизни и дѣятельноности. И во 1-хъ, замѣчанія касательно отправленія богослужевія, церковнаго благочинія, совершенія тавиствъ, обращенія съ прихожанами, отношения къ иновфрцамъ и въ особенности къ раскольникамъ и т. п. Во 2-хъ, замътки о характеристическихъ чертахъ простаго варода и о томъ, какъ пользоваться ими для успѣшнаго дѣйствованія на нравственность прихожанъ. Въ 3-хъ, свъденія о благочестивыхъ местныхъ обычаяхъ и учре жденіяхъ, а также о предравсудкахъ, суевъріяхъ, противныхъ духу православной втры и Церкви, съ указависиъ, когда нужно, историческаго происхождения тахъ и другихъ. Въ 4-хъ, педагогическия замѣтки касательно обученія въ сельскихъ школахъ дѣтей прихожанъ и матеріалы для уроковъ въ этихъ шволахъ. Въ 5-хъ, библіографическія статьи о вновь выходящихъ книгахъ, особенно пригодныхъ священнику, и замътки по поводу журнальныхъ статей, касающихся духовенства въ ваковъ бы то ни было отношенія.

Сверхъ того иногда сообщаются: 1) общія замізчательныя извістія, касающіяся русской Церкви и въ частности свідінно достойныхъ вниманія распоряженіяхъ, учрежденіяхъ и церковвыхъ событіяхъ въ разныхъ епархіяхъ; 2) свідінія о положенім единовірцевъ нашихъ въ Австріи и Турціи, и наконецъ 3 извістія и сужденія о замізчательныхъ религіозныхъ явленіяхъ и перемізнахъ въ католическомъ и протестивтскомъ обществахъ.

Само собою разумѣется, что невозможно дать въ одинъ годъ полный объемъ всѣмъ указаннымъ отдѣламъ въ журналѣ

выходященть еженедізьно, безть опреділенных рубрикт. Разнтіе того или другаго отділа указывается современными потребностями пастырей и пасомыхъ; поэтому главное виннаніе будеть обращено на рішеніе такихъ вопросовъ, которые вызываются текущими обстоятельствани; впроченть, для того, чтобы журналь нашъ могъ доставить приходскимъ пастырянъ руководительное и образовательное чтеніе не для одного только года, но и на будущее время, въ немъ не будутъ оставлены безъ виннянія и другія задачи его, обовначенныя въ програмить.

Статьи постороннихъ сотрудниковъ, соотвътствующія ціли и характеру изданія, будутъ помъщены съ благодарностію и приличнымъ вознаграждевіемъ.

«Руководство для сельскихъ пастырей» выходить ежеюдъльно отдъльными нумерани, въ 8-ю долю листа, въ объект отъ полутора до 2-хъ съ половиною печатныхъ листовъ. Годовое издание составитъ три тома, каждый приблизительно отъ 30 до 35-ти печатныхъ листовъ, съ особеннымъ оглавлениемъ и особенною нумерациею страницъ.

Подписная цина на мисти 4 руб., а съ пересылкоч во еся миста Россійской имперіи 5 руб. серебромь. Плата за журная по оффиціальнымь требованіямь, какь то: оть консисторій, духоныхь правленій и блаючинныхь можеть быть, по примиру прежнихь годовь, разсрочена до сентября 1871 года.

Въ редакців имѣются экземплары «Руководства для смыскихъ растырей» за 1861, 1863, 1864, 1865 и 1870 годы. Желающіе могутъ получать оные въ бумажномъ переплеть, по обыкновенной цѣнѣ, съ пересылкою 5 руб. серебр., за исклочніемъ экземпларовъ 1861 и 1865 г., которые можно получать по 4 руб. съ пересылкою.

Продаются изданныя ею следующія кинги:

1. Прантические совъты священникамъ при производствъ слядстейи по проступкамъ и преетупленіямъ священно-церковно-служтелей. Ц'ына 25 коп., съ пересылкою 35 коп.

2. Законныя требованія новыхъ судебныхъ установленій въ отношенім къ лицамъ духовною званія. Цина 50 коп., съ нересынкою 60 коп.

Печатается и въ непродолжительномъ времени поступитъ въ продажу подробный «Указатель статей, помъщенныхъ еъ «Рукосодства для сельскихъ пастырей» въ течение десяти лать, съ 1860 года по 1869 годи еключительно». Цъна 35 коп. съ пересылкою. Подписчики «Руководства для сельскихъ пастырей» на 1871 г. получатъ этотъ «Указатель» безмездно.

Съ требовавіями какъ на журналь, такъ и на понменованныя вниги нужно адресоваться въ редакцію «Руководства для сельскихъ пастырей», въ Кісевь.

> Редавторъ, ректоръ віевской семинаріи, архимандрить *Оерапонти*.

#### 3.

## о продолжении издания "ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВПОЙ АКАДЕМІИ"

## въ 1871 году.

«Труды Кіевской Духовной Академів» будуть издаваться въ 1871 году, по прежней програмий, съ приложеніемъ протоколовъ Академическаго Совѣта.

Въ Трудахъ Кіевской Духовной Академіи будутъ помпщаться:

I. Переводъ съ еврейскаго ветхозавѣтныхъ книгъ.

II. Переводъ твореній блаж. Іеронима и блаж. Августина.

III. Јекцін наставниковъ Акаденін и произносимыя ими церковныя собествованія.

IV. Травтаты, очерки и изслёдованія по развымъ предметамъ богословской науки.

V. Переводы замѣчательныхъ сочиненій иностранныхъ богослововъ преимущественно по христіанской апологетикѣ и по церковной исторіи,

VI. Статьи, имѣющія предметомъ критическое обозрѣніе произведеній современной, по преимуществу богословской литературы, какъ отечественной, такъ и иностранной.

VII. Обозрѣніе замѣчательныхъ явленій церковной жизни на востокъ и западѣ.

VIII. Паматники, относящіеся къ исторіи русской церкви и русской духовной литературы, могущіе имѣть интересъ не для однихъ только спеціалистовъ, но и для большинства читателей духовныхъ журналовъ. ۱

IX. Въ приложении къ журналу будутъ печататься протоколы засъдания Академического Совъта.

Труды будуть выходить еженѣсячно книжками оть 12 до 15 печатныхъ листовъ. Цена годовому изданію 5 рублей, съ пересылкою въ другіе города 6 рублей.

Подписка принимается въ редакціи вадавія при Кіевской Духовной Академін, а также въ Москвѣ — у книгопродавца А. Н. Өерапонтова, въ Петербургѣ— у книгопродавца С. И. Јитова.

#### 4.

#### объ изданіяхъ

## МОСКОВСКАГО ОБЩВСТВА ЛЮБИТЕЛВЙ ДУХОВНАГО Просвъщения

## НА 1871 ГОДЪ.

Московское Общество любителей духовнаго просвёщенія постепенно расширяеть кругь своей даательности. До 1869 г. оно имѣло одно изданіе: Ятекія ев Московскомь Обществь любителей духовнаю просељщенія, которое выходно въ неопредѣленные сроки, иногда чрезъ годъ и даже больше. Въ 1869 г. Общество предпривяло другое изданіе: Московскія Екархіальныя Въломости, выходящія еженедѣльно, а для неопредѣленно выходившихъ Чтекии назначило четыре выпуска въ годъ. Въ 1870 году въ каждонъ № «Епархіальныхъ Вѣдомостев» стали помѣщаться Воскресныя Бесиды и съ вихъ дѣдаться оттихи аля дешевой продажи и даровой раздачи народу.

Всть эти изданія будуть продолжаться и ев 1871 году, только въ пѣсколько измѣненномъ видѣ и подь одною общею редакцию (екретаря Общества и редактора «Епархіальныхъ Вѣдомостей», Ризположенскаго священника Виктора Петровича Рождественскаю, при содъиствіи членовъ Общества, духовныхъ и свѣтскихъ, извъстныхъ своею ученостію и спеціальными познаніями въ той, или другой отрасли духовной и свѣтской науки, изъявившихъ жеданіе Фринать дѣятельное участіе въ томъ или другомъ изданін.

При Общества любителей духовнаю просващения существують отаблы: отдаля церковной истории и археологии, по преимуществу русской и во частности московскои; отдаль иконовадания, отабль

240

по изданію Чтеній въ Обществі, отділь по наданію воскресныхъ бесёдь, отділь по распространенію духовно-правственныхъ внигь въ народі. Во всёхъ сихъ отділахъ принимаютъ участіе лица, спеціально знакомыя съ тою, или другою отраслію знанія. Труды ихъ будутъ помітщаемы въ наданіяхъ Общества, равно какъ будетъ постоянно сообщаемо о дійствіяхъ того, или другаго отділа. Все это обіщаетъ изданіямъ Общества твердую постановву и единство направленія, достаточно уже выяснившагося какъ нате семилітней діятельности Общества, такъ и изъ характера изданія Московскихъ Евархіальныхъ Видомостей въ теченій двухъ літь.

Хотя при Обществь нать педающиеского отдела, но накоторые члены спеціально занимаются дѣломъ педагогія и принимають двятельное участіе въ засъданіяхъ Московскаго Комитета гранотности, въ учреждяемыхъ ими комписсіяхъ и другихъ педагогическихъ обществахъ и совътахъ. Ихъ занятія и ученые труды, уже изданные ими, ручаются за то, что педающиеский отдвля будеть поетолнко импть мысто на страницахь Enapsiansных Вадомостей и Чтеній въ Обществь. То же должно сказать н о критическомь отдили. Замъчательныя сочиненія въ иностранной и русской литератерь, по всымъ отраслямъ знаній, болье или менье относящихся къ цьли и задачь Общества любителей духовнаго просвъщенія, также обозръніе періодическихъ изданій. указаніе замѣчательныхъ въ томъ, или другомъ отношеніи газетныхъ статей, разборъ учебниковъ и книгъ для народнаго чтенія — все это войдеть въ программу какъ Епархіальныхъ Вѣдоностей, такъ и Чтеній въ Обществѣ.

#### Московскія Епархіальныя Вёдомости

въ литературномъ своемъ отдѣлѣ, по возможности, представляли статьи по всѣмъ отраслямъ ученой и практической дѣятельности, но вѣрныя газетной задачѣ—сообщать свѣдѣнія о современныхъ явленіяхъ жизни и обсужденія ихъ, онѣ отдавали преимущество тѣмъ статьямъ, которыя общедоступно обсуждали вопросы, въ вастоящую минуту занимающіе Общество, сопросы дил. Въ этомъ отношеніи онѣ старялись не опустить ничего замѣчательнаго въ религіозной, церковной и общественной дѣятельности. Овѣ отозвались на религіозные вовросы (напр. о взаимнообщеніи иностранныхъ церквей съ православною и отношеніи раскола къ православію и др.), на правительственныя реформы, на нужды духовенства, на ученые вопросы и сочниенія, на педагогику, народное образованіе, правственно-религіозное состиніе народа, отношенія духовенства къ народу, и т. под. Для того, чтобы представить очеркъ жизни и дъятельности русскаго духовенства какъ общественной, такъ и летературной, въ «Московскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ» помѣщаемы были обоарѣнія оффиціальнаго и неоффиціальнаго отдѣла имоемархіальныхъ въдомостей, также духовныхъ газетъ и журналовъ; въ первовъ случаѣ рисовалась практическая сторона жизни духовенства, ю второмъ его ученая и литературная дъятельность.

Но все это-сопросы дил. Задача газеты въ тонъ и состоить, чтобы, по возвожности, скорье знакомить своего читатем съ современными явленіями и давать на своихъ страницахъ болве, или менве удовлетворительное обсуждение ихъ, при тонъ такое, которое, по своей общедоступности, краткости и закончевности, удовлетворяло бы требованіямъ разнородной массы четателей, нивющихъ неодинаковую степень образования, неодинаковую подготовку къ повиманію того или другаго вопроса. Здісь нельзя нивть въ виду только спеціалистовъ. Между твиъ болшая часть явленій общественной и ученой жизни, большая часть современныхъ вопросовъ требуетъ ученой, спеціальной разработки, общирнаго изложенія, указаній на первоначальные матеріалы, документы, вообще на такъ называемые источники, критическаго отношенія въ нимъ и т. под. Такого рода сочиненія не могля в и не могуть имъть мъста въ еженедъльномъ издания, ограниченномъ извъстнымъ размъромъ, условливаемымъ общедоступностію цины онаго. Не говорних уже объ изслидованияхъ богословскихъ герменевтическихъ, библіологическихъ, историческихъ, археологическихъ, и другихъ. Даже педагогическія и критическія статы не всѣ и не всегда могли и могутъ находить иѣсто на страницахъ нашей гасеты, по недостатку мъста. Если мы н дазала мѣсто нѣкоторымъ общирнымъ изслѣдованіямъ, то въ слѣдствіе только неотступнаго желанія авторовъ и неимѣнія другаго изланія, не столь рёдко появляющагося, какъ досель выходили Чтенія въ Обществѣ. Между тѣмъ, какъ мы сказали выше, дѣятельность Общества любителей духовнаго просвъщенія постепенно расширяется; вибсть съ симъ увеличивается и число ученыхъ и литературныхъ трудовъ членовъ Общества.

Чтенія въ Московскомъ Обществѣ любителей духовнаго просвѣщенія,

выходящія четыре раза въ годъ, въ настоящее время, при оживленной двятельности членовъ Общества, не въ состоянія

удовлетворать всёмъ требованіямъ этой деятельности. Статьм членовъ Общества, не находящія себіз міста въ «Епархіальныхъ Въдовостяхъ» и теряющія интересъ отъ веизвъстно когда могущей быть возможности напечатанія ихъ въ Чтеніяхъ, или лежать дожидаясь очереди, или находять себь иссто въ другихъ періодическихъ духовныхъ и ученыхъ издавіяхъ. Все это можсть парализировать даятельность членовъ Общества. Въ виду всего этого Общество любителей духовнаго просвѣщенія нашло вужныть увеличить выходь книжекь Утений и вмисто четырехь выпускоев въ годъ, сдълить депладцать, такъ что въ течении каждаго мъслца будеть выходить книжка отъ 5 до 7 печатныхъ листовъ. Программа ихъ остается прежняя. Какъ прежде въ нихъ отражалась деятельность Общества люб. дух. просв., такъ и теперь они будуть выражениемъ дъятельности того же Общества, только увеличившейся и расширившейся. Общество, глубоко преданное панати перваго своего полечителя, покойнаго митрополита москов, Филарета, будетъ по примѣру прежнихъ лѣтъ, помѣщать въ Чтеніяхъ неизданныя его сочиненія, всѣ матеріады, относящіеся къ его жизни и деятельности. Общество обращается ко всёмъ, нивющимъ у себя что-либо по этому предмету, или могущимъ сообщить отъ себя, съ просьбою не оставить сообщениемъ матеріаловъ для напечатанія ихъ въ Чтеніяхъ Общества, или даже храненія въ отдёлё библіотеки, исключительно посвященнымъ собранію печатныхъ сочиненій, манусвриптовъ и всявихъ матеріа-**ЈОВЪ**, ОТНОСАЩИХСЯ ДО ЖИЗНИ И ДЕЯТЕЛЬНОСТИ ЗНАМЕНИТАГО Ісрарха.

#### Воскресныя бесёды

первоначально за двѣ недѣли впередъ печатаемыя въ «Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ» и изъ нихъ въ то же время переводимыя въ отдѣльные оттиски для своевременнаго полученія ихъ по почтѣ во всѣхъ мѣстностяхъ нашего отечества, будутъ тѣмъ-же порядкомъ продолжаемы и въ 1871 году. Каждая бесѣда отдѣльно съ пересылкою стоитъ 1 коп. Воскресныя бесѣда отдѣльно съ пересылкою стоитъ 1 коп. Воскресныя бесѣды стали выходить съ недѣли масопустной настоящаго года. Содержаніемъ ихъ служитъ свангельское чтеніе, иногда берется предметъ для бесѣды изъ чтенія апостольскаго. Въ настоящее время обравовался при Обществѣ особый отдѣлъ для составленія и изданія бесѣдъ, который и долженъ выработать программу ихъ на будущій годъ.

Digitized by Google

#### условія подписки на изданія овщиства лювителей духовнаю просвъщенія въ 1871 году.

#### Московскія Епархіальныя Вёдомости

Будуть надаваены по прежней программѣ еженедѣльво, и на прежнихъ условіяхъ, именно:

Годовая цъна бевъ доставки и пересылки 3 р. 50 к., съ пересылкою иногороднымъ — 4 р., съ доставкою въ Москиѣ — 4 р. 50 к. Полугодовая 2 р., съ перес, 2 р. 30 к., съ дост. 2 р. 50 к.; за три мюсяца — 1 р., съ перес, 1 р. 15 к., съ дост. 1 р. 25 к.; за мюсяцъ — 40 к., съ перес. 46 к., съ доставкою 48 к. Отдѣльные №№ по 10 коп.

#### Чтенія въ Московскомъ Обществъ любителей духовнаго просвъщенія

Будутъ издаваться по прежней программѣ, ежемѣсячво, книжками отъ 5 до 7 печатныхъ листовъ. Годовая цѣна безъ доставки и пересылки—4 р., съ доставкою и пересылкою 5 р.

#### Воскресныя бесёды

Будуть выходить еженедъльно листками. Дина каждаю листка—1 коп. За пересылку въ села Московской губернін, а также и во всё мъстности Россійской имперіи ничего не прилагается. Годивия цъна—50 коп., полуюдовая—25 к., за три мъсли— 12 к., за мъслиз—4 к. Можно получать и прежніе листы 1869 года съ недъли мясопустной по 1871 годъ. Дина всею изданія 50 к., отдъльно, каждый листокъ—1 к.

Подписка на всѣ изданія Общества принимается в Можин: ез епархіальной библіотеки въ Высокопетровскомъ монастырю; ез редакціи «Мисковскихъ Епархіальныхъ Видомостей» — на Донской, « приходю Ризположенской церкви, въ квиртирю священника Рождественскаю; у всѣхъ извѣстныхъ книгопродавцевъ въ Москвѣ в Петербургѣ.

Сельскіе причты Московской епархіи и всё иноюродные подписчики благоволять адресоваться съ своими требованіями прямо и исключительно: въ Редакцію Московскихъ Енархіальныхъ Видодомостей. Въ случаё неисправнаго полученія Вёдомостей, Чтеній, или Бесёдъ, Редакція удовлетворяетъ всё справедливыя требованія подписчиковъ.

## XIII

Б.

### о продолжении издания журнала

# "ВБСТНИКЪ ЗАПАДНОЙ РОССІИ" въ будущемъ 1871 году (девятомъ).

Я прыняль на себя изданіе «Въстника западной Россіи» въ самую трудную для него эпоху. Вызванное личнымъ сознаніемъ долга и настоявіями людей русскихъ, его продолженіе требовало отъ меня различныхъ самопожертвованій, помогшихъ мнѣ пережить кризисъ Въстника настолько успѣшно, насколько то было возможно въ его недугѣ: прежніе его сотрудники сочувственно откликнулись на мой призывъ, журналъ, позволяю себѣ думать, сдѣлался содержательнѣе и скоро войдетъ въ свои нормальные сроки, — надѣюсь, при помощи Божіей и содѣйствіи добрыхъ людей, поднать его уровень далеко выше.

«Въстникъ западной Россіи» будетъ издаваться по прежней своей програмиъ, именно:

### Отдъль І.

Зайсь будуть помищаться сохранившіеся въ разныхъ архивахъ и библіогекахъ акты, относящіеся къ церковной, гражданской и народобытовой исторіи западной Россіи, съ переводомъ на русскій языкъ тёхъ изъ нихъ, которые составлены на полскомъ, латинскомъ и другихъ языкахъ, — съ изъясненіемъ непонятныхъ словъ и выраженій тёхъ документовъ, которые писаны на древнемъ русскомъ языкѣ, ч съ прибавленіемъ необходимыхъ прямѣчаній.

## Отдѣлъ II.

Очерки и разсказы изъ событій прошедшаго быта и правовъ, — научвыя изслідованія вопросовъ, относящихся къ той же исторической сфері, — біографія заябчательныхъ лицъ, дійство-

### Отдбаъ III.

Критика сочиненій и статей, относящихся къ западной Рессін и заслуживающихъ вниманіе нападокъ на Въствикъ, — опроверженіе вымысловъ и клевсть на Россію и православіе, распространяемыхъ печатно недругами нашего отечества, — обличніе ихъ во всяконъ искаженіи фактовъ, вообще полемяка со всить, чко направлено къ нарушенію благосостоянія и цълости нашей върва и народности.

### Отдѣлъ IV.

Повѣсти, разсказы, очерки, описанія и наслѣдованія разныть сторонъ настоящаго быта западной Россін, въ связи съ ея прошедшею исторіей, — свѣдѣнія о заграничныхъ славанскихъ плененахъ вообще и въ особенности о племенахъ, принадлежавшить прежде къ Россіи, о русской грамотности и распространения са въ областахъ западной Россіи, новыя государственныя постаноленія и мѣстныя здминистративныя распоряженія, касающіка сихъ областей, — мавлеченія изъ русскихъ и заграничныхъ журналовъ и газетъ разныхъ извѣстій, касающихся западной Россіи, библіографическія извѣстія о вновь вышедшихъ книгахъ и брошюрахъ, имѣющихъ предметовъ эти области, — некрологи и развыя мелкія статьм (въ стихахъ и прозѣ), неподходящія полрубрику первыхъ трехъ отдѣловъ. Корреспонденціи, объявлена м проч.

## "**В Ѣ С Т Н М К Ъ"**

булетъ выходить съ явваря мъсяца книжками, около 12 лестото обыквовенной печати.

## подписка принимается:

ДЛЯ ВИЛЬНЫ--у вывгопродавца А. Г. Сыркина, на Большой улицѣ, домъ Учебнаго Округа. ВЪ МОСКВЪ-у инигопродавца И. Г. Соловнов, на Страстномъ бульварѣ, въ домѣ Загражскаго.

Иногородные бляговолять адресоваться пряма и исключительно въ редакцію «Въстника Западной Россіи», въ Вильнъ.

## годовая цена изданію:

Въ Вильмь 6 р., съ доставкою на домъ 7 р., съ пересылкою во всѣ мѣста Имперіи 8 рублей. Для сельскаго духовенства и волостныхъ правленій годовой экземпляръ «Вѣстника» уступается за 6 р. съ пересылкою. Принимается подписка и на полгода, но только съ мепремлямымъ условіемъ высылки денегъ въ шаѣ и на 2-е полугодіе. Адресы прошу писать какъ можно разборчивѣе.

Для избавленія меня отъ рисковой затраты капитала, прошу покорнѣйще желающихъ выписывать мое изданіе ускорить подпискою.

Редакторъ-издатель И. Эремича.

#### 6.

# **КІЕВСКІЙ ПАРОДНЫЙ КАЛВОДАРЬ**

### НА 1871 ГОДЪ

#### (годъ седьмой).

Въ составъ его входять: подробныя церковныя и календарныя свъдъня, разсказы изъ Русской Исторіи по лътописи Нестора (Ярославъ мудрый и Русская правда), о самовоспитаніи, о капиталь, медицинскіе совѣты трудящимся, о погодъ, о выборѣ хорошей лошади, о лъченій домашнихъ животныхъ и многія другія статьи сямаго разнообразнаго содержанія, необходимыя для лицъ всъхъ сословій и для всъхъ мъстностей. При календарѣ приложены: портреть Болдана Хмюльницкаго, новое городовое полоосеніе и путвеодитель по жельзнымь дорогамь съ подробною картою. Календарь изданъ въ объемѣ 11-ти печатныхъ листовъ убористаго шриота. ЦЪНА КАЛЕНДАРЯ, не смотря на значительное увеличевіе его объема, остается прежаля, а именно: на бълой бумать 15 коп., съ пересълкою 20 коп.; на виленевой бумать 35 коп. съ пересълкою 40 коп. Покупающимъ не менье стај экземпляровъ дълается уступна 20%.

Съ требованіями можно обращаться въ Кіевъ, въ книжный магазинь Редакціи Кіевскаго Народнаго Календаря при клевской 1-й гимназіи.

#### ОБЪ ИЗДАНИИ ЕЖЕНЕДЪЈЬНОЙ ГАЗЕТЫ

## другъ народа

## НА 1871 ГОДЪ

(годъ пятый).

Редавцій газеты «Другь Народа» въ будущемъ году предполагаетъ сділать въ своемъ надавім слідующія улучшенія: 1) отврыть постоянный отділь подъ заглавіемъ: отечественное законодательство, въ которомъ будуть поміщаемы какъ ввовь выходящія постановленія. такъ и иміющіе общій витересь дійствующіе законы: 2) поміщать, во возможности, въ каждомъ нумері зеографическія свидинія о Россіи и народахв се населяющиха. Кромі того въ газеті будуть поміщаемы: особенно интересные разсказы, преимущественно изъ быта народиаго, педагогическія статьи для народныхъ школъ, статьи по разнымъ отраслямъ внанія, статьи, относящіяся въ городскому и сельскому хозяйству и наконецъ современныя извістія изъ всіхъ містностей Россіи и изъ-за границы. Газета будетъ выходить въ объемѣ одного печатнаго листа еженедільно по вгорникать, за исключеніемъ правдниковъ Пасхи и Рождества Христова.

Цѣна за годовое изданіе *деа рубля* съ пересылкою во всѣ мѣста. Получающіе газету въ Редакціи платать 1 руб. 60 коп.

Подписка принимается въ Кіевѣ, въ Редакціи газеты «Другъ Народа», при Кіевской 1-й гимназін.

Digitized by Google

١

.

Digitized by Google

;

•