

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

## BYZANTINA XPONIKA

ΤΟΜΟΣ ΔΩΔΕΚΑΤΟΣ

# BU3AHTINCKIN BPEMEHHUKT

ИЗЛАВАЕМЫЙ

DPH

### императорской академіи наукъ

подъ редакциею

В. Э. Регедя

Члена-Корреспонцента Аналемін,

томъ хи.

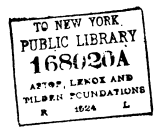
САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1906.

Kommucciohep's:

К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14.

Leipzig.

K. L. Ricker, Inselstr. 20.



Напечатано по распоряжению Императорской Академіи Наукъ. С.-Петербургъ, Май 1906 г.

Непремънный Секретарь, Академикъ С. Ольденбургъ.

'Εκδίδοται τύποις έγκρίσει τῆς Αὐτοκρατορικῆς Άκαδημείας τῶν 'Επιστημῶν. 'Εν Πετρουπόλει, μηνὶ Μαΐ $\varphi$  ἔτους 1906-ου.

Ο ἐσόβιος γραμματεύς, ἀκαδημεικός Σ. "Ολδενμπουργ.

## ΟΓΛΑΒΛΕΗΙΕ **ДВЪΗΑ**ДЦΑΤΑΓΌ ΤΟΜΑ. ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΟΝ ΤΟΥ ΔΩΔΕΚΑΤΟΥ ΤΟΜΟΥ.

#### Отделъ І.

#### ΜΕΡΟΣ Α'.

#### Изследованія и матеріалы.

| Μελέται καὶ ὕλαι.                                                                                                                           | <b>0</b> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Аркаунъ, монгольское названіе христіанъ, въ связи съ вопросомъ<br>объ армянахъ-халкедонитахъ. Н. Марра.                                     | Стр.     |
| Τὸ μογγολικὸν ὄνομα τῶν χριστιανῶν Ἀρκαοῦν ἐν σχέσει πρὸς τοὺς χαλκηδονίτας Ἀρμενίους ὑπὸ Ν. Μάρρ                                           | 1        |
| Еще два неизданныхъ произведенія Константина Манасси.<br>Э. Курца.                                                                          |          |
| Έτερα δύο ἀνέκδοτα πονήματα Κωνσταντίνου Μανασσή ὑπο Ε. Kurtz.  Три синодальныхъ грамоты митрополита Ефесскаго Николая  Месарита. Э. Курца. | 69       |
| Τρία συνοδικά γράμματα Νικολάου Μεσαρίτου μητροπολίτου Ἐφέσου<br>ὑπὸ Ε. Kurtz                                                               | 99       |
| Портреть Козьмы Индикоплова въ русскихъ лицевыхъ спискахъ его сочинения. Е. Ръдина.                                                         |          |
| Η είκων Κοσμά Ίνδικοπλεύστου εν ρωσικοῖς εἰκονογραφημένοις χειρογράφοις τοῦ πονήματός του ὑπὸ Ἐ. Ῥέδιν                                      | 112      |
| Къ исторіи Трапезунта. А. Пападопуло-Керамевса.<br>Συσμβολαί εἰς τὴν ἱστορίαν Τραπεζοῦντος ὑπὸ Ά. Παπαδοπούλου-                             |          |
| Κεραμέως                                                                                                                                    | 132      |
| снявева.<br>*Η τοῦ αὐτοκράτορος Βασιλείου Μακεδόνος καταγωγή ὑπὸ Ἀ. Βασί-<br>λειεφ                                                          | 148      |
| 1*                                                                                                                                          | 140      |
| Lynnel Nev. 27, 1923 .:                                                                                                                     |          |

|                                                                                                                                                                     | Orp.        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Церковное слово Дороеся, митрополита Митилинскаго. Xp. Ло-<br>парева.                                                                                               |             |
| Λόγος Δωροθέου μητροπολίτου Μιτυλήνης ύπὸ Χρ. Λόπαρεβ Объ островъ Синъ. Д. Хавіараса.                                                                               | 166         |
| Μελέται περὶ τῆς νήσου Σύμης ὑπὸ Δημοσθένους Χαβιαρᾶ                                                                                                                | 172         |
| Отдълъ II.                                                                                                                                                          |             |
| OIABIB II.                                                                                                                                                          |             |
| MEPO $\Sigma$ B'.                                                                                                                                                   |             |
| 1. Критика.                                                                                                                                                         |             |
| Α'. Βιβλίων ἐπικρίσεις.                                                                                                                                             |             |
| Н. А. Заозерскій и А. С. Хаханевъ. Номокановъ Іоанна Постника<br>въ его редакціяхъ: грузинской, греческой и славянской.                                             |             |
| Pen. H. Mappa  Plerre Grenier. L'empire byzantin, son évolution sociale et politique.                                                                               | 191<br>199  |
| Pen. H. Суворова                                                                                                                                                    | 233         |
| Paul Koch. Die byzantinischen Beamtentitel von 400 bis 700. Pen.                                                                                                    |             |
| Xp. Лопарева                                                                                                                                                        | 234<br>235  |
| Studi e testi. 7—9. Реп. Xp. Лопарева                                                                                                                               | <b>24</b> 0 |
| Henri Grégoire. Saints jumeaux et dieux cavaliers. Pen. Xp. Лопа-                                                                                                   | 041         |
| pena  Ed. Gollob. Verzeichniss der griechischen Handschriften in Öster-                                                                                             | 241<br>242  |
| reich ausserhalb Wiens. Реп. Хр. Лопарева The Chronicle of Morea, edited in two parallel texts from the MSS. of Copenhagen and Paris by John Schmitt. Реп. С. IIIе- | 242         |
| стакова                                                                                                                                                             | 243         |
| O. Курганова                                                                                                                                                        | 254         |
| 1118). Рец. A. Васильева                                                                                                                                            | 266         |
| Рец. A. Васильева                                                                                                                                                   | 270         |
| Рец. Д. Айналова                                                                                                                                                    | 272         |
| TORR .                                                                                                                                                              | 288         |

| <b>- y -</b>                                                                                            | Cen         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| André Michel. Histoire de l'art depuis les premiers temps chrétiens jusqu'à nos jours. Рец. Д. Айналова | Стр.<br>291 |
| 10B8                                                                                                    | 293         |
|                                                                                                         |             |
| 2. Библіографія.                                                                                        |             |
| Β΄. Βιβλιογραφία.                                                                                       |             |
| Россія и Западная Европа.                                                                               |             |
| ' Ρωσία καὶ Δυτική Εὐρώπη.                                                                              |             |
| А. Богословіе. П. Верховскаго.                                                                          |             |
| Θεολογία. Περιλήψεις Π. Βερχόφσκι                                                                       | 295         |
| Б. Филологія и исторія литературы. С. Ж. и В. Р.                                                        | 200         |
| Φιλολογία και λογοτεχνική ιστορία. Περιλήψεις Σ. Ζ. και Β. 'Ρ                                           | 305         |
| В. Исторія и географія. А. Васильева.                                                                   |             |
| Ίστορία καὶ γεωγραφία. Περιλήψεις Ά. Βασίλειεφ                                                          | 336         |
| Г. Право. В. Бенешевича.                                                                                |             |
| Δίκαιον. Περιλήψεις Β. Μπενεσσέβιτς                                                                     | 347         |
| Д. Искусство и археологія. Е. Рѣдина.                                                                   |             |
| Καλλιτεχνία και άρχαιολογία. Περιλήψεις Έ. Ρέδιν                                                        | 357         |
| Славянскія земли. Г. Ильинскаго.                                                                        | 000         |
| Σλαβικαι χῶραι. Περιλήψεις Γ. Ἰλίνσκι                                                                   | . 380       |
| Греція и Турція. А. Пападопуло-Керамевса.                                                               | 905         |
| Έλλας και Τουρκία. Περιλήψεις Ά. Παπαδοπούλου-Κεραμέως<br>Грузія. И. Джавахова.                         | 385         |
| Γεωργία. Περιλήψεις 'Ι. Δζαβάχοφ                                                                        | 426         |
| Syrie. I. Guidi                                                                                         | 445         |
| Египеть и Абессинія. Б. Тураева.                                                                        | 110         |
| Αξγυπτος καὶ Άβησινία. Περιλήψεις Μπ. Τουράϊεφ                                                          | 456         |
|                                                                                                         |             |
| * обозначаются рецензін.                                                                                |             |
| *Алиазовъ, А. И., Каноническіе отвёты Іовсафа, митрополита                                              |             |
| Ефесскаго                                                                                               | 852         |
| * — Неизданные отвёты Константинопольскаго патріарха                                                    |             |
| Луки Хрисоверга и митрополита Родосскаго Нила                                                           | .852        |
| Бандуровъ, Б. А., Евангеліе-апракосъ XIV в. И. Публичной                                                |             |
| Библіотеки                                                                                              | 382         |
| Беневанскій, М., Ο Πρόχειρος νόμος императора Василія Маке-                                             |             |
|                                                                                                         | 349         |
| Бенешевичь, В., Каноническій сборникь XIV титуловъ со второй                                            | :           |
| четверти VII вѣка до 883 г                                                                              | 349         |

|                                                                  | - Стр          |
|------------------------------------------------------------------|----------------|
| * Бердниковъ, И. С., Курсъ церковнаго права                      | 358            |
| Бонадоровъ, К. К., Легенда о хожденін Богородицы по мукамъ.      | 382            |
| Брянцевъ, Дм., Іоаннъ Италъ, византійскій философъ конца XI в. 3 | <b>01.3</b> 08 |
| Воронецъ, Е., Святитель Евстафій, епископъ Антіохійскій          | 299            |
| Глаголевъ, С., Коранъ                                            | 300            |
| Шаріатъ                                                          | 300            |
| Секты ислама, возникшія въ средніе въка                          | 300            |
| Голубевъ, С., Историко-топографическія изысканія и зам'втки о    |                |
| древнемъ Кіевъ                                                   | 371            |
| Голубинскій, Е., Вопросъ о заимствованіи до-монгольскими Рус-    |                |
| скими отъ Грековъ такъ называемой схедографіи                    | 314            |
| Голубинскій, П. В., Труды французскихъ ученыхъ, касающіеся       |                |
| русской исторіи                                                  | 848            |
| Голубцовъ, А., Изъ христіанской иконографіи                      | <b>37</b> 0    |
| Грунскій, И. К., Кіевскіе глаголическіе листки                   | 315            |
| Гуджаръ Кватахевскаго монастыря                                  | 426            |
| Давыденко, К., Святоотеческое ученіе о единств'я души            | 299            |
| Джаваховъ, И., Царь Грузів и исторія его власти                  | 427            |
| Джанашвили, М., Царица Тамара и ея историки                      | 429            |
| Диль, К., Византійская Императрица                               | 311            |
| Дмитріевскій, Ал., Описаніе рукописей въ библіотекахъ Право-     |                |
| славнаго Востока                                                 | 311            |
| Документы исторические объ Имеретіи                              | 430            |
| Евдонивъ, Арх., Отзывъ о сочинении студ. Архим. Діонисія (Ма-    |                |
| рангудахи): «Фотій, патр. КІІ., какъ пастырь и учитель».         | 303            |
| Жузе, П. К., Христіанское вліяніе на мусульманскую литературу.   | 300            |
| Заозерскій, Злонам вренное оставленіе однимъ супругомъ другого,  |                |
| какъ основаніе расторженія брака                                 | 353            |
| Заринъ, С. М., Значеніе страстей въ духовной жизни               | 300            |
| Аскетическое ученіе о значеніи и сущности «страстей»             |                |
| такъ наз. «плотскихъ»                                            | 300            |
| Истринъ, В. М., Къ исторіи заимствованныхъ словъ и перевод-      |                |
| ныхъ повъстей                                                    | 318            |
| Изъ области древне-русской литературы. IV                        | 318            |
| К., Е., Матеріалы для сличенія «Вепхисткаосани»                  | 427            |
| Каричашвили, Д., По поводу рецензіи новаго изданія Вепхистка-    |                |
| осани                                                            | 430            |
| Кенелидзе, Корн., свящ., Къ вопросу о времени празднованія       |                |
| Рождества Христова въ древней Церкви                             | 302            |
| Кондановъ, Н. П., Лицевой иконописный подлинникъ. І37            | 2.*380         |
| * Памятники христіанскаго искусства на Авон'в                    | <b>37</b> 8    |
| * — Археол. путешествіе по Сирін и Палестин'в                    | 425            |
| *Крашенинниковъ, М., О рукописномъ преданіи Константинов-        |                |
| CKNYT NARIEWEHIN O HOCISYT                                       | 319            |

|                                                                | Стр             |
|----------------------------------------------------------------|-----------------|
| Кулановскій, Ю. Л., Къ вопросу о есмахъ Византійской имперіи.  | 383             |
| Ласимъ, Гаврінлъ, О древностяхъ Константинополя                | 371             |
| Ласићевъ, А., Исламъ въ его полемикћ съ христіанствомъ         | 300             |
| Лебедевъ, А., Духовенство древней вселенской церкви отъ вре-   |                 |
| менъ апостольскихъ до IX в                                     | 353             |
| Мамуковъ, В., Матеріалы къ изученію церковной старины Украйны. | 378             |
| Марръ, Н., Крещеніе армянъ, грузннъ, абхазовъ и алановъ свя-   |                 |
| тымъ Григоріемъ                                                | 432             |
| — Аркаунъ, Монгольское названіе христіанъ                      | 437             |
| Меседій Святитель, епископъ и мученикъ, отецъ церкви III въка. |                 |
| Полное собраніе его твореній                                   | 4.*321          |
| Милобар, Ф., Бан Кулин и ньегово доба                          | 383             |
| Молчановъ, А., Св. Кипріанъ Кареагенскій                       | <b>29</b> 6     |
| Музей Археологическій Сиракузъ                                 | <b>3</b> 62     |
| — Фридриха въ Берлинъ. Отдълъ древне-христіанскій и ви-        |                 |
| зантійскій и персидско-арабскій                                | 360             |
| Нельдеке, Теодоръ, Симитическіе языки и народы                 | <b>32</b> 3     |
| Нимарадзе, В., Рукописи Сванетій                               | 438             |
| Овсянниновъ, Е., Свящ., Константинопольскій патріархъ Кириллъ  |                 |
| Лукарисъ и его борьба съ римско-католической пропоган-         |                 |
| дою на Востокъ                                                 | 1 <b>.*3</b> 05 |
| Панченко, Б. А., Коллекцін Русскаго Археологическаго Инсти-    |                 |
| тута въ Константинополв. Каталогъ моливдовуловъ                | <b>3</b> 69     |
| Петровскій, А. В., Литургія по новооткрытому памятнику «Testa- |                 |
| mentum Domini nostri Jesu Christi»                             | 302             |
| — Древній акть приношенія вещества для таинства евха-          |                 |
| ристіи и посл'ядованіе проскомидіи                             | 302             |
| — Къ исторів последованія таннства елеосвященія                | 302             |
| Последование св. страстей по богослужебному уставу ісру-       |                 |
| салимской церкви IV и IX—X в                                   | 302             |
| Петръ, В., Объ этимологическомъ значении слова «Стрибогъ»      | 382             |
| Писаревъ, Л., Авторитетъ бл. Августина, еп. Иппонскаго, въ об- |                 |
| ласти христіанскаго богословія                                 | 298             |
| Погодинъ, А. Л., Замътки по славянскимъ древностямъ. І         | 382             |
| •Попровскій, Н., Справочная книжка для любителей церковной     |                 |
| архитектуры                                                    | 379             |
| Пононаревъ, П., Ученіе св. Кирилла, Архіеп. Александрійскаго,  |                 |
| объ евхаристін                                                 | 297             |
| Ученіе св. Іоанна Златоустаго объ евхаристів                   | 802             |
| Пеновъ, И., Религіозный идеаль св. Аванасія                    | 297             |
| — Мистическое оправданіе аскетизма въ твореніяхъ преп.         |                 |
| Макарія Египетскаго                                            | 800             |
| Пеновъ, К., Блаженный Діадохъ (V в.), еп. Фотики древняго      |                 |
| Епира, и его творенія. I                                       | 7.*304          |

#### — VIII —

|                                                                    | Crp.            |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Радченко, К. О., Этюды по богомильству                             | 382             |
| Ръдинъ, Е. К., Матеріалы къ изученію церковныхъ древностей         | -               |
| Украйны                                                            | 378             |
| Исторические памятники города Адули (въ Африкъ) въ                 |                 |
| лицевыхъ рукописяхъ Козьмы Индикоплова                             | 481             |
| Сасебадзе, Образцы грузинской народной мудрости                    | 440             |
| Сахаровъ, Вл., Опыть изследованія текста Ех той Етачеа             | 829             |
| Сизовъ, В. И., Миніатюры Кенигсбергской дітописи                   | 371             |
| *Синайскій, А., Магометанство въ его исторіи и отношеніи къ        | 0.1             |
| XPHCTISHCTBY                                                       | 305             |
| Смирновъ, С. И., Исповъдь и нокаяніе въ древнихъ монастыряхъ       | 300             |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                              | 200 086         |
| Востока                                                            | <b>502.</b> 500 |
| «Духовный отецъ» или старецъ въ древнихъ восточныхъ                |                 |
| монастыряхъ                                                        | 355             |
| Соболевскій, А. И., Римскій патерикъ въ древнемъ церковносла-      |                 |
| вянскомъ переводъ                                                  | 382             |
| * Соноловъ, И. И., Константинопольская церковь въ XIX в            | 425             |
| Сперанскій, М. Н., Два текста                                      | 382             |
| • Старина Церковная Московская                                     | <b>37</b> 9     |
| Такайшенан, Е., Археологическія экскурсін, разысканія и зам'ят-    | •               |
| ка. І. ІІ                                                          | 441. 443        |
| Треневъ, Д. К., Нъсколько словъ о древней и современной рус-       |                 |
| ской вконописи                                                     | <b>37</b> 0     |
| Тураевъ, Б. А., Современныя предпріятія по изданію литератур-      |                 |
| ныхъ памятниковъ христіанскаго Востока                             | 334             |
| *Уварова, Графиня, Кавказъ                                         | 379             |
| Уманецъ, С., Севременный бабизмъ                                   |                 |
| Успенскій, Θ. Д., Ήβιβλωθήκη του εν Κ/πόλει Σεραγίου και ή εν αυτή |                 |
| εἰκονογραφημέτως 'Θκτάτευχος                                       | 834             |
| Халанскій, М. Г., Матеріалы и зам'ятки по исторіи древне-рус-      |                 |
| скаго героическаго эпоса. І—ІІ                                     | 315             |
| Хахановъ, А. С., Очерки по исторіи Грузинской словесности          | 315             |
| — Пов'всть о город'в Дипн'в                                        | 444             |
| — Баграть епископъ Тавроменійскій                                  | 444             |
| Церетели, Г., Сокращенія въ греческихъ рукописяхъ                  | 335             |
| Ч., З., Али-паша Тавдшридзе и эмиграція грузинъ въ Турцію          | 429             |
| Шаяпинь, И. И., Сказка объ Ершъ Ершовичъ сынъ Щетин-               | 220             |
| никовъ                                                             | 331             |
| Шмитъ, О. И., Каталогъ житійныхъ рукописей Ватопедскаго            | 001             |
| монастыря на Авонъ рукописси Багопедскаго                          | 381             |
| *Энгель, М. Я., Русская Помпея                                     | 380             |
| ·                                                                  |                 |
| Эструпъ, І., Изследованіе о 1001 ночн                              | 312             |
| Яшвили, А. О., Народная медицина въ Закавказскомъ Крав             | 445             |

|                                                                          | Стр              |
|--------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Alexanderson, A. M., Zu Agathias p. 162 ed. Vulcan                       | 322              |
| Amantos, K., Die Suffixe der neugriechischen Ortsnamen                   | 305              |
| * Amélineau, Πίστις Σοφία traduit en français                            | 465              |
| Andersson, D., Ausgewählte Bemerkungen über d. bohairischen              |                  |
| Dialect im Pentateuch Koptisch                                           | 459              |
| Angermann, Otto, De Aristotele rhetorum auctore                          | 305              |
| Anonymus, La Palestine, guide historique et pratique 340.*3              | 46 <b>.*4</b> 24 |
| Appel, E., Exegetisch-Kritische Beiträge zu Corippus                     | 306              |
| Archatzidakis, J., Étude sur les principales fêtes chrétiennes dans      |                  |
| l'ancienne Église d'Orient                                               | 413              |
| Arnaud, E., Essai sur le caractère de la langue grecque du Nouveau       |                  |
| Testament                                                                | 306              |
| Asmus, H., Ueber die Fragmente im Mittelägyptischen Dialekt              | 459              |
| Asmus, R., Julians Galiläerschrift im Zusammenhang mit seinen            |                  |
| übrigen Werken                                                           | 306              |
| Aubry, P., Le rythme tonique dans la poésie liturgique et dans le        |                  |
| chant des églises chrétiennes au moyen âge                               | 306              |
| Audollent, Aug., Delixionum tabellae quotquot innotuerunt tam in         |                  |
| graecis orientis quam in totius occidentis partibus praeter              |                  |
| Atticas in Corpore Inscriptionum Atticarum editas                        | 306              |
| Avena, Adolfo, Monumenti dell' Italia meridionale                        | 359              |
| Balareikh, Élie, La forme consécratoire du sacrement de l'ordre          |                  |
| dans l'église grecque                                                    | 302              |
| Balestri, Il Martirio di S. Luca Evangelista                             | 461              |
| * — Sacrorum Bibl. fragmenta. III                                        | 465              |
| *— Frammento palimsesto                                                  | 466              |
| *Bardenhewer, O., Geschichte der altkirchlichen Litteratur. II           | 303              |
| Barnabé d'Alsace, Le tombeau de la Sainte Vierge à Jérusalem34           |                  |
| Barnes, W. E., The Peshittå Version of 2 Kings                           | 447              |
| — Syriac Psalter                                                         | 447              |
| Peschitto-Psalter                                                        | 448              |
| Bartolucci, G., Il matrimonio nel Egitto greco-romano                    | 353              |
| Bauer, W., Der Apostolos der Syrer                                       | 448              |
| •                                                                        | 306              |
| Baumstark, A., Zur Syrischen «traditio legis»                            | 366              |
| — Il mosaico degli Apostoli nella Chiesa abbaziale di Grottafer-<br>rata | 367              |
| Vorjustinianische kirchliche Bauten in Edessa 3                          |                  |
| — Zu den Miniaturenfestpredigten des Jacobos von Kokkino-                | U 1.404          |
| baphos                                                                   | 367              |
| Eine syrisch-melkitische Allerheiligenlitanei                            | 448              |
| Baynes, Norman H., The first campaign of Heraclius against Persia        | 336              |
| Beccari, C., Rerum aethiopicarum Scriptores occidentales. I—III 46       |                  |
| Bédian, Homiliae selectae Mar Jacobi Sarugensis. I                       | 449              |
|                                                                          | ***              |

| ·                                                                     | Стр         |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Benedicti XIV Papae opera inedita                                     | 359         |
| Bergère, Étude historique sur les chorévêques                         | 354         |
| Bernays, Ulr., Studien zu Dionysius Periegetes                        | 307         |
| *Bertaux, E., L'art dans l'Italie méridionale. I                      | 378         |
| *Beylié, L. de, L'habitation byzantine                                | 424         |
| Bezold, C., Kebra Nagast. Die Herrlichkeit der Könige                 | 478         |
| Bibliotheca Abessinica. I—II                                          | 479.*481    |
| Bidez, J., Notes sur les lettres de l'empereur Julien                 | 307         |
| — Bérose et la grande année                                           | 307         |
| * Bigelmair, A., Die Beteiligung der Christen am öffentlichen Leben.  | 345         |
| Blochet, E., L'histoire d'Egypte de Makrizi                           | 337         |
| Bludau, Aug., Die Verfasserin der Peregrinatio «Silviae»              | 340         |
| Bobrov, Vladimir, Fragmente Basilius des Grossen                      | 380         |
| Boer, T. J. de, The history of philosophy in Islam                    | 307         |
| Bogišič, V., et C. Jireček, Liber statutorum civitatis Ragusii compo- |             |
| situs anno 1272                                                       | 351         |
| Bonfante, P., Storia del diritto romano                               | 347         |
| *Bonwetsch, G. N., Drei georgisch erhaltene Schriften von Hip-        |             |
| polytus                                                               | 304         |
| Paulicianer                                                           | 339         |
| * Bernhäuser, K., Die Vergottungslehre des Athanasius und Johan-      |             |
| nes Damascenus                                                        | 304         |
| Boudinhon, Note sur le concile d'Hippone de 427                       | 350         |
| Boyd, O., The text of the Ethiopic version of the Octateuch           | 479         |
| Brandileone, F., La traditio per cartam (παράδοσις δι' ἐγγράφου) nel  |             |
| diritto bizantino                                                     | 348         |
| — La clausola di esibizione della carta nei documenti bizantini       |             |
| medievali                                                             | <b>34</b> 8 |
| Brassloff, Steph., Zu den Quellen der byzantinischen Rechts-          |             |
| geschichte                                                            | 349         |
| Bréhier, L., Un héros de roman dans la littérature byzantine          | <b>30</b> 8 |
| Un Patriarche sorcier à Constantinople                                | <b>33</b> 9 |
| — La querelle des images                                              | 345. 424    |
| Brockelmann, C., Geschichte der arabischen Literatur                  | <b>30</b> 8 |
| Brockelmann, C., Syrische Grammatik                                   | 445         |
| * Brooks, The VI-th book of Severus                                   | 451         |
| * см. Guidi                                                           | 454         |
| Bruders, Heinrich, S. I., Die Verfassung der Kirche von den ersten    |             |
| Jahrzehnten der apostolischen Wirksamkeit an bis zum                  |             |
| Jahre 175 n. Chr                                                      | 308         |
| Brugi, B., Istituzioni di diritto privato Giustinianeo. II            | 347         |
| — Diritto romano classico, diritto giustinianeo, diritto romano       |             |
| commune                                                               | 347         |
| Bruns, Ivo, Vorträge und Aufsätze                                     | 308         |

|                                                                     | Стр         |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| Buerchner, Z., Ein byzantinisches Polychronion                      | 308         |
| Buerkner, R., Geschichte der kirchlichen Kunst                      | 369         |
| Buettner-Wobst, Th., Planudesexzerpte aus Johannes von Antiochia.   | 308         |
| Burkitt, F. Crawford, Early Eastern Christianity 339.*345           | . 454       |
| — The Evangelion da-Mepharreshê                                     | 440         |
| *Butler, A. J., The Arab conquest of Egypt                          | 344         |
| Cabrol, Dom Fernand, Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de    |             |
| liturgie                                                            | 35          |
| Callewaert, C., Questions de droit concernant le procès du martyr   |             |
| Apollonius                                                          | 354         |
| Canones Ecclesiastici or Statutes of the Apostles. Ed. by G. Horner | 351         |
| Carlyle, B. W., C. J. E., and A. J. Carlyle, A history of mediaeval |             |
| political theory in the West                                        | 352         |
| Caspar, Erich, Roger II (1101-1154) und die Gründung der nor-       |             |
| mannisch-sizilischen Monarchie                                      | 337         |
| — Die Gründungsurkunden der sizilischen Bisthümer und die           |             |
| Kirchenpolitik Graf Rogers I (1082-1098)                            | 351         |
| Cavalieri, P. Franchi de', et Hagiographi Bollandiani, Catalogus    |             |
| hagiogr. graec. bibl. Vat                                           | 809         |
| Chabot, J. B., Synodicon orientale                                  | 351         |
| — La prétendue Chronique de Maribas le Chaldéen                     | 452         |
| Narsaï le Docteur et l'origine de l'École de Nisibe d'après la      |             |
| Chronique de Barhadbesabbå                                          | 452         |
| * cm. Guidi                                                         | 454         |
| Chaîne, M., S. J., Fragments Sahidiques inédits du Nouveau Testa-   |             |
| ment                                                                | 459         |
| Le livre du Coq («Matzhafa Dorho»)                                  | 479         |
| Chambers, E. K., The Mediaevel Stage                                | 809         |
| Chapman, J., L'auteur du canon Muratorien                           | <b>296</b>  |
| Clément d'Alexandrie sur les évangiles et encore le fragment        |             |
| de Muratori                                                         | 296         |
| Chauvin, V., Bibliographie des ouvrages arabes ou relatifs aux      |             |
| Arabes publiés dans l'Europe Chrétienne de 1810 à 1855              | 309         |
| Christ, Wilh., Geschichte der griechischen Literatur bis auf die    |             |
| Zeit Justinians                                                     | <b>3</b> 09 |
| Christophoros Mitylenaios, Gedichte, hrsg. von E. Kurtz             | 320         |
| Chronica minora. II. Ed. E. W. Brooks. Interpr. J. B. Chabot        | 309         |
| Chrysostome, J., Homélie sur Eutrope, par E. Sommer                 | 298         |
| La liturgie grecque de St. Jean Chr. par l'alba M. Dablous .        | 302         |
| Chrystal, Authoritative Christianity. The six Synods of the undivi- | 0 T 1       |
| ded Church                                                          | 354         |
| Clédat, M. J., Le monastère et la nécropole de Baouit*379.          |             |
| Clemens Alexandrinus, Protrepticus und Paedagogus. I                | 296         |
| Chanet. L. Vie et Office de Ste Marine                              | 451         |

| Codrington, H. W., The Syrian Liturgies of the Presanctified. III    |      |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| Combe, E., Grammaire grecque du Nouveau Testament                    |      |
| Combes, L., La vraie croix perdue et retrouvée                       |      |
| — De l'Invention à l'Exaltation de la Sainte croix                   |      |
| Connolly, S., Aphraates and Monasticism                              |      |
| Cenrat die lex romana canonice compta, romisches Recht im früh-      |      |
| mittelalterl. Italien in system. Darstellung                         |      |
| *Corpus der griechischen Urkunden des Mittelalters                   |      |
| Costa, E., Mutui ipotecari greco-egizi                               |      |
| Crichton, J. A., D. D., Compendious Syriac Grammar by Th. Nöldeke    |      |
| Croenert, G., Memoria graeca Hereidanensia                           |      |
| Crombrugghe, C. von, La doctrine christologique et sotériologique    |      |
| de Saint Augustin et ses rapports avec le Néo-Platonisme             |      |
| Crum, W. E., Coptic ostraca                                          |      |
| A use of the term «Catholic Church»                                  |      |
| — Catalogue of the Coptic Manuscripts in the British Museum.         |      |
| — A Coptic receipt for the preparation of parchement                 |      |
| * — cm. Riedel                                                       |      |
| Cumont, Franz, The mysteries of Mithra                               |      |
| — Pourquoi le latin fut la seule langue liturgique de l'Occi-        |      |
| dent?                                                                |      |
| Gehrich, G., Die Mysterien des Mithra                                |      |
| Cufino, La via da Assab all' Etiopia centrale pel Colima             |      |
| Dareste, R., La Lex Rhodia                                           |      |
| — Lois des Homérites νόμοι τῶν 'Ομηριτῶν                             |      |
| — Le statut de Raguse de 1272                                        |      |
| Deiber, A., Clément d'Alexandrie et l'Égypte                         |      |
| Delaporte, L., Fragments Thébains du Nouveau Testament               |      |
| Le pasteur d'Hermas. Fragment de la version Copte-Sahidique          |      |
| Delaville le Roulx, I., Les Hospitaliers en Terre Sainte et à Chypre |      |
| (1100—1310)                                                          | 10.1 |
| Delehaye, Hipp., Catalogus codicum hagiographicorum graecorum        |      |
| bibliothecae D. Marci Venetiarum                                     |      |
| * Delftsch Studentencorps. Maskerade voorstellende de Ommetocht      |      |
| van Nikephoros II Phokas                                             |      |
| Demski, A., Papst Nicolaus III34                                     | 0.*  |
| Deubner, L., De incubatione                                          |      |
| Diadochos, Bishof von Photike, "Hundert Kapitel vom vollkom-         |      |
| menen Christenleben». Ausg. von. J. E. Weis-Libersdorf               |      |
| Diehl, Ch., Théodora, impératrice de Byzance                         |      |
| — Études byzantines                                                  |      |
| — Un monument de l'art byzantin au XIV-e siècle                      |      |
| Diekamp, Fr., Das Glaubensbekenntniss des apollinarischen Bischofs   |      |
| Vitalis von Antiochien                                               |      |
|                                                                      |      |

#### — XIII —

| Dieterich, A., Eine Mithrasliturgie                                 | 311              |
|---------------------------------------------------------------------|------------------|
| chen                                                                | 811              |
| — Geschichte der byzantinischen und neugriechischen Literatur       | 311              |
| Bedeutungsgeschichte griechischer Worte                             | 311              |
| — Untersuchung                                                      | . 311            |
| Semitisches in der Kultur des späteren Griechentums                 | 838              |
| Diettrich, G., Ein Apparatus criticus zur Pesitto zum Propheten     | *                |
| Jesaias                                                             | 447              |
| Debschütz, E. von, Philopatris                                      | 311              |
| — The Likeness of Christ                                            | 362              |
| Ein Schreiben des Patriarchen Gennadios Scholarios an den           |                  |
| Fürsten Georg von Serbien                                           | 385              |
| Deering, A., Geschichte der griechischen Philosophie                | 312              |
| Dräseke, Johannes, Zu Georgios Gemistos Plethon                     | 312              |
| — Aus dem Athen der Acciaiuoli                                      | 341              |
| Drews, Untersuchungen zur Didache                                   | 297              |
| Dueck, Johannes, Die Erdbeben von Konstantinopel                    | 341              |
| Edwards, F. A., The conquest of Abyssinia                           | 470              |
| Elter, Anton, Das alte Rom im Mittelalter                           | 337              |
| Erbes, C., Das syrische Martyrologium u. der Weihnachtsfestkreis    | 451              |
| Ermann, H., Dig. (44, 2) 21 § 4. Études de droit classique et       |                  |
| byzantin                                                            | 347              |
| Ermoni, V., Saint Jean Damascène                                    | 299              |
| P. M., Rituel Copte du baptême et du mariage (suite)                | 302              |
| * Ernesti, K., Die Ethik des Clemens von Alexandria                 | 304              |
| Ernst, Die Stellung der römischen Kirche zur Ketzertauffrage vor    |                  |
| und unmittelbar nach Papst Stephan I                                | 355              |
| Eusebius, Werke. III. Onomastikon. Hrsg. von E. Klostermann 2       | 9 <b>9.*</b> 301 |
| Werke. III. Theophanie. Hrsg. von H. Gressmann                      | 99.*301          |
| * — Praeparatio evangelica ed. Gifford                              | 304              |
| * — Werke. II, 1. Hrsg. von E. Schwartz                             | 804              |
| Evetts, B., History of the Patriarchs of the Coptic Church of Ale-  |                  |
| xandria                                                             | 457              |
| Fahrner, J., Geschichte der Ehescheidung im kanonischen Recht       | 353              |
| Faitlovitsch, J., Une lettre amharique des Falacha ou Juifs d'Abis- |                  |
| sinie                                                               | 471              |
| Feine, Stoicismus und Christentum. III. IV                          | 312              |
| Fendt, L., Sünde und Busse in den Schriften des Methodius von       |                  |
| Olympus                                                             | 298              |
| Ferenc, Herczeg, Rizánc                                             | 317              |
| Fink, Franz Nik., Katalog der armenischen Handschriften des Herrn   |                  |
| Abgar Joanissiany zu Tiflis                                         | 312              |
| Fleischer, Oskar, Neumenstudien                                     | 312              |

| *Flemming, Das Buch Henoch                                          | •      |
|---------------------------------------------------------------------|--------|
| Foerster, R., Kaiser Julian in der Dichtung alter und neuer Zeit    |        |
| — Zu Pindar                                                         |        |
| Fouilles de Tehneh en 1903—4                                        |        |
| Fourneret, P., Les biens d'Église après les édits de pacification   |        |
| Fraenkel, S., Zu Zeitschrift 954, Z. 6                              |        |
| — Zu lignå, legettå                                                 |        |
| * Franz-Pascha, J., Kairo                                           |        |
| Fritz, W., Unechte Synesiosbriefe                                   |        |
| Fuerst, J., Die literatische Porträtmanier                          |        |
| Fuhr, K., Exzerpte aus Dionys von Halikarnass und Hermogenes        |        |
| Funk, F. X., Das achte Buch der Apostolischen Konstitutionen in der |        |
| koptischen Überlieferungkontischen Überlieferung                    |        |
|                                                                     |        |
| — Die Echtheit der Kanones von Sardika. I                           |        |
| Galante, Luigi, Studi sull' atticismo. I—II                         |        |
| Relazione sulla catacomba di San Gaudioso in Napoli                 |        |
| Galtier, E., Byzantina                                              |        |
| Gay, Jules, L'Italie méridionale et l'Empire Byzantin               |        |
| Le pape Clément VI et les affaires d'Orient (1342-1352).            |        |
| Gayet, A., Coins d'Egypte ignorés                                   |        |
| Geffken, J., Aus der Werdezeit des Christentums                     |        |
| Komposition und Entstehungszeit der Oracula Sibyllina               |        |
| * Gelzer, H., Vom Heiligen Berge und aus Makedonien                 |        |
| Genius, J., Die Berufung der allgemeinen Kirchenversammlungen       |        |
| Georgii Acropolitae opera recens. Aug. Heisenberg. I—II             |        |
| Georgii Monachi chronicon ed. C. de Boor. I—II                      |        |
| *Gerland, E., Neue Quellen zur Geschichte des lat. Erzbistums       | 3      |
| Patras                                                              |        |
| * Gillmann, F., Das Institut der Chorbischöfe im Orient             | . 345. |
| * Ginetti, L., L'Italia Gotica in Procopio di Cesarea               |        |
| Glaser, E., Ein Axumitischer König im 6. Jahrhundert nach Chr       | •      |
| Goeje, M. J. de, Quelques observations sur le fer grégeois          | •      |
| Goerres, Franz, Neue Beiträge zur Geschichte des 40-jährigen Waf-   | -      |
| fenstillstandes zwischen dem Christentum und dem antiken            | 1      |
| Staat seit 260                                                      | •      |
| Goetz, Leop. K., Kirchenrechtliche und kulturgeschichtliche Denk-   | -      |
| mäler Altrusslands, nebst Geschichte des russischen Kirchen-        |        |
| rechts                                                              |        |
| — Die Echtheit der Mönchsreden des Kyrill von Turov                 |        |
| Gollob, Ed., Verzeichniss der griechischen Handschriften in Öster-  | _      |
| reich ausserhalb Wiens                                              |        |
| Goodspeed, Ed. J., Ethiopic manuscripts from the collection of Wil- |        |
| berforce Ecames                                                     |        |
| * The Frietle of Pelegia                                            | -      |

|                                                                         | Crp.   |
|-------------------------------------------------------------------------|--------|
| Grassi, Sofronio, I manoscritti autografi di San Nilo Juniore           | 314    |
| Gregerovius, F., Ιστορία τῆς πόλεως Άθηνῶν καιὰ τοὺς μέσους αἰῶνας. 41: | 1.*425 |
| Gregory, C. R., Textkritik des Neuen Testamentes                        | 314    |
| Grenfell, B. P., and A. S. Hunt, The Oxyrhynchus Papyri. IV             | 314    |
| * Grenier, Pierre, L'empire byzantin                                    | 345    |
| Gressmann, H., Studien zum syrischen Tetraevangelion                    | 447    |
| Eusebius Werke. III. 2                                                  | 451    |
| Grill, Julius, Die persische Myterienreligion im römischen Reiche       |        |
| und das Christentum                                                     | 315    |
| Groag, E., Kollegien und Zwangsgenossenschaften im 3. Jahrhun-          |        |
| dert                                                                    | 354    |
| Gruhn, Albert, Die byzantinische Politik zur Zeit der Kreuzzüge         | 336    |
| * Grum, Der hl. Apollo                                                  | 466    |
| Gry, Prêtre Léon, Le Millénarisme dans ses origines et son déve-        |        |
| loppement                                                               | 300    |
| * Guérin, Sermons de Senouti                                            | 466    |
| Guidi, I., Annales Iohannis I, Iyāsu I, Bakāffā                         | 469    |
| * Guidi, Brooks, Chabot, Chronica Minora                                | 454    |
| Gyula, Gyomlay, A Szt-István-féle görög adománylevél eddig meg-         | 101    |
| fejtetlen szaváról                                                      | 315    |
| Szigeti, A magyar történet görög kútföiböl                              | 332    |
| Hagenmeyer, H., Chronologie de l'histoire du royaume de Jérusalem.      | 337    |
| Hagiographi Bollandiani et P. Franchi de' Cavalieri, Catalogus Codd.    | 301    |
| hagiogr. graec. bibl. Vat                                               | 309    |
| Halévy, J., Un Juif bienheureux                                         | 479    |
| *Harnack, A., Die Chronologie der altchristlichen Litteratur. II        | 303    |
| * — Mission und Ausbreitung des Christentums                            | 345    |
| — Militia Christi                                                       | 354    |
| Harrison, Fed., M. A., Theophano                                        | 316    |
| Hartmann, Ludo Moritz, Zur Wirtschaftsgeschichte Italiens im frü-       | 310    |
| hen Mittelalter                                                         | 337    |
| * Geschichte Italiens im Mittelalter. II. 2                             | 344    |
|                                                                         | 544    |
| Hass, Freder. W., The development of a political system in the early    | 0 8 4  |
| Christian church                                                        | 354    |
| Hauck, Patriarchen in der christlichen Kirche                           | 339    |
| Heim, N., Christus Victor                                               | 316    |
| Heisenberg, A., Kaiser Johannes Batatzes der Barmherzige                | 316    |
| Helbing, R., Die Präpositionen bei Herodot und anderen Historikern.     | 317    |
| Hergenröther, Giuseppe, Storia universale della Chiesa                  | 338    |
| Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte                              | 338    |
| * - Kirsch, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte. I .             | 345    |
| Hering, D. H., Die Lehre von der Predigt. I                             | 303    |
| Herwerden, H. van, Adnotationes ad Zilanii orationum editionem          |        |
| Foersterianam                                                           | 317    |

| •                                                                    | (A)   |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| Herwerden, H. van, Appendix lexici Graeci suppletorii et dialectici. | 31    |
| *Herz-Bey, Max, Comité de Conservation des monuments de l'art        |       |
| arabe                                                                | 37    |
| Hilgenfeld, Ausgew. Gesänge des Giwargis Warda                       | 45    |
| Hirsch, F., Byzantinisches Reich                                     | 34    |
| * Hjett, A., Die altsyrische Evangelienübersetzung und Tatians Dia-  | -     |
| tessaron                                                             | 30    |
| * Hocart, J., Le Monachisme                                          | 340   |
| Hoefler, Fr., Ίππολύτου εἰς τὰ άγια θεοφάνεια                        | 29    |
| Holl, K., Ueber die Gregor von Nyssa zugeschriebene Schrift «Ad-     |       |
| versus Arium et Sobellium»                                           | 298   |
| Horna, Konstantin, Die Epigramme des Theodoros Balsamon              | 31    |
| Horovitz, Jos., Spuren griechischer Mimen im Orient                  |       |
| Huart, Cl., Littérature arabe                                        | 318   |
| *Hurter, H., Nomenclator literarius theologiae catholicae. I         | 303   |
| Jaakkola, K., De praepositionibus Zosimi                             | 318   |
| Jagić, V., Ein unedierter griechischer Psalmenkommentar              | 299   |
| Ein Nachtrag zum ersten Cetinjer Kirchendruck vom J. 1494.           | 380   |
| Analecta romana                                                      | 38    |
| — Cm. Thalloczy                                                      | 38    |
| Jenö, Vértesy, Mutatványok az Άλφάβητος τῆς ἀγάπης cz. görög         | •••   |
| dalgytiteményből                                                     | 334   |
| Jessen, B., South-western Abyssinia                                  | 470   |
| Jireček, C., cm. Bogišič                                             | 35    |
| Eine slavische Alexandergeschichte in Zara                           | 383   |
| Jones, A. S. Duncan, A homily of St. Ephrem                          | 298   |
| Jordan, Leo, Zur Komposition des Belisar                             | 318   |
| Eine weitere Quelle des Sachsenkrieges im Ogier                      | 318   |
| Jorga, N., Două biblioteci de mănăstiri Ghighin și Arges intaia as-  | 310   |
| tăzi ta academia romînă                                              | 318   |
| Jubaru, Florian, La decorazione Bacchica del Mausoleo christiano di  | 310   |
| Santa Costanza                                                       | 36    |
| Juethner, Jul., Ein alter Euphemismus                                | 318   |
| Kampffmeyer, G., Neusyrische Sprichwörter im Dialekt von Urmia.      | 45    |
| Keller, C., Ueber Maler und Malerei in Abessinien                    | 480   |
|                                                                      | 85    |
| Keller, S., Die sieben röm. Pfalzrichter im byzant. Zeitalter        |       |
| Kihn, Heinrich, Patrologie. I                                        | 29    |
| Kirsch, P. A., Die Behandlung der crimina capitalia in der morgen-   | n e i |
| ländischen Kirche im Unterschied zur abendländischen                 | 358   |
| Klostermann, E., Ueber des Didymus von Alexandrien in epistolas      | 005   |
| canonicas enarratio                                                  | 297   |
| Knecht, A., System des Justinianischen Kirchenvermögensrechtes       | 349   |
| Kneller, C. A., S. I., Mystisches bei Origenes                       | 299   |
| Papst und Konzil im 1. Jahrtausend                                   | 339   |

|                                                                   | Orp.          |
|-------------------------------------------------------------------|---------------|
| * Koch, P., Die Byzantinischen Beamtentitel34                     | 5. <b>354</b> |
| Koetschau, P., Beiträge zur Textkritik von Origenes Johannescom-  |               |
| mentar                                                            | 296           |
| * Kraatz, W., Koptische Akten z. Ephes. Koncil                    | 466           |
| Krause, H., Studia neoplatonica                                   | 319           |
| Krauss, S., Das Leben Jesu nach jüdischen Quellen                 | 319           |
| Kretschmer, P., Kirche, Dom, Münster, Ngr. χώρα Stadt             | 319           |
| — Die slavische Vertretung von indog                              | 384           |
| Krueger, G., Patristik, Patrologie, Geschichte der altkirchlichen |               |
| Litteratur, Geschichte der altchristlichen Litteratur             | 295           |
| Krumbacher, K., Eine neue Handschrift des Digenis Akritas         | 319           |
| — Τὸ πρόβλημα τῆς νεωτέρας ἐλληνικῆς31                            | 9. 385        |
| Kugener, MA., Note sur la localité palestinienne dite Maouza ou   |               |
| Maoza de Jamnia                                                   | 341           |
| Vie de Sévère par Jean supérieur du monastère de Beith            | •             |
| Aphthonia453                                                      | . *454        |
| *Kurth, Julius, Die Mosaiken der christlichen Aera. I             | 378           |
| Labourt, Jérôme, Le christianisme dans l'empire Perse sous la dy- | 0.0           |
| nastie Sassanide                                                  | . *454        |
| * — De Timotheo Nestorian. Patriarcha                             | 454           |
| *Lacau, Fragments                                                 | 466           |
| Lagercrantz, Otto, Ostrakon Piehl 1                               | 320           |
| *Lallemand, A., Histoire de la charité. II                        | 345           |
| La Mantia, V., Antiche consuetudini delle cità di Sicilia         | 352           |
| *Laven, H., Konstantin der Grosse und das Zeichen am Himmel       | 344           |
| Leclercq, H., L'afrique chrétienne                                |               |
| Legrand, E., Bibliographie hellénique. V                          | 320           |
| Leipoldt, J., Saïdische Auszüge aus dem VIII Buche der Apostol.   | 320           |
| Konstitutionen                                                    | . *466        |
| — Die Entstehung der Koptischen Kirche                            | 457           |
| Epiphanios von Salamis «Ancoratus» in saïdischer Uebersetzung.    | 460           |
| — Der Hirt des Hermes in saïdischer Uebersetzung                  | 460           |
| * — Schenute                                                      | 466           |
| * — Berichte Schenutes über d. Einfälle d. Nubier                 | 466           |
|                                                                   | 459           |
| u. W. Lüdtke, Ein Saïd. Bruchstück des 1V Esrabuches              | 464           |
| Lemm, O. v., Kleine Koptische Studien. XXVI—XI.V                  | 466           |
| * — Das Triadon u. d. Alexanderroman                              |               |
| Leo, F., Die griechisch-römische Biographie                       | 320           |
| Leskien, A., Zur glagolitischen Schrift                           | 381           |
| Lewin, M., Die Scholien des Theodor Bar Köni zur Patriarchen-     | 4 7 0         |
| geschichteo                                                       | 450           |
| Lewis, Acta Mythol. Apost                                         | 448           |
| Libanii opera ed. R. Foerster. I, 1—2                             | 313           |
| Lietzmann, H., Apollinaris von Laodicea und seine Schule          | 301           |
| Византійскій Временникъ,                                          |               |

#### — xvIII —

| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Lietzmann, H., Liturgische Texte. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| Linsenmayer, A., Bekämpfung des Christenthums durch den römi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| schen Staat bis zum Tode des Kaisers Julian (363)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| Litt, Th., De Veri Flacci et Cornelii Labeonis fastorum libris                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| Littmann, E., Semitic Inscriptions                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| Loeschke, G., Das Synodicon des Athanasios                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| Loewe, Rich., Altgermanische Elemente der Balkansprachen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| * Lombard, A., Constantin V, empereur des Romains                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| Loncao, Enrico, Stato, chiesa e famiglia in Sicilia dalla caduta del                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| Impero romano al Regno normanno. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| Longo, C., «Natura Actionis» nelle fonti bizantine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| Loofs, F., Die Ueberlieferung und Anordnung der Fragmente des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| Nestorius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| Lucius, E., Die Anfänge des Heiligenkults in der christlichen Kirche.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| Ludwig, Alfred, Der Fischprozess                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| Luebeck, Konrad, Adoniskult und Christentum auf Malta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| Luedtke, W., cm. J. Leipoldt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| —— Die Koptische Salome-Legende und das Leben des Einsied-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| lers Abraham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| Lundström, Vilh., Neophytos Prodromenos' botaniska namnförteck-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| ning 15° and a second and a second a secon |  |
| — Några anteckningar om de grekiska handskrifterna i Bibl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| Naz. Vitt. Eman. i Rom                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| Macler, F., Histoire de St. Azazaïl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| Mahler, E., The Subject of Easter at the Councils of Nice and of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| Antioch.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| Male, Émile, L'art dans l'Italie méridionale à propos d'un livre ré-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| cent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| Mallen, A., Documents de source Copte sur la Sainte Vierge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| Grammaire Copte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| * Marquart, J., Osteuropäische und ostasiatische Streifzüge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| * Martroye, F., L'Occident à l'époque byzantine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| Marucchi, Horace, Éléments d'archéologie chrétienne. III                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| Marucchi, O., Il Cimitero di Commodilla e la basilica cimeteriale dei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| S. S. Felice ed Adautto ivi recentimente scoperta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| * Marx, J., Lehrbuch der Kirchengeschichte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| Maund, Phil., Exploration of the Southern Borderland of Abyssinia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| Mayence, F., Note sur le papyrus Amherst II, CLIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| Mayer, E., Die Schenkungen Konstantins und Pipins                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| Meester, D. Placide de, O. S. B., Le Dogme de l'immaculée concep-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| tion et la doctrine de l'église grecque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| L'inno acatisto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| Meli, L'Eritrea delle sue origine a tutto l'anno 1901                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| Menn Zur Pastoraltheologie Gregors von Nazianz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |

|                                                                       | Стр.  |
|-----------------------------------------------------------------------|-------|
| Merx, A., Die vier Kanonischen Evangelien nach ihrem ältesten be-     |       |
| kannten Texte                                                         | 447   |
| Meyer, Ph., Psellus                                                   | 322   |
| * Michalcescu, J., Θησαυρός τῆς όρθοδοξίας305                         | . 424 |
| Michaud, E., Ecclésiologie de St. Grégoire de Nazianze                | 298   |
| Miller, William, The name of Navarino                                 | 322   |
| Greece under the Turks                                                | 337   |
| Mingana, A., Clef de la langue araméene ou grammaire complète         |       |
| et pratique des deux dialectes syriaques occidental et oriental.      | 446   |
| Narsai Doctoris syri Homiliae et Carmina                              | 449   |
| Mitchell, Edwin Knox, Eastern Christendom                             | 339   |
| Mitteis, L., Ueber drei neue Handschriften des syrisch-römischen      |       |
| Rechtsbuches347                                                       | . 455 |
| * Mommert, Carl, Topographie des alten Jerusalem                      | 347   |
| Mondon-Vidailhet, Chronique de Théodorus II, roi des rois d'Éthiopie. | 470   |
| Morié, L. J., Histoire de l'Éthiopie                                  | 469   |
| Moulton, James Hope, Characteristics of New Testament                 | 322   |
| Mueller, Bruno Albinus, De Asclepiade Myrleano                        | 323   |
| Muñoz, Ant., Descrizioni di opere d'arte in un poeta bizantino del    |       |
| secolo XIV                                                            | 323   |
| Due trattati «de natura animalium» del secolo XVI nella Bi-           |       |
| blioteca Vaticana                                                     | 362   |
| — L'Arte byzantina all' esposizione di Grottaferrata                  | 362   |
| Rassegna d'arte copta                                                 | 363   |
| — Le origini dell' arte bizantina                                     | 363   |
| — Alcune fonti letterarie per la storia dell' arte byzantina          | 368   |
| Un avorio byzantino già nel museo di Vich                             | 369   |
| * — Iconografia della Madonna                                         | 378   |
| Musée Egyptien. Recueil de monuments et de notices sur les fouilles   |       |
| d'Égypte, publ. par M. G. Maspéro. II. 1                              | 457   |
| Nau, F., Maronites, Mazonites et Maranites                            | 339   |
| — Le Concile apostolique d'Antioche dans Origène                      | 339   |
| — Les résolutions canoniques de Jacques d'Édesse                      | 351   |
| — Traduction des lettres XII et XIII de Jacques d'Édesse              | 450   |
| Rabban Daniel de Mardin auteur syro-arabe du XIV siècle.              | 454   |
| * — Les Maronites Inquisiteurs de la foi cathol. du VI au VII         |       |
| siècle                                                                | 454   |
| Negrisoli, Ippolito, Studio critico intorno alle Dionisiache di Nonno | 101   |
| Panopolita                                                            | 328   |
| Nestle, Ε., Συναλλάσσειν—γαμείν                                       | 323   |
| — Qalmiqårå in den syrischen Wörterbüchern                            | 446   |
| — Das syrische Alte Testament der Londoner Bibelgesellschaft.         | 446   |
| Zwei syrische Citate aus dem III Korintherbrief                       | 448   |
| — Die Auffindung der Arche Noä durch Jacob von Nisibis                | 451   |
| n*                                                                    | 701   |
| 11*                                                                   |       |

|                                                                                                           | CT       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Nestle, E., Die Anfänge des Christenthums im Osten nach dem Pa-                                           |          |
| triarchen Timotheus                                                                                       | 45       |
| Neumann, C., Byzantinische Kultur und Renaissancekultur                                                   | 34       |
| leumeyer, K., Die gemeine Entwickelung des internationalen Pri-                                           |          |
| vat- und Strafrechts bis Bartolus. I                                                                      | 35       |
| lew Testament, The Coptic Version in the northern dialect by                                              |          |
| G. Horner                                                                                                 | 45       |
| licolai Calliclis carmina ed. Leo Sternbach                                                               | 38       |
| lielsen, Ditlef, Die altarabische Mondreligion und die Mosaische                                          |          |
| Ueberlieferung                                                                                            | 0. *30   |
| likolaides, Kl., Ein Wort zur Vertheidigung der neugriechischen                                           |          |
| Schriftsprache                                                                                            | 38       |
| Norden, Walter, Der 4. Kreuzzug                                                                           | 34       |
| ——— Das Papsttum und Byzanz                                                                               | 34       |
| lovaković, St., Le prix normal du blé à Constantinople pendant le                                         |          |
| moyen âge et le Code de Stéphan Dušan empereur des Ser-                                                   |          |
| bes                                                                                                       | 38       |
| — Соки et сокальникъ de la Serbie du moyen âge                                                            | 38       |
| Oberhummer, E., Die Insel Cypern                                                                          | 34       |
| eftering, M., Heliodor und seine Bedeutung für die Litteratur                                             | 32       |
| mont, H., Notice sur le manuscrit grec 2832 de la Bibliothèque                                            |          |
| Nationale                                                                                                 | 32       |
| — Manuscrit des oeuvres de S. Denys l'Aréopagite                                                          | 32       |
| — Note sur un recueil de grammairiens latins                                                              | 32       |
| — Notice du Manuscrit nouv. acq. lat. 763                                                                 | 32       |
| Portraits de différents membres de la famille des Comnènes                                                |          |
| peints dans le Typicon du monastère de Notre-Dame de                                                      | 9.6      |
| Bonne Espérance à Constantinople                                                                          | 36       |
| Origenes' Werke. IV. Hrsg. ven E. Preuschen                                                               |          |
| Ortroy, Fr. von, Saint Ambroise et l'empereur Théodose                                                    | 29       |
| Paez, Petrus, S. I, Historia Aethiopiae                                                                   | 46       |
| Pallis, A., A few Notes on the Gospels according to St. Mark and St. Mathew based chiefly on modern Greek | 32       |
| •                                                                                                         | 32       |
| Papageorgiu, P. N., Zu Manasses' Hodoiporikon                                                             | 34       |
| Paschal, George Washington, A study of Quintus of Smyrna                                                  | 32       |
| astrnek, Fr., Die griechischen Artikelkonstructionen in der altkir-                                       | 34       |
| · , , •                                                                                                   | 9.0      |
| chenslavischen Psalter- und Evangelienübersetzung                                                         | 38       |
| Pears, Ed., Ἡ ἄλωσις τῆς Κωνσταντινουπόλεως                                                               | 42<br>32 |
| Perdrizet, P., IsopséphiePereira, F. M. Esteves, Vida de Santo Abunafre                                   | 47       |
| Peries, Joseph, Proben aus dem Nachlass                                                                   | 32       |
| Pernice, Angelo, L'Imperatore Eraclio                                                                     | 34<br>34 |
| Pernot, H., Rapport sur une mission scientifique en Turquie                                               |          |

| •                                                                   | Стр.        |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| *Petrakakos, D., Die Toten im Recht                                 | 354         |
| *Petraris, K., Lehrbuch der neugriechischen Voks- und Umgangs-      |             |
| sprache                                                             | 326         |
| Picavet, François, Esquisse d'une histoire générale et comparée des |             |
| philosophes mediévales                                              | 326         |
| Pichon, René, Lactance. Étude sur le mouvement philosophique et     |             |
| religieux seus le règne de Constantin                               | 326         |
| Pizzi, Italo, Letteratura araba                                     | 326         |
| Platon, G., Observations sur le droit de προτίμησις en droit by-    |             |
| zantin                                                              | 348         |
| — La scriptura de terç en droit catalan                             | 348         |
| Platt, Arthur, Notes o Julian                                       | 326         |
| Pegnon, H., Une version syriaque des aphorismes d'Hippocrate        | 326         |
| Polak, H. J., Ad Libanium                                           | 326         |
| Praechter, K., Zur Geschichte der Regenwunderlegende in byzan-      |             |
| tinischer Zeit                                                      | 327         |
| Preger, Th., Studien zur Topographie Konstantinopels                | 341         |
| Preisigke, Friedr., Ein Sklavenkauf des VI. Jahrhunderts            | 348         |
| Preuschen, Zwei gnostische Hymnen                                   | 448         |
| Priskos rhetor. Ford. és magy. Szilágy Sandor                       | 329         |
| Precli Diadochi in Platonis Timaeum commentaria edidit E. Diehl.    | 310         |
| Procopii Caesariensis Opera omnia recogn. J. Haury. I—II            | 316         |
| Psichari, Jean, Essai de grammaire historique sur le changement     |             |
| de λ en ρ devant consonne en grec ancien, mediéval et mo-           |             |
| derne32                                                             | 7.*424      |
| — 'Pόδα καὶ μῆλα                                                    | 327         |
| *Puech, A., Recherches sur le discours aux Grecs de Tatien          | 303         |
| Rambaud, Alfred, L'empereur de Carthage                             | 3 <b>27</b> |
| Ramsay, W. M., Lycaonia                                             | 340         |
| Rebours, J. B., Quelques manuscrits de musique byzantine            | 328         |
| Reich, H., Der Mimus                                                | 328         |
| Der König mit der Dornenkrone                                       | 328         |
| *Reil, Job., Die frühchristlichen Darstellungen der Kreuzigung      |             |
| Christi                                                             | 379         |
| Rešetar, M., Eine altbosnische slavisch-griechische Inschrift       | 385         |
| Revillout, E., Les apocryphes Coptes                                | 461         |
| - La sage-femme Salomé et la princesse Salomé, fille du tétrar-     |             |
| que Philippe                                                        | 462         |
| — Le livre Jacques                                                  | 462         |
| Ricci, Corrado, L'abside di San Vitale in Ravenna                   | 364         |
| Ricci, Seymour de, The Zouche Sahidic Exodus fragment               | 459         |
| *Richter, Jean Paul, und Cameron Taylor, The Golden Age of Clas-    |             |
| sic Christian                                                       | 379         |
|                                                                     | 466         |

#### — XXII —

| ,                                                                    | Стр.         |
|----------------------------------------------------------------------|--------------|
| Robinson, J. A., Some thoughts on Athanasian creed                   | 297          |
| Rocholl, R. D., Bessarion                                            | 329          |
| Rogers, Baptism by affusion in the early Church                      | 355          |
| Rossini, C. Conti, Acta Marqorewos                                   | 471          |
| Acta Yārēd et Pantalēwon                                             | 473          |
| — Acta S. Başalota-Mikā'el et S. Anorēwos                            | 474          |
| Canti popolari Tigrai                                                | 480          |
| Roux, M. le, Visit to lake Zuai                                      | 470          |
| Sachau, E., Litteratur-Bruchstücke aus Chinesisch-Turkistan          | 449          |
| Salemann, C., Ein Bruchstück Manichaeischen Schrifttums im Asia-     |              |
| tischen Museum                                                       | 329          |
| — Musei asiatici petropolitani notitiae                              | 439          |
| Sanders, Léon, O. S. B., Études sur Saint Jérôme                     | <b>29</b> 8  |
| Sandys, J. E., A history of the classical scholarship                | <b>329</b>   |
| Notes on mediaeval Latin authors                                     | 330          |
| *Sarre, Friedrich, Die spanisch-maurischen Lusterfayencen des        |              |
| Mittelalters und ihre Herstellung in Malaga                          | 379          |
| Sattler, Gustavus, De Eudociae Homerocentonibus                      | 330          |
| Sauter, C., Die peripatetische Philosophie bei den Syrern und Ara-   |              |
| bern                                                                 | 830          |
| Scala, R. v., Das Griechentum seit Alexander dem Grossen             | 336          |
| Schachmatov, A., Der Ausdruck Въеждъ in altkirchenslavischen         |              |
| Denkmälern                                                           | 385          |
| Scheiwiler, A., Die Eucharistie in den ausserkirchlichen Kreisen im  |              |
| 2. u. 3. Jahrhundert und die Aquarier                                | <b>30</b> 2  |
| Schermann, Th., Geschichte der dogmatischen Florilegien vom 5.—8.    |              |
| Jahrhundert                                                          | 300          |
| Die griechischen Kyprianosgebete                                     | 336          |
| Schilling, Lud., Questiones rhetoricae selectae                      | 3 <b>3</b> 0 |
| * Schiwietz, St., Das morgenländische Mönchtum. I                    | 346. 356     |
| Schlumberger, G., L'épopée byzantine à la fin du dixième siècle. III | 336          |
| — Quatre bagues d'or et un reliquaire byzantin                       | 363          |
| ΄Ο αὐτοκράτωρ Νικηφόρος Φωκάς                                        | 412          |
| Ἡ βυζαντινή ἐποποιία                                                 | 412          |
| *Schmeidler, B., Der Dux und das comune Venetiarum                   | 345          |
| Schmidt, B., Die Bildersprache in den Gedichten des Syrers Eph-      |              |
| räm. I                                                               | 450          |
| Schmidt, C., Koptisch-gnostische Schriften. L                        | 461          |
| * Schmidtke, Das Klosterland des Athos                               | 346          |
| Schmitt, J., Die Chronik von Morea als eine Quelle zum Faust         | 330          |
| * —— The chronicle of Morea                                          |              |
| Schroers, Heinrich, Franz Xaver Kraus                                | 381          |
| * Schubert, H. v., Grundzüge der Kirchengeschichte                   | 345          |
| Schuite, Joseph, Theodoret von Cyrus als Apologet                    | · 298        |

#### — ххш —

|                                                                         | Стр         |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Schulthess, Fr., Aramäisches                                            | 44(         |
| Schultze, K., Das Martyrium des heiligen Abo von Tiflis                 | 444         |
| Schwartz, E., Zur Geschichte des Athanasius                             | 452         |
| Schwyzer, Ed., Bericht über die Forschungen auf dem Gebiete der         |             |
| griechischen Sprachwissenschaft                                         | 331         |
| * Scott-Moncrieff, The book of Consolation                              | 451         |
| *Serryus, Daniel, Catalogue des manuscrits au Gymnase grec de           |             |
| Salonique33                                                             | 1.424       |
| Settegast, Fr., Quellenstudien zur Gallo-romanischen Epik               | 331         |
| *Shahan, J., The Beginnings of Christianity                             | 345         |
| Shedd, Willam Ambrose, Islam and the Oriental churches                  | 389         |
| Sirch, Meinrad, Die Quellen des Palladius in seinem Werke über          | 000         |
| die Landwirtschaft                                                      | 331         |
| *Smidt, K., Acta Pauli                                                  | 466         |
| Sebolewskij, A., Einige Hypothesen über die Sprache der Skythen         | 400         |
| und Sarmaten                                                            | 384         |
| Selari, A., Per la presunta fedeltà storica della Bibliotheca di Fozio  | 332         |
| Špaldák, A., S. I., Die Stellung der griechisch-russischen Kirche zur   | 552         |
| Lehre von der Unbefleckten Empfängniss                                  | 901         |
| Röm. 5,12 und die Unbefleckte Empfängniss Marias in der                 | 301         |
| Tradition der orientalischen Kirchen                                    | 001         |
|                                                                         | 301         |
| Spelthahn, H., Studien zu den Chiliaden des Johannes Tzetzes            | 332         |
| * Steindorff, Die Apocalypse des Elias                                  | 466         |
| Stellhorn, F. W., Kurzgefasstes Wörterbuch zum griechischen Neuen       |             |
| Testament                                                               | 332         |
| Stemplinger, E., Studien zu Stephanos von Byzanz                        | 333         |
| * Stengel, Walter, Formal-ikonographische Detail-Untersuchungen. I.     | 379         |
| Sternbach, Leo, Spicilegium Prodromeum                                  | 339         |
| Strzygowski, J., Christus in hellenistischer und orientalischer Auffas- | 000         |
| sung                                                                    | 366         |
| * — Byzantinische Denkmäler. III                                        | 378         |
| * Mschata                                                               | 379         |
| * — Der Dom zu Aachen und seine Entstellung                             | 379         |
| * — Reiterheiliger                                                      | <b>46</b> 6 |
| *Syrische Didascalia übers. von H. Achelis u. J. Flemming 304           |             |
| Switalski, B. W., Des Chalcidius Kommentar zu Platos Timaeus            | 333         |
| Talamo, S., La schiavitù secondo i padri della chiesa                   | <b>35</b> 3 |
| * Taylor, Cameron, cm. Richter                                          | 370         |
| Taylor, Henry Osborn, The classical heritage of the Middle Ages         | 333         |
| Teichmann, Ueber die Assisen von Jerusalem und Antiochia im latei-      |             |
| nischen Königreiche der Kreuzfahrer                                     | <b>852</b>  |
| Ter-Minassiantz, E., u. R. Wagner, Neue Peschittahandschriften          | 448         |
| Terzaghi, A., Sul commento di Niceforo Gregora al περὶ ἐνυπνίων         |             |
| di Sinesio                                                              | 333         |

#### — xxix —

|                                                                      | Стр.        |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Thalloczy, L., u. V. Jagić, Slavische Fragmente aus der Bibliothek   |             |
| S. Giacomo della Maria in Monteprandone                              | 385         |
| Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges     |             |
| novellae ad Theodosianum pertinentes. Ed. Th. Mommsen et             |             |
| P. E. Meyer                                                          | 347         |
| Tommaseo, Niccolò, Canti popolari greci tradotti ed illustrati       | 334         |
| Turaiev, B., Acta S. Ferĕ-Mkā'el et J. Zar'a-Abrehām                 | 477         |
| Vita et miracula Eustathii                                           | 478         |
| Turner, C. H., The letters of Saint Isidore of Pelusium              | 298         |
| Ecclesiae occidentalis monumenta juris antiquissima                  | 350         |
| Ueberweg, F., Grundriss der Geschichte der Philosophie der patris-   |             |
| tischen und scholastischen Zeit                                      | 334         |
| Vacandard, E., Les origines du célibat ecclésiastique                | 353         |
| Valmy, Antoine, Églises orientales                                   | 339         |
| Vaschalde, A., Three letters of Philoxenos                           | 451         |
| Vetter, Paul, Das Buch Tobias und die Achikar-Sage                   | 334         |
| Vigneron, L., L'image sainte                                         | 385         |
| Villien, Ant., L'Abbé Eusèbe Renaudot                                | 335         |
| Vilmos, Pecz, A classica philologia jövöje tekintettel hazai viszon- |             |
| yainkra                                                              | 325         |
| Waal, A. de, Zur neunten Säcularfeier der Abtei von Grottaferrata    | 365         |
| — Tierbilder in Verbindung mit heiligen Zeichen auf altchrist-       |             |
| lichen Monumenten                                                    | 365         |
| — Altchristliche Thonschüsseln                                       | 365         |
| Wagner, R., cm. Ter-Minassiantz                                      | 448         |
| * Wagner, W., Der Christ und die Welt nach Clemens von Alexan-       |             |
| dria                                                                 | 304         |
| Wessely, C., Ein neues System griechischer Geheimschrift             | <b>3</b> 35 |
| Weyman, C., Zu dem sog. Tractatus Origenis de libris ss. scriptu-    |             |
| rarum                                                                | 296         |
| Wickenburg, Graf. Ed., Von Djibuti bis Lamu                          | 470         |
| Wilamowitz-Moellendorf, U. v., Lesefrüchte                           | 335         |
| Wilpert, G., Di tre pitture recentemente scoperte nella basilica dei |             |
| Santi Felice e Adautto nel cimitero di Commodilla                    | <b>36</b> 8 |
| — Appunti sulle pitture della chiesa di S. Maria Antiqua             | 369         |
| Winstedt, Sahidic Biblical Fragments in the Bodleian Library. III.   | 459         |
| Winterfeld, P. V., Hrotvits literarische Stellung                    | 335         |
| Wirth, Albrecht, Geschichte Asiens und Osteuropas. I33               | 37.*344     |
| Zahn, Th., Grundriss der Geschichte des Neutestamentlichen Ka-       |             |
| nons                                                                 | 297         |
| Ziegler, Ign., Die Königsgleichnisse des Midrasch beleuchtet durch   |             |
| die römische Kaiserzeit                                              | 335         |
| Zomarides, Eugen, Die Dumba'sche Evangelienhandschrift vom           | OF 405      |
| Jahre 1226 3                                                         | 35, 400     |

|                                                                                                             | Стр.        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Zucker, Fr., Spuren von Apollodoros περί θεῶν bei christlichen Schriftstellern der ersten fünf Jahrhunderte | 298         |
| ** Die Würde und Bürde des Bischofsamtes nach der syrischen                                                 |             |
| Didaskalia, verfasst um das J. 250 n. Chr                                                                   | <b>35</b> 5 |
| Άδαμαντίου, Άδαμάντιος Ι., Βυζαντινόν μουσεῖον ἐν Παρισίοις                                                 | 407         |
| Άμπέλας, Τ., Σκλήραινα                                                                                      | 305         |
| Άναγνωστόπουλος, Δημ. Θ., Τὸ φρούριον Μήλα                                                                  | 396         |
| Άνδρεάδης, Ίωάννης, Περί τῶν τύποις ἐκδόσεων τοῦ κειμένου Καινῆς                                            |             |
| Διαθήχης                                                                                                    | 414         |
| 'Ανδρέαδης, Χαράλ., Ή γλῶσσά μας                                                                            | <b>38</b> 8 |
| Άντωνιάδης, Θαλής, ή περί νομοφύλακος νεαρά και ή ίδρυσις νομι-                                             |             |
| xης σχολης                                                                                                  | 414         |
| Άποστολίδης, Β., Γλωσσικαὶ μελέται                                                                          | 306         |
| * Άποστολίδης, Δαμασκηνός, Κτητορικόν ήτοι ίστορία τῆς ἰερᾶς μο-                                            |             |
| νῆς Λαύρας τῆς ἐν Καλαβρύτοις                                                                               | 424         |
| Άραβαντινός, Π., Συμβολή ιστορική είς την ερμηνείαν του θεσμου                                              |             |
| τής τακτικής άπροσπορίστου περιουσίας τῶν ὑπεξουσίων                                                        | 348         |
| Άσώπιος, Είρηναΐος Κ., Παλαιά και νέα. Α΄                                                                   | 411         |
| Βάσης, Σ., Τὸ γλωσσικὸν ήμῶν ζήτημα                                                                         | 387         |
| Βασιλειάδης, Λεωνίδας Μ., Ήπειρωτικός ἀστήρ                                                                 | 409         |
| "Ηθη καὶ έθιμα τοῦ τμήματος Πωγωνίου                                                                        | 410         |
| Ἡ ἀρχιεπισκοπή Πωγωνιανῆς καὶ ἡ σταυροπηγιακή μονή Μο-                                                      |             |
| λυβδοσκεπάστου                                                                                              | 410         |
| "Hθη καὶ ἔθιμα τῶν Βλάχων τοῦ Μετζητιέ                                                                      | 410         |
| Συλλογή δημωδών ήπειρωτικών ἀσμάτων                                                                         | 410         |
| Βέης, Νίχος Α., Τὸ Άνδρονικόπουλλο                                                                          | 307         |
| Κατάλογος τῶν χειρογράφων κωδίκων τῆς ἐν Θεράπνχις μονῆς                                                    |             |
| τῶν Άγίων Τεσσαράχοντα307. 398                                                                              | 3. *424     |
| Εθεσις παλαιογραφικής και ιστοριοδιφικής έκδρομής είς την                                                   |             |
| έπαρχίαν Καλαβρύτων30                                                                                       | 7. 399      |
| Έλληνίδες βιβλιογράφοι και κυρίαι κωδίκων κατά τους μέσους                                                  |             |
| αἰῶνας καὶ ἐπὶ Τουρκοκρατίας                                                                                | 7. 400      |
| — Τὸ ἔτος τῆς τελευτῆς Γρηγορίου Παλαμά30                                                                   | 7. 406      |
| Τὸ Παρθενών Παρθενὸς καὶ τ' ἀνάλογά του                                                                     | 393         |
| — Τοῦ <b>Μ</b> υζηθρᾶ τὸ κάστρο                                                                             | 396         |
| Ὁ β΄ γλωσσικὸς διαγωνισμός καὶ ἡ κρίσις τοῦ εἰσηγητοῦ κ. Κ. Ζησίου.                                         | 398         |
| Ελεγχος πλαστής ἐπιστολής Ανδρονίκου Β' τοῦ Παλαιολόγου                                                     |             |
| πρὸς Ἀλέξιον Σεβαστιανόν                                                                                    | 400         |
| Οἱ Ἑβραῖοι τῆς Λακεδαιμονίας καὶ τοῦ Μυστρά                                                                 | 400         |
| Λατινικαί επιγραφαί Ναυπλίου και Μονεμβασίας τών χρόνων                                                     |             |
| τῆς Ένετοχρατίας                                                                                            | 406         |
| Χριστιανικαὶ ἐπιγραφαὶ Μεσσηνίας μετὰ σχετικῶν ἀρχαιολογη-                                                  |             |
| μάτων                                                                                                       | 407         |

|                                                                   | стр. |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| Βέης, Ντκος Α., Ὁ οἶκος Κανικλείου ἢ Κανίκλη                      | 407  |
| Τὰ τραγούδια τῆς Φιγαλίας                                         | *425 |
| — "Αγνωστη παράφραση τῆς 'Ιλιάδας                                 | 415  |
| Τὰ Σαμπάζικα                                                      | 417  |
| Μοραίτικα τραγούδια τοῦ ἀκριτικοῦ κύκλου                          | 417  |
| * — Βυζαντιναὶ ἐπιγραφαὶ Γορτυνίας                                | 425  |
| Βλαστός, Σ. Α., Σύμμικτα                                          | 404  |
| Γεδεών, Μ. Ι., Ἡ Ἐκκλησία τῆς ἐν Θράκη Ἀδριανουπόλεως             | 401  |
| Γράμματα ἐπὶ Παρθενίου μητροπολίτου Λαρίσσης                      | 401  |
| Κανών εἰς τὸν ἄγιον Διονύσιον, πατριάρχην Κ/πόλεως                | 401  |
| Έπιστολαὶ τρεῖς φιλίστορσι χρήσιμοι                               | 403  |
| Έορτολόγιον Κωνσταντινουπολίτου προσκυνητού                       | 406  |
| Ή περί βιβλιοθηχῶν ἐχχλησιαστική μέριμνα                          | 414  |
| Δαυίδ, Έμμ, Ἐπιστολή τοῦ Άθανασίου Παρίου πρὸς τὸν Άδὰμ Κο-       |      |
| ραπν                                                              | 415  |
| Δελικάνης, Καλλίνικος, Περιγραφικός κατάλογος τῶν ἐν τοῖς κώδιξι  |      |
| τοῦ πατριαρχικοῦ Άρχειοφυλακίου σφζομένων ἐπισήμων ἐκκλη-         |      |
| σιαστικών έγγράφων περί των έν Άθφ μονών                          | 310  |
| Τὰ ἐν τοῖς χώδιξι τοῦ Πατριαρχιχοῦ Άρχειοφυλαχίου σφζόμενα        |      |
| ἐπίσημα ἐκκλησιαστικὰ ἔγγραφα                                     | 402  |
| Πατριαρχικών γραμμάτων τόμος τρίτος                               | 415  |
| Δέρβος, Γεώργιος Ί., Χριστιανική γραμματολογία296. *303.          | *425 |
| Διονυσίου λείψανα. The letters and others remains of Dionysius    |      |
| of Alexandria. Ed. bý Ch. Lett Feltoe297.                         | *304 |
| * Έλευθεριάδης, Ν. Π., Ἡ ἀχίνητος ἰδιοχτησία ἐν Τουρχίφ           | 425  |
| Έξαρχος, Κ., Τοπογραφικά. Τὸ Δελβινάκιον                          | 410  |
| Έταιρεία Χριστιανική Άρχαιολογική. Δ΄                             | 405  |
| Εὐσταθίου, Ν., ή ρωσσική γλώσσα ἐν τῆ λογοτεχνία αὐτῆς            | 312  |
| Εύστρατιάδης, Θεόδωρος, Περί τῆς σημασίας τοῦ ἰεροῦ Φωτίου ἐν     |      |
| τἢ ἱστορία τοῦ Σχίσματος                                          | 404  |
| Ζαχαρούλης, Γεώργιος Δ., Αἱ σχέσεις Βασιλείου τοῦ Μεγάλου πρὸς    |      |
| Άπολλινάριον τὸν Λαοδιχείας                                       | 403  |
| Ζήσιος, Κωνσταντίνος Γ., Εκθεσις του γλωσσικού διαγωνισμού της έν |      |
| Άθήναις ἐταιρείας                                                 | 390  |
| Ήμερολόγιον τῶν Ἐθνικῶν Φιλανθρωπικῶν καταστημάτων                | 410  |
| *Θεοδώρου τοῦ Στουδίτου μεγάλη κατήχησις                          | 424  |
| Θεολογική Σχολή τοῦ Παναγίου Τάφου κατὰ τὸ ἔτος ,α9λγ'—           |      |
| ,α <b>πδ'</b>                                                     | 413  |
| Ίβηρίτης, Ίωαχείμ, Χρονογραφία τῆς ἐν Άθφ μονῆς τῶν Ἰβήρων        | 414  |
| Ιωαννίδης, Ι, Ἡμερολόγιον τοῦ Πόντου καὶ ὁδηγὸς τῆς Τραπεζοῦν-    |      |
| τος καὶ τῶν περιχώρων                                             | 409  |
| Κ., Θ. Η., Έθνογραφικά σημειώματα                                 | 410  |
| Καινή Διαθήκη έγκρίσει της Μεγάλης του Χριστού Έκκλησίας          | 416  |
| Καλλιμάνου Ανμήτριος. Τὸ Οἰχουμενικὸν Πατριαργείον ὡς ἐκπολιτι-   |      |

#### — XXVII —

|                                                                    | отр.   |
|--------------------------------------------------------------------|--------|
| στικός παράγων και ή έκπολιτιστική αὐτοῦ ἐπίδρασις ἐπὶ τοὺς        | •      |
| Σλάους                                                             | 407    |
| Καλογερόπουλος, Παν. Α., Κατάλογος τῆς Βιβλιοθήκης τῆς Βου-        |        |
| λῆς. Γ΄                                                            | 409    |
| Καλοστύπης, Ίωάννης, Βασίλειος ο Βουλγαρικτόνος. Τραγφδία          | 423    |
| Καμπούρογλους, Δ. Γρ., Ύμνος τοῦ Παλαιολόγου                       | 398    |
| Επιστολή τοῦ βασιλέως Αυρονίκου τοῦ Παλαιολόγου                    | 400    |
| Καρναπᾶς, Κλήμης, Άνέκδοτα Κυπριακά ἔγγραφα                        | 402    |
| Καρολίδης, Π., Οἱ ἐν Κάτω Ἰταλία καὶ Σικελία Ἑλληνοαλβανοί         | 417    |
| 'Η ἐν Ἰταλία ἐλληνική μονή τῆς Κρυπτοφέρρης                        | 418    |
| Κοιχυλίδης, Κλεόπας, Βίος και πολιτεία τοῦ όσίου πατρός ήμων       |        |
| Σάββα                                                              | 403    |
| Κονδύλης, Δ. Α., Περι γλώσσης και καταγωγής των Θρακών άρχαίων     |        |
| τε και γεωτέρων                                                    | 390    |
| Κοντογιάννης, Παντελής Μ., Οι Έλληνες κατά τὸν πρώτον ἐπὶ Αἰκα-    |        |
| τερίνης β' ρωσσοτουρκικόν πόλεμον                                  | . *425 |
| Κόντος, Κ. Σ., Κριτικά και γραμματικά                              | 319    |
| Κωστής, Ν. Κ. Χ., Σμυρναϊκά άνάλεκτα                               | 407    |
| Λαμπάκης, Γεώργιος, Άνακοινώσεις ἐν τῷ Άθήνησι συγκληθέντι α΄      |        |
| Διεθνεῖ Άρχαιολογικῷ Συνεδρίφ                                      | 397    |
| Περὶ τοῦ ἐν τἢ συνειδήσει καὶ τἢ τέχνη τῶν ἀρχαίων χριστια-        |        |
| νῶν σχήματος τοῦ ἀστέρος τῆς Βηθλεέμ                               | 398    |
| Ααμπρίδης, Ἰωάννης, Ἡπειρωτικά                                     | 394    |
| Αάμπρος, Σ. Π., Συμπλήρωμα εἰς τοὺς Άθηναίους βιβλιογράφους καὶ    |        |
| κτήτορας κωδίκων κατά μέσους αἰωνας καὶ ἐπὶ Τουρκοκρατίας . 320    | . 398  |
| Μιχαήλ Ζωριανός και ὁ ὑπ' ἀριδ. 29 βαροκεικός καδίξ320             |        |
| Νέοι ορίζοντες εν τη ιστορική ερεύνη                               | 400    |
| — Λόγοι και ἄρθρα, 1878—1902                                       | 405    |
| Μία πμέρα Ἰωάννου τοῦ Παλαιολόγου ἐν Περετόλη τῆς Τοσκά-           |        |
| νης                                                                | 406    |
| Nέος Ἑλληνομνήμων. A'. Β'                                          | 418    |
| Λαυριώτης, Άλέξανδρος Ε., Άνέκδοτα πατριαρχικά γράμματα έκ τῶν     | •      |
| άρχείων τῆς ἰερᾶς Μ. Λαύρας                                        | 401    |
| Αού βαρις, Πέτρος, Τὰ ἐν Ἱεροσολύμοις Κωνσταντίνεια οἰκοδήματα καὶ |        |
| ό Γολγοθάς ἐπὶ μωσαϊχοῦ τοῦ δ΄ αἰῶνος                              | 397    |
| Λωρεντζάτος, Π., Ἡ ἀνάμειζις καὶ φωνητικά τινα φαινόμενα ἐν τῷ     |        |
| Κεραλληνιωτικῷ ἰδιώματι32                                          | 0. 390 |
| Μαλανδράκης, Μ., Έπιστολαί Γερασίμου τοῦ Βυζαντίου                 | 414    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                              | 395    |
| Μενάρδος, Σζμος, Περί των όνομάτων των Κυπρίων                     | 2. 406 |
| — 'Ο Διγενής τής Κύπρου                                            |        |
| Μεσολωράς, Ί. Ε., Συμβολική τῆς 'Ορθοδόξου 'Ανατολικῆς 'Εκκλη-     |        |
| σίας413.                                                           | . *425 |
| Μεταξάκης, Μελέτιος, ή Μαδηβά                                      | 897    |

#### — xxvш —

|                                                                       | Стр.                   |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------------|
| * Μπενεσσέβιτς, Β. Ν., Ειδήσεις περί των ἐν τῷ Βατοπεδίφ καὶ τῆ       |                        |
| Λαύρφ εύρισκ. έλληνικών κανονικών χειρογράφων                         | 425                    |
| Μπουκουβάλας, 'Η γλώσσα των εν Μακεδονία σλαβοφώνων                   | 422                    |
| Μυστακίδης, Β., Αἱ τύποις ἐκδόσεις τῆς Καινῆς Διαθήκης                | 414                    |
| Μυστακίδης, Ν. Γ., Σύντομος γεωγραφική και ιστορική περιγραφή τοῦ     |                        |
| τμήματος Δρυινουπόλεως                                                | 409                    |
| Άρχιεπίσκοποι Πωγωνιανῆς κατὰ χρονολογικὴν σειράν                     | 410                    |
| Τὸ Δελβῖνον, ἡ ἀρχαία πόλις Φοινίκη, ἡ μονὴ Μεσοποτάμου καὶ οἰ        |                        |
| Άγιοι Σαράντα                                                         | 410                    |
| Ἡ Χειμάρρα                                                            | 410                    |
| Ίστορική περιγραφή τοῦ Άνω Λαμπόβου καὶ τοῦ ἐν αὐτῷ βασι-             |                        |
| λιχοῦ ναοῦ                                                            | 410                    |
| *Νέα Βιβλιοθήκη ἐκκλησιαστικῶν συγγραφέων                             | 303                    |
| Νέα Σιών. Α΄. Β΄                                                      | 421                    |
| Νινολάκης, Άγαθάγγελος, Μελέτιος ὁ Πηγᾶς40                            | 2. <b>*424</b>         |
| Ξενόπουλος, Γρ., Ὁ Νικηφόρος Φωκᾶς. Δράμα                             | 335                    |
| Οἰχονομίδης, Άθανάσιος, Ἡ μάγισσα                                     | 410                    |
| Οἰκονομίδης, Δ. Η., Περὶ τοῦ γλωσσικοῦ ζητήματοιπαρ' ήμιν3            | <b>2</b> 3. <b>387</b> |
| Οἰκονόμου, Ἰωάννης, Τὸ φάντασμα                                       | 410                    |
| — 'II οἰωνοσχοπία                                                     | 410                    |
| Οίκον όμου, Σπυρίδων Σ., Ίερὰ μονή Γρηγορίου                          | 396                    |
| ΙΙ., Θ., Έλληνοσλαβικόν λεξιλόγιον εν Μακεδονία και Θράκη             | 422                    |
| Παγούνης, Εὐάγγελος Π., Φύρδην μίγδην                                 | 410                    |
| Παλαμᾶς, Κωστής, Γράμματα. Α΄                                         | 24. 38 <mark>8</mark>  |
| Πάλλης, Άλέξ., ή Ίλιάδα μεταφρασμέμη                                  | 389                    |
| Παναγιωτίδης, Δ. Α., Τοπογραφικαὶ σελίδες. Ἡ Πάργα                    | 410                    |
| Τὰ πελασγικὰ τείχη τῆς Βέλιανης · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 410                    |
| "Ηθη καὶ ἔθιμα τοῦ τμήματος Παραμυθίας                                | 410                    |
| Παπαγεώργιος, Σπυρίδων, Κατάλογος μετὰ περιγραφικών σημειώσεων        |                        |
| τῶν χωδίχων τῆς Ἑλληνικῆς Σχολῆς Ὀδησσοῦ                              | <b>24.</b> 398         |
| *Παπαγεωργίου, ΙΙ, Διορθωτικά είς έπιστολάς Φωτίου και Ταρα-          |                        |
| σίου                                                                  | 425                    |
| Παπαδοπετράκης, Δημήτριος, Ίστορία τῶν ἐπαναστάσεων τῆς Κρή-          |                        |
| THE                                                                   | 39 <b>4</b>            |
| Παπαδόπουλος, Γεώργιος Ι., Ίστορική ἐπισκόπησις τῆς βυζαντινῆς        |                        |
| έχχλησιαστιχής μουσιχής40                                             | )8. <b>*425</b>        |
| Παπαδόπουλος, Χρυσόστομος Α., Ἡ ἱερὰ μονὴ τοῦ Σταυροῦ καὶ ἡ           |                        |
| έν αὐτή Θεολογική Σχολή                                               | 396                    |
| Μελετίου τοῦ Πηγά περὶ γενέσεως τῆς ψυχῆς τοῦ ἀνθρώπου                | 403                    |
| Άπολογία Κυρίλλου τοῦ Λουκάρεως                                       | 403                    |
| Ἡ συμμετοχὴ Κυρίλλου τοῦ Λουχάρεως ἐν τῇ μεταφράσει τῆς               |                        |
| Άγ. Γραφής                                                            | 415                    |
| Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ά., Κατάλογος άγνώστου βιβλιοθήκης             | 3 <b>25</b>            |
| Διοοθωτικά είς Εὐθύμιον Μαλάχην                                       | 325                    |

#### - XXIX --

|                                                                   | Orp.        |
|-------------------------------------------------------------------|-------------|
| Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, 'Α., Είς Θεόδουλον Μάγιστρον               | 325         |
| Νιχόλαος Μεσαρίτης                                                | 325         |
| Δύο χώδικες τῆς βιβλιοθήκης Νικολάου Καρατζά                      | 399         |
| Λειτουργική συγγραφή τοῦ Παχωμίου 'Ρουσάνου                       | 403         |
| 'Ο πατριάρχης Φώτιος καὶ ὁ ἀκάθιστος υμνος                        | 404         |
| Ειγίλλιον τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου Ἱερεμίου Β΄                 | 407         |
| 'O χρόνος τῆς ἀκμῆς τοῦ 'Ρωμανοῦ                                  | <b>408</b>  |
| Άντώνιος Στουδίτης καί τινα σύμμικτα                              | 416         |
| * Διορθώσεις εἰς τὸ Άνακάλημα τῆς Κ/πολης. Ξιφιλίνος πρωτο-       |             |
| πρόεδρος                                                          | 424         |
| * Συμβολή εἰς τὴν ἱστορίαν τῆς ἀρχιεπισκοπῆς Ἀχρίδος              | 424         |
| * — Житіе двухъ вселенскихъ патріарховъ XIV в                     | <b>4</b> 25 |
| Παπαμιχαλόπουλος, Κωνσταντίνος Ν., Περιήγησις είς τὸν Πόντον      | 397         |
| Παχτικος, Γεώργιος Δ., 260 δημώδη έλληνικά ἄσματα324.             | <b>390</b>  |
| Πολίτης, Ν. Γ., Μελέται περί του βίου και της γλώσσης του έλληνι- |             |
| χοῦ λαοῦ. A'. B'326. 391. <sup>4</sup>                            | 424         |
| Διγενής 'Ακρίτας327.                                              | 407         |
| — Το ἀσμα τῶν υἰῶν . υ Άνδρονίχου                                 | 327         |
| —— "Нохіоς                                                        | 390         |
| 'Ράλλης, Κ., Τὸ ἀναπαλλοτρίωτον τῆς ἐκκλησιαστικῆς περιουσίας     | 318         |
| 'Ροντάκης, Γ. Κ., 'Ρωμαίϊκη γραμματική                            | 329         |
| Σκιᾶς, Άνδρέας Ν., ή ψευδογλωσσία έν παραδείγματι                 | 387         |
| Σπυριδάκις, Άθ. Ι., Βυζαντιακὰ αἰνίγματα                          | 332         |
| Σπυρίδωνος, Νικόλαος, Άρχαιολογικά Παλαιστίνης                    | 397         |
| Στασινόπουλος, Κ. Α., Βενέτικο                                    | 415         |
| *Στεφανίδης, Β. Ε., Οι κώδικες Άδριανουπόλεως                     | 424         |
| Στεφανίδης, Μιχαήλ Κ., Άλχημικά σημειώματα                        | 406         |
| Βενιαμίν ὁ Λέσβιος ὡς ἐπιστήμων                                   | 415         |
| Σύλλογος πρός διάδοσιν ώφελίμων βιβλίων. 1-70                     | 392         |
| Τριανταφυλλίδης, Μ. Α., Συμβολαὶ εἰς τὴν νέαν ἐλληνικήν           | 389         |
| Τσελικίδης, Μηνάς Κ., 'Ο Πύργος Γουλά έν Πολιτσιάνη               | 415         |
| 'Ο ναὸς τοῦ Μεγάλου 'Αθανασίου ἐν Πολιτσιάνη                      | 415         |
| Ή μονή τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόχου καὶ τὸ μετόχιον αὐτῆς ἐν        |             |
| Πολιτσιάνη                                                        | 415         |
| Τσιτσέλης, 'Ηλίας Α., Κεφαλληνιακά σύμμικτα                       | 393         |
| 'Η 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία εν ταϊς 'Ιονίοις νήσοις επὶ 'Ενετοκρα-    |             |
| τίας                                                              | 401         |
| Φιλαδελφεύς, Θ. Ν., "Εγγραφα άναγόμενα εἰς τὸ ἐν Ἰωαννίνοις σχο-  |             |
| λεῖον Ἐπιφανίου τοῦ Ἡγουμένου                                     | 400         |
| Φωχυλίδης, Ίωάννης, Οι Τάφοι τῶν Βασιλέων. Κουπούρ-ἐλ-Μουλούχ.    | 397         |
| Χαβιαράς, Δημοσθένης, Σουλτανικά φιρμάνια περί τῶν προνομιῶν τῆς  |             |
| νήσου Σύμης και τῶν λοιπῶν νοτίων Σποράδων                        | 406         |
| Χαρισιάδης, Ίωάννης Α., Συμβολή εἰς τὴν ἱστορίαν τῶν ἐν Ἰωαννί-   |             |
| νοις σχολών                                                       | 409         |

| <del></del>                                                                                                      | Стр.        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Χατζιδάκις, Γ. Ν., Γραμματικά ζητήματα                                                                           | 316         |
| —— Άκαδημεικά άναγνώσματα. A΄                                                                                    | 316         |
| Άχαδημεικά ἀναγνώσματα εἰς τὴν ἐλληνικήν, λατινικήν καὶ μι-                                                      |             |
| <b>κρόν είς τὴν ἰνδικὴν φιλολογίαν. Β'</b>                                                                       | 316         |
| —— Άκραργήση                                                                                                     | 316         |
| — Τὸ πρόβλημα τῆς νεωτέρας έλληνικῆς ὑπὸ Κ. Krumbacher319.                                                       |             |
| ·                                                                                                                | *424        |
| Έπιστημονκή ἀλήθεια παραγνωρίζομένη                                                                              | <b>39</b> 0 |
| Χριστοβασίλης. Χ., Ἡ Ἡπειρος γεωγραφικῶς καὶ ἐθνολογικῶς Ἡ ἀγάπη. Τριλογία. Ὁ ἀντρειωμένος. Ἡ ἀνέραστη. Ἡ μεγάλη | 422         |
| ίδέα                                                                                                             | 423         |
| Χριστοφορίδης, Κωνσταντίνος, Λεξικόν της άλβανικης γλώσσης                                                       | 415         |
| Χριστοφόρος, Ήγούμενος, Προσκυνητάριον τῆς ἐν Μακεδονία παρὰ τῆ                                                  |             |
| πόλει Σερρών σταυροπηγιακής ίερας μονής άγίου Ίωάννου τοῦ                                                        |             |
| Προδρόμου                                                                                                        | 394         |
| Χρυσοχόος, Μιχ., Τὰ Μακεδονικὰ Τέμπη, ήτοι τὰ στενὰ τῆς Άρεθού-                                                  |             |
| σης                                                                                                              | <b>39</b> 6 |
| Ψυχάρης, Ζωή κι ἀγάπη στη μοναξιά                                                                                | 389         |
| ** Διαγωνισμός γιὰ τὴ γλῶσσα 1901. 1902                                                                          | 388         |
| ** Επιστολή πρός τὸν ρῶσον πατριάρχην Ἰωάσαφ                                                                     | 414         |
| Γ'. Νέα περιοδικὰ σταλέντα πρὸς τὴν διεύθυνσιν.                                                                  | 481         |
| Отдълъ III.                                                                                                      |             |
| MEPOΣ $\Gamma'$ .                                                                                                |             |
| 1. Мелкія статьи и заметки.                                                                                      |             |
| Άνακοινώσεις καὶ σημειώσεις.                                                                                     |             |
| Στίχοι ώραιώτατοι ύπο λ. Παπαδοπούλου-Κεραμέως                                                                   | 489         |
| Τέσσαρα βυζαντιακά σταθμία ύπὸ Δημοσθένους Χαβιαρά                                                               | 497         |
| 'Ο θάνατος τοῦ Διγενή ὑπὸ Δημοσθένους Χαβιαρά                                                                    | 499         |
| mieri                                                                                                            | 500         |
| Опредъленіе 1027 г. патріарха Алексія. В. Бенешевича.                                                            |             |
| Συνοδική ἀπόφασις έτους 1027 τοῦ πατριάρχου Άλεξίου ὑπὸ Β. Μπε-                                                  | E1=         |
| νεσσέβιτς                                                                                                        | 515         |

| ·                                                                                 | Стр.        |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Опредъленіе патріарха Михаила Керулларія. В. Бенешевича.                          | _           |
| Συνοδική ἀπόφασις τοῦ πατριάρχου Μιχαήλ Κηρουλλαρίου ὑπὸ Β. Μπε-                  |             |
| νεσσέβιτς                                                                         | 517         |
| Отвъты хартофилакса Никифора на вопросы монаха Максима.                           |             |
| В. Бенешевича.                                                                    |             |
| Άποχρίσεις τοῦ χαρτοφύλαχος Νικηφόρου εἰς εἰρωτήσεις Μαζίμου μονα-                |             |
| χοῦ ὑπὸ Β. Μπενεσσέβιτς                                                           | 518         |
| Къ Ответамъ Іоасафа Георгію. В. Бенешевича.                                       |             |
| Συμβολή εἰς τὰς «Ἀποχρίσεις» Ἰωάσαφ ὑπὸ Β. Μπενεσσέβιτς                           | <b>525</b>  |
|                                                                                   |             |
| 2. Хроника.                                                                       |             |
| Χρονικά.                                                                          | •           |
| Αροντλά.                                                                          |             |
| Дѣятельность Русскаго Археологическаго Института въ Константинополѣ въ 1904 году. |             |
| Τὸ ἐν Κωνσταντινουπόλει 'Ρωσικόν Άρχαιολογικόν 'Ινστιτούτον κατά                  |             |
| τὸ 1904 ἔτος                                                                      | 525         |
| Chronique byzantine de Palestine. Siméon Vailhé                                   | <b>52</b> 8 |
| Le centenaire de Grottaferrata. P. Aurelio Palmieri                               | <b>54</b> 5 |
| Les fêtes du neuvième centenaire de Grottaferrata et l'Exposition                 | 010         |
| d'art italo-byzantin. P. Aurelio Palmieri                                         | 550         |
| Découvertes byzantines. P. A. Palmieri                                            | 570         |
| Секція византійской археологіи на Первомъ Международномъ                          |             |
| Археологическомъ Конгрессв въ Аоинахъ весною 1905                                 |             |
| года. С. Ж.                                                                       |             |
| Τὸ τμῆμα βυζαντινῆς ἀρχαιολογίας ἐν τῷ Πρώτῳ Διεθνεῖ Ἀρχαιολογικῷ                 |             |
| Συνεδρίφ, τῷ συγκληθέντι ἐν Άθήναις ἔτει 1905, ὑπὸ Σ. Ζ                           | 571         |
| XIV интернаціональный конгрессь оріенталистовь въ 1905 году.                      |             |
| А. Васильева.                                                                     |             |
| Τὸ δέκατον τέταρτον συνέδριον τῶν ἀσιανολόγων κατὰ τὸ ἔτος 1905                   |             |
| ύπὸ Ά. Βασίλειεφ                                                                  | 573         |
| Къ изданію греческихъ актовъ.                                                     |             |
| Συμβολή εἰς τὴν μελετομένην ἔχδοσιν τῶν ἐλληνιχῶν ἐγγράφων                        | 576         |
| Corpus Inscriptionum Graecarum Christianarum                                      | 576         |
|                                                                                   |             |
| 3. Разныя свъдънія.                                                               |             |
| Διάφοροι εἰδήσεις.                                                                |             |
| 1-6                                                                               |             |
| † Alfred Rambaud. A. Bachibeba.                                                   |             |
| † Alfred Rambaud ὑπὸ 'A. Βασίλειεφ                                                | <b>577</b>  |

#### <u>— хххи —</u>

|                                             | Стр.       |
|---------------------------------------------|------------|
| † Le père Joseph Cozza-Luzi. P. A. Palmieri | 579        |
| † Guiseppe Botti. P. A. Palmieri            | 582        |
| † Профессоръ Маринъ Дриновъ. Г. И.          |            |
| † 'Ο καθηγτής Μαρίνος Δρίνοφ ὑπὸ Γ. 'Ι      | 583        |
| † П. А. Сырку.                              |            |
| † Η. Ά. Σύρχου ὑπὸ Γ. Ί                     | <b>585</b> |
| † Куртъ Ваксмутъ. М. Фасмера.               |            |
| † Kurt Wachsmuth ὑπὸ M. Φάσμερ              | 586        |
| † Теодоръ Бюттнеръ-Вобстъ. М. Фасиера.      |            |
| † Theodor Büttner-Wobst ὑπὸ Μ. Φάσμερ       | 588        |
| † Германъ Узенеръ. М. Фасмера               |            |
| † Hermann Usener ὑπὸ Μ. Φάσμερ              | 590        |

#### Приложеніе.

#### ПАРАРТНМА.

№ 1. Actes de l'Athos. III. Actes d'Esphigménou. Louis Petit et W. Regel.



#### ОТДЪЛЪ І.

# Аркаунъ, монгольское названіе христіанъ, въ связи съ вопросомъ объ армянахъ-халкедонитахъ¹).

«Кто думаетъ, что онъ знаетъ что нибудь, тотъ ничего еще не знаетъ такъ, какъ должно знатъ». I Корине. 8,2.

Я хотъть предложить вниманію Отдъленія одно предположительное объясненіе аркауна или эркэуна, монгольскаго названія христіанъ. Это составило бы весьма краткое сообщение. Но объяснение, гипотезу, приходится обосновывать на наличности известной группы армяньхалкедонитовъ, между темъ представление вообще-то объ армянахъхалкедонитахъ затуманено даже въ глазахъ спеціалистовъ завъщанными митиями, часто результатами національных или втроисповтдныхъ предубъжденій. Армянская національная церковь, - апостольская и древняя по существу и основнымъ традиціямъ, съ недавняго же сравнительно времени по недоразуманію называемая армяногрегорянской, въ самоопредёленіи чрезмёрно увлекается своимъ національнымъ характеромъ, теперь, несомивнио, присущимъ ей въ сильной степени, чрезмърно архаизируеть его. Ея видный представитель, нанболъе посвященный въ современную богословскую науку, ученикъ проф. Harnack'a, свою церковь признаеть національной, можно подумать, со дня ея возникновенія: «армянская церковь», пишеть о. Карапетъ Теръ-Миртичянъ въ нъмецкой диссертаціи о павликіанахъ, «возникла съ начала же, какъ самостоятельная, національная

<sup>1)</sup> Докивдъ читанъ въ засъданіи Восточнаго отділенія Импер. Русск. Арх. Общества 25 ноября 1904 г. и дишь въ двухъ, трехъ містахъ восполненъ впослідствіи.

Визактійскій Временнять.



церковь въ совершенно иныхъ политическихъ и культурныхъ условіяхъ, чімъ великая каоолическая церковь» 1). Такимъ же увлеченіемъ представляется теорія членовъ великой канолической церкви, римской или греческой, но въ обратномъ смысль. Съ этой стороны отрицается разумное основание для исторической выработки національной армянской церкви безъ «злой» воли позднёйшихъ поколеній армянъ или безъ «тлетворнаго» вліянія сирійскихъ учителей. Въ ядрѣ армянская церковь изображается ими отъ начала последовательно касолической, халкедонитской и затемъ некоторыми даже папистской. При обемхъ теоріяхъ армяне-халкедониты перестають быть действительными лицами: то это отщепенцы или какія-то мимолетныя грустныя тыни, то великаны-призраки съ фантастическими очертаніями. Вниманіе не направляется въ должной мъръ на то, что одно время калкедонитство и антихалкедонитство жили съ одинаковой силою въ массъ армянскаго населенія. Не возникаеть даже мысли, чтобы армянская литература являлась выразительницею не однихъ антихалкедонитскихъ, а и халкедонитскихъ церковныхъ взглядовъ. Между тъмъ есть признаки, побуждающие ставить прямо таки вопросъ о существованіи у армянъ нікогда цілой халкедонитской литературы, И эта литература, повидимому, не исчернывалась одними полемическими и догматическо-богословскими трактатами. Грузинскіе переводы съ армянскаго начинаютъ клонить къ мысли, что они относятся не только къ древней эпохф едипенія съ армянами, но и болье поздней, когда переводы дёлались, повидимому, съ текстовъ армянскихъ халкедонитских в памятниковъ. Эти армянскіе тексты, судя по кой-какимъ даннымъ, отличались, пожалуй, нъкоторымъ своеобразіемъ языка. Быть можеть, внимательное, непредубъжденное отношение къ памятникамъ древне-армянской письменности откроеть, что и среди нихъ сохранились литературные труды армянъ-халкедонитовъ. Несомнънно, наличностью халкедонитскихъ памятниковъ на армянскомъ языкъ естественнъе всего объяснить появление въ различныхъ позднъйшихъ армянскихъ сборникахъ очевидно халкедонитскихъ элементовъ. Живя въ то время, когда каждый тексть на родномъ языкъ представлялся памятникомъ армянской національной церкви, составители этихъ сборниковъ могли въ добросовъстномъ заблужденіи

<sup>1) «</sup>Die armenische Kirche aber ist von Anfang an als eine selbständige, nationale. entstanden, in ganz anderen politischen und kulturellen Verhältnissen als die grosse katholische Reichskirche» (Paulikianer, Leipzig 1893, стр. 55).

пользоваться для своихъ цёлей и халкедонитскими источниками, писанными по армянски. Такимъ путемъ легче всего могли проникнуть въ армянскіе святцы такіе православные халкедониты, какъ папа Григорій и патріархъ Германъ, чествуемые въ качестві учителей армянскаго православія, въ армянскіе менологи — память VII-го собора, противоиконоборческаго, подтвердившаго между прочимъ и халкедонскій соборъ (см. Чамчянъ, II, стр. 486 — 487). Имфется основаніе утверждать, что такихъ переживаній, почерпнутыхъ, віроятно, изъ халкедонитской армянской литературы, въ памятникахъ армянской національной церкви имфется больше, чёмъ то указаль Чамчянъ.

Сейчасъ намъ не нужно прослъживать генезисъ халкедонскаго движенія въ Арменіи. Для задачи настоящаго доклада достаточно отмітить некоторыя явленія, свидетельствующія вообще о положеніи армянскихъ халкедонитовъ и способствующія ихъ классификаціи, а такія явленія могуть относиться лишь къ моменту исторической наличности уже халкедонитства въ Арменіи, въ значительной же степени относятся ко времени после того, какъ антихалкедонитство и халкедонитство въ Арменіи стояли лицомъ кълицу, какъ двѣ болѣе или менѣе равныя борющіяся стороны. Быть можеть, не лишне будеть замітить, что для успъха халкедонитства по существу почва была подготовлена несторіанствомъ, одно время процветавшимъ въ Арменіи и, повидимому, внесеннымъ и въ Грузію, быть можеть, сирійскими отцами. Въ Арменім несторіане, несомніно, были сильны, и ихъ приходилось выбивать изъ крѣпкой позиціи не только антихалкедонитамъ, но и халкедонитамъ, такъ напр. сильно причастному къ халкедонитству католикосу Нерсесу Строителю (Предварительный отчеть о работахъ на Синать, веденныхъ въ сотрудничествъ съ И. А. Джаваховымъ, и въ Іерусалимѣ, въ поѣздку 1902 г., стр. 18 — 19¹). Тѣмъ не менѣе,

<sup>1)</sup> Только-что появившееся на странецахъ Арарата (1905, февраль, стр. 181—202) обстоятельно выполненное изданіе Каноновъ Двинскаю собора, состоявшагося, по свидательству заглавія, явъ четвертый годъ императора Константина, благочестиваго царя ромеевъ», также привноситъ кое-что въ подтвержденіе имперскаго халкедонитскаго направленія католикоса Нерсеса прежде всего по сопровождающимъ текстъ оговоркамъ, такъ на стр. 192 сообщается, что настоящій церковный уставъ долженъ имъть силу отъ времени Хосроя и Ираклія, т. е. памятникъ является такимъ образомъ выраженіемъ церковнаго теченія, начавшагося съ католикоса Эзра и получившаго дальнѣйшее развитіе между прочимъ и при Нерсесъ. Памятникъ написанъ, какъ гласитъ заглавіе, по волѣ самого католикоса Нерсеса. По существу о составѣ Каноновъ надо ждать изслѣдованія издавшаго ихъ молодого ученаго С. Ө. Тиграня на.

діофизитская христологія халкедонитовъ была, конечно, очень близка къ несторіанству. Кром'є того, надо им'єть въ виду, что еще въ VI-мъ вък въ несторіанств зам'єчается тенденція сблизиться съ византійскимъ испов'єданіемъ (J. Labourt, Le cristianisme dans l'empire perse sous la dynastie Sassanide (224—632), Парижъ 1904, стр. 266). Такимъ реформаторомъ въ несторіанской церкви выступаеть католикосъ Мар-Аба или Мараба (J. Labourt, ц. с., стр. 267, 268), тотъ самый Мараба, съ которымъ я отожествлялъ Марабу, автора историческаго сочиненія, сохранившагося на арабскомъ въ извлеченіяхъ, авторитета армянскаго историка Анонима, равно Моисея Хоренскаго (Н. Марръ, Арабское извлеченіе изъ сирійской хроники Марибаса, Зап. Вост. отд., XIV, стр. 091).

Точно также нѣтъ надобности касаться и возникновенія антихалкедонитства въ Арменіи или раскрывать его содержаніе. Во избѣжаніе недоразумѣнія мнѣ бы хотѣлось лишь оговориться, что армянское антихалкедонитство отнюдь не исчерпывалось однимъ отрицательнымъ моментомъ, именно отрицаніемъ халкедонскаго собора, а носило въ себѣ и положительныя черты, вытекавшія изъ мѣстныхъ особенностей древнѣйшей христіанской церкви въ Арменіи. Эти положительныя черты восходили къ значительно болѣе древней порѣ, чѣмъ

Текстъ арханзмовъ не представляетъ. Персидское слово 🗝 👢 🖛 184,8 характерно какъ нововведение эллинофиловъ, откуда и у Егишэ, въ армянскую литературу (ср. груз. كارواند). Столь же ново и слово بدارات 100,126 (كاروند), также персидскаго происхожденія, и еще менте популярное въ древнеармянскихъ памятникахъ. При изданіи почему-то не соблюдена древняя ореографія 🖦 вм. о, а въ сложныхъ словахъ оказано предпочтеніе двугласному є передъ є, какъ напр. преферень резъ последовательности, такъ какъ печатается и въ такихъ случаяхъ, напр. вырадавлять *Рыма*р 183,84. Есть, конечно, спорные случан, гдв издатель можеть руководствоваться такъ называемымъ чутьемъ или своей личной симпатісю къ той или иной Формъ, почему, надо думать, нашъ издатель и выбралъ напр. 4627 вм. 46-27 190,122, тъмъ болье обычное физикр ви. физикр 180,2. Нъсколько болье рисковано оказывать предпочтение въ древнихъ текстахъ формъ и передъ сомивнно сабдовало дать предпочтение формв 4-1-4 180,1, застрявшей котя бы и въ одномъ поздиващемъ спискв, но все же болве соотвътствующей тексту, претендующему на принадлежность VII-му въку, да еще перу эллинофила. Еще менъе понятно, что јего протоден уступило мъсто въ самомъ текств формв јего пред И, наконецъ, простымъ игнорированіемъ элементарной грамматики могу объяснить появленіе въ древнемъ текстъ ъргарир 181,6 вм. ъргарир: въ древне-армянскомъ текстъ впечативніє оть такого вульгаризма равносильно тому, что испытали бы мы при встрвчв Формы «ничаво» вм. «ничего» въ изданіи русскаго классика. С. О. Тигранянъ возстановленіе текста предоставиль (см. стр. 180) о. Минтару, но элементарная историческая грамматика древне-армянскаго языка должна быть одинаково дорога всёмъ издателямъ древнихъ армянскихъ текстовъ.

время халкедонскаго броженія въ самой Арменіи и даже годъ халкедонскаго собора. Въ этомъ смысле антихалкедонитство въ Арменім является лишь условнымъ терминомъ, кличкою религіознаго движенія съ задачами, болье широкими и болье уходящими корнями въ глубь временъ, чемъ те, которыя возбуждались халкедонскимъ соборомъ. Конечно, въ разгаръ халкедонитскихъ споровъ лозунгомъ являлось то или иное отношение къ положениямъ спорнаго собора, болье того, и завыщанныя черты древней армянской церкви въ эту пору стали истолковываться или даже перетолковываться съ той и другой стороны въ новомъ свёть определеннаго отношения къ халкедонскому собору, но темъ не мене закваска армянскаго антихалкедонитства, закваска чисто церковная, лежитъ вив условій возникновенія халкедонскаго собора. Эта закваска никогда не теряла въ Арменіи значенія, и она-то и послужила главнымъ образомъ источникомъ особаго развитія армянской церкви, особаго не только отъ грекоправославной и несторіанской, но и отъ яковитской, несмотря на болье дружественное и часто весьма тесное съ нею общеніе.

Въ VIII-иъ въкъ внутренняя борьба самихъ армянъ была еще весьма ожесточенна. Былъ, повидимому, критическій моменть, когда представлялся еще вопросъ, кто восторжествуетъ, армяне-халкедониты или армяне-антихалкедониты. Конечно, объ стороны пользовались всеми средствами для обезпеченія за ними господства, такъ они пользовались помощью всёхъ единомышленниковъ не только изъ армянъ, но и изъ иностранцевъ. Помощь эта иноземцами подавалась охотно. Более того, иноземцы какъ халкедониты, такъ антихалкедонеты не только наблюдали съ интересомъ за борьбою въ ожиданіи, чья возьметь въ Арменін, не только охотно отзывались на обращенія къ нимъ единомышленныхъ въ церковномъ дълъ армянъ о помощи, но и добровольно принимали живбищее, непосредственное участие въ самой схваткъ. Это однако не должно измънять нашего взгляда на дъйствительное положеніе вещей, т. е. что въ Арменіи борьба по вопросу происходила въ мъстной ариянской средъ наличными мъстными ариянскими силами съ объихъ сторонъ, а иноземцы, были ли то греки, грузины или сирійцы, являлись въ роли союзниковъ той или иной стороны, подчасъ весьма полезныхъ, даже могущественныхъ, но всеже союзниковъ, а никакъ не иниціаторовъ дъла.

Если бы борьба шла главнымъ образомъ лишь между антихалкедонетами-армянами съ одной стороны и халкедонитами-неармянами съ

другой, пришлось бы искать объясненія и для такого явленія, какъ наличность ряда оригинальных сочиненій на армянском язык возникших въ коренной Арменіи, въ защиту отъ халкедонитской точки зрѣнія. Обстоятельность возраженій, тщательная отдѣлка каждаго вопроса, возбуждаемаго халкедонитами, и необычайная страстность тона свидѣтельствуетъ достаточно, что если въ халкедонитств надо было видѣть врага Арменіи, то врагь этотъ былъ домашній. Таково впечативніе, производимое между прочимъ полемическими трактатами Хосровика Переводчика, изданными архимандритомъ Гарегиномъ Овсепяномъ (Вагаршапать 1903).

Этотъ памятникъ во-очію свидётельствуетъ, что въ VIII-мъ вёкё антихалкедонитской церковью въ Арменіи были пережиты тяжелыя минуты. Онъ говорить не только о критическомъ моментё, между побёдою и пораженіемъ, но и о моментё согласія антихалкедонитовъ на компромиссъ, т. е. о моментё ихъ полупораженія. Вопросъ о согласованіи интересовъ антихалкединитовъ съ интересами халкедонитовъ въ Арменіи поднимался и утвердительно разрёшался не разъ даже соборнё, какъ намъ извёстно изъ халкедонитскихъ источниковъ, но здёсь важно признаніе антихалкедонита Хосровика въ томъ, что онъ уступиль-было и принялъ условія компромисса, предложенныя халкедонитомъ (стр. 6). Хосровика, уб'єжденнаго поборника антихалкедонитства, на подобный шагъ могло побудить лишь сознаніе, что борьба съ халкедонитствомъ въ Арменіи становилась не подъ силу, казалось безнадежнымъ дёломъ сломить силы армянъ-халкедонитовъ.

Другой такой же критическій моменть наступаеть въ началь IX-го выка. Положеніе армянь-халкедонитовь въ Арменіи и къ этому времени было еще на столько прочно, что они стремились въ ней къ господству. Стверо-западная Арменія съ областями Кларджкъ (Кларджетія) и Тайкъ (Тао) въ это время были уже въ ихъ рукахъ. Халкедонитство армянъ здёсь находило горячую поддержку не только въ грекахъ, но и въ грузинахъ. Артануджскіе Багратиды, владътельные князья края, были уже халкедониты, и это не мало способствовало полному торжеству халкедонитовъ на этой окраинъ.

Халкедонитство пробиралось и въ Сюнію черезъ Грузію и Албанію. Въ Албаніи также развертывалась борьба халкедонитовъ съ антихалкедонитами, причемъ ни тѣ, ни другіе не спасали албанской національности: халкедонитство подготовляло путь къ господству грузинъ, а антихалкедонитство — армянъ. Западная ея часть, такъ сказать грузинская Албанія, действительно, и огрузинилась: это — древняя область Эретія, поздиве вошедшая въ предвлы Кахетів. Однаво и здісь, въ Эретін, въ колонизаціи края грузинамъ предшествовали арияне, такъ что въ грузинъ обращались армяне, собственно обармянившіеся албанцы, если на одномъ показаніи Житія Давида Гареджійскаго строить этнографическую характеристику всего края, какъ это дыветь Броссе (Hist. de la Géorgie. Introduction, стр. X). Въ Житін Давида Гареджійскаго (Груз. рай, стр. 277 сл.) подробно разсказанъ случай обращенія «варвара» Бубакара, съ которымъ святой бесъдоваль по армянени (вездърбом) дбом). Въ Х-мъ въкъ въ Эретін халкедонитство восторжествовало окончательно. Грузинскія летописи (изд., стр. 197-перев. Brosset, I, стр. 279) дело излагають такъ, будто до этого времени, т. е. до царствованія Ишханика прежніе (жители области) были ерегики (антихалкедониты), Ишханикъ же быль племянникъ эрис-тава эрис-тавовъ Гургена, и мать его царица Динара обратила ихъ въ православіе (халкедонитство). Но такое внезапное обращеніе немыслимо безъ того, чтобы въ странъ халкедонитство было распространено и раньше. Въ грузинскомъ сообщени болве любопытно то, что въ Х-мъ въкъ князь этого края носиль чисто армянское имя: Ишханикъ. Спустя сто лътъ по торжествъ халкедонитства, при Давидь Строитель, Эретія вошла навсегда въ составъ Грузіи (нзд., стр. 242—перев. Brosset, стр. 356). Восточная, resp. юговосточная часть Албанів, судя по армянскимъ источникамъ, значи-. тельно раньше сдёлалась достояніемъ антихалкедонитской церкви Арменін. Однако халкедонитство и адъсь едва-ли было искоренено въ концъ VII-го въка. Правда, по настоянію антихалкедонитского католикоса армянь Илін арабскимъ халифомъ были приняты действительно нрутыя, даже жестокія меры. Халкедонитскій патріархъ албанцевъ Нерсесъ быль выслань въ ценяхъ къ эмиру правоверныхъ (Катол. Іоаннъ, стр. 57), точнъе осужденъ на такую ссылку, но предпочелъ умереть голодною смертью въ цёпяхъ 1) и въ цёпяхъ же былъ похороненъ (Монсей Каланкатуйскій, изд. Эмина, стр. 238). Кром'в того, ръшено было истреблять «мечемъ и плененіемъ» техъ, кто оказались бы халкедонитами» (Монсей Каланк., стр. 245). Наконецъ, и насл'ядовавшій Нерсесу албанскій патріархъ Симеонъ, ставленникъ

<sup>1)</sup> Не точенъ переводъ Эмина (стр. 240): «онъ не перенесъ этого и черезъ 8 дней скончался». Въ подлинникъ сказано: «изъ-за этого онъ не принималь пищи 8 дней и скончался».

армянскаго католикоса, «мужъ скромный» или, какъ переводить Эминъ, «кроткій», вельль бросить въ рыку цылые сундуки книгь Нерсеса, полныхъ ереси, т. е. халкедонитства (Моисей Каланк., стр. 239). Но ссылки и цензура, весьма сомнительныя средства для борьбы съ дъйствительнымъ убъжденіемъ, едва-ли искоренили и въроисповъдное иномысліе албанцевъ. Можно сильно сомніваться и въ томъ, что съ сундуками книгь Нерсеса въ стране погибли все халкедонитскія сочиненія? И даже въ Сюніи уже въ XIV-мъ въкъ давали себя знать переживанія халкедонетскаго испов'єданія въ литературныхъ памятникахъ или, быть можеть, въ самой жизни. Иначе трудно объяснить появленіе у Степана Орбеляна пілаго ряда греческих перковных в терминовъ, какъ то «эгомонос», «кон» вм. «икон», «псант», «мартиро-10f», «трапэз» и др., для которыхъ на армянскомъ языкѣ съ самаго начала существовали древніе родные эквиваленты. Ни изъ чего не видно, чтобы историкъ эти грецизмы позволяль себъ изъ пустого желанія порисоваться знаніемъ греческаго языка, какъ думаль издатель Шаhназарянъ (I, стр. 329, прим. 30).

Но поздиве подъ арабскимъ же владычествомъ и халкедонитство было сравнительно покровительствуемымъ исповеданиемъ. Въ мусульманской стране въ начале VIII-го столетія распустился такой пышный цвётокъ восточнаго халкедонитскаго православія, какъ Іоаннъ Дамаскинъ. Къ ІХ-му веку отношеніе мусульманъ къ халкедонитамъ оказывается измёнившимся и восточне Дамаска.

Армяне-халкедониты въ это время думали достичь торжества въ самой центральной Арменіи. Этимъ можно объяснить стремленіе калкедонитовъ склонить на свою сторону членовъ все того же Багратидскаго дома, утвердившихся внутри Арменіи. Какъ ни скудны свъдѣніями и естественно молчаливы дошедшіе до насъ армянскіе историки, всѣ члены антихалкедонитской церкви, все же и въ нихъ не замолчана одна изъ весьма серьезныхъ попытокъ обращенія армянскаго Багратидскаго дома въ халкедонитство. У Мхитара Айриванкскаго за 801-мъ годомъ читаемъ (изд. Патканова, стр. 68; изд. Эмина, стр. 53; Brosset, Histoire Chronologique par Mkhithar d'Aïrivank, St.-P. 1869, стр. 83):

«Епикура старается обратить Ашота въ халкедонскую вёру, но варданеть Буретъ посылаетъ своего діакона Нану, который побёждаетъ Епикуру и даетъ толкованіе Евангелія св. Іоанна».

Нѣсколько подробнѣе сообщаеть о самой попыткѣ обращенія и

другой армянскій историкъ Варданъ (гл. XLII, изд. Эмина, 1861, стр. 107—108, изд. мхитаристовъ, Венеція 1862, стр. 78):

«Въ тё дни приходиль епископъ, по имени Епикура, къ Ашоту и старался обратить его въ нечестивое халкедонитство. Услышавъ объ этомъ нёкій Буреть (Бюрать), вардапеть въ Месопотаміи, посылаеть діакона Нану, который, явившись, состязается съ Епикурою и побёждаеть нечестивца силою. Тогда князь гонить его (Епикуру) и еще боле укрепляется въ вёрё св. Григорія».

Противоположеніе вёры св. Григорія халкедонитскому исповёданію представляєть анахронизмъ, такъ какъ въ свое время халкедониты и являлись особо ревностными поклонниками св. Григорія 1). Печатаемый въ Запискахъ Восточнаго Отдёленія арабскій текстъ Мученичества Просвётителя Арменіи, довольно арханчная версія среди существующихъ, представляєть, повидимому, мелькитскій или халкедоскій памятникъ.

Въ сообщени Вардана важенъ отзвукъ критическаго положенія антихалкедонитства въ Арменіи начала IX-го века. Историкъ, антихалкедонить, признаеть, что быль моменть, когда самь князь Арменіи, Ашоть, быль заражень сомненіемь вь правоте антихалкедонитовь нин во всякомъ случат казался легко уловимой добычею халкедонитской пропаганды. Появленіе въ Арменіи епископа Епикуры или Өеодора Абукуры, епископа Харанскаго, извъстнаго на всемъ Востокъ поборника халкедонитского православія, показываеть, что домашніе халкедониты подготовили почву, и они разсчитывали на свое торжество. Какой успъхъ имълъ Осодоръ Абукура лично у князя Ашота, еще вопросъ. На грузинскомъ языкъ сохранилось преніе Абукуры съ армяниномъ 3). Въ памятникъ имъемъ тенденціозное изображеніе, повидимому, того религіознаго пренія, которое должно было иметь м'есто. у князя Ашота. Судя по этому халкедонитскому источнику, армянинъ побъжденъ. По сведътельству антихалкедонита Вардана, Абукуру побъждаеть діаконь Нана и затымь изгоняеть его Ашоть. Во всякомь случать за прітодомъ Абукуры въ Арменію нельзя не признать громаднаго значенія. Въ такомъ значеній не отказывали этому событію

<sup>1)</sup> Наличіе этого анахронизма въ Исторіи Себеоса, именно въ сообщенія о католикосъ Нерсесъ (изд. Патканова, стр. 141, 142), бросаеть тънь на подлинную древмость этой части армянскаго историка, казалось бы, нанболье надежнаго.

 <sup>2)</sup> Рп. Общества распространенія грамотности среди грузивъ, въ Тифлисѣ, № 51,
 дл. 67а—68а.

сами антихалкедониты, современники. Мъстныя силы, очевидно, даже не ръшались выступить противъ авторитетнаго Абукуры. Если ръшились, то они, надо думать, были побиты. Для состязанія съ пріёзжей знаменитостью, поборникомъ халкедонскаго собора, антихалкедониты принуждены были пригласить чужестранца діакона Нану изъ Месопотаміи. Къ сожальнію, о характеры пренія его съ Абукурою у насъ неть сторонняго источника. Известно только, что Нана быль выдающійся сирійскій полемисть яковитской церкви. Изъ сирійскихъ источниковъ извъстно (В. Райтъ, Краткій очеркъ исторіи сирійской дитературы, переводъ К. А. Тураевой подъреданціею П. К. Коновцова, СПб. 1902, стр. 145), что Ноннъ былъ архидіаконъ яковитской церкви въ Низибіи въ теченіе первой половины этого (IX-го) стольтія, посль того какъ несторіанскій епископъ Кипріанъ дозволиль монофизитамъ взять обратно въ свое владение церковь св. Домития въ 767 г. Онъ упоминается у Баръ-эбрея въ качествъ обвинителя епископа Филоксена, который держаль сторону анти-патріарха Авраама и быль поэтому низложенъ соборомъ, собравшимся въ Расайнъ въ 827 или 828 г. (Баръ-эбрей, Chron. Eccles., I, 363, B. O., II, 346, столб. 1). Мы знаемъ также, что онъ быль въ темницъ въ Низибін, когда писаль свое сочинение противъ Оомы, епископа Маргскаго и митрополита Беть-Гармайскаго, который подвизался при несторіанскихъ католикосахъ Авраамѣ (837 — 850) и Оеодосіи (852 — 858). Кромѣ этого полемическаго трактата въ четырехъ ръчахъ, Ноннъ написалъ много различныхъ писемъ подобнаго же характера.

Этого-то Нонна армяне и называють «Нана», и на сирійскомъ, судя по формамъ, приводимымъ въ каталогѣ Райта (І, стр. 618: عنائية), имя звучало различно, именно Нанос, Нонос и Нона; армянское Нана сохранило, повидимому, еще новую, четвертую форму имени, вѣроятно, также существовавшую у сирійцевъ.

Въ каталогѣ Райта (Catalogue of Syriac Manuscripts in the British Museum, 1871, II, стр. 618—620) всѣ перечисленныя сочиненія описываются кратко по рукописямъ Британскаго музея. На сколько можно судить по этому описанію, для нашего вопроса мы не имѣемъ въ нихъ свѣдѣній. Впрочемъ при болѣе полномъ знакомствѣ, быть можетъ, вскроются искомыя свѣдѣнія въ одномъ письмѣ Нонна къ благочестивому анонимному корреспонденту, предложившему ему вопросъ о двухъ естествахъ въ Христѣ (Wright, ц. с., стр. 619,3).

Этотъ вопросъ являлся основнымъ и въ споръ антихалкедонитовъ съ xalkelohutamu.

На ариянскомъ языкъ сохранилось Толкованіе Евангелія Іоанна, принадлежащее перу архидіакона Нонна. Судя по предисловію, Ноннъ нин Нана, какъ звали его армяне, пользовался въ Арменіи славою и какъ писатель вообще.

Следующій отрывокъ изъ предисловія съ подтвержденіемъ этой славы и другими любопытными данными заключаеть въ себъ намекъ и на схватку Наны съ Өеодоромъ Абукурою, безъ указанія однако имени последняго. Предисловіе принадлежить армянскому переводчику, который и говорить 1):

Քանդի այր ուն սարկաւագապետ գոլով. Նանայ անուանեալ. յոյժ Հմուտ և վարժ ասորի դպրութեան, ստացաւց բոլորիցն առաբի-<u> Տութեան պարկեշտ վարու,ը, մա-</u> եււև աս աղբրան ղահ**ղ**բա<u>վար</u>, Հեշտութիւնս. աղբեւրաբար ընկայեայ գշնորչս վարդապետու-( Դեան ի Հոգւոյն սրբոյ ուղղափառ 10 Հաւատոյն, որ ի Քն։ Որ և յանդիքանեալ գոքն եռետիկոս. գայր Հալաջական առքվեր ՂաշխանՀվո Հայաստանեայց. որ երբեմե խոսուր-15 Տակս ուսուցաներ. յերկուս բաժա**նելով գ**Քի անբաժ *միա*ւորութիւն.

«Нѣкій мужъ, по имени Нана архидіаконъ, весьма освідомленный знатокъ сирійской литературы, стяжаль всякія добродетели благочестивымъ образомъ жизни, будучи чисть отъ всёхъ плотскихъ удовольствій, и получиль благодать учительства обильную, какъ источникъ, отъ святого Духа православной въры во Христа. Онъ и обличиль некого еретика, красноայեր ձարան և իմաստասեր. վանեալ phynbaro философа и, побъдивъ его, обратиль въ быство изъ натей страны Арменіи, такъ какъ тотъ училъ вкривь, дёля на два нераздъльное единение Христа, на-

<sup>1)</sup> Памятникъ сохранился върядъ эчміадзинскихъ рукописей. Текстъ всего предисловія и извлеченіе изъ самаго толкованія Наны мей доступны по двумъ датированнымъ рукописямъ эчміадвинской монастырской библіотеки, одна (А) изъ которыхъ 1308-го года (№ 1847=Кар. 1311), другая (В)—1414-го (№ 1846=Кар. 1310). Я расподагаю выписками архидіакона Сибата Теръ-Аветисяна, любезно сдівланными ниъ по моей просьбъ. Памятникъ использованъ еще армянскимъ историкомъ XVIII-го въка ихитаристоиъ Чамчяновъ (II, стр. 441, 444). Въ предлагаемомъ ниже надания возстанавливаю вездё -- ви. ., какъ стоить въ доставленномъ мий списки, а также ы. вм. р.. Устраняю совершенно савдующія очевидныя описки: "вервили AB вм. "вервиля 20, Նախամետը B BM. Թախանձետը 24, Վոտմամիան AB 84--55, խօրուԹեան B 72, Հեռետորն В 88, Сриминий В вм. Сриминий 99-100, урдийний, но потомъ вадписано եր B BM. զիվաներ 108, աներկիշգարեր B BM. աներկիշղարար, resp. աներկեշղարար 118, - 145 Lags AB 195.

<sup>2) - - - -</sup> B.

որ յետ ան քակ և ան չփոթ մար-Ֆնաւորութեանն։ Եւ Հաստատե վերստին զնոյն ուղղափառ<sup>1</sup>) որ ի Քն 20 դաւանութիւնն. մի յերկուց բնութեութեամբ. իսկ զնուաստականոն դնութեամբ. իսկ զնուաստականոն

ուրաանունըը Ցոշարսու։

22 հատար՝ ոև ի ատրբը Էտանաաս
22 հատար՝ ոև ի ատրբը Էտանաանին Դիշատարերուս անաւանը արանանը

22 հատար՝ որ ի ատրբը Արանան արժարարանը հրանանարը Նիշատարերուն արանանարինը հանաարգա
22 հատարան արանանարին անանարին արանարինը հրանարար արանանարին հատարարանանարինը հանաարգա
22 հատարանան արանարին անանարարարին Ցոշարսուն արանարարարին Ցոշարսու արանարարարին Ցոշարսու։

Որոյփոյթ ի մաի եղեալ վաղվաղակի ի ձեռն ուժզին պահոց և աղաւթից. ջան ոչ փոքր յանձին 40 բերէ շրջագայութեամբ երից ամաց. յածեալ ընդ անապատա յերկրին Միջադետաց. ուր և յուսայր իսկ զգիւտ դրոց ուղղափառ վարդապետացն։ Եւ հանդիպեալ 45 խնդրոյն առաջնորդու/ժեամբ վերին խնամոցն շարագրէ հ) համառաւտարար ի բազմաց հաւաբելով մի ըստ միոջէ ոմով գՄեկնութիւն Ցոհանու սրբոյ աւետարանին, փոступившее послѣ нерасторжимаго и несмѣшеннаго воплощенія. И онъ снова утвердиль прежнее православное исповѣданіе во Христа, признавъ одну изъ двухъ природъ, божественную по природѣ, униженную по добровольному пріятію.

Его-то и просиль великій Багарать изь дома Багратидовь, стяжавшій весьма высокое имя, иногда именовавшійся у варварскаго рода агарянь и главою князей, какть бы признанный тёмъ достойнымъ большей части. О происшедшемъ съ нимъ я упомяну кое-что вкратцё ниже. Что же могло быть образомъ его просьбы? Пріобрёсти себё толкованіе святого Евангелія Іоанна.

И немедленно рѣшивъ озаботиться въ постѣ и молитвахъ, онъ (Нана) беретъ на себя не малый трудъ, странствуетъ три года и скитается по пустынямъ въ Месопотаміи, гдѣ онъ надѣялся найти книги православныхъ учителей. И онъ достигъ пѣли благодаря руководству горняго попеченія и сочинилъ Толкованіе святого Евангелія Іоанна, собирая вкратцѣ изъ многихъ въ систематическомъ порядкѣ и перелагая съ

<sup>1)</sup> մարժետուսրուն-հահե։ Եւ—ուզգափառ

<sup>2)</sup> for t = 1 with the sum of t = 0.

<sup>8)</sup> ղբարձրագոյե B.

<sup>4) 2=5=</sup>qpt A.

արարդան լեզու։ 50 **խար**հերքով յաստրի լեզուան ի Հա-

իսկ յորժամ ըմբռնեալ լիներ ի Հագարական ազգեն վեծն և երևբ<sup>լ</sup>ին ամը իշխարը Հայոց վոբվա-55 ժիասն. որ և զբովանդակն յանձին րերէր ունել զդիտութիւն, որ ի Քա Հաւտաոցն. որ և նախանձ ոչ *փոբրագայ*ն վասն Քսի միջա յան-**Հին կրեր կշտամբել և յանդիմա-**60 են ը զգերձուածողացն դասս. ոչ ինչ ահուհիւջ ճանուհրոր անրու-Հրար նոա տեգարի իշեմ զբջու-**Թեա**ն երևեցոյց. ալերադապես ի վայր Հոլովեալ <u>յա</u>ծային բարձրա-65 գոյն Հաւատոցն գոր ուներ, գլորեցաւ վազվազակի ի վիՀ անկանգ-**Նելի կորստե**անն և ի բաց *ը*նկենլով զգրոշմ ուխտի ձշմարիտ Հաւատոցն. սուգ ան Հնարին բոլոր աշ-70 խարհիս Հայաստանեայց Հասուդաեէր. Թէպէտ և Հրրշտակացաւ ի քարլիս դրև ի խոնսշերո<u>ը ոնա</u>ի<u>ը</u> Language of Marching dasqueben Հաւատոյս դաւանութիւնս։

երաւ. աչ ինչ ներելով իմոյ տկաատ վան իմն գանձ դրոյս Հասեալ ընհատ տէր Սմբատ Բագրատունի. Հրամայէ փութով ի Հաղածաւ՝ Հրամայէ փութով ի Հաղաատ ման հայական վերարերել ատ հայանական հետանանարուն արա-

Մյլ զոր մեծն այն Հահտորն, կատարեալ յարուհոտս և իմացակա-86 հութիւնս, այնքան ջան յանձին ու сирійскаго языка на агарянскій.

Но когда агарянскимъ народомъ былъ схваченъ великій и зам в чательный армянскій князь (Багарать), высокаго ума, вибщавшій въ себѣ все знаніе вѣры во Христа и являвшій не меньше ревности о Христь, прощая и обличая ряды еретиковъ, то онъ не обнаружиль тогда доблестнаго мужества, достойнаго его величія, а, скатившись внизъ быстро съ божественной высоты вёры, которой онъ держался, живо свалелся въ пропасть непоправимой гибели и отвергъ печать объта истинной въры, чемъ онъ причинилъ всей армянской странъ безысходное горе, хотя и дошла до нашего слуха ангельская вѣсть, что въ глубинъ сердца онъ сохраняеть твердо исповедание истинной въры.

Въ то время, благодаря какому-то случаю, сокровище, книга (Наны), попадаетъ къ господину Смбату Багратиду. Получивъ его съ великой радостью, Смбатъ велитъ съ арабскаго поспѣшно переложить на армянскій языкъ, когда мое безсиліе не позволяло исполнить это.

И каждый будетъ порочить мое дерзновеніе даже думать о такихъ высокихъ мысляхъ, какія выработалъ великій риторъ (Наտակ Թողուլ...
տակ Թողուլ...

Սա *ըմբռնեալ* եղև ի *մե լում*՝ իոկ ժամանակի ի Հագարական ագ-95 դազն վասն նախանձու որ ի նմանէ 1) բազմափայլ վարդապետութեան և րբևՀակո դիշա տատևոբևնն երարի ի բանդի Հանդերձ որդւով թիւրով թ. արով բազում անգամ բանս Հրա-100 պուրուկանս առաջի արկեալ Հանդերձ յոբնագան պարդևաւ.թ. ոչ ինչ խոնարՀեցոյց զանխոնարՀելի խոր չուրդս մտացն որ ի Ք՛ս։ Դարձետլ յալ տեսակս <sup>3</sup>) Հնարից բե-105 թեալը լինկին սպառնմամբ բանդից և կապանաց և պեսպես տանջանաց. այլ ոչ ինչ զանգիտելով երբէբ գի*ջաներ ի բարձրագոյն Հաւատո*ցն որ ի Քն։ Եւ մնացեալ ի բանդի 110 անդ բազում ժամանակս ոչ միայն զինըն ամբողջ պաՀելով յանրիծ Հաւատոն. այլ և բազմաց լինի առիխ փրկուխեան աներկեւդաետև դիշա տաչբլով ժանաբլաբա-115 ւորսն ի բանդին. ուսուցանելով և Հաստատելով ի Հաւատս ամենաոսբեն բևևսևմութբաչ։

Եւ յետ այսորիկ այսպես եղելոյ Հասեալ լինի դանձն<sup>8</sup>) գրոյս այսո-120 րիկ առ Մարե[ա]մ Բագրատունի. Սիւնեաց տիկին. ի ձեռն Աշտոյ на), совершенный въ наукахъ и философіяхъ, цёною столь утомительнаго труда. И доблести этого мужа, проявленной послё того, не нужно и оставлять безъ памяти...

Онъ быль схвачень въ наше уже время агарянскими племенами изъ зависти къ его блистательнейшему учительству и изъ-за постояннаго изложенія полемическихъ словъ и помѣщенъ въ темницу витьсть съ сыновьями. Нъсколько разъ дѣлали ему обольстительныя предложенія съ многообразными подарками, но онъ нисколько не смирилъ неприклонныхъ мыслей своего ума о Христь. Обращались затёмъ и къ другого рода средствамъ, угрожая темницею, узами и различными муками. но онъ нисколько не пугался и не опускался съ высочайшей вѣры во Христа. Въ темницѣ Нана оставался долго, не только сохранивъ себя безукоризненно въ въръ, но и становясь причиною спасенія многихъ: онъ безъ страха берегъ всегда заключенныхъ въ темницъ, научаль ихъ и утверждаль въ въръ пресвятой Тройцы.

И после того, какъ это такъ случилось, сокровище, настоящая книга Наны, попало къ Маріи Багратидской, государыне Сюніи,

<sup>1) / \*\*\*\*\*</sup> B.

<sup>2) ----4</sup> B.

<sup>8)</sup> q=14 B.

Հաւր իւրց. ՔԻՅ և երևելի տեառն Բագրատունւց իշխանաց<sup>1</sup>) իշխանի։ Ոսկ երանուՀւոյս Սիւնեաց 125 տիկնոջ փոյթ ի մտի եղեալ վաղվազակի Հրամայեաց երկիցո անդամ փոխարերել ի Հայական լեզու առաջնորդութեամբ վերին խնամոցն։

черезъ Ашота, ея отца, великаго и замѣчательнаго господина Багратида, князя князей. А блаженная государыня Сюніи рѣшила и тотчасъ приказала вторично переложить его на армянскій языкъ подъ предводительствомъ горняго попеченія».

Для характеристики направленія богословской мысли въ Арменіи начала ІХ-го въка чрезвычайно интересно, что армяне въ борьбъ съ халкедонитствомъ становятся за спиною поборника яковитства.

Но для нашего вопроса любопытно, что современникъ событія вовсе не говоритъ подобно Вардану, будто Нана утвердилъ в ру Григорія Просв'єтителя; онъ и о б'єгств'є Осодора Абукуры говорить, какъ объ естественномъ посл'єдствій предполагаемой поб'єды Наны: его обращаєть въ б'єгство Нана, а не изгоняєть князь Ашотъ.

Достойно вниманія, что вскор'в за по'єздкою Өеодора Абукуры въ Арменію именно въ 821-мъ году, по свид'єтельству Мхитара Айриванкскаго, ц'єлая область цодеевъ (цондеевъ) перешла въ халкедонитство.

Конечно, спору нѣтъ, что антихалкедонитство въ Арменіи взяло верхъ. Антихалкедонитская община съ ея мѣстными, первоначально чисто церковными традиціями, идущими далеко вглубь временъ, постепенно вырабатывалась въ армянскую національную церковь. Церковь, вышедшая побѣдительницей изъ отчаянной борьбы на жизнь и смерть съ халкедонитствомъ, конечно, не могла остаться съ тѣмъ богословскимъ міровозрѣпіемъ, съ какимъ она вступила въ бой. Естественно, она успѣла за продолжительное время борьбы усвоить коечто халкедонитское.

Я здёсь имбю въ виду разсужденія армянскихъ антихалкедонитовь объ естестествахъ, въ которыхъ замёчается сознательное усвоеніе въ ходё изложенія халкедонитскихъ представленій о наличности и даже качестве соотношеній двухъ природъ въ Христе, что однако не мёшало имъ въ конечномъ результате приходить къ ученію объ одной природе. Этоть пріемъ замёчается между прочимъ еще у Хосровика Переводчика. Извёстно, что вообще въ монофизитской

церкви еще въ VI-мъ въкъ замъчается такое же стушевываніе присущихъ ей особенностей 1). Но тымъ не менъе представило бы большой интересъ выясненіе всъхъ тыхъ чертъ богословскаго мышленія и даже внышнихъ полемическихъ пріемовъ, которые, быть можеть, невольно, но сознательно были восприняты армянской національной церковью отъ армянъ-халкедонитовъ.

Въ принципъ церковь, побъдившая въ Арменіи, осталась, конечно, антихалкедонитской. Быть можеть, было бы точные сказать, что антихалкедонитство осталось въ армяпской церкви въ качествъ священной реликвіи, свидътельницы ея былой борьбы за свое независимое развитіе, на почвъ мъстныхъ церковныхъ традицій. Послъ торжества націонализація армянской антихалкедонитской церкви пошла гигантскими шагами.

До этого момента и халкедониты армяне были національны и патріотичны, не хуже, чемъ антихалкедониты. Любонытно въ этомъ отношенів, что халкедониты въ нападкахъ на антихалкедонитовъ обвиняли последнихъ въ подрыве значенія армянской знати, т. е. для того времени, значить, въ отсутствіи національнаго чувства. Обвиненіе это сохранилось даже въ грузинскомъ памятникъ ІХ — Х-го въка, основанномъ на армянскихъ халкедонитскихъ источникахъ: когда «персы завладъли Арменіею», пишеть авторъ этого памятника католикосъ Арсеній (О. Жорданія, Хрон., І, стр. 326), повинь персидскихъ марзапановъ христіанскій порядокъ подвергся поруганію, правленіе церквей прекратилось и власть ариянской знати (പ്രീട്രെട്ടത് വമла, тогда католикосы и епископы отклонились отъ правды и, получивъ отъ персовъ дерзновение противостать (родной) знати, стали они сами платить сельскія повинности (выбува вемодромовья и всю страну дов'єрили епископамъ и хорепископамъ, какъ покорнымъ персидскому царству»..... «родовитые армяне (১ ওচিঃ সুর্লচিত) приходили къ епископскому двору, но не находили доступа (არა ქმოგიან ჟამი შესლგად), и они возвращались со стыдомъ, точно отъ двора персидскихъ марзапановъ».

Позднѣе, въ связи съ націонализацією армянской антихалкедонитской церкви, въ средѣ халкедонитовъ происходить обратное явленіе,



<sup>1) «</sup>Le monophysisme au VI-e aiècle s'affina singulièrement, au point qu'il devint difficile de le distinguer de l'orthodoxie autrement que par le refus d'admettre le concile de Chalcédoine et le «tome» de Léon» (J. Labourt, Le christianisme dans l'empire Perse sous la dynastie Sassanide, crp. 266).

именно денаціонализація, нанесшая армянскому народу громадный ущербъ, и численный, и нравственный.

Смотря по сферв вліянія, армяне-халкедониты стали сливаться съ грузинами, греками или сирійцами. Благодаря этому процессу денаціонализаціи армянъ-халкедонитовъ, Грузія обогатилась двумя областями, въ высшей степени производительными, часто прямо-таки блестящими, въ культурной жизни грузинъ. Ръчь о Тао и Кларджетіи. Я говорю о двухъ этихъ областяхъ, такъ какъ въ отношеніи ихъ мы располагаемъ теперь немногими, но характерными данными.

Въ «Византійскомъ Временникѣ» (1904 г., XI т., приложеніе № 1) появился впервые въ печати подлинный текстъ весьма интереснаго для насъ документа. Ново-греческій переводъ, анонимная работа 1782-го года, быль обнародованъ Георгіемъ Мусеосомъ (G. Musaeus) еще въ 1888 году (Γρηγόριος Παχουριανός, Dissertatio philologica, Lipsiae, стр. 157—210), но здѣсь серьозныя неточности и даже искаженія въ наиболье существенныхъ мѣстахъ. Подлинный текстъ издалъ ассомпсіонисть о. Louis Petit подъ заглавіемъ: Тυπιхоν de Grégoire Pacourianos pour le monastère de Pétritzos (Васкочо) еп Bulgarie. Издатель далъ предисловіе съ интересными данными, часть которыхъ собрана уже у Мусеоса.

Памятникъ, писанный древие-греческимъ языкомъ, представляетъ уставъ грузинскаго монастыря Петрицона. У грузинъ этотъ монастырь извістень тімь, что изк него вышель грузинскій мыслитель XI-XII-го въка, переводчикъ нъсколькихъ философскихъ сочиненій, между прочимъ переводчикъ или, быть можеть, даже авторъ замечательнаго толкованія Богословскихъ началь Прокла. Его звали Іоанномъ Петрийонскимъ. Оттуда-же, изъ Петрийона, былъ, повидимому, грузинскій монахъ Давидъ Петрицонскій, въ 1030 году переводившій творенія отцовъ церкви въ сотрудничествъ съ монахомъ Арсеніемъ, судя по записи въ одной рукописи Гелатскаго монастыря (Н. Кондаковъ и Д. Бакрадзе, Опись памятниковъ древности въ некоторыхъ храмахъ и монастыряхъ Грузів, СПб. 1890, стр. 54). Эта дата, если она прочитана Бакрадве върно, показываеть, что въ Петрийонъ грузинскіе монахи существовали раньше, чёмъ быль основань монастырь по нашему документу, т. е. раньше 1083-го года, когда въ такомъ случат грузинскій монастырь въ Петрицонъ собственно быль возобновленъ и несометино получиль новый уставъ (ср. А. Цагарели, Сведенія и пр., вып. III, стр. XII, прим.). Основателемъ славнаго

Busantifical Broweness.

Digitized by Google

монастыря Петрицона, равно авторомъ устава является Григорій Бакуріанъ, извъстный изъ грузинскихъ и изъ армянскихъ источниковъ, но еще болье извъстный въ византійской исторіи какъ государственный дъятель, сыгравшій главную роль въ вопареніи Алексія, администраторъ, надёляемый крупными помёстіями въ различныхъ частяхъ имперін, особенно въ Болгарін. Одно время онъ быль и правителемъ города Ани. Сейчасъ для насъ интересенъ самъ текстъ устава. Изъ устава, принадлежащаго перу Григорія Бакуріана, явствуєть, что въ грузинскій монастырь при изв'єстномъ условіи допускались всё православные, т. е. все халкедониты, кроме грековъ. 24-ая статья устава посвящена къ исключенію изъ братьи грека: Περί του μή κατάτασσεσθαι 'Ρωμαΐον πρεσβύτερον η μονάζοντα εν τη κατ εμε μονή, και δι ήντινα την αιτίαν. Разрешается держать грека лешь въ качестве песца (μόνον νοτάριόν τινα, είδότα γράμματα κτλ). Πρυβοдится и мотивъ, почему доступъ грекамъ въ число братьи запрещается: «они насильники, многорѣчнвы и любостяжательны» (βίαιοι όντες και περίλογοι και πλεονέκται), и легко могутъ присвоить себъ монастырь, «что часто случалось, какъ мы видели, съ нашимъ племенемъ по простоте и податливой природѣ. Если же не будеть этого (запрета грекамъ), мы будемъ следовать за ними, какъ учителями, и поверимъ ихъ доказательствамъ» (οίαπερ πολλάχις συμβεβηχότα είδομεν έν τῆ ἡμετέρα φυλή έξ ἀπλότητος και γνώμης επιεικούς. εί δε μη τούτο ήν, ημείς τούτοις τη πίστει ώς διδασχάλοις έπόμεθα χαί τοῖς έχείνων πειθόμεθα δόγμασι).

Сами эти основанія запрета грекамъ показывають, что уставъ допускаль принятіе вообще православнаго инородца въ грузинскій монастырь. Однако инородецъ получаль доступъ при условій, чтобы онъ зналь грузинское письмо и языкъ. Это выражено ясно во вступленій устава, гдѣ самъ основатель свое дѣтище называеть монастыремъ «всѣхъ монашествующихъ, знающихъ грузинское письмо и языкъ» (πάντων τῶν μοναζόντων τὴν ἰβηρικὴν ἐπισταμένων γραφὴν καὶ διάλεκτον¹). Было бы ошибочно думать, что такое требованіе вытекало изъ нетерпимости къ другимъ языкамъ. «Священнослуженіе мы должны неукоснительно отправлять», пишетъ Григорій Бакуріанъ въ ХV-й главѣ устава (стр. 34—35), «съ любовью и бдѣніемъ денно и нощно по Божьей милости и по дару, дарованному Спасителемъ, каждому

<sup>1)</sup> Мизае из совершенно исказить смысть ивста своимь вольнымь переводомь (етр. 157): οί όποῖοι είναι "Ιβηρες (!) καὶ γινώσκουσι καλῶς (!) τὰ ἰβηρικὰ γράμματα καὶ τὴν ἰβηρικὴν γλῶσσαν.

языку согласно съ его собственной рѣчью (ἐκάστη γλώσση κατὰ τὸν ібісу фвочусу)». Очевидно, требованіе предъявлялось въ какихъ то иныхъ видахъ. Оно могло вытекать изъ желанія удостов вриться въ халкедонитскомъ православів аспирантовъ и изъ возможнаго недов'ьрія въ этомъ отношеніи къ армянамъ, такъ какъ задолго до этого времени вполив организованная, господствующая армянская національная дерковь была антихалкедонитская. Ввиду такого же недовърія еще раньше въ палестинскихъ монастыряхъ отъ армянъ-халкедонитовъ требовали пънія трисвятой пъсни на греческомъ языкъ. Но, быть можеть, требованіе знанія грузинскаго языка предъявлялось въ видахъ единства церковной службы. Во всякомъ случать изъ обстоятельствъ видно, что прежде всего требовалось умѣніе пользоваться грузинскими богослужебными книгами. Перечень вкладовъ самого основателя въ монастырь въчисле ценныхъ предметовъ, отделанныхъ различными камнями, жемчужинами и эмалью (стр. 14: διά διαφόρων λίθων τε και μαργάρων και χυμεύσεως), называеть вместе съ греческими евангеліями, какъ основными подлинниками, лишь грузинскія (καὶ ἰερὰ εὐαγγέλια κατά τε τὴν έλλάδα φονὴν καὶ γραφὴν καὶ τὴν τῶν Ίβήρων). О происхожденіи же аспирантовъ основатель не говорить ничего, такъ какъ въ числъ монашествующихъ въ Петрицонской обители, «знающихъ грузинское письмо и языкъ», могли быть и дъйствительно были армяне. Это ясно изъ следующаго обстоятельства: уставъ Петрийонскаго монастыря быль написань на трехъ языкахъ, на греческомъ, грузинскомъ и армянскомъ (стр. 56). Греческій тексть, скръпленный подписью основателя Григорія Бакуріана и іерусалимскаго патріарха Евониія 1), долженъ былъ служить оффиціальнымъ документомъ, а грузинскій и армянскій тексты для справки братьи, не знающей греческаго. Это объясненіе самого основателя: έγράφη δέ ρωμαϊκόν, ίβηρικόν και άρμενικόν διά τὸ τοὺς μοναχοὺς τῆς τοιαύτης μονής Ίβηράς τε τυγγάνειν καὶ μὴ ἐπίστασθαι ῥωμαϊκὰ γράμματα ἀλλ' όφείλει μετέρχεσθαι τό τοιούτον τυπικόν διά τε των ίβηρικων και άρμενιχών γραμμάτων το χύρος δε τυπούμεν έχειν την ένταύδα ρωμαϊχήν άπασαν γραφήν.

Итакъ, грузины, не знакомые съ греческимъ письмомъ, должны обращаться къ грузинскому и армянскому текстамъ!

<sup>1)</sup> У архим. Сергія, Місяцесловъ Востова, ІІ, стр. 689: 1105—1112, но ср. Louis Petit, ц. с., стр. XVIII.

Для грузинъ, незнающихъ по-гречески, достаточно было бы и грузинскаго текста. Списокъ же на армянскомъ языкъ могъ предназначаться лишь для армянь, понятно, армянь-халкедонитовь, которые ввиду ихъ единовърія названы здёсь грузинами за одно съ грувинами по происхождению 1). На первый взглядъ можеть показаться, что при самомъ основаніи монастыря еще не удовлетворялось указанное мною требованіе, знаніе грузинскаго письма и языка, обязательное для инородца: въ числъ братьи оказываются армяне-халкедониты, по в фроиспов фданію называемые грузинами, нуждающіеся въ армянскомъ текстъ устава. Но выяснено уже, что для удовлетворенія того требованія вполні достаточно было знанія богослужебныхъ книгъ на грузинскомъ языкъ, но армяне Петрицонской братъи, удовлетворявшіе этому требованію, болье того, по всей видимости, знавшіе и живой разговорный грузинскій языкъ, болье сильны были въ армянской грамоть. Въ началь же въ числь армянъ-халкедонитовъ Петрицонскаго монастыря, лучше владъвшихъ армянскимъ письмомъ и во всякомъ случат предпочитавшихъ пользоваться имъ, какъ болте привычнымъ, оказывается самъ основатель Григорій Бакуріанъ. Подпись на оффиціальномъ греческомъ текств устава онъ двлаеть армянскимъ письмомъ. Эта армянская подпись, издателемъ воспроизведенная погречески по изданію Мусеоса, гласить: «я, Григорій Пакуріань, севасть и великій доместикь Запада, собственноручно подписаль настоящій типикъ священнаго моего монастыря пресвятой Богоматери Петрицонитиссы». Григорій Бакуріанъ въ заключенім типика особо отивнаеть по-гречески, что его подпись армянская: και ύπεγράφη παρ' έμου τε αύτου του σεβαστου Γρηγορίου και μεγάλου δομεστίκου της δύσεως τοῦ Παχουριάνου διὰ άρμενιχῶν γραμμάτων<sup>2</sup>).

Послѣ этого нѣтъ и надобности указывать на то, что форма фамиліи Григорія на «іанъ» (Бакуріанъ) армянская, родные его носять

<sup>1)</sup> Ввиду та за "Ιβηρας въ приведенной выпискъ миъ приходитъ въ голову конъектура: "Іβηρας τε [καὶ 'Αρμενίους]. Это, конечно, еще болье усилило бы вначеніе армянъ-халкедонитовъ въ Петрицонскомъ монастыръ. У Мизаеиз'а, ц. с., стр. 204, это мъсто пересказано такъ, что опущены и иверы: ἐγράφη δὶ, ὡς εἴπομεν, τὸ παρὸν τυπικὸν ρωμαϊκόν, ἰβηρικὸν καὶ ἀρμενικόν, ἐπειδὴ καὶ οἱ καλόγηροι τοῦ μοναστηρίου δὶν ἡξεύρουν τὰ ρωμαϊκά γράμματα. Вообще, было бы желательно установить болье критически текстъ Петрицонскаго типика.

<sup>2)</sup> Поразительно, что о. Louis Petit, считающій Григорія Бакуріана кровнымъ грузиномъ, не смущенъ нисколько его армянской подписью. Мизае из по крайней мъръ ставитъ вопросительный знакъ (стр. 209).

армянскія или болье обычныя въ древнеармянскомъ быту имена, какъ напр. Абасъ, Варданъ.

Очевидно, самъ основатель грузинскаго монастыря Петрийона, халкедонить, быль армянинь по крови, по происхожденію. Безукоризненно върно въ этомъ отношения свидетельство Анны Комниной (Alex. II, 4 Bonnae, стр. 96), которая про Григорія Пакуріана гово-**ΡΕΤЪ**: ἀνὴρ δὲ οὖτος μικρὸς ἦν δέμας κατὰ τὸν ποιητὴν, πλὴν ἀλλὰ μαχητής, γένους λαμπρού εξ' Αρμενίων όρμώμενος. Οτομτ Louis Petit посмеднюю часть о блистательной армянской родовитости считаеть неточной, такъ какъ самъ Григорій говорить про себя, что онъ изъ блистательный шаго рода грузинь (стр. 2: την γέννησίν τε έχ των έωων ἔγοντος ἐχ τῆς τῶν  $^{'}$ Ιβήρων παμφαεστάτης φυλῆς) $^{1}$ ). Ηο μω τеперь знаемъ. какое широкое, чисто культурное значение имбеть въ устахъ Григорія слово грузинъ: всякій армянинъ-халкедонить, даже все еще болье грамотный въ армянскомъ, чёмъ въ грузинскомъ, по его представленію, есть грузинъ наравит съ чистокровнымъ грузиномъ. Онъ грузинъ, такъ какъ онъ исповедываль по его выраженію (стр. 8), тру ахрой хаі όρθόδοξον πίστιν των γριστιανών κατά την παράδοσιν του των 'Ιβήρων γένους. И не смотря на то, что эта «истинная и православная христіанская въра по преданію грузинскаго рода» во всемъ согласуется, какъ замечаетъ самъ Бакуріанъ (стр. 8), съ греческой, онъ все же чувствуеть себя не грекомъ, а грузиномъ, такъ какъ происходитъ, несомићино, изъ района, и когда армянскаго, но къ ХІ-му въку уже обращеннаго почти вполив въ грузинскій. Я имею въ виду области Тао и Кларджетію, въ бассейнь рыки Чороха, гдь съ VIII-го выка усиливаются Аргануджскіе Багратиды. Кто аборигены этого района, въ данный моменть насъ не интересуеть. Въроятно, какое нибудь лазское или мингрельское племя (лазы и мингрельцы братски родственны грувинамъ), Но въ VII-омъ въкъ страна была армянской, во всякомъ случать импы армянскій обликь, и здісь процвітало, повидимому, армянское

<sup>1)</sup> Профессоръ Цагарели (Свёдёнія о памятникахъ грузинской литературы III, стр. XII, примёч.) основателей Петрицонскаго монастыря братьевъ Пакуріановъ называетъ грузинами «по словамъ византійскихъ историковъ (Анны Коминной)». Какихъ еще византійскихъ историковъ имветь въ виду А. А. Цагарели, не знаю, но Анна Коминна Бакуріана производить, какъ видно изъ цататы, огъ армянъ. Самъ отъ себя А. А. Цагарели далее делаетъ догадку, что эти Пакуріаны «изъ рода князей Джан-Бакуріан-Орбеліани». Последнюю догадку Ө. Жорданія (Хрон., II, стр. 155) старается отстранить, но, быть можеть, А. А. Цагарели и правъ, однако мишь въ томъ смысле, что Бакуріаны и Джанбакуріаны (Орбеліаны) представляютъ развётвленія одного княжескаго рода.

халкедонитство. Къ этому времени относится процестание армянскаго монастыря Ишхана, судя по грузинскому Житію Григорія Хандзтійскаго, тогда «канедры и соборной церкви католикоса блаженнаго Нерсеса», т. е. извъстнаго армянскаго католикоса. Соборная церковь построена самимъ католикосомъ Нерсесомъ, но потомъ многіе годы она, по выраженію грузинскаго агіографа, была во вдовств'я, пока на рубеж в VIII—IX в в ковъ не реставрироваль ее святой Саба (Сава), но уже въ качествъ грузинскаго монастыря, вскоръ резиденців грузинскаго епископа. Въ эту-то эпоху и началось грузинское монастырское строительство въ Тао и Кларджетін, судя по тому же грузинскому источнику. И здёсь основывались монашествующие грузины все на овдовъвшихъ армянскихъ постройкахъ, въ большинствъ сохранявшихъ еще армянскія имена, какъ то Ишханъ, Шатбердъ, Мидзнадзоръ и т. п. И въ ту эпоху, въ IX, даже X-мъ въкъ, грузины-монахи были окружены хотя единовърнымъ, но все же инородческимъ армянскимъ населеніемъ и, несмотря на политическое господство грузинъ, право свое называть страну грузинской они основывали на томъ, что въ церквахъ богослужение происходило на грузинскомъ языкѣ 1). Постепенно мъстные армяне, будучи халкедонитами, денаціонализовались и становились грузинами. Въ Х-мъ же въкъ была еще попытка вернуть край армянамъ обращеніемъ его въ антихалкедонитство, но варданетъ Состенесъ, взявшійся за это діло, не иміль успіха (Жорданія, Хроники и пр., І, 1893, стр. 125 сл.). Въ 1083-емъ году, когда основывался Петрицонскій монастырь, армяне-халкедониты этого края считали себя уже природными грузинами, хотя сохраняли еще армянскую грамотность. Въ это же время тао-кларджетскіе армяне владъли, по всей видимости, разговорной грузинской ръчью, которая, естественно, должна была впитать въ себя містныя армянскія слова. Къ числу такихъ армянскихъ словъ, получившихъ право гражданства въ грузинскомъ языкѣ, относится «танутэр». Буквально это слово означаетъ господина дома, реально же выражаетъ

<sup>1)</sup> Позволяю это себѣ утверждать на основаніи одного мѣста все того же «Житія». Упомянувъ о «многихъ благахъ», принесенныхъ великимъ Ефремомъ, ученикомъ Григорія Хандзтійскаго, «нашей странѣ», между прочимъ и о томъ, что муроосвященіе Ефремъ установилъ въ Грузіи (Картя-и), агіографъ поясняєть: «Грузіею же считаєтся общирная страна, именно (вся та), гдѣ на грузинскомъ языкѣ служатъ обѣдню и совершаютъ всякую молитву, по гречески же произносится только «киріелейсонъ», что по грузински значитъ «Господи, твори милосты» или «Господи, помилуй насъі» (Житіє Григорія Хандзтійскаго, груз. т., гл. 48, 5—8).

ть понятія, обозначеніе которыхъ въ грузинскомъ вполнь достигается словомъ «мама-сахлиси», буквально отеца дома. Однако въ грузинскомъ документь половины XI-го въка, грамоть Баграта IV-го, изданной впервые еще въ 1887 году Бакрадзе въ приложеніи къ Запискамъ Имп. Академіи Наукъ (LV т., № 1, стр. 20—30) и повторительно Ф. Жорданіею (обфеборем въдродом домодеродом демодеродом демобубем съ добем зъдем зъдемом, Тифлисъ 1896, стр. 8—9) названы «танутэры Тао и Кларджетів» (Д. Бакрадзе, стр. 21, з2—33—Ф. Жорданія, стр. 9, 16: ტალისა და демождуюмь фобродомы), а не «мамасахлисы» 1). Въ этой грамоть Баграта подтверждаются границы монастырей Опизы и Миджнадзора. Оба — грузинскіе монастыри въ Кларджетів. Опиза въ началь ущелья, упирающагося справа въ ръку Имерхевъ, притокъ Чороха; она давно извъстна.

Что касается Миджнадзора, Бакрадзе въ цитованной статъв предполагалъ (стр. 29), что подъ нимъ «скрывается монастырь, нынв извъстный подъ именемъ Порта или, правильнъе, Берта». Но Порта и
Берта двъ различныя обители, и ни съ одною изъ нихъ Миджнадзоръ
не отожествимъ. Точнъе стало выясняться мъстоположение Миджнадзора, гевр. Мидзнадзора, грузинскаго монастыря въ Кларджети, изъ
Житія Григорія Хандзтійскаго, открытаго въ Іерусалимъ. Лѣ-

<sup>1)</sup> Въ переводъ документъ этотъ появился еще въ 1881 г. у Д. Пурцеладзе, Церковные гуджары, Тифлисъ, стр. 120—121. Изданіе Ө. Жорданіи отличается отъ изданія Бакрадзе сатдующими разночтеніями: 8,3 കൂടിക്കിന്റെ ви. കുടിക്കപ്പുട്ടിം, 2—8 արանանության BM. արանանագրան, 19 անույն BM. անդոյն, 18 გულმოდემს BM. გულმეგამს, 28 ხულს BM. ხულსა, 94 განგაგვ და დავამტვიცვ BM. განგაგვთ და დაგამტვიცვთ, 9,8 გარდაგნწეუიდე BM. дыберавуджа, 20—21 выждель вм. вывидель. Въ части этихъ разночтеній, если не во встхъ, превосходство, несомитино, за чтеніями Бакрадзе. Во всякомъ случат лишняго противъ текста Бакрадзе г. Жорданія ничего не дасть, чтобы оправдать его замѣчаніе (стр. 8), что издаваемый имъ текстъ болѣе правиленъ и не содержитъ ни излишка, ни дефекта. Кстати, не лишне отметить следующій случай для карактеристики прісмовъ г. О. Жорданін при обсужденін мибиїй собратьсвъ по спедіальности, въ данномъ случав историка Ево. Такайшвили. О. Жорданія пишетъ кайшвили (Свгель гр. ц. Баграта IV, стр. 67) Опизскій гуджаръ и вышенапечатанный Шіо-мітвимскій сигель такъ похожи другь на друга по почерку, что оба должны быть написаны однимъ лицомъ». Далве, г. Жорданія опровергаеть это мивніе будто бы г-на Такайшвили. Раскрываемъ 67-ую страницу статьи г-на Такайшвили — Сигель грузинскаго царя Баграта IV (Зап. Вост. Отд. Имп. русск. арх. общ., т. IX) и тамъ читаемъ (прим. 1): «При такомъ различіи ореографіи эти два текста [Опизскій гуджаръ и Шіо-мівимскій сигель] такъ схожи по почерку, что производять впечатавнів, како будто написаны однинь и твиъ-же лицомъ, хотя послыднее допустить трудно какь по различію орфографіи, такь и по нысколько болье крупному нажиму «Опизскаго акта».

томъ 1904 года мит удалось найти и развалины этого и тога весьма дъятельнаго грузинскаго монастыря на средней части Карчхалки, праваго притока Имерхева. Любопытно, что въ грамотт Баграта хоти витсто грузинскаго «мама-сахлис-и» находимъ армянское «танутэр-и», производное однако употреблено «самама-сахлисо» (Д. Бакрадзе, стр. 21,22=0. Жорданія, стр. 9,7).

Лётомъ 1904 г. въ селё Тандзотё я нашелъ камень съ фрагментомъ грузинской надииси начала XIV-го вёка, вдёланный въ одну изъ наружныхъ стёнъ мечети. Въ этой грузинской надписи оказалась таже производная форма «танутроба» (প্రহিশ্ব জেন্ডান্ডা) занимающаго насъ слова.

Очевидно, это армянское слово стало роднымъ въ мѣстной грузинской рѣчи. Болѣе того, только въ тао-кларджетскомъ грузинскомъ языкѣ и пріобрѣло оно право гражданства. И вотъ по этому-то главнымъ образомъ и рѣшаюсь я въ настоящее время утверждать, что Григорій Бакуріанъ, основатель 1) грузинскаго Петрицонскаго монастыря, былъ изъ тао-кларджетскихъ огрузинившихся армянъ-халкедонитовъ, такъ какъ въ принадлежащемъ ему типикѣ Петрицонскаго монастыря онъ пишеть (гл. VI, стр. 22): хеλλαрітяс, бс πара тогс Тβпрог тачоптеря, суощастац 2), единственные же грузины, у которыхъ употреблялось слово станутэр-и», это — какъ мы теперь знаемъ — тао-кларджетцы, собственно огрузинившіеся армяне-халкедониты Тао-Кларджетів.

<sup>1)</sup> Или возобновитель и расширитель, см. стр. 17-18.

<sup>2)</sup> G. Musaeus, crp. 178: ... κελλάρης, τον όποτον οι "Ιβηρες τον ονομάζουν ταμουτέρην (sic).

Итакъ, армянинъ-халкедонитъ, огрузинившійся, основываетъ православный грузинскій монастырь съ исключительными правами въ Болгарін, какъ подтверждается данными оффиціальнаго документа. Чемъ объяснить предоставление этой и другихъ еще привилегий, такъ главнымъ образомъ права закрывать доступъ въ монастырь грекамъ. Для такого исключительнаго права достаточно ли было одитать личныхъ заслугъ Григорія Бакуріана, какъ оні ни были велики? Конечно, грузины въ Византійской имперіи часто располагали правомъ быть независимыми въ своихъ монастыряхъ. Но не помогали ли имъ въ утвержденім этого права въ томъ или иномъ случать какія либо особыя итстныя условія? Не возлагала ли, напр., ниперская политика на Петрипонскій монастырь надеждъ, какъ на сотрудника въ какомъ либо набольниемъ вопрось мьстной жизни въ Болгаріи? Такимъ дъйствительно наболъвшимъ вопросомъ на мъсть являлось павликіанство: «вся страна въ окружности Филиппополя въ XI-иъ столетив», читаемъ въ Исторіи Болгаръ Иречка (перев. Ф. К. Бруна и В. Н. Палаузова, 1878, стр. 281), «была переполнена ариянами, богомилами и павликіанами». Въ 970-мъ году Іоаннъ Цимисхій переселиль павликіанъ во Оракію около Филиппоноля, где имъ была гарантирована свобода. Впрочемъ еще Константинъ Копронимъ около половины VIII-го въка поселилъ заесь ихъ единоверцевъ, что послужило къ проникновению павликіанства въ Европу и распространению этого учения въ ней (Gibbon, The Decline and Fall of the Roman Empire, LIV, Лондонъ въ серів «Chandos Classics», IV, стр. 97 — Франц. перев., Парижъ 1839, II, стр. 563). Императоръ Алексій однако ихъ не терпіль и въ этомъ краї. Въ 1115 году Алексій разбиль энмнюю стоянку у Филиппополя, чтобы насильственно обратить ихъ въ православіе. Въ тоже время близъ павликіанскаго поселенія быль основань «вірный православію и императору городъ Алексіополь». Эти чрезвычайныя мёры Алексія объясняють темъ, что павликіане оставили императорское знами въ Норманнскую войну (Gibbon, ц. с., стр. 97-98-франц. перев., стр. 564; Брокгаузъ, Энцикл. словарь, подъ словомъ павликіане). Но императоръ независимо отъ этого обращался съ ними, какъ съ отвратительными еретиками, мечталъ объ ихъ опровержении (Gibbon, ц. с., стр. 97, прим. 5 == франц. перев., стр. 564, прим. 1 второго столбца).

И вотъ потому-то я и ставлю вопросъ: не ожидалось ли отъ нашего грузинскаго монастыря съ армянами-халкедонитами въ составъ братъв содъйствіе въ борьбъ съ армянами-павликіанами? Ниже намъ придется выслушать свидетельство грека того же времени о томъ, что греки, действительно, находили лучшимъ средствомъ для борьбы съ иномыслящими армянами пользоваться услугами армянъ-халкедонитовъ.

Съ другой стороны и грузины, повидимому, здёсь, а не на родинѣ у себя и могли имѣть столкновеніе съ богомилами, если правда, какъ это теперь кажется, что въ Арменіи поздивищее павликіанство тяготьеть къ областямъ, не смежнымъ съ Грузіею. Найденный мною грузинскій тексть О богомильской ереси относится къ этому времени. Онъ—переводъ, отчасти сокращенный, трактата Евеимія Зигавина, и переводъ, быть можетъ, сдёланъ въ Петрийонскомъ монастырѣ въ Болгаріи 1). Сношенія съ Болгаріею грузинъ и армянъ-халкедонитовъ между прочимъ оставили слёдъ въ одной грузинской легендѣ о чудѣ креста Алавердскаго Георгія Побѣдоносца съ отрокомъ, слабымъ въ грузинскомъ, такъ какъ онъ взрощенъ былъ среди армянъ 2).

Существовали армяне-халкедониты, находившіеся въ столь же тъсномъ общеніи непосредственно съ греками, и общеніе это болье арханчно и было болье чревато послъдствіями.

Наличіе самодѣятельной халкедонитской среды въ предѣлахъ армянской территоріи должно возбуждать особый интересъ въ византинестахъ. Изъ такой-то среды получало халкедонитское православіе въ критическія минуты ревностныхъ поборниковъ и въ Царыградѣ. «Въ Никеѣ, между Стамбул-капуси и Гёл-капуси, въ стѣнѣ башни», извѣстной подъ названіемъ башни Артавазда, до сихъ поръ сохранилась греческая надпись съ упоминаніемъ о побѣдѣ императоровъ Льва (Исавра) и Константина (надъ арабами). Въ надписи названъ и Артаваздъ (ஃ Артара́собос), «славнѣйшій патрицій и куропалатъ», принимавшій въ дѣлѣ подъ Никеею «личное участіе, какъ можно думать на основаніи извѣстія Феофана (стр. 406 5)». И воть послѣ смерти Льва Исавра (741, гезр. 740) на этого-то Артавазда, армянина, и «обращаются взоры православнаго большинства, его объявляють императоромъ, и онъ

<sup>1)</sup> Текстъ находится въ рп. Общества распространенія грамотности № 51, дл. 78а сл. Памятникъ сличенъ мною съ греческимъ подлинникомъ, и результаты сличенія съ извлеченіями приготовлены для печати.

<sup>2) «</sup>Этотъ крестъ святого мученика», начинается кегенда начала XIII-го въка (О. Жорданія, Хроники, II, стр. 117), «во ния Алавердскаго архимученика (Георгія). Онъ восхитилъ изъ Гандзы [нынъ Елизаветополь], какъ въ древности изъ Болгаріи, отрока, котораго я видълъ собственнымя глазами и который разсказаль инъ про настоящее чудо, и положилъ въ Алавердъ у дверей святого мученика» и т. д.

возстановиль поклоненіе святымъ иконамъ» (О. И. Успенскій, Двѣ историческія надписи, Изв'єстія Русск. Археол. Института въ Константинополь, III, Софія 1898, стр. 180—182 сл.). Центръ этой эллинофильствовавшей армянской халкедонитской среды лежаль, по всей видимости, по сосыдству съ Каппадокіею. Значеніе Каппадокіи вообще для древней христіанской церкви всёмъ извёстно. Но каппалокійскіе вклады въ общецерковную жизнь должны заключать въ себъ и коекакіе блестки армянской жизни, переливавшейся въ самую Каппадокію. Изъ при-каппадокійской или каппадокійской Арменіи (Armenia Minor) происходили многіе дъятели греческой церкви. Изъ различныхъ свидательствь, приводимых и ниже, выступаеть заботливый интересь киновіарха Осодосія Великаго († 11 янв. 529) и Савы Освященнаго († 5 дек. 532) къ участи армянъ-халкедонитовъ, и объяснение такого интереса вскрывается въ томъ, что оба святые происходили изъ Каппадокін, Өеодосій изъ селенія Гарисса, а Сава — изъ Муталаски. Преемникъ Өеодосія «по игуменству быль армянинъ Софроній, родомъ изъ селенія Зомери близъ Севастів», «Іоаннъ Молчальникъ († 7 декабря послѣ 557 г.) быль родомъ изъ Никополя въ Арменіи». Самъ Евонній Великій († 20 янв. 473) быль родомъ изъ Мелитены въ Арменів. Все это и внушило изв'єстному русскому ученому мысль, что «Каппадокія и Арменія въ V и VI вв. имѣли среди палестинскаго монашества славныхъ и немалочисленныхъ представителей» и что «пересадка нъкоторыхъ армяно-каппадокійскихъ церковныхъ установленій въ Палестину, а изъ Палестины въ Александрію, Антіохію и наконецъ въ Константинополь, поэтому, была весьма возможна» 1).

Греко-армянскія халкедонитскія отношенія и съ точки зрѣнія арменистики представляются наиболье важными. Они лежать въ узлѣ всьхъ какъ церковныхъ, такъ литературныхъ явленій эпохи «Sturm und Drang» за древней Арменіи. Съ ними находится въ тьсной связи и правильное освъщеніе армянскихъ историческихъ сочиненій, которыми приходится пользоваться не однимъ арменистамъ. Между прочимъ

<sup>1)</sup> В. В. Болотовъ, Михайловъ день (Христ. Чтеніе, 1892, II, 620—621). Покойный ученый доказываль въ частности армянское происхожденіе праздника Преображенія, который, по его мевнію, перешель ввроятно изъ Арменіи въ Каппадокію. Но этотъ примвръ мало убъдителенъ, какъ увидимъ, ввиду фактической обстановки дъла, а не потому, что «сомнительно, чтобы Арменія въ этомъ дълв дала тонъ всему христіанскому міру», какъ думалъ архіеп. Сергій, малознакомый съ христіанско-культурными силами древняхъ армянъ (Полный мвсяцесловъ Востока, 2-ое изд. 1901, II, стр. 318).

лишь съ правильнымъ разрешениемъ ихъ можетъ быть установлено окончательное мижніе въ частности и по избитому вопросу объ историкъ Монсеъ Хоренскомъ. Миъ представляется все болъе и болъе -эты калонина в обязана армянамъ-халкедонитамъ и обязана армянская литература, если не возникновеніемъ, то углубленіемъ и усиленіемъ эдлинофильскаго теченія, что между прочимь имъ, армянамъ-халкедонитамъ, принадлежить главнымъ образомъ одна крупная заслуга передъ родпой письменностью, именно пересадка на армянскую почву греческой схоластики и философіи. Подлинные древніе армянскіе философы или подозрѣваются въ халкедонитствѣ, какъ напр. Іоаниъ Одзунскій, вли дъйствительно халкедониты, напр. халкедонить Осодоръ, спископъ Карина (нынъ Эрзерума), называвшійся главою философовъ (фрринфиницинь (см. Монсей Калакантуйскій, ІІ, 46, пад. Энина, стр. 212-перев. К. Патканова, стр. 214). Халкедониты въ Арменін, повидимому, сыграли ту роль, которая въ Сиріи и Персіи усванвается обыкновенно несторіанамъ 1). Но вся эта плодотворная для армянской умственной жизни деятельность армянъ-халкедонитовъ можетъ относиться къ болье древнимъ временамъ, когда они не чувствовали себя въ Арменів какъ у чужихъ, считали себя армянами. По пораженів халкедонитства на родинъ, халкедониты-армяне, находившіеся въ особо близкихъ отношеніяхъ съ греками, стали прильпляться къ нимъ и обращаться въ грековъ и у себя дома они стали называться поармянски обыкновенно «hopom»ами, т. е. греками или ромеями.

Армяне-халкедониты на равных правах съ другими единовърцами продолжають появляться въ греческих монастыряхъ, напр. въ числъ ранних подвижниковъ Аеона встръчаемъ монаха Іосифа, армянина халкедонита, товарища извъстнаго аеонскаго дъятеля Евенмія Младшаго († 898). Василій, авторъ Житія названнаго Евенмія, отзывается о немъ съ большею симпатіею, хотя этоть агіографъ къ армянамъ вообще относился, очевидно, съ предубъжденіемъ 3). Чаще

<sup>1)</sup> Впрочемъ несторіанамъ и въ этомъ отношеніи присванвается преувеличенное значеніе, такъ напр. когда несторіанская церковь провозглашается распространительницею (la dispensatrice) христіанской культуры и цивилизація среди народовъ передней Азіи и крайняго Востока (J. Labourt, Le christianisme dans l'empire perse, стр. 351). Изъ народностей передней Азіи грузинъ и армянъ вѣдь нельзя вычеркнуть, а между тѣмъ христіанской образованностью они далеко не обязаны несторіанству столько, сколько другимъ исповѣданіямъ.

<sup>2)</sup> Vie et office de Saint Euthyme le Jeune, texte grec publié par le R. P. Louis Petit, Paris 1904, Biblioth. hagiogr. orientale éditée par Léon Clugnet, crp. 29—30. Ἰωσήφ.... ἡν γὰρ οὐ κρυπτός τις καὶ ὕφαλος, κἂν ἀπὸ Ἰρμενίων τὸ γένος κατήγετο, ἀλλ ἀπόνηρος ἅμα καὶ ἀπλοῦς τὸν τρόπον καὶ ἄδολος, οἶον τὸν πνευματικὸν ὁ λόγος αἰνίττεται.

выступають армяне-халкедониты въ Палестинѣ: такъ напр. чтобы изъ десятка случаевъ упомянуть одинъ, наименѣе извѣстный, въ Хозивѣ, судя по надгробнымъ надписямъ, въ числѣ братьи попадаются и армяне: Άρμένιος πρεσβύτερος (Клеопа Кикилидисъ, Та хата την λαῦραν καὶ τὸν χείμαρρον τοῦ Χουζιβα κτλ., Іерусалимъ 1901, стр. 71) и Ἰωάννης μοναχὸς ᾿Αρμένις (sic, стр. 76)¹).

Отецъ Клеопа, авторъ работы о Хозивѣ, правильно замѣчаетъ (стр. 82), что въ этомъ православномъ монастырѣ монахи различныхъ народностей, въ томъ числѣ, конечно, и армяне-халкедониты, располагали собственными церквами и служили каждый на своемъ родномъ языкѣ. Не только въ первое время по сокрушеніи халкедонитства въ Арменіи, но и до сихъ поръ въ бассейнѣ Евфрата, въ Акнѣ, недалеко отъ Діарбекира, армяне-халкедониты сохранили родной языкъ въ богослуженіи въ И это не новое явленіе, традиція эта идетъ черезъ средніе вѣка. Въ концѣ ХІ-го вѣка Никонъ Черногорецъ даетъ любопытныя данныя объ армянахъ-халкедонитахъ, отшельникахъ цатахъ или цѣтахъ, подвизавшихся въ Сиріи на Черной горѣ.

Объ армянахъ цатахъ или цадахъ сообщаютъ кое-что позднѣе и армяне. Но армяне-цаты были халкедониты, а сообщають о нихъ

<sup>1)</sup> См. теперь Пападопуло-Керамевсъ, Христіанскія надписи изъ ущелья Хузива, собранныя въ 1889 году (Сообщ. Имп. Православнаго палестинскаго общества 1908, XIV, ч. II, № 8, Спб. 1904, стр. 198 и 199).

<sup>2)</sup> Инджиджянъ, Озртретретреть. І, 1806, стр. 303 сл. Чанивянъ, 42-и-Ррад прату, Тифлисъ 1895, стр. 56. Въ рукахъ Инджиджяна находилась книга греческих в церковных в песент, употребляющихся у нынёшних армянтыхалкедонитовъ, переведенная въ Константинопоже «/ ¿¿--ъ», т. е., вероятно, «въ 580 году» ариянскаго абтосчисленія (1081 по Р. Хр.), какъ догадывался Инджиджянъ (ц. с., стр. 305). Любопытно, что живущіе рядомъ съ армянами-халкедонитами въ Акив мусульмане-отуречившіеся армяне, сохранившіе еще армянскія фамилін (Индж., ц. м.), т. e. mutatis mutandis получается та картина, которую въ отношеніи грузинской національности представляло населеніе Тао-Кларджетін леть двести, триста тому назадъ: въ сосъдствъ отуречившихся грузинъ-мусульнанъ продолжали еще существовать христіанско-грузинскія поселенія. Было бы интересно выяснить, принадлежали ли отуречившіеся армяне-мусульмане Акна въ свое время армянской національной церкви изтариянской халкедонитскої - Я зд'ясь не касаюсь взгляда И вджвджяна на калкедонитство въ старину армянъ, какъ на результать исключительно политическаго насилія грековъ или честолюбивыхъ происковъ отдёльныхъ армянъ, домогавшихся почестей принятіемъ греческаго исповеданія (ц. с., стр. 304). Этихъ твиевыхъ явленій я не отрицаю, но въ данный моменть меня интересуеть искреннее добровольное увлечение части армянъ халкедонитствомъ, имбющее болбе древнія традиціи в вызванное бол'ве сложными культурно-историческими причинами, чъть политическій гисть Византів, усилія отдёльных в интригановъ или честолюбцевъ нзъ ариянъ.

армяне, члены уже національной армянской церкви, и они больше всего интересуются ихъ происхожденіемъ, то грѣховнымъ, то случайнымъ, а не дѣйствительнымъ положеніемъ дѣла.

Въ 1410 году о цатахъ-армянахъ (ծыр стур), армянахъ по языку, письму и происхожденю, но грекахъ по исповъданю и по всъмъ законамъ и во всемъ покорныхъ грекамъ, говоритъ Мхитаръ Апаранскій. Онъ называетъ ихъ цайтами (быр), т е. по толкованю мхитаристовъ, недостаточными, половинчатыми, такъ какъ они будто бы были въ единеніи съ тъми греками, также цайтами, которые следовали ереси какого-то Андрея, Кесарійскаго епископа (Инджиджянъ, Церыр сыдры, Тарлисъ 1895, стр. 9).

Въ XIII-мъ въкъ есть попытка отстранить пережитокъ древияго армянскаго халкедонитства въ лицъ цатовъ отъ армянъ отожествленіемъ цатовъ съ цовдеями, албанскимъ племенемъ на съверовостокъ Арменіи 1). Около 821-го года Мхитаръ Айриванкскій (изд. Эмина, стр. 54, изд. Патканова, стр. 69 — Brosset, Hist. Chron. de Mkhithar, стр. 83) пишетъ: «во дни владыки Давида священникъ Парсманъ Какальскій (Каказскій по Броссе) отдълиль отъ армянъ и обратиль въ грузинъ цовдеевъ 2). Вотъ эти и суть цады, которые находятся теперь среди грековъ».

Быть можеть, отожествленіе цадовъ съ цовдеями есть глоссавставка, и Мхитару Айриванкскому не принадлежить. Но характерно, что стремленіе армянъ, членовъ національной церкви, представить цатовъ инородцами сказывается какъ-будто и въ цамятникъ Х-го въка, именно въ Исторіи армянъ Ухтанеса. Ухтанесъ объщаеть (I, 1, Эчміадзинъ 1871, стр. 14) въ 3-ей части своего труда изложить исторію крещенія народа, называемаго цадами. Къ сожальнію, эта часть исторіи Ухтанеса погибла, что, скажемъ мимоходомъ, также внаменательно въ К-мъ въкъ писалъ исторію народа, называемаго дъйствительно «цадами», то представляется совершенной загадкой появленіе упомянутой уже глоссы о цадахъ у Мхитара, хорошо, конечно, знавшаго Исторію Ухтанеса.

<sup>1)</sup> Cm. Brosset, Mél. asiatiques, VI, crp. 21-22.

<sup>2)</sup> genegtunghab THTAB endatunghab.

<sup>3)</sup> Броссе предполагаеть въ Études sur l'historien arménien Oukhtanès, X-e s. (Mél. asiatiques, VI, стр. 22), что подлежащая часть рукописи была разодрана армянами-грегорянами изъ вражды къ греческому исповъданию.

Цѣль той глоссы, напомию, представить цадовъ особымъ народомъ, отличнымъ отъ армянъ. Для этого автору глоссы достаточно было бы сослаться на трудъ Ухтанеса, гдѣ цаты представлялись особымъ народомъ, равнымъ по значенію грузинамъ и армянамъ, разъ имъ посвящалась пѣлая книга, хотя такого народа или племени никто не знаетъ 1). Поэтому мнѣ кажется, что въ сочиненіи Ухтанеса рѣчь была не о цадахъ, а о цовдеяхъ 3). Что же касается чтенія цадъ у Ухтанеса—будто бы названія этого народа, то при наличныхъ средствахъ его можно понять лишь, какъ новую поправку, основанную на позднѣйшей попыткѣ отожествленія цадовъ съ цовдеями. Эту попытку впервые встрѣчаемъ, повторяю, въ ХІІ-мъ вѣкѣ у Мхитара Айриванкскаго.

Во всякомъ случат наши цаты или цайды, халкедониты, къ албанскому племени и вообще къ стверо-востоку не тяготтьють, съ месо-потамскою же народностью, если таковою признать цовдеевъ, ихъ пока легко отожествить географически и, пожалуй, этимологически; цо существу же отожествление возможно лишь въ томъ случат, если повден будутъ признаны чисто армянскимъ племенемъ или народностью, давно арменизованной. Дтло въ томъ, что интересующие насъ цаты — безусловно армяне, хорошо извъстные въ южной Арменіи, смежной съ Сиріею, и въ самой Сиріи.

Какъ таковыхъ ихъ знаютъ отчасти и въ Арменіи еще въ XI— XII-мъ вѣкѣ. Павелъ Таронскій, антагонистъ армянскихъ халкедонитовъ, возражая халкедониту Өеофисту, пишетъ:

<sup>2)</sup> Цовден по традиціонному представленію народность на сіверо-востокі Арменіи. Такое мівстоположеніе подходить для миссіонерской дівятельности грузинь, о которой сообщаєть Мхитарь. Довольно вівроятно, что о такой народности писаль и Ухтанесь, спеціалисть по армяно-грузинскимь церковнымь дізамь. Но, быть можеть, цовден находились на югі у верхняго теченія Тигра въ преділахь древней месопотамской области Забдикена (Karl Güterbock, Römisch-Armenien und die Römischen Satrapien im vierten bis sechsten Jahrhunderte, Königsberg i. Pr., 1900, стр. 6). Сирійское названіе одного острова на Тигрії Бэт.-Завдай представляєть, повидимому, переживавіє того же географическаго термина. Тоже слово имівемь, по всей видимости, въ названіи области Бэт.-Завдай: (G. Hoffman, Auszüge aus syrischen Akten Persischer Märtyrer, стр. 23).

«Во дни патріарха Іоанна, когда онъ устрониъ соборъ въ Двинѣ и обратиль армянъ изъ халкедонитства.... тѣ изъ нашего народа, которые были въ странѣ ромеевъ, остались тверды въ ромейскомъ исповъданіи.... Такъ обстоитъ теперь дѣло съ цайтами..... И такъ вы, сердце Арменіи, нашли распущенную вѣру и возлюбили ее.... И теперь вы цайты, т.е. называете себя греками, котя вы съ армянскимъ языкомъ. Вотъ и Аротъ (Ашотъ?)—прекрасный человѣкъ, великаго и знатнаго рода и выдающійся князь, но и онъ не можеть при всемъ своемъ могуществѣ привести къ правильной вѣрѣ эту область свиней 1)».

Возраженіе это было вызвано въ высшей степени любопытнымъ утвержденіемъ халкедонита Өеофиста, что «цайты» заступили мѣсто двѣнадцати народовъ и происходятъ изъ учениковъ Саћака, Месропа и Нерсеса Великаго. Павелъ Таронскій отвергаетъ, чтобы цайты могли быть учениками Саћака, Месропа и Нерсеса, ссылкою на то, что эти учителя уже почили, когда состоялся халкедонскій соборъ э). Но Өеофисть тѣмъ не менѣе могъ доказывать, что цайты-халкедониты были учениками Саћака, Месропа и Нерсеса, если у него были преданія о томъ, что халкедонитство ихъ уродилось на почвѣ, подготовленной дѣйствительной учительской дѣятельностью названныхъ отцовъ армянской церкви.

Во всякомъ случав и показаніе армянина-антихалкедонита XI— XII въка подтверждаетъ, что цады были армяне-халкедониты. Этихъ армянъ-халкедонитовъ однако исторія пока знаетъ лишь въ южной Арменіи, гдъ, какъ въ Акнъ, какъ мы видъли, они сохранились до нашихъ дней. Тоже самое вытекаетъ и изъ показаній Никона Черногорца.

Свёдёнія Никона объ этихъ халкедонитахъ изъ армянъ въ печать отчасти проникали, но они извлекались изъ сочиненія Антіохійскаго патріарха Макарія, пользовавшагося Никономъ <sup>8</sup>).

Подлинный, греческій тексть Тактика Никона съ цёнными данными о восточномъ христіанстве, къ сожаленію, не изданъ до сихъ поръ, и приходится пользоваться славянскимъ переводомъ. Славянскій текстъ Пандекта и Тактика изданъ въ Почаеве въ

<sup>· 1)</sup> Изд. Константинопольское 1752, стр. 267 по К. Теръ-Мкртичяну, Die Paulikianer, стр. 74—75.

<sup>2)</sup> Ц. ж.

<sup>8)</sup> Епископъ Аствацатуръ Т. Іоаннэсянцъ, динивициврицив щинивъръъ временть бременть Герус. 1890, I, стр. 97—98.

1795 г. Я пользовался рукописью Имп. Публичной библіотеки 1397-го года (П — Погодинъ № 33) $^1$ ).

У Никона Черногорца въ 35-ой главѣ находимъ три документа о «цатахъ», армянахъ халкедонитахъ: 1) копію (равнов) посланія (писаніа) антіохійскаго патріарха къ іерусалимскому патріарху Евенмію, 2) копію посланія обители св. Симеона Чудотворца къ тому же патріарху и 3) посланіе самого Никона къ отцу Герасиму, также въ Іерусалимъ. Никонъ поименно перечисляеть эти документы въ введеніи главы (36-ой) объ иверахъ.

Въ Посланіи антіохійскаго патріарха  $^1$ ) читаемъ (П, стр.  $544^1$ —  $545^2$ ):

«Нѣкоторые всячески (въсъко) нападають на нихъ (т. е. на цатовъ, армянъ), по внушенію діавола, ненавистника добра (Ф добронєнавистнаго въса), обличають (фильгоужть П, облыгуют Т) какъ не православныхъ и оскорбляють ихъ всяческимъ образомъ. Между тъмъ они были приняты (нж оубо таковін прижтин въхж) прежними нашими патріархами, и нѣкоторые изъ нихъ опредѣлены (оучинени) братьею въ честной обители святого Симеона и въ другихъ монастыряхъ. Въ нихъ они служатъ и причащаются пречестныхъ таинствъ съ православными. И отъ древнихъ временъ донынѣ не возникало никакого сомнѣнія объ исповѣданіи ихъ (й ниже Ф древнінуъ лѣ (545°) тъ даже донинѣ въдниче съмнѣніє нѣкоє ѝ славѣ ихъ)».

Но чтобы унять клеветническія обвиненія противъ армянъ-халкедонитовъ, этого было недостаточно. Пришлось засвидѣтельствовать передъ іерусалимскимъ патріархомъ Евенміемъ тоже самое о цатахъ Петру, «послѣднему мниху, пресвитеру, игумену и архимандриту честной обители, что на Дивной горѣ, святого чудотворца Симеона» (гл. 35, П, стр. 546 °):

«Нѣкоторые по навожденію нашего врага, доброненавистника, нападають на нихь, обличають (фельгжить П, облычають Т) какъ неправославныхь и всяческимъ образомъ огорчають (фисчальж) ихъ; они же, святой владыка, были приняты (пріжтьни въхоу) прежинии святыми старцами и святьйшими патріархами. И нѣкоторые изъ нихъ

<sup>1)</sup> Т я отивчаю разночтенія, нёкоторыя, рукописи изъ собранія «графа О. А. Толстова», нынё также Императорской Публичной библіотеки (F, n, II, № 41).

<sup>2)</sup> ОЗВГЛЯВЛЕНО ОНО ТЯКЪ: ЕГОЕНДИВНИМОМОЎ Й СТОМОЎ НАШИМВ ВЛІЦЬ, ЕГОПОЧТИНОМВ ПА-Тріоруму Герлильскомоў, пришедъшни ята андіорім архіорее, й причьта предтаджицькій, чада й раки теон.

сопричислены (съчетани сж) въ братью нашей обители, о нихъ повелено святыми старцами, чтобы они, какъ православные, были въ сослужени съ нами, причащались вмёстё съ нами во всемъ и водворялись съ нами<sup>1</sup>). И если бы они не были испытаны осторожно (шласно испытали) и не оказались бы правомыслящими (правъ мждръствоужще) въ православной вёрё, то не принимали бы ихъ».

Происки противъ армянъ-халкедонитовъ были настолько сильны, что Никонъ счелъ себя нравственно обязаннымъ обратиться съ особымъ, более обстоятельнымъ посланіемъ, къ авве Герасиму въ Герусалиме йко да прочьтетсм з) посреде съ двема питакема з) патріарховемъ же й шентели стго чодотворьща сумешна (заглавіе 36-й главы, П, стр. 5463).

«Возлюбленное духовное чадо мое», пишетъ Никонъ къ аввѣ Герасиму (36 гл., П, стр. 547<sup>1</sup> и сл.): «я слышалъ кое отъ кого, что и вкоторые, будучи въ невѣдѣніи, движимые сатанинскимъ побужденіемъ, оскорбляютъ словами нашихъ братьевъ, называемыхъ цатами (глемым цаты).

Няконъ говорить далее о необходимости вырвать корень сатанинскаго лукавства, клевету, во имя любви. Онъ еще разъ подтверждаеть подлинное православіе этихъ армянъ.

«Эти братія наши, называемые цатами, гдё только они находятся или въ какомъ мёстё ни живуть (й въ коємъ любо живжть мёстё), вездё оказываются испытанными Христовой благодатью безъ изъяна въ вёрё» (йвъсждоу йспытавше йврітохомъ нуъ блётым увом бесъ порока въ таковыуъ, въ йже й кврів такоже й й распрізуъ й й сънмицауъ, стр. 549°, 13—28) 4).

Но изъ попутнаго сообщенія Никона обнаруживается, что могло раздражить грековъ въ этихъ единов врныхъ армянахъ. Именно то, что возбуждало недружелюбіе н вкоторыхъ грековъ и къ православнымъ грузинамъ. Они сохраняли свой родной языкъ.

«Прочтя великаго отца нашего Савы», пишеть Никонъ (550<sup>1</sup>, 13 сл.), «найдете, что они (армяне) сожительствовали съ великимъ. И

<sup>1)</sup> й съслоужити й съпричащатись съ нами нъ псемъ W стыхъ старець w и нъхъ й събъдварътиса повелъни быша шко право (5462)славни (П, стр. 6461—5462).

<sup>2)</sup> прочтиноу вудет Т.

<sup>8)</sup> посланищема Т.

<sup>4)</sup> См. еще стр. 5521, 6—13: облаче много нешътавъ ёже поснав за братів наша сів цатыне мбрвтеса нигдеже мко Фтоли Ф Анін мво великый мібь нашибь Огодосів й савы.

въ богосозданной церкви святымъ было повельно (въ его съгдиви [въ багосъхдании Т] цркві повелѣномъ Ф стго) пёть имъ свой уставъ армянской рычью (армен(ь)скож бесьдою пыти оуставъ свои), а грекамъ особо пъть (гръком'же собно пъти). Какъ и здесь (у насъ армяне), братія наша, поють армянскою річью, греки же опять особо на различныхъ клиросахъ, если не имъють двухъ церквей (въ различны же ликоуть за еже неимъти дет црькви). Только трисвятую пъснь произносять по-гречески, какъ это завъщаль св. отецъ нашъ Сава ввиду сомития и прибавленія (ради мичній й прилога) Петра Валяльщика: «еже распимся на ради» 1). Прочтя также еще Житіе великаго отда нашего Осодосія, найдете, что эти (армяне) жительствовали съ нимъ и въ церкви особо армянской рачью пали свой уставъ. И нужно (довлеть П, довольеть Т) намъ подражать обоннь этимъ великимъ свътиламъ. А что (а' еже) въ греческой церкви повельно было великимъ отцомъ нашимъ Савой и великимъ Осодосісмъ входить и причащаться божественных тайнъ, то это произошло (въ), какъ можно видеть (како видится), изъ-за оскуденія (ради шскогдента) священства, такъ какъ святые отцы питали большой страхъ (ипасство много им**ъхоу) къ священст**ву, **и и**ногда едва во многихъ братіяхъ (въ множь съворь) получали одного (пріємльхог единого сщенники имъти) или никого (не получали), такъ какъ знали тягость и бъду (й въдж) священства. И это свидътельствуеть само житіе» Савы, а также начальника общежитій Пахома.

Въ защиту армянъ-халкедонитовъ Никонъ указываетъ на полезную ихъ дъятельность, какъ полемистовъ  $(552^3, 15-553^1, 11)$ :

«Этихъ нашихъ братьевъ, какъ только среди нихъ оказывается

<sup>1)</sup> Подлежащее мъсто Житія св. Савы (гл. ХХХІІ въ изданія Cotelerius (Eccles. Graecae monumenta, Парижъ 1686, III стр. 264) цитуетъ еще Stephanus Borgia (De cruce vaticana ex dono Iustini Augusti in parasceve maioris hebdomadae publicae venerationi exhiberi solita commentarius, cui accedit ritus salutationis crucis in ecclesia Antiochena Syrorum servatus, Pumъ 1779, LV сл.): Cyrillus Scythopolitanus in vita S. Sabae testatur, Armenis, qui in eiusdem S. Sabae Laura in Palaestina cum Graecis monachis versabantur, permissum fuisse, ut psalmodium et liturgiam Armenico Sermone peragerent, at Trishagium Graeca lingua canerent, ne Fullonis additamentum изиграгеnt». Судя по подлинному тексту Житія пъніе армянами трисвятой пъсни по гречески было нововведеніе божественнаго старца. Введено было это послъ того, какъ «въкоторые изъ михъ (армянъ) принялись» или, какъ сказано въ славянскомъ переводъ, «покуппались произносить трисвятую пъснь» по Петру Гнафею (Житіе св. Савы Освященнаго, составленное св. Кирилломъ Скиеопольскимъ, въ древне-русскомъ переводъ [съ греческимъ подлинникомъ] издалъ И. Помяловскій, СПбургъ 1890, стр. 152).

кто съ божественнымъ разумомъ, и доднесь отцы наши и патріархи берутъ съ Богомъ на борьбу съ врагами (тъхъ иммтъ съ бмъ на филъченте съпротивныхъ), когда на соборт возбуждается чтолибо противъ армянъ еретиковъ, такъ какъ они свъдущи въ ихъ языкт и писаніяхъ. И недавно еще (сто же й дат) при блаженныхъ патріархахъ въ наше время случилось (ст), какъ нткоторые изъ нихъ, въ весьма маломъ количествт, на соборт не дали отнюдь (стижать) еретикамъ (армянамъ) и языкомъ шевельнуть или слово испуститъ противъ православныхъ, хотя еретиковъ армянъ было весьма много».

У Никона Черногорца имъется свъдъніе и о происхожденіи цатовъ. Одна часть свъдънія касается вообще наличности издревле православія среди армянъ и даетъ прямое историческое его объясненіе отчасти по извъстному шаблону, хотя и съ новою подробностью, именно ролью святыхъ отцовъ Оеодосія и Савы въ очисткъ пшеницы отъ плевель среди армянъ (стр. 552<sup>1</sup>,13—552<sup>2</sup>,14):

'єгда й преже стын великын йже въ халкидоне съворъ еретикы армены Флжчі й проклать начальствоужщих ймъ, потомже пакы темъ швоимъ светийо прдъреченыимъ деодостоу же й саве подвизавшемся. Й плевелы Ф чистым пшеница разлжчившимъ, й православнымъ симъ браттамъ нашимъ й подобнымъ йхъ оставшимъ, й съединиеномъ къ съборне (552°) и цркви съ православными, й не шсретеся нигде же йко Ф толи съгрешиша въ какове любо вещи. Йли поне въ распрет, йли въ сънмицахъ. Жо же нецти Ф наштуъ многажи пострадаща. Йже йзначала Ф бжтъвныхъ Фцъ добреначенше, послеже въ распрет й сънмица оувратиша:

Гораздо цѣннѣе сообщеніе Никона о ближайшемъ прошломъ подвизавшихся на Черной горѣ армянъ-халкедонитовъ (стр. 549,23—550<sup>1</sup>,13):

«Митрополить ихъ въ пределе и въ стране Месопотаміи (йсо митрополить предела ихъ й страны межоречіа), где они и живуть отъ прежнихъ летъ (Ф пръвыихъ летъ). Но изъ-за нашествія языческихъ народовъ некоторые изъ нихъ разсёнлись (расточени выша) въ различныя страны. Митрополить ихъ (иж флаче йкоже рекуъ митрополить ихъ) поставляется антіохійский патріархомъ, такъ какъ это престоль всего Востока. И священство ихъ и все ихъ ставленіе (й все съставленіе ихъ) законно и правильно выше всякаго зазора благодатью Христа».

Месопотамское мъстопребывание армянъ-халкедонитовъ, называв-

пихся «цат»ами или «цад»ами 1), гезр. «цайт»ами или «цайт»ами и «цайд»ами, приводить насъ къ третьей изъ группъ, на которыя распались по потерѣ почвы на родинѣ армяне-халкедониты. Это армяне-халкедониты, примкнувшіе къ халкедонитамъ сирійцамъ. Изъ месопотамскихъ халкедонитовъ были, очевидно, упоминаемые въ хозивскихъ падгробныхъ надписяхъ Маркелъ Месопотамецъ и Илья Месопотамецъ (Клеопа, ц. с., стр. 75, Пападопуло-Керамевсъ, ц. с., стр. 219, 93 и 220). О связи армянскаго халкедонитства съ месопотамскимъ свидѣтельствуетъ извѣстная миссіонерская поѣздка Өеодора Абукуры, Харанскаго епископа, въ Арменію.

Любопытно также одно неиспользованное еще свъдъне о халкедонитахъ въ Арменіи. Въ сирійскомъ текстъ Исторіи Іоанна Ефесскаго, въ главъ о затворникахъ Симеонъ и Сергіи, монофизитахъ, 
разсказывается (Land, Anecdota Syriaca, II, стр. 57 = лат. перев., 
Van Douwen et Land, Ioannis etc., стр. 38), что на Сергія халкедониты «наложили кандалы» и «отправили его въ обитель монаховъ въ 
Арменіи, называемую А-т-рйзъ. Было бы лучше для христиніанина 
быть заключеннымъ въ яму подъ домомъ узниковъ, но не тамъ. Кого 
отправляли туда, тотъ предоставлялся полному отчаянію. По безграничной злой жестокости вели того, кто ссылался, къ нимъ, такъ какъ 
они (армяне) были очень ревностны въ еретическихъ мысляхъ (халкедонитства) и считали праведностью истязать върующихъ, палачами 
выступали ихъ не одинъ или два или сто, а каждый изъ нихъ по очереди тащилъ его съ своей стороны и истязалъ, было же ихъ около 
трехсотъ».

Почему армяне-халкедониты, о которыхъ говоритъ Никонъ, назывались цатами или цайтами, неизвъстно. Мысль объ этническомъ происхождени названия въ связи съ месопотамскою народностью цовдеями, можетъ быть, и дастъ, какъ было оговорено, какой либо положительный результатъ, но мало объщаетъ его армянская этимологія, за которую стоитъ и о. Карапетъ Теръ-Мкртичянъ (ц. с., стр. 77), будто это армянское слово быр недостаточный, половинчатый, данное въ насмъщку армянами-антихалкедонитами армянамъ-халкедонитамъ. Во-первыхъ, само существованіе такого армянскаго слова еще не доказано: мхитаристы въ Словаръ даютъ это слово съ указаннымъ

<sup>1)</sup>  $\hat{\mathbf{w}}$  аховный нашихъ братіахъ глімы цати (заглавів 35-й главы, П, стр.  $544^{1}$ ), сжщжж братіа наша глімым цаты (36 гл., П, стр.  $547^{1}$ ).

толкованіемъ на основанін цитать, въ которыхъ оно употреблено въ значеніи именно названія нашихъ халкедонитовъ 1). Во-вторыхъ, трудно себѣ представить, чтобы армяне-халкедониты приняли названіе, данное имъ въ насмѣшку армянами-антихалкедонитами, между тѣмъ на Черной Горѣ они сами такъ называли себя, разъ такъ называють ихъ и дружественные имъ греки.

Наконецъ, надо принять во вниманіе, что въ Тактикѣ Никона Черногорца цаты являются подвижниками-пустынниками. Въ соборномъ посланіи антіохійскаго патріарха къ іерусалимскому Евенмію о цатахъ, армянахъ-халкедонитахъ, говорится какъ объ отшельникахъ Черной Горы: слышахŵ во шко цѣтомъ з дрменомъ нѣкыммъ рекше шшелникŵз) дрменскым слоужем. тоу сътворше жилище й безъмаъвствовати з тоу пройзволивше (стр. 5451).

Точно также и архимандрить Петръ, игуменъ обители св. Симеона на Дивной горъ, въ Посланіи къ тому же іерусалимскому патріарху цатовъ характеризуеть какъ отшельниковъ: слышаніє нъкоє приде въ наша слоухы о тоу сжішихъ шшелинкш цатохъ 5). тоу нъгде жилице сътворшимъ ѝ безъмльиствовати пройзколівшій (гл. 35, П, стр. 5461).

И возможно, что названіе «цад» гезр. «цайд» эти армяне-халкедониты носили въ качествъ отшельниковъ 6).

<sup>1)</sup> Въ матеріадахъ подъ этимъ словомъ мхитаристы припутали еще и терминъ выртыване, с спородения възрання означать сидонца. Въ древнихъ армянскихъ текстахъ, переводахъ съ сирійскаго, Сидонъ называется Цайданъ, гевр. Цайдонъ (وورو) по-сирійски. Но въ армянскомъ «сайданаци» употребляется въ значеніи названія какихъ то еретиковъ. Быть можетъ, тутъ имъемъ дъло съ ошибочною подмѣною «сайданаци» вм. «дайсанаци», что будетъ означать дайсанитовъ (се это очень далеко.

<sup>2)</sup> цатомъ Т.

<sup>3)</sup> ФШЕЛНИКОМ Т.

<sup>4)</sup> EIZMOALCTBOBATH T.

<sup>5)</sup> о ту сущну о шелинкох цатох Т.

<sup>6)</sup> Потому я думаль-было объяснить этоть армянскій терминь сирійскою этимологією въ связи съ глаголомь до было отмисленикомо. Во время доклада проф. В. Д. Смирновъ подсказаль возможность сопоставленія его съ арабскимь зайід отмисленико. Такъ какъ «за въ армянскомъ нерёдко чередуется съ «ц», напр. марзпан и марціпан, а h въ устной річи мсчезаеть, то фонетическихъ затрудненій ніть для признанія въ немъ «цайд». Но все же раньше принятія какой-либо этимологіи желательно окончательно установить реальное значеніе слова. Если реальное его значеніе окажется «халкедонить» или «имперскій» (византійскій) по віронсповіданію христіанинь, то надо искать иного объясненія для термина.

Какъ халкедониты, армяне, общавшіеся съ халкедонитами-сирійцами въ Месопотаміи, во всякомъ случать могли называться лишь мелькитами. Названіе «мелькиты» если не раньше, то въ Х-мъ въкъ было извъстно и на съверъ, вдали отъ Сиріи. Грузинскій католикосъ Арсеній, Х-го въка, сообщаеть (Ө. Жорданія, Хрон., І, стр. 315— 316), что персидскій царь Перозъ предлагаль армянамъ или «избрать любое исповъданіе сирійцевъ кромъ исповъданія мелькитовъ (Әрефомь въродную страну».

Въ самой Арменіи халкедониты-армяне, по всей видимости, имѣли съ начала же опредѣленное территоріальное расположеніе. Извѣстныя области, болѣе всего въ сферѣ византійскаго политическаго и культурнаго вліянія, могли состоять въ подавляющемъ большинствѣ или даже сплошь изъ халкедонитовъ. Проводниками этого вліянія были однако не только греки, но и сирійцы-халкедониты и грузины, цѣликомъ примкнувшіе къ халкедонитству.

Въ трехъ указанныхъ направленіяхъ и отхлынули армяне-халкедониты отъ своихъ братьевъ по крови, когда дёло ихъ на родинѣ было проиграно, но отхлынули, повидимому, не всѣ. Въ коренной, даже въ центральной Арменіи долго еще держались армяне-халкедониты, они не переводились тамъ и позднѣе, послѣ полнаго сформированія національной армянской церкви.

Когда государства съ халкедонскимъ православіемъ овладъвали Арменіею, были ли то греки или грузины, армяне-халкедониты, понятно, могли усилиться въ значении. Конечно, со временемъ придется выяснять, насколько армяне-халкедониты позднейшей поры, XII — XIII-го въковъ, сохраняли черты мъстнаго армянскаго же халкедонитства, являлись продолжателями традицій древнихъ армянъ-халкедонитовъ, или насколько, наоборотъ, ряды ихъ пополнялись новыми членами, по той или иной причинъ отпадавщими отъ армянской національной церкви. Несомивно, что случаи такого отпаденія, для насъ менъе интереснаго, бывали, быть можеть, и значительные. При спасаларъ Захаріи и атабегъ Ивано въ эпоху господства грузинъ на соборахъ армянской національной церкви преданы были проклятію «всь единомышленники грузинъ и грековъ» въ церковномъ дълъ (Ст. Орбелянъ, И, изд. Шанн., стр. 203). Очевидно, въ виду имъются единомышленники не изъ армянъ-халкедонитовъ, которыхъ и не считали тогда за армянъ, а — изъ армянъ, членовъ національной церкви. Но пока достаточно и того, что наличность армянъ-халкедонитовъ и въ

это время должна быть признана, при томъ въ значительныхъ размёрахъ. На грузинскомъ языкъ сохранился документь, изданный внервые Бакрадзе (Археологическое путешествіе по Гуріи и Адчар'ь, СПб. 1878, стр. 81). Это списокъ епископовъ или пастырей, конечно, халкедонитскихъ, которые были подчинены грузинскому католикосу. Въ числъ ихъ имъются епархів, расположенныя во внутреннихъ областяхъ Арменін, такъ Анійская, Карсская и Алашкертская съ указаніемъ преділовъ каждой. Въ этихъ преділахъ встрічаются и теперь кое-гат развалины грузинскихъ церквей, точные монастырей, но лишь кое-гдф. По-этому нельзя успоканвать себя предположеніемъ, что будто эти халкедонитскія епархін могли существовать исключительно для грузинъ. Грузинское население въ этихъ краяхъ едва-ли было вообще, и во всякомъ случат его не было въ такомъ количествт. Халкедонитскія епархіи въ самой Арменіи, приходится думать, прежде всего состояли изъ армянъ халкедонитовъ. Армяне-халкедониты имъли церкви, несомивно, и въ городъ Ани. Такъ, расписанная церковь Григорія Просвітителя на склоні къ Ахуряну съ греческими и грузинскими надписями на штукатуркъ была построена армяниномъ-халкедонитомъ: объ этомъ свидетельствуетъ армянская надпись 1215-го года строителя Тиграна родомъ hOненца, высъченная на камняхъ южной стыны, съ упоминаниемъ объ укращении храма иконами, при чемъ иконы названы православнымъ грузинскимъ терминомъ «хат»-и (выш*ь ры* 1). Членомъ тогда уже національной армянской церкви Тигранъ hОненцъ не могъ быть. Католикосъ Ваћанъ за попытку ввести «грузинскія», т. е. халкедонитскія иконы въ армянскую церковь лишился католикосскаго сана и быль вынуждень бъжать въ Васпураканъ въ Х-мъ въкъ.

Армяне-халкедониты и въ Арменіи стали называться смотря по иноземной національности, къ которой они прикрѣплялись. Когда Иванэ Долгорукій перешелъ въ халкедонитство, то про него говорили, что онъ сдѣлался грузиномъ. Часто, конечно, названіе одной группы халкедонитовъ присванвалось другой. Самымъ характернымъ является въ этомъ отношеніи употребленіе слова hором ромей или чрект въ датѣ построенія Анійскаго собора. Армянская надпись о по-



<sup>1)</sup> Слово «хат» употребляеть въ значеніи мконы и армянскій историкъ Степанъ Орбелянъ (изд. Шаһн., П, стр. 126, 2), но здёсь рёчь однако о грузинскомъ парё Давидё, который ставить великую икону («хат»), кресть животворящій и Евангеліе, преддагая покляється грузинскимъ князьямъ.

строенін начинается датировкою: «450-го года армянскаго л'єтосчисленія и 219-го года 1) л'єтосчисленія грековъ ( $\zeta$ on of  $\delta$ g)». До сихъ поръ не опред'єлено, что это за греческая эра, между т'ємъ подъ греками зд'єсь подразум'єваются грузины, какъ халкедониты: 219-ый годъ грузинскаго л'єтосчисленія совершенно соотв'єтствуєть армянской дать 450, именно 1000-му году по Р. Хр.

Неудачи, естественно, заставляли многихъ армянъ-халкедонитовъ отливать изъ Арменіи къ родственнымъ единовърнымъ группамъ. Если и эту единовърную группу постигали невзгоды, и она разсъпвалась въ различныя страны, какъ напр. случилось, по свидетельству Никона Черногорца, съ месопотамскими халкедонитами, то и входившіе въ нее арияне-халкедониты разділяли ся судьбу. И вообщето мы уже знаемъ, что один армяне-халкедониты шли съ грузинами далеко на западъ — въ Болгарію, другіе съ греками въ Палестину, третьи, общавшіеся съ сирійцами, могли потянуться съ ними въ иную дальнюю страну. Быть можеть, отторванные оть родной почвы армянехалкедониты устремлялись также въ Римъ и вообще къ католической церкви. Было бы интересно знать, не являются ли первыми армянами, соединявшимися съ католиками, халкедониты. Несомивно одно, что само халкедонитство сближало ихъ съ римской церковью несравненно болъе, чъмъ яковитовъ, несторіанъ и даже членовъ армянской національной церкви, безусловно антихалкедонитской.

Все сказанное мий казалось нужнымъ сообщить прежде, чймъ попытаться дать объясненіе монгольскому названію христіанъ «аркаунъ»
или «эркеунъ». Еще въ 1872 году В. В. Григорьевъ въ дополненіяхъ
къ статьй А. А. Бобровникова «Граматы вдовы Дарма-баловой и
Буянту-хана» (Труды Вост. отд. Имп. русс. археол. общества, ч. XVI,
стр. 24) писалъ: «эркэутъ разсматриваемой грамоты, ровно какъ и
грамоты Буянту-хана, есть множественное монгольское число отъ
единственнаго эркэунъ, а это — названіе, подъ которымъ изв'єстны
были у Монголовъ «христіяне», сначала — ближайшіе къ нимъ несторіанскаго испов'єданія, а потомъ — вс'є вообще. На это им'єстся несомнічное свидітельство армянскаго писателя ХІІІ віка, Степана Орбеліана, который, говоря объ императоріє монгольскомъ Мангу-хань,
что государь этоть любиль христіанъ, замічаеть: «а христіанъ мон-

<sup>1)</sup> Алишанъ, С. р. 67. Brosset, Les ruines d'Ani стр. 23 сл. (ср. таблицу Ж XLII, повторенную у Алишана, ц. с., стр. 71).

голы зовуть Архаюнъ» (см. Сэнъ-Мартэна: Mémoires sur l'Arménie, II, 133)».

Грамоты эти, одна, Дарма-баловой, 1309-го года, другая, Буянтухана, 1314-го года (ц. с., стр. 7). Григорьевъ привелъ еще два свидётельства объ эркэунахъ, оба изъ «Исторіи Юаньской Династіи» (ц. с., стр. 25): въ одномъ мёстё говорится, «что «въ 1272 году указомъ императорскимъ предписано было, чтобы духовные изъ буддистовъ, дао-сы и эркэуновъ (уе-li-ko-wan), оставившіе безбрачіе и не соблюдавшіе болёе религіозныхъ обязанностей своихъ, должны были считаться наравнё съ (простымъ) народомъ» (т. е. платить подати и нести повинности), въ другомъ — что «въ 1282 году новымъ указомъ подтверждено было, что духовные буддійскіе, даоскіе и эркэунскіе, въ Хо-си, которые обзавелись женами и дётьми, подлежатъ уплатё податей наравнё съ (простымъ) народомъ».

Въ работь «Notes d'épigraphie mongole-chinoise» (Journ. As., 1896, VIII, стр. 403 — 416) Devéria собраль целый рядь свидетельствъ объ аркаунахъ изъ императорскихъ указовъ. Указы эти относятся къ годамъ 1264 (два), 1270, 1276, 1282 (три), 1292, 1309, 1312 и 1314. Данныя последняго указа намъ уже известны изъ статьи Григорьева. Во всёхъ ихъ говорится о сложеніи съ аркауновъ или, наоборотъ, наложеніи на нихъ тёхъ или другихъ повинностей и налоговъ. Очень часто въ этихъ указахъ рѣчь идетъ о духовныхъ лицахъ, въ частности о христіанскихъ (аркаунъ) духовныхъ лицахъ. Но Devéria вездъ предупредительно ставить въ скобкахъ при словъ «аркаунъ» «prètres chrétiens». Изъ контекста обыкновенио, дъйствительно, ясно, что рычь о духовныхъ лицахъ, быть можетъ, священникахъ, а, пожалуй, и іеромонахахъ, и появленіе «аркаунъ» указываеть, повидимому, лишь на христіанское испов'єданіе. Но Devéria неукоснительно сопровождаеть «Arkaon» каждаго указа словами «христіанскіе священники», чтобы подготовить читателя для им'ьющагося у него этимологическаго объясненія. Онъ преподносить эту глоссу и въ такихъ случаяхъ, где едва ли речь пепременно о священникахъ, напр. въ древибищемъ изъ указовъ съ нашимъ словомъ, именно 1262-го года, говорится о наборь для военной службы людей, способныхъ носить оружіе, въ семьяхъ мусульманъ, уйгуровъ, аркауновъ, данишмендовъ. «Данишмендъ» на персидскомъ, действительно, названіе ученаго, въ частности мулы, быть можеть, таково его значеніе н въ императорскихъ указахъ, но это еще не обязываетъ и въ аркаунахъ, стоящихъ рядомъ съ мусульманами и уйгурами вообще, видеть опять христіанскихъ священниковъ.

Самъ Devéria приводить (ц. с., стр. 407, прим. 2) изъ китайскаго же памятника, составленнаго въ царствованіе Чи-Хуна (1330—1332), сокращенный тексть одной памятной надписи, гдѣ сказано ясно, что «Arkaon est le nom d'une religion...».

Самое позднее употребленіе интересующаго насъ слова у китайцевъ относится къ 1329-му году, по указанію Е. Н. Parker'a (China Review, XXIV, стр. 157, см. также Н. Cordier, ц. с., стр. 291): «Девятая луна 1329-го года. Приказано отправленіе буддистскихъ службъ уйгурскими священниками и христіанами (Yelikaun)».

Наличность аркауна со значеніемъ христіанина въ монгольскомъ свидѣтельствуется также и въ передней Азін, прежде всего глоссаріемъ араба-филолога, изданнымъ Пл. М. Меліоранскимъ (Зап. Вост. Отд., XV, стр. 75, 17 и 121). По миѣнію ученаго издателя (п. с., стр. 155), памятникъ этотъ «написанъ вѣроятно въ сѣверозападной Персіи въ эпоху Хулагидовъ» [1256 — 1344].

На персидскомъ объяснение его встръчается и у Рашид-Еддина, какъ отмътилъ еще St. Martin (Mémoires historiques et géographiques sur l'Arménie, 1819, II, стр. 280, прим. 16).

Изв'єстень тоть же монгольскій терминь аркаунь и изъ Та'рйхи Джанан Кушай, еще по цитать у D'Ohsson'а, Histoire des mongols, Amsterdam 1852, II, стр. 264, прим. 1: «Агсаоип». Алан-Еддинь, авторь этой персидской исторіи, говорить подъ 1252-мъ годомъ, что монголы называють христіанъ «аркаўн»омъ. Въ поясненіе этого термина часто приводится еще тоть случай, когда Хулагу осадиль Багдадь и послаль письмо судьямъ, шейхамъ, ученымъ и аркаунамъ, объщая имъ пощаду (Г. Н. Потанинъ, Тангутско-Тибетская окрайна Китая и центральная Монголія, СПб. 1893, т. II, стр. 347).

Цитата, приводимая Григорьевымъ по С. Мартену 1) изъ



<sup>1)</sup> Лишь изъ цитованной выше книги St.-Martin'а знасть наличность этого слова въ армянской литературъ и Henri Cordier, новъйшій издатель путешествія Марко Поло (The Book of Ser Marco Polo, Лондонъ 1903, т. І, стр. 290, прим. 1). О. Палладій зналь о наличности этого слова и въ полномъ трудъ «Степана, равно истерика Вардана, но различаль три армянскія формы: «архаунъ» у Вардана, «аркаунъ» у Степана и «архаіонъ» (агк'ha-ioun) въ Исторіи Орбеліановъ (Г. Н. Потанинъ, Тангутско-Тибетская окрайна Монголіи, П, стр. 347). Очевидно, овъ быль введень въ заблужденіе тремя различными европейскими транскрипціями.

Степана Орбеляна (II, 66 гл., изд. Шаһназаряна, Парижъ 1859, стр. 154 — изд. Эмина, Москва 1861, стр. 292), буквально гласитъ: Мангу-ханъ «очень любилъ христіанъ, которыхъ звали и аркаунами, (разночт.: аркайунами).»

Степанъ Орбелянъ упоминаетъ это сдово, по видимому, въ значеніи вообще христіанина и въ другомъ мѣстѣ (S. Martin, Mémoir., II, стр. 134 = изд. Шаһназаряна, Парижъ 1859, II, стр. 155 = изд. Эмина, Москва, 1861, стр. 299—300, ср. Н. Марръ, Новые матеріалы по армянской эпиграфикѣ, № 5), гдѣ приводятся слова Мангу-хана о Смбатѣ Орбелянѣ: «этого одного аркауна сохранимъ мы для себя и никому другому не дадимъ господствовать надънимъ ¹).

Смбатъ былъ владътельный князь, свътское лицо, съ прекраснымъ образованіемъ. Онъ зналъ пять языковъ: армянскій, грузинскій, уйгурскій, персидскій и монгольскій.

Употребляеть это слово, по всей видимости, въ значени вообще всёхъ христіанъ и армянскій историкъ XIII-го вёка Варданъ (изд. мхит., Венеція 1862, стр. 156—изд. Эмина, Москва 1861, стр. 205—перев. Эмина, Москва 1861, стр. 191): «когда Хулагу увидёлъ насъ», пишетъ Варданъ, путешествовавшій къ монгольскому двору, то не далъ намъ преклонить колена (¿пры) и бить челомъ по ихъ обычаю, какъ бы говоря, что «аркайуны» поклоняются только Богу».

«Аркауны» появляются нёсколько разъ у Вардана въ описаніи того же свиданія историка съ Хулагу (изд. мхит., стр. 158 — изд. Эмина, 207 — перев. Эмина, стр. 193).

«Я сказалъ: «сколько ни есть христіанъ и аркауновъ на морѣ и на сушѣ, сердца всѣхъ ихъ расположены къ тебѣ, и всѣ они молятся о тебѣ». Онъ изволилъ сказать: «вѣрю, что это такъ, но аркауны не находятся на Божьемъ пути, и какія они будутъ творить молитвы обо мнѣ? А если будутъ, то Богъ никогда не услышитъ ихъ. Развѣ аркаунъ сведетъ Бога съ небесъ на землю? Не сведетъ. Скажи имъ, чтобы они пребывали въ Божьемъ пути и творили молитвы».

Я здёсь не вхожу въ разсмотрёніе, съ дёйствительною ли бесёдою имёсмъ мы здёсь дёло или сочиненною историкомъ въ назидательныхъ цёляхъ, для обличенія современныхъ христіанъ устами монгольскаго хана. Для насъ достаточно, что «аркаунъ» употребляется у Вардана въ значеніи христіанина. Разъ въ самомъ началё «христіанинъ» и

<sup>1)</sup> См. также ц. с., II, изд. Шаһназаряна, стр. 159.

«аркаунъ» стоятъ вмѣстѣ, какъ синонимы: это обычное явленіе въ армянскомъ синтаксисѣ, именно постановка двухъ синонимовъ для выраженія одного и того же понятія 1).

Армянскіе историки вовсе не говорять, что терминь аркаунь собственно означаль несторіань, какъ можно заключить изъ словъ Григорьева, да какъ давно старались установить ученые и на Западѣ, напр. Pauthier, въ цитованной ниже статьѣ о попѣ Іоаннѣ 2).

Изъ ихъ показаній видно, что такъ называли монголы вообще христіанъ, но этимологическаго значенія слова они не даютъ, потому ли, что сами его не знаютъ, или потому, что оно, быть можеть, было и безъ объясненія понятно современнымъ армянамъ.

Но, по признанію монголистовъ, монгольской этимологіи этого слова не существуеть. Въ монгольскомъ оно заимствовано<sup>8</sup>). Заимствовано

<sup>1)</sup> Казалось бы, что въ данномъ отрывкѣ «аркаунъ» можно толковать въ значенів варданета, кѣмъ быль и Варданъ, т. е. учителя церкви, но этому мѣшаетъ контекстъ. Изъ дальнѣйшаго разсказа явствуетъ, что ханъ и не зналъ о званіи собесѣдника, когда онъ говорилъ съ Варданомъ объ аркаунахъ.

<sup>2)</sup> Тоже мевніе склоненъ подсказать намъ и теперь еще Henri Cordier (The Book of Ser Marco Polo, I, стр. 290, првм. 1). Отожествляя китайское Yelikhawen съ Arkhaun'omъ, онъ пишетъ: «we may hazard the suggestion that Marha, Siliepan and Yelikhawen meant respectively the Armenian, Syrian, or Jakobite, and Nestorian Churches». Именно потому, что такъ много заняты дошедшіе до насъ памятники несторіанами, учевымъ слёдовало бы, мнё думается, быть особенно осторожными м не присваивать всего христіанскаго въ этихъ краяхъ однимъ несторіанамъ только потому, что подъ вліяніемъ мявестныхъ намъ источниковъ мы успёли составить себё высокое мнёніе, быть можеть, преувеличенное о дёятельности несторіанъ. Во всякомъ случав представляется поразительной стремительность, съ которою Charles-Eudes Bonin признаеть рёшительно несторіанами христіанскихъ священниковъ императорскаго указа 1276-го года, разъ они женаты: «Сев prêtres mariés sont sûrement des Nestoriens» (Journ. As., 1900, XV, стр. 588).

<sup>3)</sup> Извістный путешественникъ Г. Н. Потанинъ пытался объяснить терминъ на монгольской почей, сближая его съ именемъ монгольскаго сказочнаго героя «Эрхемергенть», равно съ именемъ брата Ванъ-хана «Эрке-хара», встръчающемся въ книжномъ сказаніи о Чингисъ-хан'в, и т. п. Основываясь на нівкоторыхъ сказаніяхъ, онъ приходить къ предположению, что архэ (прихо, Арахы?) быль центромъ особаго, можеть быть, до буддійскаго культа и геровив нікоторых в легендв» и въ связи съ этимъ двлаетъ заключевіе, что это имвишееся въ оборотв имя «Эрхе» было подставлено взамћиъ Христа, отецъ же Палладій думаетъ, что «монголы передѣлали имя Христа въ Эркэ» и подъ именами эркэунъ или эркэгутъ следуетъ разуметь «людей Христа» (Тангутско-Тибетская окраина Монголіи, П, стр. 346—347, ср. стр. 135). Г. Н. Потанинъ сюда же привлекаетъ по недоразумбнію и аргуновъ Марко-Поло, какъ показано ниже, не имъющихъ реально ничего общаго съ эркэунами или аркаунами. Очевидно, монголисты не располагають матеріалами монгольскаго языка для уб'ёдительнаго объясненія интересующаго насъ христіанскаго термина. Знакомствомъ съ положенить вопроса въ чуждой инт области я обязанъ ученымъ коллегамъ В. Л. Котвичу и А. Д. Рудневу, равно китансту П. С. Попову, за что и приношу имъ здесь искрениюю благодарность.

однако не отъ сирійцевъ, во всякомъ случав не отъ известныхъ намъ сирійцевъ: сирійскимъ матеріаломъ его не удается истолковать. Но рядомъ съ сирійцами въ Средней Азіи существовали и армяне.

Въ монгольскую эпоху армяне оказываются обосновавшимися съ семьями даже въ далекомъ Китаъ.

Изъ письма минорита Андрея отъ 1326-го года узнаемъ, что одна богатая армянка въ это время въ Кантонъ построила большую, красивую церковь, повидимому, приходскую, но тутъ въ дъло втерлись католические миссіонеры 1).

Каталанская карта 1375-года давно свидетельствуеть, что у армянь быль монастырь у Исыкъ-куля.

Армяне эти, повидимому, не составляли обособленной отъ сирійцевъ церкви: 1) единственная пока, свид'єтельствующая объ армянахъ и дошедшая до насъ надпись изъ этого края, 1323-го года, двуязычна, на армянскомъ и сирійскомъ языкахъ (см. Зап. Вост. Отд., т. VIII, стр. 344—349), 2) въ самихъ сирійскихъ, такъ называемыхъ несторіанскихъ падписяхъ встрічаются имена въ армянской форм'є, напр. Погосъ (см. Н. Марръ, ц. с., стр. 348).

Палеографическое изучение армянской надписи обнаружило въ ней одну весьма ръдкую арханческую черту (ц. с., стр. 345—346), и письмо ея можеть быть повторениемъ древняго типа, занесеннаго въ Семиръчие въ раннюю эпоху.

Такъ какъ миссіонеры шли по торговымъ путямъ, то естественно

<sup>1)</sup> Le Quien, Oriens Christ. III, 1358. Здёсь Кантонъ, собственно Kuang tong, написано по ошибкё Cayton (см. Neumann, Versuch einer Geschichte d. Arm. Liter., стр. VII). Латинскій текстъ письма по Le Quien'y гласить: «... Est quaedam magna civitas juxta mare oceanum, quae vocatur lingua persica Cayton, in qua civitate una dives domina Armena ecclesiam erexit praeclaram satis et grandem, quam quidem de ipsius voluntate per archiepiscopum in cathedralem erectam cum competentibus dotibus, fratri Gerardo episcopo et fratribus qui cum eo erant donavit in vita et in morte reliquit; qui primus eamdem cathedram suscepit. Mortuo autem dicto episcopo, ibique sepulto, voluit archiepiscopus in eadem ecclesia me facere successorem; sed huiusmodi locationi et successioni me non praebente assensum, ipsam contulit fratri Peregrino episcopo memorato qui illuc, habita opportunitate, se contulit et postquam paucis annis rexit eamdem, anno Domini 1322. in crastino octavae Apostolorum Petri et Pauli (die 7 jul.) diem clausit extremum....

<sup>«</sup>Denique non longo elapso tempore post obitum fratris Peregrini, recepi decretum archiepiscopi de locatione nostra in memorata ecclesia cathedrali, cuius locationi assensum praebui, causa rationali suadente: et nunc in loco vel ecclesia civitatis, nunc in eremitorio moram facio juxta meae libitum voluntatis etc. Sane in isto vasto imperio sunt gentes de omni natione quae sub coelo est, et de omni secta, et conceditur omnibus et singulis vivere secundum sectam suam»...

предположить, что эти далекіе пути на востокъ рано должны были быть известны торговымь людямь Арменіи. Я отнюдь не хочу опираться на въ высшей степени ложное представление объ армянахъ, какъ о торговой по природ'в націн, когда на самомъ д'ел ядромъ армянства является и до сего дня крестьянское земледельческое населеніе. Наобороть, торговыя наклонности, исторически развившіяся у армянъ, на мой взглядъ, прямо пропорціональны ихъ денаціонализаціи. Можно, думается мнь, утверждать, что торговый классь въ древности вышель изъ армянъ, отрывавшихся отъ народной почвы и становившихся на путь денаціонализацін, и первыми армянами такого космополитическаго настроенія въ столь же феодальной въ то время странъ, какъ и Грузія, могли быть лишь теснимые у себя армяне, раньше всего армяне-манихен, армяне-павликіане и армяне-халкедониты. Такой взглядъ намъ помогъ бы, быть можетъ, установить хронологію и составъ армянскихъ переселенческихъ движеній въ Россію, на Волгу и къ Азову, въ Болгарію и въ Киликію, переселеній, несомнічно, предшествовавшихъ паденію Ани, съ которымъ они связываются въ значительной степени по недоразумению. Надо помнить, что переседенческое движение армянъ вызывалось народно-общественною психологією, а послідняя въ свою очередь опреділялась въ то время прежде всего религіозными интересами. Во имя осуществленія въроисповедных идеаловь приносилось въ жертву все національное благополучіе. Еще Лазарь Парпскій (изд. 1873, стр. 141—142) даеть выражение этому настроению, не колебавшемуся, и преданность родной жемыть, патріотизмъ, ставить ниже религіозныхъ интересовъ: «или будемъ жить, служа истинной Христовой въръ, въ которой родились мы обновленіемъ въ купели благодаря пресвятому ученію мученика Григорія и его чада, или, оставивъ край, отправимся въ чужую сторону, каждый съ женою и дътьми, уповая твердо на слово Спасителя Житвотворца: «когда васъ будуть гнать изъ этого града, бъгите въ другой».

Несомнённо одно, что ариянскія переселенія направлялись по великимъ торговымъ путямъ, такь по северному черезъ Дербентскій проходъ прослеживается движеніе на северъ къ приволжскимъ болгарамъ, на западъ къ Азовскому морю и, повидимому, и на востокъ въ Китай. Для более поздняго времени монгольской эпохи, Devéria старается установить, что черезъ Сарай прибывали въ Китай христіане греческаго исповеданія. Арияне-халкедониты съ этимъ направленіемъ

могли быть знакомы задолго до монголовь, но ничто не мѣшало имъ двигаться и черезъ Персію. Если персы, какъ пишеть объ этомъ и католикось Арсеній, не терпѣли армянъ-халкедонитовъ въ подвластной имъ Арменіи, то только ввиду сосѣдства ея съ халкедонитской Византіею, но они имъ могли предоставлять полный просторъ не только для движенія въ зарубежный Китай, но и въ восточныя области самой Персіи.

Болве того, персидскіе цари сами могли принимать и насильственныя віры для выселенія упорных халкедонитовъ изъ Арменіи, да вообще съ западной окранны на востокъ, какъ византійскіе императоры одно время охотно поселяли во Оракію для борьбы съ съверными варварами армянскихъ павликіанъ, гонимыхъ въ самой имперіи. Любопытно бы знать, какого были исповеданія армяне, которыхъ въ последнюю четверть VI-го века нашель въ вирканскомъ, т. е. гирканскомъ марзапанствъ Смбатъ Багратидъ, назначенный его правителемъ. Объ этомъ разсказываеть еще Себеосъ, историкъ VII-го въка (гл. XIV, изд. Патканова, стр. 59-60-перев. русск., стр. 66-перев. франц. Fr. Macler, Парижъ 1904, стр. 43). О томъ же случав упоминаетъ и рядъ позднейшихъ армянскихъ историковъ: католикосъ Іоаннъ (стр. 40—41), Степанъ Таронскій (взд. Спб., стр. 85—86), Самунль Анійскій, Мхитаръ Айривапкскій и Киракосъ Гандзакскій (изд. Эмина, стр. 29). Ограничусь болье обстоятельнымъ изложеніемъ католикоса Іоанна: персидскій царь Хосрой Смбату Багратиду даеть «вирканское марзапанство. Отправившись же и прибывъ въ ту страну, Сибатъ находить тамъ племена, плененныя изъ Арменіи и поселенныя въ Туркестанъ со стороны великой пустыни, называемой Сагастаномъ. Собственный языкъ, оказалось, они забыли и грамотность у нихъ весьма убыла. Увидевъ Смбата, они очень обрадовались и по его приказанію опять принялись за изученіе армянской азбуки, возстановили языкъ и, выучившись армянской грамотъ, утвердились въ въръ. Затъмъ Смбатъ велъть великому патріарху нашему Монсею поставить имъ епископомъ 1) какого-то священияка изъ нихъ же, по нисни Авеля. И такимъ образомъ образуетъ онъ изъ нихъ эпархію великаго престола святого Григорія, существующую и въ наше время».

Въ Х-мъ вѣкѣ, когда писалъ католикосъ Іоаннъ, эта армянская эпархія, повидимому, существовала на сѣверо-востокѣ Персіи, и тогда



<sup>1)</sup> По Степану Таронскому, «вардапетомъ».

она, весьма въроятно, подчинялась главъ армянской національной церкви. Около этого времени армянская церковь существовала и въ Хорасанъ, судя по одному списку армянскаго Евангелія, хранящемуся въ Джульфъ 1). Это—пергаментная рукопись крупнаго иниціальнаго письма, древнъйшая среди джульфинскаго собранія, написанная, повидимому, до X-го въка. Рукопись «возобновлялась» раза два, написана же она была въ Хорасанъ.

Но въ VI-мъ въкъ національное церковное направленіе въ Арменіи лишь начинало выражаться. Гирканскіе армяне, выселенные изъ родины за много лътъ предъ тъмъ, конечно, и не могли быть членами напіональной армянской перкви. Себеосъ и не говорить этого. Правда, о гирканскихъ армянахъ, по всей въроятности, существовало особое сказаніе, которымъ пользовались и Себеосъ, и позднійшіе армянскіе историки, дающіе нікоторыя отличныя подробности, слідовательно, на Себеоса нъть основанія смотрьть, какъ на первоисточникь по вопросу (ср. К. Паткановъ, Исторія императора Иракла, стр. 201, први. 149), но все же онъ болъе древній и сравнительно менье предубъжденный писатель, а онъ пишеть такъ: «въ той странъ (Вирканіи) находилось племя, плъненное изъ Арменіи и поселенное по окраинъ великой пустыни, со стороны Туркестана и Дельастана. (Люди этого племени) забыли свой языкъ, грамотность убыла у няхъ (или: въ Писанін ослабъли они) и чувствовали недостатокъ въ чинъ священства. Находились тамъ и изъ племени кодрієвъ, захваченные въ плънъ нашими мужами. Находились тамъ не въ маломъ количествъ и изъ греческаго владычества, также изъ сирійскаго края. Кодрійское племя было нев'врующее. Для христіанъ же взощель великій свёть, они укрепились въ вере, стали **ччиться** грамоть (или: Писанію) и языку (Писанія) и утвердили въ чинь священства для той страны некоего іерея (ерец) изъ ихъ же среды, котораго звали Авелемъ»<sup>2</sup>). Въ изложени Себеоса важно то, что онъ

<sup>1)</sup> Сведенівни объ этомъ списке я обязань отпу Сибату Теръ-Авегисяну.

<sup>2)</sup> Въ недавно появившемся французскомъ переводъ рядъ неточностей, такъ а) — пръ дъръте р 2-ушиний брерт племя, плиненное изъ приянской земли, Macler передаетъ: «des captives arméniens». Съ — пр согласовано прилагательное, стоящее во мно-жественномъ числъ, такъ какъ оно — собирательное. Можно бы его перевести, по-жалуй, и словомъ «народъ», но не «народы», какъ переведено у Патанова; в) вишине поселенное Масler передаетъ: «сащре́»; с) пря дъръзый бършеръ при фрр захвачение съ племъ нашими мужами при наличномъ чтеніи также не имъю основанія понимать такъ, какъ предлагаетъ Масler: «qui атаіець été faits prisoniers атес les потгев», котя такъ перевель въ свое время и Паткановъ. Для такого перевода недостаетъ предлога дъръ.

говорить объ армянахъ, выселенныхъ изъ Арменіи, съ христіанамипоселенцами изъ преділовъ греческаго владычества и сирійскаго края: были ли эти христіане также армяне, или греки и сирійцы, все равно, естественніе всего предположить, что річь о членахъ одной и той же христіанской церкви, признававшейся политически опасною на западной окраинъ Персіи, именно халкедонитской.

Армяне-халкедониты и были, по всей в роятности, въ числе піонеровъ армянскаго движенія въ далекія восточныя страны. Пока армяне-халкедонаты не порывала окончательно связи съ роданою, она и могли быть посредниками въ ознакомленіи своихъ сородичей съ Китаемъ. На почев такого ранняго ознакомленія въ армянской исторической литературь возникли, въроятно, легенды о китайскомъ пронехожденів армянских в княжеских родовъ Орбеліановъ и Мамиконянь, легенды, которымь по недоразумёнію оказывалось полное довъріе, какъ историческимъ даннымъ (Brosset, Hist. de la Siounie, I, стр. 210, прим. 9). Орбеліаны и Мамиконяны но происхожденію безспорно мъстные роды, если даже и не армянскіе. Легенды же объ ихъ китайскомъ родстве не древнее VIII-го века. Оне выработаны путемъ этемологизацій, излюбленных въ эллинофильских кругахъ, т. е. опять таки, по моему представленію, въ сферв армянской халкедонитской дъятельности. Знакомство съ этой легендой проявляется и въ Географія Хоренскаго (взд. Патканова, стр. 25-русск. перев., стр. 84). Въ другой армянской Географіи XIII-го въка, сочиненіи Вардана, сохранилось прямо-таки свёдёніе о христіанахъ въ Средней Авін. Варданъ ихъ называеть православными, почему предполагалось, предполагаль и я такъ (Надгробный камень изъ Семиричія съ армянскосирійской надписью 1323 г., Зап. Вост. Отд., VIII, стр. 848—349), что разъ ариянскій писатель называеть ихъ православными, то они единовърны съ армянами-грегорянами. Но самъ Варданъ проговаривается, что у этихъ «православныхъ» были особенности 1). Съ другой стороны, Варданъ, очевидно, повторяетъ слово «православный» изъ какого-то источника, который могь быть халкедонитскимъ, и въ такомъ случав этотъ терминъ окажется равнозначущимъ халкедониту.

И, действительно, единеніе армянъ съ сирійцами въ Средней Азіи, свидетельствуемое эпиграфическими памятинками Семиречія, возбуж-

<sup>1)</sup> Упоминаемая Варданомъ особенность, существованіе у никъ лишь Евангелія Матеея, сама по себѣ, конечно, ничего еще не говорить, но надо отмѣтить, что армянскій географъ признаваль особенность у тѣхъ «православных».

даеть сомниніе въ томъ, чтобы армяне ті были, какъ теперь выражаются, «грегорянами», точніе членами армянской національной церкви.

Надо отмѣтить, что въ сирійскихъ текстахъ семирѣченскихъ надгробныхъ надписей попадаются нѣкоторые слѣды эллинофильства, 
быть можеть, переживанія прежняго исповѣданія. Такъ, любонытно 
наличіе греческихъ именъ Александръ, Февронія и др. Насчетъ имени 
Іулиты (№ 50, 11) и проф. Хвольсонъ замѣчаетъ (ц. с., стр. 134), 
что оно «kommt im Westen als Name einiger Heiligen vor». И, дѣйствительно, это женское имя виѣстѣ съ Киріакомъ (Форьбор), также 
наличнымъ въ надписяхъ, но рѣдкимъ, по мнѣнію проф. Хвольсона 
(ц. с., стр. 134), у сирійцевъ, самыя обыкновенныя имена именю у 
восточныхъ халкедонитовъ. Перешли всѣ эти имена и въ армянскую 
національную церковь, и весьма популярны въ ней впрочемъ кромѣ 
Февронів, хотя память и житіе послѣдней также имѣются на армянскомъ 1).

Особенно характерна грецизованная форма Інсуса: ФОДД Ишусъ вм. обычной СОДД Ишукъ (D. Ch wolson, Syr.-nestor. Grabinschriften, 1890, стр. 27, № 50,10). Проф. Хвольсонъ указываеть, что греческая форма ФОДД встречается и въ сирійской литературе (ц. с., стр. 133), но, если не ошибаюсь, только въ сиро-палестинской и отнюдь не въ несторіанской или даже іаковитской. Эта же форма господствуеть и въ армянскомъ языке, внесенная въ него эллинофилами, какъ мне представляется, если не халкедонитами, то весьма близкими къ нимъ по духу 3).

Женское имя персидскаго происхожденія «Ширин» (ц. с., стр. 82, № 49,2), гезр. «Шерин», для насъ представляеть интересъ не столько тёмъ, что это «ein bekannter persischer Frauenname (ц. с., стр. 135), сколько тёмъ, что такъ (Scherin) называлась одна «великая отшель-

<sup>1)</sup> Киріакомъ между прочимъ назывался одинъ изъ епископовъ, поставленныхъ въ Арменіи самимъ Григоріемъ Просвътителемъ.

<sup>2)</sup> Независию отъ халкедонитетва справка въ ариянскихъ матеріалахъ облегчила бы пониманіе наличныхъ въ надписяхъ именъ: а) Шелиха по-сирійски значитъ апостолъ, по ариянски Аракеалъ, гезр. Аракелъ, и это самое обычное имя у ариянъ (ср. D. Chwolson, ц. с., стр. 184), b) женское имя јалад толкуется какъ греческое борха́с, что по ариянски Айцеаминкъ: и у ариянъ это женское имя, е) «Иванигъ» надписи № 27,3 предметъ различныхъ догадокъ (ц. с., стр. 57—58), представляетъ діалектическую уменьшительную форму на «иг» вм. «ик» имени Ивана, гезр. «Іоана»: «Іоанигъ» (дала в орма «Иваникъ» (ср. груз. Иваника). Въ ариянскихъ надписяхъ встръчается и форма «Иваникъ», такъ напр. въ одной надписи 1344-го года (С. Джалаля в ъ. карама. в прев бъщеновъ, П, стр. 128).

ница», по восторженному выраженію агіографа, «благословенная между женъ». Для насъ любопытно именно то, что по этому поводу на пол'в рукописи на сирійскомъ же язык'в читается: «впереди всёхъ (женъ) идетъ Марія, Богородица». (Dr. Henrich Goussen, Martyrius Sahdona's Leben und Werke nach einer syrischen Handschrift in Strassburg <sup>1</sup>/E., Leipzig 1897, стр. 6,8 <sup>1</sup>). И н'тъ ничего нев'вроятнаго, если въ этихъ памятникахъ сказались бы кое-какія переживанія халкедонитскаго испов'єданія.

Вас. Влад. Бартольдъ въ стать «О христіанств въ Туркестан въ до-монгольскій періодъ» (Зап. Вост. Отд., VIII, стр. 10—11) указаль на наличность и православныхъ халкедонитовъ въ интересующихъ насъ краяхъ: после арабскаго завоеванія халкедониты вторично получають доступъ въ среднюю Азію; въ ХІ-мъ в к в мерв былъ халкедонитскій митрополитъ.

Для поздняго времени спеціально выясненіемъ роли халкедонитовъ у монголовъ занимался Devéria въ работь «Notes d'épigraphie mongole-chinoise» (Journal Asiatique, 1896, VIII, стр. 425 сл.). Но онъ не быль въ курсь сложнаго халкедонитскаго дъла на Востокь среди алановъ, грузинъ и армянъ, еще менье, разумьется, могъ онъ имътъ понятіе объ армянахъ-халкедонитахъ. Онъ не зналъ, повидимому, даже того, что этническія названія здъсь часто служили въропсповъдными, такъ особенно «греческій» и отчасти «грузинскій» въ значенія халкедонита. Но все же для насъ интересенъ конечный итогъ собранныхъ имъ впервые вмъстъ свидътельствъ о халкедонитахъ въ Монголія и Китаъ, въ томъ числъ о грузинахъ и аланахъ. Они, по мнѣнію Devéria, доказываютъ достаточно ясно существованіе значительной группы христіанъ греческаго исповъданія среди монголовъ XIII-го и XIV-го въковъ (Journ. As., 1896, VIII, стр. 436).

Еще значительнее и вліятельнее были, какъ оказывается, халкедониты до половины XIII-го века, о каковомъ времени европейскіе путешественники мало могуть намъ сообщить. Впрочемъ показанія путешественниковъ о христіанскихъ исповеданіяхъ въ Средней Азіи вообще должны быть принимаемы сиш grano salis, такъ какъ внутреннія

<sup>1)</sup> Кстати, въ памятникѣ, описанномъ д-ромъ Гуссеномъ, встрѣчается (стр. 11) имя Баршабба, съ чѣмъ и можно отожествить разго одной семирѣченской над-гробной надписи (Chwolson, ц. с. ,стр. 101, № XXI). Это то имя «Ват-Schabā», про которое проф. Хвольсонъ писалъ (ц. с., стр. 188): «ist syrisch, kommt aber, glaube ich, sonst in der syrischen Literatur nicht vor».

особенности восточныхъ христіанъ различныхъ церквей имъ были въ значительной степени малодоступны. Camb Charles-Eudes Bonin. такъ расположенный къ мысли объ исключительномъ господствѣ несторіань, допускаеть возможность того, чтобы даже Марко Поло приняль «алановъ, греческаго исповеданія» въ Китае за несторіанъ (Journ. As., 1900, XV, стр. 589). Западнымъ путешественникамъ тыть легче было ошибиться, что ко времени ихъ появленія различныя исповеданія на этой далекой чужбине могли скреститься и сплавиться (см. Devéria, п. с., стр. 438), а главенство господствовавшаго въ эту эпоху несторіанства, конечно, не могло содійствовать составленію правильнаго историческаго возэртнія на предметь. Такое подавляющее господство несторіанъ не было зав'єщано. Оно восходило къ половин'є ХПІ-го віка. Когда по смерти несторіанскаго патріарха Макики въ Багдадъ его мъсто въ 1266-мъ году занялъ Мар-Денна, яковитское и халкедонитское (мелькитское) духовенство было сдёлано подвёдомственнымъ ему. Онъ былъ облеченъ правомъ разбирать судебныя дъла яковитовъ и халкедонитовъ (литер, вопроса процитована у Devéria, ц. с., стр. 403-404). Съ этимъ событіемъ находится, повидимому, въ связи подчинение хорезмскихъ христіанъ въ XIII-мъ въкъ антіохійскому патріарху: предвидя опасность своему испов'єданію отъ усилившагося несторіанства, часть ихъ могла искать свою крыпость въ болье тысномы единения сы единовырною метрополією. Подчиненіе хорезискихъ христіанъ антіохійскому патріарху ясно показываеть, какъ то заметиль В. В. Бартольдъ (ц. с., стр. 19), что они были халкедониты или яковиты. Любопытная подробность, приводимая проф. Бартольдомъ (ib.) изъ Бируни, говорить также, пожалуй, въ пользу халкедонитства хорезискихъ христіанъ, притомъ халкедонитства армяно-грузинского склада. Указавъ, что проф. Хвольсонъ «предполагаетъ здісь (среди гузовъ) также участіе христіанъ другихъ исповіданій, кромъ несторіанскаго», В. В. Бартольдъ пишеть: «и, дъйствительно, къ гузамъ могли проникнуть византійскіе миссіонеры, действовавшіе, какъ извъстно, среди ихъ западныхъ сосъдей — хазаръ. Кромъ того надо принять во вниманіе близость гузовъ къ Хорезму, гдѣ также были христіане, не принадлежащіе къ несторіанамъ. 4-го іяра (мая) хорезмскіе христіане, по словамъ Бируни, справляли «праздникъ розъ» (въ церковь приносили свъжія розы): по преданію Богородица въ этоть день поднесла розу матери Іоанна Крестителя».

Нам'єчаются факты въ пользу наличія «праздника розъ» въ древней

армянской и грузинской церкви, и именно въ пользу того преданія, которое приводить проф. Бартольдъ изъ Бируни<sup>1</sup>).

Въ названныхъ церквахъ не только существовалъ «праздникъ розъ», но и пользовался большою популярностью. У грузинъ онъ назывался പ്രാര്ത്തൻ вардоба 2). У нихъ же существоваль мёсяць, окрещенный названиемъ этого праздника: გარდობის-თთუს вардобісттуей, какъ теперь существують названія месяцевь по праздникамь, напр. маріобис-тво авчусть, гіоргобис-тво ноябрь. Словари місяць «вардобис» толкують маемъ. Можно, конечно, возражать, что въ Грузін, какъ и въ Арменін, календарь въ древности былъ съ подвижными місяцами. И, дійствительно, попадаются показанія въ пользу того, что не всегда легко отожествлять месяць «вардобис» съ нашимъ маемъ. Напр. въ древне-грузинскомъ Сборникъ житій святыхъ, носящемъ следы армянскаго вліянія, о «празднике розъ» упоминается въ вставочномъ примъчани предъ чтеніемъ 28-го декабря (Н. Марръ, Агіограф, матеріалы по грузинскимъ рукописямъ Ивера, І, Зап. Вост. отд. Имп. русск. археол. общ., XIII, стр. 49). Въ этомъ Сборникъ 28-го декабря помъщено «Мученичество Петра», но, очевидно, переписчику было уже извъстно празднованіе Петра съ Павломъ 29 іюня, и это-то обстоятельство побудило его сдёлать слёдующую вставку: «память святых впостоловъ Петра и Павла (замученныхъ) въ Римѣ, (чествуется) за восемь дней «до праздника розъ». По этому тексту «праздникъ розъ» приходился 7-го іюля. Или еще въ грузинскомъ переводъ Номоканона Іоанна (изд. А. С. Хаханова, 1902, стр. 66) упоминается о двухъ постахъ «Рождества Христова и святыхъ апостоловъ, каковой (постъ) грузины называютъ (постомъ)

<sup>1)</sup> Извѣстенъ въ вседенской церкви родисмосъ (δοδισμός), т. е. розовникъ (rosalia у датинянъ), но такъ называется праздникъ въ честь евангелиста Іоанна Богослова. По мѣсяцеслову Василія: «гробъ, въ которомъ великій апостолъ и евангелистъ Іоаннъ предъ предоженіемъ погребенъ, каждогодно 8 мѣсяца мая, изволеніемъ Духа святого, внезапно источаетъ и издаетъ св. прахъ (хόνιν), который мѣстные жители (въ Ефесѣ) называютъ манною». «Нѣкоторые думаютъ, что самая манна называлась ρόδις (розовая мазь, розовый порошокъ). Но другіе... гораздо вѣрнѣе разумѣютъ празднованіе съ употребленіемъ весеннихъ розъ, какъ у насъ цвѣтовъ въ Троицынъ день; ибо это наименованіе праздника родисмосъ употребляется и въ отношенія къ другимъ святымъ въ весеннее время», напр. 9 мая въ отношенія къ патріарху Тямовею, 25 мая— деодору (Архіеп. Сергій, Полный мѣсяцесловъ Востока, II, 171—172).

<sup>2)</sup> Вард-и роза, а «оба» — суффиксъ отвлеченныхъ понятій, прежде всего отглагольныхъ именъ, а также названій праздинковъ, напр. маріоба праздинк св. Маріи (Успеніе Богоматери), гіоргоба праздинк св. Георгія и т. п.

«праздника розъ» 1). По этому тексту, «праздникъ розъ» долженъ былъ быть вы іюнь, когда приходится быть «посту апостоловь», т. е. Петровскому посту. Быль ли однако у грузинъ постъ «праздника розъ» отличенъ отъ «носта апостоловъ» всегда только по названію, или и по реальному значенію? Т. е. не произошло ли здісь приспособленіе названія містнаго церковнаго поста къ посту нному? Дъло въ томъ, что постъ «праздника розъ» грузинъ по названію совпадаеть съ армянскимъ постомъ также «праздника розъ» или популярнейшаго армянскаго нраздника «Вардаваръ»<sup>2</sup>). Правда, въ армянской церкви Вардаваръ получило значеніе праздника Преображенія, но и здёсь, очевидно, имъемъ приспособление мъстнаго эортологическаго названия къ иному празднику. И въ этомъ наибольшая опасность для гипотезы В. В. Болотова объ армянскомъ происхождении правдника Преображения. Праздникъ этотъ въ восточной касолической церкви становится общимъ лишь съ VIII-го въка в). Названіе П. Петри постубний или Преображение въ армянскомъ имветъ все шансы быть нововведеніемъ грекофиловъ, которые и могли ввести самый праздникъ, чтобы подставить вмѣсто мѣстнаго перковнаго праздника, тогда еще сильнее, надо думать, насыщеннаго переживаніями языческаго праздника. Языческій прототипъ, армянскій по В. В. Болотову (п. с., стр. 619) и по традиціонному армянскому представленію, чисто канпадокійскій по П. Каролидесу (Γλωσσάριον συγκριτικόν έλληνοκαππαδοχιχών λέξεων, Смирна 1885, стр. 73 сл.), въ данный моментъ намъ не интересенъ. Важенъ выясняющійся фактъ существованія въ древней армянской и древней грузинской церкви м'встнаго «праздника розъ» (арм. «Вардаваръ», груз. «Вардоба»), впоследстви въ армянской національной церкви отожествленнаго съ Преображеніемъ. Въ живой старинъ каппадокійцевъ безразлично, говорять ли они по гречески или по турецки, до сихъ поръ празднуется народный праздникъ Βαρτουβάρ,

<sup>1)</sup> А. С. Хахановъ дастъ неточный переводъ: «Рождества Христова и свв. апостоловъ, [въ мъсяцъ] который грузины называютъ мъсяцем розъ». Въ текстъ ръча нътъ о мъсяцъ.

<sup>2)</sup> О различных толкованіях термина, въ составъ котораго во всякомъ случав входить вард роза, см. В. В. Болотовъ, ц. с., стр. 619, прим. 56.

<sup>3)</sup> Болье или менье подлинныя свидьтельства о наличіи Преображенія въ числь праздниковъ христіанской церкви вообще гдь либо относятся лишь къ половинь V-го выка (Архіен. Сергій, Полный Місяпесковъ Востока, 1901, П, стр. 818). Потому-то неосновательно армянское преданіе о томъ, будто Григорій Просвытитель въ IV-мъ выка подміннять языческому празднику Вардаваръ христіанское Преображеніе подътимъ же названіемъ Вардаваръ (Gius. Cappelletti, L'Armenia, III, стр. 18).

т. е. тотъ же Вардаваръ. Празднуется онъ въ шестое послъ пасхи воскресенье, но подробности празднованія во многихь отношеніяхь представляють повтореніе народнаго праздника, совершаемаго «прочими греками» въ день Іоанна Крестителя 24-го іюня (П. Кародібис. ц. с., стр. 72). Главная часть празднованія — это гаданіе. У армянъ существуеть тоть же обрядь: у нихь обыкновенно это празднованіе-гаданіе совершается въ Вознесеніе, собственно въ канунъ Вознесенія (Π. Καρολίδης, ц. с., стр. 73, Ц дд. ζωδη. III 1898, III, стр. 258-259, 1900, VI, стр. 370-371, 1903, X, стр. 266), но тоже самое празднование иногда происходить въ Вардаваръ (1197сыбу., 1903, X, стр. 268). На близость этого армянскаго праздника въ древности къ памяти объ Іоаннъ Креститель ясно указываеть то, что до сихъ поръ Вардаваръ связанъ съ всенароднымъ армянскимъ паломничествомъ изъ отдаленивищихъ мъстностей въ храмъ I. Предтечи, въ Муше. И въ Константинополе въ праздникъ Вардаваръ армяне «собираются многочисленной толпою въ храмъ св. Предтечи, гдъ въ этотъ день производится большая продажа голубей: каждый покупаетъ ихъ побольше и отпускаетъ, не зная значенія этого обычая. Ввиду этого обычая турки называють этоть день праздникомъ голубей» (Cappelletti, п. с., III, стр. 19). Въ Таронъ, да и во многихъ другихъ частяхъ Арменіи (Cappelletti, ц. с., стр. 18, Дшильи шаршер., 1897, кн. III, стр. 277) кром' того, что выпускають голубей, окропляють другь друга водою, несуть въ церковь букеты розъ и кладуть ихъ передъ алтаремъ. У армянъ существуеть толкованіе, что прежде праздникъ былъ въ память потопа, что голубь и вода символическія указанія потопа и возвращенія голубя къ Ною въ ковчегъ. Въ этомъ толкованіи важно то, что въ основі его лежить мысль объ нномъ древнемъ церковномъ приспособления Вардавара, отличномъ отъ отожествленія его съ Преображеніемъ. Связь того древняго церковнаго приспособленія съ памятью о св. Іоанн'в Предтечт не можеть подлежать сомниню ввиду всенароднаго паломинчества въ этотъ день именно въ храмъ Предтечи. Вода и голубь могутъ символизировать именно Іоанна Крестителя. Въ частности пускание голубей можетъ указывать на привътствование Мариею безплодной Елизаветь о возвъщенномъ ей ангеломъ зачати Іоанна Крестителя. Любопытною въ этомъ отношенім параллелью представляется пусканіе птицъ у русскихъ въ Благовъщение. Болье любопытно и важно для нашего вопроса, что среди армянъ Джавахій или Джавахетій именно въ два праздника,

Богородичный и Вардаваръ, безплодныя совершають паломинчество въ ихъ местную святыню, храмъ св. Георгія (1194. Сшел., 1896, І. стр. 372). Словомъ, наличные пока армянскіе матеріалы оказывають довольно сильную поддержку для того, чтобы въ армянскомъ Вардаваръ признать праздникъ Богоматери, привътствующей Елезавету по случаю зачатія Іоанна Крестителя. Таковъ же быль, по всей видимости, и грузинскій праздникъ Вардоба. Онъ приходился, какъ мы видели, по некоторымъ грузинскимъ текстамъ, и въ іюне, и въ іюле, точно подвижной армянскій Вардаварь, но по неподвижному календарю въ месяце мае, какъ праздникъ хорезмскихъ христіанъ. Въ грузинскихъ сборникахъ песнопеній Синайскаго монастыря мне раза два попался и день этого праздника съ такою пометкою: «Праздникъ розъ (Вардоба) Богородицы 15-го мая». Въ древней армянской церкви память Іоанна Крестителя чествовалась, судя по Агаеангелу (Тифл. изд., 482), въ началъ года, т. е. перваго «навасарда», что соотвътствуеть по неподвижному календарю 11-му августа. Это быль праздникъ чествованія мощей Предтечи, но онъ, естественно, могъ вибщать въ себе и память о различныхъ моментахъ его жизни, въ томъ числь объ его рождения 1). И такимъ образомъ въ грузинскомъ «праздник розъ Богородицы» (дободовая доболь выбодовая), происходившемъ 15-го мая, т. е. за три мъсяца до дня памяти Іоанна Предтечи, а, следовательно, и въ родственномъ съ нимъ церковно-армянскомъ Вардаварѣ легко можетъ быть признано чествование того дня, когда Марія узнаеть оть ангела, что ея родственница Елисавета, называемая безплодною, зачала сына, Іоанна Крестителя, въ старости своей, и ей уже шестой итсяць, и она съ посприностью пошла въ нагорную страну, въ городъ Іудинъ, вощла въ домъ Захаріи и привътствовала Елисавету (Лука 1, 36-40).

Во всякомъ случать очевидно, что во второй половинть XIII-го вта халкедониты теряють въ интересующемъ насъ районт независимое положение, судя по источникамъ, кстати сказать, несторіанскимъ. Но и безусловно довтряя несторіанамъ, мы должны заявить,

<sup>1)</sup> Рождества Іоанна 24 іюня армянская церковь не знасть, да оно, по изысканію В. В. Болотова (ц. с., стр. 608), и установлено-то на Западів. Въ вынішних в календаряхъ армянской національной церкви Рождество І. Предтечи нахожу 15-го, гезр. 14-го января, что можно объяснить перенесеніемъ перваго армянскаго місяца навасарда въ январь, какъ начало года. Панять І. Предтечи тамъ же помічается еще въ началі сентября.

что до 1266-го года у халкедонитовъ тамъ же было самостоятельное значеніе.

Есть еще одно сильное возражение противъ того, чтобы несторіане монгольской эпохи были пресиственными продолжателями дъла аревнихъ христіанъ Средней Азін. Доказательствомъ культурной работы преживкъ христівнъ являются, повидимому, древнія тюркскія письмена, орхонское и уйгурское. Уйгурское, несомивано, находится въ родстве съ сирійскимъ, но трудно признать въ немъ дело рукъ несторіанъ. Сличеніе буквъ отнюдь не устанавливаетъ и особенной близости унгурскаго письма къ несторіанскому 1). Съ другой стороны, если бы несторіане монгольской эпохи являлись хранителями древнихъ завётовъ мёстныхъ христіанъ, то они для языка единовёрныхъ тюрковъ въ надгробныхъ надписяхъ воспользовались бы более совершеннымъ уйгурскимъ письмомъ. Таково и митие В. В. Радлова, высказанное имъ мит лично. И, пожалуй, прежде всего несторіанское происхожденіе становится сомнительнымъ, какъ справедливо заметиль въ личной бесёдё В. В. Бартольдъ, въ виду того, что уйгурское письмо представляеть усовершенствованный типь съ гласными начертаніями въ строкв. Последнее обстоятельство объяснится безъ труда, если удастся установить, что несторіанамъ въ миссіонерской работь предшествовали вообще или въ известномъ районе средней Азін халкедониты, сирійцы и армяне. Если первые могли дать алфавить, весьма вероятно, отличный оть несторіанскаго, то вторые, армяне-халкедониты, могле внушить мысль усовершенствовать его введеніемъ въ него начертаній для гласныхъ, такъ какъ у армянъ-халкедонитовъ, какъ бы они рано ни явились туда, письмо было уже усовершенствованное съ гласными въ составъ.

Такимъ образомъ армяне и сирійцы, находившіеся въ тѣсномъ общеній другъ съ другомъ въ средней Азіи при монголахъ, могли быть преемниками православныхъ халкедонитовъ, хотя бы отпрыска той православной месопотамской церкви, члены которой послѣ извъстнаго разгрома, по свидѣтельству Никона Черногорца, разсѣялись въ различныя страны. А это въ свою очередь помогло бы намъ

<sup>1) «</sup>Wir können... mit Fug und Recht behaupten, dass jenes syrisch-nestorianische Alphabet, nach welchem die Schrift der Mongolen gebildet wurde, bis heutsutage noch nicht gefunden, respective nachgewiesen worden ist» (Fr. Müller, Zur Frage über den Ursprung der uigurisch-mongolisch-mandžuischen Schrift, Wiener Z. für d. Kunde des Morgenlandes, 1891, V, crp. 184).

объяснить появленіе у монголовъ термина «аркаунъ» въ качествѣ названія христіанъ.

Оно помогло бы намъ и въ томъ случать, если бы предпочтение было оказано производству его отъ хрхор. На эту этимологию обратилъ мое внимание В. Д. Смирновъ въ застдании Восточнаго Отдъления 25 ноября (1904).

Въ сообщеніи «Les vers dits «Seldjouk» et le christianisme turc», читанномъ на конгрессѣ оріенталистовъ 1897-го года въ Парижѣ (Actes du XI-me congrès etc., III-е sect., 1899, стр. 156—157 = отд. етт., стр. 14—15), проф. Смирновъ «ахундъ» или «ахунъ», названіе учителя, ученаго богослова, муллы у мусульманъ Персіи и Средней Азін, производить отъ греческаго ἄρχων (эту мысль повториль потомъ безъ указанія источника Charles-Eudes Bonin въ Journ. Ав., 1900, XV, стр. 588). Фонетически сопоставленіе возможно, но неизвѣстно, насколько оно виѣетъ за собою историческое основаніе въ связи съ употребленіемъ ἄρχων а у христіанскихъ гностиковъ, какъ догадывается проф. Смирновъ. Для насъ еще менѣе ясно, какимъ образомъ гностическій терминъ ἄρχων, названіе зона, могъ получить въ средней Азіи форму «аркаун» и значеніе христіанина 1)? И черезъ кого? Пред-

<sup>1)</sup> Проф. Смирновъ бохом склоненъ видъть въ «загадочномъ названіи Аргонъ, которое монголы давали христіанамъ несторіанской ереси», причемъ д'Елается ссылка на статью въ Revue de l'Orient [G. Pauthier, Le pays de Tanduc et les descendants du prêtre Jean], 1862, стр. 307—310. Pauthier, авторъ этой статьи, дёйствительно, повиненъ въ томъ, что съ «аркауномъ», какъ называли монголы христіанъ, а не исключительно несторіанъ, онъ отожествляеть «аргонъ». Посл'єднее же слово изв'єстно изъ одного темнаго мъста Марко Поло (переводъ И. П. Минаева, подъ редакцією В. В. Бартольда, СПБ., стр. 97), гдв оно самимъ путешественнякомъ толкуется въ снысле помеси (H. Cordier, The Book of Ser Marco Polo, I, стр. 290 - 291), притомъ помъси язычниковъ съ поклонниками Мухаммеда (H. Cordier, п. с., стр. 284: And there is also here a class of people called Argons, which is as much as to say in French Guasmul, or, in other words sprung from two different races: to wit, of the race of the idolaters of Tenduc and of that of the worshippers of Mahomet). H. Cordier указываеть на употребленіе въ тёхъ краяхъ этого слова въ указаннемъ значевін и въ настоящее время (ц. с., стр. 290, 291 — 292). И фонетически «аргонъ» нѣтъ основанія сближать съ «аркауномъ», въ которомъ двугласное произвошеніе ау, гезр. еу гарантировано вакъ армянскою передачею («аркаун», гезр. «аркайун» мли «аркавун»), такъ арабскою транскрипцією долгини а н ў (کاون), аркаўн), ровно молгольскою (археун). Еще до H. Cordier въ 1900 г. Charles-Eudes Bonin предполагалъ нужнымъ признать за Argon'омъ особое происхожденіе (Journ. As., XV, стр. 588). Въ виду всего этого давно савдовало окончательно присоединиться къ трезвому мивнію архимандрита Палладія, приводимому и французскимъ географомъ H. Cordier по antailickomy tenery (Elucidations of Marco Polo's in North China drawn from Chinese sources, 1875): «Argons. Нельзя допустить, что М. Поло употребиль монгольское Эркэунъ, какъ монголы навывали христіанъ, и разунталь подъ этинъ

полагается, черезъ манихеевъ, но у нихъ «архонами» являются всегда злыя существа (Flügel, Mani, seine Lehre и пр., стр. 242 сл.). Впрочемъ и въ манихействъ, и вообще въ гностицизмъ армяне принимали живъйшее участие, и при выяснени пути, по которому гностический терминъ греческаго происхожденія могъ пространствовать на Востокъ, сатедовало бы обращать внемание на Арменію. Въ VII-мъ втект въ Арменін возникаеть павликіанство, вышедшее изъ манихейства, и обощедшее весь западный европейскій міръ, проникнувъ предварительно въ Болгарію. Для нашего вопроса можеть оказаться болбе интереснымъ другое гностическое ученіе, ересь архонтиковъ. Ересь существовала въ IV-иъ веке. Некоторымъ она представляется ветвью офитовъ, проникшихъ далеко на востокъ: въ Индію. Кличку архонтики получили отъ того, что они называли архонами гностическія существа, управлявшія, по ихъ ученію, различными небесами. Ученіе въ IV-мъ же въкъ перешло въ Великую и Малую Арменію. Одинъ изъ ревностныхъ распространителей этого ученія Евтакть происходиль изъ Саталы, въ Малой Арменіи [у верховьевъ Чороха]. И это религіозное ученіе единило армянъ съ сирійцами, но съ сирійцами Палестины, гдв оно и возникло (Епифаній, Противъ ересей, XL, 291-299). Однако и эти гностики назывались не архонами, а архонтиками, и неизвъстно, назывались ли такъ ихъ земные управители, главари.

Болѣе послѣдовательнымъ и убѣдительнымъ кажется Devéria. Онъ, съ одной стороны, старается, какъ мы видѣли, установить, что аркаунъ значитъ «христіанскій священникъ», а съ другой, — подыскиваетъ въ греческихъ памятникахъ подходящее значеніе для ἄρχων, но ничего опредѣленнаго не выходить 1). Затѣмъ, Devéria не задается

именемъ помъсь язычниковъ и магометанъ; онъ былъ корошо знакомъ съ кристіанами въ Китав и конечно не могъ не знать общепринятаго у монголовъ для никъ названія» (Комментарій архимандрита Палладія Касарова на Путешествіе Марко Поло по Съверному Китаю съ предисловіємъ Н. И. Веселовскаго. СПб. 1902, стр. 27).

<sup>1)</sup> Что слово  $\tilde{\epsilon}\rho\chi\omega\nu$  придагалось неогда къ епископамъ, это хорошо извъстно и безъ словаря Sophocles, на который ссылается Devéria (стр. 438), и вполнъ естественно. Еще Оригенъ навываетъ епископа  $\pi\acute{\alpha}\pi\alpha\varsigma$ ,  $\check{\alpha}\rho\chi\omega\nu$  èv  $\tau \widetilde{\eta}$  èxxλησία (хата  $\check{K}$ έλσου, кн. VIII). Но изъ этого вовсе нельзя выводить, что оно самостоятельно означало епископа. Хорошо понимая это, Devéria задаетъ вопросъ, не означало ли  $\check{\alpha}\rho\chi\omega\nu$  клерика съ особою обязанностью или главу особой церковной службы въ соборъ? При этомъ онъ ссылается на Εὐχολόγιον τὸ μέγα, Венеція 1854, стр. 682, гдѣ имѣется дѣленіе церковныхъ должностей на  $\check{\phi}\phi\dot{\epsilon}$ ких и  $\check{\alpha}\rho\chi\omega\nu$ тиха. Быть можетъ, Devéria для подтвержденія своей мысли ухватился бы и за то, что въ книгѣ «Паралипомена» слово  $\check{\alpha}\rho\chi\omega\nu$ тєς (II, 85, 25), въ вульгатиомъ армянскомъ переданнос  $\hbar \chi \hbar\omega\omega \hbar_{\mu}$  князъя, въ древнемъ армянскомъ переводѣ переведено  $\hbar \rho \tau \hbar \omega \nu$ , чловы, пъсчіе.

вовсе вопросомъ, какимъ путемъ это греческое фруму съ невыясненнымъ въ греческой церковной терминологій значеніемъ обратилось въ названіе христіанъ у монголовъ или, какъ то онъ старается установить (стр. 397, прим. 2), христіанскихъ священниковъ, причемъ оно видоизм'внилось въ аркаунъ, даже въ аркаўнъ. Недостаточно одного предположенія, что монголы заимствовали-моль его у грековь или у христіанъ греческаго испов'яданія (п. с., стр. 436—437). Чувствуя слабость аргументацін въ выясненім значенія монгольскаго термина «аркаунъ» въ связи съ греческимъ церковнымъ значеніемъ фрушу'а, Devéria пытается обосновать его различными побочными соображеніями. Такъ назывались-моль христіанскіе священники или потому, что они получали извъстную долю свътской власти надъ своими единовърдами (стр. 437-438), или потому, что они пріобрътали вліяніе въ качествъ врачей повелителя (стр. 401, прим. 3). Болъе ръшителенъ Charles-Eudes Bonin (ц. с., стр. 588): принимая отожествленіе аркауна съ йрушуомъ «такъ, какъ устанавливаетъ его г. Devéria», онъ видить въ немъ название несторіанскихъ священниковъ. Однако у несторіанъ слово это отнюдь неизвістно въ качестві названія священниковъ. Оно имъется на сирійскомъ, но въ значеніи князя, начальника и т. п. Къ тому же и въ сирійскомъ чтеніе аркуна, resp. арк $\bar{y}$ н, но не аркаун  $^{1}$ ).

Но если «аркаун» въ Монголіи и Китає значеніе «христіанинъ» получило лишь впоследствій, первоначально же означало властное лицо, понятно, духовное, то отожествленіе его съ ἄρχων можно поддержать въ значеній духовнаго учителя, священника при помощи армянскихъ же матеріаловъ. Ἄρχων въ армянскомъ передается часто черезъ «пет», и этотъ армянскій эквиваленть, действительно, употребляется въ значеній учителя, ученаго богослова и т. п. въ составе сложнаго слова «вардапет». Вардапеты въ армянской церкви въ старину пользовались независимымъ положеніемъ и имели громадное вліяніе (Тексты и разысканія по армяно-грузинской филологіи, кн. V, стр. 34—36). Исторія армянской церкви свидетельствуеть о постепенномъ ограниченіи варда-

<sup>1)</sup> И въ арабскомъ мы находимъ двшь форму اركاون аркун, а не اركاون аркаўн, такъ напр. въ Мученичествъ Григорія просвътителя (Н. Марръ, Крещеніе армянъ, грузинъ, абхазовъ и алановъ св. Григоріемъ, Зап. Вост. Отд., XVI, стр. 198), а также عد المعالية (Studia Sizaitica, VIII, г., 28, г., 11 et разв.), гдъ слово употреблено въ качествъ эпитета Сатанана.

петскихъ правъ. По всему видно, что вардапеты являются переживаніемъ института древней христіанской церкви. Вътакомъ случат само слово вардапеть пришлось бы признать національной передачею греческаго термина нашего слова архиму.

Греческое слово могло удержаться лишь въ эллинофильскихъ кругахъ, каковые въ сильной степени состояли изъ выясияемыхъ мною халкедонитовъ. Этимъ объяснилось бы и возникновеніе формы «аркаунъ» изъ дерхом'а, гезр. аркон'а (греческое х транскрибировалась въ древности армянскимъ звукомъ к). Дѣло въ томъ, что для передачи о армяне-эллинофилы прибѣгали къ транскрипціи двумя буквами «ов», напр. Θωμᾶς, Ίωσήφ—Товмасъ, чит. Томасъ, Йовсейъ, чит. Йосейъ (Н. Марръ, Грам. древне-арм. яз., § 26). Впослѣдствіи чисто ореографическое значеніе «в» было забыто, и его не только писали, но и читали, такъ— товмасъ, Йовсейъ (отсюда фамилія Овсейянъ). Кромѣ того, въ армянскомъ звукъ «о» транскрибировался и черезъ въ армянскомъ письмѣ, усовершенствованномъ эллинофилами, и могла возникнуть изъ ἄρχων форма аркови, гезр. аркаун, давшая монгольское «аркаун».

Само собою понятно, что при такомъ толкованіи слово пришлось бы признать внесеннымъ въ тѣ края задолго до монголовъ, которые въ такомъ случаѣ заимствовали его уже отъ другихъ, напр. отъ уйгуровъ, а не прямо отъ армянъ или сирійцевъ.

Съ другой стороны, оставаясь исключительно на почвѣ болѣе поздняго явленія—сирійско-армянскаго халкедонитства, мы можемъ получить и иное объясненіе.

Сирійцы-халкедониты въ ту пору назывались мелькитами. Мы теперь знаемъ изъ свидётельства Арсенія, грузинскаго католикоса, что этогь терминъ былъ извёстенъ и въ Грузіи. У армянъ также встрёчаемся съ переводомъ этого термина въ одномъ памятникъ. Въ позднёйшей припискъ Описанія армянскихъ монастырей въ св. землё варданета Анастасія говорится (Гиндінерия, 1882, стр. 26—Archives de l'Orient latin, 1884, стр. 399 — еп. Аствайатуръ Т. Іоаннэсянцъ, Винішьмищерь щинобырь брый пропиценто 1890, стр. 96), что армяне-халкедониты сильно терпёли въ св. Градъ, и одно время, еще до появленія арабовъ, велёно было въ Герусалимъ дозволять жить линь христіанамъ царскаго исповёданія (пре под появленія фашеньсью рых

Ричинер (الكورة), т. е. мелькитамъ. По-сирійски мелькиты, собственно عدد вначить нарскіє 1).

Еще Lacroze переводиль аркауны черезь regales. Въ такомъ сиысле понимали его, очевидно, и мхитаристы, толкуя въ Большомъ словарѣ выраженіемъ «тагаворази», т. е. царскаго рода: аркаун, гевр. аркайун или аркавунъ, на армянскомъ языкъ, дъйствительно, можетъ быть истолковано възначеніи *царскій*, resp. цареву. Арка-й на армянскомъ значить царь, а ун, гезр. уни суффиксъ прилагательныхъ и патронимикъ, какъ греч. ітис или ібис. Если въ параллельной форм'в аркуни замѣчаемъ усѣченіе основного «а», то это вульгарное, сравнительно позднее, явленіе судя по тому, что тоже «а» обыкновенно сохраняется передъ другими суффиксами въ древнихъ производныхъ словахъ отъ арка-й царь, напр. аркайени, гезр. аркаени царственный, аркайнк, resp. арканк василист (царская змъя), арканутон, resp. аркаутон царство и т. п. Съ другой стороны, и въ формћ аркаун наблюдается вполнъ закономърное вульгарное явленіе, потеря исходнаго «и» (вм. аркауни, см. Н. Марръ, Грам. древне-арм. языка, § 62, в, 1), если, спѣщу оговориться, это слово дѣйствительно армянское.

Прежде сопоставленіе «аркаун» а съ армянскимъ «аркауни» иарскій могло казаться лишь случайнымъ, что и замѣтиль Brosset (Hist. de la Siounie par Stephanos Orbelian, 1864, II, стр. 230, прим. 2).

Но при нашемъ реальномъ толкованіи «аркаун» оказалось бы армянскимъ словомъ, однозначущимъ съ мелькитомъ, т. е. халкедонитомъ. Пришлось бы допустить, что монголы, заимствовавъ слово отъ жившихъ среди нихъ армянъ-халкедонитовъ, стали потомъ называть такъ вообще всёхъ христіанъ.

Чтобы придать предлагаемому объясненію долю в'троятія, желательно было бы располагать фактическимъ подтвержденіемъ того, что у армянъ, д'тетвительно, существовало въ обиход'є такое слово. Им'єм однако въ виду, что не только обиходная жизнь армянъ-халкедонитовъ, да еще сирійской группы, но даже самая память вообще о нихъ старательно уничтожалась или въ лучшемъ случа затемнялась, надо признать, что лишь счастливый случай могъ бы обнаружить

<sup>1)</sup> Это толкованіе (см. Stephanus Borgia, De cruce vaticana, 1779, стр. 186, прим. b) принято и П. К. Коковщовымъ, см. подлежащую часть 205-го примъчанія по этому вопросу въ русской обработив А. Крымскаго труда Т. Нельдеке, Семитскіе языки и пароды (Москва 1908, стр. 152).

такое подтверждение. Впрочемъ желательныя показания какъ будто и нашлись, прежде всего въ двухъ эпиграфическихъ памятникахъ.

Изв'єстенъ мит въ самомъ ділі одинъ случай употребленія слова «аркайун» изъ армянской надписи, сохраненной Муравьевымъ въ русскомъ переводі (Грузія и Арменія, СПб. 1848, II, стр. 275): «Я, Багратъ, сынъ Заропая Аркайуновъ, построилъ сін врата для входа въ обитель св. Григорія, въ літо....» 1). Подъ обителью св. Григорія подразумівается, очевидно, стоящій у пути отъ тіхъ вратъ халкедонитскій храмъ, построенный Тиграномъ Оненцомъ (см. выше стр. 40). Случайно-ли, что Багратъ, построившій врата для входа въ халкедонитскую обитель, назывался «Аркайун»омъ?

Другой случай имбемъ въ обители Кармир-ванкв на правомъ берегу Ахуряна въ ближайшей окрестности Ани 2). Здёсь въ армянской дарственной надписи семидесятыхъ годовъ XIII-го въка на монастырской церкви упомянутъ «аркаунъ Саргисъ»: ему было назначено въ годъ четыре дня службы. Сейчасъ трудно сказать, быль ли этотъ монастырь аркаунскимъ, т. е. по предлагаемому толкованію мелькитскимъ, армяно-халкедонитскимъ, или въ надписи имбемъ свидетельство заботъ членовъ армянской паціональной церкви объ усопшемъ родственник - халкедонить. Извыстно, что въ ту эпоху бывали случаи, когда даже братья следовали различнымъ исповеданіямъ, такъ въ царствованіе Тамары въ армянскомъ княжескомъ дом' Долгорукихъ (Իրկայնարագուկ, მკარგრძელი) Захарій быль члень армянской національной церкви, а Иванэ — халкедонить, но халкедонить грузинской группы. Конечно, и здёсь толкование «аркауна» въ значении мелькита, т. е. халкедонита сирійской группы лишь предположительное, хотя въ надписи имъется одна оговорка, какъ будто поддерживающая такое предположение. Надпись провърена мною на

<sup>1)</sup> Объ этой надписи болье никто не сообщаеть; очевидно, вскорь послы посыщения Муравьева она погибла. Тоть кто читаль ее русскому путешественнику, надо думать, смышаль 8 ц съ 6 й, что такъ легко сдылть, почему вм. «Аркайуновъ» у Муравьева читается «Аркацуновъ». Въ свою очередъ у Алишана (С/г-4, стр. 59) чтеніе «Аркацун»-овъ обратилось въ предележе Арагацуни! У Brosset (Ruines d'Ani, I, стр. 11) чтеніе Муравьева воспроизведено болье вырно: Arcatzoun-i, но со следующею оговоркою: L'inscription, telle qu'on l'a dictée au voyageur, paraît fabuleuse, car il n'existe aucun nom propre ni de famille, en arménien, semblable à сеих qu'il allègue». Какъ мы, даже ученые, готовы всегда признать баснями все то, чего мы не знаемъ мли не понимаемъ!

<sup>2)</sup> Алишанъ (стр. 170) смъщиваеть этотъ Кармиръ-ванкъ, на правомъ берегу Ахуряна, съ другимъ, на лъвомъ берегу, расположеннымъ значительно дальше отъ Анк.

исть льтомъ 1892-го года. Она представляеть дарственную грамоту. Вкладчиками являются Уканъ Коріадинъ и братъ его ППП апканъ Вахрадинъ, дъти Саргиса и невъстка Укана Дапта-хатунъ. Они купили монастырь со всёми его угодьями, построили храмъ и надълили недвижимыми имъніями. «Въ возданніе за это», пишутъ вкладчики, «отецъ (настоятель) Саргисъ и прочая братія опредынин каждую недыю (службу) въ трехъ алтаряхъ нашему отцу Саргису и — развъ не нашъ? — пусть служатъ и четыре дня аркауну Саргису. Кто будеть противиться нашимъ пожалованіямъ, да будеть судимъ Христомъ нашимъ (Господомъ). Писецъ Мхитаричъ». Вопросъ, конечно, относится ли странная, необычная оговорка (празвъ не нашъ? пусть служатъ») къ монастырю или къ лицу, именно къ аркауну Саргису? Въ последнемъ случае замечание оказалось бы вполне естественнымъ, если монастырь былъ антихалкедонитскій, т. е. національно-армянскій: «разв'є не нашъ и онъ? Пусть служать Саргису четыре дня, хотя онъ и аркаунъ (халкедонитъ)».

Еслибы Саргисъ надписи Кармир-ванка, дъйствительно, оказался такимъ образомъ халкедонитомъ сирійской группы, то съ южнымъ происхожденіемъ его рода вполнѣ гармонировали бы мусульманскія имена сородичей (Уканъ Коріадинъ, П[|||]апканъ Вахрадинъ, Дапта-хатунъ). Въ этомъ отношеніи интересно, что въ одной памятной записи 1326-го года объ Агтамарскомъ монастырт въ качествт благотворителей появляются Сефединъ Аркайунъ и Хеденекъ Аркайунъ (Оома Арцруни, изд. Патканова, стр. 321 и сл. 1). Имена эти тъсно связаны съ судьбою агтамарскихъ католикосовъ, исторія которыхъ, весьма смутная вообще, въ XIV-мъ въкъ совершенно темна. Достовърно извъстно только то, что агтамарское католикосство одно время находилось подъ тяжкими «неразрёшимыми» проклятіями армянскихъ католикосовъ и варданетовъ, но за что? За то ли только, что агтамарское католикосство не подчинялось католикосамъ всёхъ армянъ? Я лишь ставлю вопросъ, не желая нисколько толковать въ пользу моей теоріи темныя страницы исторіи. Для насъ пока достаточно констатировать, что въ Васпуракань, въ южной Арменіи, слово «аркайун» было извъстно, хотя бы лишь въ значеніи фамиліи, въ такомъ случав, быть можеть, унаследованной отъ предка-халкедонита. Къ этимъ знатнымъ армя-

<sup>1)</sup> Указаніємъ на это м'єсто, ускользнувшее отъ моего вниманія, я обязанъ Н. Г. Адонцу.

Византійскій Временника.

намъ-аркаунамъ съ арабскими именами составляетъ любопытную параллель имя одного изъ членовъ посольства, отправленнаго Аргуномъ ханомъ Персін въ 1288-мъ году къ папѣ Николаю IV. Имя это-Сабадинъ Аркаунъ (Henri Cordier, The Book ot Ser Marco-Polo, I, стр. 290, прим. 1). Въ Historia Tartarorum ecclesiastica (Helmstadii 1741, стр. 75) авторъ H. Chr. Paulsen приводить имена другихъ членовъ: Барсумы, уйгурскаго монаха, поставленнаго въ епископы родной церкви несторіанскимъ патріархомъ Іабалахой, Оомы Анфузскаго и переводчика Угуета. Последніе два участвовали и въ первомъ посольствъ, отправленномъ за три года передъ тъмъ Мангу-ханомъ къ папѣ Онорію IV. Сабадинъ Аркаунъ (Archaon) былъ знатенъ. Возможно, что онъ быль также армянскаго происхожденія, какъ армянскіе внязья «аркауны», упоминаемые въ Агтамарской записи 1326-го года. Иня Сабадина 1), по всей въроятности, тоже самое, что арабское Санмадина. Оно довольно обычно у армянъ, произносившихъ его и безъ 5: Самадинъ (см. Н. Марръ, Новые матеріалы по армянской эпиграфикъ, 1893 — Зап. Вост. Отд., VIII, стр. 84). О вероисповедани его можно съ накоторою уваренностью сказать, что онъ не быль ни несторіаниномъ, ни, конечно, яковитомъ. Это и могло облегчить присоединение его къ католической церкви. Онъ единственный изъ товарищей удостоился «апостольского благословенія съ отпущеніемъ граховъ» (Paulsen, Hist. Tartarorum ecclesiastica, стр. 77). Папа въ обращения къ нему пиmeть (ц. с., стр. 91): «laetantes in Domino, quod sis fidei catholicae lumine illustratus». Весьма возможно, что Сабадинъ, resp. Самадинъ быль халкедонить, и сопровождающее его имя Archaon есть вырази. тель этого обстоятельства въ связи съ указаннымъ выше значеніемъ слова аркаунъ» 3). Заслуживаетъ вниманія, что даже въ испов'єданіи въры, переданномъ папою Іабалахъ III, оспариваются особенности греческаго, следовательно, халкедонскаго исповеданія, а не несторіанскія заблужденія. Chabot изъ этого заключаеть, что папа не быль въ точности осведомленъ о христіанской вёрё у монголовъ в). Но, быть

<sup>1)</sup> Cp. eme copmy Saabedin y Chabot, Histoire de Mar Jabalaha III Patriarche des Nestoriens (1281—1317) et du moine Rabban Çauma, Paris 1895, crp. 237.

<sup>2)</sup> Довольствоваться общимъ значеніемъ «христіанинъ» для этого слова въ данномъ мѣстъ, какъ это дъластъ Chabot, ц. соч., стр. 207, нельзя, разъ и другіе члены посольства христіане, но этого названія не носять.

<sup>3)</sup> n. c., crp. 195: «Cette profession de foi est la même qui avait été rédigée par Clément IV pour être transmise à l'empereur Michel VIII Paléologue. Elle vise surtout les erreurs des Grecs et n'insiste en aucune façon sur les dogmes rejetés par les Nesto-

можетъ, напа былъ лучие освъдомленъ по вопросу, чъмъ нынъщніе ученые съ исключительнымъ одностороннимъ представленіемъ о монгольскомъ несторіанствъ, настроеніе которыхъ вполнъ раздъляетъ, очевидно, самъ Chabot.

Однако всё эти аркауны, даже завёдомо армяне-аркауны, могли возникнуть подъ вліяніемъ монголовъ: они монгольской эпохи. И тёмъ не менёе любопытно и едва ли случайно, что терминъ «аркаунъ» особенно облюбованъ у армянъ хотя бы и въ качестве простого прозвища.

Докладъ мой такимъ образомъ сводится къ слѣдующимъ положеніямъ, не притязая на достаточную ихъ всегда доказанность, иногда намѣчая путь къ нимъ или просто-таки ставя лишь вопросы съ тѣмъ, чтобы обратить вниманіе спеціалистовъ на высокій культурно-историческій интересъ изученія армянскаго халкедонитства и всего, что проливаеть или можеть пролить на него свѣтъ:

- 1) Халкедонитство въ Арменіи было живучее, глубоко и широко пустившее корни прогрессивное религіозно-культурное движеніе, одно время весьма плодотворное въ дѣлѣ подъема національной умственной жизни армянъ.
- 2) Послѣ побѣды антихалкедонитства армяне халкедониты стали исчезать благодаря процессу денаціонализаціи, предварительно распавшись на три главныя группы халкедонитовъ: грузинскихъ (грузинъ), греческихъ (грековъ) и сирійскихъ (мелькитовъ), называвшихся, быть можетъ, аркаунами.
- 3) Армянинъ-халкедонитъ изъ огрузинившейся Тао-Кларджетін, Григорій Бакуріанъ, въ XI-мъ въкъ основалъ грузинскій Петрицонскій монастырь въ Болгарін, причемъ напрашивается вопросъ, не была ли дана оффиціальная санкція привилегій монастыря со стороны грековъ въ видахъ борьбы на мъстъ съ павликіанами?
- 4) За армянами-халкедонитами вобще, въ томъ числѣ и армянамихалкедонитами чисто греческой группы, должна быть признана существенная доля участія въ государственной и церковной жизни византійской имперіи.
  - 5) Колонія армянъ-халкедонитовъ, аркауновъ, жившихъ одной

riens. On voit par là que le pape n'était pas très exactement informé de l'état de la religion chrétienne chez les Mongoles».

жизнью съ сирійскими мелькитами, существовала въ Средней Азіи съ VIII-го вѣка, и отъ нихъ-то, быть можетъ, и усвоили монголы въ XIII-мъ вѣкѣ непосредственно или посредственно терминъ аркаунъ, если даже искать его этимологію въ связи съ ἄρχων.

Н. Марръ.

## Еще два неизданныхъ произведенія Константина Манасси.

Въ последнее время византологи могли знакомиться и съ мелкими прозаическими текстами Константина Манасси, значение котораго для византійской литературы до сихъ поръ опредёляли лишь на основаніи его стихотвореній, общирной хроники и отрывковъ любовнаго романа. Скоро после того, какъ нами были опубликованы монодія Манасси на кончину Өеодоры Контостефанины и уташительное слово къ мужу умершей Өеодоры<sup>1</sup>), К. Horna издаль монодію Манасси на смерть щегленка и прощальное слово къ императору<sup>2</sup>) и L. Sternbach напечаталь рядь другихъ, подобныхъ же текстовъ Манасси, а именно: описаніе придворнаго карлика<sup>в</sup>), описаніе ловли зябликовъ и чижиковъ и отрывокъ монодіи на какого-то родственника царствующаго дома 4), далье, описаніе стынной мозанки, представляющей Землю въ виды женщины, окруженной разными плодами и животными, и другое описаніе рельефа съ изображениемъ Одиссея, подающаго Киклопу вино 5). Къ этимъ изданіямъ мы прибавляемъ теперь на слёдующихъ страницахъ еще два новыхъ риторическихъ сочиненія Манасси: описаніе соколиной охоты и рычь, обращенную къ императору Мануилу.

2) Μονφδία ἐπὶ ἀστρογλήνφ αὐτοῦ τεθνηκότι μ Ἐνόδιον πρός (τὸν βασιλέα), Einige unedierte Stücke des Manasses und Italikos, Wien 1902, S. 3-9 и 12.

4) Έχφρασις άλώσεως σπίνων και άκανθίδων η Μονφδία ἐπὶ τῷ κυρῷ ἀλεξίφ, Εοε 1902, VII 180-194.

<sup>1)</sup> Μονφδία επί τῆ σεβαστῆ χυρὰ Θεοδώρα и Παραμυθητικόν εἰς τὸν σεβαστὸν χυρὸν Ἰωάννην τὸν Κοντοστέφανον, Визант. Временникъ 1900, VII, 621—645.

<sup>3)</sup> Έκφρασις ἀνθρώπου μικροῦ, Symbolae philolog. Polon. Ludovico Čwiklinaki, Leopoli 1901, p. 11—20.

<sup>5)</sup> Έχφρασις είχονισμάτων εν μαρμάρφ χυχλοτερεί, κατὰ μέσον μεν τυπούντων την την εν μορφή γυναιχός κτλ η Έχφρασις είχονισμάτων εν μαρμάρφ χυχλοτερεί, κατὰ μέσον μεν εχόντων τον Κύκλωπα κτλ., Jahreshefte des Österr. Archaolog. Instituts 1902, V Beiblatt S. 74—94; первое описаніе было уже издано Hercher'омъ въ 1865 г.

Въ первомъ произведеніи ("Εχφρασις χυνηγεσίου γεράνων), походящемъ по сюжету и нѣкоторымъ подробностямъ изложенія 1) на вышеупомянутое описаніе ловли зябликовъ и чижиковъ (=Fring.), Манасси
описываетъ снаряженную императоромъ Мануиломъ охоту, при которой удалось автору присутствовать въ качествѣ очевидца. Онъ подробно изображаетъ сбрую охотниковъ, выступающихъ верхомъ съ
соколами на рукахъ и сопровождаемыхъ стаею собакъ; онъ искусно и
оживленно излагаетъ разные интересные моменты измѣнчивой борьбы
соколовъ съ журавлями, которые превосходятъ первыхъ сравнительною
громадностью тѣла, но все же, наконецъ, падаютъ подъ ударами острыхъ соколиныхъ когтей; онъ обстоятельно описываетъ видъ и перья
не только принесенныхъ охотниками соколовъ, но и журавлей, убитыхъ во время охоты. При этомъ авторъ, конечно, не забываетъ
вплетать въ описаніе и лестные отзывы объ отличающемся всѣми тѣлесными и душевными преимуществами императорѣ.

Второй тексть (Прос том βασιλέα χυρόм Μανουήλ τοм Κομνηνόν) не менте интересенть, а, кромт того, имтеть еще особое значение въ виду затронутыхъ въ немъ историческихъ событій. Къ сожалтнію, разъяснение этихъ событій и пріурочение ихъ къ опредтленному времени и къ извъстнымъ историческимъ лицамъ встртчаютъ не мало затрудненія, благодаря обычаю тогдашнихъ витій, котораго придерживается и Манасси: онъ уклоняется отъ всякаго обозначенія хронологіи въ разбираемыхъ имъ данныхъ и отъ названія по имени дтйствующихъ лицъ, ограничиваясь общими выраженіями и неопредтленными намеками, которые современникамъ, находящимся подъ свтжимъ впечатлтніемъ событій, положимъ, были вполнт понятны, но для насъ нертако остаются темными или загадочными.

Исходною точкою для хронологического опредъленія занимающаго насъ текста можеть служить 327-ая строчка, гдѣ упоминается о Египтѣ. Тутъ значится: «Придутъ вельможи изъ Египта, гласитъ псалмописецъ; да дѣйствительно, они пришли и принесли уже дань».

<sup>1)</sup> Η μπρ., στροκα 45=Fring. 48: καὶ ἀλλοτρίαν φυλλάδα περιεβέβληντο; 61=Fring. 78: κατὰ βόδρου τινὸς ἡκοντίζετο; 59=Fr. 80: τί γὰρ κωλύει καὶ (κἀν?) τῆ γραφῆ κατατρυφῆσαί με τοῦ θεάματος; 76=Fr. 27: εἰπόμην δὲ καὶ αὐτὸς τὸ τέλος τῆς τηλικαύτης σπουδῆς ἐποψόμενος; 96=Fr. 58: οὐκ οἶδα τούτων τὸ ὄνομα; 109=Fr. 80: ἔσχε (leg. εἶχε) δὲ ὧδε τὰ κατ' αὐτό; 190 = Fr. 28: πολλῶν ἰξευτῶν ὀλυμπιάδων μεστὸς μυρίοις τε τοιούτοις ἀγῶσιν ἐνηθληκώς, cf. Chron. 6669; 226=Fr. 108: παθών μᾶλλον ῆ δράσας; 238=Fr. 110: δροῦς; τὸν ἀέρα ἐγέμισεν (leg. ἐγέμιζεν); 297=Fr. 190: ἀσπαστὸν ἐδόκει τὸ χρῆμα ταύτης τῆς ἄγρας καὶ ἐπιτερπὲς ὁμοῦ καὶ οὐκ ἔγκοπον (cod. U falso τῆς ἄγρας ταύτης ἐπιτερπὲς) 308=Fr. 61: περιέχασκον τὸν ἀέρα καὶ τὰς νεφέλας περιεσκόπουν.

Эги слова ясно намекають на экспедицію, предпринятую императоромъ Мануиломъ вмъстъ съ королемъ іерусалимскимъ Амальрихомъ, Значительный византійскій флоть, подъ начальствомъ Андроника Контостефана, отправился 8-го іюля 1169 г. въ Египеть, гдё ромен цёлые мъсяцы держали въ осадъ городъ Дамьетту, но ръшительнаго успъха не имъли, отчасти вследствје медлительности и подозрительнаго поведенія палестинскаго союзника; Андроникъ 4-го декабря сняль осаду и вернулся домой. Несмотря на это, въ началь 1170 г., чтобы предупредить новый походъ Мануила, явились въ Константинополь послы египтянъ и изъявили готовность платить Византіи ежегодную дань; Мануилъ же, раздосадованный неудачей византійского флота, не согласился на мирныя ихъ предложенія (Cinnam. p. 280,7: Αίγυπτίων δὲ ὁ δῆμος... πρέσβεις ἐς βασιλέα στείλαντες ταχτόν τι χρυσίον ἀνὰ πᾶν έχειθεν χομίσεσθαι έτος 'Ρωμαίοις ώμολόγουν; cp. π Nicet. Chon. р. 219,13). Итакъ самымъ раннимъ временемъ для составленія рѣчи Манасси представляется весна 1170-го года.

Перейдемъ теперь къ разъясненію описанныхъ въ ръчи угро-византійскихъ отношеній, которыя Манасси самъ обозначаеть главнымъ предметомъ своего похвальнаго слова (строка 120). По его изображенію, эти отношенія, благодаря политическимъ успёхамъ императора Манувла, въ то время приняли совстмъ другой, почти невтроятный видъ: «Кто изъ прежнихъ дарей ромеевъ покорилъ непобъдимыхъ панноновъ (=угровъ), народъ многолюдный, смелый, опытный въ войне, гордый, любящій свободу и страшный всемь врагамь? Нынё же все изменилось: смёлые панноны теперь малодушны и покорны и, принося подарки, тебя, о царь, признають своимъ властелиномъ» (строк. 123, 147 и 296). При этомъ следуетъ обратить внимание и на другой намекъ; въ 37-ой строкъ читаемъ: «Еще витін и не заговорили о принужденін Египта къ уплата дани, а ты, о царь, между тамъ уже полетълъ къ трибалламъ и гепидамъ, и изъ земли панноновъ ты принесъ своимъ птенцамъ неслыханную досель добычу». Изъ этого явствуеть, что упомянутая ораторомъ перемёна въ угорскихъ дёлахъ приходится въ последовавшее за египетской экспедиціей время, то-есть, она произошла не раньше весны 1170-го года.

Мануилъ многократно воевалъ съ уграми, но после полнаго ихъ пораженія въ 1167 г. дальнейшихъ непріятельскихъ столкновеній съ ними не было, и для Угріи наступило, по крайней мере до смерти Мануила, мирное время. Такому положенію делъ вполне соответ-

ствуетъ изложение Манасси, не говорящаго о войнъ и кровавыхъ битвахъ, а наоборотъ, не разъ онъ указываетъ на то, что Мануилъ безъ всякаго кровопродетія достигь покоренія Угрів. Въ 153-ой строкі, напр., говорится: «О солице, какія дёла ты увидёло! безъ кровопролитія народъ отважный и воинственный оть одного рева ромейскаго льва вздрогнулъ и добровольно взялъ на себя иго рабства» (ср. и строку 274). Подходящее къ этимъ словамъ Манасси положение въ исторін Угрін после 1170-го года можно найти лишь въ 1173 г., когда послѣ внезапной смерти короля Стефана Гейзича (--4-го марта) престоль угорскій мирно перешель ко второму сыну Гейзы, бывшему наследнику византійского престола, кесарю Алексею, царствовавшему подъ именемъ Бълы III-го. Какое значение упомянутая перемъна въ Угрін имела для византійской имперіи, лучше всего выяснять следующія соображенія К. Я. Грота<sup>1</sup>): «Императоръ Мануиль могь чувствовать себя удовлетвореннымъ. Совершилось въ концъ концовъ безъ новой траты силь и кровопролитія то, что въ теченіе слишкомъ 20 леть составляло постоянный предметь его помысловъ, было главнъйшею цѣлью его угорской политики, и это счастливое событіе, рядомъ съ тымь, что уже было досгигнуто продолжительными войнами, то-есть рядомъ съ отторженіемъ отъ Угріи двухъ важныхъ областей (Далмацін и Срама), являлось огромнымъ политическимъ успахомъ. На престоль угорскій вступиль не только византійскій кандидать и близкій родственникъ императора, но лицо, связанное съ Византіей еще болъе прочными и глубокими узами, — лицо, проведшее тамъ, въ средоточіи византійской культуры и православія, 10 леть своей юности, получившее греческое воспитание и образование, --- наконецъ лицо съблагороднымъ характеромъ, на преданность котораго можно было расчитывать. Отнынѣ Мануилъ дѣйствительно могъ считать свое государство обезпеченнымъ на стверт, какъ оно до его смерти на дтат и было». Изъ всего явствуеть, что восшествіе на престоль угорскій Бѣлы III-го дъйствительно оказалось торжествомъ политики императора Мануила, и восторженные отзывы Манасси объ этомъ неслыханномъ и безподобномъ успѣхѣ (см. строк. 40, 123, 166 и 274) отнюдь не лишены

<sup>1)</sup> Конст. Я. Гротъ, Изъ исторіи Угрів и славянства въ XII вѣкѣ (1141—1173), Варшава 1889, стр. 409. Этоть основательный трудъ представляєть собою важное пособіе византологамъ при изученія названной эпохи и заслуживаль бы почетнаго отвыва на стр. 1076 библіографическаго обзора, прибавленнаго К. Крумбахеромъ ко-2-му изданію «Исторіи византійской литературы».

основанія. Подобный взглядь на важность этого событія для Византіи встръчается и въ другихъ современныхъ памятникахъ византійской интературы, напр., въ одной рѣчи знаменитаго Евстаоія Солунскаго 1). взданной сперва Тафелемъ (De Thessalonica ejusque agro p. 401 — 432), а затыть въ болье исправномъ видь В. Э. Регелемъ (Fontes rerum byzant. I, 24 — 57). Востествіе Бѣлы III-го на престоль представляется и Евставію въ томъ свете, будто бы одинъ Мануиль возвель его на престолъ и утвердилъ его правителемъ Угріи, см. стр. 40,12 CI.: θαύμα...ἐπὶ θαύματι ἔσται, ὅτι οὐ μόνον ῥηξ ἐχεῖνος ἐχ νότου πεφοίτηχεν είς ήμας 2), άλλα και έξ ήμων έναγγος έτερος τοις βορείοις των Παιόνων μέρεσιν ἔσταλται οὐδὲν ἐλάττονος γῆς ἄρχων, εἰ μὴ καὶ μᾶλλον ἀπείρονος, ΐνα και βασιλεῖς ἐφ' ἡμᾶς στέλλοιντο τὸν ἐπὶ πάντων ὀψόμενοι αύτοχράτορα και τὸ χράτος αύτοῖς ἐπισφραγισόμενοι, και βασιλεῖς αὖθις άφ' ήμων θεραπεύειν έπιταττόμενοι, ώς είναι τους μέν άλλους άργηγους άρχοντας επί τους υπ' αυτοίς, τον δε ήμετερον αυτοχράτορα βασιλέων βασιλέα και παμβασιλέα έπ' έχείνους. Въ томъ же смысле высказывается и Киннамъ (стр. 287,6 сл.): ρηγα τοίνυν αυτόν (scil. τον Βελαν) άνειπων έπι Ούννικής σύν τη γυναικί έπεμψεν... ό δε βασιλεύς έπειδή Βελαν έπὶ τῆς ἀρχῆς κατεστήσατο κτλ., Ψτὸ ΒΠΟΛΗΕ COOTBETCTBYETЪ CΛΟΒΑΜЪ Манасси: «Какъ Інсусъ Навинъ, ты, о царь, разделилъ твоимъ подданнымъ землю панноновъ и (по выраженію божественнаго псалмописца) поставиль князей надъ ними, а мы теперь празднуемъ и прославляемъ нежданые подвиги великаго царя» (строка 310). Итакъ льто 1173-го года составляетъ крайній предыль, дальше котораго не заходять известія нашего автора.

Впрочемъ, въ изложеніи Манасси о происшедшемъ въ Угріи перевороть есть одна черта, съ которою не встрычаемся больше въ прочихъ сообщеніяхъ объ этомъ факть. Манасси разсказываеть, что

<sup>1)</sup> По мићнію издателей, руководящихся той частью рѣчи, въ которой Евстаеій распространяется о св. мурѣ (стр. 45,4 сл.), эта рѣчь произнесена 6-го декабря, въ день памяти св. Николая Мурликійскаго, но упоминаніе мура очевидно объясняется тѣмъ обстоятельствомъ, что Евстаеій въ то время былъ опредѣленъ епископомъ мурликійскимъ. Съ другой же стороны, неодвократное упоминаніе Іордана несомиѣнно указываетъ на день Богоявленія (6-го января), въ который день по визавтійскому церемоніалу XII вѣка ежегодно главному оффиціальному ритору (μαίστως τῶν ἐρτόρων) приходилось произносить рѣчь передъ императоромъ (см. замѣтку В. Васильевскаго въ Журналѣ Мин. Нар. Просв. 1872, т. 164, стр. 814). Итакъ рѣчь Евстаеія произнесена 6-го января 1174 или 1175 г.

<sup>2)</sup> т. е. герцогъ саксонскій и баварскій Генрихъ Левъ, отправившійся весною 1173 г. въ Святую Землю и посѣтившій тогда и Византію (см. К. Гротъ, стр. 897, прим. 2).

будто бы угры приносять ромеямъ подарки (строка 148: δωροφορούσι) и доставляють имъ золото (строка 160: γεωργεί ήμιν χρυσόν, см. и строку 125: τίς... ήργυρολόγησε;). Такъ какъ нѣтъ основанія считать это простою выдумкою и ригорическою прикрасою автора, то означенныя выраженія заставляють предполагать, что угорское посольство, на которое было возложено порученіе призвать Бѣлу-Алексѣя изъ Византій на отцовскій престолъ (Сіппат. р. 286,22), явилось къ византійскому императору не съ пустыми руками.

Остается еще разълснение сербскихъ дёлъ, которыя въ похвальномъ словъ Манасси составляють обстоятельно и особенно живо описанный эпизодъ. Хотя, какъ уже сказано, Манасси пренебрегаетъ точнымъ обозначениемъ упомянутыхъ имъ историческихъ лицъ, но все же нельзя сомнъваться въ томъ, что туть рычь идеть о сербскомъ архижупань 1) Дівжів (Δεσέ) или Стефанів Неманів (Στέφανος Νεεμάν). Объ отношеніяхъ этого Дъжи-Немани къ императору Мануилу Киннамъ разсказываеть следующее. Въ 1159 г. Дежа быль призванъ императоромъ Манундомъ на сербскій престоль съ условіемъ уступить Византіи область Дендру и оставаться покорнымъ ея вассаломъ. Но Дъжа скоро сталъ помышлять объ измѣнѣ. Онъ входилъ въ сношенія съ нъмцами (Фридрихомъ I) и съ другими врагами Византіи, а когда Манунль въ 1163 г. вызваль его участвовать въ войнъ съ Угріей, онъ уклонялся отъ своихъ вассальныхъ обязанностей. Только послё того, какъ Мануилъ прибылъ съ войскомъ въ Нишу, откуда дорога шла и въ Угрію и въ Сербію, Дъжа, сообразившій грозившую ему тогда опасность, поспъшиль явиться въ ромейскій дагерь, гдѣ онъ благосклонно быль принять императоромъ. Но эта милость Мануила побудила Дежу къ новымъ политическимъ зателиъ противъ ромеевъ, и вследствіе неосторожныхъ словъ, вымольленныхъ имъ въ разговоре съ угорскими послами и донесенныхъ затъмъ императору, онъ былъ содержанъ подъ арестомъ въ палаткъ, окопанной валомъ, и впослъдствін отосланъ въ Константинополь, гдф его посадили во дворцф подъ стражу (Cinnam. p. 212,18—214,4; К. Гроть, стр. 286 — 288). О новой попыткъ возстанія со стороны сербскаго архижупана въ концъ 1168-го года сообщаеть западный писатель Вильгельмъ Тирскій



<sup>1)</sup> Тождество обоихъ именъ послѣ основательнаго разъясненія этого вопроса В. Васильевскимъ (Къ исторія Византія въ XII вѣкѣ. Союзъ двухъ имперій, стр. 277 сл.) не подлежитъ сомвѣнію; К. Гротъ (стр. 194, прим. 8) тоже одобряєтъ предположеніе Васильевскаго.

(Historia rerum transmar. lib. XX сар. 4), но движеніе въ самомъ началь было подавлено 1), и великій жупанъ быль взять въ плыть (praecipuo eorum principe mancipato). Наконецъ, Киннамъ (стр. 287,12—288,3) разсказываеть, что Мануилъ въ 1173 г. былъ принужденъ опять усмирять возставшаго было въ надеждь на неурядицы въ Угрів великаго жупана сербовъ. При приближеніи Мануила великій жупанъ отступиль съ своимъ войскомъ, а затымъ, одумавшись, черезъ пословъ просиль прощенія и, наконецъ, самъ явился къ императору съ обнаженною головою, босоногій и съ петлею на шев. Мануилъ и на этотъ разъ простиль сдавшемуся на волю императора измѣннику и вернулся въ Константинополь 2), сопровождаемый архижупаномъ (ἐξήει τῆς Σερβικῆς, ἐπόμενον αὐτῷ καὶ τὸν ἀρχιζουπάνον ἔχων, Cinnam. p. 288,3).

Обратимся теперь къ разсказу Манасси о сербскихъ дѣлахъ, вкратцѣ сообщая главное содержаніе его изложенія, но пропуская всѣ неизбѣжныя у византійскихъ витій лишнія фразы и риторическія прикрасы. Манасси разсказываетъ (строка 45 сл.): «Вооружался тотъ двуличный варваръ и измѣнникъ (т. е. Дѣжа-Стефанъ Неманя), подстрекалъ вождя тевтоновъ (т. е. нѣмцевъ) напасть на ромеевъ, то опять ободрялъ этого другого, еще болѣе дикаго человѣка и надменнаго хвастуна (т. е. угорскаго короля), и на словахъ преклонялся гепидъ (т. е. сербъ) передъ ромеями, а на умѣ у него былъ планъ присоединиться къ тевтонамъ, и онъ только и мечталъ о вооруженіи и военныхъ отрядахъ. Во время твоего присутствія, о царь, онъ съ поникшею головою признавалъ тебя своимъ властителемъ, но какъ только ты удалился, онъ, вдругъ перемѣнившись, покорялся твоимъ противникамъ. Ты хорошо замѣтилъ коварство, но, удержавшись отъ наказанія, ожидалъ, что онъ одумается. Затѣмъ ты прилетѣлъ, какъ

<sup>1)</sup> У Киннама (стр. 249, 19 сл., послё разсказа о побёдахъ Мануила въ Далмаціи въ 1165 г.) находимъ краткую отмётку о возстаніи сербовъ, которое, по миёнію К. Грота (стр. 381), относится къ 1168-му году. Къ тому же году (1168) В. Васильевскій относить сообщеніе Никиты Хонскаго (стр. 178, 7 сл.) о возмущеніи сербскаго архижупана, помёщенное послё разсказа о взятіи Землина Мануиломъ въ 1165 г. К. Гротъ (стр. 881, прим. 1) признаетъ миёніе Васильевскаго вёроятнымъ, оговарива-ясь, впрочемъ, что разсказъ Никиты подходилъ бы и къ событіямъ 1163 г. Мы предпочли бы болёе раннее время.

<sup>2)</sup> Кътому же году (1178) В. Васильевскій и К. Гроть вполив правдоподобно относять то, что Никита Хонскій на стр. 206 (послв событій 1167 г.) разсказываеть о мврахъ Мануила противъ снова отпавшаго Стефана Немани. Извістно, что сочивеніе Никиты вообще обнаруживаеть большую запутанность по отношенію къ хровологія.

быстрый орель (въ 1163 г.). О какая дерзость! Воть онъ уже опять пускается на хитрости и только и думаеть объ отпаденіи, но такъ какъ онъ самъ не чувствоваль себя равнымъ въ борьбѣ съ ромеями, то онъ побуждаль противъ насъ другого болѣе опаснаго, по его мнѣнію, подвижника (т. е. угорскаго короля Стефана Гейзича?). Когда ты, о царь, увидѣлъ, что вся твоя снисходительность и милость напрасна, ты, какъ мудрый врачъ, рѣшился принять болѣе дѣйствительныя мѣры. Ты уводишь его изъ дому и отечества. О какимъ пріятнымъ зрѣлищемъ было для жителей столицы, когда этотъ статный и осанистый мужъ присутствоваль въ качествѣ плѣнника при торжественномъ твоемъ въѣздѣ въ столицу и былъ принятъ народомъ съ укоризною и насмѣшками (въ 1173 г.). Этотъ твой подвигъ, о царь, этотъ твой трофей хотѣлъ я прославить, но меня увлекаетъ другое великое дѣло, которое могло бы казаться почти неимовѣрнымъ» (т. е. переворотъ въ угорскихъ дѣлахъ въ 1173 г.).

Повидимому, изложение Манасси въглавныхъ чертахъ совпадаетъ съ выше приведеннымъ разсказомъ Киннама. Оба писателя говорятъ о ненадежности сербскаго жупана, о не разъ повторенныхъ попыткахъ его къ возстанію, о тайныхъ сношеніяхъ его съ недругами Византіи и о неоднократно оказанной милости Мануила. При этомъ слібдуеть не упускать изъ виду, что византійскій витія быль неоспоримо правъ, если считалъ излишнимъ дать неумаленный обзоръ всёхъ отдельных событій въ хронологическом порядке, -онъ имель полное право подбирать тъ именно черты, которыя особенно приходились ему кстати и впору для изображаемой имъ картины. Онъ въ данномъ случать могь даже до извъстной степени преувеличить и разукрасить описываемое имъ положение дълъ. Напр., выражение оратора въ строк 89: ἐν γαλεάγρα τὸν θήρα συνέλαβες, въ буквальномъ смысль значить, что императоръ Мануиль заключиль архижупана въ клетку; но, безъ сомивнія, это выраженіе представляеть собою лишь риторическое преувеличение того факта, что архижупанъ нѣкоторое время содержался подъ стражею. Подобнымъ образомъ выражение Манасси (строка 101): δεσμώτης ό ἀνηρ έθριάμβευσεν, можно бы понять въ томъ смысль, будто Стефанъ Неманя въ оковахъ шель за тріумфальною колесницею императора; но такъ-какъ у Киннама и Никиты Хонскаго не встръчаемъ даже и намека о подобномъ строгомъ обращении Мануила съ сербскимъ архижупаномъ, то мы вправѣ нѣсколько ослабить смыслъ этой риторической фразы. Впрочемъ, наше мивніе под-

тверждается и зам'еткою, которая встречается въ вышеупомянутой речи Евстаоія. Въ ней Евстаоій (стр. 43 сл.) о пребываніи Немани въ Константинополь въ 1173 г. упоминаетъ следующимъ образомъ: «Я лично видель Неманю, который прежде мужался и сопротивлялся императору, но, вскоръ вразумленный, отчасти угрозами, отчасти пораженіями, нынъ и съ своей стороны принимаеть участіе въ тріумфъ (χαὶ αὐτὸς εἰς δρίαμβον συντελών). Неманя прежде быль бѣглымъ рабомъ и скрывался отъ своего господина, теперь же онъ готовъ все скорће переносить, только бы не лишиться возможности лицезръть императора, который принимаеть его благосклонно. Тоть, которому прежде невозможно было безопасно ходить по родной странъ, нынъ приходить въ Константинополь, радуясь, что исполнилось его желаніе глядеть на царя, и такимъ образомъ онъ лично свидетельствуетъ о своемъ рабствъ 1). Эти и следующія за ними выраженія Евставія ръшительно противоръчать тому представленію, будто Неманя въ то время находился въ Константинополе въ виде скованнаго пленника. Съ другой же стороны, изъ разсказа Манасси можно извлечь тотъ новый фактъ, что Мануилъ, успешно устроивъ угорскія и сербскія дела, въ 1173 г. въ тріумфальномъ шествів вступиль въ столицу, о чемъ у византійскихъ историковъ того времени не упоминается.

О прочихъ частяхъ похвальнаго слова Манасси мы далѣе распространяться не будемъ. Замѣтимъ только, что Манасси здѣсь, какъ и въ другихъ своихъ произведеніяхъ, обнаруживаетъ обширную начитанность и полное владѣніе пріемами византійскаго краснорѣчія: то онъ ссылается на изреченія св. Писанія, то онъ заимствуетъ цѣлые стихи или отдѣльныя фразы изъ древнихъ классиковъ (Гомера, Евринида, Оппіана; Геродота, Діонисія Галикарнасскаго), то онъ украшаетъ разсказъ пословицами и учеными намеками, то онъ приводитъ длинный рядъ примѣровъ изъ египетской, персидской, греческой и римской исторіи, для доказательства, что всѣ подвиги какихъ бы то ни было вождей прежнихъ временъ должны уступитъ неслыханному успѣху Мануила. При этомъ онъ упоминаетъ и о нѣсколькихъ историческихъ событіяхъ, которыхъ въ томъ видѣ, въ которомъ они разсказываются у него, не найти у другихъ писателей.

<sup>1)</sup> Интересно, что оба писателя съ наумленіемъ говорять о превосходящемъ обыкновенную міру ростів Неманн, см. Евстаю. стр. 48, 8: ἀνηρ οὐ τῶν πηχεων, ας ἡ φύσις τοῖς ἀνδράσι μετρεῖ, ἀλλ' ἐξηρμένος εἰς μέγα καὶ τὴν θέαν περίβλεπτος, и Манасси строк. 101: ὑπερωμίας τις ἀνδρωπος καὶ ὡγύγιος ἀτεχνῶς.

Въ заключение, укажемъ еще на то, что изъ обоихъ здъсь впервые изданныхъ текстовъ опять можно собрать значительное число новыхъ для слога Манасси столь характерныхъ словъ, не встръчающехся въ Thesaurus graecae linguae Стефана, а именно: аублитус Ι 230, ἀνίππευτος ΙΙ 249, ἀπαγριαίνομαι ΙΙ 94, ἀπορρητορεύω ΙΙ 35, άποτωθεύω ΙΙ 103, άρουρίτις Ι 38 (ΙΙ 136 άρουρίτης), αὐταργούμαι ΙΙ 130; βραχύσωμος Ι 29, βρυχηματίας ΙΙ 61 (Chron. 4445 π 4682 βρυχητίας); γερανολέτειρα Ι 276, γερανοφόνια, τά Ι 191.267, γερανοφόντης Ι 96.294, γιγαντοσκελής Ι 214, γοργόπτερος Ι 128; δαφνοστοίβαστος Ι 44; ἐπικάρδιος Ι 25, ἐπίπλαστον (Εξμπλαστρον) Ι 22, ἐπιπτερύσσομαι Ι 269, ἐπίστοιχος (=ἐπίστιχος) Ι 140; ζφοφόντης Ι 155.248; θριαμβεύω (= θριαμβεύομαι, о побъжденномъ) II 101; хатарракіс, ή Ι 310; λειμώνιος βοτάνη ΙΙ 141, cf. Fring. 67 (ΙΙ 137 λειμωνία πόα μ3ъ Діонисія Галикари.), λευχοπτέρωτος І 153; μαχρόδειρος Ι 255, μαστοτροφέω Ι 63, μεγαλοβουλία, ή Ι 73, μειλινοφόρος ΙΙ 237; ὀργυόω Ι 288 (Chron. 6291 ὀργυιόω), ὀρνεοφονία, ἡ I 128, ὀφεώτροπος (ὀφεότροπος?) ΙΙ 80; παλαιόπειρος Ι 205, περίδρυψις, ή Ι 280, περσολέτειρα ΙΙ 110, πετάζομαι Ι 266, ποντοβάμων Ι 291, προζωγράφημα Ι 312, προθεσπιφδέω ΙΙ 301, προσεπιχεράννυμι ΙΙ 87, προστέρνιος Ι 142, πρωτόαθλος Ι 197.250, πρωτοδίδακτος Ι 193; σιδηροκνήμις ΙΙ 51, σκυθοκτόνος ΙΙ 110, τετανοσχελής Ι 30.255; φυτηχόμημα, τό ΙΙ 27; χοραύλημα, τό ΙΙ 270, cf. Monod. Theod. 11.

Оба нижеслѣдующіе текста заимствованы нами изъ cod. Вагосс. № 131 (XIV вѣка). Въ критическомъ аппаратѣ подъ текстомъ мы не обращали вниманія на нѣкоторыя неважныя ореографическія особенности средневѣковаго переписчика, какъ напр., ἀν, τωμὲν — τωδὲ или ταμεν — ταδε, μὴ δὲ, κατὰτείνων, τὸν περιψυχῆς, ἄλλάττα, γλώτταν, ἀλωπεχὴν, ὁπλίται, κῦνας, χήνας, κερδάναι, συμμίξαι, ἐστᾶναι и т. д. Относительно ударенія энклитикъ мы придерживались обычая рукописи, за исключеніемъ нѣкоторыхъ внесенныхъ нами въ критическій аппарать случаевъ. Изъ нерѣдко встрѣчающихся примѣровъ, гдѣ переписчикъ, описавщись, самъ поправиль ошибку, мы привели лишь болѣе замѣчательные.

I.

Τοῦ Μανασσή κυροῦ Κωνσταντίνου ἔκφρασις κυνηγεσίου γεράνων.

Ἱππηλάσια δὲ ἄρα καὶ κυνηγέσια καὶ ὅσα ἄλλα τοιαῦτα τοῖς ἀνθρώποις έπινενόηται, ού πρός γυμνάσια μόνον καί πρός ἐπίρρωσιν σωμάτων συμβάλλεται, άλλά και ταις καρδίαις τέρψιν ενστάζει και ταις αισθήσεσι γάργαλον καλά μέν γάρ και ότι τους άνθρώπους άνόσους ποιούσι, πᾶν τό νοσηματικόν ἀποκρίνοντα καὶ πρός τό ἔμβιον συναιρόμενα καλά δὲ 5 καὶ δτι πρός τὰ πολέμια προεθίζουσιν, | ίππεύειν καὶ ἐπελαύνειν διδάσχοντα καὶ τάξιν τηρείν καὶ μὴ τῆς φάλαγγος προπηδάν καὶ τὴν έπευθύ προπαιδεύοντα δίωξιν και την είς τὰ ἐπαρίστερα και ἐνδέξια, πή μεν ενδιδόναι τοις ίπποις και άνέτοις βυτήρσι σφας επί δρόμον προτρέπεσθαι, πη δὲ πιέζειν καὶ ἄγχειν περιστομίοις δεσμοζς, οὺς σίδηρος 10 έργάζεται πυριμάλακτος καὶ εἶεν ἄν ταῦτα μετρίων ὡς ἄν εἴποι τις άσκησις πρός την των μειζόνων υπόμνησιν ταυτα μάχη ουκ άνδρολέτειρα, ταῦτα "Άρης ἀσίδηρος καὶ μὴ λυθρόφυρτον ἔχων τὴν δεξιὰν μηδὲ τὸ δόρυ ρονοσταγές, χαλά μὲν οὖν ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα καὶ μόνοις ἐχείνοις ἀχαρίτωτα καὶ ἀθέλητα, ὁπόσοι ἀνέραστοι τοῦ καλοῦ χαρίεντα δὲ οὐχ ἤττον, 15 ότι και ψυχής άχθος δυσάγκαλον έλαφρύνουσι και το δακέθυμον άποχρούονται και τὸ λυποῦν ἀπελαύνουσι και τό γε παρὰ Πυθαγορείοις λεγόμενον, ώς μέλος υπηχήσασα χίθαρις χαι δόναξ υπολύριος έμπνευσθείς χαι εἴ τι ἄλλο τῶν ἐμπνευστῶν ὀργάνων καὶ ἐντατῶν, καὶ πρὸς θυμὸν καρδίαν έχμαίνει καί τινα εἰς Υῆν καγλάζοντα λέβητα δείκνυσι καὶ αὖ ἡμεροῖ καὶ 20 θηλύνει και καταστέλλει το άνοιδουν και το φλεγμαϊνον μαλάσσει καθάπερ ἐπίπλαστον ἀχεσώδυνον, τοῦτο κάν τοῖς χυνηγεσίοις κατίδοι τις ἄν' ὁπλοφορίας τὲ γὰρ καὶ ἀνδροκτασίας ὑπομιμνήσκει καὶ ἀσπίδων δούπου καὶ Άρεος φιλαιμάτου και νέφος άθυμίας άπορραπίζει και άκτινας ήδονής έπαφίησι και ούχ ούτω δριμεζαν δδύνην έχοι τις αν επικάρδιον, ώς μή ταύτην 25 άχεσασθαι λαγίναν ίδὼν δειλοχάρδιον άνισταμένην, διωχομένην, χύνας δρομιχούς άλυσχάζουσαν.

Codex Baroccianus 131 fol. 180º-184º.

<sup>8.</sup> γάργαλον corr. ex γὰργαρον 10. περιστ. δεσμοῖς, cf. Opp. Hal. 3,603 11. εἴποι corr. ex εἴπη 12. ἀσχησιν ἀνδρολέτηρα. 17. cf. Plut. mor. 884°; 441° 18. δόναξ ὑπολ. Ar. ran. 232 20. χαὶ τὰ εἰς γῆν 21. φλεγμένον (μένον per compend. scr.) 24. Ἄρ. φιλαιμ., cf. Anacr. epigr. 15,8

"Εγωγέ τοι θήρα γεράνων παρατυχών και τῆς τούτων θέας ἐμφορηθεὶς καὶ ἰδών, ὅπως ὄρνιθες οῦτω βραχύσωμοι τὰ πτίλα ἐπιρροιζοῦσι καὶ μέχρις 80 αίθέρος έλαφριζόμενοι τους τετανοσχελείς έχείνους είς γην χαταφέρουσιν. ήδονης τὲ ἀπλέτου τὴν ψυχὴν ἐγεμίσθην και τὴν μακαρίαν φύσιν κάν τοῖς ἄλλοις ἀποθειάζων, καὶ τοῦτο τὸ μέρος ἐθαύμασα, ὅτι τῶν ζώων τὰ ταπεινόσωμα χραταιοτέρως ἐφώπλισε καὶ τοῦ μεγέθους ἀφελομένη τή ισγύι προστέθειχεν. είδον μεν γάρ και Ελαφον ελαυνομένην φυζαχινήν και 35 ύπό τῆς φυγῆς ἀνακοπτομένην τὸ ἀσθμα καὶ καργαλέαν τῷ δίψει καὶ τὴν γλώτταν προβαλλομένην της του άέρος ψυχρίας μεθέξουσαν και υπό άνδρων άμα και κυνών καρχάρων έπειγομένην και ύπερπηδώσαν τὰς λόχμας καὶ τῆς δενδρίτιδος ὑπεραλλομένην καὶ κατασκιρτώσαν τῆς ἀρουρίτιδος, ἐνίστε δὲ καὶ λίμναις πιστεύουσαν ἐαυτήν, ὡς δῆθεν τὴν ἄγραν ἀλύξη. 40 καὶ κυβιστῶσαν κατὰ τῆς ἄλμης ὥσπερ τὰ θαλασσόβια, τούς γε μὴν χύνας χαταταχούντας χαὶ ἄνδρας φαρετροφόρους ἐπιχειμένους χαὶ νευροσπαδέσιν άτράχτοις την δειλαίαν ποιουμένους έχχολυμβον. είδον δὲ χαὶ άκανθυλλίδας άλισκομένας καί σπίνους και άστρογλήνους και όσοις όλοις μικρά τὰ πτερύγια καὶ οἰς δαφνοστοίβαστοι ράβδοι τὸν δόλον ἀρτύνουσι, 45 φυλλάδας άλλοτρίας προβεβλημέναι καὶ προϊσγόμεναι λύγους άληλιμμένους ίξῷ. ἔτερψέ με ποτὲ καὶ μελάμπτερος ψάρ καὶ λάλος ἀκανθυλλίς καὶ ό στωμυλώτατος σπίνος καὶ ἄλλ' ἄττα στρουθάρια, δόναξιν ίξῷ κεκαλυμμένοις σχεθέντα και θέλοντα μέν φυγγάνειν και πτερυγίζοντα, ειργόμενα δὲ τοῖς ἐνύγροις ἐχείνοις δεσμοῖς χαὶ πυχνὰ πυχνὰ τὰ στέρνα πατάσσοντα, οἶα 50 τρέχοντα τὸν περί ψυχῆς, ἀλισκόμενά τε καὶ μαχαιρίδι κεντούμενα καὶ κατὰ βόθρου ἀχοντιζόμενα, ἔνια δὲ ζωγρούμενα καὶ τηρούμενα, ὁπόσοις δηλαδή δαψιλεστέρου κάλλους ή κομμώτρια φύσις μετέδωκεν. άλλά μοι τό χρημα τῆς τῶν γεράνων ἄγρας τοσοῦτον ἐκείνων ἐπιτερπέστερον, ὅσον ἀκανθυλλίδων και σπίνων αι μακραύχενες υπερέχουσι γέρανοι και λύγων ίξοφό-55 ρων ιέρακες δραστικώτεροι και δσον γυμνασίων άνδρικωτέρων παιδαριώδη άθύρματα λείπεται και δ γε θήραν ταύτης ὑπερτιθεὶς ταὐτόν τι νομισθήσεται δράν, ώς εί τις των άργυρέων προχρίνοι τὰ καττιτέρινα καὶ των χρυσέων τὰ χολοβάφινα.

Δοτέον τοίνυν τὰ ὁραθέντα γραφή. τί γὰρ χωλύει χάν τη γραφή τῷ 60 πράγματι ἐντρυφήσαι με, εἴ γε ἰθαχησίων ἀνθρώπων χυνηγεσίου χαὶ Ομηρος μέμνηται; ἐξήει ποτὲ πρὸς θήραν ὁ χαλλίνιχος βασιλεύς, ὅν πορφύρα μὲν

<sup>28.</sup> δήρα corr. ex δήρα 83. ἐφώπλισε corr. ex ἐφώπλισεν 89. λίμνας 41. καταχοῦντας 42. νευροσπ. ἀτρ., cf. Soph. Phil. 290 47. ἰξῶν 50. περὶ ψυχῆς, cf. Chron. 2969; Apostol. 13,15<sup>1</sup> 55. ὄσων 59. κᾶν 60. ἐντρυφήσαιμεν εἴ, cf. ecphr. fring. 30 "Ομηρος, Hom. Od. 19,429

έμαιεύσατο, άλουργίς δε τεγθέντα προσείπε, σοφία δε και άνδρεία και σύνεσις και ό των γαρίτων κατάλογος ένηγκαλίσαντο και έμαστοτρόφησαν και γάλα μυρίων προτερημάτων ἐπότισαν· οὐ χεῖρες γίγαντος χεῖρες, οὐ χαρδία φρονήσεως θάλαμος, οὐ ψυχή παλάμαις δορυφορεϊται θεοῦ ἡ νοῦς 65 ύψηλος και αιθέριος, μικρού και πρός τους έν σώματι νόας άνθαμιλλώμενος: οδ χυνηγέσιον χαι γυμνάσιον το μεν δοχείν είς τέρψιν όρα χαι διάγυσιν. τό δ' άληθες είς νίχας και τρόπαια και μεγάλων διαθέσεις πραγμάτων και της 'Ρωμαίων ήγεμονίας συντήρησιν τελευτά' ώς γάρ λέοντος σχύμνος καὶ καθεύδων τοῖς τῆς ψυχῆς ἐγρήγορεν ὀφθαλμοῖς καὶ βλέπει καὶ προφυ- 70 λάττεται και εφάπτεται φυλάττεται μεν πεϊραν έχθρων επιόντων, εφάλλεται δὲ βλεφάροις ἀγριοθύμοις μηδὲ προϊδοῦσι τὴν ἔφοδον καὶ ὡς ἀετὸς τῆς βαθυγνωμοσύνης τὰ πτίλα χινήσας χαὶ τὸ πτέρωμα τῆς μεγαλοβουλίας περιρροιζήσας όλας άγέλας πολεμίων φοβει και ποτε πρός άγραν ζώων δόξας σταλήναι, ὁ δὲ ἀλλὰ σατράπας, ἀλλὰ χωράρχας θηράσας ἐπαλινόστησεν. ἐξήει 78 τοίνυν θηράσων, είπόμην δὲ καὶ αὐτός, τὸ τῆς θήρας τερπνὸν ἐποψόμενος: ην δὲ ὁ χαιρὸς ἐπὶ φθίνουσαν τὴν ὀπώραν, ἡνίκα αι κραύγασοι γέρανοι τὴν δυσχείμερόν τε και χιονόβλητον Θράκην ἐκλείπουσαι ἐπὶ Λιβύην και Αίγυπτον καὶ τοὺς ἐκείνων ἡλίους καθάπερ ἐς ἀποικίαν ἀπαίρουσι τὰ δὲ κατὰ θήραν ώδέ πη τετάχατο. 80

Παρ' έκάτερα μέν πλήθος παρήει και έφ' ικανόν κεχυμένον και έπι μακρόν της πεδιάδος παράτεινόμενον είχετο δὲ ἔτερος ἐτέρου και άλλος άλλφ ἐπεστοιβάζετο και ούτω το σμήνος πεπύκνωτο, χαθάπερ πάλαι τούς Πέρσας τούς σαγηνεύοντας πόλεις ή ιστορία φησίν εν μέσοις δε ο βασιλεύς επορεύετο βάδην πως και σχολαίως 85 καὶ οὐ θαμά κεντρίζων τὸν ίππον οὐδὲ κατατείνων εἰς δράμημα, ἐστέλλοντο οι μέν | χατά τοὺς εὐζώνους τῶν ὁπλιτῶν καὶ περιέχειντο τόξα καὶ γωρυτούς, τοῖς δὲ ξίφη μόνα τὸ περὶ τὴν ζώνην μέρος ἐπέσφιγγε· καὶ οί μὲν σχυλάχια τὴν ὄσφρησιν ἀγαθὰ προσεπήγοντο, τὰ μὲν ἔποχα τοῖς όπισθίοις των ίππων, τὰ δὲ τῆς ἀπό τῆς πορείας ταλαιπωρίας πειρώμενα. 90 οι δε χύνας ἀελλόποδας ἐφείλχοντο χαὶ πτηνόποδας ἔτεροι δε γαμιψώνυχας καὶ άγχυλοχείλας ιέρακας, τοὺς μὲν ἐπετείους καὶ οὐ πρό πολλοῦ τοῦ κελύφους ἀπορραγέντας, τους δὲ καὶ πολλάκις ἀποδυθέντας τὸ πτέρωμα καὶ περιβαλομένους καινότερον τῆς τε τοῦ χρόνου παλαιότητος ἀπολαύσαντας κάντεῦθεν ἐν τοῖς περισπουδάστοις καὶ λόγου άξίοις ἀριθμουμένους καὶ 95 οί μέν γερανοφόντας και νησσοφόνους δρνιθας ἐπεφέροντο· οὐκ οίδα τὰ τῶν

Digitized by Google

<sup>66.</sup> an τοὺς ἀσωμάτους νόας, i. e. angelos? 69. λέοντος, cf. Bys. Z. 3, 33, 18 79. εἰς (superscr. s) 83. ἄλω 85. φησὶ, cf. Her. 6,81 βάδην πῶς 86. ἐστέλοντο 90. πορίας 91. ἐφείλκοτο 92. ἰερας τοὺς 94. περιβαλλομένους 95. ἀξίους Βεκαττίδετίδ Βρακκακας.

αίμάτων οὐχ ἀμαυρὰ δειχνύντες τὰ σύμβολα.

Ο δε βασιλεύς ιέραχα και αύτος επικάρπιον έφερεν είχε δε ώδε πως 110 τὰ κατ' αὐτόν: ἐπιδερμίδα ζώου λαβόντες οι περὶ ταῦτα δεινοὶ χειρίδας τεχταίνονται, δαχτύλους τὲ δερματίνους δημιουργούντες χαὶ περίβλημα έπιχάρπιον, και περιαμπίσχουσι τούς δακτύλους και τούς καρπούς και δλίγα τοῦ πήγεος, ἄμα τήν τε τοῦ χρύους πυράγραν καὶ τὰς ἐχ τῶν γαμψωνύχων άμυχάς έκτρεπόμενοι δειναί γάρ σάρκας δακείν αι των όνύχων 115 τούτων άχμαί. ἄμφω τοίνυν τὼ χεῖρε τοῦ βασιλέως τοιαύτας χειρίδας περιεδέδυντο καὶ ἡ άριστερὰ ἐπικαθίζοντα εἶχεν ἰέρακα, οὐ τῶν κοινῶν τούτων και εὐπορίστων, άλλὰ παλαιόγρονόν τινα και γεννάδα και οἰον καὶ χατά των μεγαλοσώμων ζώων άνδρίζεσθαι, του τε μεγέθους άμα χαὶ του χάλλους ἀπόβλεπτον, τούτου γε μὴν ένεχα ὄντα εὐδαιμονέστατον, ὅτι χειρί 120 βασιλέως και τηλικούτου βασιλέως ἐφέρετο. ἢν δὲ ὁ μεγάθυμος ἐκεῖνος ίξραξ ίβηρικός, όποίων πολλών 'Ιβηρία μήτηρ και θρέπτειρα' οὐ τὴν άγγουρον λέγω Γαδείρων, την παρωκεανίτην, την των Άφρων άντίπορθμον, ην οί κατά Λυσιτανίαν νέμονται Ίσπανοί, άλλά την έφαν, την πρός άνίσχοντα ήλιον, ήν Φάσις ὁ πολὺς περιρρεί καὶ Κόλχοι τὸ παλαιὸν ἐκαρπί-125 ζοντο. τήν γε μὴν περί τὴν θήραν πεῖραν οὐκ ἀφ' ἐστίας ἔχοντες ἡκουσιν, άλλ' άμαθεζς ιόντας και άδιδάκτους ο βασιλεύς πανδεξίους καταρτίζει παραλαβών ου γαρ ανθρώπους μόνον αναπαιδεύειν ἐπίσταται καὶ φρενοῦν, άλλα και γοργοπτέρους δρνις άεροπόρους ές δρνεοφονίας γυμνάζει και τοῦτο τὸ μέρος ἐμπειρομάχους χαθίστησιν.

180 Ο ιέραξ οὔτε παντελώς χεχιόνωτο οὔτε ἀχριβώς μεμελάνωτο ἀγχύλον

<sup>99.</sup> cf. Hom. Jl. 2,554; Philostr. Her. 2,16 101. παρηρέθισε 102. ἡνάγκασε βασιλέων (—λέων per compend. scr.), an βασιλείων? 103. ἀνέστελλε 105. συμπόνω 119. ἀπόβλεπττον(?) 121. θρέπτρειρα 123. τὴν προσανίσχοντα 125. ἀφ' ἐστίας, cf. Ps.-Zenob. 1,40 127. ἐπίσταται corr. ex ἐφίσταται

τὸ ῥάμφος, τομὸν τὸ ῥάμφος ὑπὲρ τὰς μαχαιρίδας τοιαῦτα γὰρ τὰ ῥάμφη τοῖς σαρχοφάγεις ἡ φύσις ἐφιλοτιμήσατο ἡ χεφαλὴ οὔτε λελεύχαντο οὔτε μεμέλαντο, θαψίνη δέ τις ην την χροιάν και υπόκαπνος γλαυκόν τὸ όμμα. γοργόν τὸ ὄμμα καὶ τὴν τῆς καρδίας γνωρίζον ἀρρενωπότητα ὁ περὶ τὰς βλεφαρίδας χύχλος ὑπόχιρρος αὐχὴν οὐ τετανὸς οὐδὲ ἐπιμήχης, ὅτι μηδὲ 185 τά σχέλη μαχρά τὰ πρανή τοῦ πτερώματος ἐπὶ τὸ χαπνηρότερον χαὶ τὸ δη λεγόμενον άμφίβολον μέλαν έγρώζετο, τὰ δὲ ϋπτια τὸ μὲν πλέον λελεύχαντο (τοιαύτα γὰρ ἐν τοῖς πτηνοῖς τὰ πρεσβυγενέστερα), ἐνιαγοῦ γε μὴν καὶ μελανίας σταλάγματα ἔφερεν, οὐκ ἀνώμαλα οὐδὲ ἄτακτα οὐδ' δποι καί ἔτυχεν, άλλὰ κατὰ γραμμάς ἐπιστοίχους μορφαζόμενα καί χρω- 140 ζόμενα καὶ οἰον ζώστροις πολλοῖς περισφίγγοντα τά τε περὶ γαστέρα κα δσον προστέρνιον. Εκάτερον σκέλος υπόκιρρον, ου τετανόν, ου σαρχώδες, άλλὰ παχυμερές, άλλ' όστῶδες καὶ οἶον ἄν τοιοῦδε σώματος ἄχθος ἀνέχοι. πέζα πλατεΐα και τοιούτοις κατάλληλος σκέλεσι δάκτυλοι περί μέν τὰ πρόσθια τρεῖς, ὀξεῖς τινὰς καὶ ἐπάκμους ὄνυχας προβαλλόμενοι, περὶ <δὲ> 145 τὰ οὐραῖα και τὰ ὁπίσθια ἔτερος, τοσαύτην ἀποπληρῶν τῷ σώματι χρείαν, έπόσην αντίχειρ έν ανθρωπίνη χειρί και ύπερ μαχαιρίδας εστόμωτο και ύπερ βέλη ήχόνητο και τοσαύτη τις ήν ίσχυς άμα και όξύτης τοις όνυξιν, ώς μή μόνον νήτταν ίσχύειν σπαράττειν και γέρανον και άλλα όσα περιδέδυται πτέρωμα, άλλα και ταύρων και κάπρων και βουβαλίδων ἐπιδερμί- 150 δας άμύσσειν και διαπερονάν και όσοις στερεμνιώτερον ό του σώματος πεπύχνωται φλούς η δαψιλή τη λάχνη το δέρμα πεπύχασται. τοιαύτη μέν ην ή παλαιγενής και τῷ πλείονι λευκοπτέρωτος ιέραξ ἐκείνη, ἡν ὁ βασιλεὺς έπιχάρπιον ἔφερε.

Συχνοί γε μὴν καὶ ἄλλοι ζφοφόντας ὅρνις ἐπήγοντο, τοὺς μὲν περδί- 155 κων ἐρυθροράμφων καταταχεῖν, τοὺς δὲ καὶ πρός τὰς ὑγροβίους νήττας ἐποφθαλμίζοντας, ἐνίους δὲ καὶ ταῖς λαγίναις ἄνωθεν ἀφ' ΰψους ἐποφθαλμίζοντας, καν ὑπὸ θαμινίσκους κοιταζοιντο, καν τῶν πεδιάδων καταχορεύοιεν, καὶ γινομένους προσγειοτέρους μαστίζοντάς τε ταρσοῖς τῶν ταλαιπώρων ἐκείνων τὰ προμετώπια καὶ τοῖς ὄνυξι ἐηγνύντας τὸ δέρμα 160 καὶ διασπῶντας τὸ ἐάκος τοῦ σώματος. ἀλλ' οὐκ οἶδε γλῶσσα ἐλλήνιος τὰ τῶν μαχίμων τούτων ζώων ονόματα. ἦσαν δὲ οἱ μὲν ἀκράτφ τῆ με- ἐκανία κατάβαπτοι τὰ τε περὶ τὴν κεφαλὴν καὶ τὸ ἐπινώτιον πτέρωμα, οἱ ἐκινώτιον πτέρωμα, οἱ ἐκινώτιον ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων τοὶ τοῦς ἐκινώτιον πτέρωμα, οἱ ἐκινότιον ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων τὸ πτερὸν ὑπεπύρ- ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων ἐκείνων καὶ 165 καὶ πνέοντες φόνου καὶ ὁ θυμὸς τοῖς ὀφθαλμοῖς ὡρᾶτο ἐπι-

<sup>155.</sup> ἐπήγοντο corr. ex ἐπείγοντο 156. νῆττας (corr. ex νῆτται?) 158 αοιτάζοιτο 161 ἐλλήνειος.

καθήμενος καὶ τὰ ῥάμφη ὀξύτερα ἦσαν καὶ ἔπακμα εἶπεν ἄν τις νεακονήτους μαχαιρίδας ὀρᾶν. θαμὰ τὰ βλέφαρα τἦδε κάκεῖ περιέφερον καὶ ιδινον πετασμούς καὶ ιδργων πολεμησείειν καὶ ἐφαντάζοντο | ὄρνιθας οἰς του συμπλακήσονται καὶ περιέχασκον τὸν ἀέρα καὶ τοὺς δεσμοὺς ἐδυσχέραινον καὶ τὸν ὄνυχα θηκτὸν ὡς σίδηρον προεβάλλοντο, καθάπερ ὁπλῖται γεννάδαι τινὲς βοῆς πολεμιστηρίας ἀκούοντες.

fol. 182.

"Ήδη δὲ καὶ τὸ κυνηγετικὸν τύμπανον ἐδουπήθη καὶ πάταγον ἄσημόν τινα καὶ ἄγριον ἥγησεν, ὡς ἐς μόθον προκαλούμενον τὰς γεράνους καὶ 175 τὰς σφῶν χαρδίας προχατασείοντα χέλαδον ἄν εἶπε τις ἐνυάλιον, δν ἄνδρες σιδηροθώραχες άλαλάζουσιν, ἡνίχα μὴ κλέπτειν τὴν νίχην μηδὲ ἀχηρυχτεί τοῖς ἐχθροῖς ἐπέρχεσθαι βούλοιντο. ὡς δὲ καὶ γεράνων κλαγγαζουσῶν ἐγένετο αἴσθησις καὶ αἰ γέρανοι ἀναπτᾶσαι εἰς τάξιν καθίσταντο καἰ άλλήλας ες συνασπισμόν παρεχάλουν και επύχνουν την φάλαγγα, τότε δη 180 τότε νόμους χυνηγετιχούς και είδον και άπεθαύμασα και έτέρφθην ώς οί γευόμενοι τοῦ λωτοῦ καὶ γάνος μοι τὸ πρᾶγμα ἐνέσταζε τῆ ψυχῆ. εἶχε δὲ ώδέ μοι τὸ θέαμα τέτραγα τοὺς ἀμφ' αὐτὸν ὁ βασιλεὺς διανείμας, ὡς ἀπὸ τετραγώνου τὰς γεράνους χυχλώσοντάς τε καὶ ὑπαντιάσοντας, τὴν μὲν παλαιγενή ἐκείνην ἰέρακα ἡρεμεῖν τέως ἀφήκε καὶ ἔξω μάχης ἐστάναι καὶ 185 είναι ἀπόλεμον, ἄλλον δὲ ὄρνιν, γένους μὲν ὄντα ἐτέρου ἀξιόμαγον δὲ πρὸς γεράνους, αὐτὸς τὲ λαβών καὶ τοῖς ἄλλοις ταὐτὸν ποιεῖν ἐπιτρέψας καὶ έπιχαιρότατον τόπον χαταλαβών, ώς οί τὰ έρυμνὰ προχαταλαμβάνοντες έν ταϊς μάγαις, την των γεράνων πτήσιν εκαραδόκει. ην δ' ο τη βασιλείφ χειρί προσφερόμενος ὄρνις καί την ρώμην πολύς και φλόγεος τον θυμόν 190 γεραρός τὲ τῷ χρόνω καὶ φόνοις μυρίοις ἐνηθληκὼς καὶ πολλῶν τοιούτων όλυμπιάδων μεστός, πρεσβυτικός (ἄν εἶπε τις) Νέστωρ, ἐς τὰ γερανοφόνια τοὺς ὁμοφύλους παιδοτριβῶν, οί γε μὴν παρ' ἐχείνοις τοῖς ἄλλοις νεαροί μέν ήσαν και πρωτοδίδακτοι και όλίγοις αιμασι πολεμίων ζώων χρανθέντες. εσφάδαζον δε όμως και επτερύγιζον και εθύμαινον και προίπτασθαι ήθελεν 195 έχαστος καὶ ὡς πολεμησείων γοργότερον ίστη τὸ ὅμμα καὶ ἐσοβεῖτο καὶ τὸν συγγενή θυμὸν ἀνελάμβανεν ἐπείχοντο δὲ τέως καὶ ἄκοντες καὶ περιέμενον προπηδήσαι τον πρωτόαθλον δρνιν έχεῖνον χαθάπερ άριστέα πρωτόμαχον.

"Ηισθοντο τῆς μάχης οἱ γέρανοι καὶ καταστάντες εἰς τάξιν καὶ φαλαγ-200 γηδόν ἀρτύναντες ἐαυτοὺς ἔφευγον μέν, καθάπερ εἴ τινες ἄνδρες ἀντορθαλ-

<sup>169.</sup> πολεμησήειν 171. δικτόν 175 είπε τίς 176. κλέπτειν τὴν νύκτα, sed cf. II 257; dictum Alex. Magni, ef. Plut. v. Alex. c. 31,7 177. ἐχδοῖς 179. ἀλλήλοις (-οις per compend. scr.) 186. αὐτὸς δὲ 188. ἦν δ' ἐν τῆ 196 ἀνελάμβανε 199. αἰ 200. καθαπερί τινες

μείν ου τολμώεν τοίς εναντίοις ουδ' άντιμέτωποι ίστασθαι τείναντές γε μήν τὸ πτερόν, ὼγύγιόν τι χρῆμα καὶ ἄντικρυς σάκος εὐρύ, καὶ τοὺς τραγήλους σφων όρθιάσαντες χαθάπερ τινά μαχροχόντια χαί τοὺς ἐπιποδίους δνυγας έτοιμάσαντες οίοι τε ήσαν ένδεξόμενοί τε τοὺς ἐπιόντας καὶ άμυνούμενοι και ράμφεσι και όνυξι και πτεροίς. ώς δε και ο παλαιόπειρος όργις 205 έκεῖνος ἀφείθη καὶ τὸ πτερὸν ἐλαφρίσας εἰς βάθος άέρος κατετάχησε τῶν γεράνων και ήδη κατέλαβε φεύγοντας, τότε δη τέρψις τὲ ἄμα και δέος χατείγε τοὺς θεατάς χαὶ τὸ φοβούμενον ἔχαιρε χαὶ ὑπεστέλλετο τὸ τερπόμενον. τοιαύτη τις ήδονή τε άμα και άγωνία περι έκείνω τῷ ὄρνιδι. ὁ μὲν γάρ τῆς όλης ἀγέλης κατατολμήσας καὶ εἰς μέσους θυμῷ ἐμβαλὼν καὶ 210 ενα ἀποτεμόμενος, Μέμνονα φασίν ἡ Τιθόντην ὁ Τελαμώνιος, ἀπρίξ τὲ είχετο τοῦ γεράνου και ἐμάστιζε τὰ πλευρὰ και ἔδρυπτε τὸ προστέρνιον καὶ τοῖς τοῦ τραχήλου τὸ ῥάμφος ἐπῆγε καὶ τοῖς ὄνυξιν ἤμυσσε καὶ παντοῖος ἡν κατάζων εἰς Υῆν τὸν γιγαντοσκελῆ καὶ δολιχόδειρον γέρανον. άλλὰ τὸ πλήθος οι γέρανοι μὴ ἐν παρέργφ τὰ κατὰ τὸν κινδυνεύοντα θέμενοι πε- 215 ριίσταντό τε τὸν πολέμιον ὄρνιν καὶ ἀμφεκύκλουν καὶ οἰοι τε ἦσαν ἀνδρίσασθαι και άλεξήσαι τῷ κάμνοντι, καθάπερ ὁπλίται τινὲς άγαθοί πονοῦντι στρατιώτη έπιχουρούντες και του συμφύλου προκινδυνεύοντες. ούτως ή φύσις ου μόνον γένη άνθρώπων άλλά και τὰ άεροπόρα και πτερωτά φιλάλληλα έθετο, μᾶλλον δὲ ἀνθρώποις διὰ τῶν ζώων προσονειδίζει τὸ ἀφιλάλ- 220 ληλον. ἡμύνοντο οὖν τὸν ὄρνιν οἱ γέρανοι καὶ ἐσόβουν καὶ ἀπεκρούοντο (σχέτλιον γὰρ τοσούτων ένα κατακαυχήσασθαι ὤοντο) καὶ ὁ πόλεμος εἰς πλέον ανήπτετο και ένταυθα ήν τα δεινά και αι καρδίαι τοις θεωμένοις ἐπάλλοντο, ὅτι μὴ ἐξ ἀντιπάλου τῆς μοίρας ἦν ὁ ἀγών ἐν μέσοις γὰρ έχείνοις ὁ ὄρνις ἀπολειφθείς, μιχροθ καὶ ἀπαλλάξαι κακῶς ἐκινδύγευεν, εἰς 235 φυγήν τρέψας τὸ πτέρωμα καὶ οὐ τόσον δράσας ὅσον παθών. ὑπὸ γὰρ μυρίων ενύσσετο και εβάλλετο και ήσαν τοις γεράνοις οι τράχηλοι ώς άνεμοτρεφή και μειλινα δόρατα, τὰ ράμφη προβεβλημένα ώσπερ αίχμὰς και χατευστοχούντα του ὄρνιθος.

'Αλλά φθάνει και τό δέος λυθέν και τό των γεράνων σμήνος τον άγε- 280 λίτην έκεινον τον συστρατιώτην ἀποβαλόν. ἀνὴρ γάρ τις ἔποχος ἴππω (κατάλευκος δὲ ἡν ζὸ) ἴππος ἐκεινος) ἐπὶ μικρόν εἰς κύκλον περιδινήσας τον, ἴππον και τοῦτο σύνθημα δοὺς τοῖς ἐπαγομένοις τοὺς ὄρνιθας συμμάχους, ὑπερμάχους ἀφεθήναι τῷ κινδυνεύοντι διεπράξατο. ἄμα τὲ οὖν ἀφείθησαν οἱ πριν ὀργωντες εἰς πετασμοὺς καὶ ὁ πρόμαχος ἐκεινος ὄρνις ἐθάρσησε, 286

<sup>208.</sup> τινα 209. τίς 211. nomen Τιθόντης a Manasse per errorem fictum esse videtur e verbis Jo. Malalae p. 127,9: ὁ Τιθών τις. 218. καὶ τὰ τοῦ τραχ. 217. ἀλεξίσαι 238. an (τοὺς > συμμάχους? 284. κινδυνεύοντο

στρατόν ἐπίχουρον χατιδών. χαὶ ἦν ὁ πόλεμος ἐνεργὸς χαὶ τὰ ζῷα μάχην άερίαν στησάμενα κλαγγή καὶ ροιζήμασιν άλλήλοις συνέπεσον καὶ ἔνδηλα ήσαν ούχ επί μετρίοις τὸν πόλεμον παύσοντα. Θροῦς δὲ χαί βόμβος τὸν άέρα ἐγέμιζε καὶ κατεκτύπουν τὰς ἀκοὰς τὰ τῶν πτερῶν παταγήματα καὶ 240 θούριος Άρης παρ' άμφοῖν τοῖν στρατοῖν ἐπεμαίνετο οί μὲν βιάζεσθαι ηθελον, οι δὲ τὴν βίαν ἐχχρούεσθαι οι μὲν τὴν ἀγέλην ἡπείγοντο ζημιοῦν, οί δὲ ἀμύνεσθαι ἔσπευδον· οί μὲν παρασπᾶν καὶ ἀφέλκειν ἐθύμαινον, οί δὲ καὶ σώζειν ὤργων τὸ σύμφυλον καὶ μὴ τὴν νίκην καταπροίεσθαι. ἔνυσσόν τε πυχνά χαι ενύσσοντο χαι οι μεν συμμαχείν τῷ χάμνοντι ήθελον, οι δε 245 τοῖς συμμάχοις ἀντεστάτουν καὶ ἀντεφέροντο οὕτω μέγας ἦν ἀμφοῖν τοῖν στρατευμάτοιν άγων καὶ οὕτω μέγας θυμός ἐκάτερα ὥπλιζε. τέλος οἰ γέρανοι ἔχλιναν εἰς φυγὴν χαὶ τοῖς πολεμίοις λιπόντες τὸν σύμμαχον φχοντο οι γάρ ζφοφόνται όρνις εμάχοντο χραταιότερον και τάς γεράνους έπίεζον οι μεν οὖν ἐφοβήθησάν τε και ἐδραπέτευον ὅπη ἄν ἔκαστον ἔφερε 250 τὸ πτερόν, ὁ δὲ πρωτόαθλος ὄρνις, ἐπεὶ τῆς μαχραύχενος γεράνου ἐχείνης έλάβετο, οὐχέτι μεθίεσθαι ἤθελεν ἀλλ' ἐπιχλινή τὴν τετανὴν ἐποίει δειρὴν ἐπέσφιγγέ τε καὶ ἔχαμπτεν ὁποῖα τόξον χερατοξόος θυμομαχήσαντά τε καὶ ήδη ἀπαγορεύσαντα εἰς γῆν ἐαυτῷ συγκατήνεγκεν, ολιγηπελέοντα καὶ άσθμαίνοντα και ην ίδετν τερψίθυμόν τι και θελξικάρδιον θέαμα, γέρανον 255 τετανοσχελή και μαχρόδειρον υφ' ούτω μιχρού χαταφερόμενον όρνιθος και ώς ἀπ' ούρανοῦ τανταλούμενον καὶ ώς ἀπό νερῶν δισκευόμενον ώς ἄρα οὐ μέγας σώματος όγχος δύναται σώζειν, άλλα χαρδία περίθερμος χαι άρρενωπότης ψυχής ώς εν τοῖς τοιούτοις τὸ κράτος αὐχοῦσιν, ὁποῖα βαφαί στομοῦσαι τὰ ζῷα καὶ εἰς ἀνδρείαν ἐπαίρουσαι.

260 'Ως δὲ ὁ γέρανος ἦν ἐν χερσὶ καί οἱ | προϋμμάτων ὁ θάνατος καὶ ὁ κίνδυνος οὐκέτι ἐφαίνετο φύξιμος, ἐνταῦθα δὲ ἀλλ' οὐχ ἀπλοῦς ὁ ὅλεθρος ἦν οὐδὲ οἰος ἐπάγειν ἐτοίμην τὴν τελευτήν, μυρία δὲ ὅσα δεινὰ περιειστήκει τὸν τάλανα. τάς τε γὰρ τῶν ὀνύχων ἀκμὰς μαχαιρίσιν ἀποτεμόντες καὶ τὸ ῥάμφος ἀμβλύτερον θέμενοι, ὡς μηκέτι τοὺς τῆς μάχης κατάρχοντας ἐλευθέρφ πετάζεσθαι τῷ πτερῷ, συχνοὺς δὲ ἄλλους ὅρνις προσεπαφῆκαν γερανορονίων ἔτι ἀγεύστους, λυπήσοντάς τε καὶ νύξοντας ῥάμφεσι καὶ γευσομένους αἴματος καὶ σαρκῶν καὶ σκυλακευθησομένους ἐς ὅμοια. καὶ οἱ ὅρνιθες πυκνὰ τῷ ταλαιπώρφ ἐπεπτερύσσοντο καὶ ἐκέντουν καὶ ἔδακνον.

270 καὶ τοῦτο τῶν μελλόντων εἶχεν ἐχέγγυον, ὅτι τοιοῦτον ἀποίσονται μίσθωμα

<sup>289.</sup> πατταγήματα 249. ἐφόβηθέν τε καὶ 255. καφερόμενον 256. δυσκευόμενον 257. ἀρρενοπότης 258. όποῖαι 264. ἀμβύτερον 270. an scrib. εἶχον?

κατά γεράνων μαγίμων ποτε άνδρισάμενοι ο δε τάλας έχεινος ο γέρανος είς άθυρμα πάσι και γλεύην προέκειτο καθάπερ τις στρατιώτης τὰς γεῖρας περιαγχωνισθείς και τὰ ὅπλα ἀποδυθείς και βρεφυλλίοις προβεβλημένος είς παίγνιον και ήλγει μέν και είς άμυναν έσφυζεν, έφερε δε όμως και άκων τους σπαραγμούς. παρήρητο γάρ τοι τὰ ἀμυντήρια. καὶ ἦν τὸ γινόμενον 276 παίγνιόν τε άμα σεμνόν καὶ ἐδισμός τῶν ὀρνίδων εἰς μάχην γερανολέτειραν. ώς δὲ ἰχανῶς ἔχειν ἐδόχει τῶν ἀθυρμάτων καὶ ὁ ταλάντατος οὐ πλευρὸν μόνον ώς ό Προμηθεύς καὶ πτερύγιον, άλλά καὶ όλον τὸ σῶμα διατετόρητο, μόλις αὐτῷ καὶ θάνατον ἤνεγκαν τὸν παυσίπονον, πολλῷ τῶν σπαραγμῶν έχείνων και περιδρύψεων κερδαλεώτερον όντα και εύκταιότερον. 280

Μέγας ἦν και ὑπὲρ τοὺς χῆνας ὁ γέρανος ὀξὺ τὸ ῥάμφος, ὅτι καὶ σπερμοφάγον άλλ' οὐ σαρχοβόρον τὸ ζῷον ὁ αὐχὴν τετανός, μηχεδανὸς ό αὐχήν, ὅτι καὶ τὸ σκέλος μακρὸν καὶ ἐφ' ὑψηλοῦ τὸ σῶμα ἐρείδεται ὁ φάρυγξ εύρυχανής. τοῦ πτερώματος τὸ μὲν πλέον χατάζτὸς τῶν ὑαχινθίνων άμφιβολον, μαλλον γε μήν είς τὸ ὑπόχαπνον χέχρωστο, ὀλίγα δὲ τῶν 285 πτερών και ακράτω βέβαπτο μέλανι εύρεῖα πτέρυξ, ούραῖον μακρόν, μέλαν τὸ σχέλος, πηχυαΐον τὸ σχέλος ὁ ποὺς ίθυτενής τις χαὶ ὅρθιος χαὶ ἐπὶ μαχρόν έξετέτατο και κατά τον αυχένα ώργύωτο πέζα ευρυτενής, ὄνυχες εὐ ἔγοντες τῆς ἀκμῆς ἐρίσοι δ΄ ἄν γέρανος εἰς ΰψος ἡλικιώσεως ὸλιγοχρόνφ παιδί εί δέ που τον τράχηλον είς γῆν καθείναι δεήσοι, όρμιάν τις 290 δόξει βλέπειν λινόστροφον ίχθύας έχ βάθους ανέλχουσαν ποντοβάμονας. τα μέν σὖν πολλά νικῶνται οἱ γέρανοι καὶ ἐπὶ κακῷ τῷ σἰκείφ μανθάνουσι, τοῖς γενναίοις ἐχείνοις ἀντιμαχόμενοι ὅρνισιν' ἐνίοτε Κδὲ> χαὶ τὰ τῶν γεράνων γίνονται χαθυπέρτερα και ό γερανοφόντης όρνις οϋπω προσπτάμενος ξοθη, καὶ ὄνυξι προκαταταχήσαντος γεράνου πελάσας άθρόον τὴν ψυχὴν 298 έξεφύσησεν εὐπάλαμοι γάρ τινες καὶ μεγαλοδύναμοι καὶ αἱ γέρανοι.

Τοιούτον το χρημα ταύτης τής θήρας, ἐπιτερπὲς ὁμοῦ καὶ οὐκ ἔγκοπον: δορχάδων μεν γάρ και λαγωών κυνηγέσιον πολύν παρέχει τον κάματον και ούχ έτοίμη σφων ή άγρα οὐδ' ἀταλαίπωρος, ἀλλὰ καὶ ἴππος διώκων ἀσθμαίνει καὶ κάμνει καὶ τῶν αὐτοῦ πνευμόνων ἄλγος ἀνθάπτεται καὶ ἀνὴρ ἐπε- 300 λαύνει και είς δρόμον έαυτον κατατείνει και ὤμους και χετρας και ίξυν βαρύνεται και γλουτούς. ἐνίστε δὲ καί, τῆς ἀγραίας Δίκης νεμεσησάσης, δ τε ίππος αὐτὸς χαταφέρεται χαὶ ὁ ἐποχούμενος ἐπὶ βρεχμόν τε χαὶ ὤμους ρίπτεται χύμβαχος καί είς μέγα τοῦτο κακόν το κυνηγέσιον ἀποτελευτᾶ,

<sup>272.</sup> χαθάπέρ τις 280. χερδαλαιότερον 284. φάρυξ-287. ό πούς ίθυτενίς 288. ἐξεπέτατο an ώργυίωτο?, cf. Chron. 6291 290. καθήναι 292, cf. Plat. sympos. 222 παθόντα γνώναι 294. όρνις ούτω 296. έξεφύσησε 297. δύρας 299. oùx 801. έαυτὸν corr. ex έαυτῶ

806 γεράνων δὲ ἄγρα, μὴ καὶ περιττὸν εἴη λέγειν, ὡς εὐχείρωτός τις καὶ εὐμαρὴς καὶ τὸ δὴ λεγόμενον ὑποκόλπιος: οἱ μὲν γὰρ ὅρνιθες οἱ θηρευτικοὶ καὶ ἐφίπτανται καὶ συμπλέκονται καὶ αὐτῶν ἐξῆπται τὸ πᾶν, οἱ δὲ ἄνδρες ἐστήκασιν ἀέρα περιχάσκοντες καὶ νεφέλας καὶ μηδὲν ὅτι καὶ συμπονῆσαι τοῖς ὅρνισιν εἰς τὸν ἐναέριον δυνάμενοι πόλεμον, μόνην δὲ τὴν ἀφ' ὕψους βίο τῶν πολεμουμένων καραδοκοῦντες κατάρραξιν. γέγραπται δή μοι τὰ ὁραθέντα, ἐμοὶ μὲν εἰς ζώπυρον τοῦ πράγματος καὶ ἀνάμνησιν, ἄλλοις δὲ ἴσως ἀνθρώποις εἰς ἐναργὲς προζωγράφημα οἱ μὴ τεθέανται.

## II.

## Τοῦ αὐτοῦ.

Πρός τον βασιλέα χυρόν Μανουήλ τον Κομνηνόν.

 ${}^{3}\Omega$  βασιλεῦ τῶν πώποτε βασιλέων καρτερικώτατε καὶ στρατηγικώτατε, ήδη και τους αταπεινώτους λόγους και πτεροίς έλευθέροις κουφιζομένους έξήλεγζας μηχέτι θαρρούντας έπεντρανίζειν ταζς τῶν σῶν τροπαίων μαρμαρυγαϊς και βαρβάρων ύπερφρόνων όφρυν και θράσος καταβαλών, ήδη 5 και ρητόρων γλώσσας επέδησας και δεξιάς άπηγκώνισας. ήττηνταί σου περιφανώς της δεξιάς της άνικήτου της βριαράς και νύν πρώτως αύτοις έπηλθε μαθείν, ώς ξργοις ούτως ύπερφυέσιν άντιφερίζειν ού σθένουσι ναί γάρ τοι και λίαν ἀμήχανον, γλώσσαν σοφιστικήν ἀετῷ συνίπτασθαι τῷ ταχυπετεῖ καὶ ἡλίφ συμπεριφέρεσθαι καίτοι γε ἡλιος μὲν οὐτος ὁ γίγας ὁ 10 μέγας ὁ φεραυγής καὶ φαῦσιν οίδε καὶ δύσιν ἔγνω, σὺ δὲ φωσφόρος γίνη δρομιχώτερος έτερος, μυρίας ἐπὶ μυρίαις ἀριστευμάτων σελασφορίας ἐχβλύζων, ανύστακτος όφθαλμός, χείρ κραταιά, βραχίων σιδήρεος, φύσις υπέρ τὸν ἀδάμαντα στερεμνία, παγιωτέρα χαλχοῦ, φύσις ἀνένδοτος ἀνάλωτος άταπείνωτος. είδον οι λόγοι σε, βασιλεῦ, τὰς φρένας βαθύν, τὰς χεῖρας 15 πολύν, τους πόδας όξύν, και κατάκρας μεν έρωτιῶσι τοῦ κάλλους και προσπτερύξασθαι γλίγονται άλλ' ήττηνταί σου τοῦ ύψους, άλλὰ νενίκηνταί σου τοῦ δρόμου και τὸ πτερὸν αὐτοῖς οὐκέτι μετάρσιον. και πάλαι μὲν χεῖρες και παλάμαι δραστήριοι κομψείας σοφιστικής και μουσών χαρίτων είχον τὰ δεύτερα, νῦν δ' ἀλλ' εἰς τούναντίον (εἴποι τις ἄν) τὸ πρᾶγμα μετ-20 έστραπται και τὰ ἔργα θεῖα τινὰ και ἀληθῶς ὑπερνέφελα, κάτω δὲ οἰ

<sup>805.</sup> εὐχύρωτός 307. ἐφίπταται — ἐξήπτε 810—812. γέγραπται — τεθέανται, cf. ecphr. pumil. 89. 8. μαργαρυγαΐς 9. γίγας, cf. Ps. 18,6; Man. Chron. 108. 10. δ σιν γνω, Ps. 103,19 13. ἀδάματα 18. παλάμοι δρ.

λόγοι χυπτάζουσι και πρός ούτως ἄχρατον αἴγλην ἄθλων ἡλιωδῶν ἐπιμύ-

"Αλλος μέν οὖν ἄλλο τι τῶν σῶν θαυμαζέτω καλῶν, ὧ καὶ τὰς φρένας αίθέριε και τὰς χεῖρας ἐμπύριε, και ὡς ἀπὸ λειμῶνος εὐπόρου, βαθεΐαν πλουτούντος την άνθην, χρυσίζοντα δώρα δρεψάμενος στεφανηπλό- 25 χος γινέσθω και συντιθέτω τὸν ὑμνητήριον ἡ ὡς ἀπὸ γλυκείας θαλάσσης όχετηγείτω και κηπευέτω τοῦ λόγου τὸ φυτηκόμημα. ὁ μὲν λεγέτω τὴν εὐανδρίαν, ὁ δὲ χροτείτω τὴν εὐβουλίαν, τῷ μὲν τὰ τῆς Ἀσίας ὑμνείσθω, τῷ δὲ τὰ τῆς Εὐρώπης λαλείσθω, τοῦ μὲν τὴν γλῶτταν | θηγέτω τὸ άνεξίκακον, του δε κινείτω την χετρα το μεγαλόδωρον και φιλόδωρον έγω 80 δὲ Σχύθας μέν καὶ Πέρσας καὶ Κίλικας καὶ χωρών ἀνδραποδισμούς καὶ δλων έθνων μετοιχισμούς οὐ περιεργάσομαι οὐδ' οἱον χρατῆρα χεράσομαι πάμφυρτον, άλλὰ τὸ μέγα τοῦτο καὶ πάσαις γλώσσαις ἀνέφικτον, ὡς ἐφικτὸν τῷ λόγῳ, θαυμάσομαι. τί γὰρ καὶ δράσει τις; ποῖ καὶ πτερύξεται; οὕπω τὰ τῶν Ἰσαύρων καὶ Κιλίκων ὁ ἡητορεύων ἀπερρητόρευσε, καὶ ὁ βαθυδίνης 85 Ίστρος σε ξβλεψε την Ρωμαίων ηγεμονίαν ἀφθόνοις καταντλούντα τοῖς άριστεύμασιν. ούπω τὰ τῶν ῥητόρων ἡνοίγησαν στόματα ἐφ' οἰς καὶ Νείλος έπτά σε στόμασιν ϋμνησεν, εἰς φόρων ἀπαγωγὴν χαταστρεψάμενον Αίγυπτον, και πάλιν είς Τριβαλλούς ἐπετάσθης και Γήπαιδας και Παννόνων γην έπιρροιζήσας σου τοῖς πτεροῖς, μέγα τι καὶ οἱον οὕποτε ήλιος 40 έβλεψε τοίς σοίς νεοσσοίς έχόμισας θήραμα.

fol. 183.

"Εφαναν αι άστραπαι σου τη οικουμένη και κατά τον νυμφιον τουτον τον μέγαν, τον στιλβοντα την κόρην την φεραυγη, την καλήν την πανόπτριαν, εως εσχάτου της γης αι των σων τροπαίων άκτινες εχέθησαν. συνεσκευάζετο μεν ο σκορπιώδης έκεινος και σκοτεινός την γνώμην ο άποστά- 45 της ο βάρβαρος και τον άρχηγον Τευτόνων λόγοις εθέρμαινε και προς ζτην> καθ' ήμων έπέλευσιν διανίστα και υπερρώννυεν άλλον πάλιν έκεινον άγριωτέρου κομματος άνθρωπον, άτιθασον άλαζόνα, θρασύφρονα, είρωνα, υβριν άντικρυς και περιφρόνησιν πνέοντα. και γλώσση μεν ο Γήπαις 'Ρωμαίοις υπέκυπτε, γνώμη δε τοις Τεύτοσι προσετίθετο και κατά νουν τά 50 δπλα έχάλκευε και φαρετροφόρους χαλκάσπιδας και θωρακοφόρους σιδηροκήμιδας έπηγγέλλετο και ώς τα κακεντρεχη και γόγγυσα θεραπόντια παρόντα μέν σε τον δεσπότην υπέπτησσεν, έκστάντος δε μετεβάλλετο και τον έχθρον περιέχασκε και όλως ην υπόσπονδος τοις άντίφροσιν. ούκ

<sup>23.</sup> ἄλλό τι 26. γενέσθω 27. λόγου corr. ex λόγω 35. ἀπερητόρευσε 88. καταγωγήν (superscr. ἀπα), cf. Her. 1,6 40. μέγά τι 42. νυμφίον, cf. Ps. 18,6 43. τὴν καλῆ 47. ὑπερώννυεν 50. τετόσι 53. ὑπέπτησσε (alterum σ supra lineam)

55 ξλαθε ταῦτα, ὧ αὐτοχράτορ, σὲ καὶ τὸ σὸν μεγαλεπήβολον καὶ εὐσύνετον, ἀλλὰ συνῆκας, ἀλλ' ἔγνως, ἀλλὰ συνεβάλου τὸ κακουργούμενον καὶ τὸ μὲν τῆς δίκης ξίρος ἐπανετείνετο καὶ φόνον ἡπείλει καὶ ὅλεθρον, ἐπείχετο δὲ καὶ ἡμβλύνετο καὶ τὴν ἐπιστροφὴν περιέμενεν. ἐπέπτης, ἐπέδραμες ώσει τις αἰθεροδρόμος καὶ ταχυκίνητος αἰετὸς συντονωτέραις τὸν ἀέρα 60 μαστίζων κινήσεσι, κατὰ τῆς ἐαυτοῦ καλιᾶς ἰδών ἐρπύζοντα δράκοντα, ἡ λέων βρυχηματίας καὶ βαρυηχὴς ἕτερον θῆρα κατανοήσας τοῖς σκύμνοις ἐπιτιθέμενον.

Άλλὰ τοῦ θράσους, ὤδινεν ἐκεῖνος πάλιν ἐπιβουλάς, ἐτέκταινε μηγανάς, ήρτυε δόλους ὁ ἀλάστωρ ὁ δύστροπος, ὁ ἀποστάτης ὁ τρίδουλος καί 65 που το λεγόμενον έχεῖνος ώνείρωττε «γέρων πίθηχος οὐχ άλίσκεται πάγη», ήγνόει δὲ ἄρα ὁ δείλαιος τὸ ἐπαγόμενον «άλίσκεται μέν, σὺν χρόνφ δ' άλίσκεται». ἔτι τῆς ἀποστασίας ἀντείχετο, ἔτι κατὰ νοῦν ἐπέγραφε τὸ σχαιώρημα ου μη έφιχνείτο ζή λεοντή, χαι την άλωπεχήν προσεπέρραπτεν ου γάρ άξιόμαγος έσεσθαι θαρρών αυτός μαγητής, άντίμαγον ήμιν 70 ἐπῆγεν ὡς ὤετο βαρύτερον ἕτερον καὶ μὴ τὴν Ῥωμαίων ἀρχὴν πυριφλεγῆ ποιήσειν οίος τε ών, τὸ γοῦν πῦρ αὐτὸς ἀνεφύσα καὶ ἀνερρίπιζε καὶ καμίνους όλας εριβρόμους υπέτρεφε, καν σε πυρ ουράνιον δραστικώτερον εβλεψε κατά της αύτου κεφαλης ἀποδισκευόμενον. ἐπεὶ δὲ κατά τοὺς τῶν Ἀσκληπιαδών σοφωτέρους τὸ πράγμα φλεγμαΐνον έώρας καὶ φαρμάκοις μὲν ἡπιω-75 τέροις ἀνακτήσασθαι τὸν κάμνοντα ἤθελες, ὁ δ' οὐχ ὑπήκουε, καὶ σὺ ὁ ἀκέστωρ ούδεν επιθείναι δραστικόν ούδε δριμύ διενοού, ό δε δυσανασχετείν εώκει και περιφρονείν σου το μάλαγμα, τὰ δὲ πληγῆς ἡλκοῦντο και τὰ πλησίον προσεπενέμοντο κάντευθεν όλαι πηγαί προσεδοκώντο κακίας ίχωρώδους ἀπορραγήσεσθαι,— ἐνταῦθα καὶ τὴν τομὴν ἐνεργεῖς καὶ τὸν καυτῆρα ἐπά-80 γεις καὶ δηκτικωτέραις ἐπιφοραῖς κολάζεις τὸν ὀφεώτροπον. ζηλοῖς κάν τούτφ τον Μωυσέα τον νομογράφον τον θεόπτην τον θεοδίδακτον ώς γάρ έχεινος πολλοίς πρότερον μειριωτέροις φοβήτροις τον Φαραώ σωφρονίσας, τὸν σκληραύχενα τὸν ὑπέραυχον, εἶτα καὶ βαρυσυμφορωτέροις ἐτέροις καχοῖς ἐμωλώπισεν (ἄχαμπτον γὰρ τὸν ἐχείνου τραγύν χαὶ σιδήρεον τράγη-85 λον ξβλεπεν), ούτω και σύ παντοδαπήν κερασάμενος κύλικα και παν γλυκάζον έκχέας και ήμερον, ώς ούθεν βελτιούμενον έγνως τον πίνοντα, τηνικαύτα καὶ τὸ ἀψινθιάζον προσεπεκέρασας ἐξήρας αὐτὸν ἐκ γής καὶ οἴκου

<sup>59.</sup> ὡς εἴ 65. γέρων—πάγη, cf. Ps. Zenob. 2,90 66. ἀλίσκεται κτλ, cf. Diog-Laert. 5,93 68. οὖ μὴ—ἀλωπεκῆν, dictum Lysandri, cf. Ps.-Zenob. 1,98; Manass. Chron. 4076. 5506 71. ἀνεφύσσα 72. ὑπέστρεφε, cf. Chron. 2120 κἀν 79. ἐνταῦθα corr. ex ἐντεῦθεν κρατῆρα ἐπάγεις 80. an ὀφεότροπον? 86. ὡς εἰς δὲν βελτ. 87. ἐξῆρας—γῆς, cf. Deuteron. 29,27

καὶ πατριᾶς καὶ κατώκισας οὐ Βαβυλῶνος ἐπέκεινα ὡς ἡ κατὰ τοῦ Ἰσραὴλ ἀπειλή, ἀλλ' ἐν γαλεάγρα τὸν θῆρα συνέλαβες, ἀλλὰ τὸν ἐριβρύχην κάπρον τὸν χαυλιόδοντα νηπίοις ἄθυρμα δέδωκας, ἐκεῖνα πρότερον ἐπειπών, ἄ καὶ 90 θεὸς ὁ σὲ βασιλεύσας σχετλιάζει κατὰ τοῦ παλαιοῦ λαοῦ, ὡς σὺ μὲν βοτρυοφόρον γενέσθαι τὸν ἀμπελῶνα σου ἔμεινας, ὁ δὲ ἀκάνθας ἀνέδωκε. διὸ καὶ ἀφεῖλες αὐτοῦ τὸν φραγμὸν καὶ εἰς διαρπαγὴν ἐχρημάτισε, ναὶ γὰρ δὴ καὶ εἰς ἀκάνθας ἀπηγριαίνετο καὶ εἰς τριβόλους ἀπετραχύνετο καὶ βότρυν ἐδίδου γλεῦκος οὐκ ἀποστάζοντα, ἀλλ' ἀποστασίας χολήν, ἀλλὰ 95 πικρίαν ἐπιβουλῆς, ἀλλὰ τὸ θυμοβάρβαρον ἄκρατον, εὶ καὶ βότρυν αὐτὸς πικρίας ἐσύστερον ἐν τοῖς ἑαυτοῦ σπλάγχνοις ἐληνοβάτησεν. ἔθου τὰ ὸχυρώματα αὐτοῦ δειλίαν, ἐγένετο ἐξάπινα εἰς ἐρήμωσιν καὶ ὁ μυριάδας καταριθμῶν καὶ σακεσφόρους καὶ ἀγχεμάχους καὶ πελταστὰς φανταζόμενος ἔλαθεν ἀπογυμνωθείς καὶ τὸ βαρύβρομον ἐκεῖνο καὶ σοβαρὸν ἀποσυληθείς. 100

Φς ήδιστος ήμτν, ὧ βασιλεῦ, δεσμώτης ὁ ἀνὴρ ἐθριάμβευσεν, ὑπερωμίας τις ἄνδρωπος καὶ ὡγύγιος ἀτεχνῶς καί που τις τῶν προπετεστέρων καὶ ἀπετώθευσεν εἰς αὐτόν. «εἶτα σύ, ὧ κάκιστε, τὸν χριστὸν κυρίου τὸν έχλεχτόν τον μεγαλόνιχον τον χαλλίνιχον λαθεΐν ένενόησας χαὶ τον αὐτοῦ ζυγόν ἀποσειόμενος τον ἐλαφρόν τον χρηστόν, δεσπότην ἕτερον μετεπέμπου 105 χαὶ τὸν χαλινὸν ἀποπτύσας τῆς 'Ρωμαίων ἡγεμονίας, 'Αλαμάνων χαὶ Τευτόνων στομίοις ἐπέχαινες; οὐχ ἤδεις, ὡς ὁ ἐμὸς αὐτοχράτωρ καὶ πυρφόρος καὶ πτερωτός και ταχύς, καν δραπετεύσης, ληφθήση, καν πετασθής, ου φύγης αὐτοῦ τὸ πτερόν, κᾶν ἐν σκότει κρυβής, τῷ πυρί καὶ λήψεται καὶ φλογίσει σε; οὐχ ἔγνως τὴν χεῖρα τὴν βριαράν, τὴν σχυθοχτόνον τὴν περσολέτειραν, 110 την άμαγον δεξιάν, την έξ άδάμαντος την ανίχητον; τας δε προπομπούς ήγνόησας καὶ ῥιψεπάλξιδας μηχανάς, ὑφ' ὧν λίθοι βαρεῖς ἀμαξοπληθεῖς έξαχοντιζόμενοι τὸν ἀέρα περισυρίζουσι χαὶ φόνον δεινὸν ἐρευγόμενοι πόλεις όλας είς γην καταστρέφουσι;» ναὶ μὴν προσέθηκε καί, ὡς καθεῖλεν έχεινον ο ύψιστος και ἀπό τοῦ ξιζώματος και τῆς ιδίας γῆς μετανάστευσε. 115 προσεπιτούτοις κάκεῖνο χαριέντως ἀπέσκωψε «μέγας δὲ πλευρά βοῦς ὑπὸ σμιχράς διμως μάστιγος όρθος είς όδον πορεύεται.»

Τοῦτον σου τόν ἀθλον, ὧ βασιλεῦ, ταύτην τὴν ἀριστείαν, τοῦτο τό τρόπαιον ὑμνεῖν μὲν ἡ σοφιστικὴ προτεθύμηται καὶ κεκίνηται, ἀλλ' ἐπ'

<sup>88.</sup> Βαβ. ἐπέχεινα, cf. Act. 7,48 (=Amos 5,27) 89. συνέλαβες corr. ex-βαλες 92 βοτρυοφόρον-ἀκάνθας, cf. Jes. 5,2; Jerem. 2,21 93 ἀφεῖλες (cod. ἀφῆλες) — διαρπαγήν, cf. Jes. 5,5 95. χολήν, πικρίαν, cf. Deuteron. 32,32 96. αὐτην 97. ἔθου — δειλίαν, Ps. 88,41 98. ἐγένετο — ἐρήμωσιν, Ps. 72,19 100. βαρύβρωμον 102. τίς 105. ζυγόν—χρηστόν, cf. Matth. 11,80. δεσμότην 107. ἤδεις corr. ex οιδας 108. πεντασθῆς 112. ἡγνώησας 114. καθεῖλεν—μετανάστευσε, cf. Ps. 51,7 116. Soph. Aj. 1253

120 έχεῖνο τὸ μέγα πάλιν ἐπτόηται καὶ πρὸς ἐχεῖνο στρέφει τὴν ῥύμην καὶ ὑπ' αὐτοῦ περιέλχεται. ἀλλὰ τί τοῦτο; τάχ' ἄν τις χαὶ ἡητορεύειν ἀπίθανα λογισθήσεται και μάτην λογολεσχείν και γλώσση χαρίζεσθαι το γάρ υπερβάλλον τοῦ πράγματος τὴν τῶν λεγομένων πίστιν ἐχχρούεται. καὶ τίς γάρ ποτε την άρχην 'Ρωμαίων άναζωσάμενος τους άκαταγωνίστους Πάννονας 125 έχειρώσατο και ήργυρολόγησεν, έθνος εὔιππον εὔοπλον, σιδηροφόρον κατάφρακτον, "Αρεϊ κάτοχον, μυριοπληθές μυριάνθρωπον, έθνος ύπερ την ψάμμον είς πλήθος, ὑπὲρ τοὺς Τριβαλλοὺς καὶ Δάκας καὶ Γήπαιδας τὸ θυμοειδές και έμπειροπόλεμον, την τόλμαν ανίκητον, το θράσος ακάθεκτον, τον θυμον άνυποστατον, έθνος αυτόνομον, άδούλωτον, ύψαυχενούν, φιλε-130 λεύθερον, αὐταρχούμενον. | ίδρυται μέν τὸ ἔθνος ὑπὲρ τὸν Ἰστρον τοῦτον τὸν βαθυδίνην τὸν πολυχεύμονα, τὸν τὸ ῥεῖθρον στόμασι πλείοσιν ἐπὶ τὸν Εύξεινον ερευγόμενον ἀφέστηκε δε της καθ' ήμας ταύτης ἀρχης ἀπείροις ότι και ούκ άριθμητοῖς διαστήμασιν, άκοἤ μόνη σχεδόν γινωσκόμενον ή γάρ φύσις ἀνέχαθεν τὰς ἀρχὰς ἄμφω ταῖς Ἰστρου ροαῖς ἀπετείχισε καὶ 135 πύργον ὑγρὸν καὶ κινούμενον αὐταῖς ἐσχεδίασε. καρπίζεται δὲ πολλὴν τὴν άρουρίτην και σιτοφόρον, πολλήν δε την ιπποφορβόν τε και βουκολίδα ού γάρ ἄχλοος αὐτοῖς οὐδὲ ἄχαρις ἡ γῆ προβατεύεται ἡ γε μὴν λειμωνία πόα και έλειος, λιπαρά τις οὖσα και δαψιλής, και των όργάδων ή δροσερά και κατάρρυτος—ἄπειρος. φιλεί δὲ ὑπ' οὐδενὸς τῶν ἀπανταχῆ κρατούντων 140 φορολογεῖσθαι, ἄνετον δὲ και αὐθέκαστον ἐκ τοῦ παντός αἰῶνος διήρκεσε: τό τε γὰρ πληθος αὐτοῖς ὑπὲρ τὰς λειμωνίους βοτάνας, αὶ χεῖρες ἀγαθαὶ τὰ πολέμια, δορατοφόροι ὁπλιτοπάλαι πάντες καὶ χαλκοθώρακες αἴγλη δ' ούρανον ίχανει χορύθων ἀπὸ λαμπομενάων χαὶ ἡ ἔππος θυμιχὴ χαὶ γενναία και πολύ το περί την μάγην άνδρικον και οξύρροπον. άλλ ην ότε το 145 φύλον τούτο το μυριάριθμον καί φρικαλέον ην άκουσθηναι καί είς όμαιγμίαν έλθετν φοβερώτερον.

Ένήλλακται δὲ τὸ πρᾶγμα νῦν καὶ μεταπεποίηται καὶ ταπεινοὶ μὲν οἰ Πάννονες οἱ θρασεῖς ἐκεῖνοι καὶ κατεπτήχασι καὶ δωροφοροῦσι καὶ ὑποπίπτουσι καὶ σὲ τὸν ἡμέτερον αὐτοκράτορα δεσπότην ἐαυτοῖς ἐπιγράφονται. αἰ ράλαγγες 'Ρωμαίων ἀπρόσμαχοι καὶ τὸ ὁπλιτικὸν καὶ ἀσπιδηφόρον ἀκλόνητον καὶ ὁ κρατῶν ὑπερίσχυρος, Βριάρεως τὴν ἰσχύν, ἀκαταγώνιστος τὴν ὁρμὴν καὶ βουλευτὴς δραστικώτατος καὶ μαχητὴς ἀντίμαχος ἄμαχος. ὧ οἰον ἔβλεψας, ἥλιε; ἄνευ σφαγῆς καὶ βελῶν ἀνδροκτασιῶν τε καὶ αἵματος

Digitized by Google

fol. 1887

<sup>134.</sup> ἐπετείχισε, cf. ecphr. Tellur. 80,209 135. ἐσχεδίασε corr. ex — δίασεν 136. ἰπποφορβόν—ἄπειρος petita e Dionys. Halic. antiq. rom. 1,87 142. ὁπλιτοπάλλαι — χακοθώρακες 143. οὐρανὸν ἰκάνει, cf. Hom. Od. 19,108 κορ. ἀπὸ λαμπ. Il. 13,341 144. ὀξύροπον

έθνος φιλόμαχον ἄλχιμον ἀμφίπολον Άρεος μόνφ βρυχήματι έτρεσε χαὶ είς εθελοδουλίαν μετέπεσε και γάρ (λέων) ήρεύζατο, πολύς την άκμην, 155 δεινός την άλχην, σφοδρός την όρμην, χαι τίς ου πεφόβηται; τί μοι πρός ταύτα την μάγην έκείνην την Άγησιλάου την άδακρυν Ιστοριογράφοι σεμνηγορούσι και ρήτορες; ούδεν μοι πρός ταύτα Κικέρωνος ἀεθλεύματα και Σκηπίωνος νου έπι τάς χρυσάς έννας τά 'Ρωμαίων όντως παλινδρομεί, όπότε και γή Παννόνων δουλεύει και χρυσόν ήμιν γεωργεί, πράγμα πριν 160 γενέσθαι μη πιστευόμενον. πολλών δη σατραπών βασιλέων, ηγεμόνων αὐτοχρατόρων, Μαχεδόνων 'Ρωμαίων, των έξ Αίγύπτου των έχ Περσίδος, των μέν μυριόστολον στόλον άκάτους τὲ και λέμβους και τριήρεις τεκτηναμένων και μυριογλώσσους παρασυράντων φυλάς, τῶν δὲ κατὰ γῆν ἄρμασιν εύίπποις στραταρχησάντων και γῆς πολεμίας καταδραμόντων και 165 ανδραποδισάντων έχ προσβολής μυριόχειρος, ούχ άν τις εύροι ραδίως έργα τούτο ἐφάμιλλα, ὅτι μὴ μόλις ἐνὸς ἢ καὶ δευτέρου τις ἀπομνημονεύσοι, κάν εί μυρία κάμοι λογολεσχών και βίβλους έλίττων και άναποδίζων είς τὰ προγενέστερα. ὅτι δὲ μὴ χαριτογλωσσεῖ μοι τὸ στόμα μηδὲ κολακικὸν μηδέν ἐπισύρεται, σαφῶς ἐλέγξει τὰ ἐπαγόμενα. 170

Σέσωστρις ο Αίγύπτιος (τοῦτον γὰρ Αίγυπτίων ἀναγράφουσι βίβλοι λόγου και άρετης έργάσασθαι άξια)—Σέσωστρις τοίνυν ούτος πολλούς μέν των Άσιανων καταδορατίσας, πολλούς δὲ καὶ αὐτός των ἰδίων,ζημιωθείς, πάσης 'Ασίας περιεγένετο και τὴν 'Ασσυρίων γῆν εἰς ἔπαθλον συμμαγίας Πάρθοις ένείματο άλλ' ούπω τοτν ποδοτν έφθη τον έτερον έφ' ίππου με- 175 τεωρίσας, καὶ συστραφέντες οι χειρωθέντες καὶ ἀναπνεύσαντες καὶ φραξάμενοι, φυγή τοῦτον τὴν σωτηρίαν ἔπεισαν πραγματεύσασθαι. χαίτοι γε Σέσωστρις εὐαριθμήτοις ἐνέτυχεν ἀνδρώδεσιν ἔθνεσιν, ὡς ἐχεῖνος ἐχασταγή ταϊς των στηλών γραφαϊς ύπεσήμαινεν & μέν γάρ άμαχητί και αύτόμολα χαι πρίν σαλπίσαι τὸ ἐνυάλιον ἐξ ἐπιδρομῆς ἐχειροῦτο περιχτυπῶν, τούτοις 180 χορίσκης θαλαμευομένης και άπαλης ένεχάραττε γνώρισμα, το θηλυπρεπές αὐτῶν αἰνιττόμενος καὶ περὶ τὴν ταλασίαν μᾶλλον καὶ τοὺς ἰστοὺς ἡ τὴν ὁπλιτικὴν εὐφυές. τούς γε μὴν ἀντιταξαμένους και πρὸς μάχην ἀνδρισαμένους και στέρνα δείξαντας ου στρέψαντας νώτα τοις όπλιτοπάλαις ένέγραφε καί σημείοις έτίμα πολεμιστών. Βόκχορις (σατραπάρχης καί οὐτος 185 Αἰγύπτου καὶ μέχρι Λιβύης τῆς ἀνύδρου γενόμενος) ἐπεὶ καὶ πρὸς Αἰθίο-

<sup>155.</sup> λέων-πεφόβηται, cf. Amos 3,8 157. hanc victoriam non Agesil. reportavit, sed Archidamas, filius ejus, cf. Plut. vit. Ages. 38,8

<sup>158.</sup> Κικέρωνος, cf. Plut. vit. Cic. c. 36 159. χρ. ἔννας, cf. Nicet. Chon. 79,1 Bonn. 164. μυριοχλώσσους 165. εὐίππτοις 167. τίς 168. ἀνδραποδίζων

<sup>169.</sup> inter χαρί et τογλωσσεί rasura 175. Πάρθοις ένείματο, cf. Chron. 574

<sup>179.</sup> ύπεσήμαινεν, cf. Her. 2,102 182. θαλασσίαν μαλλον 184. όπλιτοπάλλαις

πας ἔβλεψε και τοῖς ἐκείνων καλοῖς βάσκανον ἐπέβαλεν ὀφθαλμόν, ἐπιστρατευσαμένου Σαβάκωνος, καὶ ζῶν ἐάλω καὶ τῆς σαρκὸς τὴν ἐπιδερμίδα ἐξελεπίσθη και κατὰ λιπαρᾶς καμίνου καθάπερ κορμὸς πεύκης ἀκοντισθείς 190 ἐφεψαλώθη καὶ ἀπηνθράκωτο.

Αγε δη μετάβηθι, λόγε, και άλλον κόσμον άεισον, έξ Αίγυπτίων έπί τους Πέρσας μετενεγχών την φοράν χαι τον άργυροδίνην Νείλον χαι τάς αύτοῦ προχοός τὰς γλυχείας ὑπερνηξάμενος ἐπὶ Χοάσπην καὶ τὰς ἐχείνου ροάς εύθυπλόησον. Κύρον τὸν μέγαν τὸν Πέρσην, τὸν Άστυάγους θυγα-195 τριδούν, πρώτον φασίν έλόντα δόλφ τους Σεμιράμιδος πύργους και τὰ τείγη τὰ βαβυλώνια καὶ Μήδους τῆς ἀρχῆς παραλύσαντα (Μῆδοι δὲ ἄγχοροι Πέρσαις καὶ ὑδάτων πίνοντες τῶν αὐτῶν), Μασσαγετῶν ἐθελῆσαι και Ίσσοδόνων καταδραμεΐν, πεσεΐν γε μὴν ἐπ' αὐταῖς ἔτι τῆς μάχης ταῖς συμβολαΐς χαταβελή γεγονότα χαὶ ἔξαιμον, οὐ μόνον οὐ χαταχτησάμενον 200 Μασσαγέτας άλλὰ καὶ έαυτὸν προσαποβαλόντα. ὅν ἀνευροῦσα νεκρὸν ἡ τῶν τόπων ἐχείνων χαὶ τῶν ἐδνῶν χατάρχουσα Τόμυρις χαὶ τὴν χεφαλὴν πελέχει δρυοχοπήσασα χαί είς άσχον χαθείσα γέμοντα λύθρου, αίματος άνδρομέου θαλάσσαις κατήντλησε και κατέλουσεν έτυχε και γάρ έκείνω προαπειλήσασα ώς «έγὼ καὶ πολλά σε διψώντα μεθύσω τοῖς αἴμασω. 205 Καμβύσης ο τοῖς Κύρου θρόνοις μετὰ Κῦρον ἐγχαθιδρύσας ἄτε δη και Κύρου πρωτόγονος, όρμητίας και άκρόχολος άνθρωπος και τοῦ θυμοῦ τὸ θηρίον βόσχων ἀνθρωπίναις χρεανομίαις χαὶ ταχύτερον μᾶλλον ή σοφώτερον βουλευόμενος, πρώτος Περσών ές ἀπαγωγήν φόρου χαταστρεψάμενος Αίγυπτον χαὶ τῶν μαχροβίων ἀποπειρασάμενος Αίθιό-210 πων και τόξον έκετθεν δεξάμενος, ου μή την νευράν μετακινήσαι οίος τε ήν, αισχρός αισχρώς υπενόστησεν (ότε και σαρκών άνθρωπίνων ένε. φορήθησαν ἄνθρωποι) και ψάμμου καταχεθείσης βαθείας αὐτὸς ὁλίγην απόμοιραν τοῦ στρατοῦ διασφζόμενος Φχετο. Δαρείφ τῷ Υστάσπου χινουμένω κατά Σχυθών όποια δώρα παρ' έχείνων άφίχετο χαι όπως έχείθεν οὐ-215 τος ἀπήλλαγεν, οί και πρός βραγύ γευσάμενοι τῆς Ἡροδότου μούσης οὐκ ήγνοήκασιν. Ατόσση δε τη γαμετή θεραπαίνας Λακαίνας επιθυμούντι χαρίζεσθαι και συμπαιστρίας Άργείας έσθητας τε κορινθιουργείς και τάς έκ τῆς ἀττικῆς, οὐκ εἰς ἀγαθόν έξέβη τὸ πρόθυμον στρατοῦ δὲ πλῆθος οὐκ

<sup>189.</sup> cf. Jo. Antioch. fr. 24. 191. ἄγε—ἄεισον, cf. Hom. Od. 8,492; Ael. n. a. 11,11 197. πίνοντες, cf. Man. Chron. 5886; χοάσπιν 198. προχοάς καὶ τὰς γλ. Cinnam. hist. 93,4 198. τῆς μάχοις 200. προσαποβαλλοντα 201. τώμυρις 210. τόξον έχ., cf. Her. 204. προσαπειλήσασα, cf. Her. 1,212-214 207. θυρίον 3,21; Man. Chron. 859 211. σαρχών άνθρ., cf. Her. 3,25 215. ἀπήλαχεν 216. ηγνωήκασιν, cf. Her. 4,131 sqq. θεραπαίνας, cf. Her. 8,134 219 εν ψήφω 218-222. στρατοῦ δε - φόβον, cf. Eur. Rhes. 309-313; Phoen. λόγου θ. δύναιμ' αν 1147; Rhes. 308

αν εν ψήφου λόγφ θέσθαι δύναι' αν, ως απλατον ήν ίδειν, πολλοί μεν ίππεις, πολλά πελταστών τέλη πολλοί τ' άτράχτων τοξόται πολύς τ' όχλος 220
αὐτῷ προσείρπε περσιχὴν στολὴν ἔχων, γυμνῆτες, ἰππεις ἀρμάτων τ' ἐπιστάται πολλοίσιν ἐν χώδωσιν | ἐχτύπουν φόβον. ταῦτα τῶν Ἀθηναίων αἰ
λόχμαι χαὶ τῆς στρατοπεδείας ὁ τόπος ὁ Μαραθὼν στομάτων πάντων
βοῶσι τρανότερον.

fol. 184.

Τίς δ' ούτως ἔξω στηλών ήρακλείων ή τίς ούτως ύπὲρ τὸν Καύκασον, 225 ώς Ξέρξου και τῆς ἐκείνου τερθρείας μένειν ἀνήκοος, ος τὴν Ἑλλάδα πᾶσαν άφαρπάσαι φιλονειχήσας ώς νοσσιάν ἐπήει βρύχων θυμῷ καὶ καγλάζων φυσήματι, ώς εί τις ποταμός παρέσυρε γεφύρας, κατάχαλκον άπαν πεδίον ποιών, πολλοίς μεν έπποις μυρίοις δ΄ δπλοις βρέμων έχεινος χαί πέλαγος ἀπεγαίωσε και τὸ ἐλλησπόντιον ὕδωρ ἐπέζευσε, καινοτέραν ἐτέραν 280 χαινοτομήσας όδόν, χαι όρος έξεπελάγωσε τὰς χορυφὰς εἰς νεφέλας ἀνίσχον καὶ ὑπερύψηλον καὶ ἀπόκρημνον, ἐστενοχώρει τὴν δάλασσαν σκάφεσιν, ὑπερενίχα τὰ χύματα λαίφεσιν αι τριήρεις ὑπέρ τὴν ψάμμον, τὸ ναυτιχόν ὑπέρ τὴν ὑγράν οί γε μὴν στολάρχαι καὶ ναύαρχοι καὶ ἀριθμὸν ὑπερέβαινον, ίπποι προεπόμπευον άργυροχάλινοι καί χρυσεοφάλαροι, αι πανοπλίαι χρυ- 286 σόπαστοι, νεολαία χρυσοφόρος καί καταβόστρυχος, ἄνδρες χρυσεοπήληκες χαὶ μειλινοφόροι χαὶ ἀργυράσπιδες, πάντα πολυτελή τὲ χαὶ πολυδάπανα και πολύ το ύπέρφρον και πομπικόν και γαθρον επιδεικνύμενα. άλλ' ούτος ό Ξέοξης ο θυμοβάρβαρος, ο σοβαρός, ο υπέραυχος, ο και τῶν ἀκτίνων κατατοξάζεσθαι τῶν ἡλιακῶν φρυαττόμενος καὶ σκότος ἐν ἡμέρα μέση σχε- 240 διάζειν φιλονειχών, όλίγοις άνδράσι περιτυχών και τούτοις φυγάσι και άναστάτοις και λειποπάτρισι, και την όφρυν άμα και την στρατιάν παρελύετο και φοινίσσης νεώς ἐπιβάς φυγάς ἀναπόμπιμος ἐκομίζετο.

Τί ἔτι; Οὐεσπασιανόν καὶ Τἴτον τοὺς αὐτοκράτορας μεγάλους ἐγνώρισεν Ἱερουσαλημ καὶ ὁ στασιώδης καὶ νεωτεριστής Ἰουδαίων λαός, καὶ τί 245 τοῦτο μέγα ὑΡωμαίους ἄνδρας μιᾶς γενέσθαι πόλεως ἐγκρατεῖς μετὰ τοσούτους ἡλίους καὶ τηλικαύτην διατριβήν καὶ τοσαύτας σφαγάς καὶ φόνους καὶ αἴματα, ὑφ᾽ ὧν περιλιμνασθεὶς ὁ πᾶς χῶρος ἐκεῖνος καὶ κορμηδόν ἐπισεσωρευμένοις τοῖς τῶν πιπτόντων ἀποστενωθεὶς ἐρειπίοις ἀνίππευτος μικροῦ καὶ ἀναμάξευτος γέγονε; τότε δὴ τότε κενωθεῖσαν τὴν πόλιν ἀν- 250 δρῶν ἡ μᾶλλον εἰπεῖν γενέσθαι κινδυνεύσασαν πολυάνδριον (οἱ μὲν γὰρ λι-

<sup>223.</sup> λόχαι κ. τῆς στρατοπέδας (—δας per compend. scr.) 225. ήρα | ήρακλείων 226. ἀκήκοος 228. φυσσήματι an ὧσεί τις π. παρασύρων γεφ.? 229. κατάχαλκον—βρέμων, cf. Eur. Phoen. 110. 113. 286. νεωλαία—καταβρόστρυχος 238. νευδα πολύ bis scr., sed priore loco inducta τὸ ὑπέρφορον. 242. λειποπάτρισιν 243. ἀναπόμπιος, cf. Cbron. 3931 244. ἐγνώρησεν 246. ῥωμαίας 249. ἀνίππευτος—ἀναμάζευτος, cf. Her. 2,108 251. κινδυνεύσασα

μοδ τραυματίαι γεγόνασι, τούς δ' έξ άνθρώπων ἀπήνεγκε πόλεμος) όμολογία μαλλον ή πολιορχηταϊς έλεπόλεσιν έλαβον. Άντωνίνος μέγα τι καί νεαγικόν και ύπερ πάντας τους άλλους μετά γε τον Μακεδόνα κατώρθωσεν, 255 Αντωνίνος, δν έγείνατο Δόμνα Σεβήρφ τῷ βασιλεί, τοκὰς ἀριστοπόσεια (εἶπεν αν ὁ Κίλιξ ἐποποιός). ἦν δ' αν μέγα τὸ τροπαιούχημα καὶ μὴ ῥαδίως συμβήναι δυνάμενον, εί μὴ τὴν νίκην κλέψας πεφώρατο καὶ νυκτιλόχου μαλλον ή βασιλέως κακοτροπίαν ἐπιδειξάμενος. Παρθικός γὰρ ἐκεῖνος ἐπιχληθῆναι θελήσας χατὰ τὸν Ασιατικὸν καὶ τὸν Αφρικανὸν τοὺς 260 'Ρωμαίων Σχηπίωνας και το πράγμα πολύ τι και δυσάνυστον είναι καταμαθών φανερά τη μάχη Πάρθους υπερβαλέσθαι, έθνος εχηβόλον ἀπρόσμαγον εὔιππον, φιλόμαγον φιλοπόλεμον, φαρετροφόρον οἴστοβόλον, δλον κατάφρακτον, δόλφ κερδαναι τό σπουδαζόμενον δέον ένόμισε και έπι γαμιχοίς συμβολαίοις χαι δημοθοινίαις χαι πανηγύρεσι χαι τελεταίς δειπνο-265 γαμίων και χάρισι και κόρης μνηστεία του σατραπάρχου Πάρθων συμμίξαι Πάρθοις ἐπαγγειλάμενος καὶ μόλις μὲν πείσας δ' οὖν καὶ καταλαβὼν έχείνους ήδη τὰ γαμοδαίσια δύοντας καὶ τὰς μὲν πανοπλίας ἀποδεμένους τρυφερωτέρας δὲ ὡς ἐπὶ τοιούτοις τοῖς τελουμένοις ἀμπεχομένους στολάς, είς φόνους τοὺς πότους μετέβαλε καὶ τὰς σπονδὰς είς σφαγάς, τοὺς ἐπιγα-270 μίους χρατήρας λύθρων έγέμισε χαὶ τὰ ἐπινυμφίδια χοραυλήματα πρός χοπετόν μετεσχεύασε και σωμάτων μέν τὰς πεδιάδας ἐπλήρωσε, ξίφος δὲ παν εμέθυσεν αίματι και φόνοις άδίκοις τους άμφ' αυτόν κατέγρανε και χατέλουσεν, εἴ γε χαὶ τὴν δίχην αὐτὸς μετ' οὐ πολὺ βαρυσυμφορωτέραν ἀπέτισεν. άλλὰ σύ γε, ὧ βασιλεῦ, τὴν ἀναίμακτον ταύτην μάχην καὶ τὸ 275 καινόν και άνήκουστον είρηνικόν ἐστρατήγησας, οὐδ' ὅλως συλήσας τὴν νίχην, ούχ ἐπιθέμενος λάθρα, ού χρύβδην ἐπιδραμών. εἶδον σου τὴν πυριμάρμαρον αίγλην οι Πάννονες και ώς ἀπό πυρός φωτίζοντος και φλογίζοντος ὑπεστάλησαν καὶ τοὺς αὐγένας ὑπέκλιναν' ἀπὸ προσώπου γὰρ πυρὸς τίς υποστήσεται;

280 Πρός τρεῖς ἐγὼ τῶν πώποτε χρατησάντων, ὧ αὐτοχράτορ, θηρῶμαι σοι τὴν ἐμφέρειαν, ᾿Αλέξανδρον τὸν Φιλίππου, Δαυίδ τὸν προφήτην χαὶ θεοπάτορα, χαὶ τὸν Σεβαστὸν τὸν Καίσαρος ἀδελφόπαιδα, τῷ μὲν ἀντιπαραβάλλων σε χατὰ τὰ πρὸ τῆς ἡγεμονίας τεράστια τοῦ μέλλοντος προμηνύματα, τῷ Δαυίδ χατὰ τὴν εἰς βασιλείαν ἀνάβασιν, τῷ δὲ Μαχεδόνι χατὰ τοὺς μεγάλους ἐχείνους ἀγῶνας χαὶ τὰς γενναίας μάχας χαὶ νίχας καὶ τῶν

283. τὰ πρός τῆς ἡγεμονικὰς — προμηνήματα. 284. βασι $^{\lambda'}$ 

<sup>253.</sup> μέγά τι 255. δέμνα — ἀριστοπόσια, cf. Opp. Cyneg. 1,4.7

<sup>258.</sup> sqq. cf. Herodian. 4,10.11 261. ὑπερβαλλέσθαι 264. δημοθεινίοις 267. τοὺς γαμοδαίσια 278. κατέλουσε εἰ δὲ καὶ 278. cf. Sirsc. 48,3; Nah. 1,6

άχαταγωνίστων έθνων την χαταπολέμησιν. Καίσαρος γάρ άρτι προσδοχωμένου τῶν τῆς γαστρός ἐνύγρων δαλάμων ἐξολισδαίνειν, τῶν τῆς ὡδινούσης λαγόνων ανίσχειν έδοξεν ήλιος είς σύμβολον τής λαμπρότητος Καίσαρος· σοῦ τὲ τὸν διάχοσμον τοῦτον ήδη προσειπόντος μετά σὸν τοχετόν, θεία τις όψις ἐπιφανεΐσα τῷ βασιλεῖ καὶ πατρὶ τὴν αἴγλην τρανῶς ἐγνώ- 290 ρισε της άνακτορίας σου. Έσχατος ην ό Δαυίδ έν τοις άδελφοις, άλλ' έξόπισθεν των λογευομένων αναληφθείς, είς βασιλέα κατέστη τῷ Ἰσραήλ. καὶ σὲ θεὸς ἐκλεξάμενος ὀψίγονον ὄντα τῶν ὁμογενῶν καὶ νεώτερον, τὰ σκήπτρα 'Ρωμαίων σοι και τὸν ἐκλεκτὸν λαὸν ἐνεχείρισεν. Ίσαύρους και Κίλικας, Ίνδούς και Πέρσας Άλέξανδρος ἐτροπώσατο και σέ, καταπολεμή- 295 σαντα Δάχας και Πέρσας και Κίλικας, ήδη δεσπότην και Πάννονες ἐπιγράφονται. ούτως έγω και ως έπι τοιούτοις έπέχρωσά σοι της έμφερείας τὸν πίναχα: εί δ' άληθή τὰ περί τοῦ Μαχεδόνος τοῖς Ιστοροῦσι περιλαλούμενα και περιθρυλλούμενα, μόνας έγω τὰς νίκας ἀπανθισάμενος, τἄλλα δὲ ἀλλὰ διαγράφω του άριθμου τον Άλέξανδρον. 800

fol. 1847

Έγχαινίζεσθαι μὲν νήσους Ἡσαΐας προεθεσπιώδησεν, ὁ δὲ ψαλτωδός άγαλλιᾶσθαι ταῖς νήσοις παραχελεύεται ναὶ μέντοι χαὶ ἡγαλλιάσαντο χαὶ είς καινισμόν μεταβέβληνται νήσοι Παννόνων ποταμοίς βαρυδούποις άμφιστεφέες, πόδας ώραίους αὐτοχρατοριχούς, πόδας εἰρήνην εὐαγγελιζομένους ἐπελεύσεσθαι προσδοχήσασαι. τοῦτο τὸ ἔθνος, τοῦτον τὸν χῶρον, 806 ταύτην τὴν Υῆν καὶ νῦν καταδουλουμένην ἐσκέπασας καὶ πρὶν ἀντιταττομένην ἐμάστιζας. ὅτε σοι καὶ θεὸς μονονουχί τὰ τοῦ Άβραὰμ καὶ παρεκελεύσατο και προεπηγγείλατο· «ἀνάβλεψον τοῖς ὀφθαλμοῖς σου και ίδε ταύτην την γην και διόδευσον αυτήν είς το μήκος αυτής και είς το πλάτος αὐτῆς, ὅτι σοὶ δώσω αὐτὴν καὶ τῷ σπέρματί σου». ναὶ δή σοι καὶ τὰ τῆς 810 έπαγγελίας είς έργον έκβέβηκε και ώς Ίησοῦς ὁ δημαγωγός Ίσραὴλ τοῖς ύπὸ χεῖρα τὴν γῆν Παννόνων ἐμέρισας καὶ κατέστησας ἄρχοντας ἐπ' αὐτοῖς (τὸ τοῦ θείου φάναι Δαυίδ). καὶ νῦν ἡμεῖς κροτοῦμεν ἀνέλπιστα καὶ πανηγυρίζομεν άπροσδόχητα, μεγάλου βασιλέως μεγάλαις έπὶ μεγάλοις τοῖς ἀριστεύμασι ταῖς τελεταῖς ἐγχορεύοντες, ἐξ οὐ μοι γλυχὺς ὅρμος ἀνα- 816 χτορίης πεπέτασται.

Περί τὴν Ἰωνίαν (φησίν) ἡγαλματούργητο πέτρινος ἄνθρωπος καὶ κατεῖχε μὲν αἰχμὴν ἐν τῇ δεξιᾳ, προετείνετο δὲ τόξον ἐν τῇ ἀριστερᾳ καὶ

Busantificnia Browsenners.

<sup>287.</sup> γαστρός — θαλάμων, cf. Consol. 214; Chron. 1840 sqq. 289. ποῦ τὲ τὸν δ.— προσειπόντα 290. δψις, cf. Eustath. opusc. 198,40 Tafel 292. βα<sup>6λ</sup>΄
293. όμονενῶν 299. ἀπανθησάμενος τἄλλα γε ἄλλα 301 Jes. 41,1; Ps. 96,1 304. πόδας εἰρ. εὐαγγ. Jes. 52,7 307. Genes. 13,14—17 311. cf. Josua 18,7; Man. Chron. 1088 313. Ps. 44,17 315. ἐξ οὖ — πεπέτασται, cf. Opp. Hal. 2,684 317. cf. Her. 2,106

φαρετρεώνα προσήρτητο: ἐγγεγλύρατο δὲ καὶ γράμματα τῷ ἀγάλματι ἐκ 
820 τοῦ δεξιοῦ μέχρι καὶ ἐς τὸν ἀριστερόν ὧμον διὰ τῶν στηθέων διήκοντα: 
καιότερον ἐν μέση γἢ Παννόνων ἐστήξεσθαι χρύσεον καὶ τὸ μέγα σου 
καιότερον ἐν μέση γἢ Παννόνων ἐστήξεσθαι χρύσεον καὶ τὸ μέγα σου 
καιότερον ἐν μέση γἢ Παννόνων ἐστήξεσθαι χρύσεον καὶ τὸ μέγα σου 
χειρώσασθαι τὸ δυσκαταμαχήτου Παννόνων ἔθνους περιγενέσθαι πολλῷ 
περιφανέστερον καὶ σεμνότερον.

α Ηξουσι πρέσβεις έξ Αἰγύπτου.» ναὶ μέντοι καὶ ἡκασι καὶ δασμούς 
ἐνηνόχασιν ἡδη. «καὶ Αἰδιοπία προφθάσει χεῖρα αὐτῆς βασιλεῖς Θαρσὶς 
καὶ νῆσοι δῶρα προσοίσουσιν». οὕτως ἐγὼ περὶ τῶν μελλόντων δυσερωτιῶ 
λυκαβάντων τρόπαια τροπαίοις ἐπισωρεύων καὶ νίκας νίκαις ἐπιτιθείς καὶ 
τὰς αὐλαίας πηγνὺς Γαδείρων ἀγχοῦ καὶ παρ' αὐταῖς ταῖς ὅχθαις Ὠκεανοῦ, ὁ ἐν βασιλεῦσιν ἀσύγκριτος, ὁ ἐν αὐτοκράτορσιν ἀπαράμιλλος.

Э. Курцъ.

Рига, 20 мая 1904 года.

<sup>322.</sup> κατεστησάμην 328. ἐστήσεσθαι 327—329. Ps. 67,32; 71,10 828. \$αρσεῖς 330. πολλαῖς—λυκαβάντων, cf. Opp. Hal. 2,686.

## Три синодальныхъ грамоты митрополита ефесскаго Николая Месарита.

Въ 1893 г. архим. Арсеній, по одной, неполной въ началь, рукописи Московской Синодальной Библіотеки, напечаталь подъ заглавіемъ: «Нѣкоего митрополита ефесскаго XIII вѣка неизданное доселѣ произведеніе» весьма интересный тексть, авторь котораго между прочимь обстоятельно разсказываеть о происходивших въ концв 1213 г. между нимъ и папскимъ легатомъ Пелагіемъ переговорахъ (см. подробный реферать А. Спасскаго въ Визант. Временник Х, 1903, стр. 679 — 683). Изъ самаго текста видно, что авторъ, отправившійся изъ Никеи въ Константинополь по поручению императора Осодора I Ласкариса, быль митрополитомъ ефесскимъ и экзархомъ всей Азін, но имя его пропало вмёстё съ начальными страницами московской рукописи, а изъ другихъ источниковъ, изъ сборника Лекьена (Le Quien, Oriens christianus, Paris 1740) или изъ документовъ, изданныхъ послъ Лекьена, тоже оказалось невозможнымъ опредёлить это имя. Только несколько леть тому назадъ, когда А. Павловъ опубликовалъ грамоту никейскаго собора 1213 г. о бракъ императора Осодора съ армянской принцессою (Визант. Врем. IV, 1897, стр. 160 — 166), вышло наружу, что подписавшійся подъ этой грамотой вмість съ другими архіереями «митрополить ефесскій Николай» безь сомивнія тождествень съ нашимъ авторомъ. Впрочемъ, личность его и теперь осталась столько же темной, какъ и прежде. Сведенія, сообщенныя А. Heisenberg'омъ (Analecta, München 1901, стр. 17 — 37) о сохранившихся въ одной миланской рукописи (cod. Ambros, F 96 sup.) разныхъ сочиненіяхъ неизв'єстнаго до сихъ поръ писателя Николая Месарита, жившаго въ начале XIII столетія и игравшаго важную роль въ полемикъ греческаго духовенства съ датинянами, напомнили намъ опять объ ефесскомъ митрополить (Николаь), котораго Арсеній ввель въ исторію византійской литературы, но нельзя было решить съ уверенностью вопросъ о тождественности обоихъ писателей, такъ-какъ при подробномъ изложеніи всёхъ обстоятельствъ жизни Николая Месарита объ архіерейскомъ его санв не упоминалось. Когда же итальянскіе ученые E. Martini и D. Bassi (Un codice di Niccolo Mesarita, Napoli 1903), пополнивъ сообщенія Heisenberg'a, указали на то, что есть въ Миланъ и другая рукопись (cod. Ambros. F 93 sup.), содержащая въ себъ остальныя сочиненія того же Николая Месарита, и что въ текстахъ этой рукописи не разъ Николай Месаритъ именно обозначается митрополитомъ ефесскимъ, то вышеозначенный вопросъ быль окончательно решенъ. Надежда, что въ этихъ миланскихъ рукописяхъ, которыя, очевидно, первоначально составляли одинъ нераздёльный сборникъ, найдется и сочиненіе, изданное Арсеніемъ, при томъ же въ непострадавшемъ видъ, не оправдалась вполеъ. Оказалось, что выписки, приведенныя изъ второй рукописи (fol. 2—28°), относятся къ тексту Арсенія, и что недостающее въ московской рукописи начало находится въ cod. Ambros. F 93 sup. на 7-мъ листь, но эта рукопись, къ сожальнію, дошла до насъ въ весьма жалкомъ видь: она до того испорчена, что въ верхней части первыхъ 22 листовъ недостаетъ по крайней мъръ половины текста и на первыхъ строкахъ туть остались даже только два-три слова. Не смотря на это, мы намереваемся въ ближайшемъ будущемъ переиздать по объимъ рукописямъ этотъ тексть, столь важный для изученія политическаго и церковнаго состоянія никейской имперіи.

Пока мы здёсь ознакомимъ читателей Визант. Временника съ тремя документами, которые въ сод. Атвора. F 93 sup. слёдують за отчетомъ Николая Месарита о переговорахъ съ римскимъ легатомъ и, не смотря на небольшой ихъ объемъ, во многихъ отношеніяхъ достойны вниманія. Это — разныя грамоты ефесскаго синода, состоявшагося подъ предсёдательствомъ митрополита Николая для рёшенія вопросовъ, возбужденныхъ особыми приказами императора. Онё всё относятся къ 1216 г. и доказываютъ, съ какимъ усердіемъ императоръ Оеодоръ I Ласкарисъ даже въ лагерё и во время военныхъ предпріятій заботился о благосостояніи не только всей имперій, но также и отдёльныхъ подданныхъ.

Первая грамота (отъ 9-го мая 1216 г.) вызвана недоумѣніемъ императора относительно избранія новаго вселенскаго патріарха. Въ

началь 1216 г. скончался патріархъ Өеодоръ Ириникъ Копа 1), а находившійся въ то время на поході императоръ, съ одной стороны, счель нужнымъ немедленно замъстить вакантную патріаршую каседру. а съ другой, не могъ оставить дагерь и возвратиться для этого въ Никею, и поэтому думаль произвести выборь патріарха въ лагерь вив столицы. Итакъ, онъ обратился къ ефесскому митрополиту Николаю съ приказомъ решить на местномъ соборе, не мешають-и этому его намфренію какія-нибудь каноническія постановленія; такой же приказъ быль обращень и къ архіереямь, находившимся въ Никев и Пафлагонін. Ефесскій соборъ рішелъ (9-го мая), что со стороны св. каноновъ неть никакихъ препятствій, чтобы императоръ избраль новаго патріарха и вообще пользовался всею подобающею ему державною властью, где бы онъ не находился, въ столице-ли, или въ какомъ-нибудь сельць, — такъ-какъ законная власть царя не обусловливается опредъленнымъ мъстомъ пребыванія и вообще не внышній блескъ составляеть отличительный признакъ государя, а благоразуміе, храбрость и больше всего набожность.

Поводъ ко второй грамоть подаль поступокъ забывшаго свой долгъ игумена монастыря пресв. Богородицы түс 'Ієрас'). Монахъ Өеодулъ Манасси, который подвизался въ этомъ монастырь и быль лично знакомъ императору, донесъ последнему о томъ, что обвиняютъ игумена Никона въ неправильныхъ действіяхъ. Вследствіе этого императоръ приказалъ ефесскому митрополиту разследовать дело и, буде названный игуменъ оскорбиль его царское величество, оставить это безъ последствій, но, если окажется, что игуменъ нарушилъ благочестіе, подвергнуть его каноническому взысканію. Далее, въ соборной грамоте весьма обстоятельно излагается, какъ, по полученіи этого приказа, митрополить Николай, вместе съ некоторыми епископами, клириками и гражданскими чиновниками отправившись въ названный монастырь, допрашиваль монаховъ, причемъ некоторые изъ нихъ жа-

<sup>1)</sup> До сихъ поръ ошибочно подагали, что патр. Өеодоръ Ириникъ умеръ въ февралѣ 1215 г., но приказъ императора вышелъ въ мартѣ 1216 года. Днемъ провозглашенія Өеодора, по сообщеніямъ текста, изданнаго Арсеніемъ, оказывается 5-ее или 6-ое ноября 1218 г. (а не 20-ое сентября 1212 г., см. А. Спасскаго въ Визант. Временнякѣ Х, 683). Невѣрно также и извѣстіе Георгія Акрополита (сар. 19) о томъ, что Өеодоръ месть лѣтъ занималъ патріаршую каеедру.

<sup>2)</sup> Гдѣ находился этотъ монастырь, въ грамотѣ не сказано; мы думаемъ, что онъ тождественъ съ монастыремъ того же имени, лежавшимъ на горѣ Латрѣ, близъ города Милета, см. Analecta Bolland. XI, 1892, стр. 18. Тамъ же говорится и о другихъ монастыряхъ на горѣ Латрѣ, о которыхъ упоминается въ заглавіи первой грамоты.

довались на разные недосмотры игумена, а другіе отзывались о немъ съ наилучшей стороны. Діло было въ томъ, что игуменъ Никонъ не озаботился о необходимомъ ремонті монастырской церкви и о возобновленіи живописи, а также не раділь о торжественномъ перенесеніи мощей св. Нифонта, послі того, когда храмъ послідняго обрушился. Духовный судъ призналь игумена виновнымъ и наложиль на него опреділенную эпитимію.

Поводомъ къ третьей грамотъ служило желаніе императора помочь митилинскому митрополиту, который притесненіями латинянь быль вынуждень оставить каседру. Царь приказаль ефесскому митрополиту, лишь только въ спархін его откростся ваканція, непрем'янно всёмъ другимъ кандидатамъ предпочесть митилинскаго митрополита и ввести его во владение этимъ епископствомъ и принадлежащими къ нему доходами, — до того времени, пока съ помощью Божіей представится ему возможность возвратиться на собственную каседру. Состоялась такая ваканція въ ефесской епархін въ город'я Анев 1), и незадолго передъ тъмъ ефесскій соборъ опредълиль на нее діакона Николая Кадогнома, но, по получение царскаго приказа, соборъ ръшиль объявить избраніе Калогнома недъйствительнымъ и поручить вакантное епископство со встин правами и доходами мителинскому митрополиту. Исключено было лишь право сидеть во время богослужения на престоль епископа. Кромь того, соборъ нарочно еще указаль митилинскому митрополиту на его обязанность: при богослужении въ Анеъ возглащать имя ефесскаго митрополита, какъ главы епархін.

Мы дали здёсь только короткій обзоръ содержанія нижеслёдующихъ грамоть, но изъ этого уже видно, сколь разнообразные и интересные вопросы въ нихъ затрагиваются. Укажемъ еще на длинный рядъ епископскихъ каоедръ, названныхъ въ этихъ документахъ и отчасти здёсь впервые являющихся, а также и на имена занимающихъ эти каоедры въ то время епископовъ. То обстоятельство, что въ первой грамотъ при перечисленіи присутствующихъ епископовъ послъднія каоедры приводятся безъ имени современнаго епископа, нъсколько странно; можетъ быть, оно объясняется сравнительно небольшимъ ихъ значеніемъ или же поспътностью переписчика.

Новыми словами, не встречающимися въ Thesaurus linguae graecae

<sup>1)</sup> О городѣ Анеѣ (ή "Аука или та̀ "Ауа(а) близъ горы Микалы см. Analecta Bolland. XIV, 1895, стр. 147, прим. 3.

Отефана представляются слѣдующія: ἡ ἀγάπησις, ἀδιάμαρτος, ἡ γνωμοδότησις, ἡ δδοντοφύησις, ὁ προηγήτωρ.

Замётимъ, наконецъ, что въ критическомъ аппаратё мы оставили безъ вниманія ніжоторыя ореографическія особенности средневіжоваго писца, которыя безъ всякаго значенія для установленія текста, напр., μη δέ, παρ' έχάστου, έδρασμόν. Писецъ часто пропускаль окончанія словъ и дозволяль себі вообще и другія значительныя сокращенія, что мы лишь въ особыхъ случаяхъ считали нужнымъ отмітить подъ текстомъ. Относительно ударенія энклитикъ мы придерживались обычая рукописи, за исключеніемъ ніжоторыхъ внесенныхъ нами въ критическій аппарать случаєвъ.

T.

Μηνί μαζω ενάτη, ημέρα δευτέρα, ινδικτιώνος τετάρτης. προχαθημένου του Έφέσου Νιχολάου έν τοζς χατηγουμενείοις τῆς μητροπόλεως, συνεδριαζόντων αὐτῷ τοῦ Σάρδεων Άλεξίου, του Κρήτης Νικολάου, του Φιλαδελφείας Νικολάου, του Μιλήτου Μανουήλ, του Παρίου Γεωργίου, του Γέρμης Ίωάννου, δ του Υπαίπων Ίωάννου, του Τράλλεων Ίωάννου, του Άσσου Ήσαίου, τοῦ Μασταύρων Θεοδώρου, τοῦ Καλόης Θεοδώρου, τοῦ Πέτρας Γεωργίου, τοῦ Άρχαδιουπόλεως Ίωάννου, τοῦ Πριήνης Κωνσταντίνου, του Βερέτων Άλεξίου, του Νύσσης Μιχαήλ, του Κύμης Ίωάννου, του Βρυέλλων Νικολάου, του Έρυθρας 10 Μιγαήλ, του Μελανιτζίου Λέοντος, του Σολυμνίζων Θεοδώρου, του Άλγίζων Μιχαήλ, του Θυραίων Άδάμ, του Τρωάδος Έπιφανίου, τοῦ Σωσάνδρων Θεοδώρου, τοῦ Άδρανείας Βασιλείου, του Μυλάσσης Μιγαήλ, του Άλίνδου Ίωάννου, του Μαιονίας Θεοδώρου, τοῦ Πλατέας Στεφάνου, τοῦ Υρχανείας, τοῦ Έρμο- 15 χαπηλίας, του Μαγήδου, του Λίμναν, του Τρώχλα, του Θυίης, του Περιχάμεως, συνόντων και όσιωτάτων καθηγουμένων των χατά τὸ Λάτρος σεβασμίων μονῶν, τοῦ Κελλιβαρηνοῦ, τοῦ Άγιοπαυλίτου, του Μυρσηνιώτου, του των Είρηνούντων, του Νεαμονίτου, τοῦ ἐτέρου σχύρου(?), παρισταμένων χαὶ θεοφιλεστάτων 20 άρχόντων.

Codex Ambrosianus F 93 sup. fol. 280-320.

I, 8 (et 9). 'Αλεξίου?: ἀλέ 8. πε<sup>τ</sup>? 10. ἐρυθρ' 16. sqq. nomina nonnullarum sedium episcop. parum diligenter scripta dubitationem afferunt 16—21. scripta sunt in sinistro et inferiore marg. propter exiguitatem praestituti ad titulum scribendum spatii

Τίνι τοῦ ποιμνίου φροντίς ἡ τῷ ποιμένι; τίνι τῶν τέχνων μέλει ἡ τῷ πατρί; τίνι ή του στρατοπέδου συντήρησις ή τῷ στρατοπεδάρχη και προηγήτορι; το δέ γε χρατύνεσθαι την εὐσέβειαν τίνι τῶν ἀπάντων ἐσπούδασται 25 ή πάντως τῷ θεοδοξάστῳ ἡμῶν αὐτοκράτορι ὡς καὶ εἰς ἐπιστημονάρχην άποτεταγμένω παρά θεοῦ οὐ μόνον τῶν κατὰ πολιτικὴν ἀριστοτεγνίαν παρ' άνθρώποις ένεργουμένων άλλά και αὐτῶν τῶν ἐκκλησιῶν τοῦ Χριστοῦ; ῷ τὸ ἄργειν καθέστηκεν ἔννομον, δν συνίστησιν ἡ ὁρθὴ περί τὸ θεΐον δόξα, ον ο του θεου φόβος εμφανίζει και ή πρός το όμόφυλον άγά-80 πησις καὶ συμπάθεια. άλλ' εἰς τί μοι τοῦ λόγου τοῦτο τὸ πρόφσμα; τοῦ παναγιωτάτου και οίκουμενικού πατριάρχου κύρ Θεοδώρου πρός τὰς γαληνίους χαὶ ἀπηνέμους μετενεχθέντος σχηνάς οὐρανίους χαὶ τῆς ἀγγελίας τὴν οίχουμένην διαδραμούσης, ο χραταιός και ο άγιος ήμων βασιλεύς, ο ύπο των άλλεπαλλήλων ώς έχάστοτε χοσμιχών φροντίδων έμμέριμνος, ό συνιών 85 ὑπὲρ ἄπαντας κατὰ τὸ γράμμα τὸ ἰερόν, ὁ τὴν καθ' ἡμᾶς | κοσμικὴν όλχαδα διασώζων ατάραχον, ούχ ἡνέσχετο ἐπὶ μακρόν διατελείν αὐτὴν άχυβέρνητον, οἰκουμενικοῦ χηρεύουσαν διδασκάλου, άλλ' ἐπὶ τὰ τῆς ᾿Ασίας δρια διατρίβων της καθολικής προμηθούμενος ἐκκλησίας βασιλικώς ἐσκέψατο, εί χρη κάνταϋθα οίκουμενικόν πατριάρχην προχειρισθήναι, και την 40 αύτοῦ θεοφιλή σχέψιν έγγράφφ όρισμφ παρασημηνάμενος πρός την χαθ' ήμας των Έφεσίων έξαπέστειλε σύνοδον και πρός τους λοιπους έπαρχεώτας της ασιανης διοιχήσεως, ούτω παραχελευομένην έπι ρητού.

«Πανιερώτατε μητροπολίτα 'Εφέσου και έξαρχε πάσης 'Ασίας, κῦρ Νικόλαε, ἐπεὶ ἀναγκαίον ἐστὶ τὸ τὴν βασιλείαν μου προχειρίσασθαι πατρι45 άρχην εἰς στηριγμὸν τῶν κατὰ τόπους ἐκκλησιῶν καὶ εἰς σύστασιν πλείονα τῆς εὐσεβείας καὶ ἐδρασμόν, διορίζεται σοι ἡ βασιλεία μου καὶ τοὺς λοιποὺς μετακαλέσασθαι μητροπολίτας ἤγουν τὸν Σάρδεων, τὸν Καρίας, τὸν Κρήτης, τὸν Μιτυλήνης, τὸν Φιλαδελφείας καὶ αὐτὸν τὸν Μιλήτου, μετὰ καὶ τῆς οἰκείας συνόδου ἔκαστον, ἐφ' ῷ συνελθεῖν σοι καὶ αὐτοὺς καὶ τῆς οἰκείας συνόδου ἔκαστον, ἐφ' ῷ συνελθεῖν σοι καὶ αὐτοὺς καὶ ἐκάστου τὴν αὐτῷ δοκοῦσαν γνώμην περὶ τῆς τοιαύτης φιλευσεβοῦς ὑποθέσεως καὶ εἰ ἐκχωφεῖται τὸ προχειρισθῆναι πατριάρχην παρὰ τῆς βασιλείας μου διαγούσης ἐπὶ τοῖς ἐνταῦθα μέρεσι, μετὰ καὶ γνωμοδοτήσεως ὑμῶν κοινῆς, πρὸς δὲ καὶ τῶν ἐν τοῖς μέρεσι τῆς Νικαίας καὶ τῆς Παφλαγονίας τοντων ἀποδήμων ἀρχιερέων».—τὸ μηνὶ ἀπριλλίφ ἰνδικτιῶνος τετάρτης δι' ἐρυθρῶν γραμμάτων τῆς βασιλικῆς καὶ θείας χειρός.

Digitized by Google

fol. 29.

<sup>35.</sup> Ps. 118,99 86. ἀταραχ... π ηνέσχετο ἐπὶ μαχρ..διατελεῖν 87. οἰχουμενικοῦ (o primae syll. corr. ex ου) 41. ἐπαρχεῶτας 51. φιλευσεβοῦς (φ corr. ex καὶ) 52. τὸ corr. ex τω 53. ὑμῶν corr. ex ἡμῶν 54. παφλαγονίας (corr. ex—γωνίας)

Κατά γοῦν τὴν ἐτησίως ἐν τῆ Ἐφέσφ τελουμένην ἐορτὴν τοῦ ἐν ἀποστόλοις ήγαπημένου τῷ σωτῆρι Χριστῷ μαθητοῦ συνελθόντες καὶ συνδιασχεψάμενοι περί τοῦ εἰ ἀπρόσχοπόν ἐστι προχειρισθήναι οἰχουμενιχὸν πατριάργην παρά τής βασιλικής και θείας μεγαλειότητος διαγούσης εν 60 τοῖς ἐνταϊθα μέρεσι καὶ εἰ τοῦτο τῆς ἐκκλησιαστικῆς κανονικῆς ἀκολουδίας έζέχεται, και πολλών λόγων είς μέσον ήμων κροτηθέντων ώς έκ διαφόρων | άπογεννηθέντων των έννοιων, και πάντων είς μιᾶς ἀποφάνσεως περαινομένων κατάντημα, κοινή τις έδοξε γνώμη, τὸ μὴ κωλύμην έχειν τινά τὸν θεοπρόβλητον ἡμῶν αὐτοκράτορα, ὅσον ἀπὸ τῆς τῶν 65 ίερων κανόνων ἀκολουθίας, κάν ἐν βασιλευούση πόλει ἐνθαλαμεύηται, κάν διάγη εν χωμοπόλεσι, κάν φρουρίοις ενδιατρίβη, και βήμα συνιστάν και σύνοδον συγκαλείσθαι και περι δογμάτων άνερευναν και τιμαϊς υπερεχούσαις τους άξίους τιμάν και τάλλα δράν, όσα τον άληθη και έννομον βασιλέα χαρακτηρίζουσι νόμοι γάρ καὶ ἱεραὶ καὶ κανονικαὶ συζητήσεις καὶ 70 βασιλιχής μεγαλειότητος έννομος έξουσία ου στενοχωρούνται τόπω καί περιγράφονται άλλ' ούδὲ ή τῶν βασιλείων οἴχων στιλπνότης τὲ χαὶ μεγαλοπρέπεια ύψοῦσι τὸν βασιλέα, ἀλλὰ φρόνησις καὶ ἀνδρεία καὶ πρὸ τούτων ή πρός τον θεόν όρθη δόξα και ή ευσέβεια και ή πρός αυτό δη τὸ τῶν ἐφετῶν ἀχρότατον ἀφομοίωσις. θρύψεως γὰρ ταῦτα τὸ πλεῖον 75 είσι και βλακείας και έσκιαγραφημένου βασιλέως ήπερ του πολύν έπι του προσώπου εθέλοντος φέρειν τον ήλιον. διά γοῦν ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα χυρούμεν και ψήφον προβήναι ίδιαζόντως κατά τό σύνηθες και πατριάρχην προχειρισθήναι παρά του βασιλείου ύψους έν αίς διάγει χώραις υπό την αύτου έπιχράτειαν, μετά και γνωμοδοτήσεως των συναδελφων ήμων και 80 συλλειτουργών τών έν Νιχαία διαγόντων και τη Παφλαγονία, τον λόγφ και άνεπιλήπτω βίω και ήθει κοσμούμενον και τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς νομίμοις έντεθραμμένον και άπλῶς είπεῖν και πεπειραμένον και κατὰ πάντα πεπαιδευμένον ούτω γὰρ ὁμόνοια ἔσται μέσον ἡμῶν τε καὶ τῶν δυτικῶν άρχιερέων, άγαπητών άδελφών και συλλειτουργών, και δοξασθήσεται ό 85 πατήρ και ὁ υίδς συνάμα τῷ ἀγίφ πνεύματι. — ἐγράφη, ἐπεδόθη μηνί και ινδικτιώνι τοῖς προγεγραμμένοις, έτους έξακισχιλιοστοῦ ἐπτακοσιοστοῦ είχοστοῦ τετάρτου (1216).

fol. 29v

<sup>63.</sup> ἀπογεννηθέντων. ων εν. οιῶν

II.

Μηνὶ ἰουλίφ τετάρτη, ἡμέρα δευτέρα, ἰνδικτιῶνος τετάρτης, fol 80. προκαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ἡμῶν δεσπότου τοῦ ἀρχιεπισκόπου τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως Ἐφέσου καὶ ἐξάρχου πάσης ᾿Ασίας κῦρ Νικολάου ἐν τῷ θείφ καὶ ἰερῷ ναῷ τῷ ἐν τῆ σεβασμία τρωη τῆς ὑπεράγνου ἡμῶν δεσποίνης καὶ θεομήτορος, τῆς ἐπονομαζομένης Ἱερᾶς, συνεδριαζόντων τῆ μεγάλη ἀγιωσύνη αὐτοῦ καὶ ἰερωτάτων ἐπισκόπων, τοῦ Τράλλεων Ἰωάννου, τοῦ ᾿Ασσοῦ Ἡσαίου, τοῦ Πριήνης καὶ πρωτοσυγκέλλου Κωνσταντίνου, παρισταμένων καὶ θεοφιλεστάτων ἀρχόντων καὶ κληρικῶν.

Εύσεβείας και τοῦ ὁρθοτομεῖσθαι τὸν λόγον τῆς ἀληθείας οὐδὲν τιμιώτερον, οὐ μόνον ἰερεῦσι θεοῦ, ἀλλὰ καὶ βασιλεῦσιν ἐκ θεοῦ τὸ ἄρχειν έμπεπιστευμένοις, ώς έπιστάμεθα πάσα γὰρ ἡμῶν ἐλπὶς καὶ σωτηρία καὶ άνταπόδοσις των έπηγγελμένων άγαθων έντευθεν έξήρτηται. τί δε βούλεταί μοι τοῦ λόγου τὸ ἐπεισόδιον; ὁ θειότατος ἡμῶν αὐτοχράτωρ, ὃν φρό-15 νησις έμαιεύσατο και άνδρεία ετιθηνήσατο και πίστις εύσεβείας ήνδρώσατο, ον κατά τὸν Δαυίδ βασιλεύειν θεὸς ἐξελέξατο, ἀναφορικῶς καὶ οὐ κατηγοριχώς άναμαθών ἀπό τοῦ ἐντιμοτάτου ἐν μοναχοῖς χῦρ Θεοδούλου τοῦ Μανασσή τοῦ ἐν τἢ μονή τῆς Ἱερᾶς τοὺς ἀσκητικοὺς ἀγῶνας ἀνύοντος, ώς ό ἐν ταύτη καθηγουμενεύων πολλά αἰτιάματα καθαπτόμενα τοῦ προσ-20 όντος αὐτῷ μοναχιχοῦ ἐπαγγέλματος ἀλλὰ καὶ τῆς χριστιανικῆς καταστάσεως δρά, ζήλφ θείφ διαχαείς ούχ ἐμέλλησεν, ούχ ἐβράδυνε μὴ ούχὶ πεσεῖν ὑπ' ἐξέτασιν, ὅσα κατὰ τῆς ἀμωμήτου ἡμῶν ἀναφέρονται πίστεως, ώς Χριστοῦ χάριτι εξ αὐτῆς τῆς πρώτης όδοντοφυήσεως τῆ όρθοδοξία έντεθραμμένος άλλ' όσα μέν είς την βασίλειον αὐτοῦ περιωπην ήκουσιν, 25 ανεύθυνον αὐτον ἐς τὸ παντελὲς διατετήρηκε και ἀνένοχον, οία τῷ τῆς συμπαθείας ελέφ επί τοῖς ἀεὶ ἐπταικόσιν ἀσύγγνωστα χρώμενος, τὰ δ' εἰς την αμώμητον ανατρέχοντα πίστιν τοῖς θείοις ποδηγούμενος ὑπομνήμασι τοῖς οὕτως ἡμῖν προαναφωνοῦσι τὲ καὶ διδάσκουσι παντὶ τῷ εἰς τὸν υἰὸν τοῦ ἀνθρώπου βλασφημήσαντι ἀφεθήσεται, τῷ δὲ εἰς τὸ ἄγιον πνεῦμα οὐχ 80 ἀφεθήσεται εί γὰρ και χριστός κυρίου έστιν ό ἡμέτερος βασιλεύς και υίός ύψίστου κατά χάριν διά τὴν ἐξομοίωσιν ἐπικέκληται, άλλ' οὐκ ἐθέλει φυσιοῦσθαι καὶ φρονεῖν ὑπὲρ ἄνθρωπον ἐπιγινώσκει γὰρ ἐαυτὸν ὁ βασιλεύς, ὅτι

II, 2. παναγιωτ... ημ..... σπο..... πισχόπου 7. ἀσοῦ 8. πρηΐνης 12. ὡς ἐπιστάμεδα (ὡσ ἐπι corr. ex aliis quibusdam literis) 15. ἀνδρία 16. Ps. 77,70 21. ἐμέλησεν 28. οὕτω, cf. Luc. 12,10

καὶ ἐπὶ κύριον ἐλπίζει κάκ πηλίνης τῆς διαρτίας συγκέκραται, — τρακταϊστείλεν, οὕτὼς ἐπὶ ῥητοῦ διακελευόμενον.

« Ιερώτατε μητροπολίτα Έφέσου καὶ ἔξαρχε πάσης Ασίας, κῦρ Νικόλαε, ό ἐν μοναχοῖς ἐντιμότατος κῦρ Θεόδουλος παρεδήλωσε τῆ βασιλεία μου τούτου αἰτιάματα. θέλει οὐν ἡ βασιλεία μου ἵνα μετακαλέση καὶ τὸν ἡγούμενον καὶ τοὺς μοναχούς, παρουσιάζοντος καὶ αὐτοῦ τοῦ ἡηθέντος κῦρ 40 Θεοδούλου, καὶ τηρήσης τὰ κατ' αὐτοῦ εἰσαγόμενα, καὶ ἐφ' οἰς μὲν ἀναφανῆ ἀλισκόμενος ἡκουσιν εἰς ὕβριν τῆς βασιλείας μου, διατηρήσεις αὐτὸν ἀνεύθυνον διὰ τὸ συμπαθείσθαι αὐτῷ ταῦτα παρὰ | τῆς βασιλείας μου, ἐλεγχθῆ προσκρούων εἰς τὸ θεῖον καὶ τὴν ἐπεξέλευσιν ἐφ' οἰς δὲ ἴσως ἐλεγχθῆ προσκρούων εἰς τὸ θεῖον καὶ τὴν εὐσέβειαν, κανονικὴν αὐτῷ ἐπα- 45 ἀγης τὴν ἐπιτίμησιν εἰς ἐκδίκησιν τοῦ θεοῦ καὶ τῆς ἀμωμήτου ἡμῶν ὀρθοδοξίας καὶ πίστεως.» — τὸ μηνὶ ἰουνίῳ ἰνδικτιῶνος τετάρτης δι' ἐρυθρῶν γραμμάτων τῆς βασιλικῆς καὶ θείας χειρός.

fol. 807

- -

Κατά γοῦν τὴν περίληψιν τοῦ τοιούτου βασιλικοῦ ὁρισμοῦ τὴν σήμερον της ήμων μετριότητος παραβαλούσης εν τη σεβασμία μονή της 'Ιεράς 50 καί συγκαλεσαμένης την παρευρεθείσαν το τηνικαύτα όμήγυριν των μοναχῶν ἀλλὰ δὲ καὶ τὸν ἐν αὐτῆ καθηγουμενεύοντα καὶ τὸν ἀνενεγκόντα τιμιώτατον μοναχόν κτρ Θεόδουλον και ἐν ἐπηκόφ πάντων τοῦ βασιλικοῦ όρισμοῦ ἀναγνωσθέντος, ἀπητήθη ὁ τοιοῦτος κῦρ Θεόδουλος διασαφήσαι, δσα έξ άναφοράς αύτου το βασίλειον ύψος έγνώρισε και είς έξέτασιν πεσείν 55 διωρίσατο, έχεῖνα δηλαδή δσα εἰς τὴν ἀμώμητον ἀναφέρονται πίστιν. χαὶ δς αὐτολεξεὶ τοιαύτην ἔθετο τὴν ἀφήγησιν ὡς: «Κατὰ τὸν παρεληλυθότα χαιρόν έξεῖπε μοι ὁ μοναχὸς Άθανάσιος, ὁ μοναχὸς Νήφων καὶ ὁ μοναχὸς Λουχᾶς τὰ κατὰ τοῦ ἡγουμένου εἰσαγόμενα καὶ ἡνάγκαζόν με δι' ὅλου τοῦ ἐνιαυτοῦ ἀνενεγκεῖν ταῦτα τῷ κραταιῷ καὶ ἀγίφ ἡμῶν αὐθέντη καὶ 60 βασιλεί έμου δὲ μὴ ὑπαχούοντος αὐτῶν, ἡθέλησαν οὐτοι χατὰ τὴν έβδομάδα τῆς τυροφάγου δι' ἐαυτῶν ποιήσασθαι τὴν ἀναφοράν, ὑπογωρήσαντος τοῦ ἡηθέντος μοναχοῦ Λουκᾶ. διὰ δὲ τὸ ἐγγύς είναι τὴν ἀγίαν τεσσαρακοστην έχώλυσα τούτους και ίκεσίαν έποιησάμην πρός τόν καθηγούμενόν μου συμπαθήσαι αὐτούς καὶ μέντρι καὶ ἐδέξατο αὐτῶν τὴν μετάνοιαν. τανῦν 65 δὲ πάλιν συνελθόντες οι τε ἡηθέντες δύο μοναχοί και ὁ συναδελφός μου ὁ μοναχός Τλλαρίων, ἡνάγκασάν με καὶ πάλιν άνενεγκεῖν περὶ τῶν κατὰ τοῦ ήγουμένου εἰσαγομένων καὶ παρέστησε τὸν ἐκκλησιάργην μοναγὸν

<sup>34.</sup> διεχελεύσατο (δι supra versum) 85. ούτω 44. χαν..... ν άρα

Γρηγόριον και τὸν μοναχὸν Κλήμεντα και οἰκονόμον μαρτυροῦντας ὡς. 70 εἰ μὴ ἀνενέγχη τὰ λαληθέντα παρ' ἡμῶν ὁ Μανασσῆς, χαωθῆναι μέλλει και αυτός μετ' αυτου. και ούτως εδηλοποίησα ταυτα τῷ κραταιῷ και άγίω ήμων αύθέντη και βασιλεί και εί τι μέν οίδασιν αυτοί πλημμελείν τον ηγούμενον και τοίς είς τον θεόν άναφερομένοις, λεγέτωσαν έγω δέ μέμφομαι την ἐπὶ τη ἐκκλησία τοῦ μοναστηρίου ἀμέλειαν, ὡς τῶν ἰστο-75 ριῶν ἀπασῶν μικροῦ δεῖν ἀφανισθεισῶν, καὶ τὰ ἐν τῷ ἀγίφ βήματι ίστορούμενα τέλεον άφανισθήναι καὶ τὸν Χριστὸν τὸν ἐπάνω τῆς ἀγίας τραπέζης ιστάμενον είς μέσον διαρραγέντα και την εγγόρηγον καμάραν τοῦ βήματος διακρατεῖσθαι διὰ ξυλίνων σφηνών, άλλὰ δὴ καὶ τὸ τὸν ναὸν τοῦ άγιου Νίφοντος τοῦ κτήτορος καταπεσεῖν και οὐτω μετακομισθήναι 80 τὰ ἄγια αὐτοῦ λείψανα καὶ κεῖσθαι εἰς μίαν γωνίαν τοῦ ἀγίου βήματος μετά ξυλίνου συρταρίου. ὅπως δὲ ὁ ναὸς τοῦ ἀγίου Νίφοντος ἐγάλασε καὶ δπως τὰ λείψανα τοῦ άγίου Νίφοντος τοῦ χτήτορος μετεχομίσθησαν, είτε έξ ἐπιτροπῆς | ἀρχιερέως είτε και μετ' ἐπιστασίας αὐτοῦ, και είτε μετὰ φωταγωγίας και ψαλμφδίας, και όπως κατετέθησαν, ούκ οίδα.» είπε 85 ταύτα ό έν μοναγοίς έντιμότατος χύρ Θεόδουλος οί δέ παρ' αύτου ύποδειχθέντες μοναχοί παραστάντες και αυτοί ἐπὶ μέσου, ουτω πως και αυτοί την άφηγησιν εποιήσαντο ώς «Ημεῖς ἀπαρρησίαστοι ὄντες καί μη δεδυνημένοι χωρίς προτροπής του χαθηγουμενεύοντος έν ήμιν μήτε είς άρχοντα μήτε είς βασιλιχήν άνατρέχειν αὐλήν χαὶ τὰ συμπίπτοντα ἐν τῆ καδ' 90 ήμας μονή άναφέρειν, τῷ μοναχῷ κῦρ Θεοδούλφ προσήλδομεν καὶ ἡναγκάσαμεν αυτόν ώς παρρησίαν πολλήν είς το βασίλειον ύψος κεκτημένον άνενεγχεῖν τὰ περὶ ὧν ἀνήνεγχεν, ἃ χαὶ μέχρι τοῦ νῦν συμφθεγγόμεθα τῷ μοναγῷ κῦρ Θεοδούλω.» ὁ δέ γε οἰκονόμος καὶ ὁ ἰερομόναγος Μάξιμος καὶ ό Νήφων και ό Ίσαάκιος και ό Βαρθολομαΐος και ό Ήσαΐας και ό Κασια-95 νὸς καὶ οἱ λειποὶ μοναγοὶ εἶπον ὡς: «Ἡ ἐκκλησία τοῦ ἀγίου Νίφοντος τῷ χρόνω καταπονηθείσα διά τὸ εν άβάτοις τόποις διακείσθαι αὐτὴν καὶ τὸ πλείον ταύτης είς γην καταπεσείν, συνέβη καὶ τὸν ἰερὸν τοῦ ἀγίου Νίφοντος τάφον συντριβήναι διά τινος συμπεσόντος ἐπ' αὐτῷ ἐκ τοῦ ὀρόφου τής ξχχλησίας συμπτώματος χαὶ ίνα μὴ διάρπαγμα γένωνται παρὰ τῶν 100 φιλοχρίστων τὰ ἰερὰ τούτου λείψανα, μοναχοί τινὲς ἐξ ἡμῶν ἰερωμένοι άπελθόντες και εύλαβως εί και μή πολυτελώς έν ξυλίνη λάρνακι ένθησαυρίσαντες, εν ταύτη τη καθ' ήμας μονή άνεκομίσαμεν, άποθέμενοι ταῦτα έντὸς τοῦ άγίου θυσιαστηρίου. ἡ δὲ ἐχχλησία τῆς Ἱερᾶς διὰ τοῦτο ἐπιμελείας ούχ ήξιώθη, διά τό συγγυτικόν και περιστατικόν τοῦ καιροῦ καί

77. an διαρραγήναι? 79. ούτως 84. φωταγωγι..x.... λμωδίας

Digitized by Google

fol. 31.

ἀνώμαλον. ότι δὲ ὁ χαθηγούμενος ἡμῶν ἔμφροντις ἦν περὶ τὴν τοῦ ναοῦ 105 ἐπιμέλειάν τε καὶ σύστασιν, συμμαρτυρήσουσιν ήμιν ή τίτανος καὶ ὁ δστρακος ο άποτεταμιευμένος εν τη μονή γάριν της του ναου έπανορδώσεώς τε και συστάσεως. περί δέ γε τῆς καταστάσεως τοῦ καθηγουμένου ήμων και της περί το θεΐον ευλαβείας ουδέν τι το διαβεβλημένον γνωρίζομεν καὶ ἐπίψογον, ἀλλ', ὡς ἡμεῖς οἴδαμεν καὶ σχεδόν καὶ οἱ τῆς καθ' 110 ήμας μονής λίθοι χεχράζονται, πάσης άρετής ἐστὶν ἔμπλεως χαὶ εὐσεβείας άνάμεστος και μοναχικής πολιτείας άκριβης έξεταστης και των Ιερών χανόνων ἀδιάμαρτος φύλαξ και πᾶσιν ήμιν παραγγέλλει τη ἀναγνώσει σχολάζειν και τη προσευχή έμμένειν και τοῦ κραταιοῦ και άγίου ήμῶν βασιλέως συντονώτερον υπερεύχεσθαι, άλλα δη και του φιλοχρίστου στρα- 115 τοῦ καὶ τοῦ χριστιανικοῦ παντός πληρώματος.» οὕτω ταῦτα πρὸς ἡμᾶς τῶν μοναχῶν φθεγξαμένων, ἡ μετριότης ἡμῶν συνάμα τἢ συνεδριαζούση ταύτη | Ιερά των άρχιερέων όμηγύρει, μη θελήσασα κατηπειγμένην ποιήσασθαι την απόφασιν, ενέδωχε τούτοις έξουσίαν έχειν ώς ίνα δι' όλης της ήμέρας καὶ ἔτι σκέψωνται, εἴ τι που ἔχουσιν εἰπεῖν ἔτερον περὶ τῆς προ- 120 κειμένης ύποθέσεως. διό και άφορισμόν αύτοις επήνεγκεν, ώς μή δι' έμπάθειαν μηδέ διὰ προσωποληψίαν λαλήσαί τι, άλλὰ πρός αὐτὴν τὴν άλήθειαν απιδείν, ώς αν και αύτη κανονικήν ποιήσηται την απόφασιν. ώς γουν καὶ ἡ τυπωθεϊσα παρῆλθεν ἡμέρα καὶ ἡ μετριότης ἡμῶν πάλιν τοῖς αὐτοῖς συναδελφοϊς συνεδριάζουσα ήν, οία μηδέ τῶν μοναχῶν ἀπολιμπανομένων, 125 ώς ούδεν τι έτερον ήχηχόει παρά τὰ τὴν χθες λαληθέντα, διέγνω μὴ ἀχαταιτίατον διατηρηθήναι και οίον ακόλαστον τον εν τη μονή της 'Ιερας χαθηγουμενεύοντα μοναχόν Νίχωνα, άλλ' ἐπιτιμίοις χαθυποβληθήναι αὐτόν άναλόγοις τη περί την άγίαν του Χριστού έκκλησίαν άχρι καὶ άρτι ράθυμία αὐτοῦ, ἀλλὰ και τῆ περί τῶν ἰερῶν λειψάνων ἀσυντηρήτω και ἀνευ- 130 λαβεῖ μεταχομιδή. ὅθεν καὶ ἐπεσχήψαμεν αὐτῷ συνοδιχῶς μέχρι καὶ ἑξαμήνου ἀπέχεσθαι οίνου και έψητοῦ τετράδα και παρασκευήν και γονυκλισίας ποιείν ἐπέχεινα τῶν συνήθων, ἀπὸ γῆς δώδεχα, καὶ ἐν τῷ ἐξέρχεσθαι τοὺς μοναγούς έχ τῆς ἐχχλησίας ποιεῖν μετάνοιαν πρὸς αὐτούς χαὶ λέγειν. «Συγχωρήσατέ μοι τῷ ἀμελητῆ καὶ ἀπροσέκτω.» ἐνεδώκαμεν δὲ αὐτῷ 185 πάλιν έχειν έξουσίαν κανονικάς ἐπάγειν τὰς ἐπιτιμήσεις πρὸς τοὺς ὑπ? αὐτὸν ἀπειδεῖς μοναχούς. εἰ γὰρ οὐχ ὑπείχουσι τούτῳ ἐφ' αἰς παρ' αὐτοῦ έπιτάσσονται ἀπαραιτήτοις δουλείαις τῆς μονῆς, ὡς καθηγουμένφ αὐτῶν και άγρυπνούντι ύπερ των ψυχων έαυτων, πως αν αύτος έκπληροί τα θεά-

fol. 31v

<sup>109.</sup> και περί τής τὸ θεΐον 111. cf. Luc. 19,40 118. τῶν αρχι. ....όμηγύρει. 189. Ebr. 18, 17.

140 ρεστα;—ταῦτα παρεκβληθέντα ἀπό τῶν ἡμερησίων συνοδικῶν παρασημειώσεων καὶ τἢ ὑπογραφἢ τοῦ θεοφιλεστάτου χαρτοφύλακος καὶ τῷ βουλλωτηρίφ τοῦ ἀγιωτάτου ἡμῶν δεσπότου τοῦ ἀρχιεπισκόπου Ἐφέσου ἐπιβεβαιωθέντα, ἐπεδόθη μηνὶ καὶ ἰνδικτιῶνι τοῖς προγεγραμμένοις.

## III.

Μηνὶ αὐγούστω ἐννεαχαιδεχάτη, ἡμέρα ἔχτη, ἰνδιχτιῶνος τετάρτης, προχαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ἡμῶν δεσπότου τοῦ ἀρχιεπισχόπου τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως Ἐφέσου χαὶ ἐξάρχου πάσης Ἀσίας χῦρ Νιχολάου ἐν τῷ τριχλίνω τοῦ Πεντανέμου, συνεδριαζόντων τῆ μεγάλη ἀγιωσύνη αὐτοῦ χαὶ θεοφιλεστάτων ἐπισχόπων, τοῦ Τράλλεων Ἰωάννου, τοῦ Βρυέλλων Νιχολάου, τοῦ ἀσσοῦ Ἡσαίου χαὶ τοῦ Ἐρυθρᾶς Μιχαήλ, παρισταμένων χαὶ θεοφιλεστάτων ἀρχόντων χαὶ χληριχῶν.

Ο πανιερώτατος μητροπολίτης Μιτυλήνης και εν κυρίφ άγαπητός 10 άδελφός και συλλειτουργός τη ήμων μετριότητι, της λαχούσης αυτόν άποιχος γεγονώς, οία μὴ τοῖς λατινιχοῖς θελήμασιν ὑποχύπτειν βουλόμενος, και τῷ φιλανθρώπφ ἐλέει τοῦ θεοφρουρήτου ήμῶν αὐτοκράτορος προσδραμών, φθάνει θετον και βασιλικόν πορίσασθαι όρισμόν, διακελευόμενον τή ήμων μετριότητι, ίνα, όπότε έπισχοπή τις άπό των τής χαθ' ήμας 15 ἐπαρχίας διαφερουσῶν χηρεύση, τηνικαῦτα ἐν τἢ τοιαύτῃ ἐγκαταστἦ έπισχοπή, ἐπεὶ οὖν τοῦ τῆς Ανέας ἐπισχόπου τῆς παρούσης ἀπολυθέντος ζωής και τής ήμων μετριότητος άγνοιαν έχούσης του πορισθέντος τῷ Μιτυλήνης προστάγματος καὶ συγκαλεσαμένης τοὺς τηνικαῦτα παρευρεθέντας άρχιερείς, έδει κανονικώς ψήφον γενέσθαι έπὶ τή χηρευσάση 3 0 ἐχχλησία. χαὶ μέντοι χαὶ ψῆφος προέβη χαὶ μήνυμα πρὸς τὸν πρώτως τεθέντα έντιμότατον διάχονον τῆς ἀγιωτάτης τοῦ θεοῦ Μεγάλης ἐχχλησίας Νιχόλαον τὸν Καλόγνωμον. και ὁ πανιερώτατος μητροπολίτης Μιτυλήνης έπιδεδημήχει έν τη Ἐφέσφ τὸν βασιλιχόν ὑποδείξας ἡμῖν ὁρισμόν, οΰτως έπι ρητού διαχελευόμενον.

25 «Πανιερώτατε μητροπολίτα Έφέσου και έξαρχε πάσης Άσίας, κῦρ Νικόλαε, ἐπει θέλημα ἔχει ἡ βασιλεία μου γενέσθαι και τῷ μητροπολίτη Μιτυλήνης οἰκονομίαν τινὰ προσήκουσαν, πρός δὲ τὸ παρὸν οὐχ εὐρέθη

III, 2. προχ.....παναγιωτάτου ήμῶν δεσπ.... τοῦ ἀρχ. 4. τάσης 11. θελήμασι 14. ἐπισχοπή τίς 23. οὐτω

χηρεύουσα τις ἐχχλησία, ὥστε ἀποχαταστήναι τοῦτον ἐν αὐτή, διορίζεταί σοι ἡ βασιλεία μου, ὡς ἄν ἄμα τῷ λεῖψαι μίαν τῶν ὑπὸ τὴν ἐπαρχίαν σου ἐπισχοπῶν ἀπεντεῦθεν οἰχονομίαν αὐτοῦ, μέχρις ἄν θεοῦ διδόντος ἐπανέλθοι εἰς τὴν λαχοῦσαν αὐτὸν ἐχχλησίαν οἰχοιο, μέχρις ἄν θεοῦ διδόντος ἐπανμήσασθαι τινὰ τῶν ἀπάντων ἔτερον. διὰ γὰρ τοῦτο χαὶ ὁ πανσέβαστος 
σεβαστὸς χαὶ οἰχεῖος τῆ βασιλεία μου Κρατερὸς χῦρ ᾿Αλέξιος ὡρίσθη παντοίως συνάρασθαι αὐτῷ, ὡστε γενέσθαι χατὰ τὴν περίληψιν τῆς παρούσης 86 
τοιστραφήναι τῷ Μιτυλήνης, ἱν' ἔχῃ ταύτην εἰς ἀσφάλειαν».—τὸ μηνὶ 
μαξψ ἰνδιχτιῶνος τετάρτης δι' ἐρυθρῶν γραμμάτων τῆς βασιλιχῆς χαὶ 
θείας χειρός.

fol. **32**v

Τοῦ τοιούτου βασιλικοῦ | ὁρισμοῦ συνοδικῶς ἀναγνωσθέντος, τῷ θεο- 40 προβλήτφ ήμων αὐτοχράτορι ἀνεπέμψαμεν τὰς εὐχαριστίας καὶ ζωὴν αὐτῷ ἐπηυξάμεθα πολυχρόνιον ὡς προμηθουμένῳ πάντων ἡμῶν καὶ τῆς ήμετέρας κηδομένφ συστάσεως, και συνδιασκεψάμενοι συνοδικώς, εί δέον έστιν έγχαταστηναι τὸν Μιτυλήνης ἐν τῆ ἀνέα, μὴ μόνον τὴν ἐχείθεν είσοδον έχχαρπουσθαι αὐτόν, άλλὰ καὶ τὰ άρχιερατικά δίχαια ἐνεργεῖν, διέγνω- 45 μεν τὸν μὲν Μιτυλήνης προτιμηθήναι εἰς τὸ ἐγκαταστήναι τῇ τοιαύτῃ έπισχοπή κατά την περίληψιν του τοιούτου βασιλικού προσχυνητού όρισμού και ένεργεϊν τὰ άρχιερατικὰ δίκαια, καθώς τοῖς γνησίοις ἐφεῖται άρχιερεύσιν, ἄνευ του καθήσθαι αύτον έν τῷ θρόνῳ, ἀναφέρειν δὲ και το της ήμων μετριότητος ὄνομα έν ταϊς Ιεραϊς άγιστείαις, την δε προβάσαν 50 έπὶ τῷ Καλογνώμφ ψῆφον μένειν ἀνενέργητον. — ταῦτα παρεκβληθέντα άπό τῶν ἡμερησίων συνοδικῶν παρασημειώσεων καὶ τἢ ὑπογραφἢ τοῦ θεοφιλεστάτου γαρτοφύλαχος ἐπισημανθέντα καὶ τῆ διὰ μολίβδου σφραγίδι τοῦ παναγιωτάτου ήμων δεσπότου ἐπιβεβαιωθέντα, ἐπεδόθη μηνὶ καὶ ίνδικτιώνι τοῖς προγεγραμμένοις, έτους έξακισχιλιοστοῦ έπτακοσιοστοῦ 55 είχοστοῦ τετάρτου (1216).

Э. Курцъ.

Рига, 30 іюля 1904 года.

<sup>40.</sup> συνοδικώς.ν.....ω θεοπρ. 49. συνθρόνω, sed syllabam συν induxit.

# Портретъ Козьмы Индикоплова въ русскихъ лицевыхъ спискахъ его сочиненія.

Кромѣ изображенія креста почти во всѣхъ русскихъ спискахъ въ качествѣ также выходного листя, предъ началомъ самого сочиненія, имѣется изображеніе Козьмы Индикоплова, на особомъ самостоятельномъ листѣ.

Изображенія Козьмы Индикоплова, или его портрета, не им'єстся въ греческихъ спискахъ. Но что оно могло быть, по крайней м'єр'є въ спискахъ поздн'єйшихъ, современныхъ Лавренціанскому, Синайскому, показываетъ миніатюра въ отрывк'є Козьмы Смирнскаго физіолога, гді, какъ виділи, представленъ старепъ, сидящій у киворія и передающій юношіє книгу (рис. 1). Въ виду неизв'єстности портрета Индикоплова трудно сказать, что въ лиці указаннаго старца мы им'ємъ портретъ его, какъ это полагаетъ Стржиговскій; но несомн'єнно, что въ лиці его им'ємъ портретъ автора особаго сочиненія. И этотъ прим'єръ и рядъ другихъ 1) указываетъ, что въ византійскихъ рукописяхъ лицевыхъ изображеніе автора въ началіє сочиненія было довольно обычнымъ явленіемъ; и съ нимъ, очевидно, по образцу византійскихъ памятниковъ встр'єчаемся въ русскихъ лицевыхъ памятникахъ; такъ въ лицевыхъ Апокалипсисахъ весьма обычно изображеніе въ началіє



<sup>1)</sup> Изображенія Евангелистовъ уже въ древнѣйшихъ спискахъ Евангелій напр. Ев. Рабулы; монаха Іоанна, пишущаго предъ пюпитромъ съ раскрытою книгою въ рук. Варлаама и Іоасафа Иверской Библіотеки (Н. П. Кондаковъ. Памятники христіанскаго искусства Авона, 293); монаха Іакова—два раза: одинъ возлѣ Ев. Іоанна, другой — на колѣняхъ предъ Григоріемъ Нисскимъ въ рук. Гомилій монаха Іакова Кокцинабафскаго Парижской Національной Библіотеки № 1208; отсутствіе указаннаго изображенія въ Ватиканской рукописи, по мнѣнію Н. П. Кондакова, показываетъ, что она могла быть написана еще при жизни автора (Исторія византійскаго искусства, 222); и др.

Евангелиста Іоанна<sup>1</sup>), предъ житіемъ св. Алексѣя, митрополита Московскаго, портретъ Пахомія, монаха изъ св. горы <sup>2</sup>), предъ жи-

тіемъ Варлаама и Іоасафа — Іо-Дамаскианна на <sup>8</sup>) и др. Но бинжайшій прототинъ портретовъ писателей, какъ и для русскихъ памятниковъ, такъ и византійскихъ, очевидно, -- изображенія Евангелистовъ. портреты Козьмы Индикоплова почти всёхъ русскихъ списковъ, очевидно, составлены въ подражаніе изображеніямъ Евангелистовъ, какъ въ способъ представленія его сидящимъ у стола задумавшимся,

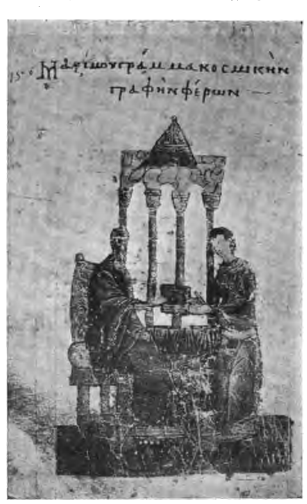


Рис. 1. Портретъ монаха (Смирнскій физіологъ, л. 156).

или пишущимъ на свиткъ, книгъ, такъ и въ помъщения его среди извъстной обстановки, въ надълени его нимбомъ (онъ не извъстенъ какъ святой). И поза, и обстановка, и нъкоторыя детали повторяются въ различныхъ спискахъ, однако видно, что пълый рядъ списковъ копируетъ

<sup>1)</sup> Ө. И. Буслаевъ, Русскій лицевой Апокалипсисъ, М. 1884, 427 (въ Апокалипсисъ Буслаева, XVI в.).

<sup>2)</sup> Въ ркп. XVII в., неданіе О. Л. Д. П. № IV, л. 245.

<sup>3)</sup> Въ ркп. XVII в., изданіе О. Л. Д. П. № LXXXVIII, д. 82.

какъ бы одинъ оригиналь, отличаясь отъ другихъ извёстными деталями; въ этомъ отличіи устанавливается ихъ принадлежность къ опредёленной редакціи.



Рис. 2. Козьма Индикопловъ въ рукописи XV в. собр. гр. А. С. Уварова (л. 2).

Въстаръйшемъ спискъ, являющемся представителемъ Уваровской редакціи, рукописи собр. гр. А. С. Уварова -- Козьма изображенъ слѣдующимъ образомъ (рис. 2): Онъ-пожилой, въ типѣ Ев. Марка, съ небольшой бородой, съ длиннымъ тонкимъ носомъ, на головъ небольшіе волосы, прикрытые бълой шапкой, съ красноватой опушкойродъ головного прикрытія, встрѣчаемаго въ византійскихъ миніатюрахъ на монахахъ. Ha. голубой немъ хитонъ, обши-

тый желтой каймой съ бёлыми точками (подражаніе драгоціннымъ камнямъ) и перекинутый черезъ лівое плечо розовый гаматій; на ногахъ, покоящихся на подножіи, саложки кирпичнаго цвёта.

Вокругъ головы золотой нимбъ, равно и часть фона вверху миніа-

тюры. Козьма сидить на кресле, слегка наклонившись. У него на коленяхъ открытая книга, поддерживаемая левой рукой, въ правой руке онъ держить перо. Предъ нимъ столъ на четырехъ ножкахъ, на которомъ чернильница, ножикъ и циркуль. На заднемъ фоне стена, у которой фасадъ зданія, состоящаго изъ двухъ узкихъ, но высокихъ домиковъ съ двускатой крышей, сводчатыми дверьми и между ними

болье высокія сводчатыя двери, подъ которыми родъ сидѣнія; постечнее имфеть на столбикахъ MHOPO гранную крышу. Съ этой крыши переброщена розовая драпировка на колонну, поставленную на подставку, покоющуюся какъ бы на барьеръ. -окоп од смешккокок вины высоты залней стыны фона. Зданіе зеленаго цвѣта, основаніе колонны также, а сама колонна — кирпичнаго.

Върукописи Ундольскаго Румянцевской Библіотеки № 191, XVII в. (рис. 3) — грубая копія изображенія, находящагося въ Уваровскомъ спискѣ, съ незначитель-



Рис. 3. Козьма Индикопловъ въ рук. Ундольскаго, XVII в., № 191 (л. 11 об.).

ными измѣненіями: кресло съ полукруглой спинкой, столъ круглый; трехсоставная часть зданія на заднемъ фонѣ строго не разграничена: не изображены боковыя двери; изображеніе заключено въ небольшую рамочку, заполненную цвѣточнымъ орнаментомъ въ видѣ зарактернаго въ византійскихъ памятникахъ извивающагося стебля

съ загибающимся внутрь трехлопастнымъ листомъ 1), встрѣчающимся, очевидно, подъ вліяніемъ первыхъ уже въ раннихъ русскихъ памятникахъ, напр. Юрьевскомъ Евангеліи, XII в., Синодальной Библіотеки, № 1103, и другихъ, болѣе позднихъ 2).

Фонъ миніатюры желгаго цвёта, нимбъ Козьмы зеленый.

Въ рукописи Ундольскаго № 190 (рис. 4), представляющей почти



Рис. 4. Козьма Индикопловъ въ рукописи Ундольскаго, № 190 (л. 8 об.).

буквальную копію Уваровской, пображеніе Козьмы сдёлано по иному образцу, по миніатюр'є рукописи другой редакціи — именно Архивной: за нъкоторыми незначительными отступленіями это изображеніе почти буквально воспропаводить то, что находится въ рукописи Архива Министерства Иностранныхъ Дѣлъ: типъ писателя, его поза, кресло, столъ, киворій; у последняго только колонна трехсоставная и столъ прикрываеть часть правой колонны; сверху киворія крестъ; почва не изображена. На кни-

гѣ, которую держитъ Козьма, ясно написано: «Елика разумъ имуще и рачители свѣта».

Въ рукописи собранія П. И. Щукина, миніатюры которой въ значительной своей части следуютъ Уваровской редакціи, въ изображеніи Козьмы сильное отступленіе отъ образца последней въ типе и обстановке (рис. 5). Козьма изображенъ старцемъ, сидящимъ въ той же позе, такъ же пишущимъ, какъ въ Уваровскомъ списке; на голове небольшой круглый колпачекъ, прикрывающій лишь темя. Кресло съ полукруглой спинкой; столъ продолговатый, иной формы, съ завитками по верхнему бордюру; видна одна лишь нога; на столе положена открытая книга.

Фасадъ зданія не им'єть себ'є подобнаго ни въ одномъ изъ списковъ другихъ редакцій; зданіе до н'єкоторой степени приближается бол'є къ архитектур'є готической, чіємъ русской; оно въ два этажа,

<sup>1)</sup> А. Павловскій, Живопись Палатинской напедны въ Палерио, стр. 167, рис. 49. В. Стасовъ, Славянскій и восточный орнаменть, СХХ, 25; СХХІІІ, 8.

<sup>2)</sup> B. CTacob b, ib., Tada. LIII, LVIII (XIII—XIV B.), CI. 10 (XVI B.).

съ узкими небольшими круглыми окнами; главный входъ въ виде небольшой башни; на углу зданія другая высокая башня, круглая, окаичивающаяся поверхъ крыши еще круглымъ барабаномъ съ золоче-



Рис. 5. Козьма Индикопловъ въ рукописи собр. П. И. Щукина, XVI в. (л. 4 об.).

нымъ куполомъ; башня имъетъ входъ снизу; внутри ея какъ бы лъстница, выходящая во второмъ этажъ наружу. Второй этажъ зданія представляетъ балюстраду. Миніатюра эта сдълана лишь въ контурахъ, не раскрашена.

Въ спискъ Архива Министерства Иностранныхъ Дълъ 1), являю-- пемся основнымъ для особой редакців, прежде всего отличенъ типъ самого Козьмы: онъ приблежается къ типу Ап. Павла, только у него нъть обычной лысяны последняго: на голове небольше волосы, борода дленеая въ извилистыхъ волнистыхъ прядяхъ, увеличивающихся въ длинь въ направленіи отъ львой къ правой сторонь. Одыть въ голубой хитонъ и красный гаматій; вийсто обуви подъ ногами кирпичнаго прета тень. Козьма представленъ более согнутымъ, чемъ въ Уваровскомъ спискъ; на колъняхъ у него книга съ надписью: «Елико и разумъ», правую руку онъ держить для писанія, но между пальцевъ не изображено перо. Кресло сзади полукругомъ, но безъ спинки, столъ квадратный; его виденъ только одинъ уголъ. Надъ Козьмою киворій на двухъ колоннахъ, раздутыхъ въ средней части; каждая колонна состоить изъ двухъ частей, верхняя часть у крыши имбеть капитель, напоминающую отчасти кориноскую; колонны краснаго цвёта, верхъ киворія-голубого. Почва представлена въ виде темноголубой полосы. Фонъ до половины естественный былый; онъ прерывается перегородкой, или верхней частью стёны, заключающей въ себе полосу съ оригинальнымъ орнаментомъ. Выше полосы фонъ желтаго цвъта.

Почти совершенно тождественныя изображенія Козьмы имѣются во всѣхъ спискахъ данной редакціи: собранія Богданова Публичной Библіотеки, XVI в. F. IV. 683, Московской Духовной Академіи № 2, л. 1 об. (даже одежды тождественнаго цвѣта), Чудова монастыря № 44/346, 1 л. об. (киворій не оконченъ).

Върукописи Синодальной библіотеки, № 997, 1542 г., являющейся основной, если не особой редакціей, то подредакціей предыдущей, миніатюра съ изображеніемъ Козьмы сильно отличается отъ всёхъ остальныхъ по стилю, качеству работы (рис. 6).

Типъ Козьмы иной, чёмъ въ Архивномъ спискі: боліє мужественный, могучій; это не изможденный старець — аскеть Архивнаго списка, а полный силы, возмужалый человікь, съ темнокоричневыми волосами, съ більми штрихами для означенія сідины и съ длинной остроконечной бородой, слегка раздванвающейся на конці. Лицо у него съ розовымъ оттінкомъ, длинный тонкій носъ, выразительные глаза.

Открытыя нагія части тёла также розоваго оттёнка съ бёлыми тёнями. На голове у него бёлая шапочка съ голубой общивкой, хи-

<sup>1)</sup> См. изданіе О. Л. Д. П., д. 2.

тонъ голубой съ бълыми полосами въ качествъ тъней и складокъ; гиматій красный, съ зелеными и сърыми тънями; на ногахъ—сапоги.



Рис. 6. Козьма Индикопловъ въ рукописи Синодальной Библіотеки, 1542 г., № 997.

Громадное кресло безъ спинки — простое. Онъ сидитъ почти прямо и пишетъ на толстой книгъ съ краснымъ обръзомъ, лежащей у него на колъняхъ. Фонъ миніатюры золотой; почва зеленая. Двъ темнорозовыхъ круглыхъ колонны съ крапинками, подъ мраморъ, съ голубой капителью, поддерживающихъ крышу киворія. Нимбъ на фонъ золотой.

Болѣе всего по типу и нѣкоторымъ деталямъ данное изображеніе приближается къ изображенію Уваровскаго списка, а не Архивнаго; отъ перваго оно отличается главнымъ образомъ въ архитектурной обстановкѣ, т. е. здѣсь вмѣсто цѣлаго ряда зданій — киворій, какъ и въ Архивномъ.

Совершенное воспроизведеніе изображенія Козьмы Синодальной рукописи имѣемъ въ нѣкоторыхъ спискахъ той же редакціи: копіи ея въ рукописи Евфиміевскаго монастыря, нынѣ Публичной Библіотеки № 11, F. 220, XVI в.: на лицо Козьмы положена желтая краска, румянецъ и блики, борода въ завиткахъ, щапка бѣлая съ голубой общивкой; колонны киворія малиновыя, крыша и капители голубыя; фонъ сѣро-желтый; почва темно-зеленая.

Въ другихъ спискахъ этой же редакціи изображеніе Козьмы съ нѣкоторыми отличіями.

Въ рукописи Кіевской Духовной Академіи (№ 212) изображеніе Козьмы приближается къ тому, что въ Уваровскомъ спискъ (рис. 7): лицо не старца, а пожилого, съ небольшой коричневой бородой; лицо желтое съ красными пятнами, на головъ красная шапка съ небольшимъ околышемъ. Къ квадратному сиденію присоединена сзади полукруглая спинка; на столъ перо, чернильница и еще сосудъ. Въ лъвой рукъ книга съ надписью «книга о хъ обемлюща» и т. д.; правой рукой какъ бы благословляеть — поза, повторяемая во многихъ примърахъ. На Козьм' голубой хитонъ, красный гиматій. Вокругь головы Козьны золотой нимбъ. Оригинальной сравнительно съ другими примърами является обстановка зданія, расположеннаго сзади Козьмы. По характеру своему, по своему отношенію къ образцамъ одной и той же византійской архитектуры эти зданія наиболье приближаются къ тымь. что въ Уваровскомъ спискъ. Слъва портивъ на трехъ колоннахъ съ простой крышей; справа высокій узкій домикъ (зеленый подъ мраморъ) съ двускатой крышей (красной); въ нижней части дверей по объимъ сторонамъ выступающія впередъ узкія стіны, иміющія на передней сторонъ пилястры съ капителями коринескаго ордена. Съ крыши одного зданія на другое перекинута красная драпировка.



Рис. 7. Козьма Индикопловъ въ рукописи Кіевской Духовной Академіи, XVII в., № 212.

Весьма близко воспроизведена миніатюра предыдущей рукописи въ рукописи г. Барсова (Румянцевской Библ., XVI в., № 458), миніатюры которой вообще имѣютъ близкое сходство съ миніатюрами

той же рукописи—по своимъ композиціямъ, но отличаются въ исполненіи (рис. 8). Козьма—пожилой, въ шапочкі, въ той же позі, какъ въ



Рис. 8. Козьма Индикопловъ въ рукописи Барсова, XVI в., № 458 (д. 5 об.).

спискахъ Уваровскомъ, Кіевской Духовной Академін; XHкрасный, тонъ гиматій светлозеленый: DINE безъ раскраски, контурахъ. ВЪ Зданія тѣ же, за нфкоторыми незначительными отступленіями деталяхъ; нѣтъ переброшенной драпи-DOBKH.

Въ рукописи Московской Духовной Академіи № 3 (75), XVI в. (л. 5), слѣдующей въ миніатюрахъ той же ре-

дакціи, изображеніе Козьмы нѣсколько отлично отъ того, что въ Синодальномъ спискѣ и вышеуказанныхъ, но къ послѣднимъ оно приближается въ виду подражанія представленныхъ зданій зданіямъ византійской архитектуры (рис. 9).

Козьма въ типѣ старца въ шапкѣ съ малиновымъ верхомъ и общивкой сидитъ и пишетъ на книгѣ. На немъ голубой хитонъ и малиновое верхнее платье, или плащъ въ родѣ тѣхъ, что встрѣчаемъ въ другихъ русскихъ памятникахъ на боярахъ, напр. на извѣстной иконѣ съ молящимися новгородцами. Предъ Козьмой столъ съ письменными принадлежностями. На заднемъ фонѣ стѣны зданія, въ два яруса, а по бокамъ — слѣва второе узкое зданіе съ дверью, прикрытое занавѣсомъ и съ полукруглой крышей, справа — почти такое же зданіе,

только съ двускатой крышей, съ дверьми и двумя небольшими окнами надъ ними, и круглымъ окномъ вверху.



Рис. 9. Козьма Индикопловъ въ рукописи Московской Духовной Академіи № 8, XVI в. (л. 5).

Изображеніе Козьмы въ рукописи Чертковской Библіотеки (Истор. Музея, № І 3/4) сильно отличается отъ предыдущихъ, главнымъ образомъ въ обстановкѣ (рис. 10). По типу приближается къ тому, что въ Уваровскомъ: строгое, выразительное лицо, темнокоричневые волосы, продолговатая борода; шапка съ чернымъ околышемъ и трехцвѣтнымъ верхомъ. Одѣтъ въ зеленый хитонъ и красный гаматій;

сапоги зеленые; почва зеленая. На заднемъ фонъ стъна и зданія, съ башнями, верхъ которыхъ украшенъ флагами; башни эти инъють



Рис. 10. Козьма Индикопловъ въ рукописи Чертковской Библіотеки, № 1 3/4.

аналогію въ миніатюрахъ рукописи Житія св. Николая, Румянц. Публ. Библ. XVI в. 1).

Съ сильнымъ отличіемъ изображается Козьма въ миніатюрахъ полной редакціи. Здёсь отличіе обнаруживается и въ типъ и въ обстановкъ.

Въ рукописи IV. F. № 555 Публ. Библ. онъ изображенъ въ типѣ Евангелиста: старецъ съ длинной сѣдой бородой и волосами, въ нимбѣ (желтомъ), въ красномъ хитонѣ, голубомъ гиматіи, который лежитъ у него на колѣняхъ. Сидитъ за длиннымъ столомъ, въ креслѣ, задумавшись и указывая перомъ на книгу, лежащую на столѣ; на ней написано: «Елика убо пшвѣсть творих ш образех миру спи» (рис. 11).

Обстановка, среди которой представленъ Козьма, оригинальна сравнительно съ той, что имѣется въ миніатюрахъ рукописей другихъ редакцій. Предъ нами комната въ зданіи готической архитектуры, съ сводчатымъ потолкомъ, съ узкими колоннами, съ окнами узкими, высокими, съ сѣтчатыми рѣшетками. Въ нишѣ одной стѣны полка съ книгами. Эта обстановка, очевидно, воспроизведена здѣсь подъ вліяніемъ образцовъ, находящихся въ зависимости отъ памятниковъ западно-европейскаго искусства. Такъ дѣйствительно сходную архитектуру находимъ напр. въ нѣмецкой живописи XVI в. 2), въ русскихъ гравюрахъ, на-

<sup>1)</sup> Изд. О. Л. Д. П., л. 6.

<sup>2)</sup> TORGECTSCHELIS OKHA, KOLOHBU BE CHCHE XPHITOCE BE HASAPETCHOME XPAME. G. Modern, Mompelgarter Flügelaltar des Hans Leonhard Schaufelein und der Meister von Mesakirch. (Jahrb. d. Kunsthist Samml. d. Allerhöchsten Kaiserhauses, XVII (1896), Taf. XXVII, Takwe XXIX).

ходившихся подъ вліяніемъ западной гравюры 1). Съ западнымъ же вліяніємъ встрічаемся въ другомъ спискі той же редакціи—Публ. Библ.



Рис. 11. Козьма Индикопловъ въ рукописи Императорской Публичной Библіотеки, XVII в., F. IV. 555.

№ 1089 (л. 201 об.). Козьма изображенъ пожилымъ, съ небольшой бородой, съ колпакомъ на головѣ; онъ одѣтъ въ голубую рубашку съ

<sup>1)</sup> Въ гравюрахъ при соч. Антонія Радзивиловскаго «Огородокъ Маріи Богоролицы (Памятники древней письменности, изд. О. Л. Д. П., Ж LXXX, стр. 110).

отворотомъ у шен и простой гиматій, прикрывающій его ноги. Онъ сидить въ креслѣ у стола, держить на колѣняхъ книгу и пишетъ, задумавшись (рис. 12).



Рис. 12. Козьма Индикопловъ въ рукописи Императорской Публичной Библіотеки, XVII в., № 1089 (д. 201 об.).

Обстановка — ствна комнаты, съ драпировкой на дверяхъ, и съ окномъ, стекла котораго въ видв небольшихъ кружочковъ. Окно обрамлено рамочкой; внизу его полка съ книгами.



Рис. 13. Козьма Индикопловъ въ рукописи Императорской Академіи Наукъ, XVII в. (д. 9 об.).

Въ рукописи той же редакціи Академіи Наукъ (№ 34. 3. 6, 1.9 об.), XVII в. — Козьма представленъ въ обстановкѣ, отчасти сходной сътой, что въ миніатюрѣ рукописи № 1089, но еще болѣе богатой, пышной, съ замѣчательной отдѣлкой всѣхъ деталей (рис. 13). Козьма

представленъ старцемъ съ длинной съдой бородой, сидящимъ на складномъ стулъ передъ столомъ съ письменными принадлежностями и пишущимъ на книгъ, лежащей у него на колъняхъ. На его головъ черное монашеское покрывало, спадающее на плечи; хитонъ зеленый,
покровъ темнофіолетовый. У дверей келіи завъса, окно съ ръшеткой;
въ углу келіи нерукотворенный образъ Христа-Спаса и пелена съ изображеніемъ херувимской головки; предъ образомъ горящая лампада.
Это—въ общемъ цълая картина, такъ сильно отличающаяся отъ миніатюръ въ другихъ спискахъ различныхъ редакцій — по богатству,
изображенію предметовъ, обстановкъ, ихъ выпискъ; миніатюристъ, полагаемъ, несомнънно подражалъ образцамъ западнаго происхожденія.

Въ рукописи № 1088, л. 2 об. Публичной Библіотеки, миніатюры которой представляють собою подражаніе миніатюрамъ списковъ нёсколькихъ различныхъ редакцій, комбинированіе изъ нихъ особыхъ композицій, изображеніе Козьмы наиболёе приближается къ тому, что въ спискахъ Синодальной редакцій; онъ представленъ старцемъ



Рис. 14. Козьма Индикопловъ въ рукописи Императорской Публичной Библіотеки, XVII в., № 1901 (л. 2 об.).

рами въ спискахъ другихъ редакцій, особую самостоятельную ре-

съ продолговатой бородой, въ зеленой шапкъ на головъ, сидящимъ согнувшись и пишущимъ на свиткъ. На заднемъ фонъ два длинныхъ узкихъ докой крышей, другой съ двускатой; съ крыши одного переброшена красная драпировка на крышу другого.

Въ рукописи Публичной Библіотеки № 1091 (л. 2 об.), представляющей своими миніатюрами, какъ не имѣющими аналогіи съ миніатюсамостоятельную ре-

дакцію — Козьма представленъ пожилымъ съ курчавыми волосами, небольшой бородкой, сидящимъ согнувшись у столба и держащимъ на кольняхъ большую книгу и пишущимъ въ ней; другая книга лежить настоль. Онъ одъть въ золотой хитонъ, сърый гиматій, золотые сапоги, столъ и сидъніе съ разнообразными цвъточными орнаментами.

Надъ Козьмой арка, опирающаяся на оригинальныя двѣ колонны: въ основаніи ихъ квадратъ; поверхъ послѣдняго лежитъ родъ абака, далѣе идетъ шейка колонны, капитель; за ней расширенная часть колонны въ видѣ бутылки, постепенно суживающейся, и поверхъ горльшка вновь капитель въ видѣ распустившагося цвѣтка; поверхъ послѣдняго вновь абакъ, на которомъ и покоится арка.

Фонъ вверху арки, и пространство между колоннами и рамочкой миніатюры заполненъ цвётнымъ орнаментомъ, встрёчающимся въ средне-русскихъ заставкахъ XVI—XVII в. 1). Что касается колоннъ, то форма ихъ весьма обычна въ русской архитектур XVII в. 2).

Обозрѣніе изображеній Козьмы Индикоплова показываеть, что опредѣленнаго типа его не было выработано: онъ изображается то пожилымъ, то старымъ; однако первый типъ наиболѣе повторяется и онъ встрѣчается въ наиболѣе древнемъ спискѣ. Такимъ образомъ можно предполагать, что въ таковомъ типѣ онъ и былъ представленъ въ памятникахъ византійскаго искусства.

На связь изображеній Козьмы въ русскихъ спискахъ съ тѣми же въ византійскихъ несомнѣнно указываютъ представленныя на заднемъ фонѣ зданія, или такъ сказать архитектурный ландшафтъ.

Архитектурный дандшафть извъстенъ и въ древнемъ восточномъ искусствъ, и въ классическомъ, изъ котораго подъ вліяніемъ эллинистическихъ памятниковъ перешелъ и въ христіанское искусство. Тотъ родъ зданій, который встрѣчаемъ въ миніатюрахъ нѣкоторыхъ русскихъ списковъ наиболѣе часто встрѣчается въ византійскихъ памятникахъ XI—XII в.; въ русскихъ же памятникахъ онъ весьма обыченъ въ XIV—XV в., а равно встрѣчается и въ болѣе позднихъ памятникахъ. Образцы византійскихъ памятниковъ архитектуры можно

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> В. В. Стасовъ, Славянскій и восточный орнаменть, т. СІ, 2.

<sup>2)</sup> Напр. въ часовић Переяслава Залѣсскаго Владимірской губ. (В. Сусловъ, Памятивки древне-русскаго зодчества, ПП, табл. 10), въ палатахъ боярина И. Д. Милославскаго въ Московскомъ Кремлћ (Потаповъ, Очеркъ древней русской гражданской архитектуры. Древности. Труды Импер. Моск. Археол. Общ. XIX т. 3 вып. рис. 99).

указать въ следующихъ русскихъ спискахъ Ковьмы при его изображеніяхъ: Уваровскомъ списке, Ундольскомъ № 191, Кіевской Духовной Академіи № 212, Барсова, Московской Духовной Академіи, № 3, Публичной Библіотеки № 1088.

Встрѣчающіяся въ миніатюрѣ этихъ списковъ зданія весьма обычны въ памятникахъ византійскаго искусства XI—XII в. Такъ здѣсь находимъ зданія высокія, узкія, съ дверью, съ двускатой или плоской крышей, причемъ съ крыши на стѣну между зданіями, расположенными по сторонамъ ея переброшена драпировка 1), послѣдняя перебрасывается иногда также въ одной крыши на другую 2), (Моск. Дух. Ак. № 3, Кіев. Дух. Акад., Публ. Библ. № 1088) или съ одной крыши на колонну (Уваровск., Ундольскій № 191), стоящую поверхъ промежуточной стѣны, или на дерево 3). Въ византійскихъ же памятникахъ искусства, какъ образцахъ русскихъ, встрѣчаемъ высокія узкія зданія безъ крыши или съ крышей въ видѣ портика на колоннахъ (Кіев. Дух. Акад., Уварова), или въ видѣ кресла 4) (Кіев. Дух. Акад., Барсова, гр. Уварова).

Что касается киворія Архивнаго и Синодальнаго списка, то, ко-

<sup>1)</sup> Въ Ватиканскомъ Менологіи: г. М. в В. Н. Уопенскіе, Лицевой мъсяцесловъ греческаго императора Василія II, мъсяцъ сентябрь, СПБ. 1902, табл. 1, 23, 29, 63.

<sup>2)</sup> Ватикан. Менологій; Палея Христины № 1, Ватик. Библіот., на зданіи, что сзади св. Николая и др. Въ русскихъ памятникахъ: на Суздальскомъ памятникъ золотого шитья XV в. въ Историческомъ Музев (Древности. Труды Импер. Моск. Археол. Общ., т. XV, вып. 1, табл. II). И. И. Срезневскій, Сказанія о св. Борисъ и Гльбъ, XIV в., СПБ. 1860, стр. 84; въ Евангеліи 1507 г., Погод. Древн. № 133, Публ. Библ. (Изд. О. Л. Д. II., № LVIII, LXXVI, об. 109) и др.

<sup>3)</sup> Въ миніатюрѣ Ев. XI в. Вѣнской Библ. Cod. № 200, fol. 88 (Kallab, Die Toscanische Landschaftmerei, Taf. I, Jahrb. d. Kunsthist. Samml. XXI, 1900); въ миніатюрѣ Новаго Завѣта Моск. Синод. Библ. № 407, XII—XIII в. въ сценѣ цѣлованія Марін в Елизаветы (Арх. Амфилохій, Сборникъ изображеній Спасителя, Божіей Матери и другихъ святыхъ. М. 1885, л. 16) Ватик. Менологій, сентябрь 23, св. Ксантипа и Поликсена (М. и В. И. Успенскіе, О. с. л. 63) и др.

Въ русских памятниках: въ миніатюръ сказанія о свв. Борисъ и Гяьбъ XIV в. Ів., л. 57), чъ Ев. 1507 г. Публ. Библ. № 133 (Ів. 10 об.), на броизовыхъ дверяхъ съ золотою насъчкою, собранія Лихачева XIV (гр. Толстой и Кондаковъ, Русскія Древности, VI, рис. 107), и Четвероеван. XVI—XVII в. № 25 Хлудов. Библ.; въ Ев. собр. гр. А. С. Уварова XV в., № 46, л. 205 об.; на Суздальскомъ памятникъ золотого шитья XV в. (ук. ст., табл. V) и др.

<sup>4)</sup> Въ Ев. XI в. Вънской Библіотеки № 300 (указ. соч., табл. I), въ рук. Пален Ватик. Библ., № 1 Reg. (Beissel, Vaticanischen Miniaturen, t. XIII и др.)

Въ русскихъ памятникахъ: на памятникѣ золотого шитья суздальскаго происхожденія, XV в., въ Историческомъ Музеѣ (В. Н. ІЦепкинъ, о. с., табл. V). Въ миніатюрахъ житія Нифонта XVI, въ Историч. Музеѣ (Щепкинъ, Труды XI Археол. Съѣзд., т. II, табл. XVIII, 5).

нечно, миніатюристь и при воспроизведеніи его пользовался византійскими образцами, только посл'єдній подвергся сильной переработк'є, изм'єненію и въ характер'є колоннъ, и отчасти самаго покрытія. Такого рода колонны ближе къ т'ємъ, что въ Архивномъ встр'єчаются въ русскихъ памятникахъ: въ миніатюр'є Александріи XVII в. (три) 1), въ миніатюр'є Синодика Д'єдовской пустыни XVII в. 2).

Такимъ образомъ, подводя втогъ наблюденіямъ надъ изображеніями Козьмы въ русскихъ спискахъ, можно сказать, что для нѣкоторыхъ изъ нихъ и именно вышеназванныхъ: Уваровскаго, Ундольскаго № 191, Кіевской Духовной Академіи №212, Барсова, Моск. Дух. Акад. № 3, Публ. Библ., № 1088—устанавливается ближайшая связь для иногихъ деталей съ византійскими образцами; причемъ, судя по тому, что нѣкоторыя изъ этихъ деталей (зданія) встрѣчаются въ русскихъ памятникахъ уже съ XIV в., можно полагать, что древнѣйшіе списки Козьмы могли относиться къ этому времени. Въ Архивномъ и Синодальномъ спискахъ больше чертъ самостоятельности, въ спискахъ сложной редакціи — вліяніе западныхъ образдовъ.

В. РЪдинъ.

<sup>1)</sup> Изданіе О. Л. Д. П., № LXXXVII, вып. 2 л. 68 об.

<sup>2)</sup> Изд. О. Л. Д. П. № ХІЦ, л. 17.

#### ΣΥΜΒΟΛΑΙ ΕΙΣ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑΝ ΤΡΑΠΕΖΟΥΝΤΟΣ.

1.

### Θεόδωρος Γαβρᾶς.

Περί Θεοδώρου Γαβρᾶ, δουκός Τραπεζούντος και ιδρυτοῦ ίδίας ήγεμονίας περί τὰ τέλη τοῦ ἐνδεχάτου αίῶνος, ἀναγινώσχομεν παρὰ τῷ Ζωναρᾶ ταῦτα 1· «Γαβρᾶ ἐχείνου Θεοδώρου τοῦ σεβαστοῦ καὶ μάρτυρος». Είς ταῦτα ὁ Ducange παρατηρεῖ ἀπλῶς τὸ ἑξῆς «Theodorus Gabras sebastus, martyr a Zonara ob quam nescio causam cognominatus»<sup>2</sup>. O δὲ William Fischer νομίσας ὅτι αἰ λέξεις τοῦ Ζωναρᾶ «σεβαστοῦ καὶ μάρτυρος» είναι ἀχατάληπτοι, προέτεινε νὰ διορθωθῶσιν ἀμφότεραι εἰς «σεβαστοκράτορος», δικαιολογήσας την διόρθωσιν οὕτως: «An dieser Stelle (τοῦ Ζωναρᾶ) hat bisher, soviel ich sehe, niemand Anstoss genommen, und doch sind die hervorgehobenen Worte in diesem Zusammenhange ganz unerklärlich. Stände σεβαστου allein da, so liesse sich wohl dafür eine Erklärung finden. Mit dem Titel σεβαστός beehrte man nämlich früher die Kaiser. Später gab Konstantinos Monomachos seiner Buhlerin Skleraina den Titel σεβαστή zum Unterschiede von der Kaiserin, welche αὐγούστα oder δέσποινα titulirt wurde. Alexios I war der erste, welcher, vor seiner Thronbesteigung, vom Kaiser Nikephoros Botaneiates wegen seiner ruhmreichen Thaten und Verdienste zum σεβαστὸς ernannt wurde. Nachdem Alexios dann selbst Kaiser geworden war, schuf er eine Anzahl neuer Würden, für seinen älteren Bruder die des σεβαστοκράτωρ, für Michael Taronites, seinen Schwager, die des πρωτοσέβαστος und später des πανυπερσέβαστος, die des σεβαστός wurde beibehalten. Kehren wir zu unserer Stelle zurück! Demnach wäre Gabras σεβαστός gewesen. Wie kann aber derselbe μάρτυς genannt wer-

<sup>1)</sup> Έκδόσεως Dindorf τ. 4, σ. 240.

<sup>2)</sup> Έxδ. Ducangii τ. 2, σ. 585.

den? Völlig unerfindlich, ja für einen Kriegshelden, wie Gabras, einfach lächerlich. Für die incriminirten Worte ist offenbar σεβαστοπράτορος zu schreiben. Dann fügt sich alles gut zusammen und die Stelle des Zonaras wird erst verständlich» 1).

Έν τἤ ἐρμηνεία ταύτη οὐδὲν ὑπάρχει ὑγιές, διότι ὁ Ζωναρᾶς ὁρθῶς λέγει τὸν Γαβρᾶν μάρτυρα, νοεῖ δηλαδὴ τὸν Θεόδωρον Γαβρᾶν ὡς μάρτυρα τοῦ Χριστοῦ, ὡς ὑποστάντα μαρτύριον ὑπὲρ τῆς ἢν ἐκ γεννήσεως εἶχεν ἐν ἐαυτῷ πίστεως εἰς τὴν θεότητα τοῦ Χριστοῦ. ἀλλὰ καὶ ἡ σύγχρονος τῷ Θεοδώρῳ συγγραφεὺς Ἄννα Κομνηνὴ φαίνεται ὅτι γνῶσιν εἶχε τοῦ μαρτυρικοῦ αὐτοῦ θανάτου, διότι λέγει τὰ ἐξῆς ἀξιομνημόνευτα ² αἰλλ' ὁποῖον μὲν πέρας τὰ κατὰ τὸν Γαβρᾶν ἔσχηκε καὶ ὅθεν οὐτος ὡρμητο καὶ ὁποῖος ἦν, ταμιευσάσθω ὁ λόγος ἐς τὸν προσήκοντα τόπον». Καὶ ἐπειδὴ οὐδαμοῦ τῆς ᾿Αλεξιάδος γίνεται περὶ τούτων λόγος, δέον νὰ ὑποτεθῆ ὅτι παραπέμπει τοὺς ἀναγνώστας ἡ Ἅννα ἀπλῶς εἶς τι γνωστὸν αὐτῆ λειτουργικὸν ὑπόμνημα περί τε τοῦ βίου καὶ τοῦ μαρτυρίου Θεοδώρου τοῦ Γαβρᾶ.

Ή παραδοχή τοῦ Θεοδώρου Γαβρᾶ ὡς μάρτυρος τοῦ Χριστοῦ ἐν τῆ ἐκκλησία εἰναι ἀναμφισβήτητος. "Ἡδη ὁ ἐν τῷ 14-φ αἰῶνι ἀκμάζων Τραπεζοῦντος μητροπολίτης Ἰωσὴφ Λαζαρόπουλος ἐν τῷ περὶ γενεθλίου ἡμέρας τοῦ μεγαλομάρτυρος Εὐγενίου λόγφ αὐτοῦ ἔχων ὑπ' ὄψει τὸν ἐνδέκατον αἰῶνα λέγει τὰ ἔξῆς σημαντικά: «Τότε δὴ καὶ αὐτὸς ὁ μάρτυς Θεόδωρος ὁ Γαβρᾶς παρὰ τῶν ἀθέων βαρβάρων τῶν ἐξ Ἰσμαὴλ συσχεθείς, καὶ μέγας αὐτοῖς πρὸς τοὺς μαρτυρικοὺς ἀγῶνας ἀναφανεὶς καὶ αὐτοῖς γενναίως ἀντιταξάμενος καὶ νομίμως ἀθλήσας ὑπὲρ Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ, παρ' αὐτοῦ ἐστεφάνωται, τὸν ὑπὲρ αὐτοῦ διὰ ποικίλων βασάνων καὶ πολυειδῶν δεξάμενος θάνατον» 8).

Άλλ' ἐκτὸς τῆς μαρτυρίας ταύτης ἔχομεν ἐτέραν λειτουργικήν, ἥτις τὸ μαρτύριον τοῦ Θεοδώρου καὶ τὴν ἐκκλησιαστικὴν αὐτοῦ μνήμην ὁρίζει τῆ 2-α 'Οκτωβρίου. Πρόκειται δηλαδὴ περὶ παλαιᾶς ἀσματικῆς ἀκολουθίας ἐν ἀντιγράφω εὐρισκομένω νῦν ἐν Τραπεζοῦντι, ἐν τῷ οἴκω τοῦ ἐξ εὐγενῶν Ἰωάννου Δομνηνοῦ. Τὸ ἀντίγραφον τοῦτο εἶδον ἰδίοις ὅμμασιν ἔτει 1884-ω, γενόμενον δὲ μεταξὺ τῶν ἐτῶν 1765 καὶ 1768 καὶ συνιστάμενον ἐκ φύλλων χάρτου μεγάλου σχήματος (μήκους 0.275, πλάτους 0,19) περικλείει ἐν ἐαυτῷ τριῶν τραπεζουντίων ἀγίων συναξάρια καὶ ἀκολουθίας, αἴτινες ἐψάλλοντο, ἐν ῷ χρόνω ὑφίστατο ἡ αὐτοκρατορία Τραπεζοῦντος, ἐν



<sup>1)</sup> W. Fischer, Trapezus im 11-ten und. 12-ten Jahrhundert, ἐν ταῖς Mittheil. des Institut Öster. Geschichtsforschung. Innsbruck 1889, τ. 10, σ. 198 κέ.

<sup>2)</sup> Άλεξιάδος τ. 2 σ. 121 Reifferscheid.

<sup>3)</sup> A. P.-Kerameus, Fontes historiae imperii Trapezuntini, v. 1, o. 59.

έδίοις ναοίς της όμωνύμου αὐτης πρωτευούσης πόλεως και πρώτον ὑπάργει εν τῷ ἀντιγράφω (φύλλ. 1 και εξής) ἡ εἰς Θεόδωρον ἀκολουθία και τό συναξάριον αύτου μετά της έξης έπιγραφής «Έν μηνὶ Όχτωβρίφ, βα αὐτοῦ, μνήμην ἐπιτελοῦμεν τοῦ ἀγίου καὶ ἐνδόξου μεγαλομάρτυρος Θεοδώρου τοῦ Γαβρᾶ, τοῦ ἐν Τραπεζοῦντω. Εἰς δὲ τὸ τέλος ὁ χαλλιγράφος ἔγραψε τὸ έξῆς «Τέλος τῆς ἀχολουθίας τοῦ ἀγίου μεγαλομάρτυρος Θεοδώρου του Γαβρα. εν έτει σωτηρίφ αυξηφ Σεπτεμβρίου  $\overline{\chi}^{\eta}$ . Ηττον δὲ κάμοί, τῷ πονοῦντι, παμμάκαρ, σαῖς ίχεσίαις, πταισμάτων δίδου λύσιν». Κατόπιν εἰς φύλλα εξ (18-23) ευρίσκεται τὸ συναξάριον καὶ ἡ ἀκολουθία τοῦ ἀγίου Ἀθανασίου μητροπολίτου Τραπεζούντος ἐπιγεγραμμένη ούτω· «Μηνὶ τῷ αὐτῷ, ἤτοι 'Οκτωβρίφ ια<sup>η</sup> ψάλλεται μετά τοῦ άγίου ἀποστόλου Φιλίππου, ἐνὸς των έπτὰ διαχόνων, χαὶ ἡ μνήμη τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἀθανασίου άρχιεπισκόπου Τραπεζούντος, κατά τὰ παλαιὰ μηναΐα». Είς τὸ τέλος τῆς ἀχολουθίας ταύτης ἀναγινώσχεται τοῦτο· «Διὰ χειρὸς Ἰωάννου ίερέως καὶ οἰκονόμου Τραπεζοῦντος, τοῦ ἐκ τῶν Καθαρῶν»  $^1$ . Τρίτη τέλος ἀχολουθία εἰς φύλλα ὀχτὰν (24 — 31) εἶναι ἡ ἐπιγεγραμμένη ούτω· «Μηνὶ τῷ αὐτῷ  $x^{\tilde{n}}$  μετὰ τοῦ ἀγίου μεγαλομάρτυρος Άρτεμίου συμψάλλονται και ούτοι οι άγιοι. Μνήμη του άγίου όσιομάρτυρος Άνδρέου, τοῦ ἐπὶ τοῦ δυσσεβοῦς Κωνσταντίνου τοῦ εἰχονομάχου μαρτυρήσαντος. Καὶ μνήμη τοῦ ἐν ἀγίοις πατρός ήμων Βασιλείου άρχιεπισκόπου Τραπεζούντος, του δί εύχης ποντώσαντος τῷ τότε συχοφάντας αὐτοῦ, τοὺς Καννίτας». Τὸ κείμενον τοῦτο ἀντεγράφη ἐν τῷ κώδικι ἔτει «αψξεφ Μαρτίου, <u>ιεη</u> ήμέρα γη».

Τὴν εἰς Θεόδωρον τὸν Γαβρᾶν ἀκολουθίαν δὲν ἀντέγραψα, τὸ σὐν αὐτῆ ὅμως συναξάριον, οὐτινος ἔλαβον ἀντίγραφον, φανερώνει ἀρκούντως ὅτι εἰναι παλαιὸν ἔργον, ἀναμφιβόλως δὲ οὐχὶ νεώτερον τοῦ 14-ου, ἀλλ' οὐχὶ καὶ παλαιότερον τοῦ 12-ου αἰῶνος. Τὸ συναξάριον ἔχει οὕτω²:

<sup>1)</sup> Το αντίγραφον τῆς ακολουθίας ταύτης ἐγνώρισε, χωρὶς νὰ μνημονεύση ποῦ εὐρίσκεταὶ, ὁ Π. Τριανταφυλλίδης, παραστήσας καὶ τὸν ἀντιγραφέα Ἰωάννην οἰκονόμον ὡς συντάκτην τῆς ἀκολουθιας (Οἱ Φυγάδες· δρᾶμα εἰς μέρη πέντε μετὰ μακρῶν προλεγομένων περὶ Πόντου. Ἐν Ἰθήναις 1870, σ. 121). Ἐγνώρισε δὲ καὶ ὁ Ἑπαμ. Θ. Κυριακίδης (Βιογραφίαι τῶν ἐκ Τραπεζοῦντος καὶ τῆς περὶ αὐτὴν χώρας ἀπὸ τῆς ἀλώσεως μέχρις ἡμῶν ἀκμασάντων λογίων. Ἐν Ἰθήναις 1897, σ. 118).

<sup>2) &#</sup>x27;Αντίγραφον αὐτοῦ ἔδωκα ἔτει 1889-φ εἰς τὸν ἐν Ἱεροσολύμοις καλὸν κάγαθὸν καὶ σεβάσμιον πρωτοσύγκελλον 'Ιωάννην 'Ιωσηφίδην Γαβράν, ὅστις καταγόμενος ἐκ τοῦ ἐν τῆ ἐπαρχία Χαλδίας ἐλληνικοῦ χωρίου 'Ατρα ἀνάγει κατὰ παράδοσιν οἰκογενειακὴν τὸ γένος

Τῷ αὐτῷ μηνὶ β΄. Ἄθλησις τοῦ ἀγίου καὶ ἐνδόξου μεγαλομάρτυρος Θεοδώρου τοῦ Γαβρᾶ, τοῦ ἐν Τραπεζοῦντι.

Στίχοι.

Θεοδώρων ὕστατος Γαβρᾶς μαρτύρων σπεύσας στεφάνων ἡξιώθη τῶν ἴσων. Δευτερίη Θεόδωρος ἔτλη πῦρ, γηθόσυνος κῆρ.

"Ος ἐξ εὐγενῶν καὶ μεγαλοδόξων λαχὼν τὴν ἀρχὴν τῆς γεννήσεως, πλούτφ τε πολλφ και δόξη και άξιώματι κεκοσμημένων, περιφανών τε και άνδριχών χαι τὰ πρώτα χεχτημένων τῶν ἐν τοῖς ἀνατολιχοῖς μέρεσι θεμάτων, Χαλδίαν φημί και Κολωνίαν και όσα αυτοῖς όμοροῦντα πεφύκασιν, ούχ ήττον αὐτὸς ἐχείνων τῶν γεννητόρων χόσμος ἐγένετο, πάντας ὑπερελάσας ἀνδρεία τε και συνέσει και πλούτω και τῷ μεγέθει τῶν ἀξιωμάτων πήχει βασιλικώ, δ δη λέγεται, και γεγονώς κόσμος του γένους παντός, ούχ ἐξ ἐχείνων αὐτός χοσμηθείς, χάν τοῖς ἄλλοις πᾶσιν, άλλ' οὐ τοῖς ἄρχουσι μόνον, άλλά και αύτοῖς τοῖς περιβεβλημένοις τὴν πορφύραν και τὸ διάδημα τοιούτων ἐκφῦναι γονέων δι' εὐχῆς ἦν. Τοσοῦτοι γὰρ ἦσαν καὶ τοιούτοι και τη δόξη και τη συνέσει και τηρήσει των του Χριστού έντολών πάντας ὑπερνικῶντες, ώστε, ζεί> καὶ μηδὲν ἦν κεκτημένος προτέρημα είς χαλλώπισμα ο τούτων έχφύς, άρχετον είναι τούτφ πρός δόξαν το τοιούτους λαχεῖν γεννήτορας. Οὐτος οὖν ὁ μεγαλομάρτυς Θεόδωρος πολλὴν ὅτι τὴν χαταδρομήν των Άγαρηνων ένδειχνύμενος, χαὶ βουλόμενος τό μνημόσυνον αὐτῶν ὀλέσαι ἀπό τῆς γῆς ὡς ἀπίστων, πολλὰ κατ' ἐκείνων ἐπεδείξατο άνδραγαθήματα, και τοσαυτα όσα ούκ έξὸν γραφή παραδουναι. Έπει γὰρ χαλώς χαι προσηχόντως χατά των όρωμένων χαι αίσθητών έχθρων πολέμους και τά κατ' έκεινων άνδραγαθήματα έπεδειξατο, έδει δε και πρός τόν νοητόν και άόρατον έχθρον άντιπαρατάξασθαι, δι' öν και μᾶλλον ζηλών ἦν κατά των όρωμένων άγωνιζόμενος, δί εύχης ήν τουτο ποιούμενος, τό τῷ



αύτοῦ εἰς τὸν ἐχ Χαλδίας βυζαντινὸν οἶκον τῶν Γαβράδων, ἐπομένως δὲ καὶ τοῦ μάρτυρος ἀγίου Θεοδώρου τοῦ Γαβρᾶ. Ο πρωτοσύγκελλος Ἰωάννης Γαβρᾶς ἐζήτησε κατόπιν ἐκ Τραπεζοῦντος καὶ τῆς εἰς Θεόδωρον τὸν Γαβρᾶν ἀκολουθίας ἀντίγραφον ὅπερ λαβὼν ἐξέδωκε διὰ τοῦ τύπου δυστυχῶς ἡλλοιωμένον καὶ ἐπηυξημένον ἡλλοιωμένον δὲ καὶ ἐπηυξημένον ἐξέδωκε καὶ αὐτό τὸ συναξάριον, χωρὶς τοὐλάχιστον νὰ μνημονεύση ὅτι καὶ τῆς ἀκολουθίας καὶ τοῦ συναξαρίου ἡ κυρία ὕλη πηγάζει ἐκ τοῦ κώδικος τοῦ Δομνηνοῦ ἀπλῶς δὲ μόνον λεγει καὶ αὐτός, ὅτι τῆς παλαιᾶς ἀκολουθίας συντάκτης εἶναι ὁ ἀπλοῦς ἀντιγραφεὺς Ἰωάννης οἰκονόμος. Βλ. Ἰωσιφίδου (sic) Γαβρᾶ Τὰ ἄνθη τοῦ Παραδείσου. Έν Ἀθήναις 1890, σ. 8 καὶ 48—79. "Οτι δὲ Γαβράδων πολυμελὴς οἰκογένεια ὑπάρχει καὶ σήμερον ἐν τῷ κατὰ τὴν ἐπαρχίαν Χαλδίας χωρίω Ἄτρα, βεβαιῶ καὶ ἐγὼ αὐτός, μεταβὰς εἰς ἐκεῖνο ἔτει 1884-ω. Γαβρᾶδες ὑπάρχουσιν ὡσαύτως ἐν τῷ ρωσσικῆ. χώρα Μαριουπόλεως, ἐν τῷ χωρίω Ζηλόνα (ρωσ. Οὔρζουφ), ὧν οἱ πρόγονοι κατήγοντο ἐκ διαφόρων τόπων τῆς ἐπαρχίας Χαλδίας.

μαρτυρικώ κοσμηθήναι στεφάνω. 3Ην δε των πτωχών είσάπαν προμηθούμενος, εχδιχών χαταδυναστευομένους τούτους παρ' ενίων όρων, ελεών, βοηδων, τους άδιχουντας όση δύναμις αυτους άμυνόμενος έχ δε του ένὸς τούτου καὶ περὶ τῶν ἄλλων τεκμαίρεσθαι χρή. Τῶν στρατιωτῶν τις ἐκ πενιχράς γυναικός σταφυλής βότρυν άρπάσας τοῦτον βέβρωχεν ὅπερ εἰς γνῶσιν τῷ μεγάλψ ἐλθόν, διὰ μαγκλαβίων ἐν μέσφ τοῦ ἄστεος τόπον ἐκ τόπου ζάμείβοντα> παιδευθήναι τὸν τοῦτο ποιήσαντα διωρίσατο. ὅπερ καὶ γέγονεν, ώστε τὸν τοιοῦτον βότρυν ἀντὶ εὐφροσύνης εἰς πιχρίαν αὐτῷ γενέσθαι (χατά τὴν Γραφήν) 1 χαὶ ὑπόδειγμα τὸν τοιοῦτον χαὶ τοῖς ἄλλοις γενέσθαι, του μη τοιαύτα τολμάν. Έπει δε δι' έφέσεως είχεν, ώς δεδήλωται, τὸ μαρτυρήσαι ὑπὲρ Χριστοῦ, καί γε τοῦ σκοποῦ οὐ διήμαρτε κρατηθείς γὰρ ὑπὸ τῶν ᾿Αγαρηνῶν, Θεοῦ τοῦτο πάντως παραχωρήσαντος, καὶ τῷ ἐκεινων ὑπερέχοντι καὶ ἀρχή καὶ τἤ ἄλλη φυσική ἀγριότητι, ῷ ᾿Αμυράλης ήν τουνομα, τον Χριστον άρνεισθαι κατηναγκάζετο και τη των Άγαρηνών άθέων πίστει προσέρχεσθαι εί δὲ μὴ τοῦτο τάχιον ἐλέσθαι ποιήσειν, χολάσεσιν ὑποβληθηναι πολλαζς, σὺν ταύταις ὑποστήναι χαὶ θάνατον. Έπεὶ δ' οὐτος μὴ πειθόμενος τῷ τυραννικῷ ἐκείνφ κελεύσματι τὸν Χριστόν όμολογων ήν δυνατωτέρα και μεγάλη φωνή και πολύν τοῦ τυράννου καταχέων κατάγελων, πρῶτον μὲν ἐπὶ χιόνος πρηνής ἀπλωθείς πολλάς χατά τοῦ νώτου ἐδέξατο μάστιγας, δοχοῦντος τοῦ τυράννου διὰ τῆς τοιαύτης ίσως αίχίας μεταστήσαι τοῦτον τής ὀρθής χαὶ ἀμωμήτου πίστεως. έπει δὲ εὐρεν αὐτὸν ὅλως μὴ πειθόμενον, ἀλλὰ γεγωνοτέρα φωνῆ μᾶλλον χηρύσσοντα τον Χριστόν, πρώτον μέν μεληδόν ο μάρτυς χατετέμνετο, του τυράννου τοῦτο προστάξαντος: εἶτα τὴν θεορρήμονα τούτου γλῶτταν ἐκτέμνοντες, και τους όφθαλμους άνηλεως έξωρυττον, τό τε δέρας άφαιρουσι τής χεφαλής, χαι χειρών τε και ποδών και παντός άλλου μέρους στερήσαντες τέλος παρέδωχαν τῷ πυρί, χαὶ οὕτω τὸ τῆς ἀθλήσεως πέρας ἀπείληφε. Την δὲ τιμίαν καὶ θαυματουργόν αὐτοῦ κεφαλην ὁ τύραννος εἰς τύπον ποιήσας ἐχπώματος χρυσίω χατέδησεν, ἡν γὰρ θαυμάσας τὸ τούτου καρτερικόν. Πολλάς δ' αύτη τὰς ἰάσεις ἐν Θεοδοσιουπόλει τελέσασα ἡν, όπου δη και το τέλος ο μάρτυς απείληφεν. Υστερον δὲ μετεκομίσθη ἐν Τραπεζούντι τῆ πόλει, του πρωτοσεβάστου Κωνσταντίνου καὶ ἀδελφιδού τοῦ μεγαλομάρτυρος τὰ κατ' αὐτὴν περιέποντος καὶ τὸ ταύτην μετακομισθήναι οίχονομήσαντος, λαμπραΐς τε ταῖς παρασχευαῖς χαὶ ταῖς πομπαῖς καὶ λαμπάσι τὴν ἀνακομιδὴν τελέσαντος<sup>2</sup>). Τελεῖται δὲ ἡ αὐτοῦ σύναξις

<sup>1)</sup> Πρβλ. Δευτερον. λβ', 82.

<sup>2)</sup> Θὰ συνέβη τοῦτο μεταξύ τῶν ἐτῶν 1115—1140. Περί Κωνσταντίνου τοῦ Γαβρα ὅρα L. Petit, Извістія русск. археол. Института въ К/полі, τ. 8, σ. 3—4.

έν τη πόλει Τραπεζούντι, έν η και ή τιμία αὐτοῦ κεφαλή μετεκομίσθη, ίδιον ίερὸν οἶκον εἰς τὸ τοῦ ἀγίου ὄνομα ἔχουσα τιμώμενον. Ταῖς αὐτοῦ πρεσβείαις ὁ Θεὸς σώσαι πάντας ἡμᾶς. 'Αμήν.

Τὸ σύντομον τοῦτο συναξάριον πηγάζει πιθανῶς ἐχ τῆς ὑπαινιττομένης έν τη Αλεξιάδι της Αννης Κομνηνης έχθέσεως περί του βίου και του μαρτυρίου τοῦ ἀγίου Θεοδώρου ἀλλ' ὅσον καὶ ἄν εἶναι σύντομον, ἐπιτρέπει νομίζω, να καθορισθή ό χρόνος του μαρτυρίου έν τῷ 1098-φ ἔτει. Ἐπειδή δηλαδή παριστά τὸ μαρτύριον ὡς ἔργον τῶν ᾿Αγαρηνῶν ἐκ συνεπείας πολέμου, καθ' ον ο Θεόδωρος έζωγρήθη, δέον να λάβωμεν υπ' όψει την "Ανναν Κομνηνήν, ήτις τὸν περὶ Θεοδώρου Γαβρᾶ λόγον τελευτῶσα καταλείπει μετέωρον είς την άμυναν τοῦ πρὸς τὰ μέρη τῆς Θεοδοσιουπόλεως (τοῦ νῦν Ἐρζερούμ) χειμένου φρουρίου Παίπερτ (τὴν σήμερον Μπαϊμπούρτ). Τοῦ αὐτοχράτορος ᾿Αλεζίου Κομνηνοῦ κατ᾽ ἐκεῖνο τὸ ἔτος ἔκ τινος μέχρις 'Αρμενίας κατά Τούρκων έκστρατείας είς Κωνσταντινούπολιν έπιστρέφοντος, «ὁ ἀρχισατράπης Ἰσμαὴλ--- τὸ Παίπερτ πολιορχήσαι ἐπέγνω, όπερ πρό μιχρού χατασχών είχεν ό περίχλυτος έχείνος Γαβράς Θεόδωρος, καὶ καταλαβών τὸν ἀγχοῦ τούτου ῥέοντα ποταμόν ἄπαν ἐκεῖ τὸ στρατιωτικόν κατέθετο. Τοῦτο μεμαθηκώς ὁ Γαβρας διεσκοπείτο νυκτός ἐπεισπεσείν αὐτῷ» 1. Τί δὲ μετὰ τοῦτο συνέβη, ἀποφεύγει νὰ σημειώση ή "Αννα, καὶ ἀρχεῖται τὸν περὶ τοῦ τέλους τοῦ Γαβρᾶ λόγον νὰ ταμιεύση «είς τὸν προσήχοντα τόπον». 'Αλλ' ὁ τρόπος οὐτος τῆς διηγήσεως χαλύπτει ἀναμφιβόλως ήτταν χριστιανιχήν άλλως είπεζν ήτύχησεν ένταῦθα ό δοὺξ Τραπεζούντος καὶ σεβαστός Θεόδωρος, καὶ ούτως ἀπολέσας ἐν πολέμφ τὸ Παίπερτ ηχμαλωτίσθη, και όδηγηθεις είς Θεοδοσιούπολιν υπέστη ένταυθα τὸ μαρτύριον έξ ἀποφάσεως τοῦ ᾿Αλῆ, περί οὐ ὅμως ἐγὼ ἄλλην ἐχτὸς τοῦ συναξαρίου μαρτυρίαν άγνοῶ πρός τὸ παρόν.

Είς τὸν μεγαλομάρτυρα Θεόδωρον Γαβρᾶν ὑπάρχουσι καὶ ναοὶ ἀνατεδειμένοι, ὡς ὁ ἐν Τραπεζοῦντι ἔτι καὶ νῦν σφζόμενος, καὶ μονὴ ἰδία, ἡ πρότερον τοῦ ἀγίου Φωκᾶ λεγομένη<sup>2</sup>.



<sup>1)</sup> Άλεξιάδος τ. 2, σ. 121 Reifferscheid.

<sup>2)</sup> Πρβλ. Σ. Ίωαννίδου Ἱστορίαν καὶ στατιστικήν Τραπεζούντος καὶ τῆς περὶ ταύτην χώρας. Ἐν Κ/πόλει 1870, σ. 286, 289. Π. Τριανταφυλλίδου Οὶ Φυγάδες, σ. 121.

2.

### Άθανάσιος ὁ Δαιμονοχαταλύτης.

Έν τοῖς νεωτέροις καταλόγοις τῶν μητροπολιτῶν Τραπεζοῦντος ἀναφέρεται μεταξὺ ἄλλων καὶ εἰς ᾿Αθανάσιος Δαιμονοκαταλύτης ὡς χρηματίσας ἀρχιερεὺς μεταξὺ τῶν ἐτῶν 1600—1608 ¹, καὶ λέγεται περὶ τούτου ὅτι εἶναι συντάκτης ἱστορίας τῆς Τραπεζοῦντος καὶ τῆς μονῆς Σουμελᾶ, ὅτι τὰ ἀρχιερατικὰ αὐτοῦ ἄμφια σώζονται ἐν τῷ καθολικῷ ναῷ τῆς μητροπόλεως Τραπεζοῦντος, ὅτι τὸ δαιμονοκαταλύτης ἐπίθετον ἐκτήσατο αἔνεκα θαύματος ἐκδιώξεως δαιμόνων», καὶ τέλος ὅτι περιάδεται ἐν Τραπεζοῦντι φήμη περὶ τοῦ ᾿Αθανασίου ὡς περὶ αἀνδρός ἀγίου καὶ φιλοξένου εἰς τὸ ἔπακρον» ².

Αί σημεριναί περί Άθανασίου τραπεζουντιακαί φήμαι έχουσιν ὑπόστασιν ίστοριχήν, ὅ τι δὲ περὶ τῆς ἐν ἀρχαῖς τοῦ 17-ου αἰῶνος ἀχμῆς αὐτοῦ λέγεται, πηγάζει έχ συγγραφέως του 18-ου αἰῶνος, του ἀρχιμανδρίτου Παρθενίου Μεταξοπούλου, όστις είναι συνθέτης «Ίστορικοῦ τῆς πόλεως Τραπεζούντος και των βασιλέων αυτής», προμηθευτής δε και υλικού άγιολογιχοῦ εἰς τὸν ἐν Τρανσιλβανία διαμένοντα ἔτει 1770-ῷ Νεόφυτον Καυσοχαλυβίτην, πρός σύνταξιν βιβλίου περί τῆς μονῆς Σουμελᾶ<sup>8</sup>. Τὸ βιβλίον τουτο ἐξέδωχεν αὐτὸς ὁ Μεταξόπουλος, προσθείς εἰς τὸ τέλος αὐτοῦ καὶ τὸ τραπεζουντιακόν αύτου χρονικόν. Ο πρόλογος φέρει την ύπογραφην του Νεοφύτου. 'Εν τούτφ λοιπόν μνημονεύονται ώς συντάχται ίστοριών τῆς μονῆς του Σουμελα μεταξύ άλλων Άθανάσιος πρόεδρος Τραπεζούντος, «ώ το ὑπίκλην Δαιμονοκαταλύτης», 'Ακάκιος Σαββαίτης και Νικόδημος έκ Φάσιδος τῆς Κολχίδος τεμάχια δὲ ἡ χρήσεις ἐχ τῶν συγγραφέων τούτων ύπάρχουσι πολλαχού του βιβλίου, ἐν τοῖς ἔργοις τοῦ Νεοφύτου καὶ τοῦ Παρθενίου άλλ' άτυχῶς πάντα ταῦτα συνδέονται μεθ' Ιστοριῶν ὑπόπτων, αίτινες βασανιζόμεναι χρονιχώς καὶ Ιστορικώς ἀποδεικνύουσι τὰς συγγραφάς 'Αθανασίου καὶ λοιπῶν ἡ φαντασιώδεις ἡ μεστάς μὲν μύθων, άλλά ψευδεπιγράφους.

<sup>1)</sup> Πρβλ. Τρύφωνος Εύα¦γγελίδου 'Ιστορίαν τῆς Ποντικῆς Τραπεζοῦντος. Ἐν 'Οδησσῷ 1898, σ. 206.

<sup>2)</sup> Σ. Ίωαννίδου Ίστορία καὶ στατιστική Τραπεζούντος, σ. 149—150. Ἐπαμεινώνδου Θ. Κυριακίδου Βιογραφίαι τῶν ἐκ Τραπεζούντος καὶ τῆς περὶ αὐτὴν χώρας ἀπὸ τῆς ἀλώσεως μέχρις ἡμῶν ἀκμασάντων λογίων, σ. 58.

<sup>3)</sup> Ή θεία καὶ ἱερὰ ἀκολουθία τῶν ὀσίων καὶ θεοφόρων πατέρων ἡμῶν Βαρνάβα καὶ Σωφρονίου τῶν ἐξ ᾿Αθηνῶν κτλ. Ἐν Λειψία, 1775, σ. α΄, 55—68.

Ο ἐν ἀγίοις Ἀθανάσιος ὁ Δαιμονοκαταλύτης δὲν ἔζη περὶ τὰς ἀρχὰς του 17-ου αίωνος, άλλ' εν τῷ δευτέρω ἡμίσει του ενάτου αίωνος. Περί τούτου έχομεν μαρτυρίαν σαφή έχ τραπεζουντίου συγγραφέως άξιοπίστου τοῦ 14-ου αἰῶνος, τοῦ Ἰωσὴφ μητροπολίτου Τραπεζοῦντος, τοῦ Λαζαροπούλου, δστις εν τῷ περί γενεθλίου ἡμέρας τοῦ μεγαλομάρτυρος Εὐγενίου λόγφ αύτοῦ ἐητῶς λέγει, ὅτι ὁ «ἐν ἀγίοις» Άθανάσιος ὁ Δαιμονοκαταλύτης ήτον άρχιερεὺς Τραπεζοῦντος ἐπὶ τοῦ αὐτοχράτορος Βασιλείου τοῦ Μαχεδόνος, άρα μεταξύ των έτων 867-886 λέγει δὲ αὐτὸν ὁ Ἰωσὴφ καὶ σοφόν καὶ μέγαν καὶ περιβόητον ἐν δαύμασιν ¹). Ἐκτενεστέρας δὲ περὶ τοῦ Άδανασίου λεπτομερείας ποριζόμεδα έχ τῆς εἰς αὐτὸν μνημονευδείσης ἀνωτέρω ἀσματικής ἀκολουθίας, τής ἐν τῷ κώδικι τοῦ Δομνηνοῦ, ἰδία δ' ἐκ τοῦ έν αὐτῷ λειτουργικοῦ συναξαρίου, ὅπερ ἀνέκδοτον ὄν ἔχει μέν τινας ἐν έαυτῷ περιέργους ἀσυνταζίας, ὅμως δὲ οὕτε παλαιότερον οὕτε νεώτερον φαίνεται ον του 14-ου ή του 15-ου αίωνος. Έν τῷ συναξαρίφ τούτφ λέγεται ότι τὸν Άθανάσιον ἐχειροτόνησε μητροπολίτην ὁ πατριάρχης Μεθόδιος, ἄρα μεταξύ τῶν ἐτῶν 843-847, ἤκμαζε δὲ ὡς τοιοῦτος, κατὰ τὸν Ίωσὴφ Λαζαρόπουλον, καὶ ἐν τοῖς χρόνοις τῆς βασιλείας τοῦ Μακεδόνος Βασιλείου. Οὕτως ἐχ δύο πηγῶν ὁ ᾿Αθανάσιος φαίνεται βέβαιος μητροπολίτης του ἐνάτου αἰῶνος. ὅθεν εὕλογον εἶναι νὰ ὑποτεθή ὅτι τὸ ἐν τῷ συναξαρίφ ἐπεισόδιον περὶ θυγατρός βασιλέως τινός καλουμένου «μικρού Θεοδοσίου» είναι παραδιωρθωμένον υπό χειρός νεωτέρας. Φαίνεται δηλαδή ότι ἐν τῷ πρωτοτύπφ τοῦ συναξαρίου δὰ ἐγίνετο λόγος περὶ δυγατρός «τοῦ μιαρού Θεοφίλου», οὐ τὸ ὄνομα ήχεῖ δυσαρέστως εἰς τοὺς εἰχονοφίλους. Τὸ χείμενον τοῦ περιέργου τούτου συναξαρίου έχει χατά λέξιν οὕτως:

Συναξάριον είς τον έν άγίοις πατέρα ήμῶν Άθανάσιον τον θαυματουργόν, γεγονότα άρχιεπίσκοπον τῆς Τραπεζούντος.

Οὐτος ὁ μέγας πατὴρ ἡμῶν ᾿Αθανάσιος ταύτην ἔσχε πατρίδα τὴν Τραπεζοῦντα, ἢς ἐγένετο καὶ πατήρ εὐτύχησε δὲ γεννητόρων θεοσεβῶν καὶ
δλως ζώντων Θεῷ καὶ σεμνόν κεκτημένων τὸν βίον καὶ ὄντως θεάρεστον.
Οὐτος ἐκ βρέφους τἤ σεβασμία μονἤ τοῦ ἀγίου Φωκᾶ τοῦ Διάπλου παρεδόθη ⟨καὶ⟩ καλῶς νηπιόθεν τὸν τῆς ἀσκήσεως δρόμον διήνυσε. Νικηφόρου
δὲ τοῦ ἀοιδίμου τὸ τηνικαῦτα τοὺς τῆς μητροπόλεως Τραπεζοῦντος οἴακας



<sup>1)</sup> Fontes historiae imperii Trapezuntini, τ. 1, σ. 53, 57, 58.

ἐπειλημμένου, φοιτὰ πρός αὐτόν ὁ ὅσιος καὶ στόμα γίνεται τοῦ ἀρχιερέως ἀπήτει ὅθεν καὶ λέγων καὶ γράφων ὅσα περ ἄν ὁ καιρός καὶ ἡ χρεία ἀπήτει ὅθεν καὶ πρός κλῆρον ἐγκαταλέγεται εἶτα καὶ τὸ εὐαγὲς μοναστήριον Φωκὰ τοῦ ἰερομάρτυρος ἀρχὴν ἐλάμβανε, καὶ δὴ νεύσει Θεοῦ τὸν ἱερὸν ἄνδρα τοῦτον ἡγούμενον ὁ κρατῶν ἐν αὐτῷ προχειρίζεται. Ἐπεὶ δὲ καλῶς εἶχε τὰ κατ' αὐτόν, πάντας ἡυθμίζει πρὸς ἀρετήν φθανούσης δὲ καλῶς τοῦς τὸν τοιούτων κατορθωμάτων αὐτοῦ καὶ θαυμάτων ἀπανταχοῦ, οὐδὲ γὰρ δύναται ἐπάνω ὅρους κρυβῆναι πόλις ποτέ ¹\*\*. Θριως ἐκ τῶν θαυμάτων αὐτοῦ ὀλίγα ἐπιμνησθήσομαι.

Ή σεβασμία μονὴ τοῦ ἱερομάρτυρος Φωχᾶ προάστειον χατέχει τὸ κεγόμενον Τζαμπούρου, ἐν ῷ καὶ σίδηρος ἐγίνετο ἐκεῖσε καὶ ἐκομίζετο πρὸς τὴν μονὴν κατ' ἔτος <sup>2</sup>. ὅνπερ τις μοναχὸς σταλείς πρὸς τὸ λαβεῖν τὸν τοιοῦτον σίδηρον, καὶ δὴ λαβὼν τοῦτον ἐπέθηκεν αὐτὸν γυναικὶ οὕση ἐγκύφ, τοῦ κομίσαι τοῦτον πρὸς τὴν μονήν ἡ δὲ γυνὴ βαρυνθεῖσα καὶ κοπιῶσα ὑπὸ τοῦ σιδήρου ζὸχψία ἀπέρριψε τὸ βρέφος ἀτελὲς κύημα. <sup>α</sup>Οπερ ὁ ἄγιος θεασάμενος καὶ λίαν ἀγανακτήσας κατὰ τοῦ μοναχοῦ ἀπεφήνατο οὕτως «Μηκέτι σίδηρος ἐπ' ὀνόματι τοῦ Θεοῦ μου γενήσεται ἐν τἢ αὐτῆ χώρα». Καὶ εὐθὺς ὁ λόγος εἰς ἔργον ἐγένετο ἕως τῆς σήμερον.

Χάριν δὲ ἔλαβεν ἐχ Θεοῦ τοῦ διώχειν τὰ πονηρὰ πνεύματα λόγφ χαὶ μόνφ. Τῆς θυγατρὸς γὰρ τοῦ βασιλέως τοῦ μιχροῦ Θεοδοσίου δαιμονίφ πονηρῷ συσχεθείσης χαὶ μεγάλη τῆ φωνῆ ἐπιβοωμένης, ὡς «Οὐχ ἐξέρχεται τὸ δαιμόνιον ἐξ ἐμοῦ, εἰ μὴ ὁ ᾿Αθανάσιος, ὁ τὴν μονὴν χατέχων τοῦ ἀγίου Φωχᾶ ἐν Τραπεζοῦντι, ἔλθη». Θητερ ὁ πατὴρ αὐτῆς ἀχούσας, παρευθύς τριήρη στείλας, ἐν Κωνσταντινουπόλει αὐτὸν μεταστέλλεται ὅντινα θεασάμενος ὁ βασιλεύς σὺν τῆ βασιλίσση πρὸ ποδῶν αὐτοῦ ἐχυλινδοῦτο ἐξαιτούμενος τῆς παρ' αὐτοῦ τυχεῖν βοηθείας. Ός χαὶ προσελθών τῆ θυγατρὶ τοῦ ἀπεδίωξε χαὶ τῆ εὐχῆ συνεργῷ χρησάμενος, τὸ πονηρὸν ἐχεῖνο δαιμόνιον ἀπεδίωξε λέγεται γὰρ ὡς χύνα μέλανα ἐχ τοῦ στόματος αὐτῆς τὸν δαίμονα ἐξελθόντα. Οὐ τοῦτο δὲ μόνον, ἀλλὰ χαὶ ἄλλα πάμπολλα θαύματα ἐν τῆ βασιλευούσῃ τῶν πόλεων ἐπεδείξατο.

Χειροτονηθείς δὲ παρὰ τοῦ τότε πατριαρχοῦντος ἐν Κωνσταντινουπόλει Μεθοδίου Τραπεζοῦντος ἀρχιεπίσχοπος προτροπή βασιλική καὶ ψήφφ κοινή πάσης τῆς συγκλήτου καὶ τῆς συνόδου, δωρεάς τε καὶ χρήματα ὁ βασιλεὺς δοὺς τῷ ἀγίφ εἰς Τραπεζοῦντα πάλιν ἐξέπεμψε μετὰ πολλής τῆς

<sup>1)</sup> Πρβλ. Ματθ. ε', 14.

<sup>2)</sup> Περὶ τῆς τοποθεσίας τῆς μονῆς ὅρα Σ. Ἰωαννίδου Ἱστορ. καὶ στατιστ. Τραπεζοῦντος, σ. 289.

τιμής, τιμηθείσαν δι αὐτὸν ἐξ ἐπισχοπής εἰς μητρόπολιν. Εἰς δὲ τὸν ἀρχιερατιχὸν θρόνον ἀναβὰς καὶ τὴν ἀρχὴν εἰληφώς, οὐ μᾶλλον αὐτὸς ἐκοσμήθη τῷ θρόνο ἡ τὸν θρόνον ἐκόσμησε, φιλοξενίαις καὶ πτωχοτροφίαις διόλου χρώμενος, καὶ διδάσχων ὁσημέραι τὰ θεῖα λόγια καὶ μεταστρέφων τοὺς ἀπίστους πρὸς ἐπίγνωσιν οὐ διέλιπέ ποτε τῆ ἀγάπη καὶ τῆ ἐπιμελεία τῆς μονῆς τοῦ ἀγίου Φωκᾶ (ὅστις καὶ πλεῖστα κτήματα καὶ προάστεια ἀνησάμενος κατέθετο ἐν αὐτῆ), οὕτε ποτὲ ἐξερχόμενος ἐξ αὐτῆς, εἰ μὴ Σαββάτφ καὶ Κυριακῆ ἐρχόμενος ἐν τῆ αὐτοῦ καθολικῆ μεγάλη ἐκκλησία.

Ουτω γὰρ φιλοθέως καὶ ὁσίως τὸν βίον διαπρέψας, πρὸς Κύριον ἐξεδήμησε· τὸ δὲ τούτου καθαρώτατον καὶ ἄγιον σκῆνος κατετέθη ἐν τῆ μονῆ τοῦ ἀγίου Φωκᾶ, ὅπου καὶ τὸν ἀσκητικὸν βίον ὁ ἄγιος ἐξετέλεσεν, ἐκ βάθρων αὐτῶν ἀνεγερθέντος τοῦ ναοῦ καὶ οἰκοδομηθέντος ἐπ' ὁνόματι τῆς Θεοτόκου (ὕστερον δὲ μετεκλήθη εἰς ὄνομα τοῦ Ἀθανασίου)· κατετέθη δὲ ἐκείσε, τοῦ ὁσίου τοῦτο ἐντειλαμένου. Καὶ ὕστερον, καταδρομῆς τῶν Ἁγαρηνῶν γεγονυίας, ἔσωθεν αὐτοῦ τοῦ περιτειχίσματος Τραπεζοῦντος μετεκρίσθη τούτου τὸ λείψανον, κατατεθὲν ἐν τῷ ναῷ τῷ πανσέπτῳ τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἐν ῷ καὶ κατακείμενον πολλὰς καὶ ἀπείρους τὰς ἰάσεις ἐπιτελεῖ.

Λέγεται δὲ ὡς ὅτι δράχων τις ἐμφωλεύων ἐν τῷ μεγάλῳ χάμπῳ χαὶ πάμπολλα δεινὰ τοῖς ἐχεῖσε ὁδεύουσιν ἐργαζόμενος, πολλάχις χαὶ ἀνθρώπους χατήσθιεν ἐν δὲ τἢ ἀναχομιδἢ ἰδὼν ὁ δράχων τὸ λείψανον ὥρμησε τοῦ ἐλθεῖν ἐπ' αὐτό ὅπερ ἀφέντες, τὸ τοῦ ἀγίου δηλαδὴ λείψανον, πάντες ἔφυγον ὁ δὲ ἄγιος τὴν νεχρὰν χεῖρα ἐχτείνας, μᾶλλον δὲ ζῶσαν, χαὶ τὸ δείξεν.

Έν δὲ ταῖς ἡμέραις τοῦ εὐσεβοῦς βασιλέως τοῦ Μεγάλου Κομνηνοῦ αῦρ Μανουὴλ γυνή τις τοῦ ἀμηρᾶ Σεβαστείας δαιμονίφ πονηρῷ συσχεθεῖσα, ταύτην πρὸς τὸν βασιλέα ἐξέπεμψεν, ἵνα ἰάσεως τύχη διὰ εὐχῆς τῶν χριστιανῶν ὁ δὲ βασιλεὺς μετακαλεσάμενος τὸν τότε ἀρχιερέα Δαβίδ παρέδωκε τὴν δαιμονιῶσαν γυναῖκα πρὸς αὐτόν. Ὁ δὲ θειότατος ἐκεῖνος ἀρχιερεὺς ἐπάρας αὐτήν, πρὸς τὴν μενὴν τοῦ ἀγίου Φωκᾶ ἐλθών, καὶ ἐν τῆ σορῷ τοῦ ἀγίου Ἀθανασίου ὁλονύκτιον εὐχὴν ποιήσας ἐξέλασε τὸ ἀκάθαρτον πνεῦμα ἐξ αὐτῆς, καὶ οὐ παύεται χάριτι Θεοῦ ἔως τῆς σήμερον τὰς ἱάσεις ἐπιτελῶν ὁ τοιοῦτος θεῖος ναός. Ταῖς αὐτοῦ πρεσβείαις, ὁ Θεός, ἐλέησον ἡμᾶς.

3.

## Βασίλειος μητροπολίτης Τραπεζούντος.

Ο Σάββας Ίωαννίδης εν τῆ Ἱστορία καὶ στατιστική Τραπεζοῦντος ἀναγράφει πρώτον μετά την ύπο των Τούρχων άλωσιν αυτής μητροπολίτην άόριστόν τινα Βασίλειον 1), ου το όνομα παρέλαβεν έχ νεωτέρων ίσως διπτύγων της μητροπόλεως Τραπεζούντος, εν οίς θ' άπαριθμώνται κατά τὸ σύνηθες άχρονολόγητοι ήγιασμένοι τῆς μητροπόλεως ταύτης άργιερεῖς, ὧν δηλαδὴ ἡ μνήμη καὶ δι' ἀγιότητα καὶ δι' ἔργα καλὰ μένει κατὰ παράδοσιν στερεὰ παρὰ τοῖς Τραπεζουντίοις. Τὸν Βασίλειον τοῦτον ὁ "Ανθιμος Άλεξούδης, βασιζόμενος είς μόνην την άμάρτυρον του Ίωαννίδου μνείαν, ώρισε μητροπολίτην Τραπεζούντος εν τῷ 1465-φ ετει 2)· δέον ομως να ταυτίσωμεν αυτόν πρός ένα και μόνον γνωστόν άχρι τουδε όμωνυμον Τραπεζούντος άρχιερέα, οὐ τὸ ὄνομα ἀπεκάλυψαν ἔτει 1877-φ δύο ἐπιγραφαὶ εύρεθεῖσαι ἐν τῷ ναῷ τῆς Χρυσοκεφάλου 8), τῆς μιᾶς αὐτῶν φερούσης και τὸ ἀπὸ κτίσεως κόσμου έτος 6422, ὅπερ συμπίπτει μεταξύ των έτων 913-914. "Εζη λοιπόν ὁ Βασίλειος ἐν τῷ πρώτῳ ἔτει τῆς βασιλείας Κωνσταντίνου 7-ου τοῦ Πορφυρογεννήτου και ἐπὶ τῶν ἡμερῶν τοῦ πατριάρχου Νικολάου τοῦ Μυστικοῦ.

Είς τὸν Βασίλειον τοῦτον, ἐν τοῖς ἀγίοις κατειλεγμένον τῆς ἐν Τραπεζοῦντι Ἐκκλησίας, ἐσώθη ἐξ ἀντιγράφου ἐν τῷ κώδικι τοῦ Δομνηνοῦ παλαιὰ ἀσματικὴ μετὰ συναξαρίου ἀκολουθία ψαλλομένη τῆ 20-ῆ τοῦ μηνὸς Ὁκτωβρίου καθ' ἔν δὲ τροπάριον αὐτῆς ὁ ποιητὴς λέγει πρὸς τὸν Βασίλειον αΣῖτον λαβὼν χερσὶν ἰδίαις \* καὶ εἰς ἄλευρον λεπτύνας \*, εἶτα ἄρτον μετὰ ζύμης τελῶν \*, Θεῷ τῶν δλων σπεύδων ἱερουργεῖν \* ἔζήτησας ἀπελέγξαι συκοφάντας \* ἄφνω δ' εὐθὺς οἱ συκοφάνται \* οἱ τρισάθλιοι ἀνάρπαστοι ἀέρι \* γεγονότες δεινῶς \* ἀπώλοντο ζόμίχλη > ζοφώδει \*, ἐν Καυκασίοις ὅρεσιν \*, ὡς ὁ λόγος \*, ἐκριφέντες». Τοῦ θαύματος τούτου διήγησις ἐν τῷ συναξαρίῳ τῆς ἀκολουθίας περιέχεται συντεταγμένη ἐν οἰς χρόνοις ἡ Τραπεζοῦς ἡτο πρωτεύουσα βασιλείας, καὶ κατὰ τὸ ἡμέτερον ἀπόγραφον ἔχει κατὰ λεξιν οὕτω 4):

<sup>1)</sup> Σ. Ίωαννίδου Ίστορία σ. 154.

<sup>2)</sup> Πρβλ. Τρ. Εὐαγγελίδου Ίστορ. τῆς Ποντικῆς Τραπεζοῦντος, σ. 206.

<sup>3)</sup> G. Millet εν τῷ Bulletin de corresp. hellénique, τ. 19, σ. 422-423.

Πρβλ. Ἐπαμ. Θ. Κυριακίδου βιογραφιῶν σ. 118—120.

«Φεϋ, ώς δεινόν πάνυ πέφυκεν ή άμαρτία ἄπαξ γάρ ταύτην τις κακῶς έργασάμενος, θρίαμβος τῷ κόσμφ ἀείποτε γίνεται σὺν τῷ κολάσει αἰωνίως μέλλειν ἐχεῖσε βληθήσεσθαι· ώσπερ αὖθις ὁ τὸ χαλὸν ἐργασάμενος χαὶ τὴν χατὰ Θεὸν τελείως βιούς σὺν τῷ μετέχειν ἀρρήτου τῆς ἄνω αὐτὸν ἀπολαύσεως εξόχως ώδε και παρά πάντων ταϊς εύφημίαις άπαύστως ούτος δοξάζεται. Τὸν γὰρ ἐπὶ γῆς ἄγγελον, τὸν καθ' ἡμᾶς ἄλλον Μωσέα τοῖς ἔργοις γενόμενον Βασίλειον, τὸν τῆς βασιλίδος ταύτης καὶ ἡμετέρας, τῆς Τραπεζούντος φημί, ή μᾶλλον είπεῖν τοῦ Χριστοῦ θύτην καὶ ἀρχιποίμενα, οἰά περ μαθητήν όντα γνήσιον ἀποστολικῶς καὶ αὐτόν, ἄκρως τὰ διδασκάλου τοῖς ἄπασιν ἐχμιμούμενον, φθόνφ παρὰ τῶν αὐτοῦ, ἄνω τοῦ ἀρχεχάχου τοῦτο δημιουργήσαντος, δεινώς συχοφαντεῖσθαι (οἰμοι) συνέβη. Οἱ δὲ τὸ δράμα πλασάμενοι Καννίται τῆ προσηγορία, ὡς ὁ λόγος, ἐκέκληντο, τὸν άπαθη όλως πάθει τοιούτω οι άθλιοι, και ταῦτα τρόφιμοι Ἐκκλησίας τυγχάνοντες, καθυβρίσαι θελήσαντες οι και γυναικός έμβαδίφ το γνώρισμα βεβαιώσαντες, τοῦτον ἐκάστοτε λάθρα τῆ ἐχούση μιαίνεσθαι ἔφασκον. Τὴν ύβριν οὖν αὐτὸς οὐχ ἐαυτῷ κεῖσθαι μόνον κατὰ τὸ εἰκὸς λογιζόμενος, ἀλλὰ καὶ τῆ τοῦ Χριστοῦ ἀγία καὶ σεπτῆ Ἐκκλησία, οὕμενουν οὐδ' ὅλως τοῦδ' ό γεννάδας φέρειν άξιον ἔχρινεν άλλὰ Θεῷ τὸ πᾶν τεθειχώς, ὅς ἐρευνᾶν χαρδίας ἐπίσταται, τὴν μυστιχὴν τελέσων ἦχεν ἰεροτελεστίαν ὡς σύνηθες. Ούπω πέρας είχεν αὐτῷ τὸ λειτούργημα, και ευρέθησαν ἄμα οι συκοφάνται καθήμενοι συλλήβδην εύθυς εμίχλη ζοφώδει \*\* υφ' εσωνδήτινων ἀφανῶς (ὡ τῶν θαυμασίων σου, Κύριε) αἰθρίως ἄρδην ἐξαπίνης ἀπώλοντο. Τί αν αλλο θέλοι τις δεῖξαι των τοῦ ἀνδρὸς εἰς ἐγχώμιον τούτου χρεΐττον είναι ή μείζον γνώρισμα; Γραμμή φασι μία τὸν γεωμέτρην καὶ πλοῦς εἰς τὸν θαλάττιον ἐξ ένὸς γὰρ οἰος ἢν κάν τοῖς ἄλλοις γνωρίζεται. Έλλείπεται δ' όμως των του Μωσέως έργων μη είναι καὶ τουτο έφάμιλλον, δ περί Δαθάν και Άβειρών και τους όμοίους έκείνοις ό θεόπτης είργάσατο; Έγωγ' οὐν οἶμαι μὴ ἄν ποτε τοιοῦτόν τι τῷ συμπαθεστάτφ συνέβη παραχθήσεσθαι πώποτε, οὐκ ζέν> ἀνθρώποις μόνον, ἀλλ' ούδ' έν ζώοις άλόγοις, εί μη πρός διόρθωσιν και παιδαγωγίαν ήμετέραν τουτο έγένετο. Έμοι μέν ουν ώς ένην δι' όλίγων τό θαυμα έξήτασται, ύμιν δὲ τοῖς ἀχούουσι λείπεται τὸ ὡς ἐχέφρονας ἀχριβέστερον ζητεῖν τὰ λεγόμενα είτε ούτως έχει ως λέλεχται, είτε μή το δὲ θαϋμα ἐξ ἐχείνου και είσετι- κηρύττεται είς δόξαν του τὰ τοιαυτα θαυμάσια τοτς ἐπιβοωμένοις αὐτόν ἐργασαμένου τῶν ὅλων Θεοῦ, ἄμα δὲ καὶ τοῦ οἰκείου αὐτοῦ θεράποντος θείου ιεράρχου και ποιμένος ήμῶν, δς και πρεσβεύει ἀπαύστως είς τό σωθηναι ήμας».

#### 4.

#### Μητροπολίται Τραπεζούντος.

Ο Le Quien ἀναγράφει ὅσους ἐχ βεβαίων ἀνεῦρε μαρτυριῶν ἄχρι τῆς ἐποχῆς του ἐπισχόπους καὶ μητροπολίτας Τραπεζοῦντος, ἐν συνόλφ δεκαοχτὼ ἀπὸ τοῦ ἔτους 325 μέχρι τοῦ ἔτους 1721 1 τούτων δὲ τὸν κατάλογον ἐπηύξησαν ὕστερον αὶ ἔρευναι τοῦ Fallmerayer διὰ τῆς μελέτης διαφόρων κειμένων καὶ τοῦ χρονικοῦ Παναρέτου 2. Ἄλλων τινῶν πάλιν τὰ ὀνόματα ἐφανέρωσεν ὁ Σάββας Ἰωαννίδης 3, ὁ δὲ Ἄνθιμος Ἀλεξούδης τοὺς μέχρις ἔτους 1889 ἀρχιερεῖς Τραπεζοῦντος ἀνεβίβασεν εἰς ἐβδομήκοντα 4. Τὸν κατάλογον αὐτοῦ συνεπλήρωσεν ὕστερον ὁ Τρύφων Εὐαγγελίδης, καὶ οὕτως ἔχομεν ἤδη σειρὰν ἐβδομήκοντα καὶ πέντε ἀρχιερέων 5.

Πρέπει ὅμως νὰ ὁμολογηθη ὅτι ἡ σειρὰ τῶν ἀρχιερέων τούτων ὡς ἔχει σήμερον ἐν τοῖς δυσὶ νεωτέροις καταλόγοις εἶναι πλημμελεστάτη, ἐκτὸς δὲ τούτου καὶ ἐπηυξημένη δι' ἀνυπάρκτων ἀρχιερέων. Οὕτως ἐν τῷ 216-φ ἔτει ἀναγράφεται ὡς ἐπίσκοπος ὁ γνωστὸς μόνον ὡς μεγαλομάρτυς Εὐγένιος. Μεταξὺ δὲ 4-ου καὶ 6-ου αἰῶνος ἀπαριθμοῦνται τρεῖς διάφοροι ᾿Ανθιμοι, ἐνῶ κατὰ τὰς πρωτοτύπους πηγὰς δύο μόνον ᾿Ανθιμοι εἶναι γνωστοί. Ἐν τῷ 6-φ πάλιν αἰῶνι ἀναγράφονται ἀρχιερεῖς Νικηφόρος καὶ ᾿Αθανάσιος, ἀμφότεροι φαντασιώδεις, ἀλλὰ πραγματικοὶ ἐν τῷ 9-φ μόνον αἰῶνι β. Ἐκ τούτου δῆλον ὅτι ἔρευνα προσεκτικὴ τὸν ἡδη μέγαν ἀριθμὸν ἀρχιερέων Τραπεζοῦντος δύναται νὰ σμικρύνη ἰκανῶς ἀλλὰ τοῦτο θὰ κατορθωθη ὁπόταν ἐξελεγχθη ἡ αὐθεντία τῶν πηγῶν τοῦ ᾿Ανθίμου ᾿Αλεξούδη, ᾶς ὁ Εὐαγγελίδης δὲν εἶχε, φαίνεται, καιρὸν νὰ ἔδη ἐκ τοῦ πλησίον. Παρατίθενται λοιπὸν ἐνταῦθα ὀλίγαι τινὲς μόνον καὶ πρόχειροι παρατηρήσεις καὶ προσθηκαι εἰς τοὺς δύο τελευταίους καταλόγους μητροπολιτῶν Τραπεζοῦντος.

Κατὰ τοὺς καταλόγους 'Ανθίμου καὶ Εὐαγγελίδου ἀγνοοῦνται μητροπολῖται Τραπεζοῦντος μεταξύ τοῦ 9-ου καὶ τοῦ 10-ου αἰῶνος, ἀλλὰ δέον ἐνταῦθα νὰ προστεθῶσιν οἱ ἐξῆς.

1) Νικηφόρος, γνωστός μόνον έκ τοῦ συναξαρίου 'Αθανασίου τοῦ

<sup>1)</sup> Le Quien, Oriens christianus, τ. 1, σ. 509-514.

<sup>2)</sup> J. Ph. Fallmerayer, Gesch. des Kaiserthums von Trapezunt. München 1827, σ. 839-354.

<sup>8)</sup> Ιστορία και στατιστική Τραπεζούντος, σ. 43 και 153.

<sup>4)</sup> Έν τῆ ἐφημερίδι Νεολόγος. Έχω ὑπ' ὄψει χειρόγραφον ἀντίγραφον, ἐν ῷ δὲν σημειοῦται ὁ ἀριθμός καὶ τὸ ἔτος τῆς ἐφημερίδος.

<sup>5)</sup> Τρ. Εὐαγγελίδης εν τῆ Ἱστορία τῆς Τραπεζούντος, σ. 202-208

<sup>6)</sup> Τὸν Εὐγένιον, Νιχηφόρον καὶ 'Αθανάσιον ἀναγρέφουσιν οἱ κατάλογοι ἐπὶ τῆ βάσει τῶν εἰδήσεων τοῦ 'Ιωαννίδου.

Δαιμονοχαταλύτου, ἀχμάσας δὲ πιθανῶς μεταξύ τῶν ἐτῶν 820—829, ἐπὶ τῆς βασιλείας Μιχαὴλ τοῦ δευτέρου.

- 2) 'Αθανάσιος 1-ος ὁ Δαιμονοκαταλύτης, ὅστις ἐκ συγχύσεως ἐδιχάσθη ἐν τοῖς καταλόγοις καὶ ἀναγράφεται ἐν μὲν τῷ 5-ῳ ἡ 6-ῳ αἰῶνι ὡς 'Αθανάσιος 1-ος, περὶ δὲ τὴν ἀρχὴν τοῦ 17-ου αἰῶνος ὡς 'Αθανάσιος 2-ος. Τὸν 'Αθανάσιον ἐχειροτόνησε κατὰ τὸ συναξάριὸν του ὁ πατριάρχης Μεθόδιος, κατὰ δὲ τὸν Λαζαρόπουλον ἤκμαζε καὶ ἐπὶ Βασιλείου τοῦ Μακεδόνος. Κυμαίνεται λοιπὸν ἡ ἐν Τραπεζοῦντι ἀρχιερατεία του μεταξὺ τῶν ἐτῶν 843—886.
  - 3) Βασίλειος εν έτει 914. Θρα άνωτέρω § 3.

Ο Τρύφων Εὐαγγελίδης ἀναγράφει μητροπολίτην Στέφανον τὸν Σχυλίτζην μεταξύ τῶν ἐτῶν 1118—1165. Τοῦτο διορθωτέον εἰς 1126—1140 ἡ 1141. Θρα τὰς παρατηρήσεις τοῦ Louis Petit, Извістія русскаго археол. Института въ Константинополів. Софія 1902, τ. 8, σ. 1—14.

Μεταξύ τῶν ἀρχιερέων τοῦ 13-ου αἰῶνος προσθετέος ὁ ἀνωτέρω (§ 2) ἐν τῷ συναξαρίῳ τοῦ ἀγίου Ἀθανασίου μνημονευόμενος  $\Delta$ αβίδ ἐν ἡμέραις τοῦ αὐτοχράτορος Τραπεζοῦντος Μανουήλ ὅπου νοητέος, ὡς ἐγὼ ὑποθέτω, ὁ 1-ος Μανουήλ (1241—1263), οὐχὶ δὲ ὁ 2-ος ἡ ὁ 3-ος.

Κατά τοὺς καταλόγους 'Ανθίμου καὶ Εὐαγγελίδου ἀναγράφεται εἰς Βαρνάβας ἔτει 1340-ῷ, καὶ γινώσκεται οὐτος ἐκ τοῦ Λιβαδηνοῦ, ὅστις λέγει αὐτὸν ἀκμάζοντα πρὸ τοῦ διαδόχου του Γρηγορίου¹, καὶ ἐπειδὴ τὸν Γρηγόριον τοῦτον παριστῷ μητροπολίτην ἐπὶ αὐτοκράτορος Βασιλείου 1-ου τοῦ Μεγάλου Κομνηνοῦ, ἤτοι μεταξὺ τῶν ἐτῶν 1333—1340, ἀναγκαίως ἔχει ὁ Βαρνάβας νὰ ἤκμαζεν ὡς ἀρχιερεὺς πρὸ τοῦ χρονικοῦ τούτου διαστήματος. Ἐγὼ τοὐλάχιστον εὐρον τὸν Βαρνάβαν ὡς ἀρχιερέα Τραπεζοῦντος ἐν τῷ 1311-ῳ ἔτει. "Όρα κώδ. ὑπ' ἀριδ. 1 ἐν τῷ βιβλιοδήκῃ Τραπεζοῦντος. Νομοκάνων χειρόγραφος, σελὶς ,αροα', ὅπου ὁ καλλιγράφος δι' ἐρυδρῶν γραμμάτων λέγει ταῦτα. «† Προτροπὴ καὶ εὐχὴ τοῦ πανιερωτάτου μου αὐδέντου καὶ δεσπότου μητροπολίτου Τραπεζοῦντος καὶ ὑπερτίμου κυροῦ Βαρνάβα, είληφε τέρμα τὸ παρὸν νομοκάνζονον, κατὰ τὸν Μάιον μῆνα, τῆς ἐννάτης ἰνδικτιῶνος· τοῦ ζωιδ' ἔτους, διὰ χειρός τοῦ ἐν μοναχοῖς τληπαδοῦς καὶ ἀχρείου, Κοσμᾶ ἰερομονάχου».

Κατὰ τοὺς καταλόγους Άνθιμου καὶ Εὐαγγελίδου ἔτει 1340-ῷ ἀρχιερατεύει εἰς Ἀκάκιος. Τοῦτον ἀναφέρει ἄνευ χρονολογίας ὁ Λιβαδηνὸς (Περιηγ. σ. 31 ἐκδ. Παρανίκα) καὶ μετὰ χρονολογίας ὁ Πανάρετος, ὁρίζων μῆνα Ἰούλιον τοῦ 1341-ου ἔτους (σ. 20 ἐκδ. Fallmerayer). Πρὸς αὐτὸν

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> Μ. Παρανίκα, Σύμβολή εἰς τὴν τοῦ Πόντου ἱστορίαν. 'Ανδρέου Λιβαδηνοῦ περιήγησις. 'Εν Κ/πόλει 1874, σ. 2.

δὲ ἀναμφιβόλως ἀπευθύνεται τὸ ἐν Act. et. diplom. 2, σ. 199, πατριαρχικὸν γράμμα.

Είς τὸν μητροπολίτην Νήφωνα Πτερυγιωνίτην ὁρίζεται τὸ 1364-ον ἔτος ἐχ γνώσεως τοῦ χρονιχοῦ Παναρέτου ἀλλ' οὐτος ἀναφέρει αὐτὸν μηνὶ 'Οκτωβρίφ τοῦ ἔτους 6872, ἐπομένως δὲ τῷ 1363-φ (Παναρέτου σ. 31 ἐκδ. Fallmerayer). 'Η ἀρχιερατεία του είναι γνωστὴ καὶ ἀπὸ τοῦ 1351-ου ἔτους, ὅτε μηνὶ Αὐγούστφ εὐρισχόμενος ἐν Κ/πόλει ὑπέγραψε τὸν συνοδικὸν τρίτον τόμον κατὰ τῆς Βαρλαὰμ καὶ 'Ακινδύνου πλάνης. 'Όρα Πορφ. Успенскаго Исторія Авона. Часть III. СПБ., 1892, σ. 779. 'Ο Νήφων κατὰ τὸν Πανάρετον (σ. 32) ἀπέθανε τῆ 19-η Μαρτίου 1364.

Έν τοῖς καταλόγοις ἀναγράφεται ἔτει 1349-ψ εἰς Ἰωσήφ. Τοῦτο δὲν εἶναι ἀληθές. Πρόκειται περὶ τοῦ πρότερον καλουμένου Ἰωάννου Λαζαροπούλου, ὅστις γενόμενος ἀρχιερεὺς μετωνομάσθη Ἰωσήφ ἀλλ' ἡ ὡς ἀρχιερέως ἐκλογὴ αὐτοῦ ἐγένετο εὐθὺς μετὰ τὴν ἐνταφὴν τοῦ κατὰ Μάρτιον 19 τοῦ ἔτους 1364 ἀποθανόντος ἀρχιερέως Νήφωνος ἐπομένως ἐψήφίσθη κατὰ τὸν αὐτὸν μῆνα, κατ' ἀπρίλιον δὲ τοῦ ἔτ. 1365 ἔρχεται ἐκ Κ/πόλεως χειροτονημένος εἰς Τραπεζοῦντα, καὶ μηνὶ Ἰουλίφ τοῦ 1368 καταφεύγει εἰς Κωνσταντινούπολιν (Παναρέτου χρον. σ. 32, 33 Fallmerayer) διάδοχος δὲ αὐτοῦ παρουσιάζεται οὐχὶ (ὡς παρὰ τῷ Εὐαγγελίδη) ὁ Νήφων ἡ ὁ Κωνσταντῖνος, ἀλλ' ὁ Θεοδόσιος μηνὶ Αὐγούστω τοῦ ἔτ. 1370. 'Ο Τραπεζοῦντος Ἰωσὴφ ἀναφέρεται ἀνωνύμως ἐν πατριαρχικοῖς ἐγγράφοις τῶν ἐτῶν 1364, 1365, 1368 (Acta Patriarch. τ. 1, σ. 459, 461, 471, 488, 498). 'Εκτενέστερον περὶ τοῦ Ἰωσὴφ πραγματεύομαι ἐν τῷ προλόγῳ τῶν ἐμῶν Fontes hist. imperii Trapezuntini τ. 1, σ. 1—ΙV.

Έν τοῖς καταλόγοις προσθετέος εἰς μητροπολίτης ἀντώνιος, οὐ ἡ χειροτονία ἐγένετο ἐν Τραπεζοῦντι, πιθανῶς δὲ περὶ τὸ τέλος τοῦ 14-ου αἰῶνος. Τορα τὰ ἡμέτερα σημειώματα ἐν τοῖς Βυζαντινοῖς Χρονικοῖς, 1898, τ. 5, σ. 679, § 3.

Προσθετέος ώσαύτως εἰς Συμεὼν ἔτει 1402-φ ἐλθών εἰς Τραπεζοῦντα ἐκ Κ/πόλεως. Θρα αὐτόθι σ. 680. Εἰς τὸν Συμεὼν ἴσως ἀποτείνεται τὸ ἐν Act. Patriarchatus (τ. 2, σ. 483) ἀχρονολόγητον γράμμα.

Έν τοῖς καταλόγοις 'Ανθίμου και Εὐαγγελίδου καταγράφεται μεταξύ τῶν έτῶν 1410—1415 ὁ μητροπολίτης Θεόδουλος. Τοῦτον γνωρίζομεν μόνον ἐκ τοῦ παρὰ Lequien (τ. 1, σ. 512. Πρβλ. Η. Κрасносельцевъ, Свѣдѣнія о вѣкоторыхъ летергическихъ рукописяхъ Ватиканской Библіотеки. Казань 1885, σ. 39—42) αὐτογράφου του σημειώματος, ὅπου ὁ Θεόδουλος μηνὶ Αὐγούστφ 1408 παριστῷ ἑαυτὸν εὐρισκόμενον ἐν Μόσχᾳ ὡς «ποτὲ Τραπεζοῦντος» ἀρχιερέα ἀλλ' ἔτει 1407, ὅτε

ήλθεν έχ Κ/πόλεως είς Νόβγοροδ, έτιτλοφορείτο μητροπολίτης Τραπεζοῦντος ώς δὲ εἰχάζει ὁ Κρασνοσέλτσεφ, ἡ ἀπό τοῦ θρόνου Τραπεζοῦντος παραίτησις τοῦ Θεοδούλου θὰ ἐγένετο ἐν Μόσχα ἔτει 1408-φ.

Κατά τι σημείωμα ἐχ χειρογράφου μηνὶ Νοεμβρίφ τοῦ ἔτους 6931, ἄρα ἔτ. 1422-φ, χειροτονεῖται μητροπολίτης εἰς ἀνώνυμος (ὅρα Μ. Ι. Γεδεὼν ἐν Ἡμερολογίφ τῆς ἀνατολῆς. Ἐν Κ/πόλει 1886, τ. 6, σ. 178). Τὸν ἀνώνυμον τοῦτον δυνάμεθα ἴσως νὰ ἀναγνωρίσωμεν ἐν τῷ ἀτόμφ τοῦ μητροπολίτου Δοσιθέου, öν γινώσχομεν μόνον ἐξ ὡν λέγει ὁ Δημητραχόπουλος (Προσθῆχαι χαὶ διορθώσεις, σ. 5) χαὶ δν ἐντεῦθεν παραλαβὼν ὁ Εὐαγγελίδης ἀνέγραψε μεταξύ τῶν ἐτῶν 1415—1430.

Έχ τῶν καταλόγων δέον νὰ ἐξαιρεθή ὁ τοῦ ἔτους 1465 μητροπολίτης Βασίλειος ὡς ἀνύπαρκτος, ὁμοίως δὲ ὁ τῶν ἐτῶν 1469—1470 ἀνύπαρκτος μητροπολίτης Συμεών, διότι ὁ ὑπό τὸ ὅνομα τοῦτο γενόμενος πατριάρχης ποτὲ δὲν ἐχρημάτισεν ἀρχιερεὺς ἐν Τραπεζοῦντι.

Μεταξύ τῶν ἐτῶν 1471—1472 μητροπολέτης ἡτον εἰς Παγκράτιος ὅρα τὴν περὶ αὐτοῦ μαρτυρίαν ἐν τῆ ἡμετέρα Ἐκθέσει παλαιογραφικῶν ἐρευνῶν ἐν ἀρχαιολογ. παραρτ. Ἑλλ. Φιλολογ. Συλλόγου, τ. 17, σ. 17.

Προσθετέος εν τοις καταλόγοις είς Γεράσιμος μητροπολίτης έτει 1506-φ. Όρα Bulletin de corresp. hellénique, τ. 20, σ. 500.

Ή χρονολογία των έπομένων μητροπολιτών είναι συγχεχυμένη έν τοις αὐτοῖς χαταλόγοις.

Μάξιμος. Τοϋτον οἱ κατάλογοι θέλουσι μητροπολίτην μεταξύ τῶν ἐτῶν 1594-1599, καὶ τοῦτο ἄνευ ἀποδείξεως ἐγὼ δὲ γινώσκω αὐτὸν Τραπεζοῦντος ἀρχιερέα ὲν τῷ 1570-ῷ ἔτει. Θρα Acta et diplomata, τ. 5, σ. 177.

"Ανθιμος Γ'. Τοῦτον ὁ Εὐαγγελίδης ὡς "Ανθιμον Δ' τάσσει μεταξύ τῶν ἐτῶν 1572-1578. Ὁ Άνθιμος οὐτος λογιστέος τρίτος, κατεῖχε δὲ τὸν δρόνον Τραπεζοῦντος ἔτει 1583-ω. Θρα Acta et diplomata, τ.5, σ.245.

Θεοφάνης. 'Ορίζει καὶ τούτφ ὁ Εὐαγγελίδης τὰ ἔτη 1585—1594. 'Ο Θεοφάνης εἰς ἐμὲ τοὐλάχιστον εἶναι γνωστὸς ἐξ ὑπογραφῶν του τοῦ ἔτους 1590 καὶ 1593. 'Όρα W. Regel Analecta byzantino-russica. Petropoli 1891, σ. 88. 'A. Π.-Κεραμέως 'Ανέκδοτα ἐλληνικά, σ. 75.

Γεράσιμος. Παρὰ τῷ Εὐαγγελίδη τάσσεται μεταξύ τῶν ἐτῶν 1610—1615. Τοῦτο δὲν εἶναι βάσιμον, διότι ὁ Γεράσιμος οὐτος γινώσκεται ἀπὸ τοῦ ἔτους 1596, κατὰ δὲ Φεβρουάριον τοῦ ἔτ. 1610 ὑπέπεσεν εἰς κατηγορίαν. Ορα τὴν ἡμετέραν Μαυρογορδ. βιβλιοθήκην, τ. 1, σ. 121. Κ. Σάθα Μεσαιων. βιβλιοθ. τ. 3, σ. 556.

Έν Πετρουπόλει 17 Ίανουαρίου 1904.

Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς.

## Происхожденіе императора Василія Македонянина.

Въ теченіе долгаго времени два имени знаменитыхъ византійскихъ императоровъ, Юстиніана Великаго и Василія I Македонянина, вызывали при своемъ упоминаніи представленіе объ ихъ славянскомъ происхожденіи.

Нёть ничего удивительнаго, что для славянскаго самолюбія было весьма лестно видёть своего соплеменника на византійскомъ престолів какъ въ лиців Юстиніана, творца кодекса, пандекть, дигесть, безсмертнаго храма св. Софія, блестящаго, хотя и неудачливаго возстановителя былой Римской имперіи, такъ и въ лиців Василія І, основателя славной въ византійскихъ літописяхъ македонской династіи. Но историческая дійствительность, выяснившаяся съ теченіемъ времени, показала, что славянское происхожденіе обоихъ выше названныхъ императоровъ является боліве, чімъ сомнительнымъ. Главнійшее основаніе, на которомъ покоилось уже въ видів доказанной исторической истины славянское происхожденіе Юстиніана, оказалось вымысломъ позднійшаго времени 1).

Въ настоящей статъе я намеренъ заняться Василемъ I. Надо оговориться, что славянское происхождение последняго далеко не было столь установившимся фактомъ во миении ученыхъ, какъ происхождение Юстиніана, и, какъ мы сейчасъ увидимъ, миения ученыхъ въ этомъ вопросе очень расходились.

Я хочу сначала сказать о томъ, какъ думали объ интересующемъ насъ вопросѣ ученые, а затѣмъ уже перейду къ разбору самыхъ

<sup>1)</sup> См. J. Bryce. Life of Justinian by Theophilus. The English Historical Review, II (1887), р. 657—686. А. Васильевъ. Вопросъ о славянскомъ происхождении Юстиніана. Визант. Временникъ, I (1894), стр. 469—492.

источниковъ. Начну съ ученыхъ западныхъ, и именно съ безсмертнаго Дюканжа.

Дюканжъ, приписывая поразительное возвышение Васили необыкновенному его счастью (unica fortuna) и замъчая, что почти всъ писатели соглашаются относительно того, что Василій — самого простого происхожденія (ex infimo ortum genere), не върять въ его царское происхождение отъ армянскаго царя Тиридата, которое, какъ говорять, было выдумано патріархомъ Фотіемъ для того, чтобы заслужить снова въ глазахъ недовольнаго имъ императора расположение. Эта выдумка им'вла усп'ехъ. Для большей вероятности была составлена целая исторія о томъ, какъ еще въ V веке, въ царствованіе императора Льва Великаго (457 — 474), въ Византію явились Артабанъ и Кліенъ, родственники царствовавшаго армянскаго дома, изгнанные изъ своей страны. Изгнанникамъ для житья быль указанъ макодонскій городъ Нике (Nicae); поздибе ихъ перевели въ Филиппы, а затьмъ уже при императоръ Иракліи въ VII въкъ въ Адріанополь. гдъ они окончательно и поселились. Имя отца Василія, Beclas, вымышлено Фотіемъ. Этотъ Beclas женился на одной знатной матронъ, которая по своимъ предкамъ происходила отъ Константина Великаго. Отъ этого брака и родился нашъ Василій 1). Исторія прибытія последняго въ Константинополь и его возвышения излагается везде, такъ что мы ее повторять и не будемъ,

Дюканжъ въ своихъ разсужденіяхъ руководился всёми византійскими хронистами, Никитой Пафлагонскимъ и изъ западныхъ историковъ Ліудпрандомъ. Уже изъ выше приведеннаго изложенія мы видимъ, что въ вопросё о происхожденіи Василія еще въ XVII вёкё было обращено вниманіе на противоріче и недостов'єрность нікоторыхъ источниковъ. Уже у Дюканжа мы можемъ предугадать два последующихъ мнёнія: одни ученые будутъ стоять за простое происхожденіе Василія, другіе будутъ утверждать въ немъ происхожденіе царское, хотя последняя версія особымъ дов'єріемъ пользоваться не будетъ. Но это не исключаетъ возможности приписывать Василію вообще армянское происхожденіе.

Кардиналъ Бароній пишеть: Basilius fuit Macedo, genere ignobili, licet ex Arsacidarum antiqua stirpe progenitum adulantes alii prodide-

<sup>1)</sup> Du Cange. Historia byzantina duplici commentario illustrata. Pars prior. Familiae ac stemmata imperatorum Constantinopolitanorum. Venetiis, 1729, p. 117 (edit. Paris. p. 138).

rint<sup>1</sup>). Въ другомъ мѣстѣ онъ передаетъ слова Никиты Пафлагонскаго о вымышленной Фотіемъ генеалогіи Василія<sup>2</sup>). Такимъ образомъ Бароній видить въ Василіи македонца, человѣка простого происхожденія и не опредѣляетъ ближе его національности.

Лекіенъ (Le Quien), отвергая вымышленную Фотіемъ генеалогію, говорить еще о томъ, что монахъ Палестрій (Palaestrius) у Георгія Метохита въ его «Историческомъ и каноническомъ изложеніи восьмого Собора» (іп Ecthesi historica et canonica Octavae Synodi) разсказываеть, будто Григорій Сиракузскій, умирая, на исновѣди объявилъ священнику объ измышленіи Фотія вмѣстѣ съ Феофаномъ вимени отца Василія Весlав и о басиѣ, утверждавшей происхожденіе Василія отъ Тиридата. Священникъ, исповѣдывавшій Григорія, донесь объ этомъ патріарху Игнатію, но былъ лишенъ священства за то, что открылъ тайну исповѣди 4). Это свидѣтельство Лекіена пока большой цѣны не имѣеть, такъ какъ о монахѣ Палестріи, кромѣ вышеприведенной цитаты, мы свѣдѣній не имѣемъ, а упомянутое сочиненіе архидіакона церкви Св. Софіи и вѣрнаго приверженца патріарха Іоанна Векка, Георгія Метохита, жившаго въ концѣ XIII в началѣ XIV в., повидимому, до насъ не дошло 5).

Лебо называетъ царственную и древнюю генеалогію Василія басней, измышленной Фотіемъ, чтобы снова добиться при помощи льстивой лжи благорасположенія императора в). Гиббонъ, съ нѣкоторою оговоркою, склоняется вѣрить въ происхожденіе Василія отъ арзакидовъ и говоритъ, что генеалогія Василія Македонянина, если только она не есть подложное произведеніе гордости и лести, являетъ

<sup>1)</sup> Baronii Annales Ecclesiastici. T. IX. Coloniae Agrippinae, 1685, р. 379 (подъ 867 г. С).

<sup>2)</sup> Baronii Ann. Eccl. T. IX, p. 542 (подъ 878 г. XXXVI—XL).

<sup>8)</sup> Объ этомъ подробиве ниже, при обозрвніи источниковъ.

<sup>4)</sup> Le Quien. Oriens Christianus. T. I, Parisiis, 1740, p. 381-382: Narrat Palaestrius monachus apud Georgium Metochitam in Ecthesi historica et canonica Octavae Synodi, Gregorium Syracusanum, qui toties ab Ecclesia diris devotus fuit, moribundo ore retulisse secerdoti cui peccata sua confitebatur, se illa omnia declarasse, quae Photius una cum Theophane commentus erat circa vocem Beclas, qua fabula Basilii ex Tiridate rege progeniti efferebatur; sacerdotem vero confessionis exceptorem ea detulisse Ignatio, qui hunc sacerdotii gradu amovit, quod rem sola confessione sacra acceptam apernisset.

<sup>5)</sup> См. Hergenröther. Photius. B. II, Regensburg, 1867, S. 262. Дошедшія сочиненія Георгія Метохита и ихъ отрывки у Мідпе. Patr. Graeca, t. 141, p. 1276—1426. См. Krumbacher. Geschichte der byz. Litteratur, S. 98.

<sup>6)</sup> Lebeau. Histoire du Bas-Empire, par M. de Saint-Martin. T. XIII, Paris, 1882, p. 180-181.

а. васильевъ: происхождение императора васили македонянина. 151

собою настоящую картину превратностей наиболье знаменитыхъ фанилій  $^1$ ).

Знаменитый комментаторъ «Церемоній» Константина Багрянороднаго, Рейске, даль начало метнію о славянскомъ происхожденія Василія. Подъ объясненіемъ понятія той Махебочос онъ питеть: Ita quidem Byzantini et ipsi litterati principes hujus gentis. Alii tamen ex Armenis, alii e Sclavis arcessunt eorum originem. За этимъ Рейске приводить арабскій тексть съ латинскимъ переводомъ историка Х въка Гамзы Исфаганскаго, который дъйствительно говорить, что Василій быль славянинь. Но самь Рейске, повидимому, этому не особенно върить, такъ какъ прибавляеть следующее: Quae incondita, turbida, chronologiae veritatique et sibi repugnantia narrat Persa (r. e. Гамза), facile erit historiae Graecae peritis componere et expedire<sup>2</sup>). Тъмъ не менње приведенное мъсто Гамзы сдълало свое дъло, и ученые, стоявшіе поздиве за славянское происхожденіе Василія, опирались преимущественно на текстъ Гамзы. Оріенталисть D'Herbelot даль посильное объяснение арабскаго названия Seclabi, т. е. Славянина. По его словамъ, «восточные историки называють славяниномъ (un Esclavon) того, кто родился не въ съверныхъ странахъ, но въ той, которую мы теперь называемъ Славоніей (l'Esclavonie) и Болгаріей, — это Мезія древнихъ писателей, — и славяне распространяють это имя даже до Оракіи и до самыхъ съверныхъ странъ Греціи. Поэтому восточные историки называють въ своихъ исторіяхъ императора Василія Македонянина Basilious al-Seclabi» 3).

Въ виду столь разнорѣчивыхъ источниковъ столь же разнорѣчивы и мнѣнія ученыхъ XIX вѣка. Шлоссеръ, указывая почему то какъ на мѣсто рожденія Василія окрестности Оессалоники, называетъ его македонцемъ и не вѣритъ свидѣтельству Гамзы 4). Сен-Мартенъ стоитъ за армянское происхожденіе Василія и приводитъ въ доказательство весьма вѣроятныя данныя. Уже могли замѣтить, говоритъ онъ, что почти всѣ фамилів, которыя занимали въ то время первое мѣсто въ Константинополѣ, были армянскія и принадлежали къ наиболѣе зна-

<sup>1)</sup> Gibbon. The history of the decline and fall of the Roman Empire, ed. Bury, V (1898), p. 201-202.

<sup>2)</sup> Reiskii Commentarii ad Constantinum Porphyrog. De Cerimoniis, p. 451 (ed. Bonn.).

<sup>3)</sup> D'Herbelot. Bibliothèque orientale. Maestricht, 1776, p. 776.

<sup>4)</sup> F. Schlosser. Geschichte der bilderstürmenden Kaiser. Frankfurt am Main, 1812, S. 681.

менетымъ фамеліямъ Арменів. Я не понемаю, какъ не могло бы быть того же съ семьей Василія, многіе родственники котораго носили армянскія имена въ память, безъ сомнівнія, своего происхожденія. Можно заметить, что несколько арханидовь были на византійской службъ, особенно во время Юстиніана. Возможно въ самомъ дълъ, что Василій быль потомкомъ Артабана или его родственниковъ, которые отличнинсь во время Юстиніана въ африканскихъ и етальянскихъ войнахъ. Всъ авторы согласны въ томъ, что семья Василія занимала очень выдающееся положение 1). Следовательно, я не вижу никакого основанія отвергать того, что императоръ Константинъ Багрянородный говорить самъ о происхождение своихъ предковъ. Георгій Монахъ сообщаеть намъ, что Василій имъль брата по имени Симбатія или Симбата, что еще разъ указываеть на его армянское происхождение 3). Но эти разсужденія Сен-Мартена не убъдили ученых следующих в льтъ: один считали Василія славяниномъ, напр., Шафарикъ в) и Финлей 4), другіе, приведя греческіе источники о происхожденіи Василія, не делали изъ этого никакого вывода, какъ напр. Тафель 5), третіе, отвергая генеалогію отъ арзакидовь, единственно доказаннымъ считали то, что Василій родился около Адріанополя, напр., греческій историкъ Папарригопуло<sup>6</sup>), четвертые просто называли Василія македонцемъ, напр., К. Гопфъ 7).

Въ 1867 году вышель основательный трудъ Гергенрётера о патріархѣ Фотіи, гдѣ онъ посвящаеть нѣсколько страницъ вопросу о происхожденіи Василія. Гергенрётеръ утверждаеть, что Фотій выдумаль всю генеалогію Василія для того, чтобы снова занять патріаршій престоль, и затѣмъ приступаеть къ разбору разскава Никиты Пафлагонскаго объ измѣненіи Фотіемъ генеалогіи Василія, приводить свидѣтельства другихъ греческихъ источниковъ и замѣчаетъ, что

<sup>1)</sup> Это утверждение С.-Мартена невърно. Объ этомъ ниже.

<sup>2)</sup> S. Martin въ его наданія Lebeau. Histoire du Bas-Empire, t. XIII (1832) p. 181, n. 3.

<sup>3)</sup> P. Šafařjk. Slowanské Starožitnosti. W Praze, 1837, p. 602.

<sup>4)</sup> G. Finlay. History of the byzantine Empire. Sec. ed. London, 1856, p. 271—272 (=A History of Greece, ed. Tozer, II, 1877, Oxford, p. 228—229).

<sup>5)</sup> T. Tafel. Constantinus Porphyrogenitus. De provinciis Regni Byzantini. Tubingae, 1847, p. XXXII (Epistola critica).

<sup>6)</sup> Παπαρρηγοπούλου 'Ιστορία τοῦ ἐλληνιχοῦ ἔθνους. Τ. ΗΙ. Έν Άθήναις, 1867, p. 888.

<sup>7)</sup> K. Hopf. Griechische Geschichte. Ersch und Gruber, Allgemeine Encyklopädie, Th. 85 (1867), S. 127.

басня о парскомъ происхожденіи Василія очень крѣпко держалась въ Х вѣкѣ. Въ другомъ мѣстѣ Гергенрётеръ говорить кратко, что Василій происходиль изъ адріанопольской области 1).

Последнее время вплоть до 1888 года, когда де-Бооромъ была издана Vita Euthymii, дело не выяснялось, хотя армянское происхожденіе Василія нашло защитника въ лице А. Рамбо. Последній, приведя греческіе источники, некоторые арабскіе и армянскіе, приходить къ такому выводу: 1) Армянская національность кажется мне лучше установленной, чемъ національность славянская, въ пользу которой мы имеемъ лишь одно слово у некоторыхъ арабскихъ историковъ и вероятность, проистекающую изъ присутствія славянъ вокругъ Адріанополя. 2) Царское происхожденіе Василія далеко не такъ хорошо доказывается, но оно имееть за себя, кроме свидетельства Генесія и Константина VII, свидетельства армянскія. Далее, во время Миханія III въ Византій было много армянскихъ фамилій. У брата Василія, Симбатія—Сембата, армянское имя. Въ конце правленія Василія изв'єстны дружественныя отношенія его къ армянскому царю Ашоту 2).

Особую главу посвятиль вопросу о происхожденіи Василія И. Мюллерь; но, задавшись цёлью показать послёдовательную важность византійских висточнков по этому дёлу, онъ не даеть опредёленнаго вывода, хотя нёсколько раньше и высказывается за большую вёроятность армянскаго происхожденія Василія<sup>3</sup>). На основаніи Рамбо склоняется вообще къ армянскому, но не къ царскому происхожденію Тозеръ, издатель исторіи Финлея<sup>4</sup>).

Въ противоположность имъ Герцбергъ и Иречекъ называютъ Василія или сыномъ огреченной славянской семьи изъ еессалоникской или адріанопольской области, или «македонскимъ» славяниномъ 5).

<sup>1)</sup> Hergenröther. Photius. Regensburg, 1867. B. I, S. 581; B. II, S. 258-262.

<sup>2)</sup> A. Rambaud. L'Empire grec au dixième siècle. Paris, 1870, p. 147-148.

<sup>3)</sup> C. Dändliker und J. Müller. Liudprand von Cremona und seine Quellen, S. 269-272, 168 Bb M. Büdinger. Untersuchungen zur mittlern Geschichte, herausgegeben von B. B. I, Leipzig, 1871.

<sup>4)</sup> Tozer Bb Finlay. A History of Greece, II (1877), Oxford, p. 228, note.

<sup>5)</sup> G. Hertzberg. Geschichte Griechenlands seit dem Absterben des antiken Lebens bis zur Gegenwart. I. Theil, Gotha, 1876, S. 229. Его же. Geschichte der Byzantiner und des osmanischen Reiches. Berlin, 1888, S. 146 и 148. Г. Герцбергъ. Исторія Византіи. Пер. П. Безобразова. Москва, 1896, стр. 136—137 (неудачный переводъ: Василій происходиль изъ греческаго славянскаго семейства). Иречекъ. Исторія болгаръ. Пер. Бруна и Палаузова. Одесса, 1878, стр. 192; см. также стр. 186.

Гефеле приписываетъ Василію низкое происхожденіе изъ містечка у Адріанополя, почему онъ и назывался Македоняниномъ <sup>1</sup>).

Въ 1888 году извъстный нъмецкій филологъ Карлъ де-Бооръ подарилъ науку изданіемъ очень интереснаго памятника первой половины X въка «Vita Euthymii». Въ этомъ житін впервые мы находемъ краткое, точное, безъ всякихъ прикрасъ утверждение того, что Василій родомъ былъ ариянинъ. Это извъстіе памятника, близкаго по времени, говорить де-Боорь, является существенной опорой для армянскаго происхожденія Василія. Придворные генеалоги въ основаній своихъ баснословныхъ разукращиваній иміли дійствительный фактъ, вполні возможный. Какъ замътиль Рамбо 2), брать Василія Симбатій носиль армянское имя; далье, при многочисленныхъ новыхъ поселеніяхъ въ провинціяхъ присутствіе армянской семьи въ адріанопольской области ничего удивительнаго не представляеть; на армянскія поселенія во Оракін есть точныя указанія источниковъ в). Около Адріанополя, какъ взвъстно, существовала павликіанская ересь, занесенвая съ востока. Уже поэтому армянское происхождение Василия ничего невероятнаго изъ себя не представляетъ. Можно ли объяснить извъстіе о славянскомъ происхожденіи Василія тъмъ, что въ лиць его родителей соединилась армянская семья со славянской, ръшить нельзя. Во всякомъ случаъ никто изъ византійскихъ авторовъ объ этомъ не говорить, и современники Василія не им'єли накакого твердаго преданія о славянскомъ происхожденів Василія со стороны матери. Со стороны отца, на основанін Vita Euthymii, Василій происходиль изъ армянской семьи 4).

Показаніе житія Евенмія оказало свое вліяніе, и выдающіеся современные знатоки Византіи считають армянское происхожденіе Василія несомнітнымъ 5), хотя иногда и теперь раздаются голоса,

<sup>1)</sup> C. Hefele. Conciliengeschichte. B. IV. 2. Auflage, Freiburg im Breisgau, 1879. S 352. Hefele не въритъ въ разсказъ Никиты Пафлагонскаго (S. 443—444).

<sup>2)</sup> Здѣсь неточность: первый на имя Симбатія указалъ Сен-Мартенъ, а на основаніи его говорить уже Рамбо.

<sup>8)</sup> Cm. Nicephori Breviarium, ed. C. de Boor, p. 66: (ΒΤ 756 r.) Κωνσταντίνος ήρξε δομεϊσθαι τὰ ἐπὶ Θράκης πολίσματα, ἐν οἰς οἰκίζει Σύρους καὶ ἀρμενίους, οὺς ἔκ τε Μελιτηναίων πόλεως καὶ Θεοδοσιουπόλεως μετανάστας πεποίηκε... Theoph. Chron. C. de Boor, p. 429: ὁ δὲ βασιλεὺς Κωνσταντίνος Σύρους τε καὶ ἀρμενίους, οὺς ἤγαγεν ἀπὸ Θεοδοσιουπόλεως καὶ Μελιτηνής, εἰς τὴν Θράκην μετώκισὲν, ἐξ ὧν καὶ ἐπλατύνθη ἡ αἷρεσις τῶν Παυλικιάνων. У Ημκωφορα μ Θεοφαμα αχιδος οδιμία μετογιμικό.

<sup>4)</sup> Vita Euthymii, ed. C. de Boor. Berlin. 1888, S. 130-132.

<sup>5)</sup> См. H. Gelzer. Abriss der byzantinischen Geschichte, S. 974, у К. Krumbacher. Gesch. der byz. Litteratur, 1897. Bury въ своемъ изданім Gibbon, op. cit., V (1898), p. 202, n. 35.

правда, менъе компетентные, утверждающие происхождение Василія отъ династія арзакидовъ 1) или называющие его славяниномъ 2). Такимъ образомъ, относительно современнаго состоянія вопроса о происхожденіи Василія въ Западной Европъ можно сказать, что послъ изданія Vita Euthymii установилась версія армянскаго происхожденія.

Если мы теперь обратимся къ историкамъ русскимъ или къ нѣмцамъ, писавщимъ въ Россіи, то увидимъ, что у нихъ за исключеніемъ Моргенштерна, преобладаетъ версія славянская; хотя надо оговорится, что всѣ ниже приводимыя работы появились до выхода въ свѣтъ Vita Euthymii.

Кругъ, на основаніи словъ Гамзы Исфаганскаго, считалъ Василія славяниномъ, родившимся около Фессалоники<sup>8</sup>). Откуда Кругъ взялъ указаніе на Фессалонику, перешедшее отъ него къ нёсколькимъ позднёйшимъ историкамъ, напр. къ Шлоссеру, Каченовскому и нёк. др., я сказать не могу. Каченовскій, отрицая вполнё изукрашенную генеалогію Василія «отъ рода Арзакидовъ Пареянскихъ» и Константина Великаго, говоритъ по поводу славянской надписи на найденной около Чернигова золотой медали: «Какъ природный Славянинъ, могъ ли Василій не включить краткой молитвы на языкё, который естественно былъ ему любезенъ и на которомъ самъ же онъ заставлялъ своихъ и чужихъ славянъ молиться истинному Богу?» 4).

Чертковъ, издатель болгарскаго перевода Манассінной лѣтописи, высказывается, на основаніи Гамзы, также за славянское происхожденіе Василія и, опираясь на слова перевода издаваемой имъ хроники «(Василій происходиль) отъ села убо Бѣлипра, близъ сущааго пръваго града Македонъскааго», говорить: здѣсь въ первый разъ открываеть намъ болгаринъ мѣсторожденіе Василія—Бѣлипру, село въ окрестностяхъ Одрина (огреченнаго Адріанополя). Кромѣ того, издатель прибавляеть, что у византійцевъ, также какъ и у древнихъ грековъ и римлянъ «македоняне» значило Словене (?) 5). Село Бѣлипра

<sup>1)</sup> См., напр., Mons. Asgian. La S. Sede e la nazione armena. Bessarione, № 58—54, 1901, Roma, p. 480: Armeno, della dinastia degli Arsacidi.

<sup>2)</sup> Cm., Haup., F. A. Grosven or. Constantinople. Vol. I, London, 1895, p. 345.

<sup>3)</sup> Ph. Krug. Chronologie der Byzantiner. S. Petersburg, 1810, S. 167.

<sup>4)</sup> Каченовскій. Разысканія по поводу старминой золотой медали, недавно открытой. Вістникъ Европы, составляемый М. Каченовскимъ. Москва, ч. 125 (йоль—авг. 1822 г.), стр. 192 и 195.

<sup>5)</sup> Чертковъ. О переводъ Манассінной лътописи на словенскій языкъ, по двумъ спискамъ: ватиканскому и патріаршей библіотеки, съ очеркомъ исторіи Болгаръ. Москва, 1842, стр. 23 и прим. 22. Его же. Очеркъ древнъйшей исторіи прото-словенъ.

оказалось измышленіемъ самого Черткова: древне-болгарскій переводчикъ Манассінной лѣтописи, не понявъ слова λυπρός въ греческомъ текстѣ, нашелъ деревню Липра: «отъ села убо бѣ Липра»; Чертковъ же пошелъ дальше и изъ двухъ словъ «бѣ Липра» сдѣлалъ село Бѣлипра¹). Славяниномъ родомъ и воспитаннымъ между славянами называетъ Василія Гильфердингъ²). А. С. Хомяковъ рисуетъ слѣдующую блестящую картину: «Василій, родомъ Славянинъ, съ молода прославленный борецъ (извѣстный особенно по искусству своему въ ударѣ подъ-ножку, что греческіе лѣтописцы выражаютъ славянскимъ словомъ ката подрѣзанъ — хата ποδρέζαν)... Такимъ образомъ двое славянь (Василій и Юстиніанъ) положили послѣдній вѣнецъ въ зданіи древней юриспруденціи и воздвигли въ Византіи великолѣпиѣйтій памятникъ права, которому ни одинъ народъ не можетъ представить подобнаго» в). Излишне говорить, что при современномъ состояніи вопроса слова Хомякова теряють свое значеніе.

М. Дриновъ говоритъ: «Изъ еракійскихъ славянъ происходилъ и Василій Македонянитъ, славянское происхожденіе котораго засвидътельствовано Генесіемъ, современникомъ его (??), и нѣсколькими арабскими писателями. Его прозвали «Македоняниномъ» не потому, что онъ родился въ Македоніи, какъ обыкновенно думаютъ, что, между прочимъ, полагалъ и Шафарикъ, производившій его отъ македонскихъ славянъ.... Названіе «Македонянина дано этому императору не по мѣсту рожденія, а потому, что родители его были македоняне, какъ поздиѣйшіе византійцы нерѣдко именуютъ славянъ» 1. Изъ новыхъ арабскихъ источниковъ Дриновъ, кромѣ Гамзы, знаетъ Масуди и ал-Макина; съ послѣднимъ впрочемъ былъ уже знакомъ раньше Моргенштернъ, къ которому я теперь и перейду.

Гл. вторая. Москва, 1851, стр. 108—109. Его же. Оракійскія племена, жившія въ Малой Азін. Москва, 1852, стр. 66. См. А. Поповъ. Обзоръ хронографовъ русской редакцін. Вып. І. Москва. 1866, стр. 164: Достоитъ оубо рещи о Василін. откуду и отъ кихъ прозябе. села убо Бълипра.

<sup>1)</sup> См. М. Дриновъ. Заселеніе балканскаго полуострова славянами. Москва, 1873, стр. 170. Иречекъ. Исторія болгаръ, стр. 192. пр. 11.

<sup>2)</sup> Гильфердингъ. Исторія сербовъ и болгаръ. Собраніе сочиненій. І, С.-Петербургъ, 1868, стр. 61.

<sup>3)</sup> А. С. Хомяковъ. Записки о всемірной исторіи. Ч. вторая. Москва, 1873. Полное собр. сочиненій, изд. подъ редакціей А. Ө. Гильфердинга. Т. IV, Москва, 1873, стр. 628.

<sup>4)</sup> М. Дриновъ. Заселеніе балканскаго полуострова славянами. Москва, 1873, стр. 170—171.

Моргенштернъ, зная показанія Гамзы и ал-Макина, не довъряєть имъ и сомнъваєтся въ славянскомъ происхожденіи Василія. Свъдънія источниковъ о его славянскомъ и македонскомъ происхожденіи еще можно въ нѣкоторой степени согласовать и примирить; но за то едва ли возможно что-нибудь сдѣлать съ разсказомъ о его армянскомъ происхожденіи «et quidem ex illustri Arsacidarum stirpe»; этотъ разсказь Моргенштернъ называєть fabula de Basilii ex Arsacidis prosapia... Obscuro igitur Basilium loco natum fuisse in Macedonia, et quidem in agro Adrianopolitano.... Slavum vero fuisse origine exiguam habet probabilitatem. De slavica ejus origine nullus graecorum neverbum quidem dicit. Односложныхъ показаній Гамзы и ал-Макина недостаточно 1).

Изъ выше сказаннаго видно, что до семидесятыхъ годовъ XIX въка въ русской литературъ преобладала славянская версія происхожденія Василія.

Поздивише русскіе писатели, не занимаясь, правда, спеціально этимъ вопросомъ, повидимому, отказываются отъ славянства Василія. Для примівра я приведу слова А. П. Лебедева: «Исторія жизни Василія напоминаеть скорбе сказку, чёмъ исторію, и однакожъ она составляеть дійствительный эпизодъ въ историческихъ літописяхъ Византіи. Василій происходиль изъ нисшаго сословія и родился въ Македоніи, въ містечкі близь Адріанополя, почему и носиль имя Македонянина» 3).

Сдѣлавъ, вѣроятно, далеко не полный очеркъ развитія вопроса о происхожденіи Василія въ исторической литературѣ, я перейду къ источникамъ и раздѣлю ихъ на четыре группы: на греческіе, латинскіе, арабскіе и ариянскіе.

Основнымъ текстомъ въ нашемъ вопросѣ, по моему мнѣнію, должны считаться точныя и краткія слова житія Евенмія (первой четверти X в.), которое гласить слѣдующее: Στυλιανὸν δἑ, τὸν καὶ Ζαούτζην κατὰ τὴν τῶν ᾿Αρμενίων διάλεκτον προσαγορευόμενον, ὡς ἄτε Μακεδόνα ὄντα καὶ τὸ γένος ᾿Αρμένιον, καθώς καὶ αὐτός (т. е. Василій),

<sup>1)</sup> Caroli Morgensternii Commentatio de numismate Basilii Tschernigoviae nuper effosso. Dorpati, 1826, Pars III, p. VII—X. Его же. Объ взученів византійскихъ историковъ. Журн. Мин. Нар. Просв., т. 29 (1841), отд. II, стр. 158—159. Его же. Ueber das Studium der byzantinischen Geschichtschreiber. Mémoires présentés à l'Académie Impériale des sciences de St. Pétersbourg. T. IV (1845), p. 186—188.

<sup>2)</sup> А. П. Лебедевъ. Исторія разділенія церквей въ ІХ, Х и ХІ вікахъ. Москва, 1900, стр. 105 (это взято изъ Hefele «Conciliengeschichte»; си. выше).

¿πίτροπον καταλμαπάνει¹). Въ этихъ словахъ совершенно опредѣленно сказано, что Василій былъ изъ Македоніи, но родомъ армянивъ, какъ и Стиліанъ (Зауча), котораго императоръ въ шутку иногда называлъ за темный цвѣтъ лица «зеіопемъ»²). Столь точное показаніе близкаго по времени автора въ соединеніи съ присутствіемъ армянской версіи въ другихъ источникахъ, съ выше приведенными извѣстіями источниковъ объ армянскихъ поселеніяхъ во Оракіи, съ упоминаніемъ цѣлаго ряда лицъ армянскаго происхожденія, приближенныхъ къ Василію, заставляетъ меня признать, что армянское происхожденіе Василія является наиболѣе доказаннымъ.

Въ хронологической последовательности на первое место должно быть поставлено, впрочемъ, не Житіе Евенмія, а Житіе патріарха Игнатія, принадлежащее перу Никиты Пафлагонскаго, жившаго во второй половине ІХ века, т. е. современника Василія. Все произведеніе Никиты полно раздраженія и нападокъ на Фотія. Въ этомъ житів Игнатія мы и находимъ подробную исторію вымышленной генеалогіи Василія. Суть этого разсказа такова.

Фотій, находясь въ изгнаніи и желая снова заручиться расположеніемъ Василія, составиль его вымышленную генеалогію въ форм'ь историко-пророческаго трактата, где онъ производилъ Василія отъ армянскаго царя Тиридата, пом'ёстиль цёлый рядь вымышленныхъ потомковъ этого царя вплоть до отца Василія, о которомъ было сказано, что сынъ его будеть великимъ царемъ, превзопедшимъ вськъ прежинкъ государей своею славою. Имя отца Василія, Beclas, являюсь акростихомъ членовъ семьи самого Василія, т. е. Василій, Евдокія, Константинъ, Левъ, Александръ и Стефанъ. Этого мало, Фотій написаль эту генеалогію на древнемь пергаменть, переплель ее въ переплетъ со старвиной рукописи и черезъ священняка Ософана, зав'єдывавшаго императорской библіотекой, тайно поставиль ее среди прочихъ книгъ Василія. Однажды Ософанъ показаль эту книгу императору, какъ наиболъе цънное сокровище его библютеки, но замътиль, что разобрать ее и прочесть никто не можеть кром'в Фотія. Уловка последняго удалась: онъ быль вызвань въ столицу, получиль аудіенцію у Василія, объясниль подділанную рукопись и добился снова

<sup>1)</sup> Vita Euthymii, ed. C. de Boor, p. 2.

<sup>2)</sup> Τί σοί ἐστιν, Αἰθίοψ. Ed. Kurtz. Zwei griechische Texte über die Hl. Theophano die Gemahlin Kaisers Leo VI. Записки Импер. Академін Наукъ по Истор.-Филол. Отділенію. Т. III № 2 (1898), S. 11, § 17; см. также S. 56, 18.

его расположенія і). Таковъ разсказъ Никиты, не оставшійся безъ вліянія на посл'ёдующихъ писателей.

Генесій, одинъ изъ историковъ кружка Константина Багрянороднаго, въ напыщенныхъ словахъ превозносить происхождение Василія отъ Арвака, Филиппа и Александра Македонскихъ: Υπήργε δὲ ὁ Βασίλειος ἐχ γένους μὲν πρεσβυτέρου Πάρθου Άρσάχου αὐχῶν, τοῦ περιθεμένου την Ασσυρίων αργην έαυτω εκ ψυγικής και σωματικής καρτερότητος, χαθεξής δε και Τηριδάτου του βασιλέως τής αυτής σειράς έξημμένου άλλά μὴν και Φιλίππου και Άλεξάνδρου τῶν ἀρίστων ἡγεμόνων έξείχετο. Ός Μαχεδόσης γης έχφυείς γεννητόρων ην χατά γενεάν ούχ άσήμων, τραφείς τε νεανιχώς, ώς εί τις Άγιλλευς Χείρωνι τῷ Κενταύρφ... (идутъ восхваленія) 3). Съ еще большими подробностями, прикрасами н длиннотами повъствуетъ, на основании Генесія, самъ царственный авторъ біографін Василія, Константинъ Багрянородный в). Въ другомъ мъсть онъ говоритъ, что пророчество Исаака свершилось о томъ, будто одинъ изъ арзакидовъ завладбеть византійскимъ скипетромъ 4). Генеалогію отъ Тяридата, της μεγάλης Άρμενίας άρχοντος, мы находимъ въ одномъ мъстъ и у Симеона Логооста, который однако говоритъ уже о подавлив Фотія в). Накоторые позднейшіе хронисты также прямо говорять о его подделкъ 6).

Сопоставленіе данных выше приведенных в историков даеть возможность вывести такое заключеніе. Фотій, д'яйствительно, нам'яренно составиль царственную генеалогію Василія въ своих в личных выгодахь, положивь въ основаніе ея настоящее армянское происхожденіе Василія. Подобное возвеличеніе перваго основателя македонской династів пришлось какъ нельзя боле по вкусу увлекавшемуся литературой внуку его, Константину Багрянородному, и его учено-литературному кружку, къ которому принадлежаль и Генесій. Засимъ ихъ разсказы

<sup>1)</sup> Nicetae Paphlagonis Vita S. Ignatii. Migne. Patr. Gr., t. 105, p. 565-568. Cm. Hergenröther. Photius, II, S. 248-259.

<sup>2)</sup> Genes. Bonn. p. 107. Cm. Hirsch. Byzantinische Studien. Leipzig, 1876, S. 163.

<sup>3)</sup> Cont. The oph. p. 212—214. Ηα οςμοβαμία μετο Cedr. II p. 188: ἤνεγκε τοίνυν ή τῶν Μακεδόνων χώρα αὐτὸν, εἶλκε δὲ τὸ γένος ἐξ ᾿Αρμενίων, ἐκ πάνυ λαμπρᾶς καταγόμενος τῆς τῶν ᾿Αρσακιδῶν σειρᾶς.. Cm. Hirach, òp. cit., S. 281 m 870.

<sup>4)</sup> Cont. Theoph. p. 241 (rs. XIX).

<sup>5)</sup> Sym. Log. p. 689 (с. 7): (Фотій) єтроπεύσατο πλάσμα τοιόνδε. Н'єсколько выше Симеонъ говорить еще разъ о происхожденіи Василія изъ Македоніи (р. 655, с. 11).

<sup>6)</sup> Zonar. ed. Dindorf, t. IV, p. 17. Mich. Glycas. Bonn. p. 552: 'Ο Φώτιος... τοιόνδε τι βαθύτροπον καὶ σκολιόν τεχνᾶται. Τῶν ὀνομάτων τὰς ἀρχὰς ἀπολαμβάνει μόνας τοῦ βασιλέως, τῶν υἰῶν, ἀλλὰ καὶ τῆς Αὐγούστας καὶ τὸ Βεκλᾶς συντίθησι... = Const. Manass. Bona., v. 5311—5319 (p. 226—227).

перешли къ тъмъ поздивищимъ историкамъ, которые отъ нихъ зависъли, напр. къ Кедрину.

Съ другой стороны есть цѣлый рядъ греческихъ источниковъ, говорящихъ лишь о томъ, что Василій происходиль изъ Македоніи и добавляющихъ иногда о бѣдномъ, низкомъ происхожденіи Василія; этой группѣ источниковъ, повидимому, неизвѣстно армянское происхожденіе императора. Продолжатель Амартола говоритъ: °О αὐτὸς Βασίλειος γεννᾶται ἐν Μακεδονία ἐν τοῖς χωρίοις 'Αδριάνου πόλεως ἐπὶ τῆς βασιλείας Μιχαὴλ τοῦ 'Ραγγαβέ...¹) Зонара: (Василій) ἐκ Μακεδονίας μὲν ἦν, ἔφυ δὲ πατέρων ἀσήμων καὶ ἀφανῶν, εἰ καί τις τῶν τὰ περὶ αὐτοῦ ἐξιστορησάντων ἐκ τοῦ τῶν 'Αρσακιδῶν αὐτὸν γένους κατάγεσδαι τερατεύεται...²) Ефремъ даетъ такіе стихи:

χώρας δ' ὁ Βασίλειος ἐξέφυ πάλαὶ Μαχεδονίας, ἐξ ἀσήμων πατέρων αὐτουργία τε χρωμένων γεωργία...<sup>8</sup>)

Миханлъ Глика говорить: ἀπὸ χώμης ὁ Βάσίλειος οὐτος ώρμητο γειτονούσης τῆ μεγαλοπόλει 'Αδριανουπόλεως...4). Константинъ Манасси:

κώμης μέν οὖν ἐζώρμητο λυπρᾶς προσγειτονούσης τἢ πρωτοπόλει τἢ λαμπρᾶ τῶν Μακεδόνων πόλει;

нъсколько дальше о родителяхъ Василія:

άλλ' αὐτουργοί καὶ πένητες καὶ τῶν χειροβιώτων.... 5).

Вотъ цёлый рядъ текстовъ, которые не знають армянскаго пронехожденія Василія, приписывають ему происхожденіе низкое изъ окрестностей Адріанополя. Но это, конечно, не исключаеть его дійствительнаго армянскаго происхожденія, т. е. отъ армянъ, поселенныхъ въ окрестностяхъ Адріанополя.

<sup>1)</sup> Cont. Hamart. ed. Muralt, p. 724=Georg. Mon. p. 817=Leo Gramm. p. 231. Cp. Sym. Log. p. 655 (c. 11): γέγονε δὲ οὖτος ὁ Βασίλειος ἐκ Μακεδονίας, ἐκ χωρίων τῆς ᾿Αδριανουπόλεως. Cu. Hirsch, op. cit. S. 57-59.

<sup>2)</sup> Zonar. ed. Dind., t. IV, p. 17. Cm. Hirsch, op. cit. S. 891.

<sup>3)</sup> Ephraem. Bonn. v. 2513-2515 (p. 111).

<sup>4)</sup> Mich. Glycas, p. 546.

<sup>5)</sup> Const. Manass. Bonn., v. 5192—5198 (р. 221—222) и v. 5200 (р. 222). Си. выше объ ошибкъ болгарскаго перевода Манасси всявдствие непонятнаго для переводчика слова λυπρᾶς.

<sup>6)</sup> Vita S. Irenae Hegumenae. Acta Sanctorum. Iulii t. VI, p. 616.

Обратимся теперь къ источникамъ датинскаго запада. Насколько я знакомъ съ датинскими хрониками, описывающими время Василія I, и съ письмами современныхъ ему папъ, то всё эти источники, повидимому, его происхожденіемъ не интересуются. Исключеніе представляєть собою Ліудпрандъ, епископъ Кремонскій, посётившій въ Х вёкё Константинополь и сообщающій нёкоторыя свёдёнія о Василіи. Въ двухъ мёстахъ своего сочиненія «Аптародозія» Ліудпрандъ говорить въ однихъ и тёхъ же выраженіяхъ, что дёдъ Василія быль низкаго происхожденія изъ Македоніи 1). Итакъ въ серединё и во второй половинё Х-го вёка Ліудпрандъ, усердно собиравшій всякія свёдёнія о грекахъ, ничего не слышалъ объ армянскомъ происхожденіи Василія, но за то подтвердилъ своими словами не высокое его происхожденіе; иначе говоря, его показанія примыкають къ послёдней группё указанныхъ выше греческихъ источниковъ.

Арабскіе историки, упоминающіе о Василіи, приписывають ему славянское происхожденіе, при чемъ яёкоторые говорять, что мать его была славянка, откуда и прозваніе «Славянинъ». Относительно парскаго или простого происхожденія Василія, арабскіе источники, если только въ этомъ случаё нётъ простой ошибки рукописнаго преданія, расходятся: есть сторонники какъ одного, такъ и другого взгляда.

Историкъ X вѣка Гамза Исфаганскій сообщаетъ слѣдующее: «потомъ царство перешло изъ семьи этого дома и попало въ руки славянь, и получилъ его Василій Славянинъ» 2). Интересно, что Гамза черпаль свои свѣдѣнія о хронологіи византійскихъ императоровъ, т. е. свѣдѣнія той главы, откуда приведена только что сдѣланная выдержка, отъ какого то судьи Ваки, который въ свою очередь заимствовалъ ихъ изъ книги одного греческаго императора, переведенной при содѣйствіи толмача съ греческаго языка на арабскій 3). Если допустить, что всѣ свѣдѣнія этой главы перешли къ Гамзѣ черезъ судью Ваки изъ византійскаго источника, то это означало бы существованіе славянской версіи у византійцевъ. Но этого пока мы не знаемъ; о

<sup>1)</sup> Avus hujus (r. e. Bacalis) Macedonia humili fuerat prosapia oriundus. Liudprandi Antapodosis. Lib. I 8 (Pertz, III p. 276); lib. III 92 (Pertz, III, p. 309).

<sup>2)</sup> Hamzae Ispahanensis Annalium libri X, ed. Gottwaldt. Petropoli-Lipsiae, 1844 — 1848. Т. І. р. 78 (текстъ), t. ІІ, р. 59 (лат. переводъ). См. Гаркави. Сказанія мусульманскихъ писателей о славянахъ и русскихъ. С.-Петербургъ, 1870, стр. 211.

<sup>3)</sup> См. Натае Ispahanensis Ann. р. 76 (текстъ) и р. 57—58 (переводъ). См. Гаркави, ор. cit., стр. 212.

славянскомъ происхожденіи Василія византійскіе источники, какъ было показано выше, молчать. Возможно, что въ данномъ случав греческое слово «Македонецъ, Македонія» превратились у арабовъ въ «Славянина». Табари (+-923 г.) говоритъ: «Василій, по прозванію Славянинъ, происходившій изъ царскаго дома — и называли его Славяниномъ, потому что мать его была славянка» 1). Евтихій Александрійскій или Саид-ибн-ал-Батрикъ (+940 г.) сообщаеть: «и не быль Василій изъ царскаго рода, такъ какъ родомъ онъ былъ славянинъ» 3). Масуди (+956 г.) говорить о Василіи въ двухъ своихъ дошедшихъ до насъ сочиненіяхъ: въ «Золотыхъ Лугахъ» и «Тенбихѣ». «Золотые Луга» отмінають: «потомь царствомь овладіль Василій Славянинъ, и онъ не былъ изъ царской семьи» 3). Въ «Тенбихъ»: «сорокъ пятый (императоръ) Василій Славянинъ.... у него была славянка мать, оть которой онъ и назывался славяниномъ» 4). Туть же Масуди добавляеть, что «исторію Василія, его начало, то, какъ онъ удалился изъ своей страны, т. е. провинціи Оракіи, въ Константинополь» и т. д., --- все это онъ разсказаль въ своемъ другомъ не дошедшемъ до васъ сочиненіи «Книга о видахъ познаній и о томъ, что произошло въ прошедшіе вѣка» 5).

Вотъ главныя арабскія свидѣтельства X вѣка о происхожденіи Василія; всѣ они утверждають его славянское происхожденіе; одинъ только Табари говорить о его царскомъ происхожденіи.

Остальные арабскіе историки принадлежать позднійшему времени и списывають или сокращають болье раннихъ историковъ. Историкъ XIII в., Ибн-ал-Асиръ (—1233 г.), списываеть въ данномъ

<sup>1)</sup> Tabari. Annales, ed. de Goeje, III p. 1858—1859. А. Васильевъ. Политическія отношенія Византін и арабовъ за время македонской династін (867—959 г.). С.-Петербургъ, 1902, приложенія, стр. 6.

<sup>2)</sup> Contextio gemmarum sive Eutychii Patriarchae Alexandrini Annales. Interprete Ed. Pocockio. Oxoniae, 1658, vol. II, р. 462. А. Васильевъ, ор. сіт., прил. стр. 20. Латинскій переводъ Евтихія у Мідпе. Patr. Graeca, t. 111.

<sup>3)</sup> Maçoudi. Les Prairies d'or, ed. Barbier de Meynard, Paris, 1861 sq., vol. II, p. 352. A. Гаркави. Сказанія мусульм. писателей, стр. 184. А. Васильевъ, ор. сіт. прил. стр. 28.

<sup>4)</sup> Masúdi. Kitab-at-tanbih wa'-ischaf. Bibliotheca geographorum arabicorum, ed. de Goeje. P. VIII, Lugduni Batavorum, 1894, p. 171. Carra de Vaux. Maçoudi. Le livre de l'avertissement et de la revision. Paris, 1897, p. 233. A. Васыльевъ, ор. сіт., прил. стр. 32.

<sup>5)</sup> Masúdi. Tanbih, p. 171. Carra de Vaux, p. 238. A. Васильевъ, прил. стр. 32—38.

мёстё дословно Табари 1). Неизданный Сибт-ал-Джаузи (—1257 г.) пишеть: «Василій Славянинь, — а Василій быль изъ семьи царскаго рода» 2). Ал-Макинъ (—1273 г.) излагаеть наше мёсто по Евтихію Александрійскому 3). Ибн-Халдунъ (—1406 г.), неизданный ал-Айни (—1451 г.) и Абу-л-Махасинъ (—1469 г.) называють Василія Славяниномъ 4). Ал-Айни указываеть свои источники: Ибн-Кесира (—1373 г.) и какую-то Исторію ал-Антаки (т. е. Антіохійца). Я имёю еще выписку изъ рукописи Британскаго Музея Яхын-ал-Джалили изъ соч. «Siraj al-Mulūk», гдё глава о византійскихъ императорахъ составлена по Масуди. Въ моей выпискё говорится: «Василій Славянинъ... мать его была славянка по происхожденію. Ошибается Гамза Исфаганскій, ... говоря: потомъ перешло царство отъ грековъ и попало къ славянину; онъ думаль, что отецъ Василія быль славянинъ» 5).

Итакъ арабскіе писатели являются сторонниками славянской версін; они и были виновниками того, что славянское происхожденіе Василія такъ долго и настойчиво утверждалось русскими учеными. Я думаю, что арабскіе источники не даютъ намъ достаточно основаній полагаться на ихъ точность и достовърность въ данномъ случать; понятіе «славянинъ, славянскій» для нихъ, какъ даже и для грековъ, не было яснымъ. По всей въроятности, славянское происхожденіе Василія у арабовъ есть результать его происхожденія изъ Македоніи и Фракіи. Ибн-Хордадбехъ, арабскій географъ Х въка, говоритъ, напримъръ, что Македонія на западъ граничить со страною славянъ 6). Другой географъ ХІІІ въка Якуть сообщаеть: «другіе говорять, что Славонія есть страна между болгарами и Константинополемъ» 7). Уже

<sup>1)</sup> Ibn-al-Athir. Chronicon, ed. Tornberg, vol. VII, p. 172-178. A. Васильевъ op. cit., прил. стр. 91.

<sup>2)</sup> Brit. Mus. Suppl. 1270—1271, vol. I fol. 196. A. Васильевъ, прил. стр. 122.

<sup>3)</sup> Historia Saracenica... arabice olim exarata a Georgio Elmacino et latine reddita opera ac studio Thomae Erpenii. Lugduni Batavorum. 1625, p. 161—162. A. Васильевъ, прил. стр. 142.

<sup>4)</sup> Ibn-Khaldun. Al-ibar wadiwan al-mubtada walkhabar. Bulak, 1867, vol. III, p. 387. Al-Aini. Cod. Petrop. v. II, fol. 704 v. — 705. Abu-l-Mahasin-ibn-Tagri-Bardi. Annales, ed. Juynboll. Lugduni Batavorum, 1855—1861, vol. II, p. 28. A. Васильевъ, op. cit. прил. стр. 170, 174 и 180.

<sup>5)</sup> Brit. Mus. Add. 23306. Jahya al-Jalili, fol. 112.

<sup>6)</sup> Ibn-Khordådhbeh. Bibliotheca geographorum arabicorum, ed. de Goeje. P. VI, Lugd. Batavorum, 1889, p. 105 (тексть) и р. 77 (переводъ).

<sup>7)</sup> Jacut's Geographisches Wörterbuch, ed. Wüstenfeld, B. III, Leipzig, 1868, S. 405.

изъ этихъ двухъ мёстъ видно, какъ легко у арабскихъ писателей могло возникнуть мивніе о славянскомъ происхожденіи Василія изъ Македоніи.

Перейдемъ теперь къ источникамъ ариянскимъ, которыми я, не владъя ариянскимъ языкомъ, могу пользоваться, къ сожальню, лишь въ существующихъ переводахъ. Армянскіе источники, поскольку они мнѣ извѣстны, стоять просто за армянское происхожденіе Василія; но у нъкоторыхъ можно найти указанія и на знатное происхожденіе его. Большинство историковъ называють Василія уроженцемъ деревни Т'ила, въ таронской провинцін; такъ говорять Асогикъ Степаносъ Таронскій (XI в.) 1), Самунль Анійскій (XII в.) 2), Киракось Гантзакскій (XIII в.) в). Въ другомъ мість, по русскому переводу Эмина, Асогикъ замъчаетъ: «Левъ VI, какъ сынъ армянина, превзошелъ всякаго армянина тароватостью» 4). Но у недостовърнаго Вардана Великаго XIII в. мы находимъ упоминаніе о происхожденія Василія отъ арвакидовъ. Варданъ говорить следующее: «Оть императора Василія въ 325 году пришелъ съ большими дарами евнухъ Никита просить у Ашота корону на томъ основаніи, что епископъ Таронскій Ваханъ увърялъ Василія въ томъ, что опъ, Василій, происходиль изъ рода Аршакуни, ибо мать его была армянка» 5). Несколько далее Варданъ замѣчаетъ: «Императоръ Левъ (сынъ Васелія), былъ сынъ армянена и очень любиль армянъ» 6). Известный армянскій историкъ-мехитаристь (1738—1825 г.), Чамчіань, называеть Василія армяниномъ нзъ фамилін арзакидовъ?). Итакъ, ариянскіе источники всв утверждають армянское происхождение. Упомяну еще объ одномъ извъсти, которое показываеть, что въ концъ Х и началъ ХІ въка въ качествъ правителей Македоніи встр'вчались армяне. А именно, не далеко отъ Эрзерума, въ деревић Едгек или Адгак есть красивая купольная

<sup>1)</sup> Асохикъ. Всеобщая исторія. Переветь Н. Эминъ. Москва, 1864, стр. 335. E. Dulaurier. Histoire universelle par Etienne Açogh'ig de Daron. I-re partie. Paris, 1883, p. 172.

<sup>2)</sup> Samuel d'Ani. Tables Chronologiques. Brosset. Collection d'historiens arméniens. II, St. Pétersbourg, 1876, p. 427.

<sup>3)</sup> Kiracos de Gantzac, XIII s. Brosset. Deux historiens arméniens. St. Pétersbourg, 1870, p. 42.

<sup>4)</sup> Асохикъ, пер. Н. Эмина, стр. 108.

Всеобщая исторія Вардана Великаго. Пер. Н. Эминъ. Москва, 1861, стр. 108.

<sup>6)</sup> Ibidem, crp. 109.

<sup>7)</sup> History of Armenia by Father Michael Chamich (Chamchian), translated by J. Avdall. Vol. II, Calcutta, 1827, p. 8-9.

церковь, около которой найдена греческая надпись; въ последней упоминается при царяхъ Василіи и Константине Григорій, патрицій и стратигъ Лариссы и Македоніи, сынъ патриція Симбата, по прозванію Κηχατζι<sup>1</sup>).

Просмотрѣнные мною сирійскіе источники, Михаилъ Великій и Абульфараджъ (Барэбрей), о происхожденіи Василія не говорять. Въ изданномъ нѣмецкомъ переводѣ Хроники Иліи Нисибійскаго время Василія Македонянина отсутствуетъ, и его нѣтъ въ единственной рукописи этого историка, хранящейся въ Британскомъ Музеѣ.

Изъ сопоставленія всёхъ выше приведенныхъ данныхъ я прихожу къ слёдующему выводу: 1) Василій происходиль отъ армянъ, поселенныхъ въ Македоніи. 2) Его царское происхожденіе является, по всей вёроятности, измышленіемъ Фотія, которое отразилось на изв'єстной части посл'єдующей литературы. 3) Св'єд'єнія, сообщаемыя арабскими писателями, дають возможность сд'єлать два предположенія: арабы могли весьма легко изъ слова «македонецъ» сд'єлать «славянина»; тогда «славянинъ» у арабовъ равнялся бы «македонцу» или жителю Македоніи, т. е. въ данномъ случа армянину, поселенному въ Македоніи у Адріанополя; или д'єйствительно, Василій происходиль отъ см'єщаннаго союза — армянина и славянки.

А. Васильевъ.

<sup>1)</sup> M. Brosset. Inscriptions géorgiennes. Mémoires présentés à l'Académie des sciences de St. Pétersbourg, VII série t. VIII (1864), p. 13.

## Церковное слово Дороеея, митрополита Митилинскаго.

Благоговъйной памяти А. А. Куника, В. Гр. Васильевскаго и В. К. Ериштедта.

О личности Митилинскаго (на о. Лесбосѣ) митрополита Доровея извѣстно только то немногое, что онъ присутствоваль на Флорентинскомъ соборѣ (1438 г.), въ качествѣ сторонника уніи подписался подъ его актами: Ό ταπεινὸς μητροπολίτης Μιτυλήνης καὶ τὸν τόπον ἐπέχων τοῦ Σίδης, Δωρόθεος, ἀρκετὸς ὑπέγραψα¹), и составиль въ латинскомъ духѣ «Исторію Флорентинскаго собора», которую Алляцій приписываль Өеодору Ксанвопулу, но ошибочно: честь отысканія дѣйствительнаго автора Исторіи принадлежитъ Бертраму (1759 г.). Кромѣтого, изъ Бандиніева каталога греческихъ рукописей Лаврентіе-Медичейской библіотеки (во Флоренціи) можно было видѣть, что съ именемъ этого Доровея связано церковное слово, сказанное по поводу нашествія Турокъ на Константинополь, въ XV вѣкѣ²). Это Слово издается нынѣ по списку, сдѣланному нами во Флоренціи въ 1902 году.

Интересъ его совершенно неожиданный: для XV въка, для эпохи паденія Византіи, памятникъ менъе любопытенъ; болье интересенъ онъ для литературной исторіи Бесъдъ патр. Фотія, ІХ въка.

Изъ Слова видно, что оно произнесено Доровеемъ во первыхъ въ Константинополь (έφοδος κατά ταύτης τῆς βασιλίδος τῶν πόλεων) и во вторыхъ въ 1451-1453 годахъ: проповъдникъ говоритъ о смерти Амурата, отца Магометова, который умеръ въ февраль 1451 года  $^3$ ). Но почти буквальное сходство  $\Delta$ ιδασκαλίας (отличія отмъчены разряд-

<sup>1)</sup> Harduin. Acta Conciliorum, IX. 425.

<sup>2)</sup> Bandini. Catalogus, I. 496.

<sup>3)</sup> Muralt. Essai de chronographie byzantine, p. 870.

кою) съ двумя Бесёдами патріарха Фотія, сказанными въ 860 году по поводу нашествія на Константипополь Русскихъ, объясняется, какъ кажется, не переписываніемъ Доровеемъ Бесёдъ ад пос, а тёмъ, что 'Оридіси, какъ прекрасный образепъ церковнаго витійства на данную тему, изучались витіями наизусть; ибо трудно допустить, чтобы Доровей, въ виду нашествія Магомета ІІ на столицу, раскрылъ Бесёды Фотія и началъ выборку изъ нихъ для своего слова; трудно допустить, чтобы среди такихъ тревожныхъ обстоятельствъ онъ могъ начать выписку изъ второй Бесёды, затёмъ перейти къ первой и здёсь нёсколько фразъ выдернуть не въ порядкё изложенія самого Фотія. Кажется, Доровей зналъ наизусть 'Оридісу и извлекъ изъ нихъ по памяти тё общія разсужденія, которыя можно было съ равнымъ успёхомъ отнести къ разнымъ врагамъ имперіи.

Διδασκαλία митрополита Доровея отнынѣ должна занять подобающее ей мѣсто въ ряду очень немногочисленныхъ списковъ 'Оμιλιῶν патріарха Фотія и можетъ оказать извѣстную пользу при изданіи Фотіевыхъ Бесѣдъ, предпринятомъ Императорскою Академією Наукъ. Такъ напр., по изданіямъ акад. Наука и Аристархи, патріархъ Фотій будто бы сказалъ: στρατηγόν αὐτὸν προβαλλόμεθα¹),—Доровей, повторяя эти слова, говоритъ: στρατηγόν αὐτὴν προβαλλόμεθα. Въ виду того, что здѣсь Фотій говоритъ о предстательствѣ Богородицы, мы можемъ съ полною увѣренностью заключить, что подлиннымъ чтеніемъ Фотія было αὐτὴν, какъ и сохранено Доровеемъ.

Δωροθέου, τοῦ ἱερωτάτου μητροπολίτου Μιτυλήνης, διδασκαλία λεχθεῖσα ὅτε ἡ ἔφοδος ἐγένετο τῶν ἀθέων Ἄγαρηνῶν²) κατὰ ταύτης³) τῆς βασιλίδος τῶν πόλεων κατὰ μῆναν ἰούνιον, ἰνδικτιῶνος ιε΄ ⁴).

189 r.

Βλέπετε, πάντες άγαπητοὶ, τὴν ἐπενεχθεῖσαν ἡμῖν ἀπειλὴν καὶ τὴν τοῦ ἔθνους ἀθρόαν ἐπιδρομήν $^5$ ). οἴδατε τὴν ὀργὴν καὶ τὸν θυμὸν κυ · ρίου παντοκράτορος ἐπελθόντα ἐφ' ἡμῖν; ἀγαθὸν γὰρ τὸ θεῖον καὶ θυμοῦ κρεῖττον καὶ παντὸς πάθους, ὥσπερ πάσης ὑλαίας διαθέσεως $^6$ ) ἀνυπερ

Codex Vindobonnensis, ed. A. Nauck, p. 231; Φωτίου λόγοι καὶ ὁμιλίαι, ἐκδ. ᾿Αρι στάρχου. Κπολις 1900, ΙΙ. 56.

 <sup>2) &#</sup>x27;Αγαρινών cod.
 3) ταϋτης cod.
 4) Laurent. Plut. X cod. XXXI, s. XV, f. 189<sup>r</sup> — 198<sup>r</sup>.
 5) ἐπὶδρομήν cod.
 6) διὰ θέσεως cod.

189 v.

190 r.

βλήτω λόγω την φύσιν υπεράνω χειμένην. ὀργίζεται δὲ καὶ θυμοϋται ἐπειδάν τι των πεπραγμένων θυμού και όργης κριθέν άξιον και την προσήκουσαν δίκην τοῖς δεδρακόσι 1) δίδωσι. καθ' δν δη τρόπον και νῦν ἡμῖν ἡ κατὰ πρόσωπον 2) ήμων συμφορά ἐλέγχει γάρ καὶ παριστῷ τῶν άμαρτιῶν ήμῶν την πληθύν. όργη γαρ θεου διά τάς ημετέρας άμαρτίας άπηλθε και της ἀπειλης ϋλη τῶν ἀμαρτανόντων αἱ πράξεις τυγχάνουσιν. οὕτω ταῖς ἀνομίαις μαστιζόμεθα και τοις πάθεσιν όδυνώμεθα, μυκτηρισμός και χλευασμός τοῖς χύχλω γενόμενοι. χατὰ τὸν παρελθόντα πέρυσι $^{8}$ ) χαιρὸν $^{4}$ ) ή 'Ρωμαίων φήμη φορητή τοῖς ἐχθροῖς κατεφαίνετο. | καὶ νῦν διὰ τὰς άμαρτίας ήμων ούτοι κατ' αυτής αυτών τής έξουσίας δπλα ήραντο 5) και τὰς χεῖρας ἀνεκρότησαν ἐν ἐλπίδι τοῦ λαβεῖν τὴν βασιλίδα πόλιν ὡς νοσσιὰν $^6$ ) φρυαξάμενοι. τά τε γὰρ πέριξ αὐτῆς ἐληἴσαντο $^7$ ) καὶ τὰ πρό τοῦ ἄστεος έλυμήναντο καὶ τοὺς συλληφθέντας ἀνθρώπους ώμῶς ἀπεχρήσαντο καὶ σύν 8) ἀδεία πάση ταύτη περιεχύθησαν. οὕτω δὴ τοῦ βαρβάρου φύλου γεγενήμεθα") παίγνιον διὰ τὰς ἀμαρτίας ἡμῶν καὶ τὴν ἀπειλὴν αὐτῶν τὴν μικράν και τὴν κατασκευὴν αὐτῶν τὴν ἀνυπόστατον εἰς μέγα τι ήγούμεθα καί φόβος ήμᾶς περιέχει. άλλὰ τί εἰς τείχη τοιαῦτα πλοχός λεπτοτάτων ξύλων περιφοβεί; αι άμαρτίαι δε ήμων φοβερά ταῦτα ποιεί (;). ἔνθα γὰρ ὀργή θεοῦ, ἐκεί καὶ τὸ τυχόν φοβερόν. ὧ της συμπεσούσης ήμιν θεηλάτου ποινης ερρύσθημεν  $^{10}$ ), χαχώς οίς πολλάχις συνεσχέθημεν, και ούχ εύγνωμονήσαμεν. δάνατος αίσχιστος ἐπῆλθε τῷ παρελθόντι ἀμυρᾶ11) τῷ πατρί τοῦ μιαροῦ, καὶ ἡμελήσαμεν, ούχ ἐμνήσθημεν τὰς εὐεργεσίας, οὐδ' ὅτι συζγ>γνώμης ἐτύχομεν, τους πλησίον ψατειρήσαμεν, άλλ' έν ώ των επικρεμασθέντων φόβων καὶ κινδύνων ἀπηλλάγημεν, ἀγριώτεροι τούτοις κατέστημεν. εὐφράνθημεν 12), έλυπήσαμεν έδοξάσθημεν, ήτιμάσαμεν ισχύσαμεν, εύθηνήσαμεν, έξυβρίσαμεν, ἡφρονευσάμεθα  $^{18}$ )· ἐλιπάνθημεν, ἐπαχύνθημεν, ἐπλατύνθημεν, χαὶ εί μη τον θεον ώς ο πάλαι Ίαχωβ έγχατελίπομεν. άλλ' ώς ο ήγαπημένος πλησθέντες ἀπελακτίσαμεν καὶ «ὡς δάμαλις παροιστρῶσα» τῶν τοῦ κυρίου προσταγμάτων, παροιστρήσαμεν 14) καὶ τῶν δικαιωμάτων αὐτοῦ κατωλιγωρήσαμεν. διὰ τοῦτο αφωνὴ πολέμου τὸ χαθημέραν χαὶ συντριβὴ μεγάλη ἐν τη γη» ήμων. διά τουτο θλίψις 15) κατέσχεν ήμας και ώδίνες ώς τικτούσης. μη ἐκπορεύεσθε εἰς ἀγρόν, φησί, καὶ ἐν ταῖς ὁδοῖς μὴ  $^{16}$ ) βαδίζετε  $^{17}$ ), ὅτι ῥομ-

1) δεδροχόσι cod. 2) καταπρόσωπον cod. 3) πέρισυ cod. 4) καὶρὸν cod.

Digitized by Google

<sup>5)</sup> ήραντο cod. 6) νοσιάν cod. 7) ἐλχίσαντο cod. 8) συν cod. 9) γεενή καθα cod. 10) ερρυσθημεν cod. 11) αμυρά cod. 12) εὐφάνθημεν cod. 13) ἡφονευσάμεθα cod. 14) παριστρήσαμεν cod. 15) θλίψις cod. 16) μη cod. 17) βαδίζητε cod.

φαία παροιχεί χύχλωθεν. «τί μαρτυρήσω σοι 1) ή τί όμοιώσω σοι» 2) [Ιερεμίας σὺν ἐμοί ε) κράζεται σήμερον, πόλις βασιλίς; «τίς σώσει σε καὶ παραχαλέσει σε, ότι ἐμεγαλύνθησαν αἱ ἀνομίαι σου ⁴); τίς ἰάσεταί σε»; νῦν χλαίετε; νῦν ὀδύρεσθε; δακρύω γὰρ κάγὼ σὺν ὑμῖν, άλλὰ πολλῶν 5) ταλαιπωρουμένων παρείδομεν δάχρυα. δαχρύω κάγὼ σὺν ύμῖν, εἴπέρ ἐστι | δαχρύων χαιρός ό παρών χαιρός, οὐ νῦν ἔδει χλαίειν, ἀγαπητοί, ἀλλὰ τὴν άμαρτίαν μισεῖν ἀπ'ἀρχῆς 6). οὐ νῦν πενθεῖν, ἀλλὰ τὰς δι' ὧν ἡμῖν τὸ πένδος έξέφυ πάλαι φεύγειν ήδονάς. οὐ νῦν έχρην όλοφύρεσθαι, άλλὰ διὰ βίου σωφρονεῖν. οὐ νῦν τὸν πλοῦτον σχορπίζειν, ὅτε μηδ $^{7}$ ) αὐτὸς οἰδας, εἰ τούτου χύριος έτι χαταστήση, άλλὰ πάλαι τῶν άλλοτρίων ἀπέσχεσθαι, ὅτε ἡ παρούσα θραύσις ούπω έστήρικτο καθ' ήμων. ού νύν παννυχίζειν και λιταϊς προστρέχειν και στήθη τύπτειν και βαθύ στενάζειν και γειρας επαίρειν και γόνατα κάμπτειν και γοερά δακρύειν και στυγνόν προβλέπειν, ότε τοῦ δανάτου τὰ χέντρα ἡχονημένα ή(χει)  $^8$ ) χαδ' ἡμῶν. άλλὰ τί νῦν πενδων ου πρότερον εξίστασο γελώτων 9) μεν άχρατιών, άσμάτων δε πορνιχῶν χαὶ ἀθυρμάτων θυμελιχῶν; τί δὲ σχυθρωπάζων νυνὶ τὰς ὀφρῦς 10) συνηγες και τὰς παρειὰς ἐξηρες, τὸ πρόσωπον ὅλον τυραννίδος δεικνύων μεστόν; τί δ' έλεων τους ήδικημένους και συμπαθείν σεμνυνόμενος λοιμός αὐτὸς τοῖς παρατυχοῦσιν 11) ἐνέπιπτες ἀπροσδόχητος καὶ λόγφ ἐνί; καὶ πένης πρό 18) πυλών λιμώττων 18) διέρριπτο βδέλυγμα, | οί δὲ πρός γέλωτα εὐδοχιμοῦντες τῆς σῆς ἐμπιπλῶντο 14) τραπέζης. ἀλλὰ τί πάθω ὁ τάλας; οίδε γάρ οίδε χοινή συμφορά χαι προσδοχωμένη μετανάστασις έπι γνώμονας τῶν ἐλαττωμάτων ἐαυτῶν γίνεσθαι καὶ βελτίους τατς πράξεσι ἀπεργάζεσθαι. ἀλλ' ὁ πόλις βασιλίς, οἴων σε κακῶν περικέχυται  $^{15}$ ) ὄχλος.  $\mathring{\omega}$  πολλ $\mathring{\omega}$ ν έλπ $^{16}$ ς ἀγαθή, ὅση χαλεπ $\mathring{\omega}$ ν ἀπειλ $\mathring{\eta}$   $^{16}$ ) και δειμάτων πλήθος περικλύσαν τὰ 17) κύκλφ τὴν σὴν περιβόητον βούλονται ταπεινώσαι δόξαν. ώ βασιλίς πόλεων βασιλίδων, πολλάς μέν συμμαχίας έξαρπάσασα χινδύνων, πολλάς δ' έπι γόνυ χλιθείσας άνορθώσασα τοῖς ὅπλοις. ώ θυσιαστήριον και χωρός άβατος και σεπτός 18), όπως πολεμίων πόδες βεβηλώσωσιν (;) άπειλοῦσιν,  $\ddot{\omega}^{19}$ ) σέβας καὶ πίστις ἄχραντος καὶ λατρεία χαθαρά, ὅπως δυσσεβούντων χαθ' ήμων χαὶ φρυαττομένων πλατύνεται στόμα. άλλά μέχρι τίνος ὁ θρῆνος, μέχρι τίνος τὸ πένθος, μέχρι τίνος ζό> ολολυγμός <sup>20</sup>); τίς είσαχούσεται, χαι πώς ή θραύσις χοπιάσει <sup>21</sup>); τίς έξιλά-

190 v.

191 r.

20) όλολυγμός cod. 21) χοπάσει cod.

<sup>1)</sup> σι cod. 2) σι cod. 3) εμοί cod. 4) ἀνομίαισσου cod. 5) πολλώ cod. 6) ἀπαρχής cod. 7) μή δ' cod. 8) ή cod. 9) γελάτων cod. 10) ὀφρύς cod.

<sup>11)</sup> παράτυχοῦσιν cod. 12) προ cod. 13) λιμόττων cod. 14) ἐμπιπλόντο cod. 15) περὶ κέχυται cod. 16) ἀπειλῆ cod. 17) τα cod. 18) σὲπτὸς cod. 19) ὧ cod.

191 v.

192 r.

σεται; τίς βοήσεται ὑπὲρ ἡμῶν; δύνασθε $^1$ ), ἐὰν βούλησθε $^2$ ), ἐλεήμων ἐστίν ὁ παρ' ἡμῶν') θεός σεβόμενος '), οἰχτίρμων χαὶ συμπαθής. ποθείτε | μαθείν ὅπως; δέδοικα τὸν κλαυθμόν ὑμῶν, ὅτι πρόσκαιρος τὴν έλεημοσύνην ύμων, ότι πρός βραχύ την σωφροσύνην 5), ότι ἐφήμερος την φιλαδελφίαν, στι μέχρις αν το δυσμενές των χύχλω έχθρων άτε 6) δή χοινὸν ὑπάρχον χαχὸν $^{7}$ ) εἰς ὁμόνοιαν ὑμᾶς συνωθεῖ $^{8}$ ). τὰς λιτὰς χαὶ τὰς παννύγους 9) στάσεις και τὴν νηστείαν και τοὺς στεναγμοὺς, ὅτι μέχρις ἄν ὁ διά 10) ξίφους ἐπίσταται θάνατος 11). ταῦτά με ταράττει καὶ θορυβεῖ πολύ των δπλων των βαρβαριχών ταυτα δέδοιχα ράδίως νυνί χαι παρά πάντων άμα όρων συντελούμενα. εἰ δὲ παρελθούσης 12) τῆς νῦν ἡμᾶς κατεχούσης συμφορᾶς τὴν αὐτὴν κοσμιότητα καὶ τάξιν καὶ κατάστασιν ἐφυλάττετε, πολλούς αν άγιους όσιους μάρτυρας εξιλεούσθαι ύπερ ήμων τον δεσπότην προεβάλλεσθαι. χαὶ τί λέγω άγίους χαὶ μάρτυρας χαὶ ὀσίους; αὐτὸν τὸν χοινὸν δεσπότην ἡμῶν τε κάχείνων, πρόμαχον ἡμῶν καὶ προασπιστὴν ἀπεργάζεσθε  $^{18}$ ), τον έπαγαγόντα τον έχθρον $^{14}$ ) διὰ τὰς ἀμαρτίας ἡμῶν θραύοντα τῶν 15) ἐχθρῶν τὴν ἰσχὺν, τὸν παιδεύοντα καὶ ἰώμενον, τὸν ὀργιζόμενον καὶ φιλανθρωπευόμενον. μεγάλη γὰρ ἡ ἐλεημοσύνη τοῦ θεοῦ ἡμῶν καὶ εξιλασμός αὐτοῦ τοῖς ἐπιστρέφουσιν¹6) ἐπ' αὐτὸν ὀσίως. βοᾳ γὰρ διὰ 'Ιερεμίου 17), βελτίους ποιήσατε τὰς όδοὺς ὑμῶν18) καὶ τὰ ἔργα ὑμῶν καὶ ἀχούσατε τῆς φωνῆς χυρίου, καὶ παύσεται χύριος τῶν χαχῶν ὧν ἐλάλησεν ἐφ' ύμᾶς 19). λοιπόν στήσατε τὸν κλαυθμόν, παύσασθε 20) βοῶντες ἄν ἄπερ έπηγγείλασθε, τούτων ἀσφαλεῖς φύλαχες γένησθε, τολμῶ χαὶ λέγω ἐγὼ τής σωτηρίας ύμων 31) έγγυητής. ταζε έπαγγελίαις ύμων θαρρών τοῦτό φημι, ου ταϊς πράξεσι ταϊς έμαϊς, ταϊς υμών υποσχέσεσιν, άλλ' ου ταϊς έμαῖς δεήσεσι $^{29}$ ), ταῖς ὑμῶν $^{28}$ ) συνθήχαις $^{94}$ ), ἀλλ' οὐ ταῖς ἐμαῖς φωναζς. ἐγὼ ὑμζν ἐγγυῶμαι 25) τὴν σωτηρίαν, ἄν αὐτοὶ βεβαίως συντηρήσητε τὰς ὁμολογίας ἐγὼ τὴν τῶν δυσχερῶν ἀπαλλαγήν, ἄν ὑμεῖς πάγιον τὴν έπιστροφήν έγω την υποχώρησιν των έχθρων, αν την αναγώρησιν υμεῖς των παθων. μαλλον δὲ οὐδὲ ἐγὼ τούτων ἐγγυητής, άλλὰ καὶ ὑπὲρ ἐμαυτοῦ καὶ ὑπὲρ ὑμῶν, ἄν ἄρα τῶν συνθηκῶν ὑμῶν ἀπροφάσιστοι γένησθε πληρωταί, υμᾶς 26) αυτους προβάλλομαι έγγυητάς. υμᾶς ἀποφαίνω πρεσβευτάς, καί γε κύριος φιλάνθρωπος ῶν μετανοῶν ἐπὶ κακίαις ἀνθρώπων, έρει πρός ύμας· «ίδού, άπαλείφω ώς νεφέλην τάς άνομίας σου καί ώς γνό-

<sup>4)</sup> σευόμενος cod. · 1) δύνασθαι cod. 2) βούλησθαι cod. 3) ημών cod. συνωθή cod. 5) σοφροσύνην cod. 6) ἄτε cod. 7) xaxwy cod. 9) πανύ-13) απειργάζε-11) θάνατον cod. 12) παρελθούσης cod. yous cod. 10) δια cod. 14) έχρον cod. 15) τον cod. 16) ἐπὶστρέφουσιν cod. σθαι cod. 17) 'lepsuiou cod. 18 ήμῶν cod. 19) ήμᾶς cod. 20) παύσασθαι cod. 21) ήμῶν cod. 22) δεδήσεσι cod. 23) ήμων cod. 24) συνθήκες cod. 25) έγγυώμαι cod. 26) ύμας cod.

φον 1) τὰς ἀμαρτίας σου. ἐπιστράφηθι 2) ἐπ' ἐμέ, καὶ λυτρώσομαί σε», καὶ «ἐπιστράφητε") πρός με, καὶ ἐπιστραφήσομαι ) πρὸς ὑμᾶς». καὶ «πέρας λαλήσω ἐπὶ ἔθνος ἢ ἐπὶ βάσιλείαν τοῦ ἐξᾶραιδ) αὐτοὺς καὶ ἀπολλύειν 6). καὶ ἐἀν ἐπιστραφή τὸ ἔθνος ἐχεῖνο ἀπὸ τῶν χαχῶν αὐτῶν, μετανοήσω κάγὼ περί πάντων των χαχών ων χαί έλογισάμην του ποιήσαι αὐτοῖς. Λοιπόν, άγαπητοί, πρός την μητέρα τοῦ λόγου, την μόνην ήμῶν ἐλπίδα καὶ καταφυγήν $^{7}$ ), καιρός $^{8}$ ) ἐφέστηκε προσδραμεῖν ήλικία πάσα, ἄνδρες τε καὶ γυναϊκες, νέοι και πρεσβύτωι") οίς γάρ κοινός ό όλεθρος, ούτοι κοινόν τόν υμνον ἐξοσιοῦν $^{10}$ ) καὶ προσάγειν θε $\tilde{\omega}$  καὶ τῆ τούτου μητρὶ κεχρεωστήκασιν είπωμεν τη μητρί του λόγου, γνώμης εύθύτητι και ψυχής καθαρότητί 11). «ήμεζς την προς σὲ πίστιν καὶ τὸν πόθον ἀδιστάκτως φυλάττωμεν. αὐτὴ  $^{12}$ ) τὴν σὴν πόλιν  $^{18}$ ), ὡς οἶδας, ὡς βούλει, περίσωσον. ὅπλα σε καὶ τείχος και δυρεούς και στρατηγόν αυτήν προβαλλόμεδα. αυτή του λαου σου υπερμάχησον. ήμεζς σοι τὰς καρδίας καθαράς, öση δύναμις, ῥύπου καὶ παδών έαυτους έξαρπάσαντες, παραστήσαι 14) σπουδάσομεν αυτή τὰς βουλὰς τῶν καθ' ἡμῶν ἐξωφρυωμένων 15) διασκέδασον 16). Αν γάρ τι καὶ παρασφαλῶμεν τῶν ἐπηγγελμένων | ἡμῖν, σόν ἐστι τὸ διορθώσασθαι, σόν ἐστι τὸ χεῖρα τοῖς ἐπὶ γόνυ κλιθεῖσι παρασχεῖν καὶ ἀναστῆσαι $^{17}$ ) τοῦ πτώματος». εἴπωμεν ταύτα τη παρθένω και μη ψευσώμεθα, ίνα της καλης ήμων έλπίδος μη διαψευσθώμεν, ΐνα τῆς προσδοχίας  $^{18}$ ) μὴ παρασφαλώμεν  $^{19}$ ), ΐνα σάλου καὶ χυμάτων και ζάλης των εν τῷ βίφ κακων ὑπερανασχόντες τῆς σωτηρίας ἡμων τῷ λιμένι 20) ἐγχαθορμισθῶμεν. ταύτη ἐξ ὅλης ψυχῆς βοήσωμεν ποτνιώμενοι. σῶσον πόλιν σήν, ὡς οἶδας, ὡ δέσποινα, καὶ ῥῦσαι ταύτην ἀπὸ λοιμοῦ, λιμοῦ, ἐπιδρομῆς  $^{91}$ ) καὶ στόματος ἀλλοφύλων καὶ ίλεως γενοῦ πᾶσιν ἡμῖν καὶ ῥῦσαι ήμας της παρούσης όργης. ρυσθώμεν δε και της μελλούσης και άτελευτήτου κατακρίσεως. Έν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ κυρίῳ ἡμῶν, ῷ πρέπει δόξα καὶ εὐχαριστία καὶ προσκύνησις άμα τῷ πατρί, τῷ ἀγίφ πνεύματι νῦν καὶ

Хр. Лопаревъ.

άει και είς τους αίωνας των αιώνων, άμήν.

192 v.

193 r.

ησοαὶρὸς .cod.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> γνώφον cod. 2) ἐπὶστράφητι cod. 3) ἐπὶ στράφητε cod. 4) ἐπὶ στραφήσομαι cod. 5) ἔξάραι cod. 6) ἀπολύειν cod. 7) κατὰ φυγὴν cod. 8) καὶρὸς
cod. 9) πρεσβύται cod. 10) ἔξουσιοῦν cod. 11) καθότητι cod. 12) αὕτη cod.
18) σύπολιν cod. 14) παραστήσαι cod. 15) ἔξωφρυομένων cod. 16) διὰ σκέδασον cod. 17) ἀναστήσαι cod. 18) πρὸσ δοκίας cod. 19) παρὰ σφαλῶμεν cod.
20) λιμενι cod. 21) ἐπὶ δρομῆς cod.

## ΜΕΛΕΤΑΙ ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΝΗΣΟΥ ΣΥΜΗΣ.

**A**′.

Ή Σύμη και τὸ φρούριον τῆς Σύμης ἐπὶ τῶν Ἱπποτῶν τῆς 'Ρόδου.

Τ § 1. Είς διαφόρους θέσεις τῆς νήσου Σύμης παρατηροῦνται ἐρείπια ἀρχαίων κτιρίων, καὶ δὴ καὶ φρουρίων, τεκμήρια ἀρχαιοτάτων συνοικισμῶν ἤτοι δήμων.

Τῶν συνοιχισμῶν τούτων, ὡς ἐξάγεται ἐξ ἐπιτοπίων παρατηρήσεων, ἄλλοι μὲν ἐγχατελείφθησαν προφανῶς, χατὰ τοὺς ῥωμαϊχοὺς χρόνους, ὡς τὸ Δαρνί, ἡ Τσαγκριά, ἡ Λιγή, τὸ Ξίσος, τὸ Τολὶ καὶ εἴ τις ἄλλος ἄλλοι δὲ διελύθησαν κατὰ τοὺς βυζαντιαχοὺς ἡ τοὺς μεσαιωνιχοὺς ἐν γένει χρόνους, ἀλλὰ πρὸ τῆς ὑπὸ τῶν Ἱπποτῶν τῆς 'Ρόδου καταλήψεως τῆς νήσου, ὡς ὁ Νημποριός, τὸ Πέδι καὶ εἴτις ἄλλος.

Οϋτω οἱ κάτοικοι τῶν ἄνω συνοικισμῶν, ἄν μὴ ὑπέκυψαν εἰς οἰασδήτινας καταστροφάς, μετώκησαν πιθανώτατα ἀλληλοδιαδόχως καὶ περιωρίσθησαν εἰς τὸν κυριώτατον συνοικισμόν, δστις ἀπετέλει ἀνέκαθεν τὴν μόνην ὁμώνυμον τῆ νήσφ πόλιν, ἡτις εἶναι καὶ ἡ ἀρχαιοτάτη, κειμένη εἰς τὸ βορειοανατολικὸν μέρος τῆς νήσου παρὰ τὸν λιμένα Αἰγιαλόν, ἐν θέσει τῆ προσφορωτέρα τῶν τῆς νήσου πρὸς κατοικισμόν πόλεως κατὰ τοὺς προϊστορικοὺς χρόνους, καθ' οὺς τὸ μᾶλλον ἀπαραίτητον καὶ ἀναγκαιότατον πάση πόλει ἡν θέσις ἀρμοδία, ὅπως ἐπ' αὐτῆς κτισθῆ ἄκρα ἡ ἀκρόπολις. Πατε ὁρθότατα θὰ ἔλεγέ τις ὅτι κατ' ἐκείνους τοὺς χρόνους οἱ οἰκισταὶ ἔκτιζον τὰς πόλεις πλησίον λόφων ἡ ὑψωμάτων καταλλήλων δι' ἀκρόπολιν, ἀδιαφοροῦντες ἄν αἰ τοιαῦται θέσεις ἐστεροῦντο καθ' ὁλοκληρίαν ἄλλων σπουδαίων προσόντων, ὡς π. χ. ὕδατος κλ. Καὶ τφόντι, ὅπως παρατηρεῖται καὶ εἰς ἄλλας ἀρχαίας πόλεις, οὕτω καὶ ἐν Σύμη, χάριν τοῦ συντρεῖται καὶ εἰς ἄλλας ἀρχαίας πόλεις, οὕτω καὶ ἐν Σύμη, χάριν τοῦ συντρεῖται καὶ εἰς ἄλλας ἀρχαίας πόλεις, οὕτω καὶ ἐν Σύμη, χάριν τοῦ συντροιώς καὶ ἐν διοκρισμές ἐπεροῦνος καὶ ἐν κὶ ἐν καὶ ἐν ἐν καὶ ἐν

δυασμοῦ τῶν θέσεων τῆς ἀχροπόλεως καὶ τοῦ πλησίον λιμένος Αἰγιαλοῦ, ἐκτίσθη παρ' αὐτὴν ἡ ὁμώνυμος τῆ νήσφ πόλις, καίτοι τοῦ παρ' αὐτὴν ἐδάφους στερουμένου παντελῶς ποτίμου ὕδατος, οὐτινος ἄλλαι θέσεις ἐν Σύμη καὶ δὴ παράλιοι δὲν στεροῦνται ἀλλὰ δὲν προὐτιμήθησαν, ἐπειδὴ δὲν ὑπῆρχον παρ' αὐτὰς καὶ ὑψώματα, ὡς τὸ τῆς ἀχροπόλεως.

'Εν τῆ παρούση μελέτη δὲν πρόχειται περὶ τῆς ἀρχαίας ἀχροπόλεως τῆς νήσου Σύμης, ἀλλὰ περὶ τῆς ἀχροπόλεως ταύτης ὡς φρουρίου χατὰ τοὺς χρόνους τῶν Ἱπποτῶν τῆς 'Ρόδου.

§ 2. 'Αφοῦ οἱ 'Ιππόται τῆς 'Ιερουσαλημ 'Ιωαννῖται ἡ Νοσοχόμοι, ἀπολέσαντες τὰς προτέρας δορυχτησίας αὐτῶν καὶ νέας ζητοῦντες ἔστρεψαν τὰς βλέψεις αὐτῶν εὐθὺ πρός τὴν νῆσον τοῦ 'Ηλίου, τὴν καλὴν 'Ρόδον, καὶ ἔχυρίευσαν αὐτὴν ἐν ἔτει 1309¹), κατορθώσαντες πρότερον νὰ πείσωσι τὴν ἑαυτῶν συνείδησιν ὅτι ἀπέχτησαν πλῆρες πρὸς τοῦτο δικαίωμα '), ἔπόμενον ἡτο ὅτι καὶ αὶ παρὰ τὴν 'Ρόδον μικραὶ νῆσοι, αἴτινες πᾶσαι σχεδὸν ἀπὸ τῶν ἀρχαιοτάτων χρόνων ἡκολούθησαν μονονουχὶ ἀπαρεγχλίτως τὰς τύχας τῆς 'Ρόδου, ἡθελον ὑποταγῆ θᾶττον ἡ βράδιον εἰς τοὺς νέους ἰσχυροὺς κατακτητὰς τῆς μεγαλονήσου, καθόσον οἱ κάτοικοι αὐτῶν οὕτε δυνάμεις εἶχον οὕτε ὄρεξιν, ὅπως ἀντιταχθῶσι κατὰ τῶν 'Ιπποτῶν μετὰ τὴν πτῶσιν τῆς μητροπόλεως αὐτῶν.

 $^{\prime\prime}$ Οθεν καὶ ἡ Σύμη καὶ αὶ πλησιαίτεραι ἄλλάι νῆσοι, Χάλκη, Τῆλος (ἡ Ἐπισκοπὴ) καὶ Νίσυρος, ἀμέσως ἐν ἔτει 1309 προσηρτήθησαν εἰς τὸ νέον κράτος τῶν Ἱπποτῶν τῆς Ἱερουσαλήμ, ὅπως συμμερισθῶσι μοιραίως τὸν οὕτως εἰπεῖν βίον καὶ τὰς τύχας τῆς μητροπόλεως αὐτῶν  $^{8}$ ).

Έν τούτοις θεωροϋμεν ἄξιον ἐξετάσεως τὸν τρόπον, δι' οὐ αί διαληφθεῖσαι μικραὶ νῆσοι, καὶ μάλιστα ἡ Σύμη, προσηρτήθησαν εἰς τὸ νέον κράτος τῶν Ἱπποτῶν τῆς Ἱερουσαλἡμ ἡ Νοσοκόμων, οἴτινες σὺν τῆ μεταλ-

<sup>1)</sup> Κατά τινας ἱστορικούς, οἶς ἠκολούθησε καὶ ὁ Κ. Παπαρρηγοπουλος (Ἱστορία τοῦ Ἑλλ. ἔθνους, τόμ. Ε΄, σελ. 169), οἱ Ιππόται κατέλαβον τὴν Ἱρόδον τῷ 1810, τοῦθ' ὅπερ δὲν φαίνεται ὀρθόν.

<sup>2)</sup> Ἡ νῆσος Ῥόδος ὑπὸ Edouard Biliotti καὶ Abbé Cottré, μεταφρασθεῖσα ὑπὸ Μ. Μαλλιαράκη καὶ Σ. Καραβοκυροϋ, ἐν Ῥόδφ 1881, τόμ. Α΄, σ. 148.

<sup>3)</sup> Lacroix, Iles de la Grèce, σ. 149. — Κατά τοὺς γράψαντας τὴν α Ιστορίαν τῆς 'Ρόδου» Ed. Biliotti καὶ Abbé Cottré (ἔνθα ἀνωτέρω τ. Α΄, σελ. 152) σοὶ Ἱππόται ἐπωφελήθησαν τῆς ἡσυχίας ἡς ἀκολούθως» (μετὰ τὴν κατάληψιν δηλονότι τῆς 'Ρόδου) αἀπήλαυον ἵνα ὑποτάξωσιν εἰς διάστη μα τεσσάρων ἐτῶν τὰς νήσους Χαλκίαν, Σύμην, Νίσυρον ἢ (γραπτέον καὶ) Ἐπισκοπήν, καὶ νὰ ἀποσπάσωσιν ἀπὸ τοῦ Δελκάβου (Del Cavo) τὴν Κῶν, Λέρον καὶ Κάλυμνον, θέσεις σπουδαιοτάτας πρὸς ἀποτροπὴν πάσης ἀποπείρας». Καίτοι οἱ συντάκται δὲν σημειοῦσι τὰς πηγάς, ὅθεν ἡντλησαν τὰ ἀνωτέρω, φρονοῦμεν ὅμως ὅτι τὸ διάστημα τῶν τεσσάρων ἐτῶν ἀπητήθη διὰ τὴν κατάκτησιν τῆς Κῶ καὶ τῶν πέραν αὐτῆς δύο ἄλλων νήσων, αἵτινες ἄλλως τε καὶ πρότερον δὲν ὑπήγοντο εἰς τὴν 'Ρόδον (παράβ. Lacroix ἔνθα ἀνωτέρω σελ. 149).

λαγή του παλαιού χράτους αυτών άντι νέου χελύφους μετήλλαξαν χαι την έαυτών έπωνυμίαν, γνωριζόμενοι άπό του έτους 1309 ώς 'Ιππόται τῆς 'Ρόδου'), δπως χατόπιν, ἀπολέσαντες χαι την 'Ρόδον, μετωνομάσθησαν 'Ιππόται τῆς Μελίτης ἀπό του τελευταίου χελύφους αὐτών, εἰς δ ἐξώθησαν αὐτοὺς οἱ 'Οθωμανοί, ἀλλ' ὅπερ δὲν ἐπόρισεν αὐτοῖς τὴν ἀναγέννησιν του ἄλλως τε γενναίου χαι εὐγενοῦς αὐτών τάγματος, ἢν ἐπεδίωχον. Τοσούτω δὲ μάλλον ἐνδιαφέρει ἡ διαληφθεισα ἐξέτασις, ὅσω ἐξ αὐτῆς δίδοται ἀφορμὴ νὰ εἰχάσωμεν χαι τὴν πολιτιχὴν χατάστασιν τῶν νήσων πρό τῆς προσαρτήσεως χαι μετὰ τὴν προσάρτησιν αὐτών εἰς τὸ χράτος τῶν Ἱπποτών τῆς 'Ρόδου.

Καὶ εἶναι μὲν βέβαιον ὅτι ἄνευ ναυμαχιῶν καὶ μαχῶν καὶ ἄνευ πολιορκιῶν συνέβη δυσῖν θάτερον, ἢ δηλονότι ἀμέσως μετὰ τὴν ἐγκατάστασιν τῶν Ἱπποτῶν ἐν Ῥόδῳ προσῆλθον αὐθόρμητοι οἱ κάτοικοι τῆς Σύμης καὶ τῶν ἄλλων πλησίον νήσων Χάλκης, Τήλου καὶ Νισύρου, καὶ ὑπέβαλον τὴν ὑποταγὴν αὐτῶν, ἢ ἄλλως ὑπετάγησαν ἄμα τῆ εἰς τοῦτο προσκλήσει παρὰ τῶν Ἱπποτῶν. ᾿Αλλ' ἐπίσης εἰνόητον εἶναι ὅτι οἱ νησιῶται, εἴτε κατὰ τὸν ἔνα εἴτε κατὰ τὸν ἄλλον τρόπον ὑποταγέντες, ἀπήτησαν καὶ ἀπήλαυσαν τὴν παραχώρησιν αὐτοῖς προνομιῶν ἀτελείας καὶ αὐτοδιοικήσεως, ἀντὶ πληρωμῆς ἐτησίως ποσοῦ τινος ὡς φόρου ἀποκεκομμένου, ἢτοι ἐν ἄλλαις λέξεσιν ἔτυχον τῆς ἐξακολουθήσεως τοῦ καὶ τέως παρ' αὐτοῖς ἰσχύοντος συστήματος ἤτοι καθεστῶτος, ὅπερ συμπεραίνομεν καὶ ἐκ τῶν ἐφεξῆς ἐκτιθεμένων.

Ή Σύμη λοιπόν ἄμα ὑποταγεῖσα τοῖς Ἱππόταις ὑπεβλήθη εἰς ἐτήσιον φόρον, ὅστις ἐκαλεῖτο παραδόζως νεκρώσιμος: le mortuaire ). Καὶ πόθεν μὲν ὁ φόρος οὐτος ἔσχε τὴν τοιαύτην ἐπωνυμίαν, οὐκ ἔχομεν εἰπεῖν ἀλλ' ἡ ἐπιβολὴ ἄμα τῆ κατακτήσει τῆς νήσου ἐτησίου φόρου ἀποδεικνύει ὅτι ἡ νῆσος καὶ εἰς τοὺς προηγουμένους κυριάρχους αὐτῆς ἀπέτιε φόρον κατ' ἐκκοπήν, ἄλλως οἱ ἰστορικοὶ θὰ ἐμνημόνευον ἡ θὰ ὑπηνίττοντο ὁπωσδήποτε περὶ τροποποιήσεως τοῦ τέως φορολογικοῦ καθεστῶτος. ᾿Αν δ' ὑποτεθῆ ὅτι πρὸ τῶν Ἱπποτῶν ἴσχυε καὶ ἐν Σύμη τὸ γενικὸν τοῦ κράτους φορολογικὸν σύστημα, δύσκολον λίαν, εἰ μὴ ἀδύνατον, θ' ἀπέβαινεν εἰς τοὺς κατοίκους ν' ἀπαιτήσωσι παρὰ τῶν Ἱπποτῶν πρῶτον ἡδη τότε προνόμιον ἀτελείας ἀντὶ φόρου ἐτησίου κατ' ἐκκοπήν.

Άλλως τε οι κάτοικοι νήσου ξηρᾶς και ἀγόνου, στερουμένης και αὐτοῦ τοῦ ποτίμου ὕδατος, δὲν θὰ ἦσαν βεβαίως ίκανοὶ νὰ φορολογῶνται ἀπαραλ-

Lacroix ἔνθα ἀνωτέρω, σελ. 153.
 F. Vicenzo Coronelli isolario. Venezia 1696, τ. 2, σ. 249. — Lacroix ἔνθα ἀνωτέρω σελ. 193.

λάκτως ὅπως καὶ οἱ κάτοικοι ἄλλων εὐφόρων νήσων καὶ χωρῶν τοῦ κράτους, ὅτε θ' ἀπητοῦντο καὶ ὑπάλληλοι καὶ ἄλλαι δαπάναι πρὸς εἰσπραξιν τῶν φόρων καὶ πρὸς διοίκησιν τῆς νήσου, αὶ δὲ πρὸς τοῦτο μισθοδοσίαι καὶ δαπάναι θ' ἀπερρόφων πάντως ὁλόκληρον τὸ ποσὸν τῶν εἰσπράξεων. ᾿Αλλ' ἐκτὸς τῶν δαπανῶν τούτων ὑπῆρχε καὶ ἡ ἀνάγκη τῆς φρουρήσεως διαρκῶς καὶ ὑπερασπίσεως ἐν ἐνδεγομέναις περιστάσεσι τοῦ φρουρίου ὑπὸ ἐπαρκοῦς ὁπωσδήποτε στρατιωτικοῦ σώματος ἀλλὰ τοιοῦτο σῶμα ἡ κυρίαρχος κυβέρνησις δὲν διετήρει, καὶ ἡτο ἀπηλλαγμένη πασῶν τῶν διὰ τὴν ἀμεσον καὶ ὁμοιόμορρον τῆς νήσου δαπανῶν, διατηροῦσα ἐν αὐτῆ πιθανώτατα μόνον διοικητήν τινα ἡτοι φρούραρχον οἱ δὲ κάτοικοι, ἀποτίοντες ἐτησίως ὑρισμένον φόρον κατ' ἐκκοπήν, ἀπήλαυον πλήρους ἀσυδοσίας ἡ ἀτελείας, καὶ αὐτονομίας ἡ αὐτοδιοικήσεως, καὶ περιπλέον ἐφρόντιζον αὐτοὶ οὐτοι καὶ περὶ φρουρήσεως καὶ ὑπερασπίσεως τοῦ φρουρίου των, ὡς ἀποδειγθήσεται καὶ ἐκ τῶν ἐφεξῆς.

Τούτων οϋτως έχόντων, εὐνόητον ὅτι καὶ οἱ Ἱππόται δὲν ἔπραξαν ἄλλο τι, ἢ ν᾽ ἀναγνωρίσωσιν ἄμα τἢ ὑποταγἢ τἢς νήσου τὸ τέως ἐν ἰσχύι σύστημα αὐτοδιοικήσεως καὶ ἀσυδοσίας ἀντὶ πληρωμῆς ἐτησίως ὡρισμένου, ποσοῦ φόρου κατ᾽ ἐκκοπήν, ὡς ἔπραξε μετὰ ταῦτα ἐν ἔτει 1522 καὶ ὁ σουλτάνος Σουλειμάν. Διὰ τοῦτο βλέπομεν καὶ ἀκολούθως τροποποιούμενον μόνον κατὰ διαφόρους καιροὺς τὸ ποσὸν ἣ τὸ εἶδος τοῦ κατ᾽ ἐκκοπὴν φόρου, ἀλλ᾽ οὐγὶ καὶ καταργούμενον αὐτὸ τὸ σύστημα ἤτοι καθεστώς.

§ 3. 'Ο φόρος τῆς νήσου, ὅστις ἐν ἔτει 1309 ἐπεκλήθη le mortuaire ¹), ἀντικατέστη ἐν ἔτει 1352 ὑπό ἐτησίου φόρου, συνισταμένου εἰς 500 ἄσπρα, ὑπό τὸν ὅρον ὅπως ἡ περιουσία τῶν καλογήρων τῆς νήσου μετὰ θάνατον αὐτῶν περιέρχηται εἰς τὸ τάγμα τῶν Ἱπποτῶν ²).

Είναι τφόντι λίαν περίεργος και σύναμα όλως δυσνόητος και δυσεξήγητος ή φορολογία αυτη της νήσου Σύμης υπό των Ίπποτων της Ρόδου,
μή υπαρχουσων ένταυθα πηγων ή συγγραμμάτων, έν οις θ' ἀπέβαινεν
ισως δυνατόν ν' ἀναζητηθη ή έρμηνεία αυτης. "Οθεν ἀνάγκη νὰ προσφύγωμεν εις ἄλλας έρευνας και σκέψεις περί αυτης.

Έχ τῶν σωζομένων μέχρι σήμερον τεχμηρίων βεβαιούμεθα ὅτι πλεῖσται ἐχκλησίαι, μοναί, μονύδρια καὶ ἐξωχκλήσια ὑπῆρχον ἐν Σύμη ἐπὶ τῶν βυζαντιακῶν χρόνων, καὶ δὴ καὶ ἐπὶ τῶν χρόνων τῶν Ἱπποτῶν, καὶ πολὺς ἀριθμός αὐτῶν σώζεται ἔτι μέχρι τῆς σήμερον καὶ ἰδίαν πραγμα-



<sup>1)</sup> Η πανώλης, ήτις κατά τον μεσαιώνα ενέσκηπτε συχνά καὶ καταστροφάς μεγίστας επέφερεν, ελέγετο θανατικόν ο δε προσβληθείς υπό τής πανώλους καὶ επίζήσας ήτοι αυθείς ελέγετο μόρτης: θὰ ἡτο ἀρά γε τολμηρὰ ἡ υπόθεσις ὅτι ὁ φόρος mortuaire είχε τινὰ πρός τὴν πανώλην;

<sup>2)</sup> Coronelli ενθ' άνωτ. - Lacroix ενθ' άνωτ. σ. 193.

τείαν σχεδόν έτοιμην πρός έκτύπωσιν έχω περί αὐτῶν 1). Έκ τοῦ πλήθους ἄρα τῶν ἐν τῆ νήσφ εὐαγῶν σκηνωμάτων ἀναγκαίως ὀφείλομεν νὰ εἰκάσωμεν ὅτι καὶ πλεῖστοι καλόγηροι ὑπῆρχον ἐν Σύμη. Άλλὰ ποίαν περιουσίαν τῶν καλογήρων τούτων μετὰ θάνατον αὐτῶν ἐδικαιοῦτο τὸ τάγμα τῶν Ἱπποτῶν νὰ κληρονομῆ; 'Οποίαν δὲ περιουσίαν ἄλλως τε ἐδύναντο ν' ἀποκτήσωσι ζῶντες καὶ νὰ καταλίπωσι θνήσκοντες καλόγηροι ἐπὶ νήσου οία ἡ Σύμη;

'Απορῶν πῶς νὰ ἐξηγήσω τὸ πρᾶγμα, ἀποχλίνω μᾶλλον νὰ πιστεύσω ὅτι, ὅπως χαὶ εἰς ἄλλας τινὰς περιστάσεις προχειμένου περὶ Σύμης ²), χαὶ ἐνταῦθα οἱ ἰστοριχοὶ ὑπέπεσαν εἰς παρερμηνείαν ἄλλης τινὸς συμφωνίας ἤτοι ὅρου μεταξὺ τῶν .νησιωτῶν χαὶ τοῦ χυριάρχου τάγματος τῶν Ἱπποτῶν, χαὶ ὅτι ἡ συμφωνία αὕτη, γενομένη μετὰ ἤμισυν περίπου αἰῶνα ἀπὸ τῆς ὑποταγῆς τῆς νήσου, συνεφωνήθη ἀναμφισβητήτως οἰχειοθελῶς χαὶ ἄνευ δυσχολίας ὑπὸ τῶν χυβερνώντων χαὶ χυβερνωμένων, χαὶ ἀφοῦ χατὰ τὴν διαρρεύσασαν πεντηχονταετίαν οἱ Ἱππόται ἐγνώρισαν βεβαίως χαλῶς τὰ χατὰ τὴν νῆσον χαὶ τοὺς χατοίχους. 'Άρα χαὶ ἡ φορολογία ἐχείνη οὐδὲ ἀόριστος ἐδύνατο νὰ ἡναι, οὐδὲ αὐθαίρετος.

Μέρος τῆς νοτίου πλευρᾶς τοῦ φρουρίου ἀπετέλει τὸ ἄλλοτε μοναστήριον, νῦν δὲ ἀπλῆ ἐνοριαχὴ ἐχκλησία, ἐπιλεγομένη Μεγάλη Παναγία, ἢ Παναγία τοῦ Κάστρου. Ὁ ἡγούμενος τοῦ μοναστηρίου ἐχείνου ἐξήσχει ἐξουσίαν καὶ ἐπίδρασιν εἶχεν εἴς τε τὰ ἐχκλησιαστικὰ καὶ ἄλλα τῆς νήσου πράγματα, καὶ ὡς ἐκ τῶν ἀξιωμάτων, ἄτινα ἔφερεν ἡγουμένου καὶ ἀρχιερατικοῦ ἐπιτρόπου, καὶ ὡς ἐκ τῆς θέσεως ἐν τῷ φρουρίῳ τοῦ μοναστηρίου. Πιθανώτατον ἄρα ἐστὶν ὅτι ὑπῆρχε συμφωνία, εἴτε ὑποχρέωσίς τις, ἵνα κατὰ τὴν ἀποβίωσιν ἀδελφῶν τοῦ μοναστηρίου ἢ καὶ τοῦ ἡγουμένου πληρώνηται ὡρισμένον τι δικαίωμα πρὸς τὸ τάγμα 8).

<sup>1)</sup> Ἐπιγράφεται: αΠερὶ τῶν ἐν Σύμη ἰερῶν ἐκκλησιῶν καὶ μονῶν» εἶναι δὲ λεπτομερὴς περιγραφὴ πασῶν τῶν ἐν Σύμη ἐκκλησιῶν, μονῶν, μονυδρίων, ἐξωκκλησίων κλ. τῶν τε σφζομένων καὶ τῶν κατειρειπωμένων ἢ κατεστραμμένων, καὶ περιλαμβάνει τὰς σφζομένας ἐπιγραφὰς καὶ πλεῖστα ἀνέκδοτα πατριαρχικὰ ἀρχιερατικὰ καὶ ἄλλα ἔγγραφα ἀνέκδοτα, καὶ διαφόρους πίνακας, εἰκόνας κλ.

<sup>2) &</sup>quot;Όρα Δημοσδ. Χαβιαρᾶ καὶ F. Hiller v. Gaertringen ἐπιγραφὰς Σύμης καὶ Τευτλούσης ἐν Jahreshefte des österr. archāol. Institutes, Band VII, 1904, σελ. 87.—Καὶ Δημοσδ. Χαβιαρᾶ αΣουλτανικὰ Φιρμάνια περὶ τῶν προνομιῶν τῆς νήσου Σύμης καὶ τῶν λοιπῶν Σποράδων», πραγματείαν προσεχῶς ἐκδοδησομένην ἐν τῷ Δελτίῳ τῆς ἐν Ἀδήναις ἰστορικῆς καὶ ἐδνολογικῆς Ἐταιρίας τῆς Ἑλλάδος.

<sup>3)</sup> Ἡ ἐχκλησία αὕτη, ἡς ἡ κτίσις εἶναι ἀρχαιοτάτη, διετηρεῖτο ὡς αὐτοτελὲς μοναστήριον μέχρι τοῦ τέλους τοῦ ΙΖ΄ ἡ τῶν ἀρχῶν τοῦ ΙΗ΄ αἰῶνος, ὅτε ἐγένετο μετόχιον τῆς ἐν Σύμη σταυροπηγιακῆς μονῆς τοῦ Ταξιάρχου Μιχαὴλ τοῦ Ῥουκουνιώτου εἶχεν ὡς μοναστήριον σφραγῖδα, δι' ἡς ἐπεκυροῦντο τὰ δημόσια ἔγγραφα. Εἰς τοὺς ὑπ' αὐτὸ θόλους ἐφυλάσσοντο τὰ ἀρχεῖα τῆς νήσου.

Έν τούτοις ο ετήσιος φόρος των 500 άσπρων και το προϊόν εκ της ἀποβιώσεως των καλογήρων, αιονδήτι και αν ήπο, ἀπεβη ἀποκλειστική πρόσοδος του μεγάλου μαγίστρου του τάγματος εν έτει 13731).

Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τῶν προνομιῶν καὶ τοῦ φόρου τῆς νήσου ἐπὶ τῶν Ἱπποτῶν.

§ 4. Τὰ δὲ τείχη τῆς ἀκροπόλεως τῆς ἀρχαίας εἶχον βεβαίως διαρρυθμισθῆ κατὰ τοὺς χρόνους τῶν Βυζαντίνων ἢ διὰ λόγους τῆς ἐπὶ τῶν χρόνων ἐκείνων ὀχυρωματικῆς τέχνης, ἢ διότι μέρη τῶν ἀρχαίων τειχῶν ἔπαθον ἢ κατέρρευσαν ἐκ σεισμῶν ἢ ἄλλων αἰτίων οὐτω κατὰ τὰς ἐπιδιορθώσεις ἐκείνας τινὰ μὲν μέρη τῶν ἀρχαίων τειχῶν διετηρήθησαν, καθὸ ἰσχυρότατα, ἀφοῦ καὶ μέχρι τῆς σήμερον διασώζονται ἄλλα δὲ μέρη καταρρεύσαντα ἀντικατεστάθησαν διὰ νέων ἐκ θεμελίων ἔτερα τέλος μέρη τῶν ἀρχαίων τειχῶν ἐκαλύφθησαν διὰ νέων ἔξωθεν, διακρινόμενα μάλιστα ἐνιαχοῦ, ὡς τὰ ὀρώμενα ὑπὸ τοὺς θόλους τῆς ῥηθείσης ἐκκλησίας τῆς Μεγάλης Παναγίας.

Ήτο λοιπόν τό φρούριον σῶον καὶ ὀχυρὸν ἐν ἔτει 1309, ὅτε ἡ νῆσος ὑπετάγη εἰς τοὺς Ἱππότας ἀν δὲ ἐπὶ τοῦ μεγάλου μαγίστρου Hélion de Villeneuve (1319—1346) ααὶ ἀπό τῆς 'Ρόδου ἐξαρτώμεναι νῆσοι δὲν ἐλησμονήθησαν, ὑπὲρ τῆς ἀσφαλείας αὐτῶν ληφθέντων μέτρων» ³), ἐκ τούτου δὲν ἐννοεῖται ὅτι ἐγένοντο ἐπιδιορθώσεις φρουρίων τῶν ῥηθεισῶν νήσων. Πράγματι δὲ μόνον μετὰ παρέλευσιν μιᾶς ὀλοκλήρου ἐκατονταετηρίδος προέβησαν οἱ Ἱππόται εἰς σπουδαίαν βεβαίως ἐπιδιόρθωσιν τοῦ φρουρίου Σύμης, δηλονότι ἐν ἔτει 1407, ἐπὶ τοῦ μεγάλου μαγίστρου Philibert de Naillac, ὡς ἐξάγεται ἐκ τῆς μαρμαρίνης πλακός, φερούσης ἐπποτικὰ οἰκόσημα καὶ τὴν ἀνωτέρω χρονολογίαν (1407) καὶ ἐντετειχισμένης παρὰ τὴν πύλην τοῦ φρουρίου πρὸς τ' ἀριστερὰ τῷ εἰσερχομένφ. Ταύτην δὲ τὴν πλάκα παριστᾶ ἡ παρατιθεμένη ὑπ' ἀριθ. 1 εἰκών, ληφθεῖσα διὰ φωτογραφίας.

<sup>2</sup>Ολίγα έτη μετὰ τὴν ἐπισκευὴν ταύτην, ἤτοι ἐν ἔτει 1414, ὁ Χριστοφόρος Μπονδελμόντης, ἐπισκεφθεὶς τὴν Σύμην, παριστᾳ ὁχυρώτατον τὸ φρούριον αὐτῆς <sup>3</sup>).

'Αλλ' οι συντάκται τῆς 'Ιστορίας τῆς 'Ρόδου, μὴ λαβόντες γνῶσιν βεβαίως τῆς ἀνωτέρω πλακός, ὑπετόπασαν ὅτι: ὁ μέγας μάγιστρος 'Ιάκω-

<sup>. 1)</sup> Lacroix ένθα άνωτέρω σελ. 198.

<sup>2)</sup> Biliotti καὶ Abbé Cottré 'Ιστ. 'Ρόδου, τ. Α', σελ. 162.

<sup>3)</sup> Castellum igitur, prope mare, munitissimum est, et in mentibus aliud desolatum. Christ. Bondelmontii Insularium. 1824, c. 74, § 14.

βος Δεμίλλυ (Jacques de Milly) αἐπεσχεύασε βεβαίως τὸ παλαιὸν φρούριον τῆς Σύμης, δπως ἀποδειχνύεται ἐχ τῶν οἰχοσήμων



αὐτοῦ» 1). ώστε **θέ**τουσι τον χρόνον της έπισχευής μεταξύ των έτων 1454 - 1461, χαθ' α έχρημάτισε μέγας μάγιστρος ὁ Jacques de Milly, eixáσαντες τούτο δήθεν έχ των οἰχοσήμων αὐτοῦ, τουθ' όπερ δμως ούδόλως Εχεται άληθείας, διότι δσα οίχόσημα Ίπποτών σώζονται έν Σύμη, οὐδόλως όμοιάζουσι πρός τό τοῦ Jacques de Milly, οὐτινος τὸ οἰχόσημον είναι τὸ έξης 2):

Είχων 1.



Είκών 2.

Τὰ διασωθέντα ἐν Σύμη οἰκόσημα Ἱπποτῶν παριστῶσιν αι ὑπὸ τοὺς ἀριθμοὺς 1, 3, 4 και 5 εἰκόνες, και φέρονται ἀνάγλυφα ἐπὶ πλακῶν μαρμαρίνων διαφόρου μεγέθους τούτων ἡ πλάξ, ἢν παριστᾳ ἡ ἀνωτέρω παρατεθεῖσα 1 εἰκών, κεῖται, ὡς ἐν τοῖς ὅπισθεν εἴρηται, ἔνθα ἐξ ἀρχῆς ἐνετειχίσθη, ἤγουν παρὰ τὴν πύλην τοῦ φρουρίου αὶ δὲ πλάκες, ἄς παριστῶσιν αὶ εἰκόνες 3, 4 και 5, ἤσαν ἐντετειχισμέναι εἰς ἄλλην ἐσωτέραν πύλην, ἤτις ὑπῆρχεν ἐν ἀποστάσει τινὶ ἀπὸ τῆς προρρηθείσης κυρίας πύλης

τοῦ φρουρίου, ἡτις ἐλέγετο Σιδερένη (= σιδηρᾶ), ἐκείθεν δὲ ἐξαχθείσαι πρὸ ὁγδοηκονταετίας περίπου, ἐνετειχίσθησαν αι μὲν ὑπὸ τοὺς ἀριθ. 3 καὶ

<sup>1)</sup> Ιστορία Ρόδου τομ. Α΄ σελ. 254.

<sup>2)</sup> Αὐτόθι σελ. 249.

4 ένθεν και ένθεν τῆς νοτίου θύρας τοῦ ἐν τῷ αὐτῷ φρουρίῳ και κατὰ τὸ ἀνατολικὸν μέρος αὐτοῦ, κτιρίου τῆς δημοσίας ἐλληνικῆς σχολῆς, ἡ δὲ ὑπ' ἀριθμὸν 5 ἄνωθι τοῦ πρὸς δυσμὰς τῆς ῥηθείσης θύρας παραθύρου, καὶ οὕτω κατωρθώθη νὰ διασωθώσιν ἀπὸ βεβαίας καταστροφῆς.



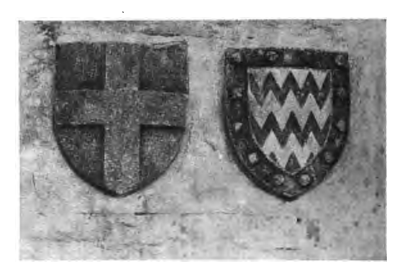
Είχων 3.

'Η ἐπὶ τῆς εἰκόνος ταύτης ἐπιγραφὴ, κεχαραγμένη διὰ γοτθικῶν χαρακτήρων, εἰναι ἴσως ῥήτρα ἐξ ἐκείνων, ᾶς οι εὐγενεῖς καὶ δὴ καὶ οἰ Ἱππόται συνήθως εἰχον παραδεδεγμένας καὶ ἰδιαζούσας ἐν τῇ οἰκογενείᾳ ἐκάστου.

Άλλ' ή ἀνάγνωσις καὶ έρμηνεία αὐτῆς ἀπόκειται τοῖς ἀρμοδίοις  $^1$ )· παρατηρῶ δὲ μόνον ἐνταῦθα ὅτι αὶ ἐπιγραφαὶ ἐπὶ οἰκοσήμων εἰσὶ σπανιώταται.

<sup>1)</sup> Πρός τοῦτο καὶ ἰδιαίτερον ἐπισυνάπτω τοῦ πραγματικοῦ μεγέθους ἔκτυπον τῆς περὶ ἡς ὁ λόγος ἐπιγραφῆς.

Άπλούστερον των προηγουμένων έστι το τελευταΐον οικόσημον, οδτινος αυτοσχέδιον ίχνογράφημα παρατίθημι 1).



Είκών 4.



Είκων 5.

Έπίσης και περι τῶν οἰκοσήμων, ἄτινα διεσώθησαν ἐν Σύμη (εἰκ. 1, 3—5) δὲν ἔχω τι εἰπεῖν, ἴσως ὅμως και ταῦτά εἰσὶν ἄξια λόγου ὡς τέως ἄγνωστα, ὅπως ἔχω γνώμης, διότι και περι τῶν ἐν τῷ φρουρίφ τῆς νήσου Λέρου ὑπαρχόντων

τεσσάρων ιπποτιχών οἰχοσήμων ὡς ἀγνώστων τἢ ιστορία ἐγνωμάτευσεν ὁ ἐν τἢ ἀχαδημία τῆς Πίζης χαθηγητής τῆς οἰχοσημολογίας κ. G. B. di Crolalana <sup>2</sup>).

Έπειδη δὲ τὰ περὶ ὧν ὁ λόγος οἰκόσημα δὲν ἀνήκουσιν ἄπαντα εἰς ἔνα καὶ τὸν αὐτὸν μέγαν μάγιστρον ἡ Ἱππότην, εὐνόητον ὅτι ἐτέθησαν κατὰ διαφόρους καιρούς τούτων δὲ τὰ ὑπ' ἀριθμοὺς 3—5, ἐντετειχισμένα ὄντα ἐντὸς τοῦ φρουρίου εἰς μικρὰν ἀπόστασιν ἀπὸ τῆς πύλης αὐτοῦ, ἀνήκουσιν εἰς Ἱππότας φρουράρχους ἡ διοικητὰς τῆς νήσου, ἐφ' ὧν ἐκτίσθησαν ἡ ἐπεσκευάσθησαν τὰ παρὰ τὴν ἐσωτέραν πύλην δημόσια οἰκοδομήματα,

2) Διον. Ι. Οἰκο νομοπούλου Λεριακά, ζεν 'Αθήναις 1888, σελ. 31.

<sup>1)</sup> Τὰς ὑπ' ἀριθμοὺς 1, 8 καὶ 4 φωτογραφικὰς εἰκόνας ὀφείλω εἰς τὴν εὐγενῆ προθυμίαν τοῦ φίλου φωτογράφου κυρίου Ἡλία Ν. Γιαλλουράκη, ῷτινι χάριτας ὁμολογῶ.

άπινα έχρησίμευον ὡς διοιχητήριον, δημαρχείον καὶ δικαστήριον τῆς νήσου, ὡς θὰ ἐλέγομεν τὴν σήμερον, ὑπῆρχε δὲ καὶ ὑπόγειόν τι μέρος, ὅπερ ἐχρησίμευεν ὡς φυλακή. Τὰ περὶ τούτων δὲ τεκμαιρόμεθα ἐξ ὅσων ἐκ παραδόσεως ἔσχομεν σαφῶν πληροφοριῶν περὶ τῶν εἰς τὴν νῆσον ἀφορώντων ἐν γένει μέχρι τῶν ἀρχῶν τῆς ιθ΄ ἐκατονταετηρίδος. Κατὰ τὰς πληροφορίας λοιπὸν ταύτας εἰς τὰς διαληφθείσας οἰκοδομὰς διέμενε, μέχρις οὐ ἐγκαταλειφθείσαι αὐται κατειρειπώθησαν καὶ κατεστράφησαν (1830—1840), ὁ Ὀθωμανὸς Σούμπασης, ἤτοι ἀπλοῦς ἀντιπρόσωπος τῆς Ὀθωμανκῆς Κυβερνήσεως ἐν τῆ νήσφι αὐτόθι συνήρχοντο αὶ δημοτικαὶ καὶ δικαστικαὶ ἀρχαὶ τῆς νήσου, καὶ ἐν τῷ ὑπογείφ χώρφ ἐφυλακίζοντο οἱ διὰ χρέη καὶ διαφόρους ἄλλας αἰτίας καταδικαζόμενοι. Περίεργον ὅμως εἶναι ὅτι οὐχὶ αὐτόθι, ἀλλ' ὑπὸ τοὺς θόλους τῆς ἐκκλησίας τῆς Παναγίας ἐφυλάσσοντο τὰ ἀρχεῖα τῆς νήσου (σημ. 10), ἐντὸς πελωρίου ἐνετικῆς κιβωτοῦ ἡ σάνδυκος, ἤτις ἐλέγετο Ἡ Σεντούκα τῆς Παναγιᾶς.

§ 5. Χάριν τῆς θέσεως τῶν δημοσίων τούτων οἰκοδομῶν, καὶ αἰ γενικαὶ συνελεύσεις τῶν κατοίκων πρός ἐκλογὴν τῶν ἐτησίων δημοτικῶν ἀρχῶν, ὡς καὶ δι' ἄλλας ὑποθέσεις τῆς κοινότητος, συνεκροτοῦντο εἰς τὸν ἔμπροσθεν τῆς σιδηρᾶς πύλης μικρὸν κατωφερῆ χῶρον, ὁν διέθεον βαθμίδες ἀμφιθεατρικῶς πως φέρουσαι εἰς τὴν πύλην τοῦ φρουρίου, ἄνωθεν τῆς ὁποίας, προστεθείτω ἤδη ώδε, προεξείχεν ἐπίτηδες ἐκτισμένον καλῶς μέρος φέρον τετραγώνους ὁπὰς πρὸς τὰ κάτω ἐντεῦθεν εἰς ἐκτάκτους περιστάσεις, κεκλεισμένων τῶν πυλῶν, ἐξηκριβοῦντο πρότερον οἱ ζητοῦντες νὰ εἰσέλθωσιν εἰς τὸ φρούριον, ἢ ἔρριπτον λίθους καὶ βευστὰ ζέοντα κατὰ τῶν ἀποπειρωμένων νὰ παραβιάσωσι τὴν πύλην, διὸ καὶ τὸ ἐξέχον τοῦτο μέρος ἐλέγετο Φονεάς ¹).

Η έκλογη των δημοτικών άρχων έγίνετο πάντοτε μηνὶ Μαρτίφ ἐν γενική συνελεύσει διὰ βοῆς καὶ οὐχὶ διὰ ψηφοφορίας. ἐξελέγοντο εἰς πρωτόγερος ἤτοι προεστώς, εἰς γραμματικός τοῦ κοινοῦ καὶ δώδεκα κριτάδες, δηλονότι δημοτικοὶ σύμβουλοι. Έν ἀρχαιοτέροις δὲ χρόνοις κριτάδες ἐξελέγοντο δεκαοκτώ, ἐὰν πρέπη νὰ δώσωμεν πίστιν εἰς τὸ ἐξῆς σατυρικὸν δίστιχον, τὸ ὁποῖον κατὰ τὴν παράδοσιν δυσηρεστημένος τις ἐξεσφενδόνισεν ἀπὸ τοῦ τόπου τῆς ἐκλογῆς:

 $\Gamma_{\underline{i}\underline{lpha}}$  'δε τόπος,  $\gamma_{\underline{i}\underline{lpha}}$  'δε χώρα,  $\gamma_{\underline{i}\underline{lpha}}$  δε 'πόγυρον ') τὸν ἔχει! Δεχοχτώ χριτάδες ἔχει, και κανείς μυαλὰ δὲν ἔχει!»



Τοιαύτα διὰ τοὺς ἀνωτέρω διαληφθέντας λόγους ἦσαν ἐκτισμένα ἄνωθεν τῶν πυλῶν καὶ τῶν ἐν Σύμη μοναστηρίων, καὶ σώζονται ἔτι τινά.

<sup>2) =</sup> ἀπόγυρον, περιφέρειαν.

Άμέσως δὲ μετὰ τὴν ἐκλογὴν ὁ δημόσιος κήρυξ, ἐκεῖνος δηλονότι ὅστις εἶχε τὸ δικαίωμα νὰ διαναλῆ (= διαλαλῆ, κηρύττη) ἀπὸ δύο θέσεων ἐκ τῶν ἐπάλξεων τοῦ φρουρίου ἀνήγγελλε τὴν ἐκλογὴν τῶν δύο πρώτων, ἤτοι τοῦ Πρωτογέρου καὶ τοῦ Γραμματικοῦ, οὕτω:

Χώρα καλή, καλορρίζικη! τὸν Γεώργην τοῦ Κούρτη πρωτόγερον καὶ τὸν Παπᾶ Γιάννην τοῦ Μανωλακιοῦ γραμματικόν 1).»

Ταῦτα ἐπανελάμβανε δίς ἐν ἐχατέρα θέσει, μεθ' ὁ ἡ ἐχλογἡ ἦτο τετελεσμένη.

Ή χώρα, τὸ κοινὸν, ἡ πολιτεία, εἶναι λέξεις ταυτόσημοι, ἀπαντῶσαι ἐν ἐγγράφοις τῶν παρελθόντων αἰώνων, σημαίνουσαι τὸ σύνολον τῶν κατοίκων τῆς νήσου, ἐν χρήσει μέχρι τοῦ νῦν παρὰ τῷ συμαϊκῷ λαῷ· ταύτας ἀντικατέστησεν ἡ λέξις κοινότης, ἀναγραφεῖσα τὸ πρῶτον ἐπὶ τῆς μεγάλης σφραγίδος τῆς νήσου ἐν ἔτει 1810, καὶ ἔκτοτε βραδέως μὲν κατ' ἀρχὰς τεθεῖσα ἐν χρήσει, εἶτα δ' ἐπὶ τέλους ὁριστικῶς κατισχύσασα τῶν ἄλλων ἐν τοῖς δημοσίοις ἐγγράφοις.

§ 6. Έχτὸς δὲ τῆς σιδηρᾶς πύλης, περὶ ἡς ἐν τοῖς ὅπισθεν εἴρηται, ὑπῆρχεν ἔτι ἐτέρα στενὴ καὶ μικρὰ ἐν τοῖς ὑπὸ τὴν ἐκκλησίαν τῆς Παναγίας θόλοις ἐντεῦθεν δὲ στενὴ δίοδος ἔφερεν ἄνω εἰς τὴν ἐκκλησίαν καὶ εἰς τὸ φρούριον. Ἄγνωστον ἄν ὑπῆρχε καὶ ἄλλη πύλη.

Καὶ ἐν μὲν τοῖς ἀρχαίοις χρόνοις ἐν τῇ ἄκρᾳ ἣ ἀκροπόλει ὑπῆρχον ναοὶ καὶ ἄλλα δημόσια οἰκοδομήματα, ἀλλ' οὐχὶ καὶ κατοικίαι πολιτῶν ). ᾿Αλλὰ κατὰ τοὺς μέσους χρόνους ἡ κατάστασις ἐκείνη μετεβλήθη, ὡς ἐξά-γεται καὶ ἐκ τῶν ἀρηγήσεων τῶν ἔμοι γε γνωστῶν ὀλίγων ἐκ τῶν πολλῶν περιηγητῶν, οἴτινες μνημονεύουσι τῆς Σύμης, καὶ ἐκ τῆς παραδόσεως καὶ ἐκ τῶν δημοσίων ἐγγράφων.

Καὶ λοιπὸν οἱ ἀρχαῖοι ναοί, εἰσαχθέντος τοῦ χριστιανισμοῦ ἐν τἢ νήσφ, μετεβλήθησαν εἰς ἐκκλησίας χριστιανικάς ἀλλὰ καὶ αὐται, καταρρεύσασαι ἐκ σεισμῶν ἢ ἄλλων αἰτίων, ἀνφκοδομήθησαν ἢ καὶ ἄλλαι ἐκτίσθησαν, πᾶσαι ὅμως μικρόταται, ἐκτὸς τῆς ἐκκλησίας τῆς Παναγίας, διότι οἱ κάτοικοι ἐφείδοντο λίαν τοῦ λοιποῦ ἐν τῷ φρουρίφ χώρου, ἐφ' οἱ ἀνήγειραν ὁσους πλείονας ἐδυνήθησαν μικροτάτους, ἀλλὰ διωρόφους καὶ τριωρόφους οἰκίσκους.

<sup>1)</sup> Τὰ ὀνόματα ταῦτα ἀναφέρονται ἐν ἐγγράφφ τῆς 28 Ἀπριλίου 1690, σωζομένφ ἐν Σύμη παρὰ τῷ χ. Πέτρφ Κλαδάχη.

<sup>2)</sup> Φαίνεται εν τούτοις ὅτι ἰκανὸς χῶρος περιτετειχισμένος περιέβαλλε τὴν ἄκραν πρὸς νότον, πρὸς ἀνατολὰς καὶ πρὸς βορρᾶν, τοῦ πρὸς δυσμὰς μέρους ὄντος λίαν ἀποκρήμνου.

Και έχ των δηθεισών δε έχκλησιών ήτοι ναίσχων των έν τῷ φρουρίφ, τινάς οι κάτοικοι καθιέρωσαν έξ άφορμων σχετιζομένων πρός αύτό τό φρούριον, η μάλλον πρός τον σχοπόν αύτου. Ούτως ό παρά την πύλην την σιδηράν ναίσχος της Παναγίας έλέγετο της Παναγίας Πορτιανής, δηλουμένου διὰ τούτου ότι ή φύλαξις καὶ ή άσφάλεια τῶν πυλῶν τοῦ φρουρίου ήτο ανατεθειμένη είς την Θεοτόχον, είς ην και το φρούριον και ή πόλις και σύμπασα ή νήσος ήν άνατεθειμένη. διὸ ίδία ὁ ἐπὶ τής κορυφής του έν τῷ μέσφ του φρουρίου ὑψουμένου βράχου ναίσχος ἐλέγετο, ὡς καὶ μέχρι τοῦδε λέγεται, τῆς Παναγίας τῆς Κυρᾶς Ισως δὲ μάλιστα ό ναίσχος οὐτος ἀνηγέρθη ἐπὶ τῆς θέσεως τοῦ ἐν τῆ ἀχροπόλει ἀρχαίου ναοῦ τῆς ᾿Αθηνᾶς ¹). Παραλείπων δὲ ὅσα ἔχει τις νὰ εἴπη περὶ τῶν λοιπῶν έν τῷ φρουρίω ἰερῶν ναῶν καὶ γαίσκων, δὲν δύναμαι νὰ μὴ μνημονεύσω του ύπο τὰ βόρεια τείχη του φρουρίου εν ἀποστάσει ολίγων μέτρων ἀπ' αύτῶν ναίσκου τοῦ Ταξιάρχου Μιχαήλ, ἔχοντος τὴν ἐπωνυμίαν Θαρρινοῦ, ένεκα τῆς παρὰ τὸ φρούριον θέσεως αὐτοῦ, θάρρος παρέχοντος πρὸς τὴν άμυναν του φρουρίου.

Έπι του καταλοίπου δε χώρου, ώς προείρηται, άνηγερθησαν οικίσκοι διώροφοι καὶ τριώροφοι. Τούτους ὁ Coronelli 3) λέγει ύψηλούς, πηλοκτίστους, άλλα άχυροσχεπείς, τουθ' όπερ έντελως άνόητον, διότι και οι έν τῷ φρουρίφ οἰκίσκοι ήσαν ἐστεγασμένοι καλῶς,, ὅπως καὶ οἱ τῆς πόλεως, ήγουν διά δοχών και σανίδων και πηλού. "Ισως δε ὁ Coronelli, ἐπειδή δεν είδε τους οιχίσχους έστεγασμένους διὰ χεράμων, είπεν αὐτους άχυροσχεπεζς: εὐνόητον διμως δτι οἱ κάτοικοι δὲν ἐδύναντο νὰ ἔχωσιν ἐν χρήσει κεράμους, οίτινες εν καιρῷ ἐπιδρομῶν δὰ κατεδραύοντο εὐχερέστατα ὑπό τῶν έχθρων εάν δε μάλιστα τουτο ήθελε συμβή εν καιρώ χειμώνος, θ' άπέβαινεν άδύνατος ή διαμονή άνθρώπων έν τοις οἰχίσχοις καὶ ή έν αὐτοις διαφύλαξις οίωνδήτινων πραγμάτων. Διότι έκαστον διαμέρισμα ήτοι πάτωμα οίχισχου εν τῷ φρουρίφ, ἀνῆχεν εἰς ἰδίαν οἰχογένειαν, ήτις διεφύλαττεν ἐν τῷ ίδίφ αὐτῆς διαμερίσματι τὰ πολυτιμότερα αὐτῆς πράγματα, ἡ καὶ ὁ τι άλλο εδύνατο να περιλάβη ο μικρός χώρος αύτου, χωρίς, εννοείται, να έμποδίζηται ή διαμονή έν αὐτῷ καὶ τῆς οἰκογενείας ὅλης ἐν ταῖς περιπτώσεσιν έπιδρομών έχθρών ή πειρατών, ότε άπασαι αι οιχογένειαι τής πόλεως χατέφευγον έν τῷ φρουρίφ.

Πρός τοῦτο τὸ Κοινὸν είχεν ὡρισμένους ἀνθρώπους, οἴτινες ἐλέγοντο βιγλιάρηδες (σχοποί), καὶ είχον οὐτοι ἔργον νὰ φυλάττωσι διαρχῶς ἀπὸ

2) Ένθα άνωτέρω.



<sup>1) &</sup>quot;Όρα ἐπιγραφὰς Σύμης ἐνθα ἀνωτέρω, σημ. 9.

καταλλήλων θέσεων, &ς ἐκάλουν βίγλας ¹), καὶ ἄμα ὡς ἤθελον ἀντιληφθῆ ὅτι εἰς τὴν νῆσον ἀπέβησαν ἐχθροὶ ἢ πειραταί, ἀνήγγελλον τοῦτο εἰς τοὺς ἐν τῷ φρουρίῳ φρουρούς, εὐθὺς δὲ ὁ κῆρυξ ἐκάλει τοὺς κατοίκους, οἴτινες σπεύδοντες ἐνεκλείοντο ἐν τῷ φρουρίῳ. Καὶ συνέβη τοῦτο πολλάκις κατὰ τοὺς δεινοὺς μεσαιωνικοὺς χρόνους. Ἐμνημόνευον δὲ μάλιστα γέροντες ἐκ παραδόσεως ὅτι δοθέντος ποτὲ ἐσπευσμένως τοῦ σημείου παρομοίας ἐπιδρομῆς ἐν πλήρει μεσημβρία, οἱ κάτοικοι εὐρεθέντες παρακαθήμενοι εἰς τὸ μεσημβρινὸν γεῦμα, κατέλιπον καὶ ἐδέσματα καὶ οἰκίας καὶ ἔτρεξαν καὶ ἐνεκλείσθησαν εἰς τὸ φρούριον.

Είς τὰ τείχη τοῦ φρουρίου ὑπῆρχον προμαχῶνες, ἤτοι, ὡς τὰς ἐλεγον, πολεμίστραι, ἢ καὶ τουρκιστὶ πετένια, ἔτι δὲ καὶ ἐπὶ τῆς θολωτῆς στέγης τῆς ἐκκλησίας τῆς Παναγίας καὶ ὑπὲρ τὸ ἄγιον βῆμα αὐτῆς, διότι ἡ ἐξωτερικὴ ἀνατολικὴ πλευρὰ αὐτῆς κάτωθεν ἔως ἄνω εἰναι ἐκτισμένη ὀρθογωνίως καὶ οὐχὶ τοξοειδῶς. Εἰς τὴν νοτιοανατολικὴν γωνίαν τοῦ φρουρίου ὑπῆρχε πύργος ἤτοι κουλᾶς, ὑπὸ τὰ ὀνόματα ταῦτα μνημονευόμενος ἐν διαφόροις ἐγγράφοις. Παρὰ τὰ τείχη καὶ τοὺς προμαχῶνας διάδρομος καὶ ἐξ αὐτοῦ στεναὶ δίοδοι διηυκόλυνον τὴν περὶ τὰ τείχη καὶ τὴν μεταξὺ τῶν οἰκιῶν καὶ ἐν γένει τὴν τοῦ ἐσωτερικοῦ συγκοινωνίαν.

Έν τῷ φρουρίφ κατφκουν ἄλλοι μὲν ἐκ περιτροπῆς, ἄλλοι δὲ μονίμως μετὰ γυναικῶν καὶ παίδων. Τούτων, ἐκτὸς τῶν μοναχῶν καὶ τῶν ἱερωμένων τοῦ μοναστηρίου, οἱ μὲν ἦσαν τακτικοί φρουροὶ, οἱ δὲ διαφόρους ἄλλας εἶχον ὑπηρεσίας. Τινὲς δὲ τῶν πατέρων τοῦ μοναστηρίου ἐδίδασκον τοὺς παῖδας τῶν κατοίκων προσερχομένους εἰς τὸ φρούριον καθημέραν.

Τούς ἐν τῷ φρουρίῳ κατοικοῦντας ὑπελόγισαν ὁ μὲν Piacenza ²) μικρόν πρὸ τοῦ ἔτους 1686 εἰς πρόσωπα 50, ὁ δὲ Coronelli ὁλίγῳ ὕστερον εἰς πλείονα τῶν 100 ἀμφοτέρων τῶν φύλων. ᾿Αλλ' οὐδέτερος βεβαίως σφάλλεται, διότι τοσούτους εἶδον ἐκάτερος ἐν τῷ φρουρίῳ, ὅτε ἐπεσκέφθησαν τὸ φρούριον, ἡ ἔγραψαν κατὰ τὰς δοθείσας αὐτοῖς πληροφορίας, τοῦ ἀριθμοῦ τῶν ἐν τῷ φρουρίῳ διαμενόντων ποικίλλοντος ἀπὸ ἔτους εἰς ἔτος διὰ διαφόρους λόγους. Ἦπορον δὲ πῶς ἀντελήφθη μάλιστα ὁ Piacenza ὅτι τὰ 50 πρόσωπα τὰ κατοικοῦντα ἐν τῷ φρουρίῳ διῆγον ἐκεῖ βίον ἐλεεινόν: vi menano miserabile il soggiorno.

§ 7. Τοιούτον όν το μικρόν φρούριον τῆς Σύμης καὶ ἔχον τείχη καὶ πύλας ἰσχυρὰς ἦτο ὀχυρώτατον  $^{8}$ ). ἔχον δὲ καὶ γενναίους πάντως ὑπερασπατὰς, ἀντέσχε τελεσφόρως κατὰ πολλῶν ἐπιδρομῶν καὶ πολιορκιῶν πο-

<sup>1)</sup> Περί τούτων γίνεται λόγος έν τῷ απερί συμαϊκῶν τοπωνυμιῶν».

<sup>2)</sup> Piacenza, L'Egeo redivivo, c. 157.

<sup>8)</sup> Bondelmont, Piacenza, Coronelli, ἔνθα ἀνωτ.

λυημέρων ύπο πολυαρίθμων έχθρων. "Αξιον δε να αναφέρωμεν τας γνωστοτέρας, ων μνημονεύουσιν οι όλίγοι γνωστοί ήμιν συγγραφείς επιδρομών και πολιορχιών.

Έν ἔτει 1457 ἐπταχισχίλιοι Τοϋρχοι, ἀποβιβασθέντες εἰς Σύμην, ἐπολιόρχησαν τὸ μιχρὸν αὐτῆς φρούριον, καὶ μετὰ δεκαήμερον πεισματώδη ἐπίθεσιν ἡναγχάσθησαν λίαν χατησχυμμένοι νὰ ὁπισθοδρομήσωσιν ¹). Ἐν τἢ πολιορχία ταύτη οἱ ἐχθροί, μὴ δυνάμενοι νὰ ἐχπορθήσωσι τὸ φρούριον, προσεπάθησαν νὰ ὑπονομεύσωσιν αὐτό ἀλλ' οἱ πολιορχούμενοι μαντεύσαντες τὰς ὑπονόμους ἐπιπίπτουσιν ἐξαπίνης χατὰ τῶν ἐργατῶν, οῦς χαταχόπτουσι, καὶ ἀναγχάζουσι τὸν στρατὸν νὰ ἐπιβιβασθῆ εἰς τὰ πλοῖα ἐν ἀταξία²).

Είς τὴν πολιορχίαν ταύτην ἀναμφιβόλως ἀναφέρονται τὰ ἰστορούμενα ἐχ παραδόσεως, καθ' ἢν ἔν τινι πολιορχία οἱ πολιορχηταὶ προσεπάθουν νὰ ὀρύξωσιν ὑπονόμους ὑπὸ τὰ μεσημβρινὰ τείχη τοῦ φρουρίου, καὶ δὴ ὑπὸ τὸν νάρθηκα τῆς ἐχκλησίας τῆς Παναγίας, ὑπὸ τὸν ὁποῖον ὑπάρχει δεξαμενὴ ὕδατος ἢτοι γιστέρνα (= κινστέρνα), ὡς λέγεται ἐν Σύμη δθεν, ἄμα διατρηθέντος τοῦ τείχους, ἐξέρρευσε τὸ ὕδωρ τῆς δεξαμενῆς ἐχ τούτου δ' ἐλαβον ἀφορμὴν οἱ ἀντλοῦντες ἄνωθεν ἀπὸ τοῦ νάρθηκος νὰ μαντεύσωσι τὰς ὑπονόμους, καὶ θαῦμα τῆς Θεοτόκου ἐθεωρήθη τὸ γεγονὸς εἰς σωτηρίαν τῆς πόλεως ὅτε δὲ κατόπιν οἱ κάτοικοι ἐπεσκεύασαν τὰ διορυγέντα μέρη τῶν τειχῶν τοῦ φρουρίου, ἐν τῷ ὀρύγματι τῆς δεξαμενῆς ἐνετείχισαν κύλινδρον εὐμεγέθη εἰς ἀνάμνησιν τοῦ γεγονότος, ὅστις καὶ μέχρι τοῦ νῦν παρατηρεῖται.

"Αλλοτε δὲ πάλιν ὁ πειρατὴς Καμαλῆς ἀπέβη εἰς τὴν νῆσον καὶ ἐπετέθη διὰ σφοδροῦ κανονιοβολισμοῦ κατὰ τῶν τειχῶν τοῦ φρουρίου ἀλλ' εὖρεν ἰσχυρότερα τούτων τὰ στήθη τῶν ὑπερασπιστῶν τοῦ φρουρίου, οἴτινες μετὰ θαυμαστῆς ἀνδρείας καὶ τόλμης ἡνάγκασαν εἰς αἰσχρὰν φυγὴν τοὺς ἐπιτεθέντας <sup>2</sup>).

Κατ' άλλην παράδοσιν πειραταί ἀποβάντες εἰς τὴν νῆσον ἐπειρῶντο νὰ λεηλατήσωσιν οἰχίας ἐχ τῶν πλουσιωτέρων, καὶ ἡγανάχτουν μὴ εὐρίσχοντες εὐμεταχόμιστα πράγματα διὸ ὁ ἀρχηγός αὐτῶν ἀπὸ τῆς ἀντιχρὺ τοῦ φρουρίου πλατείας τῆς ἐχχλησίας τοῦ τιμίου Σταυροῦ ὑβριζε προχαλῶν τοὺς ἐν τῷ φρουρίω ἀλλὰ δεξιὸς σχοπευτὴς ἀπὸ τοῦ φρουρίου σχοπεύσας ἐπυροβόλησε χαὶ ἀφῆχεν αὐτὸν ἄπνουν.

<sup>1)</sup> Coronelli ἔνδα ἀνωτ.

<sup>2)</sup> Biliotti xai Abbé Cottré, 'lot. 'Pódou, tóp. A', σελ. 252.

<sup>8)</sup> Coronelli ένθα άνωτέρω.

Είς άλλης ἐπιθέσεως ἀπόχρουσιν ἀναφέρεται τὸ ἐξῆς δημοτιχόν δίστιχον:

Καλήμερα το κάστρο μας κι άς είν και χαλασμένο έπέτρωσεν τον Φετζουλλά και πάει πετρωμένος.

Ἐπίσης ἄλλην τινὰ ἐπιδρομὴν ἐννοεῖ ἄλλο δημοτιχὸν ἀσμάτιον ἀδόμενον μέχρι τῆς σήμερον, τὸ ἐξῆς:

> Μάνα μου, τουρχομανιό!.. Τοῦρχοι ᾿πῆραν τὸ χωριό καὶ Ἡωμαιοὶ τον Νημποριό!

Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τῶν ἔμοι γε γνωστῶν κατὰ τοῦ φρουρίου ἐπιθέσεων καὶ πολιορκιῶν αὐτοῦ.

"Ας προσθέσω δὲ ώδε, ὅπερ ἀπό τῆς οἰχείας παραγράφου παρέλιπον, ὅτι δηλονότι παρὰ τοῖς κατοίχοις παράδοσις φέρεται περὶ ὑπάρξεως βεβαίας κρυπτῆς διόδου φερούσης ἀπὸ τοῦ φρουρίου ἐχτὸς αὐτοῦ, ἀλλὰ καταχεχωσμένης καὶ ἀγνώστου ἀπὸ πολλοῦ.

§ 8. Έπὶ τοῦ παρὰ τὸ φρούριον τῆς 'Ρόδου λόφου ἡ ὅρους τοῦ ἀγίου Στεφάνου ὑπῆρχεν ἐπὶ τούτψ ιδρυμα, ἔνθα ἐστάθμευε τὸ σῶμα τῆς φρουρᾶς τῶν Ἱπποτῶν, τὸ ἐπιχαλούμενον Σχοπιὰ τῶν Ἱπποτῶν' ἐχείθεν οἰ Ἱππόται ἐδύναντο νὰ ἐπισχοπεύωσι τὰ πέριξ.

'Αλλὰ οἱ Ἱππόται ἔκτισαν καὶ ἐν Σύμη ἰδιαίτερον σταθμόν, ἐπίκουρον τῆς ἐπὶ τοῦ ὅρους τοῦ ἀγίου Στεφάνου σκοπιᾶς, μεθ' ἡς ὁ ἐν Σύμη σταθμός συνεκοινώνει διὰ σημάτων ¹). 'Ο δὲ ταγματάρχης Rottiers λέγει ²) ὅτι ἐν ἔτει 1825 ἐσώζοντο ἔτι τὰ ἐρείπια τοῦ ἐν Σύμη σταθμοῦ σκοπιᾶς. 'Ηπατήθησαν ὅμως, οὐκ οἶδ' ὅπως, οἱ νομίσαντες ὅτι ἀνεῦρον τὰ ἀνωτέρω ἐρείπια ἐπὶ τῆς κορυφῆς τοῦ ὄρους, ὅπερ ὑπέρκειται τοῦ μοναστηρίου τοῦ Σωτῆρος τῆς Νερᾶς, παραπειθόμενοι ἐκ τῆς τοπωνυμίας τῆς ἡηθείσης δέσεως, ἡτις λέγεται Βάρδια τοῦ Σωτήρη (= σκοπιά).

Έπιμελως καὶ ἐπανειλημμένως ἐρευνήσας περὶ τὴν θέσιν ἐκείνην, οὐδὲν ἴχνος ἐδυνήθην νὰ διακρίνω πεῖθον ὅτι ὑπῆρχεν ἄλλοτε αὐτόθι κτίσμα σταθμοῦ σκοπιᾶς ἡ πρός κατοικίαν ἡ διαμονὴν ἔστω καὶ ἐνὸς προσώπου. ὅθεν φρονῶ ὅτι ἐν ἄλλη θέσει καὶ δὴ ἐν τῷ μονυδρίφ, ὅπερ λέγεται Σταυρός τοῦ Πολέμου, ἔκειτο ὁ ἐν Σύμη σταθμός σκοπιᾶς τῶν Ἱπποτῶν.

Άμφότεραι αι θέσεις αὐται χεῖνται ἀπέναντι ἀλλήλων εἰς ὕψος περὶ τὰ

<sup>1)</sup> Lacroix, Iles de la Grèce, σ. 193.

<sup>2)</sup> Rottiers, Monuments de Rhodes, σ. 21 xαί 842.

500 μέτρα άνω της επιφανείας της θαλάσσης εν τη νοτιοδυτική τραχεία καὶ ἀποκρήμνω παραλία τῆς Σύμης, ὑψουμένη σχεδόν ἀποτόμως. Καὶ ἡ μέν Βάρδια τοῦ Σωτήρος ἀποτελεί μέρος ὀροσειράς ἀλλ' ή θέσις τοῦ Σταυρού του Πολέμου ἀποτελεί μεμονωμένην χορυφήν τής ἀπέναντι τή προηγουμένη ὀροσειράς, λίαν τφόντι χατάλληλον ένα χρησιμεύση ώς σχοπιά, διότι ἀπ' αὐτῆς δύναται τις νὰ ἐπισκοπῆ ὅλην τὴν ἀπὸ Κῶ μέχρι \*Ρόδου καὶ τῶν μεταξύ νήσων καὶ τῆς Κνιδίας χερσοννήσου δάλασσαν. Παρά την άλλως τε δὲ μαγευτικήν ταύτην θέσιν παρατηρούνται ἐρείπια συνοιχισμού των βυζαντιαχών χρόνων. Άλλα πόθεν έλαβε την επωνυμίαν δὲν δυνάμεθα νὰ εἴπωμεν, καθόσον οὐδὲ ἡ παράδοσις διέσωσέ τι περί αὐτης· περιττόν δέ έστι και να μνημονεύσωμεν των όσα περι αὐτης έμυθεύσατο ο διαβόητος Σιμωνίδης1). Έν τούτοις, ἐὰν μὴ τὸ μονύδριον τοῦτο, η η θέσις εν ή κεϊται, έσχον την ονομασίαν εξ επιδρομής εχθρών η πειρατων, εξ ής ίσως και ο αυτόθι συνοικισμός κατεστράφη, πιθανόν ότι έλαβε την έπωνυμίαν έξ αὐτης της σκοπιάς, ης μόνος σκοπός ήτο ή έπισκόπησις χινήσεων πολεμιχών πλοίων μάλιστα έν χαιρῷ πολέμου.

§ 9. "Αξιον σημειώσεως είναι ότι έχτος των άνωτέρω παρατεθέντων ίπποτιχών σημάτων ή οίχοσήμων, άναφερομένων είς τὰς ἐπισκευὰς τοῦ φρουρίου τῆς νήσου, οὐδὲν ἄλλο τεχμήριον διεσώθη τῆς ἐν Σύμη ὑπερδιαχοσιετούς χυριαρχίας των 'Ιπποτών τῆς 'Ρόδου' ἐκ τούτου δὲ ἐξάγεται ὅτι ουδόλως ούτοι ἐπέδρασαν ἐπὶ τῶν τῆς νήσου ἐν γένει πραγμάτων, ἡχιστα δὲ ἐπὶ τῶν ἐκκλησιαστικῶν καὶ τῆς θρησκείας τῶν κατοίκων. Ἐν γένει δὲ ταθτα πάντα ἀποδειχνύουσιν ότι ή νήσος ήτο αυτόνομος και αυτοδιοίκητος, τό δὲ φρούριον ἐγρησίμευε χυριώτατα πρός ἀσφάλειαν τῶν κατοίχων ἀπό έγθριχών χαι πειρατιχών επιδρομών χαι επιθέσεων, αίτινες, ώς είρηται, ἀπεκρούοντο ἐρρωμένως καὶ νικηφόρως οὐ μόνον ἐπὶ τῶν Ἱπποτῶν, ἀλλὰ και μετ' αύτους έπι της 'Οθωμανικης κυριαρχίας' διότι άπό του 1523 μέχρι τέλους της πρώτης τριακονταετηρίδος του παρελθόντος αίωνος το φρούριον τής Σύμης διετηρείτο καλώς τετειχισμένον και έφρουρείτο ύπο μόνων των κατοίχων, ἐφωδιασμένον πάντοτε διὰ των ἀναγκαίων τηλεβόλων καὶ λοιπῶν ἐφοδίων πολέμου· ἀλλὰ κατόπιν καὶ τὸ φρούριον καὶ οἱ ἐν αὐτῷ οἰκίσκοι ἐγκατελείφθησαν, καὶ οἱ μὲν οἰκίσκοι καὶ αἰ ἄλλαι ἐν αὐτῷ οίχοδομαι τέλεον χαταστραφείσαι έξηφανίσθησαν, και μέρος δὲ τῶν τειχών χατέρρευσε.

Καὶ ἐν μὲν τῆ πατρίδι αὐτῶν οἱ Συμαῖοι ἀπήλαυον προνομιῶν αὐτονομίας καὶ ἀτελείας, ἄμα δὲ ἀσφαλείας διὰ τοῦ φρουρίου. ἀλλὶ ὁμως, ἔχον-

<sup>1)</sup> Κωνσταντίνου Σιμωνίδου Συμαΐς, σελ. 59 και 122.

τες καὶ ἀξιόλογον ἀκτοπλοίαν καὶ ναυτιλίαν, ἔβλεπον τὰ πλοῖά των ἐκτεθειμένα είς την διάχρισιν των πειρατών, οβτινες διαπλέοντες τα πελάγη καί τὰ παράλια τῆς Μεσογείου ελυμαίνοντο πᾶν πλοῖον προστυγχάνον αὐτοῖς, και πάσαν παραλίαν πόλιν μη καλώς φρουρουμένην. Διά τουτο ήναγκάσθησαν να προσφύγωσιν είς ἀσύνηθες άλλα τελεσφόρον μέσον ἀσφαλούς προστασίας. Συνεβλήθησαν λοιπόν μετά της Κρητικής Πολιτείας, δτε ή Κρήτη ήτο υποτεταγμένη είς την δαλασσοκράτιδα Δημοκρατίαν της Βενετίας, και ἀποτίοντες ώρισμένον φόρον είς την Κρητικήν Πολιτείαν, ἀπήλαυον του δικαιώματος να φέρωσι τα πλοΐα των την σημαίαν του άγίου Μάρχου ούτω δὲ τὰ συμαϊχὰ πλοΐα ήσαν ἐξησφαλισμένα ἀπὸ πάσης έχθρικής και πειρατικής επιθέσεως, διότι ή Δημοκρατία ήτο υπόχρεως νὰ ὑποβάλη εἰς ποινὰς ἡ ἀποζημιώσεις πάντα ὅστις ἡθελε τολμήσει νὰ προξενήση οιανδήποτε ζημίαν ή βλάβην οιανδήτινα, σημαντικήν δηλονότι ή ἀσήμαντον, είς πᾶν πλοτον φέρον τὴν σημαίαν αὐτῆς, και κατ' ἀκολουθίαν θεωρούμενον ότι ήτο τεθειμένον ύπο την σχέπην χαι προστασίαν αὐτῆς.

Άλλὰ καταλυθείσης τῆς Κρητικῆς Πολιτείας ἐν ἔτει 1669, διὰ τῆς καταλήψεως τῆς Κρήτης ὑπό τῶν Τούρκων, ἔπαυσε κατ' ἀκολουθίαν καὶ τὸ δικαίωμα, ὅπερ ἐκέκτηντο οἱ Συμαῖοι τῆς ὑπερασπίσεως καὶ προστασίας τῆς ναυτιλίας των ὑπὸ τῆς Ἐνετικῆς δημοκρατίας δυνάμει τῆς μετὰ τῆς Κρητικῆς Πολιτείας συμβάσεώς των. Φαίνεται ὅμως ὅτι οἱ Συμαῖοι δὲν ῆργησαν νὰ συναισθανθῶσι τὰ σοβαρὰ ἐπακολουθήματα τὰ ἐπελθόντα ἐκ τῆς αἰφνιδίας καταργήσεως τῆς εἰρημένης συμβάσεως, διότι τὰ πλοῖά των εὐρέθησαν ἐκτεθειμένα εἰς τὴν διάκρισιν τῶν πειρατῶν καὶ ἄλλων ἐχθρῶν. Οθεν μόλις μετὰ παρέλευσιν δώδεκα καὶ ἡμίσεος ἐτῶν εὐρέθησαν ἡναγκασμένοι νὰ ζητήσωσι τὴν ἀνανέωσιν τῆς συμβάσεως ἀπ' εὐθείας μετ' αὐτῆς τῆς Ένετικῆς Δημοκρατίας.

Απέστειλαν λοιπόν εν πλήρει χειμώνι μάλιστα άντιπρόσωπόν των τόν ἱερομόναχον καὶ πρωτοσύγκελλον Άνανίαν, δστις, μεταβαίνων βεβαίως εἰς Βενετίαν, συνήντησεν εν Πρεβέζη τὸν στόλαρχον τῆς Δημοκρατίας Φραγκῖσκον Μοροζίνην, ὅστις ἐδέχθη τὴν αἰτησιν τῶν κατοίκων Σύμης καὶ ἀνενέωσε τὴν σύμβασιν ἐξ ὀνόματος τῆς γαληνοτάτης Πολιτείας τῆς Βενετίας, ὡς ἀποδεικνύεται ἐκ τῆς ἀπαντήσεώς του, γεγραμμένης ἐκ τῆς ἐν Πρεβέζη ναυαρχίδος τοῦ στόλου τῆς Βενετίας τῆ 2 Φεβρουαρίου τοῦ ἔτους 1684 κατὰ τὴν παπικὴν ἡμερολογίαν, ἤτοι τῆ 23 Ἰανουαρίου 1684.

Τό διὰ τὴν Ιστορίαν τῆς Σύμης σπουδαιότατον τοῦτο ἔγγραφον, ἐξ οὖ

Digitized by Google

βεβαιούνται δσα άνωτέρω ελέχθησαν, εδημοσιεύσαμεν άλλοτε 1), παραθέτομεν δε αυτό και ώδε ως κατακλείδα της πραγματείας ταύτης, μη φυλάσσοντες μόνον τας άνορθογραφίας του πρωτοτύπου.

«Εμεῖς Φραντζέσκος Μορεζίνης διὰ τὴν γαληνοτάτην Πολιτείαν τῆς «Βενετίας Καπιτάν Γγενεράλες και τὰ ἐξῆς.

«Γράφω πρός ἐσᾶς τοὺς ἐπαρχιώταις τῆς νήσου Σύμης, εἰς τοὺς ἰερεῖς «χαὶ εἰς τοὺς ἐπιλοίπους χριστιανούς. μὲ νὰ ἤθελε φανερωθή ἐδῷ εἰς τὴν «Πρέβεζαν εμπροσθεν της γαληνοτάτης ύψηλότης και έξουσίας μας ό «άπεσταλμένος σας εύλαβέστατος πρωτοσύγχελλος 'Ανανίας Ιερομόναχος, «βαστώντας και τὴν γραφὴν είς τὸ χέρι, προσπίπτων τοῖς γόνασι, δέοντας «καὶ παρακαλών διὰ τοὺς ἱερεῖς καὶ διὰ τοὺς ἐπιλοίπους χριστιανοὺς τοῦ «νησίου σας, μὲ τὸ νὰ ἐθέλετε ὁμπλιγάρεσθαι νὰ δίνετε ἐχεῖνο ὁποῦ ἐδίνετε «τὸν καιρὸν τῆς ἀπερασμένης ἀμάχης τοῦ 'Pενίου τῆς Κρήτης, καὶ νὰ σᾶς «φυλάγω ἀπό τους προυσάρεους. Και ίδου όπου σᾶς στέλλω αυτού ταις γρα-«φαΐς μου μὲ τὸν ἀπεσταλμένον σας πρωτοσύγχελλον Άνανίαν Ιερομόνα-«χον, νὰ ὁμπλιγάρεται ἀπάνω εἰς τὸ χαράτζι μου διὰ ἐπίτροπός μου, νὰ «μοῦ τὸ ῥεχουμαντάρη ἐχεῖ ὁποῦ θέλω τοῦ γράφει, χαὶ δὲν θέλετε ἔχει χαμ-«μίαν πείραζιν, καθώς γράφουν αι γραφαϊς μου. Και δποιος είναι έχεῖνος «όποῦ φανῆ ἀπάνω εἰς τὸ νησί σας, ὁποῦ νὰ ἔχῃ τὴν παντιέρα τοῦ ἀγίου «Μάρχου, καὶ πειράξη γἢ πολύ γἢ όλίγον, γἢ εἰς πᾶσα πρᾶγμα ὁποῦ νὰ «σᾶς ευρίσκεται, θέλω τὸν περάσει ἀπὸ τὴν κρίσιν μου, καθώς γράφουν ἡ εγραφαίς μου.

«Δοσμένο ἀπό τὸ κάτεργο Καπιτάνεια, στὴν Πρέβεζα, Β' Φεβρουαρίου, «αχπό, κατὰ τὸ νέον.

«Φραντζέσκος Μορεζίνης πρώτος Καπιτάν Γγενεράλες. «Άλέσανδρος Λοκαδελίνης πρωτονοτάριος τῆς Έξοχότης του.»

Άτυχως περὶ τῆς περιέργου συμβάσεως ταύτης μεταξύ τῶν Συμαίων καὶ τῆς 'Ενετικῆς Δημοκρατίας δὲν γνωρίζομεν πλείονα τῶν ὅσα ἐξάγονται τῆς Βενετίας σώζονται λεπτομέρειαι περὶ τῆς περὶ ἡς ὁ λόγος συμβάσεως, γνωστοῦ ὅντος ὅτι τὴν πολυμήχανον καὶ δραστηριωτάτην ἐν πᾶσι κυβέρνησιν τῆς θαλασσοκράτιδος 'Ενετικῆς Δημοκρατίας διεφώτιζον πάντες οἱ ἐν τῷ ἐξωτερικῷ ὑπάλληλοί της ἀκαμάτως διὰ πολλῶν καὶ ἐκτεταμένων



<sup>1)</sup> Έν τῷ περιοδικῷ «Παρνασσῷ» τοῦ ἐν Ἀθήναις ὁμωνύμου Συλλόγου, τομ. Γ΄ τοῦ ἔτους 1879, σελ. 251, ἔνθα ἐφυλάχθησαν ὅλαι αὶ ἀνορθογραφίαι τοῦ πρωτοτύπου.

έχθέσεων περί παντοίων θεμάτων, χαι μάλιστα των άμέσως σχετιζομένων πρός τὰ συμφέροντα τῆς Δημοχρατίας.

Ούτως, ας είπωμεν ώς έν έπιλόγω, οι Συμαΐοι έχτός των προνομιών αὐτονομίας χαι άτελείας ἀπήλαυον μέν έν τη πατρίδι των σπουδαίας ἀσφαλείας διὰ τοῦ μιχροῦ καὶ ὁχυροῦ φρουρίου των, ἐφρόντιζον δ' ἄμα καὶ περὶ προστασίας τῆς ἀξιολόγου ἀχτοπλοίας καὶ ναυτιλίας των.

"Έγραφον εν Σύμη μηνί Ιουνίφ του σωτηρίου έτους 1904.

Δημοσθένης Χαβιαρᾶς.

# ОТДЪЛЪ ІІ.

# 1. Критива.

Н. А. Заозерскій и А. С. Хахановъ. Номоканонъ Іоанна Постника въ его редакціяхъ: грузинской, греческой и славянской. Съ предисловіями чиздателей. Изданіе Императорскаго Общества исторіи и древностей россійскихъ. Москва, 1902.

Книга «посвящается памяти Алексъя Степановича Павлова». Покойный Павловъ былъ почтенный ученый, и очень жаль, что настоящее подношеніе его памяти содержить въ себъ подъ видомъ перевода грузинской редакціи нъчто трудно вообразимое. Греческой и славянской части я не касаюсь. Въ «Византійскомъ Временникъ» (1904, т. XI, отд. II, стр. 251—252) уже появилась объ этой части книги критическая замътка В. Бенешевича, успъвшаго замътить, что «съ грузинскимъ текстомъ творится что-то неладное: то переводъ русскій свидътельствуеть о явной безсмыслицъ, то онъ совершенно не совпадаетъ съ греческимъ и славянскимъ, то переводъ существенно разнится отъ предложеннаго академикомъ Броссе». Но г. Бенешевичъ, не провърявшій перевода по грузинскому подлиннику по его недоступности ему, не могъ, конечно, предполагать, что его сужденіе, пожалуй, черезчуръ мягкое.

На изданіи грузинскаго текста нівть надобности долго останавливаться. Видно, что издатель располагаль въ общемъ хорошими списками. Основная рукопись весьма поучительна. Она — списокъ, сділанный безграмотнымъ лицомъ съ прекраснаго подлинника; г. Хахановъ не только воспроизводить всів грубыя ореографическія ошибки этого списка 1

<sup>1)</sup> Напримъръ, систематически 30 вм. С, гевр. 32. 3400-22363 С, 36, и т. п. Разъ вздатель, повидимому, не зналъ условій правильнаго употребленія С, лучше бы слъдовать вульгарной ореографіи А съ простымъ 3 (см. стр. 4, прим. 9). Для характеристики же этой безграмотности, положенной имъ въ основу изданія рукописи, достаточно было бы отмѣтить ее въ особомъ примѣчаніи или въ предисловіи. Тоже по существу можно сказать о систематическомъ употребленіи в вм. 3, если даже это ме ореографическое, а фонетическое, какое-либо діалектическое явленіе, такъ какъ издатель едва-ли будетъ доказывать, что памятникъ впервые появился на какомъ-либо грузинскомъ говорѣ, а не чисто литературномъ языкѣ.

но дълаетъ отъ себя пышный вкладъ искаженій по незнанію древнегрузинскаго или по небрежности. Небрежность г. Х. изумительна. Не касаюсь такихъ мелочей, какъ напр. то, что добу по крайней мюрю два раза (64, ж и 66, ж) онъ переводитъ неправильно, именно «обязательно» и «то», а разъ (68, т) правильно, или дудеждоство украинение 76, ж вм. дудеждоство сокращениме (переводъ г. Х. «малыя» показываетъ, что онъ располагалъ въ рукописи правильнымъ чтеніемъ). Такія мелочи можно отнести къ многочисленнымъ опечаткамъ наданія, изъ коихъ не трудно составить два, три столбца вмёсто одного, приложеннаго въ коицъ книги. Въ переводъ бываютъ опущены реальныя подробности, такъ напр. заключательную часть, гласящую по-грузински:

ძეგლის წერაჲ სრწმნბისაჲ (sic), რ ლი აღწერეს წ თა მამათა კსტ ნტინეპო გლეს (sic) შეკრ ბალთა (sic) წ თა ხატთა თუნის (sic) ტემისა თუს, რ ლ ესე წრიკთხეის (sic) ს ფია წ დას პ ლსა კ რკესა წ თა მარხეათ ასა (sic) რა (sic) ესმეს უ ლთა

г. Х. переводить: «Опредъленія въры, которыя описаны свв. отцами константинопольскаго собора объ иконопочитаніи (опредъленіе), которое читается въ первую святую недълю поста, дабы слышали всъ».

Между тёмъ грузинскій тексть даеть нёсколько больше, именно: «памятникъ 1) вёры, написанный святыми отцами, собравшимися въ Константинополё, касательно поклоненія святымъ иконамъ, каковой памятникъ читается во святой Софіи въ первое воскресенье (первую недёлю) святого поста во всеуслышаніе».

Многочисленны неточности русскаго перевода, но на нихъ былъ бы смыслъ указывать, если бы въ работв замвчалась какая-либо здоровая часть, годность вообще перевода хотя бы въ основномъ. Быть можетъ, стоитъ указать на ивкоторые случаи незнанія или непониманія издателемъ отдільныхъ грузинскихъ словъ.

Непоняты или во всякомъ случав неправильно переведены г. Хахановымъ самыя обычныя литературныя грузинскія слова, напр.:

| 4,19 გარდარეულთა<br>(გოდგათა)           | г. Х. переводить<br>разнообразнымъ (грѣ-<br>хамъ) | савдуеть перевести:<br>чрезмърнымь (грёхамъ) |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|----------------------------------------------|
|                                         | уклоненіе <sup>2</sup> ) отъ грѣха                | прекращеніе гр'вховъ                         |
| 6,28-29 ცოდვისა მი-<br>მართ წარმდებობაჲ | наклонность къ грвху                              | намость, resp. необуз-<br>данность въ грвхв  |

<sup>1)</sup> പ്രെപ്റ്റ് പ്രാര് буквально значить то, что греч. отпрографія или ари. പ്രാര് фрация денення т. е. писаніе на каменномъ столов, на камев, такъ напр. надпись, памятникъ, протоколь и т. п. «Опредёленіемъ» я во всякомъ случав затруднился бы его перевести.

<sup>2)</sup> Наже тремя строками г. Х. пытается перевести тотъ же глаголъ (مائوللية) словомъ «умолкла», что нъсколько блеже къ вначение его.

| 8,19-20 თითო სახეთა<br>სატანჯველთა            | многихъ наказаній  | разнообразных мученій <sup>г</sup>                       |
|-----------------------------------------------|--------------------|----------------------------------------------------------|
| 8,23 უხრწნელი                                 | пречистое          | нетленное                                                |
| 12,16 მათდა შეგედრე-<br>ბულთა სულთაჲსა        | молящихъ душъ      | душъ, прибѣгшихъ къ<br>нимъ                              |
| 16,39 გლის სიტუნი                             | СЛОВА              | желанія, гезр. похоти                                    |
| 18,1 ຊ້ອນເຊນງວັດຫັ້ວເ<br>ໂທນເຕັງງອາດຫ         | съ полною радостью | съ утѣшеніемъ (букв.:<br>удовлетвореніемъ) и<br>радостью |
| 20,2-3 გულის სტ <sup>*</sup> ყნი<br>ვნებათანი | страсти сердца     | похоти страсти                                           |
| 62,23 მწამლეელობა                             | ересь              | отравленія ¹)                                            |
| 62,24 სხუათა ბილწე-<br>ბათა                   | др. пороки         | другія мерзости                                          |
| 62,29-30 გ"ნ ხრწნიან <sup>2</sup> )<br>საშოთა | оскверняють матку  | растивнають матку                                        |
| 72,12 შებღალოლ                                | погрузившійся      | замаранный, resp. ос-<br>кверненный                      |
| 72,84 თჳსისაგან                               | СВОЮ               | у себя, особо, отдѣль-<br>но <sup>3</sup> ).             |

Но что всё эти мелочи? Дёло въ переводе вообще, начиная съ первой строки и кончая последнею. Думаю, достаточно следующихъ образчиковъ.

#### 1) ctp. 2, 8—11.

და მეექუსისაცა კრებისა შემდგომად იყო მრავლითა ჟამითა კეთილი მღდელთ-მოძღუარი და საქსხ მადღითა სულისა წ დისაჲთა

# г. Х. переводитъ:

грузинскій же тексть гласить:

«и былъ послъ VI собора долгое время добрымъ священнонаставникомъ, исполненнымъ благодати святаго духа». и спустя долгое время даже посл'в VI-го собора былъ (этотъ) добрый, исполненный благодати св. Духа архіерей (священноучитель)».

2) ctp. 2, 17-4,1:

ნეტარ თუ 4) ამასცა წა შეუძლონ დ**ა**დგრომად

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> г. Х. сившаль съ Жастадотов.

<sup>2)</sup> У г. Х. по опечаткъ: борбовов.

<sup>3)</sup> Въ другомъ мъсть (стр. 761,28) г. Х. вовсе не переводить на русскій языкъ этого какъ будто незнакомаго обычнаго древне-грузинскаго выраженія, и потому онъ даеть сльдующую странную фразу (стр. 762, 26—28): въ извъстные праздники «въ церкви народно не преклоняютъ кольнъ, но каждый исполняеть свой канонъ», тогда какъ въ грузинскомъ подлинникъ сказано, что въ такіе то праздники «хотя въ церкви народно не преклоняютъ кольна, но пусть у себя исполняеть каждый свой канонъ».

<sup>4)</sup> Въ изданіи читается പ്രേട്ടരം, но самъ г. Х. отмінаетъ въ опечаткахъ, что вірное рукописное чтеніе പ്രേട്ടര് ഐ.

г. Х. переводитъ (стр.  $2^2,19-4^2,1$ ):

въ грузинскомъ же подлинникъ сказано:

«Пусть блаженные на этомъ постараются пребывать».

О, если бы (грвшники) могли выдержать хотя бы это (правило).

#### 3) ctp. 4,27-31:

და და გალაც აგამოსიქან გავოსიქანები და ალდამელი გამოსიქანებელ გამენების და ეალით გადი და გადისი გადის

# г. Х. переводить (стр. 4<sup>2</sup>,27—82):

«Богъ нашъ проявляетъ неизреченное и неисчислимое множество милостей Своихъ, хотя ръдко нами призывается, хранитъ отовсюду для спасенія и покаянія, какъ гласитъ пророкъ».

### въ грузинскомъ же подлинникъ читаемъ;

Богъ нашъ (настолько) болве проявляетъ неизреченное и неисчислимое множество Своихъ милостей, становится незлопамятнымъ къ намъ и охраняетъ насъ всячески для жизни и покаянія, какъ говоритъ Онъ устами пророка».

# 4) ctp: 6,5—6.

డ్ 3 ლეე გარდაექსედით რაჲ 3 რმშოსა მას მცნებასა, არა წარგუწუმიდნა, არცა მოგუსპნა

# г. Х. переводитъ:

«Посему отъ начала преступившихъ первую заповъдь не только не погубилъ насъ, и тотчасъ не предалъ небытію».

# грузинскій же тексть гласить:

Ибо Онъ не погубилъ насъ и не уничтожилъ въ самомъ началъ, когда мы преступили извъстную первородную заповъдь.

### 5) crp. 6, 17-22:

ხ იწყო რაჲ კალდ უკთრბმ ნ განმრავლებად, გა მ ლ, არდარა მოაწია წყლითა რღუნაჲ, რ სახიერებით ებრძანა თავადსა არღარა მოწევნაჲ წულით რღუნისაჲ, ა დ ცნლითა ვიეთნიმე ქალაქნი დაწუნა და სხუანი სიყმილითა წუართნა, რ ა სეშტნი იგი სინანულად მოჲყგანს

#### г. Х. переводитъ:

«Но когда опять, какъ и въ первый разъ, умножилась злоба, уже не навелъ потопа, ибо благостью было повельно патріарху, что не будетъ потопа, но огнемъ сжегъ нъсколько городовъ и голодомъ

#### грузинскій же тексть гласить:

Но когда зыыя діза 1) стали множиться, какъ въ началі, (Богъ) не навель снова потопа, ибо Имъ Самимъ было повелізно раньше по благости, что не нашлетъ боліве потопа, а огнемъ сжегъ нівсколько

<sup>1)</sup> പ്രാത്യര്ക്ക്, конечно, отвлеченное понятіс ед. ч., но не въ смыслѣ злобы чьей либо, а въ смыслѣ вообще зла, злыхъ поступковъ.

иныхъ научилъ, чтобы потомство привести къ исправленію».

городовъ и другіе научилъ голодомъ, чтобы привести остальныхъ къ покаянію.

# 6) стр. 8, 13-17:

არა კ (sic) თუ გ ნწესებულთა მათ ტანჯგათაგ ნ აქაგე თაგისუფალ გიეუხეთ, ა დ დღესა მასცა სასჯელისასა მოწყალეს (sic) გუეექმნებოდის (sic) თუალოსუაგი (sic) იგი მსაჯული და ღმერთი ეოგელთა....

# г. Х. переводитъ:

"И будемъ не только свободны отъ положенныхъ здёсь наказаній отъ Него, но и найдемъ Его благосклоннаго въ день суда, какъ сущаго судію всёхъ и Бога».

грузинскій же тексть гласить:

(чтобы) 1) не только еще здёсь (въ этой же жизни) освободились мы отъ положенныхъ терзаній, но и въ день Суда также былъ милостивъ къ намъ нелицепріятный Судья и Богъ всёхъ.

# 7) crp. 8, 32—38:

აოაცდოგ ასიდაგაცდაგაც დალგნესგაგსწენ

г. Х. переводитъ: «сообразно съ каждымъ грѣхомъ» грузинскій же текстъ гласитъ: соотвътственно гръхамъ каждаго.

8) ctp. 10, 15-17:

რა არა სიმრავლისა მის თუს წელთაასა ეშინოდის შეცოდებულთა და აღსარებად უდებ იქმნებოდინ

г. Х. переводитъ:

«чтобы согрѣшившіе и пренебрегшіе исповѣдью не страшились предъ продолжительностью лѣтъ». въ грузинскомъ же текстъ сказано:

чтобы согрѣшившіе не страшились продолжительности лѣтъ и не лѣнились исповѣдываться.

#### 9) crp. 10, 20-82:

და უკლთა მათ მ რ სახიერმ ნ მ ნ და ტკბილმან ღ ნ ბრძანა, რაა იგი ღ თ შემოსილთა მათ გ ნჩინეს, რ ლი იგი აურაცხულითა მით მოწყალებითა მისითა რაა უდენცა (sic) ხედავს ნათესავითი ნათესავად. (sic) ოჯძუირხზსთა მიმართ ბრალთა მიმავალად გლახაკთა კაცთა ოძროლსა (sic) მას გონებასა ბრძოლათაგ ნ და მანქანებათა ბოროტისა მის მტერისა ჩ ნისა ეშმაკისაათა (sic). არა რისხვასა თ ჯსსა (sic) აღაორძინებს შეცოდებელთა (sic) მათ ს ა, ად უფროასად წულობით და სახიერებით აღუსობოქებს (sic) სინანელსა (sic) მას ც დვთასა.

г. Х. переводитъ: «И все то повелълъ благій и добрый Богъ, что чрезъ богонос-

грузинскій же подлинникъ гласитъ: И что постановили богоносные (отцы), то черезъ нихъ всёхъ пове-

<sup>1)</sup> Настоящее мъсто представляеть послъднее изъ ряда предложеній цъли, начинающихся соотвътственнымъ союзомъ б...

ныхъ отцовъ опредѣлиъ неисчислимою милостью, ибо видѣлъ изъ рода въ родъ, въ тягчайшіе грѣхи впадающихъ убогихъ людей въ борьбѣ безсильнаго разума и происковъ злой силы врага нашего діавола. Не для гнѣва взращиваетъ согрѣшившихъ, но великой милостью и благостью облегчаетъ раскаяніе въ грѣхахъ»

лъвалъ благій и добрый Богъ, Тотъ, Который, сколько Онъ ни видитъ немощный разумъ убогихъ людей шествующимъ вслёдствіе борьбы и козней злого врага нашего діавола изъ рода въ родъ къ болье тяжкимъ гръхамъ, по неисчислимой милости не гнъвъ Свой взращиваетъ противъ согръщившихъ, а еще болье милостиво и благо облегчаетъ имъ раскаяніе въ гръхахъ.

10) стр. 12, 1-2:

რომელნი შეემთკუიგნეს შორითა (sic) და ბრძოლითა ბრტისა მის შკდომისაჲთა

г. Х. переводить:

(грѣхи) «въ которые впали вслѣдствіе зависти и борьбы съ злой напастью» грузинскій же тексть гласить: (гружи) которые постигли ихъ вслужствіе зависти и борьбы злого супостата.

11) crp. 12,6—8:

წეშმარიტად ვინმე იტყოდის ძლიერებათა მისთა და სასმენ'ლ ყვნეს უ°ლნი ქბ°ლებანი მისნი.

г. Х. переводить:

«Вознесутъ поистинѣ силу Его и всякую хвалу воздадутъ»

грузинскій же текстъ гласитъ: Поистинъ кто можетъ выразить Его силы и дать выслушать всъ Его хваленія?

12) ctp. 12, 25-27:

რა გა აღმასროლებელი მცნებათა მათ სახიერებასითა (sic) საქებელი იქმნას და სრულებისა სახელი მიჲღოს.

г. Х. переводитъ:
 «дабы быть возвеличену, какъ
весьма строгому исполнителю Евангелія»

грузинскій же текстъ гласитъ: дабы сдълаться предметомъ похвалъ, какъ исполнитель заповъдей Евангелія и стяжать славу совершенства.

13) ctp. 12, 84-14, 1:

აწ უკუე ჩ ნტა ობადრუკთა ამათ და უღირსად (sic) რ ნი ესე უსწავლელად და უღირსად შესრულვართ წესსა ამას უზეშთაესსა საზომისა ჩ ნისასა და სხუათა კურნებად წოდებულ ვართ უგონორებით, რ ნი ესე თავით თ ჯსით (sic) ოძლორნი და მოწულოლნი ვართ და სასიკუდინედ მწ ყურნი მოვედით გამოვიძიოთ და განვიკითხოთ.

г. Х. переводитъ:

«Нынъ вотъ и мы, жалкіе и недостойные, по невъжеству не погрузинскій же текстъ гласитъ: Нынъ же и мы, бездольные и недостойные, вступившіе неучами знавшіе высшей мёры касательно нась, сами себя опредёлили безразсудно взять на себя чинъ врача, будучи всецёло безсильны и въ язвахъ, будемъ изыскивать и судить къ смерти болящихъ»

и недостойно въ сей (монашескій) чинъ, что выше нашихъ силъ 1), и по неразумію призванные врачевать другихъ, мы, которые сами немощны, уязвлены и смертельно ранены, прійдемте, изыщемъ и разсудимъ.

#### 14) crp. 14, 24-16, 9:

აწ უკუე (sic) მე გლზკი ესე და ოდები არა თუ ვირმცა (sic) კაეროვნად მიწევნოლ ვიუავ გულის კმის უოფასა და მეცნიერებასა ამისთჯს ვჭეოფ გამოძიებასა.... და ვა ვთქუ (sic) არა თუ მინდობითა მეცნიერებისა და გულის
კმის უოფისა ჩემისაჲთა ვიქმ გამოძიებასა ამას და განწესებასა, ად ვა გლზკი.
და ნარჩევთა უნარჩევესი ნაბიჭევსა ღირსთა და მეცნიერთა ტაბლისასა შევჭკრებ და უმეტეს სად (sic) გამოცდილებისა გნ და გულის კმის უოფისა
ს ლიერისა მის მოძღურისა ჩემისა.

### г. Х. переводить:

«Нынѣ я, столь убогій и недостойный, насколько постигь разумъ мой и знаніе, намѣреваюсь предоставить относительно сего изслѣдованіе.... какъ я сказалъ, не въ силу знанія и не разумомъ моимъ дѣлаю изысканіе и опредѣленіе, но какъ убогій, изъ изверговъ извергъ, благопотребное для дупи собирающій отъ трапезы достойныхъ и мудрыхъ и опытомъ воспитывавшагося разсужденія моего наставника»

### грузинскій же текстъ гласить:

Нынъ же я, убогій и нерадивый, произвожу изысканіе касательно этого не такъ, какъ если бы я надлежаще дошелъ до разумѣнія и знанія.... и, какъ я сказалъ, я не произвожу этого изысканія и опредъленія, полагаясь на свое знаніе и разумѣніе, а какъ убогій и отбросъ изъ отбросовъ, собираю крохи со стола достойныхъ и ученыхъ, а особенно отъ опытности и разумѣнія моего духовнаго учителя.

Въ этомъ мѣстѣ не могу не остановиться на одной мелочи. Бъдова значить, какъ извѣстно, крохи. Въ изданіи приводится маргинальная къ нему глосса бърсовъесо (чит. бърсоводесо), что также означаеть крохи. Какъ же объяснить переводъ г. Х.: «благопотребное для души»? А просто тѣмъ, что, не одолѣвъ грузинскаго текста, грузиновѣдъ бросилъ невольно взглядъ на болѣе понятный ему греческій текстъ (стр. 17, 8—4), но въ греческомъ онъ, очевидно, также не особенно силенъ, смѣшалъ ψίχιον кроха съ ψυχή душа и перевелъ εὕχρηστος ψιχίων «благопотребное для души».

<sup>1)</sup> Букв.: нашей мъры.

15) 24, 14—15:

г. Х. переводитъ:

«...Василій... который, что сказаль, то говориль чрезъ уста Бога» въ грузинскомъ же текств стоить:

...Василій, который, что сказалъ, то устами его говорилъ Богъ.

16) crp. 62,6-9:

რ სამნი გზეოფილებანი არიან მონანულთა მრხვისანი (sic) გინა მამათანი ანო თუ დედათანი და სამისა მისგზ რ ლიცა სწადოდის მიიღოს

г. Х. переводитъ:

«Три различія существуєть пищи и питія относительно епитиміи кающихся женщинь и мужчинь, и принимають одно изъ трехъ по желанію»

грузинскій же тексть гласить:

Ибо существують три вида (букв. отдѣјенія) поста кающихся, мужчины ли будуть ими или женщины, и изъ этихъ трехъ пусть кающійся принимаеть желательный ему.

«Пищи и питія относительно епитиміи» вм. «поста» отчасти объясняется греческимъ чтеніемъ βρωσεως καὶ πόσεως.

17) crp. 66, s7—s8: ზეთსა ოდენ იკმარებდენ

г. Х. переводитъ: «Елея употребляютъ немного»

18) crp. 70, 28-25:

«даетъ ему духовникъ болѣе снисходительный и малый канонъ того перваго (опредѣленія?)» грузинскій же текстъ гласить: Пусть употребляють только масло (елей).

მისცეს მას მძღ്რმნ ოსობოქესი და უმცირენსი კანონი 3 ლისა მის. переводить (въ этоть разъ грузинскій же текстъ гласитъ:

> пусть дастъ (опредѣлитъ) ему духовникъ канонъ снисходительнѣе и меньше перваго (канона).

19) стр. 72, 1—6:

ამათ უკუე (sic) სობოქთა და ადვილთა კანონთა თუს (sic) არაჲ უწუი. ნუ უკუე ბრლეულ ვიქმნე წე ღათისა. გარნა უმკაობებს (sic) არს ჩემდა. რა ამის კერისა თაჯს მიმეკადოს ბრალი წელა უწუალოცა ვიპოვე და სასობისა წარმკუეთელ ცადვლთა და ოძლორთათჯს.

г. Хахановъ переводитъ;

«Снисходительнъе и легче этихъ каноновъ я никакого не знаю, да не буду виновенъ предъ Господомъ, но лучше для меня, чтобы за это опредъленіе было снято и обвиненіе грузинскій же подлинникъ гласить:

Не знаю, не буду ли я повиненъ передъ Богомъ изъ-за этихъ снисходительныхъ и легкихъ каноновъ. Но для меня лучше, чтобы взыскано было съ меня за вину въ этомъ отсъ меня, такъ какъ я нашелъ безжалостную в лишающую грѣпіниковъ и слабыхъ упованія епитимію» ношеніи, чёмъ если бы я оказался и безжалостнымь, и обезнадеживающимъ грёшниковъ и слабыхъ.

20) стр. 74, з-6:

და დაკადეს მოძღუარი იგი და მნნული იკი შემსკავსებულად საზო-მისა თუბსისა (sic) გინა თუ ქუე დასუას გინა თუ ზე დგეს.

#### г. Х. переводитъ:

«И сядетъ духовникъ, а кающагося по мъръ его (согръщенія) или сажаетъ пониже, или онъ ставитъ» грузинскій же тексть гласить:

духовникъ пусть сядетъ, а кающагося соотвътственно его достоинству или посадитъ онъ внизъ, или тотъ будетъ стоять на ногахъ.

Больше мий не о чемъ говорить касательно работы г. Хаханова. Развй прибавить, что, судя по предисловію за общею подписью самихъ издателей «Н. Заозерскій. А. Хахановъ», настоящій трудъ имйетъ претензію дать, по выраженію, цитованному изъкурса Павлова, клочекъ обширнаго и малоразработаннаго поля, научно и добросовйстно обработанный. Да, вотъ еще г. Гидуляновъ въ Этнографическомъ Обозрйніи (1903, II, 153) переводъ г. Х—ва называетъ прекраснымъ и опубликованіе его — «великой услугой отечественной наукъ» со стороны Общества исторіи и древностей. Какое странное понятіе о «научной и добросовйстной» работь! Какое великодушіе у гг. критиковъ современныхъ научныхъ изданій при титулованіи переводовъ прекрасными! И какъ, повидимому, даже въ наше время легко оказать «великую услугу отечественной наукъ»!

Н. Марръ.

Pierre Grenier, L'empire byzantin, son évolution sociale et politique.

Tome I: L'être social. Tome II: L'être politique (XXXII -+ 340 -+ 291). Paris 1904.

Авторъ приведеннаго въ заголовке сочиненія говорить языкомъ не совсёмъ обычнымъ во французской литературе и въ особенности избегаемымъ французскою юриспруденціей, которая всегда держалась вдалеке отъ круга понятій и отъ терминологіи такъ называемыхъ германистовъ. Г. Пьеру Гренье человечество представляется совокупностію политическихъ организмовъ, или «существъ», какъ онъ выражается, пзъ которыхъ каждый обнимаетъ собою одинъ или нёсколько соціальныхъ организмовъ или существъ, или же часть какого либо соціальнаго организма. Поэтому и на византійскую имперію авторъ взглянулъ, во-первыхъ какъ на существо соціальное, во-вторыхъ какъ на существо политическое, изображая формацію и эволюцію того и другого. Такъ какъ соціальное существо есть нёчто внутреннее и предшествуетъ политическому, то первый томъ

сочиненія посвященъ эволюціи содіальнаго существа, второй-эволюціи политическаго существа. Порядокъ изложенія перваго тома опредёлился для автора тёмъ соображеніемъ, что всякое соціальное существо состоитъ изъ соціальнаго тела и изъ соціальной души, такъ что следовательно сначала изображается эволюція соціальнаго тела, затемь эволюція соціальной души. Эволюціи соціальнаго тела посвящена первая книга перваго тома, содержащая въ себъ три главы. Въ первыхъ двухъ главахъ говорится о соціальныхъ силахъ имперіи (les puissances sociales de l'empire), подъ которыми разумівются: 1) церковь съ ея іерархическимъ устройствомъ и съ монашествомъ, съ ея имуществомъ и привилегіями, 2) свётская аристократія имперін, 3) куріалы и буржуазія, 4)-народъ въ его массь, съ теми модификаціями, которыя происходили въ его крови; къ этому присоединяется еще нъсколько страницъ, посвященныхъ эволюціи соціальнаго тела византійской Италіи. Въ третьей главе изображается экономическая эволюція, иначе эволюція матеріальнаго благосостоянія византійскаго соціальнаго существа (развитіе земледівлія, промышленности, торговли внутренней и внъшней). Во второй книгъ перваго тома, которая посвящена соціальной душі, изображается: 1) эволюція религіозная, причемъ разсматривается какъ внёшняя борьба христіанства сь греческою философіей, съ язычествомъ, съ іудействомъ, такъ и внутренняя съ разными ересями, 2) эволюція моральная, причемъ дёлается оцівнка какъ хорошихъ, такъ и дурныхъ сторонъ византійскаго соціальнаго существа. Эволюція религіозная и моральная — это, по словамъ автора, — выраженіе чувствъ соціальной души. Вторая глава посвящена эволюціи искуства, которое есть также выраженіе чувствъ, но вифстф и выражение интеллекта, съ преобладаниемъ, однако, чувства надъ интеллектомъ. Третья глава имфеть предметомъ эволюцію литературы, которая есть также выражение чувствъ и интеллекта, но съ преобладаниемъ интеллекта надъ чувствомъ. Въ виду того, что одно соціальное существо входить въ соприкосновение съ другими соціальными существами, авторъ изложиль экономическія отношенія Византіи къ другимь народамь, а въ книгъ, посвященной соціальной душъ, проследилъ распространеніе византійской в'тры, византійскаго искуства и византійской литературы за предълами византійскаго соціальнаго существа, въ особенности у славянскихъ народовъ.

Второй томъ, имѣющій предметомъ своимъ существо нолитическое, безъ дѣленія на книги и безъ различенія политическаго тѣла и политической души, содержить въ себѣ пять главъ. Въ двухъ первыхъ главахъ изображается внутренняя политическая эволюція (императорская власть, сенать, осуществленіе власти исполнительной, судебной и законодательной, административный организмъ и связь отдѣльныхъ административныхъ клѣточекъ съ центральною властію). Въ трехъ послѣднихъ главахъ изображается внѣшняя политическая эволюція: здѣсь, въ исторической послѣдовательности и по пертодамъ разсмотрѣны всѣ борьбы,

которыя вела имперія, за все время ся существованія, съ разными народами, азіатскими и европейскими; но сюда же отнесена и внутренняя организація военной силы византійской имперіи.

Читатель, конечно, не ошибется, если назоветъ программу, которою задался авторъ, колоссальною, темъ более, что трудность ея выполненія осложнялась еще тъмъ, что между нижнею имперіею (Ваз Етріге, какъ принято называть византійскую имперію у французскихъ ученыхъ) п между римскою имперіей (Haut Empire) существовали многочисленныя и внутреннъйшія отношенія, такъ что автору приходилось довольно часто обращаться и къ римской имперіи. Онъ и самъ сознаетъ, что писать въ настоящее время общую исторію византійской имперіи было бы еще преждевременно, по причинъ существующихъ въ ней пробъловъ; но дать краткій обзоръ (aperçu) онъ считаеть полезнымъ и интереснымъ. Въ последнія 40 леть, говорить онь, ученыя работы Рамбо, Шлюмберже, Крумбахера и Диля положили конецъ въковымъ предразсудкамъ въ опънкъ византійской имперіи и реабилитировали ее. Но такъ какъ эти работы вообще имъютъ монографическій характеръ, то и реабилитація не могла проникнуть за пределы ограниченного круга читателей, и г. Гренье следовательно поставиль себе целью популяризировать для широкихъ круговъ читающей публики то, что содержится въ ученыхъ монографіяхъ. Въ действительности авторъ черпаетъ изъ разнообразныхъ источниковъ, далеко не ограничиваясь трудами названныхъ византинистовъ, хотя точныя цитаты являются у него скорфе исключеніемъ, чжиъ правиломъ.

Пересмотримъ теперь важнъйшія положенія автора, пользуясь его собственными выраженіями и слъдуя принятому имъ порядку изложенія, который даже и у германистовъ едва ли нашелъ бы одобреніе, по своей искуственности, по которому во всякомъ случать нельзя отказать въ своеобразности.

Образованіе византійскаго соціальнаго существа, которое, какъ сказано выше, предшествуетъ образованію политическаго, началось очень рано. Филипть и Александръ Македонскій трудились надъ созданіемъ великаго грековосточнаго государства, и хотя, съ смертію Александра, ниперія его распалась, но ея прочнымъ результатомъ была эллинизація Малой Азіи, Сяріи и Египта. Атталиды, Селевкиды и Лагиды соперничали между собою въ стремленіи дать греческой цивилизаціи, не смотря на полное паденіе самой Греціи, возможно широкое распространеніе и полный блескъ, и какъ разъ въ то время, когда въ греческой концепціи государства совершался переворотъ, когда греческія политіи, города-государства или города-республики, уступали мъсто всликимъ территоріальнымъ государствамъ, когда партикулярнымъ соціальнымъ тѣламъ и соціальнымъ душамъ преемствовали единое соціальное тѣло и соціальная душа единаго соціальнаго существа — грековосточнаго. Римская власть, какъ скоро она распространилась на эллинизованный востокъ, не мѣшала,

а напротивъ благопріятствовала этому процессу сформированія новаго соціальнаго тела и новой соціальной души на востокт. Можно сказать даже, что римская имперія съ самаго начала была раздівлена на дві части: часть западную, романизированную, въ которой римская цивилизація пустила столь глубокіе корни, что, и нівсколько віжовь спустя, не смотря на нашествіе варваровъ, ожила, и на часть восточную, глубово эллинизованную, цивилизація которой была грековосточная, упівлівшая и при нашествія варваровъ. Политическимъ результатомъ нашествія варваровъ былъ формальный раздёлъ имперіи на восточную и западную. хотя этотъ раздёль быль скорее административнымь деленіемь, чемь политическимъ раздвоеніемъ суверенитета, нбо и при двухъ императорахъ римская имперія оставалась единою, а смотря по обстоятельствамъ и императоръ могъ быть одинъ; суверенитетъ не былъ доменіальнымъ: продолжало жить понятие единаго римскаго государства и единаго римскаго законодательства, все равно какъ это было при разделени пиперіп на провинціи сенатскія и императорскія въ первыя времена принципата, или при четырехъ императорахъ во времена Діоклетіана. Өеодосіевскій кодексъ быль обнародовань въ объихъ имперіяхъ въ 438 г., при Валентіан' III на запад' и при Өсодосі II на восток'. Правда, при этихъ же императорахъ и началось порваніе единства римскаго законодательства: въ одномъ эдиктъ было ими постановлено, что новые заковы получаютъ исполнительную силу только въ территоріи обнародовавшаго ихъ государства, ссли не будутъ явственно приняты и другимъ коллегой. Но фикція единой имперіи продолжала жить и въ позднійшія времена, какъ на востокъ, такъ и въ возстановленной со времени Карла Великаго римской имперіи на западъ.

Новое соціальное тіло на востокі образовалось съ двумя соціальными силами: съ церковью и съ имперской арпстократіей. Императоры, желая основать абсолютную монархію, были вынуждены бороться съ тою и другою, и хотя, по мивнію автора, только двумъ императорамъ, Юстиніану и Василію II-му, удалось достигнуть цізли, т. е. сдізлаться абсолютнымъ монархомъ, ни той, ни другой изъ соціальныхъ силъ не удалось занять того положенія, которое он заняли на западв, -- положенія государства въ государствъ. Авторъ подробно излагаетъ историческое развитіе церковной организаціи, а такъ какъ явленія западно-европейской исторіи, не исключая и борьбы между германскою имперіей и папствомъ, отражались и на судьбахъ востока, то авторъ считалъ нужнымъ указывать на ть обстоятельства, въ которыхъ проявлялись эти взаимодъйствіе и связь. Не нало мъста отведено борьбъ императоровъ съ церковнымъ землевладвніемъ. Въ последовательномъ же порядке историческаго развитія очерчена роль и другой соціальной сплы-аристократіи, начиная съ организаціп римскаго сената и сенаторскаго сословія и оканчивая свётскими властелями позднёйшаго византійскаго типа, съ пхъ постоянными усиліями конкуррировать съ церковью и въ особенности съ монашествомъ

въ поглощени мелкой собственности, т. е. въ такомъ процессѣ, который неминуемо долженъ былъ вести къ раздробленію государственнаго суверенитета, какъ говоритъ авторъ. Ниже, подъ этими двумя соціальными силами, держалась третья, искуственно созданная и имѣвшая гораздо меньшее значеніе, чѣмъ первыя двѣ, — это куріалы, послѣдній остатокъ античной соціальной организаціи.

Следя за религіозной эволюціей, авторъ изображаеть историческій періодъ отъ политеизма къ монотеизму, причемъ въ самомъ политеизмЪ различаетъ политеизмъ арійскій, покоившійся на основѣ политіи или січіtatis, тесно связанный въ тоже время съ семьей, и политеизмъ семитическій, не на этой основ'в базировавшійся, шизображаеть, вм'яст'я съ темь, борьбу церкви съ неоплатонизмомъ, съ язычествомъ, съ юдаизмомъ, съ ересями разнаго рода. Между тъмъ какъ въ области религіи новая соціальная душа выразилась указаннымъ переходомъ отъ политензма къ монотензму, въ области морали она выразилась прогрессивной замёной солидарности индивидуализмомъ. Индивидуализмъ, какъ явленіе моральной эволюцін, составляющее, по метьнію автора, характерную черту грековосточнаго соціальнаго существа, быль последствіемь разрушенія античной политіи—civitatis, соціальной и религіозной, которая была вийств и моральною, которая сплачивала всёхъ ея членовъ солидарностію, безъ какого бы то ни было вліянія на ихъ совъсть со стороны жрецовъ Греціи и Рима, тогда какъ между самими политіями никакой моральной солидарности не существовало. Съ исчезновеніемъ этой античной политів—civitatis, индивидъ оказался лицомъ кълицу съ индивидами, съ которыми онъ уже не связанъ никакими узами солидарности. Запоздалая попытка неоплатониковъ создать не только универсальную религію, но и универсальную мораль, не имъла никакого успъха. Индивидъ освобождался отъ различныхъ собирательныхъ единицъ, существовавшихъ въ древней civitas, и отъ политическихъ различій, установленныхъ Римомъ. Самые законы скръпляли это индивидуалистическое движеніе, придавая большую важность естественному родству, сравнительно съ агнатическимъ, освобождая детей изъ подъ власти родителей, жену изъ подъ власти мужа, допуская разводъ, вводя разныя преобразованія въ область наслёдственнаго права, устраняя преграды къ заключенію браковъ между лидами разныхъ общественныхъ классовъ, ослабляя и затъмъ упраздняя корпорація, уничтожая различіе между гражданами и провинціалами и т. д. Замвна солидарности индивидуализмомъ повела къ исчезновенію идеи отечества, такъ что одна лишь религіозная связь могла соединить подданныхъ имперіи для борьбы съ непріятелемъ.

Въ области искуства новая соціальная душа проявилась проникновеніемъ греческихъ чувствъ въ оффиціальное римское искуство, а въ литературѣ — возрастающимъ перевъсомъ грековъ и перенесеніемъ центра интеллектуальной жизни римской имперіи на востокъ.

Для новаго соціальнаго существа явилась и новая столица-Констан-



тинополь, и вскор же зат в мъ, отд в лившись от в разрушившейся римской имперіи, восточное соціальное существо сд в лалось политическим тъ существом тъ. Съ этого времени византійская имперія проходить черезъ четыре главныя фазы: 1) от в начала IV до половины VII в., 2) от в половины VII до половины IX в., 3) от в половины IX до половины XI в. и 4) от в половины XI до половины XI до половины XI в.

Въ первой фазъ двв, известныя намъ, соціальныя силы развиваются, п изъ нихъ церковь достигаеть наибольшаго развитія. На нее опирались императоры въ своемъ стремленіи сділать имперію цивильною, въ противоположность военной, т. е. сломить силу войска, распоряжавшагося пиператорскимъ престоломъ. Церковь пріобрёла массу недвижимости, получила многочисленныя привилегіи, вторглась въ политическую область; она принимала участіе во всёхъ важныхъ народныхъ событіяхъ, обладая громаднымъ вліяніемъ на народъ, религіозная ревность котораго была очень приподнята. Въ VI в. церковь окончательно одержала побъду надъ греческою философіей и паганизмомъ; оставался одинъ юдаизмъ, имъвшій мало приверженцевъ. Сильно развилось монашество, и послъ VI в. церьовь вподнѣ наложила руку на литературу и искуство; но она ослаблена была внутренними борьбами, которыя были вызваны необходимостью установить догиать, различіемъ религіозныхъ концепцій, въ особенности же соперничествомъ между патріархами, которое облегчалось отсутствіемъ высшей надъ ними власти. Выгоду изъ этихъ религіозныхъ смутъ извлекъ для себя одинъ патріархъ римскій, не имфишій никакого соперника на западф, управлявшій дисциплинированнымъ клиромъ, недоступный для восточнаго императора. Онъ последовательно ослабиль трекъ восточныхъ патріарховъ, искусно разыгрывая роль арбитра и въ концв концовъ заставляя признать свою супрематію. Онъ во время обратился къ Юстиніану, чтобы избавиться отъ аріанъ-остготовъ, и во время же освободился отъ византійской опеки, когда византійская власть въ Италіи стала склоняться къ упадку. Въ то же время на востокъ, послъ того, какъ, съ признаніемъ христіанства, ряды высшаго духовенства стали наполняться лицами изъвысшихъ классовъ, церковь более и более отделялась отъ народа, потеряла вкусъ къ вопросамъ моральнымъ, и если она, за все время существованія имперіи доставляла персональ для администраціи благотворительных в учрежденій, то высшая дирекція этихъ учрежденій всегда принадлежала государству. Въ своихъ земельныхъ владеніяхъ она всегда допускала рабство, между твиъ какъ государство употребляло всв усилія, чтобы уничтожить его. Что касается второй соціальной силы — имперской аристократіи, то со вреавлеми Юстиніана таковою сдів в провинціальная чиновная и землева. дъльческая знать, воспользовавшаяся продажностію должностей, чтобы занять всё высшія государственныя должности. Соединеніе магистратуры съ крупнымъ землевладениемъ должно было повести къ раздроблению государственнаго суверенитета. Такъ какъ, съ основаніемъ Константинополя, императоръ освободился отъ давленія римскаго сената и преторіанской гвардін, со времени же Өеодосія I освободился и отъ давленія легіоновъ, а между тѣмъ вълицѣ императора соединились всѣ полномочія власти, то церковь и аристократія оказывались единственными силами, которыя могли умѣрять императорскій деспотизмъ. Народъ не интересовался политическими вопросами, не интересовался даже замѣщеніемъ императорскаго престола; правительство было вполнѣ отдѣлено отъ народа. Участь рабовъ (esclaves) улучшилась, и со времени Юстиніана вольноотпущенникъ сдѣлался свободнымъ человѣкомъ; но зато образовалась новая категорія лицъ: колоны и крѣпостные (les colons et les serfs).

Въ большихъ городахъ скучивался самый развращенный элементъ населенія имперіи, — праздные потребители, ничего не производившіе, но столько же тщеславные, какъ и богачи; послёдніе, чтобы поддержать свое вліяніе на этотъ народъ, развлекали его играми и кормили, раздавая жизненные припасы. Внё большихъ городахъ народъ былъ трудолюбивъ, и имперія процвётала. Такъ какъ варварскія нашествія затронули лишь малую часть имперіи, и то на короткое время, то экономическое благосостояніе, царствовавшее въ греческомъ мірів, благодаря римскому миру, до IV в., продолжало развиваться до половины VII в. При Юстиніанів византійская торговля господствовала на всемъ средиземномъ морів и начала даже создавать себів рынки на Черномъ морів основаніемъ Трапезунта, открытіемъ пути въ Китай черезъ Каспій п возвращеніемъ Херсонеса подъ витантійскую власть. Но финансы, процвётавшіе до Юстиніана всліндствіе чрезвычайныхъ издержекъ его царствованія, разстроились.

Эстетическія чувства византійскаго соціальнаго существа, пробужденныя христіанскими идеями, нашли себ'в также выраженіе въ IV в. Впрочемъ, самые живые роды искуства-живопись и скульптура получили малое развитіе, а напротивъ довольно широко развилась художественная недустрія, промышленное искуство (напр. изд'влія изъ серебра, вышивки), что объясняется любовью къ роскоши и тщеславіемъ. Вообще же искуство этого времени представляеть собою сочетание эстетическихъ чувствъ грековъ и эстетическихъ чувствъ оріенталовъ, следовательно нечто типически отличное отъ древнегреческаго искуства, свойственное не греческому, а византійскому соціальному существу. Авторъ много говорить объ архитектурь, причемъ издагаетъ генеалогію купола, о внутреннихъ украшеніяхъ церковныхъ зданій, о мозаикв, далве о живописи п миніатюрахъ въ манускриптахъ, отчасти и о скульптуръ, которая, бывъ нзгнана изъ церкви, вскоръ должна была исчезнуть. Да и все вообще византійское искуство, достигнувшее нав'єстной высоты въ теченіе двухъ столетій, не почерпнуло жизнеспособности ни въ себе самомъ, ни въ томъ обществъ, среди котораго оно образовалось. Не любовь къ прекрасному лежала въ основъ его развитія, а вкусъ къ роскоши и традиціи. Любви къ природъ у византійскихъ художниковъ не было. Христа они не изображали уже въ видъ добраго пастыря, а придавали Ему видъ восточнаго монарха, одътаго въ богатыя облаченія и въ пурпурную мантію,

избъгая всего того, что могло бы казаться униженіемъ для божественнаго величества, напр. бичеванія и распятія, следовательно такихъ композицій, въ которыя бы можно было внести хотя сколько нибудь жизни и движенія. Въ орнаментикъ византійцы поступали такъ, какъ поступали оріенталы, придавая животнымъ формы ненатуральныя, а фантастическія; къ пейзажу никакого вкуса не им'вли; въ мозаик'в и миніатюрахъ не обнаружили никакого умёнья компонировать сцену, такъ какъ сюжеты почти всегда имъютъ одну и туже позу; драпировка персенажей однообразна и монотонна. Такъ какъ въ VI в. религіозное общество получило перевъсъ надъ гражданскимъ, то живопись сдълалась достояніемъ монаховъ, и религіозное искуство впало въ формализмъ. Архитектура при Юстиніан'в централизовалась въ Константинополів, съ разрушеніемъ провинціальныхъ училищъ архитектуры, преподаваніе же ея въ Константинополъ получило оффиціальную постановку, не инъя уже своимъ базисомъ эстетическихъ чувствъ византійскаго соціальнаго существа, отдівлившись отъ народа и тъмъ самымъ обрекая себя на безжизненность.

Что касается литературной области, то древняя греческая литература, предшествовавшая IV въку, поддерживалась. Но такъ какъ ученые, принимавшіе участіе въ публичной жизни, получали свое образованіе въ школахъ, ученіе въ которыхъ было отдалено отъ народа, то и произведенія ихъ, вслёдствіе этого, были безжизненны. Однако, рядомъ съ свётскою литературой, образовалась новая литература—церковная, и такъ какъ церковь вначаль была во внутренней живой связи съ народомъ, то церковная литература IV в. была блестящею, посль чего стала падать, по мъръ того какъ утрачивалась живая связь церкви съ народомъ. Въ половинъ VII в. наблюдается полное паденіе наукъ и искуствъ. Византійскій интеллектъ не обнаружилъ стремленія къ истинному, къ прекрасному и къ природъ, не оказалъ ни истиннаго критическаго смысла, ни духа наблюденія и синтеза. Эти черты литературы и искуства такъ и остались до конца имперіи.

Что касается политики, то втеченіе первой фазы, или перваго періода своей исторіи, имперія не только раздиралась внутренней борьбой, но и должна была отражать нападенія другихъ существъ соціальныхъ и политическихъ; не мало терпёла и отъ стихійныхъ бёдствій. Религіозная борьба имёла наиболёе серьезное значеніе для большихъ городовъ, праздное населеніе которыхъ всегда готово было взбудоражиться по первому сигналу монаховъ. Со времени Юстиніана религіозная борьба нёсколько утихла, но преслёдуемыя императорами сепаратистскія секты всегда оказывались готовыми съ радостію встрёчать враговъ имперіи. Къ этой причинё слабости имперіи присоединилась еще другая: продажность и вымогательства чиновниковъ, мёшавшія административному организму приносить ту пользу, которую онъ могъ бы приносить. Съ внёшними врагами имперія должна была воевать на два фронта — въ Европё и въ Азіи. Въ Европё имперія должна была отражать нашествія

Digitized by Google

номадовъ—германцевъ, славянъ, финновъ; въ Азіи должна была бороться главнымъ образомъ съ Персіей, и если въ конців концовъ она вышла поб'єдительницей, то благодаря своей хорошей военной организаціи. Императоры понимали, что имперія должна занимать оборонительное положеніе и создали цібпь крібпостей; главную же силу имперіи представляль флотъ, тогда какъ противники флота не имізли. Имперія защищалась побіздоносно. Въ Европів германскія и финскія нашествія были отражены. Юстиніанъ подчиниль своей власти Италію и Африку, разрушивъ государства остготское и вандальское. Въ Азіи Маврикій наложиль руку на Арменію, и Персіи не удалось подорвать имперскую силу.

Вторая фаза византійской исторіи началась страшнымъ нашествіемъ арабовъ. До тёхъ поръ византійцы смотрёли на арабовъ только какъ на разбойниковъ, неспособныхъ организовать большую войну, а фортификаціонная система ихъ была направлена только противъ Персіи. Арабы же выступили какъ разъ въ такой моментъ, когда имперія исчерпала свои силы въ борьбъ съ Персіей. Арабы быстро завоевали Сирію и Египетъ, пользуясь и единствомъ расы, и враждою преслъдуемаго за ересь населенія къ имперіи, и сходствомъ географическихъ условій. Сарацины заняли также и византійскую Африку, овладъли Киликіей, заняли проходы Тавра и готовы были занять всю Малую Азію, соединившись съ сектою павликіанъ Верхняго Евфрата—этихъ внутреннихъ религіозныхъ враговъ византійской имперіи. Хотя въ концѣ VII и въ началѣ VIII в. византійцамъ удалось отразить арабовъ отъ Константинополя, но въ началѣ IX въка арабы отняли еще Критъ и Спцилію, угрожая берегамъ Эгейскаго моря и южной Италіп.

Печальными последствіями для имперіи должно было сопровождаться и разрушеніе арабами Персів, которая, не смотря на ея непріязненныя отношенія къ выперіи, всетаки составляла оплоть арійскаго міра противъ нашествій изъ средней Азіи. Арабское нашествіе нанесло тяжкій ударъ экономическому благосостоянію имперіи. Византія потеряла двъ богатыя области: Сирію и Египетъ. Флотъ ея въ западной части Средиземнаго моря быль вытёснень арабскимь, должень быль даже бороться за свое преобладание и въ восточномъ Средиземномъ моръ. Въ тоже время имперія переживала тяжелый внутренній кризисъ. Церковь, особенно въ лицъ монашества, наложила свою руку на гражданское общество, а невъжественное суевъріе народныхъ массъ выродилось въ политевзиъ. Началась эпоха иконоборства, длившаяся более 100 летъ. Искуство мало пострадало въ этотъ періодъ. Если нівкоторый ущербъ потерпили живопись и мозанка, то миніатюра напротивъ развилась. Авторъ находитъ даже возможнымъ сказать, что, въ общемъ, иконоборство было благопріятно развитію искуства. Только стінная церковная живопись и церковная мозаика должны были пострадать. Религіозныя композиція были замазаны известкой, такъ какъ епископы собора 754 г. объявили, что преступное пскуство живописи есть хула противъ основного догмата

нашего спасенія; но религіозныя изображенія были замінены світскою живописью. Литература, за исключеніемъ хроники и эпиграммы, продолжали падать. Вынужденная напрягать всё свои усилія противъ арабовь, имперія не въ состояній была поддерживать энергически свое господство въ Италіи. Поэтому папы, подъ предлогомъ преследованія иконопочитанія, мало по малу освободились отъ византійской опеки, и когда на западъ у франковъ твердо утвердилась католическая династія, оперлись на нее и сдълались независимы отъ византійскаго императора. Армяне и болгары также воспользовались борьбою имперіи съ арабами, чтобы освободиться отъ ея сюзеренитета; болгарамъ удалось даже основать большую имперію, которая, въ моменть ея покоренія при Василів II, обнимала нынъшнія Болгарію в Сербію, центръ Македонів в Албанію. Вообще въ теченіе второй фазы имперія казалась обреченною на близкую погибель. Она потеряла Арменію, Киликію, Сирію, Египетъ, Сицилію, почти всю Италію, большую часть Балканскаго полуострова и н'ікоторые острова Эгейскаго моря. За нею оставались лишь незначительная полоса земли на балканскомъ полуостровъ и небольшая часть Малой Азіи, и то, что оставалось еще за имперіей, было постоянно опустошаемо ея врагами. Сарапины Сициліи грабили берега южной Италіи, сарацины Крита, за одно съ славянами, опустошали берега Эгейскаго моря, сарадины Киликіи постоянно наводняли плато Малой Азіи. Внутреннія смуты, вызванныя преследованіемъ монашества, сдізали положеніе виперів еще болье печальнымъ. Византійская соціальная душа проявляла свою жизнь лишь слабынъ біеніемъ. Но жизненная сила имперіи еще разъ воспрянула; соціальное разложение ея было задержано императорами, и дъло соціальной реорганизаціи, предпринятое иконоборцами, было продолжаемо съ неослабіввающею энергіей македонцами, — и за самымъ печальнымъ и ужаснымъ періодомъ византійской исторіи последоваль самый блистательный и цвѣтущій.

Въ началѣ этого третьяю періода обѣ, извѣстныя намъ соціальныя силы, достигли большаго могущества, чѣмъ когда-либо раньше. Аристократія захватила должности гражданскія и военныя, распоряженіе казною и войскомъ. Монашество, послѣ того какъ церковь вышла побѣдительницею изъ борьбы съ иконоборствомъ, распространилось не только въ городахъ и въ пустыняхъ, но и по деревнямъ, отнимая у имперіи земледѣльцевъ, солдатъ и доходы. Обѣ соціальныя силы, поглощая въ свою пользу мелкую собственность, вели имперію къ раздробленію суверенитета. Македонцы энергически боролись съ обѣими силами, и Василію ІІ-му удалось установить абсолютную монархію. Впрочемъ, и этихъ императоровъ нужда заставляла пріостанавливать борьбу съ церковью, чтобы воспольваться ея поддержкой противъ аристократіи. Въ концѣ ІХ в. куріалы,— этотъ послѣдній остатокъ античной соціальной организаціи, окончательно исчезли, и новый соціальный органъ — община (коммуна), появившійся двумя или тремя столѣтіями раньше, получиль сильный импульсь отъ

императоровъ, которые покровительствовали ему съ цёлью парализовать ростъ дворянства и церкви; начинала сформировываться третья силабуржувзія. Втеченіе третьяго періода экономическая мощь имперіи, благопріятствуемая императорами, прошла черезъ свой апогей.-Потеря Сирін и Египта вызвала развитіе земледівлія и промышленности въ остальной имперім. Вкусъ къроскоши, развившійся у арабовъ после ихъ завоеваній, даль сильный толчекь вившней торговлів между византійцами и арабами. Возстановленіе флота дало возможность вернуть Крить и съ полною безопасностію производить торговию въ Эгейскомъ морів. Въ Черномъ моръ византійская торговля расширилась, благодаря экономическому процвътанію Арменіи, Трапезунта и Херсонеса. Все это отразилось и на финансахъ имперіи: они процевтали. Притомъ же развитіе торговли дало работу населенію столицы, сдёлавъ его менёе празднымъ. Въ области админисграціи дело соединенія властей военной и гражданской въ однихъ рукахъ, начатое еще Юстиніаномъ, съ окончательнымъ установленіемъ темъ стало въ Х в. совершившимся фактомъ. Въ тоже время закончился и другой процессъ-грецизація всего административнаго аппарата съ отрівшеніемъ отъримскихъ понятій и отъ римской терминологіи. Освобожденіе гражданского общество отъ религіозного, достигнутое иконоборцами, принесло известные плоды въ литературе и въ искустве. Уиственная производительность сосредоточивалась главнымъ образомъ во дворцв и отчасти въ монастыряхъ. Возрождение искуства, начавшееся съ Өеофила, развернулось, какъ только войну смёниль миръ. За исключеніемъ статуй, окончательно воспрещенныхъ церковью, всв ввтви византійскаго искуства получили новый полеть въ концѣ IX и въ X в. Вновь воздвигались многочисленные храмы, а необходимость возстановить фрески и мозанки, заназанныя иконоборцами, дала новый толчекъ живописи и мозаикъ. Развитію посл'ёдней сод'виствовали и знатныя лица, пользовавшіяся ею для укращенія своихъ дворцовъ. Миніатюра продолжала развиваться. Скульпторы, не имъя возможности заниматься статуями, обратились къ надъліямъ изъ слоновой кости. Роскошь, которая въ это время еще болъе усилилась, благодаря экономическому богатству имперіи, вызвала мощное развитіе золотыхъ и серебряныхъ изділій, работъ по эмали и производству богатыхъ матерій. Общій же характеръ ренесанса — погоня за элегантностью и граціей. Въживописи и мозанків византійскіе художники этого періода, не ограничиваясь рабскимъ подражаніемъ античному искуству, проявляли настоящую творческую силу, вносившую въ ихъ произведение фантазію и разнообразіе, стремились къ реальности, придавали красоту своимъ персонажамъ, представляли Христа молодымъ и прекраснымъ, трактовали различныя темы распятія. Но анатоміи они не придавали никакого значенія; композиціи сцены не знають, такъ какъ всѣ персонажи изображались en face, и второстепенные сюжеты трактовались по одинаковому образцу, последствіемъ чего была ихъ монотонность; законы перспективы имъ неизвъстны; къ пейзажу они чувствовали полное

Digitized by Google

отвращеніе. Что касается литературнаго ренесанса, то онъ имѣлъ мѣсто главнымъ образомъ въ свѣтской литературѣ; церковная же литература, на которую церковь наложила руку, ограничивалась подражаніемъ отцамъ IV и V вв. не затрогивая фундаментальныхъ вопросовъ догмата. Въ области свѣтской литературы византійцы больше и больше обращались къ античной греческой литературѣ в вдохновлялись ею. Начали изучать Платона, наряду съ Аристотелемъ, и философія снова освободилась отъ теологіи, въ которой она погрязла въ VI в., послѣ упраздненія философіи, какъ отдѣльной отрасли знанія. Однако, отъ народа литература больше и больше отдалялась; писатели, не исключая и духовныхъ, поддерживали древнегреческій языкъ, какъ литературный, который въ началѣ XI в. сдѣлался уже совершенно непонятнымъ для большинства народа.

Возродившаяся внутренно имперія дала блестящій реваншъ и вившнимъ врагамъ. Возстановивъ армію и флотъ, имперія перешла въ наступленіе сначала противъ арабовъ, потомъ противъ болгаръ. Василій II уничтожиль болгарское цярство, присоединиль къ имперіи Арменію и Грузію; сарадины прогнаны съ юга Италів, в даже въ Сицелію византійцы занесли ногу. Имперія одерживала поб'ёды и надъ бол'е отдаленными противниками: руссами, венграми и германцами. Но хорваты и арабы, призванные раньше Иракліемъ съ тімъ, чтобы служить заслономъ отъ финскихъ народовъ, и пользовавшіеся позднёе относительною самостоятельностію подъ византійскимъ сюзеренитетомъ, въ конців третьяго періода совершенно освободились отъ него. Почти совершенно независимою сделалась также и Албанія. Далмація поступила подъ власть Венеціи. Папа, въ конців второго періода освободившійся отъ византійской опеки, сначала держался въ оборонительномъ положении относительно Византін, и всл'вдствіе эллинизацін южной Италін византійское вліяніе въ Рим'в чувствовалось до конца IX в. Своимъ центральнымъ положеніемъ между двумя имперіями папа искусно пользовался, чтобы освободиться отъ той и другой.

Съ началомъ четвертало періода, или послѣдней фазы византійской исторіи, императоры отказались отъ борьбы съ объими соціальными силами, сознавая свое безсиліе. Монашество, особенно послѣ изгнанія латинянъ и возстановленія имперіи въ Константинополѣ, чрезвычайно разрослось. Съ Комниными и Палеологами власть перешла въ руки крупной землевладѣльческой аристократіи. Императоры, стараясь достигнуть независимости отъ того сословія, изъ котораго они вышли, создали высшую аристократію изъ членовъ своей фамиліи, которые при Комниныхъ не пиѣли еще опредѣленныхъ должностныхъ положеній, но при Палеологахъ заняли таковыя положенія. Обѣ соціальныя силы продолжали поглощать мелкую собственность, и соціальная эволюція имперіи мало по малу приводила къ расчлененію суверенитета. Основаніемъ латинской имперіи эта эволюція была ускорена.

То, что управло отъ византійской имперіи, распалось на три части: никейскую имперію, трапезунтскую имперію и эпирскій деспотать. Едикство имперіи не могло уже возстановиться и по изгнаніи латинянь. Уцьлъвній остатокъ имперіи ослаблялся притомъ же борьбою аристокраліи сь императорами и установленіемъ удёльныхъ княжествъ. Общины, образовавшіяся изъ свободныхъ людей, стали соединяться между собою для сопротивленія захватамъ властелей и мь концу имперіи сділались независимыми. Въ большихъ городахъ, гдв буржувзія сдвивлась могущественнымъ классомъ, въ XIV и XV вв. часто возгоралась борьба между аристократическою и демократическою партіями. Соціальная анархія еще болье увеличивалясь этнографическими модификаціями, которымъ имперія подвергалась отъ начала ея существованія. На Балканскомъ полуостровѣ славянскія и валахскія племена перем'яшались съ народностями греческаго происхожденія, а перем'вщенія народовъ, отъ времени до времени дълавшіяся императорами, еще болье усложнили этнографію этой страны. Созданіе латенской имперіи дало бозможность этимъ народностямъ иностраннаго происхожденія эманципироваться оть Византіи. Въ византійской Азін армяне глубоко измінили этнографію Киликін, а турки-остальной Малой Азіи.

И соціальная эволюція, и вившиія событія, и проникновеніе чужеродныхъ элементовъ приводили постепенно къ раздробленію государственнаго суверенитета. Суверенитеть сделался доменіальнымъ. Имперія не представляла никакой соціальной сплоченности, чтобы быть въ состояніи бороться съ своими врагами. Въ тоже время падала и экономическая жизнь Византів. Земледівліє, подорванное уже поглощеніємъ мелкой собственности крупною, страдало и отъ нашествія норманновъ, латинянъ и турокъ. Захвативъ въ свое время торговлю Эгейскаго моря въ свои руки, везантійцы не постарались овладёть снова торговлею западной части Средиземнаго моря, не поняли, что въ варварскомъ мірі совершается эволюція, и что въ немъ они могли бы найдти богатые рынки. Роль посредника между востокомъ и западомъ стали выполнять города Италіи. сивнившіе сарацинъ въ Тирренскомъ и Адріатическомъ моряхъ. Разбогатъвъ и усилившись, города Италіи старались и вообще завоевать себъ торговое преобладаніе на самомъ востокв. И двиствительно, благодаря крестовымъ походамъ, они завладёли торговлей восточнаго Средиземнаго моря, а во время четвертаго крестоваго похода Венеція отняла у византійцевъ самое сердце ихъ торговли — Эгейское море. Они оставались хозяевами только на Черномъ моръ, но и оно вскоръ попало въ руки генуэзцевъ, а монгольскія нашествія почти совершенно остановили торговлю сь Россіей. Всявдствіе войнъ и роскоши двора, падали и финансы и въ своемъ паденіи дошли до самаго печальнаго состоянія.

Немудрено, что, съ распаденіемъ соціальнаго тіла, падала и соціальная душа, не смотря на поощреніе искуствъ и наукъ Комниными и Палеологами. Въ искуствъ мало по малу угасала всякая творческая сила; только промышленное художество процветало еще до некоторой степени, благодаря любви къ роскоши, и то лишь до латинскаго завоеванія. На религіозное искуство наложила свою руку поб'йдоносная церовь; типологія фигуръ и композицій была фиксирована. Основаніємъ латинской имперіи паденіе византійскаго искуства было ускорено, и не только потому, что датинская имперія вообще ускорида процессь соціальнаго разложенія византійской имперін, но и потому, что латинянами была уничтожена насса античныхъ моделей, которыми до тёхъ поръ вдохновлялись византійскіе художники для пополненія недостатка творческой силы. Къ концу имперіи, то, что еще можно было назвать искуствомъ, бъжало въ монастыри. Промышленность художественная исчезла вследствіе обеднвнія. Въ области светской литературы ренесансь поддерживался искуственно до конца имперіи, но отъ народа эта литература была далека. Въ половинъ XI в. обнаружился даже полный расколъ между литераторами и народомъ, для котораго древнерусскій языкъ сділался непонятнымъ. Въ такомъ же положении находилась и церковная литература и тоже не блистала. Въ философіи побъда религіознаго общества надъ гражданскимъ повела къ поражению сторонниковъ Платона и обезпечила тріумов философа церкви - Аристотеля, вследствіе чего сделалось невозможнымъ созданіе истинной метафизики, свободной отъ теологіи.

Итакъ съ имперіей, въ моментъ ся паденія въ половинъ XV в., происходила агонія соціальная, политическая и экономическая, такъ что следовательно и интеллектуально она умирала. Административный организмъ давно уже трещалъ по всемъ швамъ. Правители темъ перестали поддерживать центральную казну, такъ какъ сами отъ центральной власти никакой помощи не получали. Іоанна Палеолога, когда онъ прибылъ въ Италію, въ Венеціи задержали за долги. И при этой агоніи, она еще должна была вдобавокъ испытывать страшныя и постоянныя нападепія, вынужденная воевать на два фронта: на западе съ народами западной Европы, направляемыми папой, на востокъ съ выходцами изъ Алтаятурками. Соціальное разложеніе и дурные финансы д'влали невозможнымъ содержаніе солидной арміи, а полное паденіе морской торговли повело къ исчезновенію морской силы — имперскаго флота, на которомъ всегда покоилась suprema salus имперіи. (О значеніи флота для имперіи вообще много говорится у Гренье: см. стр. XVII, 155, 173 — 174 и во II том'в стр. 111, 129—130, 161, 176, 190, 234, 241, 251, 256, 269).

Въ началъ четвертаго періода, папа, изгоняя грековъ изъ южной Италіи съ помощію норманновъ, тѣмъ самымъ освобождался отъ всякой опасности со стороны Византіи. Добившись признанія своей высшей власти въ западной Европъ, онъ желалъ возстановить древнюю римскую имперію въ свою собственную пользу, такъ чтобы и востокъ подчинися римской юрисдикціи. Съ этой цѣлью онъ послъдовательно выдвигалъ противъ Византіи норманновъ, латинянъ и анжуйцевъ, изъ которыхъ одни только латиняне, и то лишь на короткое время, осуществили этотъ

проектъ, присоединивъ къ римской перкви патріархаты антісхійскій, іерусалимскій и даже константинопольскій. Но изъ имперіи, черезъ какія
нибудь 50 лѣтъ, они были изгнаны. Сравнительно дольше за ними оставались Эллада и Морея, но черезъ 100 лѣтъ и большая часть Эллады
была отвоевана греками. Послѣ неудачи анжуйцевъ, папство не дѣлало
новыхъ попытокъ противъ Византіи. Умаленіе вѣры на западѣ и переселеніе папъ въ Авиньонъ не дозволяли уже активныхъ шаговъ противъ
Византіи, и переговоры между папами и императорами до конца имперіи
не могли привести къ признанію папской юрисдикціи въ восточной имперіи.

На востокъ вмперія, послъ того какъ Персія — этотъ оплоть арійскаго міра противъ народовъ Азін-была разрушена арабами, турки сначала просачивались въ арабскую имперію, подобно тому какъ нівкогда германцы проникали въ римскую, потомъ захватили начальственные посты въ войскахъ падающей арабской имперін и, избравъ своимъ главой Сельджука, достигли вызантійскихъ границъ, овладіли Арменіей, Антіохіей и почти всею Малою Азіей. На ніжоторое время крестоносцы сосредоточили все вниманіе мусульманскаго міра на Іерусалим'в, а нашествіе монголовъ разрушило виперію сельджукидовъ. Когда, послів 200-лівтней остановки, турки (османы) предприняли свое наступленіе на имперію, то столкнулись сначала не съ византійцами, а съ славянами. Болгары, отвоевавшіе въ 1186 г. свою независимость, утраченную ими при Василів II, образовали большую влахо-болгарскую имперію, которая однако съ 1257 г. начала разлагаться. Счастливте были сербы. Основанное въ 1165 г. сербское государство, въ половинъ XIV в. обнимало почти весь Балканскій полуостровъ, оставляя греканъ лишь Морею, Осссалоники, Халкидику и часть Оракіи къ востоку отъ нижней Марицы. Въ тоже время турки отняли всю Малую Азію и, занявъ Галлиполи, вступили на нижней Марицъ въ непосредственное соприкосновение съ сербами. Они хорошо поняли, что имъ сначала нужно раздавить сербовъ, и оставили на время въ поков Византію и трапезунтскую имперію, поддерживая, впрочемъ, въ тоже время, внутреннія смуты въ Византіи. Наконецъ давно уже сдвигавшіеся роковые тиски сжались, и византійская имперія нсчезја навсегда.

Таковъ широкій фонъ картины, нарисованный г. Пьеромъ Гренье въ его «Evolution». На этомъ широкомъ фонѣ выступаетъ богатство свѣдѣній изъ разныхъ областей историческаго значенія, но, въ тоже время, и немало промаховъ и, пожалуй, легкомысленной жестокости въ обращеніи съ историческими фактами. Въ особенности изобилуетъ неточностью первая глава І тома, посвященная эволюціи церкви, какъ одной изъ соціальныхъ силъ имперіи.

На стр. 5 говорится, что въ началѣ установленія христіанства, когда всякій христіанивъ могъ исполнять священныя функціи, христіане въ своихъ собраніяхъ избирали для этой цёли одного изъ своей среды, по-



томъ, такъ какъ один и тв же лица были избираемы ивсколько разъ, ихъ и облекли окончательно этими функціями. Во ІІ в. образовались собранія по дізцезамъ (а дізцезъ, какъ пояснено въ примвчаніи, соотвітствовалъ городу съ его округомъ), въ половиніз ІІІ в. собранія провинціальныя.... Въ началіз при составленіи провинціальнаго собора, предсіздателемъ этого собранія былъ епископъ того города, гдіз засіздаль соборъ (это былъ вообще значительный городъ имперіи); потомъ это правило не всегда было соблюдаемо и предсіздатель часто избирался провинціальнымъ духовенствомъ. — Все это далеко не соотвітствуеть дійствительной исторіи, которая не знаетъ какихъ либо правиль о миогократныхъ избраніяхъ однихъ и тіхъ же лицъ въ епископы, о соборахъ духовенства, подчиненнаго епископу, и о выборіз предсіздателя членами провинціальнаго собора.

На стр. 14 говорится, что никейскій соборъ призналь за епископомъ римскимъ высшій рангъ надъ александрійскимъ и антіохійскимъ. Это столь же неточно, какъ и то, что говорится въприивчании на этой страниць, будто никейскій соборъ призналь три патріархата: римскій для Европы, александрійскій для Африки и антіохійскій для Азін. Между твиъ выше, на стр. 10 - 11, было сказано, что въ моментъ признанія христіанства обнаружились въ церкви распри вслідствіе порока, присущаго ен организаціи — отсутствін высшей надъ патріархами власти. И такъ какъ, по словамъ автора, императоры оказались безсильны овладеть правительствомъ церкви, то патріархи Рима, Кареагена, Константинополя, Александріи и Антіохін старались, каждый, получить перев'есь надъ другими и наполняли своими борьбами первыя времена исторія церкви. Чтобы «кареагенскій патріархъ» претендоваль когда-либо на первенство предъ другими патріархами, это, кажется, до сихъ поръ никому еще не приходило въ голову и есть ивчто абсолютно-недоказуемое. Н'ять достаточнаго основанія предподагать таковую претензію и въ антіодійскомъ епископъ, хотя авторъ настолько увъренъ въ ней, что образъ дъйствій Рима по отношенію къ св. Асанасію объясняєть именно желанісмъ не допустить роста Антіохіи, какъ и вообще авторъ грашить противъ исторической объективности, объясняя образъ дайствій Рима въ эпоху вселенскихъ соборовъ единственно и исключительно политикой и не допуская мысли, чтобы римскій епископъ когда-либо могъ быть действительно убъжденъ въ правильности той или другой догматической формулы. Вскоръ по признаніи христіанства, говорить авторъ, возгоръдаєь борьба между Александріей и Антіохіей, которан была въ сущности продолженіемъ стариннаго соперничества между Сиріей и Египтомъ, датирующаго со времени Селевкидовъ и Лагидовъ и проявившагося теперь въ вопросахъ религіознаго порядка. Церковь антіохійская вибшивается въ набраніе Асанасія на александрійскую касседру и устраиваеть соборы въ Тир'в и въ Кесаріи, входившихъ въ сферу антіохійскаго вліянія, а римскій патріархъ, опасаясь, чтобы сила его антіохійскаго коллеги не разби-

лась вследствіе этихъ событій, приняль сторону Аванасія (стр. 13). Изъ исторів извістно, что преемники св. Асанасія, александрійскіе епископы. эти новые «фараоны», какъ ихъ удачно называють въ нѣнецкой и франпузской литератур'в, д'виствительно выступили съ нескрываемымъ стремленіемъ къ преобладанію, и уже на II вселенскомъ соборъ, т. е. къ моменту прекращенія аріанской смуты, Александрія хотела навязать Константинополю своего кандидата въ лицъ Максима Циника, интригуя въ тоже время противъ св. Григорія Назіанзена. А что насается эпохи аріанской смуты, предшествовавшей II вселенскому собору и падающей главнымъ образомъ на царствование императора Констанція, то центромъ сопротивленія собору никейскому и оппозиціи св. Аванасію, какъ это хорошо разъяснено Дюшеномъ (Duschesne, Autonomies ecclesiastiques, Paris, 1896, р. 170 sqq.), быль не епископь антіохійскій, а епископь никомедійскій, пли, еще правильнье, епископь императорскаго двора, гдь бы ни резидировалъ императоръ — въ Никомидіи, въ Антіохіи или въ Константинополь. Нъть также основанія утверждать, какь это делаеть авторъ, что восточные епископы бъжали изъ Сардики въ Филиппополь вствдствіе того, что дебаты на сардикскомъ соборв приняли характеръ настоящаго насилія; они б'ёжали раньше ч'ёмъ ногли бы состояться какіе бы то ни было соборные дебаты. А говоря объ ефесскомъ соборъ, авторъ сообщаетъ савдующія св'ядінія: «утомленные борьбой, Іоаннъ, примасъ Антіохів, и св. Кириллъ заключають мирь; константинопольскій патріархъ (т. е. Несторій) не быль этимъ удовлетворень; онъ желаль полной побъды, и ему удается добиться императорскаго повельнія о томъ, чтобы Кирилъ снова прибылъ въ Ефесъ; ему угрожають здёсь (т. е. въ Ефесв) муниципальные магистраты, и онъ спасается оттуда и возвращается въ Александрію; но въ Константинопол'в часть духовенства, монахи, и народъ враждебны Несторію, и этотъ последній, оставденный (паствой), долженъ былъ отречься» (стр. 17). Изъ исторіи извъстно, что для Константинополя быль посвящень новый епископъ, вивсто Несторія, въ лиц'в Максиміана, еще раньше чівмъ состоялся императорскій указъ, повел'ввающій епископамъ той и другой партіи разойтись по домамъ, что миръ между Іоанномъ и Кирилломъ заключенъ быль лишь по истечени довольно продолжительнаго времени (около двухъ лётъ) после распущенія собора, и что никакого после этого путешествія въ Ефесь Кирилль не предпринималь.

Мы узнаемъ далве отъ автора, что въ эпоху аріанства, такъ какъ важдый изъ значительныхъ городовъ востока имёлъ большею частію двухъ епископовъ — аріанина и православнаго, то Римскій епископъ «давалъ инвеституру» этому послёднему, тогда какъ императоръ давалъ таковую первому (стр. 12), и что позднёйшіе императоры, для того чтобы избраніе епископовъ не могло ускользнуть отъ ихъ власти, установили такой порядокъ, по которому посвященіе епископа могло состояться лишь при наличности императорской «грамоты» (tout évêque ne put être ordonné

qu'avec des lettres patentes de l'empereur). Можно сказать навърное, что такихъ общихъ порядковъ и общихъ правилъ никогда не существовало.

На стр. 31 и 213 невёрно говорится, что римскіе епископы, наравнё съ константинопольскимъ, александрійскимъ и антіохійскимъ патріархами, присоединились къ эктезису Ираклія и къ типу Константа. Столь же невёрно утвержденіе автора, что возвышеніе епископа іерусалинскаго было однить изъ средствъ, которыми греки боролись противъ супрематіи папской, подобно тому какъ созданіе архіепископства равенискаго въ Италіи было направлено къ этой цёли. Ни на первомъ, ни на четвертомъ вселенскихъ соборахъ никому не могли придти въ голову разсужденія, которыя придумалъ авторъ: Іерусалимъ-де есть городъ І. Христа, тогда какъ Римъ есть липь городъ, посёщенный апостоломъ Петромъ; но Іерусалимъ принадлежитъ къ имперій, егдо императоръ имѣетъ право управлять христіанскою церковью! (стр. 31).

Много и другихъ неожиданныхъ сведений можно почерпнуть изъ разбираемаго сочиненія, напр. что на собор'в 869 г. греки приняли Гіlioque (стр. 206), а на соборъ 879 г. состоялась унія между церквами (стр. 41), что, послё того какъ Цимискій порваль съ Римомъ, константинопольскій патріархи быль объявлени вселенскими (стр. 43), что посл'в того какъ папа Александръ III, прервавъ переговоры съ Мануилемъ Компиномъ объ уніи, примирился съ Барбароссой, окончательно провозглашено было раздъление церквей (стр. 46). Не служатъ также къ украшенію «религіозной эволюців» такія бездоказательныя и даже научнонедоказуемыя положенія, какъ напр. что І. Христось заниствоваль Свое ученіе о Богв у Ессеевъ (стр. 183 и 201), или что христіанское ученіе, родившееся среди народа іудейскаго, на границахъ міра греческаго, египетскаго и персидскаго, заимствовало у іудеевъ ихъ Библію, у греческой философіи ся фундаментальныя идеи, а у религіи египетской и религіи Зороастра ихъ главные догматы (стр. 195-196). Преисполнена натяжекъ «моральная эволюція». Авторъ распространяется о законахъ, относящихся къ браку, къ семьъ, къ наслъдованію, видя въ нихъ почему-то торжество индивидуализма надъ солидарностію и усматривая въ нихъ нѣчто характерное для «византійскаго соціальнаго существа», между тъмъ какъ до сихъ поръ видъли въ нихъ (и совершенно основательно) заключительную фазу въ развитіи римскаго права.

Едва ли также правильно всё административные пороки византійской имперіи считать характерными для византійскаго именно соціальнаго существа, такъ какъ многіе изъ нихъ характеризовали всю римскую имперію вообще.

На стр. 84 и 85 неточно передается смыслъ новеллъ Романа I и Василія II, направленныхъ къ защитъ крестьянскаго землевладънія отъ властельскихъ захватовъ. Романъ I никогда не устанавливалъ максимальнаго числа 8—10 монаховъ для монастырей, да и Василій II не это говоритъ. Василій II запретилъ митрополитамъ и епископамъ захватывать

и отдавать въ даръ какимъ либо особамъ деревенскіе молитвенные домы, при которыхъ существовали два или три монаха, подъ темъ предлогомъ, что это монастыри, а захваченные повельль возвратить сельчанамъ. Число монаховъ при такихъ молитвенныхъ домахъ должно оставаться такое, какое было раньше, а на случай, если-бы митрополиты и епископы, въ обходъ закона, отправили въ такіе сельскіе храмы и больше 8 — 10 монаховъ, все равно такіе храмы предъ лицомъ закона будуть считаться не монастырями, а молитвенными домами, и земля ихъ будетъ считаться за сельчанами, а не за митрополитами и епископами. Напротивъ, если уже въ данный моменть въ действительности существуютъ въ селеніяхъ монастыри, составившісся такимъ образомъ, что въ нихъ постригались многіе изъ соседей, пожертвовавъ въ нихъ свои поземельные участки, такъ что образовались большіе монастыри, имівющіе болве 8 или 10 монаховъ, то и законодатель будетъ смотреть на нихъ, какъ на монастыри, находящіеся подъ властію и въ распоряженіи епнскоповъ и митрополитовъ, которые следовательно могутъ и дарить и продавать ихъ кому угодно, хотя и оговаривается, что это, можеть быть, несогласно съ строгимъ правомъ (Zachariae, Jus graeco-romanum P. III, coli. III, nov. 28). Развъ это значить, что въ монастыръ должно быть н болве 8-10 монаховъ?

Авторъ не имъетъ никакихъ сомивній въ томъ, что императрица Зоя, бывшая ранъе замужемъ за Романомъ Аргиромъ и Михаиломъ Пафлагономъ, вступила въ бракъ съ роднымъ племянникомъ Пафлагона Михаиломъ V Калафатомъ (II т. стр. 38), такъ что бракъ ея съ Константиномъ Мономахомъ былъ уже четвертымъ по счету бракомъ. Ръпительно невъроятно, чтобы бракъ въ близкой степени свойства, и въ особенности четвертый бракъ, безусловно отвергнутый и осужденный соборомъ 920 г., могли состояться, не вызывая въ Византіи никакихъ смутъ и столкновеній, а между тъмъ исторія ничего не говорить о какихъ-либо соблазнахъ и спорахъ по поводу браковъ Зои.

Неръдко историческія свъдънія, сообщаемыя авторомъ, сбивчивы и противоръчвы. Такъ въ одномъ мѣстѣ говорится, что при Юстиніанъ, исполненномъ абсолютистскихъ идей, администрація частныхъ имуществъ императора слизась съ администраціей государственной казны (II т. стр. 67), а въ другомъ мѣстѣ, при исчисленіи министерствъ, существовавшихъ въ Х в., въ числѣ пяти министровъ упоминаются великій логоеетъ государственной казны и логоеетъ частяой казны императора (II, 81). Въ одномъ мѣстѣ говорится, что praefectus praetorio существовалъ до конца имперіи (II, 74), а на слѣдующей страницѣ сообщается, что префектъ преторія въ половинѣ VII в. исчезъ. Если послѣднее, по связи рѣчи, относить только къ Италіи, а первое къ Африкѣ, то все таки непонятнымъ остается, какимъ образомъ въ Африкѣ, очень рано завоеванной магометанами, могъ держаться до конца византійской имперіи византійскій имперскій сановникъ. Въ одномъ мѣстѣ (I, 153) говорится, что

парствованіе Юстиніана было гибельно для земледінія, промышленности и торговли, и что населеніе было обложено многочисленными налогами на покрытіе военных в расходовь и издержежь по сооруженію многочисленных памятниковь (посліднее притомы авторы объясняєть единственно желаніемы Юстиніана польстить тщеславію византійскаго марода— І, 262). А на стр. 154—155 авторы вынуждены признаться, что ніжоторыя мізры Юстиніана были благопріятны для экономическаго равнитія византійской имперія, каковы введеніе культуры шелковичнаго червя, открытіе торговаго пути грекамы и сирійцамы вы Италію (благодаря завоеванію послідней Юстиніаномы) и даже вообще поставленіе грековы вы положеніе хозяєвь западной части Средиземнаго моря.

Говоря объ отношениять папства нъ Византии въ эпоху престовыхъ походовъ, Гренье (І, 44-55) насчитываетъ три попытки папъ распространить свою юрисдикцію на востокъ, съ каковою целью ими направленъ быль на имперію потокъ западныхъ народовъ. Въ действительности діло стояло гораздо сложніве и требовало изображенія боліве тонкими и мъткими чертами, чъмъ тъ шаблонные и несоотвътствующіе исторія штрихи, которыми ограничнися авторъ. Въ это время существовало не лишенное интереса и однако мало пнтересующее, или даже совствы не интересующее науку международнаго права, средневъковое международное право, въ которомъ действующими силами были две имперіи-восточная (греческая) и западная (германская), изъ которыхъ каждая себя одну считала законнымъ продолженіемъ римской имперіи, на другую смотря, какъ на неправомърный фактъ, какъ на незаконную узурпацію, и третья міровая сила-папство, т. е. въ сущности третій цезарь въ первосвященняческомъ облаченіи, который желаль для себя самого создать универсальную духовную имперію. Съ этой точки эрівнія, цапы всегда должны были отрицательно относиться ко всякимъ попыткамъ поглощенія одной имперін другою, все равно, греческій зи ниператоръ (какъ Комнинъ) вознамърился бы соединить на своей головъ короны западную и восточную, или германскій императоръ вздумаль бы овладёть тою и другою, потому что и въ томъ и въ другомъ случав папв одинаково грозило бы зависимое положеніе перваго епископа имперіи. Папы хорошо знали, къ чему приводило зависимое положение Рима отъ Византи въ парствования Констанція, Юстиніана, Константа II, Льва Исавра; но они хорошо также понимали, что и германскій императоръ могь сдёлаться такимъ же притеснителемъ. Для распространенія своей духовной власти на востокъ, папа, конечно, использоваль не одинь только путь унін, но и путь завоеванія самой имперіи силою датинскаго оружія; но для папъ важно было, чтобы завоеваніе было сдёляно какимъ либо менёе сильнымъ западнымъ государемъ, чёмъ германскій императоръ. Отсюда объясняется поддержка папой норманновъ въ ихъ завоевательныхъ планахъ, направленныхъ на востокъ, а также и поздивищихъ сицилійскихъ королей — продолжателей норманиской политики. Но отсюда же объясняется и то, что папа не разъ

спасаль Византію оть западнаго нашествія, какъ скоро видёль, что завоеватель (будь это даже сицилійскій же король) сділается опаснымъ для папства. Не считая норманискихъ королей, какъ напр. Рожера II, основавшаго норманиское государство въ Южной Италіи, воинственное предпріятіє котораго папа не поддержаль своимь авторитетомь, папство боролось съ завоевательными замыслами Генрика VI, соединившаго на своей головъ западно-императорскую и сипилискую короны, а также Карла анжуйскаго, хотя этотъ последній быль призвань въ Сицилію самимъ папой для борьбы съ ненавистными ему Гогенштауфенами. Сипилійскія вечерни, какъ извіство, увичтожили Карла анжуйскаго; но ими не быль положень конець имперіалистскимь планамь, связывавшихся съ сипилійскою короною. Имперіалистскія иден жили еще въ головахъ Альфонса аррагонскаго, подъ власть котораго поступили Сицилія и Неаполь после сицилійских вечеренъ, и Филиппа Красиваго французскаго (племянника Карла анжуйскаго). Все это очень хорошо разъяснено въ книгъ Hopgena (Walter Norden, Das Papstthum und Byzanz. Die Trennung der beiden Mächte und das Problem ihrer Wiedervereinigung bis zum Untergange des byzantinischen Reiches, Berlin 1903). Любопытно, что протестантскій ученый Нордень нь единственному палів, который поступиль не какъ политикъ, а какъ идеалистъ, не обусловившій западной помощи востоку никакимъ эквивалентомъ въ вид'в какой-либо унін,---къ Урбану II отнесся едва ин не боле сурово, чемъ къ кому либо изъ папъ эпохи крестовыхъ походовъ. Не потребовавъ тогда унів, папа, по митию Нордена, сдівлаль ошибку, и ошибку сугубую, даже съ точки зрівнія общехристіанскаго интереса: не обусловивъ освобожденія имперія отъ опасности соглашениемъ между западомъ и востокомъ относительно раздълявшихъ мкъ пунктовъ, папа тёмъ самымъ совдаль источникъ того разлада между византійцами и крестоносцами, который всего болбе повредиль христіанскому делу на востоке (стр. 57).

Возможно, что знатоки въ области исторіи византійской литературы, византійскаго искуства и византійской промышленности также найдуть въ «Эволюція» Пьера Гренье неточности и неправильности. Не останавивансь, однако, на вышеприведенныхъ и на другихъ возможныхъ замвчаніяхъ и возраженіяхъ, мы спращиваемъ себя, что понимаетъ авторъ подъ. «Эволюціей», которую онъ желалъ изобразить въ своемъ сочиненія? Онъ много разъ говоритъ о раздробленіи или расчлененіи государственнаго суверенитета и считаетъ этотъ процессъ коренною причаною той агоніи, которая обнаружилась во всёхъ областяхъ соціальной жизни имперіи ко времени ея окончательнаго паденія. Такъ на стр. 138-й І т. сказавъ, что въ XIV в. въ византійской имперіи царствовала соціальная анархія, авторъ продолжаєть: «Démembrement de la souveraineté de l'empereur au profit de l'Église, des nobles, des grandes villes, luttes dans l'empire entre l'Église et l'empereur, entre la noblesse et l'empereur, entre le peuple et les grands, luttes dans les villes entre le parti démостатіцие

et le parti aristocratique, présence et enchevêtrement de nombreuses nationalités étrangères dans l'empire, tel était l'aspect qu'offrait au point de vue sociale l'empire byzantin à la veille de sa chûte. Il n'etait plus un être social possédant une homogénéité absolue et une cohésion complète; il n'était plus qu'un agrégat social composé d'atomes hétérogènes se dévorant entre eux». Нъсколько выше говорилось: «Dans l'empire byzantin le démembrement de la souveraineté ne fut pas déterminé seulement par les lois naturelles qui régirent l'évolution sociale de l'être gréco-oriental, mais aussi par l'infiltration d'éléments étrangers dans cet être social, éléments qui modifièrent profondement son sang» (стр. 133). Наконецъ въ своихъ заключительныхъ выводахъ (II т. стр. 280) авторъ говорить: «Dans l'empire l'évolution sociale, les événements extérieurs et l'infiltration des peuples étrangers avaient graduellement et concurremment amené le démembrement de la souveraineté, et celle-ci était devenue domaniale; l'empire n'avait plus présenté aucune cohésion sociale pour resister à ses ennemis». Изъ сопоставленія этихъ мёстъ, повидимому, вытекалъ бы тотъ выводъ, что внутреннюю эволюцію, совершающуюся по «естественнымъ законамъ», следуетъ различать отъ всасыванія или проникновенія чужеродныхъ элементовъ и отъ вившимъ событій. Но такъ какъ естественные законы, управляющіе соціальною эволюцієй, остались неизв'йстими для читателя, которому притомъ приходится встречаться въ разсматриваемомъ сочинени и съ инфильтраціей чужеродныхъ элементовъ, и съ вившними событіями, то проще было бы сказать, что авторъ желаль дать краткій очеркъ исторіи византійской имперіи за время ся существованія и въ этомъ очеркв провести процессъ расчлененія или раздробленія суверенитета, обусловившій собою всестороннюю соціальную агонію Византін ко времени ея паденія. Но если мы станемъ на эту точку зрвнія, то испытаемъ не мало затрудненій. Оказывается, что раздробленіе суверенитета началось съ самаго начала существованія имперіи и тянулось за все время ся тысячелетняго существованія. Константинь, основавь новую столицу, говорить авторъ, привлекъ въ нее сенаторовъ, давая имъ земли въ Понтв и въ Малой Азіи, которыя для сенаторовъ константинопольскихъ сыграли ту же роль, какъ раньше Африка для сенаторовъ рикскихъ (африканскіе saltus). Во время нашествія варваровъ, богатые римскіе сенаторы спасались на востокъ, гдё императоры давали имъ-земли въ Малой Азіи. Мало по малу аристократія проникла внутрь этого полуострова, гдъ, всявдствіе малаго развитія земледьлія, она могла выкранвать себъ огромные домены, -- позднъе Малая Азія и сдълалась центромъ сопротивленія аристократіи византійскимъ императорамъ. Между тімь какъ въ провинціяхъ акція императорской власти давала себя чувствовать слабо, аристократія напротивъ тамъ-то и давала чувствовать свою тираннію и свое всемогущество, насильственно завлад'ввая мелкою собственностію, или заключая съ мелкими собственниками львиный договоръ, въ силу котораго собственность переходила къ крупному землевладъльцу,

а мелкій становился подъ его ратгосіпішт. Ординарные судьи и сборщики податей не проникали въ такія имінія, такъ какъ домены не входили въ территорію городскихъ округовъ, составляя особую территорію, и вся тяжесть налоговъ падала на населеніе городскихъ округовъ и на алосчастныхъ куріаловъ. Крупные землевладівльцы иміни свои сагсегев privatos, настоящія войска изъ вооруженныхъ рабовъ и т. д. (І, 103 и сл.).

Разсматривая третью фазу или третій періодъ византійской имперіи (т. е. отъ половины ІХ до половины ХІ в.), Гренье говорить, что въ началь этого періода уже не только аристократія, но объ соціальныя силы (т. е. виъсть и церковь) были болье могущественны, чъмъ когда либо, и что объ онъ, поглощая въ свою пользу мелкую собственность, вели имперію къ раздробленію суверенитета (les deux puissances sociales, absorbant à leur profit les petites propriétés, conduisaient l'empire au démembrement de la souveraineté—II, 274).

О четвертой фазъ или четвертомъ періодъ говорится тоже самое «les deux puissances sociales avant continué à absorber la petite propriété. l'évolution sociale conduisait peu à peu au démembrement de la souveraineté». Но вдёсь авторъ вынужденъ добавить: «cette évolution avait été précipité par l'établissement de l'empire latin» (II, 279). Борьба императоровъ съ этою эволюціей, по словамъ автора, была безуспівшна, а борьба эта началась, какъ извъстно, съ самаго начала существованія христіанской римской имперіи. Законы, направленные противъ personae potentiores н противъ patrocinium'a, можно найдти не только въ кодексв и въ новеллахъ Юстиніана, но и въ кодексв осодосістисть. Выходить такимъ образомъ, что византійская имперія, за все время своего существованія, стремилась къ разложенію, что попытки императоровъ задержать этотъ разрушительный процессъ были безуспёшны, а имперія все таки не разлагалась, пока процессъ но быль ускорень латинскимъ завоеваніемъ востока. И странно еще то, что раздробление суверенитета съ чертами западнаго феодализма проявилось не въ Малой Азіи и не въ Понтв, гдв издавна находились огромныя владёнія Фокъ, Склеровъ и другихъ «Reichsfürsten», какъ назваль ихъ Гфререръ, а на югъ Балканскаго полуострова, бокъ о бокъ съ основанными тамъ латинскими феодальными государствами. Авторъ, кром'в того, забываетъ, что Никифоръ Фока и Іоаннъ Цимисхій проложили себ'в дорогу къ престолу не крупнымъ землевладъніемъ, а какъ люди, располагавшіе военною репутаціей и силой, что Варда Фока и Варда Склеръ выступали претендентами на императорскій престоль не въ качестві крупных землевладівльцевь, которые желали бы добиться независимости отъ имперіи, а въ качествъ наслъдниковъ предшествовавшаго императора, желавшихъ сдёлаться единственными императорами, что наконецъ Комнины и даже Палеологи, въ лицъ которыхъ, по словамъ автора, землевладельческая аристократія овладъла императорскимъ престоломъ, не обнаруживали никакой склонности поощрять какія либо центробъжныя усилія крупныхъ землевладёльцевъ. Какіе бы захваты ни ділались крупными землевладівльцами въ области публичной, они всегда были и оставались узурпаціей, не освященною закономъ или общественнымъ правосознаніемъ. Фактическое же самоуправство и произволь возможны и въ такомъ государстве, въ которомъ не совершается никакой «эволюціи» въ смыслу склонности къ раздробленію суверенитета. Hanp. carceres privati существовали въ противность императорскому запрещенію (l. 1 Cod. Th. IX, 11). Гренье ссылается (I, 104) на законъ Юстиніана (нивется въ виду очевидно с. 2 nov. 80, хотя авторъ, по обыкновенію, воздерживается отъ точныхъ цитатъ), которымъ будто бы признана была за сенаторами-землевладельцами въ собственномъ смысле порисдикція надълюдьми ихъ доменовъ. Въ означенномъ закон в действительно говорится о колонахъ (уефрую техойутес ύπο δεσποτείας), что если они будутъ являться въ столицу къ своимъ господамъ, проживающимъ здёсь, съ просьбами, то требуется, чтобы господа скорве разрвшали тв двла, изъ за которыхъ они прибыли, и немедленно отпускали ихъ, какъ только они получатъ свои права (θάττον αυτοίς διαχρίνειν τὰ ἐφ' οἰς ἀφίχοντο πράγματα, καὶ ἐκπέμπειν αὐτίκα τυγόντας των δικαίων). Но, говорится далье, если колоны явятся съ намерениемъ вести тяжбы съ господами и вчинать противъ нихъ иски, то большую часть ихъ спеціально назначенный для наблюденія за этимъ дёломъ квесторъ долженъ немедленно высылать изъ столицы въ провинцію, оставивъ лишь двоихъ или троихъ для веденія дёла въ качествъ синдиковъ, а судьъ, разбирающему дъло, строжайше внушить постановить решеніе какъ можно скорее, чтобы не заживались по долгу люди, присутствіе которыхъ въ столиць излишне, и оторваніе которыхъ отъ земледвлія причиняеть вредъ и имъ самимъ, и господамъ. Если даже допустить, что за землевладельцами туть признается формальная юрисдикція, конкуррирующая съ юрисдикціей ординарныхъ органовъ правосудія, то было бы, съ другой стороны, натяжкою распространять эту юрисдикцію на всевозможныя діла всёхъ лицъ, живущихъ въ частномъ домень, а признаваемая законодателемь возможность тяжбь съ саминь землевладёльцемъ передъ императорскимъ судьей окончательно исключаетъ всякую мысль о какомъ-либо поползновеніи захватить, или тёмъ болве признать за землевладвльцемъ какую либо частицу суверенитета 1).



<sup>1)</sup> Даже въ отношени къ императорскимъ saltus, а не только къ доменамъ частныхъ землевладъльцевъ, вопросъ о независимости ихъ отъ ординарныхъ органовъ имперской власти представляется неяснымъ и спорнымъ. Ср. Lécrivain, Le Sénat romain depuis Dioclétien à Rome et à Constantinopole, Paris, 1888, въ особенности стр. 117—130; Ad. Schulten, Die römischen Grundherrschaften, Weimar, 1896, стр. 108 и сл.; Rud. His, Die Domänen der römischen Kaiserzeit, Léipzig, 1696, стр. 15 и сл.; Edouard Beaudoin, Lès grands domains dans l'empire romain d'après de travaux récents (въ Nouvelle revue historique de droit français et étranger, 1897, № 5; 1898, № 1). Фюстель де Куланжъ, сравнивая римскіе иммунитеты съ меровингскими (Les origines du système féodal, Paris, 1890, р. 422) говоритъ: «rien пе permet de croire qu'elle (т. е. римскій иммунитетъ) interdit au gouverneur de province d'entrer sur la

Распаденіе имперін на три составныя части при завоеваніи датинянами Константинополя также, повидимому, не состоить ни въ какой связи съ землевладеніемъ. Туть действовали и династическія притязанія Ангеловъ и Коминиыхъ, противопоставлявшіяся никейскимъ императорамъ и поздиве Палеологамъ, и удъльные порядки славянскихъ государствъ, и феодальные порядки западной Европы, причемъ не лишено интереса и то обстоятельство, что эпирскій деспоть и трапезунтскій князь заявляли претензіи быть единствениными императорами, играя между прочинь и на струнахъ религіознаго греческаго чувства, после того какъ Палеологи оказались приверженцами унів, чрезвычайно непопулярной въ населевів. Такимъ образомъ, если въ Элладъ и въ Морев, по словамъ Гренье (І, 118), ар- . хонты въ XIII в. не подчинялись императору, осуществляли право частной войны между собою, имъли вооруженныя войска и кръпкіе замки, то это явленіе стоить въ связи не съ крупнымъ землевладеніемъ, противъ котораго издавна боролись императоры, а съ западно-европейскимъ феодализмомъ, съ которымъ греки волей-неволей должны были познакомиться. Случалось, что датинскіе князья признавали себя вассалами византійскаго императора (какъ антіохійскіе князья въ отношеніи къ Комнимымъ-Norden, 69. 73), и напротивъ греческіе князья давали ленную присягу **латинским**ъ государямъ (какъ синопскій и эпирскій князья въ отношеніи къ Генриху константинопольскому, тамъ же, стр. 225). А графъ Бонифацій Монферратскій, почти одновременно съ завоеваніемъ Константинополя латинянами, образовавшій ленное Оессалоникское королевство, роздаль завоеванныя имъ Оессалію, Беотію, Аттику, часть Пелопонниса, своимъ вассаламъ (стр. 159). Этимъ непосредственнымъ сосъдствомъ грековъ съ западно-европейскимъ феодализмомъ гораздо больше, чёмъ какою либо внутреннею «эволюціею», объясняется то распаденіе восточной ниперіи на части, какое наблюдается въ последніе века ся существованія. Тоже самое нужно сказать относительно выдумываемой авторомъ разсматриваемаго сочиненія эволюців, которая будто бы привела къ образованію «коммунъ» и «буржуазіи». По его словамъ, коммуна явилась за два или за три стольтія до упраздненія курій Львомъ Мудрымъ (ІІ, 275). Свободные люди, т. е. средніе классы и мелкіе собственники s'associèrent entre eux dans les villes et dans les campagnes pour s'opposer aux empiétements des grands. Ils formèrent ainsi un organisme social nouveau: la commune qui remplaça la cité sociale antique qui disparut complétement au dixième siècle. L'empereur Léon III au huitième siècle protégea les communes; il voyait dans celles-ci le moyen d'enrager le développement de la noblesse et de l'église (I, 132). Тутъ, очевидно, имъется въ виду земледъльческій законъ. Въ настоящее время, однако, становится более и боле сомнительнымъ существование свободныхъ крестьянскихъ общинъ (см. Пан-



terre de l'immuniste». Наже будеть сдёлано еще одно зам'вчаніе о римскихъ и византійскихъ иммунитетахъ.

ченко, Крестьянская собственность въ Византів, Софія, 1903, стр. 30 и сл.), а о покровительстві льва Исавра городскимъ общинамъ и о самомъ существованіи таковыхъ ничего неизвістно. Въ Х и въ ХІ вв., по словамъ автора, коммуны получили мощное развитіе, что доказывается Оессалониками, гді въ ХІV в. народъ ежегодно избиралъ своихъ администраторовъ и судей, гді судьи постановляли свои різменія на основаніи не законовъ императорскихъ, а містныхъ обычаєвъ, и гді въ ХV в. нартіи демократическая и аристократическая спорили между собою о власти, какъ въ итальянскихъ республикахъ (І, 132—133). Ділаемое саминъ авторомъ сравненіе Оессалоникъ съ итальянскими республиками, а равно названіе средняго класса въ Оессалоникахъ огреченнымъ западноевропейскимъ терминомъ «робрублог» даетъ видіть, какъ мало доказательна его ссылка на Оессалоники, и какъ мало характерна она для «греко-восточнаго соціальнаго существа».

Отсюда, равно какъ изъ фактовъ, излагаемыхъ ниже, я позволю себъсдълать тотъ выводъ, что вообще, при изображеніи эволюціи, или, проще говоря, при составленіи обзора византійской исторіи, слъдовало бы, наряду съ внутреннею эволюцією византійскаго соціальнаго существа, съ инфильтраціей чужеродной крови и съ вившними событіями, поставить идейныя и бытовыя западно-европейскія на Византію вліянія. Такъ называемая ученая осторожность, конечно, требуеть, чтобы замівчаемыя у разныхъ народовъ аналогіи объясняемы были сходствомъ условій, а не заимствованіемъ или подражаніемъ. Относительно нікоторыхъ сходныхъ явленій дівствительно возможно сомпіне, были ли они плодомъ подражанія, или результатомъ проникновенія въ имперію чужеродныхъ элементовъ. Таково напр. приміненіе присяги въ дівлопроизводстві VI-го вселенскаго собора и даже чего-то въ родів Божьяго суда 1). Но если въ византійскую имперію въ XII в. проникли турниры, заставившіе грековъ

<sup>1)</sup> См. дъянія 13, 14 и 15. Именно въ 13 и 14 засъданіяхъ требовалась присяга въ подтверждение подлинности документовъ, а въ 15-мъ упорный моноселить---- старецъ Полихроній потребоваль, чтобы ему дали возможность доказать истинность моновелитского ученія такимъ способомъ, что онъ положить свое, письменно изложенное, въроисповъдание на мертваго, и мертвый воскреснетъ. Требование это было уважено, и весь соборъ въ полномъ составъ отправился въ помъщеніе, въ которое принесенъ былъ покойникъ, чтобы присутствовать при этомъ испытаніи истинности ученія, кончившенся, разум'ьется, плачевно для Полихронія. Да и вообще вся обстановка VI-го собора заслуживаетъ вниманія: д'яйствуютъ императоръ, сенаторы (патрицін и бывшіе консулы) и «святый соборъ». Невольно, приходять здісь на мысль меровингскіе соборы изъ духовныхъ и свётскихъ бароновъ подъ предсёдательствомъ короля. А императоръ Константинъ Погонатъ могъ быть хорошо знакомъ съ западными порядками. Выбывшій изъ Константинополя безбородымъ юношей в вернувшійся туда возмужалымъ, съ бородою (откуда и прозваніе  $\Pi \omega \gamma \circ \nu \acute{\alpha} \tau \circ \varsigma$ ), Константивъ время своего возмужанія провель въ Италін, а посл'в смерти отца, въ борьб'в съ узурпаторомъ, пользовался поддержкой папы Витальяна, за что и выражена была признательность ниператора въ грамоте его на имя одного изъ ближайшихъ преемниковъ Витальяна (Mansi, Concil. coll. XI, 195).

забыть даже любезныя имъ игры цирка, и если императоръ Мануилъ отличался въ этомъ новомъ роде игры, то и самъ Гренье по этому поводу могъ только выразиться (и совершенно правильно): «au douzième siècle le contact des Latins amena l'introduction de coutumes occidentales» (І, 257). Равнымъ образомъ, если монахи одного авонскаго монастыря въ началь XIII в. подчинились Риму, символизировавъ свое подчинение вложеніемъ рукь въ руки римскаго представителя (Pitra, Spicil. Solesm. VI № 54), или если, по словамъ императора Фридрика Барбароссы, константинопольскій патріархъ въ церкви св. Софін об'вщаль прощеніе отъ Бога (indulgentiam a Domino) всякому виновному въ убійств'в десяти грековъ, если онъ убъеть сто латинскихъ перегримновъ (Norden, 119-120), то туть ничего нельзя видёть, кромё подражанія чужому образцу. Но подражаніе или заимствованіе могло быть и не механическимъ, а обдуманнымъ, приспособленнымъ къ мъстнымъ условіямъ и видоизмъненнымъ. Такъ давно уже и многими замъчена аналогія между секуляризаціонными мъропріятіями Карла Мартела, раздавшаго перковныя нивнія военнымъ додямъ, съ ибропріятіями византійскихъ императоровъ-иконоборцевъ противъ монастырей. В. Г. Васильевскій (Матеріалы для внутрен, истор. визант. госуд. въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1879, мартъ, стр. 222) едва-ли точно выразвися, сказавъ, что «гоненіе на монастыри, начавшееся при Львь Исавры и особенно ревностно и безпощадно проводимое его сыномъ Константиномъ Копронимомъ, совпадаетъ по времени, а въроятно и по мотивамъ, съ такъ называемой секуляризаціей церковнаго имущества при Карлъ Мартелъ и его сыновьяхъ». О полномъ совпадении времени нельзя говорить. Иконоборцы не сразу внесли въ свою программу гоненіе на монастыри, а лишь тогда, когда выяснилось, что монастыри суть -главный оплоть преследуемаго ими иконопочитанія, и самый острый характеръ борьба правительства съ монастырями приняла при Копронимъ (741-775), когда Карла Мартела не было уже въ живыхъ (+741). Разница была и въ томъ, что Карлъ Мартелъ, преследуя государственныя цёли, не различаль епископскихь имёній оть монастырскихь, а византійскіе иконоборцы им'вли въ виду собственно монастыри, и не только именія монастырскія секуляризовали, но и самые монастыри старались упразднить. Въ борьбъ съ монастырями, иконоборцы естественно воспользовались готовым западным примером раздавъ монастырскія нивнія вивств и съ монастырями светскимъ служильниъ людямъ и обратевъ ихъ такимъ образомъ на потребности государства, - въ этомъ последнемъ пунктв франкскія и византійскія міропріятія совершенно совпадали между собою.

Позднѣйшіе византійскіе харистикаріи также имѣють для себя западный образець. В. Г. Васильевскій (стр. 400—401) совершенно правильно замѣтиль, что «вопрось о монастырскихь имуществахь приняль сь начала XI в. совершенно новый видь... дѣло идеть о развореніи монастырей харистикаріями,—такъ именовались свѣтскіе люди, которые получали въ

Византійскій Временникъ.

15

свое управленіе монашескія обители и особенно монашескія поля, отчасти оть духовных властей, отчасти от самого императора». Но дальше уже достопочтенный ученый разсуждаеть неверно: «дело опять шло о момь же, о чемъ клопотали яконоборцы, и что было совершено на западв ихъ современниками, т. е. объ обращении церковныхъ земель на потребности и нужды свътскаго общества и свътскаго государства. Византійскіе харистикарін 1), въ нѣкоторомъ отношеніи равняются первоначальнымъ франкскимъ бенефиціаріямъ, получившимъ надізьы изъ монастырскихъ земель» и т. д. Новвишими изследованіями, въ особенности работами профессора Штутца <sup>2</sup>), выяснено, что съ IX в. на западе сделалось господствующемъ воззрвніе на церкви, какъ на частную собственность, какъ на такую же составную часть имвнія, хозяйственную или доходную, каковы мельница, виноградникъ и т. п. Эта, по выражению Штутца, система собственныхъ церквей, или церквей, находящихся въ частной собственности (Eigenkirchenwesen), давала собственнику право распоряжаться церковью по его усмотренію, т. е. или самолично извлекать изъ нея доходы, или предоставлять ее въ ленъ, дарить, продавать, завъщать и т. п. Корни этого новаго западно-европейскаго теченія можно пожалуй усматривать въ римской имперіи, гдф напр. Юстиніану приходилось воспрещать сделки, въ которыхъ церкви дълались предметомъ гражданскаго оборота (nov. VII, с. 11). Но то, что въ римской имперіи было злоупотребленіемъ, на западъ было освящено правосознаніемъ времени и распространено даже на епископскія церкви. Новое западно-европейское теченіе отразилось и на востокъ въ XI в. Не трудно видъть, что между раздачей церковныхъ вивній светскимъ лицамъ Карломъ Мартеломъ или иконоборцами съ одной стороны и харистикаріями съ другой была огромная разница: и Карлъ Мартелъ, и иконоборцы дъйствовали въ интересахъ государства, и распоряжалась церковными имвніями государственная власть, а византійская харистикарная система клонилась къ выгодъ жалуемыхъ лицъ, и пожалованіе могло исходить не отъ императора только, а и отъ духовныхъ властей. Недаромъ въ вышеприведенномъ законъ Василія II (стало быть даже раньше XI в.) говорилось о интрополитахъ и епископахъ, захватывающихъ или присвояющихъ себъ церкви, устроенныя въ селеніяхъ, съ темъ чтобы дарить и передавать ихъ кому угодно. Стало быть, юридическая сущность дела состояла въ томъ, что кто дарилъ и передаваль, смотрель на передаваемое, какь на свою собственность, которою онъ распоряжался къ выгодъ лица получающаго, а не въ какихъ либо публичныхъ интересахъ. Съ вившней стороны, харистикарная

<sup>1)</sup> Отивтимъ, истати, что въ Книгъ правилъ съ толкованіями, изд. Общ. любит. духов. просв., слово «Χαριστιχάριοι» переведено: «монахи, живущіе на содержаніи монастыря»! (см. толков. Вальсам. къ 19 пр. VII всел. соб.).

<sup>2)</sup> Stutz, Die Eigenkirche als Element des mittelalterlich germanischen Kirchenrechtes. Berl. 1895. Ero me, Geschichte des kirchlichen Beneficialwesens von seinen Anfängen bis auf die Zeit Alexanders III, Berl. 1895.

система скрапивалась соображеніями о пользі, которую принесеть харистикарій пришедшему въ упадокъ монастырю; но насколько эта прикраса не соотвітствовала дійствительности, краснорічиво изображено въ синодальномъ постановленій конст. патріарха Алексія 1027 г. (см. Васильевскій, н. с. стр. 401) и въ ло́уоє впатріарха антіох. Іоанна конца XI в. (см. въ моей рец. сочин. Голля, Виз. Времен. 1899, стр. 36—37). Но, безъ сомнівнія, могли существовать и добросовістные харистикарій, благодаря попеченію которыхъ упавшіе монастыри дійствительно приходиль въ цвітущее состояніе,—этимъ только и можно объяснить, почему просвіщенній и ученійшій изъ греческихъ іерарховъ XII в. Евставій Солунскій находиль харистикарную систему полезною для монастырей и монаховъ (Васильевскій, 413), и почему Вальсамонъ неодобрительно отнесся къ ло́уоє у Іоанна антіохійскаго (толков. къ 13 пр. VII всел. соб.).

Съ той же точки эрвнія, т. е. какъ на подражаніе западному образцу, ны должны смотреть на византійскіе иммунитеты. Фюстель де Куланжъ, разсуждая о mundeburdium и о меровингскомъ иммунитетъ, какъ объ одномъ изъ источниковъ поздивищаго феодального режима (о. с. 422), спрашиваетъ, изъ Гермапіи ли онъ происходить, и отв'вчаеть: «в'єть, онъ ни римскій, ни германскій, на него нужно смотреть, какъ на факть, возникшій изъ безпорядковъ VI в.». Если бы знаменитому ученому было знакомо византійское право, то онъ, вёроятно, высказался бы за германское происхожденіе иммунитета. Римское право также знало иммунистовъ, но самъ же Фюстель де Куланжъ кратко и ясно указалъ разницу между римскими и франкскими иммунистами. Въ римской имперіи были два рода иммунитетовъ: собирательные и индивидуальные. Собирательные или коллективные иммунитеты принадлежали въ силу санаго закона, ipso jure, изв'встнымъ категоріямъ или классамъ лицъ, каковы palatini (т. е. двордовые чиновники, завъдывавшіе канцеляріями), agentes in rebus (посыдавшіеся императоромъ въ провинціи), люди свободныхъ профессій (медики, учителя и пр.), люди некоторых промышленных профессій (navicularii и др.). По существу, римскій иммунитеть быль изъятіемь оть муниципальныхъ тягостей, оть honores (т. е. оть должностей, дорого стоившихъ), отъ муниципальныхъ налоговъ, отъ munera sordida и отъ нъкоторыхъ publica munera (постой, военная служба); но регулярные налоги, какъ напр. поземельный, поголовный (capitatio), не обнимались иммунитетомъ, а что касается юстиціи, то иммунитетъ могъ освобождать отъ низшаго судьи (judex pedaneus), но никогда не отъ высшаго. Въ императорскую эпоху давались и индивидуальные или личные иммунитеты, проистекавшіе изъ личной милости государя, но о нихъ мы очень мало знаемъ, и самое большое, что можно предполагать въ нихъ, этоизъятіе отъ налоговъ, а никакъ не отъ суда (стр. 420-422). Напротивъ меровингскій иммунитеть-всегда индивидуальный. Иммунисть, не персставая быть подданнымъ короля, выдёлялся изъ ряда другихъ поддан-

ныхъ, вступая въ особое отношение върности и въ тоже время сосредоточивая въ своихъ рукахъ всю публичную власть (финансовую, судебную, военную) надъ населеніемъ своего вимунитетнаго округа, съ устраненіемъ всякаго вторженія въ этоть округь се стороны ординарных в королевскихъ органовъ (424). И вотъ мы видимъ, что въ византійской имперіи съ XI в. явдяются иммунитеты и иммунитетныя грамоты въ пользу опредъленныхъ лицъ и учрежденій съ тымъ же подробнымъ перечисленіемъ отдёльных тягостей, отъ которых освобождаются иммунисты, и съ твиь же воспрещением органамь императорского правительства вторгаться въ предёлы иммунитетнаго округа, какія наблюдаются въ западныхъ иммунитетныхъ грамотахъ съ VII в. 1). По моему мивнію, невозможно установить историческую связь между этеми позднейшими византійскими иммунитетами и иммунистами римскаго права. Если даже и предположить, что германскій иммунитеть имбеть римскіе корни, то въ Византію онъ перешель уже во франкскомъ образв. И это твиъ болве необходимо допустить, что другое германское юридическое понятіе, тёснъйшимъ образомъ связанное съ иммунитетомъ-mundeburdium, tuitio, defensio, также перешло въ Византію. По германскимъ понятіямъ, иммунисть, обязывавшійся вірностію королю, принимался въ тоже время подъ особое покровительство или защиту короля. Римской имперіи подобная идея была неизвъстна: защита властію не была привилегіей какихъ либо отдёльныхъ лицъ, а обезпечивалась для всёхъ такими общими мёропріятіями, какъ учрежденіе должности дефензоровъ, предоставленіе права и возможности епископамъ останавливать произволь и притесненія, предписанія о доведеній до св'ёдінія императора. А въ византійской имперін XIII и XIV вв. мы какъ разъ встръчаемъ беречбеното, въ смыслъ принятія императоромъ подъ его особую защиту извёстныхъ учрежденій <sup>2</sup>). Встречаются даже грамоты патріарха, въ которыхъ обезпечивается его δεφένδευσις покровительствуенымъ имъ учрежденіямъ 3). Фюстель де Куланжъ, разсуждая о связанной съ иммунитетомъ tuitio, defensio, говоритъ: «ces idées étaient-elles germaniques ou romaines, on ne saurait le dire, car d'une part, on ne peut les constater ni dans ce qu'on sait de l'ancienne Ger-

<sup>1)</sup> См. у Zachariae v. Lingenthal въ Ius gr.-rom. P. III coll. 4, nov. 58 и 61, coll. 5, nov. 11, 15, 17, 28, 51 и въ Асtа et diplomata monasteriorum et ecclesiarum orientis Миклошича и Мюллера, т. І, № 1; т. ІІ, №№ 7 и 12; т. ІІІ, №№ 1 и 5 въ числѣ актовъ монастыря Іоанна Богослова на островѣ Патмосѣ.

<sup>2)</sup> См. въ Acta patriarch. Constantinop. Миклошича и Мюллера, т. III, № 37 и 38, въ Acta monaster. et eccles. т. I, № 155 и 178, т. II, акты монастыря Іоанна Крестителя.

<sup>8)</sup> Аста ратгіагсьатия, № 426. Патріархъ ділаль тоже, что ділаль папа на занадів, принимая подъ свою защиту или рекомендуя королю принять подъ защиту извістное учрежденіе, о чемъ въ Византіи не могли не знать. См. Aug. Theiner, Vetera monumenta Slavorum meridionalium historiam illustrantia, tom. I, №№ 119, 176, 232, 272, 357, 401, 557, 558, въ которыхъ документируется папская коммендація различныхъ лицъ и учрежденій на Балканскомъ полуостровів и въ Трапевунтской имперіи.

manie, ni dans ce qu'on sait de l'empire romain; et d'autre part, on les voit régner, au VII siècle, aussi bien chez l'une que chez l'autre race. Il est possible qu'elles soient venues à l'esprit des hommes à la suite du désordre général qui accompagna les invasions. Elles grandirent à mésure que l'autorité publique s'affaiblit. Elles prirent de la force dans les interminables guerres civiles des princes mérovingiens» (стр. 400). Принимая во вниманіе поздивищую византійскую беречбеобіз-несомивиный плодъ заимствованія сь запада, можно утверждать, что иммунитеть и дефензія выросли на западъ, и ниенно на германской почвъ. Унаслъдованные византійскою имперією оть римской административные пороки, какъ-то притісненіе слабыхъ сильными, произволъ чиновниковъ, несправедливость судей, задолго до XIII или даже до XI в. давали себъ чувствовать, и однако никакихъ жалованныхъ грамотъ не было, пока онв не явились въ несомевено германскомъ видв, котя и съ приспособленіемъ къ византійскимъ условіямъ жизни, напр. къ византійскому финансовому праву. О римскихъ корняхъ иммунитета можно говорить не въ большей мере, какъ въ некоторыхъ другихъ случаяхъ, указываемыхъ саминъ Куланжемъ, когда напр. онъ сопоставляеть comites или amici principis съ западными вассальными графами (стр. 231 и сл.), или, когда, говоря о германскихъ композиціяхъ, зам'вчаетъ, что и римское право не игнорировало совершенно цены деликта, допуская иногда возможность соглашенія между виновнымъ и потерпъвшимъ, что у римскихъ писателей Виргилія, Цезаря, Плинія встрівчается самый терминъ «componere», а въ fr. 230 D. L. 16 говорится о «transactio composita» (Recherches sur quelques problèmes d'histoire, Paris, 1894, p. 467). Но за убійство, соглашается Фюстель де Куланжъ, не могло быть никакой оцънки въ римскомъ правъ, а у германцевъ композиція примінялась и къ убійству, такъ что вліяніе германскаго права тутъ несомивнию. Совершенная правда! Следуетъ только добавить, что поздивищее византійское право не осталось на точкв эрвнія римскаго права, допустивъ въ изв'єстной м'єр'є принципъ матеріальнаго вознагражденія за причиненное убійство, чёмъ опять доказывается съ одной стороны германское происхождение композиции, а съ другой сила посторонняго вліянія на Византію, и не инфильтраціи только чужеродной крови или чужеродныхъ элементовъ, проникшихъ въ греко-восточное сопівльное существо, а именно соседняго вліянія 1). Или напр.

<sup>1)</sup> См. о законахъ вмператоровъ Константина Порфиророднаго и Мануила Комнина въ моей книгъ: «Къ вопросу о западномъ вліяніи на древне-русское право, Яросл., 1893, стр. 63 и сл. и ср. еще у Цахаріе въ Іив gr. гот. ІІІ, соіі. 5, поч. 26. Эта новелла обращаетъ на себя вниманіе не только своимъ содержаніемъ и въ частности распредъленіемъ денежнаго взысканія за убійство между казною и родственниками убитаго, но и своими надписаніями. У Цахаріе она озаглавлена: «Імрегатогія Andronici Senioris constitutio synodalis ab Athanasio patriarcha proposita de diversis саизівъ. Въ греческихъ рукописяхъ, по словамъ Цахаріе, она озаглавливается то какъ усара императорская, то какъ усара патріарха. У византійцевъ, какъ видно, затемнилось сознаніе того, что усара, novella constitutio, можеть быть издана только императоромъ. Что патріархъ подражаль папъ, объ этомъ свидътельствуютъ,



едва ли кто нибудь будеть въ состоянии установить историческую связь между 22 пр. халкид. соб., которое воспрещаетъ камрикамъ, по смерти ихъ епископа, расхищать вещи, ему принадлежавшія, и новеллами византійскихъ императоровъ (Іоанна и Мануила Комниныхъ, Іоанна Дуки Вататци и Андроника Старшаго-у Цахаріе coll. 4 №№ 49 и 65, coll. 5, N. В и 27), которыми воспрещается императорским чиновникам раскищать имущество умершихъ епископовъ. Запрещаемая императорами практика была просто-на-просто отраженіемъ западно-европейскаго jus spolii (см. о немъ Thomassini, Vetus et nova Ecclesiae disciplina circa beneficia et beneficiarios, P. III, Venetiis, 1730, lib. II, cap. 51-54 m cp. Walter, Lehrbuch des Kirchenrechts aller christlichen Confessionen, Bonn, 1871, § 263). Точно также я рышительно склонень думать, что кооратор, о которомъ говорить митрополить авинскій Михаиль Акоминать конца XII в. (см. О. И. Успенскій, Къмсторіи крестьянскаго землевладінія въ Византіи — Ж. М. Н. Пр. 1883, ян.), есть не что иное, какъ западноевропейскій адвокать или фогть (см. о немъ Eichhorn, Deutsche Staatsund Rechtsgeschichte, Göttingen, 1843, B. I, §§ 110, 188; B. II, §§ 324 и ср. Richter, Kirchenrecht, 8 Auflage, bearb. von Dove u. Kahl, §§ 45, 186—188). Поэтому и новеллу Мануила Комнина (у Цахаріе coll. 4, № 52), которою даруется всему духовенству финансовый иммунитеть—жась ток όπουδήποτε των γωρών της Ρωμανίας ίερευσι και δημοσιακοίς τελεσταίς έξκουσεία πάσης δημοσιακής έπηρείας καὶ ἀτέλεια τοῦ ζευγολογίου,— π СЧИТΑЮ болье основательнымъ связывать исторически не съ древними императорскими законами, освобождавшими духовенство отъ munera sordida et extraordinaria, а съ вападно-европейскою привилегіею клира—privil. immunitatis.

Въ отношени къ подсудности дълъ перковныхъ, нужно сказать тоже самое. Гренье случайно, и то только относительно Сербіи, заметиль, что церковь здёсь привлекла къ своему суду дёла по завъщаніямъ, наследствамъ и разводамъ (II, 246). Но вёдь тоже самое было и въ Византіи. И не только означенныя дёла, а и вногія другія входили въ кругъ вёдомства византійскаго церковнаго суда, въ особенности діла о приданомъ въ самыхъ разнообразныхъ конкретныхъ комбинаціяхъ, такія дъла какъ о продажъ недвижимости малолътнихъ, даже о возстановленіи насильственно отнятаго владенія. Столь широкимъ представляется кругъ въдомства церковнаго суда по актамъ константинопольскаго патріархата XIV и XV вв. (первые два тома изд. Миклошича и Мюллера). У насъ еще и теперь нъкоторые ученые утверждають, что древне русскіе князья предоставили въ въдъніе церкви многочисленные роды дълъ, «взирая въ греческій номоканонъ». Но и у самихъ грековъ практика сложилась вовсе не на основании греческаго номоканона, въ которомъ ничего подобнаго нельзя было «узрѣть», какъ это доказывается простымъ



между прочимъ, и такія учрежденія, какъ константинопольскіе экзокатакилы и экзархи (подобіе римскихъ кардчиаловъ и легатовъ).

сопоставленіемъ актовъ Миклошича съ Петра (сборникъ изъ первой подовины XI в.), въ которой подсудными светскому суду оказываются даже и дела о законности или незаконности браковъ (см. Суворовъ, Объемъ дисциплинарнаго суда и юрисдикцій церкви въ періодъ вселенскихъ соборовъ, Яросл. 1884, стр. 352 и сл.), а въ подражание западной практикъ. Поворотнымъ пунктомъ отъ практики, засвидетельствованной въ Петра, къ практикъ, документированной въ актахъ Миклошича, послужилъ, безъ сомивнія, законъ Алексвя Комина (у Цахаріе coll. 4, nov. 27), отдававμιϊΕ τὰ μέντου ψυγικὰ ἄπαντα και αυτὰ δή τὰ συνοικεσία ΒΤ ΒΕΑΤΕΝίε apxiепископовъ и епископовъ; но и самыя эти форка были подражаніемъ западнымъ res spirituales, и подобно тому какъ на западъ съ res spirituales соединены были и такія діла, которыя лишь соприкасались съ духовными (res spiritualibus annexae—въ томъ числе и дела о приданомъ), такъ и на востокъ практика подвела подъ форма и такія дъла, которыхъ Алексви Комнинъ, можетъ быть, не имвлъ въ виду, издавая свой законъ. Знакомство Комниныхъ съ западными идеями и порядками не подлежитъ никакому сометьнію. Преемникъ Алекстя Іоаннъ Комнинъ хорошо зналъ даже теорію двухъ мечей. Въ посланіи его къ пап' Гонорію (1124 — 1130 rr., cm. Pitra, Analecta novissima Spicilegii Solesmensis altera continuatio, tom. I, Parisiis, 1885, p. 483 — 484), различаются ή πνευματική έξουσία и ή χοσμική καὶ σωματική έξουσία и говорится, что сказанное въ Евангеліи верховныхъ апостоломъ о двухъ мечахъ и Спасителемъ о достаточности этихъ двухъ мечей накоторые относять къ двумъ этимъ ΒΙΑΚΤΆΝΒ (ἐντεῦθέν τινες καὶ τὸ ἐν εὐαγγελίφ παρά τοῦ κορυφαιοτάτου τῶν μαθητών περί των δύο μαχαιρών εἰρήμενον, ᾶς ἰχανὰς τυγχάνειν ἀντέφη ὁ Σωτήρ, πρὸς τὰς δύο ταύτας ἀρχὰς ἐξελάβοντο). А въ поздивищее время византійство и датинство настолько перепледись и перепутались между собою, что оказался возможнымъ также такой казусъ: рабыня, убъжавшая отъ господина въ великую церковь, выдана ему съ взятіемъ отъ него объщанія, что онъ не сділаеть съ нею ничего дурного (не изувічить, не убьеть, не продасть), подъ страхомъ отлученія отъ великой церкви, если онъ окажется православнымъ, или отъ папы, если онъ не окажется таковымъ (Acta Patriarch. II, № 624, 1401 г.).

Считаю наконецъ нужнымъ заявитъ, что клятвѣ 318 св. отцевъ, о которой мнѣ приходилось говорить въ «Слѣдахъ западнокатолич. права», стр. 214—215 и въ книгѣ: «Къ вопросу о западномъ вліяніи на древнерусское право», стр. 304, я продолжаю приписывать западное происхожденіе, хотя частое употребленіе ея въ греческихъ монастырскихъ актахъ, изданныхъ Миклошичемъ, повидимому, говоритъ противъ этого предположенія.

Мало было народовъ—такъ начинаетъ Гренье предисловіе къ своему сочиненію—которые бы столько были осмѣиваемы и презираемы (въ западной литературѣ), какъ византійцы. А заключеніе свое въ концѣ ІІ тома Гренье начинаетъ выраженіемъ увѣренности въ томъ, что изъ его

этюда, посвященняго исторіи византійской имперіи, съ очевидностью вытекаеть невозможность присоединиться къ мивнію твать хулителей, которые смотрять на эту имперію, какъ на жалкое лохиотье отъ имперіи римской, обязанное своимъ болъе чъмъ 1000-лътиимъ существованиемъ не то случаю, не то географическому положенію, не то даже благосклонности ея враговъ. Занимая мъсто разомъ въ Европъ, Азін и Африкъ, т. е. на пути всёхъ велакихъ нашествій, за исключеніемъ нашествій германскихъ народовъ, она выдержала многократныя нападенія, и исторія ея есть одна изъ наиболее трагическихъ и наиболее оживленныхъ. И если эта имперія, въ теченіе долгаго времени, могла справляться со всёми нападеніями, для которыхъ она служила пелью, то это зависёло отъ того, что она, на протяжении многихъ въковъ, составляла собою соціальное существо, однородное и имъющее въ себъ самомъ принципъ жизни. Если же она въ концъ концовъ пала подъ ударами своихъ враговъ, то причина этого заключалась въ ея разложеніи, которое было посл'ёдствіемъ ея соціальной эволюціи и просачиванія въ нее чуждой крови.

Этоть заключительный выводъ едва-ли соотевтствуеть содержанію сочиненія. Та эволюція, которую изобразиль авторъ, даже и съ принятіемъ во вниманіе инфильтраціи чужеродной крови, не объясняеть намъ, почему имперія, погибавшая уже въ теченіе второй ся фазы, въ ІХ в. возродилась въ новомъ блескъ. А по митию нъкоторыхъ историковъ она погибла бы еще до Юстиніана, во время религіозныхъ смуть, последовавшихъ за халкидонскимъ соборомъ, не будь на императорскомъ престолъ такого энергичнаго и талантливаго правителя, какъ Анастасій. Эволюція г. Пьера Гренье не объясняеть намъ и того, почему въ последній періодъ оказались возможными блестящія времена первыхъ Комниныхъ, самочувствіе которыхъ было настолько приподнято, что они мечтали даже о соединеніи востока и запада подъ одною короной, тімъ болье, что чувство любви къ отечеству уже давнымъ давно исчезло въ византійскомъ народъ, или даже едва ли когда либо существовало по словамъ Гренье. Что касается эпохи крестовыхъ походовъ, то вышеупомянутый Норденъ въ вышеупоминавшемся его сочинени нашелъ достойнымъ замвчанія, что греческая имперія, въ минуты величайшей для нея опасности, всегда находила спасителя на западъ, особенно при Карлъ анжуйскомъ который съ разныхъ сторонъ встречаль помехи осуществлению своего завоевательнаго плана: то последній отпрыскъ дома Гогенштауфеновъ — Конрадинъ отвлекъ вниманіе анжуйскаго отъ Византіи, то король Людовикъ святой сдерживалъ занесенную надъ Византією руку своего брата Карла анжуйскаго, то папа ившаль анжуйцу, а когда последнему удалось провести на папскій престоль Мартина IV—свое безвольное орудіе, разразились сицилійскія вечерни. Да и самые крестовые походы, разлагающее дъйствие которыхъ на Византию несомнънно, принесли ей ту, несомевнную же, пользу, что на долгое время задержали натискъ турокъ на восточную пыперію. Неудивительно поэтому, что есть люди, которые продолжительное существованіе византійской имперіи до половины XV в. считають дёломъ случая. А найдутся, безъ сомиёнія, и такіе, которые усмотрять въ этомъ руку Промысла.

Не смотря, однако, на неудовлетворительность общей конструкціи эволюціи и на детальные недостатки, сочиненіе г. Пьера Гренье уже потому представляєть собою зам'єтное явленіе византологической литературы, особенно съ русской точки зр'єнія, что у насъ пока невозможно появленіе подобныхъ сочиненій, требующихъ отъ автора самыхъ разнообразныхъ и разностороннихъ знаній въ области византійской исторіи, дающихъ возможность обнять однимъ общимъ взглядомъ все прошедшее Византіи.

Н. Суворовъ.

19 сентября 1904 г.

E. Gerland. Neue Quellen sur Geschichte des lateinischen Erzbistums Patras. Leipzig 1903, B. G. Teubner, SS. 292-1-1 карта, 8°.

Въ сѣверной части Спарты, на морскомъ берегу, при входѣ въ Кориноскій заливъ стоитъ греческій городъ Пҳ́тоҳі, извѣстный уже въ древнее, классическое время. Епископы Патрскіе (или Старо-Патрскіе) упоминаются уже въ І вѣкѣ. Съ VIII — ІХ вѣка имѣется списокъ митрополитовъ (Аоанасій 784—806?, Өеодоръ Сантаваринъ 865—879, Сава 879—?, Андрей 895—920? и пр., кончая Мелетіемъ II, 1832—1833).

Патры пережили бурную и сложную исторію. Какъ греческій и византійскій городъ, онъ сохранями свой строй до начала XIII въка. По занятіи Цареграда латинянами и съ усиленіемъ латинскаго вліянія въ Византійской имперіи Патры до половины XIII в. сдёлались баронією Ахайскаго княжества. Рядомъ съ греческими митрополитами появляются здесь до половины XV века латинскіе архіепископы (Антельмъ, Бернардъ и т. д.); вибств съ датинскимъ вдіяніемъ въ странв распространяется феодализмъ. Получивъ самостоятельность въ XIV в., Патры затвиъ были заняты венеціанцами и оставались за ними до 1430 г., когда опять получили самостоятельность. Въ 1463 г. городъ подпаль подъ власть турокъ, и турецкое господство положило конецъ латинскому архіпископству въ Патрахъ. Въ XVI и XVII вв. городомъ владели снова венеціанцы. Въ 1770 г., въ эпоху греческаго возстанія, во главѣ Патръ стояль архіепископъ. Любопытно, что и возстаніе 1821 года прежде всего было провозглашено съ церковной каседры г. Патръ. Православіе здівсь никогда не прерывалось, съ 1833 г. митрополиты Старо-Патрскіе именовались епископами Ахайскими, а съ 1852 г. доселе носять титулъ архіепископовъ Патрскихъ и Илійскихъ.

Прекрасная книга Э. Герланда, обязанная своимъ появленіемъ Шенгаузенскому фонду князя Герберта Бисмарка, на средства котораго этоть ученый совершаль неоднократныя потздки въ Ахайю, заключаетъ



въ себъ политическую и внутреннюю исторію г. Патръ, вивств съ обозръніемъ исторіи патрасской знатной фамиліи Leonessa; во второй части содержить документы XIV—XV въковъ, характеризующіе отношеніе города къ Италіп: къ куріи, къ Неаполю, Венеціи, Іоаннитамъ, наконецъ документы для внутренней исторіи (латинскаго) архіепископства. Въ приложеніи мы находимъ: перечень венеціанскихъ штатгальтеровъ въ Патрахъ (съ 1408 по 1418 г.), латинскихъ архіепископовъ, греческихъ епископовъ, митрополитовъ и архіепископовъ 1); наконецъ книга заканчивается указателями лицъ, мъстъ, предметовъ, ръдкихъ латинскихъ и ръдкихъ греческихъ словъ. Къ изданію приложена карта юго-западной части Коринескаго залива. Ср. Вузапt. Zeitschr. XII, 610.

Хр. Лопаревъ.

Paul Koch. Die bysantinischen Beamtentitel von 400 bis 700. Jena, G. Neuenhahn, 1903, 8°, S. 127-1-2.

Настоящее изслѣдованіе молодого ученаго П. Э. Коха состоить изътрехь частей: 1) три титулярные класса, 2) остальные титулы и 3) титулярныя обращенія въ рѣчи. Что касается до чиновныхъ титуловъ, о которыхъ оно говорить, то это должно сказать по преимуществу о первой главѣ книги (S. 1—73), такъ какъ двѣ остальныя содержать въ сущности не чиновные титулы, а только формы обращеній въ рѣчи. Форма вѣжливости въ новое время выражается въ употребленіи напр. «вы». Въ раннее и позднее римское время вмѣсто нашего «вы» говорилось «твоя доброта (милость, благородство)» и т. д. смотря по тому, на какое качество собесѣдника имѣлось въ виду указать. Очевидно, здѣсь нѣтъ и рѣчи о чиновномъ титулѣ: это есть только деликатная, вѣжливая форма обращеній, равно какъ и наши «милостивый государь», «mein Herr» начуть не говорять о чиновныхъ титулахъ.

Задачею автора было «начертать картину состоянія византійскаго чивовно-титульнаго быта» въ періодъ трехъ стольтій. И такъ какъ въ этомъ періодъ общеупотребительными языками были латинскій и греческій, то и названія чиновъ встрівчаются обыкновенно на обоихъ изъ нихъ, Къ титулярнымъ классамъ относились: clarissimus (λαμπρότατος), spectabilis (περίβλεπτος, σπεχταβίλιος), illustris (ίλλούστριος), magnificus, magnificentissimus (μεγαλοπρεπέστατος) и gloriosus, gloriosissimus (ἔνδοζος, ἐνδοζότατος).

На пространстве 400 — 700 годовъ эти титулы, по словамъ автора, находились почти въ непрерывномъ движении. Около 400 г. можно констатировать три класса чиновниковъ: illustres, spectabiles и clarissimi, соответственно магистратамъ maximi (majores), medii и minores. Рядомъ съ

<sup>1)</sup> Перечень греческихъ предстоятелей составленъ великимъ логоестомъ и сенаторомъ Ставракіемъ принцемъ Аристархи-Беемъ, съ примъчаніями Г. Гельцера.

iHustris встречается также титуль magnificus. И такая картина держалась до временъ Юстиніана. При этомъ император'в титульный бытъ испыталь большія изміненія: титуль illustris потеряль теперь свой харантеръ чиновнаго титула и сдълался обозначениеть должности. Высшинъ чиновнымъ титуломъ сталъ теперь gloriosus, такъ что въ 30-хъ годахъ VI столетія табель изменилась въ следующень виде: gloriosus, spectabilis, clarissimus. Рядомъ съ gloriosus титулъ magnificus держится до половины VI столетія. Около 600 г. явились новыя измененія табели; титулы шли теперь въ такомъ порядкъ: gloriosus, magnificus, clarissimus. Титулъ illustris, какъ и во времена Юстиніана, стоить ниже, нежели gloriosus 1); spectabilis исчезаеть. Такой распорядовь титуловь удержался до 700 года. Существоваль ли въ VII въкъ титуль clarissimus, опредъленнаго ответа на это не имеется. Все эти титулы всегда переходили на замужнюю женщину, но дети наследовали титуль нисшій, нежели ихъ отцы. Такъ напр. сынъ gloriosus'а считался въ рангъ clarissimus. Далъе авторъ говоритъ (S. 12), что и дети vir'a clarissimus'а быть можетъ считались въ рангв clarissimi, изъ чего какъ будто вытекаетъ положение. что дъти вообще всякихъ чиновниковъ считались clarissimi. Vir gloriosus при жизни, чиновникъ обозначался vir gloriosae memoriae по смерти. Въ обращенияхъ также существовалъ известный этикеть; напр. всегда говорилось: vir honestus, но honesta femina, и т. д. <sup>9</sup>).

Хр. Лопаревъ.

Bibliothèque hagiographique orientale, éditée par Léon Clugnet. Paris, A. Picard et fils. 8°.

Пятый выпускъ «Восточной агіографической Библіотеки», издаваемой L. Clugnet'омъ, содержить въ себ'в Житіе и службу св. Евенмія Новаго, публикацію о L. Petit. Зд'ясь греческій текстъ житія изданъ по рукописямъ Аеоно-Лаврской (Δ. 78), Ватопедской 546 и Пантелеймоновской 207; служба св. Евенмію издана по греческому списку, отысканному ученымъ библіотекаремъ Пантелеймоновскаго монастыря о. Матееемъ. Въ своемъ обстоятельномъ предисловіи къ памятникамъ агіографъ-ассомпсіонистъ разсказываетъ исторію возникновенія нашихъ знаній объ этомъ подвижникъ. Подобно тому какъ житіе св. Оеодоры Солунской очень долгое время находилось подъ спудомъ отъглазъ ученыхъ, и житіе св. Евенмія



<sup>1)</sup> Титуль іддобстрю мы встрічаємь даже вь конці ІХ віжа (св. Ософанія— дочь налустрія Константина); візроятно и здісь агіографь иміль вь виду указать не на чивь, а на служебное положеніе, на (придворную) должность Константина.

<sup>2)</sup> Опечатки въ книгъ, которыхъ вообще мало въ нъмецкихъ изслъдованіяхъ, повидимому существуютъ; напр. на стр. 90 въ прим. 3) значится: jus graec.-rom. II 19 ff., между тъмъ какъ должно было бы стоять III 91 ff. Такимъ образомъ первая и единственная справка уже засвидътельствовала опечатку.

Новаго или Солунскаго также до последняго времени оставалось невзданнымъ и очень мало известнымъ. Болландисты XVII века не нивли о немъ никакого сколько нибудь опредвленнаго сужденія, и не смотря на то, что списки этого житія были указаны приснопамятнымъ святогорцемъ Никодимомъ еще въ началъ XIX въка, изследователи и после всего этого еще долго блуждали въ потьмахъ за понсками таинственнаго святого. Даже въ 1888 г. Болландисты еще не знали, кто этотъ святой Евоимій? грекъ, или русскій? О. И. М. Мартыновъ въ 1863 г. впервые, на основанія Авонскаго патерика, сообщиль верныя сведенія объ Евониін; нгуменъ асонскаго Павлова монастыря Софроній Каллига въ своей Исторіи Асона извлекъ изъ житія Евонмія песколько выписокъ; епископъ ксанеійскій Діонисій Писти въ своемъ Описаніи Аеона (1870 г.) повториль свъдънія Каллиги; незабвенный архии. Порфирій Успенскій также читаль это житіе въ рукописи и извлекъ изъ него отрывокъ, им'яющій отношеніе къ патр. Фотію (Исторія Асона, III, 1877). Изъ последнихъ работь по обнаруженію св. Евониія изв'єстны труды о. Александра Лавріота, А. И. Пападопуло-Керамевеа, И. В. Помяловскаго и датскаго архео-Jora K. F. Kinch.

Житіе св. Евенмія написано современникомъ и ученикомъ его Василіемъ, бывшимъ потомъ архіепископомъ Солунскимъ, о которомъ также не имѣлось надлежащаго представленія. Теперь, благодаря о. Louis Petit, извѣстно, что этотъ Василій родился ок. 860 г., постриженъ быль св. Евенміемъ въ церкви св. Димитрія около Сермиліи (Ормиліи) въ 875 году; послѣ продолжительнаго пребыванія на Аеонѣ, гдѣ онъ основаль около Хиландаря свой монастырь, носившій его имя, Василій былъ рукоположенъ во епископа, что могло произойти не ранѣе 905 года, и по смерти причисленъ къ лику святыхъ. Это былъ литературно-образованный человѣкъ: языкъ его житія св. Евенмія изященъ, лишенъ витійства и манерности. Какъ и надо было ожидать отъ близкаго лица, составленое Василіемъ житіе основано на реальныхъ данныхъ и тщательно пріурочиваетъ разные моменты жизни святого къ тому или другому времени, къ той или другой датѣ.

Что касается до службы, то, судя по ея заглавію, она составлена тёмъ же Василіемъ, который написалъ и самое житіе святого; по крайней мёрё она не даетъ никакихъ новыхъ чертъ сравнительно съ житіемъ, а напротивъ часто повторяетъ нёкоторыя выраженія житія буквально, такъ что можно говорить въ этомъ отношеніи даже о плагіатё. Въ послёдней строфё 9-й пёсни мы съ удивленіемъ читаемъ (р. 75):

τὴν σεπτὴν τῶν ὁσίων μνήμην τιμήσωμεν
Εὐθυμίου τοῦ μάκαρος Ἰωσήφ τε συνασκητοῦ αὐτοῦ καὶ Βασιλείου ἱεράρχου Θεσσαλονίκης προέδρου.

· O. Louis Petit думаеть, что послёднія слова есть очевидно поздвёйшее добавленіе. Дёйствительно заглавіе службы: συντεθείσα παρά τοῦ άγίου

Васільсю архівність образованный писатель и ученивъ святого, Василій не сталь бы повторяться въ службъ. Не есть ли послівдняя сочиненіе боліве поздняго времени, только для большаго авторитета приписанное перусвятого мужа?

Основные моменты жизни св. Евоимія, какъ они формулированы о. L. Petit, следующіє: Евоимій родился въ Галатской веси Опсо ок. 823-824 года. Въ 831 г. умеръ отецъ его Епифаній; въ 840 г. Евенмій женыся на Евфросиніи; 15 сентября 841 г. онъ отправился на Олимпъ къ Іоанникію Великому; въ 842 г. онъ принимаетъ постриженіе съ именемъ Евонмія; въ 858-859 г., по принятім великой схимы, онъ отправляется на Авонъ; года 859 — 862 онъ живеть на Св. Горъ въ глубинъ одной пещеры; въ 863 г. онъ отыскиваетъ здесь своего учителя Осодора п поселяеть его въ Макросинъ; по смерти его святой покинуль Асонъ и поселился около Солуни на одномъ столит; ок. 864 г., рукоположенный епископомъ Өеодоромъ во діакона, Евенмій снова уходить на Аеонъ; ок. 867 г. онъ рукоположенъ во священника и поселился на Новомъ остров'в (св. Евстратія) съ двумя спутниками-Іоснфомъ Коловомъ и Симеономъ; и здёсь они были схвачены сарацинскими пиратами. Ок. 868 г. Евенній вернулся въ Врастамо, Іоснов въ Сидирокавсію, а Симеонъ въ Элгаду; въ 870 — 871 г. онъ основываетъ монастырь Перистеру (Голубицу), въ 20 километрахъ къ востоку отъ Солуни; въ 875 г. онъ пострить во иночество Василія (своего будущаго біографа). Въ 883-884 г. прибыли въ Перистеру родители Евоимія. Последній отдаль основанный имъ мужской монастырь подъ начало своего внука Менодія, а свой женскій монастырь, недалеко отъ него, подъ начало своей внуки Евенмін, после чего перешель на восточный склонь Авона; 8 мая 898 г. Евений съ монахомъ Георгіемъ перешель на островъ Іеру; 13 октября 898 г. онъ захворалъ и 15 октября скончался. 22 декабря 898 г. останки его были перенесены въ Солунь монахами Павломъ и Власіемъ и 13 января 899 г. торжественно погребены въ Солуни.

Мощи св. Евонмія Новаго (въ отличіе отъ Евонмія Старшаго, Палестинскаго) почивають нын'в въ Солуни. О судьбів ихъ о. Louis Petit не говорить, какъ будто бы он'в поконлись тамъ постоянно. Между тімъ существують два указанія съ русской стороны на то, что он'в пережили изв'єстную исторію. Нашъ паломникъ XII віка, игуменъ Данівлъ писаль сл'єдующее: «противу града Абида (Абидоса, то-есть въ Галиполи) лежить святый Еуфимей Новый» 1). Сто літь спустя посліє этого Новго-



<sup>1)</sup> Прав. Палест. Сборн., III-+-IX; Сахаровъ. Сказанія русскаго народа. СПб. 1849, II, 8, стр. 12.

родскій архіспископъ Антоній заметиль: «Недалече оть монастыря того (св. Мокія, въ Константинополів) Новый отецъ Еуфимей лежить, иже оковався въ жельзахъ ходилъ» 1). Другіе говорять, что мощи его лежали въ самомъ монастыръ Мокія. Если совершенно неясно, по какому случаю онъ изъ Солуни были перенесены въ Калиполь, то можно догадываться, что изъ Калиполя онъ были перенесены въ Византію по всей въроятности передъ вторымъ крестовымъ походомъ (известно, что крестовые походы были началомъ концентраціи мощей въ Византін), а изъ Византін снова оказались въ Солуни вероятно после 1204 года, когда последовала напротивъ децентрализація ихъ. Что Евенмій ходиль въ желёзныхъ веригахъ, безъ сомивнія фантазія, созданная устными разсказами грековъ XII въка, но не подтверждаемая основнымъ житіемъ св. Евенмія. Впрочемъ при перечисленіи подвиговъ святого въ рукописяхъ находится нъкоторый пропускъ (Р. 41,16 αί μέν νύκτες άϋπνοι έν προσευχαίς.... διεπέрживу): быть можеть здёсь и говорилось ожелёвных веригахъ Евениія. Cp. Echos d'Orient, 1904, p. 311-312.

Шестой выпускъ «Виблютеки» содержить въ себв во-первыхъ греческій тексть житія св. Авксентія (публикація самого издателя), во-вторыхъ историко-топографическій очеркъ горы св. Авксентія, почтенный трудъ дъятельнаго ассомпсіониста Jules Pargoire.

Досель мы имъли текстъ житія св. Авксентія, приписываемый Метафрасту, по парижскому списку въ извъстной Патрологіи аббата Миня; синаксарный текстъ житія у Дукаки; отрывки изъ житій въ трудъ М. Гедеона «Вυζαντινὸν ἐφρτολόγιον». Г. L. Clugnet издаль теперь житіе святого по венеціанскому списку XI стольтія. Этотъ посльдній кодексъ прежде принадлежаль константинопольскому монастырю Петръ (близъ мъстности Аеція). Разница между обоими греческими текстами очень велика, хотя оба они и покоятся на одномъ общемъ источникъ. Изданный нынъ текстъ представляетъ изъ себя пересказъ пока еще не отысканиаго оригинальнаго житія, пересказъ, написанный не изысканнымъ языкомъ, безъ примъси риторики.

Уроженецъ востока и воинъ временъ имп. Өеодосія ІІ, Авраамъ (мірское имя Авксентія) въ 438 г., еще молодымъ человѣкомъ, изъ Сирін прибылъ въ Константинополь, но узнавъ здѣсь о смерти своего дяди, рѣшился избрать пустынное житіе. Руководителями его въ этомъ дѣлѣ были: монахъ Іоаннъ, жившій въ Евдомѣ (τῆς βασιλευούσης ἔξω), софійскій экономъ Маркіанъ (Σίττας), стронтель церкви св. Ирины, и деканъ и ординарій дворца Анеимъ. Въ санѣ инока Авксентій вскорѣ заставилъ много о себѣ говорить. Однажды къ Іоанну явился одинъ воръ, обокравшій бѣдняка, просить разрѣшенія его поступка. Пока Іоаннъ и Маркіанъ думали, какъ поступить въ данномъ случаѣ, Авксентій всталь и благословилъ вора, чѣмъ иноки были крайне изумлены и смущены. Ав-

<sup>1)</sup> Прав. Палест. Сборн., 1899, LI, 26 и пр.; ср. стр. СХІІІ, СХІV.

ксентій спросиль вора: сколько одеждь ты украль у б'ёдняка? Тоть отвъчаль: семь и еще одну одежду, данную мив твониъ преподобіемъ.-«Зачёмь же ты при такомъ богатствё насильно взяль еще одну ту одежду?» Последнимъ вопросомъ святой хотель научить вора не наживаться, ибо онъ самъ быль сострадателень и умерень. Избегая мірской славы, святой удалился въ Виеннію на высокую гору (Оксію), въ десяти миляхъ (спресос) отъ Халкидона. Здёсь набрели на него охотники и пспугались было его вида, но святой успокоиль ихъ. Виоинскіе аскеты. какъ извёстно, ходили нагими, завернутыми въ звёриныя шкуры, и потому не удивительно, что Авксентія могли испугаться даже охотники. Святой исприять больных взъ Никомидіи, Фригіи, Клавдіополя, лидійской деревни Συκίδες, Халкидона и другихъ местъ. Во время сиятенія въ церкви, по поводу ажеученія Евтихія и Несторія, быль созвань въ Халвидонъ соборъ, на которомъ присутствовалъ и Авксентій. Въ виду того, что онъ не могъ придти на соборъ, онъ быль привезенъ въ каретъ, посланной по приказанию императора. Стратилатъ Константинъ и комисъ Артакій просили однажды святого изгнать изъ церкви нікоторыя еретическія ученія и давали ему для этого даже денегь; святой взяль деньги, но роздаль ихъ бъднымъ горы Оксіи. Далъе Авксентій ръшился подвизаться въ монастыръ Ипатія въ Руфиніанахъ. Отсюда онъ перешель на гору Оксію и зат'ємъ на гору Скопъ. Въ моменть кончины св. Симеона Столиника Авксентій сказаль братів: «братіе, успе зв'єзда востока», что и оправдалось впоследствии. Святость виоинского старца привлекала къ нему и лицъ высокаго общественнаго положенія. Такъ одна изъ фрейлинъ имп. Пульхеріи Стофанида Έλευθέρα явилась къ Авксентію съ намъреніемъ воспріять иноческое житіе. Преподобный почиль 14 февраля ок. 470 года.

Всявдъ за житіемъ читатель въ томъ же выпускв найдетъ обстоя. тельнъйшее историческое описаніе Авксентіевой горы, о. Pargoire'a. Оно состоить изъ несколькихъ главъ: житія св. Авксентія, списка пустынниковъ, преемниковъ св. Авксентія, разсужденія о горъ св. Авксентія по житію св. Стефана Новаго, объ отожествленіи горы св. Авксентія, о монастырв св. Авксентія, объ Авксентіевскомъ монашествв въ ІХ-ХІІ вввахъ, о монастыръ свв. Апостоловъ, о монастыръ св. Авксентія въ XIII в., о монастыр'в св. Архангела Миханла, о монастыр'в пяти святыхъ, и наконецъ заключеніе. Весьма тщательная работа, свидітельствующая о большой учености и начитанности и дёлающая честь ея автору. Почему только о. Pargoire цитируеть Филиппа Кипрскаго по гречески (р. 93: moine et ascète τοῦ βουνοῦ τοῦ άγίου Αὐξεντίου, ср. р. 97), тогда какъ Филиппъ писалъ по латыни (Chronicon eccles. graecae Lipsiae et Frankof.. 1687 p. 200: monachus, asceta collis s. Auxentii)? Говоря подробно о св. Стефанъ Новомъ на Авксентіевой горъ, авторъ забыль упомянуть, что, по свидътельству не разъ цитируемаго имъ Антонія Новгородскаго (стр. 34), здёсь св. Стефанъ крестиль одного жидовина, которому нарекъ

имя Константина; впоследствій этотъ Константинъ былъ епископомъ Свинадскимъ и прославился святостью. Безъ всякаго сомивнія, это только позднее устное преданіе грековъ; но такъ какъ ученый ассомисіонистъ охотно даетъ мъсто и подобнаго рода свидътельствамъ, ему не лишне бы было указать и на эту сторону дъятельности Стефана Авксентіева.

Хр. Лопаревъ.

Studi e testi, 7-9, Roma 1902,

Въ почтенной серін изследованій и публикацій подъ общинь заглавіємъ «Studi e testi» работа ученыхъ, близко стоящихъ къ Ватикану и его неисчерпаемой сокровищнице агіографическаго ведёнія, идеть безостановочно.

Седьмой выпускъ этой серін составляєть публикація G. Mercati «Antiche reliquie liturgiche Ambrosiane e Romane» (Roma 1902 pp. 75—3). Здёсь мы имёсмъ во-первыхъ амброзіанскій чинъ освященія церкви и алтарей, съ присоединеніемъ ирландскаго трактата объ освященіи церкви, во-вторыхъ литургическіе отрывки (молитвы послё причащенія и тайныя молитвы), въ третьихъ литургическіе отрывки, сохраненные въ изложеніи аріанскаго анонима IV—V вёка, съ аріанскими догматическими отрывками кардинала Маи.

Восьмой выпускъ составляють агіографическія зам'єтки изв'єстнаго Pio Franchi de' Cavalieri къ изданнымъ имъ ранъе (Studie e testi, nº 6) Актамъ св. Аріадны и Акты св. Іустина (Roma 1902, pp. 36-1-4). Процессъ Тертулла и допросъ Аріадны сохранились въ старомъ вольномъ латвискомъ пересказъ, въ такъ называемыхъ Acta s. Mariae ancillae (AA. SS. Boll., ноябрь, І). По поводу сопоставленія текстовъ греческаго и латинскаго почтенный ученый и высказываеть некоторыя мысли и соображенія на счетъ процесса и самого допроса. Мученичество св. Іустива и дружины (Έν τῷ καιρῷ τῶν ἀνόμων ὑπερμάγων τῆς εἰδωλολατρείας προστάγματα) πρεχставляеть собою чистейшій видь судебнаго допроса: Іустинь, Харитонь, Харито, Евелпистъ, Іеракъ, Пеонъ и Ливеріанъ во время преследованія христіанъ были схвачены и представлены римскому епарху Рустику (§ 1). Последній задаваль следующіе вопросы - Харитону: ты христіанинь? -Харито: а ты что скажешь?—Евелписту: а ты кто? гдв твои родители? (оказывается, они были каппадокіане). — Іераку: и ты христіаниять? гдё твои родители? (оказывается, онъ быль изъ Иконіи Фригійской) Юстинь васъ сдёлалъ христіанами? — Пеону: кто научилъ тебя? — Ляверіану: а ты что скажешь? ты христіанинъ? не благочествуещь ли и ты? Больше всего вопросовъ задалъ Рустикъ главному лицу Юстину: Повинуйся богамъ, повинуйся царямъ; какія науки ты прошелъ? нравится ли это тебъ? каковъ твой догмать? гдв вы сходитесь? гдв ты собираеть своихъ учениковъ? итакъ ты христіанинъ? если ты будешь обезглавленъ, убъжденъ ли ты, что вознесешься на небо? ты предполагаешь, что вознесепься на небеса съ нѣкоторымъ вознагражденіемъ? Послѣднее требованіе епарха: приказываю всѣмъ вамъ принести жертву богамъ; если не повинуетесь, жестоко будете наказаны. Когда мученики отвѣтили отказомъ, былъ произнесенъ приговоръ въ слѣдующей формѣ: «не пожелавшіе принести жертву и уступить повелѣнію самодержца послѣ бичеванія должны быть отведены и подвергнуты главному суду по силѣ законовъ» (§§ 2—5). Мученики были обезглавлены; мощи ихъ вѣрные тайно положили въ нарочитомъ мѣстѣ (§ 6). Вотъ и все мученичество. Ни времени ихъ жизне, ни двя ихъ кончины — ничего нѣтъ.

Десяный выпускъ серін составляють «Nuove note agiografiche» (Roma 1902 рр. 80-1). Здёсь изданы: нарторю свв. Агапін, Ирины и Хіонін, пострадавшихъ въ Солуни (Έπὶ τῆς παρουσίας και ἐπιφανείας τοῦ δεσπότου), passio s. Crispinae (Diocletiano novies et Maximiano octies augustis consulibus), далье «мученики такъ называемой Massa candida», не историческій, а литературный источникъ, записанный блаж. Августиномъ, затъмъ о въроятномъ источникъ легенды о свв. Іоаннъ и Павлъ (такимъ источникомъ предполагается разсказъ о Ювентинъ и Максиминъ), наконецъ приведены дополненія къ восьмому выпуску «Studi e testi», именно къ мученичеству св. Юстина и дружины, гдф это мученичество, уже болће обработанное, начинается словами: Αντωνίνου τοῦ δυσσεβοῦς τῆς ἡωμαϊκῆς ἀργῆς τά σκήπτρα διέποντος 'Ρούστικος ο έκδικος. По этой версін, Рустикъ произнесъ приговоръ въ следующихъ выраженияхъ: «пренебрегшихъ царскими: повеленіями и не пожелавшихъ поклониться богамъ приказываю обезглавить мечемъ». Этотъ приговоръ былъ приведенъ въ исполненіе 1-го іюня.

Хр. Лонаревъ.

Henri Grégoire. Saints jumeaux et dieux cavaliers. Revue de l'Orient chrétien. 1904. № 4, p. 453—490.

Подъ заглавіемъ «Saints jumeaux et dieux cavaliers» le R. P. Henri Grégoire издаль мученичество свв. братьевъ Спевсиппа, Еласиппа и Меласиппа по той же самой (и единственной) рукописи генуезской «Biblioteca della Missione Urbana», по которой это мученичество было издано нами въ самомъ началъ 1904 года. Спорный вопросъ о родинъ мучениковъ, были ли это греки-каппадокіяне, или напротивъ галлы, ръщается авторомъ довольно ръшительнымъ образомъ въ пользу каппадокійскаго ихъ происхожденія. Это основаніе Н. Grégoire нашелъ въ припискъ въ самомъ концъ пергаминной рукописи Х въка: «Хρύσανδος, ο σιβηριώτης κατὰ μῆνα αὕγουστον ζυί». Эту приписку почтенный ученый интерпретируетъ такъ: нынъшнею генуезскою рукописью въ августъ 902 года владовая нъкій Хрисанеъ, уроженецъ Каппадокійскаго города Severias ими

Византійскій Временникъ.

Tiberias; но въ виду того, что въ рукописи содержится нъсколько житій святыхъ каппадокійскаго происхожденія, слъдуетъ думать, что Хрисанеъ интересовался своими мъстными святыми, и стало быть свв. Спевсиппъ в дружина были каппадокіяне родомъ. Однако это основаніе ученаго—чистый миражъ, такъ какъ приписка (mea culpa!) сдълана нами, но не съ цълью мистификаціи, а просто изъ желанія читателя оставить свою отмътку на книгъ. И если бы почтенный ученый зналь наше изданіе мученичества (Acta graeca... primum a Ludovico Grasso anno 1846 inventa deinde a Chrysantho Loparev anno 1902 exarata...), онъ едва ли пустился бы на путь столь смълыхъ и произвольныхъ догадокъ.

Изданіе текста сдівано почтенным ученым боліве тщательно, чімь нами, хотя надо сказать, что второе изданіе не устраняєть перваго. Такъ о. Grégoire пропустиль слідующія слова въ рукописи: δς ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας διαμένει; δόξα σοὶ, λόγε; τε, ἡμεῖς, ὑμεῖς καί, κυρίφ; не оговориль сділанных имь изміненій рукописнаго текста: βρώμασι (вм. κρίμασι), νυκτὸς (вм. νύκτας), ποδῶν (вм. παίδων), ἐπ' αὐτῆς (вм. ὑπ' αὐτῆς), 'Όρβάδων (вм. 'Ορκάδων), ἔκραζε (вм. ἔκραζε), и много другихь перемінь.

Хр. Ленаровъ.

Ed. Gollob. Verseichniss der griechischen Handschriften in Österreich ausserhalb Wiens (Sitzungsberichte der k. Akademie der Wissenschaften. Philosoph.-historische Classe, CXLVI. 1902—1903, Wien 1903, VII, Abh., S. 1—173, mit 11 Tafeln).

Приводится содержаніе греческихъ рукописей изъ 13 городовъ и монастырей Австріи: Саро d' Istria, St. Florian, Krakau, Krems, Krems-münster, Lemberg, Nikolsburg, Olmütz, Prag, Raudnitz, Reun, Salzburg и Seitenstetten. Особенно старыхъ рукописей здёсь не имъется; отъ византійскаго времени можно насчитать до 50 манускриптовъ. Имъется значительное количество рукописей классическихъ писателей, затъмъ сочиненій поздне-греческихъ и только немного произведеній византійскаго періода: Іоанна Златоустаго, Оеодорита Киррскаго, Никифора Влемиида Николая Кавасилы, пересказъ исторіи Никиты Хоніата, Георгія Гемиста Плиеона, хроника Константина Манассіи, толкованіе Михаила Пселла на пъснь Пъсней. Въ агіографическомъ отношеніи этотъ каталогъ не представляетъ интереса.

Хр. Лонаревъ.

The Chronicle of Morea, edited in two parallel texts from the MSS. of Copenhagen and Paris, with introduction, critical notes and indices by John Schmitt. London, Methuen & Co. 1904. XII -- 640 crp. 8°. II. 15 III.

Этотъ новый выпускъ серів византійскихъ текстовъ, издаваемыхъ Вигу, представляеть большой интересъ и по значенію самого историческаго памятника, коему посвященъ онъ, и по тщательности критической обработки его текста. Посл'ёднее обстоятельство тёмъ бол'ёе важно, что языкъ памятника отличается характерными особенностями вульгарнаго языка греческаго среднев'ёковья. Это языкъ переходной эпохи, когда уже ясно обозначаются вс'ё главныя черты современнаго греческаго языка, но еще наблюдается борьба между старымъ и новымъ, исканіе новыхъ формъ и колебаніе между разнообразными типами.

Издатель пользовался цёлымъ рядомъ рукописей Морейской хроники. Во главе ихъ стоять codeх Havniensis 57, XIV вёка, более первоначальная традиція текста, и соd. Parisinus gr. 2898, XV вёка, представитель другой редакціи, нёсколько сглаживающій особенности языка первоначальной редакціи и содержащій также нёкоторыя сокращенія и измёненія разсказа, исходящія изъ тенденціи, несогласной съ духомъ автора хроники.

Ръшая вопросъ о томъ, представляеть ли греческій тексть Морейской хроники оригиналь или это переводъ французской Livre de la Conqueste и оригиналь представляеть эта послёдняя, новый издатель греческаго текста хроники приводить вполив убъдительныя соображенія въ пользу оригинальности греческой традиціи (Introduct. pg. XXXI fww.). Относительно происхожденія автора хроники г. Ш. полагаеть, что онъ не долженъ былъ быть непремвнио гасмуломъ (уабройдос) или басмуломъ , μοῦλος = νόθος pg. ΧΧΧΙΧ (βασμούλος cps. bastardus, fils de bast note), т. е. сыномъ грека и женщины франкскаго племени: «и чистый франкъ, родившійся въ Греціи или жившій здівсь съ давнихъ временъ, могъ легко овладеть разговорнымъ греческимъ языкомъ. Франки не представляли компактной массы и входили въ ежедневное соприкосновеніе съ греческимъ элементомъ, съ теченіемъ времени они ассимилировались (рд. XXXVIII fw.). Греки, изъ гордости или упрямства, не учились франкскому языку и это не было въ ихъ національныхъ интересахъ. Такимъ образомъ вполив естественно, что простой и общеупотребительный ромейскій явыкъ, не искусственный книжный греческій языкъ, быль твиъ явыкомъ, на коемъ сносились между собою оба народа, франки и греки». Авторъ хроники слишкомъ жаркій сторонникъ франковъ, чтобы быть гасмуломъ. По общественному положению онъ принадлежалъ скорве въ низпіему классу населенія.

Если авторъ первоначальной хроники является строгимъ католикомъ в по національнымъ симпатіямъ франкомъ чистой воды, то авторъ позднѣйшей обработки ея, какая является въ Paris. gr. 2898, стремится до нѣкоторой степени смягчить духъ національной исключительности, господствовавшій въ оригиналѣ Морейской хроники. «Разсказъ о событіяхъ, не представляя обыкновенно сколько нибудь значительныхъ уклоненій отъ Н (—cod. Havniensis), разсчитанъ скорѣе на оцѣнку греческихъ читателей, національныя чувства коихъ могли быть уяввлены рѣзкими замѣчаніями въ Н» (Introd. pg. XXIX). Многія мѣста въ Н, безпощадныя для самолюбія и даже чувства собственнаго достоинства греческой націи, опущены, измѣнены или смягчены въ Р (—cod. Paris. gr. 2898). Такъ, опущены страстныя нападки на религію и характеръ грековъ, стт. 769 слл.—защита католичества противъ ученія греческой церкви, и стт. 1253 слл. срв. 3934 слл. — о клятвопреступничествѣ грековъ. Смягчены въ Р хвастливое преувеличеніе Н ст. 3995 (въ Н одинъ франкъ стоитъ 200 своихъ противниковъ, въ Р пятнадцати) и обидное замѣчаніе ст. 5722 о доместикъ, какъ врагѣ Бога, и т. д.

Первоначальная хроника по всей въроятности была составлена вскоръ послъ 1300-го года, но въ ея настоящей формъ она содержить нъкоторыя детали, указывающія на болье позднюю дату (рд. XXXVI). Такъ, замътка о разрушеніи Каталанцами кръпости С. Омеръ въ Онвахъ (стт. 8080 слл.) относится къ событію 1331 г., на еще болье поаднюю дату указываеть упоминаніе Ерарда III-го еще въ редакціи Н, хотя панегирикъ ему, предполагающій уже и его смерть (1388-ой годъ)—одої тоу ручирочейсте, хадос афентис, чточ, представляеть спеціальное добавленіе болье поздней редакціи Р (стт. 8470 — 74). Правдоподобно предположеніе издателя (Index of persons s. v. Erard III, рд. 624), что «авторъ редакціи Р имъль особыя основанія превозносить щедрость тъхъ, кого онъ считаль своими собственными благодътелями».

Однако рядъ мѣстъ въ Н, повидимому, указываетъ, что ядро первоначальной хроники осталось неизмѣненнымъ: Въ ст. 5738 мы читаемъ, что дѣти турокъ, которые были крещены и поженились съ мѣстными христіанскими женщинами въ 1265 г., были во время написанія хроники еще живы; это легко могло быть въ годы послѣ 1300-го. Въ стт. 7421, 8071, 8110, 8616 Николай II С. Омерскій, умершій въ 1296-омъ г., названъ үє́рос, старикъ, вѣроятно по отношенію къ сыну его, Николаю III, умершему въ 1314-омъ г. Названія этого рода, также, какъ µаха́рюс «блаженной памяти», въ приложеніи къ Іоанну Катавасскому и принцу Вильгельму ІІ-му стт. 4783 и 8595, указываютъ, что память объ этихъ лицахъ была еще жива и что они умерли лишь немного лѣтъ тому назадъ. Также Изабелла, умершая въ 1311 г., названа µахаріа ст. 8477, но это, можетъ быть, позднѣйшее добавленіе (рд. ХХХVІІІ).

Оцѣнивая литературныя достоинства хроники, новый издатель ея отмѣчаеть ея прозаическій, будничный тонъ. Лѣтописецъ чуждъ воображенія и въ хроникѣ рѣдко звучать мотивы народной греческой поэзіи. Послѣднее, конечно, объясняется уже тѣмъ самымъ, что онъ

быль не грекъ, а франкъ. Впрочемъ ст. 7222 айта та бруби та адала ж αύτα εκλάψανε τον напоминаеть подобныя проявленія сочувствія человъку природы въ средневъковыхъ греческихъ поэмахъ и народныхъ пъсняхъ. Срв. еще коротенькое описаніе весенняго пробужденія природы стт. 3618 сл. Изръдка авторъ оживляеть свое описаніе боевыхъ сценъ сравненіями, впрочемъ въ самой краткой формв. Напр., ст. 4029 бооц τους εκατέκοφτεν ως γόρτον είς λιβάδι cpb. 4779, и въ рачи дайствующаго ища ст. 4006 τους άλλους όλους έγομεν ως φάλχονας περδίκιν. За то авторъ хроники является хорошимъ наблюдателемъ обычаевъ и характеровъ. Ръчи, влагаемыя имъ въ уста героевъ, часто довольно длинныя, неръдко прекрасно обрисовывають личность. Это то, что древніе называли ізос. Таковы рвчи венеціанскаго дожа Генриха Дандоло стт. 938 слл., Балдунна Фландрскаго стт. 1131 слл., Вилльяма I de Champlitte (греч. Каµжауесту - изъ Шампани) 1814 слл. (при извести о смерти брата), Жоффруа І-го своему сопернику Роберту 2399 слл., рядъ ръчей Жоф-Φργα II-ro, Жοφφργα de Bruyères (ὁ ἀφέντης τῆς Καρυταίνης), χραδρέμшаго витязя (между прочимъ, его патетическое обращение къ боевой палатив стт. 3864 слл.), обиваъ рвчей между Михаиломъ Палеологомъ и вышеупомянутымъ героемъ 4101 слл. и того же героя съ императоромъ византійскимъ 4222 слл., то тардара въ Никей 4432 слл., воинственная рвчь Жана de Catavas 4716 слл., наставленія доместику нівкоего благороднаго франка стт. 4903 sqq., военная сцена съ короткими боевыми ръчами хромого героя Ancelin de Toucy 5359 слл., бесъда взятаго въ плънъ доместика съ Жоффруа de Bruyères, гдв мвняются ихъ роли сравнительно съ сценой 4101 сл., стт. 5500 слл.; домашняя сценка ссоры женщинъ изъ за почета, связаннаго съ высокимъ саномъ, стт. 6033 слл. рвчи Карла Анжуйскаго 4078 слл., 6966 слл., Николая С. Омерскаго, защищающаго въ оффиціальномъ собраніи права своей родственницы на ленное владвніе, бесвда Флорана de Hainaut съ эпирскимъ деспотомъ 8924 слл. и проч. и проч. Всв эти рвчи придають плоть и кровь участникамъ событій, описываемыхъ авторомъ, и весьма оживляють его разсказъ. Если летопись далеко не можетъ служить надежнымъ источникомъ въ отношении правильности и върности историческихъ показаній, за то она прекрасно рисуетъ феодальный строй Морен, отношенія вассала къ своему государю, порядокъ процессовъ изъ за ленныхъ владвий, формы судопроизводства въ двлахъ этого рода. Такъ, обязанности вассала по отношенію къ princeps стт. 5738 — 5911, обрядъ инвеституры 6477 сл., пожалованіе въ bailli ( $\mu\pi\acute{\alpha}$ ї  $\lambda$ оς) стт. 7755 сл. относительно правъ на ленныя владенія 7312 слл., особ. 6390 слл., любопытныя подробности обряда пожалованья владеній въ процессе Маргариты Пассавской 7698 слл., 8135 слл., 8629 слл., присяга народу principis стт. 7880 слл.

Многочисленныя хронологическія и генеалогическія ошибки хроники сведены издателемъ въ его Tables of rulers living in the time to which



the chronicle refers pgg. LXXXV—XCII срв. также Introd. XLIX. Такъ, раздѣленіе сѣверной Греців на два государства, Епиръ и Вел. Валахію, состоявшееся въ 1271 г., въ хроникѣ является результатомъ ссоры между Никифоромъ, вспомоществуемымъ Вильямомъ II Морейскимъ, и Оеодоромъ, поддерживаемымъ Михаиломъ Палеологомъ. По хроникѣ оно имѣло мѣсто во время вскорѣ послѣ возвращенія себѣ греками Константинополя. Битва при Пелагоніи, въ которой былъ взятъ въ плѣнъ Вильгельмъ со всѣми своими рыцарями, произопла въ 1259 г., въ хроникѣ—послѣ взятія Константинополя, см. 3464 слл. (плѣнный Вильгельмъ доставляется въ хроникѣ въ Константинополь стт. 4296 слл. Палеологъ при этомъ еще серастохра́торас, греческій царь въ Константинополѣ по имени не названъ).

Отмінаемъ во введеніи новаго изданія Морейской хроники главу общаго интереса, ІХ. Организація Мореи и причина, почему франки не смимись съ треками. Авторъ, въ противоположность Norden'y (Das Papsttum u. Byzanz., срв. нашъ рефератъ Ж. Мян. Нар. Просв. 1904, отд. 2, 415 стр.), находить въ феодальной систем в франкскаго государства на Восток' зародыши политической свободы, связанной съ существованіемъ парламентскихъ учрежденій, нѣчто подобное Magnae Chartae, зародыши, коимъ не суждено было развиться въ силу поворота событій не въ пользу франковъ съ 1262-го года (рд. LVII). «Если исторія осуждаєть мотивы, которые побудили франковъ къ завоеванію Восточной имперіи, она, можеть быть, признаеть, что при более благопріятных условіяхь ихъ завоеваніе оказалось бы болье благодітельнымъ, вливъ новую жизнь и свъжую кровь въ распадающійся организмъ» (рд. LV). Но намъ кажутся совершенно непримиримыми съ фактами слова издателя (pg. LI) о «видимой готовности грековъ подчиниться игу феодализма», съ одной стороны, и «крайней осторожности франковъ въ соблюдении гражданской и религіозной свободы ихъ греческихъ подданныхъ», съ другой.

Новое изданіе Морейской хроники ставить одною изъ своихъ существенныхъ задачъ «содёйствовать изученію средневёковаго и новаго греческаго языка, которое съ послёдней четверти прошлаго (XIX-го) вёка утверждено на прочномъ основаніи». Третья глава Введенія издагаеть научные принципы издателя въ этой области и въ этой научности изданія со стороны языка важное достоинство сравнительно съ изданіемъ Бюшона. Проживая во время подготовки своего изданія на о-вё Корфу, авторъ имёль возможность освоиться и съ разговорнымъ греческимъ языкомъ, что, конечно, не могло остаться безъ пользы для его работы, такъ какъ языкъ хроники не традиціонный литературный, но живой языкъ своего времени. Параллельное изданіе текста въ двухъ редакціяхъ для изучающаго языкъ памятника интересно тёмъ, что Р (Рагіз.) представляеть дальнёйшую (приблизительно на столітіе) стадію въ развитіи языка, чёмъ Н. Нёкоторые отрывки хроники, впрочемъ, не уцёлёли въ Н и восполняются частью руконисью Р, частью Т (Ташті-

nensis B, II, 1, класса Копенгагенской редакціи, но бол'є поздняя копія).

Издатель не успёлъ сообщить пока всего собраннаго имъ матеріала по изученію языка хроники, но онъ снабжаетъ свое изданіе «Указателемъ замёчательныхъ греческихъ словъ», при чемъ даетъ цёлый рядъ объясненій часто оригинальныхъ выраженій памятника. Такимъ образомъ этотъ указатель является и интерпретаціей памятника и, кажется, въ немъ не оставлено безъ объясненія ни одно изъ трудныхъ мёстъ его. Впрочемъ издатель не преслёдовалъ задачи дать полную сводку случаевъ, гдё встрёчается въ памятникё то или другое слово, включаемое въ указатель, не мало добавленій можно сдёлать и въ самомъ спискё словъ; въ нёкоторыхъ случаяхъ можно бы также дополнить или видонямёнить его объясненія отдёльныхъ словъ.

Прочитавъ внимательно всю хронику и отмъчая попутно особенности ея языка и лексики, мы считаемъ нелишнимъ представить здёсь во 1-хъ, свои добавленія и исправленія къ упомянутому index'у, во 2-хъ, обзоръ по крайней мъръ наиболье характерныхъ явленій въ области фонетики и морфологіи языка памятника.

## Добавленія къ індех у:

άγα $\pi$  $\tilde{\omega}$  желать, требовать, рядомъ съ βιάζομαι, какъ синонимъ, cr. 1805. άγω — ἐδιάγασιν 2425. ἀεννάως 7211. 8226. ἀχοῦς P 1349. ἀπὸ ἀμαρτίας ἐγίνετον «Η**ε σέχη случилось»** 151. 395. 1853. ἀνάπαψις 7480 (зд'всь: резиденція вассала). 8697. антрысою внушать мужество, 4792. ациотаранай, 718, (другое подобное составное, філотаранай есть въ index'в). ἀπεκάτω 2195. ἀποκρισάροι 568. 6385 et alb. ἀρματωσίες (plur., cubgob. sing. άρματωσία. 6591). αὐτεξούσιος 7491 (μέτυ н подъ οὐσία). ἀφείν Η (= ἀφοῦ Р) 520. Αφίορκος, ἀφιορκία проще οδъяснять, κακъ συπεθερός, συφάμελοι 120. πολυβιάζω 5730. παραδιαβάζω 2495. 9059, κακъ въ «Φιορίδ и Πιαπьяφιορδ» (παραδιαβασμός 300. 754), «развлекаться». ενωμιάζω (изъ εγνωμιάζω) встрічается въ P, δάος встрівчается въ поэм'в о Дигенис'в Акритас'в (IV 107 Legrand) и, можетъ быть, стонтъ въ связи съ арабск. فاخ сіяль, светиль (лоснящійся, гладкій конь), διαφεντεύω == διαφυλάττω встрівчается и у новогреческих в поэтовь, си Παλαμάς, Τραγούδια της πατρίδος μου pg. 14 (Ἡ κόρη της Λήμνου: σὲ πολεμούνε βάρβαροι, σε διαφεντεύουν ξένοι). διαφορίζω 8528. άδόλιευτος 8696. δόλοι (=болог, больрог) 8091. Къ характернымъ мъстамъ, описывающимъ природу горной области Араклова, следовало присоединить стт. 8345 слл. έβγάνω 6101. έξχουσσεύω срв. Acta Миклошича и Мюллера VI 20 и т. д. та έμπατα 8215. εξαδέλφισσα 8458. οι εξουσίες привиллегін (царя) 8665, τὸ ἔπαινος 5794. ἐρημώνω 9098. εὐεργεσία ΒЪ смыслѣ даръ (δῶρον Р) 1327. έωρτιάζω 2140. ζεστός жаркій (ο битвіз) 8857. ζημιώνω 6698. ζημία біда

8014, γόμτοκτ 1439. 6701 et alb. Εθνημέν 7431. ίστία ογομь 8311. μαβαλλάροι, χαβαλλάρους 44. 55. τὸ χαστελλανίον 8068. ὁ χάτε εἰς 1262. χαταπαντοῦθε 3215. καταστολιάζω 8621. ἀκέφαλος 6935. κληρονομία 2937. 2877. χοίτομαι 1428. 1524 1537 et alb. χείτομαι 1697. χουχουέστα 92 (ΓΑΒ, ΒΠΡΟΥ., въ ркп. Т: хоухоростас). храта считаю 665. 689. 824. 6341, держать (флоть) 1693. διακρίνω 8287. 8442 et alb. судить. λέξις, въ сиыслъ αφήγησις, άθιβολή 1189. 1263. μακρύς 5819. μοναχός одинъ, единственный 1509. μοναστήριν 1712. ονόστιμος 6566 et alb. ομάτζι 7467. ή όφελα 5312 (plur. όφελος). όφθαλμοφανώς 8517. παιδευτικός 3581. 3643. 6525. 6828. παρεπόταμον 4670. 6618. 8375. περιχαρία 1501. ἐκπληρείν 2006. πλουταίνω 8781. πονηρός χυτρωϊ 3712 (рядомъ съ φρόνιμος). προβουέρης 8657, нο προβεούρης 7937. πρωτοσύμβουλος 561. 1712. τὸ ὀφφίκιον τοῦ πρωτοστρατοράτου 7377. ριζώνω укрѣпиться 6275. ροβολεύω срв. Пαλαμάς рд. 37. ρογατόροι 6540. 6708. 6986. H προч. σαράχοντα 7440. σπαθίτσι 4949. 4778. στράτα ΒЪ ВЫраженін με τί τρόπον και στράταν (наше: какимъ путемъ) 2838. συγγενός 2042. σωταργίζω 1421. 1543. 1590. 1677 явно въ значеніи: снабжать гарнизономъ (1544 стихъ прямо поясняетъ этотъ смыслъ выраженія). Въ другихъ случаяхъ, напр. 1289, σωτάρχιον провіантъ, срв. Miklosich, Acta VI 47: σωτάρκησις κάστρων. τάξες (τὲς τάξες καὶ τὴν φρόνεσιν) 1846. τζάγδαρος Ηθ стоить ли въ связи съ тауар, тауарт (ка сума, котомка? (Legrand, Lex., s. v.). τιμητικά adv. 570. 6095. 8947. τιμή μεθού 1029. προτίμησις 6678. τυχαίνει 1827. 7583. ὑπόθεσις 2438. ὑποσχίεται 478. ὑπισχίετον 6002. διαφέρνω 7525. φιλεύω (cpb. όδηγεύω) 8189. φιλιτικώς 6015. παφρόνιμος 6525. φωνίτσα 4061. εξενογάραγος (Н = θαυμαστός Р) 3874. χωρίζω размѣщать 3700. 6811. ψυχίτσα 4065.

. Обзоръ явленій фонетики и морфологіи. Изм'вненія начальнаго гласнаго 3Βγκα: όλπίζω 225 μ προч., όρμηνεύω cm. index, όμπρός 234; εδε Bm. ίδε cm. index. εδιχός passim. Возникновеніе гласнаго въ началь слова: ἀπεράσαν 46 μ προч., ἀπῆραν 129 μ προч., ἀχάσε 3235, ἀχάνεις 3574. 7292, ἀπεζέψασι 4201, ἐβλέποντα 2917. 2554, ἐτέτοιον 3589. 5183 μ προη., ἐδιώγνοντα 3301, εσμίγω passim, εβλέπω 6909, εγνώριμοι 3992, εγνωριμίαν 2122, εγνωμιάζω 6920, ἐσφάλλει 7441, ἐτοῦτα 2459, ἐγνήσιος 8126, ἐξενοχάραγον 3874, έριζιχόν 167 π προη.; ίγονιχόν 70 π προη., ίμοιράδιν 5783, ίμερίδι; όνόστιμος 6019, ονόμιμη 7381. Οτπαденіе начальнаго гласнаго: γιαλός 535. 2672 (αίγιαλός 399) и проч., ή μέρα 1777. 7331, λαφρά 3239, Σάκης (Исаакъ 448 et равя.), Σκαριώτης (Искаріоть 666), πιλαλήσουν 6983. Гласный сохраняется, однако, въ некоторыхъ словахъ, где онъ исчезъ въ новогреческомъ: έπαίρνει 6078. έξεύρω 3978. όσπίτι passim. οὐ βρίσκεται 2506, нο рядомъ 2508 όπου ήυρέσκεται. Изміненіе гласных въ середині слова: σίδερο якорь, Πελοπόννεσος 1405, εμαγέρεψεν 3941, χρένω, αποχρένομαι passim, δεμέστεχον 4679, λουλούς 3889, πουλούν 1261, γουργά 2491 (Ρ) Η προσ.; τὸ φούμος 4058. Изміненія гласнаго въ конців слова: іграфов 1839 (іграфов Р) 2611, προῦ 4047. 64, διοῦ 4312, ἀπὲ 5788. Clinhie flachinh; ἄκω=ἄκους слыль, назывался 3539 слл. и др. м. м. акоте 8911, акот 1349 (Р); не

слитно 8464 ἄκουε. Выпаденіе і передъ гласнымъ: πεντακόσοι 3596, ἀποκρισάροι, καβαλλάροι, въ срединъ слова: το σπερνό 3665.

Выпаденіе у между гласными: λίος (όλίγος) 1471, ύπάουν 1678. 1690. 1695, гдв въ началь слова сохраняется гласный, исчезающій въ новогреческомъ. Развитіе между гласными ирраціональнаго спиранта: στά Геροσόλυμα 96, πεζεύγει 2492, ρογεύγουν 3550, γεύγονται 7758, κουρσεύγουν 9108; по аналогіи возникла, повидимому, форма глагола φυλάσσω: ἐφύλαγεν 7227, ἐφυλάγαν 4319, φυλάγουν 8215. Исчезновеніе ν въ концѣ слова: άρχή (нарвчіе) 2828, τὸ ἐπίκλη 1033. 1515, въ винит. муж. р. и именит. и винит. единственнаго словъ средняго рода часто, въ 1-мъ лицъ множ. дъйств. зал. συμβουλεύομε, πράξωμε, άγωμε 4962, ύπαμε 4976, въ 3 л. множ. дъйств. зал. ήσα 4724, γυρεύου 4529 (Р). Чрезвычайно распространено явленіе развитія звука у въ конців слова: отрефила 1545, πράγμαν 1828, θέλημαν 2278 (передъ гласнымъ или глухимъ взрывнымъ) срв. Флорій и Плацья Флора ποθοχέρασμαν, στέμμαν, διάδημαν, ρημαν и проч. Въ третьемъ лицъ единств. аориста страдательнаго єдопияму 31. 654, εύλογήθην 1194, εμπεδουκλώθην 5076, εσυμβιβάστην 7285, Βъ 3 π. οбщаго заnora imperf. H acr. άρξετον 2469, ἀποδέξετον 338, ἀφηγήσετον 29, ἐδιακρίσεπον 5273, άφηγάτον 30, ευρίσκετον 1859, εγένετον 716, εγίνοτον 43, 1111 (P), ἐστρέφετον 7453, ἀγωνειέτον 3478, ἐκρατειέτον 7491 μ προч. μ проч., ἐσέβην 3 sing 2498, ἀπὸ τινάν 6314, ἐπείν 1164. Очень часто въ концъ стиха передъ мъстоименіемъ въ 3 л. множ. imperf. и аог. дъйств. залога послъ окончанія у является є: εκατεκόβανέ τους 5400, αίγμαλωτίζανέ τες 3404, ἐσυμβουλέψανέ τον 2514, ἐσυμβουλέψανέ τον 2972, ἐξαγοράζουνέ τον 4293 μ проч. Νά иногда является въ формъ νάν. Μόνι «только» развіт. Выпаденіе спиранта передъ μ: β — σωρεμένοι 3210, συντροφεμένος 4523, προγεματίτσιν 4761, καλοπαιδεμένος 5229, ψέμα, ψεματικοί 3727. 3730, ρεματιάρης 5008, το μίσσεμα 8607, υπαντρεμένη 7455, στανεμένος 6569 (P), жатоυνεμένοι 4170, γ-διαλεμένοι. Выпаденіе μ передъ φ н ψ: παφρόνιμος 6525. 6824, ἀφότεροι 4280 (Р), μέψει 3884. Выпаденіе у передъ 3: συμπέдероς 3937. Выпаденіе μ передъ β: γαβρέ 4108. 7513. Изміненіе д въ φ: άριφνισμός (άριθμός) 3281. 6809, άρίφνητοι (=άναρίθμητοι) 3600.

Склоненіе именъ представляєть нѣкоторыя оригинальныя особенности въ смѣшеніи родовъ и окончаній, присущихъ словамъ мужского и женскаго рода. Мы встрѣчаемъ окончанія родит. падежа τῆς πολέου 447. 545. 1021, τῆς δαλάσσου 540. 1454. 1598 (но τῆς δάλασσας 603) μιᾶς ἡμεροῦ (Η; μιᾶς ἡμέρας Р) 3671 и въ собственныхъ именахъ: τῆς λθηνοῦ 1554, τῆς Θηβοῦ 7373, τῆς Καρυταίνου 4063 (рядомъ, 4059, правильно) 6896, τὸν Κούντουραν 1724 и τὸν τόπον...... ἀπλήν 1740, τὸν στρατέαν 4853—примѣры смѣшенія родовъ.

Столь распространенныя въ средне- и новогреческомъ отвлеченныя отглагольныя существительныя средняго рода на —  $\iota_0(v)$  въ значительномъ числѣ случаевъ въ Морейской хроникѣ имѣютъ женскій родъ:  $\tau \dot{n} v$  συγγένειον 3933,  $\tau \dot{n} v$  συμπάθειον 4258. 695 et alb.,  $\tau \dot{n} v$  ἀστένειον 4693. Въ

другихъ случаяхъ родъ или не виденъ, или, какъ обычно, средній: єіс δίχαιον 7411, τὸ βασίλειον 4119, τὸ συμμάχιον, τὸ συμπάθιον, τὸ συνήθειον 3938, τὰ συνήθεια 7334, τὸ φυγίον 5336, τὸ αὕριο 5053, ἀλήθειον 5293, εἰς άλήθειον 8395, συμπεθερειόν 6357, άποθάρριον 7919. Οδραзοванія мужескаго рода на — μός: διαλαλημός 501, cps. Imber. et Margar. 328, Смерть Мих. Лимвоны ст. 445, εξαλειμός 3314, πιασμός 1508, на-μον, новогреч.-μο,μάτου средн. рода: τὸ φταίσιμον 3398. 3420. 7340, genit. ανευ φταισίματός μας 5130, πο ώρα άνατελμάτου 4711. 5053, το μέμψιμον 7656, τὰ αρισίματα 7519 (хрісциот Флорій и Пл. Фл. 459). Падежи обозначены иногда только формою члена или также прилагательнаго; τῆς ὅλης Πολυπόνεσος 2333. 2397; чаще это въ винительномъ падежъ, въ словахъ, означающихъ родственныя связи: тру доужтр тоо 1188. 2477 (здёсь безъ члена) 2493. 3272. 7310, τον πατήρ του 8489, την μήτηρ 1323 (τακι же, напр., во Флорін н Пл. Фл. υίος υπήχοος πατήρ γενού 222, Bekker. υπό του παντοχράτωρ 1782, της παράξενος χόρης 1819). Всв главныя черты склоненія имень мужескаго и женскаго родовъ, съ переходомъ древнегреческихъ словъ III-го склоненія въ I ое и II-ое, оказываются уже на лицо въ нашемъ памятникъ. Слова мужескаго рода на-ns, -as, -тns образують именительный инож. числа частью по схем' равносложнаго, частью неравносложнаго склоненія, именит. и винит. множественнаго сходны: илтропоλίτες 2664, στρατιώτες 2698. 3292, ἀφέντες 269 etc., τεγνίτες 540, ἀντιστάтьς 3206, σιργέντες (сержанты) 1330, δημηγέρτες 657, οί Νικλιώτες 2046, οί Λακεδαιμονίτες 2061, οι γωριάτες 1648, πο κλεράδες 514, σεβαστάδες 5461, παπάδες 787, καταπατητάδες (Jasythuku) 1049, έγγυητάδες 3320, ρηγάδες 23, боихабес, контабес 2143. Изъ словъ женскаго рода по неравносложной схемь образовань nomin. plur. въ словахъ керадабес 50 et passim, άδελφαδες 6056. Πιοσοπωτιο τούς τύραννες 6805, πο αμαποτίμ το άφέντες μ проч. Genit. sing. отъ афе́ντης афе́ντου 2737. 7428. Типы древнегреческихъ словъ III-го склоненія, перешедшихъ въ схему новогреческаго склоненія мужского рода: ό προνοιάτορας 2001, genit. sing. προνοιατόρου 1999, nomin. plur. προνοιατόροι (съ обычнымъ въ новогреческомъ переносомъ ударенія), но συμβουλάτοροι 7347 и συμβουλάτορες 2500, άχριβός 2463 ευπρεπος 7489, (τοὺς) συγγενούς 2042. 2345, ὁ δράχοντας 4040, ὁ ῥῆγας 2141 (στον έπγαν 2138 etc.), ο γείτονας 3578, ο γειμώνας 2865, ο πατέρας 3189, ό φάλχονας 2393, ό μήνας 704. 3602. 7350, ό βασιλέας 447 (Bb clbj. CTHXB βασιλεύς) 2474. 551. 664 (βασιλεύς 1620 P при βασιλέας H), accus. plur. πατέρες 2714, τοὺς λιμιῶνες 2767, μο ἐκ τοὺς μῆνας δώδεκα 1995, κοτη δύο μήνες accus. 2187, μετά τους ἄργοντές του 2139, тічес ассив. 4565. Слова женскаго рода: а) Слова древнегреческаго I-го склоненія. Именит. множ. оі συμφωνίες 2387, оі хойртеς 2383, οί χήρες 7225, съ распространеннымъ въ новогреческомъ суффиксомъ именъ женскаго рода (срв. εξαδέλφισσα 8457), οι άρχόντισσες 7312 (ή άρχόντισσα 7240, τῆς άρχόντισσας 7256). b) Слова древнегреческаго III-го склоненія: ή γυναϊκα 2506 (тіх γυναϊκαν 2477 но в тіх γυνήν 7248,

οί γυναΐκες 4400), ή μητέρα 8044, ή δυγατέρα 8459, нο почти рядомъ, ct. 8464 ή δυγάτηρ (acc. plur. δυγατέρες 8467), accusat. sing. φρένα καλ γνώση 7676 (θο τὰ φρόνα 239, 7366), genit. sing. μετὰ τιμῆς καὶ πρόβλεψης 2314, άνευ χαμμίας πρόφασης 2350. 3211, μετὰ δύναμης 2798, πο τακπε τῆς ύποθέσεως 2426, θλίψεως 2389, 2405, nomin. sing. ή θλίψη 5556. 7219, ούδὲ σωτάρχιση καμμία 2812, но ύπόθεσις 2472; именит, и винит. множ. отвлеченныхъ существительныхъ древнегреческого III-го склоненія на — с всегда въ хроникъ имъютъ — ес: οί σύνταξες ετοιμες του πολέμου 5058, ύπόθεσες 2705, αίρεσες 769, φύλαξες 617, παραπόνεσες, πράξες 828, ύπόσχεσες 2430, όρεξες 1242, άφήγησες 1354, πρίσες 2013, συμβίβασες 2475, άφορμές και πρόφασες 2186. По этой же схемъ перешедшее изъ мужского склоненія оі Щобес 601 и офядес (ассия. plur.) 5312. Отмітимъ еще винит. единств. χάριταν (др. греч. γάριν, въ средне- и новогреч. обычно χάρην) 7478, ελπίδαν 2153, ἀπό τὴν σάρκαν 8054. Переходъ ударенія: βοήθεια 6581. Въ склоненія именъ средняго рода отмівчаемъ genit. хербом 649, nomin. plur. τὰ πέλαγα (τῆς θάλασσας) μορεκαя пучина, accus. sing. τὸ σύνηθος 2393, το θάρρον 3225 (вм. το θάρρος). Переходъ въ средній родъ древнегреческихъ словъ II-го склоненія мужскаго рода (срв. Thumb, Handbuch d. neugriech. Volkssprache § 84 Anm.): το πλοῦτος 3011, το επαιчос 8984. 1889, и др. греч. слово I-го склон. женск. р. то чтос 3652. 57, τό λείψαναν 2743 (Η, τό λείψανον Ρ), повидимому, опечатка.

Въ области спряженія глаголовъ наиболье характерно для нашего памятника состояніе неопредъленнаго наклоненія и причастій.

Что касается перваго, следуеть отметить некоторую, слабую конечно, борьбу древнегреческаго неопределеннаго съ новой заменой его составною формою съ уа. Здёсь встрёчаемъ стихи, гдё сталкиваются старыя и новыя образованія, вродів ст. 1636 обог βούλονται απελθείν του να **Ι**χουν προσχυνήσει (cpb, для носледняго: άρχισε τοῦ νὰ μάχεται 1216, παρακαλεί... να σεβή 2495, γυρεύοντα του να έχωμεν μαδίσει 6742, χωρίς να λάβης 3449, διὰ νὰ ίδη 6056, διὰ νὰ ἐξήβαλαν 6217, τὸ ὅποιον πρᾶγμα μὲ ήθελεν χολάσει γὰρ μεγάλως όλα νὰ σοῦ τὰ ἔγραφα 6258, Η Τ. ДВІ, Η Τ. ДВІ.). Самая форма неопределеннаго частью еще сохраняеть конечный у: сітсіу καὶ ποίσειν ήθελεν 4187, нο οбычиве τὸ τί ποιήσει οὐκ είχασιν 4084; отъ глагола ейда неопредвленное ейста 3980. 3448. 6164. 7524, сохраняющееся еще и позже, въ «Ерофиль», также Кипрскихъ пъсняхъ (Legrand, Bibl. vulg. II, nr. 59,8 είσταιν, Смерть Миханла Лимвоны ст. 112), άφηγασται Schmitt, Introd. XXIX, όλοι τον θέλουσι γελά, μέμφεσται κι ονειδίζει 8185, cp. Βτ. «Εροφαιτά» 3 intermed. 17 ήθελα βρίσκεσται. Вообще infinitivus въ Морейской хроникв «въ последней стадіи своего упадка» (Schmitt, Introd. XLV) 4002 ποιήσωμεν όρμην..... των Άλαμάνων την φοράν του πολέμου άπαντήσαι ΗΙΗ άπόστειλε τὰ φουσσάτα του τὸν πρίγκιπα μαδίζει 4800, ἐκίνησαν ὑπαγαίνει 4196 Β ἀρχάσαν συντυχαίνει 5261 (н здёсь дальше даже хаі деусіч, напротивъ Р: архібач бичтихаічой ча λέγουν), Ηο άρχάσασιν να πολεμούν, άρχάσαν να ύπαγαίνουν 3668; άρχισε να

ле́л 3560, а въ другомъ мъсть бруссе дадет 3496 (и здъсь тотчасъ за твиъ νὰ λέγη). Очень распространено въ памятникв употребление неопредъленнаго наклоненія съ членомъ въ качестві оборота именительнаго самостоятельнаго, чаще всего τὸ ίδει и τὸ ἀκούσει: 257 χαρὰν μεγάλην εποικαν το ίδειτον τον μαρκέσην 339, χαράν μεγάλην ελαβε το άχούσει τὸ μαντάτο и очень часто въ началь стиха, 1059 τὸ ίδει οί Λουμπάρδοι όπου ήσασι έχεισε.... σπουδαίως άπήραν 3947, το άχούσει τὸ ὁ σεβαστοκράτορας ἐχάρηκεν μεγάλως, τακъ жο τὸ μάθει 1309. 8617, τὸ φέρει γάρ ο πρίγκιπας του νόμου το βιβλίον κ' έστάθη 7587, το σώσει 7849, τὸ ἐλθεῖ τὸ βράδυ 3849, гдв рядомь въ томъ же смыслв новая замвна неопредвленнаго: νὰ λάμψη τὸ φεγγάρι, τὸ παραλάβει 1920. Особое употребленіе въ P 7949 διού έδειχνεν είς το φανεί να γένη καλος αφέντης. Βτ Кипрскихъ пъсняхъ у Леграна встръчаемъ неопредъленное съ членомъ въ качествъ отглагольнаго существительнаго: nr. 51,2 апои то вс сои то γλυκύν γλαμπρίζει, 51,7 τόσον γλυκύν τὸ ' δείν τῆς ποθητῆς μου, 69,1 τὸ βγιενικόν τό' δεί σου. Отивчаемъ особую оригинальную форму неопредвленнаго γαλάσασειν 1692.

Чрезвычайная пестрота господствуеть въ образование причасти, при полномъ пренебрежения согласования въ родъ, числъ и падежъ: διαβών οί δύο έβδομάδες 5823, διαβών όλίγοι χρόνοι 1183, ίδών οι ἄρχοντες 1207, ἀχούошу тайта оі архівреї, (гдв окончаніе причастія аориста по аналогія съ настоящимъ, какъ въ изъявительномъ и повелительномъ наклоненіяхъ, срв. ποίησε, ρόγεψε 6851, οίκονομήσου 6545, котя встрвчается и φύλαξον 6851, ἄνοιξον 287, ἄνοιξε Ρ) 2370, καὶ όλοι τὸν ἀνασκόψασιν, συνεμποδίσανέ τον, λέγας (CPB. λέγας καὶ λογιζόμενος 6005), οὐδὲν τὸ ἐσυμβιβάστησαν..... λέγας 6707, οι φράγκοι ἀπεστάθησαν σκοτώνων τοὺς ἐχτρούς των 4851. Coгласованіе въ падежь тареддообой той хрочом 112. Другая форма причастія, на—ντα: θεωρώντα καὶ ἐβλέποντα 2554, παραδηλώντα, λέγοντα, при nomin. sing., θέλουν έλθει οι 'Ρωμαΐοι και δράμει και κουρσεύοντα τους τόπους έρημώσουν, διαβόντα ήμέρες δύο 7398, διαβόντα γάρ χρόνοι πολλοί 794, διαβόντα γὰρ ἕνας καιρός 1048, διαβόντα τοῦ γειμῶνος 3515, ἐσέβησαν... κουρσεύοντα, χερδίζοντα 89, τους φεύγοντα πολεμεύσιν 1124, ήλθαν παραχαλώντά μας 349 Η δρηνώντας, 28 διαβούσα γάρ καιρός πολλός 7350.

Спряженіе глаголовъ вообще въ главныхъ чертахъ уже сходится съ современнымъ греческимъ языкомъ. Въ окончаніяхъ есть нѣкоторыя особенности. Въ 3 л. множ. числа ітрегі. и аог. (аог. ІІ по характеру гласнаго сходенъ съ І-мъ: ἐδραμα 4148, εἶπαν, ἡλθαν, ἐπτραλάβαν 1709, ἔμα-θαν) дѣйств. залога колебаніе между окончаніями —ν и —σι: ἄρπαζαν κ ἐρρίχτασαν 15, ἀτιμών χσιν, ἐδουλεύασιν 11 sq., ἐμπόδιζαν, ἐκούρσευαν 1694, ἐλέγαν 1950, ἐλέγασιν 133, ἐδιορθώσασιν 202, ἐσμίξασιν 204, ἐποιήσασι 221, ἔμαθαν 1715, ἐξεύρασιν 1722, ἐμάθασιν 1720, 1726. 3-е л. ітрегі. общ. залога множ. ч. очень часто—ντησαν: εύρισκόντησαν 4185, οἰκονομούντησαν 3548, ἠγαπούντησαν 3475, ἐμαχόντησαν 1079. Въ 1-мъ лицѣ множ. дѣйств. залога ітрі. в страд. зал. аог. нерѣдко окончаніе—μαν: ἐζητοῦμαν 7488, ἐντράπη

μαν 8414, ἐστράφημαν 9231. Cupamenie v. subst. είμαι, είσαι, ἔνι (часто: 246. 290 424.etc.), plur. equeder 2698. 8419, elote 1628, elvai 196. 604 etc. Impf. 3 plur. sing. ήτονε, ήτον, ήτο (161), 3 plur. ήσαν 187 и ήσασιν 908. 1059 етс. 2 лицо единств. ч. общ. зал. настоящаго времени: εὐρίσκεσαι, ἀπέρχεσαι, άναπαύεσαι (1655. 4112. 1595), impf. οδιματο залога 1 л. έπροσεγγιζαίνομουν 6104, 3 J. εύρίσκετον 416, ἐκάθετον 569, ἐκείτετον 1697, ἐγίνετον 716, έγίνοτο, (P) 43. 1111, aor. οδημ. 3a.μ. 2 μ. ἐκαυγήσεσουν 5553, 3 μ. ἄρξετον 2469, ἀποδέξετον 338, ἀφηγήσετον 29. 262, aor. 2 ἐγένετον 1111, plur. ἐγένονταν 1259. Aor. pass. ἐπληροφορέθηκα 1660, ἐθαυμάστηκε 1845, ἐρεβεστή-**3ημε** 1867, ἀναπαύτηκε 2137, 3 J. 4acto — 3η(ν), τη(ν): ἐσυμβιβάστην 7285, έγεύτη, ισιάστην 8453, έπραγματεύτη 2241. По аналогіи съ древн. вор. страд. 2-мъ (естрафике 28, ентратира 8419)—еүін 703. Новый aor. pass. оть основы древняго 2-го действ. và сіппод 3980. Impf. сокращаемыхъ глаголовь 3 л. множ. действ. зал. έκρατούσαν 47, άγαπούσαν, έπεθυμούσαν 1521 Η ἐπεθυμούσασι 4524 Η προч., οδιπ. залога 3 л. ед. ч. άγωνειέτον 3478, ехратыетом 7491, настоящ. общ. залога отъ тёхъ же глаголовъ: βαρειώμαι 1845. 1093, βαρειέσαι 482. 548 etc., τακτ κε άγωνιέσαι 2506, 3 1. ὑποσχιέται. Но есть и другая схена спряженія: афпуатом 30 и проч. Въ aor. act. наσα уравненіе въ характер'в гласн. съ іmpf. ἐσώρεψες, ἔδειξες, ἔποικες, ἐπεχείρησες, ἔσφαλες, ἐπάτησες, ἄχουσες CM. 5545 CM. 3129, ἀχούσετε 7035 etc., ἐγνωρίσετε 8305, σήχωσε 7724, ρόγεψε 6851, HO ΗΗΟΓΑΩ ανοιξον 288, φύλαξον 6851. Новый вористь на - са: алаучись 2697.

Составныя времена и наклоненія.  $d \in E v'$  194,  $d \in E v'$  104 і E v' 194. άς ἔν' συμπαθημένες 3434, άς τοὺς ἀφήχωμε .....άς ἀπομείνωμεν 606 sq. 1599. Сослагательное съ ух часто съ членомъ, какъ древнее неопредъденное: ἔρχονταί τοῦ νά μας πολεμήσουν 3986, ἠθέλησε τοῦ νὰ τὸ καταπιάση 6005, или съ предлогами: διά 3972. 4028, περί 4241. Часто νά съ изъявит. impf. ΕΙΕ aor. 6290 (νὰ Εβγαλε). 6117. 6217 (διὰ νὰ ἐξήβαλαν). 6259 (νὰ έγραφα) или настоящ. изъяв. 203 (νά βαρειέσαι). Давно прошедшее, составное съ είμαι: ήσαν καταπιάσοντα (прич. вор., какъ άκούσων, срв. ποίσε ρόγεψε etc.), ήσαν επάροντα 393. 2613, ήτον ἀποθανόντα 1273, ήτον όμόσαντα 5489, том поготом 2421. Будущее съ Зело частью съ неопредъленнымъ: θέλετε πράξει 198, θέλουν ορίσει, частью съ νά и νά έχω съ неопред. θέλω νὰ σᾶς ἔχω είπει και νὰ σᾶς ἀφηγήσω 3140, θέλει.... νὰ ἔχη ποιήσει орантуюм 3316 (fut. exactum); тотъ же смыслъ, какъ здёсь въ зависимости отъ Эє́хо, придаетъ вспомогательный глаголъ ёхо въ зависимости и отъ некоторыхъ другихъ глаголовъ, выражающихъ ожиданіе: ѐζήτησε βουλήν να τον έχουν συμβουλέψει 3397, παρακαλεί και άξιώνει τον να του έχη συμπαθήσει 2546. Condicionalis ήθελεν είσται ἄσκημον 3980, οὐκ ήθελε είσται εύπρεπον 3448, όταν ήθελε συμβή 3135, τὰ ήθέλαν ένεμείνει 369. Для вышеупомянутыхъ образованій ча ёхω срв. еще ёнегие του να ёхη έξεχειμάσει 8374, ήλθα.... διά νά του έχω βοηθήσει 3972, βουλήν ἐπῆραν ἐνομου πῶς νὰ έχωμεν πράξει 3564 (при чемъ въ последнемъ случать рядомъ простое condicionalis). Plusquamperfectum съ егуа: 5772. 4365. 5265.

Въ склоненіи мѣстоименій языкъ Морейской хроники приближается къ новогреческому. Отмѣчаемъ характерныя новогреческія сочетанія έγω ἀτός μου 1878, ἀτός του 1842, ὁ λόγου του=«онъ» 3164. 66, πᾶσα ἄνθρωπος 5220. Оригинально въ хроникѣ τὸν ἐνιαυτόν μου 2824 (v. index). Неопредѣл. мѣстоименіе nomin. sing. τινάς 870, nom. acc. plur. τινές 830. 4565. Форма числительныхъ: σαράχοντα 7440, ἐξῆντα 8786.

Нашъ бъгый пересмотръ явленій языка памятника далеко не претендуеть на исчерпывающую полвоту. Языкъ этотъ можетъ быть охарактеризованъ вообще, какъ стадія переходная. Въ этомъ отношеніи такія формы, какъ σαράχοντα (новогреч. σαράντα), όσπίτι (ниразу σπίτι, какъ въ новогреч.), срв. ὑπάγω, ὑπαντρεμένη (7455), ἄνοιξις τοῦ καιροῦ («весна», въ новогреч. просто ἡ ἄνοιξι), неустановленность причастныхъ формъ, колебаніе между старымъ неопредъленнымъ и его новою замѣною и проч., заслуживаютъ вниманія.

Авторъ новаго изданія Морейской хроники оказаль, такишь образомъ, двойную услугу, лицамъ, интересующимся историческимъ содержаніемъ памятника, своимъ истолкованіемъ его, изслідованіемъ о его авторів, его отношеніи къ другимъ источникамъ нашимъ, и опівнкой его значенія, и лицамъ, занимающимся исторіей средне и новогреческаго языка. Для посліднихъ Морейская хроника въ критическомъ изданіи Шмитта является богатівшимъ предметомъ изученія.

C. MCCTAKOBS.

- И. И. Соколовъ. Константинопольская церковь въ XIX въкъ.—Опыть историческаго изслыдованія. Томъ первый. 1) Внёшняя исторія церкви.
  - 2) Очерки дъятельности патріарховъ. 3) Патріаршее управленіе.
  - 4) Приложенія Та усоєддумиха. С.-Петербургъ. 1904. Ц. 4 р. 75 к.

Предъ нами первый томъ широко задуманнаго труда профессора С.-Петербургской Духовной Академіи И. И. Соколова о состояніи Константинопольской церкви въ XIX въкъ. Предметъ новый и мало, или върнъе — почти совсъмъ не разработанный. Потому тъмъ необходимъе ознакомиться съ нимъ ближе.

Изследованію своему авторъ предпосылаєть «предисловіе», въ которомъ онъ первоначально знакомить читателя съ источниками и пособіями — Русскими, Западно-Европейскими и Греческими— по избранному имъ предмету (стр. І—ХХХІІ), а затёмъ начертываєть планъ своего сочиненія (стр. ХХХІІ—ХХХV). Въ обозрёніи источниковъ и пособій авторъ, можно сказать, не оставиль безъ вниманія ни одного сочиненія, такъ или иначе касающагося его изследованія: сдёланный имъ обзоръ литературы вопроса полный. Преимущественное значеніе въ избранномъ имъ предметё, конечно, имъетъ Греческая литература, и авторъ ознакомился съ нею основательнымъ образомъ. Онъ изучиль не только изследованія, статьи и различные, разбросанные по разнымъ изданіямъ, до-

кументы, относящіеся въ исторіи Константинопольской церкви XIX въка. но еще многочисленные рукописные кодексы патріаршаго Константинопольскаго архива и ивкоторые Авонскіе рукописные кодексы. Онъ знакометь и читателя съ этими документами и твиъ самымъ даеть ему ясно понять, сколь великую ценность должны иметь сведения о Константинопольской церкви, предлагаемыя имъ въ своей книгв (стр. XV-XXXII). Все сведенія, заключающіяся въ обозренныхъ авторомъ сочиненіять и печатныхь и архивныхь документахь, отрывочны; цільнаго, обстоятельнаго изследования объ избранномъ имъ предмете не имъется въ литературъ, ни въ Греческой, ни въ Западно-Европейской, ни въ Русской (за исключеніемъ «Очерковъ исторіи православной Греко-Восточной церкви въ XIX в. Спб. 1901»—самаго же автора). Поэтому почтенный профессоръ съ полнымъ правомъ могъ сказать о себъ: «Намъ пришлось работать почти исключительно по первоисточникамъ, общирнымъ и разнообразнымъ» (стр. XV). Такимъ образомъ трудъ его долженъ быть причисленъ къ вполнѣ самостоятельнымъ.

Самое изследование свое авторъ открываетъ «вступлениемъ», въ которомъ, подъ заголовкомъ: «вижшнее состояніе Константинопольской церкви съ половины XV до конца XVIII въка (1453-1789)», онъ, въ качествъ фона, на которомъ должно вырисоваться общее состояние Греческой церкви въ Турціи, предварительно изображаеть устройство и основной характеръ оттоманской имперіи, какъ мусульманскаго государства (стр. 1-4), и затъмъ описываеть уже устройство православной Константинопольской церкви и государственное положение ея-юридическое и фактическое-въ имперіи Османлисовъ при султанѣ Магометѣ II и его преемникахъ (стр. 4-56). Этотъ вступительный очеркъ авторъ заканчиваетъ разсужденіями о значеніи Константинопольскихъ патріарховъ, іерархім Константинопольской, фанаріотовъ и вообще Греческаго народа въ охраненія и сохраненіи православной в'вры и церкви въ Турція (стр. 57-65) и объ отношении Константинопольской церкви къ Россіи, или върнъе-Россів къ православной церкви въ Турецкихъ владеніяхъ, какъ защитницы православной вёры и освободительницы православныхъ христіанъ отъ ига Турковъ (стр. 65-71). Въ сужденіяхъ о Грекахъ, Греческой іерархін и даже о фанаріотахъ онъ уклоняется отъ укоренившагося у насъ огульнаго пориданія всего Греческаго и старается держаться справедливой середины. Онъ говорить: «Надо положительно удивляться тому, что Греки не только не погибли въ мусульманской атмосферъ... но и спасли св. въру православную, защитили права и прономіи церкви, сохранили идею народности и удержали свой родной языкъ» (стр. 57). «Не порицать нужно этихъ мучениковъ долга (патріарховъ) за ихъ вольныя и невольныя прегрешенія, а возможно более-извинять, темъ более, что иногіе изъ нихъ весьма неохотно вступали на шаткій патріаршій престоль, иные даже и бъжали изъ столицы»... «Мы не отрицаемъ, что среди клириковъ, низшихъ и высшихъ, даже среди патріарховъ были, въ

теченіе XV—XVIII віжовь, и люди недостойные, служившіе орудіємъ постороннихъ виновниковъ (Турковъ и Латинянъ) смуть въ нідрахъ Константинопольской церкви, но въ тоже время и утверждаемъ, что несправедливо, на этомъ основаніи, порочить всю ієрархію, считать прешмущественно ее повинной въ церковно-общественныхъ нестроеніяхъ и все содержаніе церковно-исторической жизни сводить къ однимъ недостатвамъ. Не научно ограничиваться только внішнимъ и видимымъ выраженіемъ церковной жизни, а необходимо обращать вниманіе и на внутревнюю ея сторону, на тотъ трудно уловимый духъ, который осмысливаетъ внішнія проявденія и сообщаетъ своеобразную дійственность и простымъ, на первый взглядъ, фактамъ» (стр. 61. Сн. стр. 62—63). Все это справедливо и предрасполагаетъ читателя въ пользу изслідованія почтеннаго профессора И. И. Соколова, какъ изслідователя безпристрастнаго и чуждаго односторонности.

Самое изследование профессора И. И. Соколова разделено на три отдъла. Первый отдълъ посвященъ изображению внъшняго состояния Константинопольской церкви въ XIX вък и раздъляется, въ свою очередь, на пять главъ. Въ первой главъ описывается внъшнее состояніе Константинопольской церкви при султанахъ Селим' III со времени его воцаренія, Мустаф'в IV и Махмуд'в II до Греческаго возстанія (1789— 1821). Почтенный профессоръ яркими красками рисуетъ бъдственное положеніе православныхъ христіанъ Востока въ указанное время, въ доказательство приводить многочисленные примфры мученичества христіанъ, служащіе, вибств съ твиъ, превосходною характеристикой и бытовыхъ сторонъ жизни безправной Турецкой райи; указываетъ на политическо-гражданскую деятельность патріарховъ Григорія V и Каллиника V среди общаго гнета райи; выдвигаетъ заступничество Россія за православныхъ христіанъ, выразившееся въ трактатахъ — Ясскомъ (1791 г.) и Бухарестскомъ (1812 г.); не умалчиваеть о благихъ реформаторскихъ начинаніяхъ въ пользу христіанъ и самихъ султановъ, оказавшихся, однакожъ, безсильными провести въ жизнь эти начинанія, и дастъ, наконецъ, нъкоторые намеки на пробудившееся среди христіанъ движеніе къ религіозной, политической и гражданской свобод в (стр. 72-153).

Во второй главв, носящей заглавіе: «Внѣшнее состояніе Константинопольской церкви отъ начала Греческаго возстанія до смерти Махмуда II (1821—1839)», профессоръ И. И. Соколовъ довольно подробно говорить о начавшейся (въ 1821 г.) борьбѣ Грековъ за религіозную н гражданскую свободу; объ обстоятельствахъ, подготовившихъ эту борьбу, и звѣрствахъ, въ теченіе ея, со стороны Турковъ, выразившихся въ массовомъ истребленіи Грековъ и особенно высшаго ихъ духовенства и лицъ наиболѣе вліятельныхъ, въ разрушеніи церквей и монастырей и во всевозможныхъ насиліяхъ и надругательствахъ; о заступничествѣ за гонимыхъ христіянъ Россіи, обезпечившей, послѣ побѣдоносной войны, права ихъ Адріанопольскимъ трактатомъ (2/14 сент. 1829 г.), которымъ, кром'й того, вызвано къ бытію независимое Греческое королевство (стр. 154—206), и о гражданско-политической д'ятельности патріарховъ: Евгенія ІІ, Анеима ІІІ, Хрисанеа, Агаеангела, Констанція І, Констанція ІІ и Григорія VI, долженствующей обрисовать, въ связи въ реформами султана Махмуда ІІ во второй половин'й его царствованія, т. е. съ конца Греческаго возстанія, общее состояніе Константинопольской церкви за разсматриваемое время (стр. 206—237). Результать этой обрисовки: неизмінно тягостное положеніе православных в христіанъ въ Турцій, породившее новыхъ мучениковъ (стр. 237—244).

Третья глава посвящена обзору дѣяній въ царствованіе Абдулъ-Меджида до начала Крымской войны (1839—1853). Здѣсь почтенный профессоръ сообщаетъ свѣдѣнія о реформахъ этого султана съ указаніемъ ихъ внутренней несостоятельности (стр. 245—258); о низложеніи патріарха Григорія VI по интригамъ Англійскаго посланника (стр. 258—268), и о гражданско-политической дѣятельности патріарховъ: Анеима IV, Анеима V, Германа IV, Мелетія III и Анеима VI, при продолжающемся угнетеніи православныхъ христіанъ со стороны Турковъ (стр. 268—298).

Четвертая глава обнимаетъ время отъ начала Крымской войны, до воцаренія султана Абдулъ-Гамида, т. е. отъ 1853 г. по 1876 г. Въ этой главъ первоначально авторъ говоритъ о поводъ къ Крымской войнъ и ен слъдствіяхъ, какъ для православныхъ христіанъ въ предълахъ Турецкой имперіи, такъ еще и для Россіи, считавшейся доселъ исключительною ихъ покровительницею (стр. 299—323); затъмъ онъ ведетъ ръчь о гражданско-политической дъятельности патріарховъ Анеима VI и Кирилла VII съ характеристикою общаго состоянія Константинопольской патріархіи за время Крымской войны и непосредственно послъ объявленія Хатти-гумайюна (стр. 323—344), и, наконецъ, трактуетъ о реформахъ брата и преемника Абдулъ-Махмуда, султана Абдулъ-Азиса, съ указаніемъ полной ихъ безплодности, сохраненія прежняго тяжкаго положенія православныхъ христіанъ въ Турціи, и низложенія и умерщвленія самого султана Абдулъ-Азиса (стр. 344—362).

Въ пятой главъ описывается внѣшнее состояніе Константинопольской церкви за время царствованія султана Абдулъ-Гамида (1876—1900), и именно: въ началѣ говорится объ отношеніи Абдулъ-Гамида къ вынуждаемымъ у Турціи Европейскими державами реформамъ и о состояніи православныхъ христіанъ въ первые годы его царствованія (стр. 363—378), затѣмъ идетъ интересный разсказъ о попыткахъ Порты лишить патріархію издревле дарованныхъ ей султанами правъ и преимуществъ (стр. 378—390), послѣ того обрисовывается общее тяжкое положеніе Турецкой райи въ концѣ XIX вѣка (стр. 390—397); въ заключеніе дѣлается ретроспективный взглядъ на все пройденное, съ предложеніемъ выводовъ, вытекающихъ изъ представленной документально обоснованной, внѣшней исторіи Константинопольской церкви (стр. 397—406).

Византійскій Временникъ.

Отдёль второй посвящень обзору деятельности Константинопольскихъ патріарховъ XIX віка. Отмітивъ предварительно значеніе и важность поста Константинопольскаго патріарха въ Восточной церкви подъ Турецкимъ владычествомъ, а также то обстоятельство, что, съ характеристикою личности и дъятельности того или другаго патріарха дается одновременно знакомство и съ внутреннимъ состояніемъ церкви въ его время, почтенный профессоръ дёлаеть «обзоръ церковно-общественной дъятельности» всъхъ Константинопольскихъ патріарховъ XIX въка, однихъ-довольно подробный, другихъ-краткій, и даже очень краткій. смотря по важности и широтъ дъятельности описываемаго патріарха. Всв очерки жизни и двятельности патріарховъ написаны одинаково: сначала сообщаются біографическія свёденія о патріархахъ, а затёмъ обозрѣвается ихъ церковно-религіозная и общественная дѣятельность. Описаніе жизни и д'вятельности ихъ И. И. Соколовъ начинаетъ съ Неофита VII, занимавшаго (вторично) патріаршій Константинопольскій тронъ съ 1799 г. по 1801 г., и кончаетъ Константиномъ V, управлявшимъ церковью съ 1897 г. по 1901 г., такимъ образомъ, онъ обозръваеть деятельность 26-ти патріарховъ, изъ которыхъ некоторые возседали на патріаршемъ престол'в по два и по три раза. Бол'ве или мен'ве подробные очерки составлены о патріархахъ: Неофить VII (стр. 408-415), Каллиник V (стр. 415-428), Іеремін IV (стр. 428-436), Кирилл VI (437—456), Григорів V (456—495), Анеимв III (496—505), Агаеангель (510—522), Констанців I (522—537), Анеимв IV (539—548), Германв IV (553—569), Іоаким' II (579—592), Софроні III (592—599), Григорі VI (599-632), Аноим' VI (632-651) и Іоаким' III (651-672); объ остальныхъ патріархахъ: Евгенів II (стр. 495-496), Хрисанов (505-510), Констанців II (537—539), Анеим'в V (549—553), Мелетів III (570—571), Кирилль VII (571—573), Іоакимь IV (672—674), Діонисів V (674— 679), Неофить VIII (679—683), Анеимъ VII (683—685) и Константинъ V (685-690), даются, сравнительно, лишь краткія свёдёнія, конечно, въ большинствъ случаевъ, по причинъ кратковременнаго ихъ патріаршествованія. Составленные такимъ образомъ очерки жизви и діятельности Константинопольскихъ патріарховъ въ сущности представляють подробную хронику событій Константинопольской церкви за все время XIX в'вка. Мы получаемъ здёсь свёдёнія о законодательствё по дёламъ брачнымъ и бракоразводнымъ; о состояніи просв'єщенія Греческаго клира и народа и м'врахъ къ поднятію его уровня, выразившихся въ учрежденіи школь различнаго типа; о перемънахъ въ распредъленіи епархій; о поведеніи клириковъ и епископовъ и мърахъ къ водворенію между ними церковной дисциплины; о монастыряхъ и монашествующихъ и разныхъ законоположеніяхъ, направленныхъ къ упорядоченію монастырской жизни и поднятію дисциплины среди монашествующихь; о храмахъ и церковномъ богослуженін; о разныхъ благотворительныхъ учрежденіяхъ; о финансовомъ состояніи патріархіи, всегда тяжеломъ и угнетенномъ; о борьбъ патріарховъ съ иновърною пронагандой—латинскою и протестантскою. Такимъ образомъ получается широкая картина бытовой, религіозной и церковнообщественной жизни православныхъ христіанъ Константинопольской церкви въ теченіе XIX въка, охватывающая эту жизнь со всъхъ сторонъ — радостныхъ и печальныхъ. Въ заключеніе отдъла профессоръ подводитъ итогъ сказанному (стр. 690—693) и говоритъ, —что «служеніе ихъ (патріарховъ) церкви и народу было сплошнымъ подвигомъ, исполнено самоотверженія, тяжелыхъ испытаній, непрерывной борьбы, «великихъ скорьбей». Посему, «не нападокъ и обвиненій заслуживаетъ вселенская патріархія, въ частности со стороны Русскихъ, а изумленія предъ самоотверженнымъ подвигомъ несенія тяжелаго креста, возложеннаго на нее по неисповъдимымъ судьбамъ Промысла, и возможнаго содъйствія въ этомъ подвигъ, во славу православной Греко-Восточной церкви» (стр. 692. 693).

Отдель третій посвящень обзору управленія Константинопольской церкви XIX въка. Этотъ отделъ разделенъ на две главы. Въ первой главъ излагается устройство управленія Константинопольской церкви въ первой половинъ XIX въка и преобразование его по началамъ хаттигумайюна 1856 года. Для болбе яснаго представленія дёла, И. И. Соколовъ приводитъ первоначально содержаніе султанскихъ бератовъ, опредълнощихъ права и привилегіи патріарха и управляемой имъ церкви, съ указаніемъ действительнаго, на деле, проявленія и сохраненія этихъ правъ патріархами, не смотря на непрерывныя попытки Турковъ нарушить ихъ (стр. 694-710); затвиъ описываетъ реформу патріаршаго управленія, совершенную патріархомъ Самунломъ І, и слёдить за судьбою ея до изданія катти-гумайюна 1856 года (стр. 710-716); наконецъ, довольно подробно излагаеть исторію церковно-административной реформы по началамъ хатти-гумайюна 1856 года (стр. 716-757).-Во второй главъ излагается устройство управленія Константинопольской патріархіи, выработанное, въ промежутокъ времени отъ 1858 г. по 1860 г., на началахъ хатти-гумайюна 1856 года. Здёсь И. И. Соколовъ приводить, большею частью въ буквальномъ переводѣ; 1) «Общіе уставы объ управленіи церковными и народными д'влами», —именно: а) уставъ объ набраніи и назначеніи патріаржа (стр. 758—762); б) уставъ объ устройствъ Свящ. Снеода (стр. 762-768); в) уставъ народнаго постояннаго сившаннаго совъта (стр. 768-772); г) уставъ о необходимыхъ качествахъ избираемыхъ на архіерейство и способ'в избранія ихъ (стр. 772-773), и д) уставъ о содержаніи вселенскаго патріарха (773-774), - на которые, вствдъ за этимъ, двластъ необходимыя замвчанія съ указанісмъ попытокъ патріарховъ исправить ихъ и безуспівшности этихъ попытокъ (стр. 774-782), и 2) какъ коррективъ къ перечисленнымъ «общимъ уставамъ», обозрѣваетъ «второстепенные органы патріаршаго управленія церкви Константинопольской». Сюда относятся: а) Патріаршая центральная церковная епитропія (стр. 782-788); б) патріаршая центральная

педагогическая епитропія (стр. 788—789); в) епитропія архієрейских имуществъ (стр. 790); г) епитропіи: контрольная, совъщательная и по завъдыванію патріаршею ризницей и библіотекою (стр. 790—791); д) церковный судъ (стр. 791); е) нотаріальная контора (стр. 792), и ж) штатъ различныхъ чиновниковъ при патріархъ—духовнаго и свътскаго званія (стр. 792—798). Въ заключеніе говорится объ устройствъ приходовъ Константинополя и приходскаго клира (стр. 798—813).

Къ изследованію сделаны, подъ особою пагинаціей, «приложенія», — Τὰ νεοελληνικά (σ. 1—150). Это—рядъ документовъ на Греческомъ языке, служащихъ подтвержденіемъ сообщаемыхъ авторомъ сведёній о Константинопольской церкви, —ибо онъ весьма часто ссылается на нихъ въ своемъ изследованіи, —и впервые изданныхъ самимъ авторомъ. Но, кроме подкрепленія сообщаемыхъ авторомъ сведёній, документы эти им'єютъ и самостоятельное значеніе: они могутъ служить источникомъ для дальнейшихъ работъ по исторіи Константинопольской церкви. Для облегченія читателямъ пользоваться общирнымъ предлагаемымъ трудомъ почтенный профессоръ приложилъ еще «указатель собственныхъ именъ, встречающихся въ (его) изследованіи» (стр. І—ХХ) и «хронологическій указатель документовъ, пом'єщенныхъ въ отдёлё Тὰ νεοελληνικά (стр. ХХІ—ХХХІ).

Таково въ общихъ чертахъ содержание общирнаго труда достопочтеннаго профессора И. И. Соколова. Думается, что достаточно лишь этого общаго обвора содержанія его книги, чтобы видёть ся великую цённость. И. И. Соколовъ пользовался почти исключительно Греческими источниками, напечатанными и архивными Греческими документами, которые онъ изучалъ со тщаніемъ. Равнымъ образомъ онъ весьма тщательно изучиль и существующую, по избранному имъ предмету, литературу. Всв сообщенія его обоснованы документально, вслідствіе чего книга его навсегда останется драгопеннымъ пособіемъ при изученіи судебъ православной Восточной церкви подъ Турецкимъ игомъ. Трудолюбіе почтеннаго профессора изумительно и повсюду сквозить любовь его къ стонущей подъ игомъ Турковъ православной церкви, стремление познать и раскрыть подлинную ея духовную силу. Это рекомендуеть автора, какъ страстнаго изследователя еще весьма мало обследованной почвы. Сужденія его о Константинопольской церкви мягкія, весьма рівко отличающіяся отъ получившихъ у насъ, такъ сказать, право гражданства поридательныхъ, нервдко прямо бранныхъ, отзывовъ о деяніяхъ этой церкви. Указанная документальность его сообщеній даеть его сужденіямъ силу и убъдительность, заставляеть читателя вдумываться въ событія глубже, познавать подлинную ихъ природу, внутреннюю связь ихъ.

Но, при всёхъ указанныхъ достоинствахъ книги профессора И. И. Соколова, я позволю себё отмётить въ ней и нёкоторые недочеты, по крайней мёрё, съ моей точки зрёнія.

Авторъ описываетъ исторію Константинопольской церкви въ теченіе

XIX въка. Естественио было ожидать отъ него указанія предівловъ Константинопольскаго патріархата въ началі описываемаго имъ віка. Это особенно важно потому, что Константинопольскій патріархъ-не только верховный глава поместной Константинопольской перкви, но вместе съ твиъ еще еснархъ, или, какъ нервдко называетъ его авторъ, василевсъ всего православнаго народа подъ Турецкимъ владычествомъ. Какъ сонархъ, или василевсъ, онъ имъетъ вліяніе на всёхъ православныхъ христіанъ Турецкой имперін; какъ духовный глава, онъ управляєть только своею церковью, своимъ патріархатомъ. Посему, для болье яснаго представленія дёла, точное указаніе предёловъ его духовной юрисдикцій было бы весьма важно. Къ тому же, вследствіе проникновенія съ Запада подъ знаменемъ просвъщенія, разныхъ раціоналистическо-протестантскихъ идей и начавшихся, по тесной связи съ ними, національныхъ движеній среди православных христіанъ Турціи, изъ области Константинопольскаго патріархата выдёлились церкви: Элладская, Румынская, Болгарская и др. Выделеніе ихъ, соответственно проникшимъ въ среду ихъ идеямъ Запада, совершалось революціоннымъ путемъ. При выдёленіи руководители ихъ утверждели, что онъ въ сущности никогда не были подчинены Константинопольскому патріарху, но что, напротивъ, онъ всегда де были автокефальны. Авторъ касается этихъ церквей въ своемъ изследованін. Безъ указанія первоначальныхъ пределовъ Константинопольской патріархіи разсмотрівніе указаннаго вопроса о нихъ не является яснымъ.

Второй отдёль, представляющій «Очерки дёятельности патріарховь Константинопольской церкви XIX въка», также вызываеть на возраженія. Я отивтиль, что эти очерки двятельности Константинопольскихь патріарховъ въ сущности не что иное, какъ хроника діяній Константинопольской церкви за указанное время. Событія въ этой хроник'в не классифицированы, но сообщаются годъ за годомъ примънительно къ годамъ правленія этихъ патріарховъ. Отсюда является разбросанность приведенныхъ авторомъ сообщеній, затрудняющая ихъ усвоеніе. Наприм., по дъламъ брачнымъ или по школьному вопросу, а также и по другимъ вопросамъ дълали распоряженія многіе патріархи. Нуженъ особый трудъи нелегкій, — чтобы изъ разбросанныхъ сообщеній по тому или другому вопросу составить цёльное представленіе объ общемъ ходё его въ теченіе стольтія. Видимо, авторъ представиль деятельность патріарховъ въ отдъльных очерках для того, чтобы темъ ярче выдвинуть наиболее дъятельныхъ патріарховъ. Думается, что эта цель одинаково была бы достигнута и при другомъ распредъленіи собраннаго имъ матеріала,распредвленіи по роду сообщаемых событій. Тогда весь второй отділь долженъ исчезнуть и войдти въ другіе отдёлы, составленные соотвётственно характеру и свойству совершившихся событій. Думается, что, при такой распланировкъ матеріала, сочиненіе значительно выиграло бы

въ ясности и живости представленія, читатель весьма легко могъ бы заприм'єтить внутреннюю связь однородныхъ явленій.

Замъчанія автора на «общіе уставы», выработанные, въ теченіе 1858-1860 годовъ на основание хатти-гумайюна 1856 года, для управленія Константинопольскою церковью, совершенно върны и заслуживають полнаго одобренія (стр. 774-779); но они, по моему метьнію, не совсёмъ согласуются съ его очень рёзкими осудительными отзывами о геронтизм'в и геронтахъ. Судя по его отзывамъ, геронты-сплошное вло въ Константинопольскей церкви (стр. 716 и сл.). Между твиъ это-не совсвиъ такъ. Геронты-митрополиты, постоянные несивняемые члены постояннаго патріаршаго синода, получившаго свое устройство при патріархв Самунлв. Какъ таковые, какъ несмвняемые члены синода, они вызваны необходимостью. При частой сивнъ патріарховь, престоль патріаршій савлался игрупікою произвола, страстей и интригь. Явилась нолная его неустойчивость, грозившая потрясеніемъ традицій, характеризующихъ Константинопольскую перковь какъ исторически сложившееся органическое целое православнаго типа. Поговаривали даже о закрытіи патріархата. При такихъ обстоятельствахъ интрополиты -- несивияемые члены постояннаго синода (геронты)-являлись надежными хранителями порядковъ и традицій Константинопольской церкви. Для этой именно пвли они и учреждены, и, какъ таковые, они сослужили свою службу. Указаніе на то, что существованіе геронтовъ въ синод'в не можеть быть согласовано съ правилами церкви, въ сущности только увертка, являюшаяся при желаній во что бы то ни стало устранить ихъ, какъ непріятный тормазъ. Синодъ при патріархѣ, по канонамъ, долженъ составляться изъ митрополитовъ. Когда онъ составлялся разъ или два раза въ годъ, митрополиты должны были являться на него всв, равно какъ всв и расходились по своимъ епархіямъ, когда засёданія синода оканчивались. Но когда быль учреждень постоянный синодъ, присутствіе на немъ постоянныхъ членовъ-митрополитовъ, при указанной частой смене патріарховъ, явилось необходимостью. Однакожъ, этимъ отнюдь не нарушено правило, чтобы синодъ при патріархів состояль изъ митрополитовъ; онъ дъйствительно состояль изъ митрополитовъ. Въдь церковныя правила не знають и постояннаго синода. Даже σύνοδος ένδημούσα не можеть быть названъ постояннымъ синодомъ. Самое большее -- онъ можетъ быть названъ дишь исторически сложившимся прототипомъ этого последняго, т. е. вивсто того, чтобы довольствоваться случайно пребывающими въ Константинополъ митрополитами и епископами для составленія синода при рѣшеніи возникающихъ важныхъ дѣлъ, рѣшено дать ему постоянную форму, более соответствующую народившимся потребностямъ церкви. При этомъ, однакожъ, не устранена совсемъ и прежняя форма-приглашать на соборъ, въ случат решенія особенно важныхъ дель, и случайно находящихся въ Константинополъ митрополитовъ и епископовъ; она практикуется и досель.

Что же касается разныхъ обвиненій, выдвинутыхъ противъ геронтовъ, то относительно ихъ нужно замътить, что они во многомъ преувеличены. Заивчательно, «общіе уставы» составлены послів коварнаго, совершеннаго вопреки действующаго устава, удаленія митрополитовъгеронтовъ изъ Константинополя, да они ради того именно и удалены были изъ Константинополя, чтобы безъ нихъ возможно было провести «либеральныя» начала хатти-гумайюна въ управленіе Константинопольскою церковью. Зам'вчательно также, что первый патріархъ, избранный по руководству «общихъ уставовъ», былъ изъ геронтовъ. Еще болве замѣчательно то, что патріархи, хлопотавшіе о пересмотрѣ «общихъ уставовъ», какъ несовершенныхъ и антикановичныхъ, предлагали опять ввести геронтизмъ въ синодъ, т. е. постоянныхъ, не сменяемыхъ членовъ синода изъ митрополитовъ ближайщихъ къ Константинополю епархій (см. стр. 779). Все это съ несомивниостью показываеть, что лица, двиствительно заботящіяся о благь церкви, были въ общемъ высокаго мивнія о геронтахъ и геронтизм' (названіе: геронтизмъ, геронты, -- народнопочетное, бытовое, а не оффиціальное, каноническое), и всецёло расходились во взглядахъ на нихъ съ твии, которые, желая реформировать Константинопольскую церковь по либеральнымъ началамъ Запада, «устранить клерикализмъ изъ Константинопольской церкви», всячески хулили геронтовъ, чтобы подорвать ихъ авторитетъ и, такимъ образомъ, удалить ихъ съ своего пути, какъ именно «носителей клерикализма» и, потому, какъ крайне нежелательную помёху въ предпринятой реформе. Однакожъ, однимъ хуленіемъ не успъли подорвать авторитета геронтовъ. потребовалось насильственное удаление ихъ изъ Константинополя. Еслибъ авторъ посмотрълъ на геронтовъ съ указанной точки зрънія, —его очеркъ борьбы «реформаторовъ» по началамъ хатти-гумайюна 1856 года съ геронтами получиль бы иной видь, ближе соответствующій действительности, и самыя сужденія его о геронтизм'в во многомъ изм'внились бы. Но авторъ, видимо, связалъ себя неблагопріятнымъ отзывомъ о геронтахъ нашего знаменитаго іерарха, Филарета, митрополита Московскаго. Напрасно. Ниже (стр. 776), критикуя «общіе уставы», авторъ самъ же зам'вчастъ, на основаніи техъ же отзывовъ митрополита Филарета; Вследствие подвижности состава синода, въ немъ могутъ и не быть опытные члены. Іерархи, имфющіе двухлетній опыть синодальной деятельности, замёняются членами новыми, которые, большею частью бывають мало знакомы съ идейнымъ направленіемъ центральной администрацін, привносять въ церковныя дёла общаго характера свои личныя возарћнія и симпатіи, иногда совершенно расходящіяся съ основными задачами патріаршаго и синодальнаго управленія. Всв неудобства частой сивны синодальныхъ членовъ отражаются, прежде всего, на положеніи н двятельности патріарха, которому постоянно и приходится имвть двло съ новыми сотрудниками, вводить ихъ въ курсъ церковной политики, оправдывать образъ своихъ действій и привлекать на свою сторону. Но

тутъ возможны самыя разнообразныя коллизіи» и пр. Это замівчаніе авторъ дълаетъ при предположении, что патріархи остаются на своемъ мъсть пожизненно. Но въ дъйствительности они сивняются также часто, какъ синодальные члены (по новому уставу),-что же тогда?.. Равно также авторъ слишкомъ много довърился въ суждении о геронтахъ г. Стефану Каранеодори, утверждавшему о геронтахъ, что они-чизлишни и вредны въ церковномъ управлени». Авторъ титулуетъ этого Ст. Караоеодори «одиниъ изъ авторитетныхъ Греческихъ знатоковъ каноническаго права» (см. стр. 716, 738-740, 729). Относительно этого утвержденія достопочтеннаго профессора замівчу, что Караееодори пграль такую же роль при реформ'в управленія Константинопольской патріархіи по началамъ хатти-гумайюна 1856 года, какую, напр., Осоклить Фармакидъ при устройствъ синода церкви королевства Греческаго въ 1833 году или Александръ Куза съ сподвижниками при устройствъ Румынской церкви. Каранеодори-канонисть болбе въ протестантскомъ духв, чвиъ въ православномъ; если принять его кановическіе принципы, то необходимо нужно придти къ заключенію, что патріархи, митрополиты и т. д. не соотвётствують апостольской церкви; они не законны. «Отменить ихъ, какъ незаконное учрежденіе!» Не думаю, чтобъ авторъ согласился съ этимъ выводомъ.

Теперь нісколько замівчаній относительно переводовь автора, его языка. На стр. 769 авторъ пишеть: «которыхъ (т. е. свътскихъ членовъпостояннаго народнаго смёшаннаго совёта) должны избрать, безусловнымъ большинствомъ голосовъ, всв члены собранія» и пр. Читатель невольно задается вопросомъ: что это за безусловное большинство голосовъ? Изъ предложеннаго авторомъ перевода уразумъть трудно. Между тъмъ дівло очень простоє: Греческое слово: ἀπόλυτος равносильно absolu. Въ выборныхъ учрежденіяхъ «абсолютное большинство» означаеть такое большинство, которое превышаетъ «меньшинство» лишь однимъ голосомъ т. е. для решенія известнаго дела достаточно перевеса лишь въ одномъ ришающеми (ἀπολύτω) голось. Соотвътственно сему, переводъ въ указанномъ мъстъ книги автора долженъ получить иную конструкцію. На стр. 772 И. И. Соколовъ пишетъ: «Члены названнаго совъта обязаны обращать вниманіе на то, чтобы патріархъ прилагаль всякое попеченіе и ревность къ прекрасному устройству всёхъ расположенныхъ въ императорской имперіи и принадлежащихъ православнымъ святыхъ мёсть» и пр. Очевидно, конструкція словъ и этого перевода должна быть измівнена: вмъсто «къ прекрасному устройству», по моему, лучше сказать: «къ благоустройству», витесто «въ императорской имперіи»—въ «имперіи султана» ији палишаха.

Почтенный профессоръ имъетъ большое пристрастіе къ иностраннымъ словамъ и нъсколько вычурнымъ выраженіямъ. Такъ, напр., на стр. 5 онъ пишетъ: «Необходимо было создать для нихъ такой modus vivendi, при которомъ можно было бы получить отъ нихъ maximum

пользы». По моему метенію, ту же самую мысль можно отлично выразить и безъ «modus vivendi», и безъ maximum пользы».- На стр. 221 читаемъ: «Новое государство (Элладское) сдвлалось центральнымъ очагомъ свободной христіанской гражданственности» и пр. Очагъ, да еще центральный, — какъ это понять? Неясна мысль и въ словахъ: «свободной христіанской гражданственности». Либерализмъ не совпадаеть съ кристіанствомъ, современный либерализмъ принципіально враждебенъ христіанству, и «свободная гражданственность» Греческаго королевства во многомъ явила себъ враждебною «христіанской гражданственности» того же королевства съ самаго начала его основанія. - На стр. 471-й авторъ говорить: «Патріархія... на каждомъ пунгѣ потеряла 60 гросіевъ». Стр. 507: «Лишь въ виду экономіи допускались браки въ запрещенныхъ степеняхъ родства». Стр. 541: «Этимъ (т. е. назначениемъ и перемъщениемъ учителей, опредвленіемъ имъ жалованья и т. д.) завіздують ефоры и епитропы школь, которые и вознаграждають учителей изъ церковнаго пангарія». Не думаю, чтобы приведенныя и другія подобныя фразы были ясны для читателя. Какую, напр., слёдуеть разумёть экономію? Авторъ нигдё не объясняеть, и незнакомый съ этимъ терминомъ, какъ онъ является въ исторіи церкви, затруднится понять мысль автора. Вообще термины: гросій, пунгъ, прокритъ, прономін, кинотъ, сигиллій, питтакій, и т. д., и т. д., и т. д. пестрять, можно сказать, на всёхъ страницахъ общирнаго труда почтеннаго профессора. Читатель запутывается въ этихъ терминахъ. Конечно, было бы лучте, если бы они были переданы установившимися и принятыми въ Русскомъ языкъ соотвътственными имъ терминами.

Близкое ознакомленіе съ отношеніями магометанъ-турковъ въ православнымъ христіанамъ, естественно, родило въ авторъ нерасположеніе къ Турецкому магометанскому правительству. Однакожъ, съ нъкоторыми осудительными его отзывами касательно Турковъ и Турецкаго правительства я не могу согласиться. Такъ, напр., на стр. 654 онъ пишетъ: «Коварство Турецкаго правительства, хитрость и интриганство турецкой дипломатін, съумівшей обойдти на Парижскомъ конгрессі 1856 года дипломатовъ Европейскихъ и внушить имъ уверенность въ спасительномъ значеніи хатти-хумайюна того же года, который, однако, остался только на бумагъ и не сообщилъ христіанамъ ни малъйшей доли своей цълебной силы,-все это привело только къ извращенію старыхъ зав'ятовъ и поколебало древніе устои церкви». Турецкой дипломатіи не предстояло надобности «внушить Европейскимъ дипломатамъ увъренность въ спасительномъ значеніи хатти-гумайюна 1856 года»: этотъ самый хатти-гумайветь быль всецьло плодомъ побъдившихъ Россію Западно-Европейскихъ, враждебныхъ православію, державъ, навязанъ этими державами Турціи какъ целительный актъ, выражающій принципы Европейской культуры, и одинаково быль противень какъ началамъ и устоямъ имперіи Османлисовъ, такъ равно началамъ и издревле установившимся традиціямъ

православной Константинопольской патріархіи. На Парижскомъ конгрессъ властно распоряжались побъдившіе Россію Западно-Европейскіе опекуны Турціи, а дипломатія Турецкая играла даже болье жалкую роль, чъмъ Русская. Не Турецкой дипломатіи, попавшей въ позорное рабство къ яко-бы благодътельствующимъ Турціи Европейскимъ державамъ, «обойти» искушенныхъ въ интригахъ дипломатовъ этихъ державъ1..

Не могу согласиться и съ нѣкоторыми «патріотическими» сужденіями достопочтеннаго профессора И. И. Соколова. Напр., на стр. 723 онъ говорить: «Противодѣйствіе на мѣстѣ (въ Константинополѣ) было на столько сильно, что даже могучій голосъ знаменитаго святителя (Филарета, митрополита Московскаго) не всегда господствовалъ надъ безпорядочной разноголосицей Турецкихъ министровъ, Европейскихъ дипломатовъ, геронтовъ и свѣтскихъ представителей Греческаго народа».—По прочтеніи этихъ «патріотическихъ» словъ, позволительно спросить: «да, вообще господствовалъ ли?» Конечно, голосъ митрополита Филарета былъ силенъ въ Россіи. Но... Турецкіе министры, Европейскіе дипломаты, даже геронты и свѣтскіе представители Греческаго народа руководствовались своими авторитетами, свонми интересами, какъ ихъ понимали, а отнюдь не «могучимъ голосомъ» Филарета, который быль для нихъ совсёмъ не указъ.

При изданіи своей книги авторъ употребиль великое стараніе; однакожъ, встрѣчаются очень важныя неисправленныя опечатки. На стр. 175, в напечатано: «по своей обузданности», вмѣсто: «по своей необузданности», на стр. 261,10—«какъ обозрѣніе было до Христа», вмѣсто: «какъ обрѣзаніе было до Христа»; на стр. 313,16—«генеральный совѣтъ» вмѣсто: «генеральный синодъ».

Еще одно пожеланіе исправленія: авторъ пишетъ-то Коран, то Корансъ, то Ипсиланти, то Ипсилантисъ и т. д. (см. стр. 79, 95, 157, 160, 184 и др.). По моєму мивнію, лучше держаться одной какой-нибудь транскрипціи.

Въ заключение еще разъ не могу не привътствовать капитальнаго труда И. И. Соколова. Желательно быстръйшее и широкое его распространение, но виъстъ съ этимъ желательно также, чтобы при второмъ издании своей книги онъ исправилъ неизбъжные во всякомъ трудъ недостатки, особенно когда этотъ трудъ появляется на свътъ въ первый разъ.

О. Кургановъ.

F. Chalandon. Essai sur le règne d'Alexis I-er Comnène (1081—1118). Paris, A. Picard et Fils, éditeurs, 1900, LII-1346 crp. 8°. (Mémoires et documents publiés par la Société de l'Ecole des Chartes, IV).

Рядъ отдъльныхъ монографій о царствованіяхъ византійскихъ императоровъ, — монографій, написанныхъ на основаніи, по возможности, всего доступнаго матеріала, уже давно признанъжелательнымъ и необходимымъ

для болѣе полнаго и глубокаго изученія византійской исторіи. Къ сожалѣнію, подобныя работы существують далеко не для всѣхъ императоровъ, и въ этомъ отношеніи особенно мало сдѣлано для второго періода внзантійской исторів, періода слабости и упадка, а именно — для времени Латинской имперіи и послѣдней византійской династіи Палеологовъ.

Авторъ выше названнаго труда остановился на парствованіи Алексъ́я Комнина, время котораго, какъ извъстно, тъсно переплетается съ первыми крестоносными движеніями. Послъдняя сторона парствованія Алексъ́я, его отношенія къ крестоносцамъ, благодаря трудамъ Зибеля, Куглера, а въ послъднее время Röhricht'а, Надептеует'а и др., несравненно лучше и глубже изучена, чъмъ другія стороны, т. е. его отношеніе къ норманнамъ, туркамъ, сербамъ; исключеніе составляютъ печенъти и половцы, которые нашли превосходнаго толкователя въ лицъ В. Г. Васильевскаго. Обзоръ внутренняго управленія за время Алексъ́я также ждалъ своего историка. Для своего времени хорошая монографія Вилькена (Rerum ab Alexio I, Ioanne et Manuele Comnenis gestarum libri IV, Heidelberg, 1811), конечно, теперь уже не удовлетворяла ни требованіямъ современной науки, ни современному состоянію источниковъ.

Шаландонъ, остановивъ свой выборъ на этомъ царствованіи, отнесся къ своей задачѣ весьма основательно и серьезно; онъ не отступилъ ни передъ такимъ труднымъ источникомъ, какъ письма Өеофилакта Болгарскаго, ни передъ трудами русскихъ ученыхъ, занимавшихся этой эпохой.

Алексёй I Комнинъ, говоритъ авторъ, занимаетъ значительное мёсто какъ въ исторіи Византіи, такъ и въ исторіи всеобщей. Будучи основателемъ династіи, Алексёй I далъ византійской политикъ направленіе, которое она должна была сохранять въ продолженіе цёлаго стольтія. Его царствованіе открыло новую эру въ исторіи отношеній между Востокомъ и Западомъ, и можно сказать, что для пониманія отношеній между греками и латинянами въ продолженіе всего XII въка и событій, окончившихся трагическою экспедиціей 1204 года, нужно обратиться къ первоначальнымъ отношеніямъ между греками и спутниками Готфрида Бульонскаго. Съ точки зрѣнія византійской имперіи царствованіе Алексѣя I также очень важно. Вступленіе Комнина на престолъ положило конецъ анархіи, которая въ теченіе всего XI въка господствовала и особенно благопріятствовала нападеніямъ варваровъ, сосѣдей Византіи. Алексѣй возвратилъ имперіи большую часть ея прежней территоріи и подготовилъ славныя царствованія Іоанна и Мануила Комниновъ (Avant-Propos, р. I).

Во введеніи авторъ даеть сжатый перечень главнійшихъ источниковъ для времени Алексія I, греческихъ, латинскихъ и восточныхъ (р. III—XIII). Отмітимъ, что на двухъ источникахъ Шаландонъ останавливается подробніве: на Алексіадів Анны Комнины (р. VII—XXII) и на сочиненіяхъ болгарскаго архіепископа XII віка Өеофилакта, который даетъ много интересныхъ свідівній, особенно по внутренней исторіи (р. XXIII—

XXVIII). Въ этихъ двухъ экскурсахъ видна самостоятельная работа автора, который многимъ частностимъ предлагаетъ свое рёшеніе.

Конечно, большая часть книги посвящена вибимимъ событіямъ (р. 21-276), которыя излагаются весьма ясно и наглядно. Обзору администраціи посвящена лишь одна нослідняя десятая глава (р. 277-320), гдъ авторъ дълаетъ попытку дать всесторонній обзоръ внутренней дъятельности Алексвя: возстановленіе арміи и флота, повлекшее за собою увеличеніе налоговъ, отобраніе монастырскихъ земель и все увеличивавшуюся строгость и жестокость при сбор'в податей; зд'всь же авторъ говорить о перковной политикъ Алексъя, который является защитинкомъ православія. Обзоръ и одівка внутренней дівятельности того или другого императора бываеть всегда наиболее трудною задачей для изследователя; для вполнъ яснаго и опредъленнаго представленія о такой дъятельности надо быть близко знакомымъ съ эпохой предыдущей и последующей, что возможно при подобныхъ монографическихъ работахъ, какъ работа г. Шаландона, только въ исключительныхъ случаяхъ. Такъ и у французскаго изследователя въ его экскурсахъ въ более ранніе періоды времени уже не видно особой самостоятельности; здёсь онъ пользуется готовыми результатами предшествующихъ ученыхъ, преимущественно русскихъ: напр. по поводу налоговъ вообще въ Византіи трудами В. Г. Васильевскаго, а по вопросу о дълахъ церковныхъ, особенно по процессу Іоанна Итала, работою О. И. Успенскаго. Страницы же, посвященныя вопросу о внутренней администраціи самого Алексвя, имбють скорбе видь описанія, чёмъ изслёдованія.

Въ изображеніи г. Шаландона, общая оцівнка діятельности Алексія является для послідняго въ высшей степени благопріятной. До сихъ поръ Алексія Комнина судили съ точки зрівнія его отношеній къ крестоносцамъ и не воздавали должнаго тому ділу, которое онъ выполнилъ. Достигнувъ власти при условіяхъ чрезвычайно трудныхъ, когда имперія подвергалась нападеніямъ со стороны сосідей, онъ суміль дать отпоръ норманнамъ, печенігамъ, туркамъ, крестоносцамъ. Всів сосіди старались воспользоваться его слабостью, чтобы вырвать у него нікоторыя провинціи. Алексій суміль воспротивиться всімъ, и его царствованіе знаменуетъ собою время остановки въ процессів паденія Византіи. Повсюду враги грековъ отступили. Съ территоріальной точки зрівнія быль даже замізтный прогрессь. Онъ добился этихъ выгодъ какъ переговорами, такъ и оружіемъ. Алексій быль ловкимъ дипломатомъ. Его сильно упрекали за его поведеніе съ крестоносцами. Но, по мнізнію автора, віроломство посліднихъ является боліве очевиднымъ, чімъ вітоломство Алексія.

Комнинъ смотрълъ на себя прежде всего какъ на византійскаго василевса и дъйствовалъ, по возможности, въ видахъ интересовъ своего государства. Крестоносцы нуждались въ немъ, а онъ старался извлечь изъ этого положенія то, что соотвътствовало интересамъ страны. Онъ сумълъ избъгнуть столкновенія съ датинянами передъ Константинополемъ и тъмъ самымъ предохранить Византію отъ участи, которую она должна была испытать въ 1204 году. Только благодаря своей политической ловкости, почти безъ войскъ, онъ оказалъ сопротивленіе латинянамъ и добился того, что начальники крестоваго похода дёлали то, что онъ хотёлъ.

Внутри Алексий старался сдилать свою власть абсолютной. Онъ хотыть основать династію, и поэтому онъ должень быль вступить въ борьбу съ могуществомъ партій. Онъ старался уменьщить вліяніе сената и военной партін. Всякій разъ, когда онъ могъ, онъ принималь самъ главное начальство надъ войсками для избъжанія того, чтобы какой нибудь вождь, благодаря своимъ успъхамъ, не сдълался популярнымъ. Онъ хотълъ установить единство въ имперіи; для этого онъ старался поддерживать неприкосновенность вёры; онъ стремился всегда въ цёляхъ религіозной пропаганды повысить моральный уровень духовенства. Съ точки эрвнія патеріальной его царствованіе было тяжелымъ бременемъ для всёхъ, что являлось необходимымъ сайдствіемъ постоянныхъ походовъ, которые онъ вынужденъ быль предпринимать. Но изъ его актовъ видно ясно, что овъ двлаль все возможное, чтобы это бремя было раздвлено поровну между всёми. Современники Комнина впрочемъ воздавали должное его дёлу: изъ того простого факта, что, не смотря на интриги придворной партіи сынъ его Іоаннъ смогъ наследовать ему безъ революція, видно, какое уваженіе къ себ'в сум'вль внушить Алекс'ви въ Византін. Можно сказать, что Алексви быль однимь изъ тёхъ талантливыхъ людей, которыхъ византійская имперія часто встрічала въ моменты, когда она въ нихъ нуждалась. Онъ сумълъ остановить на время медленое распаденіе столь разныхъ элементовъ, изъ которыхъ была образована имперія. Счастливые результаты его царствованія переживуть Алексія при его сыні Іоанні, и авло его будеть вновь взято и продолжено Мануиломъ Комниномъ (Conclusion, p. 321-323).

Въ приложеніи (р. 325 — 336) авторъ еще разъ старается освътить вопросъ по поводу пресловутаго письма Алексъя къ графу Фландрскому, надъ которымъ трудились такіе ученые, какъ В. Г. Васильевскій, Riant, а въ послъднее время Надептеуег, и приходили къ различнымъ результатамъ. Шаландонъ дълаетъ попытку датъ среднее ръшеніе вопроса: не признавая ни полной подлинности письма (Васильевскій), ни полной подложности (Riant), онъ дълитъ письмо на три части, изъ которыхъ средняя безусловно подлинна, а первая и третья подложны. Ръшенія вопроса въ окончательной формъ не дано, и письмо Алексъя къ графу Фландрскому все еще остается въ нъкоторой степени загадкою въ византійской исторіи.

Итакъ царствованіе Алексъя Комнина нашло себъ серьезнаго и аккуратнаго монографиста. Въ особую заслугу автору надо поставить то, что онъ сдълалъ для выясненія значенія Алексъя для византійской исторіи въ тъсномъ смыслъ этого слова, т. е. не разсматривалъ его лишь съ точки врънія отношеній къ крестоносцамъ, на что преимущественно обращали вниманіе до сихъ поръ. Прекрасное знакомство съ источниками и литературой вопроса, а также умѣнье пользоваться ими, одинаково принадлежать къ положительнымъ сторонамъ работы.

Пожелаемъ талантливому автору продолжить съ такимъ же уситкомъ монографическое изучение следующихъ Комниновъ, которые въ этомъ особенно нуждаются.

А. Васильевъ.

Charles Diehl. Justinien et la civilisation bysantine au VI-e siècle. Paris, Ernest Leroux éditeur. 1901, XL-+696 crp. 4°. (Monuments de l'art byzantin publiés sous les auspices du ministère de l'instruction publique et des beaux-arts).

Профессоръ парижскаго университета Шарль Диль является въ настоящее время наиболе глубокимъ, наиболе серьезнымъ и талантливымъ представителемъ византиноведения во Франціи. Всё предыдущіе труды автора, начиная съ «Etudes d'archéologie byzantine» (1886 г.) и «Etudes sur l'administration byzantine dans l'Exarchat de Ravenne» (1888 г.), уже въ достаточной степени показали тё положительныя стороны, какими вообще отличаются работы Диля: критическое и внимательное изученіе по возможности всёхъ источниковъ, письменныхъ и монументальныхъ, прекрасный методъ и необыкновенно блестящее безъ излишней напыщенности изложеніе. Этими же качествами отличается появившійся въ 1901 году общирный трудъ Диля «Юстиніанъ и византійская цивилизація въ VI вёкё».

Какъ ни странно, но до сихъ поръ VI-й въкъ византійской исторіи, надъ которымъ всецью доминируетъ время Юстиніана Великаго, не нашелъ себь достойнаго изследователя. Старая, лишенная научной критики
французская книга F. Isambert «Histoire de Justinien» (Paris, 1856) уже
давно никакого значенія не имёла. Нёсколько монографій, касающихся
различныхъ вопросовъ изъ эпохи Юстиніана и иногда недурныхъ, пробыль не восполняли. Между тёмъ въ последнее время снова былъ поднятъ пресловутый вопросъ о Тайной Исторіи Прокопія, главнаго источника для времени Юстиніана; сразу съ нёсколькихъ сторонъ начали
издавать его сочиненія; появились въ переводахъ источники восточные;
изученіе источниковъ монументальныхъ сдёлало громадный шагъ впередъ.
Наука настоятельно требовала пересмотра стараго и переработки новаго
матеріала. За эту задачу взялся и блистательно ее выполнилъ Шарль
Диль.

Въ введеніи къ своему труду Диль даеть обзоръ источниковъ, сначала историческихъ: греческихъ (исторій, хроникъ, житій святыхъ, географовъ и т. д.), латинскихъ и восточныхъ (сврійскихъ, зеіопскихъ, арабскихъ); затёмъ идутъ источники юридическіе и дипломатическіе, литературные (письма, богословскія произведенія, рёчи, поэты), монументальные (рр. І—ХІ). Наибольшее вниманіе, какъ и нужно было ожидать, авторъ обращаеть на Прокопія и въ своемъ сужденіи о «Тайной Исторів»

присоединяется къ умѣренному, единственно вѣрному, и по нашему миѣнію, взгляду, что «невозможно въ цѣломъ (en bloc) ни принять Тайной Исторіи, ни отбросить ее» (р. XVIII); если въ ней заключается много преувеличеній и намѣренныхъ искаженій, то въ ней же не мало и достовѣрныхъ свѣдѣній, подтверждаемыхъ другими источниками, особенно по вопросамъ внутренняго управленія.

Ш. Диль не имъль въ виду дать подробнаго фактическаго изложенія царствованія Юстиніана, подобно німецкимъ Jahrbücher, придерживаясь хронологическаго порядка. Онъ своею задачею считаль дать читателю возможно полную картину этой эпохи. Для этого онъ свое изложение раздвлиль на известное число книгь, въ которыя и сгруппироваль явленія приблизительно одинаковаго порядка. Первая книга (р. 1-122) рисуетъ намъ личный составъ правительства, т. е. самого Юстиніана, его знаменитую супругу Өеодору, его министровъ и дворъ. Вторая книга (р. 123-428), самая общирная, озаглавленная «L'oeuvre de Justinien», занимается разборомъ вившней и внутренией двятельности императора. Помимо его наступательныхъ войнъ въ Африкъ, Италіи и Испаніи и оборонительныхъ съ персами, гуннами и славянами, въ этой главъ описывается и опънивается система защиты и укрвиленій имперіи, администрація, религіозная политика, дипломатическая двятельность и последнія ирачныя годины. правленія Юстиніана. Книга третья (р. 429—660), озаглавленная «Византійская цивилизація въ VI віків. Крупные города имперіи» слівдующимъ образомъ разръщаетъ поставленную задачу: Диль, изучая отдъльные, нанболве крупные центры имперів, какъ Константинополь съ ппподромомъ, св. Софіей, Асины, Антіохію и Стверную Сирію, Римъ и Равенну, строить общую картину византійской цивилизаціи въ VI въкв.

Конечно, подобная система болье рельефно, болье ярко выдъляеть ту или другую группу явленій, ту или другую сторону сложной жизни имперіи, но за то иногда также и дробить изложеніе; приходится иногда оть послъднихь льть царствованія Юстиніана обращаться къ началу и наобороть. Но это лишь необходимое слъдствіе той системы, которую избраль для себя Диль, и подобная разбросанность нисколько въ концъ концовь не вредить цъльности и стройности впечатльнія.

По моему мивнію, лучше всего удалась автору личность Юстиніана, какъ непосредственнаго наслідника и продолжателя Римской Имперіи съ ея владініями въ Западной Европів и Сіверной Африків. При такомъ воззрівній на императора вся его вившняя политика, его общирныя и разорительныя для государства войны, дають одну общую, замівчательно стройную и цівльную картину, проникнутую одной общей идеей Римской Имперіи. Личность и значеніе Осодоры также прекрасно выяснены у Диля.

Я не буду останавливаться на другихъ частяхъ книги: всё онё показывають глубокаго ученаго и прекраснаго знатока своего дёла.

Такимъ образомъ «последній изъ великихъ римскихъ императоровъ, къ несчастью въ эпоху упадка», благодаря которому «новый Римъ, законный и признанный наслёдникъ древняго Рима, сталъ еще разъ столицею міра, несомивннымъ центромъ оригинальной и могучей цивилизаціи» (р. 666), нашелъ себв достойнаго историка-изследователя. Горячо рекомендуемъ всёмъ лицамъ, интересующимся римской, византійской и вообще средневъковой исторіей, познакомиться съ книгой ПІ. Диля.

Со стороны внѣшней изданіе не оставляеть желать лучшаго; иногочисленные и разнообразные рисунки еще болье содвиствують интересу иниги.

А. Васильевъ.

Adolf Bauer u. Joseph Strzygowski. Eine alexandrinische Weltchronik. Text und Miniaturen eines griechischen Papyrus der Sammlung W. Goleniscev. Mit 8 Doppeltafeln u. 36 Abbildungen im Texte. Wien 1905. Изданіе «Denkschriften d. K. Akademie d. Wissenschaften in Wien». B. LI. Wien 1905.

Въ названномъ сочинения двухъ извъстныхъ въ наукъ авторовъ изданы, описаны и съ замъчательной научной эрудиціей изслъдованы фрагменты папируса, пріобрътеннаго В. Голенищевымъ въ Египтъ отъ продавца древностей Шахъ-Али въ Гизе. Фрагменты эти сохранили значительное количество греческаго текста и какихъ то рисунковъ, но были разрознены, разорваны на мелкіе куски, которые требовалось соединить, прочесть и изслъдовать.

За эту работу, впервые, повидимому, взялся Я. И. Смирновъ, но затёмъ фрагменты были переданы Стржиговскому и Бауэру въ 1901 году, которые блестяще выполнили задачу. Изъ предисловія Стржиговскаго слідуеть, что Я. И. Смирновъ отказался отъ обслідованія фрагментовъ по той причині, что не могъ сділать этой работы безъ пособія филолога или же палеографа и вслідствіе недостатка времени. Какъ бы то ни было русское научное пріобрітеніе ушло для изслідованія за границу, показывая тімъ самымъ какъ бы бідность русской науки въ филологахъ, палеографахъ и историкахъ искусства.

Фрагменты сохрамили, однако, еще и живопись, крайне интересную по содержанію и исполненію, и, такимъ образомъ представляли историко-художественный интересь, какъ остатки очень древней иллюстрированной рукописи. Я имъю въ виду остановиться только на живописи фрагментовъ, привлекая текстъ ихъ тамъ, гдѣ надо по указаніямъ Бауэра, съ рѣдкимъ совершенствомъ разработавшаго пути къ воэстановленію текста и во многихъ случаяхъ, дѣйствительно, воэстановившаго его. Этотъ текстъ, какъ оказалось, принадлежитъ греческой хроникѣ, возникшей въ Александріи въ V—VI вѣкахъ, послѣ 412 года, полная греческая редакція которой совершенно неизвѣстна, но которой данныя, а иногда и части текста въ измѣненной фразировкѣ, встрѣчаются въ болѣе позднихъ греческихъ хроникахъ. Встрѣчвши упоминаніе объ августалахъ на самомъ большомъ фрагментѣ, Бауэръ долженъ былъ обратиться къ «Chronica

типога» Момзена и къ изданію хроники Барбара Скалигера у Шёне. Отсюда выяснился замівчательный фактъ, состоящій въ томъ, что текстъ латинской хроники Барбара, изданный впервые Скалигеромъ и находящейся въ Парижск. Нац. Библ. (lat. 4884), представляетъ поразительное родство съ текстомъ египетскихъ фрагментовъ и часто прямой переводъ съ греческаго. Такимъ образомъ, выяснился первоисточникъ латинской хроники Барбара. Дале Стржиговскій первый отмітиль, что два наиболе сохранившихся фрагмента принадлежатъ одному и тому-же листу (Taf. VI). Вследствіе этого удалось вполні установить, что рукопись представляла форму книги, а также и разміть ея: 30×24 с. приблизительно.

Опредълнась возможность установить связь строкъ отдёльныхъ фрагментовъ и попытаться распредълить всё фрагменты по принадлежности къ листамъ, а не свитку. При дальнъйшихъ изысканіяхъ оказалось возможнымъ 72 фрагмента свести къ 49 и, въ зависимости отъ датинскаго текста хроники Барбара, уложить въ извёстной последовательности по смыслу текста и рисунковъ.

Египетскіе папирусы, столь многочисленные теперь, и каждый почти день увеличивающіеся по количеству, при чемъ встрічаются какъ отдільные листы, такъ и свитки, напр. свитокъ Казанскаго Университета и книги, какъ напр. Псалтырь Лондона (Pal. soc. I, 38, у Кеніона), різко украшены миніатюрами полихромической живописи, хотя отдільные рисунки, чертежи и знаки встрічаются иногда на нихъ, какъ это видно, по изданію Кеніона и по нікоторымъ фрагментамъ Берлинскаго и частныхъ собраній, опубликованныхъ Стржиговскимъ при его текстів.

Присутствіе полихромическихъ рисунковъ на фрагментахъ греческой хроники дёлаетъ изъ нея крайне важный историко-художественный памятникъ. Стржиговскій, изучившій миніатюры нашихъ фрагментовъ со стороны содержанія, стиля и техники, остроумно указалъ, что количество илюстрацій хроники, повидимому, было очень велико. Латинская хроника Барбара въ расположеніи текста на страницахъ представляетъ очень любощитную особенность. Среди текста оставлены свободныя міста, предназначенныя, повидимому, для рисунковъ, какъ это встрівчается и въ нівкоторыхъ греческихъ рукописяхъ. Руководясь этими пустыми містами Стржиговскій предполагаетъ, что они должны были заполниться копіями съ рисунковъ греческаго оригинала, и, такимъ образомъ, пытается возстановить приблизительный циклъ иллюстрацій прототипа, прибігая въ то-же время къ иллюстраціямъ разныхъ изводовъ рукописи Космы Индикоплова, Октатевховъ, Вёнской Библіи и къ другимъ памятникамъ.

Онъ поступаетъ такъ на томъ основанія, что на пустыхъ мѣстахъ очень часто находятся надписи, обозначающія имена дѣйствующихъ лицъ и предметовъ, помѣщенныя приблизительно на тѣхъ мѣстахъ, гдѣ эти лица и предметы изображены въ указанныхъ рукописяхъ. Даже болье: въ рукописи Космы Индикоплова эти надписи, только на греческомъ

Византійскій Временникъ.

языкъ, стоятъ около самыхъ фигуръ и предметовъ. Такъ напр. на листъ 15 хроники Барбара на пустомъ мъстъ находятся надписи въ слъдующемъ порядкъ:

vox Dni

Abraham

arbor

altarium

Isaac

Sabec

oblatio

и на листъ 16:

mare rubrum

filii israhel trauseuntes rubram (sic) mare

каковыя надписи въ большей своей части повторены на миніатюрѣ Ват. рук. Космы Индикоплова и въ Октатевхахъ. Особенно близки, однако, надписи на пустыхъ мъстахъ, на которыхъ должны были находиться композиціи чудесъ Моисея въ пустынѣ:

columna nubis

columna nubis

ortygomitrae

manna

Aaron

id sunt

vox Dni

Moyses

coturnices populus ebreorum

Здёсь слово греческаго оригинала орточо-илтра Барбаръ написалъ по латыни и далъ переводъ его—coturnices.

Сравнивая эти надписи съ миніатюрами Космы Синайской Библіотеки можно видіть, что на нихъ порядокъ фигуръ тотъ-же, повторяются: στύλος νεφέλης и στύλος πυρός. Народъ наліво, Моисей и Ааронъ въ центрів, Чермное море справа. Иначе говоря двів миніатюры Космы Лавр. Библ. и Синайской соединены были въ греческомъ оригиналів въ одну.

Достаточно и этихъ примъровъ, чтобы видъть отношеніе пустыхъ мъстъ хроники Барбара къ своимъ прототипамъ и къ сохранившимся оригиналамъ композицій въ рукописяхъ Космы и Октатевковъ. Иногда надписи даются въ такой формъ какъ и въ текстъ рукописи Космы, гдъ находимъ оотос есть, а въ хроникъ Барбара: Iste est Iosias, что указываетъ на цъль такихъ фразъ служить для точнаго обозначенія изображенныхъ фигуръ. Конечно, составъ иллюстрацій, выясняющійся изъ изученія текста хроники Барбара, болье или менье проблематиченъ. Не все-

гда съ точностью могуть быть указаны самыя изображенія, но все-же общее содержаніе этихъ илистрацій въ связи съ текстомъ можеть быть опредёлено довольно точно. Илистраціи начинались съ творенія первыхъ людей, потопа, Вавилонской башни. Затёмъ шли 14 провинцій племени Іафета, 9 острововъ Малой Азіи; провинціи сыновей Сима: Персія, Бактрія и т. д. до Индіи.

Затемъ идутъ Циклады, Спорады, 16 городовъ Іоніи, 5 острововъ Африки, 12 горъ.

Следують: Жертвоприношение Исаака, Переходъ черезъ Чермное море.

Затемъ Прометей, Эпиметей, или же, быть можеть, потопъ Девка-

Девора и Варракъ или Кекропсъ.

Далье, быть можеть, основание Илона.

Давидъ.

Соломонъ. Построеніе Іерусалимскаго храма.

Пророки или цари.

Греческіе философы и художники.

Персидскіе пари до Дарія.

Города съ именами Александріи.

Птоломен и 70 толковниковъ.

Птоломен. Маккавеи.

Фаръ Александра, Клеопатра.

Цари аргивскіе до Агамемнона.

Асинскіе цари.

Коринескіе цари.

Персидскіе, Селевкиды, Цезарь и Августь.

Наконецъ, Благовъщеніе Захаріи, Елизаветы, Маріи, Срътеніе, Рожденіе Іоанна, Поклоненіе волхвовъ, Избіеніе младенцевъ, Бъгство Елизаветы въ горы съ Іоанномъ и Бъгство св. семейства въ Египетъ, Крещеніе, Бракъ въ Канъ, Принесеніе на пиръ главы Іоанна, Предательство Іуды, Отреченіе Петра, Распятіе, Повъсившійся Іуда.

Мученичество Петра и Павла, Смерть Нерона, Гальба, Оттонъ, Вителій, Веспасіанъ, Обезглавленіе Петра I епископа Александріи, мученіе епископа Тимовея Кареагенянина, Константинъ Великій, Основаніе Константинополя, Сыновья Константина, Обрётеніе креста, Никейскій соборъ, Мумія Архіепископа Александра, Аванасій, Перенесеніе мощей Андрея и Луки въ Константинополь, Смерть Константина, Аріане и Архіепископъ Аванасій, Юліанъ......

Мученичество Дороеся, Сарматы.

Смерть Валенса, Мумія Арх. Петра -и его насл'єдника.

....Смерть Градіана, Коронованіе Аркадія, Мумія Тимовея и изображеніе его наслідника Өсофила, Рожденіе Гонорія.

Въ оригиналъ греческой хроники, повидимому, циклъ илистрацій быль очень разнообразенъ и общиренъ. Въ него входили какъ отдёльныя изображенія царей, пророковъ, архіспископовъ, такъ и цёлыя сложныя комновиціи, относившіяся къ исторіи странъ тогдашняго orbis terrarum, къ Вибліи и Евангелію и, наконецъ, къ области географическихъ представленій городовъ, провинцій, острововъ, горъ, морей. Илистраціи хроники начинались съ акта Творенія первыхъ людей и гріхопаденія, заканчивались Благовістіємъ Захарія, Елизаветы, Маріи, затівнъ страстями и искупительной смертью на крестів и, наконецъ, изображеніємъ значительныхъ событій изъ жизни христіанской церкви (Никейскій соборъ, перенесеніе мощей Андрея и Луки въ Константинополь, смерть Константина, обрітеніе честнаго креста), о чемъ разсказываєтся и въ другихъ хроникахъ (см. Analecta graeca ed. Kramer, II).

Однако, рядъ иллюстрацій, возстановляємыхъ по датинской редакціи хроники Барбара, не только во многихъ случаяхъ проблематиченъ, но и не сходится съ цикломъ иллюстрацій фрагментовъ греческой хроники. Нѣтъ данныхъ сказать утвердительно, что въ хроникѣ Барбара, равно какъ и въ его архетипѣ были нѣкоторыя миніатюры, которыя изображены на фрагментахъ, именно:

- 1) Изображеніе м'всяцевъ (І, R; VIII А. R.).
- 2) Композиціи, относящіяся къ исторіи Самунла и Давида, упоминаємой въ Пасхальной хроникѣ, затѣмъ рожденіє Самунла отъ Елкана и Анны. Пророчествующая Анна рядомъ съ какой-то фигурой изображена на VIII А. R.
- 3) Помазаніе Самуиломъ Давида на царство, если только правильно объясняется обрывокъ этой композиціи на VII А. V.
- 4) Каталогъ пророковъ, предсказывавшихъ о Христв, кончая Іоанномъ Крестителемъ, обрывки котораго находятся на III V и R и VII R. C.

Этотъ каталогъ съ изображеніями пророковъ есть у Космы, а заключительная часть его объединена на изв'єстной миніатюр'є съ изображеніемъ Іоанна Крестителя, Захаріи, Елизаветы, Маріи, Пророчицы Анны, Симеона и Христа по середин'є.

Особенно важно указать на отсутствіе прообраза Воскресенія Христова — Іоны, выбрасываемаго китомъ (ПІ V.), и изображеній Серапеума, разрушеннаго въ 390 году, которыя, однако, не исключаются изъ хроники Барбара, хотя въ ней и не упоминаются.

Всв перечисленныя изображенія находятся на фрагментахъ греческой рукописи и отсутствують въ хроникв Барбара. Вивств съ твиъ важно указать на замвчательныя точки единства иллюстрацій латинской и греческой хроникъ. Въ обвихъ повторялись:

- 1) Изображенія 13 провинцій Малой Азін (II V.).
- 2) Octpoba (II R.).
- 3) Римскіе цари.

- 4) Лакедемонскіе цари.
- 5) Македонскіе цари.
- 6) Повидимому, Благов'вщение Захарін, Марін.
- 7) Поклоненіе Волхвовъ (подъ сомнівніемъ).
- 8) Крещеніе Христово (подъ сомнѣніемъ).
- 9) Несеніе головы Іоанна Крестителя (тоже).
- 10) Pacuarie.
- 11) Изображеніе мумін Тимовея (-1-385), Өсофила (385-412), Рожденіе Гонорія.

Эти отклоненія и совпаденія показывають, что греческіе фрагменты Голенищева представляють, быть можеть, болье древнюю и родственную латинской хроникъ редакцію рисунковъ, но не первоначальный ея оригиналь.

Во всякомъ случав изъ приблизительнаго перечня иллюстрацій видно, какое богатство и разнообразіе он'в представляли. Фрагменты Голенишева это подтверждають вполнв. Не смотря на чрезвычайную отрывочность миніатюрь, все же ясно, что погибшій тексть хроники заключаль иножество чрезвычайно разнообразныхъ родовъ илиострацій. Это ниветь свою историческую важность. Двиствительно, сложный и разнообразный по своему составу цикль рисунковъ древнёйшей хроннки долженъ быть прежде всего поставленъ въ историческую связь съ подобными-же циклами рисунковъ другихъ болве позднихъ хроникъ и родственныхъ имъ сочиненій, каковы Пентатевхи и Октатевхи, т. е. собственно хроники библейскія, бол'ве узкія и спеціальныя по своему составу ресунковъ, а не всемірныя. Родство-же съ этими болье поздними изводами библейскихъ иллюстрацій, равно какъ и съ иллюстраціями такихъ хроникъ, какъ греческая Скилицы Куропалата въ Мадридъ, или русская летопись Кенигсбергская, заключается въ томъ, что хроники начинаются Твореніемъ міра и первыхъ людей, потопомъ и проч. Въ историческихъ хроникахъ мы встречаемся съ изображениемъ историческихъ событій, отдільных в исторических лиць, а затімь сь изображеніями космографического, географического содержанія, каковы схемы міра, дандкарты и планы земли, изображенія морей и знаменитыхъ ръкъ: Геонъ, Фасонъ, Тигръ и Евфратъ, и библейско-евангельскаго. Иллостраціи этихъ Октатевховъ, Пентатевховъ и историческихъ хроникъ такъ сложны и разнообразны, почерпнуты изъ такихъ разнообразныхъ источниковъ, что по нимъ можно изучать всв роды и виды живописи, унастрчованной съечними вркими отр солятаго формами этинистилескиго искусства.

Миніатюры фрагментовъ начинаются (по Стржиговскому) съ изображеній мѣсяцевъ, которыя отсутствують въ хроникѣ Барбара, но которыя могли быть изображены или раньше потопа или послѣ него, такъ какъ въ Октатевкакъ персонификаціи временъ года являются рядомъ съ жертвой Ноя, а 12 знаковъ зодіака въ полуфигуру вблизи Еноха, какъ перваго астро-



нома (Кондаковъ, Ист. виз. иск. 189). Повидимому, действительно листь съ изображеніями місяцевь быль однимь изь первыхь въ рукописи, такъ какъ для читателя хроники важно было ознакомиться съ наименованіемъ мъсяцевъ, употребительныхъ въ текств, какъ это сдълано и у Георгія Синкела, приводящаго параллельныя названія м'єсяцевъ у евреевъ, грековъ и египтянъ, какъ и на оборотной сторонъ листа нашей хроники. Сохранилось всего два фрагмента съ изображеніями м'всяцевъ. Это погрудныя женскія фигуры, держащія у груди плоскіе сосуды съ плодами, съ головами, укращенными цвътами и, быть можеть, плодами. Эти женскія фигуры относятся къ роду античныхъженскихъ персонификацій, но представляють до сихь порь единственное въ своемь род' явленіе въ искусствъ, такъ какъ до сихъ поръ неизвъстно памятниковъ античной или христіанской древности съ изображеніемъ місяцевъ подъ видомъ женскихъ фигуръ. Мъсяцы обыкновенно представляются въ видъ юношей, занятыхъ работами соотвётствующаго времени года. Иногда встрёчаются и иныя изображенія, представляющія праздники: Январь — консуль; Февраль—Весталка; Апръль—жредъ Кибелы; Man—Flamen vulcanalis; Hoябрь — жрепъ Изиды; Декабрь — Сатурналіи. Таковы изображенія на Трирской мозаикъ и въ календаръ Филокала 354 года. Нельзя съ увъренностью сказать, чтобы всв изображенія місяцевь были представлены въ видъ женскихъ бюстовъ, но на это намекаютъ три одинаковыхъ головы сохранившихся изображеній. Стржиговскій полагаеть, что возможно допустить эту стереотипность фигуръ египетской рукописи, такъ какъ на египетской почвъ извъстно такое повторение стереотипа. Онъ указываетъ на двъ глиняныя женскія фигурки Берлинскаго музея, повидимому, представдявшія какія-то персонификаціи: місяцевъ, временъ года и т. п. и очень похожія одна на другую (стр. 146). Женскіе бюсты въ недальонахъ часто встръчаются и на египетскихъ тканяхъ Эрмитажа, при чемъ стереотипно повторяють одинъ и тоть же образецъ. Погрудные бюсты женскихъ фигуръ сами по себъ относятся къ роду изображеній, которыя связываются съ портретнымъ, или подобнымъ ему типомъ. Такъ въ живописи Помпей встръчаются настоящіе портретные бюсты живыхъ людей, помъщенные внутри квадрата или въ медальонъ. Но рядомъ съ этимъ всрвчаются и медальоны съ изображеніемъ Марса, Венеры, выполненные на подобіе портретныхъ бюстовъ. На фрагментахъ перваго листа нашей хроники персонификаціи изображены рядами по длинному фризу, на подобіе того, какъ изображаются бюсты на рельефахъ колонны въ Константинополъ. Отсюда понятно, что въ средствахъ египетскаго художника были еще живы преданія античнаго искусства. Я. И. Смирновъ высказалъ предположение, что женския фигуры представляютъ вовсе не изображенія місяцевь, а четыре времени года, τροπαί, какъ гласять надписи вверху. Не отридая возможности такого объясненія и даже считая его очень подходящимъ и върнымъ, отмъчу, что это объясненіе сходится съ практикой античнаго искусства, въ которомъ хорошо извъстны женскія одицетворенія временъ года, какъ и указалъ Я.И. Спирновъ.

Другіе рисунки еще болве подтверждають свое античное происхожденіе. На второмъ листв изображены провинціи совершенно въ типв городовъ и провинцій, какъ они изображаются въ Notitia dignitatum, т. е. каждая провинція является подъ видомъ города съ башнами, воротами, ствнами и строеніями внутри. Такъ изображаются города въ позднеримскомъ рельефъ, въ живописи христіанскихъ рукописей и въ мозаикахъ церквей. Сохранилось несколько кусковъ съ остатками изображеній городовъ. Вей изображенія почти буквально повторяли другь друга. Отличія состоять лишь въ частностяхь, въ количествъ вороть и дъленіи ствиъ на фронтонныя покрытія. Двв фланговыя башни, однако, были у всёхъ сохранившихся городовъ. Типъ ихъ сближенъ Стржиговскимъ съ типомъ Герусалима и Дамаска въ рукописи Космы Индикоплова, что вполев вврно, за исключениет того, что города Космы Индикоплова расположены перспективно, внутри имфють сооруженія, которыхъ нфть на рисункахъ хроники. Прибавлю также, что такъ какъ верхи городовъ не сохранились, то и нельзя сказать съ уверенностью были или нетъ надъ этими городами какіе-либо знаки, вродѣ значковъ или гербовъ какъ въ Notitia dignitatum, что въ одномъ случав повторено и въ свиткъ Інсуса Навина. Изображенія городовъ также были расположены въ рядъ, но безъ почвы, безъ обрамјеній или ограниченій линіями, какъ въ изображении ивсяцевъ, и на фонв папируса.

На «Recto» второго листа изображена была карта острововъ, отъ которой сохранились лишь верхній и нижній углы правой стороны и кусокъ между ними. Не смотря на такую плохую сохранность все же ясно, что карта острововъ была представлена въ типъ ландкарты съ ландшафтнымъ характеромъ, какъ и большинство дошедшихъ до насъ древнихъ картъ въ рукописяхъ Октатевховъ, Космы Индикоплова, или карты Мадебы. Широкая полоса синевато-зеленаго цвъта, окружавшая карту, есть ни более ни менее, какъ обтекающее море. Ближайшее доказательство этому состоить въ томъ, что море между островами имветъ цввтъ указанной полосы и непосредственно въ нее переходить. Такая-же голубая полоса обтекаетъ островъ земли на картв Космы Индикоплова и островъ земли на картъ Октатевка, Ват. Библ. Это море названо въ текств. Оно есть «есперия валасса». Такъ какъ по всей ввроятности въ текств, двиствительно, стояла фраза: «διορίζει δε τό στόμα της εσπερινής θαλάσσης μεταξύ Χάμ και Ἰαφέθ», το можно думать, что въ недостающихъ частяхъ карты было изображено устье этого моря, быть можеть въ видв потока, какъ въ Октатевкахъ, или въ видв персонификаціи съ сосудомъ, изъ котораго изливалась вода. Имена Κύπρος, Σάμος наиболе ясно читаются. На верхнемъ островъ сохранилась часть какого-то сооруженія съ крышей, изъ чего следуетъ, что на поверхности другихъ острововъ могли быть такія-же изображенія зданій. Аналогію имъ можно указать нока лишь на картѣ Мадебы и на картѣ Птоложеевой Географіи Ватопедскаго монастыря, гдѣ города и зданія представлены упрощенно. Довольно широкая коричневая полоса обрамляла всю карту и шла на подобіе рамы вокругъ полосы моря. Важность карты можеть быть оцѣнена уже потому, что она есть первая извѣстная карта острововъ.

На таблицъ III Recto, повидимому, сохранились части двухъ стоящихъ фигуръ пророковъ и почти пфльная композиція, представляющая Іону, выбрасываемаго китомъ. Эта композиція принадлежить, какъ и двв верхнія фигуры, къ каталогу пророковъ, предсказывавшихъ о Христв. Крайне добопытно для фрагментовъ хроники, что въ ней находятся прототниы двукъ родовъ изображеній, которыя затімь впослідствім представляють обычное явленіе въ Октатевхахъ, избранныхъ рвчахъ (Григорія Назіанзена), въ Sacra paralella I. Дамаскина, Пар. Нац. Библ. и въ рукописяхъ Космы Индикоплова. Стоящая фигура пророка, имени котораго возстановить не удалось, представлена съ закрытой книгой въ левой рукв. Это данное весьма характерно. Уже въ Синопскомъ Евангеліи и Россанскомъ кодексъ Евангелія пророки представлены со свитками, распущенными до низу, на которыхъ написаны ихъ пророчества. Этотъ типъ, однако, не встречается не въ раннихъ росписяхъ Рима и Равенны, не въ дошедшихъ до насъ раннихъ предметахъ индустрія. Между тімъ Христосъ въ композиція Вознесенія Сирійскаго Евангелія города Загбы 586 года изображенъ съ этимъ распущеннымъ длиннымъ свиткомъ, что повторено у Іеремін въ мозанкахъ церкви св. Софін въ Константинополів и у Іоанна Крестителя на иконъ восковой живописи, принадлежащей Музею Кіевской Духовной Академін 1). Это обстоятельство приводить на память акты VII Вселенского собора, въ которыхъ говорится объ изображеніяхъ пророковъ, написанныхъ на иконъ, которая была поставлена передъ царскимъ дворцомъ въ Константинополе: ...ту жро ты βασιλείων λέγω είκονα έγειραντες, έν ή των ἀποστόλων και προφητών ἀναθέμενοι τὰς ἰδέας, καὶ τὰς τούτων περὶ τοῦ Κυρίου ἐγγράψαντες φωνάς (Ίερ.. Σύν. р. 804). Такимъ образомъ, типъ пророковъ нашихъ фрагментовъ относится къ болъе раннимъ по времени и общеупотребительнымъ на восток в запад в изображеніямъ, замененнымъ впоследствін пророками со свитками. Каждая стоящая фигура отдёлялась отъ сосёдней кустомъ зелени, что нельзя не сопоставить съ известнымъ прісмомъ деленія фигуръ въ античной живописи, перешедшимъ въ христіанскую. Въ мозанкахъ Равенны этотъ кустъ зелени обращается въ роскошный, высоко развивающійся аканоъ, а въ другихъ случаяхъ въ пальмы, представляя собою парадизъ, какъ это было доказано мною въ одной работв. Сходство увеличивается еще твиъ, что подъ ногами пророковъ находится зеденая полоса газона, какъ и вообще въ изображенияхъ парадизовъ, среди которыхъ шествують или стоять пророки и апостолы. Соседнее съ бо-

<sup>1)</sup> Виз. Врем. ІХ, № 8 и 4, табл. V.

лее сохранившейся фигурой пророка изображеніе Елисея даеть возможность предполагать, что онь быль изображень иначе, чёмъ первый пророкъ. Сохранившаяся часть правой руки его поднята вверхъ, а потому можно думать, что онь быль изображень или въ виде «огапа», или съ одной правой рукой, указывающей на небо (εὐπροστίγορος δεξιά), откуда онь получиль одежду вознесшагося Илін. Зеленые кусты и газонь подъногами показывають, что фигуры пророковъ представлены были на длинныхъ фразахъ и притомъ лицомъ къ зрителю, рядами.

Живописный элементь въ изображении стоящихъ фигуръ не такъ рѣзко обращаеть на себя вниманіе, какъ море и голубой берегь нижней композиціи, гдф представлено чудовище, выбрасывающее Іону на берегъ. Эта композиція выполнена совершенно въ духв эллинистическаго воднаго жанра, какъ и въ катакомбахъ, на саркофагахъ и въ рукописи Косны. Вода зеленовато-голубая есть присутствіе зеленой краски и въ туловище чудовища, какъ морского животнаго. По форме оно напоминаетъ чудовище Андромеды, какъ и въ помпеянскихъ фрескахъ, но изображено менте живо и изящно, съ толстой шеей, хотя, повидимому, съ передними ногами. Стржиговскій обратиль особенное вниманіе на то, что Іона одътъ и что эта черта по преимуществу встръчается на памятнивахъ востока. Это можно было бы признать правильнымъ, если бы рукопись Космы не отступала въ этомъ отношени отъ памятниковъ востока и не давала Іону въ видъ обнаженнаго амура. Онъ поэтому различаетъ восточный типъ и эллинистическій. Но ясно, что такого различія сділать нельзя, такъ какъ и нашъ фрагментъ, какъ памятникъ восточнаго искусства, по характеру своей живописи весь проникнуть духомъ эллинистической живописи, какъ въ краскахъ, такъ и въ перспективномъ расположенін композиців. Дівствительно, голубой берегь моря указываеть на сохраненіе въ грубой живописи египетскаго художника стремленія передать черты воздушной перспективы, такъ какъ берегъ можеть казаться голубымъ лишь на разстояніи, а такіе эффекты воздушнаго осв'ященія существовали только въ поздне-эллинистической живописи. Можно сказать только, что на нашемъ фрагменть является восточная черта извъстной «pruderie», повліявшая на изображеніе Іоны въ хитонъ, но изъ этого нельзя делать заключенія, что живопись фрагмента не эллинистическая по своимъ основнымъ свойствамъ. Надъ горой берега нётъ фона неба. — Это обстоятельство можеть быть связано съ общинь бёднымъ по своему мастерству художествомъ иллюстратора, прибъгающаго къ наиболъе упрощенной живописи.

На таблицѣ III (Verso) находятся фигуры пророковъ, продолжающія каталогъ. Здѣсь сохранилась цѣликомъ лишь одна фигура, отъ другой стѣва видны однѣ ноги, часть хитона и правая рука съ именословнымъ сложеніемъ. Реминисценціи древне-египетскаго искусства у рисовальщика греческой рукописи, возникшей въ Египтѣ, не можетъ никого смущать въ настоящее время. Росписи Эль-Багаута, рельефы Булакскаго музея



не оставляють никакого сомивнія въ томъ, что въ Египтв произопло сліяніе древнихь формь искусства съ новыми греческими не только въ живописи, но и въ архитектурт и скульптурт. Съ пъсколькими чертами такого соединенія формъ египетскаго и греческаго искусствъ мы знакомимся и въ живописи рисовальщика нашей хроники.

Отъ третьей фигуры, повидимому, Данівла, съ возд'ятыми руками, сохранилась лишь часть правой руки. Пальцы ладони отогнуты въ сторону совершенно такъ-же, какъ и у молящихся египетскихъ фигуръ, а не греческихъ орантъ. Положеніе остатка руки высоко надъ двумя другими фигурами можеть быть объяснено т'ямъ, что Данівлъ обычно былъ представленъ стоящимъ на пьедесталъ.

На таблицахъ IV (Recto и Verso), на V (Verso и Recto) представлены цари римскіе, лакедемонскіе, македонскіе и лидійскіе. Они изображены въ видѣ погрудныхъ бюстовъ, иногда всѣ юные, иногда (по одной фигурѣ среди лакедемонскихъ и лидійскихъ царей) съ бородой и усами. Отличія между ними не велики. Всѣ они, повидимому, одѣты въ царскія хламиды. Римскіе и лакедемонскіе цари имѣютъ стефаны на головѣ; македонскіе держатъ голубую сферу съ бѣлымъ крестомъ, а лидійскіе цари имѣютъ на головахъ высокіе фригійскіе желтые колпаки. Всѣ эти изображенія должны быть отнесены къ роду портретной живописи, хотя въ живописи египетскаго художника они являются только въ опредѣленной схемѣ, но ничуть не могутъ быть сравниваемы съ такими произведеніями портретной живописи, какъ извѣстныя мозаическія картины выходовъ Юстиніана и Өеодоры въ ц. св. Виталія въ Равеннѣ. Это только подражанія роду портретной живописи.

На листь VI (Verso) вверху справа изображена нагая юная фигурка, сидящая на коврикъ или на тигровой кожъ, по тексту — новорожденный Гонорій. Головы недостаєть. Сбоку плохо изображенное тъло Максима (Gegenkaiser). Этой миніатюрой начинается новый рядъ подстрочныхъ иллюстрацій, расположенныхъ сбоку текста, для его поясневій. Ниже находится перевитая нитками и повязками мумія Тимовея съ надписью ТІМООЄОС, а ниже муміи, стоящая лицемъ къ зрителю фигура патріарха Ософила съ книгой, на переплеть которой изображенъ равносторонній кресть. На шев у него родъ бълаго ораря или скорве шарфа. Надпись называеть его АГІОС ОЄОФІЛОС.

На обороть VI листа двъ фигуры парей Осодосія и его сына Гонорія, рожденіе котораго представлено на предыдущей страниць. Оба одъты въ пурпурныя хламиды, и какъ цари держать голубыя сферы съ бълыми звъздообразными пересъченіями. Ниже одна изъ наиболье интересныхъминіатюръ. Патріархъ Ософиль, представленный ранье къ тексту о его преемствъ посль Тимосея, изображенъ въ большой рость, съ протянутой вправо правой рукой, на подобіе античнаго оратора, излагающаго свое ученіе, или же Христа съ поднятой вверхъ ладонью. Въ левой рукь онъ держитъ книгу съ крестомъ на переплеть. Онъ стоить на крыше зданія,

внутри котораго виденъ бюсть Сераписа съ модіемъ на головъ. Лицо Сераписа стерто рукой благочестиваго читателя, такъ какъ Сераписа въ Египть боялись какъ дьявола. Такіе факты неръдки. Рукопись Іова Пар. Нац. Библ. имветь повсюду стертаго дьявола, являющагося Іову. Зданіе, повидимому, представляеть знаменитый Серапеумъ, разрушенный Өеофиломъ. Отъ этого зданія шли фигуры направо съ поднятыми вверхъ руками, одътыя въ одни безрукавные хитоны. Сохранились лишь остатки двухъ фигуръ. Одна несла поверхъ головы, повидимому, палку, что дало возможность Бауэру сопоставить эти фигуры съ монахами въ разсказъ Либанія, которые для разрушенія языческихъ храмовъ приносили бревна н камни (θέουσιν έφ' ιερά ξύλα φέροντες και λίθους). Темныя одежды онъ сравниль съ монашескими. Однако, непокрытыя головы, безрукавные хитоны, безбородыя лица заставляють сомнъваться въ объяснени фигуръ, какъ монаховъ. Они направляются къ другому зданію, которое уже дъйствительно названо «Σαραπίον τὸ ιερόν». Надъ крышей этого зданія находится непонятная надпись τακαρίον или ύακαρίον. Внутри этого зданія стоить также бюсть Сераписа. Выше, надъ этимъ зданіемъ представленъ царь Евгеній, фигура котораго, сидящая на холмикъ съ протянутой впередъ правой рукой, чрезвычайно выразительна и имфетъ свое значеніе, такъ какъ близко напоминаетъ фигуру смерти въ рукописи Космы Индикоплова. Смерть тиранна Евгенія была насильственной, о чемъ говоритъ Созоменъ, а въ текств упоминается именно смерть Евгенія. Такимъ образомъ эта фигура не имбетъ никакого отношенія къ Серапеуму, а лишь къ тексту, какъ и остатокъ нижней части фигуры Валентиніана. Фигуры идущія по направленію къ Серапеуму я склоненъ считать не за монашескія, а за жителей Александріи, которые участвовали въ разгромъ Серапеума, какъ объ этомъ подробно говоритъ Созоменъ въ своей церковной исторіи.

На листъ VII (R.) находятся двъ фигуры большей величины, чъмъ обыкновенно, стоящія рядомъ. Одна изъ нихъ судя по надписи — Анна, другая неопредъленная. Монументальная постановка фигуръ, ихъ сравнительно болье тщательное исполненіе говорять за то, что эти фигуры представляють часть большой композиціи, на подобіе композицій Космы Индикоплова. Можно думать, что здъсь представлена Анна, пророчествующая о рожденіи Самуила, хотя это весьма проблематично. Фигура рядомъ съ Анной, повидимому, также представляеть пророка, но безъкниги, какъ обычно, или же, какъ полагаеть Стржиговскій, первосвященника.

Быть можеть, наиболье загадочной является композиція съ изображеніемъ Ангела, пожилой фигуры и младенца, несомаго чьей-то рукой. Я говорю чьей-то, такъ какъ это обстоятельство является сомнительнымъ вслыдствіе отсутствія куска папируса на этомъ мысты. Пожилую фигуру объясняють оба издателя какъ Захарію, отца Іоанна Крестителя. Захарія держить Іоанна младенца, а Ангель называеть ему имя. Однако,



это, повидимому, невозможно. Дело въ томъ, что бюсть Захарін сохраниль сивва часть поднятой вверхъ руки, на что ни одинъ издатель не обратиль вниманія. Также точно поднята вверхь рука и у соседней фигуры пророка Захарія, при чемъ бюсть остается незанятымъ правой рукой. Если признать върнымъ это наблюденіе, то окажется, что рука, несущая младенца, должна принадлежать третьей фигуръ, остатки которой видны слева, принятые Стржиговскимъ за кустъ зелени. При такомъ объясненіи весьма возможно, что мы имбемъ здёсь часть композиціи Сретенія. Фигура Богородицы исчезла, осталась одна ея рука. Пожилая фигураэто Іосифъ со свойственнымъ ему жестомъ изумленія поднятой руки. Ангель присутствуеть, какъ и въ мозанкахъ S. Maria Maggiore, какъ телохранитель по даннымъ апокрифовъ. Далбе надо предполагать фигуру Симеона Богопріница и Анну. Ростъ фигуръ долженъ быть удлиненъ, а вся композиція расположена не справа листа, а слева, чтобы дать возможность развитія правой стороны композиціи. Слова, находивнівся надъ этой композиціей, повидимому принадлежали верхней композиція и заключали пророчество Захаріи (Лука I, 79) о рожденіи Крестителя. Разбираемая же композиція должна была им'ёть надпись внизу подъ ней. Подтверждение этому обстоятельству я выжу въ словахъ ОХС надъ миаленцемъ, которыя Стржиговскій хочеть отнести къ Іоанну. По его мивнію, на египетской почвв можно предполагать значеніе словъ ОХС вообще въ смыслъ помазанника, но въ виду того, что онъ не приводить данныхъ, изъ которыхъ следовало бы такое заключение, я думаю, что объяснение этой композици какъ Сретения должно быть принято. Къ тому-же несеніе младенца въ томъ типъ, какъ на фрагменть, извъстно въ сценъ Срътенія въ мозанкахъ S. Maria Maggiore и на одномъ саркофагъ (Garr. 368, 1), а затъмъ и вообще въ болье поздней византійской иконографіи. Остается все-же непонятнымъ, почему Христосъ лишенъ креста на нимбъ, хотя на оборотъ листа онъ его имъетъ.

На оборотв листа остатокъ большой и, повидимому, симметрически развивавшейся композиціи. Центръ былъ занять сидящей на троив фигурой, какъ предполагаютъ издатели, Самуила, держащаго рогъ помазанія. По сторонамъ было по три фигуры сыновей Іссея. Композиція выполнена была по принципамъ монументальной живописи.

Ниже Богородица съ младенцемъ и Елизавета, а справа Анна и, повидимому, Христосъ. Эти изображенія Стржиговскій по справедливости сближаеть съ изв'єстной миніатюрой св. семейства въ рукописи Космы Индикоплова.

Изъ остающихся немногихъ (10—12) фрагментовъ привлекаетъ вниманіе лишь tabl. VIII (V.), гдё находятся двё фигуры, повидимому, Лонгина и воина изъ композицій Распятія, затёмъ часть сидящей на креслё фигуры, повидимому, изъ композиціи поклоненія волхвовъ и, наконецъ, голова на блюдё, быть можетъ, Іоанна Крестителя.

Изъ этого краткаго обзора миніатюръ фрагментовъ выясняется, что

разнообразіе родовъ живописи должно было быть прежде всего оцѣнено изслѣдователемъ. Между тѣмъ Стржиговскій посвятиль этой оцѣнкѣ всего 30 строкъ. Вотъ къ какому онъ пришелъ выводу: «На папирусовыхъ фрагментахъ», говорить онъ, «отсутствуетъ орнаментъ, а отдѣльныя миніатюры въ безпорядкѣ, совершенно антихудожественно—какъ и наши печатные посредствомъ клише рисунки—разбросаны въ текстѣ. Здѣсь дѣло идетъ, какъ это напередъ ясно, не столько объ украшеніи, сколько объ илюстраціи, т. е. оживленіи разсказаннаго текста. Искусство вдѣсь не цѣль сама по себѣ, но исключительно средство. Оно должно было служить, какъ говорили Нилъ и Григорій Великій о стѣнныхъ церковныхъ росписяхъ, для неграмотныхъ».

Эта оцънка общаго характера очень поучительна. Я считаю необходимымъ остановиться на ней, такъ какъ она касается методологіи при изученіи новаго, досель совершенно неизвъстнаго памятника, прототина иллюстрированныхъ средневъковыхъ хроникъ.

Въ самомъ дёлё, было бы странно думать вмёстё съ авторомъ, что книга, написанная на греческомъ языкё, т. е. предназначенная для людей грамотныхъ, была украшена такими рисунками, которые должны были служить средствомъ ознакомленія для неграмотныхъ. На стр. 175 онъ боле ясно выражаетъ свою мысль: «египетско-эллинистическая миніатюра стоитъ на основе такой иллюстраціи, которая желаетъ говорить только съ неумёющими читать, съ идіотами».

Однако, проглядывая миніатюры мы видимъ, что каждое изображеніе им'веть надпись, поясняющую его даже для читающаго. Безь этихъ надписей нельзя было бы понять ни одной фигуры изъ числа сохранившихся на фрагментахъ. Не будь надписи надъ Серапеумомъ, надъ городами, надъ архіепископами нельзя бы опредёлить совершенно этихъ изображеній. Далье, если бы около муніи не было надписи Тимовей, то нельзя было бы ни коимъ образомъ связать ее съ именемъ этого епискона. Еще нагляднее становится значение надписей при изображенияхъ временъ года и городовъ, которые стеоретинно повторяются и особенно, когда взглянуть на карту острововъ, на которой каждый четыреугольникъ обозначалъ особый островъ, названный по имени въ надписи. Совершенно ясно было и для рисовальщика миніатюръ, что безъ надинсей рисунокъ не можеть быть связанъ съ текстомъ, а потому фигуры по превмуществу снабжены ими. Отсюда следуеть заключать, что рисунки назначены, какъ и тексть, для того, кто читаетъ книгу и только для него. Неграмотному никакого поученія вынести изъ нихъ нельзя. Тъмъ не менъе слова Нила и Григорія Великаго о томъ, что церковныя росписи полезны для назиданія неграмотныхъ, остаются въ полной силь, такъ какъ относятся къ общирнымъ евангельскимъ библейскимъ и вообще священнымъ цикламъ изображеній, обыкновенно выполнявшихся въ опредъленныхъ, общедоступныхъ композиціяхъ. Для грамотныхъ, однако, и эти композиціи и фигуры снабжались надписями, вслёдствіе чего получился буквенный характеръ этихъ изображеній, поведщій къ уродливостямъ средневѣковой живописи, въ которой нерѣдки случаи надписей, выходящихъ изо рта, на свиткахъ, сбоку и проч.

Ясно также само по себь, что если въ рукописи отсутствоваль орнаментъ, то это нельзя ставить въ укоръ живописи. Орнаментъ указываетъ лишь на роскошь извода, а не на характеръ живописи. Между тъмъ фрагменты дають весьма поучительные примъры развитія монументальныхъ, иконографическихъ композицій, примъры живописнаго исполненія рядовъ фигуръ и цълой композиціи съ Іоной. Мы имъемъ здъсь общепринятыя типическія изображенія временъ года, городовъ, карты острововъ, и наконецъ надстрочную, упрощенную илюстрацію событій, какъ хронологическихъ данныхъ. Поэтому и невозможно устанавливать общій эстетическій принципъ для росписей и миніатюръ.

Я не думаю также, чтобы можно было въ кустахъ зелени, въ холмикахъ видъть черты спеціально египетскаго искусства, а не вообще античнаго, котораго переживанія видны на каждонъ шагу въ рукописи, какъ я показаль выше.

Чрезвычайное значеніе придалъ Стржиговскій и тому обстоятельству, что рукопись написана была на папирусв. Всв недостатки живописи онъ видитъ въ папирусв. По его мивнію, пергаменныя рукописи представляютъ совершенно особый родъ живописи. Мив кажется, однако, что можно сдвлать лишь качественное различіе, а не различіе по существу. Пергаменныя рукописи, быть можетъ, цвились дороже и были выполнены лучше, но существо живописи ихъ было одно и то-же. Достаточно видеть напр. рисунки Псалтырей или Sacra Parallela Пар. Нар. Библ. Іоанна Дамаскина, чтобы видеть, что иллюстраціи пергаменныхъ рукописей остаются по существу твин-же толковыми, что и на фрагментахъ, и крайняя важность фрагментовъ состоитъ, пиенно, въ томъ, что мы имвемъ въ ней первый древнейшій примерть толковой иллюстраціи.

Множество памятниковъ, которые издалъ Стржиговскій, действительно, уясняютъ ту художественную атмосферу, въ среде которой явились иллюстраціи фрагиентовъ.

Съ одной стороны это росписи Эль Багауата, съ другой многочисленные памятники, найденные на почвъ Египта, и сходные съ нимъ по стилю. Это коптскій фрагментъ Іова Неап. Библіотеки, табличка Голенищева, таблички Берлина и проч. Но я не могу согласиться съ тъмъ, чтобы это было іудейское искусство. Предположенія о принадлежности Ашбурнгеймскаго Пентатевха къ іудейскому искусству такъ же проблематично, какъ и предположеніе о семитическомъ направленіи въ искусствъ рисовальщика.

На самомъ дълъ мы имъемъ на фрагментахъ наиболъе замъчательные изъ дошедшихъ до насъ образцы коптскаго искусства, образовавшагося изъ соединения древне-египетскихъ, греческихъ п, повидимому, сирийскихъ элементовъ, такъ какъ толковая иллюстрация на поляхъ книги: извъстна до сихъ поръ лишь въ древивищихъ сирійскихъ рукописяхъ. Темъ не мене нельвя не присоединить своего голоса къ темъ жалобамъ, которыя высказываеть Стржеговскій относетельно б'ёдности художественныхъ штудій въ области формъ египетскаго древняго искусства. Эта бідность такова, что историкъ искусства до сихъ поръ не знаетъ ни стилей, ни египетской живописной манеры. Все, что намъ извъстно о ней, это ея ярко выраженный совершенно опредвленный общій стиль, существо котораго не раскрыто. Сами историки египетскаго искусства ждутъ прихода на ихъ почву изследователей художественныхъ формъ во всеоружін научныхъ методовъ. (См. W. Spiegelberg, Egypt. Kunst). Для исторін христіанскаго искусства теперь явилась новая область, быть можеть, навболъе общирная, судя по открываемымъ памятникамъ-христіанское контское искусство. Его характерныя черты указывають на соединеніе алементовъ египетскаго древняго искусства съ общими основами искусства эллинскаго, времени римской имперіи, или точнѣе эллинистическаго. Для историка искусства само коптское искусство является лишь вътвью эллинистическаго, въ которомъ привились оригинальныя формы древнеeredetckaro.

Отсюда понятно, что историки искусствъ должны будутъ поднять съкорня изученіе древне-египетскаго искусства, чтобы разгадать явленія
поздняго антика и тёмъ боле христіанскаго искусства. Надо начать
историко-художественныя штудія по искусству древняго Египта, чтобы
понять коптское искусство. Только такимъ образомъ мы сможемъ стать
на твердую почву фактовъ самого искусства. Дъйствительно, попутно затронутый Стржиговскимъ вопросъ о фигурныхъ иниціалахъ можетъ быть
ръшенъ только на почвъ изученія египетскаго и сирійскаго искусства.
Красные иниціалы и красныя строки уже существуютъ на папирусахъ.
Въ соотвътствіе съ указаннымъ Стржиговскимъ иниціаломъ въ видъ
пътуха слъдуетъ обратить вниманіе на пергаменную коптскую рукопись
Голенищева, гдъ птицы, кресты, заставки уже являются въ зръломъ видъ,
но въ формахъ египетскаго силуэта. На это обстоятельство уже давно
обратить вниманіе и Гивернатъ, и даже такой наблюдатель, какъ Шармъ.

Очень остроумно подмёчено, поэтому, авторомъ родство формъ въ изображени дворца Сіона или рая въ Карловингскихъ рукописяхъ, именно, въ Утрехтской Псалтыри, со зданіемъ въ росписи потолка въ Эль-Багавать. Это еще ближе доказываетъ высказанное мною предположеніе, что указанное зданіе представляетъ σχηναί Царствія Небеснаго. (Ср. Тік-kanen, Die Psalterillustr. р. 187—8, и мою статью В. Г. Бокъ, Матер. по Арх. христ. Египта, стр. 16). Что эти зданія напоминаютъ «Palatium» въ мозаикахъ Apollinare Nuovo, служитъ яснымъ признакомъ копированія опредъленныхъ образцовъ, но еще важиве, что изъ этого дворца направляется процессія святыхъ мучениковъ. Это сходство должно было бы показать автору, что въ живописи Эль-Карге есть слёды греческой тектоники. Я указаль ихъ въ моей стать (Виз. Врем., т. ІХ, 1902, стр. 13—14).

Обращаясь къ нёкоторымъ частностямъ изследованія автора отмёчу, что онъ неправильно указываетъ, будто я не упоминаю крыла у Ангела на деревянной дощечке собранія Голенищева. На существованіе крыла я, именно, и указаль, но рядомъ указаль на отсутствіе повязки на голове ангела и считаль это за признакъ ранняго еще античнаго типа его. На это Стржиговскій не обратиль вниманія и приписаль мий то, чего я не говориль. Я потому и издаль эту пластину, что нашель черты сходства вя композиціи съ композиціей на пластину Крауфорда, такъ что указывать мий на это сходство, какъ бы впервые заміченное авторомъ, не слідовало. Отмічу также и то, что присутствіе штифта для вращенія привело меня къ тому, чтобы считать эту пластину за часть триптиха. Стржиговскій хочеть видіть въ этой пластині боковую часть отъ диптиха изъ 5 частей, сравнивая ее съ різными изъ слоновой кости диптихами. Но то, что необходимо для техники изъ слоновой кости, непримінимо для живописи.

Наконецъ, укажу, что надпись на одномъ изъ пустыхъ мъстъ хроники Барбара «агьог vitae fluens aquas» указываетъ на присутствие въ архетипъ такой-же композици, какая хорошо извъстна на саркофагахъ, въ живописи мозаикъ, на слоновыхъ костяхъ (Строгановская пластина съ изображениемъ св. Петра), именно, креста, стоящаго на голгоеской скагъ съ четырия райскими ръками. Эта-же композиция извъстна и на выходномъ листъ рукописи Космы Индикоплова Ват. Библ., имъющей важное значение для оцънки живописи фрагментовъ, какъ одного изъ прототиновъ хроники Барбара.

Къ изданію приложены 8 двойныхъ таблицъ трехцвітной цинкографін, прекрасно передающей оригиналы. Тридцать шесть рисунковъ въ тексті представляють въ большинстві впервые изданные памятники копто-александрійскаго искусства. Въ этомъ отношенів, какъ и раньше, трудъ Стржиговскаго представляеть особенный интересъ. Онъ перевздаль также два опубликованные мною ранів памятника, фрагменть коптской рукописи Іова Неапольской Библіотеки и коптскую пластину изъ собранія Голенищева.

Я очень сожалью, что не имвю экземпляра этой прекрасной работы.

Л. Айналовъ.

Louis Bréhier, La querelle des images (VIII—IX s.). Paris 1904 (éd. Science et réligion).

Значеніе иконоборческой эпохи для исторіи среднев'вковаго искусства авторъ излагаєть въ общеныхъ рамкахъ, изв'єстныхъ въ общенсторическихъ трудахъ, но съ интересными отклоненіями въ область древне-христіанскаго и византійскаго искусства. Въ теологической части своей работы авторъ основывается на трудахъ Шварцлозе ("Die Theologie der Bilderfreunde" и "Der Bilderstreit"). Онъ отм'вчаетъ особую лю-

бовь къ человъческому изображению (или образу) въ странахъ прониктутыхъ эллинскимъ духомъ, и отрицательное отношение къ этому образу на востокъ.

Вивств съ твиъ онъ указываеть и на иконоборческую тенденцію, образовавшуюся въ самомъ христіанстве на западе и на востоке у учителей церкви, начиная съ Тертуліана. Въ поискахъ за источниками онъ указываеть на сирійское и коптское искусства, какъ на такія области, гдъ издавна замътно было отрицательное отношение къ изображению человівческой фигуры. Однако христіанская Сирія, издавна извівстная своими рукописями, укращенными миніатюрами, своими храмами, наполненными живописью, не можеть быть привлечена въ качествъ такой почвы, на которой могло возникнуть иконоборческое направление въ искусствъ. Достаточно при этомъ вспомнить, что въ Сиріи, Сиро-Персіи древнъйшими основами искусства являются высоко-развитыя формы месопотамскихъ художественныхъ стилей, чтобы отказаться отъ такого предположенія. Тоже самое должно сказать о коптскомъ искусствъ. Послъ обнародованія многочисленных памятинковъ скульптуры, живописи, индустрін (Ель-Багаватъ, Бавитъ, Тебесса; изданія Гайе, Крума, Гиверната, Стржиговскаго, Кледа и французской миссін въ Каир'в и др.) нельзя уже удовлетвориться такими апріорными сужденіями, что «сирійское и коптское искусства принци къ особенному орнаментальному геометрическому и зооморфическому искусству, посредствомъ котораго они выражали безконечное» (стр. 9).

Сопоставляя всё извёстныя проявленія иконоборчества въ христіанствь, отъ Тертулліана до событія въ Марсели въ южной Галліи, авторъ даеть наиболье интересный тексть. Въ 599 году въ Марсели епископъ приказаль уничтожить и разбить всё существующія въ городе изображенія, за что получиль порицаніе и похвалу въ одно и то-же время отъ папы Григорія Великаго: «Et quidem quia eas adorari vetuisses omnino laudavimus, fregisse vero reprehendimus» (Gregor. Epist. XI, 105). Указаніе на образъ Богородицы, который видёль въ Константинопол'в Аркульфъ, не относится, повидимому, къ делу. Дикій человекъ, произившій образъ Богородицы, былъ іудей, а не христіанинъ иконоборецъ. Огромное количество образовъ до и после эпохи иконоборства, потерпевшихъ отъ разныхъ лицъ (іудеевъ, магометанъ, еретиковъ, иконоборцевъ), показывають одинь изъ путей, по которымъ должны будуть направиться усилія изследователей для определенія источниковъ иконоборства въ ихъ наиболье рызких очертаніях и въ отношеніях къ различным религіознымъ идеямъ времени. Но понятно само по себъ, что такая работа еще принадлежить будущему. Споры изъ за вёры (пренія съ жидовиномъ особенно) еще не уложены въ исторической перспективъ и не сопоставлены съ аналогичными фактами въ области искусства.

Затемъ авторъ излагаетъ исторію иконоборства по литературнымъ даннымъ въ связи съ исторіей византійской имперіи.

Византійскій Вроменника.

Главы V—VII содержать изложеніе ученій иконодуловь и иконокластовъ. Слѣдуя вполнѣ Шварплозе, авторъ дополняеть свой очеркъ обзоромъ художественныхъ памятниковъ, оставшихся послѣ иконоборства. Онъ склоненъ не безъ основанія, какъ и Лабартъ и Молинье и другіе, отнести къ числу ихъ ларцы изъ слоновой кости VIII—IX вѣка, нѣкоторыя миніатюры лицевыхъ рукописей (напр. № 63 Colbert.) ІХ столѣтія, рѣзные оклады Евангелій (въ Равеннѣ, Монцѣ) съ чисто орнаментальными украшеніями въ арабскомъ стилѣ. Съ особенной силой авторъ отмѣчаетъ усилившееся вліяніе искусства двора Халифовъ въ византійской имперіи и возводитъ многія черты жизни при византійскомъ дворѣ къ вліянію арабовъ и персовъ, что, однако, сдѣлано наилучшимъ образомъ еще Reiske въ извѣстномъ его комментаріи къ обряднику византійскаго двора Константина Порфиророднаго.

Авторъ заканчиваетъ свою работу изложеніемъ доктрины почитанія иконъ на востокѣ и на западѣ съ указаніемъ точекъ соприкосновенія и различія, что крайне умѣстно и должно было бы повести къ дальнѣйшимъ, болѣе углубленнымъ изслѣдованіямъ судебъ искусства на востокѣ и западѣ въ эпоху иконоборства, до, равно какъ и послѣ нея. Общій смыслъ сопоставленія восточной и западной доктринъ тотъ, что на востокѣ за иконами закрѣпилось понятіе неоплатонической философіи, какъ за матеріальными образами или типами невидимаго, сверхчувственнаго міра 1). О. Студитъ требовалъ воздавать равное почитаніе самому Христу и его образу или иконѣ. Отсюда-же проистекло и догматическое подтвержденіе необходимости почитать особую силу чудотворныхъ иконъ. На западѣ доктрина иконопочитанія выразилась въ постановленіи Трентскаго собора, аналогичномъ постановленію Никейскаго, но въ иныхъ принципіальныхъ положеніяхъ:

«Иконы Христа, св. Дѣвы Матери Божіей и другихъ святыхъ должны быть сохраняемы преимущественно въ церквахъ и имъ необходимо воздавать должное поклоненіе, не потому, чтобы по нашему мивнію въ нихъ заключалось нѣчто божественное или особое достоинство, которыя оправдывали бы такое воздаяніе чести, или что нужно было бы возсылать къ нимъ просьбы или возлагать на нихъ наше упованіе по древнему обычаю язычниковъ, полагавшихъ въ идолахъ ихъ упованія; но потому, что честь воздаваемая имъ восходитъ къ прототипамъ, которые они представляютъ. Чрезъ посредство этихъ иконъ, которыя мы лобываемъ и предъ которыми исповедуемся, мы воздаемъ честь самому Христу и почитаемъ святыхъ, которые на нихъ изображены». Такимъ образомъ западъ отвергъ и отстранилъ неоплатоническія воззрёнія греческихъ богослововъ, избравши среднее положеніе, доставившее впоследствій свободу искусству и открывшее ему возможность достиженія въ области иконографіи идеала, состоявшаго въ выраженія посредствомъ



<sup>1)</sup> Ср. «τὰς ἰδέας... προφητών καὶ ἀποστόλων» въ предыдущей рецензів.

живописи и скульптуры божественных совершенствъ, восходящихъ къ совершенствамъ самого божества. О нихъ ясно говоритъ Микель-Анжело. Но это-же постановленіе заключало и возможность путей къ протестантству. Постановленіе Парижскаго собранія 825 года предписываетъ, чтобы иконы были выставляемы только въ церквахъ и дворцахъ для людей образованныхъ какъ воспоминаніе благочестивой любви или украшеніе, а для необразованныхъ для поученія. Тотъ который самъ по себъ не хотълъ иконъ, могъ дъйствовать по своему желанію съ условіемъ не препятствовать тъмъ, которые желали ихъ имъть.

Книжечка Брегье представляеть не изследованіе, а скоре конспекть изследованія, задуманнаго авторомь въ боле широкомъ плане и полезнаго, какъ напоминаніе объ остающейся невозделанной въ научномъ отношеніи эпохе. Поэтому, позволю себе указать на оставшееся, повидимому, неизвестнымъ автору старое сочиненіе, интересное, однако, по богатству привлеченнаго матеріала: Guevara, Dissertatio historico-dogmatica de sacrarum imaginum cultu religioso quatuor epochis complectens dogma etc. Fulginiae 1789.

Д. Айналовъ.

Histoire de l'art depuis les premiers temps chrétiens jusqu'à nos jours. T. I. Ouvrage publié sous la direction de M. André Michel. Paris 1905.

Мить приходилось уже не разъ отмъчать успъхи штудій по исторіи византійскаго искусства во Франціи (Виз. Врем. Т. VIII, № 1 и Т. ХІ № 1 и 2). Теперь приходится отмътить появленіе изданія, въ которомъ участинками являются видные спеціалисты разныхъ областей исторіи средневъковаго искусства (по крайней мърт въ первомъ томъ). Изъ предисловія видно, что авторы имтьють широкую цтль написать исторію европейскаго искусства до нашихъ дней. Исторія античнаго искусства оставлена въ сторонт по той причинт, что она уже прекрасно написана другими, а потому первый томъ содержить исторію древне-христіанскаго (римскаго), византійскаго и карловиніскаго искусствъ. Изданіе предназначается для широкой публики, но судя по первому тому оно будеть имть вста черты солиднаго научныя предпріятія, въ которомъ приняты въ разсчетъ новъйшія научныя пріобртенія и данныя.

Въ изданіи принимають участіе лица, давно зарекомендовавшія себя въ развыхъ спеціальныхъ областяхъ цёнными трудами. Таковы Берто, Милле, Молинье, Перате, самъ издатель Андре Мишель, Пру, Маль, Лепріеръ, Анляръ, Марке-де-Вассло.

Каждый очеркъ, входящій въ составъ перваго тома, имѣетъ, конечно, свои особенности, но все-же весь первый томъ имѣетъ одну важную характерную черту, красной нитью проходящую черезъ всв очерки. Эта черта состоить въ полной объективности изложенія, въ отсутствіи какихъ либо научно-партійныхъ тенденцій, которыя отравляють чтеніе

даже такихъ солидныхъ невиецкихъ изданій, какъ покойнаго Крауса, Вильперта, Альбр. Куна. Ничего иного, кроме стремленія къ трезвой истине и правдивости изложенія въ связи со стремленіемъ изящно и кратко выражать сумму фактовъ, здёсь нетъ. Я не нашель здёсь никакихъ следовъ «disciplina arcani» католической партіи Рима и Фрейбурга, ни преувеличеннаго отрицанія всякаго внутренняго смысла въ изображеніяхъ протестантовъ. Наоборотъ, повидимому, трезвая научная методологія Эдм. Леблана лежить въ основе очерка древне-христіанскаго искусства, а всё остальные очерки основаны на научномъ объективизме общеевропейской мысли. Это качество, проникающее сущность всего перваго тома, очень характерно для французской науки, всегда свободной въ направленіи своего мышленія. Можно думать, что русская читающая публика широкихъ круговъ оцёнитъ по достоинству эту особенность французскаго общедоступнаго изданія исторіи европейскаго искусства.

Очеркъ Перате о древне-христіанскомъ искусствъ Рима несь основанъ на его книгъ «Archéologie chrétienne», вошедшей въ серію Кантеновской Bibl. de l'enseignement des Beaux-Arts. Мн'в кажется, однако, что если бы г. Перате поступиль такъ-же, какъ и его сотоварищи по первому тому и разработалъ свой очеркъ въ связи съ данными восточнаго искусства, онъ даль бы болве современный этюдь римскаго христіанскаго искусства. Это не значило бы, что авторъ перешелъ границу поставленной задачи писать исторію европейскаго искусства, а только показало бы ясно и наглядно, какъ напримъръ въ очеркахъ Миле, Лепріера и другихъ, уже обозначившіеся пути въ изследованіи римскаго искусства. Но авторъ не привлекъ для своей работы огромныхъ матеріаловъ французской миссіи въ Канрѣ, ничего не говоритъ также о родствѣ римскихъ росписей катакомбъ съ египетскими, открытыми Бокомъ, или описанными Кледа, болъе поздними. Теперь уже нельзя основываться исключительно на работахъ покойнаго de Rossi и на методологія наложенія существовавшей 15 — 20 лёть назадь. Кром' того прямо необходимо было ознакомить читателей съ матеріаломъ, такъ или иначе служащимъ для объясненія формъ искусства римскихъ катакомбъ. За исключеніемъ этой стороны діла очеркъ Перате обнаруживаеть ясность построенія, полноту фактическаго матеріала въ перечисленіи изображеній катакомбной и мозаической живописи Рима и присущую ему краткость и изяшество слога.

Г. Милле пополниль то, что опустиль Перате. Въ своемъ очеркъ византійскаго искусства онъ представиль наиболье систематическую картину развитія этого искусства. Онъ воспользовался общирной литературой предмета и во многихъ случаяхъ даже обнародовалъ новые памятники, далъ новыя точки эрънія на нъкоторыя явленія византійскаго искусства. Я могу только пожальть, что авторъ не издалъ ни одной иконы восковой живописи Музея Кіевской Духовной Академіи. Эти произведенія искусства, столь родственныя Фаюмскимъ портретамъ, придали бы особый

блескъ ряду рисунковъ, приложенныхъ къ очерку. Изъ новыхъ рисунковъ особенно заслуживаютъ быть отмѣченными: прекрасная фототипія съ изображеніемъ Христа въ мозаикѣ церкви св. Пуденціаны въ Римѣ, приложенная къ очерку Перате, и рядъ рисунковъ къ очерку Милле, особенно 103, 122, 128, 130, 134 и др.

Статьи по искусству Меровингской и Карловингской эпохъ написаны пятью авторами. Онъ отличаются полнотой, критической провъркой матеріала и гипотезъ, объясняющихъ сложный вопросъ объ этомъ искусствъ, и могутъ служить справочнымъ указателемъ для начинающихъ, хотя и здъсь я все-же не встрътилъ указаній на знаменитую латинскую Библію Геольфрида Лавренціанской Библіотеки, съ рисунковъ которой надо было издать копію.

Д. Айналовъ.

 Clédat, Le monastère et la nécropole de Baoutt (Mem. publiés par les membres de l'Institut français d'Archéologie orientale du Caire. T. XII. Caire 1904).

Египеть постепенно открываеть свои тайны. После росписей Эль-Багаута, остатки живописи, встреченные въ разныхъ помещенияхъ монастыря и кладбища Бавита близъ Гизе (Aphroditopolis), открытыкъ г. Кледа въ 1901-1902 годакъ, должны занять первое место. Эта живопись покрывала ствны и частью потолки семнадцати помъщеній, но при раскопкахъ найдена въ крайне плохомъ состояніи, отвалившеюся отъ ствиъ. Повидимому, она представляла сложныя росписи, о значени которыхъ для христіанскаго средневіноваго искусства можно только пока догадываться. Между ними можно различить очень ранніе остатки росписей, близко напоминающихъ мозанки Равенны и Рима VI столътія, образцы живописи VI — IX въковъ и быть можетъ даже X — XI столътій. Тексть г. Кледа занять только добросов'єстными описаніемъ всего найденнаго имъ во время раскопокъ, но онъ отклонилъ отъ себя задачу изследованія композицій и стиля живописи, что предстоить сделать спеціалистамъ. Укажу, поэтому, на некоторыя особенности найденныхъ росписей.

Обращаетъ на себя вниманіе прежде всего общеизвъстный пріемъ дѣленія полей стѣнъ на отдѣльныя пространства. Нязъ стѣнъ занятъ подражаніемъ мраморной инкрустаціи (рl. XII, XXI, XXII, XXIII, XXIV, XXV), при чемъ нашелся примъръ никрустаціи подобной росписямъ Пальмиры и Рима, т. е. съ изображеніями квадратовъ, внутри которыхъ расположены медальоны съ фигурами животныхъ, въ данномъ случаѣ скачущихъ козочекъ. Я не думаю, однако, чтобы эти фрагменты египетской живописи воскодили къ такой отдаленной эпохѣ, какъ указанныя росписи Пальмиры. Присутствіе арабеска въ его почти первичной формъ, стелющагося по бордюру стѣны, указываетъ на время послѣ арабскаго завоеванія, хотя не очень далеко отъ него. На подражаніе инкрустаціямъ и

мозаик'й указывають ряды точекь, которыми иснещрены поверхности фоновъ, копирующихъ мозаику, равно какъ и одноцветныя тела козочекъ, ровные круги, указывающе на подражане вырезаннымъ изъ камня плитамъ со вставленными въ нихъ фигурами (pl. XXVI).

Надъ этимъ нижнимъ поясомъ идетъ верхній, заполненный иногда рядами композицій въ перемежку съ квадратами, заполненными орнаментомъ въ видъ меандровъ (pl. XII), или медальонами съ бюстами святыхъ (pl. X и др.).

Крайне интересна верхняя часть ствиной росписи въ помъщении III, гдъ, повидимому, была расположена сложная композиція изъ нъсколькихъ фигуръ. Эту композицію надо сравнить съ той, которая была открыта въ помъщени VII, такъ какъ въ обоихъ случаяхъ одинаково повторяются самые существенные ея элементы. На почвъ земли, представленной въ вид'в небольшихъ холмиковъ, расположены въ рядъ н'всколько фигуръ. Слева крайняя фигура съ надписью: «братъ Мина младшій». Рядомъ еще дв'в стоящія фигуры, каждая съ ключемъ у пояса. Далье изображена длинная скамья на точеныхъ ножкахъ съ подножіемъ, подъ скамьей-зеленый пологъ, а поверхъ нея длинная красная подушка, на которой сидять три фигуры, одётыя въ бёлыя одёянія. Сохранились лишь нижнія части фигуръ съ ногами, одітыми въ сандаліи. Однако н этихъ остатковъ фигуръ вполев достаточно, чтобы узнать въ нихъ трехъ патріарховъ Исаака, Авраама и Іакова, сидящихъ въ раю въ бълыхъ одеждахъ. Эта композиція, впервые извъстная до сихъ поръ въ октатевхахъ XI — XII въка, а также въ композиціяхъ Страшнаго Суда поздней русской церковной живописи, напіла свой первоначальный прототипъ, какъ оказывается, въ росписяхъ египетскихъ развалинъ. Судя по рисунку, по даннымъ стиля, чертамъ одеждъ (нашивки на туникахъ), живопись не можетъ, какъ мив кажется, быть поздиве ІХ ввка. Къ томуже нижнее обрамленіе, состоящее изъ заплетающейся ленты между двумя полосами, повторяется въ римскихъ, миланскихъ и равеннскихъ мозаикахъ, равно какъ въ карловингскихъ рукописяхъ и лучшихъ византійскихъ, какова Псалтырь Христины № 1 Пар. Нац. Библ. Вся композиція была пом'вщена внутри пространства на подобіе люнета, какъ большія композиціи Равенны или композиціи аркосолієвъ римскихъ катакомбъ.

Въ этомъ-же помѣщеніи найдены небольшія квадратныя композиців съ изображеніемъ Давида и Саула, Давида и Голіафа, иптересныя по своему исполненію, такъ какъ головы, выглядывающія изъ-за холмовъ на табл. XIX, близки къ изображеніямъ въ арабскихъ рукописяхъ, что указываетъ во всякомъ случав на принадлежность фресокъ времени после арабскаго завоеванія.

Особеннымъ интересомъ по чертамъ переживанія древне-византійскаго стиля отличается композиція той же капеллы, также расположенная въ люнеть. Здъсь на высокомъ кресль сидить Богородица съ младенпемъ, а по сторонамъ находилось по двое святыхъ съ крестами въ рукахъ и мученическими вънцами. Сухой стиль VII - VIII столътій ясно виденъ въ толстыхъ контурахъ, въ плоской моделлировив фигуръ, но переживаніе древнихъ формъ VI стольтія (ср. мозанку Апполлинарія Новаго и особенно фреску въ базиликъ св. Фелика и Адаута въ Римъ, -- Мийог, Arte, 1905, Fasc. I, p. 56-7) здёсь такъ-же ясно, какъ и въ римскихъ мозанкахъ церкви св. Пракседы и капеллы Зенона. Фрески капеллы XII, повидимому, древиће, и своими формами заставляютъ обращаться мысленно къ оригиналамъ. Такъ фигуры пророковъ (Даніила и еще одного), съ поднятой вверхъ правой рукой и развернутымъ длиннымъ свиткомъ съ написаннымъ на немъ пророчествомъ, суть прямыя и непосредственныя повторенія такихъ-же пророковъ въ Россанскомъ и Синопскомъ Евангеліяхъ, но значительно стильніве выполнены, чівмъ на папирусів Голенищева, вивств съ твиъ суше и болве иконописно, что указываетъ на боле позднее время (табл. XXXII, XXXIII, 1, 2 и въ краскахъ табл. XXXIV). Между композиціями XII пом'вщенія одна представляетъ стръзка, пускающаго стръзу во дъва. По сторонамъ деревья съ красными плодами. Любопытны также композиціи съ двумя ланями по сторонамъ сосуда и бъгущими ланями. Я возвращусь къ этимъ росписямъ, когда Кледа обнародуеть всю серію открытыхъ имъ древнихъ росписей. Нѣкоторые образцы ихъ уже опубликовалъ Милле въ своемъ очеркв византійскаго искусства 1). Частью они обнародованы въ Comptes rendus 1904 г. Sept. Oct. (Nouvelles recherches à Baouît, p. 525). Среди нихъ находится серія изображеній по протоевангелію.

Роспись 3-ей капеллы сохранила имена художниковъ, расписывавшихъ ее: «Έγὼ ἐλαχίστου (sic) Ἰακώβ κὲ Γεώργε. Ζωγράφος».

Д. Айналовъ.

# 2. Вивлюграфія,

РОССІЯ И ЗАПАДНАЯ ЕВРОПА.

## А. Богословіе.

### Литература.

6. Krüger, Patristik, Patrologie, Geschichte der altkirchlichen Litteratur, Geschichte der altchristlichen Litteratur. Realencyclopädie für protestantische Theologie und Kirche 15<sup>3</sup> (1904), 1—13.

Heinrich Kihn, Patrologie. I Band. Von den Zeiten der Apostel bis zum Toleranzedict von Mailand (313). Paderborn, F. Schöningh 1904, X, 413 s. 8°, 4,60 mp. Wissenschaftliche Handbibliothek. I Reihe. Theologische Lehrbücher,



<sup>1)</sup> Histoire de l'art, T. I, p. 171 (puc. 101).

XXIV. — Книга преследуетъ практическую цель познакомить читателей съ выводами науки относительно памятниковъ древне-христіанской литературы. Вторымъ томомъ все изданіе закончится.

Γεώργιος Ί. Δέρβος. Χριστιανική Γραμματολογία. Πρώτη Περίοδος περιλαμβάνουσα τοὺς Άποστόλους καὶ Άποστολικοὺς Άνδρας. Τόμος πρῶτος. Έν Άθήναις, Π. Λεωνή 1903, 567 стр. 8°. — Судя по рецензін G. Krüger'a въ Theol. Litteraturzeitung 1905, № 4, это первый изъ 6 томовъ издаваемой авторомъ исторіи христіанской литературы, въ которую онъ включаеть не только церковныхъ писателей, обычно составляющихъ предметъ Патрологіи или Патристики, но и другихъ, какъ напр. Митрофана Критопула и Мелетія Аейнскаго. Авторъ пользуется западной литературой, но въ общемъ придерживается традиціоннаго взгляда на христіанскихъ авторовъ и ихъ сочиненія.

John Chapman, L'auteur du canon Muratorien. Revue Bénédictine 21 (1904) 240 — 264. — Дѣлается попытка доказать, что извѣстный Мураторіевъ фрагментъ есть нечто иное, какъ латинскій переводъ отрывка изъ первой книги Ипотипозъ (ὑποτυπώσεις) Климента Александрійскаго. Ср. рец. А. Harnack'a въ Theol. Literaturzeitung 29 (1904) № 23.

Franz Höfler, Ίππολύτου εἰς τὰ ἄγια θεοφάνεια. Untersuchung über die Echtheit. München, Druck von Wolf u. Sohn. 1904, 61 S. 8°. Programm des Progymnasiums in Schaftlarn f. 1903/4.—Пытается доказать, что выставленные Achelis'омъ и Batifol'емъ аргументы противъ подлиности этой гомиліи не основательны, и что, напротивъ, по формѣ изложенія и стилистическимъ особенностямъ она вполнѣ подходитъ къ другимъ твореніямъ Ипполита.

А. Молчановъ, Св. Кипріанъ Карваненскій, какъ поборникъ ученія о единство Церкви. Прав. Собесъдникъ 1903, III, 339—354.

Clemens Alexandrinus, Protrepticus und Paedagogus. I Bd. Hrsg. v. O. Stählin (Die griechisch christl. Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte. Hrsg. v. d. Kirchenväter-Commission d. K. preuss. Akademie d. Wiss. 12 Bd.), Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchh. 1905, LXXXIII, 352 crp. 8°. Mp. 13,55.

1. Chapman, Clément d'Alexandrie sur les évangiles et encore le fragment de Muratori. Revue Bénédictine 21 (1904) 4, p. 369-374.

Paul Koetschau, Beiträge sur Textkritik von Origenes Johannescommentar. Texte u. Untersuchungen, N. F. XIII, 2 Heft, S. 76. Leipzig 1905.—Содержить дополненія и поправки къ изданію Erwin Preuschen'а и представляєть изъ себя развитіе рецензіи Koetschau, пом'вщенной въ Theol. Literaturzeitung 1904. № 24, стлб. 657—661.

Carl Weyman, Zu den sog. Tractatus Origenis de libris ss. scripturarum. Biblische Zeitschrift 2 (1904), 234—253.—Содержить 1) примъчанія къстать в Нагласк'а о Новаціан въ Энц. словар в Неггод-Наиск; 2) доказательства иного взгляда на стоящія въ связи съ Трактатомъ мъста сочиненій Люцифера еп. Кальярскаго; 3) добавленія къ критик в текста и 4) цитаты изъ Св. Писанія (см. В. Z. XIV, 1—2, стр. 328).

Erich Klostermann. Ueber des Didymus von Alexandrien in epistolas canonicas enarratio. Texte u. Untersuch. N. F. XIII. 2 Heft. S. 8. Leipz. 1905.

Gerhard Loeschke, Das Synodicon des Athanasios. Reinisches Museum N. F. 59 (1904), 451—470.—Подтвержденіе выводовъ Geppert'a (ср. В. Z. XI, 620) путемъ прямыхъ ссылокъ на Synodicon.

Theodor Zahn, Grundriss der Geschichte des Neutestamentlichen Kanons. Eine Efgänzung zu der Einleitung in das Neue Testament. Zweite, vermehrte u. verbesserte Auflage. Leipzig, Deichert Nachf. 1904. IV, 92 S., 8°, 2,10 мр.—Содержить изданіе 39-го посланія о праздникахь св. Аванасія Великаго.

J. A. Robinson, Some thoughts on Athanasian creed. London, Longmans 1905, 76 crp. 8°.

**И. Поповъ**, *Реминозный идеаль св. Аванасія*. Богосл. В'єстникъ 1904, ІП, 440—483; V, 91—123.

Διονυσίου λείψανα. The letters and other remains of Dionysius of Alexandria. Edited by Charles Lett Feltoe, B. D. Cambridge, University Press 1904 (XXXV, 283 p.) 8° sh. 7,6.—По словамъ Ad. Jülicher'a княга представляетъ лучшее изданіе сохранившихся твореній св. Діонисія Александрійскаго и содержить прежде всего отрывки его посланій, затѣмъ сочиненія περὶ ἐπαγγελιῶν (объ обѣтованіяхъ) и περὶ φύσεως (о природѣ); далѣе слѣдуетъ его переписка съ Діонисіемъ, еп. Римскимъ о крещеніи еретиковъ, 50 страницъ наполняютъ отрывки экзегетическихъ сочиненій и въ заключеніе—смѣсь. Трп указателя: цитатъ изъ св. Писанія, собственныхъ именъ и словъ занимаютъ 22 стр. въ два столбца. Общее введеніе, основанное на Ніегоп. de vir. ill., сообщаетъ свѣдѣнія о жизни и твореніяхъ Діонисія. Кромѣ того въ особомъ введеніи даются свѣдѣнія объ источникахъ, традицій, поводахъ, времени и пр. литературныхъ вопросахъ. Наконецъ, критика текста и много примѣчаній эгзегетическаго характера.

П. Пономаревъ, Ученіе св. Кирилла, Архіеп. Александрійскаго объ евхаристіи. Прав. Собес. 1903, V—VI.

Diadochos, Bischof von Photike, "Hundert Kupitel vom vollkommenen Christenleben". Erstmalige kritische Ausgabe des griechischen Urtextes nebst deutscher Uebersetzung von J. E. Weis-Libersdorf. Münchner theol. Wochenschrift. 1 (1904) & 11 m c.s., crp. 85 cs.

К. Поповъ, Блаженный Діадохъ (V в.), еп. Фотики древняю Епира, и его творенія. Т. І. Творенія бл. Діадоха. Греческій тексть, редактированный по древнить греческить рукописять, съ предисловіеть, русскить переводоть, примъчаніями и приложеніями. Кієвъ, 1903, XXIV, 620 стр. Ціна 5 руб.

Drews, Untersuchungen zur Didache. Zeitschrift für neutest. Wissenschaft. 1904, crp. 53.

F. X. Funk, Das achte Buch der Apostolischen Konstitutionen in der koptischen Überlieferung. Theol. Quartalschrift 86 (1904), 429-442.

Святитель Меводій, епископь и мученикь, отець церкви III въка. Полное собраніє его твореній. Переводь сь греческаго проф. Спб. Дух. Академіи Е. И.

Ловягина. Изданіе 2-ое И. Тузова. СПб. 1905, 287 стр. Ц. 1 руб.—Кром'в біографических в св'яд'вній содержить вс'в изв'єстныя творенія св. Месодія, бывшаго, по словамъ бл. Іеронима, епископомъ Олимпа, почему онъ такъ и именуется обыкновенно въ иностранной патрологической литератур'в, по другимъ изв'єстіямъ бывшаго епископомъ тирскимъ и патарскимъ. Въ полномъ своемъ состав'в на русскомъ язык'є творенія появляются впервые.

L. Fendt, Sünde und Busse in den Schriften des Methodius von Olympus. Kathol. 1905, I S. 24-45.

E. Michaud, Ecclésiologie de St. Grégoire de Nasianse. Revue intern. de Theologie 12 (1904), 557 — 573. — По словамъ Michaud, Григорій, разумѣется, не знаетъ «aucune papauté autoritaire, pas plus en Occident qu'en Orient».

Menn. Zur Pastoraltheologie Gregors von Nasians. Revue intern. de Theologie 12 (1904), 427—440.—На основанін защитительнаго слова Григорія по поводу его б'єгства отъ рукоположенія въ пресвитеры излагаются его воззрінія на достоинство священства.

K. Holl, Ueber die Gregor von Nyssa zugeschriebene Schrift «Adversus Arium et Sabellium». Zeitschrift für Kirchengeschichte, XXV Bd. 3 Heft, стр. 380—398. Gotha 1904.—Статья доказываеть, что авторомъ названнаго сочиненія должно считать оригениста Дидима.

J. Chrysostome, Homélie sur Eutrope. Expliquée, litteralement traduite et annotée par E. Sommer. Paris, Hachette et C<sup>o</sup> 1904, 44 p. 16°.

Fr. van Ortroy, Saint Ambroise et l'empereur Theodose. Analecta Bollandiana 23 (1904), 417 — 426. — Защищаетъ свою точку зрѣнія въ сужденіи о Өеодоритѣ по поводу возраженія Duc de Broglie (Ср. В. Z. XII, 383).

Léon Sanders O. S. B., Études sur saint Jérôme. Sa doctrine sur l'inspiration des Livres saints et leur véracité, l'autorité des livres deuterocanoniques, la distinction entre l'épiscopat et le presbytérat, l'origenisme. Bruxelles, Becquart-Arien 1903, VI, 395 p. 8°.

Л. Писаревъ, Авторитетъ бл. Августина, еп. Иппонскаго, въ области христіанскаго богословія по суду древнихъ христ. писателей. Прав. Собес. 1903, X.

F. Loofs, Die Ueberlieferung und Anordnung der Fragmente des Nestorius. Univ.-Progr. Halle 1904, S. 160, 8°.

Joseph Schulte, Theodoret von Cyrus als Apologet. Ein Beitrag zur Gesch. der Apologetik. Wien, Mayer u. C<sup>o</sup>. 1904, VIII. 170 S. 8<sup>o</sup>.

- A. S. Duncan Jones, A homily of St. Ephrem. The Journal of Theological Studies 5 (1904), 546—552.—Сирскій текстъ по рукописи «Library of the India Office» (Ethiop. and Syr. Nr. 9) съ англійскимъ переводомъ.
- C. H. Turner, The letters of Saint Isidore of Pelusium. The journal of Theological Studies 6 (1904), 70—86.—1) О происхождении сборника; 2) о важивёщихъ рукописяхъ; 3) объ исторіи изданій. Прибавленіе о содержаніи Vat. Lat. 1319,

Friedrich Zucker, Spuren von Apollodoros περί θεών bei christlichen Schrift-

stellern der ersten fünf Jahrhunderte. Nürnberg, Druck von Stich 1904. 38 S. 8°. Inaugural-Diss. der Univ. München.—Работа представляеть выдержку изъ большого сочиненія автора подъ заглавіемъ: «Untersuchungen über die Quellen der mythologischen und archäologischen Nachrichten im Protrepticos des Clemens Alexandrinus», и должна быть отмічена, какъ вкладъ въ критику источниковъ Климента (protr. § 30) и Өеодорита (Graec. aff. curat. VIII, 19—23).

Eusebius' Onomastikon. Hrsg. von Priv.-Dos. Lic. Dr. E. Klostermann (XXXVI, 207 S. съ 1 картой Палестины) 8°. Mp. 8.

Eusebius' Theophanie, Hrsg. von Priv.-Dos. Dr. H. Gressmann (XXX, 272 стр.). 8°.—Объ книги изъ изданія: Die griech. christl. Schriftsteller XI, 1—2—Eusebius Werke, III, 1—2.

- **К. Давыденко**, Святоотеческое ученіе о единство души. Вѣра и Разумъ. 1903 г. № 18, стр. 300—314 фил. отд.
- V. Jagić, Ein unedierter griechischer Psalmenkommentar. (Aus "Denkschr. d. K. Akad. d. Wiss."). Wien, C. Gerold's Sohn in Komm. 1904, 95 S. 4°.

#### Агіологія.

Ernst Lucius, Die Anfänge des Heiligenkults in der christlichen Kirche. Посмертное изданіе Густава Anrich. Tübingen, Mohr (Siebeck) 1904, XI, 526 стр. 8° 12 мар.—Въ четырехъ книгахъ содержитъ: І, Предположенія о происхожденіи почитанія святыхъ, основанныя на сравненіи языческаго и христіанскаго міровоззрівнія и почитанія мертвыхъ и героевъ; ІІ, о мученикахъ и почитаніи ихъ во время гоненій и мира; ІІІ, объ аскетахъ и святителяхъ и IV, о Пресв. Дівві Маріи. Отдільныя приложенія посвящены: 1) сказаніямъ о Протоникі и Елені; 2) параллелямъ къ монамескимъ сказаніямъ о чудесахъ; 3) разбору сказаній о преставленіи Божіей Матери; 4) молитвамъ къ Богородиці въ твор. Ефрема; 5) Маріи, какъ наслідниці (?!) античныхъ богинь. Подробно см. В. Z. XIV, 1—2, S. 338.

Е. Воронецъ. Святитель Евстафій, епискотъ Антіохійскій, исповъдникъ и защитникъ истинной въры христіанской. Душеп. Чтеніе 46 (1905), Февраль, 202—216; Мартъ, 408—420; Апрѣль, 620—627.—Агіологическій очеркъ жившаго въ концѣ III в. до половины IV в., участника I Всел. Собора, сначала еп. Беріи Сирійской, потомъ Антіохіи—св. Евстафія, составленъ по Дѣяніямъ св. Соборовъ, Церковной Исторіи Өеодорита, Созомена, твореніямъ св. Іоанна Златоуста, Іеронима и др. и пособіямъ Филарета, арх. Черниговскаго, Барсова и др.

V. Ermoni. Saint Jean Damascène. Paris, Bloud et Co. 1904 (335 p.) 160.

#### ACKETHKA.

C. A. Kneller S. I. Mystisches bei Origenes. Stimmen aus Maria-Laach 67 (1904), 238—240.—Дѣлается попытка доказать, что кромѣ понятія

объ обыкновенной молитвъ, Оригенъ имълъ понятіе объ особой высшей ступени молитвы.

- **М. В. Поповъ,** Мистическое оправданіе аскетизма въ твореніяхъ преп. Макарія Египетскаю. Бог. В'встн. 14 (1905) Янв., 27—59.—Окончаніе сл'ёдуеть.
- С. М. Заринъ, Значеніе страстей въ духовной жизни, ихъ сущность и главные моменты развитія по ученію св. отцовъ аскетовъ. Христ. Чтеніе 1904, IV, стр. 483—515; V, 660—669.
- С. М. Заринъ. Аскетическое учение о значении и сущности «страстей», такъ наз. «плотскихъ». Христ. Чтение 1904 г. VI, стр. 788—795.

#### Апологетика.

Ditlef Nielsen, Die altarabische Mondreligion und die Mosaische Ueberlieferung. Strassburg, Karl J. Trübner, 1904, 3 л. и 221 стр. 8° съ 42 рмс. Mp. 5.

- П. К. Жузе, Христіанское вліяніе на мусульманскую литературу. Прав. Собес. 1904, II, 247—263; V, 727—738.
- С. Уманецъ, Современный бабизмъ (расколъ въ магометанствъ). Тифлисъ. 1904.
  - С. Глаголевъ, Коранъ. Бог. Въстн. 1904, II, 248-280.
  - С. Глаголевъ, *Шаріатъ*. Бог. Вѣстн. 1904 г. IV, 640—662.
- **С. Глаголевъ**, Секты ислама, возникшія въ средніе выка. Бог. В'встн. 1904 г. VII—VIII, 404—456.
- А. Ласквевъ, Исламъ въ его полемикъ съ христанствомъ. Странникъ, 1904, V, 776—787; VI, 889—902.

Johannes Geffken, Aus der Werdeseit des Christentums. Studien und Charakteristiken. Leipzig, Teubner 1904. 135 s. 8° 1,55 M. Aus Natur u. Geisteswelt. Sammlung wissenschaftlich-gemeinverständlicher Darstellungen aus allen Gebieten des Wissens. 54 Bändchen.—Содержить между прочимъ выводы (мысли) относительно Сивилиныхъ книгъ, мученическихъ актовъ, апологетической литературы и отношеній востока и запада въ христіанствъ.

## LOUMATHKA.

Theodor Schermann, Die Geschichte der dogmatischen Florilegien vom 5—8 Jahrhundert. Leipzig, Hinrichs 1904, VI, 104 S. 8°. Texte u. Unters. N. F. XIII, 1.—Историко-систематическій обзоръ находящихся въ рукописяхъ и соборныхъ актахъ сводовъ догматическихъ мивній, относящихси къ догматическимъ спорамъ V—VIII въка. Эти «своды» служили успъху догматической полемики и имъли для нея такое же значеніе, какъ симфоніи св. Писанія и катены изъ св. отцовъ для экзегетики.

Prêtre Léon Gry, Le Millénarisme dans ses origines et son développement. Paris, A. Picard et Fils 1904 (144 p.) 8°.

D. Placide de Meester, O. S. B., Le Dogme de l'immaculée conception et la doctrine de l'église grecque. Revue de l'Orient Chrétien. Neuvième année, p. 1—16, 188—211, 512—525 (прод. сл'бдуетъ). Paris 1904. — Авторъ пытается доказать, что догматъ о непорочномъ зачатіи Пресв. Д'вы лишь окончательно формулированъ на Запад'в, но корни его находятся въ догматическихъ спорахъ о лиц'в Богоматери, возникшихъ на Восток'в въ V в'вк'в. Доказательства основываются на данныхъ святоотеческой и богословской литературы Востока.

Adolf Špaldák S. I., Die Stellung der griechisch-russischen Kirche zur Lehre vom der Unbesteckten Empfängniss. Zeitschrift für. kath. Theologie 28 (1904), 767—774.—Не смотря на унаслъдованное отъ предковъ особенное почитаніе Пресв. Маріи греческіе и русскіе богословы все-таки далеки, по мнѣнію автора, отъ того, чтобы воздавать Богоматери богоравную честь.

Adolf Špaldák S. I., Röm. 5,12 und die Unbesteckte Empfängniss Marias in der Tradition der orientalischen Kirchen. Zeitschrift für Katholische Theologie 28 (1904), 775 сл.—Объ одномъ мѣстѣ сирскаго богослужебнаго чина на Вознесеніе, на которое ссылается въ своей энцикликѣ 1 янв. 1904 г. патр. Rahmāni, и объ одной проповѣди Кирила Лукариса.

Hans Lietzmann, Apollinaris von Laodicea und seine Schule. Texte u. Untersuch. I Tübingen, Mohr (Siebeck) 1904. XVI, 323 S. 8° 9 Mp.—Посвященный семидесятильтней годовщинь со дня рожденія Н. Usener'a томъ распадается на пять частей: 1) политическая исторія (отъ начала Аполлинаризма до возникновенія внутреннихъ раздоровъ въ Апол. партіи; 2) источники и хронологія (хрон. обзоръ отъ времени отлученія Аполлинарія Григоріемъ Лаодикійскимъ (346) до смерти Аполлинарія (между 385 и 395, стр. XIV и сл.); 3) исторія преданія; 4) сочиненія Аполлинарія и его учениковъ; 5) тексты: сочиненія самого Аполлинарія (ή κατὰ μέρος πίστις; de unione; de fide et incarnatione; фрагменты; письма; свѣдѣнія объ утраченныхъ сочиненіяхъ), 6) сочиненія вышедшія изъ школы аполлинаристовъ (Vitalis, Timotheos и др.). Второй томъ предназначается для фрагментовъ по экзегетикъ и указателя.

Franz Diekamp, Das Glaubensbekenntniss des apollinarischen Bischofs Vitalis von Antiochien. Theol. Quartalschrift 86 (1904) 497—511.

Димитрій Брянцевъ, Іоаннъ Италь, византійскій философъ конца XI в. Вѣра и Разунъ 1905 г. № 5—7.—Систематическое изложеніе философскихъ и богословскихъ воззрѣній І. Итала, осужденныхъ при имп. Алексѣѣ Комнинѣ. Статья служитъ продолженіемъ принадлежащаго тому же автору историч. очерка жизни и дѣятельности І. Итала, а также соборовъ, обсуждавшихъ его ученіе, помѣщеннаго въ Вѣрѣ-Разумѣ за 1904 г.

**Е. Овсянниковъ**, Свящ. Константинопольскій патріархъ Кириллъ Лукарисъ и его борьба съ римско-католической пропагандою на Востокъ. Новочеркасскъ 1903, ч. 1—2, стр. 277.

### Литургика.

H. Lietzmann, Liturgische Texte. I. Zur Geschichte der orientalischen Taufe und Messe im 2. und 4. Jahrhundert. Ausgewählt von H. L. Bonn, Marcus und Weber 1904, 8°.—Небольшіе тексты для лекцій и практ. занятій по богословію. Содержить между прочимь изложеніе богослуженія Апостольскихь Постановленій (II, 57) и соотв. части изъ Катихизиса Кирилла Іерусалимскаго о таинствахъ.

La liturgie grecque de St. Jean Chrysostome. Etude comparative de la messe grecque et de la messe latine. 8-e édition revue par l'abbé M. Dablous. Paris, Poussielgue 1904, 75 p. 16°. 0,75  $\Phi$ p.

- П. П. Пономаревъ, Ученіе св. Іоанна Златоустано объ евхаристій (по поводу этюда проф. Мишо: «Св. Іоаннъ Зл. и евхаристія» въ Revue intern. de theologie 1903, № 41). Прав. Собес. 1904 г. IV, стр. 510—528; V, стр. 654—673.
- A. В. Петровскій, Литуріїя по новооткрытому памятнику «Testamentum Domini nostri Iesu Christi». Христ. Чтеніе 1904, IV, 473—482.
- А. В. Петровскій, Древній акть приношенія вещества для таинства евхаристіи и посльдованіе проскомидіи. Христ. Чтеніе 1904, III, 406—431.
- А. В. Петровскій, Къ исторіи посладованія таинства елеосвященія. Христ. Чтеніе 1903, VII, 44.
- A. Schelwiler, Die Eucharistie in den ausserkirchlichen Kreisen im 2. u. 3. Jahrhund. und die Aquarier. Diss. Freiburg (Schweiz) 1904. 60 crp. 8°.
- V. Ermoni P. M. Rituel Copte du baptême et du mariage (suite). Revue de l'Orient Chrétien 9 (1904), p. 526-536.
- H. W. Codrington, The Syrian Liturgies of the Presanctified. III. East. Syrian or Persian. The Journal of Theological Studies 5 (1904), 535—545.—Изданіе сирскихъ текстовъ по Cod. Add. 1988 (1559 г.) Библіотеки Кембриджскаго Университета съ варіантами по Codd. Add. 7181 (1570 г.) Британскаго Музея и англійскій переводъ.

Élie Balareikh, prêtre grecque-melchite, La forme consécratoire du sacrement de l'ordre dans l'église grecque, d'après un manuscrit du XII-e siècle. Revue de l'Orient Chrétien. 9 (1904), p. 65—78, Paris.

- С. М. Смирновъ, Исповъдь и поканніе въдревних монастыряхъ Востока. Бог. Въстникъ 14 (1905) II, 371—401; III, 453—480; IV, 733—790.
- А. Петровскій, Посавдованіе св. страстей по богослужевному уставу ігрусалимской церкви IV и IX—X в. Странникъ 1904 г. III, 473—482.

Корн. Кекелидзе, свящ., Къ вопросу о времени празднованія Рождества Христова въ древней Церкви. Труды Кіев. Духовной Академін 46 (1905) І, 149—158.—Небольшая въ 4 стр. историческая справка съ приложеніемъ перевода «Чтенія о праздникахъ Благов'вщенія и Рождества, Срітенія и Крещенія, написаннаго въ Іерусалим'в православнымъ царемъ Юстиніаномъ», найденнаго авторомъ въ грузинской рукописи Тифл. археолог. музея № 19, стр. 71—77. Печатается впервые. Изъ замѣтки видно, что празднованіе Рождества Христова 25-го декабря отдѣльно отъ Крещенія (6 янв.) не вполнѣ установилось еще въ VI вѣкѣ.

## Гомилетика.

D. H. Hering, Prof. d. Theol., Die Lehre von der Predigt. I. Geschichte der Predigt.—II. Theorie der Predigt. 8°. XII, 624 crp.

Арх. Евдонина, Инсп. Моск. Дух. Академін, Отзывь о сочиненіи студ. Архим. Діонисія (Маранудахи): «Фотій, патр. КП., какь пастырь и учитель». Бог. В'встн. Прилож. 1904, V, 160—165.

## Рецензій появились на следующія книги:

- A. Harnack, Die Chronologie der altchristlichen Litteratur. II. (См. Виз. Врем. XI, 646). Рецензін: В. В. Warfield, въ The Princeton Theological Review 2 (1904) 694—697; H(ippolyte) D(elehaye), въ Analecta Bollandiana 23 (1904), 476—479; G. Krüger, въ Göttingische gelehrte Anzeigen 1905, 1; 0. Bardenhewer, въ Theol. Revue 1905, 2.
- O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Litteratur. II. (См. Виз. Врем. XI, 1—2, стр. 184). Рецензіи: І. С. въ The Dublin Review, 135 (1904) 187 189; Anonymus въ Revue Biblique N. S. 1, (1904) 459; Ad. Milcher въ Göttingische gelehrte Anzeigen 166 (1904) № 6, 585—592; Paul Lejay въ Revue d'histoire et de littérature religieuse 9 (1904) 379—383 (т. І—ІІ); K. Bihlmeyer въ Theolog. Quartalschrift 86 (1904), 634—636 (І—ІІ); Leopold Fonck S. І. въ Zeitschrift fur Kath. Theologie 28 (1904), 736—738; D. P. B. въ Revue Bénédictine 21 (1904) 451 сл.
- H. Hurter, Nomenclator literarius theologiae catholicae. I. См. (Виз. Врем. XI, 1—2 (1904) стр. 184). Рецензіи: Funk въ Theol. Quartalschrift 86 (1904), 633 сл.; Paul Lejay въ Revue critique 58 (1904), № 40 стр. 217—219; Albert Vogt въ Revue des questions historiques 76 (1904) 639.
- Νέα βιβλιοθήκη ἐκκλησιαστικῶν συγγραφέων. Ἐν Κ/πόλει 1903, 1 вып.—Рецензія **A. Palmieri O. S. A.** въ Revue d'histoire ecclésiastique 5 (1904) 970 сл.

Γεώργιος Ί. Δέρβος, Χριστιανική Γραμματολογία. (См. Виз. Врем. выше стр. 296). — Рецензія **G. Krüger** въ Theol. Litteraturzeitung 1905 N=4.

A. Puech, Recherches sur le discours aux Grecs de Tatien (См. Виз. Врем. X (1903) стр. 575)—Рецензіи: Carl Weyman въ Berliner philologische Wochenschrift 24 (1904) № 25 стб. 774—777; Maurice Goguel въ Revue de l'hist. des religions 49 (1904) 104 сл.

A. Hjelt, Die altsyrische Evangelienübersetzung und Tatians Diatessaron (ср. В. Z. XIII, 606). — Рецензія Schm(iedel) въ Literarisches Centralblatt 55 (1904) № 31, стб. 1018—1020.

G. N. Bonwetsch, Drei georgisch erhaltene Schriften von Hippolytus (см. В. Z. XIII, 608). Рецензія: О. Bardenhewer въ Theol. Revue 3 (1904) № 17, стб. 507—510; G. Krüger въ Theol. Litteraturzeitung 1905, № 1.

K. Ernesti, Die Ethik des Clemens von Alexandria (ср. В. Z. XIII, 607).— Рецензія Emil Dorsch въ Zeitschrift für Kath. Theologie 28 (1904), 739—744.

W. Wagner, Der Christ und die Welt nach Clemens von Alexandria (ср. В. Z. XIII, 607).—Рецензія О. Scheel въ Theol. Rundschau 7 (1904) 328 сл.

Origenes' Werke Bd. IV, Der Johanneskommentar изд. E. Preuschen (ср. В. Z. XIII, 607). — Рецензія Gerhard Rauschen въ Theol. Revue 3 (1904), № 13, стб. 399 сл.; Paul Koetschau въ Theol. Litteraturzeitung 29 (1904) № 24, стб. 657—661.

Διονυσίου λείψανα, The letters and other remains of Dionysius of Alexandria. Edited by Ch. Lett. Feltoe, B. D. (cm. Bus. Brem. выше стр. 297). — Рецензія Ad. Julicher въ Theol. Litteraturzeitung 1905 № 9.

K. Bornhäuser, Die Vergottungslehre des Athanasius und Johannes Damascenus (ср. В. Z. XIII, 616).— Рецензія **0. Scheel** въ Theol. Rundschau 7 (1904) 322 сл.

Die Syrische Didascalia въ переводѣ на нѣмецкій яз. H. Achelis'a и J. Flemming'a. — Рецензія F. X. Funk въ Literarische Rundschau 30 (1904) № 6, стб. 172—174; Hugo Gressmann въ Göttingische gelehrte Anzeigen 166 (1904) № 9, S. 681—702.

Св. Месодій, еп. и муч. отецъ III в. Полн. Собр. его Твор. перев. Е. Ловягина. (См. «Виз. Врем.» выше стр. 297). — Рецензіи К. З. въ Церк. Въдомостяхъ 18 (1905) № 4 прибавл. стр. 180—181; Церк. Въстникъ 31 (1905) № 9, 277.

К. Поповъ, бл. Діадохъ, еп. Фотики древняго Епира и его творенія, т. І. (См. «Виз. Врем.» выше стр. 297). — Рецензіи (оффиціальныя) Проф. Прот. І. Корольнова и М. Ястребова въ Извлеч. изъ прот. Совѣта Кіев. Дух. Академіи въ Трудахъ Кіев. Д. Академіи т. І, кн. 1, стр. 70—93 1904 г.; С. Григорьева въ Странникѣ 1903, ІІ, № 10, стр. 636—637.

Eusebius' Werke. II, 1. Изд. E. Schwartz (ср. В. Z. XIII, 613)—Рецензія Erwin Preuschen въ Berliner philologische Wochenschrift 24 (1904) № 40 стб. 1249—1253.

Eusebius' Werke. III. Das Onomastikon, изд. E. Klostermann.—Die Theophanie, изд. H. Gressmann. — Рецензін: Eb. Nestle въ Berliner philologische Wochenschrift 24 (1904) № 37, стб. 1156 — 1163; F. X. Funk въ Theol. Revue 3 (1904) № 14, стр. 426 сл. (отдъльно о Klostermann); Anonymus въ Revue Biblique N. S. 1 (1904) 633 сл. (Kl.); E. Schürer въ Theol. Literaturzeitung 29 (1904) № 23. ст. 637—639 (беретъ Klostermann'a подъ защиту противъ Nestle).

Eusebius, Praeparatio evangelica ed. Gifford. — Рецензія Н. F. Stewart въ The Classical Review 18 (1904), № 6, стр. 323—325; G. K(rüger) въ Literarisches Centralblatt 55 (1904) № 46 стб. 1531 сл.; Jean Reville въ Revue d'hist. des religions 49 (1904) 75—78.

- J. Michalcescu, Θησαυρός τῆς όρθοδοξίας (см. Виз. Врем. XI,1—2, стр. 189 и 649).—Рецензіи Рh. Meyer въ Theol. Literaturzeitung 29 (1904) 14 стб. 415—418; Zöckler въ Theol. Literaturblatt 25 (1904), № 45 стб. 532 сл.; Anonymus въ Literarisches Centralblatt 55 (1904) № 45 стб. 1491; S. Vailhé въ Echos d'Orient 7 (1904) 319.
- Е. Овсянниковъ, свящ., Константинопольскій патр. Кирилъ Лукарисъ и его борьба съ рим.-кат. пропагандой на Востокъ. (См. «Виз. Врем.» выше стр. 301). Рецензін: М. Сменцовскій въ Церк. Въдомостякъ 1903 № 32 стр. 1231—1233.; А. Я-въ въ Церк. Въстникъ 1903, № 35, ст. 1110; Странникъ 1903, VII, 133.
- А. Синайскій, Магометанство въ его исторіи и отношеніи къ христіанству. (См. Виз. Врем. выше).—Рецензіи Ф. Б. въ Церк. Вѣдомостяхъ 1904, № 25, стр. 938 сл.; Н. А. въ Православно-Русскомъ Словѣ 3 (1904), № 17, стр. 606—611.
- С. Унанецъ. Современный бабизиъ. (См. Виз. Врем. выше стр. 300).— Рецензія Ф. Яѣ-въ въ Историч. Въстникъ 95 (1904), III, 1116—1117.

Ditlef Nielsen, Die altarabische Mondreligion. (См. Виз. Врем. выше стр. 300). — Рецензія С. Н. Вескег въ Deutsche Literaturzeitung 25 (1904), № 24 стб. 1685—1687.

И. Верховской.

# В. Филологія и исторія литературы.

Konst. Amantos. Die Suffixe der neugriechischen Ortsnamen. Münchener Diss. München 1903. VIII—83 стр. 8°. — Въ общей части (стр. 1—11) авторъ говорить объ источникахъ и значеніи греческихъ географическихъ именъ (включая сюда названія рікъ, горъ и полей), равно какъ о происхожденіи, распространеніи и способі образованія ихъ суффиксовъ (иностранные суффиксы исключены), въ спеціальной части (стр. 12—59)—онъ разбираетъ и иллюстрируетъ примірами отдільные суффиксы. Въ конці приложено два экскурса (стр. 60—75) о названіяхъ містностей, образованныхъ изъ именъ растеній и фамильныхъ именъ.—Рецензія Karl Dieterich, Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 293—296.

Т. Άμπέλας. Σκλήραινα. См. Пαναθήναια 15 янв. 1905 (тетр. 103), стр. 219. — Новогреческая трагедія, героями которой являются императоръ Константинъ Мономахъ и его возлюбленная, Склирена—Помпадуръ XI-го въка (представлена на Авинскомъ Королевскомъ театръ въ янв. 1905 г.). — Отзывъ К $\langle$ ari $\rangle$  Krumbacher $\rangle$ , Byz. Ztschr. XIV (1905), 3 — 4, стр. 670.

Otto Angermann. De Aristotele rhetorum auctore. Leipzig, O. Hilmy 1904. 72 стр. 8° (Докторская диссертація). — Авторъ, между прочимъ, указываеть у Григорія Кориноскаго сл'яды знакомства съ сочиненіемъ: «Цецція изъ Калакты» de figuris. — Рецензія Th. Sinko, Deutsche Literatur-

Digitized by Google

zeitung 26 (1905), Ne 9, cr. 533 cs. Cm. Byz. Zeitschr. XIV (1905), 3-4, crp. 665.

Β. Ἀποστολίδης. Γλωσσικαὶ μελέται ἐξ ἀφορμῆς τῶν ἀκαδημεικῶν ἀναγνωσμάτων τοῦ Κ. Γ. Ν. Χατζηδάκη. Οτμάμομικά οττακα наъ 6-го и 7-го тома «Ελλήνιος». Канръ 1904. 80 стр. 8°.—Отзывъ А(чд.) Η(eisenberg) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 320—321.

Ernst Appel. Exegetisch-Kritische Beiträge su Corippus mit besonderer Berücksichtigung des vulgären Elementes seiner Sprache. München, Straub. 1904. 69 стр. 8°. Inaug. Diss. der Univ. München und Progr. des Münchener Ludwigsgymnasiums für 1903—4.— Въ первой части работы (стр. 4—16) опънка Кориппа и его произведеній; авторъ устанавливаетъ вліяніе Гомера («Johannidos») и ритора Менандра («Памегирикъ Юстина»).— Отзывъ Ссаті> Weyman> въ Вуз. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 303.

E. Arnaud. Essai sur le caractère de la langue grecque du Nouveau Testament. Montauban. Granié 1899. 68 crp. 8°. — Penensin E. Jacquier, L'Université catholique N. S. 48 (1905), crp. 453. Cu. Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, crp. 674.

Rudolf Asmus. Julians Galiläerschrift im Zusammenhang mit seinen übrigen Werken. Ein Beitrag sur Erklärung und Kritik der julianischen Schriften. Freiburg i. Br., Druck von Hochreuther 1904. II→60 стр. 4°. (Првложеніе къ Jahresbericht des Grossherzogl. Gymn. zu Freiburg i. В.). — Рецензін: W. Vollert, Deutsche Literaturzeitung 25 (1904), № 42, ст. 2546—2548; Johannes Drüseke, Wochenschrift für klassische Philologie, 21 (1904), № 35, ст. 947—955; Paul Wendland, Berliner philologische Wochenschrift 25 (1905), № 1, ст. 5—7. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 302; 3—4, стр. 663.

Pierre Aubry. Le rythme tonique dans la poesie liturgique et dans le chant des églises chrétiennes au moyen âge. Paris. Welter 1903. 84 crp. 4°. — Pequensin: Amedée Gastone, Revue de l'Orient chrétien 9 (1904), crp. 294 cl.; J. Thibaut, Échos d'Orient 7 (1904), crp. 313 cl. Ch. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1-2, crp. 324.

Aug. Audollent. Delixionum tabellae quotquot innotuerunt tam in graecis orientis quam in totius occidentis partibus praeter Atticas in Corpore Inscriptionum Atticarum editas. Paris, Fontemoing 1904. CXXVIII→568 crp. 8°.— Peqenziu: A. Schulten, Literarisches Centralblatt 56 (1905), № 16, ст. 549 cs.; Maurice Besnier, Revue des questions historiques 77 (1905), crp. 657; H. de la Ville de Mirmont, Bulletin critique 96 (1905), № 13, crp. 249—253. Cm. Byz. Zeitschr. XIV (1905), 3—4, crp. 669.

A. Baumgartner. Geschichte der Weltliteratur III. Die griechische und lateinische Literatur des klassischen Altertums. 3-ье и 4-ое взд. См. Виз. Врем. XI (1904), 3—4, стр. 657. — Рецензія О. Іммізсh появилась въ Ні-stor. Vierteljahrsschrift 8 (1905), 219—221. Обо всемъ сочиненіи Баумгартнера см. реферать Нсірроіую Росівнаув, Analecta Bollandiana 24 (1905), 273—276. Ср. Вуz. Ztschr., XIII (1904), 3—4, 575; XIV (1905), 3—4, 658.

- Ν. Βέης. Τὸ ἔτος τῆς τελευτῆς Γρηγορίου Παλαμᾶ. Αθηνᾶ 16 (1904), стр. 638.—Согласно замѣтки въ одномъ кодексѣ изъ Мегаспилона, Григорій Палама умеръ въ 1357 8 г. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 667.
- Ν. Α. Βέης. Έχθεσις παλαιογραφικής καὶ ἱστοριοδιφικής ἐκδρομής εἰς τὴν ἐπαρχίαν Καλαβρύτων. Παναθήναια 31 янв. 1905 (тетр. 104), стр. 237 272. Предварительный отчеть о путешествій. Авторь составиль также каталоги многихь другихь монастырскихь библіотекь. Отзывъ Κ $\langle$ ar $\rangle$  κ rumbacher $\rangle$  въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 671.
- Νίκος Α. Βέης. Κατάλογος των χειρογράφων κωδίκων της εν Θεραπναίς μονης των άγίων τεσσαράκοντα. Έπετηρις του φιλολ. συλλόγου Παρανασσού 8 (1904), стр. 93 146. Описаніе 76 греческихъ рукописей, большею частью позднійшихъ, хранящихся въ вышеназванномъ монастырів (близъ Спарты). Отзывъ К<ari> К<rumbacher>, Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 318.
- N. Βέης. Το Άνδρονικόπουλλο. См. Виз. Врем. XI (1904), 1-2, стр. 307.—Отзывъ K(arl) K(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1-2, стр. 314.
- Ν. Α. Βέης. Έλληνίδες βιβλιογράφοι καὶ κυρίαι κωδίκων κατὰ τοὺς μέσους αἰῶνας καὶ ἐπὶ Τουρκοκρατίας. Οτηθηρημικό οττικτο μετο Μοικίλον ήμερολογιον τῆς δεσποινίδος Κατινας Ι΄. Ήλιακοπούλου. Έν Άθήναις 1905. 14 ctp. 12°. Дополненія κτο уквзателю Сп. Ламброса (см. Вуг. Ztschr. XIII, стр. 592). Отзывть Κ(arl) Κ(rumbacher) вто Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 672.
- Ulr. Bernays. Studien zu Dionysius Periegetes. Münchener Diss. Heidelberg, C. Winter. 1905. 74 стр. 8°. На стр. 22 слл. разобраны изв'ястія Свиды о Діонисія Періегет'в и другихъ Діонисіяхъ. Отзывъ К<аг!>К<rumbacher> въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 664.
- J. Bidez. Notes sur les lettres de l'empereur Julien. Bull. de l'Acad. royl. de Belgique, Classe des lettres 1904, № 8 (авг.), стр. 493—506.—Отзывъ K⟨arl⟩ K⟨rumbacher⟩ въ Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 302.
- J. Bidez. Bérose et la grande année. Melanges Paul Frederick, Bruxelles, H. Lamertin 1004, стр. 9—19.—Затронуть, между прочимь, вопрось объ отраженіяхь теоріи Вироса у византійскихь писателей (Іоанна Лаврентія, Лида, Риторія, Пселла и др.). Отзывь K(arl) K(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 303.
- T. J. de Boer. The history of philosophy in Islam. Translated (with the sanction of the author) by Edward R. Jones, London, Luzac and Co XIII—216 стр. 8°. Ц. 7 шилл. 6 п.—Рецензів: Martin Hartmann, Theologische Literaturzeitung 29 (1904), № 17, ст. 480 483; В. М., Revue critique 58 (1904), № 51, стр. 481 сл. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3 4, стр. 667—668.

Georgii Monachi chronicon edidit Carelus de Boor. Vol. I. II. Leipzig,

Teubner 1904. LXXXIV → 804 стр. 18 м. — Рецензія Aug. Heisenberg, Deutsche Literaturzeitung 26 (1905), № 14, ст. 855—857. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 664.

L. Bréhier. Un héros de roman dans la litterature bysantine. См. Виз. Врем. XI, 3—4. — Рецензія Сh. Rommelaere, Échos d'Orient 8 (1905), стр. 125.

Динитрій Брянцевъ. Іоанно Италь, византійскій философо конца XI впка. Напечатано въ журналѣ «Вѣра и Разумъ», 1905, № 5, стр. 153—166; № 6, стр. 193—212; № 7, стр. 229—237. — Въ рядѣ статей, напечатанныхъ въ журналѣ «Вѣра и Разумъ» за 1904 г., авторъ разсматривалъ философски-богословскія воззрѣнія Итала съ точки зрѣнія ихъ каноничности; въ статьяхъ, напечатанныхъ въ 1905 г. онъ даетъ систематическій очеркъ его философіи, пентральнымъ пунктомъ которой было ученіе объ идеяхъ, какъ реальныхъ сущностяхъ, и о веществѣ, какъ о самосущемъ, безначальномъ и собезначальномъ Богу.

C. Brockelmann, Geschichte der arabischen Literatur. (Срв. Byz. Ztschr. XIV, стр. 230). — Рецензія H. Reckendorf, Zeitschrift für vergleichende Literaturgeschichte N. F. 15 (1904), стр. 355 (361)—364.

Chronica minora, pars secunda. Edidit E. W. Brooks. Interpretatus est J. B. Chabot. Corpus scriptorum christianorum orientalium, curantibus J. B. Chabot etc. Scriptores Syri. Versio. Series III, tomus IV. Paris, Poussielgue; Leipzig, Harrassowitz. 1904. Стр. 33—180. 8°. — О первомъ томъ см. Вуz. Ztschr. XII (1904), стр. 668.

Heinrich Bruders S. I. Die Verfassung der Kirche von den ersten Jahrsehnten der apostolischen Wirksamkeit an bis zum Jahre 175 n. Chr. Mainz, Kirchheim 1904. XVI—405 ctp. (ct 1 καρτοй).—Исторія значенія словь απόστολος, διάχονος, επίσχοπος, εὐχαριστεῖν, ἡγούμενος, λειτουργεῖν Η Τ. Д. (ctp. 3 слл., 336 слл.). Отзывъ К⟨arl⟩ К⟨rumbacher⟩ въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, ctp. 675.

Ivo Bruns. Vorträge und Aufsätze. München, Reck 1905. XXI—480 стр. 8°. 8,50 мар. (Посмертное изд. Th. Birt'a). — Между прочимъ, статья о поэть Михаилъ Маруллъ (Marullus † 1500), грекъ по рожденю, но писавшемъ по-латыни (стр. 380—412). Срв. въ особенности стр. 402 сл. о его гимнахъ, къ природъ, проникнутыхъ новоплатоновскимъ духомъ.—Отзывъ Карі Wayman въ Вуг. Ztschr. XIV (1905) 1—2, стр. 310.

Z. Bürchner. Ein bysantinisches Polychronion. Beilage zur «Мünchener» Allgemeinen Zeitung 1905, № 48 (26 февр.).—Сакелларидись, профессоръ церковной музыки въ Абинахъ, нашелъ въ одной (написанной на бумагѣ) рукописи 1450 г. Полихроніонъ, т. е. молитву или пѣснь о долголѣтіи императора, за Константина Палеолога, послѣдняго восточно-римскаго императора, и опубликовалъ его въ Паναθήναια (31 авг. 1904 г.). — Отзывъ Карг Курана въ Вуд. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 676.

Theodor Buttner-Wobst. Planudesexzerpte aus Johannes von Antiochia. Berliner philolog. Wochenschr. 25 (1905), № 11 ст. 365.—Мижие Мом-

мзена в Буассевэна, что экспериты 1—14 изъ Діона Кассія восходять къ Іоанну Антіохійскому, теперь съ несомнівностью подтверждается тімь обстоятельствомъ, что въ изданномъ Сп. Ламбросомъ отрывкі изъ Іоанна (Νέος Ἑλληνομνήμ. І, стр. 13 см.) снова встрівчаются экспериты 37—44. Къ этому авторъ присоединяеть пожеманіе спеціальной обработки Іоанна. — Отзывъ А(ид.) Н(elsenberg) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, 664.

Catalogus Codd. hagiogr. graec. bibl. Vat. edd. Hagiographi Bollandiani et P. Franchi de' Cavalieri съ дополненіемъ. — Рецензія: Seymour de Ricci, Revue archéologique 4-me Série, 3 (1904), стр. 288—292. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2 стр. 318.

E. K. Chambers. The Mediaevel Stage. См. Виз. Врем. XI, 3—4, стр. 659.— Рецензія Wilhelm Creizenach, Göttingische gelehrte Anzeigen 166 (1904), № 10, стр. 830—833.

Victor Chauvin. Bibliographie des ouvrages arabes ou relatifs aux Arabes, publiés dans l'Europe Chrétienne de 1810 à 1855. VIII: Syntipas. Liège, H. Vaillant-Carmanne. 1904. 219 crp. 8°. Ц. 5,20 мар. — Рецензія J. Barth, Deutsche Literaturzeitung 26 (1905) № 12, crp. 723.

With. Christ. Geschichte der griechischen Literatur bis auf die Zeit Justinians. 4-ое, пересмотрыное изд. Съ 43 портретами по выбору Фуртванглера и Сивекинга. Мюнхенъ, Веск 1905. XII—996 стр. 8°. 17,50 м. Въ Handbuch d. klass. Altertumswissenschaft Bd. VII.—Небольшія дополненія и поправки къ 8-му изданію.— Рецензіи: Anonymus, Literarisches Centralblatt 55 (1904), Nr. 52, стр. 1784 сл.; Сагі Weymann, Historisches Jahrbuch des Görresgesellschaft 26 (1905), 216 сл.; L. Bodin, Revue de philologie 29 (1905) 57. Отзывъ Сагі Weymann, въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, 658 сл.

Ernest Combe. Grammaire grecque du Nouveau Testament. Lausanne, Bridel; Paris, Fischbacher (1904?). 189 стр. 8°. — Рецензія Е. Jacquier, L'Université catholique 48 (1905) 452 сл. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 674.

L. Combes. La vraie croix perdue et retrouvée. См. Виз. Врем. X (1903), стр. 580. — Рецензія **H**<ippolyte> D<elehaye>, Analecta Bollandiana 23 (1904), стр. 340. Ср. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 316.

L. Combes. De l'Invention à l'Exaltation de la Sainte croix. Cm. Bus. Bpem. XI, (1904), 3—4, crp. 659. — Рецензія F. de Catellan, Etudes...de la Compagnie de Jésus 101 (1904), crp. 134 cs. Cp. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 316.

C. von Crombrugghe. La doctrine christologique et sotériologique de Saint Augustin et ses rapports avec le Néo-Platonisme. Напечатано въ Revue d'histoire ecclésiastique 5 (1904), стр. 477—504.—Конецъ отм'вченной въ Виз. Врем. XI, (1904), 3—4, стр. 659 статьи. — Отзывъ С<ari W<eyman>въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 302—303.

G. Crönert. Memoria graeca Herculanensia. Leipzig, Teubner 1903. X-

318 стр. Ц. 12 мар. — Грамматика Геркуланскихъ папирусовъ. — Рецензіи: Karl Wessely, Zeitschrift für die österreichischen Gymnasien 55 (1904), стр. 403 сл.; В⟨lass⟩, Literarisches Centralblatt, 55 (1904), № 35, ст. 1172 сл.; F. G. Kenyon, The Classical Review 18 (1904), № 80, стр. 402 сл.; С. Е. Ruelle. Bulletin critique 25 (1904), № 36, стр. 713 сл.; Siegfrid Mekler, Wochenschrift für klassische Philologie 21 (1904), № 39, ст. 1049—1058; My, Revue Critique 59 (1905), № 7, стр. 121 сл.; J. L. Heiberg, Nordisk Tidsskrift for filologi, 3. Raekke 13 (1904), стр. 73 — 78; J. P. W⟨altzing⟩, Bulletin bibliographique et pédagogique du Musée Belge 8 (1904), № 4 — 5, стр. 172; Paul Wendland, Göttingische gelehrte Anzeigen 167 (1905), № 13, стр. 185—195. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), стр. 673.

W. E. Crum. Coptic ostraca. Cm. Bus. Bpem. X (1903), crp. 589.—Peqensis W. H. Andrew, Revue d'histoire ecclésiastique 5 (1904), crp. 552—556.

F. Cumont — G. Gehrich. Die Mysterien des Mithra. Cm. Bhs. Bpem., XI. 3 — 4, ctp. 4. — Peqensin появились: Vetter, Theologische Quartalschrift 86 (1904), ctp. 618—620; Bousset, Theologische Literaturzeitung 29 (1904), № 22, ct. 607; Otto Seeck, Deutsche Rundschau 31 (1904 ноябрь), ctp. 313—315; V. Dobschütz, Archiv für Kulturgeschichte 2 (1904), ctp. 497—502; R. Reitzenstein, Historische Zeitschrift N. F. 57 (1904), ctp. 469 cl.; λ, Theologisches Literaturblatt 25 (1904), № 51, ct. 607—609. Cm. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, ctp. 311; 3—4, ctp. 669.

Franz Cumont. The mysteries of Mithra. Translated from the Second Revised French Edition by Thomas J. Mc Cormack. With a Frontispiece, Map and Fifty Cuts and Illustrations. Cicago, The Open Court Publishing Company 1903. X—239 ctp. 12°. II. 1,50 goll.—Pehensin: Anonymus, The Princeton Theological Review 2 (1904), ctp. 692 cl.; Kropi Lajos, Egyetemes Philologiai Közlöny 29 (1905), ctp. 70. Cm. Byz. Ztschr. XIV, ctp. 311 m 669.

Hipp. Delehaye. Catalogus codicum hagiographicorum graecorum bibliothecae D. Marci Venetiarum. Anal. Boll. t. XXIV (1905), crp. 169 — 256. — Отзывъ С(arl) К(rumbacher), Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, crp. 671.

Περιγραφικός κατάλογος τῶν ἐν τοῖς κώδιξι τοῦ πατριαρχικοῦ Άρχειοφυλακίου σφζομένων ἐπισήμων ἐκκλησιαστικῶν ἐγγράφων περὶ τῶν ἐν Άθφ μονῶν. Ἐν K/πόλει, 1903, 344 стр. — Рецензія **И. В-й** объ этомъ каталог $\dot{\mathbf{b}}$ , составленномъ архимандритомъ Каллиникомъ Деликани, въ Церковныхъ В $\dot{\mathbf{b}}$ домостяхъ 1904, N 51—52, стр. 2144 — 2146.

L. Deubner. De incubatione. См. Byz. Ztschr. XIII (1904), стр. 628.—Репензія Lübeck, Heidnische Gesundträumerei und alte christliche Heiligenverehrung, Wissenschaftliche Beilage zur Germania 1903, стр. 209 — 212; 220 — 223; 228 — 232. (По L. Helmling), Hagiographischer Jahresbericht für 1903 (1904), стр. 243).

Procli Diadochi in Platonis Timaeum commentaria edidit Ernestus Diehl. Leipzig, Teubner 1903. LIV — 476 стр. 8°. 10 м. — Рецензін появились: Ernst Kalinka, Literarisches Centralblatt, 55 (1904), № 31, ст. 1037 сл.; W. Kroll, Berliner philologische Wochenschr. 24 (1904), № 51, ст. 1604 сл.; Му, Revue critique 59 (1905), № 12, стр. 223. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 303; 3—4, стр. 664.

**Н. Диль.** Византійская Императрица. Историческая хроника. Переводъ съ французскаго **Н. Надемдина.** Спб. Ц. 50 коп.

Кагі Dieterich. Alexander der Grosse im Volksglauben von Griechen, Slaven und Orientalen. Beilage zur Allgemeinen Zeitung (München) 1904, № 184, стр. 289 — 292. — Сопоставляя эпирскія, критскія, авинскія и др. сказанія объ Александрѣ Великомъ, одно русское преданіе и изображеніе Александра у Фирдуси, авторъ приходить къ выводу, «что основатель всемірной монархіи еще теперь, спустя болѣе чѣмъ 2000 лѣтъ постѣ его смерти, продолжаеть жить въ сказаніяхъ и поэзіи Востока, но образъ его сталъ такъ же мало греческимъ, какъ мало греческаго въ созданномъ имъ царствѣ».—Отзывъ А(ид.) Н(eisenberg), Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 312.

A. Dieterich. Eine Mithrasliturgie. См. Виз. Врем. XI (1904), 1—2, стр. 195.—Рецензін появились: Funk, Theologische Quartalschrift 86 (1904), стр. 468 сл.; St. Scheider, Eos 10 (1904), стр. 93—95; Otto Seeck, Deutsche Rundschau 31 (1904), ноябрь, стр. 313—315; V. Debschütz, Archiv für Kulturgeschichte 2 (1904), стр. 497—502. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 311.

K. Dieterich. Geschichte der bysantinischen und neugriechischen Literatur. Cm. Bh3. Bpem. X (1903), 1—2, 196; XI (1904), 3—4,—Peqensis K. Bruchmann, Zeitschrift für vergleichende Literaturgeschichte N. F. 14 (1904), 468—471. Cm. Byz. Ztschr. XIII (1904), 3—4, 576; XIV (1905), 3—4, 659.

K. Dieterich. Bedeutungsgeschichte griechischer Worte. III. λαλῶ, ὁμιλῶ, κελα( ε)δῶ, τραγουδῶ = Agr. λαλῶ, φημί, κελαδῶ, ἔδω. Rhein. Mus. 60 (1905), ctp. 229 — 240; продолженіе (см. Внз. Врем. XI, 3—4, стр. 5).— Отзывъ K⟨arl⟩ K⟨rumbacher⟩ въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 675.

K. Dieterich. Untersuchung и т. д. См. Виз. Врем. X (1903), стр. 546, слл.—Рецензія Felix Solmsen, Indogermanische Forschungen 16 (1904), Anzeiger, стр. 8—11. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 321.

Ал. Динтрієвскій. Описанзе рукописей въ библіотекахъ Православнаю Востока.—Рецензін появились: Ferd. C. Cenybeare, The Journal of Theological Studies 6 (1904), стр. 133—135; Dom Louis Baillet, Revue d'histoire ecclésiastique 6 (1905), стр. 76 сл. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 671.

Ven Debschütz. Philopatris. Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, 3 Aufl. v. s. — Признавая значеніе доводовъ Нибура, Роде и др. въ пользу возникновенія приписываемаго Лукіану діадога «Φιλόπατρις» въ Х-мъ в., авторъ полагаетъ однако, что на общее признаніе можетъ расчитывать только объясненіе, которое, какъ это пытался сдёлать Крампе, укажеть въ этомъ діалогѣ «внутреннее единство». Та-

кого объясненія онъ не находить и у Соломона Рейнака.—Отзывъ K(arl) K(rumbacher), Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 304.

A. Döring. Geschichte der griechischen Philosophie. Gemeinverständlich nach den Quellen. In zwei Bänden. Leipzig, Reisland. 1903. XI→670→VI→585 стр. 8°. 20 мар.—Рецензія A. Dyroff, Literarisches Centralblatt, 1905, № 10, стр. 332.

ohannes Dräseke. Zu Georgios Gemistos Plethon. Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 28 (1904), стр. 397—414.—Авторъ обращаетъ преимущественно вниманіе на сочиненіе Платона о Оессаліи и ея исторів отъ смерти Эпаминонда до смерти Филиппа и старается ближе опредёлить время его возникновенія. Отзывъ С(arl) W(eyman), Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 310.

І. Эструпъ. Изсладованіе о 1001 ночи, ея составъ, возникновеніи и развитіи. Переводъ съ датскаго Т. Ланге, съ вступительнымъ историко-литературнымъ очеркомъ А. Крымскаго, въ переводъ съ малорусскаго, съ дополненіями автора. Москва 1905. — Рецензія А. И. Яцимирскаго, Историческій Въстникъ, 1905 № 2, стр. 719—721.

Ν. Εὐσταθίου. Ἡ ρωσσική γλώσσα ἐν τἢ λογοτεχνία αὐτῆς. Δοκίμιον ὑπὸ Ν. Ε., ἐκδιδόμενον δαπάνη τῶν Κ. Κ. Δ. Βακούλη καὶ Κ. Άμαρ-ζάκη. Ἐν Άθήναις 1904, стр. VIII-1-202. 80.—Исторія русскаго литературнаго языка съ изобрѣтенія славянской азбуки до конца XVIII в. Отзывъ въ Журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія 1905, стр. 217 сл.

Feine. Stoicismus und Christentum III. IV. Theologisches Literaturblatt 26 (1905), Nr. 8, 89—92, 97—102. — Авторъ, на основания Fragmenta Stoicorum фонъ-Арнина, разбираетъ вопросъ объ отношенияхъ христіанскихъ писателей, въ особенности Оригена, къ стоической философія. — Отзывъ С<ari>Veymann> въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 569.

Franz. Nik. Fink. Katalog der armenischen Handschriften des Herrn Abgar Joanissiany su Tiflis. Leipzig, Nubar Kapamadjian 1903. XXIII—260 crp. 8°. — Рецензія Vetter, Theologische Quartalschrift 86 (1904), crp. 624.— См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 319.

Oskar Fleischer. Neumenstudien. Abhandlungen über mittelalterliche Gesangstonschriften. Teil III. Die Spätgriechische Tonschrift. Berlin, G. Reimer. 1904. 73 стр. текста, 56 табл. фотографических факсимиле, 43 стр. переложеній. II. 10 мар. — Рецензія L. Bürchner, Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 647—650.

R. Förster. Kaiser Julian in der Dichtung alter und neuer Zeit. Stud. z. vergl. Literaturgesch. V (1905), стр. 1—120. — Авторъ даетъ обстоятельный очеркъ художественныхъ обработокъ Юліановской легенды во всемірной литературъ, начиная съ Каллиста, воспівшаго Персидскій походъ Юліана в св. Ефрема Сирина, проклинавшаго императора въ своихъ гимнахъ, когда его тіло везли черезъ Низибисъ, и кончая драмами ісзунта Маугноfer'а («Ты побідиль, Галилеянинь!») и австрійской писатель-

ницы M. v. Najmajer («Императоръ́ Юліанъ» 1904 г.).— Отзывъ A(ug.) H(eisenberg) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 670.

R. Förster. Zu Pindar. Berliner philologische Wochenschrift 25 (1905), № 21, ст. 687. — Въ рѣчи Ливанія за Аристофана (II р. 95, 20) нах. заимствованіе не изъ утеряннаго нынѣ мѣста Пиндара, а изъ второй олимпійской оды. — Отзывъ С⟨агі⟩ W⟨eyman⟩ въ Вуг. Ztschr. XIV, 3—4, стр. 663.

Libanii opera edidit R. Foerster, Vol. I fasc. 1, 2.—Cm. Bhs. Bpem. XI, 3—4, crp. 11.— Рецензіи: Rudolf Asmus, Wochenschrift für klassische Philologie 21 (1904), № 23, cr. 629—633; Wilhelm Crönert, Gött. gelehrte Anzeigen 166, (1904), № 9, crp. 730—739; Heinrich Schenkl, Berliner philologische Wochenschrift 24 (1904), № 46, crp. 1441—1450. Cp. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 302.

Wilhelm Fritz. Unechte Synesiosbriefe. Напечатано въ Вуг. Ztschr. XIV, (1905), 1—2, стр. 75—86. — За подложныя авторъ признаетъ, на основани анализа языка и содержанія, три письма изданія Негснег'а (Epistolographi Graeci р. 638—739, Парижъ 1873), пом'вщенныя имъ въ конц'в собранія писемъ Синезія (№№ 157—159); посл'вднее (159) принято еще Минемъ (Patrologia Series Graeca Vol. LXVI стр. 1321—1560, № 156). Изъ 100 съ лишнимъ рукописей, изв'встныхъ Фрицу, письма №№ 157 и 158 встр'вчаются лишь въ Laur. Gr. XXXII 33, а № 159—лишь въ Vatic. Gr. 93. Авторомъ перваго письма (№ 157) можно считать Іоанна Златоуста (въ такомъ случав начальныя буквы этого письма Хросо!.. должны быть дополнены Хрососто́роо, а не Хрососто́ро), какъ это д'влалось раньше. Вопросъ остается открытымъ, кому приписать два другія.

- K. Fuhr. Exzerpte aus Dionys von Halikarnass und Hermogenes. Berliner philologische Wochenschr. 25 (1905), № 4, ст. 141—144. Одинъ эксцерить изъ сочиненія Діонисія Галикарнасскаго Пέρὶ συνθέσεως όνομάτων находится въ письмѣ Михаила Пселла Пєρὶ συνθήχης τῶν τοῦ λόγου μερῶν (Waltz., Rhet. V, стр. 598 слл.), и одинъ эксцерить изъ Пєρὶ ἰδεῶν Гермогена—равнымъ образомъ въ сочиненіи Пселла: Σύνοψις τῶν ῥητοριχῶν ἰδεῶν (Waltz., V, стр. 601 слл.). Отзывъ С⟨arl⟩ W⟨eyman⟩ въ Вуz. Ztschr., XIV (1905), 3—4, стр. 665.
- J. Furst. Die literarische Porträtmanier. См. Byz. Ztschr. XIII (1904), стр. 578.—Рецензія В. Krieg, Allgemeines Literaturblatt 13 (1904), № 1 ст. 366 сл.

Luigi Galante. Studi sull' atticismo. I. L'atticismo nella commedia nuova. II. L'atticismo di Procopio di Gaza. Флоренція 1904, 124 стр. 8°.—Изъ этихъ двухъ этюдовъ по исторіи аттицизма, въ первомъ авторъ приходить къ выводу, что въ новой комедіи лишь запасъ словъ постепенно уклоняется отъ чистаго аттицизма. Второй очеркъ даетъ анализъ языка писемъ Прокопія Газскаго, подтверждающій распространенное мивніе, что хотя Прокопій принадлежить къ строгимъ аттицистамъ, тъмъ не менье онъ не совсёмъ свободенъ отъ вліянія позднёйшаго языка. — Ре-

- пензія А. Thumb, Deutsche Literaturzeitung 26 (1905), № 8, ст. 473; отзывъ А(ug.) H(eisenberg) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 321 сл.
- E. Galtier. Bysantina. Romania 29 (1900), стр. 501—527. Среднев'ь-ковыя французскія и древне-русскія легенды византійскаго происхожденія (образъ, раненый евреемъ и др.). Отзывъ К⟨arl⟩ К⟨rumbacher⟩ въ Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 311.
- J. Geffcken. Komposition und Entstehungszeit der Oracula Sibyllina. Cm. Bus. Bpem. XI (1904), 3—4, crp. 661. Peqensia Anonymus, Revue biblique N. S. 1 (1904), crp. 627—629. Cps. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 302.

Eduard Gollob. Verzeichniss der griechischen Handschriften in Österreich ausserhalb Wiens. См. Виз. Врем. XI (1904), стр. 662. — Рецензія W. Weinberger, Berliner philologische Wochenschrift 1905, № 5, ст. 164 сл.

- Е. Голубинскій. Вопрось о заимствованіи до-монюльскими Русскими отть Трековь такъ называемой схедографіи. Напечатано въ Изв'ястіяхъ Отд'яленія русскаго языка и словесности Имп. Акад. Наукъ т. ІХ, кн. 2, стр. 49—59.—Авторъ, на основаніи источниковъ, указываетъ, что въ до-монгольской Руси были знакомы со схедографіей, которая у грековъ представляла высшій курсъ грамотности. Были знавшіе схедографію и въ Кіев'я. Отзывъ въ журнал'я «Кіевская Старина» 1904, № 11, Отд. ІІ, стр. 131.
- Edgar J. Goodspeed. Ethiopic manuscripts from the collection of Wilberforce Eames. The American Journal of Semitic Languages and Literatures 20 (1904), стр. 235—244.—Слово Іоанна Златоуста на праздинкъ архангела Рафаила, Анафора, Діоскура и др. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 673.

Sofronio Grassi. I manoscritti autografi di San. Nilo Juniore fondatore del monastero di S. M. di Grottaferrata. Отдёльный оттискъ изъ Oriens Christianus (1905), 67 стр. 8° (съ 1 таблицей и многочисленными факсимиле текста). — Отзывъ К(arl) К(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 671—672.

- C. R. Gregory. Textkritik des Neuen Testamentes. Cm. Bus. Bpem. XI (1904), 3—4, crp. 662.— Peqensis F. G. Kenyon, The American Journal of Theology 8 (1904), crp. 364—372. Cp. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 318.
- B. P. Grenfell and A. S. Hunt. The Oxyrhynchus Papyri IV. Cm. Bms. Bpem. XI, 3—4, crp. 669. Реценяй появильсь: F. B(lass), Literarisches Centralblatt 1904, cr. 927—931; U. von Wilamowitz-Moellendorf, Gött. gel. Anzeigen 1904, crp. 659—680; C. Wessely, Wochenschrift für klassische Philologie 1904, cr. 817—821; A. Harnack, Theologische Literaturzeitung 1904, cr. 455—457; U. Wilcken, Arch. f. Papyrusf. III, crp. 311—313; O. Schroeder, Berliner philologische Wochenschrift 24 (1904), Ne 47, cr. 1473—1479; K. Fuhr, ib., Ne 48, cr. 1505—1513. Cm. Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, crp. 674.

Julius Grill. Die persische Mysterienreligion im römischen Reiche und das Christentum. Tübingen, Mohr 1903. IV—60 стр. 8°. II. 20 мар. Sammlung gemeinverständlicher Vorträge aus dem Gebiet der Theologie und Religionsgeschichte 34. — Авторъ, въ общемъ, опирается на изсявдованія Кюмона и Гарнака (Mission und Ausbreitung des Christentums). Отзывъ С<arl W<eymann> въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 676.

Н. К. Грумскій. Кісвскіе застолическіе анстин. Напечатано въ Сборникъ Учено-Литературнаго Общества при Имп. Юрьевскомъ Университетъ т. VIII (1905), стр. 1 — 60. — Авторъ, изслъдуя языкъ Кісвскихъ листковъ, приходитъ къ выводу, что они стоятъ ближе другихъ глаголическихъ памятниковъ ко времени Кирила и Менодія, но опредълить ихъ происхожденіе онъ не берется. — Отзывъ въ журналъ «Кісвская Старинъ» 1905, № 3, Отд. II, стр. 213.

Gyomlay Gyula. A Sat-István-féle görög adománylevél eddig megfejtetlen saaváról (Объ одномъ необъясненномъ словъ греческой Дарственной записи св. Стефана). Akadémiai Értesítő 179 тетр. (1904), стр. 504—506.—Слово редехбіс, которое до сихъ поръ переводилось венгерскимъ mehesz (пасъчникъ), представляетъ на самомъ дълъ греческую форму венгерскаго собственнаго имени Melegdi. Отзывъ R. Vári) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 672.

- А. С. Хахановъ. Очерки по исторіи Грузинской словесности. Вып. 3. Москва, 1901 г. 435 стр. Третій выпускъ «Очерковъ» заключаеть въ себъ обзоръ памятниковъ XIII XVIII в., распредъленныхъ по четыремъ группамъ: памятники собственно литературные, памятники историческіе, памятники духовной литературы и памятники юридическіе. Вслъдъ за обзоромъ памятниковъ идетъ краткое изслъдованіе о грузинскомъ театръ, о началъ грузинскаго книгопечатанія и о первыхъ грузинскихъ типографіяхъ, какъ въ самой Грузіи, такъ и за ея предълами. Послъдняя глава посвящена исторіи изданій Евангелія и Библіи на грузинскомъ языкъ. Въ приложеніи напечатано въсколько апокрифовъ изъ евангелій Іакова и Никодима и «Житіе и дъяніе блаженныхъ праведниковъ, къ которымъ отправился Зосима». Отзывъ Н. П., Странникъ, 1905, № 2, стр. 340—341.
- М. Г. Халанскій. Матеріалы и замітки по исторіи древне-русскаго героическаго эпоса. І. Сказаніе о взятів в. кн. Ольгой Царяграда. ІІ. Плачъ в. кн. Юрія Всеволодовича († 1238). Напечатано въ Извѣстіяхъ Отдѣленія русскаго языка и словесности Имп. Акад. Наукъ 1903 г., т. VІП, кн. 2-ая.—Сказаніе о взятіи Царяграда авторъ приводитъ по двумъ лѣтописнымъ сборникамъ XVII в. и не находитъ въ немъ ни одной новой черты сравнительно съ Повѣстью временныхъ лѣтъ. Все сказаніе представляетъ собой компиляцію книжника, сдѣланную на основаніи старыхъ сказаній: 1) о взятіи Царьграда Олегомъ (уговоръ относительно русской торговли въ Царьградъ), 2) о взятіи Искоростеня Ольгой (дань по три голубя и но три воробья), 3) объ испытаніи вѣръ (великолѣпіе грече-

скаго богослуженія) в 4) о крещеніи Ольги. Рецензія А. Марковъ, Этнографическое Обозр'єніе, 1904, № 3, стр. 97—8.

Fed. Harrison M. A. Theophano. The crusade of the tenth century. A romantic monograph. London, Chapman and Hall, 1904. 4 дл., 344 стр. 8°. 10,6 шил. — См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3 — 4, стр. 670 (объщана рецензія).

- Γ. Ν. Χατζιδάχις. Γραμματικά ζητήματα. Отдівльный оттискь изъ Έπετηρίς τοῦ έδν. πανεπιστημίου 1904. 16 стр.  $8^{\circ}$ .—1. Переходъ γίγνομαι и γιγνώσκω въ γίνομαι и γινώσκω произошель путемъ не ассимиляція (τ ην τ ν τ ν), а диссимиляція (какъ напр., μάραδον изъ μάραδρον). 2. Изслідованіе именъ нарицательныхъ женскаго рода въ новогреческомъ изыкѣ (на -αινα, -ισσα. -ε(ι)α, -α, -η, -οῦ, -ῖνα). Отзывъ К⟨ari⟩ К⟨rumbacher⟩ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 322.
- Γ. Χατζιδάκις. Άκαδημεικά ἀναγνώσματα. Α΄. См. Виз. Врем. XI (1904), 1—2, стр. 198. Рецензін появились: Pecz Vilmos, Egyetemes Philologiai Közlöny 29 (1905), стр. 57 59; V. Henry, Revue des études grecques 17 (1904), стр. 386—388. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 673.
- Γ. Ν. Χατζιδάκις. Άκαδήμεικα ἀναγνώσματα εἰς τὴν ἐλληνικὴν, λατινικὴν καὶ μικρὸν εἰς τὴν ἰνδικὴν φιλολογίαν. Τόμος β΄. ΑθΗΗΗ 1904. κβ' + 688 ctp. 8°. 10 др. (=Βιβλιοδήκη Μαρασλῆ ἀρ. 225 228). Οτεώβτ Κ⟨arl⟩ Κ⟨rumbacher⟩ въ Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1-2, ctp. 320.
- Γ. Ν. Χατζιδάκις. Άκραργήση. Άθηνα 16 (1904), crp. 296.—Cm. οτзывъ Κζαrl> Κζrumbacher> въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, crp. 676.

Procopii Caesariensis Opera omnia recognovit J. Haury, Vol. I: De bellis libri I—IV. Vol. II: De bellis libri V—VIII. 1905. Leipzig, Teubner, LXIV+552—678 стр. 8°. (Въ III-ій томъ должны войти мелкія сочиненія Прокопія). — При установленіи текста, авторъ пользуется четырьмя кодексами для первой тетрады (G=Vat. gr. 1001, O=Ottob. gr. 82, P=Paris. gr. 1702, V=Vat. gr. 152) и четырьмя для второй (А=Ambr. A 182 sup., K=Vat. gr. 1690, L=Laur. 69, 8 и вышеуном. V); сверхъ того, для объихъ тетрадъ — цитатами Свиды и excerpta Constantiniana, кот. авторъ считаетъ независимыми отъ архетина (х). Обстоятельный разборъ Ed. Luigi de Stefani въ Вуз. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 636—643; отзывъ К⟨агі⟩ К⟨rumbacher⟩ ib., стр. 664.

- N. Heim. Christus Victor. См. Byz. Ztschr. XIII (1904), стр. 581. Рецензія Jehannes Linneborn, Literarischer Handweiser 42 (1904), № 9, ст. 397 сл.
- A. Heisenberg. Kaiser Johannes Batatses der Barmhersige. Eine mittelgriechische Legende. Напечатано въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 160—233. Изследованіе легенды объ Іоанне Дуке Ватаце на основаніи новогреческой (XVII в.) Vita императора (изд. въ 1872 г. К. Агаеангело) и открытаго авторомъ въ Cod. Vat. gr. 579, fol. 229°—250° византійскаго энкомія (Вісς τοῦ άγιου Ἰωάννου βασιλέως τοῦ Ἑλεήμο-

vos), написаннаго въ XIV в. въ Монастырѣ Магнезіи, текстъ котораго (съ примъчаніями) издается здъсь впервые (Краткое сообщеніе дано въ его Analecta, Мюнхенъ 1901, стр. 40—45).

Georgi Acropolitae opera I. II. recensuit Aug. Heisenberg. (Ср. Вуг. Ztschr. XIII, стр. 585). — Рецензін: F. Hirsch, Mitteilungen aus der historischen Literatur 32 (1904), стр. 268 — 270; W. F∢ischer), Literarisches Centralblatt 55 (1904), № 33, ст. 1104 сл.; A. Mancini, La Cultura, anno 23 (1904), № 5. Спеціально о ІІ-омъ томѣ: Тh. Preger, Berliner philologische Wochenschrift 24 (1904), № 49, ст. 1542 — 1544. Послѣдній предлагаетъ много своихъ конъектуръ, противъ которыхъ Гейзенбергъ полемизируетъ въ Вуг. Ztschr. XIV, стр. 306—309 и 665—667.

Rebert Helbing. Die Präpositionen bei Herodot und anderen Historikern. Würzburg, Stuber 1904. 159 стр. 8°. 5 мар. Beiträge zur historischen Syntax der griechischen Sprache, herausgeg. von M. v. Schanz, Н. 16. — Въобщей части (стр. 5—34) просъбжены управленія падежами и статистика предлоговъ отъ Геродота до Зосимы. — Реценвія М. Breschmann, Berliner philologische Wochenschrift 24 (1904), № 50, ст. 1571—1574. См. Вуз. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 674.

Herczeg Ferenc. Rizánc. Színmii három felvonasban. (Византія. Драма въ 3 актахъ). Budapest, Singer und Wolfner 1904. 155 стр. 8° — Сюжетъ этой венгерской драмы — последніе дни Византія. Рецензія R. V(ári) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1 — 2, стр. 316 сл.

H. van Herwerden. Adnotationes ad Zilanii orationum editionem Foersterianam. Rheinisches Museum № 59 (1904), стр. 329 — 345; 60 (1905), стр. 106—127.—Критическія зам'єтки къ тексту р'єчей Ливанія. Отзывы С⟨аг|> W⟨eyman⟩ въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 302; 3—4, стр. 663.

H. van Herwerden. Appendix lexici Graeci suppletorii et dialectici. Leyden 1904. VI—261 стр. 80—Рецензія Ph. Weber, Neue philologische Rundschau 1905, № 2, стр. 37—43. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 675.

Konstantin Horna. Die Epigramme des Theodoros Balsamon. См. Виз. Врем. XI (1904), 3—4, стр. 663. — Рецензія Paul Maas, Berliner philologische Wochenschrift 25 (1905) № 6, стр. 184—186. Ср. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 665.

Jos. Horovitz. Spuren griechischer Mimen im Orient. Mit einem Anhang über das aegyptische Schattenspiel von Friedrich Kern. Berlin, Mayer und Müller 1905. 106 стр. — Ценное дополнение къ изследованиямъ Германа Рейха (см. Виз. Врем., XI, 203). После введения, посвященнаго греческому миму и его вліяніямъ, авторъ сообщаеть о мимическихъ представленияхъ на мусульманскомъ Востоке, о Оеофиле и Маріи, мимахъ «Христа ради», которые добровольно носили платье мимовъ, въ целяхъ благочестиваго самоуничижения, напоминая темъ «Юродивыхъ Христа ради» (ср. Noldeke, Orientalische Skizzen, стр. 247 сл.), о сирійскомъ миме Фило-

гель, упоминаемомъ въ «веселыхъ разсказахъ» Баръ-гебреуса, о значения слова «мимъ» въ арабскомъ языкъ, наконецъ, о мимъ въ еврейскихъ источникахъ. Отзывъ К(ari) К(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, 660.

- Cl. Huart. Littérature arabe. Paris, Colin 1902. XIV 470 стр. 8°, 5 фр. Рецензія: Lucien Bouvat, Journal asiatique, X série, t. 3 (1904), стр. 550—552; П. Жузе, Православный собесѣдинкъ 1905, № 2, стр. 392. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1 2, стр. 311.
- В. М. Истринъ. Къ истории заимствованных словъ и переводныхъ повпстей. Одесса 1905. 12 стр. 8°. — Изслъдованіе вопроса, восходить ли сербская Александрія въ греческой, какъ принимають Ягичъ и Веселовскій, или къ латинской, какъ думаетъ Соболевскій. Авторъ, на основаніи иностранныхъ собственныхъ и нарвцательныхъ именъ, въ сербскомъ текстъ романа, высказывается противъ Соболевскаго. — Отзывъ К(агі) К(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV, 3 — 4, стр. 668.
- В. М. Истринъ. Изъ области древне-русской литератури. IV. Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія 1904, октябрь, стр. 321 354. Анализъ содержанія полной и сокращенной редакціи Толковой Пален. (Продолженіе). См. Виз. Врем. XI (1904), 1 2, стр. 198 199.
- K. Jaakkela. De praepositionibus Zosimi. См. Виз. Врем. XI (1904), 1—2, стр. 198.— Рецензія Рh. Weber, Neue philologische Rundschau 1904, № 13, стр. 295—297. Ср. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 322.

Leo Jordan. Zur Komposition des Belisar. Приложение къ (Münchener) Allgemeine Zeitung 1904, № 113, стр. 297 — 300, съ дополнениемъ ів., № 125, стр. 396 — 397.

Ero-me. Eine weitere Quelle des Sachsenkrieges im Ogier. Arch. für das Stud. der neueren Sprachen und. Lit. CXII (1904), ctp. 135—144.— «Chevalerie Ogier» сложилась подъ вліяніемъ сказанія о Велизаріи.— Срв. Settegast, Quellenstudien zur galloromanischen Epik, статья «Aigar und Maurin» (см. ниже). Рецензія Асид. Неіsenberg), Вуг. Ztschr. XIV, (1905), 1—2, стр. 312—313 (допускаетъ скорфе обратное вліяніе).

N. Jorga. Două biblioteci de manăstiri Ghighin și Argeș intaia astăzi la academia romînă. Bukarest, Institutul de Arte grafice și editură «Міпегча» 1904, 62 стр. 120 — Описаніе нъсколькихъ позднихъ греческихъ рукописей (Евангелія XIV-го в. и др.). Отзывъ К<ari> К<rumbacher>, Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 318.

Jul. Jüthner. Ein alter Euphemismus. Wiener Studien 26 (1904). стр. 155—157. — Средневъковое греческое κοῦρβα (meretrix), которое одинъ византійскій глоссографъ сопоставляль съ латинскимъ ситчив, на самомъ дѣлѣ, какъ это доказано уже Миклошичемъ, — общеславянское слово, перешедшее затѣмъ и въ языки сосѣднихъ народовъ, въ финскій, венгерскій, румынскій, и по всей вѣроятности родственное съ древнегреческимъ хо́р/ α (κώρα, κούρη, κόρη); т. о. первоначально славянское слово означало «дѣвушка», и мы имѣемъ здѣсь евфемизмъ, подоб-

пый лат. puella или нъм. Dirne. Отзывъ K(ari> K(rumbacher, Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 322.

- Κ. Σ. Κόντος. Κριτικά καὶ γραμματικά. 'Αθηνά 16 (1904), 433—604. Авторъ разбираетъ, между прочимъ, много византійскихъ текстовъ. Къ сожальнію, отсутствуетъ Index locorum. Отзывъ К⟨arl⟩ К⟨rumbacher⟩ въ Вуд. Ztschr. XIV (1905), 3 4, стр. 663.
- М. Нрашенивниковъ. О рукописномъ преданіи Константиновскихъ извиченій о послахъ. Ввз. Врем. XI (1904), 1—2, стр. 1—44 (продолженіе).— Отзывъ Е⟨d.⟩ К⟨urtz⟩ въ Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 303—304.
- H. Krause. Studia neoplatonica Leipzig 1904. 54 стр. 8°. Рецензія А. Schmekel, Berliner philologische Wochenschrift 25 (1905), Nr. 22, стр. 692—694. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 663.
- S. Krauss. Das Leben Jesu nach jüdischen Quellen. Рецензія Раці Fiebig, Theologische Literaturzeitung 29 (1904), № 18, стр. 507—509. См. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1 2, стр. 315 316.
- P. Kretschmer. Kirche, Dom. Münster. Ngr. χώρα Stadt. Zeitschrift f. vergleich. Sprachforsch, томъ 539 (1904), стр. 539 слл., 544 слл. 1. Историческое насл'ядованіе вопроса о различныхъ наименованіяхъ храма у европейскихъ народовъ; нервоначальное значеніе и исторія словъ іххλησία, κυριακόν и βασιλική. 2. Авторъ, вопреки мивнію Дитриха (см. Виз. Врем. XI, 3—4, стр. 660) считаетъ, что χώρα «городъ» явилось какъ увеличительное къ χωρίον. Отзывъ К(arl) К(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 675.

K. Krumbacher. Eine neue Handschrift des Digenis Akritas. Мюнкенъ, нзд. Академін (Sitzungsberichte der philos.-philol. und histor. Kl. 1904, H. 2, стр. 309—356, съ таблицами). — Эскуріальская рукопись Cod. Escor. Ψ — IV — 22, изъ которой Крумбахеръ недавно издалъ средвевѣковую греческую притчу О Офародочос, близкую по содержанию въ нашему «Ершу Ершовичу» (См. Виз. Врем. X, стр. 569; XI, стр. 673 сл.), заключаетъ также (s. XVI) новую редакцію византійскаго національнаго эпоса — Дигенисъ Акритъ, источника старинной русской повъсти «Девгеніи» (изд. впервые А. Н. Пыпинымъ въ 1858 г.). Будучи по объему значительно меньше 4-хъ остальныхъ (Andr., Gr.-F., Oxf. и Trap.), тотъ списокъ болве всего родственъ съ Andr., но языкъ его еще ближе къ простонародному и еще болће свободенъ отъ ученыхъ вліяній. Таблицы дають факсимиле текста.— Рецензін: Σπ. Λάμπρος, Νέος Έλληνομνήμων 1 (1904), стр. 380-383; Νίχος Α. Βέης, Ὁ Νοῦμας, 15 abr. 1904 (πομαγαετь, чτο Cod. Escor. Ψ-IV — 22 написанъ между 1540 — 1570 гг. и той же рукой, какъ Cod. Athen. 701); G. Wertenberg, Wochenschrift für Klassische Philologie 21 (1904) No 43, crp. 178 ca.; Karl Dieterich, Berliner philologische Wochenschrift 24, (1904) No 52, crp. 1638—1641; L. Petit, Echos d'Orient 8 (1905), стр. 56 сл.; отзывъ C(arl) W(eyman), Byz. Ztschr. XIV, 1-2, стр. 313.

K. Krumbacher. Το πρόβλημα τῆς νεωτέρας γραφομένης ἐλληνικῆς. (Переводъ ero «Das Problem der neugriechischen Schriftsprache». См.

Виз. Врем. XI, 3—4, стр. 664). Г. N. Χατζιδάκις. 'Απάντησις εἰς αὐτόν. 'Εν 'Αθήναις, 1905, 860 стр. 8°. 8 др. (=Βιβλιοθήκη Μαρασλή, ἀρ. 266—270).— Рецензін на оригиналь появились: И. Андреевь, Богословскій В'єстникъ, 1904, № 7—8; Jugie, Échos d'Orient 7 (1904) стр. 242. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 676.

Die Gedichte des Christophoros Mitylenaios. Herausgeg. von E. Kurtz. Ск. Виз. Врем. XI (1904); 3 — 4, стр. 665. — Рецензін появились: К. D∢ieterich>, Literarisches Zentralblatt 55 (1904) № 34, стр. 1139 сл.; L. Petit, Echos d'Orient 7 (1904), 247; A. Cosattini, Atene e Roma 7 (1904), стр. 257—264; H∢ippolyte> D∢elehaye>, Analecta Bollandiana 24 (1905), стр. 117 сл. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 304; 3—4, стр. 665.

Otto Lagercrantz. Ostrakon Piehl 1. Sphinx 8 (1904), стр. 52—60.— Египетскій договоръ византійскаго времени (какъ полагаетъ авторъ, VI-го ст.). Отзывъ K(arl) K(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 321.

Σπυρ. Π. Λάμπρος. Συμπληρώματα εἰς τοὺς 'Αδηναίους βιβλιογράφους καὶ κτήτορας κωδίκων. Έπετηρὶς τοῦ φιλολ. συλλόγου Παρνασσοῦ, 8 (1904), crp. 49—62; 166 сл.—Дополненія къ Сборнику, отивченному въ Виз. Врем. IX (1902), crp. 284 сл. Отзывъ К $\langle$ ar $\rangle$  K $\langle$ rumbacher $\rangle$ , Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 318.

Σπυρ. Π. Λάμπρος, Μιχαήλ Ζωριανός καὶ ὁ ὑπ' ἀρ. 29. Βαροκκικός κῶδιξ. Ἐπετηρὶς τοῦ φιλολ. συλλόγου Παρνασσοῦ 8 (1904), стр. 63 с... — Поправки къ статъѣ, отмѣченной въ Виз. Врем. Х (1903), стр. 277. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1-2, стр. 309.

E. Legrand. Bibliographie hellénique t. V. См. Виз. Врем. XI (1904), 3—4, стр. 11.— Рецензія Ph. Meyer, Theologische Literaturzeitung 29 (1904), № 21, стр. 591 сл. Ср. Вуз. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 319.

F. Leo. Die griechisch-römische Biographie. Cm. Bus. Bpem. XI, 3 — 4, crp. 11.—Peqensis Albert Martin, Revue de philologie 28 (1904), crp. 224 cs.

Rich. Loewe. Altgermanische Elemente der Balkansprachen. Zeitschr. f. vergleich. Sprachforsch. 39 (1904), стр. 265-334. — Въ главъ о германскихъ элементахъ греческаго языка авторъ отмъчаетъ какъ слова, заимствованныя непосредственно ( $\beta$ ρυδαλίχα — женская маска,  $\gamma$ ρί $\beta$ ας — бълая лошадь,  $\beta$ οῦρτσα — щетка ср. нъм. Būrste, новокритское  $\lambda$ όχη — пламя и др.), такъ и слова, перешедшія сначала въ латинскій, а огтуда уже въ средневъковый греческій языкъ (напр.,  $\beta$ άνδον — знамя ср. нъм. Fahne,  $\phi$ λασκίον — бутылка, Flasche). Отзывъ К(arl) К(rumbacher), Byz. Ztschr. XIV (1905), 1-2, стр. 322.

 $\Pi$ . Λορεντζάτος. 'Ανάμειξις. 'Αθηνά, 16 (1904), стр. 189—223.— Объ итальянскихъ и другихъ чуждыхъ элементахъ въ теперешнемъ

діалект'й Коралоніи. Отзывъ K(ari) K(rumbacher), Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 323.

Осминень Мессовій, епископъ и мученикь, ответь церкви III-ю сека. Полное собраніе его твореній, переведенныхъ съ греческаго подъ редакцією профессора С.-Петербургской духовной академіи Евграфа Лосмина. Изданіе 2-ое, книгопродавца И. Л. Тузова. С. Петербургъ. 1905 г. 1 — 287 стр. Цівна 1 рубль. — Отзывъ К. З., Церковныя В'йдомости, 1905, № 4, стр. 180 — 181.

Konrad Lübeck. Adoniekult und Christentum auf Malta. Eine Beleuchtung moderner Geschichtsbaumeisterei. Fulda, Verlag der Aktiendruckerei, 1904, 118 стр. 8°. 2 мар. — Возражая R. Wünsch'y (Das Frühlingsfest der Insel Malta, Leipzig 1902), авторъ ноказываеть, что въ разсказв араба Сулеймана мы имъемъ изображение позднихъ мальтийскихъ обычаевъ; нельая воэтому принять, что праздникь Іоанна Крестителя сложился на Мальтв изъ празднествъ въ честь Адониса. — Рецензін: R. Winsch, Berliner philologische Wochenschrift 24 (1904) N 46, crp. 1455-1459 (теперь по главному вопросу согласенъ съ Любекомъ); W. Kroll, Deutsche Literaturzeitung 25 (1904), Ne 49, erp. 8033 ca.; Anton Kech, Theologische Revue 4 (1905), № 4, crp. 106 cl.; E. von Stern, Literarisches Centralblatt 56 (1905), № 13, crp. 451—453; Emil Dorsch S. L., Zeitschrift für Katolische Theologie 29 (1905), crp. 853-856; M. Siebel, Literarische Rundschan 31 (1905), № 4, crp. 188 c.I.; Albert Mayr, Wochenschrift für Klassische Philologie 22 (1905), № 19, cr. 521-524; E. Schürer, Theologische Literaturzeitung 80 (1905) No. 11, cr. 330 cs. Cm. Byz. Ztschr. XIV (1905), 3-4, crp. 669.

Alfred Ludwig. Der Fischprosess. In der Sammlung: «Kulturgeschichtliches aus der Tierwelt». Vom Verein für Volkskunde und Linguistik in Prag seinen Mitgliedern gewidmet zum zwölften Jahrestag seines. Bestandes. Prag, Rohlicek und Sievers 1905, стр. 81—91.—Переводъ «Суднаго дѣла о Ершѣ Ершовичѣ сынѣ Щетинняковѣ». Крумбахеръ (Вуz. Ztschr. XIV, 3—4, стр. 668—669), повидимому, соглашаясь со Шляпкинымъ (см. Журналъ Министерства Народнаго Просвѣщенія, часть 354, 1904 г., августъ, стр. 380—396), несмотря на поразительную аналогію между «Суднымъ дѣломъ» и изданнымъ имъ 'Οψαρολόγος, признаетъ ихъ независимыми другъ отъ друга. Русская сказка много подробнѣе и живѣе короткой и сухой византійской притчи.

Vilh. Lundström. Neophytos Prodromenos' botaniska namnförteckning. Eranos 5 (Упсала 1904), стр. 125—155. — Публикація (по Codd. Marc. cl. V, 43, Vat. Pal. gr. 77 и Berol. Phil. 1570) ботаническаго глоссарія Неофита Продромена (XIV в.): Νεοφύτου μοναχοῦ Προδρομηνοῦ πρόχειρος καὶ χρήσιμος σαφήνεια καὶ συλλογὴ κατὰ στοιχείον περὶ βοτανῶν καὶ ἄλλων παντοίων εἰδῶν δεραπευτικῶν (Іпс. ἀμάρακον καὶ λευκάνθεμον: το χαμαίμηλον). Κρομά τοго, авторъ даеть обзоръ остальныхъ сочиненій этого мало извівстнаго писателя (догматически-полемическіе трактаты противъ латинянъ, комментарів къ Аристотелю п Порфирію, грамматическія и лексикографическія

Digitized by Google

работы, янбическіе тетрастихи віς διαφόρους δεσποτικάς ἐορτὰς καὶ εἰς ἐτέρους ἀγίους καὶ εἰς ἀνθρώπους) и показываеть, что анакреонтическое бранное стихотвореніе Іоанна Катрары (срв. К. Krumbacher Gesch. der byz. Lit., 2-ое изд., стр. 780 сл.) направлено противъ Неофита Продромена. Отзывъ Κ⟨ari⟩ Κ⟨rumbacher⟩ въ Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 309 сл.

Vith. Lundström. Några anteckningar om de grekiska handskrifterna i Bibl. Naz. Vitt. Eman. i Rom. Напечатано въ Commentationes philologae in honor. Joh. Paulson 1905, стр. 140—146. — Содержить некоторыя дополненія къ описанію греческихъ рукописей Tamilia, Stud. it. di fil. cl. X (1902), стр. 223—236.

A.M. Alexanderson, Zu Agathias p. 162 ed. Vulcan. Тамъ же.—Краткая замътка. Отзывъ A(ug.) H(eisenberg) въ Byz. Ztschr. XIV (3—40), стр. 670—671.

F. Mayence. Note sur le papyrus Amherst II, CLIII. Bull. de corr. hell. 29 (1905), стр. 142—144. — Переводъ и объяснене. — Отзывъ К(arl) К(rumbacher) въ Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 674.

Don Placido de Meester O. S. B. L'inno acatisto. ἀχάθιστος ύμνος. Estratto dal Bessarione. Roma, Salvincci 1905. 48 crp. 8°. — Рецензія Рам Мааз, Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 643—647.

- Σ. Μενάρδος. Ὁ Διγενῆς τῆς Κύπρου. Άκριτας 1 (1904), стр. 295—300. Современныя пісня «Акритскаго цикла». Публикація неизвістнаго до сихъ поръ варіанта одной новокипрской пісни о Дигенисів Акритів (Іпс. Ὁ Χάρος μαῦρα 'φόρησεν, μαῦρα καβαλλικέβκει). Отзывъ К<агі> К<гипьваснег> въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 314.
- Σ. Μενάρδος. Περί των όνομάτων των Κυπρίων. Άθηνα 16 (1904), стр. 257—294. Въ новокипрскихъ крестныхъ именахъ нашли себъ исное отражение историческия судьбы острова, время византійскаго, франкскаго и турецкаго владычества. Отзывъ К<ari> К<rumbacher> въ Вуд. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 676.

Ph. Meyer. *Psellus*. Realencyklopādie f. protest. Theologie und Kirche. 3-ье изд. См. Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 665.

William Miller. The name of Navarino. The English historical review 20 (1905), стр. 307—309. — Авторъ возвращаясь къ объясненю Fallmerayer'a, полагаеть, что Наваринъ (въ форм'в Άβαρίνος) обязанъ своимъ именемъ поселеню аваровъ, а не наваррскимъ наемникамъ, какъ думали Кагl Норf, Hertzberg, Tozer и Папарригопуло; Ναβαρίνος изъ Άβαρίνος образовалось подобнымъ же образомъ, какъ Стамбулъ—изъ εἰς τὴν πόλιν, Сатинесъ—изъ εἰς τὰς Άθηνας и т. д. Κ⟨arl⟩ Κ⟨rumbacher⟩, въ своемъ отзывѣ (Вуz. Ztschr. XIV, 3—4, стр. 675—676), считаетъ болѣе правдоподобнымъ происхожденіе Άβαρίνος отъ славянскаго \*javorina = лѣсъ яворовъ, а для прибавочнаго N болѣе подходящими такіе прим'єры, какъ Νικαριά, Νιό, \*Νέγριπος (отсюда Негропонтъ) изъ Ἰκαρία, Ἰος, Ευριπος и т. д.

James Hope Moulton. Characteristics of New Testament Greek. The Expositor 1904 abr., ctp. 124—134; cent., ctp. 168—174; okt., ctp. 276—283;

ноябр., стр. 353—364; дек., стр. 440—450. Продолжение.—См. Виз. Врем. XI (1904), 3—4, стр. 12.

Bruno Albinus Müller. De Asclepiade Myrleano. Diss. Leipzig, Hallberg & Buechting 1903, 52 стр. 8°. — Разбиваеть статью Άσκληπιάδης словаря Свиды на двв и въ концв пишеть: Καὶ ἐν ἀλεξανδρεία ἐπὶ τοῦ δ(ευτέρου Εὐεργέτου) Πτολεμαίου νέος διέτριψεν. Отзывъ К⟨ari⟩ К⟨rumbacher⟩ въ Вух. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 304.

Ant. Muñoz. Descrisioni di opere d'arte in un poeta bisantino del secolo XIV. Repertorium für Kunstwissenschaft 27 (1904), стр. 390—400.— Карактеристика относящихся къ художественнымъ произведеніямъ эпиграмиъ Мануила Фила. Отзывъ К<ari> K<rumbacher> въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 310.

Ippolito Negrisoli. Studio critico intorno alle Dionisiache di Nonno Panopolita. Roma, Tip. ed. Romana 1903. XIV—110 стр. 8°.—Рецензія L. Castiglioni, Atene e Roma 7 (1904), № 64—65, ст. 142—144. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2 стр. 302.

Eb. Nestle. Συναλλάσσειν-γαμείν. Berliner philologische Wochenschrift 1904, № 35, ст. 1117. — У Златоуста въ одномъ мѣстѣ (точнѣе не обозначенномъ авторомъ) συνήλλαξε употреблено въ смыслѣ ἔγημε. Срв. Theophanes ed. de Boor, Index s. v. συναλλαγή. Отзывъ К⟨arl K⟨rumbacher⟩ въ Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 322 сл.

Теодора Нёльдене. Симитические языки и народы. Труды по востоковъдънію, издаваемые Лазаревскимъ институтомъ восточныхъ языковъ. Выпускъ V. Москва. 1903. — Переводъ стундентовъ Лазаревскаго института (со 2-го изданія эскиза Т. Нёльдеке «Die Semitischen Sprachen»), подъ редакціей и съ дополненіями А. Е. Крымскаго и съ примъчаніями акад. П. К. Коковцева. — Рецензія А. Хаханова, Историческій Въстникъ, 1905, № 2, стр. 711 — 713.

M. Oeftering. Heliodor und seine Bedeutung für die Literatur. См. Вуz. Ztschr. XII (1903), стр. 638.—Рецензія. Edward B. Koster, Rheinisches Museum 11 (1904), № 11 — 12, стр. 433 — 435.

Δ. Ε. Οἰκονομίδης. Περὶ τοῦ γλωσσικοῦ ζητήματος. Λόγος πανηγυρικὸς ἐκφωνηθεὶς ἐν τἢ πατριαρχικἢ Μεγάλη τοῦ Γένους Σχολἢ κατὰ τὴν ἐορτὴν τῶν τριῶν ἱεραρχῶν. Ἐν Ἀθήναις, τύποις Π. Δ. Σακελλαρίου 1903. 102 crp. 8°. — Απολογία Καθαρεθήμω. — Οτβωβώ Κζαι!> Κζιμπθαcher>, Βyz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 323.

H. Omont. Notice sur le manuscrit grec 2832 de la Bibliothèque Nationale. Revue de philologie 28 (1904), стр. 189—197.—Рукопись, состоящая изъ 6 отдъльныхъ частей, содержить 23 идилли Өеокрита, по двъ идилли Мосха и Біона со схоліями Димитрія Триклинія и Мануила Мосхопула, двъ извъстныя изъ Анталогіи (III, 214; IV, 89) эпиграммы Мануила Оловула съ комментаріями его и Іоанна Педіасима, письмо Плетона или Өеодора Газскаго (ed. Boissonade Anecd. gr. V, 408—419), двъ небольшихъ статьи Михаила Пселла объ оракулахъ халдеевъ и комментаріи его

и Плетена нъ оракуланъ Зороастра. — Отамивъ A(ug.) H(eisenberg), Byz. Ztschr. XIV (1905), 1 — 2, стр. 319.

H. Omont. Manuscrit des oeueres de S. Denys l'Aréopagite, envoyé de Constantinople à Louis le Débonnaire en 827. Revue des etudes grecques 17 (1904), стр. 230 — 236 (съ факсинале). — Описаніе и исторія унціальной греческой рукописи Діонисія Ареопагита, подивсенной въ 827 г. въ Компьенъ Людовику Благочестивому послами императора Миханла II Косноязычнаго. — Отзывъ К(arl) К(rumbacher), Вуг. Ztechr. XIV (1905), 1 — 2, стр. 318 сл.

H. Omont. Note sur un recueil de grommairiens latins, copié par une femme au X-e siècle. Comptes Rendus de l'Académie des inscriptions et belles-lettres, 1905 янв. — февр. стр. 15 — 19. — Упоминается зд'ёсь потому, что переписчица Собранія (Сод. Раг. lat. 7560) написала subscriptio по-латыни, но греческими буквами (ся имя Евгенія), и греческія же буквы попадаются въ заголовкахъ. — Отзывъ Ссагі» Weyman» въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3 — 4, стр. 671.

H. Omont. Notice du Manuscrit nouv. acq. lot. 763. Cm. Bus. Bpem. XI, 1—2, crp. 202. — Peqensis: Wilhelm Heraeus, Wochenschrift für klassische Philologie 21 (1904), № 43, crp. 1177 c.i.; G. Gundermann, Deutsche Literaturzeitung 26 (1905), № 3, crp. 146—148. Cm. Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, crp. 674.

Κ. Παλαμᾶς. Γράμματα. Α΄. Έν Άθήναις, τυπογραφείον «'Εστία» 1904.  $x\gamma' + 211$  стр.  $8^{\circ}$ . — Книга отчасти посвящена вопросу о новогреческомъ литературномъ языкѣ. — Отзывъ К $\langle$ arl $\rangle$  K $\langle$ rumbacher $\rangle$  Byz. Ztschr. XIV (1905), 1-2, стр. 323.

A. Pallis. A few Notes on the Gospels according to St. Mark and St. Mathew based chiefly on modern Greek. Liverpool, The Liverpool Booksellers Co. 1903 (London, Williams and Norgate). VI—47 стр. 8°. 2 шилл.—Рецензія Jean Psichari, Revue des études grecques 17 (1904), стр. 388 сл. Срв. также A. Pallis и W. H. D. Rouse, Modern Greek as a help for old Greek, The Classical Review 19 (1905) № 1, стр. 36. См. Вух. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 674.

Σπ. Παπαγεώργιος. Κατάλογος μετά περιγραφικών σημειώσεων τών κωδίκων τῆς ἐλληνικῆς σχολῆς 'Οδησσοῦ. 'Επετηρὶς τοῦ φιλολ. συλλόγου Παρνασσοῦ 8 (1904), стр. 147 - 162 - 162 - 162 ποσροσιμά αнализътрехъ позднихъ рукописей смѣщаннаго содержанія, хранящихся въ греческой гимназіи въ Одессѣ. Отзывъ K<ari> K<rumbacher> въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1 - 2, стр. 318.

P. N. Papageorgiu. Zu Manasses' Hodoiporikon, B. Z. XIII. p. 325 ff. -

Небольшія дополненія къ опубликованному К. Horna. 'Обокторков' Константина Манассін (см. Виз. Врем. XI, 3—4, стр. 7 сл.).

- Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Δύο κώδικες της βιβλιοθήκης Καρατζά. Έπετηρες του φιλολ. συλλόγου Παρνασσου 8 (1904), crp. 5—31.— Οτзывъ Κ(arl) Κ(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 319.
- 'A. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς. Κατάλογος ἀγνώστου βιβλιοδήκης. Βαз. Βρεμ. XI (1904), 1—2, стр. 394 см. — Отзывъ Ε. Κζurtz> въ Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 318.
- 'A. Паπαδόπουλος-Κεραμεύς. Διορθωτικά είς Εὐθύμιον Μαλάκην. 'Επετηρίς τοῦ φιλολ. συλλόγου Παρνασσοῦ 8 (1904), стр. 32 34. Поправки къ изданію, отміченному въ Виз. Врем. Х (1903), стр. 275 сл. Дальнійшія исправленія къ Евенмію Малакі и Евенмію Торникі авторъ даетъ въ 'Адукі 16 (1904), стр. 224. Отзывъ К $\langle$ arl $\rangle$  K $\langle$ rumbacher $\rangle$ , Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 306.
- Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς. Εἰς Θεόδουλον Μάγιστρον. Βπα. Βρεπ. ΧΙ (1904), 1—2, crp. 392.— Οτεωστ Εζά. Κζυτίζ, Byz. Ztschr. ΧΙΥ (1905), 1—2, crp. 309.
- Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς. Νικόλαος Μεσαρίτης. Βυз. Врем. XI (1904), 1—2, crp. 889 c.s. Отзывъ Ε(d.) Κ(wrtz) въ Вуз. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 306.

George Washington Paschal. A study of Quintus of Smyrra. Chicago, The University of Chicago Press 1904. 82 стр. 8°. 0,75 мил. — Авторъ считаетъ, что Квинтъ жилъ въ монце II-го—начале III-го века, и для своей поэмы Posthomerica пользовался Вергиліемъ.—Рецензія Anonymus, Deutsche Literaturzeitung 25 (1904), № 50, ст. 3092. Отзывъ С(аг) W(ayman) Byz. Ztachr. XIV (1905), 3—4, стр. 663.

Рест Vilmos. A classica philologia jövöje tekintettel hasai vissonyainkra. (Будущность науки классической филологіи и положеніе ен въ Венгріи). Értekezések a nyelv és széptudományok köréből, kiadja a m. tud. Akadémia XIX 5. Budapest 1905. 31 стр. — Рест подчервиваеть, что среднен ново-граческая, равно навъ среднов'єковая и ново-латинская филологія сбразують существенную составную часть классической филологіи; такимъ образомъ, классическая филологія должна быть преобразована въ бол'є сенременную науку. Авторъ гетовить венгерское руконодство о наук'є классической древности. — Отзывъ R. V(ári) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, 659.

Proben and dem Nachlass von Isseph Perles. Jewish Quarterly Review 16 (1904) crp. 351—356.—Замётки къ раввинистическому словарю, въ воторыхъ объяснены также многія греческія замиствованныя слова.—Отвывъ Калу Каритеров. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 323.

P. Perdrizet. Isopséphie. Revue des études grecques. 17 (1904), стр. 350—360. — Авторъ дветърядъ новыхъ примъровъ древне-христіанской игры, основанной на фярос или среднос слова, т. е. на сумив численныхъ зна-

ченій, придаваемых входящим въ него буквамъ. Такъ, напримъръ, часто попадающаяся въ папирусахъ и на черенкахъ формула ХМГ можетъ быть прочитана хара регали теропосфически:  $\ddot{\alpha}$  госо о деос или  $\dot{\eta}$   $\dot{\alpha}$  госо  $\dot{\alpha}$  ( $\dot{\alpha}$ )  $\dot{\alpha}$  ( $\dot{\alpha}$ )  $\dot{\alpha}$  госо  $\dot{\alpha}$ )  $\dot{\alpha}$  ( $\dot{\alpha}$ )  $\dot{\alpha}$  госо  $\dot{\alpha}$ )  $\dot{\alpha}$  (1905), 3—4, стр. 672.

H. Pernot. Rapport sur une mission scientifique en Turquie. См. Виз. Врем. XI (1905), 3—4, стр. 670. — Рецензія L. въ Revue Critique 57 (1904), № 24, стр. 475 сл.

K. Petraris. Lehrbuch der neugriechischen Volks- und Umgangssprache. См. Виз. Врем. XI (1904), 1—2, стр. 202. — Рецензіи: A. Thumb, Deutsche Literaturzeitung 25 (1904), № 34, ст. 2097 сл.; K. D<ieterich>, Literarisches Centralblatt 55 (1904), № 37, ст. 1235 сл.

François Picavet. Esquisse d'une histoire générale et comparée des philosophes mediévales. Paris, Alcan 1905. XXXII — 366 ctp. 8°. — Рецензія N., Journal des Savants N. S. 3 (1905), N. 3, ctp. 166 cs. Cm. Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, ctp. 659.

René Pichon. Lactance, Etude sur le mouvement philosophique et religieux sous le règne de Constantin. Cm. Bus. Bpem. X (1903), crp. 575. — Рецензія Paul Lejag, Revue Critique, 1904, Nº 50, crp. 462—466.

Italo Pizzi. Letteratura araba. Milano, Heepli 1903. XI — 388 стр. 8°. II. 3 леры. Manuali Hoepli. Serie scientifica 335—336. — Репензія С. F. Seybold, Literarisches Centralblatt 55 (1904), № 32, ст. 1078 сл.

Arthur Platt. Notes on Julian. The Classical Review 19 (1905), Nr. 3, crp. 156—159. — Замъчанія, относ. къ критикъ текста. — Св. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 8—4, 663.

H. Pognon. Une version syriaque des aphorismes d'Hippocrate. Cm. Bus. Bpem. XI (1904), 3—4, crp. 670. — Peqensiu: François Martin, Bulletin critique 25 (1904), № 17, crp. 323—326; Eb. Nestle, Orientalische Literaturzeitung 7 (1904), № 10, cr. 395—397. Cp. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 311.

H. J. Polak. Ad Libanium. Mnemosyne N. S. 33 (1905), стр. 221—228.— Полемизируетъ противъ ряда конъектуръ своего соотечественника ванъ-Гервердена (см. ныше стр. 317). Отзывъ С(arl) W(суман) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 663.

Ν. Γ. Πολίτης, Μελέται περί τοῦ βίου καὶ τῆς γλώσσης τοῦ ελληνικοῦ λαοῦ. Παραδόσεις. Μέρος α'—β'. Ἐν λθήναις, Karl Beck. 1904. 1348 стр. 80 (съ 6 табл.). (Пαράρτημα ἀρ. 5 τῆς βιβλιοθήκης Μαρασλῆ).— Настоящее сочиненіе Политиса о народныхъ преданіяхъ составляєть какъ бы продолженіе къ его капитальному труду «Новогреческія пословицы». Въ первомъ томѣ помѣщены тексты, во второмъ—комментарій (все изданіе разсчитано на три тома). Общирнѣйшій матеріалъ разбить болѣе чѣмъ на тысячу параграфовъ по отдѣльнымъ предметамъ, напр.: «Древняя исторія» (Гомеръ, Спартанскіе цари, Битва при Марафонѣ, Царь Пирръ, Завоеваніе Никомидіи турками); Константинополь и Айя-Софія;

отдельныя местности; Потонувшіе города (βουλιαγμένοι τόποι και πολιτείαις); Цари и царицы; «Эллины», богатыри и великаны; Древнія зданія и скульптуры; Древніе боги и герои (Олимпъ, Могила Зевса, Діонисъ, Жрецъ Аполюна); Христосъ и Страсти; Святые; Церкви; Небо, зв'язды и земля; Погода (тромъ, молнія, тучи); Окамен'ялости; Растенія; Животныя; Драконы и зм'єн; Клады; Привид'єнія и т. д. Въ комментаріи, къ каждому параграфу приведены литературныя ссылки, параллельныя м'єста изъ фольклора другихъ народовъ и объясненія.—Рецензіи: К. Dieterich, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde in Berlin 1905, стр. 123—126; А. Heisenberg, Deutsche Literaturzeitung 26 (1905) № 11, ст. 659—661; Зр. Lampros, Νέος Ἑλληνομνήμων 1 (1904), стр. 503—507; Κ⟨arl⟩ Κ⟨ruinbacher⟩ въ своемъ отзыв'є (Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 315) называетъ внигу Политиса «образцовымъ произведеніемъ» (Standard work).

N. Πολίτης. Το ἄσμα των υίων τοῦ ἀνδρονίκου. ἀκρίτας 1 (1904) стр. 98—103; 120—125.—Замічанія о различных обработках изданной Вейсомь (см. выше: N. Βέης, Το ἀνδρονικόπουλλο) пісни изъ Монемвасій, отчасти на основаній новаго изданія Н. Pernot (см. Виз. Врем. XI (1904), 3—4, стр. 670).—Отзывъ К⟨агі⟩ К⟨rumbacher⟩ въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 314.

N. Г. Πολίτης. Διγενής Άκρίτας. 'Ακρίτας, 2 (1904), стр. 358 сл. — Національныя кипрскія и критскія преданія объ Акрить.—Отзывъ К(arl) К(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV, 3—4, стр. 668.

K. Praechter. Zur Geschichte der Regenwunderlegende in bysantinischer Zeit. Напечатано въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 257—259.— Авторъ указываетъ любопытный пережитокъ языческой версіи (ср. Ad. Harnack, Sitzungsber. der Berl. Ak. 1894, стр. 836 слл.) легенды о чудесномъ дождъ во время похода Марка Аврелія противъ квадовъ въ надгробной ръчи Георгія Акрополита 1254 г. (Akropolites стр. 23, 16 слл. Неів.). Источникъ этого мъста—Оемистій (15 стр. 191 в. Реt.).

Jean Psichari. Essai de grammaire historique sur le changement de λ en ρ devant consonne en grec ancien, mediéval et moderne. Въ «Mémoires orientaux» publiés par l'École nationale des langues orientales vivantes. Paris, Ernest Leroux 1905, стр. 291—336.—Эта монографія о греческомъ ротацизм'в представляеть отрывокъ изъ исторической грамматики, подготовляемой авторомъ. — Отзывъ К⟨агі⟩ К⟨гитрасhег⟩ въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 674.

Alfred Rambaud. L'empereur de Carthage. См. Виз. Врем. XI (1904), 3—4, стр. 671. — Рецензін: Lady Blennerhassett, Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 297—298; V. Vailhé, Échos d'Orient 7 (1904), стр. 311.

I.-B. Rebours. Quelques manuscrits de musique bysantine. Revue de l'Orient chrétien 9 (1904), стр. 299—309.—О рукописи 382 библіотеки Греба Господня въ Іорусалинъ. — Отзывъ Ссеть Weyman въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 324.

H. Reich. Der Minne. Cn. Bua. Bpen. XI (1904), 3—4, стр. 671 сл.—Рецензін появились: Т. Sinko, Eos 9 (1903), стр. 202 сл.; Рh.-Е. Legrand, Revue de philologie 28 (1904), стр. 162—164; R. Herzeg, Berliner philologische Wochenschrift 24 (1904), № 35, ст. 1089—1100 (съ многочисленными, частью принципіальными возраженіями); Р. von Winterfeld, Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 114 (1905), стр. 48 сл. (защищаетъ Рейха противъ нападомъ Гернога); γ, Gymnasium 22: (1904), № 21, ст. 754—756; Paul Lejay, Revue Critique 58 (1904), № 52, стр. 512—514; Heinrich Schenkl, Allgemeines Literaturblatt 14 (1905), № 1, ст. 14 сл.; K. Bruchmann, Zeitschrift für vergleichende Literaturgeschichte N. F. 15 (1904), стр. 368—376. См. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 301; 3—4, стр. 659.

Hermann Reich. Der König mit der Dornenkrone. Neue Jahrbücher für das klass. Altertum, Geschichte und deutsche Literatur, VII. Jahrgang (1905), стр. 3—31.— Христіанскія таниства, въ особенности Крещеніе, нерёдко высмёнвались и пародировались мимами на театральнымъ подмосткахъ. Сюжетомъ для подобныхъ пародій служило также и Распятіе (такъ, мимъ Ардаліонъ представляль его передъ императоромъ Максиміаномъ: см. Аста SS. XI, 213 В). Авторъ предполагаетъ, что егинетскій богъ Сетъ, изображавшійся съ ослиной головой,—когда его стали выводить на сценѣ наряду съ греческими богами,—былъ смѣшанъ съ Распятымъ; отголоскомъ такихъ сценическихъ представленій является извѣстное граффито Museo Kircheriano.

Далье авторъ приводеть пылый рядь характерныхъ примъровъ въ пользу выставленнаго имъ раньше (въ его книгъ «Der Mimus»: см. Виз. Врем. Х, стр. 234 сд.) положенія о вліянія мимовъ на среднев'вковыя мистеріи. Для Византіи, однако, это мивніе не имбеть особаго значенія, въ виду того, что самое существованіе мистерій въ Византіи болье чамь сомнительно. Затъмъ, ссылаясь на разсказъ Филона Александрійскаго (іп Flaccum § 5 сл.) о томъ, какъ Агриппа, одинъ изъ преемниковъ Ирода, возвращаясь изъ Рима въ Герусалимъ черезъ Александрію, осмънвается тамошней чернью въ фарсъ, центральнымъ пунктомъ котораго является коронованіе шута, причень Филонь прибавляеть, что этоть носледній «выглядёль, какъ царь въ театральномъ миме», Рейхъ дёлаетъ выводъ, что царь быль типичной фигурой иниа. Далве, такъ какъ вообще надъ іудеями часто потъщалась народная комедія, то можно думать, что в воины Пилата, ругавшіеся надъ Христонъ въ преторіи (Мато. 27, 27—20), лишь разыгрывали знакомую имъ сцену осменнія іудейскаго цара; сцену изъ мима грубые солдаты, ненавидъвшіе іудеевъ, перенесли въ дъйствительность.

Рецензенть Рейха, А
А
ностр. 660—663), по поводу настоящей статьи высказываеть предположение, что такъ называемая «Объдня безбородых» (изд. Legrand'омъ въ Bibliothèque grecque vulgaire II, 28—44 и носящая въ рукописи назватие: 'Αχολουδία τοῦ ἀνουσίου τραγογένη σπανοῦ), которой не нивіть въ виду Рейхъ, представляеть византійскую паралдель мима; между прочить, она заканчивается акростихомъ, который читается: γελώ σε—обычное motto мима.

R. Rocholl, D. Bessarion. См. Виз. Врем. XI (1904), 3—4, стр. 672.— Біографія Виссаріона, главнымъ образомъ, какъ ученаго и философа Возрожденія. Рецензіи: Paul Marc, Byz. Ztschr. XIV (1905), стр. 296—297; Edg. Martini, Literarisches Centralblatt 55 (1904), № 36, ст. 1191—1193; Ph. Meyer, Theologische Literaturzeitung 29 (1904), № 22, ст. 607—609; G. Brom, Museum 11 (1904), № 11—12, ст. 441—443; J. Pietsch, Literarische Rundschau 31 (1905), № 1, ст. 17 сл.; W. Norden, Deutsche Literaturzeitung 26 (1905), № 4, ст. 197—199; M. Lehnerdt, Berliner philologische Wochenschrift 25 (1905), № 6, ст. 198—200; Funk, Theologische Quartalschrift 87 (1905), стр. 388; сл.; Jean Guiraud, Revue d'histoire ecclésiastique 6 (1905), стр. 399 сл. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 673.

Γ. Κ. 'Ροντάκης. Ρωμαίτη γραμματική. Έκδοσις β'. 'Αθήνα 1904, 69 стр. 8°. 10 фр. — Грамматика новогреческого народного языка, составленная на этомъ же языкъ. — Рецензія А. Thumb, Deutsche Literaturzeitung 1905, N 4, ст. 213 сл.; отзывъ (неодобрительный) К⟨arl⟩ К⟨rumbacher⟩ въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 323 сл.

Владиніръ Сахаровъ. Опыть изслюдованія текста Έχ τοῦ Σπανέα. Виз. Врем. XI (1904), 1—2, стр. 99 см.— Отзывъ Е(d.) K(uriz) въ Вух. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 314.

С. Salemann. Ein Bruchstück Manichaeischen Schrifttums im Asiatischen Museum. St. Petersburg, 1904, 26 стр. (съ факсимиле). Напечатано въ Запискахъ Имп. Акад. Наукъ по историко-филологическому отд., т. VI, № 6. — Сильно фрагментированный текстъ манихейскаго содержанія, нанисанный сирійскимъ эстрангело (привезенъ экспедиціей Роборовскаго и Козлова 1893—95 гг. изъ Турфана, въ Восточномъ Туркестанъ).

Szemelvények Priskos rhetor töredékeiből. Ford. és magy. Szilágyi Sándor (Избранные фрагменты ритора Приска. Переводъ и комментарій Szilágyi Sándor). Видаревt, Lampel 1904. 52 стр. — Переводъ фрагментовъ, помъщенныхъ въ изданіи Диндорфа (Н. G. M. I.) на стр. 286—326. — Рецензія Joh. Kertész въ Egyet. Phil. Közl. XXIX (1905), стр. 417—420, (рецензентъ признаетъ переводъ довольно слабымъ). Отзывъ R. V<ári>въ Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 664.

J. E. Sandys. A history of the classical scholarship. См. Виз. Врем. XI (1904), 3—4, стр. 672. — Рецензій появились: Anonymus, The Athenaeum, № 3998 (11 іюня 1904), стр. 744; Alfred Gudemann, The Classical Review 18 (1904), № 5, стр. 271—276; № 6, стр. 316—321; Louis Jalabert, Etu-

des..... de la Compagnie de Jésus 101 (1904), crp. 451 c.i.; Enrico Constanzi, Rivista internazionale di scienze sociali e discipline ausiliarie anno 12 vol. 35 (1904), crp. 139—142; J. P. Waltzing, Bulletin bibliographique et pédagogique du Musée Belge 81 (1904), crp. 232 c.i. Cn. Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, crp. 673.

J. E. Sandys. Notes on mediaeval Latin authors. Hermathena 12 (1903), № 29, стр. 428 — 440. — О познаніяхъ въ греческомъ языкѣ Эригены и Рабана Мавра. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 673.

Gustavus Sattler. De Eudociae Homerocentonibus. Bayreuth, Ellwanger 1904. 42 стр. 8°. Programm des hum. Gymn. für 1903. 42 стр. — Сообщивъ въ краткомъ введеній свёдёній о жизни и произведенійхъ Евдокій, авторъ указываетъ стихъ за стихомъ источники ей Гомероцентоновъ и показываетъ (стр. 30 см.), какъ она въ томъ или другомъ смучав передвлываетъ ихъ для своихъ пвлей. При этомъ выходитъ, что поэтесса «id imprimis agebat, ut in singulis verbis singulas tantum litteras syllabasque mutaret neve plus nisi semel in uno versu quicquam novaret». Эта работа является очень полезнымъ дополненіемъ къ изданію Евдокій А. Ludwich'a (см. рецензію о немъ въ Вуг. Ztschr. VII, стр. 208 см.). Отзывъ Ссаг) Weyman, Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 663.

Constantin Sauter. Die peripatetische Philosophie bei den Syrern und Arabern. Archiv für Geschichte der Philosophie, N. F. 10 (1904), crp. 516—533.—Cm. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 310.

Ludovicus Schilling. Questiones rhetoricae selectae. Отдѣльный оттискъ изъ Jahrbücher für klassische Philologie Suppl. Bd. 28 (1903), стр. 664—678. Leipzig, Teubner 1903. 8°. 4,20 м. — О сохранившемся въ Парижскомъ кодексѣ 2919 комментарів Георгія Моноса (V в.) къ ота́сы, Гермогена. Рецензів: Paul Wendland, Deutsche Literaturzeitung 25 (1904), № 42, ст. 2538 сл.; С. Hammer, Berliner philologische Wochenschrift 25 (1905), № 1, ст. 8; Му, Revue critique 59 (1905), № 4, стр. 65 сл. Отзывъ С⟨аг⟩ W⟨eyman⟩, Byz. Ztschr. XIV, 1—2, 302.

The chronicle of Morea ed. I. Schmitt. См. Виз. Врем. XI, стр. 674 и выше стр. 243 сл. — Рецензій появились: D. C. Hesseling, Вух. Ztschr. XIV, 1—2, стр. 288—293; Му, Revue critique 58 (1904), № 28, стр. 28—35 (съ многочисленными детальными зам'янніями); Г. N. Χατζιδάκις, Άθηνα 16 (1904), стр. 253 сл.; Aug. Heisenberg, Deutsche Literaturzeitung 25 (1904), № 31, ст. 1935—1938; F. Hirsch, Wochenschrift für klassische Philologie 21 (1904), № 40, ст. 1087—1090; Anonymus, The Athenaeum, № 4007, (13 авг. 1904), стр. 205 сл.; W. Miller, The English Historical Review 19 № 75, (іюль 1904), стр. 573—575; Σπ. Λάμπρος, Νέος Ἑλληνομνήμων 1 (1904), стр. 245—250; Karl Dieterich, Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 114 (1905), стр. 216—218; Th. Preger, Berliner philologische Wochenschrift 25 (1905), № 20, ст. 630—634.

I. Schmitt. Die Chronik von Morea als eine Quelle sum Faust. Cm. Bes.

Bpen. XI, 3—4, crp. 674.—Penensis Otto Pniower, Deutsche Literaturzeitung 25 (1904), 32 45, cr. 2739—2741.

**О. И. Шинтъ.** Каталога житійных рукописей Ватопедскаго монастыря на Авоть. Изв'ястія Русскаго Археологическаго Института въ Константинопол'в, VIII, вып. 3, Софія 1903, стр. 264—298.—Рецензія И⟨ірроіуtе⟩ **D⟨elehaye⟩**, Analecta Bollandiana 23 (1904), стр. 468.

Heinrich Schrörs. Frans Xaver Kraus. Badische Biographien, Herausg. im Auftrag der Badischen Kommission von Fr. v. Weech und A. Krieger V (1904), стр. 424—442.—Отзывъ С(аг) W(eyman), Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 320.

Ed. Schwyzer. Bericht über die Forschungen auf dem Gebiete der griechisehen Sprachwissenschaft mit Ausschluss der Koine und der Dialekte in den Jahren 1890—1903. Jahresbericht für Altertumswiss. 120 (1904. I), стр. 1—152.—Отзывъ К<ari> К<rumbacher>, Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 676.

D. Serruys. Catalogue des mss. au Gymnase de Salonique. Cm. Bhs. Bpem. XI (1904), 1—2, crp. 204.—Реценвія Σπ. Λάμπρος, Νέος Ἑλληνομνήμων 1 (1904), crp. 378—380. Cm. Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, crp. 318.

Meinrad. Sirch. Die Quellen des Palladius in seinem Werke über die Landwirtschaft. Freising, Fellerers Wwe. 1904, 1 л.—55 стр. 8°. Programm des Gymn. Freising f. 1903—4.—Отношеніе Палладія къ геопоникамъ (стр. 30—32). Палладій воспользовался компиляціями какъ Анатолія, такъ и Дидима.— Отзывъ С(arl) W(eyman) въ Вух. Ztschr. XIV (1905). 1—2, стр. 303.

И. И. Шляпкинъ. Сказка объ Ерши Ершовичи сини Щетинникови. См. Виз. Врем. XI, 3—4, стр. 673 сл. — Отзывъ Е⟨d.⟩ К⟨urtz⟩ въ Вуz. Ztschr. XIV, 1—2, стр. 314 сл.

Franz Settegast. Quellenstudien sur galloromanischen Epik. Leipzig, Harrassowitz 1904. 395 стр. 8°. 9 мар. — Во второй статьй (въ книги ихъ всего четыре, изъ которыхъ одна не имветъ отношенія къ византологія) авторъ пробуетъ доказать, что герои неизданнаго прованеальскофранцузскаго романа объ Еледі и Серені (разобрань въ Gröbers Zeitschrift 212 стр. 112 сл.) являются историческими лицами эпохи переселенія народовъ. Наиболіве удачно сближены авторомъ Rechier и Міг съ королями свевовъ Рекіаромъ V-го ст. и Миро — VI-го. Боліве натянутымъ нредставляется сопоставленіе Еледа съ готскими королями Атаульфомъ, Аларихомъ и наконецъ Мовигильдомъ.

Третья статья, «Айгарь и Мавринъ», посвящена доказательству, что содержаніе этого стихотворенія въ значительной части выросло изъ воспоминаній объ Юстиніанъ, Велизаріи и пирковомъ бунтъ 532 г. «Ника»). Имя короля Айгара восходить къ γαίδαρος, бранному пирковому прозвищу Юстиніана (Gaidaros: \*Gaidar: \*Daigar: d'Aigar), а предводитель мятежнаго войска Вес de Saint Ylaire — къ Велизарію (Belisaire: \*Besilaire: \*Be s. ilaire: Bec de S. Ilaire).

Наконецъ, въ четвергой статъй о средневиновомъ англійскомъ романи Generides авторъ доказываетъ, что король Aufreus этого романа тожественъ съ инператоромъ Земономъ Исавраниномъ. — Срв. рецению Aug. Heisenberg'a въ Вуг. Ztachr. XIV (1905), 3 — 4, стр. 650 — 658; такжа равборъ Lee Jerdan'a, Archiv f. d. Studium der neueren Spr. u. Lit. 1905, а приль.

Arturo Solari. Per la presunta fedeltà storica della Bibliotheca di Fosio. Rivista di storia antica 9 (1905), стр. 456—465.— Уже неодновратно указывалось въ литературъ на подозрительныя опшбки и небрежности, встръчающіяся въ эксперитахъ Фотіевской Вивліовики.—Ср. V. Costanzi, Intorno ad un frammento di Olimpiodoro, Rivista di filologia XXXII, стр. 612; Fr. Reuss, Ktesias' Bericht über die Angriffe der Perser auf Delphi, Rheinisches Mus. 60 (1905), стр. 144 слл. Авторъ разбираетъ въ настоящей статъй фрагменть 111 (FGH) Осопомия и показываетъ, что Фотій и здісь, какъ во многихъ другихъ случаяхъ, пропусками и доподненіями, которыми онъ думалъ пояснить текстъ, непортиль традвино. Не енъ заходитъ слишкомъ далеко, ставя поэтому Фотія на одну доску съ тіми пресловутыми византійскими номпилаторами и лексикографами, которыю безтолково нагромождаютъ факты и хронологическія даты и черваютъ свои свідівнія изъ вторыхъ или третьихъ рукъ.—Отзывъ К(агі) К(гию-ваевег) въ Вух. Ztschr. XIV (1905), 3 — 4, стр. 664 — 665.

Szigeti Gyula. A magyar történet görög kút/biböl. (Изъ греческих источниковъ венгерской исторіи). Программа правительственней гимназін въ Сентенів (Szentes, Венгрія). 1904, 9 стр. — Авторъ даетъ переводъ (по изданію Веккег'а) отрывковъ изъ Лаоника Халкодавльн о юнести Гуніади (стр. 256 и сл.) и о фаталивий турокъ (стр. 358 — 361). Слево βιτάξιδας (стр. 332), по его предположенію, является испорченнымъ βιτέζως (ер. стр. 358,15), а βιτέζης (стр. 359,1) — византійской формой мадьярскаго vitéz (—отборный боецъ). Отзывы: R. Vári>. Вух. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 310; F. Darkó, Egyet. Phil. Közl. XXIX (1905), стр. 346 сл. См. Вух. Ztschr. XIV, отр. 310 и 667.

'А.Э. 'І.  $\Sigma$  πυριδάχες. Βυζαντιακά αἰνίγματα. 'Επετηρίς τοῦ φιλολουλόγου Παρνασσοῦ, 8 (1904), стр. 187—195.— Загадки (съ решеніями) изъ рукописей Авонскаго и-ря, Авинской Національной Библ. и др.—Отзывъ К(arl) К(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 310.

F. W. Stellhorn. Kursgefasstes Wörterbuch sum griechischen Neuen Testament. 2-ов, улучшенное и дополненное изд. Leipzig, Dörffling и Franke 1905. VII→158 стр. 8°. 3 мар. — Рецензія Adolf Deisemann, Deutsche Literaturzeitung 26 (1905), № 15, стр. 918. Ом. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 674.

Е. Stemplinger. Studien ви Stephanos соп Вукана. Напечатано въ Philologus 68 (1904), стр. 615 — 630. — 1. Стефанъ пользовался одновременно Филоновъ Библосскийъ, Ъзлас современнаго Стефану грамматика Ора и Геродіановъ. 2. Свида для географическихъ статей своего словаря привлекъ не только Стефана (въ извлечени Гермолая), но и Гарпократона, схолів къ Аристофану и пр. 3. Однинъ изъ источниковъ Стефана были также Ісхорад Капитона современника Стефана. — Отзывъ Ксагі Ксишваюнег въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3 — 4, стр. 664.

Leo Sternbach. Spicilegium Prodromeum. Cracoviae 1904. Dissertat. phil. class. acad. litt. Cracov. tom. 89 (1904), стр. 336—369.—Источникомъ изданныхъ въ 1614 г. въ Парижъ Мореллусомъ στίχοι ἀδήλου περὶ τῆς ἀγίας Βαρβάρας является Cod. Paris. gr. 854 s. XIII (fol. 232°), гдѣ помѣщены также и другія стихотворенія Θеодора Продрома: «Календарь святыхъ на цѣлый годъ» (первыя буквы начальныхъ стиховъ каждаго мѣсяца дають: τοῦ Προδρόμου), περὶ τῆς ἀγίας Τρίαδος κατὰ ἀλφάβητον и др. Слѣдующіе за στίχοι περὶ τῆς ἀγίας В. 16 гриметровъ представляють отдѣльное стихотвореніе на мечъ Алексія Контостефана (византійскаго полководца 1161 г. въ войнѣ съ венграми); авторство Продрома доказывается двумя другими его стихотвореніями на Контостефана (одно въ Cod. Marc. 524 и Vatic. 1126, другое въ Laur. conv. soppr. 627). См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), стр. 304 слл.

Nicolai Calliclis carmina ed. Leo Sternbach. См. Виз. Врем. XI (1904), 3—4, стр. 5.— Рецензія Konst. Horna, Zeitschr. für die österreich. Gymnasien 1904, стр. 629—638 (поправки и дополненія). Срв. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 304.

B. W. Switziski. Des Chalcidius Kommentar su Platos Timasus. Münster 1902. Cm. Bes. Bpem. XI, 1—2, 204.— Рецензія 0 Immisch, Deutsche Literaturzeitung 26 (1905), Nr. 5, crp. 278 cs. Cm. Byz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, 668.

Henry Osborn Taylor. The classical heritage of the Middle Ages. New-York, The Columbia University Press (the Macmillan Company) 1901. XV-4-400 стр. 8°. — Рецензія: Рh. Aug. Becker, Zeitschrift für vergleichende Literaturgeschichte N. F. 15 (1904) 376 сл. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 659.

A. Terzaghi. Sul commento di Nicefero Gregora al περί ενυπνίων di Sinesio. Studi italiani di filologia classica 12 (1904), стр. 181 — 217. — Путемъ изследованія списковъ комментарія (составленнаго ок. 1328 г.), авторь получиль деё новыя, отсутствующія въ прежникъ изданіяхъ, главы. Въ Adnotatio critica онъ показываетъ, что Парижскій кодексъ, положенный въ основу изданія Ретаи, принадлежить вней рукописной традиців, чёмъ всё остальные списки. Аррепсіх даетъ колляцію текста самой книги Синезія.

Что касается содержанія, комментарій находится внолив подъ вліяніємъ Аристотеля. Гдв Григорій высказываеть взгляды, несогласные съ Аристотелемъ, онъ придерживается de devin. Цицерона, или Макробія.— Рецензенть Терцаги A(ug.) H(eisenberg) (Byz. Ztschr. XIV, 3—4, стр. 667) считаеть несомнъннымъ также пользование позднъйшими источниками.

Canti popolari greci tradotti ed illustrati dt. Niccolè Temmaseo con copiose aggiunte ed una introdusione per cura di P. E. Pavolini. Milano-Palermo-Napoli, Remo Sandron s. a. (1904 г.). 200 стр. 8°. Ц'вна 2,50 лиры. — Си. Вух. Ztschr. XIV, 3—4, стр. 669.

Б. А. Тураевъ. Собременная предпріятія по изданію митературных памятниковъ христіанскаю Востока. Журналь Министерства Народнаго Просвъщенія, 1905, январь, Современная лътопись, стр. 1—10.—Сообщается о двухъ «корпусахъ», начатыхъ въ послъдніе годы: «Patrologia Orientalis» епископа Graffin и «Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium» о. Шабо, далье объ изданіи о. Camillo Beccari «Rerum Aethiopicarum Scriptores Occidentales inediti a saec. XVI ad XIX» и о задуманной Литманомъ «Bibliotheca Abessinica» (Собраніе народныхъ тиграйскихъ текстовъ). Изъ русскихъ изданій памятниковъ авторъ отмівчаетъ «Тексты и разысканія въ области армяно-грузинской филологіи» Н. Я. Марра, «Kleine koptische Studien» О. Э. Лемма и свои «Памятники эсіопской письменности».

9. М. Успенскій. Ἡ βιβλιοθήχη τοῦ ἐν Κωνσταντινουπόλει Σεραγίου καὶ ἡ ἐν αὐτἢ εἰκονογραφημένη 'Οκτάτευχος. Παναθήναια, 30 апр. 1905 (тетр. 110), стр. 52 сл. — Краткое сообщеніе о названной въ заглавій рукописи, которая содержить не менѣе 300 миніатюрь. Въ началѣ октатевка помѣщена парафраза письма Аристея, авторомъ которой названъ Исаакъ Порфирородный, сынъ императора Алексѣя Комнина. Успенскій показываеть, что этоть Исаакъ тожественъ съ авторомъ сочиненія о Гомерѣ, котораго до сикъ поръ (см. Кгитрасher, Gesch. d. byz. Lit., 2-ое изд. стр. 525) ошибочно идентифицировали съ императоромъ Исаакомъ Комниномъ, его дѣдомъ. — Отзывъ К⟨агі⟩ К⟨гитрасher⟩, Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3 — 4, стр. 671.

Vértesy Jenö. Mutatványok as 'Αλφάβητος τῆς ἀγάπης cs. görög dalgyüjteményböl. Egyet. Phil. Közl. XXVIII (1904), стр. 177 — 179. — Переводъ 10-ой, 12-ой — 15-ой и 38-ой пъсни Вагнеровскаго изданія. Отзывъ R. V<ári> въ Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3 — 4, стр. 668.

Paul Vetter. Das Buch Tobias und die Achikar-Sage. Напечатано въ Theologische Quartalschrift 86 (1904), стр. 321 — 364; 512 — 539.—Переводъ на нѣмецкій языкъ армянскаго текста сказанія объ Ахіахарѣ и внесеніе связи этой саги съ книгой Товита. Отзывъ С⟨аг|⟩ W⟨eyman⟩, Вуz. Ztschr. XIV (1905), 1 — 2, стр. 315.

L. Vigneron. L'image sainte. Histoire bysantine du VIII-e siècle. Paris, Delhomme et Briquet 1896. 288 стр. 8°. Съ 20-ю иллюстраціями F. Martinean. — Рецензія J. Pargoire, Echos d'Orient 8 (1905), стр. 123 сл. См. Вуz. Ztschr., XIV (1905), 3 — 4, стр. 670.

Ant. Villien. L'Abbé Eusèbe Renaudet. Essai sur sa vie et sur son oeuvre liturgique. Paris, Lecoffre 1904. XVI-1288 crp. 16°. 4 ep. — Реценвія: Marc Dubruel, Etudes . . . de la compagnie de Jésus 102 (1905), crp. 905 cl.; Dom Louis Baillet, Revue d'histoire ecclésiastique 6 (1905), crp. 408 — 413; L. Petit, Echos d'Orient 8 (1905), crp. 128. Cm. Byz. Ztschr. XIV (1905), 3 — 4, crp. 673.

C. Wessely. Ein neues System griechischer Geheimschrift. Wiener Studien, 26 (1904), стр. 185—189.—Связь криптографіи со скорописью. См. отзывъ K(arl) K(rumbacher) въ Вуг. Ztschr. XIV (1905), стр. 672.

- U. v. Wilamowitz-Moellendorff. Lesefrüchte. Hermes 40 (1905), стр. 129 сл.—. Авторъ показываетъ, что Өеодоръ Метохитъ вполив произвольно обращается со своими цитатами изъ Пиндара. См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 667.
- P. V. Winterfeld. Hrotvits literarische Stellung. Archiv f. d. Studium der neueren Sprachen und Literaturen, Band 114, стр. 1—83. На стр. 24 сл. говорить о мимъ на Западъ въ Средніе Въка. Отзывъ К<ari> к<ru>стр. 660.
- Γρ. Ξενότουλος. Ὁ Νικηφόρος Φωκάς. Δράμα εἰς πράξεις πέντε ὑπὸ Δ. Ν. Βερναρδάκη. Παναθήναια, 15 марта 1905 (тетр. 107), стр. 344—346.—Несочувственная критика пьесы. См. Вух. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 670.
- Г. Церетели. Сокращения въ преческих рукописяхъ. 2-ое изд. Отзывъ K(arl) K(rumbacher), Byz. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 317.

Ign. Ziegler. Die Königsgleichnisse des Midrasch beleuchtet durch die römische Kaiserseit. Breslau, S. Schottländer 1903. XXII — 453 — СХСИ стр. 8°. — См. Вуг. Ztschr. XIV (1905), 1—2, стр. 310 (объщана рецензія).

Eugen Zomarides. Die Dumbasche Evangelien - Handschrift vom Jahre 1226. Leipzig, Dörffling & Franke. 1904. 28 стр. 8°. Съ 2-мя фототиціями. — Подробное описаніе рукописи (срв. его-же статью въ Wesselys «Studien zur Paläographie und Papyruskunde», тетр. VI). Таблицы дають факсимиле стихотворныхъ приложеній (ямбы и гекзаметры на евангелистовъ) и интересной для историковъ subscriptio (генеалогическая зам'ятка объодномъ сельджукскомъ султан'в). Рецензін: Eb. Nestie, Theologisches Literaturblatt 25 (1904), № 44, ст. 524; v. Dobschütz, Theologische Literaturzeitung 30 (1905), № 5, ст. 133 сл.; A. Lutz, Allgemeines Literaturblatt 14 (1905), № 6, ст. 174 сл. См. Вуz. Ztschr. XIV (1905), 3—4, стр. 671.

С. Ж.

B. P.

## В. Исторія и гвографія.

R. v. Scala. Das Griechentum seit Alexander dem Grossen. Be kollekhik Helmolts Weltgeschichte V. Bd. I. Hälfte S. 1—116. 6°. Leipzig und Wien, Bibliographisches Institut 1904. Uhr nolharo roma 4 mapke (be stoffe town bomen eine: H. Zimmerer "Die europäische Türkei und Armenien», Karl Pauli "Die Albanesen» u. B. Brethelz «Mähren und Schlesien»).

Norman H. Baynes. The first compaign of Heractice against Persia. Напечатано въ The English Historical Review, 19 (1904), р. 694—702. — Авторъ, на основани Георгія Писиды и Ософана, изучасть походъ Ираклін 622 года; къ стать привлечены новыя работы А. J. Butler'a и E. Gerland'a. — См. Вуг. Zeitschr. B. XIV, H. 1—2 (1905), S. 346.

G. Schumberger. L'épopée bysantine à la fin du divième siècle. Troisième partie: Les Porphyrogénètes Zoé et Théodora (1025—1057). Paris, Hachette et C-e. 1905, VIII — 849 стр. gr. 8°. 30 Fr. (съ 11 таблицами и 294 иллостраціями въ текств). — Французскій академикъ закончилъ въ этомъ роскошно изданномъ томъ исторію македоиской династіи. Со временемъ мы подробнъе остановнися на этомъ трудъ.

Albert Gruhn. Die bysantinische Politik sur Zeit der Kreussüge. Wissenschaftliche Beilage z. Jahresbericht der Dreizehnten Realschule zu Berlin, Ostern 1904 (Progr. Nr. 142). Berlin, Weidmann 1904. 31 стр. 4°.—Эта небольшая работа, не представляя изъ себя чего-либо новаго, даетъ общій обзоръ крестоноснаго движенія за время съ 1054 по 1204 годъ. Авторъ высказывается въ пользу того мивнія, что крестовые походы имвли своею главною целью Константиноноль.—См. Вуг. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 347.

Jules Gay. L'Italie méridionale et l'Empire Bysantin depuis l'avenement de Basile I-er jusqu'à la prise de Bari par les Normands (867-1071). Contenant deux cartes. Paris, A. Fontemoing, 1904. XXVI-+636 crp. 8°. 20 fr.—Авторъ, на основание корошаго знакомства съ источинками, дасть подробное описаніе событій въ Южной Италіи въ первую половину среднихъ въковъ. Первыя три главы (р. 1-76) являются какъ бы введенісмъ на названному труду, излагая событія съ монента наденія Равенскаго экзархата до вступленія на престоль Василія I въ 867 году. Въ своей книге авторъ делаетъ попытку дать не только обворъ политичеекихъ событій, но и дать описаніе византійской администраціи въ Южной Италіи; онъ говорить объ образованів семъ Лонгобардін в Калабрін, о византійской колонизаціи, о греческих и латинских церкваха, о византійскихъ вассалахъ въ Южной Италін, о ламбардскомъ, римскомъ н византійскомъ правъ; авторъ кончасть книгу попыткой дать краткій обзоръ цивилизаціи Южной Италіи и византійскаго вліянія въ концё XI въм. Русскаго труда, близко касающагося темы французскаго ученаго, «Византія и арабы» А. Васильева, авторъ не знасть.

Н. Hagenmeyer. Chronologie de l'histoire du royaume de Jérusalem. Règne de Baudouin I (1101—1118). Напечатано въ Revue de l'Orient latin, 9 (1902), р. 384—465. — Работа даетъ возможно полное собраніе всёхъ относящихся къ исторіи парствованія Балдуина I источниковъ, расположенныхъ по хронологическимъ даннымъ, съ критическимъ обзоромъ современной литературы. Эта часть работы доводить событія до сентября 1101 года. — См. Вуг. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 347.

William Miller. Greece under the Turks. Напечатано въ The Westminster Review, Aug. 1904, р. 195—210 и Sept. 304—320.—Судьбы Греціи подътурецкимъ владычествомъ до битвы при Лепанто. Ср. Его-же «Greece under the Turks, 1571—1684» въ The English Historical Review, 19 (1904), р. 646—668.

Albrecht Wirth. Geschichte Asiens und Osteuropas. I. Bd. Von den Anfängen bis 1790. Halle a. S., Gebauer-Schwetschke 1904. — Эта слабая работа появляется выпусками.

E. Blochet. L'histoire d'Egypte de Makrisi. Напечатано въ Revue de l'Orient latin, 9 (1902), р. 466—530. — Продолжение уже ранъе отмъченной работы. — См. Виз. Врем., т. VII (1900), стр. 538; т. IX (1902), стр. 248; т. X (1903), стр. 578.

Erich Caspar. Roger II (1101-1154) und die Gründung der normannisch-sisilischen Monarchie. Innsbruck, Wagner, 1904, XXII-652 crp. 8°.

Lude Moritz Hartmann. Zur Wirtschaftsgeschichte Italiens im frühen Mittelalter. Analekten von L. M. H. Gotha, Perthes, 1904. 131 стр. 8°, одна таблица. — Собраніе уже ранве появившихся статей нвмецкаго ученаго. Съ точки зрвнія византійской исторіи интересны статья о цехахъ въ первое время среднев вковья и замічанія на изданную Nicole ἐπαρχικὸν βιβλίον Льва Мудраго. —См. Вуz. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 349.

Anton Elter. Das alte Rom im Mittelalter. Festrede am 3. August 1904. S.-A. aus der Bonner Zeitung, 1904, Nr. 191, 19 стр. 8°. — Авторъ, на основаніи Mirabilia Urbis Romae и другихъ источниковъ, рисуетъ средневъковыя представленія и легенды о древнемъ Римъ. — См. Вуг. Zeitschr., В. XIV, H. 1—2 (1905), S. 349.

Ch. Diehl. Théodora, impératrice de Bysance. Paris, édition H. Piazza et C-ie. Eugène Rey, Libraire, 8 Boulevard des Italiens (1904), 314 стр. 8°.— Извъстный французскій византинисть, со свойственнымъ ему талантомъ и живостью, въ популярной формъ излагаетъ исторію знаменитой супруги Юстиніана Великаго Феодоры, пополняя разсказъ вводными эпизодами, напр. описаніемъ императорскаго дворца, возстанія Ника и т. д. Конечно, весь матеріалъ, нужный для этой книги, быль уже собранъ и обработанъ авторомъ въ его превосходномъ трудъ о Юстиніанъ. Но и позднъйшія явленія ученой литературы были извъстны автору, какъ, напр., изданная недавно Х. М. Лопаревымъ Vita Theodori. Эта же монографія о Феодоръ появилась въ роскопномъ изданіи: Théodora, impératrice de Byzance, par Charles Diehl. Illustré par Manuel Orazi de 60 grandes compositions en cou-

Digitized by Google

leurs et or, dont 12 hors texte. H. Piazza et C-ie. (L'édition d'art, 4 rue Jacob, Paris). Десять экземпляровь этого изданія выпущены по 600 франковь, 30 по 350 фр. и 260 по 150 фр.

M. J. de Goeje. Quelques observations sur le feu grégeois. Въ «Homenaje à D. Francisco Codera en su jubilación del profesorado», р. 93—98. — Знаменитый оріенталисть, на основаніи арабскихъ источниковъ, доказываетъ неправильность ходячаго мивнія, будте арабы только въ XI въкъ узнали составъ страшнаго греческаго огня. Арабы знали и примъняли его уже въ IX въкъ. — См. Вуz. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 351.

K. Dieterich. Semitisches in der Kultur des späteren Griechentums. Der Zeitgeist (Beiblatt zum Berliner Tageblatt) vom 2. Mai 1904. — Хорошее сопоставленіе семитскихъ и другихъ восточныхъ элементовъ въ поздинативий греческой и византійской литературі. — См. Вуг. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 351.

Giuseppe Hergenröther. Storia universale della Chiesa, quarta edizione rifusa da Mgr. G.-P. Kirsch, vol. I. Firenze, Libreria editrice Fiorentina, 1904, XXXII-1-400 crp. 80.

Joseph Kardinal Hergenröther. Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte. 4. Auflage, neu bearbeitet von J. P. Kirsch. П. Вd. Die Kirche als Leiterin der abendländischen Gesellschaft. Mit einer Karte: Provinciae ecclesiasticae Europae medio saeculo XIV. Freiburg i. В., Herder, 1904, XI—1104 стр. 8°. — Въ этой книгъ цёлыя главы относятся къ византійской исторіи, напр.: 1) Иконоборческій споръ и союзъ папства съ каролингами. 2) Разрывъ византійской церкви съ Римомъ.—См. Вуz. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 352.

Fr. Cumont. Pourquoi le latin fut la seule langue liturgique de l'Occident? Mélanges Paul Fredericq. Bruxelles, H. Lamertin, 1904, p. 63-66. Авторъ касается очень интереснаго вопроса, почему на Запад'в при введеніи христіанства національные языки были принесены въ жертву языку датинскому, въ то время, какъ на Востокъ, наоборотъ, негреческія національности перевели Священное Писаніе и литургію на свои языки. Главнымъ основаніемъ для этого служила глубокая романизація Запада со временъ римскаго господства, чего нельзя сказать о грещизаціи на Востокъ, гдъ часто мъстные элементы, семитскіе, египетскіе или пранскіе, находили для себя почву въ греческихъ и римскихъ областихъ. Распространеніе греческаго языка на Востов'є также не могло вдти въ сравнение съ распространениемъ латинскаго языка на Западъ. Это большое различіе въ развитіи Запада и Востока не осталось безъ посл'ядствій на дальнъйшія судьбы церкви: на Западъ исключительное употребленіе латинскаго языка явилось превосходнымъ средствомъ для поддержанія догнатическаго единства; на Востокв наоборотъ изъ-за многоязычія возникли весьма скоро различныя догматическія особенности, напр. сирійскіе несторіане и яковиты, коптскіе монофизиты, отділеніе ариянъ.— Cw. Byz. Zeitschr. B. XIV, H. 1—2 (1905), S. 352—353.

Edwin Knox Mitchell. Eastern Christendom. Напечатано въ The American Journal of Theology, 8 (1904), р. 92—94.—Реферать о трудахъ Rausch'a «Kirche und Kirchen», Beth'a «Die orientalische Christenheit» и Grass'a «Geschichte der Dogmatik».

F. Crawford Burkitt. Early Eastern Christianity: St. Margaret's Lectures, 1904, on the Syriac speaking Church. London, Murray, 1904.

Anteine Valmy. Eglises orientales. Напечатано въ Etudes....de la Compagnie de Jésus, 99 (1904), p. 890—895.—Реферать о работахъ Beth, Kyriakos-Rausch, Maltzew и Michalcescu.—Си. Byz. Zeitschr., B. XIV, H. 1—2 (1905), S. 353.

William Ambrose Shedd. Islam and the Oriental churches: Their historical Relations. Student's Lectures on Missions, Princeton Theological Seminary 1902—1903. Philadelphia, Presbyterian board of publication and sabbath-school work 1904. VII—253 crp. 12°. 1 sh. 25.

Bonwetsch, Paulicianer. Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, 15<sup>3</sup> (1904), S. 49—53.

F. Nau. Maronites, Masonites et Maranites. Haughataho be Revue de l'Orient chrétien, 9 (1904), p. 268—276. Cm. Bus. Bpem. XI (1904), 3—4, ctp. 792.

Louis Bréhier. Un Patriarche sorcier à Constantinople. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien, 9 (1904), р. 261 — 268. — Рвчь идеть о патріархв-иконоборцѣ Іоаннѣ (834 — 843), о которомъ Продолжатель Өеофана сообщаеть, будто онъ нри одномъ нашествін варваровь отвратиль отъ Константинополя опасность твмъ, что разбилъ на инподромѣ трехголовую статую; къ этой исторіи мы находимъ иллюстрацію въ одной мадридской рукописи XIV ввка Скилицы. — См. Вуг. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), 8. 353—354.

Franz Görres. Neue Beiträge mur Geschichte des 40 jährigen Waffenstillstandes swischen dem Christentum und dem antiken Staat seit 260. Напечатано въ Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 47 (1904), 8. 381—397.—1) Императоръ Галліенъ и христіанство. 2) Предполагаемое гоненіе на христіанъ при Клавдін II Готикъ (258—270). 3) Вопросъ объ Авреліанъ и новъйшая литература. 4) Императоръ Пробъ (276—282) и христіанство.—См. Вуz. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 354.

Hauek. Patriarchen in der christlichen Kirche. Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, 3 Aufl. 14 (1904), S. 764-767.

- F. Nau. Le Concile apostolique d'Antioche dans Origène. Напечатано въ Bulletin critique, 25 (1904), Nr. 22, p. 435 438. Авторъ выступаетъ противъ статън Р. Lejay (см. Вуz. Zeitschr., В. XIII, S. 649). См. Вуz. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 354—355.
- E. Mahler. The Subject of Easter at the Councils of Nice and of Antioch. Напечатано въ Proceedings of the Society of Biblical Archaeology, 26 (1904), p. 153—162; 197—206.
  - С. A. Kneller. S. J. Papst und Konsil im 1. Jahrtausend. Напечатано въ

Zeitschrift für katholische Theologie, 28 (1904), S. 519—544; 698—722.— Продолжение уже отмъченной работы. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 231.

A. Demski. Papst Nicolaus III. Eine Monographie. Münster, Schöningh, 1903. VIII—364 стр. 8°. 8,40 марокъ. Kirchengeschichtliche Studien VI 1 und 2.— Въ особомъ отдълъ говорится о переговорахъ объ унін съ греками.—См. Вуz. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 356.

H. Leclercq. L'Afrique chrétienne. 2 tomes. Paris, Victor Lecoffre, 1904, XLIV-1-435-1-380 crp. 8°.

Jérôme Labourt. Le christianisme dans l'empire Perse sous la dynastie Sassanide (224-632). Paris, Lecoffre, 1904, XIX-1-372 crp. 8°. 3,50 Fr. Bibliothèque de l'enseignement de l'histoire ecclésiastique.

Jules Gay. Le pape Clément VI et les affaires d'Orient (1342 — 1352). Paris, 1904, 188 стр. 8°. — На основаній еще мало использованных в писемъ Климента VI изъ Ватиканскаго архива и историческаго труда Кантакузина, авторъ даетъ цёлый рядъ важных разъясненій по вопросу объ отношеній курій къ императорскому византійскому двору и о положеній самого Кантакузина въ Константинополѣ. — См. Вуг. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 357.

F. Hirsch. Bysantimisches Reich. Напечатано въ Berliner Jahresberichte der Geschichtswissenschaft, XXV (1902), III S. 110—118.—Тщательно составленный и снабженный критическими замъчаніями обзоръ литературы по византійской исторіи за 1902 годъ.

J. Delaville le Reulx. Les Hospitaliers en Terre Sainte et à Chypre (1100 — 1310). Paris, E. Leroux éditeur, 1904, XIV — 440 стр. 4°. — На основани хорошаго знакомства съ источниками авторъ даетъ: 1) Исторію ордена госпитальеровъ; 2) его внутреннее устройство (Constitution de l'Ordre); 3) центральную администрацію; 4) администрацію въ другихъ странахъ (administration régionale). Въ приложеніи сообщаются списки des dignitaires de l'ordre за указанное время. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 615—618. Ср. Виз. Врем., XI (1904), 3—4, стр. 615 сл.

W. M. Ramsay. Lycaonia. Jahresfeste des österr. archäologischen Instituts. Band VII (1904), Beiblatt, Sp. 57—132.—Основательный историко-географическій обзоръ провинціи Ликаоніи главнымъ образомъ въ византійское время. Авторъ критически разобраль извістія Notitiae Episco-ратишт и другихъ источниковъ (также и арабскихъ).—См. Вуг. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 359.

Anonymus. La Palestine, guide historique et pratique avec cartes et plans nouveaux par des professeurs de N. D. de France à Jérusalem. Paris, Maison de la Bonne presse, 1904. XXXIII-522 crp. 16°, 40 cartes et plans., 5 fr.

Aug. Bludau. Die Verfasserin der Peregrinatio «Silviae». Напечатано въ Der Katholik, 84 (1904 II), S. 61—74; 81—98; 167—179. — Вопрось объ авторствъ Peregrinatio остается не ръшеннымъ. — См. Вуг. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 360.

Johannes Dück. Die Erdbeben von Konstantinopel. Mit zwei Kartenskizzen. S.-A. aus der Monatsschrift "Die Erdbebenwarte" III (1903/04), Nr. 6—12, Laibach, 1904. 38 стр. 8°.—Преследуя прежде всего географическія пели, работа даеть очень интересный, особенно въ археологическомъ отношенія, обооръ константинопольскихъ землетрясеній съ 387 года по настоящее время съ краткими сведеніями о поврежденныхъ зданіяхъ.—См. Вуz. Zeitschr., B. XIV, H. 1—2 (1905), S. 360.

M.-A. Kugener. Note sur la localité palestinienne dite Maousa ou Maosa de Jamnia. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien, 9 (1904), р. 442—445. — Данную мъстность авторъ отожествляеть съ гаванью Minat Rubin.—См. Вуz. Zeitschr., В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 360.

Barnabé d'Alsace. Le tombeau de la Sainte Vierge à Jérusalem. Jerusalem, Druckerei der Franziskaner. 1903, XX-+302 crp. 8° mit 13 Abbildungen ausserhalb des Textes.

J. Dräseke. Aus dem Athen der Acciainoli. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift, B. XIV, H. 1—2 (1905), S. 239—253.—Въ своей статъ вавторъ, сказавъ нъсколько словъ о состояніи Спарты и Патраса въ XIV и XV въкахъ, сообщаетъ новыя данныя по исторіи Анинъ во время правленія Аччиваюли въ XV въкъ на основаніи матеріаловъ, изданныхъ въ 1904 году Ламбросомъ въ Νέος Ἑλληνομνήμων. Это — три письма Калофрена изъ времени 1421 — 1449 годовъ, бросающіе свътъ на состояніе школьнаго образованія въ Анинахъ въ XV въкъ и на церковныя отношенія за это время.

Th. Preger. Studien sur Topographie Konstantinopels. Напечатано въ Вуzantinische Zeitschrift, В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 272—280.—Авторъ дѣзаетъ попытку новаго пріуроченія двухъ константинопольскихъ воротъ:
Поλύανδρος или Μυρίανδρος и По́рта Ваσιλική. По его миѣнію, Μυρίανδρος
должна быть отожествлена съ πо́рта 'Ρησίου, а πόрта Βασιλική съ ή τῆς
μάρτυρος Βαρβάρας καλουμένη πύλη.

Ch. Diehl. Études bysantines: Introduction à l'histoire de Bysance. Les études d'histoire bysantine en 1905. La civilisation bysantine. L'empire grec sous les Paléologues. Les mosaiques de Nicée, Saint-Luc, Kahrié-Djami, etc. Avec 58 figures dans le texte. Paris, A. Picard et fils, éditeurs, 1905, VIII-437 стр. 8. — Нельяя отъ души не прив'єтствовать вышедшій сборникь отд'єльных болье вли менье мелких работь и статей французскаго византиниста III. Диля. Всё он'є знакомы лицамъ, интересующимся византинов'єд'єніемъ; большая часть ихъ, вышедшая за посл'єдніе десять лість, была своевременно отм'єчена на страницахъ Византійскаго Временника. Но работы эти, разбросанныя по различнымъ періодическимъ и ученымъ изданіямъ, по различнымъ сборникамъ, не были до сихъ поръстоль легко доступны, какъ теперь посл'є появленія прекрасно изданныхъ «Византійскихъ очерковъ» Диля. Однако Диль не ограничился простой перепечаткой своихъ статей; н'єкоторыя изъ нихъ дополнены и расширены соотв'єтственно настоящему положенію въ наукъ того или

другого вопроса. Издавая сборникъ работъ, относящияся къ одной области византиновъдънія, французскій ученый имъль въ виду дать на выпладъ, довольно полный и ясный, на то, что такое была виавнтійская цивилизація»; при этомъ онъ каслется византійскихъ учрежденій, соціальнаго строя имперіи и ся искусства. Консчно, читатель не долженъ искать въ книге Диля подробнаго и всесторонняго изученія всёхъ этихъ сложныхъ вопросовъ: авторъ только ихъ намёчаеть. Первыя три статьи вводять читателя вообще въ византиновъдъніе: 1) Введеніе въ исторію Византін-вступительная лекція Диля въ курсъ византійской исторіи въ парижскомъ университеть въ декабрь 1899 г. (р. 1-20, см. Виз. Врем., т. VII, 1900, стр. 547—548); 2) Византинов'вдение во Франціи въ XIX въкъ-статья, напечатанная въ Revue encyclopédique за 1899 г. и въ переработанномъ видъ въ Byzantinische Zeitschrift, IX, 1900 (р. 21-37; см. Виз. Врем., т. VII, 1900, стр. 517); 3) Византиновъдъніе въ 1905 г.: организація ученой работы и программа будущихъ изследованій (р. 38—106). Эта статья, появившаяся въ 1901 году въ Вечце de synthèse historique (см. Виз. Врем., т. VIII, 1901, стр. 661), въ новой книгъ дополнена и даетъ подробное и отчетливое представление о состоянів византинов'єдінія къ началу 1905 года. Для полноты очерка отивтимъ пропущенную русскую книгу Ласкина «Ираклій» и неточное упоминаніе о моємъ второмъ тем'в «Византія и арабы», гдів и говорю не только объ отношеніяхъ Византін и арабовъ за время Василія I и Льва IV, какъ пишеть Диль (р. 69), но и за время Константина Порфиророднаго. Эта статья показываеть, насколько въ настоящее время византиновъдение идеть впередъ сравнительно съ недалекить еще прошедшимъ. Следующая статья, озаглавленная «Византійская цивилизація», состоить изъ трехъ главъ: 1) учреждения; 2) общество и 3) искусство (р. 107—181), пом'ященныхъ раньше въ Bevue Encyclopédique за 1900 г. н въ Musée d'Art, paru sous la direction d' E. Müntz, 1903. За этимъ слъдуеть цёлый рядь очерковь, рисующихь различныя стороны византійской исторія: Византія и панство съ раскола XI въка до паденія имперія (р. 182—197) изъ Journal des Savants (août 1903); Памятники затинскаго Востока (р. 198—216) изъ Revue de l'Orient latin (t. V, 1897); Византійская имперія при Палеологахъ (р. 217—240); это — вступительная лекнія въ нарижскомъ университеть въ 1901 г.: Велеціанская колонія въ Константинопол'в въ конц'в XIV въка (р. 241 – 275) изъ Mélanges de l'Ecole de Rome (1883 г.). Происхождение семъ въ византийской имперія (р. 276 — 292) изъ Etudes d'histoire du moyen âge, dédiées à G. Mosod (1896) — превосходное изследованіе, не потерявшее значенія даже после появленія работы Гельпера о еспакъ (см. мою рецензію на инигу Гельнера въ Виз. Врем., т. Х. 1903, стр. 202); О кронологическомъ онределении инкоторыхъ месть въ Кинги Церемонии (р. 293-306) изъ Revue des Etudes grecques (t. XVI, 1903); Ризница и библютека Патноса въ начавъ XIII столътія (р. 307—336) изъ Byzantinische

Zeitschrift (t. I, 1892). За этимъ слёдуютъ статьи по византійскому искусству: Азіатское происхожденіе византійскаго искусства (р. 337—352) изъ Journal des Savants (avril 1904) по поводу книги Стржиговскаго «Kleinasien, ein Neuland der Kunstgeschichte»; Мозаики церкви Коімпос въ Никев (р. 353—369) изъ Вуг. Zeitschrift (В. I, 1892); теперь Диль ее нёсколько передёлагь, пользуясь новой книгой Wulffa «Die Koimesiskirche in Nicäa und ihre Mosaiken» (1903); Мозаики монастыря св. Луки въ Фокидё (р. 370—391) изъ Gazette des Beaux-Arts (Janv. 1897); Мозаики Какріе-Джами (р. 392—431) изъ Gazette des Beaux-Arts (поv. 1904 et janv. 1905). Одинъ перечень статей, входящихъ въ составъ новаго сборника, показываетъ, насколько его содержаніе разнообразно и интересно. Иллюстраціи еще болёе оживляютъ тексть. Эту книгу можно смёло рекомендовать не только спеціалистамъ, но и большой публикъ, интересующейся историческими проблемами вообще.

П. В. Гелубинскій. Труды французскых ученых, касающісся русской истории. Кіевскія Университетскія изв'ястія. 1904. Критика и библіографія, стр. 143—179. — Изложеніе содержанія сл'ядующих в книгъ: G. Schlumberger «Un empereur byzantin au dixième siècle», его же «L'épopée byzantine» (два первых тома), Chalandon «Essai sur le règne d'Alexis I Comnène» и Cahun «Introduction à l'histoire de l'Asie. Turcs et Mongols dès origines à 1405».

Angelo Pernice. L'Imperatore Eraclio. Saggio di storia bizantina. Firenze, 1905. XXVIII + 327 crp. 80. Publicazioni del R. Istituto di studi superiori pratici e di perfezionamento in Firenze. Sezione di filosofia e filologia. — Работа Pernice оставляеть очень хорошее впечатление. Во введенів авторъ разбираєть разнообразные источники для времени Ираклія, греческіе, латинскіе, армянскіе, сирійскіе, коптскіе, арабскіе, персидскіе. Въ книгъ Регпісе дается картина не только вившней политики Ираклія, но и делестся попытка выяснить внутреннія условія византійской имперін во время Ираклія (стр. 183—200). Въ приложеній отивчу следующіе экскурсы: 1) Критическое изученіе разскавовъ Пасхальной хроники и Ософана о ибкоторыхъ событихъ нарствования Фоки (стр. 305-309); 2) О хронологін второго похода Ираклія на Персію (стр. 310-316); 3) О Воздвиженій Креста и о вовращеній Ираклія въ Константинополь (стр. 317— 320). Автору быле изв'естны русскій переводъ армянскаго историка Собеоса и книга Ласкина «Ираклій». Нельзя не прив'ютствовать появленія солиднаго труда Pernice объ Ираклін, въ чемъ чувствовалась большая необходимость, такъ какъ французская работа Drapeyron'a (1869 г.) уже устарвиа, а монографія Ласкина (1889, Харьковъ) и новъйшее сочиненіе грека Евангелидиса «Нражденос», Одесса (1903), далеко не соотвътствовали требованіямъ современной исторической науки.

Le R. P. J. Pargoire des Augustins de l'Assomption. L'Eglise bysantine de 527 à 847. Paris, Victor Lecoffre, 1905, XX, 4-405 crp. 8°. 3 fr. 50 c. Bibliothèque de l'enseignement de l'histoire ecclésiastique. — Очень хоропий

составленный на изучени источниковъ обзоръ византійской церковной исторіи за время съ 527 по 847 годъ. Книга снабжена библіографическимъ перечнемъ источниковъ и указателемъ собственныхъ именъ.

## Рецензии появились на следующия книги:

- H. Laven. Konstantin der Grosse und das Zeichen am Himmel. Cu. Bus. Врем., т. X (1903), стр. 566 и 572.—Рецензія F. Ramorine въ Rivista storica italiana. Anno 21, S. 3, vol. 3 (1904), р. 160—162.
- F. Martroye. L'Occident à l'époque byzantine. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 238 и 680. Рецензін: Maurice Besnier въ Revue des études historiques, 76 (1904), р. 329 sq.; Albert Vegt въ Bulletin critique, 25 (1904), Nr. 22, р. 421; E. Gerland въ Literarisches Centralblatt, 55 (1904), Nr. 39, Sp. 1287 sq.; А. J. R. въ Revue des études grecques, 17 (1904), р. 137 sq.
- A. Lombard. Constantin V, empereur des Romains. Cm. Bhs. Bpen., T. X (1903), crp. 244, 250 h 581; T. XI (1904), crp. 241.—Penensis: Ph. Meyer Bb Theologische Literaturzeitung, 29 (1904), Nr. 14, Sp. 409—411; F. Hirsch Bb Historische Zeitschrift, N. F. 57 (1904), S. 470 sq.; K. Roth Bb Byzantinische Zeitschrift, B. XIV, H. 1—2 (1905), S. 286—288.

Walter Norden. Der 4. Kreuzzug. См. Виз. Врем., т. VIII (1901), стр. 185—192. — Рецензія Louis Bréhier въ Revue historique, 85 (1904), р. 135—138.

- J. Delaville le Roulx. Les Hospitaliers en Terre Sainte et à Chypre. См. выше стр. 340.—Рецензін: Н. Н(agenmeye) въ Literarisches Centralblatt, 55 (1904), Nr. 35, Sp. 1159—1161; A. de Barthélemy въ Revue des questions historiques, 76 (1904), p. 658 sq.; L. Jalabert въ Etudes.. de la Compagnie de Jésus, 101 (1904), p. 448—450.
- A. Wirth. Geschichte Asiens und Osteuropas. См. выше стр. 337.—Рецензія Paul Dornstetter въ Literarische Rundschau, 30 (1904), Nr. 7, Sp. 218—220.
- J. Marquart. Osteuropäische und ostasiatische Streifzüge. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 679. Рецензія: Martin Hartmann въ Deutsche Literaturzeitung, 25 (1904), Nr. 34, Sp. 2104—2108; Anonymus въ Literarisches Centralblatt, 55 (1904), Nr. 40, Sp. 1325 sq.
- A. J. Butler. The Arab conquest of Egypt. Cm. Виз. Врем., т. X (1903), стр. 260, 560 и 590; т. XI (1904), стр. 242, 680 и 815. Рецензін: Seymour de Ricci въ Revue archéologique, 4. Série, 3 (1904), р. 450—456; W. H. Andresen въ Revue d'histoire ecclésiastique, 5 (1904), р. 556—564.
- L. M. Hartmann. Geschichte Italiens im Mittelalter II 2. Cm. Bhs. Bpem., T. XI (1904), crp. 241 m 680.—Peqensin: A. Werminghoff by Deutsche Literaturzeitung, 25 (1904), Nr. 39, Sp. 2367—2370; L. Jung by Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung, 25 (1904), S. 497—499; C. Cipolla by Rivista storica italiana. Anno 21, S. 3, vol. 3 (1904), p. 163—165; L. van der Essen by Revue d'histoire ecclésiastique, 5 (1904), p. 570—573 (Bd. I, II 1 m 2).

B. Schmeidler. Der Dux und das comune Venetiarum. — См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 230. — Рецензія Н. Spangenberg въ Mitteilungen aus der historischen Literatur, 32 (1904), S. 285 sq.

Pierre Grenier. L'empire byzantin. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 239.— Рецензія Му. въ Revue critique, 58 (1904), Nr. 30, p. 71 sq.

- C. Neumann. Byzantinische Kultur und Renaissancekultur. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 240. Рецензія F. Hirsch въ Mitteilungen aus der historischen Literatur, 32 (1904), S. 270 sq.
- P. Koch. Die byzantinischen Beamtentitel. См. Виз. Врем., т. X (1903), сгр. 566, т. XI (1904), сгр. 242, 256 и 681.— Рецензів: F. Hirsch въ Mitteilungen aus der historischen Literatur, 32 (1904), S. 267 sq.; L. B. въ Revue d'histoire ecclésiastique, 5 (1904), p. 635 sq.
- L. Lallemand. Histoire de la charité, t. II. Cm. Bus. Bpem., T. XI (1904), crp. 681. Penensia André Baudrillard et Bulletin critique, 25 (1904), Nr. 30, p. 590—592.
- H. v. Schubert. Grundzüge der Kirchengeschichte. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 681—682. Рецензія Раш Lejay въ Revue critique, 57 (1904), Nr. 24, p. 473 sq.

Hergenröther-Kirsch. Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte. I.— Рецензія Andreas Bigelmair въ Historisches Jahrbuch der Görresgesellschaft, 25 (1904), S. 560—563.

- J. Marx. Lehrbuch der Kirchengeschichte. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 682. Рецензія **Hugo Koch** въ Theologische Revue, 3 (1904), Nr. 15/16, Sp. 460—463.
- F. Crawford Burkitt. Early Eastern Christianity. См. выше стр. 339. Рецензія Anonymus въ The Athenaeum, Nr. 4017 (22 Oct. 1904), р. 543 sq.

Louis Bréhier. La querelle des images. Cm. Bhs. Bpem., T. XI (1904), crp. 237. — Penensin: A. V. Bt. Bulletin critique, 25 (1904), Nr. 21, p. 408—410; Paul Lejay Bt. Revue critique, 58 (1904), Nr. 45, p. 359.

- J. Shahan. The Beginnings of Christianity. Рецензія D. J. въ The Dublin Review, 135 (1904), p. 208—210.
- A. Harnack. Mission und Ausbreitung des Christentums. Рецензія: Andreas Bigelmair въ Historisches Jahrbuch der Görresgesellschaft, 25 (1904), S. 563 568; Heary C. Vedder въ The American Journal of Theology, 8 (1904), p. 164—172; Paul Monceaux въ Journal des Savants, N. S. 2 (1904), Nr. 7, p. 404—414.
- A. Bigelmair. Die Beteiligung der Christen am öffentlichen Leben. Рецензія С. К<ruger> въ Literarisches Centralblatt, 55 (1904), Nr. 40, Sp. 1322.
- F. Gillmann. Das Institut der Chorbischöfe im Orient. Cm. Bes. Bpem., r. XI (1904), crp. 249 m 256. Penensin: n. be Studien und Mitteilungen aus dem Benediktiner-und Cisterzienserorden, 25 (1904), Sp. 350 sq.; F. Hirsch be Mitteilungen aus der historischen Literatur, 32 (1904), S. 266 sq.; H. J. Wurm be Literarischer Handweiser, 42 (1904), Nr. 2, Sp. 68 70;



F. X. Funk BE Theologische Quartalschrift, 86 (1904), S. 628 sq.; Martin Jugie BE Echos d'Orient, 7 (1904), p. 263—268.

W. Norden. Das Papsttum und Byzanz. Cm. Bus. Bpen., T. X (1908), erp. 567 m 574; T. XI (1904), crp. 242 m 682.—Peqensin: R. Sternfeld by Historische Vierteljahrschrift, 7 (1904), S. 532—538; Paul Maria Bamgarten by Historisches Jahrbuch der Görresgesellschaft, 25 (1904), S. 863 sq.; L. B. by Revue d'histoire ecclésiastique, 5 (1904), p. 907 sq.; Siméon Vailhé by Revue de l'Orient chrétien, 9 (1904), p. 448—450.

A. Demski. Papst Nikolaus III. См. выше стр. 340.—Реценаія Emil Göller въ Literarische Rundschau, 30 (1904), Nr. 11, Sp. 334—336.

H. Leclerq. L'Afrique chrétienne. См. выше стр. 340.—Рецензія Adolf Harnack въ Byzantinische Zeitschrift, В. XIV, Н. 1—2 (1905), S. 281—282.

L Labourt. Le christianisme dans l'empire Perse. Cm. Baime crp. 340.—Pequesiu: C. G. Seybold et Orientalistische Literaturzeitung, 7 (1904), Nr. 10, Sp. 393—395; Paul Lejay et Revue critique, 58 (1904), Nr. 46, p. 363—868; Adolf Harnack et Byzantinische Zeitschrift, B. XIV, H. 1—2 (1905), S. 282—283.

E. Gerland. Neue Quellen zur Geschichte des lat. Erzbistums Patras. Cm. Bus. Bpem. X (1903), crp. 561; T. XI (1904), crp. 243 m 683. — Рецензія Widmann въ Gymnasium, 22 (1904), Nr. 11, Sp. 898.

J. Hocart. Le Monachisme. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 684. — Рецензія Jean Réville въ Revue de l'histoire des religions, 49 (1904), р. 102—104.

St. Schiwietz. Das morgenländische Mönchtum. I. Cm. Bus. Bpem., T. XI (1904), crp. 254 m 687.— Penensia Anonymus by Literarisches Centralblatt 55 (1904), Nr. 43, Sp. 1428.

A. Schmidtke. Das Klosterland des Athos. Cm. Bhs. Bpen. T. XI (1904), crp. 254 m 687. — Penensin: V(ictor) S(chultze) by Literarisches Centralblatt, 55 (1904), Nr. 25, Sp. 816; F. Hirsch by Mitteilungen aus der historischen Literatur, 32 (1904), S. 271; J. Pargoire by Echos d'Orient, 7 (1904), p. 191; W. H. A. by Revue d'histoire ecclésiastique, 5 (1904), p. 910 aq.

H. Gelzer. Vom Heiligen Berge und aus Makedonien. См. Внз. Врем. т. XI (1904), стр. 677 и 684. — Рецензія: Ph. Meyer въ Theologische Literaturzeitung, 29 (1904), Nr. 18, Sp. 516 sq.; S. Vailhé въ Echos d'Orient, 7 (1904), p. 318 sq.; D. C. Hesseling въ Museum, 11 (1904), Nr. 10, Sp. 387 — 389; E. Gerland въ Berliner philologische Wochenschrift, 24 (1904), Nr. 42, Sp. 1336 sq.

E. Oberhummer. Die Insel Cypern. I. Cm. Bra. Bpem., r. XI (1904), crp. 243. — Penensia L. Bürchner er Berliner philologische Wochenschrift, 24 (1904), Nr. 45, Sp. 1480—1432.

L. Ginetti. L'Italia Gotica in Procopio di Cesarea. Siena, Nava, 1904, 92 стр. 8°. См. Виз. Врем., т. XI (1904), стр. 678. — Рецензія М. Schipa въ Rivista storica italiana. Anno 21, S. 3, vol. 3 (1904), p. 162 sq.

Anonymus. La Palestine, guide historique et pratique. См. выше стр. 340.—

Penensin: Anonymus въ Revue biblique, N. S. 1 (1904), p. 475 sq.; Siméon Vaibé въ Theologische Revue, 3 (1904), Nr. 17, Sp. 502 — 504; R. L. въ Revue des questions historiques, 76 (1904), p. 698 sq.

Barnabé d'Alsace. Le tombeau de la Sainte Vierge. См. выше стр. 341— Рецензін: S. Vailbé въ Echos d'Orient, 7 (1904), p. 241 sq.; Léonide Guyo въ Reyue Augustinienne, 8 (1904), p. 585—599; J. Turmel въ Revue du Clergé français, 39 (1904), p. 269—272.

Carl Memmert, Topographie des alten Jerusalem. I. См. Виз. Врем., т. X (1903), стр. 237. — Рецензія Р. Riessler въ Biblische Zeitschrift, 2 (1904), S. 301 sq.

А. Васильевъ.

## Г. Право.

- P. Bonfante, Storia del diritto romano. Milano, Società editrice libraria, 1903. 82°. VII—376.—Мей изв'ястна только изъ зам'ятки Jules Valery въ Revue génér. du droit, de la législation et de la jurisprudence 1905, XXIX, 278—279. Въ III части своей иниги авторъ характеризируетъ «грековосточную монархію и римско-гречесное право».
- B. Brugi, Istitusioni di diritto privato Giustinianeo. Parte II. Verona Padova, Fratelli Drucker 1901. Рецена, Binder въ Krit. Vierteljahresschrift 1905, X, 392—396.
- B. Brugi, Diritto romano classico, diritto giustinianeo, diritto romano commune (Archivio giurid. «Filippo Serafini», 1904, LXXII, 136—142).

Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges novellae ad Theodosianum pertinentes. Consilio et auctoritate academiae litterarum regiae Borussicae edid. Th. Mommson et P. M. Meyer. Accedunt tabulae sex. Vol. I partes I—II. Berolini 1905. — Рецена.: немавъстный въ Literar. Centralblatt. 1905. LVI, 172—174.

- L. Mittels, Über drei neue Handschriften des syrisch-römischen Rechtsbuches. (Abhandlungen der preussischen Akademie der Wissenschaften). Berlin, 1905. 4°. 59 pp. М. 2. 50. — Изследуя три арамейскія рукописи Вативанской библіотеки, содержащія сирійско-римскій законникъ, М. старается установить ихъ отношеніе къ извёстнымъ уже спискамъ его и опредёлить время появленія отдёльныхъ его редакцій.
- H. Ermann, Dig. (44,3) 21 § 4. Études de droit classique et bysantin (Mélanges Ch. Appleton. Lyon et Paris. 1903, стр. 201—304).—Мий известно только изъ рецензій: W. Kalb въ Berliner Philol. Wochenschr. 1905, XXV, 416—417; R. de R[ugglero] въ Bulletino dell' Istituto di diritto romano 1904, XVI, 305—306; Herzen въ Centralblatt f. Rechtswissenschaft 1904, XXVII, 210—211; B. Kübler въ Ztschr. der Sav.-Stift. f. RG. 1904, XXXVIII, Rom. Abth. 436—441

- G. Platon, Observations sur le droit de προτίμησις en droit bysantin. (Revue générale du droit, de la législation et de la jurisprudence en France et à l'étranger, 1903, XXVII, 432—445, 511—528; 1904, XXVIII, 5—25, 143—151, 800—316, 423—435, 539—547; 1905, XXIX, 33—46, 153—166, 247—252).—Работа еще не кончена.
- P. Fourneret, Les biens d'Église après les édits de pacification. Ressources dont l'Église disposa pour reconstituer son patrimoine. Paris, Walzer 1902. 8°. 149 pp.—Рецензія: К. Holder въ Archiv f. kathol. Kirchenrecht 1904, LXXXIV, 203—204 зам'вчаєть, что «neue Resultate bietet die Schrift im wesentlichen nicht», и что «der Verfasser ist mit einer ungenügenden Kenntniss der Vorarbeiten an sein Thema herangetreten».
- G. Platon, La scriptura de terç en droit catalan (Revue générale du droit, de la législation et de la jurisprudence en France et à l'étranger 1902, XXV, 430—1903, XXVII, 5—14, 97—103, 203—211).—Подъ scriptura de terç, какъ устанавливаетъ авторъ въ началъ своего труда, следуетъ разумётъ amende, au payement de laquelle s'oblige le débiteur envers le viguier, représentant le prince, c'est à dire le fisc (XXVII 7). Какова природа этой по своему существу stipulatio въ пользу третьихъ лепъ, возможна ли она юридически, и откуда произошелъ терминъ terç «tertius»: вотъ вопросы, которымъ посвящена остальная большая часть этюда. Хорошо представлена исторія πρόστιμον въ визант. правъ.
- Π. Άραβαντινός, Συμβολή ιστορική είς την έρμηνείαν τοῦ θεσμοῦ τῆς τακτικῆς ἀπροσπορίστου περιουσίας τῶν ὑπεξουσίων. Έν Άθήναις, τύποις Εὐστρατίου. 1902.— ΜΗΒ ΗΒΕΚΤΗΟ ΤΟΙΙΚΟ ΗΒΈ ΡΕΨΕΝΙΗ Κ. Triantaphyllopulos ΒΕ Ztschr. der Sav.-Stift. f. RG. 1904, XXV. Rom. Abth., 406—409.
- F. Brandileone, La traditio per cartam (παράδοσις δι' ἐγγράφου) nel diritto bisantino (Studi di diritto pubblicati in onore di Vittorio Scialoja. vol. I. Milano 1905).—Мий извйстно только изъ Вуг. Ztschr. XIV, 738—740, гдй Р. Магс излагаеть подробно содержаніе работы и указываеть на зам'ятку о ней F. C. въ Archivio storico per la Sicilia orientale 1904, I, 370 слуд.
- F. Brandileone, La clausola di esibisione della carta nei documenti bisantini medievali (Rivista di diritto commerciale 1905, III, fasc. II, 1—16).—Содержаніе работы изложено Р. Marc въ Вуг. Ztschr. XIV, 740—742.
- Κ. Υάλλης, Το άναπαλλοτρίωτον της εκκλησιαστικης περιουσίας... (cpabh. Bus. Bp. XI, 298).—Penensin: v. Streit by Centralblatt f. Rechtswissenschaft 1904, XXIII, 369—370.
- C. Longo, «Natura actionis» nelle fonti bisantine (Bulletino dell' Istituto di diritto rom. 1905, XVII, 34—95).
  - E. Costa, Mutui ipotecari greco-egizi (ibid., 96-102).

Friedr. Preisigke, Ein Sklavenkauf des VI. Jahrhunderts (P. gr. Strassb. Inv. Nº 1404) (Archiv. für Papyrusforsch. u. verwandte Gebiete 1905, III, 415—424).

A. Knecht, System des Justinianischen Kirchenvermögensrechtes (Kirchenrechtl. Abhandlungen herausg. von U. Stutz. 22. Heft). 1905). 8°, XII + 141. M. 5.

Steph. Brassloff, Zu den Quellen der bysantinischen Rechtsgeschichte (Ztschr. der Sav.-Stift. für Rechtsgesch. 1904, XXV, Rom. Abth., 298-316).-Это - рядъ небольшихъ, но довольно тщательно обработанныхъ замътокъ. Въ первой (I. Zur Novelle 99) отмечается вліяніе новеллы 99-ой въ гражданскомъ правъ Египта около 610 — 644 гг. Во второй (II. Zur Geschichte der Konventionalstrafe) дано объяснение оговоркъ: Ерүф хад δυνάμει, встрівчающейся въ обязательствахъ VI—VII вв. при установленін договорной пеня: die Konventionalstrafe soll thatsächlich (Ерүш) und mit Hilfe der staatlichen Gewalt (δύναμις), d. i. vom Richter eingetrieben werden; въ томъ, что стороны находять нужнымъ установить подобную оговорку, авторъ видить признакъ существованія въ Египть той же практики, противъ которой направлено законодательство VIII — X вв., а именно: пеня обыкновенно не взыскивалась. Въ третьей (III. Der kirchliche Zinsverbot im syrisch-römischen Rechtsbuche) делаются интересныя сопоставленія между различными версіями сир.-римскаго законника и Эклогой. Наконецъ въ четвертой (IV. Das kirchliche Asylrecht in Aegypten) авторъ старается показать, что въ Египтв правомъ церковнаго убъжища пользовались и рабы и колоны уже въ VI в.

R. Dareste, La Lex Rhodia (Revue de philologie, de littérature et d'histoire anciennes, Nouv. série, 1905, XXIX 1—29).—Главную цённость этой работы представляеть переводь на франц. языкъ греческаго текста, взятаго изъ Амьтовіан. 68 (но не прямо изъ рукописи, а изъ варіантовъ въ изд. Ferrini LIII книги Василикъ); тексту и переводу предпослана краткая исторія Морского закона.

М. Бененанскій, 'Ο πρόχειρος νόμος императора Василія Македонянина («Градскаю закона мавы различны въ четыредесяться гранях»—48-я мива II части печатной Кормчей). Его происхожденіе, характеристика и значеніе въ церковномъ правъ.—Отзывы профф. Н. Заозерснаго и И. Андреева (въ Журн. Сов. Моск. Дух. Акад. за 1904 г. отъ 4 іюня—Богосл. Въстникъ 1905, апръль, стр. 194—202) возбуждаютъ радостную надежду на то, что въ лицъ автора этого труда исторія византійскаго права обогатится солиднымъ работникомъ. Въроятно, работа уже напечатана, но мои старанія получить ее при помощи книгопродавцевъ не увънчались успъхомъ (!!!).

В. Бенешевичь, Каноническій сборникь XIV титуловь со второй четверти VII выка до 883 г. Къ древнёйшей исторіи источниковъ права греко-восточной церкви. СПб. 1905. 8°. XIII—334—101. 4¹/2 рубля.—Изследованіе распадается на три главы. Разсмотрёвъ въ гл. I («Историческій обзоръ разработки вопроса») изданія текста п изследованія, посвященныя обозначенному въ заглавіи періоду, авторъ приходить къ заключенію, что до сихъ поръ научнаго изданія сборника иётъ п работа нядъ нимъ

не привела къ твердымъ результатамъ. Поэтому глава II имветъ целью установить самостоятельно точки зранія по вопросамь о состава предисловія, составъ сборника, редакціяхъ его и терминологіи. Наконецъ, въ главъ III устанавливаются редакціи сборника въ VII в. [номоканонъ І ред. (хронологическій) и синтагия І ред. (Трулльская)] и въ VIII—IX вв. [синтагма II ред., синтагма III ред. (систематическая или Тарасіевская), номоканонъ II ред. (систематическій), синагога безъ «законовъ» І ред., книга правиль I ред. и книга правиль II ред.]. «Дополненія» и «указатель рукописей, встречающихся въ изследовани» (около 200), заканчивають трудъ. Съ особынъ счетомъ страницъ следуютъ приложенія: І) ехолія нь правилань, ІІ) όρος κανονικός τών άγίων αποστόλων, ІІΙ) αι ρωμαΐαι λέξεις αι κείμεναι είς το νομοκάνονον, IV) нисна отцовъ II всел. собора, V) έκ της διαλέξεως του άγίου αποστόλου Ίαχώβου, VI) τάξις όνομάτων των όσίων илтропольты, VII) синоптическая таблица дополненій въ ссылкахъ XIV титт. на правила. Во введеніи (римск. счеть страниць) формулированы нъкоторые основные выводы изследованія, определяющіе значеніе сборника въ исторіи церковнаго права.

F. X. Funk, Die Echtheit der Kanones von Sardika. I. (Historisches Jahrbuch der Görresgesellsch. 1905, XXVI 1—18, 255—274).—Противъ І. Фридриха, Die Unechtheit... (Виз Вр., XI, 254; сравн. Funk въ Histor. Jahrb. 1902, XXIII, 497—516) и Zur Kritik.... (сравн. Виз. Вр. XI 685).

Die syrische Didaskalia. Uebers. von H. Achelis u. J. Flemming (сравн. Виз. Вр. XI, 252). — Рецена: J.-B. Ch(abot) въ Journal des Savants 1905, III, 106; Vernon Bartlet въ The Hibbert Journal 1905, III, 632—635; H. de Jongh въ Revue d'hist. ecclés. 1905, VI, 62—64; K. Lüschhorn въ Mittheilungen aus der hist. Literatur 1905, XXX, 154—156.

- J. Leipoldt, Saidische Aussüge aus dem VIII. Buche der Apostol. Konstitutionen (сравн. Виз. Вр. XI, 666). Рец. E. Nestle въ Berliner Philol. Wochenschr. 1905, XXV, 517—598; Р. L. въ Revue Critique 1905, № 52, р. 526.
- F. X. Funk, Das VIII. Buch der Apostolischen Konstitutionen in der koptischen Uebersetzung (Theolog. Quartalschr. 1904, LXXXVI 429 cl.).
- C. H. Turner, Ecclesiae occidentalis monumenta juris antiquissima. Canonum et conciliorum graecorum interpretationes latinae. Fasc. I pars II: Nicaeni concilii praefationes, capitula, symbolum, canones. Oxford, Clarendon Press. 1904. 4°. VIII—97—280. 21 sh.—Реценз. E. F<ri>iedberg> въ Deutsche Ztschr. f. Kirchenrecht 1905, XV, 147; A. Souter въ The Hibbert Journal 1905, III, 617—619; E. Lecomte въ Revue d'histoire ecclés. 1905, VI, 189 сгед.; J. Bury въ Journ. of theol. stud. 1905, VI, 439—443.

Boudinhon, Note sur le concile d'Hippone de 427 (Revue d'histoire et de littérature relig. 1905, X, 267—274). — Приводятся доказательства въ пользу того, что правила, до сихъ поръ приписываемыя собору Кареаг. 421 года (Maassen, Gesch. der Quellen, 182 § 160), на самомъ дъгъ принадлежатъ Иппонскому собору 427 г.

- J. B. Chabet, Synodicon orientale (сравн. Внз. Вр. X 578, XI, 242).— Рецена.: P. Lejay въ Revue critique 1904, LVIII, 433—487; N. Bonwetsch въ Theolog. Literaturblatt 1905, XXVI, 237 см.; A. Jülicher въ Götting. Gel. Abz. 1904, стр. 724—730.
- F. Nau, Les résolutions canoniques de Jacques d'Edesse (Le Canoniste Contempor. XXVII, 562 c.s.).

Conrat, Die lex romana canonice compta, römisches Recht im frühmittelalterl. Italien in system. Darstellung (te Amsterdam 1904. Verhandl. d. k. akad. van wetenschappen).

R. Dareste. Lois des Homérites νόμοι τῶν Ὁμηριτῶν (Nouv. Revue hist. de droit français et étranger 1905, XXIX, 157—170).

Statutes of the Apostles or Canones Ecclesiastici. Edited with translation and collation from Ethiopic and Arabic Mes. Also a translation of the Saidic and collation of the Bohairic versions and Saidic fragments. By Rev. G. Horner. London 1904.—MRE REECTRO RULLS RES. Ztechr. f. KR. 1905, XV, 329.

Liber statutorum civitatis Ragusii compositus anno 1272. Ediderunt V. Bogišič et C. Jireček. Sumptibus Academiae sciept et art. Slavorum meridionalium. Zagrabiae 1904. 8°. LXX-467 (—Monumenta hist. juridica Slavorum meridionalium).—Вліяніе Византін на юридическій быть Рагузы сказалось довольно сильно: издатели отмёчають, что цёлый рядь терминовь заимствовань изъ греческаго (предисл. стр. XVII) и что νόμος ναυτικός служиль однимь изъ источниковь VII книги libri statutorum (стр. XXI).

- R. Dareste, Le statut de Raguse de 1272 (Nouv. Revue hist. de droit français et étranger 1905, XXIX, 293—316).
- E. Caspar, Die Gründungsurkunden der sisilischen Bisthümer und die Kirchenpolitik Graf Roger's I (1082—1098). Inaug. Diss. Innsbruck 1902 8. 52 стр. Мий извёстно только изъ реценз. F. Chalandon въ Le moyen age 1904, VIII, 360—361.

Памятники Древне-Русскаго Каноническаго Права Л. К. Гетца (sic!). Kirchenrechtliche und kulturgeschichtliche Denkmäler Altrusslands, nebst Geschichte des russischen Kirchenrechts. Eingeleitet, übersetzt und erklärt von Leop. K. Goetz. Stuttgart, 1905. 8°. Х.— 403 рр. (Kirchenrechtliche Abhandlungen herausgegeben von U. Stutz. 18 и. 19 Heft).— Это — вгорая подготовительная работа къ задуманному авторомъ общирному труду: Christenthum und Kultur im Kiever Russland. Она распадается на двъ части. Въ первой данъ переводъ § 40 — 53 изъ «Курса церковнаго права» Павлова съ прибавленіемъ общирныхъ ссылокъ на литературу по отдъльнымъ вопросамъ и перевода церковнаго устава Владиміра. Во второй части данъ по изданію Павлова (Русск. Ист. Библ., VI) славянскій тексть отвътовъ митрополита Іоанна II (съ греческимъ подлинникомъ, по изданію Павлова же) и архіепископа Новгородск. Нифонта; эти отвъты переведены на нъмецкій языкъ и снабжены общирными введеніями и довольно подробными комментаріями; кромъ того, данъ одинъ

только нѣмецкій переводъ поученія Новгородск. архіепископа Илін, тоже съ введеніемъ и комментаріемъ. Заканчивается все тремя указателями: источниковъ, «русскимъ» и «нѣмецкимъ» различныхъ терминовъ. При оцѣнкѣ работы проф. Гётца, конечно, не приходится предъявлять строгихъ требованій, и нѣкоторыя странности въ ней легко объяснимы тѣмъ, что она писалась нѣмцемъ и для нѣмцевъ. О достоинствахъ и недостаткахъ труда будетъ подробно рѣчь въ особой рецензіи, которая появится въ Журн. Мин. Нар. Просв.; долженъ сказать и здѣсь, что смотрю на это новое произведеніе почтеннаго автора, какъ на нѣкоторую заслугу въобласти науки церковнаго права, и во всякомъ случав даже именно съ точки зрѣнія нѣмца желалъ бы видѣть его исполненнымъ иначе во многихъ существенныхъ деталяхъ. Е. Fr<iedberg> въ Ztschr. f. KR. 1905 XV 331—333 отиѣчаетъ своевременность появленія и интересъ работы Гётца.

- E. Mayer, Die Schenkungen Konstantins und Pipins (срав. Виз. Вр. XI, 255). Реценз.: H. Edler v. Heffman въ Deutsche Literaturzeitung 1905, XVI, 242; G. Krüger въ Theolog. Literaturzeitung 1905, XXX, 49.
- V. La Mantia, Antiche consuetudini delle città di Sicilia. Palermo, A. Reber 1900. 8°. СССІІ 356. Реценз.: H. v. Voltelini въ Mittheilungen des Instituts f. österreichische Geschichtsforschung 1904, XXV, 503—504.

Teichmann, Ueber die Assisen von Jerusalem und Antiochia im lateinischem Königreiche der Kreusfahrer (BB Festgabe der juristischen Fakultät der Universität Basel zum siebzigsten Geburtstag von Andreas Heusler 30 September 1904. Basel, Helbing u. Lichtenhahn 1904. 2 11.—123. 8°. M. 2.40).

- А. И. Алмазовъ, Канонические отвъты Іоасафа, митрополита Ефесскаго. Онъ-же, Неизданные отвъты Константинопольскаго патріарха Луки Хризоверга и митрополита Родосскаго Нила (сравн. Виз. Вр. XI, 255). Реценз.: М. Красноженъ, Любопытные вопроси древне-греческой практики (Сборникъ Учено-литературн. Общества при Имп. Юрьевскомъ У-тв 1905, VIII, 223 сл.).
- В. W. Carlyle, C. J. E. and A. J. Carlyle, A history of mediaeval political theory in the West. Vol. I: A. J. Carlyle, The second century to the ninth. Edinb. and London, William Blackwood and Sons. 1903. 15 sh.—Извъстно мев лишь изъ отзывовъ Е. Fr<iedberg> въ Deutsche Ztschr. f. Kirchenrecht 1904, XIV, 109; Е. Meynial въ Nouvelle Revue histor. de droit français et étranger 1905, XXIX, 126—129; R. Deschepper въ Revue d'hist. ecclés. 1905, VI, 608—611. Въ качествъ базиса для древнъйшаго періода сначала кратко охарактеризованы теоріи Цицерона и Сенеки (почему только ихъ?). Затъмъ слъдуетъ изложеніе теорій римскихъ юристовъ до Юстиніановыхъ Институцій включительно. ІІІ часть посвящена характеристикъ Новаго Завъта и отцовъ церкви, при чемъ обращено вниманіе на теорію объ отношеніи церкви къ государству. Въ ІV части авторъ слъдить за развитіемъ вплоть до ІХ въка. Подобно многимъ другимъ французскимъ и англійскимъ работамъ, на существующую уже литературу за-

трагиваемыхъ вопросовъ не обращено никакого вниманія. Изложеніе растянутое, но строго держащееся въ преділахъ источниковъ.

K. Neumeyer, Die gemeine Entwickelung des internationalen Privat- und Strafrechts bis Bartolus. I. Stück: Die Geltung der Stammesrechte in Italien. München, J. Schweitzer 1901. 8°. XII — 313. — Рецензія: H. v. Voltelini въ Mittheilungen des Instituts f. oesterreichische Geschichtsforschung 1904, XXV, 499—502; F. Kahn въ Krit. Vierteljahresschr. f. Gesetzgeb. und Rechtswissensch. 1904, IX, 624—630.

Benedicti XIV Papae opera inedita. Primum publicavit Franciscus Heiner. Friburgi Br., sumptibus Herder, 1904, 4°. XVI — 464. М. 18. — Судя по рецензін G. А. въ Archiv f. kathol. Kirchenrecht 1904, LXXXIV, 428—431, для исторін права восточной церкви им'єють значеніе трактаты: De ritibus. Quae intersit differentia inter Latinos et Graecos (стр. 1—59) и De Sacramentis (стр. 193—455).

- И. С. Бердиновъ, Курсь церковнаю права (сравн. Виз. Вр. XI, 251).— Реценз.: Е. Тенниновскій въ Временникъ Демид. Юрид. Лицея 1905, XC, юрид. библіогр. № 64, стр. 1—24.
- А. Лебедевъ, Духовенство древней всеменской церкви от времень апостольских до IX в. Исторические очерки. Москва 1905. IV—494.—Содержание въ Revue d'hist. ecclés. 1905, VI, 732—733.
- G. Bartolucci, Il matrimonio nel Egitto greco-romano (Archivio giurid. «Filippo Serafini» 1904, LXXII, 148—156).—Это—замътка по поводу R. de Ruggiero, Studi papirologici... (сравн Виз. Вр. XI, стр. 688).
- J. Fahrner. Geschichte der Ehescheidung im kanonischen Recht (CPABH. BB3. Bp. XI, 256).—Peqehain: G. Allmang Bb Archiv f. kathol. Kirchenrecht 1904, LXXXIV, 411—414; J. Sägmüller Bb Theologische Quartalschrift 1904, LXXXVI, 647—650; Hirsch Bb Allgem. Literaturblatt 1904, XIII, 325 cıba.; Lex Bb Theologisch-praktische Monatsschrift 1904, XIV, 616; A. Roudinhon Bb Revue du clergé français 1904, XXXVIII, 179—184; H. K. Schäfer Bb Römische Quartalschrift 1904, XVIII, 214—216; G. Péries Bb Polybiblion, partie littéraire 1905, CIII, 445; F. Gillmann, Zur Geschichte der kanonischen Ehescheidung (Der Katholik 1904, XXIX, 191—212).
- E. Vacandard, Les origines du célibat ecclésiastique (Revue du clergé français 1905, XLI, 252—289 и въ собраніи статей его: Études de critique et d'histoire religieuse. Paris, Lecoffre 1905).—Мн'в изв'естно изъ рецензін: E. M[ichaud] въ Revue internationale de théologie 1905, XIII, 368—370. Основная мысль: à partir du IV siècle, la discipline de célibat ecclésiastique tend à prendre une forme fixe; mais l'église grecque se sépare nettement de l'église latine dans sa façon de l'établir.
- Н. Заозерсній, Злонампренное оставленіе однимъ супругомъ другою, какъ основаніе расторженія брака (Богосл. В'встникъ 1904, III, 318—341, 422—445).—Первая половина статьи осв'вщаетъ вопросъ съ точки зр'внія церковныхъ правилъ и византійскаго законодательства.
  - S. Talamo, La schiavitù secondo i padri della chiesa (Rivista internazio-Bassariifenia Bpossegges. 28

nale di scienze sociali e discipline ausiliarie 1904, XXXVI, 161—180, 321—337).—Мив не доступно.

A. Harnack, Militia Christi. Die christliche Religion und der Soldatenstand in den ersten drei Jahrhunderten. Tübingen, 1905. 8°. VII + 129. M. 2.

Freder. W. Hass, The development of a political system in the early Christian church (The Bibliotheca Sacra 1904, LXI, 654—665).

Chrystal, Authoritative Christianity. The six Synods of the undivided Church. Jersey-City 1904.—Мив извество лишь изъ Ztschr. f. KR. XV 333.

- A. Linsenmayer, Die Bekämpfung des Christenthums durch den römischen Staat bis sum Tode des Kaisers Julian (363). München, Lentner 1905. 8°. IV 301. М. 5. 80. Мий изийстна книга только изи замитоки ви Вух. Ztschr. XIV, 705 (гдй объщана рецензія) и J. Flamion ви Revue d'hist ecclés. 1905, VI, 600—601.
- C. Callewaert, Questions de droit concernant le procès du martyr Apollonius (Revue des questions historiques 1905, LXXVII, 349-375).
- E. Groag, Kollegien und Zwangsgenossenschaften im 3. Jahrhundert (Vierteljahrsschrift f. Social- und Wirthschaftsgesch. 1904, II, 481—510).— Авторъ относитъ къ 274 г. ту Эεία χέλευσις Авреліана, о которой говорить Малала (XII, р. 299 ff. ed. Bonn.), и видитъ въ ней Stiftungsurkunde der Zwangsverbände.
- P. Koch, Die byzantinischen Beamtentitel (сравн. Виз. Вр. X, 565; XI, 256). Реценз. F. Kattenbusch въ Theol. Literaturzeitung 1906, № 13, стр. 374—375.
- D. Petrakakos, Die Toten im Recht... (сравн. Виз. Вр. XI, 688). Реценз.: E. F<ri>Fcriedberg> въ Deutsche Ztschr. f. Kirchenrecht 1904, XIV 436—437; Frantz въ Centralblatt f. Rechtswissenschaft 1905, XXIV, 209—210; неизвъстный въ Literar. Centralblatt 1905, LVI, 212; въ Krit. Vierteljahresschr. f. Gesetzgeb. u. Rechtswiss. 1905, X, 463—466.
- J. Genius, Die Berufung der allgemeinen Kirchenversammlungen (Monatsblätter f. den kathol. Religionsunterricht an höheren Lehranstalten 1904, V. 297—303).—Мий извистно только изъ Вух. Ztschr. XIV, 706. Основная мысль: Das Recht zu Berufungen von Synoden ihres Reiches ist den Kaisern von den Päpsten zuerkannt; dagegen lässt sich ein selbständiges kaiserliches Recht, Kirchenversammlungen mit ökumenischem Charakter zu berufen, aus den noch vorhandenen Dokumenten nicht beweisen.

Bergère, Etude historique sur les chor-évêques. Paris. 1905. Thèse. — Мнь изв'єстно лишь изъ Ztschr. f. KR. XV 333.

F. Gillmann, Das Institut der Chorbischöfe im Orient (сравн. Виз. Врем. XI, 249—251, 256). — Реценз.: неизвъстный въ La Civiltà cattolica 1904, LV, t. IV, 203 слъд., 1905, LVI, t. I, 209—224; G. Rauschen въ Literarische Rundschau 1905, XXXI, 49 слъд.; неизвъстный въ Rivista storica-critica delle scienze teologiche 1905, I, 212—215; M. Jugie, Les chorévêques en Orient (Échos d'Orient 1904, VII, 265—268)

- ? Die Würde und Bürde des Bischofsamtes nach der syrischen Didaskalia, verfasst um das J. 250 n. Chr. (Der Katholik 1904, XXIX, 81—95).
- S. Keller, Die sieben röm. Pfalsrichter im bysant. Zeitalter (сравн. Виз. Врем. XI, 689).—Рецензія: J. Sauer въ Archiv f. kathol. Kirchenrecht 1905, LXXXV, 176—181; J. Sägmüller въ Theologische Revue 1905, IV, 205—207 и въ Theol. Quartalschr. 1905 LXXXVII 492—493; Frantz, въ Theol. Literaturzeitung 1905, № 13, стр. 375—376; R. v. Scherer въ Allgem. Literaturbl. 1905, XIV, 278; E. Meynial въ Nouvelle Revue histor. de droit français et étranger 1905, XXIX, 123—125.

Rogers, Baptism by affusion in the early Church (Journal of theol. stud. 1904, V, 107 clbg.).

Ernst, Die Stellung der römischen Kirche sur Ketsertauffrage vor und unmittelbar nach Papst Stephan I (Ztschr. f. kathol. Theol. 1905, XXIX, 258—298).

Enrico Loncao, Stato, chiesa e famiglia in Sicilia dalla caduta del Impero romano al Regno normanno. Parte I: Le invasioni vandaliche e il Regno dei Goti. Studio di economia e diritto con prefazione di E. Besta. Palermo 1904.

- P. A. Kirsch, Die Behandlung der crimina capitalia in der morgenländischen Kirche im Unterschied sur abendländischen (Archiv f. kathol. Kirchenrecht 1904, LXXXIV, 263—282).—Οсновная мысль: für alle drei Kategorien der Kapitalsünden (τ. e. φόνος, πορνεία, εἰδωλολατρεία) gab es zu allen Zeiten in der morgenländischen Kirche wenigstens einmalige kirchliche Vergebung; въ западной церкви эта синсходительная практика установилась лишь съ первой половины III въка послъ тяжелой внутренней борьбы.
- С. И. Сиирновъ, «Духовный отець» или старець въ древних восточных монастыряхъ. (Богосл. Въстн. 1904, II, 473—508, 682—716).—«При всемъ разнообразіи въ словоупотребленіи, терминъ «духовный отецъ» (πνευματιχός πατήρ) въ письменности IV—VIII вв. чаще всего означаєть монастырскаго старца. Отсюда естественный выводъ, что институть «духовнаю отца въ то время представляль собою институть монастырскаго старчества, что старчество—первобытная форма института «духовнаю отца» (стр. 484—485; вездъ курсивъ автора). Нельзя, конечно, согласиться, чтобы этотъ выводъ былъ такъ ужъ «естественнымъ» въ объихъ своихъ частяхъ; ясно изъ всего предыдущаго изложенія (стр. 473—485) только то, что «опредъленно и въ собственномъ смыслъ именемъ «духовнаго» отца въ то время (т. е. съ IV в.) назывался старець инока, наставникъ или руководитель его въ подвижничествъ, установленный и единый для каждаго лица» (стр. 475), и что исключительно этому любопытному институту посвящено будетъ вниманіе автора.

Старчество возникло одновременно съ монашествомъ и совмѣстимо со всѣми формами послѣдняго; но полную свою организацію оно получаетъ только въ общежительныхъ монастыряхъ и въ лаврахъ; принципально отвергали его лишь одни сарабаиты (или ремоботы). Канониче-

ски обязательность старца для каждэго инока утверждена двукратнымъ соборомъ 861 г. въ прав. 2-мъ. Выборъ старца считался, неотъемлемымъ и изначальнымъ правомъ самого начинавшаго подвижника. Во внъшнихъ отношеніяхъ между старцемъ и инокомъ можно установить слъдующія черты: 1) ученикъ долженъ быть при своемъ старцъ и служить ему, 2) старецъ у инока долженъ быть одинъ, 3) онъ несмъняемъ за исключеніемъ лишь случая, когда ученику грозила опасность впастъ въ ересь. Внутреннія, нравственныя отношенія основывались на представленіи о томъ, что старецъ—существо богонзбранное и богоодаренное; по отношенію къ нему нослупіникъ долженъ былъ вмъть въру и любовь, уравновъщиваемыя страхомъ и объединяющіяся въ безусловяомъ послушаніи и подчиненіи (ὑπαхоή, ὑποταγή) старцу; безконечное терпъніе было первой обязанностью послушника и невмѣняемость—естественнымъ выводомъ изъ его положенія.

- С. И. Спирновъ, Исповъдь и покаяние въ древнихъ монастиряхъ Востока (Богосл. Ввстн. 1905, І, 371—400, 453—480, 733—774).—Автономія монастырей въ вопросахъ внутренняго своего распорядка жизни IV-VIII вв. по отношенію къ ихъ покаянной дисциплинъ имъла своимъ результатомъ то, что эта дисциплина 1) вырабатывалась самостоятельно, 2) значительно отличалась отъ церковной и 3) была очень разнообразна въ монастыряхъ разныхъ видовъ. «Каноническую форму сакраментальной исповеди и покаянія—публичную-монашество въ IV-VIII вв. не ноддержало, тайной исповъди пока не ввело». «Различіе въ тогдашней исповъди церковной и монашеской весьма существенное: первая -- открытая-касалась только тяжкихъ грёховъ, вторая - частная-главнымъ образомъ греховъ легкихъ, борющихъ помысловъ». «Какъ обязательный институть монастырскій испов'єдь вводится только Василіемъ Великимъ». Монашество разрабатываетъ дисциплину частной или тайной исповеди, исповеди духовному отпу, которая вменяется въ обязанность каждому монаху; главный предметъ ея помыслы, но въ ней видели средство и противъ смертныхъ греховъ явныхъ и тайныхъ. Несмотря на то, что монашеская исповёдь могла замёнять такимъ образомъ сакраментальную исповедь, все же по существу она есть только благочестивое упражненіе, а не составная часть таинства покаявія. Но есть серьезныя основанія думать, что въ монашеской исповеди формировался пиституть, близкій къ тайной сакраментальной исповъди. Органъ тайной монашеской исповъди - старецъ (въ общежитіи - игуменъ или уполномоченный имъ для того старецъ); всябдствіе этого сильно поднимается значеніе старческаго званія и института духовнаго отца. Распространеніе старческой испов'вди въ мірской средѣ превратило монастырскій институть старчества въ церковный институтъ духовничества; объ этомъ процессв авторъ объщаеть сказать въ следующей работе. Содержаніе этой работы и въ Revue d'hist. ecclés. 1905, VI, 733.
  - S. Schiwietz, Das morgenländische Mönchthum (cpabh. Bus. Bp. XI, 254,



687). — Реценз.: F. X. Funk въ Literar. Rundschau 1905, XXXI, 9 слъд.; P. Dauby въ Échos d'Orient 1905, VIII, 60 слъд.; неизвъстный въ Stimmen aus Maria Laach 1905, LXVIII, 109 слъд.; Wolfsgruber въ Allgem. Literaturblatt 1904, XIII, 740 слъд.; E. v. der Goltz въ Theolog. Literaturzeitung 1905, XXX, 78—79; P. Gabriel M. Löhr въ Jahrbuch für Philosophie u. spekulative Theologie 1905, XIX, 377—379; неизвъстный въ Revue biblique 1905, II, 297; K. Weymann въ Histor. Jahrbuch der Görresgesellsch. 1904, XXV, 622; E. C. Butler въ Journal of theol. stud. 1905, VI, 443—445.

В. Бенешевичъ.

## Д. Искусстве и Археологія.

Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie publié par le R. P. dom Fernand Cabrol avec le concours d'un grand nombre de collaborateurs. Paris 1903 — 1904, I — VI fasc. — Христіанская археологія съ каждымъ годомъ дёлаетъ пріобрётенія, какъ въ открытів новыхъ цамятниковъ, такъ в въ изученіи ихъ и бывшихъ извёстными раньше. Естественно въ силу этого, что сводка памятниковъ, освёщеніе ихъ, дёлавшіяся ранёе, уже не можетъ удовлетворять современнаго читателя, изслёдователя, и такія сводки — въ видё словарей Мартиньи (Dictionnaire des antiquités chrétiennes, 2 édit., Paris 1877), Крауса (Real-Encyklopädie der christlichen Alterthümer, I—II, 1882 — 1886), Smith and Cheetham (A Dictionary of christian antiquities, I — II, London 1893) уже во многихъ своихъ частяхъ устарёли и требуютъ пополненія, исправленія.

Издаваемый Кабролемъ при содъйствіи многихъ сотрудниковъ словарь христіанской археологіи и литургіи отвічаеть уже давно назрівшей потребности и во многомъ превосходить вышеозначенные словари—какъ введеніемъ новыхъ отділовъ, словъ, такъ и обиліемъ матеріала, при чемъ принята во вниманіе новійшая научная литература, новыя изданія памятниковъ и т. п.

Весьма существенное дополненіе въ новомъ словарѣ — археологія цѣлыхъ областей, отдѣльныхъ городовъ и т. п., какъ напр. Адрика, Ахминъ, Александрія и др., при чемъ даются обиршныя статьи, заключающія довольно подробно всв данныя, имѣющія отношеніе къ извѣстной области, мѣстности. Укажемъ для примѣра на статью объ Александріи; она состоитъ изъ трехъ частей: археологія, литургія, избраніе патріарха; археологія посвящена слѣдующимъ рубрикамъ: І. Общее: 1. Начала христіанства; 2. Александрійцы. ІІ. Топографія: 1. Общій видъ; 2. Зданія: а) Михаила, b) Соборъ, с) Dominicum Dionysii, d) церковь св. Аоанасія, е) цер. Теона, f) ц. св. Мароы, g) святилище свв. Кира и Іоанна, h) святилище св. Мины, і) Маттугіит св. Марка, j) зданія неопредѣленныя; 3. Катакомбы: а) Карлузъ, b) Абу и Ахемъ, с) Агнева, d) Му-

стафа, е) Руфини, f) Кваббари; 4. Ипогеи: а) Кваббари, b) Комельтугафа, c) некрополь восточный, d) сосёднія м'єстности; 5. Муміи; 6. Холмы черепковъ; 7. Еврейскій кварталъ. III. Эпиграфика. IV. Соборъ 362 г. V. Церковная школа. VI. Библіотека. VII. Библіографія.

Статьи археологическія, литургическія, литературныя, въ общемъ весьма удовлетворительны и несомитенно въ этихъ частяхъ словарь сослужить большую пользу, и будетъ прив'тетвуемъ всёми занимающимися христіанской археологіей съ благодарностью.

Но нельзя этого же сказать про нѣкоторыя статьи чисто иконографическія, встрѣчаемыя въ вышедшихъ выпускахъ: въ нихъ не видно опредѣленнаго плана—дать очерки развитія извѣстнаго сюжета въ памятникахъ опредѣленныхъ эпохъ и происхожденія. Вопросы о происхожденів памятниковъ, повидимому, не интересуютъ авторовъ и отсюда элоупотребленіе весьма растяжимымъ понятіемъ «древняго», «примитивнаго»; группировка памятниковъ дѣлается не по эпохамъ, или школамъ, а по родамъ предметовъ: барельефъ, гравировальный камень, слоновая кость, бронза, чаша, миніатюры.

Укаженъ для примъра на статью объ Адамъ и Евъ; она именно построена какъ по указанному плану; но авторъ ея не даетъ характеристики изображенія сюжета въ каждой группъ, и ограничивается для каждой группы указаніемъ почти только на одинъ примъръ; для группы миніатюры онъ указываетъ на Библію св. Павла внъ стънъ Рима и отиъчаетъ, что здъсь изображена вся исторія Адама отъ созданія его до работы внъ Эдема.

Такимъ образомъ указанная статья не имветъ никакого значенія и можно пожалють, если иконографическія статьи будутъ помющаться вътакомъ именно родів. По тому плану и тімъ-же авторомъ (Leclercq) написана статья объ Авраамів. Но наряду имівется рядъ весьма обстоятельныхъ иконографическихъ очерковъ, какъ напр. того-же автора о душів, объ Амурахъ.

Всѣ статьи украшены многочисленными иллостраціями заимствованными или изъ изданій, или приготовленными по фотографіямъ съ натуры. Текстъ сопровождается всегда ссылками на научную литературу. Такимъ образомъ въ «Словарѣ» мы имѣемъ цѣнное научное пріобрѣтеніе въ области христіанской археологіи, и нужно пожелать скорѣйшаго окончанія его и меньшаго введенія такихъ статей, какъ объ Адамѣ и Евѣ.

Съ своей стороны отм'вчу, что иногда, всл'вдствіе недостаточнаго знакомства съ литературой въ изданіи, являются такія объясненія, которыя уже не могутъ им'вть никакого значенія для науки. Таковы объясненія ряда композицій на саркофаг'в Adelfia по Эдмонту Леблану (р. 526). Автору неизв'встны статьи Stuhlfaut'a, Ein Weihnachts-Zyklus auf dem Deckel eines altchristl. Sark. in Syrakus, Monatsschr. f. Gottesdienst u. Kunst, 1 Jahrg, № 9, ни моя статья: Сцены изъ жизни Богоро-

дицы на саркофагѣ Adelfia, Археолог. Изв. и Зам. № 5, 1895. Ампуллы изъ Монцы остались безъ надлежащаго объясненія со стороны ихъ иконографіи, которая бросаеть яркій свѣтъ на искусство VI вѣка. Терракотовая статуэтка въ видѣ муміи съ крестомъ въ рукахъ, изданная Фарреромъ, такъ и вошла въ словарь подъ именемъ амулета, представляющаго мумію Лазаря (р. 1051). Крайне недостаточенъ очеркъ Благовъщенія, не смотря на значительную литературу предмета, которую см. у Stuhlfauth, Die Engel in d. altchristl. Kunst.

Д. А.

Horace Marucchi, Eléments d'archéologie chrétienne. III. Basiliques et églises de Rome. Paris 1902. XXXIX-+528 со многими иллюстраціями въ текств и планами.—Вышеуказанная книга составляеть 3-ью часть «Элементовъ христіанской археологіи» изв'єстнаго итальянскаго ученаго Марукки, одного изъ ближайшихъ учениковъ покойнаго основателя христіанской археологіи Дж. Баттиста де-Росси. Первая часть была посвящена общинъ замъчаніямъ, вторая — путеводителю по катакомбамъ, а настоящая — базиликамъ и церквамъ Рима. Книга не представляетъ собою въ строгомъ стилъ научнаго изслъдованія указанныхъ церквей, она — родъ путеводителя съ краткимъ обозрѣніем всего, что находится въ церквахъ и базиликахъ. При общирномъ знакомствъ автора съ источниками и литературой предмета (особенно итальянской) — книга является весьма полезнымъ пособіемъ для всякаго занимающагося христіанской археологіей, особенно въ историческо-топографической части, касающейся каждой церкви. Въ некоторыхъ частяхъ, однако, она не является на высотъ состоянія науки; напр. въ вопрось о мозанкахъ; онъ описываеть ихъ поверхностно и, конечно, не осведомленъ съ русской литературой по этому предмету, напр. съ изследованіемъ Д. В. Айналова «Мозаики IV и V въка» (СПб. 1895). По поводу мозаики въ ц. св. Пуденціаны онъ указываеть на этоть трудь, но по небольшой зам'втк'в въ Вуг. Zeitschr. (1896, р. 644); изследованіе же другихъ мозанкъ Рима, нивющееся въ трудъ Д. В. Айналова, ему неизвъстно.

Adolfo Avena, Monumenti dell' Italia meridionale. Relatione dell' Ufficio Regionale per la conservazione dei monumenti delle provincie meridionali. Vol. I. Del Periodo MDCCCCXCI—MCMI. Roma MCMII, in fol. I—XXII, 407, со множествомъ цинкографическихъ рисунковъ и фототипическихъ таблицъ. — Роскошное изданіе, составляющее честь итальянскаго Министерства Народнаго Просвъщенія, обращающаго серьезное вниманіе на сохраненіе, реставрацію и изученіе памятниковъ старины и искусства. Италія богата этими памятниками, и къ чести ея, какъ культурнаго государства, что она, особенно въ послъднее время, серьезно озабочена сохраненіемъ ихъ въ различныхъ частяхъ его, для чего учреждены особыя коммиссій. Результатомъ работъ одной изъ этихъ коммиссій, въдающихъ памятники южныхъ провинцій, является вышеназванная въ заглавій книга — трудъ арх. Авена. Трудъ — болье описательнаго характера, но онъ представляеть цвнный матеріаль для будущихъ изслъдователей,

благодаря точности описанія, многочисленнымъ чертежамъ, планамъ и прекраснымъ рисункамъ оригинальнымъ — работы художниковъ и архитекторовъ и фотографіямъ въ передачѣ цинкографической и фототипиской. Рисунки художественнаго исполненія и образецъ для такого рода археологическихъ изданій.

Обратить вниманіе на ніжоторые памятники, иміжощіе отношеніе къ византійскому искусству: фресковую роспись ІХ в. въ крипті коммуны св. Винченца въ Вальспурмів—съ яснымъ вліяніемъ образцовъ византійскаго искусства (fig. 114, 115, 116), на половую мозанку въ соборів Отранто (рис. 154), и особенно на прекрасныя фотографіи (въ цинкографіи) съ мозанкъ Крещальни Неаполя, могущихъ служить прекрасной иллюстраціей къ изслідованію Д. В. Айналова (въ его книгів «Мозанка IV и V візка»), fig. 193, 194 (прекрасныя фигуры Добраго Пастыря, бесізда Христа съ Самарянкой), 195 (Ангель), 196 (юный святой), и др.

E. P.

Императорскій музей Фридриха въ Берлинъ. Отдъль древне-христіанскій и византійскій и мерсидско-арабскій. Журналъ Zeitschrift für bildende Kunst, №№ 2—3 (Nov.-Dez.) 1904, весь посвящень описанію музея Kaiser Friedrich въ Берлинъ, выдающагося какъ по богатству своихъ памятниковъ искусства, характеризующихъ различные отдѣлы его, эпохи, такъ и по самому расположенію ихъ. Мы обратимъ вниманіе только на двъ статьи, интересующія нашихъ читателей — въ отношеніи ихъ къ византиновъдънію, —передавъ ихъ почти дословно, объ Paul Clemen'a: 1) Altchristlich-byzantinische Kunstwerke, 2) Die Persisch-Arabische Kunst.

Въ залѣ перваго отдѣла, благодаря открытіямъ послѣдняго времени, собрано такое обиліе памятниковъ, что почти всѣ періоды и стили представлены характерными памятниками.

Въ концъ длиннаго главнаго зала выстроена абсида, въ которую перемъщена абсида съ мозаикой изъ ц. св. Михаила въ Афричиско въ Равеннъ.

Въ Берлинъ такимъ образомъ — единственный музей, въ которомъ хранится мозаика, при томъ взятая изъ церкви, ранне-византійской эпохи. Мы не будемъ описывать мозаику, отсылая къ подробному изследованію ея въ книгъ Е. К. Ръдина, Мозаики Равеннскихъ церквей, СПб. 1896, 196—202, и къ статьъ Оскара Вульфа "Das Ravennatische Mosaik von S. Michele in Africisco im Kaiser-Friedrich Museum» (въ Jahrbuch der Königlich Preussischen Kunstsammlungen, XX Bd. 374—401).

Весь залъ раздёленъ рядомъ большихъ колоннъ съ древне-христіанскими и византійскими капителями; въ этихъ капителяхъ дана полная исторія древне-христіанской и византійской капителя отъ строгихъ формъ V въка до изрёзанныхъ, зубчатыхъ, выпиленныхъ съ листьями аканеа—позднихъ столетій. Между двумя средними колоннами надъ входомъ въ коптекій залъ образованъ тимпанъ, въ который вставленъ образъ Хри-

ста — нижнеитальянскій — изъ стекляной мозанки на золотомъ фонть. Много здёсь собрано скульптурныхъ памятниковъ. По нимъ устанавливается постепенный переходъ отъ древне-христіанскаго къ византійскому искусству, отъ послёдняго къ ранне-итальянскому, къ лонгобардскому и венеціанскому ранняго средневъковья. Между древне-византійскими произведеніями, отмъченными еще сильно греческими вліяніями, выдъляется часть саркофага изъ Константинополя, впервые изданная не Стржиговскимъ, какъ утверждаетъ авторъ (западная литература, мало освъдомленная съ русской, часто присванваетъ себъ то, что впервые сдълано послёдней), а Д. В. Айналовымъ (Эллинистическія основы византійскаго искусства, СПб. 1900, 160 — 162, фотот. таблицы) и представляющая въ рельефъ юнаго Христа между двухъ Апостоловъ, V — VI в. Далье слёдуютъ: фрагментъ саркофага съ образомъ Петра въ сценъ—чуда и камень съ изображеніемъ Моисея, получающаго заповъди, и замъчательный по орнаментикъ амвонъ.

По ту сторону портала идетъ рядъ памятниковъ поздне-византійской пластики съ плоскимъ рельефомъ. Здёсь отмечается Богородица Оранта, Арх. Михаилъ въ царскомъ орнатв. Лонгобардской пластикв принадлежать объ арки киворія, меньшая съ надписью папы Іоанна. Туть же выдъляется деревянная Мадонна пресвитера Мартына 1199 г. произведение строгаго архаическаго гіератическаго искусства Тосканы. Въ витринахъ расположены произведенія средневизантійской пластики въ слоновой кости, -- древне-христіанскія пиксиды и древне-византійскія бронзы и, наконецъ, произведенія древнехристіанской индустріи. Совершенно новый отдёль представляеть-коптскій заль, не имфющій, по словамъ автора, ничего параллельнаго въ европейскихъ собраніяхъ (авторъ забываеть о коптскомъ отделе — ткани — въ Эрмитаже). У стенъ и въ срединъ нъкоторыя капители на высокихъ колоннахъ съ замъчательнымъ плоскимъ схематизированнымъ орнаментомъ; надъ группой изъ трехъ колоннъ у ствны часть фриза съ лозами и держащими вънки геніями. Далье выдается: божество города, голова императора; живопись на деревѣ, папирусѣ; тарелки V-VIII в.; коптско-византійскія ткани изъ Ахмина и Антиноя.

Въ отдълени персидско-арабскаго искусства выдающееся мъсто занимаеть фасадъ дворца Мшетта—крыло и объ полигональныя башни—замъчательный памятникъ по своей орнаментикъ, изображеніямъ грифовъ, львовъ, кентавровъ и другихъ фантастическихъ животныхъ. Дворецъ находился на Востокъ отъ Гордана и съвернаго края Чернаго моря, постройка послъдняго сассанидскаго короля Хозроя II, времени сирійскаго завоеванія. Стржиговскій относитъ къ V стольтію, и считаетъ, что это работа мессопотамскихъ и византійскихъ мастеровъ. Е. Р.

Florian Jubaru, La decorazione Bacchica del Mausoleo cristiano di Santa Costansa (L'Arte, VII (1904), 457—468).—Статья представляеть большой интересъ по изученію вакхическаго цикла сюжетовь, бывшихь въ моза-

икѣ мавзолея св. Констанца въ Римѣ, но автору, къ сожалѣню, не было извѣстно болѣе серьезное и обстоятельное изслѣдованіе не только этихъ мозаикъ, но и всѣхъ, дошедшихъ до нашего времени въ этомъ мавзолеѣ; мы разумѣемъ трудъ Д. В. Айналова въ его книгѣ «Мозаика IV и V вѣка», которую итальянскимъ ученымъ давно слѣдовало бы перевести въ виду ея важнаго изученія по изученію памятниковъ, представляющихъ первостепенный интересъ для итальянской археологіи, въ настоящее время обогащающейся рядомъ цѣнныхъ изслѣдованій памятниковъ родной старины.

Е. Р.

Antonio Muñoz, Due trattati «de natura animalium» del secolo XVI nella Biblioteca Vaticana (L'Arte, VII (1904), 486—492). — Небольшая замѣтка Муноза съ 10 рисунками сообщаеть интересныя свѣдѣнія о двухъ физіологахъ: одинъ 1460 г., но рисунки его, какъ полагаеть авторъ, XVI в. (Urb. lat. 276), молоссъ, единорогъ, орелъ, олень, сирена, тритонъ и др.; другой—греческій (Urb. graec. 149) съ трактатомъ Филеса, византійскаго поэта XIII—XIV в. (Μανουήλου τοῦ Φίλη περὶ τῆς τῶν ζώων ιδιότητος). Рукопись переписана знаменитымъ копіистомъ XVI в. Анжело Вержетія. Въ Британскомъ Музев имъется копія или реплика этой рукописи (Вигпеу, Мѕ. 97).

**Древне-христіанскія фрески.** — Въ катакомбахъ св. Марцьана въ Сиракузахъ открыты двѣ фигуры Орантъ, цвѣты.

Музей археологическій Сиракузъ. — Пріобрѣтенъ недавно саркофагъ, украшенный напереди рельефными изображеніями трехъ четвероконечныхъ крестовъ, стоящихъ на подножіи. Форма креста таже, что въ мозаикѣ усыпальницы Галлы Плацидіи въ Равеннѣ, и такимъ образомъ саркофагъ несомнѣнно V в. По сторонамъ центральнаго креста по диску (шару). L'Arte, VII (1904), 507.

E. von Dobschütz, The Likeness of Christ (The Bulington Magazine for connoisseurs, September 1904, 517—528).—Статья Добшютца трактуеть о нерукотворных образахъ, о преданіи объ Авгарѣ, и нѣкоторых памятникахъ, связанныхъ съ этимъ преданіемъ, илиострирующимъ его. Авторомъ издана: икона, находящаяся въ Букингемскомъ дворцѣ (таб. І), нерукотворный образъ Ватиканскій и Генуэзскій (таб. ІІ), двѣ миніатюры изъ рѣчей Симеона Метафраста въ мѣсяцъ Августъ—по рукописи Московской Синодальной Библіотекѣ и одна—крещеніе Авгаря ап. Өаддеемъ по рукописи тѣхъ-же рѣчей въ Парижской національной Библіотекѣ (таб. ІІІ).

В. Р.

Ant. Muñoz, L'Arte bysantina all' esposizione di Grottaferrata (L'Arte VIII (1905), 161—170).— Въ знаменитомъ монастыръ Гротаффераты по поводу юбилея его многовъковаго существованія была устроена выставка памятниковъ византійскаго искусства. Цъль выставки была «прослъдить различныя выраженія идей и формъ восточнаго христіанства въ Италіи, показать распространеніе ихъ, опредълить силу и мъру». Цъль—обширная, но, какъ справедливо замѣчаетъ авторъ, чтобы опѣнить достаточно влія-

ніе византійскаго искусства въ Италія, необходимо разрѣшить вопросы, что такое византійское искусство, изъ какихъ элементовъ оно состоить, гдѣ и когда образовалось. Вопросы эти, какъ извѣстно, посильно разрѣшаются въ литературѣ особенно послѣдняго времени, и не въ задачу выставки, конечно, входило разрѣшеніе ихъ. Выставка дала матеріалы для разрѣшенія различныхъ вопросовъ и уже дѣло науки воспользоваться этимъ матеріаломъ, если онъ привносилъ что-либо новое или давалъ это новое самимъ сопоставленіемъ въ одномъ мѣстѣ памятниковъ различнаго времени и происхожденія. Замѣтка Муноза лишь бѣгло знакомитъ съ составомъ выставки и будемъ ожидать болѣе подробнаго обзора ея въ подготовляемомъ имъ трудѣ «L'art byzantin à l'Exposition de Grottaferrata, МСМV».

На выставкѣ были представлены коптскія ткани, извѣстное пермское блюдо собранія графа Строганова въ Римѣ, относимое русскими учеными не къ ІХ вѣку, а ко второй половинѣ VI-го ¹), Россанскій кодексъ Евангелія, омофорій монастыря, ткани изъ Castel Arquato въ Пьяченцѣ съ изображеніемъ таннства Евхаристіи въ типѣ мозанкъ собора св. Софіи Кіевской, XI—XII в., памятники слоновой кости изъ собраній Болонскаго и Ватиканскаго Музеевъ, греческія рукописи, писанныя въ Италіи, съ иниціалами и фигурами, т. е. миніатюрами, памятники ювелирнаго искусства — изъ собранія Нелидова, Ватикана, Капуи и Козенцы, золотые энколціи, кресты, ящики и т. п., нѣкоторыя русскія иконы, по которымъ авторъ напрасно пытается давать характеристику русской иконописи, привлекая свѣдѣнія изъ нѣкоторыхъ источниковъ, не указываемыхъ имъ.

- А. Мийог, Rassegna d'arte copta (Rivista d'Italia, anno VIII, p. 834—843).—Авторъ, слъдуя въ своихъ разсужденияхъ другимъ ученымъ, укавываетъ на значение коптскаго искусства въ образовани византийскаго. Духъ и техника въ немъ египетская, предметы и типы—греческие, орнаментальные мотивы сирийские (L'Arte, VIII (1905), 312). Е. Р.
- G. Schlumberger, Quatres bagues d'or et un reliquaire bysantin. (Comptes rend. de l'Ac. des Inscript. et Belles Lettres, 1905, 137—143).—Редиквіарій хранится въ Пальм'в Майорки— работы времени Палеологовъ; кольца принадлежать автору, на нихъ имена личностей X—XII в. Е. Р.

Galante, Relasione sulla catacomba di San Gaudioso in Napoli (Rendic. Soc. R. di Napoli, XVII (1904), 219—234. — Авторъ указываетъ на печальное состояніе памятника. Тамъ остаются еще мозаика и живопись (V—VI вв.) въ аркозоліяхъ, но подвержены сильной порчё отъ воды (L'Arte).

К. Р.

A. Muñoz, Le origini dell'arte bisantina (a proposito dell'Esposisione di Grottaferrata). Fanfulla d. Domenica, Roma, 12 Marzo 1905. — Авторъ излагаетъ теоріи, приводимыя Д. В. Айналовымъ въ его изслёдованіи «Эллинистическія основы византійскаго искусства» (L'Arte). Е. Р.



<sup>1)</sup> Гр. И. Толстой и Н. Кондаковъ, Русскія древности, IV, 174.

Corrado Ricci, L'abside di San Vitale in Ravenna (Arte ital. decor. e industr., XIII, (1904), 21—25). — Авторъ излагаетъ результатъ новъйшихъ реставрацій, произведенныхъ въ абсидъ ц. св. Виталія. Статья— цънная во многихъ отношеніяхъ.

Charles Diehl, Un monument de l'art bysantin au XIV-e siècle. Les mosaiques de Kahrié-Djami (въ Gazette des Beaux Arts, XI, 1904, 353—375; I (1905), 72—84). — Въ исторіи византійскаго искусства мозанки церкви Кахріе-Джами въ Константинопол'в играютъ крупную роль, и ихъ значеніе впервые было оцівнено въ трудахъ акад. Н. П. Кондакова і), а недавно въ труд'в Шмидта (Изв'єстія Арх. Института въ Константинопол'в, т. VIII). Въ настоящее время этими же мозаиками занимается Диль, читавшій о нихъ въ курс'в въ Сорбонн'в, подготовілющій спеціальное научное изданіе ихъ; со свойственной западнымъ ученымъ способностью эксплоатировать свои труды для различныхъ ц'влей—онъ на ряду подготовилъ рядъ популярныхъ статей о т'вхъ-же мозаикахъ, и съ первой изъ нихъ мы знакомимся въ указанномъ № 11 Gazette des Beaut Arts.

Авторъ подробно разсказываетъ исторію церкви и еще подробніве интересную біографію интересной и замівчательной личности Осодора Метохита, основателя той церкви, которая украшена дошедшими до нашего времени мозаиками, бізглос, популярное описаніе которыхъ авторъ и даетъ въ указанной стать въ

Въ слъдующей стать в онъ перейдетъ къ уясненю вопросовъ: какого времени эти мозаики— XII или XIV в., какой школ в онъ принадлежать—византійской, вли итальянской, и какое ихъ значеніе, узнаемъ-ли мы по нимъ о ренессансъ, или эволюціи византійскаго искусства.

На всё эти вопросы въ свое время давалъ отвёть въ своихъ изслёдованіяхъ акад. Н. П. Кондаковъ. Въ виду этого является интереснымъ— что даетъ новаго г. Диль въ уясненіи этихъ вопросовъ.

Этому уясненю посвящена вторая статья (въ № 1 за 1905). Пользуясь показаніями Никифора Григоры въ его исторіи (Hist. IX, 13; VIII, 5), онъ полагаеть и утверждаеть, что труды и заботы Өеодора Метохита ограничилась спеціально украшеніемъ церкви мозанкой и не коснулись архитектуры. Акад. Н. П. Кондаковъ, полагалъ, что большая часть украшеній церкви, за исключеніемъ фресокъ параклизіона и мозанкъ, какъ свв. Петръ и Павелъ, Δέησις, группа, представляющая Христа и основателя, и декорація куполовъ втораго нартекса, относимыхъ ко времени Метохита (XIV в.), принадлежать времени Комниновъ, т. е. XI въку.

Диль же полагаеть, что всё мозаики принадлежать XIV вёку и основывается въ этомъ мнёніи, какъ на историческихъ свидётельствахъ, такъ и на стиле, общемъ характере мозаикъ. Онъ въ нихъ находить одну и туже систему орнаментаціи, манеру обработки пейзажа, архи-

<sup>1)</sup> Сначала въ спеціальномъ трудѣ, а потомъ въ Византійскихъ церквахъ и памятникахъ Константинополя.

тектуры, ту же гамму цвѣтовую. Онъ сравниваетъ мозаиви Кахріе съ мозавками Дафни, миніатюрами гомилій монаха Іакова и находитъ, что первыя несомиѣнно шагъ впередъ, дальнѣйшее развитіе искусства. Но, если эти мозаиви XIV в., говоритъ авторъ, то византійскія-ли онѣ? Не созданы-ли онѣ подъ вліяніемъ итальянской живописи времени и школы Джіотто?

Отвівчая на эти вопросы, авторъ привлекаетъ другіе памятники византійскаго искусства XIV в. и находитъ между ними и мозаикой близкія аналогіи, и сильный контрастъ съ произведеніями Джіотто.

Въ мозанкахъ Кахріе-Джами авторъ видить образецъ новаго стиля византійскаго искусства, и въ заключеніе говорить: «необходимо признать, что въ XIV в. при дворъ Палеологовъ быль въ искусствъ блестяній ренесансъ, произведенія котораго могуть идти въ сравненіе съ примитивными итальянскими; мозанка Кахріе-Джами — помимо живописи Мистры, монастырей Авона — наиболье замъчательная, это высшаго ренесанса: въ этомъ ихъ большой интересъ». Е. Р.

Émile Male, L'art dans l'Italie méridionale à propos d'un livre récent (Gazette des Beaux Arts, 1905, II, 117—133).—Статья посвящена изложеню результатовъ книги Émile Bertaux, L'art dans l'Italie méridionale. Tome I-er: De la fin de l'Empire romain à la conquête de Charles d'Anjou. Paris, Fontemoing, 1904.

Книга Берто, судя по изложенію автора, представляєть крупный интересь и для исторіи византійскаго искусства, такъ какъ, какъ изв'єстно, Византія уже рано оказывала вліяніе на Южную Италію, и въ книг'в Берто обращено серьезное вниманіе на памятники, въ которыхъ проявляєтся это вліяніе, равно какъ и арабское.

К. Р.

A. de-Waal, Zur neunten Säcularfeier der Abtei von Grottaferrata (Röm. Quart., 1904, 225—234).—Статья автора посвящена въкоторымъ историческимъ воспоминаніямъ и памятникамъ, относящимся къ монастырю Гроттаферрата, по поводу девятивъковаго его юбилея. Е. Р.

A. de-Waal, Tierbilder in Verbindung mit heiligen Zeichen auf altchristlichen Monumenten. (R. Q., 1904, 260—264).—Статья представляеть небольшой этюдъ изъ области христіанской символики.

Е. Р.

А. de-Waal, Altchristliche Thonschüsseln (R. Q., 1904, 308—321).—Среди древне-христіанскихъ памятниковъ еще мало изучены и изданы предметы хозяйственнаго обихода, какъ напр. глиняныя тарелки. Это произошло благодаря тому, что на нихъ мало обращалось вниманія и что въ виду легкой ломкости ихъ мало дошло до насъ. Первый опытъ описанія, классификаціи изв'єстныхъ въ различныхъ музеяхъ глиняныхъ древнехристіанскихъ тарелокъ и д'влаетъ де-Вааль въ вышеназванной стать В. Результатъ его изученія этихъ памятниковъ: изв'єстно пока незначительное количество древне-христіанскихъ терракотовыхъ тарелокъ, время ихъ—до IV в'єка; фигуры и изображенія на нихъ представляютъ мало разнообразія; ни на одномъ экземпляр'є не им'єстся фабричной марки.

E, P.

- H. Omont, Portraits de differents membres de la famille des Commènes peints dans le Typicon du monastère de Notré-Dame de Bonne Espérance à Constantinople (Revue des études grecques, t. XVII, n. 76—77 (1904), 361—373). Тишикъ XIV в. хранится въ Библіотекъ Коллегін Линкольнъ въ Оксфордъ. Въ немъ, кромъ устава монастыря Θεοτόκο; τῆς Βεβαίας Ἑλπίδος, основаннаго въ XIV в. стратопедархомъ Іоанномъ Комниномъ Дукой Синодикомъ и его женой Өеодорой, заключаются на первыхъ 12 листахъ въ миніатюрахъ портреть основательницы монастыря, ен родителей, мужа, сыновей и внуковъ. Они представлены по два, стоящими, богато одётыми.

  В. Р.
- J. Strzygowski, Christus in hellenistischer und orientalischer Auffassung (Beilage zur Allgemeinen Zeitung, 1903, № 14).—Какъ нэвъстно, нъкоторые отцы церкви учили о ликъ Христа, что онъ былъ некрасивъ. Памятники древне-христіанскаго искусства представляють его наобороть юнымъ, прекраснымъ. Weiss Liebersdorf, авторъ книги «Christus und Apostelbilder. Einfluss der Apokryphen auf die ältesten Kunsttypen (1902), объясняетъ такое изображение Христа вліяніемъ гностическаго Дівянія Апостоловъ, гдъ онъ описывается именно въ такомъ видъ. Но, по митию Стржиговскаго, эта гипотеза требуеть еще многихъ предварительныхъ работь, чтобы сдёлаться научнымъ фактомъ. Юный типъ онъ связываеть съ вліяніемъ эллинизма, проявлявшагося наиболе въ памятникахъ малоазіатскаго и александрійскаго происхожденія. Въ первыхъ Христось юный, съ длинными, спадающими на плечи волосами. Для памятниковъ александрійскихъ (по Стржиговскому) устанавливается другой типъ: широкое, полное лицо съ короткими кругло-обръзанными волосами. Авторъ приводить при этомъ памятники для одного и другого типа, очень смёло устанавливая м'Есто происхожденія ихъ.

Типъ Христа возмужалаго, бородатаго съ IV въка идетъ съ Востока (Іерусалима) и онъ взялъ перевъсъ надъ эллинистическимъ. Сирія, Антіохія служили посредниками. И легенды, связанныя съ Сиріей, Іерусалимомъ, рисуютъ его бородатымъ.

В. Р.

Th. Schermann, Die griechischen Kyprianosgebete (Oriens Christianus, III (1903), 304—323. — Извёстенъ трудъ Karl Michel'я, Gebet und Bild in frühchristlicher Zeit (Leipz. 1902), въ которомъ доказывается вдіяніе модитвъ Кипріана на циклъ изображеній въ древнехристіанской живописи. Есть двѣ версіи этихъ модитвъ: датинская и греческая. Латинская версія какъ доказываетъ Шерманъ, датируется дишь V вѣкомъ и такимъ образомъ она не могда вдіять на живопись; иное дѣдо съ греческой версіей, происходящей изъ Антіохіи. Авторъ модитвъ зналъ произведенія Григорія Назіанзина.

Шерманъ издаетъ текстъ молитвъ (311—323) и миніатюру съ изображеніемъ еп. Кипріана по рук. gr. 426, f. 146 об. Париж. Націон. Библіотеки.

A. Baumstark, "Zur Syrischen "traditio legis"; Ravennatisches (Oriens

Christianus, III (1903), 521—525).—Авторъ дѣлаетъ дополненіе къ своей статьѣ «Eine Syrische «traditio legis» und ihre Parallelen» и подтверждаетъ, что надѣленіе ключами Петра въ мозавкѣ Аріанской крещальни въ Равеннѣ—позднѣйшая добавка.

Е. Р.

A. Baumstark, Il mosaico degli Apostoli nella Chiesa abbaziale di Grottaferrata (Oriens Christianus, IV, 1904, 121—150).—Въ церкви монастыря инёются двё мозаики: одна относится къ первой четверти XI в. и изображаетъ Деисусъ: Христа на тронё и по сторонамъ Богородицу и Іоанна; другая — менёе извёстна, та, что надъ тріумфальной аркой, и представляєть Сошествіе св. Духа на Апостоловъ.

Авторъ предварительно рѣшаетъ вопросъ о времени этой второй мозаики, пользуясь показаніями различныхъ документовъ и въ заключеніе данными стиля самихъ мозаикъ: онъ находитъ въ нихъ близость къ мозаикъ Angelo in Formis, Монреале и такимъ образомъ относитъ ихъ къ концу XII вѣка.

Что касается толкованія самаго изображенія, его сюжета, то въ немъ авторъ видить—Сошествіе св. Духа. Композицію ея онъ сравниваеть съ тѣмъ, что въ мозаикѣ св. Марка въ Венеціи, св. Софіи Константинопольской; послѣднюю онъ реставрируетъ по образцу первой и полагаетъ, что Залценбергъ ошибочно ввелъ Христа, сидящаго на тронѣ—виѣсто одного трона со св. Духомъ, и ощибочно поставилъ Апостоловъ, тогда какъ они должны сидѣтъ. Такая-же композиція, по его мнѣнію, въ церкви св. Сіона; въ ней, по свидѣтельству Іоанна Фоки (1177 года), какъ полагаетъ авторъ, было изображеніе сошествіе св. Духа; изображеніе церкви Сіона и послужило прототипомъ для другихъ извѣстныхъ изображеній болѣе поздняго времени.

Конечно—весьма соблазнительно вести прототипъ этого изображенія изъ Палестины, но необходимо имѣть болѣе опредѣленныя доказательства. Что касается аналогій, то кромѣ мозаики ц. св. Марка можемъ указать на мозаику Палатинской капеллы, въ ц. св. Луки въ Фокидѣ, и др. Е. Р.

A. Baumstark, Vorjustinianische Kirchliche Bauten in Edessa (Oriens Christianus, IV (1904), 164—183).—Придавая большое значение изучению памятниковъ Востока, св. земли для истории византийскаго искусства, авторъ, пользуясь литературными данными, говоритъ о церквахъ Эдессы до юстиніановскаго времени.

Е. Р.

A. Baumstark, Zu den Miniaturenfestpredigten des Jacobos von Kokkinobaphos (Oriens Christianus, IV (1904, 187—190).—Въ IV т. Luzac's Semitic Text and Translations Series 1—153, Willis Budge въ 1889г. издалъ сирійскій текстъ весьма подробнаго житія Маріи несторіанскаго происхожденія (Исторія Госпожи Маріи, блаженной Матери Христа). Компилятивный текстъ, составленный изъ многочисленныхъ источниковъ, долженъ привлечь на себя вниманіе, какъ ц'єнный матеріалъ къ литератур'є новозав'єтныхъ апокрифовъ. Но онъ им'єсть большое значеніе и для объяс-

ненія миніатюрь, иллюстрирующихъ жизнь Богородицы, напр. въ изв'юстныхъ рукописяхъ гомилій монаха Іакова Коккиновафскаго. Пользуясь указаннымъ текстомъ, авторъ ділаетъ поправки къ прежнимъ объясненіямъ нікоторыхъ миніатюръ указанныхъ рукописей. 

Е. Р.

Древне-христіанскій саркофагь. — При раскопкахь въ 1904 г. въ Римѣ, на лѣвой сторонѣ Тибра, на Via della Lungara найдено нѣсколько саркофаговъ; изъ нихъ одинъ съ сюжетами христіанскими: Оранта, окруженная деревьями съ голубками на нихъ; рыболовъ съ удочкой, Добрый Пастырь бородатый, несущій на плечахъ овечку; пожилой человѣкъ держитъ руку на головѣ мальчика, стоящаго въ водѣ, въ другой рукѣ у него книга; въ трехъ поясахъ одиннадцать овецъ. Въ этомъ саркофагѣ были найдены два скелета—мужской и женскій, которые были положены разновременно. Gatti (Notizie degli Scavi di Antichità, 1904, 47—51 съ 9 рис.) относитъ саркофагъ къ IV вѣку.

Е. Р.

- 0. Marucchi, Il Cimitero di Commodilla e la basilica cimeteriale dei SS. Felice ed Adautto ivi recentimente scoperta.
- G. Wilpert, Di tre pitture recentemente scoperte nella basilica dei Santi Felice e Adautto nel cimitero di Commodilla (Nuovo Bullettino di archeologia cristiana, X (1904), 41—160; 161—170).

Новъйшія раскопки въ катакомбахъ Коммодиллы привели къ открытію подземной базилики Феликса и Адаута и въ ней множества надписей и живописи. Подробному описанію всёхъ памятниковъ посвящена статья Марукки; статья Вильперта посвящена тремъ памятникамъ живописи, открытой въ базиликъ, относимой имъ къ VI—VII вёку; первый изображаетъ юнаго Христа, сидящаго на сферѣ и передающаго ключи Петру, Павелъ со свитками; другая изображаетъ Богородицу, сидящую на тронъ съ Младенцемъ и окруженную свв. Адаутомъ и Феликсомъ, третій — св. Луку.

A. Muñoz. Alcune fonti letterarie per la storia dell' arte bizantina (Nuovo Bulletino di archeologia cristiana, X (1904, 220 — 232). — Авторъ обращаетъ вниманіе, какъ на источникъ для исторіи византійскаго искусства—на особый родъ литературы, процвѣтавшій у византійцевъ — ѐхфрάσεις, т. е. описаніе художественныхъ произведеній; эти ѐхфрάσεις находятся у многихъ писателей; у однихъ они составлялись спеціально, у другихъ они вводились, какъ своего рода украшеніе.

Христіанскіе писатели въ данномъ случав имвли образцы у язычниковъ—Лукіана и Филострата Старшаго.

Авторъ приводитъ извъстные факты, отивчая такія описанія у Отцовъ церкви: Хорикія Газскаго, Григорія Нисскаго, св. Василія, Астерія Амазійскаго. Далье имъ отмъчаются описанія памятниковъ искусства у Ахилла Тація, Евставія Макремволита (XII в.), Мелитонита (XIV в.), Мануила Филы (XIV в.), которому имъ была посвящена уже спеціальная статья въ Repertor. für Kunstwissenschaft, 1904, Heft 5, Іоанна и Марка

Евгеника (XV в.), при чемъ въ качествъ образца приводится переводъ въкоторыхъ описаній последняго. Е. Р.

Очень интересная во многихъ отношеніяхъ статья. Ἐκφράσεις, разсмотрѣнныя авторомъ, вошли въ поэзію XIV столѣтія въ Италіи, о чемъ съ наибольшей ясностью писалъ въ свое время А. Н. Веселовскій, въ своей книгѣ Villa Alberti. Описаніе фантастическаго города есть у Чосера, равно какъ и въ итальянскомъ романѣ XIV вѣка, открытомъ А. Н. Веселовскимъ. Этотъ городъ въ аналогичныхъ чертахъ описанъ у византійскаго писателя Мелитонита, также писателя XIV вѣка, что очень важно. Изъ оставшихся неупомянутыми ἐκφράσεις οбращаю вниманіе моего ученаго друга пока на «Έκφρασις τοῦ ἐν τῷ βαπτιστῷ σεμνείφ τεμένους τοῦ τὴν κολυμβήδραν περιέχοντος», Rhetores graeci, Christianus Walz, ed. Didot, t. І. р. 638 sq., гдѣ описывается баптистерій съ его росписью и украшеніями, при чемъ, можно думать, описаніе это есть образецъ риторическаго упраженія въ краснорѣчів VIII вѣка.

Д. А.

- Б. А. Панченю, Коллекции Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ, IX, вып. 3, 341—396).—Авторъ продолжаетъ свое цънное описаніе и обслъдованіе моливдовуловъ Археол. Института въ Константинополъ, здъсь богатый матеріалъ и для исторіи, и для исторіи искусства, археологіи.

  Е. Р.
- A. Muñoz, Un avorio bysantino già nel museo di Vich (Catalogna). (Byzant. Zeitschr. XIV, 575—577).—Авторъ описываетъ и издаетъ по фотографіи таблетку изъ слоновой кости, находившуюся въ музев Вика, въ Каталоніи въ Испаніи, но нынѣ похищенную вм'єсть съ мозаической иконой свят. Николая, описанной акад. Н. П. Кондаковымъ въ «Памятникахъ христіанскаго искусства на Авон'є», 107—108.

На таблеткъ, относимой авторомъ къ XII в., изображенъ Деисусъ: Христосъ стоитъ на подножіи, благославляя, по сторонамъ въ моленіи Богородица и Іоаннъ.

E. P.

- G. Wilpert, Appunti sulle pitture della chiesa di S. Maria Antiqua (Вуг. Zeitschr., XIV, 578—583).—Авторъ открываетъ рядъ статей по объяснению фресокъ п. S. Maria Antiqua въ Римъ, исправляя опибки Rushforth'a, The church of S. Maria Antiqua.

  E. P.
- R. Bürkner, Geschichte der Kirchlichen Kunst. Mit 74 Abbildungen. Zweite Auflage. Freib. i. B. 1903, XVI—464.—Это книга, неимѣющая научнаго значенія; очевидно—руководство для духовныхъ школъ; въ ней на 464 стр. разгонистой печати заключена вся исторія искусства включительно до XIX в. Авторъ очевидно, буквально повторилъ 1-е изданіе своей устарѣвшей во многихъ частяхъ книги; онъ не слѣдилъ за литературой новъйшей и указаніе на нее совершенно у него отсутствуетъ. Автору византійская культура и искусство несимпатично (140) и неудивительно, что онъ мало съ нимъ знакомъ и повторилъ устарѣлыя фразы и сентенціи о немъ. Надо удивляться, что книга выходитъ 2-мъ изданіемъ. Е. Р.

Digitized by Google

А. Голубцовъ, Изъ христіанской иконографіи. Рефераты на Московскомъ, Ражскомъ, Кіевскомъ и Харьковскомъ Археологическихъ събъздахъ. Свято-Троицкая Сергіева Лавра. 1903, 8°, 82 стр. — Рефераты автора — статьи изъ области христіанской археологіи, иконографіи. 1-й изъ нихъ «О мъръ среди церкви въ связи съ вопросомъ о происхожденіи орлеца».

Авторъ ставитъ въ связь происхождение «орлеца», поставляемаго подъ ноги при служеніи архіерею, съ спеціальными кругами, украшеніями, дълавщимися на полу въ древнихъ церквахъ Запада и въ Византін: въ придворномъ обрядникъ въ описаніи царскихъ выходовъ, пріемовъ и производства въ чины много разъ упоминается о порфировыхъ круглихь камняхь въ полахь разнаго рода заль и площадокъ большого Константинопольскаго дворца; были такіе круги и въ византійскихъ церквахъ и русскихъ, имъвщіе спеціальное назначеніе; и въ документахъ XVII в. упоминается «мъра среди церкви»; ее-то авторъ ставитъ въ связь съ омфаліемъ древнехристіанскихъ церквей. Въ XV — XVII в. на «мъръ среди церкви» полагался «орелъ», которымъ укращался омфалій поздивишихъ греческихъ храмовъ; орелъ былъ украшениемъ костюма византійскаго царя, онъ могъ перейти на укращеніе одеждъ или принадлежности богослуженія патріарха, а впоследствів этоть обычай перешель къ намъ: «переходъ орловъ съ обуви, и темъ более съ подножныхъ ковриковъ на омфалій въ средину церковнаго пола не представляль изъ себя чего-либо невозможнаго или безпримърнаго» (14). 2-я статья - «О началь, первыхъ дъятеляхъ (1744 - 1759 гг.) и направленін иконописной школы Троице-Сергіевой Лавры».

Авторъ, къ сожалѣнію, не касается исторія школы иконописной болѣе ранняго времени XV—XVII в., и останавливается на исторія школы съ 1744 г., относительно которой имѣются довольно многочисленныя документальныя свѣдѣнія и даже руководства, которыми пользовались ученики. По этимъ руководствамъ и нѣкоторымъ другимъ даннымъ видно, что, какъ говоритъ авторъ, "древнее иконописное преданіе стало забываться и мѣсто прежняго писанія иконъ съ лучшихъ византійско-русскихъ образдовъ заступило рабское подражаніе новѣйшимъ произведеніямь итальянскихъ, нѣмецкихъ и французскихъ художниковъ и граверовъ» (37).

3-ья статья «Къ вопросу о Братской икон'я Богоматери, Богоявленской церкви и старомъ корпус'я Кіевской Академіи»; 4-я «Объ отношеній христіанъ ІІ—ІІІ стол. къ искусству».

Д. К. Треневъ, Нъсколько словъ о древней и современной русской иконописи. Москва 1905. 24 стр. — Авторъ брошюры — большой знатокъ и любитель древней иконописи и въ первой части ея имъемъ хорошую характеристику древней иконописи, живо написанный краткій очеркъ ея развитія. Большое знакомство видно у автора и съ современной иконописыю; но здъсь чувствуется его пристрастіе къ нашимъ выдающимся религіознымъ живописцамъ Васнецову, Нестерову и др., онъ умаляетъ религіоз-

ное значение ихъ произведений; конечно — тутъ дѣло личнаго впечатлѣния и художественныхъ вкусовъ. Прекрасная въ общемъ брошюра автора по пониманию значения памятниковъ иконописи производитъ непріятное впечатлѣние своимъ проповѣднически-обличительнымъ тономъ, этими укоризнами по адресу какихъ-то «современныхъ интеллигентовъ», «современной интеллигенции» и даже всего «современнаго общества», не придающаго какъ будто бы значения молебному внутреннему достоинству яконы...

Е. Р.

С. Голубевъ, Историко-топографическія изысканія и замютки о древней Кієюю. ІІ. О древней Воздвиженской церкви въ Кієвь. «Труды Кієвской Духовной Ак.» 1904, 12, стр. 668—692. В. Р.

Гаврімъ Ласкинъ, *О древностяхъ Константинополя*. «Чтенія въ Историческомъ Обществъ Нестора Льтописпа», 1904, кн. XVIII, вып. І—ІІ (окончаніе). Е. Р.

В. И. Сизовъ, Миніатюры Кенисберіской автописи. (Археологическій этюдъ). Извѣстія Отдѣленія русскаго языка и словесности Императорской Академін Наукъ, 1905, т. Х, кн. 1, 1—50.—Археологическій этюдъ В. И. Сизова—посмертный трудъ выдающагося русскаго археолога, прекраснаго знатока индустріальныхъ искусствъ, быта. Это, насколько намъ извѣстно, первый трудъ его въ области изученія русской миніатюры, и можно искренно пожалѣть о несвоевременной потери талантливаго изслѣдователя родной старины, особенно у насъ, не могущихъ похвалиться обиліемъ научныхъ работниковъ.

Авторъ въ настоящей своей работѣ, пользуясь матеріаломъ, отлично ему знакомымъ (памятниками быта), оказалъ существенную услугу дѣлу изученія миніатюръ нашего памятника, еще мало изученнаго и обслѣдованнаго. Это 1-й обстоятельный трудъ послѣ изданія нашего памятника (Обществомъ Любителей Древней Письменности, № СХVIII) и замѣтки акад. Н. П. Кондакова о его миніатюрахъ. Въ этой замѣткѣ уже отмѣчены бѣгло многія изъ особенностей рукописи, на которыя спеціально обратилъ вниманіе покойный Сизовъ; послѣдній документально обслѣдовалъ эти особенности и подошель къ разрѣшенію вопроса о пропсхожденіи миніатюръ рукописи и нѣкоторыхъ другихъ вопросовъ, имѣющихъ важное значеніе при изученіи нашего памятника.

Авторъ видитъ въ миніатюрахъ работу нѣсколькихъ иллюстраторовъ разнохарактерныхъ и разновременныхъ, при чемъ рисунки болѣе поздняго иллюстратора искажаютъ и прикрываютъ первоначальныя иллюстраціи.

Переходя къ разбору миніатюръ со стороны бытовыхъ данныхъ, авторъ дѣлаетъ общее замѣчаніе: «Изображенія одеждъ въ болѣе древнихъ рисункахъ, сдѣланныхъ коричневымъ рисункомъ, сравнительно съ изображеніями, сдѣланными чернымъ контуромъ, отличаются гораздо большей близостью къ русской жизни или къ традиціоннымъ изображеніямъ русскихъ лицевыхъ рукописей. При всемъ томъ и въ этихъ болѣе

древнихъ излюстраціяхъ лѣтописи чувствуется вліяніе западной жизни, превмущественно нѣмецкой, которое можно объяснить тѣмъ, что расовальщикъ почему-то копироваль иногда одежду, вооруженіе и самые типы съ какихъ-то западныхъ оригиналовъ..»

«Въ рисункахъ чернаго контура мы не встръчаемъ уже поднаго русскаго костюма». «Рисунки второй половины лътописи особенно изобилуютъ, вмъстъ съ господствомъ чернаго контура, сильнымъ вторженіемъ иноземныхъ вліяній въ одеждахъ изображенныхъ сценъ». Мы не можемъ передать подробно всей статьи автора, полной фактическихъ данныхъ, детальнаго разбора иноземнаго вліянія въ различныхъ предметахъ быта, костюма, военнаго вооруженія, и т. п., отсылая читателей къ самой статьъ. Мы укажемъ только, что авторъ предполагаетъ, что рукопись получила происхожденіе въ Новгородъ, а въ XV ст. именно въ этомъ городъ могло быть особенно сильно знакоиство съ нъмецкой культурой.

Изъ примъчанія редакція къ стать в узнаемъ, что В. И. Сизовъ, помимо напечатанной статьи, не прекращаль дальнейшаго изследованія Кенигсбергской летописи, и въ последние недели своей жизни обратиль вниманіе на совершенно новый и чрезвычайно интересный нізмецкій источникъ — иллюстрированную редакцію нижне-и-висцкаго судебника, известнаго подъ именемъ Sachsenspiegel. Лицевые экземпляры этого исмецкаго памятника относятся всё къ XIV вёку и дошли до насъ исключительно въ рукописяхъ. Оставляя открытымъ вопросъ, какими путями этотъ памятникъ могъ оказать вліяніе на русскую миніатюру, В. И. Сизовъ справедливо настанвалъ на своемъ главномъ выводъ, что нъмецкіе элементы миніатюры Кенигсбергской автописи датируются почти искаючительно концомъ XV въка, и находить ближайшую аналогію въ гравюрахъ извъстной Нюрибергской хроники 1493 года. «Саксонское Зерцало» служить однако, по мненію автора, прекраснымъ комментаріемъ для пониманія той манеры, которая сказывается въ такъ называемыхъ «пририсовкахъ» миніатюръ Кенигсбергской летописи. Дрезденскій лицевой списокъ Саксонскаго Зерцала содержитъ между прочимъ такую-же перерисовку контура, какъ и Кенигсбергская летопись; манера перерисовки въроятно вообще считалась дозволенной въ нъмецкомъ художественномъ ремеслъ.

Методъ В. И. Сизова въ изслъдовании миніатюръ даннаго памятника долженъ быть примъненъ и къ другимъ, и онъ можетъ привести къ неожиданнымъ и поучительнымъ результатамъ.

Е. Р.

Н. П. Кондановъ, Лицевой иконописный подлинникъ. Томъ І. Иконографія Господа Бога и Спаса Нашего Іисуса Христа. Изданіе Высочайтие учрежденнаго Комитета попечительства о русской иконописи. Историческій и иконографическій очеркъ, 97 стр., съ 116 рисунками. Атласъ таблицъ in fol.: 14 цвѣтныхъ автотипій, 5 геліогравюръ, 40 фототипій, 84 литографическія таблицы. СПб. 1905. Цѣна 25 рублей.—Русская иконопись—суще-

ственный и весьма важный показатель культуры, состоянія русскаго искусства, стоящаго въ тёсной связи съ общей культурой народа. Иконопись съ ея многочисленными произведеніями въ различныхъ родахъ и видахъ — памятникъ народнаго генія, многовіжовый документъ древнерусскаго народнаго духа. Этотъ документъ — свидітель художественной дівятельности народа, оставившей много цінныхъ, замічательныхъ памятниковъ, которые могутъ служить образцами даже для нашего времени, особенно принимая во вниманіе современное состояніе русской иконописи, ея положеніе. Мы отлично знакомы съ этимъ положеніемъ ея по многимъ трудамъ—очеркамъ, рисующимъ дівствительно въ мрачныхъ краскахъ иконописное мастерство и закрібнощеніе мастеровъ.

Среди этихъ очерковъ особенно выдѣляется тотъ, что написанъ акад. Н. П. Кондаковымъ, четыре года тому назадъ (Современное положеніе русской народной иконописи. Спб. 1901.). Авторъ для наученія положенія иконописи вздилъ въ центръ производства иконъ—въ три большихъ села Владимірской губ.: Мстеру, Холуй, Палехъ и основательно изучилъ положеніе иконописнаго двля, и живо представляеть его намъ въ указанномъ очеркв. Проникнутый истинной любовью къ родному народному искусству, онъ съ грустью отмвчаетъ ненормальное, плохое положеніе иконописи; онъ возстаетъ противъ ранодушія общества къ этому положенію, горячо ратуетъ за помощь ей, взываетъ объ этой помощи. «Двло русскаго иконописанія, говоритъ онъ, живетъ среди насъ, это теперь утлый челнъ, еще плывущій по русскому взбаломученному морю, но немного надо усилій, чтобы его поддержать, пока онъ еще плаваетъ, а твмъ болве грвхъ его топить, когда не знаешь, на чемъ, быть можетъ, придется спасаться» (46).

И авторъ указываеть тѣ мѣры, при помощи которыхъ можно поддержать иконописное мастерство.

Какъ извъстно — наши иконописцы еще до послъдниго времени пользуются лицевыми подлинниками, въ которыхъ, какъ это указываетъ Н. П. Кондаковъ, обезличивается множество основныхъ типовъ, доселъ вліявшихъ высоко и просто въ дълъ народнаго образованія. «Помочь этому ущербу можно, говоритъ онъ-же, изданіемь, для иконописнаю обихода, образиоваю лицевого подлинника, составленнаю изъ лучшихъ византийскихъ и древне-русскихъ памятниковъ иконописи» (62).

Но изданія одного подлинника авторъ не считаєть достаточнымъ. Кром'є образцовъ — необходимы общенія съ товарищами иконописцами въ артеляхъ при школахъ, знакомство съ памятниками искусства и литературой — для лучшаго пониманія эпохъ, для лучшаго уясненія изображенныхъ святыхъ лицъ.

«Не произвольный эклектизмъ, говорить онъ, изъ византійскихъ оригиналовъ, но непреставныя собственныя размышленія», — вотъ что необходимо для усовершенствованія русской религіозной живописи».

Пожеланія автора въ значительной степени, конечно, исполняются

Комитетомъ попечительства о Русской иконописи, въ числе главныхъ руководителей котораго стоитъ и авторъ. Школы иконописанія, устраиваемыя имъ, конечно, надо полагать, преследують задачу выработки не простыхъ ремесленныхъ копировальщиковъ готовыхъ образцовъ, а сознательно относящихся къ этимъ образцамъ мастеровъ, старающихся развивать дёло иконописи, проявляя въ немъ и свое творчество, какъ проявляй его ихъ предшественники въ лучшія эпохи разцвёта древне-русскаго искусства.

Въ выполнение опредъленнаго плана, въ помощь и отчасти руководство иконописцамъ и является 1-е издание Комитета, прекрасный памятникъ его дъятельности — 1-й томъ Лицеваго Иконописнаго подлинника, посвященный иконографии Інсуса Христа.

Нельзя не прив'втствовать съ истинной радостью этого изданія, которое д'влаеть честь Комитету, не остановившемуся предъ затратой несомивно громадных средствъ на то, чтобы обставить его должнымь образомъ, представить собранные въ немъ образцовые памятники въ образцовомъ же видъ. Иначе, впрочемъ, и не могло быть, разъ руководство д'вломъ изданія, собраніемъ вс'вхъ матеріаловъ для него и наблюденіе надъ надлежащимъ выполненіемъ его принялъ на себя акад. Н. П. Кондаковъ.

Благодаря всёмъ этимъ обстоятельствамъ получилось изданіе, высокополезное не только для цёлей практическихъ—для иконописнаго дёла,
но и чисто и научныхъ. Въ научной литературф, можно сказать, является
впервые такое полное обозрёніе образовъ Христа, какъ оно представлено здёсь; при томъ много здёсь издано впервые памятниковъ, особенно русскихъ XV—XVIII в. Мы нисколько не сомнёваемся, что изданіе за свои выдающіяся достоинства будетъ оцёнено и въ западноевропейской литературф. Къ чести Комитета нужно отнести также то, что
свое изданіе оно дёлаетъ весьма доступнымъ: цёна въ 25 руб. при томъ
обиліи таблицъ, украшающихъ Подлинникъ, изъ которыхъ нёкоторыя
(14) сдёланы въ краскахъ, а другія въ прекрасныхъ фототипіяхъ, геліогравюрахъ — совершенно не велика; и нельзя не пожелать, чтобы оно
напіло наибольшее распространеніе. Подлинникъ состоить изъ атласа
съ указанными таблицами и текста акад. Н. П. Кондакова въ 97 стр. съ
цинкографическими иллюстраціями (116 рис.) художественнаго исполненія.

Текстъ состоитъ изъ историческаго очерка и иконографическаго. Въ первомъ очеркъ предварительно даются свъдънія объ ученіяхъ отцевъ церкви о ликъ Христа— и другія имъщіяся въ русскихъ подлинникахъ: свидътельство церкви въ посланіи отъ 836 г. къ императору Өеофилу (829 — 842), сказаніе монаха Ешифанія (ІХ в.), письмо Лентула къ Тиверію или римскому сенату (извъстное по западнымъ рукописямъ ХІV в.) и др. 1). Далъе слъдуетъ обозръніе образовъ Христа — въ памятникахъ



<sup>1)</sup> Въ дальнъйшемъ текстъ въ соотвътствующемъ мъстъ, стр. 14 и сл., даются свъдънія о святомъ Убрусъ или нерукотворенномъ образъ, о платъ Вероники.

искусства — древне - христіанскаго и византійскаго. Наибол'є полный обзоръ данъ по изображеніямъ въ мозаикахъ, при чемъ сообщаются весьма приныя сведенія, наблюденія о времени этихъ мозанкъ, отмечалотся попутно, въ необходемыхъ случаяхъ, произведенныя въ нихъ реставраціи. Авторъ при описаніи образовъ Христа, конечно, пользуєтся и новъйшей литературой о ней, но въ цъляхъ популяризаціи текста онъ не обременяеть его ссылками на эту литературу; оть этого научное значеніе очерка, конечно, нисколько не уменьшается, такъ какъ всв памятники изследованы авторомъ испосредственно на месте и уже не впервые о нихъ была рвчь въ его же другихъ трудахъ. Кромв мозанчныхъ образовъ авторъ касается и другихъ, имъющихся въ миніатюрахъ, финифти, въ барельефахъ и др. Въ число памятниковъ съ изображеніями Христа вилочены въ обзоръ и намятники византійскаго искусства на русской почвъ и поздне-византійскіе, авонскіе и, наконецъ, очеркъ оканчивается краткимъ обозр'вніемъ памятниковъ итальянской живописи XIII въка-Дуччіо и ранняго ренессанса Мазаччіо, и указаніемъ на выработку живописью средней и съверной Европы натуралистического типа. Авторъ устанавливаетъ два теченія въ живописи сіверной и южной: «первая стремится самою низменностью реальнаго образца приблизить Спасителя къ земной действительности, а вторая-пытается возвеличить традиціонный образъ, доведя его до крайней степени отвлеченности». «Въ томъ же раздвоенномъ положенія, говорить онъ, остается живопись, по отношенію къ идеалу Спасителя, до настоящаго времени, или повторяя лишенный содержанія традиціонный шабловъ, или придумывая натуралистическія подобія для этого идеала, низводя ихъ нер'вдко ниже и ниже, отр деньски и кінэжадосы сможеньму клагидс ставти стисадоп вішы этимъ путемъ нельзя заменить отсутствующій высшій идеаль» (59).

Это заключение историческаго очерка даеть какъ бы исходную точку для оприки образовъ, для выбора среди даваемыхъ въ «Подлиненкр» таковыхъ, которые именно наиболее подходятъ къ высшему идсалу. Но очень жаль, что авторъ не предпослалъ и своему очерку и вообще ко всему «Подлиннику» выясненія задачь Подлинника, руководящихъ идей для твхъ, кто имъ будетъ пользоваться, т. е., конечно, прежде всего для мастеровъ иконописныхъ мастерскихъ, для руководителей школы иконописи. Очеркъ автора, какъ строго научный, конечно, даетъ прекрасное понятіе о художественныхъ иконахъ Христа въ лучшихъ, наиболе характерныхъ византійскихъ памятникахъ искусства, въ ихъ исторической последовательности. Но въ этомъ очеркв не выдвинута, повторяемъ, руководящая идея автора на значеніе «Подлинника», и со стороны пользующихся ниъ предполагается большая самостоятельная работа, критическое отношеніе къ тому матеріалу, что дается въ атлас'в «Подлинника». Не привлеченъ въ историческій очеркъ и матеріаль русской иконописи, и такимъ образомъ не показано, что въ немъ, въ силу тесной связи съ византійскимъ, наиболю желательно къ воспроизведенію, копировкю, что въ немъ оригинальнаго и что твиъ болве желательно для сохраненія и дальнвишаго развитія. Къ русскому матеріалу, какъ и вообще ко всему заключающемуся въ атласв, — предпосланъ объяснительный текстъ, напечатанный мелкимъ шрифтомъ, и въ немъ заключается много цвиныхъ наблюденій именно къ характеристикв русскихъ памятниковъ и ихъ отношенія къ византійскимъ, но эти наблюденія имвли бы, конечно, больше значенія въ самомъ очеркв, а въ объяснительномъ текств они могутъ быть не замвчены.

Иконографический очеркъ посвященъ уясненю отдъльныхъ иконографическихъ типовъ образа Христа и иконографическихъ композицій. Въ этомъ очеркъ сопоставляются и византійскіе и русскіе памятники, или върнъе характеристика образа въ однихъ съ характеристикой въ другихъ. Такъ подобнымъ образомъ прекрасно уясненъ образъ Христа Вседержителя, Спаса Еммануила, Денсуса, Единородный Сынъ — Слово Божіе, Спасо-Недреманное Око, Агнецъ Божій, Похвала Креста, Соборъ Арх. Михаила, Почи Богъ въ день седьмый, Великій Архіерей, Святая литургія, Да молчитъ всякая плоть, Софін Премудрости Божіей, Хвалите Господа съ небесъ, Символъ въры, Тронцы, Уготованный престолъ и нъкот. др.

Вей эти очерки составлены довольно кратко, но дають достаточное понятіе объ образованіи и состав'в изв'єстнаго образа, или сложной иконы, и какъ историческій очеркъ несомивно могуть принести большую пользу и служить комментаріемъ къ таблицамъ «Подлинника».

Въ этихъ таблицахъ - главная часть изданія, несомивнию потребовавшая наибольшаго вниманія и труда у почтеннаго академика, неустанно работающаго на пользу науки, русской научной археологической литературы. Необходимъ быль предварительный обзоръ всёхъ извёстныхъ и становящихся впервые извёстными многочисленныхъ памятинковъ, особенно русскихъ, изучение ихъ въ монастыряхъ, церквахъ, различныхъ общественныхъ и частныхъ древнехранилищахъ, и изученіе при этомъ детальное, съ целью выясненія, какіе изъ нихъ являются наиболее характерными, типичными, лучшими образцами древне-русскаго нскусства. Работа эта сделана авторомъ такъ, какъ только онъ могъ сдвлать при его обширномъ знакомствв съ памятниками искусства вообще и спеціально византійскими, при его навык' отличать характерныя особенности памятника, его художественное достоинство. Избранные имъ образцы — дъйствительно выдающіеся памятники древне-русскаго искусства и изданіемъ ихъ акад. Н. П. Кондаковъ оказаль громадную услугу не только дёлу русской иконописи, но и наукт русской археологін, сообщивъ драгоціньый, уже освіщенный и оціненный имъ, матеріаль для исторіи древне-русскаго искусства. Укажень въ хронологическомъ порядкъ предварительно на нъкоторые русскіе памятники, вошедщіе въ «Подлинникъ», а затімъ на византійскіе, особенно выдающісся.

 $extbf{ extit{H35}}$  памятников XV в. назовенъ: образъ Спасителя въ Троице-Сер-

гієвской Лаврѣ: сохранилось еще много черть ранняго греческаго письма въ Россін (табл. № 10); икона Св. Троицы въ той-же Лаврѣ работы Андрея Рублева: письмо и рисунокъ высокаго греческаго характера (№ 31); Нерукотворенный Убрусъ города Романова - Борисоглѣбска (№ 40) и др.

Памятники XVI втока: Спасъ Еммануниъ Московскаго Успенскаго собора (№ VII), «Предста царица» — тамъ-же (№ X и 19), «Соборъ Арх. Гаврінла» въ придѣлѣ Арх. Гаврінла Московскаго Благовѣщенскаго собора — жемчужина русской иконописи (№ Г); «Предста царица» въ Смоленскомъ соборѣ Московскаго Новодѣвичьяго монастыря (№ Δ); Господь Вседержитель въ Покровскомъ храмѣ при Рогожскомъ кладбищѣ въ Москвѣ — общее выраженіе торжественно покойное и глубоко созерцательное (№ 14); Завѣса Авонскаго Хиландаря — работа царскихъ мастеровъ, общее исполненіе и всѣ детали — верхъ совершенства (№ 30); Нерукотворенный Убрусъ Московскаго Успенскаго собора — высота и благородство строгаго, истинно духовнаго лика (№ 39).

Памятникц XVII въка: н'Есколько иконъ работы Прокопія Чирикова: Нерукотворенный убрусь въ Никольскомъ единовърческомъ монастыръодинъ изълучшихъ образовъ иконописнаго мастерства по красотв письма, строгости типовъ и силъ выраженія (№ IX и 23), Спаситель въ ризницъ Рогожскаго кладбища въ Москвъ — необыкновенный блескъ красокъ, сила выраженія въ лицахъ, достоинство рисунка, увівренность въ отдълкъ (№ 38); кисти Ушакова: Господь Вседержитель въ Смоленскомъ соборъ Московскаго Новодъвичьяго монастыря — пластическій рисуновъ и декоративное целое отличаются художественнымъ достоинствомъ; высокимъ достоинствомъ отличается и ликъ (№ III и 2); Нерукотворенный Убрусъ въ ризницъ Свято-Троицкой Лавръ — перлъ русской иконописи, лена лица по пріемамъ европейской живописи, но съ сохраненіемъ иконнаго стиля (№ 25); кисти Никимы Павловца — Спасъ «Великій Архіерей» въ Московскомъ Новодъвичьемъ монастыръ-замъчательное произведеніе русской иконописи въ эпоху ся высшаго подъема (№ XI и 20); произведенія другихъ мастеровъ: Спаситель-въ Ярославской церкви пророка Илін — величавость (№ IV); Распятіе — показатель жизненной силы въ русской иконописи XVII в. (№ XIII); Святитель Алексій въ собраніи Третьякова въ Москвъ-замъчательная ръдкость нашей старины, работа первокласснаго московскаго мастера, образовавшагося въ царстве мастерскихъ и ознакомившагося съ европейской живописью (№ XIV).

Указавъ лишь на нѣкоторые памятники, должны отмѣтить, что въ Подлинникѣ помѣщено и много другихъ выдающихся, замѣчательныхъ.

Изъ византійскихъ памятниковъ изданы выдающіеся—какъ ранняго времени, такъ и поздняго: мозаика Аполлинарія Новаго въ Равеннѣ (4), Софіи Константинопольской (№ 5), моз. Хора въ Константинополь (№ 6), собора Монреале XII в. (7), Торчелю XII в. (№ 8), иконы Охриды, XIII—XIV в. (9) и рядъ другихъ (№№ I, II, XII, а. 1, 3, 22, 26, 27). Словомъ,

какъ уже говорили — «Подлинникъ» представляетъ собою пѣлую сокровищинцу памятниковъ византійскаго и древне-русскаго искусства и несомнѣнно можетъ сослужить большую пользу и русской иконописи, и наукъ исторіи искусства. Нельзя не пожелать, чтобы Комитетъ и высокочтимый авторъ продолжали въ ближайшемъ времени свое высокополезное изданіе, составляющее эпоху въ области русской археологической литературы.

Е. Р.

В. Мамуковъ. Матеріалы къ изученію церковной старины Украйны. Харьковъ 1905 г. 63 стр. и 63 рис. ц. 1 р. 25 к.--Церковная старина Украйны очень мало знакома намъ и потому нельзя не привътствовать изданія матеріаловъ этой старины, собранныхъ В. Мамуковымъ и помъщенныхъ въ XVI томъ «Сборника» Харьковскаго Историко-Филологическаго Общества и вышедшихъ также отдельными оттисками. Здесь описываются драгоп вные памятники украинской церковной старины, хранящіеся въ Преображенскомъ собор'в г. Екатеринослава, въ ризницъ Екатеринославскаго архіерейскаго дома, въ Троицкомъ собор'в г. Новомосковска, въ бывшемъ Самарско-Николаевскомъ монастыръ (нынъ Самарскій загородный архіерейскій домъ), в Успенской церкви въ Вороновкі (предмівстье Новомосковска). Описанные памятники XVII—XVIII в.; многіе съ датами, именами вкладчиковъ; многіе — д'вйствительно выдающіеся памятники украинской (въ частности запорожской) старины. И сомевнно, какъ указывается и въ предпсловія къ описанію, - послужать матеріаломъ, пособіемъ для всесторонняго научнаго изученія и изследованія ихъ.

Е. К. Рѣдинъ. Матеріалы на изученію церковных древностей Украйны. Церкви порода Харькова. Харьковъ. 1905. 64 стр. и 48 рнс. Ц. 1 р. 50 к.

## Рецензіи:

Julius Kurth, Die Mosaiken der christlichen Aera. I. Die Wandmosaiken von Ravenna. Lpzg. 1902.—Реценз. A. Muñoz въ l'Arte, VII (1904), 413—414. Н. Кондаковъ, Памятники христіанскаго искусства на Аеонъ. С.-Петер-

бургъ. 1902. — Рец. A. Muñoz, въ Arte, VII (1904), 414—415.

E. Bertaux, L'art dans l'Italie méridionale. T. I. De la fin de l'empire romain à la conquête de Charles d'Anjou. Paris. 1904. — Peu.: Fabriczy BE Repertor. für Kunstwiss. XXVIII, 165—274; G. Millet, Byz. Zeitschr. XIV, 620—625; E. Steinman, Deutsche Rundschau 31 (1904), 470—473; Brutails, Bullet. monum. 68 (1904) 288—299; G. Daumet, Bibliothèque de l'école des Chartes 65 (1904), 413—416.

Antonio Muñoz, Ioconografia della Madonna. Firenze 1904.—Реп. О. Marucchi, въ N. Bullet. di archeol. crist., X, 293—294.

Jos. Strzygowski, Byzantinische Denkmäler. Bd. III. Wien 1903. — Реп. A. Muñoz въ N. Bullet. di arch. crist. X, 294—300.

- J. Strzygowski, Mschata. Jahrbuch der Kgl. Preuss. Kunstsammlungen, Bd. XXV, 225—373.—Ред. R. Ameseder въ Byzantin. Zeitschr. XIV, 626—630.
- C. Clédat. Le Monastère et la Nécropole de Baouît. Caire. 1904. Рецензія: «Историческій В'єстникъ», 1905, № 3, 1091.

Jos. Strzygowski. Der Dom zu Aachen und seine Entstellung, Ein Protest. (Leipzig, Hinrichs, 1904. VII—100 S., 44 Abb. u. 2 Taff., Preis: 1 Mk.)—Рецензія Р. L., "Revue Critique", 1904, nº 52, p. 527.

Jean Paul Richter und Cameron Taylor, The Golden Age of Classic Christian. (Duckworth & Co). — Редензія: The Athenaeum, 1905, № 4033, р. 183.

Walter Stengel. Formal-ikonographische Detail-Untersuchungen. I. Das Taubensymbol des hl. Geistes (Bewegungsdarstellung. Stilisierung. Bildtemperament). Mit 100 Abb. Strassburg, 1904. Heitz. (32 S. Lex. 8). M. 2,50. Zur Kunstgeschichte des Auslandes. Heft. XVIII. — Рецензія въ «Literarisches Zentralblatt», 1904, № 51, S. 1749.

Johannes Reil. Die frühchristlichen Darstellungen der Kreuzigung Christi. Leipzig, Dietrich, 1904. VIII — 127 S. 8°. Mit 6 Taf. M. 4. — Рецензія J. Sauer, «Deutsche Literaturzeitung», 1905, № 4, S. 246; v. D., Literarisches Zentralblatt, 1905, № 6, 219.

J. Franz-Pascha. Kairo. (Berühmte Kunststätten. Nr. 21). Leipzig, E. A. Seemann, 1903. 156 S. gr. 8° mit zahlreichen Abbildungen, M. 4.

Max. Herz-Bey (директоръ Musée arabe въ Каиръ). Comité de Conservation des monuments de l'art arabe. Exercice 1902 (fasc. XIX). Caire, 1902. 193 р. 8°. — Рецензія Josef Strzygowski, «Deutsche Literaturzeitung», 1904, № 49, S. 3057.

Friedrich Sarre. Die spanisch-maurischen Lusterfayencen des Mittelalters und ihre Herstellung in Malaga. Ein orientalisches Metallbecken des XIII Jahrhunderts im Kgl. Museum für Völkerkunde. Rembrandts Zeichnungen nach indisch-islamischen Miniaturen. (Jahrbuch der Kgl. preuss. Kunstsammlungen 1903, S. 103—136; 1904, S. 49—71 u. 143—158 Fol.). Berlin, G. Grote. 1904. — Рецензін Josef Strzygowski, «Deutsche Literaturzeitung», 1905, № 2, S. 111.

Московская Церковная Старина. Труды Коммиссіи по осмотру и изученію памятниковъ церковной старины г. Москвы въ Московской епархіи, изданные подъ редакціей предсёдателя Коммиссіи А. И. Успенскаго. Т. І, Т. III. Москва 1904 г. и 1905 г. — Рецензія Е. Е., «Этнографическое Обозрѣніе», 1904, № 3, СС. 93. Х.

Н. Покровскій. Справочная книжка для дюбителей церковной архитектуры. Съ 55 рис. СПб. 1904. Стр. 107 (Отд. оттискъ изъ V т. «Православной Богословской Энциклопедіи». — Рецензія Н. Попова, «Странникъ», 1905, 1, стр. 167.

Графиня Уварова. Кавказъ. Рача, Горійскій увадъ, горы Осетіи, Пшавія, Хевсуретія в Сванетія. Путевыя замѣтки, съ 18 таблицами. Часть III, М. 1904.—Рецензія Вс. М., «Этнографическое Обозрѣніе» 1904, № 3, СС. 81—93.

- М. Я. Энгель. Русская Помпея (Херсонесъ Таврическій). Очеркъ археологическихъ изследованій (Зам'єтки и впечатл'єнія). Севастополь. 1904. Рецензія В. Г., «Историческій В'єстникъ», 1904, 12, СС. 1153—4.
- Н. П. Кондаковъ. Лицевой иконописный подлинникъ. Томъ І. Иконотрафія Госиода Бога и Спаса Нашего Іисуса Христа. Изданіе Высочайше учрежденнаго Комитета попечительства о русской иконописи. СПб. 1905. Ц. 25 р. Рецензія С. А. Жебелева въ Журн. Мин. Народ. Просв. 1905, VI, 188—197.

В. РВаниъ.

## СЛАВЯНСКІЯ ЗЕМЛИ.

Fr. Pastrnek. Die griechischen Artikelkonstructionen in der altkirchenslavischen Psalter-und Evangelienübersetzung (Archiv für slav. Phil. XXV. 1903, S. 366-391).--Еще въ 1888 г. М. Вальявецъ въ своей статъй о древнецерковнославянскомъ переводъ Псалтири (Rad 98, 99, 100) высказаль мысль, что на него вліяла Вульгата. Эту мысль хорвато-словенскій ученый иллюстрировалъ многочисленными примірами греческихъ инфинитивовъ цели, переведенныхъ одинаково и въ латинскомъ и славянскомъ текстахъ, какъ предложенія цізи съ союзами ut, resp. да. Проф. Пастрнекъ вновь пересмотръль этотъ вопросъ и, на основании тщательнаго сличенія текста Синайской Псалтири (изд. Гейтлера) съ греческимъ, пришель къ выводу, что вліяніе латинскаго перевода можеть быть допущено только съ величайшей осторожностью. Наименте смелой, по его митению, была бы лишь та гипотеза, что въ первоначальномъ, сдёланномъ исключительно съ греческаго подлинника переводъ нъкоторые синтаксическіе обороты были приспособлены къ употреблявшемуся въ Моравіи и Паннонін латинскому тексту. Но это должно было случиться, во всякомъ случать, во время славянскихъ апостоловъ, такъ какъ въ последующее время на пути датинскому вліянію стояль строгій и неумодимый консерватизмъ писновъ.

Vladimir Bobrov. Fragmente Basilius' des Grossen (des Propheten Ioü) in der Handschrift Sbornik Svjatoslav'a vom Jahre 1076. (Arch. für slav. Phil. B. XXVI, 1904, S. 478—480).— Авторъ указываетъ источникъ одной статън Сборника Святослава 1076 г., которая приписана въ немъ пророку Іонлю, а на самомъ дълъ взята изъ сочиненія Василія В. Ката редиочтом (ср. Migne Patr. XXXI (Series graeca) liber 3, на стр. 448, 449, 452, 453, 457).

V. Jagić. Ein Nachtrag zum ersten Cetinjer Kirchendruck vom J. 1494. (Arch. für slav. Ph. B. XXV, 1903, S. 628—637). — Въ этой статьй ак. Ягичъ исправляетъ «большую ошибку», сдиланную имъ, вслёдъ за Шафарикомъ, въ своей извёстной работи о Цетинскомъ Октонки 1494 г. (въ 43 т. Зап. Винской Академіи Наукъ), гдй онъ высказаль предполо-

женіе, что въ 1494 г. была напечатана только первая часть книги, содержащая первые четыре гласа. Это предположеніе фактически опровергается недавно найденными въ Бѣлградской Народной библ. ак. Стояновичемъ восемью листами второй части Октоиха. Ак. Ягичъ предлагаетъ въ настоящей статьѣ краткій анализъ ихъ содержанія (І) и перевода (ІІ). Интересно, что изданіе Октоиха 1537 г. Божидара Вуковича представляетъ простую перепечатку Цетинскаго.

K. Jireček. Eine slavische Alexandergeschichte in Zara. (Arch. für slav. Philolog. B. XXV, 1903, S. 156—157).—Въ этой маленькой замъткъ проф. Иречекъ сообщаетъ копію инвентаря изъ архива Земскаго Суда (Landesgericht) въ Задръ, въ которомъ, между прочимъ, упоминается liber Alexandri parvus in littera sclava. По его митню, эта Александрінда тождественна съ южнославянскимъ прозаическимъ сказаніемъ объ Александръ В., изданномъ Ягичемъ въ 1871 г. въ 111 т. «Starin»ъ.

V. Jagić. Analecta romana (Arch. f. slav. Phil. XXV, 1903, S. 1-47).— Авторъ сообщаеть результаты своихъ занятій въ Ватиканской библіотекв въ Римв. После общихъ замечаній о slavica этой библіотеки (I), Ягичъ даетъ краткое описаніе одного глаголическаго миссала нач. XIV в., содержащаго, между прочимъ, интересную дарственную запись князя Ивана Франкопана 1470 г., и глаголическаго же часослова 1379 г. (II). Въ последнемъ автору посчастливилось найти новый списокъ Сказанія объ убіеніи князя Вячеслава Чешскаго, который вивств съ уже опубликованнымъ имъ и разобраннымъ Люблянскимъ спискомъ того же Сказанія (ст. Ягича въ Р. Ф. В. 1902, 92-108), по его мивнію, окончательно рішаеть въ положительномъ смыслъ вопросъ о существование славянской летургие въ Чехін и о первенств'в глаголической азбуки передъ кирилювской. Ягичъ дословно воспроизводить тексть легенды и часть службы патрону чешской земли, не забывая привести и варіанты изъ Люблянскаго списка. Составъ последняго, все-таки, старше римскаго (III). Далее авторъ переходить къ рукописи Радосава (боснійскаго письма XV в.), содержащей Апокалипсись. Тексть его вполив совпадаеть съ текстомъ рукописи Хвала. Это произведение боснійской письменности обращаєть на себя вниманіе также своеобразными начертаніями н'вкоторыхъ глаголическихъ строкъ. Свою статью Ягичъ заключаетъ изданіемъ отрывка Первоевангелія Іакова, найденнаго имъ въ одномъ Люблянскомъ часословъ XV в. на возвратномъ пути изъ Рима въ Въну. Къ изданію присоединенъ и краткій анализъ содержанія вновь открытаго текста.

A. Leskien. Zur glagolitischen Schrift. A. f. sl. Ph. XXVII, 1905, 161—168.—
По мивнію автора, глагодица была изобрвтена Кирилломъ изъ греческаго минускульнаго письма. Съ такой точки зрвнія авторъ и разсматриваеть глагодическіе знаки, но, конечно, заходить далеко, когда даже ш и (—ч) приписываеть греческое происхожденіе. Изъ другихъ выводовъ Лескина отметимъ только его взглядъ на сложныя глагодическія начер-

- танія: эє (x), эє (A), чв (A), чв (A), чв (A). Основными элементами въ первыхъ буквахъ онъ считаетъ ихъ первыя части. Такъ, ж обозначаеть о съ носовымъ резонансомъ, A-e съ тёмъ же пазвукомъ, въ A = A, наклонное къ A = A. Сообразно съ этимъ, и въ лёвыхъ прив'ескахъ глаголическихъ A = A онъ открываетъ A = A онъ обозначали гласные A = A онъ обозначали гласные A = A он A = A обозначали гласные A = A он A = A обозначали гласные A = A он A = A обозначали гласные A = A он A = A обозначали гласные A = A он A = A обозначали гласные A = A он A = A обозначали гласные A = A он A = A обозначали гласные A = A он A = A обозначали гласные A = A он A = A он A = A обозначали гласные A = A он A = A он
- К. О. Радченко. Этоды по боюмильству. Къ вопросу объ отношени апокрифовъ къ боюмильству. Кіевскій Изборникъ. Кіевъ 1904, стр. 29—38.— Авторъ старается отвергнуть взглядъ, будто богомилы сочиняли апокрифы; въ лучшемъ случав они только пользовались ими для пропаганды своихъ воззрвній. Мысль эта поясняется детальнымъ разборомъ апокрифовъ: 1) Компиляція папы Іеремін; 2) Слово о Адамѣ; 3) Превіе Христа съ дьяволомъ.
- А. И. Соболевскій. Римскій патерикъ во древнемъ церковнославянском перевода. Кіевскій Изборникъ. Кіевъ 1904, стр. 1—28. Высказывается митніе, что при Менодіи былъ переведенъ Римскій патерикъ «съ греческаго перевода латинскаго подлинника». Къ стать приложены общирныя извлеченія изъ словарнаго матеріала Римскаго патерика по рукописи И. Н. Б. Пог. № 909.
- А. Л. Погодинъ. Замютки по славянскиму древностямо. І. Понятіе скивовъ у Геродота. ІІ. Оянсу. О финскихъ названіяхъ Россіи. ІІІ. Къ вопросу о заимствованіяхъ со стороны германцевъ у славянъ (Р. Ф. В. LIII 1905, 30—53).—Въ первой замѣткѣ авторъ полемизируетъ съ миѣніемъ проф. Нидерле, будто скивы обозначаютъ у Геродота понятіе собирательное, а не этнографическое; во второй предлагается переводъ сочиненія финскаго ученаго Оянсу о финскихъ названіяхъ Россіи, близкихъ по происхожденію къ слову «венды»; въ третьей авторъ по Шрадеру указываеть на нѣкоторыя лексическія заимствованія славянъ со стороны нѣмцевъ.
- Б. А. Бандуровъ. Евангеміе—апракост XIV в. И. Публичной библіотеки (F п. І. в) какъ памятникъ др.-русск. языка (Р. Ф. В. LIII 1905, 279—297).—Авторъ знакомитъ съ палеографическими и лингвистическими особенностями этой рукописи, написанной, повидимому, въ области псковскаго нар.
- М. Н. Сперанскій. Два текста. Кіевскій Изборникъ. Кіевъ 1904, стр. 39—63.—Рѣчь идеть о гадательныхъ припискахъ въ псалтыри XVII в. и о Словъ объ Іосифъ Благообразномъ, найденныхъ авторомъ въ мон. Житомисличъ въ Герцеговинъ. Оба текста издаются здъсь.
- В. Петръ. Объ этимологическомъ значеніи слова «Стрибогь» въ связи съ индійскимъ Сарамеемъ и греч. Гермесомъ. Кіевскій Изборникъ 1904, стр. 106—118. Авторъ объясняетъ всё три слова изъ одного корня \*ser—«стремиться».
- Н. К. Бонадоровъ. Легенда о хожденіи Боюродицы по мукамъ. Кіевскій Изборникъ 1904, стр. 39—94.—Авторъ излагаетъ литературную исторію

апокрифа, который у нашихъ предковъ замёнялъ до нёкоторой степени «Божественную комедію» Данте. Особая глава посвящена судьбё «Хожденія» на византійской почві. По мнінію автора, легенда возникла въ эпоху Несторія, когда сказанія о Богородиці особенно оживились. Въ Х в. легенда была переработана въ дидактическихъ цізляхъ; въ такомъ видів является она, напр., въ твореніяхъ аввы Дорофея. До нашихъ дней легенда дошла только въ греч. спискахъ XIII в.

- Ю. Л. Нулановскій. Къ вопросу о вемахъ Византійской Имперіи. Кієвскій Изборникъ 1904, стр. 95—118.— Авторъ полагаетъ, что «вемный строй, какъ организація военныхъ силь византійскаго государства, не быль созданіемъ политической мудрости того или иного императора, не имбеть опреділенной хронологической даты для своего начала, а былъ въ самомъ своемъ существі наслідіемъ давняго прошлаго, когда вмісто регулярной армін, основанной на системі набора изъ всего населенія государства, въ имперіи оказалось сословіе воемныхъ людей и притомъ какъ на границахъ въ виді milites limitanei или саstellani, владівшихъ землей и обрабатывавшихъ ее, съ обязательствомъ наслідственной военной службы на місті, такъ и внутри государства въ виді военнаго сословія, какимъ являлись проникавшіе и принимаемые въ преділы имперіи варвары». Заслуга организаціи унаслідованнаго отъ прошлаго военнаго сословія принадлежить импер. Ираклію.
- Ф. Милобар. Бан Кулин и ньегово доба. Гласник земальск. Муз. XV, 1903, 351-372, 483-528. — Одна изъ важивищихъ и наиболве исчерпывающихъ работъ о боснійскомъ банв. Авторъ прежде всего старается внести существенную поправку въ хронологію его царствованія. Именно онъ полагаетъ, что Кулинъ началъ парствовать не около 1180 г., какъ это обыкновенно думають на основаніи одной папской грамоты, гдё его ния появляется впервые, а, по крайней м'врв, на 25 леть раньше. Кулинъ, по его мивнію, есть одно и тоже лицо съ загадочнымъ «архижупаномъ Банжиномъ», который, по свидетельству Никиты Ховіата и Іоанна Киннама, быль взять въ плень императоромъ Мануиломъ въ битве на р. Таре въ 1155 г. «Великій жупань» вполив совпадаеть сътитуломъ «великій банъ», который даеть ему папскій легать Теобальдь въ 1180 г. По всей в роятности, Банхинъ (онъ же Кулинъ) былъ оставленъ Мануиломъ у власти, хотя онъ и долженъ быль признать себя вассаломъ Византіи. Благодаря этому, Боснія вошла въ водоворотъ міровой или европейской политики, сблизилась въ культурномъ отношения съ греками и вступила въ болве тесныя связи съ другими частями Византійской монархіи, особенно съ Болгаріей. Последнее обстоятельство не мало содействовало распространенію богомильства въ Босніи, которая въ XII въкъ представляла вполнъ подготовленную для него почву: въ это время, преследованія въ Далмацін славянскаго богослуженія датинскимъ клиромъ стали угрожать и Воснін. Въ противоположность Рачкому и его многочисленнымъ последователямъ, г. Милобаръ не думаетъ, чтобы Кулинъ былъ основатель и со-

знательный пропагаторъ богомильства въ Босніи; по его мивнію, онъ не быль даже его защимникъ, а только изъ политическихъ соображеній не хотвль изгонять изъ своей страны богомиловъ, хорошо понимая, что въ такомъ случав онъ лишился бы поддержки національной партіи. Поэтому, когда Вуканъ оклеветаль его передъ папой какъ богомила и когда force majeure, въ лицв венгерскаго короля и папы, угрожавшихъ искоренить ересь въ его государств огнемъ и мечемъ, подвергла опасности самое существованіе последняго, то Кулинъ решился на очень мудрый компромиссь: онъ подчинилъ богомильскую церковь главенству католической церкви, но подъ условіемъ ея полной автономіи в сохраненія славнскаго языка въ богослуженіи. Этимъ и объясняется, почему богомильство, несмотря на нелегальность своего положенія въ Босніи въ комце царствованія Кулина, получаетъ такое могущественное вліяніе на дёла Боснія въ XIII в.

St. Novaković. Le prix normal du blé à Constantinople pendant le moyen âge et le Code de Stéphan Dušan empereur des Serbes. Arch. für slav. Ph. XXVII (1904), 173—174. — Эта цёна равнялась одной перперв или одному modius'у. Такъ заставляеть думать раковачкій списокъ Душанова Законника, который въ этомъ отношеніи вполив подтверждають и другіе источники.

St. Novaković. Соки еt сокальнико de la Serbie du moyen âge. Ib. XXVII (1904), 175—181. — Авторъ объясияеть древне-сербскій юридич. терминъ изъ греч. сахідду. Ни съ этинъ словомъ, ни съ лат. socamannus не находится въ связи серб. сокальнико, — такъ назывался въ Сербів человісь, приставленный къ кухит или очагу. Этимологія его остается неясной.

L. K. Goetz. Die Echtheit der Mönschsreden des Kyrill von Turov. Ib. XXVII (1904), 181—195. — Авторъ доказываетъ подлинность монашескихъ поученій Кврилла Туровскаго: 1) «Сказаніе о чернориячьствиь чину отъ Ветхаго Завѣта и Новаго», 2) «Повѣсти къ Василію игумену» и 3) «Посланіе нѣкоего старца къ богоблаженному Василію архимандриту».

Р. Kretschmer. Die slavische Vertretung von indog. Ib. XXVII (1904), S. 228—240. — Вопреки установившемуся мижнію, что индо-европ. « давало въ прасл. о, авторъ утверждаетъ, что оно еще въ началѣ исторической жизни славянскихъ народовъ сохранялось какъ а. Это доказываетъ, по его мижнію, то обстоятельство, что византійцы, произносившіе свое о очень широко и близко къ а, все-таки передавали славянское о черезъ а.

A. Sobolewskij. Einige Hypothesen über die Sprache der Skythen und Sarmaten. Ib. XXVII (1905), S. 240—244. — Сравнивая скиескія и сарматскія географическія названія, какъ они переданы намъ греками и римлянами, съ соотв'єтствующими имъ славянскими, авторъ приходитъ къ выводу, что скиескій и сарматскій языки им'вли глухой звукъ å, который славяне передавали черезъ ъ.

E. von Dobschütz. Ein Schreiben des Patriarchen Gennadios Scholarios an den Fürsten Georg von Serbien. Ib. XVII (1905), S. 246—257. — Печатается письмо вселенскаго натріарха Геннадія II Схоларія (1453—1459) къ сербскому деспоту Юрію I Бранковичу (1427—1456) по пергаменной рукописи Дрезденской Королевской Библіотеки (л. 187). Письмо содержить отвіты патріарха на вопросы сербскаго деспота о нівкоторыхь тонкостяхъ богословской науки и церковной практики.

М. Rešetar. Eine altbosnische slavisch-griechische Inschrift. Ib. В. XVII (1905), S. 258—264. — Авторъ возстановляетъ чтеніе грекославянской надписи на свинцовой табличкъ или дощечкъ, осколки которой были найдены въ дек. 1904 г. въ Ходбинъ, герцеговинскомъ селъ, блязъ Мостара. Въ палеографическомъ отношеніи надпись вполнъ выдерживаетъ боснійскій стиль, а по содержанію представляетъ, въроятно, формулу заговора. Возрастъ ея не превышаетъ XV в.

L. Thallocsy и V. Jagić. Slavische Fragmente aus der Bibliothek S. Giacomo della Maria in Monteprandone. Ib. B. XXVII (1905), S. 79—91. — Ак. Ягичъ предлагаетъ анализъ палеографическихъ особенностей и содержанія нѣсколькихъ пергам. листковъ какой-то славянской рукописи, приклеенныхъ къ крышкѣ переплета одного латинскаго кодекса въ библіотекѣ Monteprandone (въ зап.-адріатическомъ прибережьи). Отрывки сохранились въ очень жалкомъ видѣ. По языку они представляютъ, вѣроятно, остатки двухъ рукописей боснійскаго происхожденія (XV в.). Опредълить точно ихъ содержаніе Ягичъ затрудняется. Въ началѣ статьи г. Таллоци сообщаетъ нѣсколько свѣдѣній по исторіи библіотеки Мonteprandone.

А. Schachmatov. Der Ausdruck Въсждъ in altkirchenslavischen Denkmälern. Ib. В. XXVII (1905), S. 140—141. — Авторъ старается объяснить загадочное слово въсждъ, встрвчающееся въ «паннонскомъ» житіи Меводія и въ Кіевскихъ и Вънскихъ отрывкахъ въ значеніи «причастіе», «соттипіо». Онъ видить въ немъ буквальный переводъ греч. "Еүхріліс. Вънебольшомъ примъч. къ стать Ягичъ выражаетъ сомнтніе въ втрности этимологіи: греч. слово по значенію не вполнт соотвтттвуетъ славянскому, да и не втроятно, чтобы Кіевскіе и Втнскіе отрывки и посланіе Адріана къ Меводію (гдт именно попадается наше слово) были переведены съ греческаго. Поэтому Ягичъ настаиваеть на своемъ прежнемъ объясненіи слова изъ нар. въсждоу.

Г. Ильнискій.

## ГРЕЦІЯ И ТУРЦІЯ.

Крумбахеръ - Хадмиданисъ. Το πρόβλημα της νεωτέρας ελληνικής ύπο К. Krumbacher και ἀπάντησις είς αὐτον ὑπο Γεωργίου Ν. Χατζιδάκη [Βιβλιοθήκη Μαρασλή, ἀριθμ. 266—270]. Авины 1905. 8°, стр. 860. — Извѣстна работа проф. К. Krumbacher'a «Das Problem der neugriechischen Schriftsprache». Мünchen 1903. Здѣсь осуждается литературный языкъ грековъ, посредствомъ котораго столько уже въковъ распространяется культура и просвъщеніе на православномъ Востокъ, и взамънъ его предлагается введеніе бъдной, непригодной для научнаго обихода, не установившейся народногреческой рівчи. Это вившательство Крумбахера въ столь животрепещущій и важный для грековъ вопросъ, въ вопросъ, такъ сказать, семейный, среди грековъ встрвчено было съ удивленіемъ, которое въ образованномъ обществъ замънилось негодованіемъ противъ иностранца, вмъшавшагося въ дъло на оскорбление родного языка. Поэтому и въ Греціи и въ Турціи противъ Крумбахера былъ написанъ рядъ работъ, безъ сомивнія ему непріятныхъ, но не всегда справедливыхъ. Въ виду всёмъ изв'єстныхъ симпатій своихъ къ грекамъ, Крумбахеръ не сдівлаль ничего иного, какъ только разсмотрълъ въковой «языковой вопросъ» съ исторической точки зрѣнія, и вызсказаль свое личное миѣніе, которое, какъ онъ думаль, могло бы способствовать решенію вопроса. Въ этомъ-слабость его разсужденія въ указанной работь, такъ какъ его мивніе, - что следуеть пренебрегать литературнымъ языкомъ, состоящимъ изъ древнихъ и новыхъ формъ, и вивсто него ввести въ употребление разговорную рвчь, весьма непрактично. Чтобы провести его въ жизнь, необходимо уничтожить языкъ, имеющій исторію и права существованія въ литературів греческаго народа, необходимо, кром'в того, перевести законы греческаго государства и церкви на народный говоръ, не вошедшій въ общее употребленіе и не понятный для всёхъ грековъ, въ особенности для жителей большихъ областей, гдв разговорная рвчь имветъ цвлый рядъ діалектическихъ особенностей. Но чтобы добиться этого, следовало бы остановить существующую нынв культуру греческаго народа, вернуть средневъковую некультурность, сдълать попытку изъ одного, навболее распространеннаго, говора создать желанный Крумбахеромъ литературный языкъ, — такъ назв. роцийн удобои. — Следуетъ, впрочемъ, признаться, что Крумбахеръ, перешагнувъ предълы историка современнаго литературнаго языка, ошибся, думая посовътовать грекамъ, какимъ образовъ имъ следуетъ писать на языке, который ему самому, какъ не греку, извъстенъ лишь научно, а не практически. И дъйствительно, его образды народно-греческой ръчи доказывають, что греческій народь ему кажется еще необразованнымъ, могущимъ выносить идіомы поваровъ, прислугъ, чернорабочихъ и проч. Крумбахеръ ссылается на нъсколькихъ греческихъ писателей, пытавшихся ввести въ письменность народную рёчь, но этимъ онъ доказалъ, что не знаетъ ихъ участи: вѣдь прозаическіе труды этихъ писателей презираются во всёхъ почти классахъ греческаго общества.

Въ настоящей объемистой книгѣ, входящей въ составъ обширной серіи греческихъ трудовъ, издаваемыхъ, при содъйствіи извъстныхъ ученыхъ, щедрымъ иждивеніемъ извъстнаго благодътеля Греціи Грегорія Маразли, мы имъемъ ясное доказательство непрактичности мнѣнія Крумбахера; при томъ доказательство не отъ руки любого писателя,

а отъ руки Георгія Хаджидакиса. Въ началі этой книги дается точный переводъ сочиненія Крумбахера (стр. 3—300), разумівется, на общегреческомъ литературномъ языкі. Затімъ, на 550 страницахъ подробно анализируется трудъ Крумбахера, причемъ Хаджидакисъ, путемъ обстоятельной критики этого труда, доказываетъ, что: 1) Крумбахеръ въ своемъ труді не основывается на языковыхъ принципахъ, 2) онъ не вполні сродненъ съ изслідованнымъ имъ языкомъ, 3) онъ разсмотріль языковой вопросъ въ Греціи пристрасто.—Наконецъ, проф. Хаджидакисъ подробно разсуждаетъ о характері литературнаго языка и приходитъ къ выводу, что, въ виду правильности этого языка, будущее несомніно за нимъ. Работа Хаджидакиса заканчивается главой о характері языкового вопроса въ Греціи».

С. Васисъ (Σ. Βάσης), Το γλωσσικον ήμων ζήτημα ύπο της επιστήμης κρινόμενον, η περί της γλώσσης του γραπτου ήμων λόγου. Άντιλογία Χατζιδάκι πρὸς Krumbacher. Отдъльный оттискъ изъ журнала Кратос. Авины 1905, 8° стр. 38. — Оцънка указанной выше работы Хаджидакиса.

Нлеанеъ Николаидисъ (Kleanthes Nikolaides), Ein Wort zur Vertheidigung der neugriechischen Schriftsprache. München 1903, 8° стр. 18.—Рядъ замътокъ по поводу новъйшихъ работъ о задачахъ греческаго литературнаго языка Krumbacher'a (Beilage zur Allgemeinen Zeitung) и К. Dieterich'a (Geschichte der byzant. u. neugr. Litteratur). Авторъ написалъ статью для нъмецкаго общества, чтобы выяснить ему характеръ греческаго литературнаго языка, разумъется, безъ научныхъ претензій.

Д. И. Инономидисъ (Δ. Η. Οίχονομίδης), Περὶ τοῦ γλωσσιχοῦ ζητήματος παρ' ήμαν. Анины 1903. 8° стр. 102.—И эта книга направлена противъ Крумбахера. Авторъ сначала сообщаеть кое-что о «языковомъ вопросъ» въ Греціи, подчеркивая, что вопросъ этотъ возникъ значительно раньше Коранса, затъмъ при помощи примъровъ доказываетъ, что разговорная ръчь, въ виду своего разнообразія и неразвитости, не можетъ стать интературной ръчью и требуетъ сохраненія развившагося въ теченіе ряда стольтій греческаго литературнаго языка.

Андрей Н. Сніась (Άνδρέας Ν. Σχιᾶς), Ή ψευδογλωσσία εν παραδείγματι. Отдівльный оттискъ изъ журнала Άγών. Анины 1905. 8° стр. 62.— Здівсь разсматривается неизвівстный мий трудъ Спира Анастасіадиса (Σπύρος Άναστασιάδης), направленный противъ прежней, также неизвістной мий, статьи проф. Скіаса относительно «языкового вопроса» въ Греціи. Проф. Скіасъ также высказывается за литературный языкъ; все же новымъ въ его труді слідуетъ признать то, что онъ въ ціломъ ряді приміровъ доказываетъ несостоятельность мийнія того меньшинства среди образованныхъ грековъ, которое пытается сділать разговорную річь литературною. Діло въ томъ, что это меньшинство, не будучи втосостояніи воспользоваться исключительно народной річью, за недостаткомъ словъ и техническихъ выраженій, часто прибіваетъ къ посредству литературнаго языка, искажая литературныя слова и выраженія и прилитературнаго языка, искажая литературныя слова и выраженія и при-

فعينا الم

давая имъ народныя формы. Но такимъ образомъ, какъ справедливо замѣчаетъ проф. Скіасъ, создается не живой языкъ, не народный, какъ этимъ людямъ кажется, а языкъ условный, непонятный для народа.

Харал. Андреадись (Χαράλ. Άνδρεάδης), 'Η γλῶσσά μας. 'Υπόμνημα εἰς τὰς θρησκευτικὰς καὶ πολιτικὰς τοῦ Ἑλληνικοῦ ἔθνους ἀρχάς. Анны 1903. 8° стр. 358.—Авторь настоящаго труда, желая способствовать развитію греческаго народа, настаиваеть на замѣнѣ литературнаго языка народнымъ и требуеть отъ греческихъ политическихъ и церковныхъ властей введенія разговорной рѣчи вмѣсто литературной, такъ какъ, по его мыѣнію, употребленіе литературнаго языка гибельно для развитія народа. Какое оѣдствіе, что народъ не замѣчаетъ причинъ этого искаженія! — Я бы повѣрилъ г. Андреадису, если бы замѣтилъ, что 300-страничная работа его написана на разговорномъ языкѣ, за который онъ такъ заступается, но слишкомъ общирный его трудъ весь написанъ на изящномъ литературномъ языкѣ.

Διαγωνισμός γιὰ τὴ γλῶσσα 1901. 1902. Άθῆνα 1902 — 1903. 8° стр. 222-1-34. — Два выпуска, въ которыхъ проф. Психари (Ψυχάης), главарь сторонниковъ народнаго языка, опвинваеть работы, написанныя, по его внушенію, на разговорномъ язык' разными его сторонниками. Здёсь имёется рядъ разсказовъ гг. Христовасилиса (Χριστοβασίλης), А. Георгіадиса (Α. Γεωργιάδης), П. Вризакиса (П. Βρυζάκης) и Иліи Ставроса ( Ήλίας Στάβρος). Всё эти разсказы достойны похвалы и въ общемъ опёнку ихъ со стороны Психари можно признать правильной. Мив кажется цвиность свою эти разсказы сохранять въ особенности для изследователей народнаго языка, такъ какъ содержатъ много интересныхъ матеріаловъ изъ области лексики и фразеологіи народной річи. Но врядъ ли эти работы послужать образцами общегреческой народной кому, ибо г. Христовасилисъ пишетъ на говоръ Эпира, удобномъ только для уроженцевъ этой містности. Гг. Георгіадись, Вризакись, Ставрось пользуются боліве общей народной ръчью, но фонетическія и морфологическія особенности ими не выдерживаются, такъ какъ они основываются на родныхъ своихъ діалектахъ, и именно это обстоятельство указываеть на невозможность замены литературнаго языка народной речью. Наконецъ, не следуетъ забывать, что здёсь мы имёемъ предъ собой исключительно образцы беллетристики, гдв бъдность разговорной рвчи чувствуется не такъ сильно, но и здъсь уже авторы не разъ употребляють выраженія и обороты ненародныя.

К. Паламасъ (Κωστῆς Παλαμᾶς), Γράμματα. А΄. Άθῆνα 1904. 8° стр. κγ' + 209. — Сторонникъ народнаго языка, авторъ настоящаго труда здѣсь на своеобразномъ языкѣ даетъ намъ рядъ критическихъ очерковъ о новогреческой поэзіи, о театрѣ, романѣ, языкѣ и проч. Въ общемъ идеи автора очень интересны, но языкъ его настолько непривыченъ и утомителенъ, что посторонній человѣкъ врядъ ли будетъ въ состояніи прочесть его книгу до конца.

'Η. Ίλιάδα μεταφρασμένη ἀπὸ τὸν Ἀλέξ. Πάλλη. Παρίσι 1904. 8°, стр. 416. — Стихотворный переводъ Иліады на народный новогреческій языкъ своими словарными матеріалами интересенъ для изслівдователей народной річи.

Психарисъ (Ψυχάρης), Ζωή κι ἀγάπη στή μοναξιά. Ίστορικὰ ἐνὸς καινούριου 'Ρομπινσῶνα. Άθηνα 1904. 8° стр. 335.—Новый трудъ проф. Психари, также написанный на индивидуальномъ его говорѣ, несмотря на выдержанность языка, все же читается довольно легко. Тѣмъ не менѣе этотъ романъ интересенъ какъ по своему содержанію, такъ и по словарю. Къкнигѣ прибавлено разсужденіе вмѣсто предисловія, гдѣ объясняется причина составленія даннаго романа и дѣлается рядъ языковыхъ замѣтокъ.

М. А. Тріандафиллидись (М. А. Τριανταφυλλίδης), Συμβολαί εἰς τὴν νέαν ελληνικήν. Ξενηλασία ή ισοτέλεια; Μελέτη περί των ξένων λέξεων της νέας έλληνικής.. Μέρος πρώτον. Τεύχος πρώτον. Анины 1905. 80 стр. 168. — Подъ этимъ заглавіемъ будетъ издаваться серія изследованій по новогреческому языку объ иностранныхъ словахъ его, съ точки зрвнія употребленія входящихъ въ составъ его и сделавшихся достояніемъ греческаго народа. Предъ нами первый выпускъ этого собранія, въ которомъ авторъ нам'йтиль себъ цъль ввести иностранныя слова въ литературный языкъ. Дъло въ томъ, что до сихъ поръ въ литературной речи подобныя слова постоянно избъгались и замънялись древними исконно-греческими. Этотъ обычай мъщалъ не только развитію литературнаго языка, но и развитію малообразованнаго народа. Г. Тріандафиллидись эту тему разобраль научно, нъсколько юмористически, и довольно поучительно. Прежде всего онъ указываетъ, какія слова должны считаться иностранными и следовательно не могутъ быть приняты въ литературномъ языкъ. Вслъдъ затъмъ онъ доказываетъ, что слова иностраннаго происхожденія, употребляемыя во всёхъ греческихъ говорахъ и занявшія місто другихъ словъ, забытыхъ и уже болве не понятныхъ, вмъстъ съ тъмъ стали неотъемлемой собственностью языка, которая уже не можеть быть исключена изълитературной ръчи. Это явствуетъ уже изъ того, что этими словами обогатился языкъ, въ виду потребности въ новыхъ словообразованіяхъ.

Георгій Н. Хаджиданисъ (Γεώργιος Ν. Χατζιδάκις), Μεσαιωνικά καὶ νέα έλληνικά. Τόμος Α΄. Анны 1905. 8° стр. κ' — 662 (Βιβλιοδήκη Μαρασλή, άριδμ. 286—289).—Новое пособіе благороднаго греческаго мецената Маразли дало возможность проф. Хаджидакису издать свои многочисленныя лингвистическія статьи, разсівнныя по разнымъ періодическимъ изданіямъ, въ одномъ общирномъ сборникѣ. Въ настоящее время мы имѣемъ предъ собой первый томъ этого собранія, въ составъ котораго вощли слідующія замѣчательныя статьи: 1) 1—153 стр.: Очерки изъ исторіи новогреческаго языка. 2) 154—201 стр.: Фонетическіе законы и ихъ значеніе для изученія новогреческаго языка. 3) 202—265 стр.: Звуки новогреческаго языка. 4) 266—306 стр.: Образованіе основъ настоящаго времени въ новогреческомъ языкѣ. 5) 307—322 стр.: Нѣсколько неправ

вильныхъ глаголовъ въ новогреческомъ языкѣ. 6) 323—331 стр.: Диссимиляція въ новогреческомъ языкѣ. 7) 332—355 стр.: Synizesis въ новогреческомъ языкѣ. 8) 356—536 стр.: Къ исторіи среднегреческаго языка. 9) Былъ ли Георгиласъ авторомъ Паденія Константинополя. 10) Ореографическія замѣтки.

Константинъ Г. Зисіосъ (Кωνσταντίνος Г. Ζήσιος), "Εχθεσις τοῦ γλωσσικοῦ διαγωνισμοῦ τῆς ἐν Ἀθήναις γλωσσικῆς ἐταιρείας. Анны 1904. 8° стр. 20.— Отчеть Аннскаго лингвистическаго общества о представленныхъ ему для конкурса въ теченіе 1903 г. діалектологическихъ работахъ. Изъ отчета явствуетъ, что указанное общество получило новые діалектологическіе матеріалы изъ Понта, Скопела, Кимы на Евбе $\dot{\mathbf{t}}$ , Аркадіи и проч.

П. Лорендматось (П. Λωρεντζάτος), 'Н ἀνάμειξις και φωνητικά τινα φαινόμενα ἐν τῷ Κεφαλληνιωτικῷ ιδιώματι. Авины 1904. 8° стр. 35 (отдёльный оттискъ изъ 'Адура, томъ XVI, стр. 189—223). — Достопримѣчательное разсужденіе о вліяніи итальянскаго языка на греческій говоръ о. Кефаллиніи. Авторъ отмѣчаетъ фонетическія измѣненія итальянскихъ словъ, ассимиляцію ихъ звуковъ въ кефаллинійскомъ нарѣчіи, измѣненіе ихъ значенія и проч. Въ началѣ своего изслѣдованія онъ приводить рядъ поправокъ къ славянскимъ заимствованіямъ, распространеннымъ на Кефаллиніи и неудачно указаннымъ Меуег'омъ въ Neugriechische Studien II.

- Г. Н. Хаджиданисъ (Г. N. Χατζιδάκις), 'Επιστημονικὴ ἀλήθεια παραγνωμζομένη ['Ημερολόγιον τῶν 'Εθνικῶν Φιλανθρ. Καταστημάτων. Константинополь, 1905, стр. 276—281]. Возраженіе Крумбакеру, не понявшему значенія слова ελληνίζειν у Платона Alcib. I, 111 (сравни Das Problem стр. 189). Хаджиданисъ подробно толкуєть указанное мѣсто Платона.
- **Д. А. Нондилисъ** (Δ. А. Κονδύλης), Περί γλώσσης καὶ καταγωγής τῶν Θρακῶν ἀρχαίων τε καὶ νεωτέρων. Аθины 1905. 80 стр. 30. Въ этой брошюркѣ приводятся новогреческія народныя пѣсни по произношенію жителей селенія Ортакіей въ Адріанопольской провинція. Издатель прибавиль сюда и замѣтки по языку.
- Н. Г. Политисъ (N. Г. Πολίτης), "Ησκιος ['Ημερολόγιον των 'Εθν. Φιλανθρ. Καταστημάτων. Константинополь 1905, стр. 419 421]. О вначеніяхъ народнаго слова ησκιος==σκιά и его производныхъ. Слово имъетъ значенія: стихія, чудо, явленіе призрака, душа и т. п. и такимъ образомъ находится въ связи съ фольклоромъ, чему параллели г. Политисъ находить у древнихъ грековъ, египтянъ и разныхъ европейскихъ народовъ.

Георгій Д. Пахтиносъ ( $\Gamma_{\epsilon}$ ώργιος Δ. Παχτίχος), 260 δημώδη έλληνικὰ ἄσματα ἀπο τοῦ στόματος τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ συλλεγέντα καὶ παρασημανθέντα. Τόμος Α', Авины 1905. 8° стр.  $\pi'$  — 410 (Вιβλιοθήκη Μαρασλῆ, ὰριθ. 278 — 280). — Григорій Григорьевичъ Маразли, какъ изв'єстно, въсвоей «Библіотекъ» издаетъ и оригинальныя работы греческихъ авторовъ. Любезно онъ отнесся и къ автору настоящаго труда, согласившись

издать на собственныя средства его собраніе недуховных вапівовъ греческаго народа 1). Г. Пахтикосъ посётилъ разныя мёстности «свободной» и «подчиненной» Эллады, изъ устъ народа собралъ многочисленныя пъсни, исключительно народныя, и въ данной работв европейскими нотами воспроизводить мелодіи этихъ п'есенъ. Изъ общирнаго его собранія въ настоящее время, такимъ образомъ, изданъ первый томъ, содержащій всего 260 песень, 34 изъ Каппадокіи, 35 изъ трапезунтской епархіи, 66 изъ Виеннін, 34 изъ Оракін, 38 изъ Македонін, 22 изъ Эпира и Албанін, 11 изъ Греціи и Крита, и 20 съ разныхъ острововъ Средиземнаго моря. Собиратель пользуется хорошимъ методомъ. Прежде всего онъ указываетъ мъстность, въ которой слышаль какую либо песню, затемъ описываеть обстановку, при которой она пелась, въ такомъ-то или такомъ-то хоре или при сельскихъ увеселеніяхъ и пиршествахъ; затімь онъ называеть півца, приводить мелодію данной п'ёсни, и наконецъ самый текстъ. П'ёсни, входящія въ составъ перваго тома этого собранія г. Пахтикоса, разнообразны по своему содержанію. Здёсь мы находимъ: плясовыя, прощальныя, странническія, весеннія, застольныя, любовныя, жалобныя, военныя, религіозныя, лирическія п'есни, серенады, и проч. Въ пространномъ предисловіи авторъ касается разныхъ вопросовъ изъ области музыки; здёсь онъ проводитъ нысль, что древняя греческая музыка продолжаеть свое существованіе въ ново-греческой; затёмъ онъ подробно разсказываеть о своемъ точномъ способ в воспроизведения мелодій, о сохраненіи семи древне-греческихъ гамиъ въ современной музыкъ грековъ, о народныхъ хорахъ и проч. После этого перваго опыта следуеть только желать скорейшаго появленія въ свёть второго тома замівчательной работы г. Пахтикоса.

Η. Γ. Πολιτης), Μελέται περί τοῦ βίου καὶ τῆς γλώσσης τοῦ  $\dot{\epsilon}$ λληνικοῦ λαοῦ. Παραδόσεις. Μέρος Α΄. Β΄. ΑθΗΗΗ 1904.  $8^{\rm o}$  CTP. 1348  $\mu$  6 TaGL. (Βιβλιοθηκη Μαρασλή, № 255 — 262). — Предъ нами новая, геркулесова работа авинскаго профессора Политиса, издаваемая опять-таки щедрымъ вждивеніемъ Григорія Маразли. Изъ драгоцівнаго собранія новогреческихъ пословицъ г. Политиса до сихъ поръ издано въ свътъ 4 тома, но такъ какъ изданіе остальныхъ 8 томовъ должно было на время остановиться, то Маразли до устраненія препятствій согласился издать другія работы г. Политиса, между прочимъ настоящее собраніе сказаній греческаго народа, состоящее изъ трехъ томовъ. Пока издано всего 2 тома, безъ предисловія, которое войдеть въ составъ третьяго тома. І томъ содержить 1013 народныхъ сказаній изъ разныхъ містна народномъ языкъ, а во II томъ изданы толкованія половины этихъ сказаній. Много замічательнаго мы находимъ въ этихъ объясненіяхъ, главнымъ же образомъ насъ поражаетъ удивительная начетанность и углубленность г. Политиса, обнаруживающаяся въ приве-



<sup>1)</sup> Прекрасное руководство для всёхъ, кто пожелалъ бы позаняться ново-греческими націвнами.

деніи параллелей изъ сказаній другихъ народовъ. Нівкоторыя изъ этихъ объясненій г. Политиса представляють собой цівлыя монографіи, наприміръ толкованіе сказанія о Константинополів и находящемся въ немъ храмів св. Софіи, о духахъ и обитаемыхъ ими мівстахъ земли и моря, о стервоядныхъ коршунахъ (хаддіжаут (діроч)) и проч.

Σύλλογος πρός διάδοσιν ώφελίμων βιβλίων. Αθυμы 1900 — 1905, 80 № 1-70.-Извъстно, что на Западъ въ настоящее время господствуетъ мевніе, будто греческій литературный языкъ непонятенъ для полуобразованныхъ и необразованныхъ слоевъ греческаго общества. Кроив того извъстны также стремленія разныхъ греческихъ литераторовъ, главнымъ образомъ проф. Психари, чтобы обыденная рвчь греческаго общества вивств съ твиъ стала и литературнымъ органомъ. Подобныя стремленія вызвали рядъ подражателей и въ настоящее время предънами на народномъ языкъ написанъ не только рядъ книгъ, но и нъсколько журналовъ. Однако выяснилось, что написанныя на народномъ языкъ книги презираются греческимъ обществомъ и вскорт забываются, за исключеніемъ стихотвореній, гдв вполнв естественно получалась сивсь литературнаго языка съ народнымъ. Греческій народъ, какъ бы значительно рвчь его не отличалась отъ литературнаго языка, любить и уважаеть эту литературную рычь, свободную отъ всякихъ арханзмовъ, педантизмовъ, считаетъ ее облагораживающей, разговорный же языкъ ему кажется грубымъ и присущимъ нижнимъ слоямъ общества. Многія стремленія доказали, что въ общемъ симпатіи греческаго народа въ настоящее время находятся на сторонъ господствующаго литературнаго языка (χαθαρεύουσα). Однимъ изъ наиболье характерныхъ доказательствъ следуетъ считать Аеинское «Общество для распространенія полезныхъ книгъ» среди низшихъ классовъ народа. Съ 1900-1905 имъ издано болъе 70 переплетенныхъ книжекъ, изъ которыхъ каждая содержитъ около 100 страницъ и больше. Книжки эти, написанныя на литературномъ языкъ, содержать полезныя свёдёнія изъ всёхь областей знанія, астрономіи, философіи, механики, исторіи, богословія, медицинскихъ наукъ, ботаники, зоологін и проч. Он'й распространяются въ гысячахъ экземпляровъ и быстро скупаются народомъ на рынкахъ. Распродажа происходитъ столь быстро, что въ самый непродолжительный срокъ многія изъ указанныхъ книгъ издаются по 3, по 5 разъ. Это обстоятельство ясно показываетъ, что нынт въ Греціи господствуетъ литературный языкъ и что тщетны старанія тёхъ, кто хочеть замінить его разговорной річью. Для нашихъ читателей интересно то, что въ составъ этого собранія книгъ входятъ также работы по византиновъденію; это весьма похвальное стремленіе ознакомить съ нашей наукой знающихъ по гречески жителей Эллады и Турціи. До сихъ поръ этому предмету посвящено 5 книжекъ: первая изънихъ (№ 2), составленная Д. С. Баланосомъ (Δημήτριος Στμος Μπαλανος), озаглавлена «Наша церковь» ('H 'Εχχλησία μας): здёсь вкратцё излагается литургія православной церкви. Я разсматриваль 5-е изданіе квиги (1903).

содержащее 106 страницъ. — Другая книжка (№ 26), озаглавленная «Рωσσία», составлена  $\Theta$ . А. Велліанитисомъ ( $\Theta$ єобωρος А. Велліанитисомъ ( $\Theta$ єобωρоς А. Велліанитисомъ ( $\Theta$ єобωроς А. Велліанитисомъ ( $\Theta$ єобщаются свѣдѣнія о Россіи, при чемъ къ тексту присоединены 92 иллюстраціи. — Третья книжка Оі трєїς μεγάλοι ієрάρχαι ( $\Theta$ є 42), трудъ проф. А. Д. Киріакоса ( $\Theta$ є 42), трудъ проф. А. Д. Киріакоса ( $\Theta$ є 42), трудъ проф. А. Д. Киріакоса ( $\Theta$ є 42), трудъ проф. А. Д. Киріакоса ( $\Theta$ є 42), трудъ проф. Озанив Великомъ и Григоріи Богословѣ. — Четвертая книжка, озаглавленная (Іσторіα  $\Theta$ є 26), содержить свъданосомъ ( $\Theta$ є 56) издана въ 1904 г. и содержить краткую исторію императора Ираклія І.

**Ημκοςъ Βεμς** (Νίχος Βέης), Τὸ Παρθενών — Παρθενός καὶ τ' ἀνάλογά του (О Noupac, III, 27 мартъ 1904, № 151). — Здесь приводятся доказательства того, что часто вызывавшая сомевнія народная форма Цардечос др. греч. Παρθενών и въ настоящее время наблюдается среди безграмотныхъ жителей Асинъ и Пирея. Авторъ приводить и свидетельства изъ неизданныхъ источниковъ XVII в., изъ которыхъ явствуетъ, что употребительное слово παρθενών и монахами называлось παρθενός. Вивств съ тъмъ авторъ для доказательства положенія, что древнія имена, оканчивающіяся на - ши, а также и причастія неріздко оканчиваются на - ос. приводить цілый рядь приміровь изь многочисленныхь (отчасти пеизданныхъ) памятниковъ: Ξενοφός – Ξενοφών, Κλειτοβός – Κλειτοφών, Λέος – Λέων, Παντολέος - Παντολέων, Ίλαρίος - Ίλαρίων, Νήφος-Νήφων, Χαρίτος-Χαρίτων, Φιλήμος - Φιλήμων, παθός - παθών, μαθός - μαθών. Здівсь же указывается 2 случая замены древне-греческого окончанія второго склоненія на- ον οκοнчаніємъ - ος мужескаго рода: έργος - έργον, σπήλαιος σπήλαιον.

И. А. Чичелисъ (Ἡλίας Α. Τσιτσέλης), Κεφαλληνιακά σύμμικτα. Συμβολαί είς την ιστορίαν και λαογραφίαν της νήσου Κεφαλληνίας είς τόμους τρείς. Τόμος πρώτος. Βιογραφικά. Οίχων ιστορίαι. Δημοσιεύματα. ΑθΗΗЫ 1904. 8° ctp. x'+-939. — Авторъ настоящаго труда, достаточно извъстный другими своими работами, предполагаетъ дать намъ въ трехъ томахъ подробныя свёдёнія объ островъ Кефаллиніи со времени введенія христіанства до нашихъ дней. Третій томъ будеть содержать матеріалы по фольклору, напр. описаніе обрядовъ и суевірій кефаллинійскаго народа, разсужденіе о говорахъ, словарь и собраніе народныхъ пісенъ. Второй томъ будетъ содержать исторію церкви въ Кефаллиніи, списокъ правителей, архіереевъ и первосвященниковъ, указатель сохранившихся на островъ рукописей и тексты разныхъ документовъ. Предъ нами I томъ указанняго изследованія, содержащій въ алфавитномъ порядкі жизнеописанія замічательныхъ урожендевъ Кефаллиніи и извістія о древне-греческихъ поселеніяхъ на островъ. Каждая біографія основывается на памятникахъ, отчасти неизданныхъ, которые указываются авторомъ весьма подробно. Интересны главы о переписчикахъ, библіографахъ и компиляторахъ (стр. 13-18, 898 — 900), въ которыхъ даются сведения о кефаллинійскихъ писцахъ и составителяхъ сборниковъ. Здёсь же подробно описывается жизнь и дъятельность слёдующихъ византинистовъ: Паναγιώτης 'Αραβαντινός, Паναγιώτης Βεργωτῆς, Γαβριὴλ Δεστούνης, Σπυρίδων Δεστούνης, 'Ηλίας 'Ιαχωβατος Ζερβός, Παῦλος Καλλιγᾶς, Θεαγένης Λιβαδᾶς, 'Ανθιμος Μαζαράχης, Γεράσιμος Μαυρογιάννης, 'Ιωάννης Μεσολωρᾶς, 'Ηλίας Μηνιάτης, 'Αντώνιος Μομφερρᾶτος, Παναγιώτης Πανας, Μαρίνος Πινιατόρος, 'Αθανάσιος Σχιαδᾶς, 'Ιωάννης Τυπάλδος, Λίμίλιος Πρετεντέρης Τυπάλδος и проч. Въ особомъ очеркѣ упоминаются византійскіе намѣстники Кефалиніи (стр. 69—71), затѣмъ (стр. 777—782) франкскіе роды на Кефалиніи. Особенно интересны очерки о родахъ Фωха, Мо́бхων, Метаξα и проч. І томъ труда г. Чичелиса заканчивается рядомъ приложеній, относящихся къ византійскимъ мѣстнымъ названіямъ острова, и подробнымъ указателемъ личныхъ именъ.

Ιοαннъ Ламбридисъ (Ἰωάννης Λαμπρίδης), Ἡπειρωτικά. Ἱστορικὰ μελετήдата. Анны 1904. 8° стр. 72-79-63-72-68-87-86-88-83.-Въ теченіе 1885-1888 гг. д-ръ Іоаннъ Ламбридись въ Аоинахъ издалъ рядъ монографій о нікоторыхъ округахъ Эпира. Оставшіеся экземпляры издатель Властосъ решилъ соединить въ одномъ томе подъ указаннымъ выше заглавіемъ. Такимъ образомъ мы имѣемъ предъ собой рядъ монографій, изданныхъ будто бы въ 1904 г., но печатавшихся въ продолженіе разныхъ годовъ. Пользоваться этой книгой для справокъ весьма трудно въ виду того, что здёсь нётъ общей пагинаціи. Сборникъ содержитъ всего 7 очерковъ: 1) Описаніе округа Сули (Σούλι). 2) Округъ Куренди и Чарковисти (Кооречті каї Тоарковіоті). 3) Округъ Малакаса (Μαλακάσι). 4) Монастыри Эпира. 5) и 6) Округи Загора и Погоніана (Ζαγόρι и Πογώνι). 7) Біографія изв'єстнаго эпирскаго тиранна Али паша Тембелении ('А $\lambda$  $\tilde{\eta}$   $\pi$  $\alpha$  $\sigma$  $\tilde{\alpha}$  Те $\mu$  $\pi$ е $\lambda$ е $\lambda$  $\tilde{\eta}$ ). Трудъ г. Ламбридиса, кром $\tilde{b}$  топографическаго своего значенія, интересенъ также филологически и исторически, ибо авторъ въ описаніи округовъ Эпира касается и исторіи ихъ и сообщаеть новыя данныя относительно обычаевь, сказаній и пов'юстей жителей.

Димитрій Пападопетранись (Δημήτριος Παπαδοπετράχης), Ίστορία τῶν ἐπαναστάσεων τῆς Κρήτης. Анны 1904. 8° стр. 5′—576. — Въ этой книгѣ, раздѣляющейся на двѣ части, мы имѣемъ описаніе и исторію одного горнаго округа Крита, особенно прославившагося въ исторіи критскихъ возстаній—округа Сфакія (Σφαχιά). Первая часть содержитъ описаніе округа и нравовъ его жителей, во второй части подробно излагается исторія критскихъ возстаній съ ІХ в. до нашихъ дней, въ которыхъ особенно отличались Сфакіоты, и исторія освобожденія ихъ отъ чужого владычества, сарацинскаго, венеціанскаго и турецкаго.

Игуменъ Христофоросъ, Προσχυνητάριον τῆς ἐν Μαχεδονία παρὰ τῆ πόλει Σερρῶν σταυροπηγιαχῆς ἰερᾶς μονῆς τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ Προδρόμου. Ἐν Λειψία (читай Θεσσαλονίκη?) 1904. In folio, стр. 110.—Это—прекрасное изслівдованіе объ одномъ греческомъ монастырів, составленное его игуменомъ. Находящійся вблизи Серръ монастырь Св. Іоанна Предтечи въ Македо-

ніи изв'єстенъ въ исторіи Византіи и въ особенности въ исторіи Сербіп темъ громаднымъ вліяніемъ, которое онъ оказываль въ первые века своего существованія на христіанство въ Македоній, а также значительнымъ количествомъ найденныхъ въ немъ древнихъ памятниковъ. Многочисленные эти документы, главнымъ образомъ XIV в., достаточно извъстны по изданіямъ Саоы и Флоринскаго; недоставало только методическаго изследованія о самомъ монастыре. Этотъ пробель въ настоящее время заполненъ трудомъ игумена Христофора. Въ предисловіи авторъ говорить объ источникахъ для исторіи монастыря, состоящихъ большею частью изъ рукописей и регестровъ, хранящихся въ монастыръ. Напечатанныхъ источниковъ авторъ знаетъ немного, ибо они не известны обднымъ библіотекамъ Македоніи и редки даже въ большихъ европейскихъ книгохранилищахъ; вполнв естественно поэтому, что они были ему недоступны. Оставалось только обратиться къ архиву монастыря; и вотъ относительно этихъ источниковъ мы находимъ у автора весьма подробныя и интересныя указанія. Мы узнаемъ, между прочимъ, о ложности сообщенія нікоего Іоаннидиса объ уничтоженіи монастырскихъ архивовъ пожаромъ. Отецъ Христофоръ вообще кратко сообщаетъ сведенія, извлеченныя изъ архивовъ, но важныя событія сообщаетъ прямо лаконически: причина вполнъ понятна — это страхъ предъ мъстной цензурой. Онъ весьма содержательно и сжато повъствуеть о вліяніи монастыря на македонскія діла въ византійское и турецкое время. Работа разделяется на 4 части. Въ первой авторъ разсказываетъ объ основаніи монастыря, о древностяхъ его и о топографическомъ и археологическомъ значеніи горы Меникія. Вторая часть содержить біографическія свіддінія объ основателяхъ монастыря, третья-исторію монастыря съ 1270 г. до настоящаго времени. Четвертая часть содержить натеріалы гемнологическіе, между прочимъ неизданную службу въ честь основателя обители св. Іолина митрополита Зихнскаго, составленную извъстнымъ богословомъ XV — XVI вв. Мануиломъ Коринескимъ. Въ концъ книги отца Христофора помъщено интереснъйшее прибавленіе. Здёсь съ удивительнымъ прилежаніемъ собрано 20 документовъ, 16 хрисовулловъ и приказовъ императоровъ Андроника II Палеолога и Андроника III Палеолога, грамота сербскаго краля Стефана Душана, указъ султана Мурата I (XIV в.) и два сигилія вселенскихъ патріарховъ Исан (1325 г.) и Каллиника (1698 г.). Оригиналы этихъ памятниковъ хранятся въ архивъ монастыря. Изследователямъ средневековой исторіи Македоніи мы въ особенности рекомендуемъ книгу отда Христофора какъ наиболе ценное собраніе свідіній по этому предмету.

ю П. О. Мартинисъ (Ίωάννης Π. Θ. Μαρτίνης), Ή εν Θεσπρωτία κώμη τοῦ Ἱερομηρίου (Ἐκκλησιαστική ᾿Αλήθεια, ΧΧΙV, 1904, стр. 313 — 314). — Извъстія о селеніи Γερομέρι въ Эпирскомъ округѣ Оеспротіи и находящемся вблизи его ставропигіальномъ монастырѣ пресв. Богородицы. Авторъ сообщаеть намъ, что въ архивахъ монастыря хранятся документы

разныхъ вселенскихъ патріарховъ, напр. Іеремін І (1533 г.), Іоасафа ІІ (1561 г.), Митрофана ІІ (1568 г.), Парфенія ІV (1667 г.) и др.

Спиридонъ С. Иноному (Σπυρίδων Σ. Οἰκονόμου), Ίερὰ μονὴ Γηρομηρίου (Ἐκκλησ. Άλήθεια, XXIV, 1904, стр. 471-472). — Замѣтки къ статъѣ г. Мартиниса о монастырѣ Героџе́рі, въ связи съ этимологіей этого названія.

**Дм. Ө. Анагностопулосъ** (Δημ. Θ. 'Αναγνωστόπουλος), Τὸ φρούριον Μήλα, μετὰ εξ πινάχων (Παρνασσός. 'Επετηρὶς Η'. Анины 1904, стр. 183 — 186). — Здѣсь сообщаются данныя относительно средневѣковой крѣпости, называвшейся Кάστρο и находившейся въ Мессиніи въ Пелопоннисѣ, на холиѣ близъ рѣки Πάμισος.

Ниносъ А. Веисъ (Νίχος Α. Βέης), Τοῦ Μυζηθρᾶ τὸ κάστρο. Авины 1904, отдѣльный оттискъ изъ Παναθήναια, 1904, 8°, стр. 7.—Извѣстія о крѣпости Мυστρᾶ на горѣ Тайгетѣ въ Лаконіи, основанной въ 1249 г. ахейскимъ принцомъ Гисмомъ II, и сообщеніе неизданной народной сказки объ этой крѣпости.

Мих. Хрисохоосъ (Μιχ. Χρυσοχόος), Τὰ Μακεδονικὰ Τέμπη, ήτοι τὰ στενὰ τῆς 'Αρεθούσης ('Αρέντχ ἢ 'Ρεντίνα - Μπουγάζ), μεθ' ἐνὸς χάρτου ἐγχρώμου (Παρνασσός. 'Επετηρὶς Η', стр. 35-45). — Топографическія замѣтки и извѣстія относительно названій Македонскихъ горныхъ ущелій, которыя въ древности назывались 'Αρεθούσα, теперь же по турецки называются 'Ρεντίνα-μπουγάζ. Изслѣдованіе это, интересное и для византологовъ, содержить также карту указанныхъ мѣстностей.

Хрисостонъ А. Пападопулосъ (Χρυσόστομος Α. Παπαδόπουλος), Η ιερά μονή τοῦ Σταυροῦ καὶ ή ἐν αὐτή Θεολογική Σγολή. Ιερусалимъ 1905. 8° стр. 160 (τακже Νέα Σιών, II, стр. 555 — 563 и 643 — 783). — Достопримъчательная монографія, сколько я знаю даже первая, о православномъ монастыръ св. Креста близъ Іерусалима, который съ XI по XVII вв. былъ центральнымъ пунктомъ для георгіанскихъ монаховъ. Авторъ, главнымъ образомъ на основани греческихъ, отчасти неизданныхъ, источниковъ излагаетъ исторію монастыря, но не считаетъ нужнымъ использовать и георгіанскіе матеріалы, хранящіеся въ архивахъ Іерусалимской патріархів, и иверскіе сборники, находящіеся въ библіотек в той же патріархіи. 50 леть тому назадъ монастырь св. Креста быль обращенъ въ богословскую школу, въ настоящее время управляемую архимандритомъ Хрисостомомъ, авторомъ этой книги. Въ составъ последней входить и исторія школы, особенно поучительная. Мы узнаемъ, что теперь какъ и въ болве раннія времена здівсь процвітаеть византологія, въ особенности патрологія, литургика, христіанская археологія и палестинологія. Последникь научнымъ трудомъ этой школы является изданный ея начальниками журналъ Νέα Σιών. 9 октября ныпъшняго года школа праздновала 50-летіе своего существованія. Къ книге архимандрита Хрисостома приложены фототипическія таблицы съ видомъ монастыря св. Креста, внутреннимъ видомъ храма, изображеніемъ мозанки въ храмъ и тремя фресками Богородицы, Спасителя и Архангеловъ.

Константинъ Н. Папамихалопулосъ (Κωνσταντίνος Ν. Παπαμιγαλόπουλος), Перітупої є є том Помтом. Анины 1903, 8° стр. 352. — Авторъ, изв'ястный греческій депутать, политическій діятель и литераторь, въ новомь своемь трудь излагаеть висчатльнія, которыя произвела на него повздка въ области Трапезунтскую, Керасунтскую и Амисосскую. Описанія посъщенныхъ имъ местностей весьма интересны и поучительны. Вместе съ темъ здёсь сообщаются интересныя свёдёнія о нравахъ и о говорё грековъ этой области. Здёсь же имёются описанія монастырей Σουμελά, Періотера н Ва (єдфу и новыя сообщенія о церковных вепархіях митрополій Трапезунтской и Амисосской. Новая работа г. Папамихалопулоса полезна и многочисленными фототипическими изображеніями, которыя большею частью воспроизводять образцы византійскаго искусства и архитектуры. Такимъ образомъ здъсь мы находимъ изображенія изъ древнихъ монастырей, византійскихъ храмовъ въ Трапезунтв и его окрестностяхъ, скульптурныя изображенія. Врядъ ли ученый, желающій на місті подробиве изучить эти византійскіе памятники, обойдется безъ этой работы г. Папамихалопулоса. Можно только надъяться, чтобы примъру этого ученаго последовали и другіе политическіе деятели въ Греціи, предпринимая научныя экскурсіи въ другія когда-то византійскія, ныв' же турецкія, области.

Николай Спиридонъ (Νικόλαος Σπυρίδωνος), 'Αρχαιολογικά Παλαιστίνης. Αί εν Γεζήρ άνασκαφαί. Χαναναΐοι καὶ οι πρό αὐτῶν Τρωγλοδῦται (Νέα Σιών Ι, 1904, стр. 100—117).—Свѣдѣнія о раскопкахъ въ Гезирѣ (Палестина) на основаніи отчетовъ общества Palestine Exploration Fund.

loaннъ Фонилидисъ (Ἰωάννης Φωχυλίδης), Οι Τάφοι τῶν Βασιλέων. Κουπουρ-ἐλ-Μουλούχ (Νέα Σιών Ι, 1904, стр. 202 — 213). — Свѣдѣнія относительно находящихся внѣ стѣнъ Іерусалима скалистыхъ гробницъ, такъ навываемыхъ «царскихъ гробницъ».

Архимандритъ Мелетій Метаксанисъ (Μελέτιος Μεταξάκης), 'Η Μαδηβα (Νέα Σιών I, 1904, стр. 540 — 568, II, 1905, стр. 449 — 473, не окончено. 21 фототипическая таблица). — Въ высшей степени драгоцѣнная работа о Мадивѣ, хранящихся тамъ архитектурныхъ и эпиграфическихъ памятникахъ и знаменитыхъ мозанкахъ. Все это иллюстрируется рисунками и фототипическими снимками. Любопытно, что во многихъ случаяхъ авторъ опровергаетъ мнѣнія предшествующихъ изслѣдователей этихъ памятниковъ.

Петръ Луварисъ (Пέτρος Λούβαρις), Τὰ ἐν Ἱεροσολύμοις Κωνσταντίνεια οἰκοδομήματα καὶ ὁ Γολγοθᾶς ἐπὶ μωσαϊκοῦ τοῦ δ' αἰῶνος. (Νέα Σιών, II, 1905, стр. 145-163, 304-321 и 1 фототипич. табл.). — Авторъ изучаетъ мозаики Santa Pudenziana въ Римѣ и по этому поводу останавливается на константиновскихъ постройкахъ въ Іерусалимѣ IV вѣка.

Георгій Ламбанисъ (Γεώργιος Λαμπάκης), Άνακοινώσεις εν τῷ 'Αθήνησι συγκληθέντι α' Διεθνεϊ 'Αρχαιολογικῷ Συνεδρίῳ (Νέα Σιών, II, 1905, стр. 322—327). — Краткія свѣдѣнія о христіанскихъ памятникахъ и надписяхъ,

найденныхъ на островъ Милосъ, и о другихъ христіанскихъ древностяхъ изъ различныхъ мъстностей.

Георгій Ламбанисъ (Геюрүю с  $\Lambda \alpha \mu \pi \alpha x n \varsigma$ ), Пері той ѐν т $\vec{\eta}$  συνειδήσει  $x\alpha$ ί  $\tau \vec{\eta}$  τέχνη των άρχαίων χριστιανών σχήματος τοй άστέρος  $\tau \vec{\eta}$ ς  $Bn \partial \lambda$ εέμ (Nέα Σιών, II, 1905, стр. 542 - 554). — Изследованіе о томъ, какъ въ древнихъ христіанскихъ памятникахъ изображается появленіе звезды волхвамъ въ Виолееме. Основываясь на этихъ памятникахъ, авторъ сопоставляетъ различныя описанія звезды.

Никосъ А. Вемсъ (Νῖχος А. Βέης), Ὁ β΄ γλωσσικὸς διαγωνισμός καὶ ἡ κρίσις τοῦ εἰσηγητοῦ κ. Κ. Ζησίου (Παναθήναια, IV, 1904, стр. 172 — 173).— Поправки нѣкоторыхъ опибочныхъ толкованій аркадскихъ надписей византійскихъ временъ г. Зисіемъ и неудачныхъ объясненій народныхъ словъ.

С. П. Ламбросъ (Σ. П. Λάμπρος), Συμπλήρωμα εἰς τοὺς 'Αθηναίους βιβλιογράφους καὶ κτήτορας κωδίκων κατὰ τοὺς μέσους αἰῶνας καὶ ἐπὶ Τουρκοκρατίας (Παρνασσός 'Επετηρὶς Η΄, 1904, стр. 49—63, 166—167). Сравни Визант. Временн. ІХ, 284. — Проф. Ламбросъ сообщаетъ новую серію Авинскихъ переписчиковъ 1421—1812 гг.

Никосъ Веисъ (Ντος Α. Βέης), Κατάλογςς τῶν χειρογράφων κωδίκων τῆς ἐν Θεράπναις μονῆς τῶν 'Αγίων Τεσσαράχοντα (Παρνασσός. 'Επετηρὶς Η', 1904, стр. 93 — 146 и отдѣльно). — Описаніе рукописей небольшого монастыря 40 Святыхъ въ Өерапинскомъ округѣ Лакедемоніи. Всего рукописей 76, большею частью позднѣе XV в., но хранятся тамъ и 2 литургическихъ евангелія XII в. Надо отмѣтить еще два номоканона XVI и XVII вв., одинъ народный хронографъ византійской эпохи, въ спискѣ XVII в., доведенный до Никифора Вотаніата ( $\mathbb A$  14), служебныя Минеи за Май и Августъ XIV в. ( $\mathbb A$  49 и 54), сборники XVII в. и копіи сочиненій писателей XVII и XVIII вв. Во многихъ рукописяхъ имѣются указанія на важныя событія пелопоннисской исторіи XVI — XVIII вв.

Спиридонъ Папагеоргіосъ (Σπυρίδων Παπαγεώργιος), Κατάλογος μετά περιγραφικών σημειώσεων τών κωδίκων τῆς Έλληνικῆς Σχολῆς Όδησσοῦ (Παρνασσός. Έπετηρὶς Η΄, 1904, стр. 147—162). — Здѣсь сообщаются замѣтки покойнаго Одесскаго архимандрита и впослѣдствіи Керкирскаго архіешескопа Евставія Вулизмаса, относительно трехъ рукописныхъ сборниковъ, найденныхъ въ небольшой библіотекѣ греческой школы въ Одессѣ. Сборники эти не древни, но содержатъ цѣнные матеріалы для исторіи греческой литературы XVIII в. Въ одномъ изъ нихъ мы, между прочимъ, находимъ списокъ сочиненія Николая Кавасилы: «Ката тохіζо́утων».

Д. Г. Камбуроглу (Δ. Γρ. Καμπούρογλους), "Υμνος τοῦ Παλαιολόγου (Ἑστία 7 Іюня 1904 г. Παναθήναια, IV, 1904, стр. 157 и 175).— Описаніе намятника церковной музыки, хранящагося въ Національной Библіотекѣ въ Авинахъ подъ № 2267. Памятникъ 2-ой половины XV в. около 1486—1484 гг. принадлежалъ нѣкоему Дмитрію Эксакустосу. Рядомъ съ музыкальными произведеніями въ сборникѣ сохранился πολυγρονισμός, много-

лътняя пъсня императора Константина Палеолога. Фотографическимъ способомъ эта композиція воспроизведена на стр. 157 журнала Παναθήναια.

**ΗΜΝΟCЪ ΒΕΜCЪ** (Νίχος Α. Βέης), "Εθεσις παλαιογραφικής καὶ ἱστοριοδιφικής έκδρομής είς την έπαργίαν Καλαβρύτων (Παναθήναια, V, 1904, ctp. 136-141, 237 — 242). — Авторъ здёсь разсуждаеть объ изследованныхъ ниъ палеографическихъ и историческихъ пелопоннисскихъ памятникахъ изъ Калавритъ. Исходнымъ пунктомъ его при этихъ разысканіяхъ былъ шонастырь Большой Пещеры (ή μονή του Μεγάλου Σπηλαίου). Здівсь онъ изучилъ и описалъ 351 греческую рукопись; изъ нихъ 36 пергаменныхъ, остальныя же-бумажныя. Онъ указываеть, что Евангеліе подъ № 1 относится къ IX въку, что № 26 — уставъ Константинопольскаго монастыря Пантократора, содержащій собственноручную подпись императора Іоанна Комнина, относится къ 1136 г. Въ сборникъ № 31 изслъдователь нашель беседы неизвестного доселе Луки Адіалипта, въ другомъ сборникъ XIV въка – прекрасный списокъ словаря Гезихія, до сихъ поръ извъстнаго только по одному болъе позднему списку. Изъ другихъ рукописей монастыря Большой Пещеры упомянемъ: № 46 Хроника Георгія Франдзи, XVIII въка. № 48 Сочиненія Марка Евгеника, XVIII въка. № 62, XV въка, неизданныя сочиненія того же Марка Евгеника. № 70, XIV въка, кром'в юридическихъ текстовъ здёсь им'вется «Эклога» Льва. № 105. XVII въка, народный хронографъ. № 109, XVII въка, народный хронографъ доведенный до Мануила Комнина. — Изъ другихъ монастырей г. Венсъ посётиль съ научной цёлью монастырь 'Αγία Λαύρα. Здёсь онъ главнымъ образомъ нашелъ новые матеріалы для средневъковой исторіи Пелопонниса. Другіе памятники имъ найдены въ небольшихъ монастыряхъ в отдельных библіотеках в. Желательно было бы поскоре видеть изданіе каталоговъ рукописей Калавритскихъ монастырей, составленныхъ неутомимымъ изследователемъ Никосомъ Венсомъ.

A. Παπαδοπουλος-Κεραμεύς), Δύο κώδικες τῆς βιβλιοθήκης Νικολάου Καρατζά (Παρνασσός. Έπετηρὶς Η΄, 1904, стр. 5-31).--Въ Константинопол въ XVIII вък в знатный грекъ Николай Караджасъ, преимущественно византологъ, собралъ громадное количество греческихъ рукописей. Послъ его смерти эта библіотека распалась и въ настоящее время рукописи ея разбросаны по разнымъ библіотекамъ, безъ указанія ихъ происхожденія. Последніе остатки его библіотеки во второй половинъ XIX въка были найдены у одной старухи изъ рода Караджаса. Эта библіотека впоследствіи вероятно кемъ-нибудь скуплена. Такимъ образомъ въ настоящее время рукописи изъ собранія Караджаса находятся въ разныхъ книгохранилищахъ Константинополя, Авинъ, Парижа, Лондона и проч. Рукописи ученаго грека узнаются довольно легко по собственноручнымъ его помъткамъ и прибавленіямъ, относящимся къ текстамъ, которые находятся въ рукописи. Въ настоящей статъй мы знакомимъ съ двумя рукописями собранія Караджаса, изъ которыхъ одна найдена нами у Александра Караееодориса въ К/полъ, а другая въ напіональномъ книгохранилищё въ Афинахъ подъ № 1474. Въ составъ перваго сборника входятъ памятники XVI, XVII и XVIII вв., среди нихъ труды Георгія Франдзи (хроника), Дуки Катаволана, Геннадія Схоларія, Марка Евгеника, Георгія Амиручи, Мануила Ритора, Іерофея Монемвасійскаго и др. Второй сборникъ содержитъ замѣтки Караджаса о Дамаскинѣ Студитѣ, собственноручныя сочиненія Дамаскина, и списки разныхъ патріаршихъ грамотъ XVI вѣка.

Д. Гр. Камбуроглу (Δ. Γρ. Καμπούρογλους), Έπιστολή τοῦ βασιλέως 'Ανδρονίχου τοῦ Παλαιολόγου (Παναθήναια, V, 1905, стр. 71—74). — Здёсь, съ присоединеніемъ фототипическихъ снимковъ, издается текстъ письма Андроника II Палеолога къ Алексею Севастіану, подлинникъ котораго находится въ Аниской національной библіотеке. Издатель письма считаетъ его подлиннымъ.

ΗΜΚΟ ΕΝΕΝΟΣ (ΝΊΧΟς Βέης), Έλεγχος πλαστής ἐπιστολής 'Ανδρονίκου Β΄ τοῦ Παλαιολόγου πρὸς 'Αλέξιον Σεβαστιανόν ('Ο Νουμάς, 1905, N 150, стр. 8-9).— ΑΒΤΟΡΉ Ο ΘΕΡΚΑ ДΟΚΑЗЫВАЄТЬ ПОДЛОЖНОСТЬ ИЗДАННАГО КАМБУРО-ГЛУ ПИСЬМА АНДРОНИКА ПАЛЕОЛОГА КЪ АЛЕКСЪЮ СЕВАСТІАНУ.

Евгеній Зомаридись (Eugen Zomarides), Die Dumba 'sche Evangelienhandschrift vom Jahre 1226. Mit zwei Lichtdrucktafeln. Leipzig 1904, 8°, стр. 28.—Здёсь подробно описывается греческое четвероевангеліе, пергаменная рукопись котораго находится въ Вёнё въ домё знатнаго грека Думба. Зомаридись изъ этой рукописи издаеть и эпиграммы къ евангелистамъ, отчасти извёстныя и изданныя уже по другимъ спискамъ (предшествующія изданія не извёстны автору), равно какъ и прологъ къ четыремъ евангеліямъ. Рукопись Думба украшена всевозможными орнаментами съ изображеніемъ евангелистовъ, и написана протонотаріусомъ Василіемъ Мелитиніотомъ въ Кесаріи Каппадокійской въ 1226 году.

Никосъ Веисъ (Νίχος Βέης), Έλληνίδες βιβλιογράφοι καὶ κυρίαι κωδίκων κατὰ τοὺς μέσους αἰῶνας καὶ ἐπὶ Τουρκοκρατίας. Авины 1905, 8°, стр. 14.— Въ этой книжкѣ перечисляются греческія каллиграфистки и владѣтельницы рукописей. Отсюда явствуеть, что съ XIII — XVIII вв. греческія дѣвушки, подобно мужчинамъ, старались быть носителями образованія и просвѣщенія въ частныхъ домахъ и въ дѣвичьихъ монастыряхъ.

Спир. П. Ламбросъ (Σπυρ. П. Λάμπρος), Νέοι ὁρίζοντες ἐν τἢ ἱστορικἢ ἐρεύνη. Анны 1905, 8°, стр. 29. — Здёсь рёчь идеть о распространеніи историческихъ занятій въ разныхъ странахъ и о небрежномъ отношеніи кънимъ греческаго правительства.

Никосъ Веисъ (Νῖχος Βέης), Οἱ Ἑβραῖοι τῆς Λαχεδαιμονίας καὶ τοῦ Μυστρᾶ (Ὁ Νουμᾶς, III, 1905, № 166, стр. 10—11). — Свѣдѣнія о еврейскихъ поселеніяхъ въ Лакедемоніи и Мистрѣ съ X — XIX вв.

- 0. Н. Филадельфевсъ (Θ. Ν. Φιλαδελφεύς), Έγγραφα ἀναγόμενα εἰς τὸ ἐν Ἰωαννίνοις σχολεῖον Ἐπιφανίου τοῦ Ἡγουμένου (Παρνασσός. Ἐπετηρὶς Η΄. 1904, стр. 46—48). Два документа XVIII въка.
  - С. П. Ламбросъ (Σ. П. Λάμπρος), Μιχαήλ Ζωριανός και ὁ ὑπ' ἀριδ. 29

βαροχκικός κῶδιξ (Παρνασσός. Ἐπετηρίς Η΄, 1904, стр. 63—64). — Свёдёнія изъ греч. сборника Вагосс. 29 о Михаилё Зоріанё. См. Виз. Врем. X, стр. 277.

Илья Чичелись (Нійаς А. Тогтобійну), Н'Ордобобос Еххінойа ву таку Тогіос утітос вті Егетохратіа (Парчастос. Ететпріс Н', 1904, стр. 168—182).—Здёсь издается переведенное съ итальянскаго неизданное сочинение уніатскаго митрополита Филадельфійскаго Мелетія Типальда, найденное Чичелисомъ въ рукописи о неизданномъ трудѣ Петра Хойдаса Исторія Кефаллиніи», хранящемся въ Аргостоліи у братьевъ Метакса. Трудъ Типальда представляеть собой отчеть о положеніи православной Церкви въ концѣ XVII вѣка на греческихъ островахъ іонійскаго моря, данный тогдашнему general proveditor da mar.

- М. И. Г(едеонъ) (М. І. Г[єбεών]), 'Н 'Еххдлоїа тіїς ѐν Θράκη 'Αδριανουπόλεως ('Εххдлоїастикі 'Αλήδεια, XXIV, 1904, стр. 371 376. 381 384,
  414—419). Интересныя свідінія о разныхъ митрополитахъ Адріанополя изъ сборника Кутлумушскаго монастыря № 33. Изъ сборника № 512
  Иверскаго монастыря издается общирное письмо догматическаго характера неизвістнаго патріарха (XV XVI вв.), составленное его секретаремъ Мануиломъ Кориноскимъ. Здібсь имістя въ виду опроверженіе
  еретическаго ученія о душів и раї, распространившагося среди христіанъ
  Адріанополя. Изъ другой рукописи того же монастыря (№ 731) издается
  письмо Неофита, митрополита Адріанопольскаго (1662 г.), и сигилій вселенскаго патріарха Неофита, въ силу котораго эпирскіе ставропигіальные
  монастыри съ 1636 года переходять въ відівне Іоаннинскаго митрополита
  Пароенія. Здібсь же издается (изъ той же рукописи) и письмо Папсія
  Лигарида къ Адріанопольскому митрополиту Неофиту (1663 г.) и три
  письма Неофита къ Лигариду.
- М. І. Г(едеонъ) (М. І. Г[εδεών]), Γράμματα ἐπὶ Παρθενίου μητροπολίτου Λαρίσσης (Έχκλησ. Άλήθεια, XXIV, 1904, стр. 468—471).— Свёдёнія о Пароеніи, митрополить Лариссы (1702 и сл.), и письма его къ Николаю Маврокордату (1704).

Аленсандръ Е. Лавріотъ (Άλέξανδρος Ε. Λαυριώτης), Άνέκδοτα πατριαρχικά γράμματα ἐκ τῶν ἀρχείων τῆς ἰερᾶς Μ. Λαύρας (Ἐκκλησ. ᾿Αλήθεια, ΧΧΙV, 1904, стр. 216—217, 254—256, 263—265, 297—298, 333—336, 351—352). Срвн. Виз. Врем. ХІ, 312.—Здѣсь издаются слѣдующіе документы: 1) Софронія Константинопольскаго 1776 в. 2) Кирилла V Константинопольскаго 1763. 3) Самуила I Константинопольскаго 1765. 4) Паисія II Константинопольскаго 1728. 5) Свѣдѣнія о Мелетіи Типальдѣ уніатскомъмитрополитѣ Филадельфіи. 6) Грамота Тимовея, архівпископа Кефаллинів, 1704. 7) Гавріпла III Константинопольскаго 1705. 8) Его же о епископствѣ острова Левкады, 1705. 9) Два посланія Сильвестра, антіохійскаго патріарха 1725, 1731. 10) Посланіе Іеремін III Константинопольскаго 1720.

 Μ. Ι. Γ(θαθοητό) (Μ. Ι. Γ[εδεών]), Κανών εἰς τὸν ἄγιον Διονύσιον, πατριάρχην Κ/πόλεως (Ἐκκλησ. ἀλλήθεια, ΧΧΙV, 1904, стр. 325—328, 332).— Здёсь Вязантійскій Вромонинть.

Digitized by Google

изъ рукописи № 512 Иверскаго монастыря издается служебный канонъ въ честь преосвёщеннаго патріарха К/поля Діонисія I, составленный Мануиломъ Коринескимъ.

Клишъ Карнапасъ (Κλήμης Καρναπᾶς), Άνέκδοτα Κυπριακά ἔγγραφα. Έν Αμμοχούστφ (читай Ἱεροσολύμοις) 1904, 8° стр. 79.— Прекрасные матеріалы для исторіи кипрской церкви XVIII віка, собранные изъ неизданныхъ источниковъ.

Πατριαργικοῦ ᾿Αρχειοφυλακίου σφζόμενα ἐπίσημα ἐκκλησιαστικὰ ἔγγραφα, τὰ άφορώντα είς τὰς σχέσεις τοῦ οἰχουμενιχοῦ Πατριαρχείου πρὸς τὰς Ἐκκλησίας Αλεξανδρείας, Άντιογείας, Ίεροσολύμων καὶ Κύπρου. 1573—1863. Κο**κςτακτκ**нополь 1904, 8°, стр. хэ'-+700. -Этимъ изданіемъ заканчивается вторая серія документовъ, найденныхъ въ архивахъ вселенскаго патріаршества (относительно первой серіи см. Виз. Врем. Х, 266) и издаваемыхъ цёликомъ или въ отрывкахъ съ разр'вщенія вселенскаго патріарха Іоакима III. Редакторъ этой серів имбеть въ виду собрать всв извістныя патріаршія грамоты указаннаго архива, относящіяся къ сношеніямъ автокефальныхъ перквей Востока къ Великой Константинопольской перкви съ 1573—1863 гг. Въ началъ издается любопытное введеніе, затъмъ самый трудъ, разделенный на четыре части, содержащія въ хронологическомъ порядкъ грамоты, отправленныя изъ вселенской патріархіи съ 1573 г. въ патріархію Александрійскую, Антіохійскую, Іерусалимскую и въ архіспископство Кипрское, при чемъ некоторыя грамоты издаются пеликомъ, нъкоторыя въ выдержкахъ. Въ концъ книги имъются дополненія и поправки къ 4 ея частямъ, и подробный указатель къ документамъ, входящимъ въ составъ книги, числомъ около 550.

Агаеангелъ Ниноланисъ ('Αγαθάγγελος Νινολάκης), діаконъ въ Кандін, Μελέτιος ο Πηγάς, ο Κρής, πατριάρχης 'Αλεξανδρείας και ἐπιτηρητής τοῦ Οἰκουμενικού Θρόνου 1545 - 1602. Έκδότης 'Εμ. Δ. Φραντζεσκάκης. 'Εν Χανίοις. 1903, 8°, стр. 208.—Первая, сколько я знаю, греческая монографія о знаменитомъ александрійскомъ патріарх в Мелетів Пигасв. Авторъ не знасть вевхъ относящихся сюда источниковъ и несколькихъ замечательныхъ работъ, живя въ мъстности, гдъ вовсе нътъ библіотекъ, но все же работа его весьма серьезна. Онъ изучилъ главные источники и рукописи писемъ и пропов'вдей Пигаса, и приводить ихъ въ ц'вломъ ряд'в отрывковъ для подтвержденія своихъ взглядовъ. Прежде всего онъ излагаеть жизнь патріарка со дня его рожденія до удаленія съ родины, затычь повъствуетъ о его возвышени въ протосинкелы Александрійской патріархіи и объ исправленіи имъ этой должности въ Египтв и Россіи. Затвиъ онъ характеризуетъ Пигаса, какъ патріарха Александрійскаго и какъ намъстника вселенскаго патріархата (1597—1598), подробно описывая его попытки упрочить господство православія въ Турціи, Польш'в и Россіи. Затъмъ онъ продолжаетъ жизнеописаніе Пигаса до его смерти (1602) Въ особенности интересна последняя часть работы о. Агаоангела, где

онъ перечисляетъ и оцѣниваетъ изданныя и неизданныя сочиненія Пигаса, и сообщаетъ отрывки изъ его проповѣдей на греческомъ народномъ языкѣ, какъ образцы духовно-ораторскаго искусства Пигаса.

Хрисостонъ А. Панадопулосъ архимандритъ (Χρυσόστομος Α. Παπαδόπουλος), Μελετίου τοῦ Πηγᾶ, πάπα καὶ πατριάρχου ᾿Αλεξανδρείας, περὶ γενέσεως τῆς ψυχῆς τοῦ ἀνθρώπου. Іерусалимъ 1904, 8°, стр. 31 (изъ Νέα Σιών I, стр. 150—162, 255—272). — Здёсь издается неизданное до сихъ поръразсужденіе (въ видѣ письма) Пигаса о происхожденіи души человѣческой, съ прекраснымъ предисловіемъ издателя, гдѣ идетъ рѣчь о теоріи Пигаса въ связи съ темой, которую онъ затрагиваеть въ указанномъ письмѣ.

А. Панадопуло-Керамевсъ (А. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς), Λειτουργική συγγραφή τοῦ Παχωμίου 'Ρουσάνου ('Ημερολόγιον τῶν 'Εθνικῶν Φιλανθρωπικῶν Καταστημάτων, Константинополь 1905, стр. 337 — 340). — Сообщено небольшое неизданное сочиненіе Пахомія Русана, богослова XVI вѣка, о нѣкоторыхъ литургическихъ обрядахъ въ авонскихъ монастыряхъ, найденное въ рукописи Русана (1539—1540 гг.) подъ № 163 въ библіотекѣ монастыря Косиницы.

Нлеопа Нинилидисъ (Κλεόπας Κοικυλίδης), Βίος καὶ πολιτεία τοῦ όσίου πατρος ἡμῶν Σάββα. Іерусалинъ 1905, 8°, стр. δ'—106. — Здёсь издается извёстное по рукописянъ житіе преподобнаго Саввы, составленное Симеономъ Метафрастомъ. Текстъ начинается слёдующими словами: Οὐδἐν οὕτω κινῆσαι ψυχὴν и т. д. Издатель издалъ его по рукописи Cod. Sabait. 31, но не зналъ, что многіе отрывки его уже изданы по другимъ синскамъ. Что касается автора текста, то онъ считаеть его неизвёстнымъ, сомнѣваясь признать таковымъ Симеона Метафраста. И въ этомъ отношеніи онъ ошибается.

Георгій Д. Захарулисъ (Γεώργιος Δ. Ζαχαρούλης), Αι σχέσεις Βασιλείου τοῦ Μεγάλου πρὸς 'Απολλινάριον τὸν Λαοδικείας, καὶ αι μεταξὺ αὐτῶν ἀνταλλαγείσαι ἐπιστολαί ('Εκκλησ. 'Αλήθεια, ΧΧV, 1905, стр. 44 — 48). — Авторъ статьи придерживается мнѣнія, что переписка (4 письма) Василія Кесарійскаго и Аполлинарія Лаодикейскаго подложна.

М. І. Г(едеонъ), 'Епістоλαї треїς філісторої хря́ощої (Еххдяс. 'Аля́діа, XXIV, 1904, стр. 585—589). — Сообщеніе трехъ писемъ XVII вѣка, содержащихъ церковныя свѣдѣнія изъ Константинополя и политическія извѣстія изъ Молдавіи. Первое изъ нихъ отправлено великимъ драгоманомъ Турецкаго правительства Панаіотаки Мамонасомъ къ Досиоею патріарху Іерусалимскому.

Хрисостомъ А. Панадопулосъ архимандритъ (Χρυσόστομος Α. Παπαδόπουλος), 'Απολογία Κυρίλλου τοῦ Λουχάρεως, πατριάρχου Κ/πόλεως. Іерусалимъ
1905, 8° стр. 24 (изъ Νέα Σιών II, стр. 17—35). — Извъстно мивніе
многихъ ученыхъ, что распространенное подъ именемъ Кирилла Лукариса
исповъданіе есть сочиненіе самого Кирилла, и что онъ дъйствительно распространялъ лютеранство. Это мивніе, признаваемое теперь неосновательнымъ, опровергается и архимандритомъ Хрисостомомъ, приводящимъ инте-

ресныя доказательства подложности подлинника указаннаго испов'яданія и сообщающимъ неизданное письмо Лукариса къ братству Богородицы во Львов'є, въ которомъ онъ отвергаетъ господствующее на Запад'є мнівніе о переходії Лукариса изъ православія въ протестантизмъ.

Ведоръ Евстратіадисъ (Θεόδωρος Εύστρατιάδης), Пері тῆς σημασίας τοῦ ἱεροῦ Φωτίου ἐν τῆ ἱστορία τοῦ Σχίσματος (Εκκλησ. 'Αλήδ. XXIV, 1904, стр. 276—279, 310—313, 336—337, 360—365, 369—370, 384—687, 394—396, 425—428, 440—442, 454—456, 463—464). — Достопримѣчательная работа о значеніи Константинопольскаго патріарка Фотія въ исторіи раздѣленія перквей. Основная мысль автора та, что раздѣленіе церквей не дѣло патріарка Фотія и папы Николая І, а обусловлено антагонизмомъ между папизмомъ и евангельскими и апостольскими началами Христовой церкви. Авторъ излагаетъ исторію сношеній Константинополя съ Римомъ во второй половинѣ ІХ вѣка на основаніи извѣстныхъ источниковъ, но не зная о подложности большинства изъ нихъ и въ особенности Аррепсіка синода 869 г., памятника болье поздняго происхожденія, какъ доказаль замѣчательный историкъ А. Lapôtre. Новыхъ свѣдѣній у г. Евстратіадиса нѣтъ.

А. Пападопуло-Керамевсъ, О πατριάρχης Φώτιος και ό ακάθιστος υμνος. Τρίεςτъ, 1904, ·8°, crp. 20 (взъ Νέα Ἡμέρα, № 1565, 1566, 1567). — Пом'вщенная въ Виз. Врем. Х, 357-401, наша работа о первомъ введенін аканиста и праздника похвалы Божьей Матери въ 860 г. въ эпоху патріарха Фотія вызвала негодованіе со стороны ученыхъ ассумпсіонистовъ. Желая всеми силами воспрепятствовать распространению нашего мивнія, ови старались и стараются безъ всякаго основанія отнести зародыши этого праздника къ VIII въку. Они побудили одного изъ своихъ товарищей, журналиста М. Тэарвика, возстать противъ меня въ самыхъ рёзкихъ выраженіяхъ, на языкі неумістномъ при изслідованіи научныхъ вопросовъ. Онъ выставніъ рядъ аргументовъ для опроверженія моего мивнія (см. М. Théarvic, Photius et l'Acathiste, въ Echos d'Orient, 1904, стр. 293-300), но въ виду ихъ неосновательности иы съ своей стороны решились выпустить въ светъ указанную работу, въ которой прежде всего опровергаются аргументы Тэарвика, затемъ указывается главная тенденціозная цёль его возраженій и наконецъ приводятся новыя доказательства того, что первые зачатки акаеиста относятся къ эпохъ перваго похода Руси на Царьградъ (860 г.). Въ настоящее время нами задумана новая работа на ту же тему, въ которой будеть обращено внимание на рядъ заблуждений и предразсудковъ современной литературы даннаго вопроса.

С. А. Властосъ (Σ. А. Вλαστός), Σύμμικτα, μετὰ προλεγομένων ὑπὸ ἀλεξάνδρου Σ. Κάσδαγλη. Ἐν ἀλεξανδρεία, τύποις І. К. Λαγουδάκη, 1904,  $8^{\circ}$ , стр. хζ'—490.—Авторъ настоящаго труда достаточно извъстенъ средн изслъдователей исторіи взятія Константинополя турками. Желая оказать помощь недостаточной патріархіи въ Герусалимъ, онъ предоставиль въ

Digitized by Google

ея распоряжение чистую прибыль отъ продажи настоящаго издания. Съ этой цізью онъ на собственныя средства издаль въ одномъ томі свои статьи, написанныя на французскомъ и греческомъ языкахъ, снабдивъ книгу предисловіемъ изв'встнаго въ Гредіи литератора и поэта Александра Касдаглиса. Въ этомъ предисловін характеризуется 50-летняя научная и литературная дівятельность г. Влястоса, причемъ здівсь же идеть ръчь и о современномъ положени поэзіи въ Греціи, а также и о животрепещущемъ «языковомъ» вопросъ. Изъ статей Властоса, вошедшихъ въ составъ этого изданія, насъ особенно заинтересовали слідующія: 1) Ctp. 43—56: Papisme et Orthodoxie. 2) Ctp. 118—145: Σκιαγραφία τῆς χαταστάσεως του Έλληνισμού χατά τὰς παραμονάς τῆς Ἑλληνιχῆς ἐπαναστάσεως καὶ ή ἐπ' αὐτῆς ἐπίδρασις τῆς ἐμπορίας. 3) Cτp. 185—213: Βίος καὶ ἔργα Άλεξάνδρου Σούτσου. 4) Ctp. 225-334: Karl Hopf, Les Giustiniani dynastes de Chios; étude historique traduite de l'allemand (en français) par Etienne A. Vlastos. Seconde édition revue et corrigée. Первое изданіе вышло въ свое время отдельной книгой и въ настоящее время распродано. 5) Crp. 335 — 485: Les derniers jours de Constantinople. Fin du règne de Jean Paléologue. Nouvelles tentatives pour amener l'union des deux églises. Avénement de Constantin Paléologue. Siège et prise de C/ple par les Turcs Ottomans. Avec préface par Émile Burnouf. Deuxième édition. — Первое изданіе въ вид'в отд'ельной книг'е давно уже разопілось и мы весьма благодарны Властосу за 2-ое изданіе его зам'вчательнаго труда, въ которомъ онъ указываетъ новые пути для оцёнки и характеристики печальнаго въ европейской исторіи происшествія 1453 года.

С. П. Ламбросъ (Σ. П. Λάμπρος), Λόγοι καὶ ἄρθρα, 1878—1902. Авины 1902, 8°, стр. η'—704.— Въ объемистомъ трудѣ неутомимаго Авинскаго профессора собраны статьи и рѣчи, изданныя имъ въ теченіе 25-лѣтней научной дѣятельности въ отдѣльныхъ брошюркахъ или же въ разныхъ журналахъ. Во множествѣ мелкихъ статей Ламброса проявляется стремленіе распространить въ Греціи знакомство съ византологіей и средневѣковой исторіей Греціи. Для насъ особенно интересны составленные Ламбросомъ некрологи замѣчательныхъ византинистовъ Павла Каллигаса, Александра Паспатиса, Іоанна Романоса и Таса Неручоса.

Χριστιανική 'Αρχαιολογική 'Εταιρεία. Δελτίον Δ-ον и Ε-ον περιέχον τὰς ἐργκσίας τῆς ἐταιρείας, ἐπιμελεία Γ. Λαμπάκη. Αθины, 1904, 1905, 80, стр. 104—88. — Предъ нами двѣ новыя книжки «Записокъ» Христіанскаго Археологическаго Общества въ Авинахъ. Здѣсь имѣются цѣнныя сообщенія о новыхъ пріобрѣтеніяхъ его для своего музея, а также и новыя разысканія о христіанскихъ древностяхъ неутомимаго изслѣдователя Георгія Ламбакиса. Въ ІV выпускѣ записокъ помѣщены 2 его статьи о его занятіяхъ въ древнихъ храмахъ, въ музеяхъ Италіи (Равенны, Анконы, Пизы, Флоренціи, Рима, Неаполя, Барн) и въ разныхъ мѣстахъ Македоніи, при чемъ къ тексту приложены фототипическіе снимки. Въ V выпускѣ помѣщенъ любопытный отчетъ Ламбакиса объ археоло-

гическомъ путешествіи по Македоніи (стр. 29—88). Зд'йсь описываются древніе храмы въ Салоникахъ и издаются бол'йе 140 христіанскихъ надписей Галатисты, Серреса и монастыря Предтечи; къ тексту приложены фототипическіе снимки съ разныхъ памятниковъ византійскаго искусства.

Мануилъ Гедеонъ (Мачочуй I. Гебефу), 'Еортойбую Комотачтичостой пробхочутой. Константинополь, 1904, 8°, стр. 384 (Вып. І, ІІ. Книга еще неокончена). — Въ новомъ своемъ трудѣ Гедеонъ перечисляеть современные православные праздники въ Константинополѣ. Прежде всего онъ повѣствуеть о всѣхъ достопримѣчательныхъ церковныхъ происпествіяхъ въ Константинополѣ съ введенія христіанства до нашихъ дней, приводя все это въ календарномъ порядкѣ, т. е. распредѣляя всѣ данныя по мѣсяцамъ и двямъ. Далѣе приводится каталогъ святыхъ въ родѣ мѣсяцеслова, который онъ называетъ синаксаріемъ Константинопольской церкви. Затѣмъ слѣдуетъ календарь праздниковъ, празднуемыхъ въ разныхъ храмахъ и мѣстахъ К/поля, при чемъ здѣсь же даются свѣдѣнія топографическія и историческія. Въ концѣ труда помѣщенъ рядъ документовъ о константинопольскихъ храмахъ и религіозныхъ учрежденіяхъ; самые древніе изъ этихъ документовъ восходятъ лишь къ концу XVII вѣка.

Н. А. Веисъ (N. А. Βέης), Λατινικαὶ ἐπιγραφαὶ Ναυπλίου καὶ Μονεμβασίας τῶν χρόνων τῆς Ένετοκρατίας (Άθηνᾶ, 1904, XVI, стр. 283-242).— 12 датинскихъ надписей XVII и XVIII вв. изъ Навпліи и Монемвасіи, относящихся къ исторіи венеціанскаго владычества въ Пелопоннисъ.

Михаилъ Стефанидисъ (Μιχαήλ Κ. Στεφανίδης), 'Αλχημικά σημειώματα ('Αθηνά, 1904, XVI, стр. 248—252). — 7 разныхъ поправокъ къ греческимъ отрывкамъ «Collection des alchimistes grecs» и 4 поправки къ статъ В С. Leemens, Papyri graeci musei antiquarii publici Lugduni-Batavi.

Сим. Менардосъ (Σίμος Μενάρδος), Περί τῶν ὁνομάτων τῶν Κυπρίων ('Αθηνᾶ 1904, XVI, стр. 257—294). — Матеріалы для исторіи новогреческих собственных именъ въ связи съ измѣненіями ихъ въ Кипрскомъ говорѣ. Весьма любопытно сокращеніе собственных именъ, напр. Σιλίς изъ Άγησίλαος, Μηστρού изъ Κλυταιμήστρα, Καντίς изъ Κωνσταντίνος, Παρτενού изъ Παρθενόπη, Σαννοῦ изъ Σωσάννα, Καρπίς изъ Πολύχαρπος и такъ далѣе.

**Н. А. Веисъ** (N. А. Βέης), Τὸ ἔτος τῆς τελευτῆς Γρηγορίου Παλαμᾶ ('Αθηνᾶ, 1904, XVI, стр. 638). — Здѣсь приводится небольшая замѣтка изъ рукописи XV вѣка, утверждающая, что св. Григорій Палама скончался въ 6866 году, т. е. между 1357 - 1358 гг.

Демосвенъ Хавіарасъ (Δημοσθένης Χαβιαρᾶς), Σουλτανικά φιρμάνια περὶ τῶν προνομιῶν τῆς νήσου Σύμης καὶ τῶν λοιπῶν νοτίων Σποράδων (Δελτίον τῆς ἱστορ. καὶ ἐθνολογ. ἑταιρίας, 1904, VI, τεῦχος 23, стр. 321-350). — Здѣсь въ греческомъ переводѣ издаются прикавы турецкихъ султановъ XVII и XVIII вв., обезпечивающіе за южно-греческими островами Эгейскаго моря административныя привиллегіи.

**C. Λαμπρος** (Σ. Π. Λάμπρος), Μία ήμερα Ἰωάννου τοῦ Παλαιολόγου εν

Περετόλη τῆς Τοσκάνης (Δελτίον τῆς ἱστορ. καὶ ἐθνολογ. ἐταιρίας, 1904, VI, τεῦχος 23, стр. 351 — 357). — Здёсь издается итальянскій документь 27 іюля 1439 года, вмёстё съ греческимъ переводомъ, сообщающій о пребываніи императора Іоанна Палеолога въ Peretola въ Италіи.

Н. Костисъ (N. К. Х. Кωστῆς), Σμυρναϊκὰ ἀνάλεκτα. Τὸ ἐν Σμύρνη ρεμπελλιὸν τοῦ 1797 κατὰ νέας ἀνεκδότους πηγάς (Δελτίον τῆς ἰστορ. καὶ ἐθνολ. ἐταφίας, 1904, VI, τεῦχος 23, стр. 358—372).— Матеріалы для исторіи города Смирны на основаніи неизданныхъ источниковъ, французскихъ и греческихъ.

Ниносъ Венсъ (Νίκος Α. Βέης), Χριστιανικαί ἐπιγραφαί Μεσσηνίας μετὰ σχετικῶν ἀρχαιολογημάτων (Δελτίον τῆς ἱστορ. καὶ ἐθνολ. ἐταιρίας, 1904, VI, τεῦχος 23, стр. 373—396). — Нѣсколько христіанскихъ надписей, отчасти византійской эпохи, собранныхъ въ мессинской епархіи въ Пелопоннисѣ и снабженныхъ цѣнными историческими и топографическими замѣтками издателя.

Αдαπαнτίκ Αдαπαнτίς (Άδαμάντιος Ι. Άδαμαντίου), Βυζαντινόν μουσεῖον ἐν Παρισίοις (Δελτίον τῆς ἱστορ. καὶ ἐθνολ. ἐταιρίας 1904, VI, τεῦχος 23, стр. 397—400). — Свѣдѣнія о византійскомъ музев парижской École Pratique des Hautes Études.

А. Пападопуло-Керамевсъ (А. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς), Σιγίλλιον τοῦ οἰχουμενικοῦ πατριάρχου Ἱερεμίου Β΄ (Ἡμερολόγιον τῶν Ἐθνικῶν Φιλανθρ. Καταστημάτων. Константинополь 1905, стр. 459—463). — Здёсь издается сигилій константинопольскаго патріарха Іереміи ІІ, утверждающій уставъ Львовскаго братства Успенія Богородицы (1589). Сигилій этотъ раньше быль извёстенъ по плохому списку и по древне-русскимъ переводамъ. Новое изданіе основывается на подлинникѣ, хранящемся въ Императорской Публичной Библіотекѣ въ С.-Петербургѣ, Греческ. рукописи № 505.

Дмитрій Наллимаху (Δημήτριος Καλλιμάχου), Τὸ Οἰκουμενικὸν Πατριαρχεῖον ως ἐκπολιτιστικὸς παράγων καὶ ἡ ἐκπολιτιστικὴ αὐτοῦ ἐπίδρασις ἐπὶ τοὺς Σλαύους (Ἀκρίτας. Авины 1904, І, стр. 277—285). — Историческое наслівдованіе, свидітельствующее о значительномъ воздійствій вселенской патріархій на развитіе славянскихъ народовъ.

Син. Менардосъ (Στμος Μενάρδος), 'Ο Διγενής τής Κύπρου ('Ακρίτας, I, стр. 295—300).— Здёсь издается новая версія кипрской народной пёсни, относящейся къ акритскому циклу, съ примёчаніями издателя о вліяній этого цикла на кипрскій фольклоръ.

Н. Г. Политисъ (Ν. Γ. Πολίτης), Διγενής 'Ακρίτας ('Ακρίτας Ι, стр. 358—359). — Здёсь издаются Кипрскія и Критскія сказанія о среднев вковомъ геро в Дигенис в Акрит в.

Ниносъ Венсъ (Νίχος Α. Βέης), 'Ο οίχος Κανικλείου ή Κανίκλη. Παχώμιος ο ατίτωρ της εν Μυστρα μονής της Παναγίας του Βροντοχίου ('Ακρίτας Ι, стр. 405—407).—Изъ письменныхъ памятниковъ здёсь приводятся свёденія относительно слова κανικλείου, какъ фамиліи въ Цаконіи съ XVII в. Затемъ приводятся дополненія къ стать В Ламброса Νέος 'Ελληνομνήμων I, 330, объ архимандритъ Пахоміи, игуменъ монастыря Одигитріи въ Мистръ въ началъ XIV въка.

 Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς), 'Ο χρόνος τῆς άχμῆς του 'Ρωμανού (Νέα Ήμέρα 1905, № 1604). — Въ данной стать в пы имъемъ въ виду очеркъ P. van den Ven, Encore Romanos le mélode (Вуzant. Zeitschr. XII, стр. 153-166), въ которомъ утверждается, что датировка Романоса зависить отъ находки греческаго подлинника чудесь великомученика Артемія, гдв Романось упоминается какъ признанный святой въ эпоху императора Ираклія, и отъ цёльнаго изданія всёхъ трудовъ Романоса. Эти чудеса до сихъ поръ были извъстны въ славянскомъ переводъ, авторитетъ котораго вызвалъ comeвніе г. Krumbacher'a, Umarbeitungen bei Romanos 99-111. Что поэтическая деятельность Романоса главнымъ образомъ относится къ продолжительному царствованію Юстиніана I, а вовсе не къ началу VIII века, это нами доказано въ другой стать (Néa 'Нµéра, 1903, № 1438—1439). То же самое мы утверждаемъ въ этой второй работъ, гдъ нами изданъ подлинникъ чудесь Артемія (ранже извъстныхъ только по переводу), хранящійся въ библіотекъ Мессинскаго Университета въ Сицили. Авторъ чудесъ жилъ въ VII вѣкѣ.

Георгій Пападопулось (Γεώργιος Ι. Παπαδόπουλος), Ίστορική ἐπισκόπησις τῆς βυζαντινῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς ἀπό τῶν ἀποστολικῶν χρόνων μέχμ τῶν καθ' ἡμᾶς. Авины 1904, 8°, стр. νς'— 269 и 9 литографическихъ снимковъ. — Краткая исторія греческой церковной музыки. Особенно интересны въ ней стр. 74—252, гдѣ идетъ рѣчь о состояніи церковной музыки съ XIII вѣка до настоящаго времени, при чемъ приводятся характеристики и жизнеописанія музыкантовъ и композиторовъ этой эпохи. Книга снабжена фотолитографическими портретами разныхъ музыкальныхъ дѣятелей, напр. Іоанна Гликея, Іоанна Кукузелиса, Мануила Хрисафиса и др. болѣе позднихъ, и снимками церковныхъ нотныхъ книгъ, воспроизведенными по авонскимъ нотныхъ рукописямъ.

Панделисъ М. Кондояннисъ (Παντελής Μ. Κοντογιάννης), Οι Ελληνες κατά τὸν πρῶτον ἐπὶ Αἰκατερίνης β' ρωσσοτουρκικὸν πόλεμον (1768—1774). Авнны 1903, 80, стр. ις -1-528.— Интересная и для грековъ историческая работа, такъ какъ здѣсь идетъ рѣчь о вліяніи на грековъ и о печальныхъ для нихъ послѣдствіяхъ русскаго господства на Эгейскомъ морѣ, въ теченіе 1764—1774 гг., съ другой стороны о воодушевленіи грековъ для начала освободительной борьбы отъ турецкаго ига. Авторъ этого труда, человѣкъ весьма серьезный, использовалъ всѣ до сихъ поръ извѣстные источники, пзданные п неизданные. Онъ вполнѣ методически и критически исчерпалъ греческіе и западные источники по данному вопросу. Не изучены имъ сполна, вѣроятно, русскіе документы, хотя съ наиболѣе важными изънихъ онъ ознакомился по греческимъ и нѣмецкимъ переводамъ. Все же методическая работа для грековъ можетъ послужить образцомъ исторической монографіи. Въ приложеніяхъ къ книгѣ издается цѣлый рядъ

греческихъ документовъ, относящихся къ русскому владычеству на Эгейскомъ моръ и къ отношеніямъ грековъ къ административному начальству русскаго флота.

П. Д. Налогеропулось (Пау. Δ. Καλογερόπουλος), Κατάλογος τῆς Βιβλιοэπαης τῆς Βουλῆς. Γ΄. Ίστορία, γεωγραφία, περιηγήσεις, ἐθνογραφία, βιογραφία
ατλ. τῶν ἐλληνικῶν χωρῶν. Анины 1903. Въ листъ, стр. 32 (не окончено).—
Вибліотека греческаго парламента въ Анинахъ считается однимъ изъ
центровъ научныхъ занятій средней и новой исторіей свободной и порабощенной Эллады, такъ какъ въ свое время были стремленія именно
здѣсь сосредоточить почти всѣ относящіеся сюда греческіе источники.
Подробный каталогъ этой библіотеки уже составленъ ея библіотекаремъ
Калогеропулосомъ, и въ настоящее время уже изданъ первый выпускъ
этого труда. Насколько общирна эта библіотека, явствуетъ котя бы изъ
того, что напр. къ обрядамъ, языку и т. д. албанскаго народа въ ней, по
словамъ г. Калогеропулоса, относится 100 книгъ, «восточному вопросу»
посвящено приблизительно 450 работъ и т. д.

I. Ισαμμαμισъ (Ι. Ἰωαννίδης), Ἡμερολόγιον τοῦ Πόντου καὶ ὁδηγός τῆς Τραπεζούντος και των περιχώρων. Έτος πρώτον (1903). Έτος δεύτερον (1905). Трапезунть, 1902—1904. 80, стр. 174-310.—Въ видъ календаря въ этой книгъ сообщаются цънныя свъдънія о понтійской области, составлявшей въ теченіе XIII - XV вв. значительную часть трапезунтскаго царства. Работа г. Іоаннидиса достойна благодарности и со стороны византологовъ, ибо даетъ богатый матеріалъ для изследованія исторіи трапезунтскаго царства въ связи съ топографіей и точнымъ знакомствомъ съ самой и встностью. Въ первомъ том в настоящаго календаря мы имвемъ полную статистику трапезунтской провинціи, зд'ёсь приводится полнов раздъление ея на убоды, указываются ръки, горы, пути сообщения и болъе или менте значительныя поселенія, при чемъ многія изъ указанныхъ въ этой статистикъ мъстныхъ названій встрівчаются и въ исторіи трапезунтскаго царства. Во II том' интересны: греческая народная п'всня изъ Мачуки, приведенная вивств съ напъвомъ, составленнымъ г. Е. Гарофалидисомъ, затъмъ собрание 36 народныхъ пословицъ, и списокъ округовъ и селеній трапезунтской префектуры. Оба тома снабжены иллюстраniamu.

Леонидъ Василіадисъ (Λεωνίδας Μ. Βασιλειάδης), Ήπειρωτικός ἀστήρ. Ήμερολόγιον εἰκονογραφημένον τοῦ βισέκτου ἔτους 1904. Авины, 1904, 80, стр. 397. — Опять календарь, интересный для византинистовъ въ виду сосредоточенія въ немъ историческихъ, топографическихъ и бытовыхъ свѣдѣній объ Эпирѣ, мѣстности, составлявшей въ средніе вѣка эпирское государство. Авторы помѣщенныхъ здѣсь статей большею частью уроженцы Эпира, лично знающіе описываемыя ими мѣстности. Насъ особенно заинтересовали въ указанномъ календарѣ слѣдующія статьи:

1) Іоаннъ Харисіадисъ (Ἰωάννης Α. Χαρισιάδης), Συμβολὴ εἰς τὴν ἰστορίαν τῶν ἐν Ἰωαννίνοις σγολῶν (κъ исторіи школъ въ Іоаннинѣ). 2) Н.Г. Мистакидисъ (Ν. Γ. Μυστακίδης), Σύντομος γεωγραφική και ιστορική περιγραφή του τμήματος Δρυινουπόλεως (краткое географическое и историческое описаніе Дріннупольскаго округа). 3) Его же, "Нэη και έθιμα Δρυινουπόλεως (нравы и обычан Дріннуполя). 4) Д. А. Панаіотидись ( $\Delta$ . Α. Παναγιωτίδης), Τοπογραφικαί σελίδες. Ή Πάργα (Τοποграфическія зам'єтки: Парга). 5) К. Зизархось (К. "Εξαρχος), Τοπογραφικά. Το Δελβινάκιον (топографическія зам'втки: Дельвинакій). 6) Н. Г. Мистанидись (Ν. Γ. Μυστακίδης), 'Αρχιεπίσχοποι Πωγωνιανής κατά χρονολογικήν σειράν (хронологическій указатель Погоніанскихъ архіепископовъ съ 650 г.). 7) Леонидъ М. Василіадисъ (Λεωνίδας Μ. Βασιλειάδης), "Ηθη και έθιμα του τμήματος Πωγωνίου (нравы и обычан Погоніанскаго округа). 8) Н. Г. Мистанидись (N. Г. Μυστακίδης), Το Δελβίνον ή ἀργαία πόλις Φοινίκη, ή μονή Μεσοποτάμου 1), και οι Αγιοι Σαράντα (Дельвинъ, древній городъ Финика, обитель Месопотама и 40 Святыхъ). 9) Λ. Μ. Βασιλιαμιστ (Λ. Μ. Βασιλειάδης), ή άρχιεπισχοπή Πωγωνιανής καί ή σταυρόπηγιακή μονή Μολυβδοσκεπάστου. Ίστορικαί σημειώσεις (Ποτομίαμοκοθ архіепископство и ставропигіальный монастыръ Моливдоскепаста. Историческія зам'єтки). 10) Аванасій Икономидись ('Αθανάσιος Οίχονομίδης), Ч μάγισσα. Пересказъ эпирской сказки, въ которомъ изъ древней волховской рукописи приводятся разные советы для излеченія разнаго рода недуговъ, болъзней и проч. 11) Іоаннъ Иноному (Ἰωάννης Οἰκονόμου), То фантабия (стихотворный пересказъ эперской сказки о вурдалакв). 12) θ. Η. Κ., Έθνογραφικά σημειώματα (эπιοграфическія заивтки). Οι Βλάχοι της Ήπείρου (Влахи въ Эпирв). 13) Евангелъ Пагунисъ (Εὐάγγελος П. Паγούνης), Φύρδην μίγδην (народныя песни съ указаніями о вкъ проискожденів). 14) Н. Г. Мистанидись (Ν. Γ. Μυστακίδης), 'Η Χειμάρρα (описанів мъстности этого названія въ Эпиръ). 15) Л. М. Василіадись (Л. М. Васиλειάδης), "Ηθη και εθιμα των Βλάχων του Μετζητιέ (нравы и обычан влаховъ въ Меджитье). 16) Н. Г. Мистанидисъ (N. Г. Мостахібус), Історіху περιγραφή τοῦ "Ανω Λαμπόβου καὶ τοῦ ἐν αὐτῷ βασιλικοῦ ναοῦ (историческое описаніе Верхняго Ламбова и храма въ немъ). 17) Д. А. Панаіотидись (Δ. Α. Παναγιωτίδης), Τὰ πελασγικά τείγη τῆς Βέλιανης (педазгическія стіны Вельяны). 18) Іоаннъ Ипоному (Ίωάννης Οίκονόμου), Ή οίωνοσκοπία. 19) Д. А. Панаіотидись (Δ. Α. Παναγιωτίδης), "Ηθη καὶ έθιμα τοῦ τμήματος Парацидіаς (нравы и обычан Параминійскаго округа). 20) Л. М. Василіадись (Л. М. Βασιλειάδης), Συλλογή δημωδών ήπειρωτικών άσμάτων (собраніе 17 эпирскихъ народныхъ пъсенъ).

'Ημερολόγιον των 'Εθνικών Φιλανθρωπικών καταστημάτων. Константинополь, 1905. 8°, стр. 521. — Предъ нами новый календарь, отличающійся изящной отдівлкой, множествомъ цинкографическихъ иллюстрацій, воспроизведенныхъ съ фотографій. Кром'в ряда статей Политиса, Хаджидакиса, Керамевса, упомянутыхъ выше въ этомъ очерк'в, сл'вдуетъ отм'в-



<sup>1)</sup> Изъ этого монастыря вышель переписчикъ cod. Petropolit. gr. 250 Ἰσὰα μοναχὸς Μεσοποτάμου, и Солунскій архіепископъ начала XIII в.— Константинъ Месопотамитъ.

тить множество народных песень (стр. 275, 291, 297, 319, 331, 395, 479): Н фортойух (буря), й ξενιτεία (чужбина), ό κάτω κόσμος (подземное парство), τὸ τραγοῦδι τῆς κόρης (пёснь дёвушки), σὲ μάνα ξενιτεμένη (къматери въ чужой край), μυρολόγια μανιάτικα (погребальныя пёсни изъмани), τὸ σιδεράμαξο (желёзная повозка). Кромё того съ точки зрёнія географических севідёній интересны слёдующія статьи: 1) стр. 126—155 Д. М. Левидись, Митрополія Кесаріи Каппадокійской, 2) стр. 155—162, К. Д. Фурудись, Эфесская митрополія, 3) стр. 162—177 Анонимъ, Ираклійская и Родостская митрополія, 4) стр. 178—187 Анонимъ, Митрополія Кизикская. — Въ указанныхъ статьяхъ идетъ рёчь о географическомъ расширеніи четырехъ большихъ церковныхъ епархій, здёсь же перечисляются города, селенія, деревни съ христіанскимъ населеніемъ. Остается еще использовать собранные здёсь матеріалы мёстныхъ географическихъ названій вь связи съ мёстными названіями, встрёчающимися въ византійскихъ Notitiae episcopatuum.

Ириней Асопіосъ (Είρηναῖος Κ. 'Ασώπιος), Παλαιά καὶ νέα. Τόμος Α΄. Аенны, 1904. 8°, стр. 672 (Βιβλιοδήκη Μαρασλή, № 232—235). — Великодушный издатель «Библіотеки Маразли» настоящее изданіе посвящаеть памяти замівчательнаго изслідователя Асопіоса, скончавшагося нісколько літть назадъ; мы имівемъ предъ собой первый томъ трудовъ Асопіоса, большая часть которыхъ раніве была поміщена въ извістномъ среди филологовъ и византинистовъ 'Αττικόν ήμερολόγιον Асопіоса. Юмористически написанные очерки Асопіоса имівють ближайшее отношеніе къ византологіи и вообще къ средневізковой культурів. Особенно цінны его этюды объ итальянскомъ городів Анконів, въ виду свіздіній и указаній на анконскія гробницы грековъ XV віка, напр. Михаила Тарханіота и Іоанна Тарханіота. Интересень очеркъ о папів Пін П (Энеїв Сильвіи), о кардиналів Виссаріонів, о городів Вішіпі, о Равеннів византійской, о женщинахъ дома императора Осодосія Великаго, объ императорів Іоаннів Палеологів и отношеніяхъ его къ церквамъ Константинопольской и Римской.

Ferdinand Gregorovius, Ίστορία τῆς πόλεως 'Αθηνῶν κατὰ τοὺς μέσους αἰῶνας ἀπὸ τοῦ Ἰουστινιανοῦ μέχρι τῆς ὑπὸ τῶν Τούρκων κατακτήσεως, μεταφρασθείσα ὑπὸ Σπυρίδωνος Π. Λάμπρου. Αθины, 1904. 8° стр. 376—812 (Βιβλιοθίκη Μαρασλῆ, № 221—223, 229—231).—Изслѣдователямъ средневѣковой исторіи греческаго Востока извѣстна капитальная Geschichte der Stadt Athen незабвеннаго F. Gregorovius'а. Григорій Григорьевичъ Маразли съ извѣстной щедростью принялъ въ свою библіотеку и этотъ трудъ, въ переводѣ авинскаго профессора Ламброса. Этотъ переводъ будетъ полезенъ и для иностранныхъ византинистовъ; нѣмецкій текстъ теперь остается лишь образцомъ классическаго нѣмецкаго языка. Другъ покойнаго Грегоровіуса и извѣстный своей ревностью проф. Ламбросъ почтилъ память его, переводя его Авинскую исторію на греческій языкъ. Переводъ весьма удаченъ: онъ весьма точно воспроизводить нѣмецкій подлинникъ и оказывается значительно дополненнымъ, что явствуетъ изъ

многочисленныхъ прибавленій и дополненій переводчика, сдёланныхъ на основаніи источниковъ, не использованныхъ покойнымъ ученымъ во второмъ изданіи его труда въ виду преждевременной смерти. Пространное введеніе Ламброса характеризуеть научную дізтельность и жизнь великаго ученаго; здёсь же выяснено, почему Грегоровіусь хотёль составить исторію Анинъ рядомъ со своей среднев'вковой исторіей Рима. Зат'виъ следуетъ переводъ «Исторіи Аовнъ», и въ конце книги къ ней придожены относящіяся сюда нелкія работы Грегоровіуса, разбросанныя по разнымъ періодическимъ изданіямъ: 1) Асины въ смутное время. 2) Парадоксографы города Анинъ. 3) Разрушилъ ли Аларихъ языческихъ боговъ Греція? 4) Каталонцы въ Анинскомъ дукатв. 5) Сказаніе о развигін наукъ въ Аоинахъ (XII в.). 6) Первое взятіе Аоинъ Венеціанцами. 7) Письмо изъ Corrispondenza Acciajoli. — Переводчикъ не ограничнися этими статьями, но въ приложеніяхъ помістиль собственныя свои работы, относящіяся къ византійской и среднев'вковой исторів Аннъ. Первое приложение содержить издание двухъ неизданныхъ катихизисовъ и стихотвореній Михаила Акомината, второе — неизданное письмо Евениія Малакиса къ Акоминату, третье — неизданный документь асинскаго врача Петра (1357 г.), четвертое — разные документы XIV—XV вв., Нерія I Acciajoli, Франциска Токко, Миханла Калофрена, Дмитрія Халкокондила и др. Удачный двухтомный переводъ труда Грегоровіуса заканчивается подробнымъ указателемъ собственныхъ вменъ.

- G. Schlumberger, Ὁ αὐτοχράτωρ Νικηφόρος Φωκᾶς κατὰ μετάφρασιν 'L. Λαμπρίδου. Αθπιμ, 1905. 8°, crp. 896 (Βιβλιοθήκη Μαρασλή, № 293—297).
- G. Schlumberger, ή βυζαντινή ἐποποιία κατὰ τὰ τέλη τοῦ ι' αἰῶνος. Πόλεμοι κατὰ Ῥώσων, Ἀράβων, Γερμανῶν, Βουλγάρων. Ἐμφύλιοι στάσεις. Οἱ δύο Βάρδαι. Κατὰ μετάφρασιν Σ. Ἰ. Βουτυρᾶ. ΑθθΗЫ, 1904-1905. Μέρος Α΄ Β΄.  $8^{\circ}$ , ctp. 368-487 (Βιβλιοθήκη Μαρασλῆ, 1908-265, 1909-270).
- G. Schlumberger, Ἡ βυζαντινή ἐποποιία.... Βασίλειος ὁ Βουλγαροκτόνος. Κατὰ μετάφρασιν Ἡ. Λαμπρίδου. ΑθΒΗЫ, 1905,  $8^{\rm o}$  ctp. 763 (Βιβλιοθήκη Μαρασλή, N 281—285).

Подъ указанными заглавіями мы имбемъ передъ собой въ греческомъ переводѣ извѣстные труды Schlumberger'a Nicéphore Phocas и L'épopée byzantine. Этотъ переводъ изданъ щедрымъ иждивеніемъ того же Маразли, основателя общирной серіп изданій, носящей заглавіе Віβλιοθήκη Мαρασλή, и работа надъ нимъ поручена двумъ извѣстнымъ литераторамъ: Ставру Вутирасу, издателю журнала Νεολόγος, и доктору Іоанну Ламбридису, автору извѣстныхъ литературныхъ трудовъ. Ламбридись перевелъ Nicéphore Phocas и Basile II le tueur des Bulgares, а Вутирасъ—Jean Tzimiscès, раздѣливъ его на 2 части. Переводъ исполненъ весьма виимательно п серьезно и будетъ особенно пріятенъ для тѣхъ эллинистовъ, которые въ виду высокой цѣны до сихъ поръ были лишены возможности пріобрѣсти французскій подлинникъ. Досадно только, что греческій переводъ не содержитъ прекрасныхъ иллюстрацій французскаго подлинникъ.

Jacques Archatzikakis Étude sur les principales fêtes chrétiennes dans l'ancienne Église d'Orient. Genève 1904, 8°, стр. 159.—Авторъ настоящаго труда — грекъ, діаконъ Братства Св. Гроба, окончившій курсъ Женевскаго университета. Передъ нами его докторская диссертація, въ которой онъ изучиль появленіе и развитіе христіанскаго ученія въ православной церкви. Вопросъ разсматривается въ семи главахъ: 1) О праздникъ въ Субботу, 2) О Воскресеньи, 3) О страстной недълъ и о пасхъ. Въ 4 остальныхъ главахъ изслъдована исторія введенія праздниковъ Св. Троицы, Вознесенія, Богоявленія и Рождества Христова. Авторъ не приводить новыхъ извъстій, но старыя свъдънія о введеніи этихъ праздниковъ имъ приведены въ систему и излагаются съ такой очевидностью, что его трудъ можетъ быть весьма полезнымъ руководствомъ для спеціалистовъ въ области литургики.

I. E. Μεσοπορασъ (Ί. Ε. Μεσολωράς), Συμβολική τῆς 'Ορθοδόξου 'Ανατολικῆς Έχελησίας. Анны, 1888-1904. Τόμος А΄ (съ приложеніями). Τόμος В' въ двухъ частяхъ. 8°, стр.  $\delta' + 494 + \epsilon' + 163 + \iota \varsigma' + 282. + 480.$  — Въ этомъ двухтомномъ труд'в г. Месолораса, профессора богословія въ Анинскомъ университетъ, мы имъемъ передъ собой полное собрание текстовъ, въ которыхъ заключается символика православной церкви. Въ составъ перваго тома и его приложеній входять тексты и испов'яданія по разнымъ причинамъ, появившіеся въ теченіе XV-XVIII вв. Второй томъ содержить анализь догматовъ и таинствъ съ символической точки эрвнія. Къ текстамъ присоединены очерки о ихъ авторахъ, о причинахъ ихъ составленія, объ обсуждаемыхъ зд'ёсь вопросахъ и яхъ характер'ё. Въ начал'ё помъщено общее введение въ 60 стр., въ которомъ идетъ ръчь о названия и опредълени исповъдания, о значении и о предълахъ символики, о пъдяхъ символовъ и символическихъ текстовъ, объ исторіи символики и проч. Изъ символическихъ текстовъ г. Месолорасъ издалъ следующіе: 1) Вероисповъдание Геннадія Сходарія, патріарха Константинопольскаго. 2) Возраженія Іеремін II, патріарха Константинопольскаго, протестантскимъ богословамъ Тюбингенскимъ. 3) Въроисповъдание Митрофана Критопула. 4) Въроисповъданіе Петра Могилы, митрополита Кіевскаго. 5) Синодальное осужденіе (1638) в вроиспов в данія подъ именем ъ Кирилла Лукариса. 6) Синодальное посланіе Пароенія Константинопольскаго къ м'єстному синоду въ Яссахъ. 7) Въроисповъдание Іерусалимского синода 1672 г. 8) Въроисповъдание Досиося Герусалимскаго. 9) Синодальное послание Діонисія Константинопольскаго 1672 г.

"Ετος ενδέκατον. Ή Θεολογική Σχολή τοῦ Παναγίου Τάφου κατά τὸ ἔτος απγ— απδ. Іерусалимь, 1904. 8°, стр. 68. — Годичный отчеть богословской школы въ Іерусалимь. Къ нему прибавлено замѣчательное изслѣдованіе ректора школы, архимандрита Хрисостома Пападопулоса (стр. 8—37), подъ заглавіемъ «Дѣятельность патріарха Іерусалимскаго Θеофана за православіе въ Россіи» (1616—1632 гг.). — Работа основывается на новыхъ источникахъ и іерусалимскихъ рукописяхъ.

- М. І. Г(едеонъ), 'Н περί βιβλιοθηκῶν ἐκκλησιαστική μέριμνα (Έκκλησιαστ. Άλήθεια, 1905, XXV, стр. 235—240, 246—249, 267—268). Собраніе свѣдѣній о намѣреніи нѣсколькихъ духовныхъ лицъ, съ византійскихъ временъ до XIX в., учредить библіотеки на греческомъ Востокѣ, и въ особенности во вселенской патріархіи. Здѣсь же и нѣсколько свѣдѣній о рукописныхъ каталогахъ XVII—XVIII вв. въ патріаршей библіотекѣ въ Константинополѣ.
- Θ. Антоніадись (Θαλής Άντωνιάδης), Ή περί νομοφύλακος νεαρά καὶ ή ίδρυσις νομικής σχολής (Έκκλησ. Άλήθεια, 1905, XXV, стр. 259—263, 275—280). Здёсь перенздается указъ императора Константина Мономаха объ основаніи факультета Правов'ядінія въ Константинополів, изъ сочиненій Іоавна, митрополита Евхантскаго изд. de Lagarde. Пользуясь случаемъ, издатель въ предисловіи толкуєть прозвище νομοφύλαξ въ Византіи.

Іоаннъ Андреадисъ (Ἰωάννης Ἀνδρεάδης), Περὶ τῶν τύποις ἐκδόσεων τοῦ κειμένου τῆς Καινῆς Διαθήκης (Ἐκκλησ. ἀλήθεια, 1905, XXV, стр. 313—316, 323—324, 330—331, 358—360, 366—369).—Разсужденіе объ изданіяхъ греческаго текста Новаго Завѣта съ XV в. до нашихъ дней. Новѣйнимъ изданіемъ оказывается стереотипное изданіе вселенской патріархіи въ Константинополѣ (1904), въ которомъ по мѣрѣ возможности возстанавливается древній традиціонный текстъ Константинопольской церкви.

- В. Мистанидисъ (В. Μυσταχίδης), Αι τύποις ἐκδόσεις τῆς Καινῆς Διαθήχης (Ἐχχλησ. ᾿Αλήθεια, 1905, ΧΧV, стр. 390—392).—Дополненія къ указанной выше стать в Андреадиса, гдв указывается рядъ венеціанскихъ изданій литургическаго Евангелія.
- \*\* 'Етистод'я просто робот патріарху 'Імасар (Έнхдус. Адубия, 1905, XXV, стр. 529).—Изъ рукописи  $\mathbb{N}$  731 Иверскаго монастыря здёсь издаются небольшія письма Паисія Лигарида къ московскому патріарху Іоасафу.
- М. Маландранисъ (М. Μαλανδράκης), Έπιστολαὶ Γερασίμου τοῦ Βυζαντίου (Έκκλησ. λλήθεια, 1905, XXV, стр. 530—532. 537—539, 549—550). Продолженіе сл'ёдуетъ. Монографія о Герасим'в Византійскомъ, ректор'в богословской семинаріи въ Патмос'в XVIII в., и сообщеніе неизданныхъ его писемъ. До сихъ поръ изданы лишь письма его къ патріарху Іерусалимскому Мелетію.

Іоанивъ Иверскій (Ίωακείμ Ἰβηρίτης), Χρονογραφία τῆς ἐν Ἄθφ μονῆς τῶν Ἰβήρων (Ἐκκλησ. ᾿Αλήθεια, 1905, XXV, стр. 539—540, 545—548, 587—588). — Находящійся на Св. Гор'в Иверскій монастырь, изв'встный въ ученомъ мір'в богатой библіотекой греческихъ и грузинскихъ рукописей, въ нын'вшнемъ году около 26/27 октября подвергся опасности землетрясенія. Это печальное событіе дало поводъ ученому монаху Іоакиму Иверскому собрать изъ рукописей монастыря богатыя св'яд'внія объ исторіи монастыря, которыя и издаются въ настоящемъ труд'в въ хронологическомъ порядк'в. Св'яд'внія эти начинаются съ Х в'єка.

H. A. Bence (N. A. Βέης), Τὰ τραγούδια τῆς Φιγαλίας ('O Νουμας, Β'

1904, № 128, стр. 2—4).—Выраженія противъ рецензіи, относящіяся къ фонетикѣ говора, на которомъ написаны народныя пѣсни изд. Н. Веисомъ, о чемъ см. Виз. Врем. XI, 300.

К. А. Стасинопулосъ (К. А. Στασινόπουλος), Βενέτικο (Ὁ Νουμᾶς, Β΄, 1904, № 119, стр. 8). — Замътка о названіи Вενέτικο, которымъ турки послѣ изгнанія венеціанцевъ изъ Греціи обозначали Эпиктетскую Италію съ 1499 года.

Минасъ Чеминдисъ (Μηνάς Κ. Τσελιχίδης), Ο Πύργος Γουλά εν Πολιτσάνη (Ταχυδρόμος, 1904, N 1872). — Здёсь рёчь идетъ о народномъ сказанів относительно башни, существовавшей въ городкі Поличані до 1860 года.

Никосъ Веисъ (Ντκος Βέης), "Αγνωστη παράφραση τῆς Ἰλιάδας (Ό Νουμᾶς, Β΄, 1904, № 120, стр. 6). — Сообщеніе о сборникѣ библіотеки монастыря Великой Пещеры № 50, въ которомъ имѣется неизвѣстный доселѣ новогреческій переводъ Иліады.

3m. Давидъ (Έμμ. Δαυίδ), Έπιστολή τοῦ 'Αδανασίου Παρίου πρὸς τὸν 'Αδαμ. Κοραῆν (Νέα Ἡμέρα, 1904, № 1567).—Изъ рукописи 88 Кутлумушскаго монастыря здёсь издается письмо Аванасія Паросскаго къ Кораису.

Хрисостовъ Пападопулосъ (Χρυσόστομος Α. Παπαδόπουλος), Ησυμμετοχὴ Κυρίλλου τοῦ Λουκάρεως ἐν τῇ μεταφράσει τῆς ᾿Αγ. Γραφῆς (Νέα Ἡμέρα, 1904, № 1568).—Замѣтка о томъ, участвовалъ ли Лукарисъ въ новогреческомъ переводѣ Библін, сдѣланномъ іеромонахомъ Максимомъ Калиполитисомъ и напечатанномъ въ 1638 году.

Михаилъ К. Стефанидисъ (Μιχαήλ Κ. Στεφανίδης), Βενιαμίν ο Λέσβιος ὡς ἐπιστήμων (Νέα Ἡμέρα, 1904, № 1552, 1553, 1554, 1555, 1556).—О жизни іеромонаха Веніамина Лесбосскаго (XVIII — XIX вв.) и о научной его д'ятельности въ области естественныхъ наукъ.

Минасъ Челинидисъ (Μηνᾶς Κ. Τσελικίδης), Ὁ ναὸς τοῦ Μεγάλου Άθανασίου ἐν Πολιτσιάνη (Ταχυδρόμος, 1904, № 1879).—Описаніе древняго монастыря въ Поличанъ.

Минасъ Челикидисъ (Μηνᾶς Κ. Τσελιχίδης), Ἡ μονὴ τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόχου καὶ τὸ μετόχιον αὐτῆς ἐν Πολιτσιάνη (Ταγυδρόμος, 1904, № 1925).

Константинъ Христофоридисъ (Κωνσταντίνος Χριστοφορίδης), Λεξικόν τῆς ἀλβανικῆς γλώσσης. Авины, τύποις Π. Δ. Σακελλαρίου, 1904, 8°, стр. ς'+502.—Словарь албанскаго языка во многихъ отношеніяхъ болѣе полный, чѣмъ Etymologisches Wörterbuch der albanesischen Sprache Gustav'a Меуег'а. Авторъ словаря, извъстный албанскій ученый, около 20 лѣтъ трудняся надъ составленіемъ этого труда, но не дожилъ до его печатанія. Поэтому во многихъ мѣстахъ встрѣчаются неразобранныя замѣтки и примѣчанія, нуждающіяся въ изъясненіи. Не смотря на эти недостатки мы охотно рекомендуемъ его ученымъ, занимающимся албанскимъ и повогреческимъ языкомъ.

Καππικικτ Деπικαικου (Καλλίνικος Δελικάνης) αρχυμαιμρισττ, Πατριαρχικών γραμμάτων τόμος τρίτος, ήτοι τὰ ἐν τοῖς κώδιξι τοῦ Πατριαρχικοῦ ᾿Αρχειοφυλακίου σφζόμενα ἐπίσημα ἐκκλησιαστικὰ ἔγγραφα, τὰ ἀφορῶντα εἰς τὰς



σχέσεις τοῦ Οιχουμενικοῦ Πατριαρχείου πρός τὰς Ἐκκλησίας Ῥωσσίας, Βλαχίας καὶ Μολδαβίας, Σερβίας, 'Αγριδών καὶ Πεκίου (1564 — 1863), οἰς προστίθεται ιστορική μελέτη περί της άργιεπισκοπης 'Αγριδών. Константинополь, Патріаршая типографія, 1905, 8°, стр.  $\eta' + 1107.$  — Вселенскій патріархъ Іоанимъ III своими благородными стремленіями продолжаеть способствовать распространенію исторических занятій в въ особенности взученія исторіи вселенской патріархіи съ XVI в'яка. Посл'є изв'ястныхъ своихъ двухъ сборниковъ многочисленныхъ документовъ, относящихся къ сношеніямъ Вселенской Патріархіи съ автокефаьными церквами Александріи, Антіохін, Іерусалима, Кипра и авонскими монастырями, патріархъ Іоакимь въ настоящемъ объемистомъ трудъ своемъ даетъ намъ тексты многочисленныхъ патріаршихъ грачоть, оригиналы которыхъ хранятся въ реестрахъ и архивахъ Вселенской Патріархіи. Эти тексты заканчивають собой богатое собраніе документовъ, проливающихъ свётъ на новейшую исторію Православной церкви. Настоящій сборникъ по порученію Іоакима III составленъ его архиваріусомъ, архимандритомъ Каллининкомъ Деликанисомъ. На стр. 3 — 274 сообщается 142 документа, относящихся къ исторіи русской церкви съ 1588 года. На стр. 275-676 сообщаются отчасти целикомъ, отчасти же въ выдержкахъ 1207 документовъ, относящихся къ Валахів и Молдавій съ 1564—1863 гг. Стр. 677—780 содержать около 140 документовъ по исторів православной церкви въ Сербів съ 1705 года. Стр. 781-902-85 документовъ, относящихся къ исторів Ахридскаго архіепископства съ 1662-1776 гг. Стр. 903-928-12 грамотъ 1706-1766 гг., относящихся къ архіепископству Пекскому. Такимъ образомъ весь сборникъ содержить около 1590 церковныхъ грамотъ. Къ нему примыкаетъ любопытный трудъ архимандрита Каллинника (стр. 929-1058) по исторін Ахридскаго архіепископства съ канонической точки эрвнія. Княга заканчивается подробнымъ указателемъ всвять грамотъ, вошедшихъ въ составъ этого общирнаго сборника (стр. 1059-1107).

А. Пападопуло-Керамевсъ (А. Παπαδόπουλος - Κεραμεύς), 'Αντώνιος Στουδίτης καί τινα σύμμικτα. Іерусалимъ, 1905, 8°, стр. 35 (изъ Νέα Σιών т. І, стр. 834—855). — Въ этой брошюрѣ сначала сообщается неизданное слово о вѣроисповѣданіи вселенскаго патріарха Антонія Студита (974—980 г.) по списку Cod. Sabait. 162. Затѣмъ въ видѣ замѣтокъ издаются: 1) Критическія замѣчанія къ письму патріарха Фотія къ калабрійскому епископу Льву по списку Oxford. cod. miscell. 211. 2) Критическія замѣтки къ тексту житія св. Θеофана Исповѣдника, составленнаго Никефоромъ Влахернскимъ. 3) Замѣтка о синодальномъ томѣ 1272 года объ Андроникѣ ІІ Палеологѣ. 4) Неизданныя письма Мелетія Пигаса къ Леонтію Евстратію. 5) Свѣдѣнія изъ о. Патмоса о православныхъ архіереяхъ, скончавшихся послѣ 1576 года. 6) Библіографическія замѣтки о Константинѣ Агіонаумитѣ, греческомъ богословѣ половины XVIII вѣка.

Ή Καινή Διαθήκη, ἐγκρίσει τῆς Μεγάλης τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίας. Κουстантинополь, Πατρίαρшая Τυποграфія 1904,  $16^{0}$ , стр.  $\eta'$  + 622. —

Карманная книжка небольшого формата, напечатанная четкимъ шрифтонъ въ патріаршей типографіи по порученію патріаршаго синода. Она содержить весь греческій тексть Новаго Завіта съ указанісмъ параллельныхъ местъ изъ Ветхаго и Новаго Завета. Текстъ этотъ представляеть собой точную евангельскую традицію Константинопольской церкви и поэтому въ 2000 приблизительно ивстахъ не сходится съ textus receptus. Въ 1400 стихахъ замётно достаточное различіе между этими двумя воспроизведеніями. Текстъ основывается на рукописяхъ Константинопольскаго преданія, составленныхъ между ІХ и XVI вв., и впервые здёсь использованныхъ. Судя по предисловію, для настоящаго изданія использовано 60 списковъ четвероевангелія, около 30 сп. д'яяній и посланій апостоловъ, около 15 сп. текста Апокалипсиса. Всв эти рукописи, отивченныя въ предисловіи особыми знаками, хранятся въ библіотекахъ Константинополя, въ авонскихъ монастыряхъ, въ Авинахъ, Іерусалимъ и Петербургв. Тексть отпечатанъ весьма тщательно: въ немъ натъ не одной опечатки. Въ концъ книги мы находимъ списокъ евангельскихъ и апостольскихъ чтеній, предназначаеныхъ обыкновенно въ церквахъ для великихъ церковныхъ праздниковъ: Мы съ радостью привътствуемъ это первое патріаршее изданіе Новаго Зав'вта, которое, будучи исполнено въ высшей степени тщательно и критически, приносить честь Вселенской Патріархіи и въ значительной мірув поощряеть научное научение книгъ священнаго писания. Издание, состоявшееся на средства бывшаго патріарха Константина V и по благословенію нынвшняго вселенскаго патріарха Іоакима III и св. патріаршаго Синода, настолько дешево, что можеть быть пріобрітено даже бізднійшими христіанами: книжка стоить лишь 40 копфекъ.

Никосъ Венсъ (Νίχος- А. Βέης), Τὰ Σαμπάζικα (Γεωγραφικόν Δελτίον, Аейны, 1905, т. І, стр. 191—192). — Сообщеніе изъ одной рукописи монастыря Великой Пещеры греческой зам'ятки 1691 года, упоминающей деревню Арфара, — одно изъ селеній Пелопонниса, получившихъ, посл'є турецкаго нашествія, общее названіе Σαμπάζικα или Χωρία τοῦ Σαμπάζη.

Ниносъ Венсъ (Νίχος А. Βέης), Морайтіка траγоύδια τοῦ ἀκριτικοῦ κύκλου (Παναθήναια VI, 1905, № 122, стр. 33—37). — Здёсь сообщаются и объясняются 2 греческія народныя пёсни изъ Мани, относящіяся къ акритскому циклу. Въ обёнкъ Дигенисъ самъ разсказываетъ о своихъ похожденіяхъ.

П. Каролидисъ (Π. Καρολίδης), Οι ἐν τῆ Κάτω Ἰταλία καὶ Σικελία Ἑλληνοαλβανοί (Ἑλληνισμός. Μηνιαία ἐθνική ἐπιθεώρησις, Αθυны, 1904, VII, стр. 81 — 88, 176 — 183, 354 — 357, 416 — 433, 481 — 488, 569 — 574, 939 — 942). — Любопытное разсужденіе о греко-албанскихъ поселеніяхъ въ Южной Италіи и Сициліи, ведущихъ свое начало съ византійскихъ временъ. Авторъ 9-тиглавнаго труда, профессоръ Аθинскаго Университета, — самъ посѣтилъ эти поселенія, изучилъ ихъ исторію, изслѣдовалъ народные нравы в религіозные обряды и въ настоящемъ трудѣ сооб-

Digitized by Google

пцаетъ намъ подробныя свъдънія, изъ которыхъ явствуетъ, что жители этихъ мёстъ, не смотря на сильное воздёйствіе со сторены итальянскаго населенія, сохраняютъ многіе правы подобно своимъ родственникамъ въ Грецін и Турціи. Разница между италійскими греками и греками Бал-канскаго полуострова заключается единственно въ религіи: въ то время какъ первые—католики, вторые испов'вдаютъ православную в'рру. Нашихъ спеціалистовъ въ трудѣ проф. Каролидиса главнымъ образомъ занитересуютъ св'едінія о языкѣ указанныхъ греко-албанскихъ поселеній и объ употребительныхъ среди нихъ родовыхъ названіяхъ.

П. Наролидисъ (П. Καρολίδης), 'Η ἐν Ἰταλία ἐλληνική μονή τῆς Κρυπτοφέρρης (Ἑλληνισμός, 1905, VII, стр. 839 — 853). — Свѣдѣнія о монастырѣ Grotta Ferratta.

Cn. Π. Λαμτρος Σπ. Π. Λάμπρος), Νέος Έλληνομνήμων. Τριμηνιαΐον περιοδικόν σύγγραμμα. Τόμος πρώτος. Τεύχος Β΄, Γ΄, Δ΄, 1904. — Τόμος δεύτερος, Тейхос А', В', Г', А'. 1905.—См. Визант. Врем. XI, 309—310.— Приветствованное нами новое періодическое изданіе авинскаго проф. Ламброса продолжаеть выходить аккуратно. Предъ нами 6 новыхъ выпусковъ, изъ которыхъ первые 3 составляють первый томъ, а остальные составляють второй томъ. Въ составъ ихъ входять статьи разнаго содержанія. Томъ І, стр. 129—155. Неизданный отривоко работы о родь Кесарей. Зд'ёсь изъ рукописи Иверскаго монастыря № 812 издается подробное разсужденіе неизвъстнаго древняго историка о родъ первыхъ римскихъ императоровъ съ Августа до Нерона. — Стр. 156—161. Атталь І, какъ зеографъ. Зам'втва, вь которой проф. Ламбрось считаеть себя въ правъ перенести Аттала изъ списка геопониковъ и физиковъ въ списокъ географовъ. - Стр. 162-171. Слады материнских названій у новогреков в Ликіи. Современные греческіе обитатели Ликін инфють обыкновеніе называть пужчивь именень натери, напр. Νικόλας της Γλυκερίας. Обычай этоть-древній, какъ показывають свидетельства Геродота, Николая Данаскина, Плутарха и др. Для доказательства сохраненія этого обычая въ указанной ивстности проф. Ламбрось приводить около 100 прим'вровь, собранных виль въ разныхъ ивстностяхъ Ликін, въ Ливисін, Кастеллориво и проч. — Стр. 172—185. Елатейскій Камень изь Кана вь Гамилей. Разсужденіе о камив, найден**πον**το Βτο Φοκειμά Βτο 1884 γομα στο παμπιστικό: «→ Οὐτός ἐστιν ὁ λίθος ἀπὸ Κανά της Γαλιλέας, όπου το ύδωρ οίνον ἐποίησεν ὁ κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστός».— Стр. 186—190. Разысканія о хронографів Өеодора Дафнопата. Изъ cod. Phil. 1456 Берлинской Библіотеки. Здівсь сообщается отрывокъ, содержащій часть историческаго труда Өеодора Дафнопата. Проф. Ламбросъ думаеть, что онъ нашелъ подлинникъ указаннаго сочинения Дафиопата. Но слъдуеть зам'втить, что онъ ошибается, ибо онъ им'веть предъ собой нодложное произведение извъстнаго фальсификатора Симонидиса, которое онъ не разобрадъ. - О подложныхъ трудахъ Симонидиса разсуждаетъ проф. Ламбросъ и въ следующей статье (стр. 191—202): Осонасъ, неизвисиный хронографь Трапезунтского Царства. Здёсь идеть рёчь о Овонасё,

яко-бы трапезунтскомъ кронограф'в, который, однако, въ д'виствительности не существоваль, ибо то, что сообщаеть о немь Ламбрось изъ cod. Phil. 1456, — подложный трудъ Симонидиса. Досадно, что столько летъ послъ смерти Симонидиса ученые въ родъ Ламброса не сомивваются въ подлинности его лже-произведеній. — Стр. 203—208. Три посланія Лимитрія Кидонія къ Константину Асану. Здёсь изъ греческой рукописи Burn. 75 British Museum издаются посланія Димитрія Кидовія, извъстнаго писателя XIV въка, къ Константину Асану. — Стр. 209—212. Михаиль Лулмудись Ефесскій и взятів Ефеса турками. Разсужденів о Луллудись Ефесскомъ (XIII—XIV вв.) и о завоеваніи Ефеса турками въ 1304 году (а не 1307 г.).—Стр. 213—215. Замътка о древнемъ каталогъ Патмосских рукописей. Здёсь изъ Cod. Paris. 3067 приводятся варіанты къ патиосскимъ рукописямъ 1355 года, изданнымъ кардиналомъ Маі (N. P. B. т. VI, стр. 537 сл.).—Стр. 216—224. Неизданное письмо послыдняю авинского дука Франка Аціоли ко миланскому принцу Франциску Сфорца. Латинское посланіе Franchus'a de Aziolis, 1460 года, найденное въ Милан'в, въ Archivio di Stato, и очеркъ объ Аціоли по поводу этого письма. -Стр. 225—234. Каталого рукописей авинских библіотеко за исключеніемь Народной. Продолженіе описанія греческихъ рукописей, хранящихся въ **δηδείοτεκ της** Βουλης, **συ № 7 до № 10.** — Стр. 235 — 244 Σύμμικτα. Разнаго рода замътки, въ которыхъ, между прочимъ, изъ рукописи XV въка, приводится стихотворная надпись надъ гробомъ Никиты, митрополита Диррахійскаго, и Льва, архіепископа Черникскаго.—Стр. 257—279, 385 — 411. Томъ II, стр. 29 — 48. Замытки о древне-греческих надписяхь въ средневъковихъ сборникахъ и рукописяхъ западнихъ ученихъ. Спеціальное разсужденіе о различныхъ рукописяхъ западно-европейскихъ библіотекъ, содержащихъ разныя древне-греческія надписи.—Стр. 280—294. Основаные и основатель Константинопольского монастыря түз Паррахарівтой. Разсуждение объ основани Константинопольскаго монастыря тії Пацμακαρίστου и объ основатель его Михаиль Дукь Главь Тарханіоть.— Стр. 295 — 312. Библіотеки Іоанна Мармара и Іоанна Докіана и анонимное описаніе книгь. Здівсь издаются и изучаются три небольшихъ рукописныхъ каталога XIV и XV вв., съ описаніемъ разныхъ греческихъ рукописей. — Стр. 313 — 320. Бесподы Паисія, митрополита Родосскаго. Разсуждение о Паисіи Агіапостолить, митрополить Родосскомъ конца XVI въка, авторъ изданнаго нами стихотворнаго описанія Синайской горы и ея святилищъ (Правосл. Палест. Общ. СПБ. 1891). Проф. Ланбросъ въ cod. Nan. CXXIV нашелъ собственноручное собрание разныхъ проповъдей Пансія. — Стр. 321 — 332. Несуществующія имена. Разсужденіе о придуманныхъ разными писателями, несуществующихъ собственныхъ именахъ, возникшихъ въ древнихъ текстахъ и въ трудахъ каллиграфовъ, въ виду неправильнаго пониманія нікоторых в греческих в словъ. — Стр. 333 — 335. Όνόματα παραγνωρισθέντα. Разсужденіе по поводу указаннаго выше вопроса. — Стр. 336—352. Марка, монаха Серрскаго ζήτησις περί βουλκουхахоч. Здёсь изъ рукописи № 520 Иверскаго монастыря, XVI вёка, вздается трудъ о вулколакахъ, составленный Маркомъ, монахомъ изъ Серреса. — Стр. 353—367. Продолженіе описанія рукописей библіотеки тя воиня № 11 — 27. — Стр. 368 — 377. Уидикта. Разнообразныя византологическія зам'єтки, изъ которыхъ посл'єдняя им'єсть въ виду письма Осодора Продрома въ сод. Napol. III, A. Ab.—Стр. 412—415. Hoeas рукопись Николая Месарита. Сообщение о Cod. Vindob. Phil. CVII (Nessel), содержащемъ тексты Месарита. — Стр. 416 — 432. Печати посмъднихъ Памеологов и ихъ сверстниковъ. Здёсь издаются печати Константина Палеолога, Осодора II Палеолога, Динитрія Палеолога, Андрея Палеолога, Матеея Асани и два неизданныхъ письма Николая Ралля и Матеея Асани. — Стр. 433 — 449. Φυσιολογική διήγησις του υπερτίμου κρασοπατέρος Πέτρου τοῦ Ζυφομούστου. Новое критическое изданіе среднев'яковой народной поэмы, на основание трехъ рукописей, содержащей сатиру на пьяницу. — Стр. 492 — 496. Описаніе рукописей № 29—31 Авинской библютеки. — Стр. 497 — 502. Уодината. Византологическія зам'ятки напр. о Өеодор'в Продром'в, Никифор'в Василак'в, Константинопольскихъ Патріяхъ и проч. — Томъ II, стр. 3—28, 157—158. Геродотовская антодогія въ святогорскомъ сборникть монастыря св. Діонисія. Отрывки взъ Геродота по рукописи № 90 монастыря Діонисія, XIII въка, заимствованные изъ сборника древне-греческихъ историковъ, составленнаго въ Х въкъ при Константинъ Порфирородномъ. — Стр. 49—156. Матеріалы для исторіи монастырей ты Метефрыч. Богатые натеріалы для исторіи Метеорскихъ монастырей въ Оессаліч и относящіеся сюда тексты, напр. житіе преп. Аванасія, аскета Стагонскаго, и житів преп. братьевъ Нектарія и Өео-Фана. — Стр. 159—160. Уирихта. — Стр. 161—165. Onucanie вызантыйских статуй. Изъ Cod. Reg. Svec. 184, ватиканской библіотеки сообщается греческій тексть описанія 9 древнихъ статуй византійской эпохи, хранящихся въ Константинополь. - Стр. 166-168. Треугольная эпиграмма. Эпиграмма подъ именемъ Іоанна Цецы изъ Cod. Neapolit. III, А А, b.— Стр. 169—179. Произведенія Христофора Митилинскаго и изданіє Eduard'я Kurts. — Стр. 180—186. Обычай «изувъченія» у средневъковихъ Маніатовъ. Свъдънія неизданныхъ произведеній Исидора Монемвасійскаго и Іоанна Аргиропула объ обычав изуввченія (μασχαλισμός) у маніатовъ. — Стр. 187—198. Неизданная грамота Алексия III Великаго Комнина, царя Трапезунтского. Новая, неизданная грамота транезунтского императора Алексья III, хранящаяся въ Оксфодръ, въ Cod. Seld. 49.—Стр. 199—208. Контракть объ основании греческой типографии въ Флоренции въ 1551 г.-Стр. 209—225. Прибавленія къ новогреческой библіографіи. Здівсь приводятся заглавія 38 греческихъ книгъ, напечатанныхъ въ теченіе XVII и XVIII вв.—Стр. 226 — 235. Продолжение описания преческих рукописей Авинской библіотеки № 32—35.—Стр. 236—246. Σύμμικτα.—Стр. 251— 255. Антоній Миліаракись. Некрологь. — Стр. 281 — 288. Мутрочоция оіхоуєчнаха субрата. Новыя свёдёнія о материнскихъ названіяхъ мужчинъ на Кипръ, Самосъ и въ Осссалін.—Стр. 289—298. Н Пачауіа Велла πλησίον του Βουλγαρελίου έν Τσουμέρχοις. Οπисаніе византійскаго храма и сообщение находящейся въ немъ надписи, въ которой упоминается эпирскій деспоть Никифорь. Въ приложеніяхъ приводятся народные разсказы объ этомъ храмъ. — Стр. 299—323. Списокъ сочинений Николая Кавасими и Димитрія Кидонія. Подробное описаніе греческой рукописи Cod. Paris. 1213, содержащей многочисленныя произведенія Николая Кавасилы и Димитрія Кидонія. — Стр. 324—333. Взятів Трапезинта и Венеціи. Здівсь изучается неизданное латинское письмо Октября 1461 г., относящееся къ взятію Трапезунта турками.—Стр. 334—336. Тахиграфы Виссаріона. Здёсь сообщаются 2 неизданныхъ письма кардинала Виссаріона, относящихся къ составленію разными переписчиками списковъ греческихъ рукописей по его поручению. — Стр. 337-351. Обоиненія Кесарія Дапонте и Пахомія Русана, направленныя противь венеціанскихъ типографовъ.—Стр. 352—356. Пурпуровая рукопись литурний въ монастыръ ты Такаруы близь Эліонь. Описаніе рукописи 1635 года, содержащей на греческомъ языкв известныя литургіи Іоанна Златоуста, Василія и ты Пропугасциеми. Рукопись эта составлена въ Яссахъ монахомъ Порфиріенть. — Стр. 357 — 364. Продолженіе описанія греческих рукописей Авинской вибліотеки № 36—43.—Стр. 365—377. Σύμμικτα.—Стр. 385— 395. Народные зимны въ честь самодержив Гоанна Комнина. Зд'ясь издяются 2 гимна по Cod. Laur. Plut. 31, 2. Издатель не знаеть, что эти гимны уже извъстны подъ именемъ Өеодора Продрома (Migne, Patrol. gr., томъ 133, col. 1387—1390), но указываетъ, что они составлены между 1125—1126 гг. — Стр. 396—434. Переселеніе Маніатовь въ Тоскану въ XVII въкъ. Любопытное изследование о переселении грековъ изъ Мани въ Тоскану, на основани разнаго рода документовъ XVII в.-Стр. 435-489. Исомійскія стоны Кориноа въ средніе вожа. Разсужденіе объ исторіи истма Коринескаго въ теченіе III — XV вв., на основаніи изв'ястныхъ и неизданныхъ матеріаловъ. Здёсь же указываются и неизданныя греческія и латинскія надписи и отрывки, относящіеся къ Истму, изъ сочиненій Іоанна Аргиропула и Мазариса.—Стр. 490—500. Каталого рукописей авинских библіотекь, за исключеніем народной. Продолженіе описанія рукописей библіотеки  $\tau \tilde{\eta} \zeta$  Вои $\lambda \tilde{\eta} \zeta$  съ № 44—50.—Стр. 501-512.  $\Sigma \acute{\nu} \mu \mu \iota \chi \tau \alpha$ .

Νέα Σιών. Έχκλησιαστικόν περιοδικόν σύγγραμμα εκδιδόμενον κατά διμηνίαν. Έν Ίεροσολύμοις. Έτος Α΄, 1904. Έτος Β΄, 1905. — Мы съ радостью констатируемъ, что настоящее періодическое изданіе профессоровь іерусалимской духовной академіи и православнаго духовенства патріархім въ Іерусалимѣ не только продолжаетъ выходить аккуратно, но даже настолько распространилось, что не страдаетъ отъ экономическихъ затрудненій. Такимъ образомъ предъ нами два законченныхъ тома Nέα Σιών, первый въ 672 стр., второй — въ 983. Для византинистовъ этотъ журналъ—одинъ изъ наиболѣе цѣнныхъ сборниковъ матеріаловъ. Въ началѣ здѣсь издаются интересныя работы о христіанскихъ древно-

стяхъ Палестины, статьи относящіяся къ греческой патрологіи, къ византійской и средневѣковой греческой письменности, наконецъ и труды по исторіи церкви. Рядъ статей изъ этого журнала нами указанъ въ Виз. Врем. 1904 г. и въ настоящей библіографіи. Въ № са Σιών вадаются и серьезныя рецензіи на книги, относящіяся къ византійской археологіи и натрологіи. Послѣдняя книжка журнала за 1905 г. между прочимъ содержитъ: 1) Разсужденіе іеромонаха Пантелеймона Асанасіадиса объ Оригевѣ, какъ основателѣ и наставникѣ катехитической інколы въ Кесаріи Палестинской. 2) Разсужденіе Писагора бемелиса о численности населенія въ Іерусалимѣ временъ Іисуса Христа. 3) Обпшрное изслѣдованіе архимандрита Каллиста о Номоканонѣ патріарха фотія. 4) Архимандритъ Хрисостомъ Пападопулось о Козьмѣ, митрополитѣ Клавдіупольскомъ. 5) Неизданныя сочиненія Нектарія, патріарха Іерусалимскаго, трудъ Георгія Спиридакиса.

Χ. Христовасились (Χ. Χριστοβασίλης), 'Η "Ηπειρος γεωγραφικώς καὶ ἐθνολοςνικώς ἀπὸ τῶν ἀρχαιοτάτων χρόνων μέχρι σήμερον (Ἑλληνισμός. Μηνιαία ἐθνική ἐπιθεώρησις. Αθυны, 1905, т. VIII, стр. 17—33, 140—146, 205—208, 744—451, 497—502). — Въ настоящемъ наслѣдованіи сообщаются интересныя свѣдѣнія по географіи и этнографіи Эпира. Авторъ сначала перечисляєть епархіи Эпира, горы, озера, рѣки, заливы, мысы и проч. Затѣмъ овъ переходить къ древнему населенію страны и наконецъ въ общихъ чертахъ излагаеть ея исторію. Послѣ этого разсматривается современное церковное раздѣленіе страны, перечисляются епархіи, и приводится статистика вѣроисповѣданій современныхъ обитателей Эпира, при чемъ православныхъ грекова оказывается 221,175 человѣкъ, православныхъ грековабанцевъ около 45,000, греко-влаховъ — 10,000, мусульманъ говорящихъ только по гречески — 6750, наконецъ около 91,000 чел. албанцевъмусульманъ, не куже знающихъ и греческій языкъ.

Ed. Pears, 'Η ἄλωσις τῆς Κ/νουπόλεως. 'Ο αὐτοχράτωρ Κωνσταντῖνος καὶ ο σουλτάνος Μεχμέδ β΄ (Ἑλληνισμός, VIII, 1905, стр. 274—289, 321—336, 401—416, 481—496, 577—592, 641—656, 721—736, 804—816). — Анонивный греческій переводъ изв'єстнаго англійскаго труда Ed. Pears'а о взятіи Константинополя турками.

- Θ. Π, Έλληνοσλαβικόν λεξιλόγιον εν Μακεδονία καὶ Θράκη (Έλληνισμός, VIII, 1905, стр. 378—382). Свисокъ болве 300 греческихъ словъ, съ указаніемъ ихъ значенія, употребляемыхъ въ свверныхъ мёстностяхъ Македоніи и Өракіи. Нівкоторыя слова это смінанное населеніе перенимаеть отъ грековъ безъ изміненія, другимъ же оно придаеть славянскія окончанія.
- Г. Буковалась (Г. Μπουχουβάλας), Ή γλώσσα των εν Μακεδονία σλαβοφώνων (Έλληνισμός, VIII, 1905, стр. 906—915; ІХ, 1906, стр. 58—62). Авторь настоящей статьи, бывшій директорь греческой гимназів въ Салоникахь, сообщаеть интересныя свёдёнія о славянскихъ говорахь въ Македоніи, близъ Водена, Гевгели, Гуменцы, Дойрани и проч. Онъ нахо-

дить, что македонскіе говоры представляють собой отдільное нарічіе, отличное оть быгарскаго и боліве близкое къ сербскому. Если громадшую часть словаря славянь указанных в містностей составляють греческія слова, то это, по мийнію г. Букуваласа, говорить въ пользу того, что это—первоначально греки, подвергшіеся славянскому вліянію при завоеваніи этихъ містностей сербами. Для доказательства греческаго происхожденія этихъ «мамедонских» славянь, авторъ приводить боліве 600 словъ греческаго происхожденія. Нікоторыя мат нихъ сохранили особенности народно-греческаго произношенія, другія же измінены на славянскій ладъ. Таковы і трубі прочіння кататра собраще кататра со и прочі. Фонетически интересно въ этихъ говорахъ сохраненіе древне-греческаго сочетанія од вмісто од судрісттю — є сударісттю, од срето — є сударістю, од враста — сударістю, од враста — сод враста

ювинъ Налостиписъ (Ἰωάννης Καλοστύπης), Вασίλειος ο Βουλγαροκτόνος. Τραγωδία εἰς πράξεις πέντε. Авины, 1905, стр. 92. (Изъ Ἑλληνισμός, VIII, 1905, стр. 529—536, 617—624, 697—704, 785—792, 857—864, 629—934). — Новогреческая трагедія въ ямбическихъ стихахъ, въ которой изображаются войны византійскаго императора Василія II съ болгарами съ 1006 года. Авторъ, историкъ и филологъ, довольно правильно характеризуетъ дъйствующія здъсь историческія лица.

. Х. Христовасились (Х. Хріотоβασίλης), 'Η ἀγάπη. Τριλογία. 'Ο ἀντρεωμένος. 'Η ἀνέραστη. 'Η μεγάλη ιδέα. 'Αθηνα, Τυπογραφείο Π. Α. Πετράχου. 1906, 8°, стр. 87.—Извъстный греческій поэть Христовасились въ настоящемъ трудъ даетъ намъ новое доказательство своего умѣнія владѣть народногреческой рѣчью. Книжка его содержить три поэтическихъ произведенія, сюжеты которыхъ заимствованы изъ греческаго фольклора. Въ первой рисуется заключеніе прекрасной дѣвушки, запертой въ башнѣ, и освобожденія ея храбрымъ богатыремъ, впослѣдствіи ея мужемъ. Вторая поэма относится къ народнымъ вѣрованіямъ въ колдовство; въ третьей повѣствуется о вѣрованіи греческаго народа въ освобожденіе Константинополя и возстановленіе греческой имперіи въ будущемъ. Народная рѣчь всѣхъ 3 поэмъ настолько обильна, что можетъ доставить лингвисту весьма интересные матеріалы.

## Рецензій появились на следующія книги.

John Schmidt, The chronicle of Morea. London (Methuen and C<sup>10</sup>) 1904. См. Виз. Врем. XII, 243 сл., 330. — Рецензій Σ. Λάμπρος βъ Νέος Έλληνομνήμων I, 245—250; Γ. Ν. Χ[ατζιδάχις] Βъ Άδηνα, 1904, XVI, 253—254.

Delftsch Studentencorps XI-e Lustrum. Maskerade voorstellende de Ommetocht van Nikephoros II Phokas binnen Byzantium na zijne Kroning tot Keizer in 963 gehouden te Delft op den 14 July 1903 Door de Leden van het Delftsch Studentencorps. Delft (I. Waltmann J<sup>r</sup>).—Рецензін Σ. Λάμπρος Β΄ Νέος Έλληνομνήμων, I, 251 — 254.

Daniel Serruys, Catalogue des manuscrits conservés au Gymnase grec de Salonique. Paris 1903 (изъ Revue des Bibliothèques). См. Виз. Врем. XI, 204.—Рецензія Σ. Λάμπρος въ Νέος Έλληνομνήμων, I. 378—380.

Plan eines Corpus der griechischen Urkunden des Mittelalters. Cm. Bus. Bpem. XI, 316, 670.—Рецензія Νίκος Βέης Βτο Παναθήναια, 1905, V, 378—379.

Α. Π.-Κεραμεύς, Διορθώσεις εἰς τὸ ἀνακάλημα τῆς Κ/πολης. Ξεφελίνος πρωτοπρόεδρος. Δυρραχηνά (наъ Byz. Zeit.).—Рецензія Νίκος Βέης въ Ὁ Νουμᾶς, 1905, № 165.

J. Psichari, Essai de gramm. historique. Essai sur le changement de λ en ρ devant consonnes en grec ancien, médieval et moderne. Paris 1905. Cm. Виз. Врем. XII, 327.—Рецензія Νίκος Βέης εъ 'Ο Νουμάς, 1905, № 146.

L. de Beylié, L'habitation byzantine. См. Виз. Врем. XI, 290, 724.—Рецензія 'Αδαμάντιος 'Ι. 'Αδαμαντίου въ Δελτίον τῆς ἰστ. καὶ ἐθνολ. 'Εταιρίας VI, 304 — 320.

L. Bréhier, La querelle des images. См. Виз. Врем. XI, 237; XII, 345.— Рецензія 'Αδαμάντιος 'Ι. 'Αδαμαντίου въ Δελτίον τῆς ἰστορ. καὶ ἐδνολ. 'Εταιρίας VI, 401 — 403.

Β. Ε. Στεφανίδης, Οι κώδικες 'Αδριανουπόλεως (ΕΒΕ Βyz. Zeitschrift XIV, 588—611).— Ρεμεμεία Νίκος Βέης ΒΕ Παναθήναια, 1905, VI, 88—90.

'Α. Π.-Κεραμεύς, Συμβολή εἰς τὴν Ιστορίαν τῆς ἀρχιεπισκοπῆς 'Αχρίδος.— Рецензія Анонима въ Νέα Σιών, ΙΙ, 420—421.

La Palestine. Guide historique et pratique avec cartes. Cm. Bra. Bpem. XII, 340, 346. — Рецензія Анонима въ Νέα Σιών, I, 404 — 406.

Α. Νινολάχης, Μελέτιος Πηγάς. См. Виз. Врем. XII, 402.— Рецензія Анонима въ Νέα Σιών, Ι, 289 — 296.

Γ. Χατζιδάχις, Μεσαιωνικά και νέα. См. Виз. Врем. XII, 389. — Рецензія П. Z. въ Παναθήναια, 1905, VI, 60.

Δαμασκηνός Άποστολίδης, Κτιτορικόν ήτοι ἱστορία τῆς ἰκρᾶς μονῆς Λαύρας τῆς ἐν Καλαβρύτοις. Ἐν ᾿Αθήναις 1905.—Рецензія Σ. Λάμπρος Βτ. Νέος Ἑλληνομνήμων, ΙΙ, 378 — 381.

Νῖχος Α. Βέης, Κατάλογος τῶν χειρογράφων κωδίκων τῆς ἐν Θεράπναις μονῆς τῶν Άγίων Τεσσαράκοντα. См. Виз. Врем. XII, 307, 398.—Рецензік: W. M. Warner, bishop, Βъ The Library Journal, New York, 1904, XXIX, 614—615; Λεωνίδας Σουραίας Βъ Ἡχὼ τῆς Σπάρτης, 1904, VII, № 288.

Τοῦ ὁσίου Θεοδώρου τοῦ Στουδίτου μεγάλη κατήχησις. Βιβλίον δεύτερον ἐκδοθὲν ὑπὸ τῆς Αὐτοκρ. ᾿Αρχαιογραφικῆς Ἐπιτροπῆς. Ἐν Πετρουπόλει 1904.—Рецензін Анонима въ Νέα Σιών, Η, 816—817.

Извъстія Русск. Археол. Института, ІХ.— Рецензія Анонива въ Néa Zióv, II, 615—617.

J. Michalcescu, Θησαυρός τῆς όρθοδοξίας. См. Виз. Врем. XI, 189, 649; XII, 305.—Рецензія Анонима въ Νέα Σιών I, 401—404.

- Ν. Βέης, Βυζαντιναὶ ἐπιγραφαὶ Γορτυνίας (μετ Βυζαντινὰ Χρονικά, ΧΙ 63-72). Рецензія Κ. Ν. Ῥάδος Βτο Γεωγραφικόν Δελτίον, 1904-1905, I, 200-201.
- Π. Μ. Κοντογιάννης, Οι Ελληνες κατά τὸν πρῶτον ἐπὶ Λικατερίνης Β' ρωσσοτουρκικὸν πόλεμον. См. Виз. Врем. XII, 408.—Рецензія N. Βέης въ Пαναθήναια, 1905, V, 87—89; Σ. Λάμπρος въ Νέος Έλληνομνήμων, II, 247— 250; Г. N. Χατζιδάκις въ Άθηνᾶ, XVI, 639.
- 'A. Π.-Κεραμεύς, Житія двухъ вселенскихъ патріарховъ XIV в.— Рецензія Анонима въ Νέα Σιών, II, 948—949.
- N. Βέης, Δημώδη ἄσματα Φιγαλίας. См. Виз. Врем. XII, 414.—Рецензія Λ. А. (= А. Πάλης) въ 'Ο Νουμᾶς, 1904, № 125.
- H. Pernot, Rapport sur une mission scientifique en Turquie. См. Виз. Врем. XI, 670.— Рецензія N. Βέης въ Παναθήναια, 1904, IV, 246—250.
- Γ. Ι. Δέρβος, Χριστιανική γραμματολογία. Έν 'Αθήναις 1903 1904, Τόμος Α΄. Β΄. См. Виз. Врем. XII, 296, 303.—Рецензія Анонима въ Νέα Σιών, II, 940—945.
- Φ. Γρηγορόβιος, Ίστορία τῆς πόλεως 'Αθηνών. См. Виз. Врем. XII, 411.—Рецензія Аноника въ Νέα Σιών, II, 425—427.
- Β. Ν. Μπενεσσέβιτς, Είδησεις περί τῶν ἐν τῷ Βατοπεδίῳ και τῷ Λαύρα..... εὐρισκ. ἐλληνικῶν κανονικῶν χειρογράφων. СПБ. 1904. См. Виз. Врем. ХІ, Прилож. 2.—Рецензія Анонима въ Νέα Σιών, II, 423.
- Τ. Ε. Μεσολωρᾶς, Συμβολική τῆς ὁρθοδόξου 'Ανατολικῆς 'Εκκλησίας. См. Виз. Врем. XII, 413.— Рецензія Анонима въ Νέα Σιών, II, 122—124.
- Н. Кондановъ, Археол. путеш. по Сиріи и Палестинъ. См. Виз. Врем. XI, 273, 698, 743.—Рецензія Анонима въ Νέα Σιών, I, 520—523.
- Π. Παπαγεωργίου, Διορθωτικά εἰς ἐπιστολάς Φωτίου καὶ Ταρασίου (изъ Αθηνά XI, 301—354).— Рецензія Ν. Σπυριδάκις въ Νέα Σιών, Ι, 515—520.
- N. Η Έλευθεριάδης, 'Η ἀχίνητος ἰδιοχτησία ἐν Τουρχία. 'Εν 'Αθήναις 1903.—Рецензія T. R[einach] Βτ Revue des études grecques, 1904, XVIII, 281.
- Γ. Ι. Παπαδόπουλος, Ίστορική ἐπισκόπησις τῆς ἐκκλ. μουσικῆς. См. Вяз. Врем. XII, 408.— Рецензія Анонима въ Νέα Σιών, II, 951—953.
- Ν. Γ. Πολίτης, Παροιμίαι Γ. Δ΄. Παραδόσεις. Α΄. Β΄. См. Виз. Врем. XII, 391.—Рецензія Т. R[einach] въ Revue des études grecques, 1904. XVIII, 402—403; Σ. Λάμπρος Βъ Νέος Ἑλληνομνήμων, Ι., 503—507.
- Ν. И. СОНОЛОВЪ, КОНСТАНТИНОПОЛЬСКАЯ ЦЕРКОВЬ ВЪ ХІХ ВЪКЪ. РЕЦЕНЗІН:
  Θ. Ε. І. ВЪ Νέα Ἡμέρα, 1905, № 1597—1600; Γρηγ. Παπαμιχαὴλ ΒЪ Ἑλληνισμός, 1905, VIII, 105—116, 186—198, 266—289, 337—352, 417—427;
  ᾿Α. Πιπέρας ΒЪ ἘΧΧλησιαστικὴ ἀλήθεια, 1904, XXIV, 563—566; АНОНИВЪ ВЪ Νέα Σιών, II, 619—621.

А. Пападопуло-Керамевсъ.

## ГРУЗІЯ.

Гуджарг Кватахевскаго монастыря (ქვათახევის მონასტრის გუჯარი) (груз. журн. демьдд, 1905, № IX, 1—36).—Этотъ памятникъ, какъ видно изъ подписи, имъющейся въ концъ, написанъ по приказанію царя Ираклія І Назаралихана въ 1703 году (стр. 35) и представляеть изъ себя резюме всёхъ дарственныхъ и иныхъ юридическихъ документовъ монастыря, въ которыхъ изложены права и обязанности монастыря и его крипостныхъ. Редакція журнала не сочла нужнымъ дать болие подробныхъ свъдъній объ этомъ памятникъ, какъ только указать, что опъ «представленъ Тарасіемъ» (стр. 1). После длиннаго вступленія (стр. 1—7), содержащаго въ себъ обращение къ Тронцъ и всъмъ святымъ, царь Карталиніи и Кахетіи заявляетъ, что къ нему явились настоятель, братья и крипостные Кватахевского монастыря съ документами прежнихъ парей сь ходатайствомъ возобновить и утвердить ихъ. Ираклій І указываеть, что изъ массы пожертвованныхъ имъній нъкоторыя уже давно не находятся во владеніи монастыря; не затрагивая вопроса о никъ, онъ утверждаеть всё документы, права которых востались незыблеными (стр. 8). Далье (стр. 9 — 16) пересчитываются деревни, крыпостные крестьяне и купцы со всёми ихъ родовыми и благопріобрётенными именіями, церкви и всв права, которыми пользовался Кватахевскій монастырь; царь по прежнему освобождаеть крепостных и ихъ именія отъ государственныхъ повинностей. Затъмъ излагаются кратко правила объ управлени монастыремъ, монастырскими имвніями и доходами (стр. 17-18) и приводится синодикъ жертвователей и свъдънія объ установленныхъ въ память ихъ службахъ; царь указываетъ, что многіе дарственные документы, въ которыхъ имълись свъденія о поминальной служов жертвователей, пришли въ ветхость (стр. 18). Синодикъ занимаетъ 8 страницъ (18-26) и содержить не мало интересных данных в. Далве приводятся сведенія о натуральныхъ повинностяхъ, которыми крепостные были обязаны монастырю (стр. 27-29). Документь кончается призывомъ къ последующимъ царямъ и правительствующимъ лицамъ утверждать его и проклятіемъ нарушителямъ. Кром'в того указано, что все противоречащіе этой грамотъ документы признаются лишенными силы. Документь подписанъ и скрипленъ печатью царя Ираклія I Назаралихана, подписью католикоса Эвдемоса Діасамидзе, Министра Двора Луарсаба и сердаря и градоначальника г. Тифлиса Панаскертели-Циципівали. Конечно, несомивино большую ценность имели бы все вышеупомянутыя данныя, если бы у насъ имелись подъ руками оригиналы тахъ документовъ, на основании которыхъ и составлена данная грамота царя Назаралихана, но, въ виду того, что большинство изъ нихъ до насъ не дошло, значение ея для грузинской исторіи неопѣнимо. Тутъ мы имѣемъ массу интересныхъ данныхъ о

лозийственной и финансовой сторон'в монастырской жизни, о правовомъ положения крипостныхъ знаменитой Кватахебской Лавры, типикъ которой, да и распорядки, служили образцомъ для другихъ грузинскихъ обителей. Памятникъ заслуживаетъ самого внимательнаго изследования спеціалистовъ.

Е. К. Матеріалы для сличенія "Вепхисткаосани» (д. д. эдоров фувсьвой дріздеро дзільной дріздеро дзільной струк журн. «дсядву», 1904, № V, стр. 20—38).— Авторь приводить разночтенія къ тексту произведенія Шоты Руставели по рукописи, относимой имъ къ XVII вѣку, и отдаеть нѣкоторымъ изъ нихъ предпочтеніе передъ изданнымъ текстомъ. Для будущаго критическаго и научнаго изданія поэмы «Вепхисткаосани» они послужать необлодимымъ матеріаломъ для возстановленія первоначальнаго вида этого знаменитаго произведенія.

И. Джаваховъ. Дарь Грузіи и исторія ею власти (од. зіздэво ддосто, საქართველოს მეფე და მისი უფლების ისტორია). 1905 г. — Авторъ касается исторіи царской власти начиная съ эпохи реставраціи ся за періодъ оть IX вёка вилоть до начала XIII вёка. Въ первой главе излагается, какъ шель процессь объединенія маленькихъ эриставствь, завершившійся возведеніемъ эриставть-эристава въ царское достониство около 888 года изъ рода таокларджетскихъ Багратидовъ. После этого процессъ объединенія груз. квяжествъ ускорился. Титулатура царя Грузіи: «царь царей, царь абхазовъ, каталенцевъ, рановъ, кахетенцевъ» и т. д. вполев отражаетъ этоть процессь постепеннаго объединенія Грузіи. Авторъ констатируеть, что царская власть не старалась при присоединеніи новыхъ областей придерживаться централистическихъ идеаловъ, а что почти всв учрежденія оставлялись неизм'яненными; территоріальная обособленность областей видна на каждомъ шагу, онъ сохраняли попрежнему даже названіе «царствъ». Во II-ой главъ выясняются идеалы, теоретическіе взгляды на происхождение и прерогативы царской власти въ Грузіи: стремление къ утвержденію самодержавія, теоріи о божественномъ происхожденіи царской власти и культь обожествленія монарха. Авторъ указываеть, что это были идеалы царя и его партін и дёйствительности мало соотвётствовали. Въ III главъ устанавливается, что институтъ патроната былъ важиващимъ и характернымъ признакомъ какъ государственнаго, такъ в соціальнаго строя Грузім этой эпохи. Въ IV главъ выясняется компетенція царя Грузін согласно съ взглядами груз. политиковъ и ученыхъ XI-XII вв. и на основаніи историческихъ и юридическихъ источниковъ. Авторъ устанавливаетъ, что высшая судебная власть при Давидъ Строитель (1089-1125) была отдълена отъ исполнительной и для разбора жалобъ на должностныхъ лицъ былъ имъ учрежденъ особый судъ; до этого времени высшая судебная власть находилась въ рукахъ царя. Въ V главъ авторъ затрагиваетъ вопросъ, былъ ли царь Грузіи неограниченнымъ монархомъ и разрешаетъ въ последнихъ трехъ (VI, VII и VIII)

главахъ этотъ вопросъ отрицательно. Авторъ указываетъ, что для развитія въ Грузіи абсолютной власти условія были неподходящія. Груз. примя даже при выполнении объединительной полятики приходилось вести упорную борьбу со своими вассалами и феодалами, которые не хотъли терять прежнихъ преимуществъ. Вследствие этого, для более успъшнаго осуществленія своихъ задачь груз. государи стали возвышать въ противовъсъ родовой аристократіи служилыхъ людей, имъ лично обязанныхъ и преданныхъ. Такую политику особенно настойчиво и систематически сталь проводить царь Давидъ Строитель, который съ той цёлью, чтобы имъть всегда для борьбы со своими непокорными подданными готовую силу, ввелъ впервые въ Грузіи 50000 наемное, царю одному преданное, войско. И благодаря этому побъда была на сторонъ монарха: имъ было выдвинуто много служилыхъ. Создалась служилая аристократія, находившаяся въ антагонизм'в съ родовой. При посл'вдующихъ царяхъ сила родовой аристократіи дала вновь себя знать: такъ, напр., въ спор'в Демны со своимъ дядей-регентомъ, паремъ Георгіемъ III, родовитая знать приняла сторону племянника, и это проявилось ясно при его возстаніи, окончившемся все же для Георгія благопріятно. По смерти Георгія III борьба еще болбе обострилась, царица - дочь Тамара (1184 — 1212) не приступала къ управлению царствомъ, пока объ этомъ не попросили ее собравшіеся со всёхъ м'єстностей Грузіи вельможи. Вскор'є посл'є этого началась обструкція родовой знати, которая отказывалась служить подъ начальствомъ неродовитой, служилой аристократіи. Обструкціонисты требовали сивщенія всёхъ должностныхъ лицъ изъ неродовитыхъ и конфискаціи у нихъ феодовъ. Партія добилась своего; царица Тамара принуждена была, несмотря на всв ся симпатіи къ служилой аристократіи, уступить требованіямъ родовой знати. Въ виду того, что это возстаніе дало преимущество только родовой аристократіи и вопроса объ изміненіи государственнаго строя не было поднято, на него нужно смотр'вть какъ на реакціонное движеніе родовой знати, обнаружившее лишь слабость короны. Черезъ некоторое время началь подготовляться новый переворотъ, на этотъ разъ съ вполнъ опредъленной политической программой. Во главъ партіи стояло лицо неродовитаго происхожденія, возвысившійся благодаря богатству министръ финансовъ Кутлу Арсганъ. Вмпьсть со своими единомышленниками онг домогался, чтобы рядомь съ царскимь дворцомь была разбита палатка, идь они «сидъли бы свободно для того, чтобы они отдавали (приказанія) и получали (донесенія), однихъ судим, другихъ миловали, чтобы докладывали о таковыхъ (ихъ решеніяхъ) в сообщали царю-царицъ Тамаръ и тамъ только приводилось въ исполнение ихъ постановление». Такимъ образомъ обсуждение государственныхъ мѣропріятій, отправленіе высшихъ судебныхъ функцій должно было быть согласно проекту этой политической партіи изъято изъ компетенцін царскаго правительства и передано новому учреждению, государю была оставлена только исполнительная власть, т. е. самодержавныя права монарха

Грузів должны были быть ограничены. Царица Тамара, узнавъ о замыслахъ партін, приказала арестовать главаря. Но, какъ только объ этомъ стало извъстно партін, они собрались вмъсть и поклядись добиться его освобожденія; пошли и обложили дворець и нам'вревались взять приступомъ, если бы царица, видя силу этой партін, не пошла на мирные переговоры; для этого она отправила придворныхъ почтенныхъ дамъ, уладившихъ дело миромъ, осаждавине взяли сперва клятву съ государыни, а потомъ сами принесли присягу. Авторъ рядомъ доводовъ выясняеть, что партія, видимо, добилась до изв'єстной степени осуществленія своихъ плановъ. Этотъ интересный факть изъ исторіи Грувін, попытка ограничить самодержавныя права груз, государя заслуживають вниманія еще и въ томъ отношеніи, что партія выступившая поборницей этого принцепа, не увлекалась личными или сословными интересами, не ставила вопроса о назначение ихъ на высокіе посты, какъ это сделала, напр., партія родовой знати, а ясно формулировала желательность коренной реформы государственнаго строя Грузіи.

- М. Дианацивили. Парина Тамара и ел историки. (д. 3868 доссо, обдеб досо) сторово добо обсторово (груз. журн. «досодо), 1904, мем II, III, IV и VI). Статья содержить: І, могущество царства и его границь; II, панегирики царицы Тамары; III, воцареніе Тамары; IV и V, сходство между воцареніемъ Тамары и Тинатины (геровни роман. поэмы Шоты Руставели); во всёхъ дальнёйшихъ главахъ авторъ г. Джанашвили занятъ исключительно мыслью доказать поразительное сходство между всёми эпизодами романтической поэмы Ш. Руставели «Вепхисткаосани» и событіями изъ личной и государственной жизни Тамары. Авторъ нерёдко видить аналогію тамъ, гдё ел вовсе иётъ, обходить молчаніемъ или софистическими доводами всё эпизоды и поэмы, которые исключають всякую возможность параллели, и вообще съ упорной прямолинейностью проводить свою идею, забывая совершенно объ основной задачё своего труда—историкахъ эпохи царицы Тамары.
- 3. Ч. Ами-паша Тавдиридзе и эмиграція грузина ва Турцію (в. д. экоозіда озуклободу ка фабозуко удолобаво оддовородо) (въ прободо оддоворо, 1904 г., № 2582, 13 авг.). — Авторъ излагаеть, какъ родъ кн. Тавдгиридзе съ 1694 года постепенно началъ подпадать подъ турецкое вліяніе и принимать исламъ. Обращенные въ мусульманство члены рода кн. Тавдгиридзе старались, какъ это всегда бываеть съ ренегатами, заслужить благорасположеніе турецкаго правительства и достигнуть высшихъ административныхъ должностей; съ этой цёлью усердно принялись за мусульманскую пропаганду въ юго-западныхъ провинціяхъ Грузіи. Особенное рвеніе выказывали Али-Тавдгиридзе, назначенный турецкимъ правительствомъ послё крымской кампаніи пашой. Въ 1877 году, въ русско-турецкую войну, ему было поручено командованіе войскомъ, находившимся въ Кобулети. Но турецкое правительство въ лицъ

своихъ высщихъ военныхъ деятелей съ недоверіемъ смотрело на него и боялось, какъ бы Али-паша не перешель на сторону сражавшихъ въ рядахъ рус. войска его соотечественняковъ грузинъ; заподозрѣнный въ изивне, онъ быль даже отставлень отъ должности и отослань въ Константиноволь, гдё Али-паша Тавдгиридзе настанваль на своей невинности и преданности султану. Въ доказательство своего усердія онъ объщался организовать эмиграцію грузник-мусульмань въ Турцію, что онъ н выполниль. 100000 грузниъ, по словамъ автора статьи, выселилось тогда въ Турцію; большивство изъ нихъ теперь сившалось съ ворежными жителями; изъ всего эмигрировавшаго населенія, по словамъ автора, всего 4710 домовъ еще сохранию свою національность. Авторъ указываеть какъ названіе м'ёстности, такъ и количество домовь этихъ упълвинить еще грузинъ, живущихъ въ Туркіи. Авторъ не указываетъ источника ни устнаго, ни письменнаго, на основание которыхъ составиль онъ свою статью, такъ что трудно судить о степени достовърности и точности сообщаемыхъ авторомъ свъдъній.

Исторические докумении объ Имерении (обортбожего фендуварба)до იმერეთის აშესახებ) (въ груз. жур. аმოამბე», 1904, № Х, стр. 39—48).— Напечатанъ грузинскій тексть письма царя имеретинскаго Соломона I (1752-82) римскому пап' Пію VI, въ которомъ онъ указываеть на тяжелое положение своей страны вследствие борьбы съ неверными и просить содействія, а также прислать двукь врачей спеціалистовь со всёми медикаментами и часы. Письмо написано въ 1779 году 25 августа; редакція занвляєть, что напочатанный грузинскій тексть списань съ оригинала, который хранится въ Національной Библіотекв въ Париже вивств съ переводомъ на итальянскій языкъ. Затімь напечатань русскій тексть и грузнискій переводъ рескрипта ниператора Александра I 1804 года на имя имеретинскаго царя Соломона II о принятіи его съ царствомъ своимъ потомственно въ подданство, но съ оставленіемъ царскаго достониства, н прокламація отъ 12 марта 1821 года съ грузинскимъ переводомъ управыяющаго Имеретіею генералъ-маіора кн. Горчакова къ жителякъ Имеретін о томъ, что императоръ прощаеть всёмъ жителямъ Имеретін за прошлогоднее возстаніе, за исключеніемъ 27 человівкъ князей, дворянъ и крестьянъ, которые, какъ изменники, изгоняются изъ пределовъ имперіи.

Д. Каричашвили. По поводу рецензіц новаго изданія Вепхиоткаосани (დ. ქარი გაშვილი, გეფხის ტუაოსნის ახალის გამოცემის რეცენ валь გამო) (груз. журн. «მოამბკ», 1904, N.N. III и IV, стр. 13—38, 38—62).—Авторъ оправдываетъ свои исправленія, внесенныя имъ въ изданный текстъ поэмы Шоты Руставели, отъ нападокъ рецензента г. Шіо Давиташвили.

Oscar von Lemm. *Iberica* (Mémoires de l'Académie d. Sciences de St.-Pétersbourg, VIII-e, Série, classe hist.-phil. Vol. VII, № 6). 1906 г.— Авторъ даетъ рядъ весьма интересныхъ для грузиновъдънія изысканій

въ области контской литературы. Въ первомъ своемъ труде: «Kleine kopt. Studien IX» (Bull. de l'Acad. 5-me Série X) авторъ впервые указаль на существованіе на коптскомъ житія Просвётительницы Грузіи, при чемъ г. Леммъ обратилъ внимание на то обстоятельство, что тамъ она названа Осогностой, а не Ниной. Въ связи съ этимъ авторъ поднявъ вопросъ о дъйствительномъ имени виновницы обращенія Грузіи въ христіанство и склонился въ заключенію, что Осогноста-д'авствительное вмя, а Нина есть нонна, название ея, какъ монахини. Такое толкование последняго имени уже давно существовало, но изследователи все же видели въ Нине собственное имя. Дело въ томъ, что современникъ обращения Груви въ христіанство историкъ Руфинъ не упоминаеть имени пропов'ядницы. хотя онъ, какъ передающій весь разсказь со словь грузнискаго царя Бакурія, могъ знать это. Въ виду этого оо. Болландисты приняли мивніе г. Лемма съ сомивніемъ, да и проф. Е. von Dobschütz склоненъ видеть въ имени Θеогносты связь съ θεογνωσία, указывая на то, что въ Synax. eccl. Constantinopolitanae разсказъ объ обращении Грузіи озаглавленъ Διήγησις περί των Ίβήρων όπως ήλθον είς θεογνωσίαν; αβτορъ приводить новые доводы въ пользу своего мивнія. Г. Лемиъ кром'в того указываетъ, что въ коптскомъ переводВ Historia Lausiaca Палладія въ отрывкВ объ Евагрів Понтійскомъ сказано, что тотъ былъ сыномъ одного пресвитера изъ Иверіи, котораго блаженный Василій, епископъ Каппадокійскій, поставиль пресвитеронь церкви на гор'в Аргей. Такимъ образомъ коптскій переводъ доказываеть, что чтеніе греч. текста 'Іворої ощибочно и искажено изъ 'Ιβήρων. Далье г. Лемиъ сообщаеть, что въ муч. Якова Разрезаннаго (Jacobus intercisus) имется одинъ весьма любопытный отрывокъ, въ которомъ речь идетъ о Петре Ивере, знаменитомъ Майунскомъ епископъ; этотъ отрывокъ твиъ болье интересенъ, что онъ, какъ справедливо указываетъ авторъ, не извъстенъ ни сирійскому ни грузинскому текстамъ житія этого грузинскаго царевича. Г. Леммъ приводить тексть съ переводомъ и комментаріями. Въ связи съ этинь авторъ выясняеть, что житіе св. Петра Эдесскаго, имінощееся въ арабскомъ синаксарів подъ 1 Кідах'омъ, есть собственно ничто вное, какъ житіе Петра Ивера, и Эдесскимъ онъ названъ по опибкъ. Г. Леммъ, указывая на сведение о томъ, что какой то священникъ въ одномъ коптскомъ завъщани подписывается въ качествъ свидътеля подъ именемъ Набарнугія, мірскимъ именемъ грузинскаго царевича Петра Ивера, вмісті съ всвии вышеприведенными данными заключаетъ о существовании въ древности между грузинами и коптами близкихъ отношеній, которыя должны были возникнуть въ Герусалимъ, гдъ грузины уже съ раннихъ поръ имъли монастыри; тамъ же жили и копты, какъ это видно изъ коптскихъ надписей Герусалина. Напоследокъ г. Лемиъ рядомъ доводовъ доказываетъ, что спорный терминъ, часто встречающійся въ Талмудь, который различно толковался спеціалистами и подконець быль признанъ за Африку, обозначаетъ ничто иное какъ Иверію; сообразно съ этимъ въ фразв изъ талмудической литературы о переводахъ Библін, которую приводить К. Блау, гдв въ словв «ibrim» видвли евреевъ, г. Леммъ читаетъ иберовъ, иверовъ, грузинъ. Все изследованіе г. Леммъ весьма интересно и является полезнымъ вкладомъ въ грузиновъдвије.

Н. Марръ. Крещение армянь, грузинь, абхазовь и алановь святымь Григоріємь. Арабская версія (Зависки вост. отд. рус. археологич. общ., томъ XVI, 1905 г.). — Изданъ текстъ арабской версін житія св. Григорія по рукописи синайскаго монастыря № 460 съ русскить переводомъ. «По обращенію въ христіанство Арменін, точно также и Грузіи существуєть не одно преданіе. Дошедшія до насъ м'ястныя пространныя редакців такихъ преданій представляють работы того времени, когда армянскія и грузинскія племена слились или были на пути сліянія въ соотвітственныя національно политическія единицы, Грузію и Арменію. Въ ту то эпоху областныя преданія объ обращеніяхъ, происходившихъ въ томъ или иномъ районъ, были обрабатываемы въ исторіи крещенія всей идеализованноединой Арменіи или всей идеализованно-единой Грузіи. Такъ какъ преданія эти, смотря по области и племени, могли быть и, дійствительно, были различны, то, естественно, и первые опыты изложенія крещенія всвхъ грузинъ или всвхъ армянъ, представлявшія литературныя обобщенія містных сказаній о частных исторических событіях, могли быть разнообразны. Если въ Арменіи затмила славу другихъ просвітителей личность св. Григорія, а въ Грузів — св. Нины, то мы не должны еще торопиться и заключениемъ о соотвътственно широкомъ реально-историческомъ значени ихъ проповедп. Причины ихъ популярности могутъ быть въ значительной степени литературнаго характера... Преданіе, получившее литературнымъ путемъ широкое распространение и всеармянское или всегрувинское значеніе, съ этого момента фактически получало господство, и оно навязывалось, какъ готовый сюжетъ для изложенія начала армянской или грузинской церкви, каждому церковно-литературному направленію сообразно съ его интересами (стр. отд. оттиска 149)... Сообразно съ этимъ и исторія миссіонерской дівятельности Григорія Просвътителя прошла, судя по всему, нъсколько цикловъ развитія прежде, чвиъ приняла тотъ видъ, который на армянскомъ языкв известенъ подъ названіемъ Исторія Агаеангела. Этотъ видъ можно назвать національною редакцією, значить, продуктомъ болье поздняго направленія древняго періода древне-армянской литературы» (стр. 149-150).

«За позднее время происхожденія вообще этой редакціи уднвительно ярко говорить ея слогь. Онь полонь грецизмовь... Но еще болье характерно въ слогь Исторіи Агаеангела наличіе ръдкихъ, иногда даже и неизвъстныхъ вовсе въ древне-армянскомъ словъ, которыя безусловно грузинскаго происхожденія, обычны въ грузинскихъ говорахъ и діалектахъ» (ibid.)... «По самому существу дъла въ Агаеангелъ... мы нивемъ автора наиболье поздняго развитія легендарной исторіи. Ръчь, конечно, не о легендарности самого Григорія Просвътителя... легендаренъ лишь

тотъ образъ, въ какомъ онъ представленъ намъ въ дошедшихъ до насъ исторіяхь обращеніи Арменіи св. Григоріемъ. На легендарность этихъ исторій указываеть съ достаточною яркостью прежде всего позднее ихъ появление въ общецерковной литературъ. Обращение такой политически важной, близко лежащей къ сердцу византійцевъ страны, пограничной съ ихъ имперіей, какъ Арменія, при томъ при посредствъ миссіонера греческой же перкви, такое крупное явленіе, что молчаніе о событія заинтересованныхъ въ дълъ грековъ можетъ быть истолковано лишь неизвъстностью имъ ни самого факта, ни какого-либо греческаго преданія о немъ (ів. 152—153)... Популярностью Григорій Просветитель въ греческой интературъ начинаеть пользоваться съ патріарха Фотія (858-67, 878-86), такъ много старавшагося объ единеніи армянской церкви съ греческою..... Самъ Фотій еще знакомъ лишь съ тою редакцією, въ которой св. Григорій изображался «мученикомъ (испов'єдникомъ), подвижникомъ и просвътителемъ всъхъ съверныхъ народовъ». Извъстность же Григорія Просвітителя въ греческой литературів не просліживается глубже VII-го въка. Сирійцы касательно Григорія Просвътителя до VIII въка не были освъдомлены (ib. 153)... Грузинскіе матеріалы о Григоріи довольно обильны: им'єются различныя версіи Житія, существують интересныя півснопівнія, память его вообще высоко чтится въ древне-грузинской церкви особенно вплоть до Х-го въка. Грузинскій католикосъ Арсеній, писатель Х віка, упрекаеть армянь въ отступленіи отъ завътовъ св. Григорія въ пользу сирійскихъ, по мивнію Арсенія, еретическихъ сирійскихъ ученій, въ неподчиненіи еще при католикосъ Киріонъ той «въръ, которую св. Григорій даль намь изъ Греціи», въ оставленів его «св. испов'вданія», ... въ п'всноп'вніи древ. грузины возносять св. Григорію моленіе: «Звёзда Арменіи Григорій, помяни насъ, паству твою»... Съ техъ поръ, какъ стало выясняться тесное общеніе грузинской церкви съ армянской и поздиве именно общеніе съ ариянскою халкедонитскою церковью для культа св. Григорія у грузинъ получается объясненіе, лучше гармонирующее съ особенностью языка подлежащихъ памятниковъ (стр. 154)... Широкую повсемъстную популярность Григорія Просв'єтителя и у армянъ трудно доказать до VII-го въка (ibid.)... Факты воочію свидътельствують, что фундаменть мъстной армянской церкви положенъ спрійцами или подъ вліяніемъ сирійцевь. Между тімь во всіхь редакціяхь исторіи Григорія Просвітителя исключительное вниманіе посвящается грекамъ, все дёло христіанскаго просвъщенія Арменіи въ ней изображается, какъ успъхъ миссіонерской дівятельности греческой Кесарійской церкви. Такъ по существу обстоить дело и въ національной армянской обработке. Трудно представить что-либо болве тенденціозное... Изъ этого неизбъжно вытекаетъ, что возникновенію національнаго теченія въ армянской литературв предшествовало сильное греческое церковное вліяніе, которое и жогло, естественно, выдвинуть деятельность Кесарійскаго миссіонера.

Digitized by Google

Греческое церковное теченіе и могло изъ мъстнаго проповъдника, подвизавшагося гай-либо въ предвлахъ непосредственно византійскаго вліянія, создать типъ общеармянскаго просвётителя на греческой основе съ тенденціознымъ игнорированіемъ сирійской церковности (стр. 156).... Отъ начальнаго цикла развитія исторіи Григорія, когда миссіонерская его д'ятельность изображалась еще областною, время не сохранило намъ какой-либо современной обработки легенды (ibid.)... Первичной переработки легенды въ повъствование о широкой дъятельности св. Григорія у насъ также нёть въ рукахъ (стр. 158)... Одну такую случайно сохранившуюся пережиточную форму исторіи Григорія Просв'єтителя мы получаемъ въ издаваемомъ теперь впервые текстъ. Онъ, правда, не представляеть древившей обработки сюжета, но въ немъ все мы имъемъ редакцію такой эпохи, которая была пережита и забыта на родин'в, а съ нею была забыта въ родной литератур'в и утеряна и сама своеобразная редакція. Она предлежить лишь въ арабскомъ переводъ (стр. 158 — 9)... арабскій текстъ мученичества св. Григовія переведенъ непосредственно съ греческаго (стр. 162-3)...рукопись, сохранившая нашъ тексть, имбеть двв нумерацін, контскую по страницамъ и грузинскую по тетрадямъ... Грузинская нумерація свидітельствуеть, что и грузины, пользовавшіеся, какъ извъстно, значительнымъ вліяніемъ на Синаї, въ эпоху появленія нашей рукониси принимали участіє въ христіанско-арабскомъ дёлё (стр. 163)... Григорій мученикъ западной окраины Арменін, на рубежів съ Лазикою и Иверією, быль преображень вы просвітителя смежныхь народовы, ариянъ, грузинъ, дазовъ (абхазовъ) и адбанцевъ (адановъ). Этотъ естественный подъ перомъ грека или грекофила ростъ легенды о греческомъ миссіонеръ вполит сохраненъ арабскою версіею, тогда какъ въ армянской національной редакціи нашему вниманію предлагается лишь крещеніе самихъ армянъ. Между тімь крещеніе сосіднихъ съ Арменіею народовъ св. Григоріемъ во всякомъ случай не есть сепаратное нововведеніе греческой редакціи, сохранившейся въ арабской версіи. Эта черта, очевидно, присуща была первой же переработки дияний проновидника въ исторіи широкой миссіонерской діятельности, если не хотемъ предположить, что Агаеангелъ другого источника, кромъ подлинника нашей арабской версіи не им'вать... авторъ, изв'ёстный подъ именемъ Агасангела, въ наличномъ текств избъгаетъ названія самихъ народовъ; не называеть онъ напр. грузинъ, такъ какъ, надо думать, въ его время грузины уже не составляли не только единой, но единовърной церкви съ антихалкедонитами армянами. Было однако время, когда обращение грузинъ въ христіанство приводилось у Агаоангела въ связь съ дъятельностью св. Григорія, при посредств'в легенды о св. Нин'в, просв'єтительниц'є Грузів. Объ этомъ обстоятельстві сообщаеть М. Хоренскій съ точною ссылкою на исторію Агаевнгела, именю на то ея м'істо... гді за позднимъ очевидно изъятіемъ эпизода о Нинъ получилось полное извращеніе исторической географіи... Однако и эпизодъ о Нинъ, связывающій обращение Грузіи съ Арменіею, представляеть поздивищее сочетаніе первоначально независимыхъ сказаній, быть можетъ, отложеніе какоголибо временнаго компромисса двукъ церквей уже разиствующихъ или ръшительно вступившихъ каждая на путь своего самостоятельнаго развитія» (стр. 175). — Авторъ попутно даетъ цвиный экскурсь въ область грузинской этнической и географической номенклатуры. «Греческое Λάζοι, Λάζοι или Λαζοί сохранило намъ, пишетъ авторъ, въ эллинизованной форм'в м'єстный терминъ \* laz(n)-і, что въ свою очередь можно толковать какъ діалектическую форму названія страны съ префиксомъ la отъ основы zan. На сванскомъ языкъ и сейчасъ вообще Мингрелія называется zăn (собств. zăn означало первоначально, по всей видиности, лице, народъ, а не страну, почему множ. ч. zanar — мингрельцы), мингрелецъ mu-zn-i, мингрельскій — lu-zn-u. Изъ этого однако нѣтъ основанія отожествлять ни, очевидно, этимологически, ни даже реально самые термины «дазъ» и «мингрелецъ», гевр. «мегрелъ». Дело здесь имень просто съ результатомъ политическаго возобладанія родственнаго народа, перенесеніемъ одного народа на другой... Лингвистически «мегрелъ» (мингрелецъ) означаетъ, какъ сейчасъ увидимъ, «иверъ». Въ географическихъ названіяхъ Кавказа, сохраненныхъ пностранцами, прежде всего классиками, всегда имвемъ транскрипцію или переводъ мвстныхъ наименованій. Фонетика грузинскаго языка, выработанная въ связи съ родственными симитическими языками, даеть возможность выставить кавказскій прототипъ географическаго термина Івпріх, на родной почвъ успрвинаго, понятно, не только видонзмрниться, но и распасться на различныя формы сообразно съ временнымъ или пространственнымъ, т. е. діалектическими развитіеми м'естныхи нарівчій.... Исторін опытови истолкованія терминовъ Ίβηρία и Ίβηρες, гевр. Ίβηροι не касаюсь. Констатирую лишь фактъ, что такъ называютъ Грузію и грузинъ, къ ихъ удивленію, греки, и тоже названіе за греками повторяють, къ еще большему удинденію грузинъ, армяне съ законом врнымъ ослабленіемъ неударнаго гласнаго і: vir-q. Особое удивленіе можеть вызвать этоть терминь именно въ устахъ армянъ, такъ какъ армяне, казалось бы, могли знать, что грузины свою страну называли «Картли» омъ (Qardl-i изъ \* Qardw-i), а себя «картвел»ами (qar3v-el-i). Но и грузины не остаются въ долгу передъ армянами: къ неменьшему удивленію армянъ, грузины ихъ самихъ называють «comex»ами, а ихъ страну Comxiemo (Somged-i). Удивленія армянъ нельзя не раздёлять и грузинамъ, знающимъ свою историческую этнографію, такъ какъ безспорно, что названія на х-и, какъ Кол-х-и (діалектически \* Koro-q-i, resp. Qolo-q-i, отсюда названія рѣкъ Того-q-i, т. е. Чорохъ, Oolo-q-i, т. е. Чолокъ), Ка-х-и (Кахетія, соб. по русски следовало бы сказать Кахія), Мес-к-и (Мосо-х-и), Джава-х-и, Тао-х-и и т. п. присущи племенамъ грузинскимъ, понимая терминъ въ родовомъ значеніп. Но діло въ томъ, очевидно, что грузины съ армянами впервые познакомились черезъ ихъ сородичей, колонизовавшихъ грузинскую область «Сомхет», и названіе коренныхъ обитателей-грузинъ этой области перенесли на армянъ. Съ грузинами это не единственный случай. Грузины грековъ называють въ живой речи, да и въ древней литературъ, когда не пользуются завъдомо книжными терминами, не іонянами, какъ армяне, не эллинами, не греками, а «бердзен»ами. Это изумительное названіе, несомивнно, містное, грузинское, и въ довершеніе наумленія оно собственно названіе грузинскаго племени, черезъ область котораго восточные грузины, очевидно, и познакомились съ греками. Только восточные грузины могли впервые придать такое чуждое значеніе тому термину. Въ d'-en·i предлежить суффиксь этнографическаго термина съ оконч. множ. числа (полн. еп, усвч. п), эквивалентъ по значенію грузинских суффиксовь ф (х), ш и т. п.... основа нашего географическаго термина -ber, а корень br. Другая фонетическая форма двухбуквеннаго корня (br) этой основы -mr. Въ географическомъ терминъ രിച്ചത്വതര imer-ed-i мы имжемъ грузинскую форму съ обычнымъ окончаніент названій странть ед, въ этнографическомъ же терминв விறிந்து imer-el-i грузинскую форму съ обычнымъ окончаніемъ el названій племенъ отъ основы одаб imer этого корня mr. Основа сама по себ'в означала народность; эта самая основа imer съ окончаніемъ множ. числа и употребляется въ значеніи названія народа—imer-n-i изъ чего ясно, что слово imer вовсе не значить по ту сторону. Его нельзя отожествлять съ имъющимъ такое значение грузинскимъ наръчиемъ, которое, къ тому же, звучить imier (იმიერ), а не imer.... Кром'в того, нельзя название Имеретін толковать съ точки зрвнія карталинцевъ, для которыхъ весь западъ за Сурамскимъ переваломъ будетъ «по ту сторону». Иныя грузинскія племена на этомъ западъ, какъ мингрельцы, гурійцы, вовсе не называють себя имерелами (имеретинами). Это містное названіе лишь опредъленнаго района. Конечно, въ древности «имер»ы занимали значительно болве общирную площадь, название ихъ сохранилось, какъ пережитокъ, и въ одномъ участив Батумской области (Имер-хевъ, что значить Имерское ущелье), да и изъ исторической географіи ны знавиъ, что термины Имеретія и Мингрелія были тожественны, и на то имітются, какъ увидимъ, и лингвистическія основанія... Полная, болве древняя форма термина imer будеть \* himer, resp. \* hiber» (стр. 166-168). Послъ указанія этимологін Sper-Ispir-Συσπιρίτις, авторъ переходить къ выясненію главивишихъ містныхъ діалектическихъ отпрысковъ другой формы-\*hber, соб. \*hver, по (груз.) фонетикъ закономъренъ... подъемъ h въ g, т. е. закономърна форма \* gver вм. \* hver. Мъстныя наръчія однако не замерли на той стадіи развитія.. а дальнейшая ихъ жизнь знаменовалась или выпаденіемъ v (ger) или сліяніемъ ve въ u (gur). И ту и другую форму находимъ въ мъстныхъ географическихъ названіяхъ. Отъ основы дег было образовано названіе м'Естности, населенной «гер»ами, гезр. \* гверами или иверами, при посредствъ префикса е: Eger. Отъ этого названія образовано съ обычными префиксами m и суффиксомъ el, по выпаденіи бѣглаго гласнаго e, m-egr-el-i мингрелецъ, какъ отт Едурте Египетъ — m-egypt-t-el-i египтянинъ. Теперь грузины мингрельцевъ видятъ липь въ обитателяхъ нынѣшней Мингреліи, но изъ древнѣйшихъ грузинскихъ памятниковъ видно, что грузинамъ было извѣстно значительно болѣе широкое значеніе термина Едег (стр. 168 — 169). . . Другую форму съ твердымъ g (\* gver>gur) мы имѣемъ въ названіи области Гурія (стр. 169). Приходится прервать въ виду длинноты этотъ въ высшей степени интересный экскурсъ автора въ область грузинской этнической и географической номенклатуры. Необходимо еще дополнить его историческими свѣдѣніями классическихъ писателей и данными восточныхъ источниковъ, и этотъ лингвистическій анализъ найдетъ для себя несомнѣнно и историко-географическую осноку.

Н. Марръ. Аркаунъ, Монгольское название христіанъ въ связи съ вопросомь объ армянахъ-халкедонитахъ (Визант. Врем. т. XII, стр. 1-68). - Авторъ подымаеть впервые интересный и важный вопрось относительно существованія армянь - халкедонитовь. Представленіе объ исключительной принадлежности армянъ къ антихалкедонитамъ неправильно. Авторъ приводить данныя объ этомъ. Халкедониты-армяне имфли свою литературу и денаціонализація ихъ началась только съ того момента, когда антихалкедониты образовали компактное націоналистическое большинство. При такой денаціонализаціи халкедонитовъ-армянъ одна часть примкнула къ грузинамъ, другая къ грекамъ, третья къ сирійцамъ-мелькитамъ. Необходимо теперь установить, до какого времени и въ какихъ мъстахъ Арменіи держались еще халкедониты? Въ этомъ отношеніи интересно одно мъсто грузинскаго агіографическаго памятника, неиспользованное авторомъ; именно житіе св. Гоброна, написанное епископомъ Стефаномъ Тбетскимъ по порученію эриставтъ-эристава Ашота, умершаго въ 918 году. Этотъ писатель говоритъ о нашествіи Арабовъ на Арменію и пересчитывая опустошенныя непріятелемъ армянскія области: 32600 гдо бробу, ადაპუნისი, კალკოიტნი, ჯაკატი, გოგოვიტი ორი გევი, შარული, ვასპურაკანი som ത്രിപ്രൂരം പ്പൂറ്റം, ഉടമർത്തെ തെർം പ്പൂറ്റം, ഉടയ്യാര്, ഉടയ്യ്യാര് പ്രാദം പ്പൂറ്റം, പ്രൂതട്ടിച്ചുര് ოთხი კევი, სივნიეთი ათი კევი, ტაშირი და კალთაქარი (цитую по изд. Сабинина, Рай Грузіи, стр. 394; многія названія искажены, очевидныя опечатки и опшбки я исправиль, необходимо сличение съ рукописью) Вандъ, Ашорна, Агапуни, Калкойтнъ, Тчакатъ, Коговитъ 2 ущелья, Шарули, Васпураканъ 12 ущелій, Вай(оп) дзоръ 4 ущ., Дайинъ, Даштъ 3 ущ., Гелакуни 4 ущ., Сюнія 10 ущ., Таширъ и Калбакаръ (большинство изъ нихъ вполнё отожествляются съ армянскими назв., такъ напр. Հակատը, կոգովիտ, Շարուր вев въ области Айраратв; վասպուրական; ]]իւնիը; Տաշիր և կողբութոր Bb obs. Гугаркъ; Գեղաբունի, վայոցյոր въ обл. Своніи), добавляетъ: эти 87 ущелей опустошены устами Господа... потому, что въ ихъ рукахъ не нашлось престола православныхъ

епивкоповъ, ни монастыря православныхъ, върующихъ монаховъ» (ib. стр. 395).  ${f T}$ акимъ образомъ, по свидътельству писателя конца  ${f I}{f X}$  и начала  ${f X}$  въха въ перечисленныхъ выше областяхъ Арменіи уже не было халкедонитовъ. При дальнъйниемъ изученіи вопроса это свъдъніе можетъ дать до извъстной степени опорный пункть для установленія границь антихалкедонитства и халкедонитовъ въ Арменіи. Затронутая авторомъ тема весьма важна и интересна и желательно продолжение ся разработки. Возникаеть благодаря этому вопросъ о томъ, что и въ Грузін должны были существовать антихалкедониты, такъ какъ и въ Грузіи не сразу и не всюду могло восторжествовать халкедонское вфроученіе; такимъ образомъ, когда въ Грузіи православіе обратилось въ національную религію, грузивы-антихалкедониты тоже должны были примкнуть къ арыянамъ-антихалкедонитамъ. Этотъ интересный вопросъ заслуживаетъ серьезнаго изученія и объясненія по памятникамъ. Авторъ далье предлагаетъ въ связи съ вопросомъ о халкедониствъ армянъ новое объясненіе монгольскаго термина, названія христіанъ «аркаунъ» или «эркэунъ»; это слово могло бы быть признаннымъ армянскимъ аркауни, что значитъ царскій (отъ арм. «арка-й — царь) и равнялось бы по смыслу снрійскому названію халкедонитовъ «малькайэ»; слово также образованное отъ «малька» царь и значущее «царскій». Самъ авторъ смотритъ на приведенное толкованіе Монгольского названія, какъ на гипотезу. Авторъ собралъ всв свъденія различныхъ историковъ, у которыхъ упомянуть данный терминъ «аркаунъ». Къ этимъ свъдъніямъ нужно добавить одно неиспользованное авторомъ у грузинскаго историка Монгольскаго періода, гдф про грузинскаго католикоса Николая сказано, что онъ отправился въ улусъ къ великому Хану и «когда этотъ ханъ увидъль его, то онъ удивился чину и вившнему виду его, «тако како хань не зналь еще христіань, кромь арквановь» (Карт. Цх. изд. 3. Чичинадзе, стр. 554). Если историкъ грузинъ говоритъ, что ханъ дивился груз. католикосу православному потому, что хану первый разъ приходилось знакомиться съ христіанами, за исключеніемъ «арквановъ» ему неизвъстныхъ, то, не слъдуетъ ли изъ словъ груз. историка заключить, что «аркваны» по его мнънію представляли отличную ото обще-христіанскаго толка общину, именно отличную отъ христіанъ халкедонитовъ. Во всякомъ случав это место груз, историка полезно будеть привлечь при дальнейшемъ изучени даннаго вопроса. У автора имется кроме того интересный экскурсъ по вопросу о «праздникъ розъ» въ древн. грузинской и древней армянской церквахъ (стр. 53-57).

Свящ. В. Нимарадзе. Рукописи Сванстіп (др. д. болуковод, სეანეთის вдробь წერები) (груз. жир. എറെടдду, 1904, № IX, X).—Авторъ указываетъ на обиліе грузинскихъ пергаментныхъ рукописей въ Сванстів еще 30 лътъ тому назадъ, теперь же многія изъ нихъ погибли, частью вывезены въ другія мъста. Невъжество способствовало порчъ многихъ, какъ можно судить по нъкоторымъ сохранившимся листкамъ

относящихся къ глубокой древности рукописей. Затёмъ о. Нижаралзе описываетъ рукопись Адышской церкви, гдв имвются портреты свътскихъ дъятелей. — № 1 Пергаментное Евангеліе въ 394 л. съ миніатюрами евангелистовъ, листы перепутаны поздивищимъ, видимо, неграмотнымъ переплетчикомъ. Авторъ приводить запись, къ сожалвнію дефектную, этой интересной рукописи съ датой; является только подозрвніе, правильно ли прочтена она? Въ записи упомянуты царь Адарнасъ Куропалатъ и сынъ его Давидъ эриставтъ-эриставъ, дальше дефектъ и потомъ проситъ помянуть душу царей Арсенія (не Адарнаса?), Давида и Ашота. Евангеліе до сихъ поръ, по слованъ автора, не было еще въ чьихъ-либо рукахъ, видела его только граф. Уварова.-№ 2 Местійское Евангеліе тоже на пергаментв, въ 304 л. Авторъ приводить интересную запись, изъ которой видно, что рукопись написана по желанію Іларіона, ишхнійскаго епископа въ груз. монастырѣ Оки въ 203 году хроникона (ქრონიკონსა სწგ): Во славу царя Баграта Куропалата и матери его царицы Маріи. Авторъ исправляеть ошибку Д. Бакрадзе, который напечаталь только одинь отрывокь этой части въ своей статьв «Сванетія».—Въ № 10 приводятся многочисленныя приписки въ рукописныхъ Евангеліяхъ; онъ касаются общественной жизни Свановъ и представляютъ изъ себя то договоры несколькихъ, а иногда и всъхъ селеній Сванетіи о круговой порукъ и взаимопомощи при нашествій непріятеля, или же мирное соглашеніе по поводу судебныхъ дваъ и нормъ, то документъ объ пожертвованіи, либо купав-продажь. Приписки приводятся сперва писанныя церковнымъ алфавитомъ, потомъ военнымъ (гражданскимъ). Грузинскій языкъ записей во многихъ случаяхъ испещренъ неправильными грамматическими формами и оборотами, а также сванскими словами. Авторъ статьи сдёлаль попытку вывести общія заключенія изъ напечатанныхъ имъ приписокъ и устанавливаетъ, какія границы имъла Сванетія и какія селенія входили въ ея составъ; нъкоторыя изъ нихъ въ данный моментъ уже не существуютъ. Только въ одной изъ приписокъ ему удается, благодаря упомянутому въ ней имени царя Георгія, опреділить точно дату, въ остальныхъ случанкъ приходится довольствоваться только приблизительнымъ опредёленіемъ времени. Детальное и внимательное изученіе этихъ въ высшей степени интересныхъ приписокъ дасть еще много любопытныхъ сведеній объ общественной организаціи и демократическомъ укладъ жизни Свановъ, ихъ правовыхъ институтахъ и религіозныхъ върованіяхъ.-Въ концъ приводится описаніе трехъ Мужальскихъ евангелій, причемъ авторъ устанавливаетъ, что Д. Бакрадзе, признавшій дві первыя рукописи произведеніемъ одного и того же лица, ошибался, такъ какъ почерки совершенно различны.

C. Saleman. Musei asiatici petropolitani notitiae. IV, V, VI, 1904 г. (въ Bulletin de l'Académie des Sciences de St.-Pétersbourg Т. XVI, № 1).—



Подъ VI напечатанъ списокъ книгъ, автографовъ и манускриптовъ, унаслъдованныхъ отъ акад. М. Броссе въ 1879 году.

Сасебадзе. Образиы грузинской народной Мудрости (выведдыя, зы ത്തുള്ള ടെയ്യിൽ ഗര്തിര് ഒരു പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് വി പ്രാത്രിക്ക് വി പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് വി പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക്ക് പ്രാത്രിക് IV, стр. 79—85, 69—72).— Авторъ приводить басни и мелкіе разсказы, записанные въ различныхъ пунктахъ Грузін; пока напечатаны следующіе образцы: Гость и новобрачная, Находчивый крестьянинъ (Разсказъ о томъ, какъ одинъ крестьянинъ потерялъ быковъ и после тщетныхъ поисковъ до поздняго вечера даль объть передъ Богомъ пожертвовать въ честь Него 10 кодъ (мъра сыпучихъ телъ = 4 пудамъ) пшеницы. Какъ только онъ произнесъ этотъ обътъ, тотчасъ увидълъ невдалекъ свою скотину; и стало жалко крестьянину объщанной пшеницы. Когда онъ былъ въ раздумьи по поводу своей опрометчивости, его глазъ замътилъ лежавшую на землъ скорлупу отъ дубов. жолудя, обрадовался в воскликнулъ: «Да будетъ благословенно Твое Правосудіе - Ты даже мъру «чанахи» (мъра сып. т. $=\frac{1}{18}$  коды, т. е.  $\frac{1}{18}$  пуда, между тъмъ какъ въ скордупъ можетъ всего помъститься 10 зеренъ) тутъ же поставилъ).--Тигръ, заступникъ кота (Котъ сопровождалъ крестьянина на пашей; проходиль мимо тигръ и, замътивъ, что котъ одной съ нимъ породы, спросиль кота, почему онъ такъ маль ростомъ? Котъ притворно отвътиль, что этому причиной его хозяннь. Тигръ вздумаль заступиться за сородича и потребовалъ удовлетворенія. Тогда крестьянинъ согласился помфриться съ нимъ силами, только поставилъ условіе, чтобы тигръ подождаль пока онъ принесеть забытую имъ дома силу, а до техъ поръ, дабы тигръ не уклонился отъ единоборства съ нимъ, предложилъ тигру разръщить ему привязать его кръпкой бичевкой къ дереву. Тигръ на все изъявиль согласіе. Крестьянинь привязаль тигра, взяль большую дубину и страшно избилъ тигра. Когда крестьянинъ отвязалъ тигра, то онъ, еле передвигая ноги, ушелъ, крикнувъ коту: «хорошо, братецъ, что при такомъ хозяинъ у тебя и такой росты»). - Братство звърей (разсказъ о дележе добычи между медведемъ, волкомъ и лисой, причемъ все беретъ себъ первый изъ нихъ).—О чемъ курица кудахчетъ? (1-ое объясненіе-указываетъ хозяину м'єсто, гді она снесеть яйцо, 2-ое-курица кудахчетъ: «я родила камень и не удивляйтесь, что я еще жива?», 3-ье-курица говоритъ: «я была въ такомъ же видъ (какъ яйцо), но теперь я въ данномъ виде (курицей) и могу сделать тебя (яйцо) такой же, какъ я»).—Жалоба къ Богу (Крестьяне трехъ грузинскихъ деревень, стъсненные мъстнымъ помъщикомъ, не позволявшимъ имъ провести канаву для орошенія, посл'в долгихъ обсужденій приняли предложеніе одного крестьянина пожаловаться тому, кто является творцомъ человъка, т. е. Богу Отцу. Выбрали нъсколько лицъ и отправились съ жалобой къ Богу. После долгихъ поисковъ крестьяне нашли, наконецъ, Бога, глубокаго старца, и начали излагать свою жалобу. Богъ выслушалъ и спросилъ: «а вы откуда?» — «Изъ земли пришли мы къ Теб'в съ жалобой», отв'втили

крестьяне. «А гдё находится эта земля-то, и что ва страна эта? переспросиль Богъ Отецъ. Крестьяне не могли сразу придумать, какъ бы дать понять Богу, откуда они происходять, но потомъ одному изъ нихъ пришло въ голову: «мы христіане, изъ той страны, гдё евреи распяли сына Твоего, сказалъ онъ». — Аа, знаю, это составляеть царство Моего Сына, подите къ Нему и передайте свою жалобу», отвётилъ Богъ Отецъ. Пустились въ путь и кое-какъ добрались до Іисуса Христа: сообщили ему о своей нуждё, о притёсненіяхъ помёщика и просили заступничества для себя, Его тварей. Христосъ спросилъ: «А какія это деревни?». Крестьяне назвали: «Дици, Приси и Аргвицы». Тогда Христосъ отвётилъ (стихами): «я этихъ деревень не творилъ, я не знаю, какъ онё появились, такъ пусть и живутъ сами» (въ стихахъ по грузински игра словъ).

Е. Танайшвили. Археологическія экскурсіи, разысканія и замътки. Выпускъ І. (Перепеч. изъ XXXV вып. «Сбори. Мат. для опис. м'ести. и плем. Кавказа»). 1905 г. - Авторъ описываетъ Зарамскій монастырь, его эпиграфические матеріалы и фресковую живопись. Приведя мижніе прежнихъ изслёдователей, занимавшихся этимъ знаменитымъ монастыремъ, и указавъ, въ чемъ заключаются ихъ ошибки, авторъ на основаніи вновь прочтенныхъ надписей устанавливаетъ, что «придълъ Зарзиской колокольни, безъ сомивнія, быль построень въ Х ввив. Но никакой придвль не строится раньше зданія, къ которому онъ приделанъ, замечаетъ г. Такайшвили... Одного взгляда на придёлъ Зарэмской колокольни достаточно, чтобы удостовъриться, что онъ появился позже самой колокольни и совершенно не входиль въ первоначальный планъ постройки... Такимъ образомъ становится несомевннымъ, что придваъ Зарзиской колокольни построенъ въ концъ Х въка еще при жизни Давида Куропалата нъкіемъ Иване, сыномъ Сулы, вскоръ послъ пораженія Варды Склира» (стр. 21— 22). Разбирая далъе другія надписи для выясненія личности Ивана и другихъ строителей ц. Зарзжы, авторъ приходитъ къ заключенію, что всь замъчательные асонскіе дъятели, начиная съ Торникія, были изъ Кобліанскаго ущелья и, в'вроятно, принадлежали роду Хурцидзе. Поэтому неудивительно, что о походъ Торникія противъ Варды Склира упоминаетъ Зарэмская надпись. Я иду дальше, говоритъ г. Такайшвили, и допускаю предположение, что надпись на придълъ Зарэмской колоколни принадлежитъ самому Торникію. Віздь извівстно, что Торникій въ монашествъ носилъ имя Іоанна или Ивана... Настоящее имя его отца, видимо, было Сула, подъ которымъ онъ извъстенъ въ надписи придъла Зарзиской колокольни» (стр. 34).

Кромв всвять дапидарных надписей авторъ приводить и надписи на ствнахъ. Фрески Зарискаго монастыря представляють изъ себя выдающійся памятникъ грузинскаго искусства; кромв изображенія святыхъ и сценъ изъ Ветхаго и Новаго Заввта, ствны этой церкви расписаны портретами грузинскихъ историческихъ двятелей: царя Баграта IV (1027—72), передающаго монаху Серапіону дарственный актъ и палицу, эриставть эри-

става Георгія Чорчанели, Курцика и Араба Хурцидзе, католикоса Грузін Евениія и многихъ другихъ. Авторъ перечисляеть всв портреты и даеть подробное описаніе; кром'в того снимки фресокъ Баграта и Серапіона и кат. Евоиміоса напечатаны г. Такайшвили; жаль только, что рисунки сдёланы до ихъ реставраціи, въ виду чего снимки вышли неясными. Авторъ думаеть, что «общую роспись Зарэмскаго монастыря» нужно отнести къ концу XIII въка, «причемъ портреты царя Баграта IV и его сподвижниковъ на съверной ствив, въроятно, существовали раньше», говорить г. Такайшвили (стр. 49). Датировка росписи церкви не должна ставиться въ зависимость отъ портретовъ правителей Самихе-Саатабаго, жившихъ въ XIII въкъ, такъ какъ главную задачу росписи составляло изображеніе святыхъ и сценъ изъ священной исторіи, а это могло быть выполнено и въ XI - XII въкахъ; во всякомъ случать это время было болье благопріятно для столь утонченной художественной работы, какою является живопись Зарэмскаго монастыря, чёмъ XIII вёкъ-эпоха особенно экономически тягостнаго владычества Монголовъ въ Грузіи. Далве г. Такайшвили описываетъ «остатки церковной утвари Зарзмы, сохранившейся въ Шемокмеди; надписи провърены авторомъ вновь на мъстъм: 1) образъ Преображенія прекрасной чеканной работы, серебряный позолоченный съ интересной надписью, которая, по метнію автора, если не ІХ, то во всякомъ случав не позднве Х ввка (стр. 69), 2) образъ Спаса въ золотомъ окладъ съ надписью, относящейся 1040 году, 3) образъ Божіей Матери въ золотомъ окладъ и въ серебряной общивкъ, 4) Кресть, отдъланный серебромъ, съ надписью, упоминающей объ игуменъ Гаврінлъ Хурцидзе, 5) серебряно-позолоченная рипида съ надписью, въ которой упоминается эриставъ Парсманъ, 6) образъ Преображенія въ золотомъ окладъ, перевезенный въ Шемокмеди въ концъ XVII и началъ XVIII въка, 7) образъ Божіей Матери, 8 и 9) серебряно-позолоченый листъ съ образа Успенія Богородицы съ надписью XI віка, 10) большой кіоть изъ тонкихъ деревянныхъ дощечекъ, крытыхъ серебромъ позолоченнымъ съ интересными изображеніями «распятія, соществія во адъ, вознесенія п соществія святого Духа, при чемъ наблюдается явный параллелизмъ между Распятіемъ и Вознесеніемъ (на кресть и на небо) и двумя сошествіями. Сцены эти византійской композиціи, отличной работы, почти горельефной XII — XIII въка» (стр. 73), 11) образъ Божіей Матери съ предвичными младенцеми съ широкой каймой кругоми съ отличной вычеканкой, съ 15 евангельскими сценами, 12) серебряная звъзда или воздухъ къ дискосу. Ватъмъ слъдуетъ описаніе Сафарскаго монастыря, его надписей и остатковъ стънной живописи. Авторъ устанавливаетъ, что дата 1309 г., принятая изследователями за годъ построенія Сафарскаго монастыря, основана на ошибочномъ чтеній надписи. Въ ней ніть никакого указанія на хронику (стр. 87). Г. Такайшвили исправляеть и другія надписи, которыя раньше были прочтены неверно. «Самая лучшая постройка въ Сафарћ, лавра св. Саввы, и колокольня монастыря къ церкви

святой Марины суть постройки атабека Беки I и по времени принадлежатъ концу XIII или началу XIV въка, и во всякомъ случав не позднъе 1308 года. Но о Сафарскомъ монастыръ и настоятелять его мы имъемъ сведения задолго до XIII века... Поэтому существование монастыря въ Сафарѣ до XIII вѣка не можеть подлежать сомнанію. Вопрось только въ томъ, какая изъ сохранившихся церквей более древняя... все справедливо признають наибольшую древность за церковью Успенія Богородицы» (стр. 97). Авторъ указываетъ, что въ Сафарскомъ монастырѣ поселились теперь русскіе монахи, которые замазали почти всів чудныя древнія фрески известью и варварски обращаются съ памятниками древности. Пришлось вившаться два раза Московскому Археологическому Обществу въ это дело, чтобы спасти ихъ отъ полнаго уничтоженія.-Описаніе монастыря Дчулеби. Авторъ указываеть, что изслівдователи на основанім одной надписи 1381 года, въ которой говорится о росписи храма живописцемъ Арсеніемъ Тифлисскимъ, построеніе этой обители относили ошибочно къ этому году, между темъ она построена атабекомъ Бека I, умершимъ 1308 году, следовательно монастырь Дчулеби построенъ до 1308 года и росписанъ въ 1381 году (стр. 108). - Описаніе Окросъ-цихе. Далве г. Такайшвили впервые приводить двв надписи церкви въ деревни Смада, изъ которыхъ одна болъе поздняя, по мижнію автора, относится къ 1465 году. Затъмъ приводится надпись на крестъ въ Уртхисъ-убани и свъдънія о другихъ памятникахъ къ западу отъ Зарзны и надпись на церкви въ деревни Баладжуръ.

E. Танайшвили. Археологическія экскурсіи. Вып. II (Переп. изъ I вып. Извъстій Кавказ. Отд. Москов. Археол. Общ. 1905 г.). — Авторъ въ первой части приводить описаніе грузинских памятников окрестностей Балаго Ключа: Бълый Ключъ, Амливи, Мацевани, Чхиквта, Сіонъ чхикветскій, церковь Богородицы близъ Чхиквата, церковь Самеба въ окрестностяхъ Абелія, Пиръ-гебули, Гударски и Самшвилде. Изъ нихъ Абелійская церковь заслуживаетъ особаго внеманія; она построена, какъ это видно изъ впервые обнародуемой авторомъ надписи Гударехи, въ XIII въкъ; неправыльно прочтенную покойнымъ Броссе надпись авторъ исправляетъ; церковь построена по мибнію г. Такайшвили Русуданой, дочерью царицы Тамары, а не теткой, какъ это думалъ Броссе, а колокольня воздвигнута въ царствованіе Димитрія Тавдадебули въ 1278 году, а не Давидомъ, какъ ошибочно читаль надпись покойный грузиновъдъ. - Особенно интересно описание развалинъ города Самшвилде; авторъ исправляетъ чтение Броссе надписи канедральнаго собора, который благодаря неправильной дешифрировић отнесъ соборъ къ XIV вћку, между тћиъ, какъ онъ, согласно исправленію г. Такайшвили, Х въка. — Во второй части своей работы авторъ приводитъ: груз. надписи на археол. предметахъ, хранящихся въ Кавказ. Музев въ Тифлисв: барельефы Ашота Великаго изъ Опизы, надписи на камияхъ изъ развалинъ мон. Порта, камень съ изображеніемъ I. Крестителя, обломки камней изъ Армаза и Хунзаха, два камня изъ

Абастумана, мідный левъ изъ Хевсуретіи, надпись фаянсовой чаши царя Ираклія II, три обломка сер.-позолоч. общивки отъ образа святаго Андрея, мідный крестъ, глиняный кувшинъ; эмалевый образокъ имеретинскаго царя Георгія; грузинская печать изъ Ахалциха; палица съ грузинскою надписью, найденная въ Тавризів въ армянской церкви; крыша міднаго котла съ грузинской надписью; краткій отчеть о раскопкахъ близъ станціи Михетъ и серебряная чаша изъ села Бори. Къ книгів приложено много снимковъ.

К. Schultze. Das Martyrium des heiligen Abo von Tiflis (въ Техте и. Untersuchungen, N. Folge XIII, 4). — Авторъ даетъ переводъ грузинскаго текста житія св. Або Тифлисскаго; переводъ сділанъ подъ монмъ руководствомъ, но при печатаніи я не просматривалъ перевода. Введеніе, написанное г. Піульце, составлено по устарівшимъ источникамъ и съ скуднымъ запасомъ матеріаловъ, въ виду этого въ большей части безполезно, иногда содержитъ и явно опшбочныя свіддінія. Житіе Або представляетъ весьма интересный и важный памятникъ для изученія церковныхъ и культурныхъ теченій въ Грузіи и поэтому можно радоваться, что благодаря этому переводу оно стало доступнымъ и западно-европейскимъ спеціалистамъ по исторіи церкви.

А. Хахановъ. Постеть о юрода Дийна (взвябядость, гоодбов дзем дов здяво) (груз. жур. дом дд, 1904, № VI, стр. 1—58 приложеніе). — Изданъ грузинскій текстъ героической и фантастической повъсти по рукописи XVIII въка. Произведеніе представляеть изъ себя описаніе богатырскихъ подвиговъ единственнаго сына царя Дийны съ цълью освободить красавицу-дочь индійскаго царя отъ краснаго змія, стерегшаго ее у постели. Послъ ряда кровавыхъ столкновеній съ дзвами и другими подобными же существами богатырь царевичъ освобождаетъ наконецъ царевну отъ зміннаго плъна и береть ее себъ въ жены. Издатель повъсти отказывается ръшить вопросъ, оригинальное или переводное произведеніе она, но болье склоненъ предполагать, что она принадлежитъ къ арабскому сборнику «Тысячи и одной ночи»; г. Хахановъ впрочемъ не приводить ни одного довода, который заставляеть его принимать это послъднее предположеніе.

А. Хахановъ. Баграть епископъ Тавроменійскій. Грузинскій тексть по рукописи XI в. Съ предисловіємъ и переводомъ. Москва 1904 г. (Труды по востоковъд., издав. Лазаревскить Инст. Вост. Языковъ. Вып. XIX).—Изданное г. Хахановымъ житів является переводомъ Еонмія Авонскаго; въ основу изданія положены двъ (Леле 50 и 54) рукописи XI въка, принадлежащія Иверскому монастырю на Авонъ; изъ нихъ рук. Ле 54 написана въ 1030 году. Имя Багратъ соотвътствуетъ Панкратію. «Сравненіе житія Панкратія, частью изложеннаго, частью приведеннаго акад. Веселовскимъ въ отрывкахъ на греческомъ языкъ, съ грузинскимъ текстомъ по тремъ спискамъ, не оставляеть, говоритъ авторъ, сомивнія въ томъ, что изданный мною памятникъ восходитъ къ той же редакція житія, кото-

рая лежить въ основъ изслъдованнаго акад. Веселовскимъ апокрифическаго повъствованія о Панкратіи... Грузинскій списокъ ближе къ вънскому: такъ, названіе города Мелодонъ (дрежеб) соотвътствуеть вънскому мелодотоле, а не Моск. Методотоле... Содержаніе житія св. Баграта (Панкратія) по грузинскому переводу соотвътствуетъ греческому оригиналу. Порядокъ изложенія и вст подробности послъдняго сохранились и въ первомъ» (стр. V — VI). Полнаго сличенія грузинскаго текста издатель не могь произвести потому, что вънскій списокъ еще не изданъ. Сравнительно же съ Московскимъ спискомъ грузинскій текстъ отличается сжатостью (стр. XVII). Обнародованіе этого памятника еще разъ свидътельствуеть, совершенно справедливо замъчаетъ г. Хахановъ, какъ много памятниковъ таится въ грузинской письменности, которые ждуть своего изслъдователя. Полнаго перевода вопреки объщанію не имъется въ изданія; одинъ отрывокъ переведенъ, остальная часть пересказана.

А. О. Яшвили. Народная Медицина въ Закавказскомъ Крат. Медицинскія средства, народные способы леченія, народные врачи и грузинскій народный лечебникъ «Карабадини», съ 5-ю рисун. Тифлисъ 1904.—Ср. рецензію Ил. Алхазишвили на эту книгу въ грузинскомъ журналѣ «Зеъздд» 1904. № VIII, стр. 35—52, и отвътъ г. Яшвили ibid. 1904, № XI, ср. 71—74.

И. Джаваховъ.

### SYRIE.

Notice sommaire des ouvrages et des articles relatifs à la langue et à la littérature syriaques, parus en  $1905^{1}$ ).

# Grammaire. Lexicographie.

- C. Brockelmann. Syrische Grammatik mit Paradigmen, Literatur, Chrestomathie und Glossar. Zweite vermehrte u. verbesserte Auflage. Berlin, Reuther & Reichard, 1905. Cette excellente grammaire parue en 1900, a été revue et augmentée dans la seconde édition; elle a été enrichie notamment des paradigmes verbaux. La chrestomathie qui ne contient que des morceaux de l'époque classique, a été également revue et modifiée et la bibliographie a été mise au courant des dernières publications. (Ajouter à p. 126 le dictionn. syriaque du Pr. Cardâhî «Al-Lobab»; le Vocabulaire Chaldéen-arabe de M. Manna, Mossoul, 1900; et Audo, Dict. de la Langue chaldéenne, Mossoul 1897; p. 132, lire Ste Marine, au lieu de Ste Martine).
- J. A. Crichton D. D. Compendious Syriac Grammar by Th. Nöldeke (v. ci-dessus t. XI, 785). Compte rendu par C. A. Cook (Journal of the R. Asiatic Society, 1905, p. 188).



<sup>1)</sup> Quelques livres qui ne sont pas encore parvenus aux bibliothèques de Rome seront annoncés dans le prochain numéro.

- S. Fraenkel. Zu Zeitschrift 954, Z. 6 (Zeitschr. d. Deutsch. Morgenländ. Gesellschaft, LIX, 252).—Sur le mot محدث , dans la traduction syriaque des «Geoponica», qui dérive du grec قيم.
- S. Fraenkel. Zu ligná, legettá (Zeitschr. d. Deutsch. Palästina-Vereins, 1905, 221).—Signification de ce mot et émendation critique du passage relatif de Bar Bahlûl, ed. Duval, p. 943.
- A. Mingana. Clef de la langue araméenne ou grammaire complète et pratique des deux dialectes syriaques occidental et oriental. Mossoul, Imprim. des Pères Dominicains, 1905. M. Mingana professeur de syriaque au séminaire syro-chaldéen de Mossoul expose les règles du syriaque sous une forme originale qui intéressera les Siriacisants; il dit lui-même que son travail repose tout entier sur l'étude approfondie des accents et des lettres infirmes.
- E. Nestie. Qalmiqárâ in den syrischen Wörterbüchern (Zeitschr. d. Deutsch. Morgenländ. Gesellschaft, LIX, 116).— La traduction de ce mot (qu'on rattachait à κλίμαξ) par «puteus gradatus» quoique correspondant à celle qui a été donnée par les lexicographes syriaques, n'est pas admissible; le mot paraît plutôt dériver de «calamus (aromaticus)» et désigner quelque plante odoriférante.
- Fr. Schulthess. Aramäisches (Zeitschr. für Assyriol. XIX, 126).—Remarques sur quelques mots syriaques qui figurent dans le Syrus vetus etc. et qui seraient empruntés à l'hébreu, et sur les mots syriaques suivants:

  1) [[αω] (à écrire ainsi et non [αω] comme dans les Dictionn.) «locusta caudata»—ἀσχαρίς. 2) [αω]; ce mot avec la signification de «regarder» doit être censé appartenir en propre à l'ancien syriaque; il se rattache à l'assyrien «dagâlu» et à la racine d'où nait l'hébreu [αντικνήμον τος τος μετικού [αντικνήμον ξος μετικού [αντικού [

# Bible. Apocryphes. Pseudoépigraphes.

- E. Nestle. Das syrische Alte Testament der Londoner Bibelgesellschaft (Zeitschr. d. Deutsch. Morgenländ. Gesellschaft, LIX, 31). L'édition de l'Ancien Testament syriaque publiée en 1823 par M. Lee, pour la Société Biblique de Londres, comprenait d'abord aussi le psaume apocr. 151 (μ. κρος ημπν), mais il fut bientôt supprimé et on réimprima les pages 449—452.
- F. C. Burkitt. The Evangelion da-Mepharreshe (The Expository Times, XVI, 304).—Réponse à des remarques que Mad. Lewis avait faites sur l'édition des «Évangiles séparés». M. Burkitt y parle aussi du colophon final du Sinaiticus, dont l'avant-dernier mot est presqu'illisible dans le ms. et il en propose la lecture très plausible: عودند عبر المعالمة المع

W. E. Barnes. The Peshittà Version of 2 Kings (Journ. of theolog. Studies 1905, p. 220).—M. Barnes donne pour le II (IV) des Rois une collation du texte imprimé à Urmia, en 1852, et de celui imprimé à Londres (Lee, 1823) avec trois mss.: l'Ambrosianus, un ms. jacobite du XII siècle et un ms. nestorien du XIII siècle; ces deux derniers mss. sont conservés à Cambridge. Il résulte de cette collation, entre autres choses, que les deux éditions et notamment celle de Lee, sont contaminées; elles contiennent des leçons provenant du Syr. Exapl. et aussi du texte masorétique, ce quí montre une fois de plus l'importance qu'aurait une édition critique de l'Ancien Testament syriaque, qui donnerait, autant que possible, la forme primitive de cette version.

G. Diettrich. Ein Apparatus criticus sur Pesitto sum Propheten Jesaias (Beihefte z. Zeitschr. f. alttest. Wissensch., VIII). Giessen, Töpelmann 1905. Compte r. E. Nestle. Theolog. Litteraturz. 1905, 644. — M. Diettrich donne d'abord la liste des éditions et des mss. de la Peš. pour Isaïe, avec des remarques sur leur caractère, leur relation avec les autres sources (S. Ephrem etc.); à cette introduction suit la collation complète. Avec cet Apparatus criticus si riche, M. Diettrich a accompli sans doute le travail prépatoire plus important et plus laborieux pour une édition critique de la Peš. d'Isaïe, que son livre nous permet d'attendre avec mois d'impatience.

Barnes. Syriac Psalter. Compte rendu par F. C. Burkitt (Journ. of theol. St. 1905, p. 286). Au cours de ce compte-rendu M. Burkitt relève le fait qu'Aphraates cite le ps. 37 (36), 35 d'après les LXX; ce qui s'explique en supposant qu'ici Aphraates ne donne pas le texte syriaque qui lui était familier, mais qu'il le reproduit tel qu'il le trouvait dans quelque ouvrage syr. traduit du grec.

A. Merx. Die vier kanonischen Evangelien nach ihrem ältesten bekannten Texte. Übersetzung und Erläuterung der syrischen im Sinaikloster gefundenen Palimpsesthandschrift. II T., Erläut., II Hälfte, Das Evangelium Markus und Lukas. Berlin, Reimer 1905.—Ces admirables «Éclaircissements» forment une sorte de commentaire et une suite de discussions sur le Syrus vetus (S. Marc et S. Luc) comparé avec les autres textes des Évangiles etc. très souvent elles intéressent vivement les syriacisants autant que les théologiens.

H. Gressmann. Studien sum syrischen Tetraevangelion (Zeitschr. f. neutestam. Wissenschaft, 1905, p. 135).—L'étude de M. Gressmann montre que le traducteur syriaque de la Théophanie d'Eusèbe (vers 350—400) avait un texte des Évangiles qui se rattachait au Syrus vetus plutôt qu'à la Pešiţtâ. La forme plus rigoureuse de celle-ci vis-à-vis de la traduction, parfois libre, du Syrus vetus et la correction de quelques fautes de ce dernier seraient le résultat d'une revision du Syrus vetus, qui suivait le texte grec (palestinien?) d'Eusèbe, faite sur la xoivý de S. Jean Chrys. (texte d'Antioche?). Le lectionnaire qu'on appelle Hierosolymitanus, se rattache également au Syrus vetus; mais le texte de celui-ci tel qu'il nous a été conservé dans le Cu-

reton. ou dans le Sinait. est loin de mériter une pleine confiance; il a subi des remaniements et des corrections qui paraissent trahir l'influence du Diatessaron. L'ordre chronologique serait donc: Syrus vetus dans sa forme originaire — Tatien — Syrus vetus du Cureton. et du Sinait.—Pešiṭtā.

E. Ter-Minassiantz, R. Wagner. Neue Peschittahandschriften (Zeitschr. f. neutest. Wissenschaft, 1905, p. 282). — M. Ter-Minassiantz donne la description et le contenu d'un ms. de la Pešiţtâ porté très récemment à Etschmiadzin; il est sur parchemin, d'une écriture belle et régulière, et il contient tout le N. Testament, à l'exception des parties qui manquent ordinairement dans les mss. syriaques (II Petr. etc.). M. Wagner donne des renseignements sur trois mss. (VII-e et VIII-e siècles) appartenant à la Soc. Impériale Archéolog: de Moscou. Remarquons du reste que 2 de ces mss. en entier et le troisième en partie, ne donnent pas le texte de la Peš., mais celui qui figure dans l'édition de White (prétendue Herakl.), ils sont même les plus anciens mss. de ce texte; M. Wagner en ajoute la collation avec l'édition de White.

E. Nestle. Zwei syrische Citate aus dem III Korintherbrief (Theol. Literaturzeit., 1905, p. 139).—M. Nestle signale un passage de la III lettre (apocr.) de S. Paul aux Corinthiens, qui figure en syriaque dans Asseman, Acta Mart II, 82 (Assem. y renvoie à I. Cor XV) et dans Bédjan, Acta Mart. IV, 241.

W. Bauer. Der Apostolos der Syrer. Comptes rendus par J. B. Chabet (Revue de l'Hist. des Religions, LII, 152); A. Bludau (Theolog. Revue 1905, 95).

Lewis. Acta Mythol. Apost. Compte rendu par H. Gressmann (Zeitschr. d. Deutsch. Morgenländ. Gesellschaft LIX, 166).—M. Gressmann fait des remarques sur les Actes syriaques (St. Thomas) publiés par Mad. Lewis; il en éclaircit quelques points et propose des corrections au ms. qui, à son avis, est bien inférieur à celui publié par Wright.

Barnes. Peschitto-Psalter. Comtes rendus par A. Rahlfs (Theolog. Literaturz., 1905; p. 195); R. Duval (Journ. Asiat. Janv.-Févr.).

Preuschen. Zwei gnostische Hymnen (Actes de S. Thomas; le texte syr. est celui de M. Hoffmann, v. plus haut t. XI, 787). Comptes rendus par A. S. Duncan Jones (Journ. of. theolog. Stud. 1905, p. 448); H. Gressmann (Theolog. Litteraturz., 1905, p. 517); R. Liechtenhan (Literar. Centralbl., 1905, p. 1345).

#### Offices. Prières.

A. Baumstark. Eine syrisch-melkitische Allerheiligenlitanei (Oriens Christ. IV, 98).—Le texte syriaque des "Litaniae omnium sanctorum" que publie M. Baumstark est tiré du ms. syr. vatic. 77; ces litanies se rattachent aux prières grecques et notamment à la prière: παναγία δέσποινα θεοτόκε etc. Le nom qui figure parmi ceux des saintes femmes, par l'origine grecque de ce texte pourrait répondre à Εὐθυμία, mais aucune sainte de ce nom n'étant connue, il s'agit probablement, je crois, de Ste Euphémie. Les litanies syriaques sont

précédées d'une dissertation très intéressante pour l'histoire du culte chrétien, dans laquelle on distingue et on étudie les différentes parties des «Litaniae omnium Sanctorum». La I-re et la II-de parties (cette dernière est caractérisée par la réponse: libera nos Domine) ont leurs pendants dans les liturgies orientales, non moins que la III-me partie dont la réponse est: te rogamus audi nos». A remarquer surtout la relation très étroite qui existe entre les «Litaniae omnium Sanctorum» et les prières qui s'y rattachent d'un côté et les exorcismes et leurs formules de l'autre.

E. Sachau. Litteratur-Bruchstücke aus Chinesisch-Turkistan (Sitzungsber. der k. Preuss. Akad. d. Wissensch. 1905, 964).—M. Sachau publie des fragments syriaques provenant du Turkestan chinois. Ils font partie de recueils d'hymnes sacrées tels que le «Gazzâ» etc. et montrent que les missionaires nestoriens, quoique très éloignés de leur patrie, conservaient inaltéré le texte de leurs livres liturgiques.

#### Homélies. Saints Pères.

Bédjan. Homiliae selectae Mar Jacobi Sarugensis. I. Paris-Leipzig, 1905.— Dans ce volume qui ne compte pas moins de 837 pages de texte syriaque M. Bédjan publie 32 homélies de Jacques de Sarug, toutes inédites (à l'exception d'une seule); il les choisit parmi celles qui fournissent une lecture édifiante, sans mélange de ces légendes, parfois assez naïves, qui forment souvent le sujet des homélies de Jacques; une vingtaine de ces homélies roule sur des passages de la Bible, surtout du N. Testam.; quatre seulement ont pour sujet Moïse et Aron (la théophanie du Sinaï, le serpent d'airain etc.). Les autres sont sur les défunts et l'utilité de la prière en leur faveur, sur le carême etc. Le sujet des deux dernières est la fin du monde et le jugement dernier; en comparant celles-ci avec des poét sies analogues de S. Ephrem (p. ex. Op. III, 634) on remarquera facilemen la différence du stil. Dans la seconde la leçon est douteuse en 2 endroits où le savant éditeur a mis un «sic»; p. 715. 13 le 🗻 paraît avoir le sens partitif, à savoir: «les morts ressusciteront; quelques uns de leurs corps (de ceux qui sont morts dans la jeunesse) ressusciteront dans la jeunesse, mais une jeunesse parfaite, tandis que les vieillards retourneront à cette jeunesse, vers laquelle se hateront à leur tour les enfants»; les 3 ages y paraissent bien distincts. Quant à عنصوصد (l. 18) il doit être dans le sens de plumage; certes on s'attendrait plutôt à sous, (Cf. Physiolog. Land, Anecd. IV. 52). A titre d'appendice figurent dans ce volume des chapitres tirés de la Théophanie d'Eusèbe, sur les Apôtres, notamment sur S. Pierre, et l'histoire de la ruine de Jérusalem de Flavius Josèphe d'après le ms. Ambrosianus.

A. Mingana. Narsai Doctoris syri Homiliae et Carmina edita cura et studio A. Ming. Mossul, 1905.—Cette édition comprend un choix des poésies de Narsai ou Narsès le fameux docteur nestorien, au nombre de celles qui ne présentent rien de contraire à la doctrine catholique.

Византійскій Временникъ.

- M. Lewin. Die Scholien des Theodor Bar Könt sur Patriarchengeschichte (Genesis XII—L) herausgegeben und mit einer Einleitung und Anmerkungen versehen. (Dissert.) Berlin, Itzkowski, 1905. (Compte rendu par H. Gressmann, Theol. Litteraturz. 1905, 585).— M. Lewin publie le commentaire de Théodore bar Kônî (ou plutôt bar Kewâni—Saturninus) à Gen. 12—50, et résume les renseignements qu'on a maintenant sur cet auteur, naguère très peu connu. Théodore était natif de Kaškar et aurait fleuri, selon M. Lewin, à la fin du VI° siècle ou au commencement du VII°, plutôt qu'au IX° siècle. Dans son exégèse il suit Théodore de Mopsueste dont il nous conserve beaucoup de fragments, mais il a dû subir l'influence de Henânâ, qui introduisait l'allégorie dans l' exégèse nestorienne et opposait S. Jean Chrysostome à Théodore de Mopsueste. M. Lewin fait suivre le texte de nombreuses adnotations.
- B. Schmidt. Die Bildersprache in den Gedichten des Syrers Ephräm. I. Teil. Bilder aus dem Bereiche der Natur (Dissert.). Breslau, 1906.—L'auteur passe en revue les figures que S. Ephrem tire des astres, des phénomènes athmosphériques, des hommes, des animaux, des plantes etc.; S. Ephrem est en effet très riche en ces figures, mais naturellement une grande quantité ne lui appartient pas en propre. M. Schmidt pense que la poésie gnostique n'était pas si riche en figures, à en juger au moins par les deux spécimens qu'on en possède dans les Actes de S. Thomas.
- F. Nau. Traduction des lettres XII et XIII de Jacques d'Edesse (Exégèse biblique) (Revue de l'Orient Chrétien 1905, p. 197, 258).—Ces deux lettres que M. Nau traduit pour la première fois, ont été publiées par Wright, il y a une quarantaine d'années, dans le "Journal of sacred Literature". La seconde, de beaucoup plus longue que la première, embrasse 18 questions relatives à la Bible (dont quelques unes pourtant de peu d'étendue) p. ex. si Moïse savait lire et écrire, quelle était la langue primitive, (que Jacques prétend avoir été l'hébreu, parce que les mots que la Bible, Gen. II, 23, donne comme prononcés par Adam: ... «on l'appellera femme parce qu'elle a été prise de l'homme» n'ont de valeur qu'en hébreu). Une question assez longue est celle sur Job XI, 15 et notamment sur le «behemoth»; Jacques et en général l'exégèse syriaque y reconnaissent les sauterelles. M. Nau donne en appendice un passage inédit de Bar Salibi sur ce sujet et insiste sur cette interprétation que nos commentaires de Job ne mentionnent ordinairement pas. Ces questions qui résument sur plusieurs points l'exégèse suivie dans les écoles syriaques et puisée en grande partie aux apocryphes etc. sont d'autant plus intéressantes qu'elles sont dues à la plume de Jacques d'Édesse, le plus autorisé des savants Syriens qui se sont occupés de la Bible. Le passage sur le «behemoth» montre, de quelque manière, l'importance que Jacques attachait à la connaissance de l'hébreu, car si je l'entends bien, il dit qu'il va expliquer le nom hébreu parce que c'est peut-être à cause de ces noms en langue hébraïque que les choses désignées sont obscures pour les gens qui ne savent pas cette langue.

H. Gressmann. Eusebius Werke. III B. 2-te Hälfte. Die Theophanie. Die griech. Bruchstücke u. Uebersetsung der syrisch. Ueberlieferung. Leipzig, Hinrichs 1904.—Ce volume renferme les fragments grecs de la Théophanie et une nouvelle traduction de la version syriaque qui nous a conservé ce livre. Au cours de l'introduction qui précède la Théoph. M. Gressmann examine tout ce qui se rapporte au texte syriaque; celui-ci suit mot à mot le grec, comme c'est souvent le cas pour les traductions syriaques des textes grecs. Grâce a cette circonstance, la traduction syriaque qui est peu postérieure à Eusèbe (le ms. est de l'an 411) a une grande valeur pour fixer la leçon des fragments grecs, mais elle demeure souvent obscure dans la plus grande partie de la Théoph. qui ne nous a été conservée que dans cette traduction dont l'auteur ne saisit pas toujours le sens du grec. M. Gressmann accompagne sa traduction allemande avec de notes précieuses pour l'intelligence du texte.

A Vaschalde. Three letters of Philoxenos etc. Compte rendu par 6. Kruger (Byzant. Zeitschr. XIV, 630).

Scott-Moncrieff. The book of Consolation, v. plus haut t. XI, 789. Comptes rendus par S. A. Ceek (Journal of R. Asiatic Soc. 1905, 188); Brockelmann (Zeitschr. d. Deutsch. Morgenländ. Gesellschaft LIX, 178).

Brooks. The VI-th book of Severus, v. plus haut t. XI, 789. Comptes rendus par F. Schulthess (Gött. Gelehrt. Anzeigen, 1905, 75); E. J. Goodspeed (Amer. Journ. of Theol. 1905, 135).

Hagiographie. Histoire (ecclés. et litt.). Archéologie.

- L. Clugnet. Vie et Office de Ste Marine. Paris, Picard, 1905. Le texte syriaque de ce volume (p. 205 s.) n'est que la réimpression du texte paru dans la Revue de l'Orient Chrétien et annoncé plus haut, t. XI, 788.
- E. Nestle. Die Auffindung der Arche Noä durch Jacob von Nisibis (Zeitschr. für Kirchengeschichte, 1905, 241).—Selon le «Martyrologium Hieronimianum» Jacques de Nisibe aurait vu l'Arche de Noé sur le mont Ararat. Ce renseignement qu'on croyait tout-à-fait inconnu dans les autres sources, M. Nestle le signale à la p. 435 de la Vie syriaque de S. Eugène publiée par M. Bédjan (Act. Martyr. III).
- C. Erbes. Das syrische Martyrologium u. der Weihnachtsfestkreis (Zeitschr. f. Kirchengeschichte für 1905, 1). Nachträgliches sum syrischen Martyrologium und dem Weihnachtsfestkreis (ibid. 463). Suite de l'article de M. Erbes (v. ci-dessus XI, 790) qui d'ailleurs ne regarde proprement pas la littérature syriaque, si ce n'est pour avoir examiné la date de ce document syriaque qui aurait eu sa forme actuelle à Nisibe, déjà en 363, mais dont l'original provenant de Nicomédie (Bithynie) était plus ancien d'une vingtaine d'années.
- F. Macler. Histoire de St. Azazaïl. Compte rendu par J.-B. Chabet (Journ. Asiatique' Mars-Avril).
  - E. Nestle. Die Anfänge des Christenthums im Osten nach dem Patriar-

chen Timotheus (Zeitschr. f. Kirchengesch. 1905, 95).—Examen d'un passage du Patr. Timothée (m. 823) d'après lequel l'introduction du Christianisme chez les Syriens aurait eu lieu 500 ans avant la naissance de Nestorius et 20 ans après l'Ascension de N. S.

- S. Connolly. Aphraates and Monasticism (Journal of theolog. Stud. 1905, 522). — M. Connolly fait des recherches sur les عبد عبط dont parle Aphraates, et dans lesquels on croyait devoir reconnaître des véritables moines. Selon M. Burkitt qui appelle Aphraates «a monk and a bishop» les sont «les laïques baptisés de l'Église qui parlait syriaque» à différence des «pénitents» (tayyâbê). M. Connolly montre que la كيدوكا d'Aphraates ne répond pas au Catéchuménat, et que les base au formaient non la totalité mais une classe bien distincte des laïques baptisés. On peut les appeler moines en tant qu'ils observaient la chasteté, la pauvreté, les veilles et les jeunes, mais ces premiers ascètes n'étaient pas encore séparés du monde, et tout en menant une vie de moines, ils restaient dans le sein de leurs familles. Les préceptes de Rabbûlâ (ed. Overbeck, 215) postérieurs d'un siècle à peu près, s'accordent pleinement avec cette manière d'envisager les auxquels, entre autres choses, il est défendu de demeurer dans une même maison avec des femmes qui ne soient ni leurs mères, ni leurs soeurs, ni leurs filles. Probablement les sont un produit spontané de la Mésopotamie, tandis que le véritable cénobitisme y a été apporté de l'Égypte.
- J.-B. Chabot. La prétendue Chronique de Maribas le Chaldéen (Journ. Asiatique, Mars-Avril 1905).—On a beaucoup écrit récemment sur la «Chronique de Maribas» que la traduction arabe de la Chronique de Michel (ms. de Londres) cite parmi les sources de cette dernière. Une ingénieuse analyse des passages qu'on prétend tirés de Maribas, a permis à M. Chabot d'arriver à la conclusion suivante: «La prétendue chronique de Maribas le Chaldéen est une compilation récente et maladroite, uniquement composée d'extraits de la version caršouni de la Chronique de Michel le Syrien, tirés du ms. même qui est aujourdhui au Brit. Museum (Orient. 4402). L'attribution de ces extraits à un certain Maribas est purement fantaisiste».
- J. B. Chabot. Narsai le Docteur et l'origine de l'Ecole de Nisibe d'après la Chronique de Barhadbešabbà (Journal Asiatique, Juill.-Août, 157).—Dans la préface de son édition de Narsai, M. Mingana a publié un fragment sur la fondation de l'École de Nisibe, tiré d'une chronique de Barhadbešabbà, inconnue jusqu'ici. M. Chabot soumet à un examen critique ce nouveau document et relève les nombreux points dans lesquels ses données paraissent soulever des difficultés. Il en conclut que, pour la période antérieure à Barhadbešabbà, rien ne nous autorise à accorder à sa chronique plus de valeur qu'aux différentes sources connues comme Mâri etc.
  - E. Schwartz. Zur Geschichte des Athanasius (Nachricht. der k. Gesell. d.

Wissensch. zu Göttingen, 1905, 257). — Parmi les documents relatifs à la grande controverse occasionnée par l'hérésie arienne, dont M. Schvartz dresse la liste, il publie le texte syriaque inédit d'une lettre adressée par es Pères d'une Synode d'Antioche à Alexandre de Byzanze; cette lettre contient une ἔχθεσις πίστεως conforme au «tome» de S. Alexandre Patr. d'Alexandrie; elle est accompagnée d'une notice historique. L'original grec de ces pièces importantes paraît être perdu.

M.-A. Kugener. Vie de Sévère par Jean supérieur du monastère de Beith Aphthonia (R. Graffin. - F. Nau Patrol. orientale II, 3). Compte r. Nöldeke Literar. Centralbl. 1905, 885. — M. Kugener qui avait déjà publié la vie de Sévère par Zacharie Scolastique, publie ici dans un volume également digne des plus grands éloges, la vie de ce Patriarche écrite par Jean (cf. Nau, Rev. Or. Chrét., 1902, 27) et traduite par Sergis bar Karya; l'édition est faite sur 2 mss., l'un de Berlin (probabl. du IX-me siècle) et l'autre de Londres, qui pourtant ne représentent qu'un seul texte; des extraits de cette Vie se trouvent insérés dans quelques ouvrages syriaques. A cette Vie M. Kugener a ajouté de textes nombreux, se rapportant à Sévère et tirés du Pseudo-Zacharie, de Jean d'Asie et de Michel le Syrien, et aussi une série de 8 petits textes détachés. A ces morceaux dus aux admirateurs et aux partisans de Sévère suit un appendice de textes grecs dus à ses ennemis, et toute la série de ces documents permet d'étudier sur les sources, la vie et l'œuvre de ce personnage si important pour l'histoire de l'Église monophysite. La Vie de Jean sourtout, malgré son parti pris et sa rhétorique, nous donne des renseignements sur les luttes de Sévère, qui aident à contrôler ceux de ses adversaires; il y est question de ses fameuses hymnes, de la dispute avec Nephalius, de celle avec le «grammairien» (Jean év. de Césarée) etc. Un passage de cette dernière que M. Kugener trouve et non à tort obscur, est traduit: (p. 164) «Sévère montra en effet qu'il avait poussé la folie jusqu'à déclarer que toute la Trinité s'était incarnée dans toute l'Humanité en disant «que deux natures sont deux οὐσίαι si l'on donne à οὐσία un sens général». Peut-être une traduction plus exacte, quant au sens, serait: Sévère montra que, par son affirmation que les deux natures sont deux οὐσίαι, il arrivait à cette énormité, à savoir que précisément la Trinité se serait incarnée dans l'Humanité, si on prend le mot οὐσία dans sa signification générale, usuelle (κρα-דמי)». Ailleurs aussi la leçon est douteuse, p. ex. p. 212—213 où סב פר מים בסו בי paraît se rapporter à la grâce de Dieu plutôt qu'à la science profane, c'està-dire que la grâce divine, comme une nourrice qui pourvoit aux besoins de l'enfant, le remit (Sévère) aux mains de l'enseignement profane, car Dieu ne combat pas ceux qui brillent par (lire ois au lieu de in?) leur science profane, mais ceux qui s'y adonnent à l'exclusion des sciences divines. M. Kugener prépare pour la Patrol. Orient. une introduction et un commentaire à ces textes relatifs à Sévère, qui seront sans doute l'une et l'autre du plus haut intérêt.

- F. Nau. Rabban Daniel de Mardin auteur syro-arabe du XIV siècle (Re vue de l'Orient Chrétien, 1905 p. 314). - Rabban Daniel ou Daniel b. Hattâb est le dernier auteur jacobite dont il est question dans l'histoire de la littérature syriaque de Wright (trad. russe, 204); du reste il s'est servidans ses livres de l'arabe plutôt que du syriaque. M. Nau résume les données d'Assemâni et de M. De Goeje sur cet auteur (Cf. Steinschneider, Polem. u. apologet. Litter. 21) et publie une note écrite en syriaque, par Daniel lui-même sans doute, qui fixe l'époque de cet écrivain, qu'on croyait à tort presque contemporain de Barhébrée. Il vivait dans la II-e moitié du XIV-me siècle et en 1382 il fut victime des persécutions de la part des les Fondements de la Reli- أصول الدين (les Fondements de la Religion). Le mot عصينا qui figure dans ce document doit probablement se lire, malgré tout مير comme pluriel d' أهير et se traduire comme M. Nau l'avait fait jadis «Roi des Émirs» car محكب أطحية répond exactement au titre que portaient, quelques uns au moins, des Princes Ortocides de Mardin. Malik aṭ-Ṭâhir (جد الدين عيسى), de la dynastie Ortocide, régna à Mardin de 1376 à 1388.
- M. A. Kugener. Vie de Sévère. Compte rendu par H. Hyvernat (Americ. Journ. of Theol. 1905, 136).

Labourt. De Timotheo Nestorian. Patriarcha (ci-dessus t. XI, 791). Comptes rendus par H. L. Pass (Journ. of theolog. Stud. 1905, 445); R. Duval (Journ. Asiat., Janv.-Févr.); O. Braun (Theologische Revue 1095, 374).

Labourt. Le Christianisme dans l'Empire Perse (ci-dessus t. XI, 791). Comptes rendus par R. Duval (Journ. Asiat., Janv.-Févr.); O. Braun (Theolog. Revue 1905, 372).

F. Nau. Les Maronites Inquisiteurs de la foi cathol. du VI au VII siècle. Compte rendu par G. Krüger (Byzant. Zeitschr., XIV, 635).

Guidi, Brooks, Chabot. Chronica Minora (Corp. Script. Christ. Oriental). Compte rendu par H. Gressmann (Deutsche Literaturz. 1906, 1620).

Burkitt. Early eastern Christianity. Compte rendu par Th. Nöldeke (Gött. Gelehrte Anz. 1905, 80).

A. Baumstark. Vorjustinianische kirchliche Bauten in Edessa (Oriens Christ. IV, 164).—Cette remarquable étude de M. Baumstark se base sur le "Chronicon Edessenum", le Pseudo-Josué Stylite, la Chronique de Michel, mais surtout sur un chapitre du "Chronicon civile et ecclesiasticum" dont Mgr. Rahmânî a commencé la publication. Ce chapitre qui porte le titre: "Sur les temples (chrétiens), les églises et les couvents bâtis dans Édesse" a été composé peu après la moitié du V-e siècle, et il forme une source précieuse pour l'histoire monumentale de la ville. M. Baumstark a su tirer de toutes ces sources un tableau très intéressant des édifices religieux qui en très grand nombre embellissaient Édesse au commencement du VI-e siècle.

E. Littmann. Semitic Inscriptions. Part IV of the publications of an Ame-

rican archaeol. Expedit. to Syria in 1899-1900. Compte rendu par J. Wellhausen (Gött. Gelehrt. Anz. 1905, 681). — Dans le I-er chapitre de ce magnifique volume M. Littmann public 24 inscriptions ou fragments d'inscriptions syriaques, recueillies dans la Syrie du nord et se rapportant à des édifices religieux. Elles remontent au VI-e siècle, et le syriaque, comme langue nationale des Syriens, y est bien à sa place au lieu du grec, à une époque où les Monophysites de la Syrie se détachaient de plus en plus de Constantinople. M. Littmann relève l'intérêt archéologique et paléographique de ces inscriptions; à remarquer la disposition étrange des lettres qui rappelle l'usage d'écrire le syriaque du haut en bas. Le côté philologique est intéressant surtout pour quelques formes qu'on pourrait croire propres au syriaque parlé en deça de l'Euphrate. Le σιλω (n. 19) doit se lire «settår.» protectio, adiutorium, plutôt que «secret (the secret place)». Au numéro 21 on serait tenté de lire مهد عوبن عن أحديث إصفاغ; quant à هه (n. 22) son explication par Liparatt douteuse; d'ailleurs on pense facilement au  $\Delta$ المناف (Prov. X, 7; اعلى مارى (Prov. X, 7; اعلى  $\Delta$ 

#### Varia.

- L. Mitteis. Über drei neue Handschriften des syrisch-römischen Rechtsbuchs (Abhandl. d. k. Preuss. Akademie d. Wissensch. 1905). Notice sur trois manuscrits vaticans des «Lois de Constantin, Théodose et Léon» ou comme on l'appelle ordinairement du «Syrisch-römisches Rechtsbuch». M. Mitteis examine les relations mutuelles des mss. connus de cet ouvrage dont l'auteur serait S. Ambroise de Milan, d'après l'un des mss. de Rome. En tout cas le livre dans sa forme primitive est bien plus ancien de ce qu'on croyait, et sa date est plutôt le IV-e que le V-e siècle. M. Sachau a ajouté à la fin le texte syriaque et la traduction des parties des mss. de Rome qui manquent dans les autres mss. des «Lois».
- J. Horovitz. Spuren griechischer Mimen im Orient. Berlin, Mayer & Müller, 1905. Au cours de cet ouvrage M. Horovitz traduit une des histoires des Vies des Saints de Jean d'Asie (Théophile et Marie) et donne de remarques critiques sur le texte syriaque publié par Land (Anecd. Syr. II, 333). Il donne aussi la traduction du chapitre sur les mimes, faisant partie des «historiae ludicrae» de Barhébrée; M. Horovitz s'est servi de l'édition de M. Budge, mais il y a ajouté une collation complète du ms. du Vatican. Ce chapitre de Barh. confirme la thèse que les recueils similaires grecs, le φιλόγελως de Philistion etc. tiraient leur origine des mimes.
- G. Kampfimeyer. Neusyrische Sprichwörter im Dialekt von Urmia (Mitteil. des Seminars f. orient. Sprachen, Jahrg. VIII, II Abs. 1).—M. Kampfimeyer publie 108 proverbes dans le dialecte néosyriaque d'Urmia, qu'il a recueillis de la vive voix d'un Syrien de cette ville, et dont 11 seulement étaient connus. Le texte syriaque est accompagné d'une transcription en lettres la-

tines, ce qui permet d'étudier la phonétique du dialecte qui ne résulte que très imparfaitement de l'écriture syriaque.

Hilgenfeld, Ausgew. Gesänge des Giwargis Warda (cf. plus haut t. XI, 792). Compte rendu très étendu par A. Baumstark (Oriens. Christ. IV, 204).

I. Guidi.

ЕГИПЕТЪ и ЕОІОПІЯ.

# А. Египетъ.

## Исторія. Археологія.

М. J. Clédat. Le Monastère et la nécropole de Baouît. Mémoires de l'Institut Français du Caire. T. XII, fasc. I. Le Caire 1904. Pp. VIII—71—XXXVIII таблиць.—Отчеть о раскопкахъ 1901—2 г. Кледа въ Баунтъ къ югу отъ древняго Ермополя Великаго, обнаружившихъ замъчательныя произведенія коптской живописи и декоративнаго нскусства V—XII в. въ монастыръ св. Аполюна, былъ помъщенъ въ свое время въ Визант. Врем. (XI, 1—2, 447—460), будучи составленъ по предварительному сообщенію изслъдователя. Теперь предъ нами первый выпускъ полнаго изданія; въ него вошли: часовни 1—3, 6—8, 12 и 16. Изданіе богато иллюстрировано въ текстъ и снабжено 38 прекрасными, частью полихромными таблицами, воспроизводящими между прочимъ и роспися часовень. Въ текстъ изданы и найденныя въ часовняхъ коптскія надписи. Это частью — заупокойные, частью — библейскіе тексты (на свиткахъ въ рукахъ пророковъ на росписяхъ) и т. п.

A. Deiber. Clément d'Alexandrie et l'Égypte. Memoires de l'Institut Francais du Caire X (1904), pp. III + 138. - Работа, написанная не для спеціалистовъ, доступная и не египтологамъ, имбетъ интересъ для занимающихся христіанскимъ востокомъ главнымъ образомъ потому, что старается выяснить, какія свёдёнія было возможно получить объ умиравтемъ древнемъ Египтв въ концв II ввка широко образованному отцу церкви, родивтемуся въ языческой семь и интересовавшемуся язычествомъ. Авторъ послъдовательно разбираетъ мъста твореній Климента, посвященныя египетскимъ письму, символизму, литературъ, культу и исторіи. Этоть обширный египтологическій комментарій иллюстрируется многочисленными снимками съ памятниковъ. Здёсь не мёсто входить въ обсужденіе деталей изследованія; заметимь только, что на стр. 124 авторь не обратиль вниманія на связь зам'ятки Климента о Моисев, современникѣ Амасиса, съ пріуроченіемъ исхода къ изгнанію Гиксосовъ, а также на то, что Нехефересъ никто иной, какъ Аменофисъ IV (Небъ-хепру-Ра). Такимъ образомъ и здёсь отразилось ходячее сопоставленіе еретиковъ и «прокаженныхъ» съ евреями.

J. Leipoldt. Die Entstehung der Koptischen Kirche. Katalog 5-ый антикварной торговля Rudolf Haupt въ Halle. 1905. Pp. XIV.—Глубоко интересная статья разбираеть вопрось о времени и условіяхъ возникновенія національной египетской церкви и говорить о первомъ період' ея исторін. Средина IV в. застаеть Библію уже переведенной на три коптскихъ діалекта; исторія монашества и преданія дають возможность подняться еще стольтіемъ выше. Египетское христіанство, замънившее древнее язычество, сделавшееся греческимъ, все-таки обнаруживаетъ черты, напоминающія старую религіозность: морализмъ, интересъ къ загробному міру, склонность къ магін. Юное христіанство им'вло враговъ и внутреннехъ — мистициямъ и манихейство, и вифшнихъ — языческихъ пом'вщиковъ; авторъ приводить интересные документы, иллюстрирующіе это и связанные съ именемъ Шенути, делтельности котораго онъ также касается. Въ его время коптская церковь переходить въ наступленіе противъ язычества; при его ученикъ Висъ стало возможно уже болъе мирное настроеніе. 451 годъ, особенно же арабское нашествіе, нанесли ударъ контской церкви, заслонивъ ее отъ культурнаго вліянія православной. Египетское христіанство сдівлалось религіей суевіврін, и это отчасти объясняетъ массовые переходы въ исламъ.

Le Musée Égyptien. Recueil de monuments et de notices sur les fouilles d'Egypte, publié par M. G. Maspero. Tome II, 1 fasc. Le Caire 1904.—Въчислъ 17 фототипическихъ таблицъ этого возродившагося изданія, двъ (XIV и XVI) воспроизводять интересные фрагменты коптской ръзьбы по дереву, происходящіе изъ Кот Echgaou и Baouit. На таб. XIV изображенъ ящикъ для бълья съ ръзьбой, представляющей льва, схватившаго зайца въ виноградникъ (въ изданіи Strzygowski «Koptische Kunst» помъщено воспроизведеніе этого памятника въ текстъ); на табл. XVI мы находимъ большую доску съ скульптурнымъ изображеніемъ Архангеловъ и по срединъ — Св. Троицы (?) въ наосъ Между Ангелами и центральнымъ изображеніемъ — большая коптская надпись, содержащая часто встръчающееся молитвенное призываніе святыхъ. Другіе меньшіе фрагменты представляютъ куски фризовъ съ интересными орнаментами и скульптурами листьевъ, животныхъ и человъческихъ фигуръ въ свободномъ стилъ. Всъ эти обломки, въроятно, происходятъ изъ часовни.

Fouilles de Tehneh en 1903—4. Bull. de la Soc. Arch. d'Alexandrie, № 7, pp. 46—47. — Раскопки велись подъ руководствомъ Лефебюра и Барри. У подошвы горы, на с.-в. города, найдено много свертковъ папируса и 50 ostraca, большею частью на копто-сахидскомъ нарѣчіи; найдены также греч. тексты и монеты IV—VI вв. Городъ оказался на мѣстѣ храма римскаго времени; въ немъ найдены греческія надписи и ех-voto. Теhneh отожествляется съ г. Ахорисомъ, упоминаемымъ у Созомена.

B. Evetts. History of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria. Patrologia Orientalis I, 2 и 4. Рр. 254. Par. 1905.—Историки, арабисты и коптологи получають наконець полное изданіе и переводъ арабскаго «Li-

ber Pontificalis» коптской церкви, первая часть котораго написана Севнромъ Эшмунейскимъ. Пока предъ нами два выпуска, заключающие въ себв наименте интересную часть — кончая Веніаминомъ I (622—664), значительная доля которой представляетъ главнымъ образомъ компиляцію по Евсевію. Издавіе сділано по рук. 301 и 302 Нац. Библ.; приводятся варіанты двукълонд. рук., двукъ ватиканскихъ и одной парижской. Рецензія въ Athenaeum 1905, № 4028, 15. Мам въ Journal Asiatique 1905, 2, 374.

А. Gayet. Coins & Egypte ignorés. Par. Libr. Plon. 1905. Pp. XVII—303.— Рядъ очерковъ, въ которыхъ ученый туристъ высказываетъ свои поэтическо-философскія впечатлівнія при посінценіи древнихъ коптекихъ монастырей (Шенути, Нитрійскихъ, Мохаррака, разваливъ и—ря св. Симеона въ Ассуанъ, Каламона, Наклуна), мёстъ подвиговъ отшельниковъ у Антинои и Ликополя и мъстностей, связанныхъ съ памятью о крестоносцахъ. Книжка предназначена для широкой публики, и часть ея была раньше напечатана въ журналъ «Тоит de monde» 1904. Въ научномъ отношеніи не безупречна. Такъ Несторій считается монофиситомъ и египтяниномъ (р. 43—48), hnti 'Imntiw все еще переводится «аи рауз de Ouest» (90) и т. д. Центральная мысль автора — связь коптскаго христіанства съ древне-египетской религіей и вліяніе на него природы Египта.

## Библія. Апокрифы. Патристика. Церковь.

The Coptic Version of the New Testament in the northern dialect. (By G. Horner). Oxford. Clarendon Press. Vol. I pp. CXLVIII-+484. Vol. II, pp. 583 Oxf. 1898. Vol. III, pp. LXVIII-+690. Vol. IV, pp. 590. Oxf. 1905.—Предъ нами въ законченномъ видъ грандіозное предпріятіе-критическое изданіе бохейрскаго перевода Новаго Зав'та. Въ первомъ том'в пом'вщены: Общее введеніе, Евангелія отъ Матеея и Марка; во второмъ — отъ Луки и Іоанна; въ третьемъ — новое введеніе. Павловы Посланія; въ четвертомъ — Соборныя посланія, Дівнія, Апокалипсисъ. En regard помівщень буквальный (до сохраненія порядка словъ включительно) англійскій переводъ коптскаго текста (въ двухъ последнихъ томахъ слова, соответствующія греческимъ, напечатаны курсивомъ), что даеть возможность библенстамъ, не знакомымъ съ коптскимъ языкомъ, пользоваться изданіемъ. Слідуя мибнію Штерна, Гвиди и Лагарда, основной тексть напечатанъ по одной рукописи безъ взибненій. Такой рукописью для Евангелія послужила Huntington 17 Бодлеянской библіотеки конца XII в., для Апостола — Orient. 224 Брит, Муз. 1307 г., для Апокалипсиса — Curzon 128, датир. 1037 муч. = 1320 по Р. Х. Для критического аппарата слечено 46 рукописей для Евангелія (включая неполныя, лекціонаріи, катены) и 32 для Апостола, включая 11, содержащихъ одинъ Апокалипсисъ, между прочимъ и 625 рук. Импер. Публ. Библіотеки, изученную издателемъ въ Петербургѣ.

Рецензія въ Athenaeum 1905, 4056. М. V. въ Revue Biblique 1905, 457-557.

Seymour de Ricci. The Zouche Sahidic Excolus fragment. Proceed. of the Soc. of Bibl. Arch. XXVIII (1906), 54—67.—Изданіе текста Исх., XVI, 6—XIX, 11, написаннаго на ніести листкахъ VII—VIII в. изъ коллекній Zouche 109 Брит. Муа., происходящихъ изъ Бълаго Монастыря. Въ 1880 г. оди были напечатаны Эрманомъ по копіи Шварце.

- J. Leipoldt u. W. Ludtke. Ein Said. Bruchstück des IV Estabuches. Aegypt. Zeitschr. XLI (1904), 137—140.—Изданіе и переводъ плохо сохранившагося небольшаго куска сандскаго перевода апокрифической IV (III) книги Ездры (13 гл.). Переводъ непосредственный съ греч. оригинала, того же, съ котораго сдълны и другіе, кром'в араб. II. Отличается точностью и, въ случав сохраненія, им'єль бы важное значеніе для установленія текста.
- L. Delaporte. Fragments Thébains du Nouveau Testament. Revue Biblique 1905, 377 397. Изданіе перваго соборнаго посланія Іоанна по рукописи 408 Берл. Музея, заключающей въ себ'в древн'яйшій коптскій переводъ Апокалипсиса IV в. Въ рукописи недостаетъ конца 4-й главы (съ 20 ст.) и всей пятой, а также н'яскольких стиховъ въ первых главахъ. Къ изданію приложено факсимиле двухъ страницъ рукописи и варіанты взданія Woide и Balestri. Подобнымъ же образомъ въ сл'ядующей книжк'в будетъ издано находящееся въ той же рукописи посланіе къ Филимону.
- D. Andersson. Ausgewählte Bemerkungen über d. bohairischen Dialect im Pentateuch Koptisch. Upsala 1904. Въ этой прекрасной диссертація авторь задался цілью изучить съ граматической стороны одинъ изъ древийшихъ наматниковъ бохейрскаго діалекта—пятикнижіе, изданное въ 1867 г. де-Лагардомъ. Результатомъ работь автора, вновь слачившаго рукописи, было, кромів исправленія вкравшихся въ изданіе де-Лагарда погрішностей, множество интересныхъ наблюденій, обогатившихъ коптскій словарь и давшихъ много новыхъ граматическихъ формъ.

Рецензія A. Mallen въ Sphinx IX, 120-131.

H. Asmus. Ueber die Fragmente im Mittelägyptischen Dialekt. Göttingen 1904. Pp. 70. — Диссертація, посвященная изслѣдованію извѣстныхъ пока фаюмскихъ библейскихъ отрывковъ съ точки зрѣнія фонетики, граматики и исторіи діалекта, а также внѣшнихъ вліяній, главнымъ образомъ съ юга.

Winstedt. Sahidic Biblical Fragments in the Bodleian Library. III. (См. Виз. Врем. XI, 3—4, стр. 358). Proceedings of the Soc. of Bibl. Arch. XXVII. 57—64.—На этотъ разъ изданы: Луки I, 1, XI, 50—51, XXII, 29—30, Іоан. XI, 27—29, 32—34, Дѣян. VII, 53—VIII, 4, XI, 12—XII, 4, XVIII, 15—25, XXI, 34—XXII, 2 и кусокъ какой-то проповъди съ библейскими цитатами.

M. Chaîne, S. J. Fragments Sahidiques inédits du Nouveau Testament. Bessarione IX (1904/5), 276 — 280.— Издано три отрывка: Ев. Іоанна

XVII, 17—26, Дѣяній VII, 51—57 и VIII, 1—3 по сборному № 102 Парижской Національной Библіотеки, заключающему въ себѣ куски самаго разнообразнаго содержанія. Текстъ перваго отрывка близокъ къ гречоригиналу рукоп. Х, А, В; текстъ Дѣяній—къ Соdex Везае. Что касается времени, то издатель ограничивается приведеніемъ миѣнія автора рукописнаго каталога коптскихъ рукописей Нац. Библ., который относить первый отрывокъ къ XI—X в., два другихъ—къ XIII.

Crum. A use of the term «Catholic Church». Proceed. of the Soc. of Bibl. Arch. 1905, 171—172.—Церкви, называемыя въ контскихъ и другихъ памятникахъ просто «хадодкий скидиба», безъ имени святого — канедральные соборы.

J. Lelpoldt. Epiphanios von Salamis «Ancoratus» in saïdischer Übersetzung. Berichte d. K. Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften 1902, 136-171. Прекрасная работа посвящена 55-58 листкамъ сборника коптскихъ рукописныхъ фрагментовъ 1303 Пар. Нап. Библіотеки. Они содержатъ глд. 104—108 Άγχυρωτός св. Епифанія Кипрскаго (обличенія противъ египетскихъ и греческихъ миновъ) и, по палографическимъ признакамъ, относятся къ большой древности. Авторъ даеть саидскій тексть, точный нъмецкій переводъ его, и для сравненія греческій текстъ. Затымъ онъ указываеть на отступленія коптскаго переводчика, частью нам'вренныя, въ интересахъ большей понятности для читателей, частью отъ небрежности или непониманія. Т'ємъ не мен'е коптскій переводъ им'етъ значеніе для критики греческаго текста, будучи древиве ісиской рук. на 850 леть. Онъ даеть возможность уразуметь некоторыя непонятныя мъста греческаго текста (напр. вм. Атміс стоить Абю — очевидно Гаеоръ). Все это приводить къ заключению: «какъ плохо копты переводили, и какъ темъ не менее ценны ихъ переводы».

J. Leipoldt. Der Hirt des Hermas in saidischer Übersetzung. Sitzungsberichte d. K. Preuss. Akademie d. Wiss. 1903, I, 261—268. — Изданіе и німецкій переводь трехь незначительных текстовь изъ Пастыря Ермы (mand. XII, 3—4, Sim. II, 7, III, 3, IX, 5—6, съ большими пробылами) на сахидскомъ діалекті, оказавшихся въ сборникі коптских рукописных отрывковъ Сорте 130 Пар. Нац. Библіотеки. Переводъ съ греческаго буквалень часто до невразумительности. Критическое сличеніе греческихъ словъ, въ виду ничтожности матеріала, не можеть повести къ рішающимъ выводамъ, но повидимому отрывки обнаруживаютъ близкое сходство съ зеіопскимъ текстомъ. Главное значеніе ихъ— доказательство существованія древняго коптскаго перевода «Пастыря», въ чемъ впрочемъ едва ли кто сомнівался.

L. Delaporte. Le pasteur d'Hermas. Fragments de la version Copte-Sahidique. Revue de l'Orient Chrétien 1905, 424—333.—Не зная о работъ Лейпольдта, авторъ занялся тою же рукописью 130 Пар. Нац. Библ., но обра тилъ вниманіе только на f. 120, текстъ которой и даетъ съ латинскимъ переводомъ. За то ему удалось найти въ Луврѣ листокъ пергамена п. 9987 съ текстомъ изъ «Пастыря», принадлежащій къ той же рукописи и со-держащій Sim. V.

C. Schmidt. Koptisch-gnostische Schriften. I (Cepia "Die griechischen Christl. Schriftsteller d. ersten drei Jahrhunderte»). Lpz. 1905. Pp. XXVII-+ 410.—Въ составъ этого тома вошли новые переводы книгъ, уже извъстныхъ ученымъ: Пістіς Σοφία и Codex Brucianus, заключающій въ себъ «двъ книги Iey» и неизвъстный гностическій трактать о происхожденіи и развитіи трансцендентальнаго міра. Введеніе занимается вопросами о происхожденіи хронологіи, о состав'в и язык'в памятниковъ. Авторъ относить нать греческіе оригиналы большею частью къ первой половинъ III в. и полягаеть, что они возникли въ средъ энкратическихъ гностическихъ сектъ группы Варвилоеъ; последняя часть Cod. Brucianus иметь все черты снеейско-архонтической группы. Cod. Askewianus, обывновенно обозначаеный огульно Pistis Sophia, на самонь дёлё также составной: кромъ вставокъ на концахъ отдъловъ, вся 4-я книга представляетъ самостоятельное цёлое. Вёроятно первоначальное наименованіе сборника было: Τεύγη του Σωτήρος. Переводъ снабженъ подробными указателями: библейскихъ цитатъ, греческихъ словъ, собственныхъ именъ и предметовъ.

Рецензіи: Leipoldt въ Theol. Lit. Zeit. 1905, 515. С. W. въ Вуг. Zeitschr. XIV, 8—4. G. Kr. въ Litter. Zentralbl. 1905, № 52. Р. Р. въ Anal. Bolland. XXV, 105.

E. Revillout. Les apocryphes Coptes. I. Patrologia Orientalis (Graffin — Nau) II, 2. Pp. VI + 123 - 198. — Первый выпускъ изданія и перевода · коптскихъ отрывковъ новозавѣтныхъ апокрифовъ, заключающій въ себѣ по мижнію автора (едвали пріемлемому) такъ называемое Евангеліе 12 апостоловъ и Апокалипсисъ ап. Вареоломея, названный здёсь Евангеліемъ. Рукописями, на основаніи которыхъ сдёлано изданіе, были, главнымъ образомъ, 129/17 и 129/18 Париж. Нап. Библ.; приняты въ соображение также борджіанскіе фрагменты и страссбургскіе тексты, изданные Якоби. Авторомъ Евангелія 12 апостоловъ издатель считаетъ Гамалінда. О точности и цінности изданія см. у О. Э. ф. Лемма въ Kleine Koptische Studien XLIV (pp. 333—349). Не можемъ съ своей стороны не прибавить, что подобныя крупныя предпріятія въ области коптской литературы намъ представляются вообще преждевременными. Это ясно для всякаго, кто знаеть, въ какомъ состояніи дошли до нась ея памятники, разбросанные отрывки которыхъ еще продолжаютъ или лежать въ музеяхъ или вновь быть находимы въ египетской почве.

Рецензін: Nau въ Rev. d'Orient Chret. 1904, 612. James въ Journ. of Theol. Stud. VI, 577. P. P. въ Anal. Boll. XXIV, 499.

Balestri. П Martirio di S. Luca Evangelista. Bessarione T. II. Vol VIII (1905), 128—140. — Текстъ и переводъ бохейрскаго синаксарія на 22 паопи о страданіи при Неронъ св. ап. Луки, по пергаменной рукописи Сор. 68 Ватиканской библіотеки. Редакція въ общемъ сходна въ помъ-

щенной въ оффиціальномъ арабскомъ синаксаръ контской церкви, отличансь главнымъ образомъ большей подробностью.

Penensis: P. P. въ Anal. Bolland. XXV, 111.

Revillent. La sage-femme Salomé et la princesse Salomé, fille du tétrarque Philippe. Journal Asiatique 1905, V, 411—461. — Исходя изъ бавитскихъ фресокъ, найденныхъ Кледа, на которыхъ въ изображения Рождества бабка Соломія представлена отлично отъ вов'яствованія протоевангелія Іакова, авторъ старается доказать существованіе въ апокрифической литератур'я другой редакцій сказаній о д'ятств'я Снасителя, и приводить коптскіе фрагменты этой редакцій, неизв'ястно гд'я найденные и симсанные. Дал'я онъ приводить коптскіе фрагменты о Соломія, дочери филипна четвертовластника. Эти фрагменты онъ считаеть привадлежащими къ апокрифическому Евангелію 12 апостоловъ.

W. Lüdtke. Die Koptische Salome-Legende und das Leben des Einsiedlers Abraham. Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie. XLIX (XIV), 1906, 61—65. — Указывается на сходство разсказа на стр. 430—8 предыдущей статьи съ житьемъ Маріи, племянницы преподобнаго Авраамія затворника (29 октября въ нашихъ Четіихъ Минеяхъ). Авторъ полагаетъ что агіобіографъ (не св. Ефремъ Сиринъ) заимствовалъ мотивы изъ апокрифа.

Revillout. Le livre Jacques. Journal Asiatique, 1905, VI, 113—120.—Изданіе и переводъ отрывка изъ коптской рукописи 129/18 Нац. Библ., повъствующаго о явленіи воскресшаго Спасителя Богоматери и о явленіи на пути въ Эммаусъ. Изъ того, что мнимый авторъ апокрифа называеть Клеопу своимъ родственникомъ, издатель заключаеть, что это былъ Іаковъ, братъ Божій, и считаетъ отрывокъ частью «Книги Іакова», упоминаемой Оригеномъ. Онъ полагаеть, что протоевангеліе Іакова представляеть его первую часть. Въ заключеніе онъ приводитъ изъ рук. 257 Borgia (слово Кирилла Ал.) легенду о другомъ Клеопъ, также родственникъ Спасителя и невольномъ свидѣтель Его воскресенія.

A. Mallon. Documents de source Copte sur la Sainte Vierge. Revue de l'Orient Chrétien 1905, pp. 182—197, 251—257.—Цёль статьи — тенденціозно-подемическая: навязать коптской церкви догмать непорочнаго зачатія. Нечего и говорить, что ни одна изъ приведенныхъ авторомъ многочисленныхъ цитатъ не имбетъ къ этому ученію никакого отношенія и отнюдь
не можетъ быть названа въ числё «lcs plus forts que l'on puisse invoquer en faveur de l'Immaculée Conception». Кром'є того большинство этихъ
цитатъ вовсе не могутъ быть названы «documents de source Copte»; о пропов'єдяхъ авторъ самъ говорить, что он'є «ont été pour la plupart traduits du grec»; что же касается часослова, то всю цитаты изъ него восходятъ къ православнымъ службамъ, какъ это мною уже давно было доказано въ изданіи Эвіопскаго Часослова. Не думаемъ также, что въ контской церкви возникли евангельскія: «обр'єда еси благодать у Бога»
(р. 187), «благословенная въ женахъ» (р. 188) и др. Странно въ этихъ

выраженіяхъ и въ такихъ, какъ: «непорочная, нетлівная, нескверная», «еюже Адамъ возведенъ бысть въ рай» и т. п. видіть подтвержденія ватиканскаго догмата! Во второй части статьи авторъ говорить о памятникахъ коптскаго искусства, посвященныхъ культу Богоматери, приводитъ свидітельство о древнихъ церквахъ въ честь ея и описываеть ея пображенія на иконахъ въ коптскихъ церквахъ, въ Каирскомъ музей и т. д.

#### Литература и VARIA.

W. E. Crum. Catalogue of the Coptic Manuscripts in the British Museum. London. 1905. Pp. XXIII +-623 -- 15 таблицъ. -- Предъ нами результать десятильтней работы уважаемаго коптолога. Кропотливость и трудность этой работы извёстны только тёмъ, кто когда либо имёль дёло съ развалинами коптской литературы: отдёльные листки пергамента, папируса или бумаги, даже оборванные куски листковъ, редко несколько листковъ изъ одного произведенія, и еще ріже-боліве или меніве значительная часть его-вотъ какой матеріалъ, допедшій изъ ризницъ и чулановъ монастырей, изъ развалинъ городовъ или купленый на египетскихъ рынкахъ, приходится разбирать, опредвлять, классифицировать. Трудъ несравненно болье тяжелый, чьмъ тоть, который выпадаеть на долю другихъ оріенталистовъ, имъющихъ дъло съ пъльными произведеніями. Онъ еще болье осложняется и замедляется тъмъ, что листки изъ одного и того же паиятника или одной и той же ивстности часто оказываются въ различныхъ пунктахъ земного шара отъ Казани до Америки; для опредъленія иногихъ фрагментовъ автору приходилось обращаться къ богатййшему собранію Парижской Bibl. Nat. и другимъ хранилицамъ коптскихъ рукописей. При такихъ условіяхъ работа, конечно, не могла подвигаться быстро, и за время печатанія коллекція Брит. Музея возросла на цівлую треть, описаніе которой составило «Supplement»; нівсколько страницъ «Additions and Corrections» также объясняются движеніемъ науки съ 1895 года. — Каталогъ составленъ систематически. После введенія о местахъ нахожденія контскихъ рукописей, ихъ пріобретеніи въ Европу, ихъ внешнемъ видъ, датахъ и т. п., следуетъ описаніе 491 сахидскихъ рукописей, 220 ахинискихъ и средне-египетскихъ, 220 бохейрскихъ, затъмъ «Supplement» съ 290 сахид., 25 ахм. пер.-егип. и 7 бохейрск. рукописями. Въ каждомъ изъ отделовъ, въ свою очередь, рукописи распределены по группамъ: библейские тексты, литургические, канонические, гомилетическіе, біографо-историческіе, агіологическіе, магическіе, юридическіе, письма, varia. При всей фрагментарности, собраніе обогащаеть наши свіздънія нъсколькими обрывками неизвъстныхъ проповъдей, древнихъ анафоръ, пъснопъній, житій святыхъ, магическими текстами. Среди литургическихъ фрагментовъ есть ивсколько дошедшихъ изъ греческаго періода сахидского богослуженія, написанных на греческом язык и снабженныхъ коптскимъ переводомъ. Подобные имъ (въ боле цельномъ виде) имъются среди изданныхъ Pleyte-Boeser'онъ текстовъ Лейденской коллекціи.— При каждой рукописи, кромъ тщательнаго описанія съ внѣщией
стороны, даются полныя указанія на литературу. Если данное произведеніе издано, дается библіографія, въ противномъ случав или текстъ приводится іп ехtenso, или излагается содержаніе. Первое всегда имъетъ
мѣсто при литургическихъ текстахъ, весьма часто при проновъдяхъ, житіяхъ и т. п., второе — при дъловыхъ папирусахъ (большею частью дарственныя записи) монастыря Жиме (до 70 №), имъющихъ составить
вмѣстъ съ находящимися въ другихъ мѣстахъ предметъ особаго изданія,
предпринимаемаго авторомъ вмѣстъ съ проф. Штейндорфомъ.

Вездѣ, гдѣ это можно, авторъ дѣлаетъ указанія на существующіе зеіопскіе переводы коптскихъ писаній. Эти переводы имѣютъ важность особенно потому, что сохранили произведенія въ цѣломъ видѣ. Иногда авторъ оказываетъ услуги и изслѣдователямъ зеіопской литературы. Такъ въ рук. 178 (стр. 69) онъ указываетъ на коптскій гимнъ въ честь Богоматери, построенный подобно зеіопскимъ malke²—образамъ, своего рода акаенстамъ, въ которыхъ величанія обращены къ частямъ тѣла восхваляемаго. Можетъ быть эти зеіопскіе акаенсты и идутъ отсюда. Позволимъ себѣ сдѣлать два дополненія къ указаніямъ автора. Гимнъ въ № 160 (стр. 49) можетъ относиться и къ 15 атиру. № 1249 содержитъ: а) извѣстный тропарь 6-го часа со стихомъ и Богородичнымъ («Иже въ 6-й день же и часъ….» «Препрославленная….»); б) канонъ, имѣющійся также въ рукописи 88 Парижской Віві. Nat., гдѣ онъ входитъ въ составъ собранія каноновъ. Подъ этимъ терминомъ копты разумѣле рядъ стихиръ, раздѣленныхъ «Слава…» и «Нывѣ».

Тщательно составленные полные указатели библейскихъ цитатъ, собственныхъ именъ, географическій, греческихъ, контскихъ и арабскихъ словъ, наконецъ предметный, заключаютъ книгу. 15 прекрасно исполненныхъ таблицъ, какъ specimina codicum, даютъ образцы датированныхъ или интересныхъ въ палеографическомъ отношеніи рукописей и являются новымъ пособіемъ для палеографовъ и для датировки. Что касается послёдней, то авторъ въ этомъ отношеніи былъ крайне остороженъ и опредёлялъ недатированныя рукописи только въ рёдкихъ случаяхъ, путемъ сравненія съ изданными образцами.—Закончимъ нашу зам'єтку пожеланіемъ, чтобы и другіе музеи и библіотеки дождались подобнаго же прекраснаго каталога и изданія своихъ коптскихъ рукописей.

0. v. Lemm. Kleine Koptische Studien. XXVI — XLV. Bulletin de l'Académie Impériale des Sciences de St.-Pétersbourg. XXI. 1904. Pp. 223—421.—Новый выпускъ почтеннаго и весьма содержательнаго собранія заключаеть въ себъ, кромъ цънныхъ замътокъ лексическаго, граматическаго и историко-литературнаго характера, переводъ и обработку апокрифическаго апокалипсиса Вареоломея (XLIV), изданнаго неудовлетворительно Ревилью, и отрывка изъ апокрифическаго Евангелія, изданнаго у Lacau (Арост. І и ІІ) и у того же Ревилью. Далъе мы находимъ приведе-

ніе въ порядокъ коптскихъ отрывковъ пропов'єди св. Аванасія В. о Богоматери и Елисавет по туринской, лейденской и др. рукописямъ. Наконецъ зд'єсь пом'єщенъ общирный трудъ, посвященный твореніямъ Шенути и представляющій общирный комментарій къ сл'єдующимъ прозведеніямъ коптскаго писателя: пропов'єди о смерти и стращномъ суд'є (пересмотръ изданія Rossi съ объясненіемъ непонятыхъ имъ м'єсть), пов'єствованію о вторженіи Нубійцевъ (изд. Leipoldt) и обрывкамъ н'єсколькихъ поученій, между прочимъ изданныхъ Guérin (см. Виз. Врем. XI,
820). Это изданіе находитъ себ'є зд'єсь должную оц'єнку. Для будущаго
издателя твореній Шенути упомянутой работой О. Э. Ф. Леммъ оказалъ
неоц'єненную услугу и значительно приблизилъ возможность появленія
этого изданія.

Рецензія: Maspero въ Revue Critique 1905, п. 43. Anderson въ Sphinx, IX, 3.

Crum. A Coptic receipt for the preparation of parchement. Proceed. of the Soc. of Bibl. Arch. 1905, 166—171.—Изданіе и переводъ съ коментаріємъ двухъ папирусныхъ листовъ VI—VII в. изъ коллекцій Phillips'а, на сахидскомъ діалектѣ, содержащихъ въ себѣ остатки рецепта, судя по пріемамъ и веществамъ, для приготовленія пергамента. Текстъ сохранился плохо и представляєтъ трудности для пониманія; есть основаніе видѣть въ немъ переводъ съ греческаго.

А. Mallon, S. J. Grammaire Copte avec bibliographie, chrestomatie et vocabulaire. Веугоиth. 1904. Рр. XII—233—IV таблиць—148.—Эта, первая написанная на французскомъ языкѣ, коптская грамматика составлена для потребностей преподаванія въ Бейрутскомъ Университетѣ, преслѣдующемъ, какъ извѣстно, преимущественно цѣли пропаганды. Сообразно этому въ основу учебника положенъ бохейрскій діалектъ, на которомъ написаны богослужебныя книги и совершается служба. Впрочемъ краткая діалектологія съ образцами также нашла себѣ мѣсто въ концѣ книги, Грамматика, конечно, приближается къ типу практическихъ, обращаясь лишь изрѣдка къ древне-египетскому языку, что однако не мѣшаетъ ей быть вполнѣ удовлетворительной въ научномъ отношеніи. Христоматія составлена интересно и довольно обширна; книга украшена четырьмя фототипическими таблицами, представляющими снимки съ четырехъ страницъ рукописей: трехъ изъ рук. Сорт. 1 Нац. Библ. (XIV) и одной — изъ новой рук. Бейрутскаго Университета.

Рецензін: Ricci въ Rev. Archéol. 1905, Mai. Crum, Liter. Zentralbl. 1905, 10. Maspero, Revue Critique, 1905, 37 (pp. 207 — 209). E. Andersson, Sphinx IX, 41 — 49. F. Nau въ Revue de l'Orient Chrét. 1905, 441.

## - Рецензіи появились на следующія изданія:

Amálineau, Πίστις Σοφία traduit en français. — Peu. E. Andersson Βτο Sphinx IX, 62—62.

Balestri, Sacrorum Bibl. fragmenta III (Виз. Вр., XI, 357).—Рец. въ La Civiltà Cattolica 1905, 21. Н. V. въ Revue Biblique 1905, 377.

Византійскій Временника.

Balestri, Frammento palimsesto (XI, 361). — Peu. P. P. B. Analecta Bolland. XXIV (1905), 395—7.

Guérin, Sermons de Sénouti (XI, 820).—Рец. 0. 3. ф. Лемия въ Kleine Kopt. Stu-

dien, 405-419.

W. Krantz, Koptische Akten z. Ephes. Koucil.—Рец. V. S. въ Lit. Zentralbl. 1905, 38, 1146.

Lacau, Fragments. (XI, 817). - Peu. lames BL Journ. of, Theol. Stud. VI, 577.

Leipoldt, Schenute (XI, 352).—Рец. въ Theol. Rundschau 1905. VIII, 8.

Leipoidt, Saïdische Auszüge etc. (XI, 819).—Рец. Nostle въ Berl. Phil. Wochenschrift 1905, 19. Funk, въ Theolog. Quartalschrift 1904, 429.

Leipoidt, Berichte Schenutes über d. Einfalle d. Nubier (XI, 353).—Рец. О. 3. Ф. Леммя въ Kleine Kopt. Studien, 401—405.

v. Lemm, Das Triadon u D. Alexanderroman (XI, 363).—Peu. E. Anderssen 35. Sphinx, IX, 131-135.

Riedel-Crum, The canons of Athanasius.—Peu. R. D. Bt Revue Critique 1905, 22. Rabits Bt Gott. Gel. Anz. 1905, 352. Nau Bt Revue de l'Orient Chr. 1905, 215—216. Guidi Bt Bessarione IX. P. P. Bt Anal. Boll. XXIV (1905), 401—2. M. O. L. Bt Liter. Zentr. 1905, 20, 643.

K. Smidt, Acta Pauli (XI, 358).—Рец. Paul Lejong въ Revue Critique 1905, 11, р. 208. 6. Kr. въ Liter. Zentralbl. 1905, 27, 881.

Steindorff, Die Apocalypse des Elfas.—Pen. O. 3. c. Jeuna ibid., 83—60, 223—232. Strzygowski, Reiterheiliger (XI, 856) n Grum, D. hl. Apollo (XI. 855).—Pen. N. D. Bz. Anal. Boll. XXIV, 123—5.

# Б. Эфіоція.

### Исторія.

Rerum Aethiopicarum Scriptores Occidentales inediti a saeculo XVI ad XIX, eurante C. Beccari. Vol. II. P. Petri Paez S. I. Historia Aethiopiae. Lib. I et II. Romae, 1905. Pp. XLI + 644 + II таблицы. — Vol. III. P. Petri Paez Historia Aethiopiae. Lib. III et IV. Romae 1906. Pp. XIII + 585. -Второй и третій томы почтеннаго предпріятія о. Беккари (см. Виз. Врем. XI, 366) заключають въ себъ написанную на португальскомъ языкъ Historia de Ethiopia, принадлежащую перу ісзуита Паэза, действовавшаго въ Абиссиніи 1603—1622 и обратившаго въ унію трехъ царей (За-Денгеля, Іакова, Сисиннія), Принадлежа къ лучшимъ представителямъ западной церкви, этотъ достойный миссіонеръ отличался тщательностью и добросовъстностью, какъ повъствователь и историкъ, что въ тъ времена встръчалось не часто среди писателей, разсказывавшихъ о такихъ неведомыхъ странахъ, какъ «царство пресвитера Іоанна». Паэзъ, кромъ личныхъ качествъ, долженъ былъ быть особенно тщателенъ и въ силу самаго характера своего труда-онъ быль предпринять по порученю начальника Гойской провинціи для разбора вздорной «Исторіи Эніопіи», написанной інзунтомъ Урретой, следовательно является полемическимъ. Въ силу этого авторъ почти всегда указываеть на источники своихъ свёдёній, а такими источникани были нередко не более и не менее, какъ обращенные имъ цари,

не говоря уже о наиболъе свъдущихъ представителяхъ клира. При такихъ условіяхъ его трудъ является однимъ изъ драгопъннайшихъ источниковъ для знакомства съ Эсіопісй XVII в. Собственно «Исторів» въ нервой половинъ нътъ — это скоръе мемуары о событияхъ, въ которыхъ португальцы и самъ авторъ были участниками, каковы напр. война съ Гранемъ, время Клавдія (І, гл. 31 — 37), диспуты съ абиссинскимъ духовенствомъ и успъхи Миссіи (II, 2-8). Въ связи съ этимъ, первая книга посвящена географів, природів и государственному устройству Абиссинів, вторая — перковнымъ д'авмъ и религів. Въ первой авторъ между прочимъ пересказываеть книгу Кебра-Нагастъ (гл. 3), приволить по двумъ редакціямъ списки царей (гл. 5), сообщаеть новую версію исторіи Загвеевъ (гл. 1,14 стр. 23), посвящаеть нівсколько главъ (6-11) описанію Гешенъ-амбы, м'еста ссылки членовъ царскаго дома, говорить о коронаціи и власти царей и т. п. Во второй книгъ мы находимъ переводъ эсіопской литургіи (гл. 11), утренняго богослуженія по туземному чину (тожественнаго съ переведеннымъ наме въ «Трудахъ Кієвской Дух. Акад.» 1901), житія Такла Хайманота по Дабра-Либаносской редажцій (гл. 19), описаніе далибаловыхъ монолитныхъ церквей (гл. 15), описанія монастырей: Дабра-Либаноса (гл. 20) и Аллилуіа (гл. 21) и мн. др. Упомянутое житіе Такла-Хайманота містами (особенно въ началів и въ концъ) сходно съ извлеченнымъ Перейрой изъ рукописи Альмейды до буквальности. Очевидно въ основу легла одна и таже рукопись, можетъ быть одинъ и тотъ же переводъ, но Паэзъ передалъ текстъ въ болве полномъ видъ. Сравнивая его изложение съ оригиналомъ, можно придти къ заключевію, что онъ нивль подъ руками тексть одной редакціи съ рук. № 137 Bibl. Nat. и петерб. Орл. 35 Aз. Муз.: мы находимъ здёсь извёстія, пропущенныя у Альмейды и указанныя нами на стр. 83 нашихъ «Изследованій». Но какъ эти места, такъ и большая часть всего остальнаго изложены несравненно короче, чтиъ въ зоіопскомъ оригиналъ; нъкоторые разсказы совершенно выпущены. Должны ли мы предположить третью редакцію житія, или отнести это сокращенія на счеть Паэза? Я склоняюсь ко второму мевнію въ виду того, что и въ другихъ случаяхъ (напр. въ хроникъ Сисиния) этотъ авторъ прибъгалъ къ сокращениямъ и не всегда буквально переводиль эніопскій тексть. Сходство у Альмейды и Паэза передачи разговора съ митрополитомъ Кирилломъ (гл. 31 пар. рук.) заставляеть меня отказаться оть предположенія, высказаннаго мною на стр. 86 моихъ «Изследованій» о тенденціозномъ пропуске у Альмейды. Попутно сообщается много интересных в сведений. Такъ, мы видимъ, что погромъ Граня оставилъ тяжелыя последствія: церкви разграблены, разрушены; въ Дабра-Либаносъ всего 40 монаховъ, въ Алипауів — 10. Упадокъ перкви проявляется въ невъжествъ духовенства (гл. 13. І. гл. 22 и др.), образованіи дикихъ, но характерныхъ сектъ (II, гл. 8-За-Христосъ, объявившій себя Мессіей и повелевшій праздновать три дня еженед вльно - субботу, воскресенье и понед вльникъ; последній - въ честь Св. Троицы). Иногда авторъ впадаеть въ ощибки, непонятныя для духовнаго лица, столь близко знавшаго эсіопскую церковь. Такъ, онъ увъряетъ (гл. 10), что въ ней неизвъстны даже по книгамъ таинства муропомазанія и елеосвященія, считаетъ обычай купаться въ день Богоявленія (гл. 9) повтореніемъ крещенія, называетъ преподобнаго Евстасія «авва Stateus», знаетъ ежедневныя службы только по книгъ, случайно попавшей къ нему въ руки, называетъ Бермудеца патріархомъ и стоитъ на его сторонъ. Въ 22 гл. II кн. онъ разбираетъ вздорные пересказы Урреты житій эсіопскихъ святыхъ изъ дабра-либаносскаго патерика (пока неизвъстнаго); онъ во многихъ случаяхъ исправляетъ ихъ, но не всегда имъетъ къ этому способы — такъ пространное житіе Такла-Хаварьята (стр. 600) ему было неизвъстно. Собственныя сложныя абиссинскія имена неръдко переданы ошибочно простыми и т. п.

Второй томъ исторіи Паэза долженъ быль содержать въ себв собственно исторію Эсіопіи по туземнымъ источникамъ. Но для времени до техъ событи, очевидцемъ и соучастникомъ которыхъ быль авторъ, онъ располагаль только известной хроникой победь Анда-Сіона, хрониками Лебна-Денгеля, Мины и Сарца-Денгеля. Всё эти памятники онъ приводить въ пересказъ, большей частью сокращенномъ. Побъды Амда-Сіона буквально тожественно пересказаны и у Альмейды и были изданы еще въ 1891 г. Перейрой; изъ другихъ памятниковъ пока не издана хроника Сарца-Денгеля, но изв'єстна по пересказу Санейано. Дал'єе для своей эпохи авторъ воспользовался извёстной хроникой Тино (издана полностью съ переводомъ въ 1900 г. Перейрой), продолживъ ее съ 1619 по 1622 годъ. Эта вторая часть имъетъ для историковъ необычайную цвиность, какъ подлинные мемуары виднаго деятеля абиссинской исторіи. Вся последняя часть книги (глл. 21-37) именно представляеть такія записки со включеніемъ подлинныхъ документовъ (писемъ, папскихъ бреве, отчетовъ. юридических в актовъ и т. п.) по исторіи Абиссиніи и римской пропаганды въ ней въ первой четверти XVII въка. Кое-что изъ этого матеріала было извъстно и раньше (напр. попало въ трудъ Людольфа), но большая часть впервые делается достояніемъ науки. Такимъ образомъ конецъ XVI-го и начало XVII в. въ исторіи Абиссиніи получають разностороннее освіщеніе (хроники, житія, записки Зара-Якоба, мемуары миссіонеровъ) и обладають источниками, которыми не всегда могуть похвалиться многія эпохи другихъ, болъе культурныхъ странъ.

О. Беккари приложиль всё старанія къ тому, чтобы изданіе было образцовымъ. Прекрасная бумага, шрифтъ и факсимиле двухъ страницъ рукописи являются внёшними достоинствами, введеніе съ датинской біографіей и перечнемъ источниковъ Паэза и, въ концё книги, подробный датинскій конспектъ книги и обстоятельный указатель собственныхъ именъ — внутреннимъ, особенно важнымъ для оріентировки. Въ датинскомъ конспектё мы замётили два lapsus'a: Хайкъ названъ островомъ оз. Дамбіи (II, 19, 14) и Такла-Хайманотъ — взятымъ на небо (II, 19,

18). — Остается еще разъ поблагодарить издателя за его новый подарокъ наукѣ и ожидать съ нетерпѣніемъ продолженія его колоссальнаго предпріятія.

Рецензіи: Conti Rossini въ Bolletino d. Soc. Geogr. Ital. VI, 561—568. A. Guèrinot въ Journ. Asiatique 1905, 2, 382. P. P. въ Anal. Bolland., XXV, 105. Praetorius въ Deutsche Litteraturzeitung 1905, n. 45, p. 2858. Venturi въ Civiltà Cattolica 1905, v. 3, pp. 560—581.

L. J. Morié. Histoire de l'Éthiopie (Nubie et Abyssinie) depuis les temps les plus réculés jousqu'à nos jours. Par. 1904. Tome I—La Nubie (Éthiopie ancienne) pp. 494. Tome II—L'Abyssinie (Éthiopie moderne), pp. 513.— Книжки написаны наивно, безъ критики и знанія діла; авторъ даже не имбеть понятія объ источникахъ; въ длинномъ спискі того, что онъ называеть этимъ именемъ (I, 53—60) — невіроятная смісь источниковъ и пособій, ціннаго и негоднаго. Среди перечисленныхъ книгъ ність ни одного труда Дилльманна, Гвиди, Конти Россини, безъ которыхъ совершенно немыслимо писать исторію Абиссиніи. Въ тексті также ність слісдовъ знакомства съ ученой литературой новаго времени на языкахъ, кромі французскаго. Вообще оба тома не имість никакого научнаго значенія; не могуть годится они и для широкой публики.

Annales Iohannis I, Iyasu I, Bakaffa. Ed. I. Guidi. Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium. Ser. II, tomus V, pars II, Annales regis Iyasu I; pars III. Annales regis Bakaffa. Textus pp. 57—346; versio pp. 57—349.

Продолженіе изданія, о первомъ выпускі котораго см. Виз. Врем. XI, 367. Іясу І царствовалъ 1682—1706; анналы его нацисаны царскимъ секретаремъ Хаварья-Крестосомъ до 1700 г., когда этотъ дільный исторіографъ палъ въ битві противъ Гудру; до 1703 г. трудъ продолженъ віроятно преемникомъ его по секретарству За-Вальдомъ; остальная частъ хроники, равно какъ и большая часть літописи Бакаффы (1721—1730) принадлежить перу секретаря этого послідняго Синоды, сынъ котораго Кенфа-Микаэль продолжилъ ихъ съ 1726 г. (10 августа этого года Синода умеръ) до января 1727 года. Подробные анналы царей 1706—1721 г. (Такла-Хайманота I, Өеофила, Юста, Давида III) не имінотся. — Хроника издана по двумъ пока извістнымъ рукописямъ — Оксфордской 31—32 и бывшей коллекціи д'Аббади 167. Разночтенія приводятся въ конці тома. Переводъ сділанъ на французскій языкъ; въ конці его помінценъ указатель абиссинскихъ административныхъ, военныхъ и духовныхъ терминовъ и свіддінія объ авторахъ літописей.

E. Glaser. Ein Axumitischer König im 6 Jahrhundert nach Chr. Orien talistische Litteraturzeitung, 1905 (VIII), pp. 442—450. — Въ савейской надписи Gl. 618 имя аксумскаго царя, сюзерена іеменскаго Абраха, читается Румахись за-баяманъ (Rumāhis za bajaman). Авторъ переводить это имя; «Румахисъ, потомокъ (или приверженецъ) Баямана (Крестоса?)» или «Румахисъ (существующій) десницею (Христовою)». Въроятно онъ былъ первымъ или вторымъ преемникомъ Калеба. Попутно

авторъ высказываетъ нѣкоторыя предположенія объ этимологіи имени Зоскаль.

Mondon-Vidailhet. Chronique de Théodorus II, rois des rois dÉthiopie. Paris. 1905. Texte abyssin (amharique) pp. VII-+-64; traduction pp. XIV-+-96.-Интересная амхарская хроника императора Осодора II принадлежить перу алаки Вальда-Марьяма уроженца IIIoa, занимавшаго видный пость при шоянскомъ дворъ и одно время въ молодости находившагося въ свить митрополита Саламы. Разсказъ, написанный хорошимъ языкомъ, отличается и по тону (шоанскія симпатія), и по содержанію отъ болве подробнаго принадлежащаго Санабу, изданнаго Литтианномъ (Си. Виз. Врем. ХІ, 368) и доходящаго только до возстанія Ато-Сайфу. Об'в хроники пополняють одна другую и вивств дають прекрасное туземное повыствовованіе о великомъ restitutor' в Эсіопской вмперін. Текстъ изданъ по двумъ рукописямъ, принадлежащимъ издателю; основная подарена ему алакой Габра-Соллясэ. Авторъ мёстами, слёдуя обыкновенію эсіонскихъ писателей, переходить къ стихотворной форм'й; эти м'ёста издателемъ отм'ёчены; онъ отпечаталь ихъ и въ текств, и въ переводъ стихами. Переводъ снабженъ (на концъ книги) общирными объяснительными принъчаніями, кром'в того ему предпослано введеніе, въ которомъ вкратц'в изложена исторія Абиссиніи съ начала XIX віжа.

Рецензія Halévy въ Revue Sémitique 1905.

F. A. Edwards. The conquest of Abyssinia. The Imperial and Asiatic Quarterly Review XIX (1905), 320—359.—Разсказъ о нашествіи Граня (1527—1540) «the Attila of west Africa» по переводамъ хроники Эддинъ Ахметъ-бенъ-Абд-ель-Кадера, сдъланнымъ Неррацини, Пауличке и Бассе. Авторъ присоединилъ къ этому общій обзоръ состоянія Абиссиніи до конца XIII в. и ея отношеній къ мусульманскимъ областямъ.

Meli. L'Eritrea delle sue origine a tutto l'anno 1901. Milano, Hoepli 1902. Pp. 163—1 карта.—Фактическая исторія сношеній Италіи съ Эсіопісй и итальянской колонизаціи, съ добавленіями географическаго и статистическаго характера.

Рецензія Fischer въ Geogr. Zeitschrift XI, 801.

Cовременная Абиссинія. Graf Ed. Wickenburg. Von Djibuti bis Lamu. Peterm. Mitteil. 49, IX—XI (1903). Карта 1/1000000 на 5 листахъ. Рецензія Chesnau въ La Geographie 1904, 87—48.

Phil. Maund. Exploration of the Soutern Borderland of Abyssinia. Geogr. Journal 1904, р. 552. Карта <sup>1</sup>/2000000.—Экспедиція предпринята въ связи съ англо-абиссинскимъ разграниченіемъ; во главѣ ся стоялъ Butter.

Рецензія въ La Geographie 1904, 454—7 (Chesnau).

В. Jessen. South-western Abyssinia. Geogr. Journal 1905, 158 — 171 и карта  $\frac{1}{1000000}$ . —Изследованіе области къ с.-з. отъ озера Рудольфа.

Cufino. La via da Assab all' Etiopia centrale pel Colima. Napoli 1904.

M. le Roux's visit to lake Zuai. Geographical Journal XXV (1905), 676.—
Экспедиція на о-ва озера Зевай, столь изв'єстнаго изъ агіологическихъ

текстовъ XIV в., совершенная по порученю императора Менелика послъ окончательнаго покоренія островитянъ. Наблюденія де-Ру интересны и для географа, и для этнолога, и для лингвиста. Онъ увъряетъ, что часть островитянъ по типу напоминаетъ древнихъ египтянъ, другая—евреевъ; первые называютъ себя выходцами изъ Египта при Іосифъ. На о-вахъ есть церкви, запертыя теперь по случаю траура по плъненномъ царъ. Христіанство почти выродилось въ фетипизиъ, но рукописи не только библейскаго, но и историческаго содержанія все же нашлись у тамошняго духовенства.

J. Faitiovitsch. Une lettre amharique des Falachas, ou Juifs d'Abissinie. Revue Sémitique XIV (1906), 92—95. — Тексть и переводъ письма фалашей своимъ европейскимъ единовърцамъ съ просьбой о духовной поддержив въ виду миссіонеровъ и уничтоженія школъ дервишами. Интересное письмо составлено общиной въ Гураба-Секелтъ въ Дамбіи и переслано чрезъ издателя, командированнаго барономъ Е. Ротшильдомъ для изученія абиссинскихъ іудействующихъ. Въ примѣчаніяхъ Галеви сообщаетъ нѣсколько интересныхъ пояснительныхъ свъдѣній и призываетъ европейскихъ евреевъ на духовную помощь своимъ африканскимъ единовърцамъ.

#### RITOLOGIAA.

Corpus Scriptorum Christlanorum Orientalium. Scriptores Aethiopici. Series II. Tomus XXII. Vitae Sanctorum indigenarum. I. Acta Marqorewos. Edidit Karolus Conti Rossini. Textus p. 51. Versio p. 64. Parisiis 1904.

Ученикъ извъстнаго Евстаеія, Меркурій, дважды упоминаемый въ его пространномъ житіи по рук. Огіепт. 704—705 Брит. Муз. (стр. 321 и 364 нашихъ «Изслъдованій»), былъ основателемъ монастыря Дабра Демахъ въ Данбаласъ, гдъ въ алтаръ хранилось его пространное житіе, написанное въ XVIII в. на 330 листахъ большого формата и, такимъ образомъ, бывшее едва ли не самымъ крупнымъ (изъ извъстныхъ) произведеніемъ зеіопской литературы. Конти Россини нашелъ возможность изучать его на дому въ Асмаръ и успълъ выписать наиболье интересныя въ историческомъ отношеніи мъста. Къ несчастію сама рукопись была сожжена злоумышленниками вмъстъ съ другими бумагами, и уцълъли только извлеченія и изложеніе содержанія, что и составляетъ предметъ настоящаго выпуска.

Не смотря на путаницу въ хронологіи (кромѣ случаевъ, указанныхъ издателемъ, отмѣтимъ еще упоминаніе о митрополитѣ Іаковѣ на стр. 17 и о какомъ-то Петрѣ на стр. 23 перевода; нечего и говорить, что мусульмане существуютъ уже при Соломонѣ—стр. 5—6 и т. п.), житіе необыкновенно питересно для историка и бытописателя. Перечисляя генеалогію Меркурія отъ спутника Менелика Рувима, родоначальника владѣтелей области Агаме, агіографъ разсказываетъ о какомъ-то иконоборческомъ спорѣ, случившемся въ Абиссиніи при одномъ изъ предковъ святого

(стр. 11-14 пер.); затвиъ попутно сообщаетъ кое-какія свідінія объ эпохѣ Загвеевъ («Загвен, отнявшіе царство у Анбаса-Ведема, сына Дельнаада»; стр. 17; цари Рамхан и Сайфай, очевидно изъ этой династів), приводить интереснейшія легенды (напр. стр. 32 о происхожденів аксумскихъ обелисковъ; стр. 39-о происхождении мусульманскаго могущества), даеть много любопытныхъ подробностей изъ феодальнаго быта стверной Абиссиніи и сообщаеть важныя свёдёнія о цар'в Давид'в, ко времени котораго и Исаака относится последній періодъ деятельности святого (1289—1419; жиль 130 лёть). Въ житіи пов'єствуется о войн'в съ Саадъ-Эдиномъ (Saaladin), о которой мы до сихъ поръ знали только изъ Макризи и отчасти, изъ житія Самунла Вальдебскаго, говорится и о сношеніяхъ Давида съ мусульманскимъ Египтомъ — заступничествъ за патріарка (Матеся). Но здівсь между Макризи и житісмъ существують разногласія: по Макризи, кром'в письма, патріархъ отправиль посольство изъ ісрарховъ, и притомъ не къ Давиду, а первоначально къ его предшественнику. Еще важиће, что, по житію, Давидъ выступиль уже въ походъ съ огромнымъ войскомъ, о которомъ говоритъ ходячая легенда: передній отрядъ посвялъ горохъ, а пока подошелъ задній, этотъ горохъ успыть уже созрѣть, причемъ войско непрерывно шло теснымъ строемъ. Такія полчища испугали египетскаго правителя (не названъ), еще только дойдя до Сеннара; онъ помирился съ патріархомъ (также не названъ). По Макризи, Давидъ не водилъ войска на мамелюка Баркука, а отправилъ посольство съ караваномъ подарковъ. Авторъ житія ссылается въ описанія этого событія на «мужей-повъствователей» и «Книгу Нобіять» (можеть быть исторію Нубін?). Меркурій принималь молитвенное участіе въ этихъ событіяхъ, и съ этой стороны напрапивается на сравненіе отношеніе того же царя Давида къ Самунлу Вальдебскому.—Интересно также разсмотр'єть данное житіе съ точки зр'єнія исторіи Евставіанства. Изданная уцълвиная часть дасть весьма мало для его внутренней исторіи, устава и догматики; возможно, что на эту сторону могли бы пролить свъть бесъды и наставленія Меркурія, которыя издатель не успъль выписать. За-то для вившней исторіи общины въ ея первомъ и второмъ покольніяхъ сообщаются ценныя сведенія и, притомъ, частью дополняющія пространное житіе Евставія по изв'єстнымъ спискамъ, частью-несогласныя съ нимъ. Такъ мы находимъ здёсь упоминанія о странствіяхъ Евставія по различнымъ м'встностямъ с'вверной Абиссиніи, о которыхъ ничего не говорится въ житіяхъ последняго. Отправленіе Евставія въ Арменію чрезъ Іерусалимъ датировано 12 годомъ Сайфа-Арада (1356 г.), что дълаетъ упоминание о патріархъ Веніаминъ еще большимъ анахронизмомъ. Меркурій, проводивъ учителя до Арменіи, возвращается на родину и основываеть свой Дабра-Демахъ, церковь котораго сравнивается съ «Agjā-Sofjā», а таботъ быль получень отъ патр. Веніамина. Потомъ Меркурій еще разъ ходить въ Арменію къ умирающему учителю и погребаетъ его въ храмъ муч. Мармехнама. — Есть въ житін и

полемическіе выходки по адресу Дабра-Либаносцевъ (стр. 33 пер. указано издателемъ, и можетъ быть стр. 45—46: «мы оба-ученики отца нашего Абсади и отца нашего Меркурія, единой вѣры, единаго клобука; нашъ клобукъ—клобукъ отца нашего Евстаеія; наше отечество Александрія, а не Римъ»). Житіе заканчивается перечнемъ земель, подаренныхъ монастырю Давидомъ, и исторіей возстановленія долго лежавшаго въразвалинахъ Дабра-Демаха монахомъ Такла-Іясусомъ во второй годъ Сисиннія (1608). Приводится духовная родословная возобновителя.

Редензія Möldeke въ Liter. Zentr. 1905, 1, 22-4.

Series II.—Tomus XVII. Vitae Sanctorum antiquiorum. I. Acta Yārēd et Pantalēwon. Ed. Karolus Conti Rossini. Romae 1904. Textus pp. 60. Versio, pp. 56.

Этоть выпускъ начинаеть собою XVII т. эніопской серіи, посвященный житіямъ святыхъ Аксумскаго періода, для котораго Конти Россини уже успълъ много сдълать, какъ по собиранію, такъ и по опубликованію самаго разнообразнаго матеріала. Житіе Іареда сладкопівца, къ которому абиссины возводять свое церковное пеніе и свою гимнологію, было до сихъ поръ извъстно только по синаксарной редакціи, изданной въ Христоматін Дильмана. Напечатанное въ настоящемъ выпускі, по довольно неисправной и поздней рукоп. № 227 коллекціи d'Abbadie, собственно не житіе, а пропов'ядь на день памяти святого-11-е генбота (6-го мая); потому и названо dersan. Этимъ объясияется какъ его крайне риторическій характеръ съ обиліемъ текстовъ и недостаткомъ систематичности и фактическихъ подробностей, такъ и прямая ссылка на «книгу подвиговъ», т. е. житіе (стр. 8,6; 10,9 текста), въ Европ'в пока неизв'єстное. Кром'в того, посл'в этого похвальнаго слова, съ f. 10 v. рукописи начинается новая часть-краткое житіе (gadl), а за нимъ три чуда и заключеніе. Какъ это краткое житіе, такъ похвальное слово следують редакців, не тожественной съ той, по которой составлено синаксарное сказаніе. Собственно новыхъ фактовъ изъжизни Іареда сообщается немного. Мы узнаемъ, что онъ былъ женатъ и хотвлъ убить обольстителя своей жены; въ это время и были къ нему посланы три райскія птицы; онъ избавили его отъ преступленія и вознесли въ горній міръ. Говорится, что Іаредъ бежаль отъ учителя «въ пустыню, где погребень Эбнъ Хакимъ», т. е. Менеликъ I, легендарный первый царь Абиссинін; къ сообщенію, что до Іареда не было въ Эсіопіи настоящаго пенія, добавлено «какъ у египтянъ», сообщается, что Іаредъ на духовной колесницв леталь в въ Аксумъ, и въ Дабра-Даммо, что онъ училъ пънію жителей Цаламта, Самена и Агавъ; «мы всв ученики его ученія» добавляеть авторъ житія. Интересно, что изв'ястныя «Похвалы Богородицы» (Weddase Marjam) званы «Вратами Свъта»; такимъ образомъ подтвердилось предположеніе В. В. Болотова (Христ. Чт. 1887, ІІ, 151), высказанное имъ по синаксарному житію, гдё приведены лишь первыя слова похваль, безъ рёшающаго дёла «апдаза berhān». Любопытно сказаніе о монахахъ, желавшихъ повидать мёсто упокоенія святого (чудо второе), доступное лишь для тёхъ, «къ кому благоволить Богъ». Ср. житіе Іосифа, свётильника міра, въ синаксаряхъ подъ 19 генбота (наши «Изследованія, стр. 237 сл.).— Но главный интересъ житія заключается въ первомъ «чудё», сообщающемъ аксумскій варіантъ сказанія о смутномъ времени Загвеевъ. О немъ см. нашу замётку въ Сборнике въ честь В. И. Ламанскаго (см. Виз. Врем. XI, 832), написанную нами по собственной копіи текста житія до выхода въ свётъ настоящаго изданія.—За житіємъ Конти Россини издаль и акаенсть (malke'—«образъ», песнопеніе, въ которомъ величанія обращаются къ частямъ тела) въ честь Іареда изъ 48 строфъ по той же парижской рукописи. Оба произведенія интересны и потому, что даютъ мамъ представленіе о высокомъ миёніи абиссинъ о своемъ національномъ церковномъ пёніи.

Если авторъ житія Іареда неизвістень, то житіе Пантелеимона, одного изъ девяти преподобныхъ, принадлежитъ къ числу немногихъ памятниковъ эсіопской письменности, отм'яченныхъ именемъ списателя. Это-Исаакъ, «православный епископъ Аксума», прибывини въ Абиссинію въ 1480 г. И это житіе болье похоже на проповыдь и отличается обиліемъ риторическихъ отступленій. Новаго, по сравненію съ синавсарнымъ (изд. Sapeto) и житіями другихъ 9 святыхъ, даетъ мало; оно разсказываеть о двухъ чудесахъ и подробностяхъ похода Калеба, а также упоминаетъ о брате Калеба Моисев, сделавшенся монахонъ и совершившенъ, но предложенію Пантеленнона, паломенчество въ Герусалинъ. По просьбъ святого онъ составиль описаніе Іерусалима. Это, кажется, первое упоминаніе объ зеіопской наломнической литературів, пока не нийющей въ библютекахъ ни одного представителя. - Царствование «змія» по этому житію представляется въ началь исторіи Аксума; обращеніе страны въ христіанство-до прибытія девяти преподобныхъ; Исаакъ Гарина-братомъ Пантелениона, следовательно не сыномъ императора. Очевидно Исаакъ и Іоаннъ аксумскіе черпали изъ разныхъ источниковъ.

Рецензія Т. Nöldeke въ Liter. Zentralbl. 1905, 19, 625-7.

Series II.—Tomus XX: Vitae sanctorum indigenarum. I. Acta S. Başaleta-Mikā'ēl et S. Anorēwos. Textus aethiop. et versio latina. Interpretatus est C. Conti Ressini. Paris. 1906. Textus pp. 109. Versio pp. 98.

Житія этихъ двухъ подвижниковъ, извёстныя по рукописямъ 43 и 129 бывшей коллекціи d'Abbadie, имёють для изслёдователя исторін и литературы Абиссиніи большой интересъ уже потому, что дають еще двё новыя версіи пресловутой исторіи «гоненія», п такимъ образомъ дёлають возможнымъ разсмотрёніе этой странной распри монаховъ съ Амда-Сіономъ и его преемникомъ въ 4-хъ параллельныхъ разсказахъ: въ житіяхъ Филиппа, Аарона Дивнаго, Гонорія и Бацалота-Миказля. Изданное и переведенное нами житіе Филиппа оказывается наиболёе многословнымъ, пространнымъ и, до извёстной степени, страннымъ. Почти всё

его части имъются въ трехъ остальныхъ версіяхъ, и является большое искушение считать его наименте самостоятельнымъ... Во всякомъ случать совнаденія трехъ версій и, отчасти, четвертой (Аарона) являются любопытнымъ литературнымъ явленіемъ. Літопись называеть Гонорія главвымь обличителемь царя; о Филипп говорить только, что онь быль изгнанъ, и притомъ называетъ не тв мвста и факты, о которыхъ разсказываетъ изданное нами житіе. Въ последнемъ места и факты подоврительно похожи на тъ, которые даетъ житіе Гонорія: Валака, Дара, Зевай, Гамаски въ Дамотъ; подвигъ монахини, принявшей на себя стръду мусульманина въ землъ языческой (f. 188 v. - Дара f. 198) въ житіп Филиппа, соотвётствуеть въ житін Гонорія самопожертвованію монахини Маркизы (f. 33). Почти въ тожественныхъ словахъ говорится и тамъ, и здёсь, что въ Дара «монахи жили, какъ звёри травой». Непоиятное въ началъ f. 189 о какихъ-то «умерщвленныхъ монахахъ и монахиняхъ» не объясняется ди началомъ f. 34 Гонорія о смерти 128 «іереевъ, діаконовъ, мужей и женъ»?... Весьма близки также разсказы о началь парствованія Сайфа-Арада, причемъ За-Амануэлю у Филиппа соответствуеть «государевъ священникъ» у Гонорія (f. 31). Во всёхъ четырекъ версіякъ не обходится безъ озера Зевай, а въ трекъ (кром'в Аарона) — безъ пожара дворца отъ «крови, сдълавшейся огнемъ». Послъдній мотивъ вошель и въ летопись, и вероятно имееть какое-либо фактическое основаніе. Житіе Гонорія знасть о Филипп'в, какъ глав'в учрежденныхъ по мысли митр. Іакова благочинныхъ-мамхеровъ (f. 17) и какъ соучастник в обличенія, встриченном на пути (f. 26), но хочеть сдівлать своего героя ближайшимъ кандидатомъ на настоятельство въ Дабра-Либаносв (б. 16), что идеть въ разрвзъ со всеми другими свидетельствами. Точно также допущенъ анахронизиъ и въ описаніи участія Гонорія въ перенесеніи мощей Такла-Хайманота (f. 47): Филиппа тогда уже не было въ живыхъ; особое сказаніе объ этомъ (наши «Изследованія», стр. 13 сл.) говорить объ Езекіи и только о чудесномъ присутствіи Филиппа съ Арх. Миханломъ. — Изъ другихъ фактовъ житія Гонорія особенно интересны: а) забота объ отделении монаховъ отъ монахинь (f. 9 сл.), занимавивая въ это время не его одного, ср. напр. указъ Сайфа-Арада, изд. Conti Rossini по припискъ къ Дабра-Ливанскому евангелію (Rendiconti Х, рр. 177-219); б) повъствованія объ основаній церквей и монастырей въ его удёлё — Эндагабтанё, Варабё и Цегага и въ мёстахъ изгнанія. борьбъ съ язычествомъ и волхвами (м. пр. budi); интересны и имена мъстъ, волхвовъ и т. п. (м. пр. какой-то Motalamen-f. 42), извъстія о культахъ и т. п.; в) разсказъ о соперничествъ изъ-за тъла его, напоминающій подобные же случан въ другихъ житіяхъ. Изъ 11 чудесъ, присоединенныхъ къ житію во второмъ, упоминается о «гибели монастыря» и возвращеніи въ него «немногихъ». — Зам'єтимъ, что Фрументій, упоминаемый въ изданныхъ мною житіяхъ Фере-Миказия (р. 221) и ЗараАбрехама (р. 232-а), не просвётитель, а въроятно ближайній ученикь и преемникь Гонорія, неоднократно упоминаемый въ житіи (ff. 31 и 44).

Житіе Бацалота-Микаэля возбуждаеть большія недоуменія. Раннее дътство святого отнесено ко времени Ведемъ-Арада (1300-1314), а канонизація его (f. 53) приписана изв'єстному митрополиту Іакову, изгианному въ началъ царствованія Сайфа-Арада (1344)! Чтобы еще болье запутать дъло, агіобіографъ Гонорія (f. 16) посылаеть последняго немедленно по смерти Такла-Хайманота «въ далекую страну Тиграй» на Цаада-Амба, гдъ онъ встрътился съ Бацалота-Минаэлемъ и былъ свидътелемъ его кончины и погребателемъ (21-го эпифи, какъ и въ житін Б. М.)! Между темъ не только по собственному житію, но и по житіямъ Аарона Дивнаго и Евстаоія, Б. Микаэль является, независимо отъ Дабра-Либаносцевъ, обличителемъ Амда-Сіона. Выйти изъ этихъ затрудненій и разобраться въ этихъ противоръчіяхъ не легко, но я думаю, одинъ факть не подлежить уже сомевнію: было два извістных Бацалота-Микази: одинъ- «гешскій», старшій современникъ Такла-Хайманота и учитель Георгія (можеть быть «хозяина часовъ»), другой-«гольскій», современникь, «гоненія» и учитель Аарона Ливнаго. Наше житіе говорить о второмъ. но какъ это ни странно, совсвиъ не упоминаетъ объ Ааронв, даже въ исторів гоненія. Последняя и здесь обнаруживаеть иного общихь черть съ другими версіями. Почти буквально совпадаеть съ разсказомъ у Гонорія повъствование объ обличения Анда-Сіона (грозная встръча, «связать по одному» семь бичей, пожаръ, мухи); съ житіемъ Филипиа сходно упоминаніе о пребываніи двора въ Саванв, о заступничествв царицы, отчасти о львахъ, объ отговоркахъ царя (у Б. М. онъ не считаетъ Ведемъ-Арада своимъ отцомъ, у Филиппа-жену-матерью), а также о попыткахъ царя подкупить его богатствомъ, и смерти не въ своемъ монастыръ. И здъсь, какъ мъста изгнанія, приводятся Дара и Зевай (какъ и у Гонорія «изъза чудесъ»), и здёсь недовольство царя, что за него не молятся и не имъють съ нимъ общенія. Но разсказъ имъеть и свои особенности. Прежде всего протесть Б. М. начинается раньше брачныхъ злоупотребленій Амда-Сіона (ff. 24—26): онъ негодуеть на симонію предъ метрополитомъ Іоанномъ (вероятно известнымъ изъ житія Такла-Хайманота) и царемъ, за что по навътамъ перваго и изгоняется въ Тигре (Tegraj). Интересва здесь ссылка Б. М. на книгу «Синодосъ», на которую опирается в Гонорій, обличая царя (f. 30 v.), и отчасти Филиппъ (f. 169 v.) при своихъ дисциплинарныхъ постановленіяхъ. Не одни евстаніанцы такимъ образомъ пропагандировали эту книгу: было общее предреформенное движеніе во всей деркви. М. пр. и въ житіи Б. М. видна забота объ отделени монаховъ отъ монахинь (f. 40 и 44 сл.); разсказывается, какъ онъ добился царскаго указа; не этотъ ли указъ изданъ Конти-Россини? — Въ исторіи второго обличенія агіобіографъ не различаєть, повидимому, Амда - Сіона отъ Сайфа-Арада и прямо послів разсказа о пожаръ и мухахъ переходитъ къ изгнанію въ Дара; получается

впечативніе, что изгнаніе въ Тигре онъ считаль уже разсказаннымъ по поводу перваго обличенія за симонію. Царь-гонитель рисуется здівсь наиболье отвратительнымъ -- онъ даже на эло монахамъ отказывается отъ священнаго долга эфіопскаго царя быть покровителемъ вёры и препятствуеть ихъ миссіонерской дівятельности (б. 34 и 38); извівстія, что изгнанники предавались ей, встрёчаются во всёхъ версіяхъ исторіи.—Изъ другихъ мъстъ житія обратимъ вниманіе на следующія: 1) пилигримство Б. М. по монастырямъ (f. 21); 2) его подвиги для полученія разумівнія таниъ храмозданія и мірозданія (скиніи, храма, Эноха и Даніила) интересны для историка просв'вщенія (f. 22 сл.); 3) обличеніе придворнаго духовенства (f. 42), 4) некоторыя чудеса, общія съ другими житіями (напр. f. 43 скорпіонъ ср. житіе Абія-Эгзіз f. 24 «Изсявдованія», стр. 103); 5) святой поучаеть предъ кончиной (f. 56 v.) на основани книгъ «Набіуда» и Ефрема (Сирина); 6) разсказъ о канонизаціи святого, заканчивающій житіе (f. 89-60). Укажемъ еще разъ на странную взаимную неосвъдомленность агіобіографовъ Аарона Дивнаго и Б. М.; особенно поражаеть у последняго отсутствие упоминания объ 11 «мамхерахъ», яко бы поставленныхъ Б. М. и параллельныхъ, а можетъ быть изобретенныхъ авторомъ вопреки Дабра-либаносской организаціи. — Въ литературномъ отношенія оба житія производять хорошее впечатівніе: въ нихь достаточно систематичности, мало риторики, языкъ хорошій, есть поэтическія и риомованныя мъста. Житіе Б. М. было собственностью монастыря св. Стефана на о. озера Цана-Дага, куда было пожертвовано на поминъ души своей и своихъ домашнихъ нъкіимъ Меркуріемъ въ концъ XV в.; авторъ неизвестенъ; составлено житіе на рубеже XIV и XV вековъ. Что касается житія Гонорія, то, руководствуясь послесловіемъ, написаніе его следуеть отнести къ времени Баэда-Марьяма-1478 г., а копію въ коллекціи д'Аббади-ко времени Наода-1501 г. Оба текста дошли въ довольно неисправномъ видъ.

Series II.—Tomus XXIII. Vitae Sanctorum indigenarum. I. Acta S. Feremkä'el et J. Zar'a-Abrehām. Edidit et interpretatus est B. Turaiev. Romae. 1905. Textus, p. 36 versio, p. 32.—Два небольшихъ житія, изданныя по рукописи 161 коллекцій d'Abbadie, написанной по его заказу. Оба преподобныхъ жили въ XV в. Первый — постриженецъ изв'єстнаго изъ хроники царя Зара-Якоба архимандрита варабскаго Андрея, а потомъ—преемникъ его по настоятельству въ монастыр'є Гонорій подобно ему былъ приближенъ къ Зара-Якобу и сопровождалъ его въ экспедиціяхъ (напр. въ Даварро). Упоминается о его ревности въ искорененій идолопоклонства: предалъ казни поклонника Даска (ср. хронику царя и «Книгу Св'єта»), вырубалъ священныя рощи и уничтожилъ найденный въ одной изъ нихъ глиняный фетипіъ въ вид'є осла и т. п. Говорится о суровыхъ подвигахъ святого и его строгости къ монахамъ Въ житіи упоминается также изв'єстный изъ историческихъ текстовъ современникъ Зара-Якоба митрополитъ Гавріилъ.

Житіе Зара-Абрехама менве даеть для историка—оно все наполнено описаніемъ неввроятныхъ, чтобы не сказать изуверскихъ, подвиговъ (между прочимъ есть и stigmata) и не менве неввроятныхъ чудесъ (между прочимъ интересно одно виденіе, въ которомъ святой получилъ Константинопольское царство). Мёстность—монастырь того же Гонорія ученика Такла-Хайманота въ Цегага. Указаніемъ на время служитъ главнымъ образомъ разсказъ объ отношеніи Зара-Абрехама иъ одному изъ представителей известной изъ «Книги Света» царя Зара-Якоба стефанитской ереси. Оба житія интересны съ литературной стороны, начинаясь риемованными введеніями и заключая въ текств (а второе и въ концъ) также части, написанныя стихами. Вообще авторъ обратиль въ нихъ больше вниманіе на форму, иногда въ ущербъ вразумительности и послёдовательности содержанія.

Monumenta Aethiopiae hagiologica. Ed. B. Turaiev. Fasc. III. Vita et miracula Eustathii. Petropoli. Pp. 1905.

Третій и послівдній выпускъ текстовъ, служащихъ приложеніемъ къ диссертаціи «Изслівдованія въ области агіологическихъ источниковъ исторіи Эсіопіи». Изданіе сдівлано по рук. Orient. 704 и Orient. 705 Брит. Музея, представляющимъ особую редакцію житія. Изъ другихъ руконисей приведены наиболіве характерныя міста и указаны наиболіве важные варіанты.

F. M. Esteves Pereira. Vida de Santo Abunafre (S. Onufrio). Lisboa 1905, pp. 25. — Изданіе зеіопскаго перевода изв'єстной монашеской зпопен, носящей имя житія св. Онуфрія. Текстъ дается по одной рукописи Orient. 763 Брит. Музея (1586/7 г.); онъ весьма близокъ къ коптскому: сокращены лишь річи и опущены несущественныя фразы. Оригиналомъ его былъ всетаки арабскій переводъ. Въ библіографіи ність указанія на славянскія Четіи-Минеи.

#### Литература.

C. Bezold. Kebra Nagast. Die Herrlichkeit der Könige. Nach den Handschriften in Berlin, London, Oxford und Paris... herausgegeben.—Abhandlungen d. phil.-philol. Klasse d. K. Bayerischen Akademie der Wissenschaften XXIII, I, pp. LXII—PCZ—160. München 1905.—Давно ожидав-шеся критическое изданіе и переводъ изв'ястнаго династическаго романа Эсіопскаго царства «Слава Царей» наконецъ появилось, какъ результатъ многол'ятнихъ трудовъ проф. Бецольда. Какъ и все, выходящее изъ подъ пера этого ученаго, работа выполнена съ р'ядкою тщательностью. Изъ 11 рукописей произведенія, находящихся въ настоящее время въ четырехъ библіотекахъ, издателю не удалось воспользоваться только тремя поздними изъ коллекціи d'Abbadie. Въ основу текста положена прекрасная парижская № 5, принадлежащая къ числу древн'яйщихъ (не позже XIV в.), за ней по значенію сл'ядуетъ парижская 146 (XVII в.).

Будучи произведениемъ конца XIII в., Кебра Нагастъ интересна и въ енгологическомъ отношения, обнаруживая нъкоторыя грамматическия и ореографическія особенности и обогащая словарный матеріаль; эта сторона также нашла себъ мъсто во введеніи, гдъ издатель посвятиль нъсколько страницъ и вопросу о происхожденіи, составъ и источникахъ кинги. Перваго вопроса онъ не р'внаетъ окончательно, но считаетъ возможнымъ видеть автора въ арабе Исааке послесловія. Оригиналь, конечно, быль арабскій, хотя бы въ концепціи; ніжоторыя міста могли быть составлены по коптски; послёсловіе уже находилось въ оригиналь, в вся книга появилась вскорь по свержения Загвеевъ, о которыхъ еще сохраняется свъжая память. Говорить издатель о вліяній книги на эфіоцскую письменность и народную словесность, а также сообщаетъ исторію знакомства съ нею въ Европъ. Здъсь ему осталась неизвъстной работа акад. А. Н. Веселовскаго о св. Гралв. Изложеніе Кебра-Нагасть въ Эсіопской Исторіи Паэза, изданной только въ этомъ году, не могло еще быть извъстно при составлении обзора.

Реценвія Nöldeke въ Wiener Zeitschr. für Kunde des Morgenlandes XIX, 397-411.

1. Halévy. Un Juif bienheureux. Revue Sémitlque XI (1903), 70—71.—Изданіе и переводъ одного изъ чудесъ Богоматери по Сборнику Та'амга Магјам № 60 Пар. Нац. Библ. (n°n° 43, 6; 44,4). — Ахмимскій крещенный еврей особенно чтить Богоматерь, д'влается священникомъ при ея храм'в и удостоявается отъ нея исц'вленія. Варіанты рукоп. 62, 44 не приводятся, равно какъ н'втъ указаній на то, что текстъ этотъ еще въ 1900 г. изданъ Видее по двумъ рукоп. колл. Lady Meux (стр. 26 перевода и 14 текста) съ воспроизведеніемъ въ краскахъ иллюстраціи къ нему.

M. Chaine. Le livre du Coq («Matzhafa Dorho»). Revue Sémitique XIII (1905), рр. 276 — 281. — Изданіе эніопскаго текста и переводъ апокрифа объ Іуд'в предател'в и п'тух'в по рукописи 11 коллекціи d'Abbadie, представляющей последование страстной седмицы. «Книга петуха» помещена въ ней подъ великимъ четвергомъ после чина умовенія ногь, при чемъ заглавіе ен написано на пол'ь, повидимому, другой рукой. Издатель, не зная въ апокрифической литературъ оригинала «Книги», склоненъ считать ее туземнымъ зейопскимъ произведениемъ. Это неверно. Буквально тожественную коптскую легенду сообщиль Thevenot (Voyages II, 75); отрывокъ коптскаго текста изъ т. наз. апокрифическаго евангелія 12-ти апостоловъ изданъ недавно Revillout въ II, 2 Patrologia Orientalis (стр. 158), а также у Lacau. Ср. Евангеліе Никодима (Tischendorf, Ev. apocr., р. 269). Вообще объ этомъ сказанія и его отголоскахъ въ другихъ литературахъ си. изследование С. Соловьева, Историко-литературные этюды. Къ легендамъ объ Іуд'в предател'в (Харьковъ 1895), стр. 86-87 («Іуда и пътухъ»).

Bibliotheca Abessinica. II. O. Boyd. The text of the Ethiopic version of the Octateuch. Leyd. 1905.—Въ дополнение къ извъстному изданию Диллымана изследуется рукопись быблютеки Haverford College, обозначаемая авто-

ромъ сиглой R. въ честь Rogers'а, впервые ее опредѣлившаго. Рукопись относится къ XVI—XVII в., подходитъ ближе къ парижской U и имъетъ самостоятельное значение для критики текста эфіопскаго перевода восьишкижія.

Penensis Guérinot въ Journ. Asiatique 1905, 2, 380-1.

C. Conti Rossini. Canti popolari Tigrai. Zeitschr. f. Assyriologie XVII. 23-52; XVIII, 320 - 386. - Въ этой весьма интересной и еще не оконченной работв приводится тексть, транскрипція и переводъ съ комментаріями 123 п'всенъ, записанныхъ въ Хамасен'в, Сараве, Шимезан'в и другихъ областяхъ съверной Абиссиніи. Всв онв на тиграйскомъ наръчін, называемомъ въ некоторыхъ памятникахъ аксумскимъ и являющемся прямымъ потомкомъ классическаго геезъ. Авторъ замечаеть въ изданныхъ имъ пъсняхъ вліяніе арабскаго, амхарскаго и даже итальянскаго языковъ. Содержаніе ихъ въ громадномъ количеств в относится къ любви и ея невэгодамъ (1-113); изъ другихъ 115-116 могутъ быть названы охотничьими, 118 — «похвала и пориданіе Шимезаны», 119 — длинная пъсня въ честь извъстной куртизанки Маметъ, современницы Осодора и участвовавшей въ его походахъ на правахъ солдата, 120-въ честь Убіз, 121 — пъснь въ честь роженицы и т. п. Пъсни, принадлежащія къ этой последней части довольно длинны (иногда более 80 стиховъ). Во введеніи авторъ сообщаеть свідівнія о тиграйскомъ нарічій и имівющейся на немъ литературъ.

#### Искусство.

C. Keller, Ueber Maler und Malerei in Abessinien. Jahresbericht d. Geogr.-Etnogr. Gesellsch. in Zürich 1903/4. Die Malerei in Abessinien. Globus 1904 20, 327 — 329 (Иллюстрированный реферать о стать в Келлера; у нась быль подъ руками только журналь Globus). - Изданныя съ расточительною роскошью иллюстрированныя рукописи лэди Меих, а также ориганалы эсіопскихъ картинъ, им'вющісся въ частныхъ коллекціяхъ (напр. министра Ильга) дали возможность обратить внимание на новую область живописи-абиссинскія иконы и картины. Авторъ разбираеть доступныя ему произведенія этого искусства съ точки эрвнія характера, формы, сюжета. Происходя изъ Византіи, эніопская живопись сохранила свой древній характеръ, но пріобрёда туземныя черты и дала возможность развиться светской живописи съ известной оригинальностью. Въ последнее время замівчается западное вліяніе. Недостатокъ перспективы, условность и любовь къ возбуждающимъ сценамъ особенно свойственны свётской живописи; золотой фонъ въ иконахъ замененъ воздушнымъ. Краски растертыя въ порощокъ смешиваются съ яичнымъ белкомъ или желткомъ; для картинъ, кромъ пергамента, употребляется бумажная ткань.-Далье авторь говорить объ абиссинскихъ художникахъ, упоминаетъ нащего современника Илію, произведенія котораго им вются и у нась въ

Азіатскомъ Музей Академін Наукъ. Крайне желательно, чтобы кто любо изъ нашихъ иконов'й довъ обратилъ вниманіе на зеіопскую живопись, им'й ющую восточно-христіанскій характеръ. Отм'й тимъ неправильность утвержденія автора, будто Богоматерь изображается въ одеждій монахини—од'й яніе ея тоже, что и на византійскихъ и, сл'й довательно нашихъ иконахъ.

Е. К. Рѣдинъ. Историческіе памятники юрода Адули (съ Африкъ) съ мисевихъ рукописяхъ Козьмы Индикоплова. Харьковъ 1905 (Оттискъ изъ сборника статей по славяновъдънію, посв. проф. М. С. Дринову, стр. 101—110 и 3 таблицы).—Въ ватиканской и давренціанской рукописяхъ Космы Индоплавателя есть изображенія побережья отъ Адулиса до Аксума, гдъ помѣщены символически въ видъ башенъ со стѣнами и воротами города: Адулись, Самиди, таможня Габаза и Аксумъ, а также дорога въ Аксумъ, статуя Птолемея III на пъедесталь и тронъ аксумскаго царя съ фигурами Гермеса и Геракла. Ватиканская рукопись, болье древняя, точнъе передаетъ оригинальный рисунокъ Космы, на давренціанской фигуры боговъ на тронъ уже представлены въ одѣяніи византійскихъ патрицієвъ. Въ древне-русскихъ переводахъ этихъ изображеній совсьмъ нѣтъ. Авторъ ссылается на труды Дилльманиа по исторіи др. Аксума, но напрасно называеть эвіопскаго царя королемъ. Мнѣніе Вивьенъ-сенъ-Мартена о царъ адулитанской надписи, конечно, оставлено.

#### Рецензии появились на следующия издания:

Bibliotheca Abessinica I (Littmann).—Peu. Guérinet въ Journ. As. 1905, 2, 378—380. Flemming, Das Buch Henoch.—Peu. C. B. въ Liter. Zeutralbl. 1905, 28, 918—6. Geodepeed, The Epistle of Pelagia.—Peu. P. P. въ Anal. Boll. XXIV (1905), 282—8. Rerum Acthiopic. Scripteres Occidentales, curante C. Beccari. Vol. I.—Peu. Centi Ressini въ Bollet. d. Soc. Geogr. 1908 (IX). Van Ortrev въ Anal. Boll. XXII (1903), 507—508. Pereira въ Revista Portogueza VII, 198—7. Bouvat въ Journ. As. 1904, 2, 359—861.

Б. Турасвъ.

## 3. Новые журналы, поступившіе въ Редакцію.

# Byzantinische Zeitschrift. Band XIV (1905), Heft 3—4.

| <u></u>                                                    |         |
|------------------------------------------------------------|---------|
|                                                            | CTP.    |
| C. de Boor, Weiteres zur Chronik des Skylitzes             | 409-467 |
| Konstantin Horna, Metrische und textkritische Bemerkungen  |         |
| zu den Gedichten des Eugenios von Palermo                  | 468-478 |
| Karl Praechter, Antikes in der Grabrede des Georgies Akro- |         |
| polites auf Johannes Dukas                                 | 479-491 |
| — Zu Thomas Magistros                                      | 492-494 |
| Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Διορθώσεις είς τὸ «Άνακάλημα     | •       |
| τῆς Κωνσταντινουπόλεως»                                    | 495-497 |
| Византійскій Временника.                                   |         |

|                                                                  | CTP.            |
|------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Peter Vogt, Zwei Homilien des hl. Chrysostomus mit Unrecht       |                 |
| unter die zweifelhaften verwiesen                                | 498 - 508       |
| Dr. Georg Graf, Die arabische Vita des hl. Abramios              | 509—518         |
| λ. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ανέκδοτον ζομα του μελφδου             |                 |
| Κοσμά                                                            | 519526          |
| J. Haury, Über die Stärke der Vandalen in Afrika                 | <b>527—528</b>  |
| Petros Patrikios Magister und Petros Patrikos Barsymes.          | 529531          |
| Herm. Buk, Zur ältesten christlichen Chronographie des Islam.    | 532— <b>534</b> |
| Adolf Struck, Die Eroberung Thessalonikes durch die Sara-        |                 |
| zenen im Jahre 904                                               | 535562          |
| Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ειφιλίνος πρωτοπρόεδρος προνοη-        |                 |
| της Λακεδαιμονίας                                                | 563567          |
| — Δυρραχηνά                                                      | 568-574         |
| Antonio Muñoz, Un avorio byzantino già nel museo di Vich         |                 |
| (Catalogna)                                                      | 565577          |
| Giuseppe Wilpert, Appunti sulle pitture della chiesa di          |                 |
| S. Maria Antiqua                                                 | 578-583         |
| Ν. Π. Παπαγεωργίου, Έπιγραφικά                                   | 584585          |
| Johannes Dräseke, Zu den «Inschriften aus Syrien» usw. B. Z.     |                 |
| XIV, S. 21–26                                                    | 585587          |
| G. Mercati, Contributo alle «Inschriften aus Syrien» B. Z. XIV.  | 587             |
| Βασίλειος Κ. Στεφανίδης, Οι κώδικες της Άδριανουπόλεως           | 588-611         |
| J. B. Bury, An unnoticed Ms. of Theophanes                       | 612-613         |
| Paul Marc, Eine neue Handschrift des Donner- und Erdbeben-       | V               |
| buchs                                                            | 614-615         |
| V. Gardthausen, Zur byzantinischen Kryptographie                 | 616619          |
| v. Gurantauson, Zur sysulumburun mijpeegrapmeettittitti          |                 |
| Band XV (1906). Heft 1—2.                                        |                 |
| Paul Maas, Die Chronologie der Hymnen des Romanos                | 1-44            |
| J. B. Bury, The Oracle in Procopius B. G. I. 24                  | 45-46           |
| R. Vári, Zur Überlieferung mittelgriechischer Taktiker           | 47-87           |
| Theodor Büttner-Wobst, Die Anlage der historischen Ency-         |                 |
| klopädie des Konstantinos Porphyrogennetos                       | 88-120          |
| Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Είς Κωνσταντίνον Ψελλόν                | 121-124         |
| J. R. Asmus, Die Ethopoie des Nikephoros Chrysoberges über       |                 |
| Julians Rhetorenedikt                                            | 125—136         |
| Paul Marc, Bessarion und Joseph von Methone                      | 137—138         |
| Neue Handschriften des Porikologos                               | 189—140         |
| J. Dräseke, Neuplatonisches in des Gregorios von Nasianz Tri-    |                 |
| nitätslehre                                                      | 141—160         |
| Louis Bréhier, L'origine des titres impériaux à Byzance          | 161—178         |
| N. Jorga, Latins et Grecs d'Orient et l'établissement des Turcs  | 101 1.0         |
| n. Jorga, Latina et Greca d'Orient et l'établissement des l'utes | 179-222         |

| •                                                                                  |         |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Jean Ebersolt, Un Itiséraire de Chypre en Perse d'après le                         | CTP.    |
| Parisinus 1712                                                                     | 223-226 |
| V. Gardthausen, National-und Provinzialschriften                                   | 227-242 |
| E. v. Dobschütz, Eine Sammelhandschrift des 16. Jahrhun-                           |         |
| dearts                                                                             | 243-274 |
| Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Έπίγραμμα τῶν Βλαχερνῶν                                  | 275-276 |
| Π. Ν. ΙΙ., Διόρθωσις χωρίου γράμματος τοῦ Ἡρακλείας Θεοφάνους.                     | 277     |
| Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Δύο χημικά χωρία                                         | 277278  |
| Π. Ν. Π., Σίπυλον όρος ο νύν Κουσινάς Β. Ζ. ΧΙΥ 167                                | 278     |
| — Περὶ τῆς ἐπιγραφῆς B. Z. 35, 38a                                                 | 278     |
| Clermont-Ganneau, Observations sur les «Inschriften aus                            |         |
| Syrien» B. Z. XIX 18—68                                                            | 279—284 |
| Извъстія Русскаго Археолегическаго Института въ Коистанти                          | HOROAT. |
| IX. Выпускъ 3.                                                                     |         |
| ·                                                                                  | ,       |
| О. И. Успенскій. Никифоръ Осотоки и Лейпцигское изданіе толкованій на Восьмикнижіе | 217 040 |
| Б. А. Панченко, Каталогъ моливдовуловъ коллекціи Рус-                              | 317840  |
| скаго Археологическаго Института въ Константинополъ.                               | 341-430 |
| Отчетъ о двятельности Русскаго Археологическаго Инсти-                             | 011 100 |
| тута въ Константинополъ за 1902 и 1903 годъ                                        | 897—430 |
| Revue de l'Orient chrétien.                                                        |         |
| 1905. № 1.                                                                         |         |
|                                                                                    |         |
| J. B. Rebours, Quelques manuscrits de musique byzantine                            |         |
| (fin)                                                                              | 1-14    |
| Fr. Tournebize, Histoire politique et religieuse de l'Arménie                      | 15—38   |
| (suite)                                                                            | 39—56   |
| D. Placide de Meester, O. S. B., Le dogme de l'Immaculée                           | 0000    |
| Conception et la doctrine de l'Eglise grecque (suite)                              | 57—78   |
| P. Girard, S. J., Sivas, huit siècles d'histoire 1021—1820                         | 69—98   |
| S. Vailhé, A. A., Chrysippe, prêtre de Jérusalem                                   | 96—99   |
| F. Nau, Le Congrès international des Orientalistes (19-26                          |         |
| avril 1905)                                                                        | 100-104 |
| 1905. № 2.                                                                         |         |
|                                                                                    |         |
| F. Nau, Dans quelle mesure les Jacobites sont-ils monophy-<br>sites?               | 113—134 |
| Fr. Tournebize, Histoire politique et religieuse de l'Arménie                      | 110-104 |
| (suite)                                                                            | 135—153 |
| 31*                                                                                | 100-100 |
|                                                                                    |         |

| •                                                                                                                               | CTP.               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| D. Placide de Meester, O. S. B., Le dogme de L'Immaculée                                                                        |                    |
| Conception et la doctrine de l'Eglise grecque (fin)                                                                             | 154-161            |
| F. Nau, Les constructions Palestiniennes dues à sainte Hélène                                                                   |                    |
| d'après une rédaction du X siècle, source de Nicéphore                                                                          |                    |
| Calliste VIII, 29, 30, 32                                                                                                       | <b>162—168</b>     |
| P. Girard, S. J., Sivas, huit siècles d'histoire 1021 — 1820                                                                    | ->                 |
| (suite)                                                                                                                         | 169—181<br>182—197 |
| A. Mallon, S. J., Documents de source copte sur la sainte Vierge F. Nau, Traduction des lettres XII et XIII de Jacques d'Édesse | 102-197            |
| (exégèse biblique)                                                                                                              | 197—208            |
|                                                                                                                                 | 101-200            |
| 1905. <b>№</b> 3.                                                                                                               |                    |
| C. Daux, L'Orient latin censitaire du Saint-Siège.                                                                              | <b>225—25</b> 0    |
| A. Mallon, S. J., Document de source copte sur la sainte Vierge                                                                 |                    |
| (fin)                                                                                                                           | <b>251—257</b>     |
| F. Nau, Traduction des lettres XII et XIII de Jacques d'Édesse                                                                  | 050 000            |
| (exégèse biblique) (fin)                                                                                                        | 258—282            |
| D. M. Girard, S. J., Sivas, huit siècles d'histoire 1021—1820 (suite)                                                           | 283—288            |
| S. Pétrides, A. A., Traités liturgiques de saint Maxime et de                                                                   | 203-200            |
| saint Germain traduits par Anastase le bibliothécaire                                                                           | 289-313            |
| F. Nau, Rabban Daniel de Mardin, auteur syro-arabe du XIV                                                                       |                    |
| siècle                                                                                                                          | 314-318            |
| 1905. <b>%</b> 4.                                                                                                               |                    |
| •                                                                                                                               |                    |
| P. Girard, Sivas, huit siècles d'histoire                                                                                       | 337—349            |
| S. Pétridès, A. A., Traités liturgiques de saint Maxime et de                                                                   |                    |
| Germain traduits par Anastase le bibliothécaire (fin)                                                                           | 350-364            |
| Fr. Tournebize, Histoire politique et religieuse de l'Arménie.<br>F. Nau, Le chapitre et les sources de la Vie de saint Paul de | 365—386            |
| Thèbes                                                                                                                          | 387-417            |
| P. Dib, Les versions arabes du Testamentum Domini nostri                                                                        | 001 411            |
| Jesu Christi                                                                                                                    | 418-423            |
| L. Delaporte, Le Pasteur d'Hermas, fragments de la version                                                                      |                    |
| copte sahidique                                                                                                                 | 424-433            |
| S. B. Mgr. Rahmani, Lettre relative à la Chronique de Mi-                                                                       |                    |
| chel le Syrien                                                                                                                  | <b>435—43</b> 8    |
| Échos d'Orient.                                                                                                                 |                    |
| 8 année. N 52. Mai 1905.                                                                                                        |                    |
| Ch. Auner, La Moldavie au Concile de Florence (fin)                                                                             | 129-137            |
| 9 Dátuidas Ampletto hygantino en en                                                                                             | 140 140            |

| -                                                           |                 |
|-------------------------------------------------------------|-----------------|
| C. Charon, La Syrie de 1516 à 1855 (suite)                  | стр.<br>149—154 |
| S. Vailhé, Jean le prophète et Séridos                      |                 |
| · ·                                                         | 154-160         |
| M. Théarvic, Autour de l'acathiste                          | 163—166         |
| J. Pargoire, Les porphyrogénètes Zoé et Théodora            | 174—175         |
| 8 année. N 53. Juillet 1905.                                |                 |
| J. Germer-Durand, La tradition et la grotte de Saint-Pierre |                 |
| à Jérusalem                                                 | 200-205         |
| J. B. Rebours, La réforme du chant grec                     | 218—225         |
| J. Gottwald, Une amulette byzantine                         | - 240           |
| R. Bousquet, La société archéologique chrétienne d'Athènes  | 241—244         |
| . 8 année. N 54. Septembre 1905.                            |                 |
| S. Pétridès, L'Immaculée Conception et les Grecs modernes   | 257—270         |
| J. Pargoire, Fragment d'épitaphe juive de Nicomédie         | 271 - 272       |
| L. Petit, Macaire de Thessalonique                          | 272-274         |
| C. Charon, La Syrie de 1516 à 1855 (suite)                  | 281-286         |
| J. Pargoire, Les métropolites d'Ephèse au XIII siècle       | 286-290         |
| S. Vailhé, Saint Abraham de Cratia                          | 290-294         |
| S. Pétridès, David et Gabriel, hymnographes                 | 598301          |
| J. Pargoire, Léon, gouverneur du Kharsian et Vestarque      | 301-302         |
| L. Letit, "L'Asie Mineure" de M. Strzygowski                | 307-311         |
| 8 année. N 55. Novembre 1905.                               |                 |
| P. Khirlanghidi, Médaillon et méreaux byzantins             | 328-329         |
| J. Pargoire, Épitaphe chrétienne de Bennisoa                | 329-334         |
| C. Charon, La Syrie de 1516 à 1855 (fin)                    | 334-343         |
| S. Pétridès, Paul d'Amorion, hymnographe                    | 344-346         |
| S. Vailhé, La maison de Carphe et l'église Saint-Pierre     | 346-349         |
| R. Bousquet, Un prétendu néomartyr grec                     | 350-353         |
| J. Pargoire, Un prétendu document sur saint Jean Climaque.  | 372-373         |
| 9 année. N 56. Janvier 1906.                                |                 |
| J. Pargoire, Les monastères doubles chez les Byzantins      | 21—25           |
| G. Gaude, Épitaphe chrétienne de Lycaonie                   | 26-27           |
| S. Pétridès, Faux bronzes byzantins                         | 27-28           |
| S. Vailhé, Date de la mort de saint Jean Damascène          | 28-30           |
| J. Pargoire, Constantinople: la porte Basiliké              | 3032            |
| Saint Thaddée l'homologète                                  | 37-41           |

| •                                                                                                                              | CTP.    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 9-e année. N. 57. Mars 1906.                                                                                                   |         |
| P. Khirlanghidi, Amulette byzantine en plomb                                                                                   | . 7     |
| — Poids, tessère et méreaux byzantins                                                                                          | 78—79   |
| Objets de piété byzantins                                                                                                      |         |
| S. Vailhé, Un mystique monophysite: le moine Isale E. Ajam, Le monothélisme des Maronites, d'après les auteurs                 |         |
| melchites                                                                                                                      |         |
| S. Pétridès, Inscription chrétienne de Vodéna                                                                                  |         |
| J. Pargoire, Sur l'épitaphe de Domnos de Bennisoa                                                                              |         |
| Oriens Christianus.                                                                                                            |         |
| IV Jahrgang (1904). Heft 1.                                                                                                    |         |
| Anton Baumstark, "Liturgia S. Gregorii Magni», eine grie-                                                                      |         |
| chische Uebersetzung der römischen Messe                                                                                       | 127     |
| Franz Cöln, Die anonyme Schrift «Abhandlung über den Glau-                                                                     | 00 0    |
| ben der Syrer»                                                                                                                 | 2897    |
| tanei                                                                                                                          | 98—120  |
| Il mosaico degli Apostoli nella Chiesa abbaziale di Grotta-                                                                    | 00 120  |
| ferrata                                                                                                                        | 121-150 |
| Theodor Schermann, Griechische Handschriftenbestände in                                                                        |         |
| den Bibliotheken der christlichen Kulturzentren des 5-7.                                                                       |         |
| Jahrhunderts                                                                                                                   | 151—163 |
| A. Baumstark, Vorjustinianische kirchliche Bauten in Edessa.<br>H. K. Schaefer, Geldspenden der päpstlichen Kurie unter Johann | 164—183 |
| XXII (1316—1334) für die orientalischen Christen, ins-                                                                         |         |
| besondere für das Königreich Armenien                                                                                          | 184187  |
| A. Baumstark, Zu den Miniaturen der Marienfestpredigten des                                                                    | 101     |
| Jakobos von Kokkinobaphos                                                                                                      | 187—190 |
| Altlibanesische Liturgie                                                                                                       | 190—194 |
| M. Kmosko, De apocryha quadam dominici baptismi descrip-                                                                       |         |
| tione coroliarium                                                                                                              | 194-203 |
| IV Jahrgang (1904). Heft 2.                                                                                                    |         |
| W. van Gulik, Die Konsistorialakten über die Begründung                                                                        |         |
| des uniert chaldäischen Patriarchates von Mosul unter                                                                          |         |
| Papst Julius III                                                                                                               | 261—277 |
| Élie Batareikh, Une nouvelle récension de la vie d'Abercius.                                                                   | 277—307 |
| D. Sofronio Gassisi, I manoscritti autografi di S. Nilo Juniore, fondatore del monastero di S. M. di Grottaferrata             | 308-370 |
| Anton Baumstark, Die leibliche Himmelfahrt der aller-                                                                          | 300310  |
| colinator Tunafacu und die Teleplanditien men Tempelen                                                                         | 071 200 |

| •                                                                                                                    |                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| A. Baumstark, Der Bibelkanon bei Ibn Chaldûn                                                                         | стр.<br><b>392—3</b> 98 |
| einem äthiopischen Texte                                                                                             | 398—405                 |
| A. Baumstark, Ein weiterer Nachhall altantiochenischer be-                                                           |                         |
| ziehungsweise altlibanesischer Liturgie                                                                              |                         |
| •                                                                                                                    |                         |
| Revue de L'Orient Latin.                                                                                             |                         |
| Tome X: (1903 — 1904).                                                                                               | •                       |
| Charles d'Adam, abbé de N. D. Mont-Sion, concernant Gérard, évêque de Valanea, et le prieuré de Saint-Samson d'Orlé- |                         |
| ans (1289), publ. par A. Bruel                                                                                       | 1-15                    |
| Documents relatifs à Guillaume Adam, archevêque de Sultanieh, puis d'Antivari, et à son entourage (1318—1346), pu-   |                         |
| bliés par Ch. Kohler                                                                                                 | 1656                    |
| Carl Neumann, La situation mondiale de l'Empire byzantin<br>avant les croisades, traduction française par Renauld et |                         |
| Koslowski, avec une notice préliminaire de Charles Diehl.                                                            | 57—171                  |
| E. Gerland, Histoire de la noblesse crétoise au moyen âge. 1-ère partie                                              | 170 047                 |
| Histoire d'Egypte de Makrizi, traduction française d'après le                                                        | 172—247                 |
| texte arabe, par E. Blochet                                                                                          | 248-371                 |
| H. Hagenmeyer, Chronologie de l'histoire du royaume de Jérusalem. Règne de Baudouin I                                | 372-405                 |
| Ch. Kohler, Deux projets de croisade en Terre-Sainte, com-                                                           | 100 187                 |
| posés à la fin du XIII siècle et au début du XIV-e                                                                   | 406—457                 |
| Bessarione.                                                                                                          |                         |
| Anno IX. Fasc. 83. Marso-Aprile 1905.                                                                                |                         |
| P. G. Palestri, Il Martirio di S. Luca Evangelista (Testo copto                                                      |                         |
| e traduzione)                                                                                                        | 128—140                 |
| Cypria» di Alessandro IV                                                                                             | 141—149                 |
| E. Revillout, Le premier et le dernier des moralistes de l'ancienne Égypte                                           | 158—165                 |
| P. C. Tondini de Quarenghi, Les titres exprimant directement                                                         | 100100                  |
| la divine Maternité de Marie dans le Théotocarion du pa-                                                             | 100 150                 |
| triarcat de Constantinople                                                                                           | 166—179                 |
| au christianisme par le patriarche Macaire d'Antioche                                                                | 180184                  |



CTP. Άθηνᾶ. Τόμος IZ'. Τεῦχος 1-2. Στ. Ν. Δραγούμης. 'Αναγνώστου παρασημείωσις καὶ πρόχειροι 47 - 53Γ. Ν. Χατζιδάχις, Μάνθος, Μάνθα, Σαμφώ...... 223-227 Γ. Ν. Χ., Αντιλεγόμενα..... 227-238 Τόμος ΙΖ΄. Τεῦχος 3-4. Πρακτικά της ἐπιστημονικης Εταιρείας . . . . . 495-496 Τόμος ΙΗ΄. Τεύχος 1. Ν. Βέης, Νέαι μαρτυρίαι περὶ τοῦ ἔτους τῆς τελευτῆς Γρηγορίου 39 - 40Ι. Βογιατζίδης, Περὶ Νιχιλιάνων χαὶ Φαμέγιων τῆς Μάνης..... 59 - 6262 - - 65Γ. Ν. Χατζιδάκις, Φωνητικά της νεωτέρας Έλληνικης...... Νέα Σιών. "Ετος Γ' (1906). Τεύχος Α'. Άρχιμ. Χρυσοστόμου Ά. Παπαδοπούλου, Έπιστολή Κυρίλλου τοῦ Λουκάρεως πρὸς τὸν ἀρχιεπίσκοπον Καντερβουρίας Abbot. 3—10 Άρχιμ. Καλλίστου, Μελέτη περί τοῦ Νομοχάνονος τοῦ ἀγιωτάτου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Φωτίου (συνέχεια) . . . 11 - 27Διακόνου Κλήμεντος Καρναπᾶ, Ο Πατριάρχης Άντιοχείας Σίλβεστρος ο Κύπριος 1724—1766...... 28 - 43Πυθαγόρου Π. Ν. Θέμελη, 'Ο Άχάθιστος ύμνος....... 44--58 "Ετος Γ΄ (1906). Τε**ῦχος Β΄**. Μ., Πρωτότυπος γνώμη περὶ τῆς τοποθεσίας τοῦ ὅρους «Ἄκρα».. 113-117 Άρχιμ. Καλλίστου, Μελέτη περί τοῦ Νομοκάνονος τοῦ ἀγιωτάτου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Φωτίου ........... 118—138 Άρχιμ. Μελετίου Μεταξάχη, ή Μαδηβᾶ ....... 139 - 157"Έτος Γ (1906). Τεῦχος Γ'. Άρχιμ. Χρυσοστόμου Α Παπαδοπούλου, Σχέσεις τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου πρὸς τὴν Ῥώμην....... 225-237 Άρχιμ. Καλλίστου, Μελέτη περί του Νομοκάνονος του άγιωτάτου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Φωτίου (τέλος) ..... 250 - 265

Γεωργίου Ε. Σπυριδάκη, Νεκταρίου Πατριάρχου Ίεροσολύμων

266 - 280

### ОТДЪЛЪ ІІІ

#### 1. Мелкія статьи и заметки.

## Στίχοι ώραιότατοι.

Έτει 1877- $\varphi$  Μανουήλ ὁ Γεδεών ἐξέδωκε διὰ τοῦ Παρνασσοῦ καὶ διὰ βιβλιδίου ἱδιαιτέρου παλαιά τινα ποιημάτια, σὺν αὐτοῖς δὲ καὶ ἔξ «ἀνωνύμου ήθικὰ διδάγματα», τὰ ἑξῆς 1).

Παραμυθία. Άρχ. «Άν λύπην ἔχης ἄνθρωπε». Στίχοι ἐπτά.

2) Φδόνος. Άρχ. « Έλθοῦσα νὺξ ἀπέχρυψε». Στίχοι 14.

3) Ματαιότης βίου. Άρχ. «Ο βασιλεύς ὁ Σολομών εἴρηκε πάλαι λόγον». Στίγοι όκτώ.

4) Εἰς τὸ αὐτό. Άρχ. «Τῷ πλαστουργῷ παρέστηκα». Στίχοι ἐννέα.

5) Εἰς τὸ αὐτό. Άρχ. «Οἶδάς ποτε σὺ τὸν τροχόν». Στίχοι όκτώ.

6) Είς τὸ αὐτό. Άρχ. «Είς κάτοπτρον προσέβλεψα». Στίχοι ἐπτά.

Ο κῶδιξ, ἐν ῷ εὐρε τὰ ποιημάτια ταῦτα ὁ Γεδεών, μένει πρὸς τὸ παρὸν ἀπροσδιόριστος, ἀγνοεῖται δὲ καὶ ποῦ νῦν εὐρίσκεται. Ὁ Γεδεών λέγει τινὰ περὶ τούτου σκοτεινῶς, μόνον δὲ σαφὲς ἐκ τῶν λόγων του εἶναι, ὅτι εὐρέθησαν «ἐν φυλλαρίοις» γεγραμμένοις ὑπὸ τοῦ γνωστοῦ στιχογράφου Καισαρίου Δαπόντε, καὶ ἐπομένως μεσοῦντος ἢ ὑπερμεσοῦντος τοῦ 18-ου αἰῶνος. Ὁ Γεδεών λέγει προσέτι, ὅτι ἡρεύνησε «κατὰ τὸ ἐνὸν», ὅπως μάθη «ἄν ὑπάρχωσιν ἐκδεδομένα» τὰ ἡηθέντα ποιημάτια, καὶ ἐπειδὴ οὐδὲν ἡδυνήθη περὶ τούτου νὰ πληροφορηθη, ἐδημοσίευσεν αὐτὰ ὡς ἄγνωστα <sup>3</sup>). Ἄγνωστα ὅμως δὲν ἦσαν ἐντελῶς, διότι ἀν ἐφυλλομέτρει τὰ ἐκδεδομένα τοῦ Δαπόντε πονήματα, θὰ εὕρισκεν ὅτι αὐτὸς ὁ Δαπόντες εἶχε καταχωρίσει τέσσαρα τῶν ποιηματίων ἐκείνων (τὰ ὑπ' ἀριθ. 3, 4, 5, 6) ἐν τῷ τυπωθέντι ἐν Λειψία ἔτει 1766-ῳ διτόμῳ «Καθρέπτη Γυναικῶν» <sup>3</sup>).

Τὸ ὑπ' ἀριθμὸν 3 τῶν εξ εἰρημένων ποιηματίων ἐμνημονεύθη κατὰ τὴν ἐκδοσιν τοῦ Γεδεών ὑπὸ τοῦ Krumbacher ὡς ἀποτελοῦν αὐθύπαρκτον διασκευήν

Μνημεῖα, σ. η'.

<sup>1)</sup> Παρνασσός, 1877, τ. 1, σ. 526 κέ. Μνημεΐα μεσαιωνικής έλληνικής ποιήσεως έκδιδ. Μ. Ί. Γεδεών. Έν Αθήναις 1877, σ. 1-8.

Κ. Δαπόντε, Καθρέπτης γυναικῶν. Ἐν Λιψία 1766, τ. 2, σ. 411—412.

τοῦ Σπανέα, ἐν ἡ ὁ νουθετῶν εἶναι ὁ Σολομών καὶ οὐχὶ ὁ Σπανέας ὑπέδειξε δὲ καί τινα ἀντίγραφα, ὧν βέβαια εἶναι τὰ ἐξῆς δύο  $^1$ ).

- 1) Kad. Barber. II, 99.
  - 2) Kab. Admyav 712 3).

Είδήσεις τινάς περί τοῦ πρώτου τῶν ἀντιγράφων τούτων ὁρείλομεν εἰς τὸν J. Schmitt, σημειούντα ότι ή ἐπιγραφή ἔχει ἐνταῦθα οὕτω· «Στίχοι πολιτικοί τοῦ Ζπανία» Πόσους δὲ στίχους ἀριθμεῖ ἀγνοοῦμεν εἰσέτι 3). Έν τῷ δευτέρο αντιγράφω το 3-ον ποιημάτιον είναι ανώνυμον, ανώνυμον ωσαύτως έν τη εκδόσει τοῦ Δαπόντε και τοῦ Γεδεών, ἀνώνυμον δὲ και ἐν δυσιν ἐτέροις ἀντιγράφοις, περί ων ο λόγος κατωτέρω διο φαίνεται ότι ή αναμιξίς του Σπανία εν τῷ κώδικι Barberini είναι ἀποτέλεσμα συγχύσεως τῶν πρὸς 'Ροβοὰμ φερομένων κατά διαφόρους διασχευάς συμβουλών τοῦ Σολομώντος μὲ τοὺς εἰρημένους στίχους, οίτινες ολίγιστοι όντες παριστώσιν άπλώς ἐπίγραμμα εἰς τὴν ματαιότητα τοῦ βίου, και τοῦτο κατά πλοκήν ἀνωνύμου στιγουργοῦ τῶν ὅσα λέγει ὁ Σολομών ἐν τῷ Ἐκκλησιαστῆ (α', 12— $\beta'$ , 1 κέ). Ὁ κῶδιξ Barberini σχετίζεται μὲ τὸ ἐν τῷ κώδικι Ottoboni ἀντίγραφον (ἀριδ. 192), ἔνδα τὸ ποιημάτιον ἀνώνυμον ον ἐπίσης ἐπιγραφὴν ἔχει τὸ «Στίχοι πολιτικού», καθά καὶ ἐν τῷ κώδικι Barberini, άλλ' ἄνευ τοῦ ὀνόματος Σπανία 4) καὶ τοῦτο ἴσως εἶναι ἀπόδειξις ότι το όνομα του Σπανία συνεδέθη μετά της ἐπιγραφης του ποιηματίου εἰς χρόνους πολύ μεταγενεστέρους τῆς συντάξεως αὐτοῦ.

Όπωσδήποτε τὸ ποιημάτιον τοῦτο οἰδεμίαν ἔχει σχέσιν πρὸς τὰς διασκευὰς τοῦ Σπανέα, ἀλλ' εἶναι μάλλον μέρος, ὡς φαίνεται, συλλογῆς ἐπιγραμμάτων ἀνωνύμου στιχουργοῦ εἰς ὑποθέσεις τοῦ ἀνθρωπίνου βίου, ἢν ἀγνοοῦμεν ἄχρι σήμερον ἐν τῷ συνόλφ της, ἀλλ' ἢς ἰκανὰ μέρη θὰ ὑπάρχωσιν ἐν τοῖς ἦδη ἐρηθεῖσι κώδιξιν δ). Ὁ κῶδιξ λόγου χάριν Ottobonianus 192 ἐν τῷ φύλλφ 252 ὑπὸ τὴν γενικὴν ἐπιγραφὴν «Στίχοι πολιτικοὶ» ἄρχεται, ὡς λέγουσιν οἱ κ. Feron καὶ Battaglini, ἀπὸ τῶν λέξεων «Ὁ βασιλεὺς ὁ Σολομών εἴρηκε πάλαι (ed. πάλιν) λόγον» τὸ δὲ πέρας αὐτῶν εὐρίσκεται μεθ' ἰκανὰς σελίδας ἀλλ' ἐπειδὴ τὸ περὶ λόγου τοῦ Σολομῶντος ποιημάτιον τοῦτο εἶναι κατὰ τὰς ἐκδόσεις ὀλιγόστιχον καὶ αὐτοτελές, ἀναγκαίως ἔχει νὰ ὑποπτεύωμεν ὅτι ἐν τῷ κώδικι Ottoboni ὑπὸ μίαν καὶ τὴν αὐτὴν γενικὴν ἐπιγραφὴν θὰ εὐρίσκωνται πολλὰ ὁμοῦ διὰ στίχων πολιτικῶν ἐπιγράμματα εἰς τὸν ἀνθρώπινον βίον.

Έν τοῖς «φυλλαρίοις» τοῦ Γεδεών ὑπάρχουσιν, ὡς εἴδομεν, ἔξ ἐπιγράμματα εἰς τὴν αὐτὴν ὑπόθεσιν, ἐν δὲ τῷ Καθρέπτῃ Γυναικῶν τοῦ Δαπόντε (σ. 411—425) ὑπὲρ τὰ εἴκοσι, 17 μὲν εἰς στίχους πολιτικούς, ἔξ δὲ εἰς ἰάμβους, καὶ ταῦτα εἰς τὸ τέλος τῶν πολιτικοῦν ἐν εἴδει προσθήκης. Ὁ Δαπόντες τὴν πλου-

<sup>1)</sup> K. Krumbacher, Geschichte der byz. Litteratur<sup>2</sup>, σ. 802-808.

<sup>2) &#</sup>x27;Ι. καὶ 'Α. Σακκελίωνος Κατάλογος τῶν χειρογράφων τῆς Ἐθνικῆς Βιβλιοθήκης τῆς Ἑλλάδος. 'Εν 'Αθήναις 1892, σ. 180.

<sup>3)</sup> Opa Byzantinische Zeitschrift, 1892, τ. 1, σ. 327-328.

E. Feron et F. Battaglini, Codices manuscripti graeci Ottoboniani Bibliothecae
 Vaticanae. Romae 1893, σ. 112.

<sup>5)</sup> Άν ἀποβλέψωμεν εἰς τὰ ἤδη γνωστὰ τῆς συλλογῆς ταύτης μέρη, φαίνεται ὅτι ὁ ποιητής αὐτῆς οὐδὲν ἀφ' ἐαυτοῦ λέγει νέον, ἀλλ' ἀπλῶς ἀναπτύσσει διὰ στίχων γνωστὰ γνωμικά, καὶ βιβλικὰ καὶ φιλόσοφα καὶ ἀσκητικά.

σίαν ταύτην συλλογήν εξήγαγεν έχ χειρογράφου, εν φ εύρίσκετο και είκων τοῦ ἀνθρωπίνου βίου περιγράφει δε ταύτην οῦτω 1).

Πιάνω άνοίγω το λοιπον βιβλίον νά διαβάσω. τί μ' έτυγε δέν ήμπορῶ ποτέ νὰ τὸ ξεγάσω. Μ' έτυχε, φίλε, να ίδω εύθυς ζωγραφισμένον τὸν Βίον, ήγουν την ζωήν, σὰν ἄνδρα 'στορισμένον; μὲ σχῆμα όποῦ μ' ἔχαμε νὰ τὸν ἀνατριχιάσω, νὰ φοβηθῶ καὶ ζωντανὸν τὸν βίον νὰ λογιάσω, γυμνόν τελείως και ξηρόν, καθώς γράφουν τόν Χάρο. στά δυό του πόδια δυό τροχοί, και φόβον να μή πάρω; και είς ταϊς άντζαις του πτερά κ' ένα ζυγι βαστούσε, και ένας άνθρωπος έκει αυτόν τον έκρατούσε. Μά τόσον ἐπιτήδεια ήτον είχονισμένος, τόσον σωστά και ζωντανά ήτον σχηματισμένος, όποῦ ψυχὴ τοῦ ἔλειπε μόνον νὰ τοῦ μιλήση. 'Ως τόσον τ' είχε νὰ τοῦ 'πῆ, είχε τα ζωγραφήση, λόγια όπου μ' ξχαμαν εύθύς ν' άποφασίσω και κόσμον και έγκόσμια όλα να τα άφήσω, καὶ μέσα εἰς τὴν ἔρημον νὰ πάγω νὰ καθίσω, καὶ μόνος όλομόναχος 'σὰν τὸ πουλὶ νὰ ζήσω. Καὶ ἄκουσέ τα, ἀδελφέ, κιᾶν δὲν ἀποφασίσης καὶ σὸ νὰ κάμης τὸ αὐτό, νὰ μή με πλιὸ μιλήσης.

Κατόπιν ὁ Δαπόντες παρατίθησιν αὐτολεξεί ἐκ τοῦ χειρογράφου τὰ εἰς τὸν ἀνθρώπινον βίον «λόγια», ἤτοι τὰ ἀλλεπάλληλα ἐπιγράμματα (ὑπὸ τὴν γενικὴν ἐπιγραφήν «Περὶ ματαιότητος τοῦ βίου»), ὧν, ὡς ἤδη ἐλέχθη, τέσσαρα ὑπάρχουσι καὶ ἐν τῷ βιβλιδίῳ τοῦ Γεδεών δεκαπέντε δὲ ἕτερα ἀλλεπάλληλα ὑπὸ τὴν γενικὴν ἐπιγραφὴν «Στίχοι ὡραιότατοι» εὕρομεν ἡμεῖς ἔτει 1883-ψ ἔν τινι κώδικι τῆς βιβλιοθήκης τοῦ ἐν Μυτιλήνη γυμνασίου.

Τὸν κώδικα τοῦτον τάξαντες ἐκεῖ ὑπ' ἀριθμὸν 37 περιεγράψαμεν ἰκανῶς ἐν τἢ «Μαυρογορδατείῳ βιβλιοθήκῃ (τόμ. 1, σ. 143-144), ὡς δὲ φαίνεται ἐγράφη περὶ τὸ τέλος τοῦ 15-ου αἰῶνος. Τὸ κείμενον τῶν στίχων καταλαμβάνει ἐνταῦθα ὀκτὼ σελίδας (φύλλ. ρξα'— ρξδ'), ἡ δὲ διαίρεσις αὐτῶν εἰς δεκαπέντε διάφορα ἐπιγράμματα, ἀλλ' ἄνευ ἀριθμῶν, ἀνήκει εἰς τὸν γραφέα τοῦ κώδικος.

Οἱ ἀριθμοὶ α', β', γ', ε', ζ', χαὶ η' ἀντιστοιχοῦσι πρὸς τοὺς παρὰ τῷ Γεδεὼν ἀριθμοὺς γ', ε', α', β',  $\varsigma'$  καὶ δ' κατὰ τὴν ἑξῆς τάξιν.

Mυτ. Γεδ.
$$\alpha' = \gamma'$$

$$\beta' = \epsilon'$$

$$\gamma' = \alpha'$$

$$\epsilon' = \beta'$$

$$\epsilon' = \delta'$$

$$\epsilon'$$

<sup>1)</sup> Καθρέπτης γυναιχών, τ. 2, σ. 410-411.

Ούτω πρωτοφανή ἐπιγράμματα ἐν τῷ μυτιληναϊκῷ χειρογράφω εἶναι μόνα τὰ ὑπ' ἀριθμοὺς δ΄, ι΄, ια΄, ιβ΄, ιγ΄, ιδ΄ καὶ ιε΄ ἀλλ' ἐπειδή εἶναι ἐνδεχόμενον ἄλλοι τινὲς νὰ ζητήσωσιν ὑστερον τὸ σύνολον τῶν τοιούτων ἐπιγραμμάτων ἐν τοῖς κώδιζιν, ἡμεῖς ὡς βάσιν τοιαύτης ἐρεύνης προσφέρομεν αὐτοῖς τὸ σύνολον τῶν ἐν Μυτιλήνῃ «στίχων ὡραιοτάτων».

## Στίχοι ώραιότατοι.

α'.

δο δε και μόνιμον καλόν, ψυχῆς ἡ σωτηρία.

Θ βασιλεὺς ὁ Σολομων εἴρηκε πάλαι λόγον

«Ἐγω τὸν κόσμον ἔγνωκα καὶ τὰ καλὰ τὰ τούτου ¹).

τὰς φύσεις ²) κατεξέτασα, τῶν πάντων ἐπειράθην ²).

κόνις δ) καὶ τέφρα καὶ καπνός, Γραφῆς ἐν τούτοις.

κόνις δ) καὶ τέφρα καὶ καπνός, Γραφῆς ἐν τούτοις.

κόνις δ) καὶ τέφρα καὶ καπνός, Γραφῆς ἐν τούτοις.

β'.

Οἶδας <sup>7</sup>) ποτέ συ τὸν τροχόν, τὰς πτέρυγας <sup>8</sup>) ᾶς ἔχει, πῶς ἄνω κάτω στρέφονται καὶ φέρονται κατόπιν; οὕτως ὁ κόσμος <sup>9</sup>) στρέφεται καὶ τὰ καλὰ τὰ τούτου παρέρχονται, μαραίνονται, φεύγουσιν, οὐ κρατοῦνται, δόξα καὶ πλοῦτος καὶ τιμή, ἰσχύς, ὑγεία, κάλλος. Λοιπὸν ἐκεῖνος φρόνιμος, ὁ μὴ ποθῶν τὸν κόσμον, ἀλλὰ δουλεύων <sup>10</sup>) τῷ θεῷ καὶ τῆς ψυχῆς φροντίζων <sup>11</sup>).

γ'.

 $^{*}$ Αν λύπην ἔχεις, ἄνθρωπε, ἄν ἀθυμεῖς πολλάχις,  $^{*}$ ἄν συμφοραὶ δαμάζουσιν $^{19}$ ), ᾶν ἐκ ψυχῆς στενάζεις,

<sup>1)</sup> Παρά τῷ Δαπόντε «καὶ τὰ τερπνὰ τοῦ βίου».

<sup>2)</sup> Παρά τῷ Δαπόντε ατὰ πάντα».

<sup>8)</sup> Έν τῷ κώδικι ἐπειράσθην.

<sup>4)</sup> Έν τῷ χώδ. μών ϋμον.

<sup>5)</sup> Δὶ λέξεις «τὰ πάντα ματαιότης· χόνις» δὲν ὑπάρχουσιν ἐν τῷ μυτιληναϊχῷ χειρογράφφ.

<sup>6)</sup> Έν τῷ κώδ. γραφή.

<sup>7)</sup> Ούτω και παρά τῷ Γεδεών, παρά δὲ τῷ Δαπόντε «είδες».

<sup>8)</sup> Ούτω κατά τον Δαπόντε, εν δε τοῖς άντιγράφοις Γεδεών καὶ Μυτιλήνης επτερωτάς».

<sup>9)</sup> Δὶ λέξεις αστρέφονται καὶ φέρονται κατόπιν; οὕτως ὁ κόσμος» ἐλλείπουσι τῷ μυτιλ. ἀντιγράφφ.

<sup>10)</sup> Έν τῷ χώδ. δουλεύει και περαιτέρω φροντίζει.

<sup>11)</sup> Παρὰ τῷ Δαπόντε καὶ τῷ Γεδεὼν ὑπάρχει εἶς στίχος περιπλέον, ὁ ἐξῆς «καὶ μεμνημένος τοῦ θεοῦ καὶ πάντων τῶν ἀγίων».

<sup>12)</sup> Παρά τῷ Γεδεών αδαμάζωσιν».

αν φίλους εύρες ώς έχθρούς, αν συγγενείς λυπούσιν, αν βασιλεύς η δέσποινα 1) κακασαί σε ζητούσιν καὶ τήκη καὶ μαραίνεσαι καὶ συνεχῶς δακρύεις, μία σοι τούτων τῶν κακῶν ἀποφυγή καὶ λύσις, ἡ πρὸς δεὸν καταφυγή 2) καὶ πρὸς δεὸν ἐλπίδες.

81.

"Αν ίδης ξένον ἄνθρωπον εἰς ἀρετὴν καὶ γνῶσιν ὑπὸ τῆς τύχης τῆς πικρᾶς ἀτήμως ἐρριμμένον, ἐν ξένοις διατρίβοντα, πενόμενον τελέως, σὺ μὴ παρίδης τὸν αὐτὸν ὡς ἕνα τῶν ἀδόξων, ἀλλ' οἴκτειρον, βοήθησον, σῶσον ἀπερριμμένον, ἵν' ἀντιλάβης ἐκ θεοῦ τὰς ἀμοιβὰς πλουσίως εἰς τὴν ἡμέραν τοῦ κριτοῦ τὴν φοβερὰν ἐκείνην 3).

٤'

Έλδουσα νὺξ ἀπέχρυψε τὴν χαθαρὰν ἡμέραν, καὶ νέφος συνεκάλυψε <sup>4</sup>) τὸν ἥλιον τὸν μέγαν, καὶ μαργαρίτου καὶ χρυσοῦ τὸ κάλλος ἡμαυρώθη <sup>5</sup>) ὑπὸ βορβόρου καὶ πηλοῦ καὶ συρφετοῦ καὶ τέφρας ἀλλὰ καὶ φθόνος συσκοτεῖ τῆς ἀρετῆς τὴν ὡραν βάλλων, τοξεύων ἀφειδῶς, πλήττων <sup>6</sup>), πιμπρῶν, συγχέων καὶ τῶν ἀνδρῶν τῶν εὐγενῶν καὶ τῶν σοφῶν τὴν δόξαν.

\_′

Πάλιν τὸ σκότος λύεται, πάλιν τὸ φῶς ἐφάνη, τὸ νέφος ὑπεχώρησεν, ὁ ἥλιος ἐκλάμπει <sup>7</sup>) καὶ μαργαρίτης, ὁ χρυσός <sup>8</sup>), πάλιν ἀνεκαθάρθη αἰ τὸ λαμπρὸν τῆς ἀρετῆς κρυφθέν ἀνεκαλύφθη οὐ γὰρ εἰς τέλος οἱ κακοὶ τοὺς ἀγαθοὺς νικῶσιν, οὐδὲ τὸ κράτος δίδωσι θεὸς τῆ μοχθηρία.

<sup>1)</sup> Παρά τῷ Γεδεών «ᾶν δὲ και δούξ ἢ ἔτερος».

<sup>2)</sup> Παρά τῷ Γεδεών ακαταλλαγή».

<sup>8)</sup> Έν τῷ ἐπιγράμματι τούτῳ ἀναπτύσσεται τὸ ψευδοδημοχρίτειον γνωμιχόν «Ξένοις μιταδίδου καὶ τοῖς δεομένοις ἐκ τῶν ἐνόντων ὁ γὰρ μὴ διδοὺς δεομένω οὐδὲ αὐτὸς λήψεται δεόμενος». Mullach, Fragm. philos., σ. 555. Corpus paroem. τ. 2, σ. 548. Πρβλ. Ματθ. κέ. 48—45.

<sup>4)</sup> Παρά τῷ Γεδεών «ύπεκάλυψε».

<sup>5)</sup> Έν τῷ χώδικι ἡμαυρώθην.

<sup>6)</sup> Παρά τῷ Γεδεών «τύπτων».

<sup>7)</sup> Έν τῷ χώδιχι ἐχλάμπη.

<sup>8)</sup> Παρά τῷ Γεδεών ακαί χρυσός».

ζ.

Είς κάτοπτρον προσέβλεψα, είδον μορφήν άνθρώπου, ήρώτων ἀποκρίνασθαι καὶ λόγον οὐκ ἐλάλει ήλθον ἐγγίσαι καὶ λαβεῖν 1), τὴν στάσιν παραλλάξας 2) εὐθὺς ἀπέσβη τὸ φανέν, ἐκρύβη παραυτίκα 3). Είδες τοῦ κόσμου τὴν μορφήν, είδες εἰκόνα βίου, είδες ἀπάτην ἀληθη, είδες βεβαίαν πλάνην, πῶς φεύγουσιν, οὐ μένουσιν, ἄ σπεύδομεν 4) κρατησαι.

ກ່

Τῷ πλαστουργῷ παρέστηχα, τὴν τέχνην ἐθεώμην,
πῶς ἐν τῷ πλάττειν τὸν πηλὸν καὶ τὸν τροχὸν συστρέφειν
τὸ σκεῦος ἀπειργάζετο, εἶδος διδοὺς καὶ τύπον·
ἀλλ' ὁλισθῆσαν τῆς χειρὸς ἀθρόως συνετρίβη <sup>5</sup>).
Εἰκόνα ταύτης ἔλαβον τῆς καθ' ἡμᾶς οὐσίας·
ἐκ γὰρ πηλοῦ γεγόναμεν περιφορὰ <sup>6</sup>) τῶν ἄνω

θ'.

"Όταν τὰ πλήθη τῶν κακῶν ὧν ἔπραξα κατίδω καὶ τὴν εἰς ἔκαστον αὐτῶν κόλασιν ἐννοήσω, ὅρη, πελάγη καὶ κρημνοὺς ἐπιζητῶ ῥιφῆναι τόνες γὰρ ποταμοί, ποῖαι πόσαι πηγαὶ δακρύων τὸ πέλαγός μου τῶν κακῶν ἰσχύσουσι ξηραναι; πρὸς οἰκτιρμοὺς τοὺς τοῦ θεοῦ ἐν τούτοις καταφεύγω.

./

Είς πέλαγος προσέβλεψα καθήμενος είς όρος, τὸ πλοίον ἐβαπτίζετο τῇ βία τῶν κυμάτων.

<sup>1)</sup> Παρά τῷ Δαπόντε καὶ Γεδεών «ἐγγίσαι προσλαβείν».

<sup>2)</sup> Παρά τῷ Γεδεών απαραλλάξαι».

<sup>8)</sup> Παρά τῷ Δαπόντε καὶ Γεδεών «εὐδύς ἀπέβη τὸ φανέν, τὴν στάσιν παραλλάζαν».

<sup>4)</sup> Παρὰ τῷ Δαπόντε καὶ Γεδεών «πῶς φεύγουσιν, οὐ σπεύδουσιν, ἃ σπεύδουσι».
5) Ἐν τῷ κειμ. Δαπόντε καὶ Γεδ. «ὀλισθείσης τῆς χειρὸς, πεσὸν τὸ (Γεδ. το ῦ) ἀπεντεῦθεν ἀθρόως συνετρίβη γοῦν, εἰς κόνιν ἐλεπτύνθη».

<sup>6)</sup> Παρά Γεδεών απεριφορά».

<sup>7)</sup> Παρὰ τῷ Δαπόντε καὶ Γεδεών προστίθεται ἐνταῦθα εἰς περιπλέον στίχος, ὁ ἐξῆς «Χοῦν τῷ χοῖ διδόαμεν, βαβαὶ θεοῦ κριμάτων».

ην γάρ και γνόφος και βροχή και καταιγις και λαϊλαψ, οι ναῦται δ' ἐστασίαζον περι τοῦ τίς ὁ πρῶτος.
Είδες λαὸν ἀνόητον, είδες ἀπεγνωσμένον'
οὕτως ήμεῖς ἀνόητοι και μεμηνότες πλέον,
ὑφεδρευούσης τελευτῆς, θανάτου παρεστῶτος,
ὑπὲρ ἀρχῶν σπουδάζοντες και τὰς τιμὰς ζητοῦντες,
τὴν κρίσιν μὴ προβλέποντες, μὴ τοῦ κριτοῦ τὸν φόβον.

ıα'.

Τὸν ἥλιον ἐώρακας ἐκλείψαντα πολλάκις, σκότφ κρυφθέντα, τὰς αὐγὰς φωτὸς ἐστερημένον, καὶ πάλιν ἀνατείλαντα πρὸς τὴν αὐτὴν ἡμέραν ἀλλ' οὐ θαυμάζεις τὸ καινὸν λόγφ μαθεῖν τὸν τρόπον σελήνη γὰρ ὑπέδραμεν, ἀντέφραξε τὰς ὄψεις καὶ πάλιν ὑπεχώρησεν, ἐκλύσατο ¹) τὸ σκότος. Οὕτω σοφὸν μὴ ξενισθῆς, ἀν συγχυθῆ τῆ τύχη, ἀν σκοτισθῆ τοῖς πάθεσιν, ἀν δόξη παραπέση ἔχει γὰρ γνῶσιν ἀληθη πάλιν δι' ἤς ἐκλάμψει ²) καὶ τὴν πηγὴν κατόψεται τῶν ἀγαθῶν τὴν πρώτην.

ıβ'.

Οϊδασιν οι φιλόσοφοι το σώμα της σελήνης άφωτιστον άναύγαστον, φως οίχοθεν οὐχ έχον δανείζεται δε φωτισμόν εξ αὐγασμών δ) ήλίου. Όταν οὖν ὧσιν άντικρὺ τὰ δύο ταῦτα φῶτα, ή γη δε μέσον εὐρεθη καὶ κατευθὺ τῶν δύο, ἀντίφραξις ἐγγίνεται παρὰ της γης τῷ φέγγει καὶ σκότος μεσιτεύει γοῦν ἀντὶ φωτὸς τοῦ πρόσθεν. Οὕτω ψυχὴ παρὰ τοῦ νοῦ δέχεται τὰς ἐλλάμψεις, ὅταν μὴ μοχθηρία τις ὑλοχαρὴς ἐν μέσω μηδ ἄνω κάτω γένηται, τοῦ λόγου κινηθέντος.

ιγ'.

Έκ τῶν ὀστρέων μάργαρον, τὸ ῥόδον ἐξ ἀκάνθης, τὸ κρίνον καὶ τὸ βάλσαμον ἐκ βοτανῶν προῆλθε, καὶ τῆς πορφύρας τὸ λαμπρὸν ἐκ τῆς κογχύλης ἔφυ· καὶ δὴ πολλοὶ περίλαμπροι τὴν ἀρετὴν καὶ γνῶσιν

10

10

10

<sup>1)</sup> Έν τῷ χώδιχι ἐχλείσατο.

<sup>2)</sup> Έν τῷ χώδικι παραπέση.

<sup>3)</sup> Έν τῷ χώδιχι αὐγασμόν.

10

10

ἐξ εὐτελοῦς γεγόνασι τῆς τῶν πατέρων ῥίζης καὶ ποταμοὶ κατέρρευσαν ἐξ ἀλμυρῶν ὑδάτων, τῶν οὅεν ἦσαν τὴν ἀρχὴν τῶν πλείστων ἀγνοούντων τῷ κάλλει γὰρ τῶν πράξεων ἀπέκρυψε τοὺς οὅεν. Οὕτω τὴν ἀρετὴν οὐκ ἤσχυνεν οὐ γένος, οὐ πενία, ἀλλ' ἔστι κόσμος εὐπρεπής, ὡραισμένος πάνυ, ἢ στεφηφόρω βασιλεῖ τὸ στέμμα καὶ ἡ' δόξα ¹).

18.

Άνέμου πνεύσαντος σφοδροῦ κέδρος πρὸς γῆν ἐκλίθη, ἡ πίτυς δ' ὑπεστέναξε πρὸς τὴν τοῦ κέδρου πτῶσιν, ὁρῶσα τὸν βαθυρρίζον καὶ καρτερὸν τἢ φύσει τόσον παθόντα σύμπτωμα τἢ βία τῶν πνευμάτων, αὕτη τὰς ρίζας ἔχουσα πάσας ἐπιπολαίους ²). Οὕτω πᾶς ὅστις φρόνιμος ἐν συμφορᾳ τοῦ πέλας αὐτὸν περισφαλίζεται καὶ ταπεινῶς βαδίζει, καὶ τὸ τῆς τύχης συνεχῶς ἄστατον ὑφορᾶται, καὶ πᾶσιν ὑποκλίνεται τοῖς ἀτυχοῦσι φίλοις, καὶ τύφον οὐ προσίεται, οὐ δόξης προπετεύει, ἀλλὰ τὴν τύχην ἐφορᾳ καὶ τὰ δεινὰ τὰ ταύτης.

ıε'.

Κάν οὐρανούς, άνθρωπε, καὶ νέφη φθάσης, κάν γῆς μετρήσης καὶ θαλάττης τὰ βάθη, κάν τοῖς ἐλάφοις ὑπεραρθῆς ³) ἐν δρόμοις, κάν τὸ χρυσίον, τὸ σουφίρ, κυριεύσης, λίθον τάφου τρίπηχυν 4) οὐχ ὑπεκδράμης.

Έν Πετρουπόλει, 12 Ίανουαρίου 1904.

Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς.

<sup>1)</sup> Έν τῷ χώδιχι τῆ δόξη.

Πρβλ. Ζαχαρίου ια΄, 2 «ὀλολυξάτω πίτυς, διότι πέπτωχε χέδρος, δτι μεγάλως μεγιστάνες ἐταλαιπώρησαν».

<sup>3)</sup> Έν τῷ χώδικι ὑπεραρθεὶς.

<sup>4)</sup> Έν τῷ χώδ. τρίπηχον.

## Τέσσαρα βυζαντινά σταθμία.

A'



Σταθμίον νομισμάτων δύο, σχήματος ορθογωνίου παραλληλεπιπέδου, έχον βάσιν τετράγωνον, οὐ ἐκάστη πλευρὰ μήκους 0,016 τοῦ γαλλικοῦ μέτρου πάχος 0,004.

Έπὶ τῆς ἄνω βάσεως, ἤτοι ἐπὶ τῆς ἐπισήμου ἐπιφανείας αὐτού, εἶναι ἐγκεχαραγμένος χύχλος μᾶλλον ἢ στέφανος πλεκτός, ἤτοι άλυσιδωτός, ἐν ῷ τὰ στοιχεῖα  $N^{O}B$  (= νομίσματα β').

Έλκει βάρος γραμμ. 8,25.

В'.



Σταθμίον νομισμάτων τριών, σχήματος όρθογωνίου παραλληλεπιπέδου, έχον βάσιν τετράγωνον, οὐ ἐκάστη πλευρὰ μήκους 0,018 πάχος 0,005.

Ἐπὶ τῆς ἄνω βάσεως, ἤτοι ἐπὶ τῆς ἐπισήμου ἐπιφανείας αὐτοῦ, εἶναι ἐγκεχαραγμένος χύχλος, ἤτοι στέφανος, ἀποτελούμενος ἐχ γωνιῶν παραλλήλων χαὶ χυχληδὸν τεταγμένων, χαὶ ἐν ῷ σταυρός ὑπὸ δὲ τοῦτον τὰ στοιχεῖα  $N^{\circ}\Gamma$  (νομίσματα γ΄).

Ελκει βάρος γραμμ. 12,80.

Γ'.



Σταθμίον νομισμάτων εξ, σχήματος όρθογωνίου παραλληλεπιπέδου, εχον βάσιν τετράγωνον, οὐ ἐκάστη πλευρὰ μήκους 0,022 πάχος 0,006.

Έπὶ τῆς ἄνω βάσεως, ἦτοι ἐπὶ τῆς ἐπισήμου αὐτοῦ ἐπιφανείας, εἶναι ἐγκεγαραγμένος σταυρός, ὑφ' ὂν τὰ στοιχεῖα  $N^{\circ}S$  (=νομίσματα  $\varsigma'$ ).

Έλχει βάρος γραμμ. 25,80.

Δ'.



Σταθμίον νομισμάτων δέκα καὶ ὀκτώ, σχήματος ὀρθογωνίου παραλληλεπιπέδου, ἔχον βάσιν τετράγωνον, οὐ ἐκάστη πλευρὰ μετὰ τῆς κυλινδρικῆς ἐξοχῆς μήκους 0,037· ἔχει πάχος 0,007.

Αι πλευραί του πάχους αύτου είσι χυλινδριχαί.

Έπὶ τῆς ἄνω βάσεως αὐτοῦ, ἢτοι ἐπὶ τῆς ἐπισήμου ἐπιφανείας, εἶναι ἐγκεχαραγμένος χύχλος μᾶλλον ἢ στέφανος πλεκτός, ἢτοι ἀλυσιδωτός, τοῦ ὁποίου τὰ τεταρτημόρια συνδέονται διὰ τοῦ σχήματος.

'Εν τῷ χύχλφ σταυρός, ὑφ' ὄν τὰ στοιχεῖα N°IH (= νομίσματα ιπ).

Ο σταυρός και τὰ γράμματα φέρουσιν ἐντομάς, αιτινές εἰσι πεπληρωμέναι δι ἀργυρῶν νημάτων.

Έν τῷ κέντρφ τοῦ κύκλου ὑπάρχει ὁπὴ μικρά.

Ή κάτω κυλινδρική τοῦ πάχους πλευρὰ φέρει δύο παραλλήλους ἐντομάς, ἡ δὲ ἀντίθετος φέρει ἔτέρας σχηματίζούσας σημεῖά τινα.

Έλκει βάρος γραμμ. 77,80.

Τὰ τέσσαρα ταῦτα σταθμία εἶναι νόμισματικά καὶ ἀπαντα ἐκ χαλκοῦ.

Εὐρέθησαν ἐπὶ τοῦ ἐν τῷ μυχῷ τοῦ Συμαϊκοῦ κόλπου νησυδρίου, ὅπερ καλεῖται Ἡγία Βαρβάρα ἀπὸ τοῦ ἐπ᾽ αὐτοῦ ναῦδρίου τῆς ἀγίας Βαρβάρας. Περὶ τοῦ νησυδρίου τούτου ἐσημείωσα ἀλλαχοῦ ὀλίγα τινά ¹).

Τὰ σταθμία ταῦτα ἐκ τοῦ βάρους, ὅπερ Ελκουσιν Εκαστον, φαίνεται ὅτι εἶχον τὸ κατ' ἀρχὰς μεταξύ των ἀκριβῆ ὁλκήν ᾶν δὲ αὕτη μέχρι τοῦ νῦν δὲν διετηρήθη ἐπακριβής, τοῦτο βεβαίως προέρχεται μᾶλλον ἀπὸ τῆς ἐκ τοῦ χρόνου φθορᾶς καὶ κατιώσεως, αἵτινες ἡλάττωσαν ὁπωσοῦν τὴν ὁλκὴν ἐκάστου.

Έγραφον εν Σύμη μηνὶ Ἰουλίφ 1904.

Δημοσθένης Χαβιαράς.

<sup>1)</sup> Ίδε Δημοσθένους Χαβιαρά περίπλουν τοῦ Συμαϊκοῦ κόλπου ἐν Παρνασσῷ, τόμφ ΙΔ΄, τεύχει Μαΐου 1892, σελ. 588.

#### Ὁ θάνατος τοῦ Διγενή.

(\*Ασμα συμαϊκόν).

Ό Διγενῆς ψυχομαχεῖ κ' ἡ γῆς τὸν ἐτρομάσσει, κ' ἡ πλάκα τὸν ἀνατριχὰ ππῶς θὲ 'νὰ τὸν 'ναπάψη. Οἱ ἄρκοντες τὸ μάθανε καὶ 'πά' νὰ τὸν ἐδοῦσι. Σύρνει θρονιά, καθίτζει τους, γλυκὸν κρασὶν κερνῷ τους. — Γιὰ φᾶτε πιῆτε ἄρκοντες κ' ἐγὼ νὰ σᾶς διοῦμαι ποιὸς εἶναιν 'ποῦ τὰ 'γύρισε τοῦ Μισιριοῦ τὰ ὅρη, τῆς 'λλεξάντρας τὰ βουνὰ ὡραν τὸ μεσημέρι. — Έγώ 'μουν 'ποῦ τὰ 'γύρισα τοῦ Μισιριοῦ τὰ ὅρη, τῆς 'λλεξάντρας τὰ βουνὰ ὡραν τὸ μεσημέρι. Σαράντ' ἀρκούδια 'σκότωσα καὶ δεκοχτώ λεοντάρια. Γιοττέ μου δὲν ἐδείλιασα ὡσὰν αὐτὴν τὴν ὡραν, 'ποῦ 'δα τὸχ Χάρον ἐγδυμνό, τὸλ Λιὸν ἀρματωμένο, τὸ Μιχαὴλ ἀρκάγγελο τριὰ σπαθιὰ τζωσμένο. τὸ ἔνα 'ναι γιὰ τοὺς φτωχούς, τ' ἄλλο γιὰ τοὺς ἀρκόντους, τὸ ἔνον τὸ φαρμακερὸ γιὰ 'μᾶς τοὺς ἀντρεμώνους.

Είς τῶν ἐκδοτῶν τῆς πολυθρυλήτου βυζαντιακῆς ἐποποιίας τοῦ Βασιλείου  $\Delta$ ιγενοῦς Ἀκρίτα, ὁ κύριος Ἀντώνιος Μηλιαράκης, σημειοῖ ἐν τοῖς προλεγομένοις  $^1$ ) τῆς ὑπὰ αὐτοῦ γενομένης ἐκδόσεως, ὅτι «δύο πλήρεις δυνάμεως στίχους εἶπεν αὐτῷ γέρων Κρής, μὴ ἐνθυμούμενος δυστυχῶς ἄλλους:

'Ο Διγενής ψυχομαχα κ' ή γής τὸν ἐτρομάσσει, κ' ή πλάκα τὸν ἀνατριχια, ποῦ δὰ τὸν ἐσκεπάση.

Τὸ συμαϊκὸν ἄσμα, ὅπερ ἐκδίδωμι ήδη, ἄρχεται ἀπὸ τῶν αὐτῶν δύο στίχων, ἐλαφρῶς παρηλλαγμένων. Δὲν γνωρίζω δὲ ἄν ἔτερός τις συνεπλήρωσεν ἐξ ὑπαγορεύσεως ἄλλου Κρητὸς τὴν συνέχειαν τῶν ἀνωτέρω δύο στίχων. Παρετήρησα ὅμως ὅτι οὐδεὶς ἐκ πολλῶν Κρησσῶν καὶ Κρητῶν, οὕς ἡρώτησα, ἐγνώριζε τοὺς ἀρκτικοὺς στίχους τοῦ κυρίου Μηλιαράκη. ὅθεν ἄγομαι νὰ ὑποθέσω ὅτι τὸ ἄσμα εἶναι ἐκ τῶν ἀρχαιοτάτων καὶ δὴ καὶ σπανιωτάτων ἐν Κρήτη.

'Εν Σύμη μηνί Σεπτεμβρίφ 1904.

10

15

Δημοσθένης Χαβιαράς.

<sup>1)</sup> Βασίλειος Διγενής 'Ακρίτας' ἐποποιία βυζαντινή τής 10-ης ἐκατονταετηρίδος κατά τδ ἐν Άνδρφ ἀνευρεθέν χειρόγραφον ὑπὸ 'Αντ. Μηλιαράκη, ἐν 'Αθήναις 1881, σελ. ιδ'.

#### La Société Archéologique chrétienne d'Athènes.

(Son histoire, son organisation et ses travaux).

II1).

La Société Archéologique chrétiénne d'Athènes, rappelée à une nouvelle vie après un silence d'une dizaine d'années, a enfin mis au jour la troisième livraison de son Bulletin, si impatiemment attendu. Dans cette même Revue 1) nous avons déjà parlé de sa fondation, et de ses travaux depuis son origine jusqu'à 1892. En continuant notre tâche nous nous proposons de tracer ici brièvement l'histoire des années qui suivirent le première période de son existence, et nous parlerons tour à tour des travaux accomplis par ses membres, de l'organisation de son Musée, et des changements qui ont eu lieu dans son sein. De cette manière nous croyons attirer l'attention des amateurs d'études archéologiques et byzantines sur cette bienfaisante institution, qui malgré la modicité de ses ressources, et l'indifférence du public a déjà rendu de réels services aux sciences, en conservant les reliques de l'art chrétien en Grèce. L'hellénisme chrétien y a laissé d'immortels souvenir dans les Basiliques et les Monastères. Et si, avec un soin jaloux, on sort des ténèbres et l'on étudie les monuments de la civilisation païenne, d'autant mieux l'art chrétien a droit, à plus justes titres, à ne pas être oublié, et à révéler ses trésors cachés. Les amis de l'art païen qui tiennent à la conservation du Parthénon et de l'Acropole seraient mal inspirés, s'ils affectaient du mépris et de l'indifférence pour Sainte-Sophie ou le monastère de Daphni 2). La Société archéologique chrétienne a accompli une oeuvre

<sup>1)</sup> V. Византійскій Временникъ, X, р. 612-625.

<sup>2)</sup> M. Lambakis a bien raison de s'écrier: «Οὶ «Ελληνες τῆς σήμερον, οἱ Χριστιανοὶ «Ελληνες, μὴ λησμονῶμεν δτι δὲν συνδεόμεθα τόσον μετὰ τῆς λαμπρᾶς ἐποχῆς τοῦ Περικλέους, δοφ μετά της εποχης των αυτοκρατόρων του Βυζαντίου. **Ά**παν το θρησκευτικόν ήμῶν σύστημα, τὰ δόγματα, αἱ τελεταί, οἱ ὕμνοι, αἱ ἐορταί, ταθτα πάντα δὲν ἐμορφώθησαν έπὶ τοῦ Περικλέους ἐν τῷ Παρθενῶνι, ἀλλ' ἐπὶ τῶν αὐτοκρατόρων τοῦ Βυζαντίου, ὑπὸ τοὺς θόλους της άγίας Σοφίας. Ο "Ελλην ένθουσια είς το όνομα του Παρθενώνος, άλλ' είς το δύομα τῆς ἀγίας Σοφίας πίπτει μάρτυς! Διὰ τὸν πρῶτον ναὸν όμιλεῖ ἡμῖν ἀπλῶς ἡ ἱστορία, διά τον δεύτερον δμως δμιλεί αὐτή ή καρδία! Οι Βυζαντιακοι ναοί, εἰς οῦς σήμερον εἰσερχόμενοι προσευχόμεθα, είσιν οι αύτοι ναοί, είς ους πρό ήμων έν τη αύτη πίστει θερμώς προσηυχήθησαν οἱ πατέρες ἡμῶν. Χριστιανική ᾿Αρχαιολογία τῆς μονῆς Δαφνίου, Athènes 1889, p. 6. Αχρόπολις, 27 novembre 1896. n. 5286. — Le mépris de l'Inspection générale des antiquités, du ministère de l'instruction publique et de la Société archéologique d'Athènes pour les oeuvres du Bas Empire et du moyen-âge eut parfois des résultats désastreux. Pour ne citer qu'un exemple la nouvelle cathédrale à Athènes fut bâtie vers 1840 avec les débris de soixante-dix églises byzantines, démolies tout exprès. Journal des Débats, 25 août 1896.—Quelques uns des monastères les plus célèbres de la Grèce, en particulier ceux de Kaisariani et d'Astérius sur le mont Hymette, furent tout-à-fait délaissés par le gouvernement grec. Έφημερίς, 29 avril, 1895, n. 119. Μονή Άστερίου, Μονή Καισαριανής. Νέα Έρημερίς, 20 mai 1895, n. 140,-A l'insonciance des Grece, s'ajoute

patriotique en même temps que scientifique en allant à la recherche des anciens souvenirs de l'hellénisme chrétien, et jetant ainsi de vifs rayons de lumière sur la première période du christianisme grec et sur l'admirable floraison artistique de la période byzantine.

M. Georges Lambakis mérite, parmi les membres de la Société, le titre d'explorateur de la Grèce chrétienne. C'est à ses efforts qu'on doit la fondation de la Société elle-même. Les minutieuses recherches faites par celleci à travers la Grèce, pour soustraire à l'oubli les restes vénérables de l'hellénisme chrétien, doivent en grande partie lui être attribuées. Il sera utile de raconter ici les résultats de ces explorations qui bien souvent donnèrent de très utiles contributions à l'histoire de la Grèce chrétienne.

"Comme une fourmi cherche le petit grain, écrit M. Lambakis, de même nous courons partout dans le but de recueillir pour notre Musée, ne fût-ce qu'un fragment du petit grain de la science. Ce que nous avons enduré, on ne saurait le décrire aisément. Nous avons gravi les montagnes, et pénétré dans les endroits les plus déserts, portant avec nous les vivres et les appareils photographiques». Parfois sur les saillies d'un rocher ou sur un pic dangereux la tête lui tournait, le sol se dérobait presque sous ses pas, mais l'amour des inscriptions et des marbres anciens lui donnait l'énergie de l'endurance 1) et il pouvait répéter avec Horace:

Si fractus illabatur orbis Impavidum ferient ruinae.

En 1892 M. Lambakis visita 40 localités grecques. A Isthmia dans le vestibule de l'église dédiée à la Dormition de Marie, sur une grosse pierre il découvrit une croix sculptée, très ancienne, au pied de laquelle on voyait seulement l'empreinte de la lettre A. Dans le monastère de Poros °) il trouva un chapiteau byzantin du XI — XII siècle avec une inscription; de petites colonnes en marbre, et des frontons de portes furent découverts dans l'ermitage de Bourgi en face du monastère. La laure de Saint Dimitri à Damalas,

<sup>2)</sup> Le monastère de Poros porte aussi le titre de Monastère de le Source vivifiante τῆς ζωοδόχου Πηγῆς. Il fut le siège de le première école du clergé grec après les guerres de l'indépendance. C. Oeconomos, Τὰ σφζόμενα ἐπκλησιαστικὰ συγγράμματα, Athènes, 1854, vol. Π, p. 68—70.



pendant le guerre avec la Turquie le vandalisme des Turcs, qui détruisirent ou pillèrent plusienrs collections d'antiquités de la Thessalie, et endommagèrent des monuments anciens. ᾿Απώλεια πολυτίμων ἀρχαιοτήτων τῆς Θεσσαλίας. Τὸ Ἅστυ, 26 juillet, 1897, n. 2408. Αἱ ἐν Θεσσαλία χριστιανιχαὶ ἀρχαιότητες, ib., 6 août, 1897.

<sup>1) \*\*</sup>Ως τις μύρμης ζητών χόχχον, ούτως ἀνὰ πάσας τὰς διευθύνσεις τοῦ ὁρίζοντος περιφερόμεθα, καὶ πανταχοῦ τρέχομεν, ὅπως ἔστω καὶ τμήμα χόχχου τῆς ἐπιστήμης εἰς τὸ Μουσεῖον ἡμῶν εἰσενέγχωμεν. Καὶ τί μὲν ὑφιστάμεθα ἀνὰ τὰ ὅρη καὶ τὰς ἐρήμους τρέχοντες, φόρτον τὴν φωτογραφικὴν μηχανὴν ἡμῶν καὶ τὴν τροφὴν ἡμῶν περιφέροντες, οὕτε λέγεται, οὕτε εὐκόλως περιγράφεται τοῦτο μόνον ὑμῖν λέγομεν, ὅτι συχνὰ μεγάλως κινδυνεύσμεν δεινὸν ἐκ σχοτοδινίας ὑποφέροντες καὶ ἐν τοῖς, ἔστω, καὶ μετρίως ὑψηλοῖς καὶ ἀποτόμοις μέρεσιν. Δελτίον Β-ον περιέχον τὰς ἐργασίας τῆς ἐταιρείας ἀπὸ 1 ἰανουαρίου μέχρι τῆς 81 αὐγούστου 1894, Athènes 1894, p. 6.

visitée par notre archéologue garde des peintures du XII siècle. Des inscriptions dont quelques unes importantes furent copiées par lui dans les églises de Saint-Antoine à Kalamé, et de Stéphani, sur le Pentélique, dans le monastère de Vélanidia, dans la forteresse de Méthone. M. Lambakis visita et décrivit les églises de Saint Kharalambos et de la Transfiguration dans le démos d'Amaphia, l'église du monastère du Prophète Élie, au village de Mésokhori près de Pylos, où selon la tradition, l'on comptait 72 églises à l'époque byzantine, l'ancienne église de Saint-Basile à Méthone, et l'église byzantine de la Mère de Dieu dite Παληοπανάγία à Manodas. Cette église reremonte au X-XI siècle. Le dehors est orné de céramiques dont les unes appartiennent à l'époque de la fondation de l'église et les autres au XIV-XV siècle. Au village de Saint-Basile, près de Rhion M. Lambakis visità l'église byzantine de Saint Nicolas remarquable par son architecture et ses céramiques. Dans l'église de Naupactes ce qui attira son attention fut une étole brodée du XIV—XV siècle avec les images des Évangélistes Saint Mathieu et Saint Luc et des Saints Nicolas et Cyrille. On y admire les fleurs-de-lis, écusson des ducs français de la Morée. Une autre église qui lui sembla aussi digne d'étude, fut celle de la Dormition de la Vierge dans le village Aghionori. L'étymologie de cette dénomination est incertaine. D'aucuns voudraient qu'on l'appelât ainsi parce que le village possède plusieurs églises comme l'Haghion Oros; d'autres font dériver ce nom de vepor parce que dans les alentours de cette localité il y avait un ayıaspa. L'église contenait de belles peintures du XV-XVI siècle, mais en 1873 les travaux de restauration les gâtèrent. Parmi les sites explorés par l'archéologue d'Athènes rappelons l'église du monastère, maintenant détruit, de Tao sur le Pentélique 1), un des édifices les plus caractéristiques de l'art byzantin en Grèce. On y trouve un chapiteau du VII—VIII siècle. Une partie de l'église est postérieure à cette date et peut se rapporter au XIV-XV siècle. On doit donc supposer qu'une église plus ancienne existait avant celle-ci. Dans l'église de Saint-Nikolas à Kalésia. M. Lambakis découvrit enchassés dans le mur, des chapiteaux du VII siècle avec le Monogramme du Christ 3).

Parmi les événements les plus importants de cette année, rappelons les efforts faits par la société pour sauver les ruines de la laure historique de



<sup>1)</sup> Η πρωτίστη των του Πεντελικου μονών, τὸ ἀληθὲς καύχημα τῆς ἀττικῆς διά τε τὴν ἀρχαιότητα, τὴν καλλονὴν καὶ τὸ μέγεθος τοῦ ναοῦ αὐτῆς καὶ τὴν ἐπισημότητα τῶν ἐν αὐτῆ μονασάντων ἀνδρῶν, εἶναι ἡ μονὴ τῆς Ταῶς κατὰ τὰ σιγίλλια καὶ Νταοῦς κοινῶς.— Κampouroglous, Μνημεῖα τῆς ἱστορίας τῶν ἀθηναίων, Αthènes, 1898, t. II, p. 228. Μ. Kampouroglous suppose que l'étrange dénomination de Ταώ dérive des lettres Τα Q qui liées ensemble forment le sceau du monastère. Ib., p. 232. — Μ. Lambakis rejette cette hypothèse, et déclare que la localité où fut bâti ce monastère, s'appelait Ταώς, comme l'attestent les sceaux patriarcaux: du nom de la localité dériva donc le nom du monastère. Τὸ Ἅστυ, 28—29 septembre, 1892.

<sup>2)</sup> Kambouroglous, Mynusia etc., II, p. 186-188.

<sup>3)</sup> Δελτίον, p. 7-27.

Saint-Philothée à Athènes 1) et continuer les fouilles dans son enceinte 2). Le 19 mars 1892, M. Lambakis faisait une conférence sur une ancienne icone découverte dans la prothèse de l'église de ce monastère. L'icone représente quatre femmes à genoux, qui embrassent les pieds du Christ. Pendant la période des iconoclastes, les ennemis de l'orthodoxie non seulement détruisaient les icones, mais il déclaraient la guerre à leurs auteurs, et les soumettaient aux plus atroces persécutions. Dans son discours sur les icones, Saint-Jean Damascène disait que les iconographes ne diffèrent pas des Evangélistes. Et comme ces derniers, par la parole écrite, nous parlent de Jésus et de ses miracles, les autres nous représentent le Christ et ses doctrines par les couleurs 3). Les évangélistes sont des peintres et les peintres des évangélistes. L'icone de l'église de Saint-Philothée confirme amplement ces paroles. L'iconographe qui lit dans l'évangile de Saint-Mathieu qu'après la Résurrection, Marie Madeleine et l'autre Marie προσελθούσαι ἐκράτησαν αὐτοῦ τοὺς πόδας (XXVIII, 9) croit que les deux femmes ont réellement arrêté Jésus en embrassant ses pieds, et par les couleurs traduit littéralement la phrase évangelique. Une autre icone de la même église représente la liturgie. Jésus, revêtu de la dalmatique, accomplit les saints mystères avec des théories d'anges qui célèbrent avec lui. Une autre preuve de la servilité artistique, pour ainsi dire, des anciens iconographes à l'égard du texte littéral de l'Évangile, M. Lambakis la trouve dans une icone conservée au Monastère de Kaisariani. Le Seigneur distribue son corps mystique aux apôtres, Judas tourne le dos à son divin Maître, et le diable trône sur ses épaules. L'iconographe traduit par la peintures les paroles de l'évangéliste qui raconte que Satan entra dans le coeur de Judas après sa trahison 4).

En 1893, M. Lambakis visite 30 autres localités de la Grèce, Le 11 avril il s'achemine vers le monastère d'Astérius sur le mont Hymette. L'édifice en ruine est une construction du XII—XIII siècle. Probablement il était consacré aux Archanges dont les images sont peintes sur l'architrave de la porte du Monastère <sup>5</sup>). Une inscription enchâssée sur le sommet du toit

<sup>5)</sup> On n'est pas non plus d'accord sur l'étymologie historique du nom d'Astérius. Les uns voudraient y voir un nom symbolique, Αὐγερινός, l'étoile du matin, d'autres le dérivent du nom du fondateur de la laure, un certain Astérios, M. Kambouroglous soutient que S. Luc surnommé Astériotis ou Styriotis, avant de se rendre dans la Phocide, habita ce monastère et lui donna son nom. Μνημεῖα, II, p. 203. Cette hypothèse est rejetée par M. Lambakis: Τὰ περὶ τοῦ ᾿Αστερίου... ἡμῖν τουλάχιστον φαίνονται ἐκανῶς ἀπίθανα.



<sup>1)</sup> Sur la fondation de ce monastère, on peut lire de nombreux détails dans le Bίος καὶ πολιτεία τῆς ὀσίας καὶ θεοφόρου μητρὸς ἡμῶν Φιλοθέης τῆς ἐξ ἀθηνῶν.—Καπρουτοglous, Μνημεΐα, Athènes, 1889, t. I, p. 145—152.

<sup>2) &#</sup>x27;Eφημερίς d'Athènes, 21 mars, 1892, n. 81.

<sup>3)</sup> Απερ Ευαγγέλιον λόγφ έξηγεῖται, ούτος (le peintre) ἔργφ δειχνύει. — Λόγος ἀποδεικτιχός περὶ τῶν ἀγίων καὶ σεπτῶν εἰχόνων, Migne, P. G., XCV, col. 316.

<sup>4)</sup> Η μονή τής όσιας Φιλοθέης. Έφημερίς 21 mars, 1892, n. 81. Ἡ Χριστιανική Αρχαιολογική Έταιρεία, ib., 22 mars 1892, n. 82.

du côté du nord, nous apprend que ce monastère était soumis à la juridiction immédiate du Patriarche (σταυροπηγιαχόν). Les peintures assez détériorées conservent le type sévère de l'iconographie chrétienne primitive. Sur la paroi occidentale on remarque encore une fresque représentant le Crucifiement du Sauveur. La composition est remarquable par l'ensemble archaïque des personnages et par leur disposition. Les peintures du réfectoire, exécuteés en 1589, sont aussi dignes d'une mention particulière.

Le 18 avril fut explorée la Belle Eglise ("Ομορφ' Έχκλησιά) près de Patissia et Galatzi. Ce qui y attire l'attention des archéologues ce sont des sculptures antiques et une chapelle où se révèle l'influence de l'art occidental. La nef de l'église offre d'importantes particularités iconographiques. Après l'image de la Vierge, dite Πλατυτέρα, au lieu de la représentation habituelle de la Communion, on voit le Christ dit de Pansélinos. Sur une table couverte d'une étoffe rouge trône l'enfant Jésus, semblable à celui qui est peint sur le fronton du narthex du monastère de Prothatos à Karyès. Deux anges se prosternent tremblant aux pieds du Divin Mattre 1). Non moins remarquable est une fresque au-dessus de l'autel de la Prothèse. Le Père Éternel est représenté comme l'ancien des jours, et dans la main droite le Saint-Esprit tient une blanche colombe pour démontrer sa procession du Père. Selon Lambakis, les peintures de cette église sont tout-à-fait remarquables et dignes d'une étude approfondie: αἱ ἐν τῷ ναῷ τούτῳ άγιογραφίαι διὰ τὸν αὐστηρὸν ἀρχαῖον βυζαντιακὸν αὐτὸν τύπον εἰσὶ πολλοῦ λόγου καὶ μελέτης άξιαι. Plusieurs inscriptions copiées dans cette même église sont consignées dans le rapport du savant archéologue.

En passant par Poros, M. Lambakis s'arrêta dans la petite église de Saint Jean, dans la localité dite Kastéli. L'église contient des fragments de sculpture du VIII — IX siècle. Dans le monastère des Blachernes, près de Cyllène, M. Lambakis copia des inscriptions, étudia des codices, documents, sceaux patriarcaux, et pour son musée acquit un manuscrit du XVII siècle, contenant le Nomocanon. Une note de ce manuscrit nous apprend que celuici a été donné par Théophane patriarche de Jérusalem, dont le nom se rattache à l'histoire de la Russie, puisque il a fondé l'Académie théologique de Kiev et sacré le métropolite Pierre Moghila <sup>9</sup>).

<sup>1)</sup> Voici la description de cette peinture d'après un récent ouvrage sur le Mont Athos: « O Ἰησοῦς, ἐπακουμβῶν ἐπὶ τῆς δεξιᾶς χειρός, κατὰ τό ὑποθέναρ αὐτῆς, ῆς διαφαίνονται οἱ μικροὶ δάκτυλοι κεκαμμένοι ἐπὶ τοῦ προσώπου, ὁ δὲ παράμεσος ὅρθιος. Ό δεξιόθεν αὐτοῦ ἐξεικονισμένος ᾿Αρχάγγελος λιτανεύει, ὁ δ᾽ ἐξ εὐωνύμων φέρει ἐν τῆ δεξιᾳ φάσγανον ἀνεσπασμένον, ζωηρῶς ἐπαγρυπνῶν ἐπὶ τοῦ ἐν γαλήνη ἀναπαυομένου παιδίου, οὖτινος ἀνάγουσι τὴν ἱστορίαν εἰς τὸ πρῶτον ἥμισυ τῆς ΙΣΤ΄ ἐκατονταετηρίδος ἀνωθεν δὲ τοῦ παιδίου ἰστόρηται ἡ Κοίμησις τῆς Θεοτόκου.—Smyrnakis, Τὸ Ἅγιον Ὅρος, Athènes, 1903, p. 693.

<sup>2)</sup> Μεταβάς είς τὴν Ῥωσσίαν (1640) ίδρυσε τὴν εν Κιέβω θεολογικὴν σχολὴν καὶ ἐχειροτόνησε μητροπολίτην Κιέβου τὸν πολὺν Πέτρον τὸν Μογίλαν. Δελτίον, p. 46. Il s'agit du Patriarche Théophane IV, 1608—1644 d'après la chronologie de Mgr. Serge, Ποπωμά Μέσειμεσιου Βοστοκα, 2-me édition, t. II, Vladimir, 1901, p. 690.—Sur son patriarcat cf. Papado poulo-Kérameus, ᾿Ανάλεκτα ἱεροσολυμιτικῆς σταχυολογίας, t. III, p. 41—55.

Dans l'église paroissiale de Kavadilla, dédiée à S. Georges et élevée en 1850 on découvrit une croix entourée de feuillage en marbre blanc, datant du XII — XIII siècle, et derrière l'autel de petites colonnes du VII — VIII siècle. M. Lambakis recueillit aussi d'autres précieux renseignements sur les églises et monastères des localités qu'il visita; mais comme ceux-ci se rapportent à l'époque moderne, nous nous abstenons d'en parler.

Plus important encore fut le service rendu par la Société aux études byzantines et à l'art chrétien lorsqu'elle appela l'attention et les soins du gouvernement sur la célèbre laure de Daphni. Les mosaïques de l'église de Daphni tombaient en ruines, et l'église elle-même, abîmée par le temps, les tremblements de terre et l'insouciance des hommes, se tenait debout par miracle. Daphnil. chantaient les poètes prosateurs de la Grèce, Daphni, nom magique qui réveille dans l'âme de romantiques souvenirs, et la beauté d'une nature ravissante!.. Triste monument de l'inconstance des choses humaines! Sous la coupole de cette église qui plane dans les airs résonnèrent à travers les siècles les hymnes orthodoxes, les psalmodies latines, et les sifflements des balles musulmanes qui allaient frapper les saintes images. Dans ce temple qui a subi tant de péripéties, on conserve de merveilleuses reliques d'art chrétien. Mais l'ignorance et le manque de goût des nouvelles générations grecques faillirent provoquer la ruine complète de tant de souvenirs artistiques échappés au naufrage. Heureusement quelques amis des Muses comprirent de quel sceau d'infamie nous aurions été marqués, si la catastrophe dont nous étions menacés, fut arrivée 1). Cette laure qui rappelle les jours tristes et les jours joyeux de

<sup>1)</sup> Τό Δαφνί! "Όνομα μαγευτικόν φέρον εἰς τὸν νοῦν ἀναμνήσεις ῥωμαντικάς, συνδυαζομένας μὲ καλλονὰς τῆς φύσεως ἐξαισίας. Μελαγχολικόν μνημεῖον τῆς ἀστασίας τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων ἵσταται ἐκεῖ μία ἡρειπωμένη ἐκκλησία, ὑπὸ τὸν ὑψιπετῆ θόλον τῆς
ὁποίας ἀντήχησαν κατὰ τὴν πάροδον πολλῶν ἀιώνων οἱ ὑμνοι τῆς 'Ορθοδοξίας, αἱ ψαλμφδίαι τῶν Λατίνων, καὶ οἱ κατὰ τῶν ἱερῶν εἰκόνων πυροβολισμοὶ τῶν Μουσουλμάνων. Λειψανα τέχνης λαμπρὰ σώζονται ἐντὸς τοῦ πολυπαθοῦς τούτου χριστιανικοῦ ναοῦ. 'Αλλ' ἡ
ἀμάθεια καὶ ἡ ἀκαλαισθησία τῆς παρούσης ἐλληνικῆς γενεᾶς ὀλίγον ἔλειψε νὰ ἐπιφέρη τὴν
τελείαν καταστροφὴν τῶν καλλιτεχνικῶν τούτων λειψάνων, ὅτε εὐτυχῶς ἐννοήθη ὑπὸ εὐαρίθμων φιλομούσων παρ ἡμῖν τὸ μέγεθος τοῦ ὀνείδους ἐκ τῆς ἀπειλουμένης καταστροφῆς.—
Τὸ Δαφνί, "Αστυ, 1893, 5 juillet.



Η Έκκλησία Ίεροσολύμων κατὰ τοὺς τέσσαρας τελευταίους αίῶνας, Athènes, 1900, p. 77—80. Pour ses relations littéraires avec l'Église russe Cf. Zavira, Νέα Ἑλλάς, Athènes, 1872, p. 819. Il joua un rôle important dans le rétablissement de l'orthodoxie à Kiev, après l'union de Brest. Pelesz, Geschichte der Union der ruthenischen Kirche mit Rom. Würzburg, 1881, vol. II, p. 146—152. Ce n'est pas Pierre Moghilas qui fut consacré métropolite par Théophane. Arsène, Лѣтопись церковныхъ событій, Saint-Pétersbourg, 1903, 3-me édition, p. 643. Dans son voyage en Russic en 1619—1620 (la date de 1640 est erronée) Théophane consacra Patriarche à Moscou Philarète Romanov (juin 1619). 1b., p. 631. Znamensky, Учебное руководство по исторія русской церкви, Saint-Pétersbourg, 1896, p. 240. La fondation de l'Académie de Kiev n'est pas l'oeuvre de Théophane, mais de la Confrérie de l'église de la Théophanie de cette ville. Philarète, Исторія русской церкви, Saint-Pétersbourg, 1895, p. 548. Les renseignements erronés de M. Lambakis sont puisés dans l''Εκκλησιαστική Ἱστορία de M. Diomède Kyriakos, Athènes, 1881, t. II, p. 270.

l'hellénisme chrétien, cette laure que les Turcs s'abstinrent de réduire en un monceau de ruines en 1821, courut le risque de disparaître par l'insouciance du gouvernement grec! Les autorités politiques et ecclésiastiques négligèrent de veiller à sa conservation. Et si parfois le gouvernement employa ses soins à en retarder la ruine, sa pitié tardive produisit un désastre, comme les réparations entreprises en 1888, qui altérèrent et gâtèrent la beauté de son architecture 1).

Au point de vue de l'art et du dessein, les mosaïques de Daphni sont supérieures en perfection à ceux du monastère de Saint-Luc en Phocide, et des églises de la Sicile, de Ravenne et de Venise. Tous sont unanimes pour l'affirmer, et c'est fort heureux, vraiment, que l'on ignora en Grèce la valeur de ces mosaïques, autrement on aurait hâté leur ruine par des réparations maladroites. La Société archéologique chrétienne, M. Lambakis en particulier, plus d'une fois blamèrent vivement l'indifférence du gouvernement grec qui laissait misérablement périr un des monuments les plus vénérables de la période byzantine. Cette campagne eut un heureux résultat. Le gouvernement vota les fonds nécessaires pour restaurer les mosaïques de Daphni, et puisque la Grèce manquait d'artistes capables de bien terminer cette entreprise si difficile, on eut recours à l'école des mosaïstes de Venise. Le 7/19 août 1890 le consul grec de Venise, M. Typaldo Foresti, signait un contrat avec M. François Novo chef de l'école de mosaïques de cette ville pour la restauration des mosaïques de Daphni<sup>2</sup>). La mission de l'artiste italien était de remettre à leur place les mosaïques détachées de la coupole et depuis deux ans conservées dans les salles et dans la cour du monastère. Ces mosaïques représentent le buste du Pantocrator au centre de la coupole, et autour de lui, entre les 16 fenêtres et la coupole, les 16 prophètes 3).

L'artiste, M. Novo, remplit assez bien son mandat. Avec des fragments d'anciennes mosaïques et de nouveaux éléments, il combla les lacunes de l'image du Sauveur, et guérit les blessures produites par les balles des Turcs en 1821. Ensuite il fut chargé de restaurer les mosaïques de la voûte à peine adhérentes et en danger de se détacher aux premières secousses d'un tremblement de terre. Pourvu d'un sens très fin de l'art, M. Novo travailla à réparer et consolider les admirables compositions qui dans l'église de Daphni mettent sous les yeux émerveillés des spectateurs les scènes principales du grand drame du christianisme. Il soigna tout particulièrement les mosaïques représentant la Résurrection de Lazare, la Naissance de la Sainte-Vierge, l'Annônciation, Noël, le Baptême, la Transfiguration, le

<sup>1)</sup> Κατὰ τὰς γενομένας ταύτας ἐπισκευὰς τοσαῦται ἐπὶ τοῦ οἰκοδομήματος ἐπῆλθον καταστροφαί, ὥστε φρίττει τις ἀναλογιζόμενος ὅτι, τῆς ἐλληνικῆς κυβερνήσεως χορηγούσης, διὰ παντὸς ἀπωλέσθη τὸ πολύτιμον τοῦτο μνημεῖον!

<sup>2)</sup> Τὸ "Αστυ, 6 juillet, 1898.

<sup>3)</sup> Lambakis, Χριστιανική Άρχαιολογία τής μονής Δαρνίου, Athènes, 1889, p. 123-

Crucifiement de Jésus-Christ. Son travail mérita les éloges de la presse d'Athènes. L'Asty a près avoir mis en lumière le talent artistique de M. Novo, se livrait aux considérations suivantes: «Le monde civilisé connaît la valeur des mosaïques de Daphni, et en même temps les dangers qu'elles courent. Que ceux qui ont donc le devoir de les conserver réfléchissent bien qu'ils auraient une grande responsabilité devant la nation et devant l'histoire, s'ils négligeaient de sauver, même au prix d'énormes sacrifices, les plus précieux parmi nos monuments historiques et artistiques» 1).

Malheureusement le gouvernement grec ne sembla guère disposé à des sacrifices, même légers, pour l'art chrétien. Le 9 août 1893, M. Typaldo Kozakis, vice-président de la Société, adressa une lettre à M. Findiklès président de la Société archéologique, le conjurant de trouver les moyens nécessaires pour que M. Novo pût continuer ses travaux à l'expiration de son contrat avec le gouvernement grec. Un tremblement de terre aurait produit une catastrophe qui non seulement aurait privé la Grèce d'un glorieux monument historique appartenant à son passé, mais encore lui aurait attiré les justes reproches des savants de tous les pays <sup>2</sup>).

La Société archéologique d'Athènes accueillit avec intérêt la proposition de Typaldos, et décida de concourir aux dépenses pour la restauration des mosaïques de Daphni. Elle vota la somme de 4000 drachmes <sup>3</sup>). Ce nouveau subside permit à M. Novo de continuer son travail. En même temps la Société archéologique nomma une commission de trois membres pour surveiller l'oeuvre de restauration. M. Novo commença par sauver d'une ruine certaine les mosaïques du Crucifiement et de l'Annonciation, que le tremblement de terre de novembre 1883 avait presque entièrement détachées du mur. Après un autre tremblement de terre, qui survint au mois d'avril 1894, le gouvernement resolut d'adopter un procédé plus efficace. Il chargea M. Novo de détacher des parois les mosaïques et de les transporter au Musée national.

Le but de cette mesure n'était pas d'enfermer pour toujours les mosaïques de Daphni dans les salles du Musée National d'Athènes, mais de les y tenir jusqu'à ce que les conditions de stabilité de l'Église fussent telles qu'on pût sans danger les remettre à leur place. En 1895 M. Novo demanda et obtint comme collaborateur de son oeuvre un artiste napolitain, grec d'origine, Epaminondas Triantaphyllides. Les travaux de restauration durèrent cinq ans, et le 4 avril 1897 M. Novo put consigner à l'Inspecteur



<sup>1)</sup> Ἡ σημασία τῶν μωσαϊκῶν τοῦ Δαφνίου ἐγνώσθη εἰς τὸν πολιτισμένον κόσμον, ἐπίσης καὶ ὁ ἔσχατος κίνδυνος τῆς καταστροφῆς, τὸν ὁποῖον ταῦτα διατρέχουσιν. Ἦς σκεφθῶσιν ἐπομένως καλῶς οἱ ἀρμόδιοι ὁποίαν ὑπέχουσιν εὐθύνην ἀπέναντι τοῦ ἔθνους καὶ τῆς ἱστορίας, ἀμελοῦντες νὰ περισώσωσι διὰ πάσης θυσίας τὰ λείψανα τῶν πολυτιμοτάτων τούτων καλλιτεχνικῶν καὶ ἱστορικῶν μνημείων.—Τὸ Δαφνί. Ἡ παροῦσα κατάστασις καὶ ἡ σημασία τῶν μωσαϊκῶν τοῦ ναοῦ. Τὸ Ἄστυ, 16 août, 1893.

<sup>2)</sup> Δελτίον, p. 75-76.

<sup>8)</sup> Ib., p. 78-79.

général des antiquités, l'église étincelante des ors de ses mosaïques restaurées.

Selon M. Lambakis, l'ouvrage de M. Novo mérite des éloges; mais malgré ses soins et la surveillance de l'épitropie spéciale dont faisait aussi partie M. Kozakis, l'artiste italien tomba dans des fautes très graves. Avant tout, les prophètes qui entouraient le Pantocrator, dans le tympan de la coupole, furent changés de place. Moïse, qui était le premier de la série des prophètes, occupe maintenant le dernier rang. Cette première faute commise, d'autres en furent la conséquence, et l'ordre dans lequel les prophètes étaient placés fut bouleversé de fond en comble. En second lieu les exigences de l'art furent mises de côté lorsqu'on adopta des couleurs pour donner un air de jeunesse aux mosaïques ternies.

"Le fard, dit M. Lambakis, soulève la colère et le dégout de ceux qui apprécient les vierges beautés de la nature, et sa native simplicité» 1). En troisième lieu les inscriptions et les passages de l'Évangile furent complètement défigurées par M. Novo qui ne savait pas le grec. Les sentences des Prophètes subirent de notables altérations et les noms propres eux-mêmes eurent un sort identique. En effet, l'échange des lettres est de nature à justifier les plaintes de M. Lambakis. Saint Taracos devient S. Taralos: Grégoire le Thaumaturge se metamorphose en Grégoire Thlymaturge. Autour de l'abside il était nécessaire de replacer les lettres restées de l'ancienne inscription: Μεγάλη ἡ δόξα τοῦ οίκου τούτου etc., dont quelques unes se conservaient encore après le tremblement de terre du 8 avril 1894 2).

La Société archéologique chrétienne ne se préoccupa pas seulement des mosaïques. Grâce à ses instances, le gouvernement grec fournit les moyens nécessaires pour restaurer aussi tout l'édifice, mais les travaux furent confiés à des artistes incapables et ignorants. Le Conseil de la Société chargea deux de ses membres, MM. Lambakis et Kampouroglos, d'examiner l'état de l'église nouvellement restaurée. L'enquête des deux délégués fut une douloureuse révélation. L'ancienne architecture de l'église avait été déformée à tel point qu'on pouvait bien dire que jamais les barbares dans le cours des siècles n'avaient produit autant de dégâts 3). La coupole centrale était difcérente de l'ancienne: on avait renversé le clocher, le seul à Athènes dont les aiguilles eussent la forme de pétales (πεταλόσχημα): les beaux ornaments céramoplastiques de l'intérieur furent couverts de stuc et de ciment, et couverts aussi de ciments les murs du côté occidental, leurs inscrip-

<sup>1)</sup> Ἡ ἐπιβολὴ χρώματος καὶ ἡ ψιμυθίωσις αὕτη ἀποτελεῖ προσβολὴν εις τὸ ἄμεμπτον καὶ ἄδολον τῆς τέχνης, προκαλοϋσαν τὴν ἀηδίαν καὶ ἀποστροφὴν τῶν γινωσκόντων νὰ ἐκτιμῶσι τὰ παρθενικὰ τῆς φύσεως κάλλη καὶ νὰ θαυμάζωσι τὴν τέχνην ἐν τῆ δυνάμει τῆς ἀπολύτου αὐτῆς ἀπλότητος.—Lambakia, Ἡ Μονή Δαφνίου, Athènes, 1899, p. 13.

<sup>2)</sup> Ib., p. 13—14.

<sup>3)</sup> Δυνάμεθα να είπωμεν ότι όσην παραμόρφωσιν καὶ καταστροφήν επέφεραν αι επισκευαὶ αὐται εἰς τὸν ναόν, δὲν ἐπέφεραν οἱ δι' δλων τῶν αἰώνων δι' αὐτοῦ διελθόντες βάρ-βαροι.—Ιb., p. 3.

tions et leurs frises. Les tuiles anciennes avaient été remplacées par d'autres si grossières qu'on n'en aurait pas voulu pour couvrir la plus pauvre cabane. En présence de ce sacrilège et de ce vandalisme artistique, la Société archéologique chrétienne, par la voix de Typaldos Kozaki délibéra de protester auprès de l'Inspection des monuments et des fouilles archéologiques. Ces réclamations ne furent pas stériles. Le 4 avril 1892 M. Papamikhalopoulo, ministre des cultes, nommait une commission de trois membres chargée d'étudier la possibilité de redonner à l'église de Daphni l'ancienne architecture byzantine.

MM. Kampouroglos, Zésios et Lambakis furent appelés à constituer cette commission. Ils présentèrent un rapport déplorant qu'on eût réduit le temple fameux à un cadavre splendide: πτωμα έξαίσιον. Ils insistaient sur la nécessité de faire tomber les murs nouvellement adosses au narthex, pour mettre en évidence les mosaïques masquées par eux. Heureusement, sur ces entrefaites, les travaux furent confiés à l'architecte Troump, qui remplit sa tâche avec amour et conscience. L'église fut restaurée de manière à s'approcher autant que possible du type de l'architecture byzantine. Les dépenses s'élevèrent à 65,000 drachmes 1). La Société archéologique chrétienne pouvait se reposer dignement sur ses lauriers. Elle avait révélé à la Grèce les trésors de Daphni, et quand des mains audacieuses les avaient presque dispersés, par un cri d'alarme elle avait sauvegardé le patrimoine artistique de la Grèce. La conservation du monastère de Daphni prédestiné à une ruine certaine et à un misérable abandon, est, selon nous, un des plus beaux titres de gloire de la Société archéologique chrétienne, et un des services les plus signalés rendus aux études byzantines.

En 1894 M. Lambakis visita, pour s'y livrer à des recherches archéologiques, un grand nombre de localités. A Trikala de Corynthe, il étudia les anciennes peintures de l'église de la Théotocos; au monastère de Phénéos il recueillit et copia des inscriptions, et découvrit quelques feuilles d'un codex du VIII—IX siècle. Ces feuilles furent acquises par le Musée de la Société. Il explora aussi Méga Spiléon, l'église métropolitaine de Kalambaka, et le monastère de Saint-Étienne à Météores. Dans le troisième Bulletin de la Société, M. Lambakis se borne à un compte-rendu sommaire de ses excursions scientifiques, se promettant d'en parler plus longuement dans les prochaines livraisons. Espérons que ses promesses seront maintenues, et qu'il ne sera pas nécessaire d'attendre encore dix ans pour lire le quatrième Bulletin de la Société. Il faut se rappeler le dicton: «L'art est long et la vie est courte» <sup>2</sup>).

Dans cette même année 1894, la Société envoyait à Locride un autre de ses membres, M. Zésios, et lui confiait la mission d'examiner l'état des



<sup>1)</sup> Au sujet de ces travaux de restauration M. Lambakis cite une brochure de l'architecte Troump: «Quelques vieilles églises byzantines de la Grèce moderne: Église de Daphni à Athènes. Travaux et restaurations». Marseille.

<sup>2)</sup> La Société vient d'éditer le IV et V Δελτίον de sea travaux.

antiquités médiévales de cette ville. Dans l'église de Saint-Géorges, près de Mélessina M. Zésios s'efforça de détacher du mur les peintures de Karkavas de Nauplie, mais son essai ne réussit que pour la seule fresque qui représente Jésus crucifié, ayant à ses pieds sa mère brisée par la douleur et son disciple bien aimé. En 1895 les excursions du savant archéologue eurent comme but la Thessalie et le Péloponnèse. Il étudia les antiquités chrétiennes de Tégée et de Tripoli, les peintures de la laure dite des Grandes Portes (τῶν Μεγάλων Πυλῶν), les codices et les parchemins du monastère de Dousikos. Dans l'église de Saint-Nicolas à Piéli, et dans le monastère d' Επάνω Χρέπας il découvrit des sculptures du VI — IX siècle. Dans les environs de Volo sur une colline il admira l'ancien palais épiscopal de Démétrias, l'ancienne ville de Démétrius Poliorkétès, dont on voit les restes sur la colline de Goritza, à l'ouest de la plaine d'Agrias, les ruines de la chapelle de Saint-Jean le Précurseur, et l'Église de la Dormition de la Sainte-Vierge 1). Ce palais, dit M. Lambakis, est un véritable musée de fragments d'art chrétien, colonnes, chapiteaux, céramoplastiques. L'église du monastère des Grandes Portes est dotée d'une ornamentation en céramique, inspirée par un art purement chrétien. Dans le monastère de Dousiko l'attention du docte archéologue fut attirée par un document du XIV siècle contenant la liste des biens et possessions du monastère, et la signature de Νείλος άρχιεπίσκοπος Λαρίσσης, et Ἰωάννης Ουρεσις Παλαιολόγος 2) qui prit le nom de Josaph en revêtant l'habit religieux. Dans le célèbre monastère de Saint Luc en Phocide M. Lambakis dressa le catalogue des mosaïques qui ornent l'église. A Anticythère il découvrit les ruines d'une église chrétienne du V-VI siècle 3).

En 1896 M. Lambakis, toujours infatigable, bien qu'il soit arrivé du déclin de sa jeunesse (εἰ καὶ περὶ τὴν δύσιν τῆς ἡμετέρας νεότητος εὐρισκόμεθα), explora Itée, Amphissa, le monastère du prophète Élie, Delphes, Desphina, Anticythère, Lamia, Hypata, le monastère de Saint Agathon et Stylide. A Amphissa il recueillit des notes sur l'église du Sauveur, monument admirable de la période byzantine. A Delphes, auprès des ruines du temple païen, la quantité de souvenirs chrétiens que l'on y rencontre, suggéra à M. Lambakis le plan d'une monographie sur Delphes chrétiennes pour y recueillir les inscriptions découvertes dans ses fouilles, et y décrire les sculptures chré-

<sup>1)</sup> Strabon, Geographica, ed. Meineke, c. 436, p. 615.—Lequien, Oriens christianus t. II, col. 111—112.—Miliarakis, 'Η Θεσσαλία, Volo, 1894, p. 124.—Friedrich, Demetrias, Mittheilungen des kaiserlichen deutschen Instituts, Athenische Abtheilung, 1905, t. XXX, p. 221—224.

<sup>2)</sup> Le nom de cet archevêque n'est pas mentionné par Lequien. Ἰωάννης Οδρεσις ὁ Παλαιολόγος, ὁ διὰ τοῦ θείου καὶ ἀγγελικοῦ σχήματος μετονομασθεὶς Ἰωάσαφ ὁ μοναχός est Jean VI Cantacuzène, qui en 1855, obligé d'abdiquer au trône impérial, revêtit l'habit religieux, et mourut dans le Peloponnèse en 1888. Krumbacher, Geshichte der byrantinischen Litteratur, p. 298. Le document cité par M. Lambakis porte la date de l'an 1881.

<sup>8)</sup> Δελτίον Γ'ον, Athènes, 1908, p. 20-81.

tiennes mises au jour 1). Parmi les monuments dignes d'une mention particulière, il faut nommer l'oratoire de Saint Jean le Précurseur près de la
source de Castalie, fréquentée par les Muses et les poètes, et le metochion
de la Dormition de la Vierge, riche musée d'art chrétien. Ce métochion, intéressant par ses inscriptions et l'image de Saint Nicolas Carpénisios, un
des saints martyrs de l'église grecque moderne, fut complètement rasé par
l'école française d'Athènes, et, ce qui est plus étrange, avec la permission en
bonne et dûe forme de l'Inspection des monuments et le vain espoir de
trouver sous le sol des reliques de l'art païen. «Pourquoi donc, s'écrie
M. Lambakis, en est on arrivé à vouloir effacer une période considérable
de l'histoire de l'hellénisme?... Est-ce que le christianisme n'a rien de
commun avec la Grèce pour qu'il soit l'objet de ces profanations» 2)?...
Mais les plaintes de M. Lambakis n'éveillèrent aucun écho dans les rangs
très pressés des partisans du classicisme.

Le 13 Mai 1896 dans la salle des séances de la Société, M. Lambakis tint une conférence sur les antiquités chrétiennes de Monembasia et de Mystra. Monembasia, par la richesse de ses monuments byzantins, mérite le titre de Haghion Oros du Moyen-Âge. Parmi ses oeuvres d'art, M. Lambakis s'attache à décrire une icone du Christ conduit au supplice, ἀμστούργημα, ου ανώτερον ουδέν έγει να επιδείξη ή βυζαντιακή αγιογραφία. Dans la forteresse de la ville, l'église de Sainte-Sophie est d'une grande beauté, et celle de la Panaghia des Crétois par son architecture et ses mosaïques ressemble beaucoup à la chapelle de la Martorana de Palerme. Quant à Mystra, M. Lambakis entretint son auditoire sur les églises de Saint Dmitri, de l'Hodéghitria de Vrontochios, des Saints Théodores, de la Périoleptos, de l'Annonciation, de la Pantanassi (τῆς Παντανάσσης) et des précieux souvenirs que l'on y conserve. Il se livra à un long commentaire sur les inscriptions découvertes à Mystra, sur les sceaux impériaux peints sur les murs de l'église de la Théotocos de Vrontochios (ces sceaux appartiennent aux empereurs Michel et Andronique Paléologue), et les portraits des empereurs byzantins qui y sont tracés, tels que Constantin Paléologue avec son frère Théodore, Manuel Lascaris etc. En donnant un compte-rendu de cette conférence, la Νέα Ἐφημερίς concluait par les considérations suivantes: «Plusieurs des monuments ci-dessus mentionnés, abstraction faite de leur valeur artistique, appartiennent à notre passé et offrent un matériel précieux pour l'étude de nos époques de grandeur et de décadence, de richesse et de misère. Il serait grandement temps que notre patrie fût délivrée du mal de considérer comme utiles les seules recherches où les étrangers nous ont précédés. Marcher exclusivement sur les sentiers déjà battus n'appartient qu'aux peuples sortis à peine de la barbarie. Il est temps de cesser de considérer la direction étrangère comme absolument indispensable pour nous:



<sup>1)</sup> Νέα 'Εφημερίς, 26 août 1896.

<sup>2)</sup> Δελτίον Γ'<sup>0ν</sup>, p. 42.

il est temps de défricher le sol encore vierge des sciences plongées jusqu'à présent dans l'obscurité et sur lesquelles des recherches approfondies pourront jeter de vifs rayons de lumière 1).

En 1898 les explorations archéologiques de M. Lambakis en Grèce furent très fructueuses. A Galaxidion il visita les églises de la ville et la très vieille laure de la Transfiguration, où Sathas découvrit le manuscrit de la précieuse chronique dite de Galaxidion. Selon ce document la fondation de la laure remonte en 1147. Michel Comnène, fameux par sa bravoure, avait épousé Théodora, femme de vie très sainte et de vertus admirables. Satan, raconte la légende consignée dans la chronique, apparut à Michel et l'excita à quitter sa femme légitime pour en épouser une autre enrichie par des trafics honteux. Michel obéit à ces instigations de l'esprit du mal. Il chassa Théodora, qui se retira dans un lieu désert et s'y adonna à une vie de pénitence, se nourrissant seulement de racines. Plusieurs années s'ecoulérent ainsi. Un jour le Sauveur apparut à Michel, et lui tint ce langage: «Michel, tu as commis un pêché très grave en cédant aux instigations de Satan, mon ennemi: tu as éloigné de toi une femme aux moeurs angéliques. Je te punirai, en lançant du ciel des tonnerres et des éclairs pour qu'ils te brûlent avec l'impudique amie de Satan. Si tu veux gagner de nouveau mon amour, cours vite chercher et ramener dans ton palais la bonne Théodora, et je te pardonnerai le mal que tu as fait». Michel écouta la voix du Christ, retrouva Théodora dans les bois, et avec mille témoignages de repentir et d'affection, il la pria de retourner dans son logis. Il ordonna ensuite que sa rivale, couverte de boue, fût exposée sur un âne aux injures et aux mauvais traitements de la populace. Non content de cela, il voulait qu'on la coupât en morceaux, et que ses pauvres membres sanglantes devinssent la pâture des chiens. Théodora naturellement tâcha de ramener son mari à des sentiments de pitié et d'épargner à sa rivale malheureuse l'horrible supplice. Il lui obéit, et retira l'ordre donné. Plus tard un tremblement de terre ayant renversé l'église de Galaxidion, à la suite des instances de Théodora, Michel construisit un monastère le dédiant au Sauveur qui l'avait délivré de Satan; il l'enrichit de cadeaux, d'or et de marbres, et il voulut que son nom fut mentionné dans les inscriptions et sculpté sur une co-



<sup>1)</sup> Πλήν τῆς ἀναμφισβητήτου καλλιτεχνικῆς σπουδαιότητος, ἢν πολλὰ τῶν μνημείων παρουσιάζουσι, νὰ μὴ ἀνήκουσι καὶ ταῦτα εἰς τὸ παρελθὸν τοῦ ἔθνους, ὡς νὰ μὴ παρέχωσι πολυτιμότατον ὑλικὸν δι' ἐποχὰς ὁτὰ μὲν εὐημερίας καὶ λαμπρότητος, ότὰ δὲ μαρτυρίων καὶ συμφορῶν τοῦ ἔθνους ἡμῶν. Εἴθε ὁ τόπος μας νὰ ἀπαλλαχθῆ ἐπὶ τέλους τῆς νόσου τοῦ νὰ θεωρῆ ὡς ἀξίας προσοχῆς τὰς ἐρεύνας, εἰς ᾶς ξένοι προηγήθησαν. Τὸ βαξίζειν ἀπλῶς ἐπὶ πεπατημένων όδῶν μόνον νηπίων λαῶν, μόνον λαῶν ἐξερχομένων ἐκ τῆς βαρβαρότητος εἶναι ἴδιον. Καιρὸς πλέον νὰ παύσωμεν ἐν τῷ κόσμφ τῆς διανοίας νὰ νομίζωμεν ἀπαιραίτητον τὴν τῶν ξένων ποδηγέτησιν καὶ χειραγωγίαν καιρὸς ὅπως ὁ κόσμος τῆς διανοίας και ἐπιστήμης ἐξ ἴσου ὅλην τὴν προσοχὴν ἡμῶν νὰ ἐλκύη, μαλιστα δὲ τὰ ἀπάτητα ἔτι ἐπιστημονικὰ ἐδάφη, εἰς ἄ ὅπου τέως ἐδέσποζε σκότος, ἐμβριθεῖς μελέται ἄπλετον δύνανται νὰ ἐπιχύσωσι φῶς. Νέα Έφημερίς, 14 mai 1896, n. 135.

lonne 1). Dans l'église du monastère se conservent plusieurs marbres sculptés de la période byzantine. Le toit de l'église s'éffondra dans le tremblement de terre de 1862.

A Arta M. Lambakis visita l'église de la Consolatrice (τῆς Παρηγορητίσ-ரு), dont l'architecture est digne d'être admirée. Il ne put se retenir, en la voyant, de pousser vers le ciel des cris d'étonnement: «Θέαμα άρρητον. Θέαμα εξοχον. Θέαμα τλιγγον φέρον!...» Les fragments de mosaïques survécus jusqu'à nos jours nous révèlent que l'ornementation intérieure de l'église était supérieure à celle de Daphni. L'Église remonte au XIII siècle. Selon le voyagenr Spon elle fut élevée par Michel Ducas Comnène<sup>5</sup>): Aravantinos en fait remonter la fondation à 819 3). D'autre part comme il y a eu plusieurs Michel Compène despotes d'Épire et d'Arte au XIII siècle, M. Lambakis est d'avis que c'est le dernier qui probablement a bâti l'église 4). En effet sur le fronton de la porte d'entrée on lit le nom d'Anne, fille de l'empereur Michel Paléologue, et épouse de Michel II. Dans le portique extérieur on voit sculpté la naissance du Christ. Joseph, les pasteurs et les anges adorent l'enfant Jésus; dans ce groupe on remarque aussi les prophètes Isale et Michée et un saint ayant la tête coiffée d'une tiare. L'oeuvre est d'un goût baroque. L'influence latine s'y révèle clairement 5).

Sous Jérémie II l'église de la Consolatrice devint un métochion du monastère de la Κάτω-Παναγιάς. Dans ses chapelles on trouve des inscriptions relatives à ce patriarche.

A Arta M. Lambakis visita aussi l'église de Sainte Théodora, épouse de Michel II Comnène. Quand ce dernier se repentit de sa faute et éleva l'église de la Consolatrice, Théodora dédia l'église qui porte son nom à S. Georges et y construisit un monastère de vierges. A sa mort elle fut enterrée ici, et l'église prit alors le nom de Théodora. On ne saurait dé-

<sup>1)</sup> Sathas Χρονικὸν ἀνέκδοτον Γαλαξειδίου, Athènes, 1865, p. 187—200. Michel II Angelo Comnène est connu surtout par la vie de Théodore, composée par le moine Job, et publiée dans l'Ελληνομνήμων de Moustoxidès, Athènes, 1847, p. 42—47. Théodora sa femme était fille du Sébastocrator Jean Pierre d'Aulps. Acropolite, Annales, Corpus byzant. Hist., ed. Bonn., ch. 45, p. 95. Pachymère, Mich. Palaeol., ch. 11, 13, p. 108 ed. Bonn., Ducange, Historia byzantina, Paris, 1680, p. 208—209. Selon une tradition locale, Théodora, chassée par son mari, se réfugia dans le monastère de Saint Nicolas, au village de Prénicta, ou Brenista, faisant partie de l'ancienne éparchie d'Arta. Séraphim, Δοχίμιον ἱστορικῆς τινος περιλήψεως τῆς Ἄρτης, p, 17. Théodora éleva l'église τῆς Παντανάσσης et le monastère de Saint-Georges. Les épirotes célèbrent sa fête le 11 mars. Miliarakis, Ἱστορία τοῦ βασιλείου τῆς Νιχαίας καὶ τοῦ δεσποτάτου τῆς Ἡπείρου, Athènes, 1898, p. 325—237.

<sup>2)</sup> Voyage dans le Levant, t. I, p. 105.

<sup>3)</sup> Χρονολογία της Ήπείρου, t. II, p. 22.

<sup>4)</sup> Celui-ci est Démétrius, fils de Michel II Comnène et de Théodora. A ce que raconte Pachymère, à le mort de son père, il prit le nom de Jean, lib. V, c. 6, p. 439 (éd. de Bonn.), et obtint la main de la princesse Anne, fille de l'empereur Michel Paléologue-Ib., p. 440—441. Ducange, Byzantina Historia, p. 209.

δ) Δελτίον Γ'09, p. 77—87.

crire, dit M. Lambakis, sa richesse et sa beauté. Le tombeau de Théodora, le souvenir des coupables amours de Michel, et des larmes de sa femme, la majesté sévère de l'édifice, l'histoire, les traditions, tout enfin éveille dans l'âme du visiteur un sentiment de profonde émotion. Pendant la guerre turco-grecque le toit de l'église s'effondra sous la pluie des obus musulmans 2).

A deux heures d'Acra, M. Lambakis visita l'église des Blachernes, qui compte parmi les meilleurs édifices chrétiens de la Grèce. On y garde deux tombeaux, dont l'un, à ce que l'on croit, renferme les déponilles mortelles de Michel II. Du côté de la tombe, en haut, un bas-relief représente l'Archange Michel. M. Lambakis suppose que Michel érigea ce temple d'abord et puis celui-de Kato-Panagia. On y rencontre des symboles latins, par ex. deux paons dont les becs s'entrelacent en forme de croix. Près de Korone, le savant archéologue visita l'église des Saints Théodores, édifice du XIII—XIV siècle: on y trouve les traces d'une autre église antérieure du VIII—IX siècle. Dans la forteresse de Korone on admire les ruines d'une église dédiée à S. Sophie. A Léontarion, le siège du despote Thomas Paléologue, le frère du malheureux Constantin, et le père de la princesse Sophie, M. Lambakis s'arrêta à y étudier l'église des Saints Apôtres, prophanée par les Turcs pendant les guerres de l'indépendance. L'église renferme des fragments de sculpture antérieures au X siècle. Dans la même ville, la chapelle de Saint-Athanase appartient aussi à la période byzantine et ses peintures au XIV — XV siècle. La forteresse montre les restes de plusieurs églises dont la plus grande à trois ness était dédiée à Saint Basile.

En 1902 M. Lambakis visita la Turquie, recueillant des inscriptions à Salonique, étudiant une mosaïque du VIII — XV siècle, conservée dans l'église métropolitaine de Serrès, s'arrêtant au couvent de Saint-Jean le Précurseur où Gennadius Scholarios fut enterré, explorant Drama, Cavalla et d'autres villes qui furent le berceau du christianisme en Europe. Partout il s'inspira dans ses recherches de l'amour de l'art chrétien et de l'hellénisme. Sans doute, ses notes et ses recherches ne doivent pas toutes être considérées comme des contributions utiles à l'histoire de Byzance. Épris d'un saint enthousiasme, M. Lambakis recueille tout ce qu'il trouve, même les inscriptions très récentes. Cependant, parmi beaucoup de données qui sont inutiles a l'histoire de l'art chrétien en Grèce, on rencontre des notes intéressantes sur l'art et la topographie byzantines. Il serait à désirer que le docte archéologue, qui concentre en lui l'activité littéraire de la Société archéologique chrétienne, après avoir mis en ordre ses matériaux, consacrât une étude spéciale aux monuments byzantins antérieures au XV siècle, et une autre étude à ceux de la Grèce tombée sous la domination ottomane. On devrait aussi faire un choix dans la masse énorme d'inscriptions recueillies par M. Lambakis:

<sup>1)</sup> Δελτίον Γ'-ον, p. 82.

<sup>2)</sup> Mavroyanni, Βυζαντινή τέχνη καὶ Βυζαντιναὶ καλλιτέχναι, Athènes, 1898, p. 173.

elles s'élevaient déjà à 4000 en 1894. Il est hors de doute que ce nombre a beaucoup augmenté depuis, puisque dans un seul voyage, accompli en 1899, M. Lambakis en copia 200, toutes inédites. Mais toutes, ou pour mieux dire celles qui remontent à une époque relativement récente, ne méritent pas l'honneur de la publicité. L'idée d'une Graecia Christiana qui fît pendant à l'«Oriens christianus» de Lequien est trés noble, et comblerait une lacune dans les études byzantines: M. Lambakis pourrait en donner la préface, c'est à dire un recueil des inscriptions les plus importantes, et une monographie sur les monuments strictement byzantins de son pays.

Les excursions accomplies au nom de la Société archéologique chrétienne d'Athènes par M. Lambakis et quelques autres de ses collègues, ont été très utiles pour dresser le bilan de l'art chrétien en Grèce. Elles nous ont révélé l'intensité de vie du christianisme à Athènes et dans les villes grecques pendant la période des origines et de la domination byzantine, et ont secoué l'apathie du gouvernement qui délaissait les monuments chrétiens. Et pour nous rendre compte de combien de souvenirs et de reliques de l'hellénisme chrétien, autrefois si vivant et si glorieux, nous sommes redevables à la Société archéologique chrétienne, il suffit de visiter le Musée qu'à travers mille difficultés elle a su admirablement organiser.

P. Aurelio Palmieri.

## Опредъленіе 1027 г. патріарха Алексія.

Zachariae, Gesch. des gr.-гот. Rechts 3, 28, указываеть среди неизданных произведеній патр. Алексія (1025 — 1043) форос 1027 г. въ Paris. 1319 л. 518 1). Мий эта рёдкая довольно статья встрётилась въ очень исправно писанномъ Vatic. 842 XVI в. л. 30 — 31°, принадлежавшемъ нёкогда знаменитому Антонію Августину, епископу Таррагонскому (1517—1586); изъ этой рукописи 2) и берется текстъ, къ которому при-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> По этому еписку передаетъ содержаніе фіфос Zhishmann, Das Eherecht, 570-571.

<sup>2)</sup> Такъ какъ она содержитъ статьи, любопытныя и для исторіи слав. кормчей XIII в., то будетъ нелишнитъ представить здёсь подробный и точный обзоръ ея. На 271 лл. (разиёръ: 880""×280""; текотъ занимаетъ 222"" х 130"") находится:

и.  $1^b$ — $6^a$  περὶ τῶν ἀγ. καὶ οἰκ. ζ' συνόδων διὰ τί καὶ ἐν ποίοις τόποις συνηθροίσθησαν καὶ τίνας ἀνεθεμάτισαν. Ηαч.: Σύνοδος α'. ἀπὸ ἸΑδάμ ἔως τῆς α' συνόδου ἔτη ,εφς' ἀπὸ δὲ Χριστοῦ ἔτη τιη' (надпис. сверху τκη'). Χρὴ γινώσκειν, ὅτι ἡ μὲν πρώτη... ὡς ἐχθροὺς τῆς ἀληθείας (срави. мои Свѣдѣнія, 7 = Визант. Врем. ХІ прилож. № 2);

<sup>1.</sup>  $6^a - 8^b$  έτι περὶ ἀπασῶν τῶν συνόδων καὶ τῆς κατὰ χρόνον τάξεως αὐτῶν. Ηαν.: Ἰστέον ὅτι ἡ ἔκθεσις . . . αὐται. Ἐν τοῖς χρόνοις . . . . . μητρός. Ἐπειδὴ δὲ πολλῶν μνησθέντες συνόδων ἐπτὰ μόνας... εὐταξίαν (рука Августина дополи.: τὰ δόξαντα καλῶς ἔχειν διατυπώσασα) изд. мною, Каноническій сборникъ XIV титт. (СПВ. 1905), 78—79;

π.  $8^b - 10^a$  πρόλογος τοῦ συνθέντος τοὺς κανόνας εἰς τίτλους ιδ΄, π.  $10^a - 10^b$  τοῦ προσθέντος τὰ μετὰ τὴν πρώτην σύνοδον (in. m. ἐν ἄλλφ ἀντιγράφφ ἐπιγέγραπται Φωτίου ἀρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως), π.  $10^b - 11^a$  τοῦ προσθέντος . . . νόμιμα — τρη πρεχμολοβίη κτο πομοκακοκή ΧΙV τεττ.;

соединены варіанты изъ Paris. 1319 для незначительнаго отрывка той же статьи, изданнаго у Zhishmann, Das Eherecht, 571 прим. 1: Καὶ ἐπεὶ ἡ ἰερότης..... ὡς γάμον λογίζεται.

Ψῆφος τοῦ πατριάρχου κυροῦ Αλεξίου πρὸς Θεοφάνην 1) ἐπίσκοπον Θεσσαλονίκης περὶ ἀρπαγῆς γάμου.

Τῷ τιμιωτάτῳ ἱερωτάτῳ πνευματικῷ ἀδελφῷ καὶ συλλειτουργῷ, τῷ θεοφιλεστάτῳ ἀρχιεπισκόπῳ Θεσσαλονίκης Ἀλέξιος ἐλέῳ <θεοῦ) ἀρχιεπίσκοπος Κων-5 σταντινουπόλεως νέας 'Ρώμης.

Δύο γραφάς χομισάμενοι ἐν ταὐτῷ τῆς ὑμῶν μετριότητος, περί τινων ὑποθέσεων τῆ καθ ἡμᾶς ἀνηκουσῶν ἀγιωτάτῃ ἐκκλησία διαλαμβανούσας, ἐπῃνέσθαι μηδέν τι ποιεῖν παρά τὴν κανονικὴν ἀκρίβειαν, ἀλλ' ἔνθα ἀμφίβολον ἄν τι

α ἀνακύψῃ καὶ δυσδιάγνωστον, ἐρωτᾶν περὶ τούτου καὶ γνώμην ἐξαιτεῖσθαι συνοδικήν. περιεῖχεν οὖν τὸ ἐν τῆς θεοφιλείας ὑμῶν γράμμα περὶ τῆς γεγονυίας μνηστείας μέσον τῶν παίδων Θεοδώρου χαρτουλαρίου, τοῦ κατὰ τοὺς Καρμαλικίους,
καὶ Βασιλείου ἐκείνου, τοῦ τὴν ἐπωνυμίαν Καλοῦ Καιροῦ καὶ ὅτι ἀρπαγῆς μεσολαβησάσης παρά τινος τῶν συγγενῶν τοῦ Βασιλείου οὐδὲν τῆ παρ' αὐτοῦ

л. 11<sup>в</sup> — 14<sup>b</sup> посланіе Тарасія къ Адр.;

л. 22<sup>a</sup> — 23<sup>a</sup> Григорія Богосл. и л. 23<sup>a</sup> — 24<sup>b</sup> Анфилохія — о кингахъ;

л. 24<sup>a</sup> — 25<sup>b</sup> Геннадія окружи. посл. (съ подписями только 5);

л. 25° Вас. къ Никопол.: 'Η ἐπιστολὴ διαλέγεται. . . τούτου = Радди и Потли. Σύντ. (=РП.) IV 386;

π.  $26^{\circ}-29^{\circ}$  τοῦ αὐτοῦ Ζωναρᾶ ἐχ προσώπου τῶν ἀρχιερέων περὶ τοῦ μὴ δεῖν δύο δισεξαδέλφους τὴν αὐτὴν ἀγαγέσθαι πρὸς γάμον. Η ΑΝ.: Τοῖς προστασίαν . . . . =  $P\Pi$ . IV 592-597;

μ.  $29^a - 80^a$  τόμος τοῦ πατριάρχου χυροῦ Σισινίου. μετὰ τὸ προοίμιον ταῦτα φησίν. Η  $a_{-}$ : Ο πρός τὸν ἡμέτερον πόλεμον... τοῦ ζτρε΄ ἔτους. (сравн. Свѣдѣнія, 40);

<sup>1. 30° — 30°</sup> κρίσις συνοδική περὶ γάμων ἐπὶ τοῦ πατριάρχου κυροῦ 'Αλεξίου μηνὶ ἀπριλίω ιζ' ἰνδ. ς' ἔτους , ςφμς'. Η αν.: Προκαθημένου . . . σύγκελλον = PΠ. V 36—37;

л. 30b — 31a издаваемая здёсь статья патр. Алексія;

π.  $81^{8-b}$  ψήφος τοῦ πατριάρχου κυροῦ Μιχαήλ περὶ γάμων κεκωλυμένων. Η 4x: Ακή-κοεν ή μετριότης ήμων . . . Σισινίου τοῦ πατριάρχου= $P\Pi$ . V 45—48;

л. 31<sup>b</sup> — 32 издаваемая далье статья патр. Михаила Керулл.;

π. 32<sup>8</sup> — 43<sup>8</sup> τοῦ ἀγιωτ. καὶ μακαριωτ. πατριάρχου 'Αντιοχείας κυροῦ 'Ιωάννου τοῦ ἐν τῷ 'Οξεία νήσφ ἀσκήσαντος λόγος περὶ τοῦ, ὅτι οἱ τὰ μοναστήρια διὰ δωρεῶν λαμβάνοντες εἴτε ἀρχιερατικῶν εἴτε βασιλικῶν καὶ ἐκ τῶν μοναστηρίων κέρδη ἔχοντες ἀσεβοῦσιν Βτο 18 главв. — Cotelerii, Eccles. graecae monumenta, I 159—191;

л. 43<sup>b</sup> — 271<sup>a</sup> толкованіе Зонары на правв. Апостол., соборн и отеческ., кончая пославіемъ Кирилла къ Домну;

л. 271<sup>в</sup> большая часть пустая, а на л. 271<sup>в</sup> оглавленіе р-си латинское, писанное, повидимому, Августиномъ.

<sup>1)</sup> Въ Paris. 1319, по словамъ Zhishmann, Eher., 570 прим. 4, нътъ имени митрополита; но и изъ Georg. Cedr., р. 498 ed. Bonn. извъстно, что это былъ Өеофанъ.

προβάση μνηστεία λυμαίνεται και έπει ή ιερότης ύμων, το πράγμα διασκοπή- 15 σασα, οὐδὲν ἔγνω το προσιστάμενον, ὡς ἐδήλωσε, γράφομεν καὶ ἡμεῖς τῇ ὑμῶν μετριότητι 1), ώστε την ήδη τελεσθείσαν μνηστείαν διά της ιερολογίας το βέβαιον δέξασθαι, εί γε άρπαγή μόνον ἐπράχθη καὶ οὐχ όμιλία ἐμπαθής αὐτή συνεπηχολούθησεν  $^{2}$ ), εἰ δέ γε χαὶ αὐτὴ ἀπηρτίσθη  $^{3}$ ), ώς τινες διενίστανται, οὐ συγχωρούμεν τούτο εἰς τέλος προβήναι, ὡς ἄν μή καὶ ἄλλοις πρόφασιν δώμεν 🐽 πρὸς τὸ τοιαῦτα ἀσέμνως ἄμα καὶ ἀδεις $^4$ ) καταπράττεσθαι, καὶ μάλιστα ὅτι καὶ ἡ ἐκκλησία τὴν μνηστείαν ὡς γάμον λογίζεται. καὶ οὕτω μὲν περὶ τοῦ γάμου ἀποφαινόμεθα. περὶ δὲ τοῦ ἐτέρου γράμματος, ἐν ῷ ἣ τε τοῦ λοετροῦ τοῦ άγίου Δημητρίου ὑπόθεσις ἀνεγράφετο, και περι τοῦ χρυσίου τοῦ δοθέντος παρὰ τοῦ πατρικίου ἐκείνου τοῦ Χάλδου ἐν τῷ ναῷ τῶν ἀγίων Ἀποστόλων πρὸς τὸ 🧀 άνεκποίητον συντηρεϊσθαι και έκ του τόκου αυτού φωταγωγεϊσθαι τον τοιούτον ναόν, γραφήν έξαπεστείλαμεν κατά την ύμετέραν αϊτησιν πρός του του θέματος δικαστήν, ώς αν μεθ' ύμων συνεδριάση και κινηθώσιν αι τοιαύται ύποθέσεις. τηνικαύτα γάρ ώς εύρετε, πάντως την ἀπόφασιν έξενέγκατε εί δέ τι προσιστάμενον ύμιν έσται, δι' ετέρας αύθις δηλωθήτω ύμιν γραφής. Ερρωσο. μηνός ίαν- 🐲 νουαρίου ίνδικτ. ι' έτους ζφλε'.

В. Бенешевичъ.

## Опредъленіе патріарха Михаила Керулларія.

Въ Leunclavii, Jus Gr.-Rom. I 263 (=PП. V 46) есть отрывокъ ἐξ ἐπιστολῆς Μιχαὴλ τοῦ ἀγιωτάτου καὶ οἰκουμενικοῦ πατριάρχου; полный же текстъ «посланія», изв'єстный по заглавію съ давнихъ поръ (сравн. Zachariae, Gesch., 3 31), сохранился въ Paris. 1315 л. 75, Paris. 1319 л. 519, Laurent. V 40 л. 369 и издается зд'єсь по Vatic. 842 л. 31<sup>b</sup>—32<sup>a</sup>:

Ψήφος του πατριάρχου κυρού Μιχαήλ περί γυναικός ίερέως μοιχευθείσης.

Ίωάννης οὖτος ἱερεύς, ὁ τὴν παροῦσαν γραφὴν ἐπιδιδούς σοι, θεοφιλέστατε, ἐγκλήματι μοιχείας τὴν ἐαυτοῦ σύμβιον εἶπε περιπεσεῖν, καὶ αὐτὸν ἄμα τῷ ἐγκλήματι μοιχείαν πλημεληθεῖσαν καταμαθεῖν, διαστῆναι αὐτῆς, καὶ μηκέτι ἀνασχέσθαι συνοικῆσαι αὐτῆ. ταῦτα οὖν εἰπών, ἡρώτησεν, εἴ που τῆς ἱερωσύνης αὐτὸς διὰ τὴν τῆς γυναικὸς μοιχείαν κωλύεται καὶ ἀπεκρινάμεθα, ὡς οὐ κωλύεται διὰ τοῦτο τοῖς ἱεροῖς δ) ἐγχειρεῖν ὁ μὲν γὰρ τὴν ἤδη τοῦχευθεῖσαν ἀγαγόμενος ἱερωθῆναι κωλύεται εἰ δέ τις παρθένον μὲν γυνοιχευθεῖσαν ἀγαγόμενος ἱερωθῆναι κωλύεται. εἰ μὲν τοῦτο γνοὺς ὁ ἱερεὺς ἠσυχάσει, καὶ μήτε τοῦ οἴκου ἀποπέμψει αὐτὴν μήτε διαστῆναι ταύν

<sup>1)</sup> ἱερότητι.

<sup>2)</sup> συνηχολούθησεν.

<sup>3)</sup> ἀπερτίσθη.

άδέως.

<sup>5)</sup> cod. iepeic.

της προθυμηθή, ἀνάξιος διὰ τὴν τοῦ τοιούτου μέσου ἀποδοχὴν τῆς ἱερωσύνης προσωνάς παρακατεχέτω λόγω τοῦ παιδὸς ὁ ἱερεύς, τὸ ἀξίωμα τοῦ τοῖς ἱεροῖς ἐγχειρεῖν παρὰ τὴν τοῖς ὑερεύς μοιχείαν καὶ τοῦ τῆς μοιχεύουσαν τοῦ οἰκοὶ ἀπώσηται καὶ τὸ ταύτης συνοικεῖν παρητήσατο, ἔστω καὶ αὐθις ἱερεύς, καὶ μηδαμῶς τοῦ τοῖς ἱεροῖς ἐγχειρεῖν παρὰ τὴν τῆς γυναϊκα μοιχεύουσαν ται. ἐπεὶ δὲ καὶ παίδα ἐκ τῆς μοιχευθείσης λέγει ἔχειν ὁ ἱερεύς, τὸ μὲν δίμοιται. ἐπεὶ δὲ καὶ παίδα ἐκ τῆς μοιχευθείσης λέγει ἔχειν ὁ ἱερεύς, τὸ μὲν δίμοιται. ἐπεὶ δὲ καὶ παίδα ἐκ τῆς μοιχευθείσης λέγει ἔχειν ὁ ἱερεύς, τὸ δὸ τρίτον δοθήτω τῆς γυναικί, ἱν' ἐν μοναστηρίω προσενέγκη τοῦτο καὶ ἀποκαρή.

В. Бенешевичъ.

## Отвъты хартофиланса Никифора на вопросы менаха Мансина.

Редко приходится наблюдать, чтобы въ литературе вопроса царило такое разнообразіе мевній и такія сильныя колебанія, какъ это имветь мъсто по отношению къличности и хронологии жизни хартофилакса Никифора<sup>1</sup>). Первоначально изв'ёстный только, какъ авторъ посланія къ коринескому монаху Өеодосію, онъ въ первой половин XVI в. былъ причисленъ къ писателямъ VI в. (около 560 г.), но затъмъ, въ виду предполагаемаго тожества съ патр. Никифоромъ Исповедникомъ, неренесенъ къ самому началу IX в. (около 801 г.). Свидетельство Ламбеція (Commentarius VI, pars I, p. 56) o tome, что руконись Vindobon. jurid. gr. 11 (17 no Lambec.) 1191 г. л. 51°-53° содержить отвёты Никифора хартофилакса на вонросы менаха Максина, заставило Фабриція усумниться въ тожествъ Никифора съ одноименнымъ Константинопольскимъ патріархомъ, такъ какъ, по его мивнію, возможно было бы видеть въ Максиме известнаго Максима Испов'єдника, умершаго въ 662 г.; время появленія отв'єтовъ и самъ авторъ ихъ отодвинулись такимъ образомъ въ VII въкъ. Все-таки къ первой половинъ XIX в. communis opinio doctorum было за начало IX в., и Biener, De collectionibus canonum (Berolini, 1827), 37 nota 1 сослался на авторитетъ Никифора хартофилакса, не говоря ни слова о времени жизни его. Однако, какъ разъ это примъчаніе Бинера служить почему-то основаніемъ, чтобы относить хартофилакса Никифора то après le XII siècle (Mortreuil, Histoire du droit byzantin, III 396 note a, Paris 1846) или къ XIII в. (РП. V, 399 примъч. 1). Послъдняя датировка принята и Zachariae, Gesch. des griech.-röm. Rechts (3. Aufl. 1892), 40, но съ болве опредъленнымъ указаніемъ на вторую половину XIII в. (при имп. <del>О</del>едоръ Ласкарисъ II); основанія не приводятся, но можно догадываться, что молчаливо приняты такія два утвержденія: 1) хартофилаксъ Никифоръ тожественъ съ патріархомъ Никифоромъ II (1260-1261), н 2) авторъ отвътовъ монаху Максиму не тожественъ съ Никифоромъ, висавшимъ къ монаху Өеодосію.



<sup>1)</sup> Cmorp. Fabric.-Harl., Bibliotheca, VII, 608-609.

Чтобы приблизиться къ правильному ръшенію вопроса, совершенно напрасно запутаннаго авторитетными изследователями, необходимо узнать лишь въ точности самый тексть ответовъ Максиму. Въ Vindobon. jur. gr. 11 (1191 г.) этотъ тексть сохранился въ составе особаго номоканона XI—XII в. (описаннаго мною въ Журн. Мин. Нар. Пр. 1904 ССССІІІ—410—424); кроме того онъ есть въ номоканоне Доксопатра — Vatic. 2019 XIII в. 1. 124 — 125 и среди приложеній къ номоканону О. Веста—Atheniens. 1377 XIII в. 2) л. 228 — 229 ; издаю по Vatic. съ варіантами изъ Vindob.

Ερωτήσεις <sup>8</sup>) Μαξίμου μοναχοῦ πρὸς τὸν ἀγιώτατον χυρὸν Νιχηφόρον καὶ <sup>4</sup>) γεγονότα χαρτοφύλακα τῆς τοῦ θεοῦ μεγάλης ἐκκλησίας <sup>5</sup>) περὶ διαφόρων κεφαλαίων.

1) Έρωτησις (in marg. περὶ τῆς μεγάλης ε' θ). Ὁ τῆς ς' συνόδου κανών κθ' διὰ τὸν τῆς ἐν Καρθαγένη συνόδου μα' κανόνα διαγορεύει <sup>7</sup>), «ώστε ἄγια θυσιαστήρια <sup>8</sup>) εἰ μὴ ὑπὸ νηστικῶν ἀνθρώπων μὴ ἐπιτελεῖσθαι, ἐξηρημένης μιᾶς ἐτησίας ἡμέρας <sup>9</sup>), ἐν ἢ τὸ κυριακὸν δεῖπνον τελεῖται <sup>10</sup>), ἴσως τηνικαῦτα διά τινας κατὰ τοὺς τόπους προφάσεις τἢ ἐκκλησία λυσιτελεῖς τῶν ὁσίων ἐκείνων πατέρων <sup>11</sup>) τοιαύτη χρησαμένων οἰκονομία, μηδενὸς οὖν ἡμᾶς ἐνάγοντος <sup>19</sup>) καταλείπειν τὴν ἀκρίβειαν, ὀρίζομεν, ἀποστολικαῖς καὶ πατρικαῖς ἐπόμενοι παραινέσεσι, μὴ δεῖν ἐν τἢ τεσσαρακοστὴ τἢ ὑστέρα <sup>13</sup>) ἐβδομάδι τὴν πέμπτην λύειν καὶ ὁλην τὴν τεσσαρακοστὴν ἀτιμάζειν». τίς οὖν ἡ πέμπτη καὶ πῶς καταλύεται ἢ φυλάττεται; καὶ τί ἐστι τὸ «εἰ μὴ ὑπὸ νηστικῶν ἀνθρώπων», καὶ τὸ «ἐξῆρημένης μιᾶς ἡμέρας»; καὶ ἀπλῶς ὁ κανών οὖτος ὅλος <sup>14</sup>) λυθήτω.

 $^{3}$ Απόχρισις  $^{16}$ ). Πέμπτην ήμέραν λέγει ὁ κανών τὴν μεγάλην πέμπτην, καθ $^{3}$  ἢν παρεδόθη  $^{16}$ ) τοῖς ἀγίως ἀποστόλοις ὑπὸ τοῦ χυρίου  $^{17}$ ) τὸ δεἴπνον τὸ μυστιχόν. οὐ νηστιχοῖς δὲ τοῦτο τούτοις παρέδωχεν φασὶ γὰρ τὰ ἰερὰ χαὶ θεῖα  $^{10}$ ) λόγια «Ἐσθιόντων δὲ  $^{19}$ ) αὐτῶν, λαβών ὁ Ἰησοῦς ἄρτον χαὶ εὐχαριστήσας ἔδω-

<sup>1)=</sup>Basilian. 58. Описанъ Монфокономъ въ Diarium Italicum, 216—220 кратко (=Mortreuil, Histoire, III, 412 note d), Palaeographia graeca, 62—63, 301 (снимокъ почерка), Bibliotheca bibliothec., 196—197 (=A. С. Павловъ, въ Записк. Новоросс. Увиверс. 1874, XIII, 163—167), который отнесъ его къ XII в.; такъ же и Рітга, Juris eccles. Graec. hist. et monum., I 538, но ibid., I, 46—къ XIV въку; къ XIII в. G. Kroll въ взд. Novellae, ed. II (Berolini, 1899) praef., р. XI nota 1. Листовъ здёсь не 158, а 166 (210" × 170"; текстъ 150" × 125"), по 25 строкъ.

<sup>2)</sup> Описанъ подробно, но не совсѣмъ точно А. Момферратомъ (Νομοχάνων τοῦ ιγ' αιωνος въ Δελτίον τῆς ίστ. καὶ ἐθν. ἐταιρίας 1892—1894, IV, 309—331); краткое описаніе (но со снимкомъ) у Сакелліона, Κατάλογος των χειρογρ. τῆς ἐθν. βιβλιοθ., 250.

<sup>3)</sup> eod. a Vindob. Ἐρώτησις, но a предпочель Athen.

πρός τὸν ἀγιώτατον χαρτοφύλακα τῆς.... Νικηφόρον.

6) αὐτω ετος γκαβαμίκ.

<sup>7)</sup> Vindob. начин. вопросъ такъ: хανών τῆς ἔκτης συνόδου κεφ. κδ'. ἐρώτησις. Τῶν ἐν Καρθαγένη διαγορεύει κανών. Ἐρώτησις. 8) μυστήρια. 9) ἡμέρας ἐτησίας.

<sup>10)</sup> ἐπιτελεῖται. 11) πατέρων ἐχείνων. 12) διάγοντος. 18) ἐν τεσσαραχοσταῖς τῷ ὑστεραία. 14) ὅλος ὁ χανὼν. 15) ἀπόχρισις προπυμ. 16) παρεδόθην.

<sup>17)</sup> ижд той хиріон пропущ. 18) дейх кад ієра. 19) бе пропущ.

κεν αὐτοζ» 1), τὰ πλείονα δὲ τῶν θείων ἐημάτων παρατρέχω, ὡς γνώριμά σου τή οσιότητι, ταύτην την παράδοσιν έτήρουν 3) τινές εν τισι τόποις κατά την παραγγελίαν του τεσσαρακοστου πρώτου κανόνος 3) της εν Καρθαγένη συνόδου, καὶ κατά μίαν ἡμέραν τοῦ όλου χρόνου ήγουν τὴν μεγάλην πέμπτην 4) μετά τὸ λαβείν βρώσιν 5) ετέλουν τὸ κυριακόν πάσγα 6), καὶ οὐγὶ νηστικοί τούτου <sup>7</sup>) μετελάμβανον, καθώς και έν ταις άλλαις όλαις ήμέραις <sup>8</sup>) τοῦ ένιαυτοῦ 9). ἀλλὰ ταύτην τὴν παρατήρησιν ἡ ἀγία ἕκτη σύνοδος ἀνέτρεψεν, μὴ δέον είναι διορισαμένη  $^{10}$ ) εν μεν τη άλλη άγία τεσσαρακοστή ύπο νηστικών τελεῖοθαι τὰ ἄγια, ἐν δέ γε  $^{11}$ ) τἢ ἐσχάτη ἐβδομάδι, ἣτις ἐστὶν ἡ μεγάλη, κατά την πέμπτην αυτής ημέραν υπό εσθιόντων ενεργείσθαι τὰ άγια και έκ τούτου ατιμάζεσθαι την αγίαν τεσσαρακοστήν. ώρισεν δε καὶ τοῦτο ή αὐτή ἀγία  $\varsigma'$  σύνοδος  $^{19}$ ), ότι «δεί τοὺς πιστοὺς πάσας τὰς τοῦ σωτηρίου πά9ους ήμ $\epsilon$ ρας εν νηστεία και ξηροφαγία προσευχή τε και κατανύξει καρδίας επιτελείν, περὶ μέσας δὲ ώρας 18) τῆς περὶ τὸ μέγα σάββατον 14) νυκτὸς ἀπονηστίζεσθαι, των θείων ευαγγελιστων Ματθαίου και Λουκά του μέν διά το 'όψε σαββάτων' πρόσρημα, τοῦ δὲ διὰ τοῦ 'ὄρθρου βαθέως' τὴν βραδύτητα τῆς νυκτὸς ἡμῖν ύπογράφοντος».

2) Έρωτησις. Τῆς αὐτῆς συνόδου κανών κς', οὖ ἡ ἀρχή· «Πρεσβύτερον  $^{15}$ ) κατὰ ἄγνοιαν ἀθέσμω γάμω  $^{16}$ ) περιπαρέντα»  $^{17}$ )· τίς οὖν ἡ καθέδρα, ἣν ὀφείλει μετέχειν, καὶ ἡ εὐλογία, ἣν οὐκ ὀφείλει εὐλογείν, δηλωθήτω μοι  $^{18}$ ).

Άπόχρισις. Τὸν 19) ἀθέσμφ γάμφ περιπεσόντα ἰερέα ἐξ ἀγνοίας οὐ τελεία καθαιρέσει ὑποβάλλει ὁ παρὼν εἰχοστὸς ἔκτος κανών, ἀλλὰ τῆς μἐν ἰερατικῆς πάσης λειτουργίας καὶ ἐνεργείας ἀπείργει παντάπασι, καὶ μήτε βαπτίζειν, μήτε μεταδιδόναι τῶν θείων ἀγιασμάτων, μήτε τοῦ λαοῦ ὑπερεύχεσθαι (ταῦτα γὰρ τὰ τῆς ἱερωσύνης ἐνεργήματα) διαθεσμοθετεί 20), μετέχειν δὲ τῆς ἐν τῷ πρεσβυτερίφ τιμῆς ἔν τε καθέδραις καὶ στάσεσι συγχωρεί, τὸ ἐκ τῆς ἀθειμτογαμίας ἐπισυμβὰν αὐτῷ τραῦμα καὶ ἄλγος 21) ἰώμενος ἐν ταὐτῷ καὶ παραμυθούμενος. καὶ διδάξει σε περὶ τούτων τελεώτερον ὁ τρίτος τῆς αὐτῆς 22) ἀγίας συνόδου κανών. ἴσθι δέ, ὡς ἡ τελεία καθαίρεσις καὶ τῆς τιμῆς ἀποστερεῖ τὸν ἐπί τισι βαρυτάτοις ἐγκλήμασι 23) καθαιρούμενον.

3) Ἐρώτησις. Τοὺς βαθμούς, οῦς λέγουσιν οἱ θεῖοι κανόνες τῶν  $^{94}$ ) ἀγίων ἀποστόλων καὶ τοῦ μεγάλου Βασιλείου καὶ τοῦ Νύσσης καὶ πάντων, οἶον τὴν πρόσκλαυσιν  $^{95}$ ), τὴν ἀκρόασιν, τὴν ὑπόπτωσιν καὶ τὴν σύστασιν, δεῖ διέρχεσθαι τοὺς μοναχοὺς τὰ αὐτὰ ἀμαρτήσαντας  $^{96}$ ) ἢ οὕ; καὶ πόθεν κατεφρονήθησαν  $^{27}$ ); ἄρτι  $^{28}$ ) γὰρ ὁρῶμεν πολλοὺς  $^{99}$ ) μηδεμίαν φροντίδα ποιουμένους  $^{80}$ ) τούτων.

<sup>1)</sup> Сравн. Мате. XXVI 26. 2) ἐφύλαττον. 3) χανόνος перенес. послѣ συνόδου. 4) τῆ μεγάλη πέμπτη. 5) μετὰ λαβὴν βρώσεως. 6) δεῖπνον. 7) τοῦτο.

<sup>8)</sup> ἡμέραις вставл. изъ Vindob. 9) cod. вставл. лишній разъ μετελάμβανον. 10) διορισαμένη μὴ δέον είναι. 11) γε пропуш. 12) ἡ ἀγία σύνοδος καὶ τοῦτο. Здѣсь имѣется въ виду Трулльск. 89. 13) ὧρας перенесено послѣ νυκτὸς.

<sup>14)</sup> σαββάτφ 15) περὶ τῶν (вм. πρεσβύτερον). 16) ἀθέσμων γάμων. 17) περιπαρείντων. 18) δηλωθήτω μοι пропущ. 19) τῷ. 20) cod. διαθεσμοδοτεῖ. 21) встави. καὶ. 22) αὐτῆς пропущ. 23) βαρυτάτφ ἐγκλήματι. 24) встави. τε. 25) πρόσκλησιν. 26) εἰ τὰ αὐτὰ ἀμαρτήσουσιν (вмѣсто τὰ αὐτὰ ἀμαρτάνοντας. 27) κατεφρονήθη. 28) αὐτι. 29) τοιιικο ὁ, вмѣсτο ὁρῶμεν πολλοὺς. 80) ποιησαμένους.

Άπόκρισις. Ή τοιαύτη των κανόνων ἀκρίβεια οὐδαμοῦ ἢ ὁλίγοις εὐρίσκεται τῦν 1) ἐνεργουμένη διὰ τὸ 2) ἐν κρυπτῷ, ὡς οἶμαι, καὶ ἐν γωνία καὶ παρὰ μονατῶν 3) καὶ μὴ δημοσία ἐν ἐκκλησία καθολικῶς καὶ ἀρχιερεῦσι τὰς ἐξαγορεύσεις καὶ ἐπιτιμήσεις τῶν ἀμαρτημάτων τελεἴσθαι, καθώς ἦν πάλαι 4) ἐνεργούμενον οὕτω γὰρ ἐκάστῳ τῶν ἀμαρτανόντων ἡ προσήκουσα τάξις καὶ στάσις 5) παρὰ τῶν ἀρχιερέων ἀπεδίδοτο. ὁρῶμεν δὲ τοῦτο 6) νῦν ἐνεργούμενον 7) ἐπὶ μόνων πῶν προσφευγόντων τἢ τοῦ θεοῦ μεγάλῃ ἐκκλησία 7) καὶ δημοσία τὸ τοῦ φόνου τύσος ἐξαγορευόντων, ἐπὶ δὲ ἄλλων ἀμαρτημάτων παρορώμενον, ὅτι μηδὲ φανερὰ ἡ τοῦτων ἀποκάλυψις ἢ ἐπυτίμησις γίνεται.

4) 9) Ἐρώτησις. Τῆς ἐν ᾿Αγκύρα συνόδου κανών ιζ΄ «Τοὺς ἀλογευσαμένους καὶ λεπρώσαντας ἤτοι λεπροὺς ¹0) ὄντας προσέταξεν ἡ ἀγία σύνοδος εἰς τοὺς χειμαζομένους προσεύχεσθαι».

Άπόχρισις. Τοὺς ἐν ἀλόγοις μολυνομένους καὶ λεπροὺς καὶ λεπρώσαντας ὁ κανών ὁνομάζει, ὡς μεγάλης ἀκαθαρσίας καὶ ἐαυτοῖς καὶ τοῖς οἰς μίγνυνται προξένους 11) τη γὰρ λέπρα καὶ ὁ λεπρὸς ἀκάθαρτα παρὰ τῆ θεία γραφῆ. τούτους μετὰ τῶν χειμαζομένων εὕχεσθαι προστάσσει ἡ ἀγία σύνοδος. χειμαζόμενοι δέ εἰσιν, ὡς οἷμαι, οἱ ἐπί τισιν12) ἀμαρτήμασι κατακρινόμενοι καὶ ἐπὶ τοῖς ὡρισμένοις χρόνοις κανονικῶς ἐπιτιμώμενοι καὶ ὑποπίπτοντες, καὶ οὕτω τῆς ἐν ταῖς προσευχαῖς κοινωνίας ἀξιούμενοι. λιμένα δὲ λέγει τὴν ἐκκλησίαν 13). ὅμως τὸν πρὸ τούτου κανόνα τῆς αὐτῆς συνόδου ἀναγνούς, ἀναδιδαχθήση τὰ περὶ τῶν ἀλογευομένων 14) τελεώτερον.

5) Ἐρώτησις. Τινὲς λέγουσιν, ὅτι οὐ δεῖ ἐν τἢ προηγιασμένη λειτουργί $\varphi$  τἢ ἀγί $\varphi$  καὶ μεγάλη τεσσαρακοστἢ  $^{18}$ ) ὕδωρ μιγνύειν εἰς τὸ ἄγιον ποτήριον μετὰ καὶ  $^{16}$ ) οἴνου διὰ τὸ εἶναι προηγιασμένην ἡμεῖς δέ, ὅσον ἀπὸ τοῦ τριακοστοῦ δευτέρου κανόνος τῆς ἀγίας  $^{17}$ ) ἕκτης συνόδου, ἀντιλέγομεν τούτοις. δηλωθήτω οὖν ἡμῖν τὸ κρεῖττον.

Απόκρισις. Καὶ καλῶς καὶ δικαίως ἀντιλέγεις τοῖς κωλύουσιν τὴν ἐν τῷ οἴνῷ τοῦ ὕδατος ἔνωσιν οὐκ ἔχω γὰρ συνιδεῖν, ὅθεν ὁρμώμενοι τοῖς ἀγίοις ἀντιμάνομοθετοῦσιν 18) πατράσι καὶ τῇ παραδόσει τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας ἀντιμάνομοθετοῦσιν 18) πατράσι καὶ τῇ παραδόσει τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας ἀντιμάνομοσταγωγία τὴν τοῦ οἴνου καὶ 21) ὕδατος μιζιν ἀσπάζωνται, ἐν δὲ τῇ προηγιασμένῃ ταύτην ἀπαναίνωνται 22) καὶ τὸ ὕδωρ μόνον ἀποβάλλωνται;

Дъйствительно, въ концъ VIII въка извъстенъ діаконъ и хартофилаксъ Никифоръ (упоминается въ І дъяніи VII вселенскаго собора: Collectio concilior. regia, XIX, 107, Paris. 1644); если къ нему относятся и письма Игнатія Никейскаго (изд. М. Γεδεών, Νέα Βιβλιοθήκη ἐκκλησιαστικών συγγραφέων, I 4—5, 13—14, 27—31, 35—41, 42—49, 50, 57—64.

<sup>1)</sup> νῦν εύρίσκεται. ΒCTABJ. ώς. 8) μοναχοίς. 4) ἔχπαλαι. δ) στάσις καὶ 6) τούτων. 7) ένεργουμένων. 8) την του θεου έχχλησίαν την μεγάλην. 9) вопросоотв. 4-й поставленъ за 5-мъ. 10) λεπρούς ὄντας ήτοι λεπρώσαντας 11) καὶ ἐαυτοῖς συμμιγνυομένης πρόξενοι. τούτους. 13) την έχχλησίαν 12) τοῖς. λέγει. 14) άλογευσαμένων. 15) της άγίας καὶ μεγάλης τεσσαρακοστής. пропущ. 17) αὐτῆς. 18) νομοθετούσιν. 19) о пропущ. 20) ίνα **встави. нэъ** Vindob. 21) оїчов кай вставл. изъ Vindob. 22) cod. вставл. лишній разъ тайтуч.

Έν Κ/πόλει 1903; cpabe. J. Pargoire, Lettres inédites d'Ign. de N. Be Échos d'Orient 1903 VI 375-378), то время жизни его захватываеть и первую ноловину IX в. 1). Но известно, что патріаркь Никифорь I Исповедникь участвоваль на VII собор'в въ качеств'в императорскаго чиновника и на натріаршество поставлень быль въ 806 году прямо изъ мірянь. Считать какого-нибудь хартофилакса VIII-IX в. авторомъ ответовъ нельзя уже н потому, что упоминаемый въ отв. 3-мъ единственный случай публичной опридани не въ отношени убинъ, прибъгающихъ къ церкви и публично исповъдующихъ свое прегръшеніе — быль установленъ новеллами Константина VII Порфиророднаго между 945—59 гг. <sup>9</sup>). Съ другой стороны, надо думать, что отвёты появились не позже парствованія Іоанна Комнина (1118-1143) и нменно до составленія Аристиномъ толкованій на правила, такъ какъ въ ответахъ нётъ ни маленияхъ следовъ вліннія кого-нибудь изъ нанонистовъ XII въка. Сравненіемъ текста отвътовъ съ изв'естными пока тремя посланіями къ Осодосію 3) обнаруживается единство основныхъ мыслей въ обонхъ произведенияхъ, тожество пріемовъ толкованія и однородность самого стиля; замівчательно, что и въ пославіяхь нёть слёдовь вліявія указанныхь канопистовь 4). Можно поэтому съ увъренностью утверждать, что отвъты и посланія написаны однить и темъ же лицомъ 5). А въ такомъ случае для определения времени жизни этого автора

<sup>1)</sup> Игнатій пишеть то Νικηφόρφ διακόνφ και χαρτοφύλακι το Νικηφόρφ διακόνφ: дунаю, что это два обозначенія одного и того же лица и ийть основаній отожествлять второе съ Νικηφόρος φιλόσοφος μονάζων, къ которому писаль натр. Фотій (Epist., ed. Valetta, pp, 485, 440, 550—558), какъ это ділаєть М. Гедеонъ (l. с., 85 прим. \*\*\*).

<sup>2)</sup> А. Павловъ, Греческая запись о церковномъ судѣ надъ убійцами, убѣгающими подъ защиту церкви (Виз. Врем. 1897, IV, 155—159).

<sup>3)</sup> По Fabr.-Harl., Biblioth., VII, 608, отрывокъ (?) изъ посл. къ беодосію въ дативскомъ нерев. изданъ in orthodoxographis a. 1555, р. 936 et a. 1569, р. 74 et ad calem Philastrii, Basil. 1539, р. 404 seq. atque in quibusdam bibl. patrum editt., ut Lugd. tom. XII, р. 547 (теперь — Migne, P. Gr., C 1065—1068; греческій подлинникъ въ Моск. Син. Библ. 455 л. 25—26, Bodl. 264 и друг.) et Colon. tom. VII et Paris. 1589. 1654 tom. III (alias edd. vide in catal. bibl. Leidensis, р. 58); два посланія къ беодосію на языкъ модлинника съ лат. перев. у Le un clavius, Jus Gr.-Rom. I, 341—344, Bonefidius, Jus Orientale II 197—202, III 233—237); одинъ только лат. переводъ ихъ есть in appendice ad bibl. patrum Bigneanam a. 1579 et in ceteris quas jam memoravi bibliothecae patrum editionibus, ut Lugd. tom. XII р. 546 seq. Одинъ греч. текстъ изъ Леунклавія у РІІ. У 399—402. Необходимо новое изданіе (по Vatic. 1167 л. 134—135, Vatic. 2019 л. 125, Vindob. XII (Kollar. Supplem. 116), Laurent. V, 2 л. 353, Моск. Синдъ Библ. 33 л. 25, Bodl. 264 — Roš 18 л. 163—165), такъ какъ до сихъ поръ остаются неизвъстными нъсколько посланій, а нанечатавныя могуть и должны быть нриве-день въ болье исправный видъ.

<sup>4)</sup> И, однако, К. Hell, Enthusiasmus und Bussgewalt beim griech. Mönchtum, 293 считаеть Никифора авторомъ, den man sonst zu Balsamon's Schule rechnen muss!

<sup>5)</sup> До сихъ поръ очиталось достаточнымъ доказательствомъ единства автора для обоякъ произведеній одно совпаденіе въ обозначеніи ниенъ для того и другого. Не ясонъ источникъ сомивнія у Zhishmann, Das Eherecht, 50, но оно двиствительно

- 1) нельзя останавливаться на второй половинъ XIII въка (около 50 лъть, по крайней мъръ, отдъляло бы посланія оть отвътовы),
- 2) следуеть и для ответовъ принять то указаніе на векъ, которое дается вторымъ посланіемъ. Дело въ томъ, что и Никифору былъ поставленъ вопросъ о каноническомъ достоинстве номоканона, приписываемаго Іоанну Постнику, и имъ онъ былъ решенъ не только вполие самостоятельно, по сравнению съ отзывомъ патріарха Николая III Грамтика 1), но даже и не совсёмъ въ согласіи съ последнимъ:

Николай III (по Vat. 2019):

ερώτησις. Καὶ περὶ τοῦ κανονικοῦ τοῦ Νηστευτοῦ, εἰ χρὴ μετ' αὐτοῦ κανονίζειν ἀσθενεστέρους ἡ καὶ πάντας;

ἀπόχρισις. Έπεκράτησεν ή συνήθεια νῦν διὰ τοῦ βιβλίου τούτου κανονίζεσθαι τοὺς πολλούς πιλήν οἱ ἐν γνώσει τοῦ καλοῦ ὄντες καὶ σφαλλόμενοι διὰ τῆς κανονικῆς ἐπορθωθήσονται καὶ μεγάλης βίβλου. Никифоръ (РП. V. 401-402):

Περί δέ των έχτεθέντων παρά τοῦ Νηστευτοῦ Ἰωάννου συνήθειαν παρελάβομεν, ώστε κατά δύναμιν έκάστου και τάς ἐπιτιμήσεις οἰκονομείν... Ούδεν ξένον, εί χαι ο Νηστευτής Ίωάννης τῷ τοιούτφ κανόνι (τ. e. Baсилія Вел. 84) πειθόμενος, κατά τὸ δοθέν αὐτῷ πνευματικόν γάρισμα κεκαινοτόμηκέ τι, ἐπ' ώφελεία πάντως τό οίχονομούμενον οίχονομών. δεί ούν τών συνοδικώς έκφωνηθέντων και βεβαιωθέντων άντέγεσθαι, έπειτα καί οίχονομείν κατά τὰς διαθέσεις τῶν προσώπων και καιρών και τρόπων την έπιτιμίαν, τοῦ μεγάλου Βασιλείου, ὡς είρηται, τούτο έπιτρέποντος.

Подобную самостоятельность проявляеть въ томъ же вопросв и Никонъ Черногорецъ <sup>2</sup>), писавшій въ парствованіе Константина Дуки (1059—1067) и въ 1088 г. Такъ какъ не видно, чтобы Никифоръ зналъ произведенія Никона <sup>3</sup>), но последнія не достаточно мною изучены, чтобы говорить и о незнакомстве Никона съ ответами или посланіями Никифора, то изъ всего предыдущаго можно вывести лишь одно: второе посланіе написано Ники-



возможно ва такой зыбкой почвъ заглавія: въ Vatic. 2019 Επιστολή τοῦ ἀποχαρτοφύλακος κυροῦ Νικηφόρου ἐρωτηθέντος παρὰ μοναχοῦ τινος, а въ Roe 18 Χαρτοφύλακός τινος τῶν ἀρχαίων...

<sup>1)</sup> Объ этихъ отвѣтахъ, появившихся, кажется, въ 90-хъ гг. XI вѣка (въ 1098 г.?), смотр. мои Свѣдѣнія о греч. ркпп... (= прилож. № 2 къ XI т. Виз. Врем.), 46—49; они есть и въ Vatic. 2019 д. 122 124 У Тоймуноть Тюймуноть Той алд той Адіон Оронь прде тду адибтатоу патріархну хирду Νικόλαον, περιέχουσα διαφόρους ερωτήσεις κανονικάς καὶ αποκρίσεις τοῦ αὐτοῦ πατριάρχου Κ/πόλεως πρός τὸν αὐτὸν πρὸς εκάστην ὑπόμνησιν.

<sup>2)</sup> Срави. его Пандекты (слово 63-е) и Тактиконъ (слово 3-е и 4-е), по славянск. переводу (греч. текстъ этихъ словъ Тактикона у меня уже готовъ и при первой возможности будетъ изданъ).

<sup>3)</sup> Никифоръ не выражаеть сомнанія въ авторства Іоанна Постника, но онъ не называеть его и патріархомъ: вароятна всего, что онъ только сладуеть здась заглавію бывшаго у него подъ руками списка.

форомъ до появленія отвѣтовъ Николая III. Но ясно и то, что оно появилось послѣ начала 1095 г., такъ какъ уже подъ вліяніемъ новеллы Алексія Компина, относящейся къ этому году (Zachariae JGR III 401—404), выставлено положеніе: Пері δὲ τῶν ἀνιερολογήτως συναπτομένων δούλων δούλαις γίνωσκε, ὡς οὐκ ὀφείλουσιν, εἰ μὴ ἱερολογηθῶσι, τῶν θείων μυστηρίων μεταλαμβάνειν, ἀλλὰ κωλύεσθαι ὡς πορνεύοντες (PΠ. V 400).

Несомевно затвиъ, что въ лице хартофилакса Никифора мы имвемъ дело съ современникомъ Никона Черногорца и Николая III: во второмъ посланіи къ Өеодосію практическое значеніе номоканона Постникова стоитъ внё сомевній, а между тёмъ, по словамъ патр. Николая III, это случилось уже въ конце XI в. (см. выше: ἐπεκράτησε ἡ συνήθεια νῦν...); въ то же время критическое отношеніе къ сборнику возникло изъ стремленія къ ἀκρίβεια τῶν κανόνων, которое характерно для второй половины XI века, особенно въ царствованіе Алексвя Комнина (1081—1118): вспомнимъ, что въ 1090 г. появилась новая (Вестовская) редакція номоканона XIV титуловъ, что самъ императоръ старался о распространеніи номоканона 1), и что действительно широкое употребленіе этой книги въ XI в. можеть быть засвидётельствовано очень твердо 3).

Итакъ, появленіе произведеній хартофилакса Никифора и время его жизни слѣдуеть отнести не только ко второй половинѣ XI вѣка, но даже точнѣе къ послѣдней четверти его. Въ предѣлахъ отиѣченнаго такими границами періода времени дѣйствительно извѣстенъ одинъ хартофилаксъ Никифоръ, упоминаемый подъ 1081 3) и 1090 годами 4) и въ письмахъ Өеофилакта Болгарскаго (между 1091—1107 гг.) 5): вѣроятно, это и есть авторъ посланій Өеодосію и отвѣтовъ монаху Максиму. О личности же послѣдняго свѣдѣній никакихъ найти не удалось. В. Бенешевичъ.

<sup>1)</sup> Въ концъ XI в. Алексъй Комнинъ подарилъ святогорцамъ списокъ немоканона и приказалъ читать его на всякомъ засъданія въ Карев (см. мое изслъд.: Капон. сборн. XIV титт., 110), а въ 1107 г. предложилъ собору заняться пересмотромъ этого сборника.

<sup>2)</sup> Монахъ Павелъ (ктиторъ Евергетидскаго м—ря), Никонъ Черногорецъ, Анао стасій епископъ Кесаріи Палестинской, патр. Николай III не только упоминають о номоканонъ XIV титт. (см. мой: Канон. сборникъ XIV титт., 107 прим. 2), но и выписывають изъ него текстъ правилъ (Срезневскій, Свёд. и зам. № LV, стр. 250—288 РП. V, 62—74).

<sup>3)</sup> Βτ Vallicell. F. 18 6ομ6. ΧΙΙΙ Β. μ. 162=163 есть не наданная выдержна: Έκ τοῦ πατριαρχικοῦ τόμου τοῦ γεγονότος ἐπὶ τοῦ πατριάρχου κυροῦ Κοσμα κατὰ τὸν ἰούλιον μῆνα ἰνδικτ. δ' ἔτους ζφπθ' καὶ ὑπογραφέντα (?) παρὰ τοῦ χαρτοφύλακος κυροῦ Νκηφόρου. in 9 capp. distributum. Καθολικῆς (?) εἰπεῖν ἐπί τε τῶν ἐκ τοῦ αὐτοῦ γένους καὶ ἐπὶ τῶν ἐξ ἀλλοτρίων... (Ε. Martini, Catalogus, II 185—186).

<sup>4)</sup> Βτο σημείωμα Απεκείε Κομήμε επὶ τῆ καθαιρέσει τοῦ Χαλκηδόνος ἐκείνου κυροῦ Λέοντος (μες. Bibliotheca Coislin., 105) οτμένεμο πρηστατείε Νικηφόρου διακόνου τοῦ γεγονότος χαρτοφύλακος. Cpas. B. Βακηρεθεκί επι Жур. Мин. H. Πр. 1879 CCIV 821.

Epist. V (τῷ χαρτοφύλακι κυρίῳ Νικηφόρῳ: Migne CXXVI 365, 368), epist. LXIX (τῷ ἀποχαρτοφύλακι κ. N.: Migne CXXVI 489).

#### Къ Отвътамъ Іосафа Георгію.

Въ замѣткѣ «Къ Отвѣтамъ Іосафа Георгію» (Виз. Врем. XI 866—8) вирались досадныя опечатки: должно быть на стран. 867 стр. 6 сверху ἀνοίκεια (вм. ἀποίκεια), стр. 11-12 св. ἀντιλέγειν (вм. ἄντιλέγειν) и стр. 14 снизу хἀν (вм. хἀν); на стран. 868 стр. 1 св. слово «найти» — липінее, а въ стр. 3 св. должно быть αἰτήσεως (вм. αὐτήσεως) и τιμιωτάτου (вм. τιμιτάτου). На стран. 867 стр. 12 св. слѣдовало указать чтеніе μυθολόγων, а данное мною πυθολογών отнести въ примѣчанія.

В. Бенешевичъ.

## 2. Хронива.

## Дъятельность Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ въ 1904 году.

Д'вятельность Института выразилась: 1) въ устройств'в зас'вданій и чтеніи лекцій; 2) въ обработк'в добытых в матеріаловъ и изданій ученых трудовъ; 3) въ экскурсіи въ Самсунъ и другіе города; 4) въ пополненіи и описаніи коллекцій Института.

#### I. Засъданія.

Въ 1904 году состоялись два засъданія, изъ коихъ одно торжественное.

Въ торжественномъ засъданіи 29 февраля было сдълано сообщеніе членомъ Института о. J. Pargoire на тему: «Духовенство и монашество въ Византіи VI въка». Въ сообщеніи о. Pargoire была представлена общая характеристика церковной ісрархіи и внутренней организаціи монашества, какъ отшельническаго, такъ и общежительнаго, въ эпоху Юстиніана.

Второе сообщеніе было сдівлано ученымъ секретаремъ Р. Х. Леперомъ на тему: «Развалины церкви на горъ Оксіи».

Затвиъ ученымъ секретаремъ Б. А. Панченко былъ доложенъ отчетъ о дъятельности Института въ 1903 году.

Второе засъданіе состоялось 21 ноября. На немъ директоромъ Института О. И. Успенскимъ было сдълано сообщеніе подъ заглавіемъ: «Византійскій писатель Исаакъ Комнинъ Порфирородный и Севастократоръ». Предметь сообщенія стоитъ въ связи съ занятіями надъ драгоцінной иллюстрированной Библіей, обнаруженной въ числі рукописей Серальской библіотеки. Въ началі кодекса поміщено неизданное предисловіе, сокращеніе письма Аристея о переводії 70 толковниками Библіи на гре-

ческій языкъ. Судя по заглавію предисловія, оно было составлено порфиророднымъ Исаакомъ, сыномъ царя Алексвя Комнина. Почти одновременно съ открытіемъ этого досель неизвъстнаго труда Исаака, почетнымъ членомъ Института о. L. Petit былъ разысканъ уставъ монастыря въ честь Богородицы Міроспасительницы, построеннаго возлъ г. Эноса севастократоромъ Исаакомъ, сыномъ царя Алексвя Комнина, в составленный самимъ основателемъ монастыря. Теперь является возможнымъ не только признать оба произведенія принадлежащими одному в тому же лицу, отожествивъ Порфирогенита Исаака съ Севастократоромъ, но приписать этому новому въ исторіи византійской литературы писателю цільій рядъ неизданныхъ произведеній, хранящихся въ библіотекахъ Европы. Данныя современныхъ историковъ позволяють возстановить крайне интересную біографію Исаака, который не жилъ въ ладахъ со своимъ братомъ паремъ Іоанномъ и провель свою жизнь въ скитаніяхъ по разнымъ странамъ и въ почетной ссылкъ.

Второе сообщеніе было сдёлано И. А. Карабиновымъ о «Праздникъ акаенста». Докладчикъ докавывалъ, что праздникъ акаенста (5-ая суббота великаго поста) былъ установленъ въ память побёды Византіи надъ Персами при императорѣ Иракліи, заключавшейся гибелью персидскаго царя Хозроя (въ мартѣ 627 г.), а не въ память избавленія Константинополя отъ Персовъ въ 626 г., которое праздновалось 7 августа. Въ великопостныхъ чтеніяхъ изъ пр. Исаіи сохранились, въ библейскикъ формахъ, всѣ перипетіи войнъ съ Персами вплоть до смерти Хозроя.

# II. Обработка архвологическаго матеріала и изданів ученыхъ трудовъ.

Въ 1904 году продолжалась обработка для изданія полученныхъ Институтомъ археологическихъ матеріаловъ. Предстояло прежде всего окончательно разрѣшить вопросъ объ изданіи славяно-болгарскихъ древностей, раскрытыхъ раскопками въ Болгаріи. Не только разнообразіе полученныхъ предметовъ, но и значеніе ихъ въ славянской археологіи побуждали Институть заняться всесторонней ихъ обработкой и принять всѣ мѣры къ тому, чтобы изданіе ихъ соотвѣтствовало достоинству предмета. Вызываемые такимъ дорогимъ изданіемъ расходы покрываются спеціальнымъ ассигнованіемъ, съ соизволенія Государя Императора, 10.000 рублей на изданія Института.

Второе научное предпріятіе, занимающее Институть уже нѣсколько лѣть, это—изданіе художественнаго матеріала по изученію Кахріз-джами въ Константинополѣ. Извѣстно, что этоть памятникъ занимаєть исключительное положеніе по степени сохранности заключающихся въ немъ мозаикъ и фресокъ, которыя однако не были ни достаточно изучены, ни хорошо изданы.

Наконецъ, къ числу большихъ работъ Института следуетъ отнести занятіе въ Серальской библіотект. Находящійся въ ней безценный по заключающимся въ немъ миніатюрамъ кодексъ греческаго Восьмикнижія составниъ предметъ всестороннихъ изслёдованій какъ текста, такъ и миніатюръ.

Въ виду исполнившагося десятильтия со времени основания Института, имъ подготовляется историческая записка о его учреждении и дъятельности за первые 10 лътъ. Обработка значительнаго архивнаго матеріала возложена на ученаго секретаря Б. А. Панченко.

Въ 1904 г. вышли въ свъть 1-2 выпуска ІХ тома Извъстій.

#### III. Экскурсія въ Сансунъ.

Изобиліе поступающихъ въ продажу древностей изъ Самсуна, особенно золотыхъ вещей, заставляетъ думать о расхищеніи кладбищъ и остатковъ древняго греческаго города Амиса, возлів которыхъ расположенъ современный Самсунъ. Въ виду этого Институтъ предполагаетъ произвести въ окрестностяхъ Самсуна правильныя раскопки и командировалъ, для предварительнаго обследованія містности, ученаго секретаря Р. Х. Лепера.

Мѣстоположеніе древняго Амиса находится непосредственно къ сѣверу отъ Самсуна и носитъ названіе Кара-Самсунъ. Городъ быль выстроень на плато, съ краю котораго надъ моремъ сохранились четыре нераскопанныхъ, повидимому, кургана, относящіеся, вѣроятно, къ VII—VI в. до Р. Х. Изъ построекъ видны лишь пистерна и мѣстами остатки стѣны города; но подъ наносною землею скрыто много остатковъ построекъ. На склонахъ плато обнаружились цѣлые ряды гробницъ, отчасти уже разрытыхъ, относящихся, вѣроятно, къ V—IV вв. до Р. Х. Эти гробницы высѣчены въ скалѣ. Еще больше гробницъ позднѣйшихъ, сооруженныхъ въ мягкомъ грунтѣ, изъ кирпичей. Древности этихъ могилъ особенно важны для исторіи ювелирнаго искусства у Грековъ и обнаруживаютъ сходство съ находимыми въ южной Россіи, напримѣръ, въ Керчи. Неизвѣстно пока, гдѣ были найдены части большихъ бронзовыхъ статуй.

Кром'в Самсуна, Р. Х. Леперъ пос'втиль Инеболи, Синопъ и Керасунтъ, откуда при сод'вйствіи вице-консула въ Керасунт'в г. Колларо совершиль по'вздку въ Орду (др. Котіору), въ Фацу и сос'вдніе пункты.

#### IV. Коллекцій Института.

Коллекціи Института аначительно увеличились въ 1904 году.

Въ музей поступило предметовъ искусства и промышленности покупкою 86 и пожертвованіемъ 48, всего 134 предмета. Въ числів ихъ находятся каменныя пластинки съ рельефными изображеніями святыхъ, хорошей работы лучшей эпохи византійскаго искусства, X—XI вв. Изображены св. Осодоръ, св. Георгій, св. Оома. Худшей работы рельефъ (фрагментъ композиціи Благовіщенія), представляющій арх. Гаврінла. Пріобрітены обломки мраморнаго блюда съ рельефными сценами на краю. Представлены сцены изъ ветхозавѣтной исторіи: грѣхопаденіе, Каннъ, Авель, убіеніе Авеля, послы Монсея въ землю Ханаанскую, Даніилъ во рву (фрагментъ). Г. Мавроммати изъ Мерсины прислалъ въ даръ Институту золотую пластинку съ заклинаніями на греческомъ языкѣ. Г. Годэнъ изъ Смирны пожертвовалъ коллекцію древнихъ лампочекъ. Г. Сейкомъ принесены въ даръ три найденныя имъ въ могилахъ Троады перламутовыя украшенія отъ поясныхъ пряжекъ. Отъ него же поступило два эстампажа найденныхъ имъ въ Троадѣ греческихъ надписев. Одна изъ нихъ была вырѣзана на базѣ колонны въ честь Юліи, дочери Цезаря, поставленной Пергамцами въ храмѣ Авины на мѣстѣ Трои; другая же—декретъ жителей Дарданіи IV—III вв. до Р. Х. Г. Нейфахомъ была указана неизданная надпись на еврейскомъ кладбищѣ въ Ортакеѣ, содержащая распоряженіе богатаго жителя Византіи о культѣ въ его память.

Монетъ было куплено 9 золотыхъ (византійскихъ), 110 серебряныхъ, 192 мѣдныхъ. Пожертвовано г. Мавроммати, Колларо, Джудичи, Годэномъ, Сейкомъ и др. всего 61 серебряная и 71 мѣдная. Среди пріобрѣтеній имѣется уника-монета городка Κίμωλιс.

Моливдовуловъ или византійскихъ свинцовыхъ печатей пожертвовано г. Годэномъ 36 и куплено 297, всего поступило 333 экземпляря.

Рукописей греческихъ куплено 8; въ одной изъ нихъ, бумажной XVII в., содержатся неизданные тексты (Никифора Влеммиды Изложеніе чтеній изъ псалмовъ). Пожертвованіемъ поступило: два славянскихъ евангелія, одно XIV в., на пергаменъ, черезъ В. Ө. Каля, консула въ Монастыръ; шесть греческихъ, патріаршихъ и авонскихъ, грамотъ и актовъ XVII—XVIII вв., даръ Д. А. Нелидова и др.

Въ библютеку Института поступило 355 новыхъ названій и 732 тома. Всего состояло къ 1905 году 6456 названій въ 15,862 томахъ.

## Chronique byzantine de Palestine.

## I. Écoles archéologiques, conférences et fouilles.

L'École biblique de Saint-Étienne, tenue par les Pères Dominicains, a donné les conférences publiques suivantes durant l'hiver 1904—1905: 23 novembre, «Un pélerin anonyme inédit de 1624» par le P. Séjourné; 30 novembre, «Les musées de Jérusalem», par le P. Germer-Durand; 7 décembre, «Une ville cananéenne», par le P. Vincent; 14 décembre, «Osée», par le P. Jaussen; 21 décembre, «Les théories modernes sur la formation du langage», par le P. Allo; 4 janvier, «Les Yézidis», par le P. Magnien; 11 janvier, «Les peintures de l'église de Qiryath el Aenab» par M. de Piellat; 18 janvier, «Quelques détails sur les moeurs des tribus arabes à l'est du Jourdain et de la mer Morte», par M. Dissard; 25 janvier, «Quelques monastères bénédictins de Palestine» par le P. Gariador; 1-er février, «Palmyre»,

par le P. Lagrange; 8 février, «La religion palmyrénienne», par le P. Lagrange. Des ces onze conférences, trois seulement intéressent nos études, celle du P. Germer-Durand sur les musées de Jérusalem, dont nous aurons une autre fois l'occasion de parler, quand le catalogue du musée de Notre-Dame-de-France aura paru; celle du comte de Piellat sur les peintures de l'église dite de Saint-Jérémie à Abou-gosch, qui n'a pas malheureusement été publiée; et celle du P. Gariador qui, retouchée, a paru dans la revue «Jérusalem», septembre et octobre 1905, sous ce titre: «Monastères bénédictins antérieurs aux Croisades»; elle n'a pas, hélas! apporté le moindre renseignement nouveau.

Durant l'hiver 1905—1906, la même école biblique de Saint-Étienne doit donner les dix conférences publiques suivantes: 22 novembre, «Les hypogées de Palestine nommés columbaria», par le P. Germer-Durand; 29 novembre, «Saint-Euthyme», par le P. Génier; 6 décembre, «L'exode des Azézat» par le P. Jaussen; 13 et 20 décembre, «L. Abyssinie, le pays, ses habitants, ses usages» par M. Coulbeaux; 3 janvier, «Le lieu de la transfiguration», par le P. Séjourné; 10 janvier, «Comment on voyageait dans l'empire romain au 1-er siècle de notre ère», par le P. Magnien; 17 janvier, «Les sujets bibliques dans les peintures des catacombes», par le P. Abel; 24 janvier, «Quelques notes sur une persécution en Arabie au VI-e siècle», par M. Dissard; 31 janvier, «Pascal et les prophéties», par le P. Lagrange.

La même école biblique, en dehors des excursions scientifiques organisées deux ou trois fois par an, a réalisé deux missions scientifiques, l'une en 1904, l'autre en 1905. La première a eu lieu du 23 janvier au 12 février 1904, aux frais de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres; le rapport officiel a paru dans la "Revue biblique", juillet 1904, p. 403-424, janvier et avril 1905, p. 76-89, 235-257. Il s'agissait de visiter le Négeb, c'est à dire la Palestine méridionale. L'itinéraire de l'aller comprenait: Jérusalem, Hébron, Bersabée, Khalasah, Rouheibeh, El-Mechrifeh, Sbaïta, Abdeh, Aïn-Qedeis; celui du retour: Tell-Rakhmeh, Quournoub, Ararah, Qseifeh, Tell-Arad, Khirbet-el-Qariatein. Il est bon de remarquer que, avant les Pères Dominicains, aucune mission scientifique n'avait pu se livrer à une étude sérieuse de la contrée, surtout d'Abdeh, sauf celle de Palmer et de T. Drake en 1871. L'insécurité des chemins et les luttes perpétuelles des Arabes à main armée en étaient l'unique motif. La caravane de Saint-Etienne, grâce à la sécurité relative que les soldats de la Porte ont établie depuis peu en cette région, a pu obtenir des résultats fort appréciables, qui n'entrent pas malheureusement, pour la plupart, dans le cadre de nos études. Il est bon cependant de noter que, même au point de vue strictement byzantin, les déconvertes valent la peine d'être signalées. Ainsi Abdeh, l'antique Eboda, était une cité florissante, au temps des empereurs chrétiens. La cité byzantine, disent les explorateurs, «comprend une citadelle aux murailles encore relativement bien conservées, quelques édifices publics réunis dans une enceinte attenante à la forteresse et divers quartiers d'une cité bizarrement accrochée aux

Digitized by Google

flancs de la montagne ou entassée à l'extrême bord du plateau. Le premier coup d'oeil sur la situation de ces ruines montre que la citadelle est la raison d'être de toute cette ville. C'est pour s'abriter sous ses remparts, en même temps que pour s'épargner de construire des habitations qu'on trouvait toutes prêtes dans les cavernes de la montagne, qu'on s'est relégué dans un si étroit et si incommode espace. La citadelle est d'une origine byzantine incontestable, donc aussi la ville dont elle est devenue le noyau». De même, paraît être l'oeuvre des Byzantins, un camp, «qui a cent mètres sur toutes les faces, des tours rondes aux angles avec saillants intermédiaires, quatre rangées intérieures de petits corps de logis isolés par de larges rues, deux grandes entrées au sud et à l'est, une poterne dans l'angle sud-ouest, près d'un grand bâtiment dont la distribution intérieure n'est plus reconnaissable». De même encore sont byzantins des thermes encore en partie conservés. On a de plus, relevé deux églises, dont l'une a 23 mètres et 11 m. 65 de dimensions intérieures, l'autre un peu plus petite que celle-ci, bien que de plus élégante structure et de plus riche ornementation. La seconde pouvait servir de lieu de réunion à un monastère, dont on a cru pouvoir fixer l'emplacement. On sait, d'ailleurs, que des monastères existaient dans la province de la Palestine troisième, dont faisait partie Eboda, sans que l'on sache toujours à quelle ville ils appartenaient. Il est fort possible que Eboda représente la ville épiscopale d'Augustopolis, située précisément dans la Palestine troisième et qui n'a pas été encore retrouvée. Les Pères Dominicains ont eu la patience d'explorer méthodiquement 150 à 200 groupes de chambres mortuaires taillées dans le roc et transformées plus tard en habitations chrétiennes, ainsi que l'attestent des graffites et des motifs d'ornementation. Le second voyage, qui devait durer du 3 au 10 novembre 1905, comprenait la visite de Béthoron, où se trouve le tombeau des Macchabées, Tibneh, où l'on montre le tombeau de Josué, Rentis, l'Arimathie évangélique, Mesha, Selfit, Atarah et Djifneh. Enfin, la même Ecole biblique, qui entreprend le voyage du Sina! tous les trois ans, doit l'accomplir en 1906; le départ a lieu de Suez vers le 10 février. L'itinéraire comprend Suez, mines et sanctuaires égyptiens de Sarabit el-Qadim, ouady Feiran, l'ancienne Pharan byzantine, ascension du Serbal, couvent du Buisson ardent, Djebel Mousa et Djebel-Khatérine; retour par Aïn, Houdra, les bords du golfe élanitique, Aqabah, Pétra, Kérak, Madaba, Jéricho.

Les fils de saint François n'ont pas voulu rester en retard sur leurs frères, les fils de saint Dominique, et ils ont établi déjà à l'automne 1906 une École biblique franciscaine. Elle siège au couvent de Saint-Sauveur, à Jérusalem. Si j'en crois les renseignements donnés par certains journaux et qui me semblent très fantaisistes, on doit enseigner aux étudiants envoyés par leurs provinciaux respectifs l'introduction générale et particulière aux Livres Saints, l'exégèse, l'archéologie et la géographie palestiniennes, les langues bibliques, l'histoire comparée de la révélation divine et les croyances des anciens peuples orientaux, l'égyptologie et l'assyriologie. Un cours spé-

cial sera consacré à l'histoire de l'authenticité des sanctuaires de Terre-Sainte. Tout cela est fort bien, quoique ce programme paraisse légèrement chargé. Du reste, l'on ne voit pas trop ce que peut signifier un cours «consacré à l'histoire de l'authenticité des sanctuaires». Si les santuaires sont préalablement supposés authentiques, à quoi bon en retracer l'histoire. Une pareille étude ne pourra qu'engendrer des doutes dans l'esprit des jeunes étudiants, car il est certain que plusieurs des sanctuaires vénérés aujourd'hui sont loin d'être authentiques. Mais ne pronostiquons pas encore l'avenir d'une école, qui n'a pas eu le temps de faire ses preuves? Jusqu'ici, tout ce qui en est sorti, ce sont les volumes périodiques et massifs du P. Barnabé Meistermann sur divers sanctuaires, livres qui paraissaient d'ailleurs avant la fondation de l'école biblique. Deux volumes par an, ni plus ni moins, l'un au printemps, l'autre à l'automme. On a dit de certain membre actuel de l'Académie française que, à lui seul, il écrivait autant que ses 39 confrères réunis; le même éloge pourrait être appliqué au P. Meistermann. A lui seul, il compose plus de livres que tous les religieux de la custodie de Terre-Sainte. Comme il est un des principaux professeurs de l'Ecole biblique de Saint-Sauveur, on peut s'attendre à ce que ses élèves ne lui céderont en rien au point de vue de la production.

De l'École biblique allemande nous savons encore fort peu de chose. Pendant l'hiver de 1905, on a donné des conférences publiques, en allemand bien entendu: 20 février, «Les sanctuaires de Pétra», par M. Dalman, président de l'Institut; 27 février, «Saint-Jérôme en Palestine», par le professeur Riedel; 6 mars, «Le désert de Juda», per M. Schwöbel; 13 mars, «La Jérusalem des Croisés», par M. Volz. Les principaux travaux paraissent dans deux revues, la «Zeitschrift des deutschen Palästina-Vereins» et les «Mittheilungen des deutschen Palästina-Vereins», qui se bornent d'habitude aux nouvelles et à la marche de l'oeuvre; la publication de ces deux périodiques est des plus régulières. Dans la première revue, je n'ai rien aperçu qui se rapportat spécialement à nos études, sauf le travail de Guthe «Das Stadtbild Jerusalems auf der Mosaikkarte von Madeban, t. XXVIII, 1905, p. 120-130, qui n'est pas de nature à faire avancer la question déjà si souvent traitée. A signaler la table fort bien faite des tomes XVI à XXV, comprenant les années 1893 à 1902 et qui a paru en 1905. Les «Mittheilungen und Nachrichten» rendent surtout compte des fouilles exécutées à Tell Moutesellim, l'antique Mageddo dans la plaine d'Esdrelon. Bien que commencées depuis plusieurs années et ayant donné des résultats fort consolants, ces fouilles n'out rien révélé encore de la période byzantine ou médiévale. En dehors de l'équipe qui travaille à Mageddo, une seconde mission allemande opère des fouilles dans la Haute-Galilée dans le but spécial d'étudier l'architecture juive d'après les ruines des synagogues, qui pullulent en cette contrée.

Des fouilles anglaises opérées à Gézer près d'Emmaüs-Nicopolis, il n'y a rien à dire ici; c'est du préhistorique pour nous. Les monuments les plus récents remontent à l'époque des Macchabées, deux siècles avant Jésus-Christ. Et les Grecs? Ils n'ont pas d'École archéologique et ne dirigent pas de fouilles; du moins, les professeurs du grand-séminaire de Sainte-Croix, unis aux ecclésiastiques du patriarcat et du Saint-Sépulcre, ont fondé, l'an dernier, en 1904, une revue, la Nέα Σιών, qui a fort bonne tournure. Je crois bien que c'est le périodique le plus sérieux et le plus scientifique, qui nous vienne du monde grec. Si l'analyse de ses articles relevait de cette chronique, je la ferais volontiers; je me contente pour cette fois de lui souhaiter un bon succès et surtout de la longévité. Peut-être serait-il bon aussi de veiller à la transcription des noms ou des mots étrangers, du français surtout qui est bien souvent écorché.

## Inscriptions et travaux scientifiques.

C'est toujours la "Revue biblique", qui fournit le plus grand nombre de textes inédits. En janvier 1905, p. 93-97, elle publie seize inscriptions provenant de diverses localités de la Transjordane et dont quelques-unes sont chrétiennes. Il y a lieu de regretter que, malgré le mauvais état de plusieurs de ces textes, on n'ait pas tenté des essais de déchiffrement. En avril 1905 p. 248-257, sont donnés les résultats épigraphiques de la mission à Abdeh; il y a là quelques dates erronées. Me 13, p. 253, le 18 Gorpiaios de l'indiction 2°, en l'année 433 de l'ère de Bostra, ne correspond pas au 6 septembre 539 de notre ère, mais au 5 septembre 538. Ne 21, le 19 Daisios de l'indiction 3°, en l'année 663 de l'ère de Bostra, ne donnerait pas le 9 juin mais le 8 juin 568, et il y aurait, de plus, un écart, non d'une année mais de deux ans avec l'indiction donnée. A signaler une gracieuse inscription, métrique, Ne 3, p. 250, non datée comme les deux suivantes, et que l'on croirait païenne sans la finale touchante: «Que le Christ te donne le repos, mon orphelin!». Le nº 7, fragmentaire, révèle l'existence à Bersabée d'une église dédiée au premier diacre saint Étienne. En octobre 1905, p. 564-578. M. Michon dresse le catalogue des antiquités gréco-romaines provenant de Syrie et conservées au musée du Louvre, à Paris. Il y a parmi elles un certain nombre d'inscriptions chrétiennes. Dans le même fascicule, p. 596-606, les Pères Savignac et Abel publient des inscriptions grecques et latines, provenant surtout de la région transjordane. A Djizé, à trois heures à l'ouest de Bostra, deux inscriptions attestent l'existence de deux églises, l'une dédiée à saint Théodore, l'autre à saint Serge et remontant à l'année 590 de notre ère. A Bostra même, une inscription nous dit que l'on a achevé le palais du très saint épitropos, Jean, grâce à la munificence du «despote Justinien», en l'année 535. En mai ou juin 1905, on avait découvert à Jérusalem une petite église byzantine, à l'orient du tombeau dit des Prophètes; on n'a pas tardé à la démolir.

Dans les «Échos d'Orient», mars et mai 1905, p. 65-75, 139-168, le P. Germer-Durand étudie la Topographie de Jérusalem, depuis l'empereur

Hadrien jusqu'au XVº siècle, et donne sur les monuments byzantins de la ville des aperçus originaux et tout à fait neufs. En juillet 1904, p. 193 seq., le même auteur édite onze plombs byzantins trouvés à Ascalon et provenant de la collection du baron russe von Oustinof à Jaffa. Un sceau de Justinien est en grec, celui de l'empereur Phocas est en latin. En septembre 1904, p. 260-261, le P. Germer-Durand publie une épitaphe grecque inédite de Césarée maritime. Il est regrettable que le texte soit en si mauvais état, car la physionomie générale des lettres rappelle, assure-t-on, la fameuse inscription d'Autun, du IIIº siècle. L'inscription métrique renferme cinq distiques; il y est question d'un pontife Eusèbe, qui ne paraît pas être chrétien. En janvier 1905, p. 12, le P. Germer-Durand publie l'inscription chrétienne du prêtre Jean provenant de Gaza et datée de l'an 466 de notre ère, et, p. 13, le sceau latin de Balian, qui défendit la ville de Jérusalem contre Saladin, après la défaite de Hattin, en 1187. Le même sceau a été communiqué à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres par M. Schlumberger, «Comptes-rendus des séances de l'année 1905», p. 208, avec celui de Meillor de Ravendel, seigneur de Maraclée, dans la Haute-Syrie, au XIIº ou au XIII. siècle, celui d'Amaury II de Lusignan, roi de Jérusalem et de Chypre. aux débuts du XIIIº siècle, et celui de Jean, vicomte de Tripoli, après 1241. En juillet 1905, p. 212-218, j'ai établi que la fête de Noël, qui se célébrait tout d'abord en Orient le 6 janvier en même temps que l'Épiphanie, avait été introduite dans le diocèse de Jérusalem entre les années 424 et 439.

Dans la séance du 30 juin 1905, M. Heuzey a communiqué à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, «Comptes-rendus des séances de l'année 1905», p. 344—347, deux monuments de Palestine. Le second est un linteau de pierre, qui se trouvait à l'entrée d'une sépulture et qui contient l'inscription greque de «Namôsas, fils de Manaémos, clarissime comte et légat», d'époque byzantine par conséquent. Dans la séance du 4 août, «Comptes-rendus de 1905», p. 406, M. Clermont-Ganneau a étudié deux grands fragments d'une inscription grecque provenant de Yabroud, localité de Syrie, située à l'est de Baalbeck, et publiée depuis 1887 par Euting. Il a démontré que c'était un document historique de réelle valeur, un édit officiel du roi juif Hérode Agrippa II.

Le "Rapport sur l'exploration archéologique en 1903 de la voie romaine entre Amman et Bostra", dans l'Arabie romaine, du P. Germer-Durand, a paru dans le "Bulletin archéologique du comité des travaux historiques", 1904, p. 3—43, et a été tiré à part. La partie de la voie explorée couvre excactement 56 milles, environ 84 kilomètres, au travers d'un steppe mal famé et peu sûr, occupé par des tribus turbulentes. Le P. Germer-Durand a pu la reconnaître d'un bout à l'autre, constater la présence de 150 bornes milliaires, et copier cinquante inscriptions ou fragments d'inscriptions. Plusieurs de ces textes sont fort précieux pour l'histoire, fixant les gentilices de certains légats déjà connus, révélant le nom d'un nouveau légat et four-

nissant les noms, prénoms et surnoms d'Athénodore Vaballath, le fils de Zénobie associé à l'empire par Aurélien en 270. Le rapport ajoute quatre inscriptions de bornes milliaires trouvées sur des voies secondaires, de Bostra à Adraa, d'Adraa à Gérasa, de Gérasa à Philadelphie, plus vingt-six inscriptions diverses recueillies à Bostra, Déraa, Tayebeh. De ces derniers textes cinq sont en latin, dix-huit en grec et trois en nabatéen. Une seule inscription semble être chrétienne.

M. M. Brünnow et A. von Domaszewski ont l'intention de fournir de la province romaine d'Arabie une description d'ensemble, géographique et archéologique, d'après la méthode scientifique moderne. Le premier volume a paru à Strasbourg, chez K. J. Teubner, en 1904: "Die provincia Arabia". Band I. Die Römerstrasse von Mådebå über Petra und Odruh bis el-Aqaba, in 4º de XXIV et 532 pages avec 568 illustrations et 44 planches. L'ouvrage est divisé en quatre sections, 1º Coup d'oeil géographique, p. 1-14; divisions orographiques et hydrographiques et description de chaque bassin. 2°. La voie romaine de Madeba à Pétra et les routes contiguës, p. 15-124. On y étudie les divers itinéraires entre Jérusalem et la province d'Arabie, par le nord ou par le sud de la mer Morte, les ramifications de la grande voie de Trajan, son tracé et son bornage, les ruines romaines qu'elle traverse et le système des fortifications. Tout est groupé avec soin et clarté par sections, les milliaires sont classés chacun en son lieu et leurs inscriptions transcrites. 3º Pétra, p. 125-428, c'est le morceau capital du volume et jamais la ville-nécropole n'avait été l'objet d'investigations aussi approfondies. Plus de 700 tombeaux ont été étudiés séparément, afin de fixer le développement historique de l'architecture funéraire à Pétra. La description détaillée des monuments de Pétra comporte 850 numéros, catalogués sur les cartes, suivis des inscriptions transcrites et traduites par Euting avec de très courtes annotations. 4º Odroh et la voie romaine jusqu'à El-Aqaba. Les savants explorateurs n'ayant pu eux-mêmes suivre la voie jusqu'au bout en empruntent généralement la description à leurs devanciers. Suit une bibliographie très ample, récits de voyages et littérature spéciale à Pétra, laquelle occupe 30 pages. J'emprunte ces renseignements à la recension fort longue de cet ouvrage qu'a donné la «Revue biblique», janvier 1905, p. 106-112. Une expédition archéologique américaine en Syrie se proposait de reprendre l'oeuvre fondamentale du marquis de Vogüé et de Waddington pour lui donner un contrôle strict et présenter, si possible, de nouveaux documents. L'expédition a travaillé sur place durant les années 1899 et 1900 et, en 1904, des cinq volumes annoncés, un seul avait paru, celui de M. Butler. Les cinq volumes doivent comprendre: I. la topographie par M. Garett; II. l'architecture et les autres arts par M. Butler; III. l'épigraphie gréco-latine par M. Prentice; IV. l'épipraphie sémitique par M. Littmann; V. l'anthropologie par M. Huxley. Le volume de M. Butler, intitulé: «American archaeological expedition to Syria in 1889—1900. Part II: Architecture and other Arts», a paru à New-York, The Century Co., et à Londres, W. Heinemann, en format in-4° de XXV et 433 pages avec 600 illustrations. Il traite de l'architecture et des arts subsidiaires: sculpture, mosaïque, peinture murale dans la Syrie centrale et le Hauran (l'Arabie romaine). Le nombre des monuments qui ne se trouvent pas dans M. de Vogüé est assez considérable: 12 temples, 60 églises, 10 baptistères, 4 thermes publics, 2 palais, 1 théâtre et une infinité de maisons privées, villas, édifices divers, monuments funéraires. Cet ensemble de matériaux a été l'objet d'un judicieux classement. Entre la fin du I° siècle de notre ère et le commencement du VII°, on connaît maintenant de dix ans en dix ans, à peu d'exceptions près, des monuments datés par leurs inscriptions. Dans ce cadre fixe, il est permis de faire entrer les autres monuments non datés. On a ainsi les origines et le développement d'un art qui, pour M. Butler, n'est ni byzantin ni directement romain, mais gréco-syrien. (Résumé de la «Revue biblique», janvier 1905, p. 112—114).

A signaler aussi le travail de M. Josef Strzygowski, professeur a l'Université de Graz: «Mschatta. Bericht über die Aufnahme der Ruine und kunstwissenschaftliche Untersuchung» dans le «Jahrbuch der Königlich preussischen Kunstsammlungen», t. XXV, 1904, Heft IV, p. 205--373, XII planches hors texte et 119 phototypies, qui est le 84° opuscule de cet artiste érudit. Il s'agit de la ruine si curieuse appelée Mschatta, dans le pays de Moab, à quatre ou cinq heures à l'est de Madaba. L'enceinte, encore debout sur tout son parcours, est un carré parfait de 150 mètres de côté. Aux quatre coins s'élèvent des tours rondes; cinq tours semicirculaires se détachent de chaque paroi latérale, sauf au mur du Sud, où la porte d'entrée, flanquée de deux tours polygonales, porte à six le nombre des tours. L'intérieur est divisé en trois parallélogrammes; celui du milieu contenait seul des bâtiments; au fond, le palais, sur une profondeur de 50 mètres environ et une largeur de 70 mètres. En avant, des bâtiments de service occupaient un espace de même étendue. Entre les deux s'étendait une cour carrée de 65 mètres de côté. Les deux bandes latérales, de 45 mètres de large sur 150 de long, semblent être restées complètement libres. La façade en pierre est décorée avec un luxe somptueux, qui n'a peut-être pas d'analogue et dont on peut voir aujourd'hui des échantillons au musée de Berlin. M. Strzygowski y voit le palais d'un prince arabe, d'un Ghassanide, qui aurait vécu entre le IVe et le VIe siècle. Le maître d'oeuvre serait un indigène du nord de la Mésopotamie, au service d'un chef de tribus du désert, et qui aurait appris à la fois la construction en briques chez les Perses et la taille des pierres en Syrie. On pourra discuter longtemps encore sur cette attribution et le P. Germer-Durand y voit un palais bâti sous le calife Abd-el-Mélek, à la fin du VII° siècle, un palais byzantin avec des mélanges d'art arabe; pour lui ce serait même la première page de l'art arabe écrite en Syrie et qui serait conservée.

#### Authenticité des sanctuaires.

1º. Le palais de Caïphe. Sous le titre: «Le palais de Caïphe et le nouveau jardin de Saint-Pierre des Pères Assomptionistes au mont Sion», un religieux Franciscain, le P. Urbain Coppens, a publié à Paris chez Picard, au mois d'août 1904, un petit in 8° de 95 pages, dirigé tout entier contre une page du guide historique et pratique: «La Palestine» des Pères Assomptionistes, paru en 1904, voir t. XI, p. 433. L'opuscule franciscain étant avant tout une oeuvre de polémique était déjà en janvier 1905 traduit en six langues: espagnol, italien, anglais, allemand, arménien, flamand, et distribué gratuitement à qui le demandait ou voulait le recevoir. Certaines éditions se trouvaient considérablement augmentées, quant aux injures s'entend, en particulier l'édition flamande que j'ai sous les yeux: «Strijd om de heilige Plaatsen met plannen en platen, Jérusalem, Imprim. des Pères Franciscains, 1905. Ce n'est pas à ce point de vue que je m'en occuperai ici. Mais les actions les plus mauvaises ont toujours un bon côté, comme de forcer à soumettre à une étude plus approfondie et plus critique la thèse qui est en discussion. C'est précisément ce qui est arrivé. Aujourd'hui nous sommes fixés sur la littérature du sujet, antérieure aux Croisades, grâce aux articles, parus dans les «Échos d'Orient», du P. Gabriel Jacquemier, «Le palais de Caïphe et le nouveau jardin Saint-Pierre», t. VII, 1904 p. 372-379, «Le palais de Carphe d'après la tradition», t. VIII, 1905, p. 68-72; du P. J. Germer-Durand, «La tradition et la grotte de Saint-Pierre à Jérusalem», t. VIII, p. 200-205, et du soussigné, «La maison de Carphe et l'église Saint-Pierre», t. VIII, p. 346-349; à celui du P. Dressaire, «Le palais de Caïphe et l'ancienne basilique de Saint-Pierre», dans la revue «Jérusalem», Paris, décembre 1904, p. 112-119, et à la longue recension due au P. Vincent dans la «Revue biblique», janvier 1905, p. 149-158. De tous ces articles il ressort avec évidence que, du IV au X siècle, la tradition n'a pas varié. Il n'existait qu'une seule église de Saint-Pierre au mont Sion, bâtie sur l'emplacement de la maison de Caïphe et appelée église du repentir, une fois même église des larmes de Saint-Piere. Ce sanctuaire rappelait la chute et le repentir du chef des apôtres, dans la cour du grand-prêtre Caïphe, et par suite la condamnation du divin maître. Où était-il situé? Ce n'était sûrement pas à l'endroit qu'on montre aujourd'hui, à l'église des Arméniens, bâtie au nordouest du Cénacle et dont les Pères Coppens et Vincent ont voulu défendre l'authenticité, mais à 150 ou 200 mètres environ à l'est du Cénacle, à un endroit qui n'a pas été encore retrouvé, mais que les fouilles permettront sans doute un jour ou l'autre de mieux préciser-

2º Le lieu de la lapidation de saint Étienne. Il est hors de doute que la basilique, construite par l'impératrice Eudocie sur le lieu de la lapidation de saint Étienne, au milieu du V° siècle, a été retrouvée par les Pères Dominicains, au nord des remparts actuels de Jérusalem, et tout le monde sait quel renom a acquis leur École biblique, fondée il y a plus de

quinze ans près des ruines de la basilique aujourd'hui restaurée. Ce fait certain et toujours contesté par les Pères Franciscains, qui avaient admis autrefois et admettent encore une fausse tradition, a été remis en lumière par le P. Lagrange dans la «Revue biblique», juillet 1904, p. 465-474. Néanmoins, une fausse tradition ne naît pas d'ordinaire sans aucune raison, elle a presque toujours à son appui des motifs sérieux qui expliquent sa déviation. Il en est de même de celle-ci. On savait que, vers l'année 808, le «Commemoratorium de casis Dei vel monasteriis» signalait dans la vallée de Josaphat un sanctuaire élevé au protomartyr saint Étienne, distinct de celui de la basilique eudocienne, Tobler, «Itinera et Descriptiones Terrae Sanctae», t. I, 2, p. 302, et l'on y retrouvait la première attestation sûre d'une tradition qui aurait plus tard supplanté la première. Il y a, en faveur de cette seconde église dédiée à saint Etienne, des témoignages qui sont antérieurs au IX° siècle. Ce sanctuaire, bâti dans la vallée de Josaphat, existait déjà à la fin du VI° siècle sous le patriarche Amos, il existait même avant le concile de Chalcédoine (451), d'après un récit des «Plérophories de Jean, évêque de Maïouma», cap. LXXIX, traduites par M. l'abbé Nau et rédigées entre les années 512 et 518. Ce sanctuaire est donc plus ancien que l'autre, bien qu'il ne semble pas avoir localisé un souvenir spécial du premier martyr. C'est ce que j'ai tâché de prouver dans un article des «Échos d'Orient», mars 1905, p. 78-86, où ont été apportées pour la première fois les textes dont je viens de parler.

3° Le tombeau de la sainte Vierge. Il était à prévoir que le volume du P. Barnabé Meistermann, déjà signalé, t. XI, p. 433, «Le tombeau de la sainte Vierge à Jérusalem», attirerait une réponse du côté des partisans d'Éphèse. Elle est venue sous forme d'un volume assez gros, «Le tombeau de la sainte Vierge à Éphèse, réponse au P. Barnabé d'Alsace», publié à Paris, chez Oudin en 1905, par M. Gabriélovich, pseudonyme percé à jour d'un Lazariste français de Smyrne. Une fois enlevée la part de polémique, qui est malheureusement fort considérable, il en reste que le P. Barnabé gâte souvent les meilleures causes par la manière maladroite dont il les défend. Il en reste aussi que la tradition de Jérusalem n'est pas attestée avant le V° siècle — ce qui est le cas de bien d'autres — et que l'opinion en faveur d'Éphèse n'a pour elle ni aucune tradition ni aucun appui historique sérieux.

4° La question du Prétoire. Après l'ouvrage du P. Barnabé, celui d'un chanoine de Jérusalem, Dom Jean Marta, «La questione del Pretorio di Pilato ed i qui pro quo della Palestine dei professorí di Notre-Dame de France in Gerusalemme», paru à Jérusalem chez les Pères Franciscains, en 1905. C'est un fort volume in 8° de près de 300 pages. L'auteur s'efforce d'établir que la tradition, l'histoire et l'archéologie favorisent l'identification du Prétoire de Pilate avec la forteresse Antonia. Toutes les autres opinions sont fondées, paraît-il, ou sur des quiproquos, ou sur des fausses variantes, ou sur des monuments et des témoignages mal interprétés. Ceci admis, on s'attendrait à ce que Dom Marta conclut à l'authenticité du sanctuaire actuel,

possédé par les Soeurs de Sion. Aucunement. Les Pères Franciscains ont près de là les ruines d'une église qui soupire vainement après un souvenir évangélique, et ce sont eux évidemment qui possèdent le véritable lieu du Prétoire. Question de boutique, serait-on tenté de dire. Quoi qu'il en soit, il est certain — et le volume du P. Barnabé n'y changera rien, pas plus que celui de Dom Marta — que la tradition antérieure aux Croisades ne plaçait pas le Prétoire au lieu où ils veulent le mettre. Les textes des pélerins sont formels sur ce point. Où se trouvait ce sanctuaire? Dans la vallée, à un endroit qu'il n'a pas été encore possible de déterminer.

5° Le Cénacle. Dans la revue «Jérusalem» de Paris, juin et juillet 1905, le P. Dressaire a consacré une excellente étude au sanctuaire du Cénacle, d'après les témoignages du I° au VIII° siècle. Ce lieu vénérable rappelle tant de souvenirs que l'auteur s'est borné à celui de la dernière Cène. Le travail critique dont nous parlons a fort bien prouvé qu'à partir de la fin du VI° siècle la localisation de la dernière Cène, sur le mont Sion, à l'endroit où on la vénère aujourd'hui, est admise sans contestation à Jérusalem et que déjà, dans la première moitié du V° siècle, un prêtre de Jérusalem Hésychius se prononçait pour cette opinion.

6° Encore un volume du P. Barnabé Meistermann — le septième depuis 1900 — et toujours des polémiques, quoique sur un ton plus modéré. Il a paru à Paris, chez Picard, en 1904, sous ce titre: "La patrie de saint Jean Baptiste avec un appendice sur Arimathie». Donc deux questions à débattre ici. La patrie de saint Jean Baptiste est identifiée avec A'ın-Karim, village situé à six kilomètres à l'ouest de Jérusalem, dans un site ravissant. Aucune autre localité ne peut, en effet, se prévaloir d'une tradition quelconque, bien qu'il soit juste de remarquer que celle d'Aïn-Karim est attestée pour la première fois en 530. Si l'identification est donc soutenable voir pourtant contre elle le récent article de Dom E. Zaccaria dans le «Bessarione», novembre 1905, p. 260-273 -, par contre, l'authenticité des deux sanctuaires, du sanctuaire de la Visitation surtout, n'est rien moins qu'assurée. Il est clair que ce second souvenir est une superfétation telle qu'on en rencontre souvent dans les traditions populaires. Dans l'appendice, le P. Barnabé soutient l'opinion qui voit dans la ville musulmane de Ramléh, près de Lydda, la patrie de Joseph d'Arimathie et, par suite, il défend l'authenticité du sanctuaire que les Franciscains ont fait rebâtir depuis peu d'années. Ici, la tradition très ancienne proteste en plaçant ce souvenir au village actuel de Rentis, assez loin de là.

7° Voici un ouvrage d'allure plus pacifique, celui de l'archidiacre Kléopas Koikylidès: 'Ο ἐν Ἰορδάνη τόπος τῆς βαπτίσεως τοῦ Κυρίου καὶ τὸ μοναστήριον τοῦ τιμίου Προδρόμου, paru à Jérusalem, en 1905, à l'imprimerie du Saint-Sépulcre, in 8°, 86 pages. Il a été d'abord publié dans la revue Nέα Σων et, après avoir défendu la tradition orientale qui est bien fondée touchant le lieu, où Jésus fut baptisé par Jean Baptiste, il cite longuement les témoignages des pélerins et des exégètes qui se déroulent à travers les siècles.

Comme ce lieu est situé tout près du couvent de saint Jean Baptiste, l'histoire de celui-ci se confond un peu avec celle du lieu du baptême. Je n'insiste pas davantage, parce que cet ouvrage sera probablement analysé ailleurs, et me contente de dire qu'il est digne de tous les éloges.

8º Les sanctuaires de Nazareth. Sous le titre: «Histoire de Nazareth et de ses sanctuaires. Étude chronologique des documents», M. Gaston Le Hardy a publié en 1905 un volume in-12 fort sérieux, à Paris, chez Lecoffre. «Voulant se faire une opinion raisonnée sur la valeur des diverses localisations des souvenirs de Nazareth, il a étudié les témoignages des pélerins d'autrefois. Ce sont ces témoignages qu'il présente au lecteur par ordre chronologique, en les accompagnant d'un commentaire, quand il en est besoin»; Échos d'Orient, mai 1905, p. 187. Deux sanctuaires principaux font aujourd'hui la gloire de la petite cité de Nazareth: celui de l'Annonciation et celui de l'atelier de saint Joseph, tous les deux aux mains des Pères Franciscains. Le second, retrouvé en 1890 seulement, se compose d'une église ruinée de 28 m. 80 de longueur sur 16 m. 48 de largeur; il ne fut montré qu'à une époque relativement récente, la tradition ancienne se contentant d'indiquer le sanctuaire de l'Annonciation et celui de la Nutrition, où Jésus grandit à son retour d'Égyte. Il est probable que le sanctuaire de la Nutrition s'élevait après de la fontaine de la Vierge, fort loin par conséquent du lieu où les Franciscains le situent maintenant. Leur atelier de saint Joseph ne serait que l'église d'un grand couvent du moyen âge. Quant à l'église de l'Annonciation, M. Le Hardy l'a fait remonter avec raison au IVº siècle et l'attribue au comte Joseph, qui vivait sous Constantin le Grand. Le texte de saint Epiphane sur lequel il s'appuie, Migne, P. G., t. XLI, col. 409, n'est pourtant pas aussi explicite qu'il veut bien le croire, car l'évêque de Salamine ne nomme que les villes de Tibériade, Diocésarée et Capharnaum, dans lesquelles le comte Joseph bâtit des églises pour ses coreligionnaires entre les années 326 et 337. On peut supposer que la ville de Nazareth est comprise dans les autres villes citées en bloc, mais ce n'est pas sûr. De même, le «Liber nominum locorum ex «Actis», Migne, P. L., t. XXIII, col. 1302, qu'on attribue à saint Jérôme ou même à Eusèbe, ne prouve rien, parce qu'il n'est pas authentique et remonte seulement au VIII-e siècle. Le paragraphe le plus intéressant est sans contredit celui qui concerne le transfert de la «Santa Casa» à Lorette, pieuse légende, sur l'origine de laquelle on est encore assez mal renseigné. A signaler encore, sur ce sujet, les articles récents du P. L. de Feis, un religieux barnabite dans la «Rassegna nazionale» de Florence, janvier et juin 1905, celui de M. l'abbé Boudinhon, professeur à l'Intitut catholique de Paris, dans la «Revue du clergé français», 15 septembre 1905.

#### Édition et commentaire de textes.

1º Dans la «Revue bénédictine», janvier 1905, p. 1—14, Dom Morin publie le catalogue de l'abbaye de Gorze, tel qu'il l'a retrouvé dans un ma-



nuscrit du XI° siècle, provenant de la célèbre abbaye de Saint-Thierry et conservé aujourd'hui à la bibliothèque de la ville de Reims, fol. 12-14. Le tout ne nous concerne pas. Mais ce qui, au contraire, est fort intéressant c'est que dans le même manuscrit de Reims, à partir du fol. 19 jusqu'au fol. 111, suivent une série de fragments, la plupart en forme d'homélies, avec 62 capitula en tête, sur les trois synoptiques. Le scribe qui, au XII° siècle, a marqué sur le fol. I, verso, le contenu du volume, a mentionné ainsi ces travaux sur l'Evangile: «Liber sancti Johannis episcopi iherosolimitani super IIIIº evangelia». C'est une erreur pour ce qui regarde l'évangile selon saint Jean, puisque les commentaires de ce manuscrit sur le 4° évangile n'ont rien de commun avec les 62 capitula, mais ce n'est peut-être pas une erreur pour les homélies concernant les synoptiques. Dès lors, nous serions en présence d'un ouvrage ignoré et inédit de Jean, évêque de Jérusalem, 386-417, le célèbre antagoniste de saint Jérôme. Cet ouvrage mériterait, remarque Dom Morin, d'être étudié et peut-être publié. Il n'y aurait rien d'invraisemblable, «à ce que quelqu'un des ascètes occidentaux, auditeurs de l'évêque de Jérusalem, eût fait pour ses allocutions ce qu'un autre a fait pour les improvisations de son saint et impétueux adversaire, Jérôme de Bethléem».

2º Dans la "Revue de l'Orient chrétien", 1905, p. 96—99, j'ai consacré un petit article à Chrysippe, prêtre de Jérusalem. C'est un moine de la laure de Saint-Euthyme, entre Jérusalem et Jéricho, lequel, après avoir exercé diverses charges dans la laure, fut ordonné prêtre vers l'année 455, succéda en 467 à son frère Cosmas dans sa charge de stavrophylax, c'est à dire de gardien de la vraie croix, et mourut en 479. Ce moine, auquel Cyrille de Scythopolis, biographe de saint Euthyme, attribue de nombreux écrits, n'a trouvé place, ni dans la Patrologie grecque de Migne, ni dans aucune des histoires modernes de la littérature patristique ou byzantine. Et pourtant il existe de lui au moins trois sermons ou panégyriques édités, mais enfouis dans des collections peu consultées, et d'autres travaux inédits mais connus, sans compter ceux que des études plus approfondies permettront sans doute de lui restituer.

3º La nouvelle revue grecque, publiée par le patriarcat orthodoxe de Jérusalem, la Νέα Σιών donne en appendice à ses deux premiers volumes la vie de saint Sabas, encore inédite, qui fait partie de la collection de Métaphraste. Le texte est emprunté au manuscrit 31 du monastère de Sainte-Croix, qui serait du X°—XI° siècle, A. Papadopoulos-Kerameus, Ἱεροσολυμιτική βιβλιοθήκη, t. III, p. 71. C'est l'archidiacre Kléopas Koikylidès, qui a déjà si bien mérité de la science par ses études palestinologiques, qui a édité le Βίος καὶ πολιτεία τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Σάββα. Depuis lois, le travail a paru en une brochure à part, Jérusalem, imprimeríe du Saint-Sépulcre, 1905, in 8°, δ', 106 pages, 2 francs.

4º Dans les «Analecta bollandiana», t. XXIV, 1905, p. 349—356, le R. P. Peeters a publié la traduction latine de la Vie de saint Abraham, évê-

que de Crateia dans l'Honoriade, au VI siècle. Il s'agit d'un opuscule inédit de Cyrille de Scythopolis, conservé en grec au couvent du Sinaï, V. Gardthausen, «Catalogus codicum graecorum sinaïticorum», Oxford, p. 120, et dont deux traductions arabes se trouvent à Leipzig et au Vatican. C'est d'après le manuscrit de Leipzig que M. Graf avait publié le texte arabe dans le «Al-Machriq», revue des Pères Jésuites à Beyrouth, 1903, t. VIII, traduction qui est due à un moine de Saint-Sabas, au IX° siècle. Dans un article des «Échos d'Orient», septembre 1905, p. 290—294, j'ai tenté d'arrêter la chronologie de la vie de saint Abraham et d'en extraire les détails intéressants pour la vie religieuse en Palestine, province où vécut saint Abraham avant et après son épiscopat. En même temps, l'éditeur du texte arabe, M. Graf, publiait une traduction allemande dans la «Byzantinische Zeitschrift», t. XIV, 1905, p. 509—518, suivie d'un court appendice chronologique. Les dates ne cadrent pas toutes avec les miennes et je ne crois pas que ce soit à leur avantage.

5° Un ouvrage qui n'est pas inédit mais qui est fort ignoré, ce sont les lettres spirituelles de saint Barsanuphe et de saint Jean le Prophète, deux moines du couvent de Séridos, près de Gaza, qui moururent l'un et l'autre aux environs de 540. Ces lettres, au nombre de 840, furent éditées comme ouvrage posthume de Nicodème l'hagiorite, en 1816, à Venise. Elles forment un fort in- 4° de 400 pages environ. J'ai attiré l'attention sur elles et sur leurs auteurs dans trois articles successifs des «Échos d'Orient», septembre 1904, p. 268—276, janvier 1905, p. 14—25, mai 1905, p. 154—160. Comme ces lettres se trouvent en tout ou en partie dans nombre de manuscrits et que l'édition de Nicodème, fort rare du reste, laisse assez à désirer, il y a lieu d'espérer qu'on en donnera un jour une bonne édition critique. Je ne connais pas d'ouvrage qui nous dépeigne mieux que celui-là la physionomie de la vie intérieure des moines palestiniens, et on peut bien l'ajouter, des moines d'Orient.

6º Dans les "Analecta bollandiana", t. XXIII, 1904, p. 289—307, le P. Delehaye a publié la "Passio sanctorum sexaginta martyrum" de Gaza, soldats chrétiens et byzantins, morts pour la foi le 6 novembre et le 17 décembre 638, après la reddition de Gaza au général arabe, Amr. Le texte, qui ne représente qu'une affreuse traduction latine, a été emprunté à un manuscrit de la basilique Saint-Pierre à Rome. Le P. Delehaye a parfaitement démontré comment ces 60 martyrs bien authentiques avaient été confondus à dessein par un clerc de Bologne avec 40 ou 41 martyrs légendaires, vénérés par cette ville et sur le compte desquels elle n'avait aucun renseignement. Dans les "Échos d'Orient", janvier 1905, p. 40—43, le P. Pargoire a soumis le texte publié à une revision critique et il est parvenu à rétablir la plupart des noms propres, dont quelques-uns étaient jugés par l'éditeur d'une lecture désespérée. Par suite, il en ressort que les 60 soldats martyrs appartenaient, partie à la cohors Scytharum, partie à la cohors Voluntariorum, cohortes qui tenaient garnison à Gaza lors de

la conquête arabe. De même, si la chronologie de cette pièce était mieux garantie elle servirait beaucoup pour fixer divers points de la conquête de la Palestine par les Arabes et la date de la mort du patriarche saint Sophrone, encore incertaine jusqu'ici.

7º Avec mon confrère, le P. Pétridès, nous avons publié dans la «Revue de l'Orient chrétien», en 1904, une étude sur saint Jean le Paléolaurite, précédée d'une notice sur la Vieille Laure ou laure de Saint-Chariton. Depuis, cette étude a paru en volume et forme le fascicule VII de la «Bibliothèque hagiographique orientale» de M. Léon Clugnet, Paris, 1905, chez Picard. La notice retrace, d'une façon aussi complète que le permettent les documents connus, l'histoire de la laure de Souka ou Saint-Chariton, depuis les origines du IV° siècle jusqu'à sa destruction, XII° ou XIII° siècle. Le texte comprend l'office de saint Jean le Paléolaurite, moine de cette laure, d'après deux manuscrits de la bibliothèque patriarcale à Jérusalem, du XI° et du XII° siècle, office qui est attribué à l'hymnographe Théophane. Il est suivi de la biographie critique de saint Jean, qui vivait dans la seconde moitié du VIII° siècle ou dans la première moitié du IX°, non au IV° siècle, comme on l'avait cru jusqu'ici.

8º Nous possédions déjà dans la Patrologie grecque de Migne. t. XCVII, col. 1461 — 1602, 42 opuscules théologiques grecs de l'évêque syrien Aboucara, évêque de Haran en Mésopotamie au début du IX° siècle. En 1904, le P. Bacha, religieux basilien de Saint-Sauveur, a édité à Beyrouth, imprimerie Alfavvaïd, neuf autres opuscules théologiques de cet auteur, écrits en arabe classique et qui comptent parmi les plus anciennes productions de cette langue. En 1905, le même P. Bacha a publié à Paris, chez Leroux, la traduction française de l'un de ces opuscules et il l'a fait précéder d'une bonne introduction historique sur cet évêque: «Un traité des œuvres arabes de Théodore Abou-Kurra, évêque de Haran». Il en résulte que Théodore serait originaire d'Edesse, moine du célèbre monastère de Saint-Sabas, près de Jérusalem, et controversiste distingué contre les Arméniens, les Jacobites et les Coptes d'Égypte. Il paraît avoir vécu encore après 820, bien que sa mort doive se placer aux environs de cette date. En dehors des opuscules grecs réédités par Migne, des traités arabes publiés par le P. Bacha, d'un autre traité arabe sur les images édité à Bonn en 1897 par M. Arendzen, il existe encore sept ou huit autres traités et homélies en arabe, encore inédits. De plus, sont perdus trente traités qu'Aboucara avait composés en syriaque pour défendre la doctrine du concile de Chalcédoine. C'est, comme on le voit, l'un des écrivains les plus féconds sortis de la laure de Saint-Sabas, alors que tout le monde ignorait encore qu'il avait passé dans ce couvent une bonne partie de son existence.

9° M. l'abbé Nau, professeur à l'Institut catholique de Paris, a fait connaître, «Revue de l'Orient chrétien», 1905, p. 162—168, un texte fort intéressant pour l'étude des sanctuaires de Palestine et pour les sources de l'Histoire ecclésiastique de Nicéphore Calliste, dans la première moitié du XIV° siècle,



lib. VIII, cap. XXIX, XXI et XXXII. Cette histoire attribue à sainte Hélène, mère de l'empereur Constantin, la fondation d'un grand nombre de sanctuaires palestiniens. Or, ces passages se retrouvent presque mot pour mot dans la Vie encore inédite de Constantin et d'Hélène, dont M. Nau fait connaître plusieurs manuscrits du XII et du XI siècle, et dont la rédactions doit se placer entre le VII et le XI siècles. On pourra donc les utiliser à l'avenir comme un document assez ancien et ne plus les considérer comme une fantaisie littéraire de l'historien byzantin.

10°. Sous le titre de: "Das Hodoiporikon des Konstantin Manasses" M. Horna a édité dans la "Byzantinische Zeitschrift", t. XIII, 1904, p. 313—355, l'Itinéraire en Palestine de ce poète byzantin. C'est un poème, composé entre les années 1160 et 1162, à l'occasion d'un voyage que Manassès fit en Syrie et en Terre-Sainte, en compagnie des ambassadeurs de Manuel Comnène. Il est divisé en quatre parties et compte 790 vers dodécasyllabiques. La description de la Palestine et de ses sanctuaires, qui commence au vers 99° de la première partie, se poursuit jusqu'au vers 330. Cet ouvrage sera fort utile à consulter pour connaître la tradition de l'époque et comparer ce que chante le poète avec ce qu'écrivit prosaïquement une quinzaine d'années après lui son compatriote Jean Phocas.

## Recueil d'archéologie orientale par M. Clermont-Ganneau.

Dans la précédente chronique, t. XI, p. 436 seq., j'ai indiqué les titres des articles renfermés dans les cinq premiers volumes de ce recueil et qui se rapportaient à nos études. Depuis, un VI° volume du docte membre de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres a paru à Paris, chez Leroux comme les précédents; il se vend vingt francs le volume pour les souscripteurs, 25 francs pour les autres. Indiquons quelques travaux. «Le calendrier dit des Arabes à l'époque grecque», p. 122—127. Cette étude repose sur une inscription byzantine trouvée à Khalasa, l'antique Elousa, au sud de Bersabée: «Feu Anastasie est morte le 4° jour des épagomènes, indiction 3°, l'année 494». L'interprétation de M. Clermont-Ganneau est totalement erronée, car l'année 494 ne se rapporte pas à l'ère de Gaza, 61 avant Jésus-Christ, mais à celle de Bostra ou d'Arabie, 106 de notre ère, ainsi que l'a parfaitement démontré la «Revue biblique», avril 1905, p. 253—255.

"La peregrinatio dite de sainte Sylvie", p. 128 — 144. On examine la date admise jusqu'à présent pour la rédaction de cet ouvrage, 380 à 385, et l'on s'efforce de l'ébranler. Pour M. Clermont-Ganneau, le document est beaucoup plus tardif, il doit être reporté vers la première moitié du VI°, sous le règne de Justinien. Les preuves apportées ne sont pas décisives, pas plus d'ailleurs que celles qui sont invoquées en sens contraire.

"La diaconesse Sophie, nouvelle Phœbé", p. 144—146, très intéressante inscription byzantine découverte sur les flancs du mont des Oliviers et

publiée également dans la "Revue biblique", avril 1904, p. 250 — 262. La lecture est la même de part et d'autre.

«Sur diverses inscriptions de Palestine publiées par M. Dalman" (dans les "Mittheil. und Nachrichten des deutschen Palästina-Vereins, 1903, p. 17—32), p. 167—174. La plupart de ces remarques se rapportent à des inscriptions grecques, chrétiennes ou non. De même, dans l'article suivant, p. 174—182, «Objets épigraphiques de la collection Ustinoff».

"Nouvelles inscriptions de Palestine", p. 182 — 203; le n. 5, p. 184, complète une inscription de Jérusalem, publiée par le P. Germer-Durand dans la "Revue biblique", 1892, p. 584, n. 46, et dont on avait voulu faire état pour situer l'église bâtie sur l'emplacement du Prétoire de Pilate; n. 8, p. 185 — 187, inscription du diacre Abraham provenant de Gaza; n. 9, inscription byzantine juive de la nécropole de Jaffa.

«Fiches et notules», p. 208—218; n. 2, p. 208, inscription byzantine juive de la nécropole de Jaffa; n. 4, fragment d'inscription mentionnant un asile d'orphelins à Césarée maritime; ces notes sont surtout consacrées à compléter ou à expliquer des textes publiés par la «Revue biblique», janvier et avril 1904. Voir de même les «Fiches et notules» suivantes, p. 298—309, où l'on remarque des réflexions fort justes sur la ville de Phaeno dans l'Arabie.

«Nouvelles découvertes archéologiques dans le Hauran», p. 316—318, se rapporte à la récente expédition de M. Littmann. «La province d'Arabie», p. 318—337, examine le gros volume de M. M. Brünnov et von Domaszewski, dont nous avons parlé ci-dessus. Il y a des remarques sensées p. 325, 327—329, 335—337, sur la lecture douteuse de certaines inscriptions chrétiennes, qui avaient été relevées par notre caravane, lors du voyage à Pétra en avril—mai 1897. Dans la hâte du voyage, à travers un pays peu sûr, certains textes épigraphiques ont été en effet mal relevés à cette époque. Mais aujourd'hui que le chemin de fer traverse ces régions—il est encore assez loin, il est vrai, des lieux où gisent ces inscriptions—on pourrait peut-être relever et lire mieux les documents incriminés.

«Sépulcres ἀσάλευτα», 357 — 359, rapproche d'une inscription du mont Athos publiée par M. Millet dans le «Bulletin de correspondance hellénique», 1905, p. 55, une inscription byzantine juive trouvée aux environs de Samarie et qui renferme une expression analogue. «Fiches et notules», p. 372—388, il y a une correction concernant une inscription grecque.

Siméon Vailhé

des Augustins de l'Assomption.

#### Le centenaire de Grottaferrata.

Nous ajoutons quelques détails complémentaires à ceux que nous avons déjà donnés dans notre article 1). La fête du 26 septembre 1904 a été célébrée en présence d'un grand nombre d'invités, parmi lesquels plusieurs membres du corps diplomatique, les abbés bénédictins du Mont-Cassin, de Subiaco, et de Cava dei Tirreni, des prélats, et quelques familles de l'aristocratie romaine. Nous reproduisons le parchemin grec, qui rappelle cet heureux évènement. Il a été placé dans le creux de la première pierre du monument en l'honneur de Saint-Nil, et couvert d'un carreau de marbre. En voici le texte: Είς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρός καὶ τοῦ Υίοῦ καὶ τοῦ άγίου Πνεύματος, ἀμήν. Έν έτει ἀπό τῆς τοῦ κόσμου κτίσεως ἐπτακισχιλιοστῷ τετρακοσιοστῷ δωδεκάτῳ, της δε γεννήσεως του Κυρίου και Θεού και Σωτήρος ήμων Ίησου Χριστού χιλιοστῷ ἐννακοσιοστῷ τετάρτῳ, ἀπὸ δὲ τῆς ίδρύσεως καὶ καταστάσεως τῆς ἀγίας μονής ταύτης, και ἀπὸ τοῦ θανάτου τοῦ ὀσίου Πατρὸς ἡμῶν Νείλου πρωτοκτίτορος αὐτῆς ἔτει ἐννακοσιοστῷ, τῆς δὲ ἡγουμενείας τοῦ πανοσιωτάτου πατρὸς ήμων Άρσενίου Β΄ έτει είχοστῷ δευτέρῳ, τῆς δὲ ἀρχιερωσύνης τοῦ παναγιωτάτου Πατρός ήμων Πίου δεκάτου, πάπα 'Ρώμης και προστάτου τῆς αὐτῆς μονης ταύτης, έτει πρώτω, ινδικτίωνι δευτέρα, Σεπτεμβρίου μηνός είκοστη έκτη, ήμερα σαββάτου, ώρα δεκάτη της ήμερας. επειδήπερ, διά το ήμας την μονήν ήμων ταύτην έν τοις παρελθούσιν αίωσιν έχ τοσούτων μέν χαθαιρέσεως, άποδράσεως και καταλείψεως κινδύνων έξηρησθαι, άγαθοις δὲ πλείστοις τε και μεγάλοις κεκοσμεϊσθαι, μετά Θεόν και την ύπεραγίαν Θεοτόκου, εύσεβως και δικαίως τῷ ἐν ἀγίοις πατρὶ ἡμῶν Νείλῳ, τῷ ἀεὶ ὑπὲρ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ πρεσβευομένφ, άνανοούσης, πολυλαμπρώς την έννάτην έχατοντοετηρίδα, την άπο τοῦ τιμίου αὐτοῦ θανάτου ἐορτάσειν ἐψηφίσατο, καὶ ἄμα γαλκοῦν ἀνδριάντα αὐτῷ ἀναστήσειν, σήμερον ὁ αὐτὸς, πάντων τῶν ἀδελφῶν παρόντων, καὶ πολλων ευγενών ανδρών μετά πλείστου όχλου συμπαρισταμένων, τον λίθον τουτον βάσιμον, ταύτην την γραφήν κατέχοντα, εὐλογήσας ἔθηκεν. Pour la description de cette fête voir le Bessarione, VIII- année, II- série, vol. V, p. 294—300.

Le 25 février, 1905, dans le salle Picchetti, le baron Kanzler a tenu une nouvelle conférence sur l'art byzantin en Italie. Le conférencier a défini d'abord les limites et les traits caractéristiques de l'art byzantin. Les uns voient du byzantinisme partout: les autres vont jusqu'à nier l'existence d'un art né et développé à Byzance. Comme toujours, la vérité se trouve dans un juste milieu. En Italie nous rencontrons des monuments byzantins dans les villes sises sur les côtes de l'Adriatique; les villes du centre de la péninsule en sont dépourvues, si l'on excepte Rome, qui, à cause de ses relations suivies avec l'Orient, subit l'influence artistisque de sa rivale du Bosphore. L'art byzantin fleurit surtout à Ravenne, ce qui n'est pas éton-

<sup>1)</sup> V. Viz. Vrem. XI, 1—2, 896 suiv. BESANTIÉCKIÉ BPEMERNETS.

nant, puisque cette ville était devenue au moyen-âge le siège de l'exarchat byzantin. Justinien l'avait comblée de privilèges, et de grandes richesses s'étaient accumulées dans l'enceinte de ses murs. Les chapiteaux de l'église de Saint-Vital sont absolument identiques-à ceux de Sainte-Sophie, ce qui donne à croire qu'ils ont été sculptés à Byzance. Le conférencier dit tenir du prof. Syrkou cette opinion qu'il partage également.

Cependant l'art romain a exercé, lui aussi, son influence sur les artistes qui travaillaient aux monuments byzantins de l'Italie, et nous en découvrons ses traces même à Ravenne. L'art romain émigra à Byzance, lorsque le siège de l'empire fut transféré des bords du Tibre sur ceux du Bosphore. Mais cette émigration ne tarda guère à altérer sa physionomie particulière. Les artistes nés à Byzance lui empruntèrent tout ce qu'il avait d'idéal et de beauté, mais ils adaptérent en même temps l'art romain aux exigences nouvelles. De cette adaptation naquit l'art byzantin, où nous trouvons la fusion du génie latin et du génie grec, où le substratum est pour ainsi dire romain, mais où l'âme et les formes extérieures sont une création byzantine.

A son tour l'art byzantin, sorti de l'enfance, quitte le sol d'Orient et revient en Italie. Cette importation a lieu en deux périodes distinctes. La première remonte au V-° siècle, et dure jusqu'au VIII-°. Rome et Ravenne sont les centres de cette floraison italienne d'art byzantin. La seconde période embrasse le XI-° siècle. Les œuvres qui lui appartiennent se rencontrent surtout dans les villes maritimes. L'art byzantin, tout en conservant son empreinte originale, emprunte aussi aux traditions artistiques des villes italiennes, et dans les fiefs de l'Italie méridionale il prend le nom d'art normand. Les meilleurs monuments de cette époque furent élevés à Venise et à Palerme.

Le conférencier fixe ensuite les caractères de l'art byzantin en Italie. Les églises ont une forme toute particulière. Nous n'y voyons plus de longues nefs terminées par l'abside. Ce ne sont que des édifices circulaires autour desquels se groupent plusieurs chapelles disposées en forme de cercle. La rotonde centrale et les chapelles sont appuyées sur quatre piliers carrés. Le type le plus frappant de cette architecture est la basilique de Sainte-Sophie de Constantinople, dont se rapprochent beaucoup Saint-Marc de Venise, et Saint-Vital de Ravenne. Cette architecture révèle l'influence de l'art romain. Dans la basilique de Saint-Sébastien, sur la voie Appia, les fouilles ont mis au jour des ruines du IV-e siècle. Il est aisé d'y constater que tout d'abord plusieurs tombes furent adossées aux murs de la basilique, élevée probablement par Saint-Damase. Les murs latéraux de ces chapelles tombales, se suivant les unes les autres, se transformèrent plus tard en parties intégrales de la basilique. A Salone, à Monastirine, on remarque le même fait. Cet arrangement n'aurait-il pu donner naissance à l'architecture des églises byzantines?... Les chapelles des églises byzantines ne seraientelles pas des cellae marmoreae rangées autour de la basilique centrale?... Rien n'infirme cette hypothèse.

La décoration de ces églises se distingue par la richesse des dorures. Les personnages qui y sont représentés, sont revêtus de costumes étince-lants d'or et de pierreries. La mosaïque est l'ornementation la plus en usage. Elle était d'un usage fréquent chez les Romains, mais d'ordinaire on ne s'en servait que pour paver les chambres et les vestibules des maisons de la noblesse. A partir du IV-e siècle de l'ère chrétienne nous la trouvons sur les parois et sur les voûtes. Les Byzantins donnèrent à leurs mosaïques une empreinte toute orientale. La lumière tamisée par de petites ouvertures pratiquées sur la voûte se reflétait sur les couleurs vives de ces mosaïques, et charmait les regards par d'étranges miroitements.

Le conférencier donne ensuite des éclaircissements sur les principaux monuments byzantins de l'Italie. Nous nous bornons à mentionner ceux qui ont attiré davantage l'attention du savant archéologue: 1. La mosaïque de la basilique de Saint-Pudentienne, IV- siècle. Le type des personnages est romain, mais une croix ornée de pierreries révèle l'influence de l'art byzantin. 2. La croix du baptistère du cimetière Pontien sur la voie Portuense. Cette croix est intéressante par son symbolisme. Elle plonge dans l'eau, et es fleurs qui l'entourent symbolisent le Paradis. On ne peut la faire remonter au delà du VI- siècle. 3. Les mosaïques de Sainte-Marie Majeure. Les artistes ont suivi les traditions romaines, mais l'influence byzantine est visible dans les vêtements. Le tableau qui représente le Christ au milieu des docteurs offre un mélange d'éléments orientaux. La chlamyde du divin adolescent est ornée du tablion: la robe de la Saint-Vierge est brodée de perles. 4. Un document de cette période de transition entre l'art romain et l'art byzantin apparaît aussi dans l'église des saints Cosme et Damien, érigée par Félix IV qui vécut dans la première moitié du VI- siècle. La partie gauche de l'abside de cette église eut beaucoup à souffrir à la suite des réparations entreprises en 1660. Du côté droit on voit Saint-Pierre qui présente au Sauveur deux saints habillés à la façon byzantine, avec le tablion. Saint-Pierre garde le type et l'habillement romain. 5. Les mosaïques de la basilique de Saint-Laurent extra muros. Elle remonte au pontificat de Pélage II vers la fin du VI siècle. Nous y voyons le Sauveur, la tête ornée d'un nimbe crucifère. A sa droite se tiennent Saint-Pierre, Saint-Laurent, et Pélage II, à sa gauche Saint-Paul, Saint-Étienne, et Saint-Hyppolite. Pélage montre (sur ses mains) le plan de la basilique. 6. Les peintures du tombeau de Saint-Cornélius dans les cryptes de Lucina (VI-º siècle). Elles représentent les Saints Sixte et Optat, Cornélius et Cyprien. Ils ont la tête couronnée d'un nimbe de grandes dimensions qui se termine par une raie noire ou blanche en harmonie avec le fond des tableaux. 7. Plusieurs peintures du cimetière de Saint-Callixte. Le Sauveur est nimbé. Sainte-Cécile est habillée à la facon byzantine. 8. Les mosaïques de l'oratoire de Saint-Venance, annexé au baptistère du Latran en 1660. A gauche de l'abside on remarque

quatre saints, parmi lesquels deux portent l'habillement byzantin. 9. Mosaiques de la chapelle des saints Zénon et Praxède (IX-º siècle). Sur la voûte, le Sauveur, la tête ornée d'un nimbe étincelant de pierreries, est enfermé dans un disque soutenu par quatre anges. La chapelle décorée de mosaïques est sans doute le monument qui révèle le mienx l'épanouissement de l'art byzantin à Rome. 11. Mosaïque de l'abside de Sainte-Cécile au Transtévère. A la droite du Sauveur se tiennent Saint-Pierre, Sainte Cécile et Saint Valérien: à sa gauche Saint Paul, Saint Agathe, et Pascal I-a. Celui-ci a un nimbe carré pour indiquer qu'il vivait encore, lorsque la mosaïque fut exécutée. 12. Une mosaïque de l'église de Sainte-Maria in Trastevere. 13. La mosaïque de Grottaferrata représentant la Sainte-Vierge, le Sauveur et Saint-Basile, ou Saint-Barthélemy. 14. Monuments byzantins de Ravenne. La prospérité et la rapide fortune de cette ville commencent à l'époque d'Auguste, qui y fit construire le portus classis, dans lequel 250 navires pouvaient aisément trouver un abri. Le conférencier esquisse à grands traits l'histoire de cette ville sous la domination romaine et byzantine. Les privilèges concédés par Justinien n'empéchèrent point sa décadence. En 451 les Lombards chassèrent le dernier exarque Entychius, et Ravenne perdit toute son importance. Le silence qui plana autour de son nom contribua peut-être à lui conserver intacte l'opulence de son héritage artistique. Le conférencier décrit tout d'abord le célébre mausolée de Galla Placidia, les mosarques de Saint-Apollinaire, oeuvre des artistes de Byzance, les mosaïques du baptistère dit des orthodoxes. D'après Corrado Ricci cet édifice aux mosaïques d'une perfection achevée était autrefois des thermes romains. Saint-Vital, le monument le plus beau et le mieux conservé de l'art byzantin en Italie. L'église fut com--mencée par Ecclésios († 546) à l'endroit même où Saint-Vital avait subi le martyre, et consacrée par Saint-Maximien en 547. Le conférencier parle en termes enthousiastes de la beauté de Saint-Vital, de la richesse fastueuse de ses mosaïques, en particulieur de celles qui représentent Justinien et Theodora. Il n'y pas longtemps un autel de style baroque gâtait la majesté solennelle de ce monument vénérable. Heureusement, Corrado Ricci l'a fait transporter ailleurs, ce qui a mis à jour l'ancien autel, et les plutei du presbytère. La chaire d'ivoire, dite de Maximien, est aussi une oeuvre d'une admirable beauté. C'est à tort qu'elle porte cette dénomination. Jean le Diacre raconte qu'en décembre 1001 Othon III envoya de riches cadeaux au doge Pierre Orseoli. Les Vénitiens lui temoignèrent leur reconnaissance par le don de cette chaire sculptée en ivoire, que l'empereur laissa à la ville de Ravenne. Il faut donc absolument écarter l'opinion de ceux qui font remonter à l'évêque Saint-Maximien ce joyau artistique. Le musée national de Ravenne garde aussi plusieurs sarcophages d'un intérêt considérable pour l'histoire de l'art byzantin. Dans ses trésors on remarque un autel, des chapiteaux à corbeilles, sculptés à Byzance des croix du V siècle et des couvertures d'évangéliaires. 15. Saint-Marc de

Venise. 16. L'Église de Saint-Catalde et la chapelle de la Martorana à Palerme. 17. Quelques ivoires byzantins de la bibliothèque vaticane.

Le baron Kanzler termine ainsi sa belle et érudite conférence que nous espérons voir bientôt publiée: «L'Italie est sans conteste le pays le plus riche en œuvres d'art de toutes les époques: elle possède des trésors merveilleux depuis l'art archaïque jusqu'à l'art étrusque et romain, depuis l'art byzantin jusqu'à l'art gothique, depuis le *Quattrocento* jusqu'au plein développement de la Renaissance. Dès lors elle n'est pas seulement le jardin d'Europe, mais aussi le jardin de l'art».

Le 28 janvier le Réverendissime Arsène II Pellegrini, abbé de Grottaferrata, faisait au Vatican une conférence sur son abbaye et sur l'union des Églises. S. S. Pie X y assistait, entouré de onze cardinaux, des ambassadeurs de France, d'Autriche-Hongrie, de Belgique, d'Allemagne et de Portugal auprès du Vatican, et d'une élite intellectuelle. La presse étrangère y était représentée par les correspondants du "Novoe Vremia», du "Times», du "New-York Herald», et du "Stamboul». L'abbé Pellegrini a relevé la mission de l'abbaye de Grottaferrata, qui reste toujours comme un trait d'union entre l'Église latine d'Occident et l'Église grecque d'Orient. Il a rappelé les souvenirs grecs de l'abbaye, entr' autres la mission de l'abbé Nicolas I-er en Orient pour assoupir les démêlés entre Grecs et Latins au sujet des azymes, et le rôle joué par l'abbé Pierre Vitali au concile de Florence. Étant donné le caractère particulier, et le but que le conférencier se proposait, nous nous abstenons d'analyser sa conférence. Nous reproduisons seulement l'extrait où d'après



L'ancienne fresque représentant la Très Sainte Trinité.

une ancienne peinture byzantine de l'église de Grottaferrata, l'abbé Pellegrini affirme que les basiliens de l'abbaye dès le XI siècle s'étaient prononcés en faveur de l'enseignement latin du Filioque. Sur les murs de l'Église que Saint Barthélemy fit construire en 1025, avant la séparation, on voit encore une antique peinture de style byzantin. Elle représente le mystère auguste de la Trinité. L'Ancien des jours siège sur le trône. Il tient sur son sein le Fils, qui a les traits d'un enfant, mais la barbe blanche, afin de marquer qu'il est coéternel au Père. Contre le sein du Fils, la main droite du Père presse le divin Paraclet sous l'image d'une colombe, et le Fils, de son côté pose sa main sur lui, de telle sorte que la colombe, qui éclaire de ses rayons le choeur des apôtres, sort de la main du Père et du Fils. Témoignage manifeste de la croyance des Basiliens de Grottaferrata dans la procession du Saint-Esprit, du Fils aussi bien que du Père.

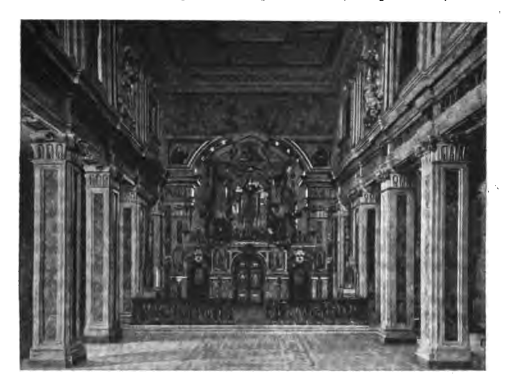
Le 20 avril les dames et les messieurs de la haute noblesse romaine, dans une série de tableaux vivants, ont évoqué les souvenirs principaux de la vie de Saint Nil et de l'histoire de l'abbaye; le Tusculum de Cicéron, la rencontre de Saint Nil avec la duchesse de Gaète, le comte Grégoire au moment où il donne au saint le terrain sur lequel doit s'élever l'abbaye, le cardinal Odoardo Farnèse lorsqu'il charge le Dominiquin de retracer dans l'église de Grottaferrata les épisodes principaux de la vie des saints Nil et Barthélemy la visite à l'abbaye du prince Frédéric de Pologne, et un tableau symbolique figurant l'union des églises. Cette fête a eu un brillant succès. La presse à été unanime à le reconnaître (Giornale d'Italia, 21 avril, 1904). A présent, on travaille activement à organiser l'exposition d'art italo-byzantin pour laquelle le concours du Vatican et du gouvernement italien est déjà assuré. Elle permettra de passer en revue une partie des trésors d'art byzantin dispersés dans les musées italiens.

P. A. Palmieri.

# Les fêtes du neuvième centenaire de Grottaferrata et l'Exposition d'art italo byzantin.

Les fêtes de Grottaferrata ont atteint les proportions d'un véritable évè nement historique. En Italie aussi bien qu'à l'étranger elles ont excité le plus vif intérêt, et la belle initiative d'y réunir quelques unes des merveilies de l'art byzantin, dispersées dans les villes italiennes, et le plus souvent, gnorées, n'a pas été sans d'heureux résultats au point de vue scientifique. Dans le cas même où ces résultats eussent été négatifs, l'exposition aura toujours eu une influence bienfaisante, celle de rappeler aux Italiens que les études byzantines font partie de leurs recherches historiques, et que si jusqu'ici elles ont été négligées, il est temps de s'y adonner avec plus de zèle, et une préparation plus savante. Les fêtes du centenaire ont été inaugurées le 26 septembre 1904 par une cérémonie solennelle d'après le rite

grec à l'église de l'abbaye naguère restaurée. Leurs Éminences les cardinaux Agliardi et Satolli, plusieurs évêques orientaux, des professeurs, des



L'iconostase et la nef principale de la Basilique.

membres de l'aristocratie romaine, et le prof. Carolidès de l'Université d'Athènes y étaient intervenus. Le P. Hugues Gaïsser, dont on connaît les beaux travaux sur la musique byzantine, a dirigé les chants exécutés par le collège grec de Saint-Athanase. L'exécution a été parfaite, et le prof. Carolidès, d'après la Καθολική Έπιθεώρησις 1) de Constantinople, en a été ravi jusqu'à l'enthousiasme. La cérémonie a été suivie d'un banquet offert à 150 convives, et je ne puis passer sous silence le beau discours du prof. Carolidès, qui dans quelques phrases d'un élégance classique a bien défini le caractère et l'importance des fêtes de Grottaferrata. Voici le texte de son éloquente allocution: Σεβαστή όμηγυρις. Ή λαμπρά και γηθόσυνος αυτη πανήγυρις, είς ην παρέστημεν σήμερον, τοσούτο μάλλον πληροί γαράς και φαιδρότητος τὰς καρδίας πάντων, καθ' όσον άναμιμνήσκει τὰς ώραιοτέρας σελίδας του χριστιανικου χόσμου, καὶ τοῦ πολιτισμοῦ, ὅτε Ἑλληνική Ἀνατολή καὶ Ρωμαϊκή Δύσις ἐν άρμονία πνευματική και άμίλλη εύγενει ήγωνίζοντο τον μέγαν άγωνα του τελειώσαι το ύψηλον έργον του χριστιανικού πολιτισμού και της πνευματικής μορφώσεως. Παρήλθον έχτοτε πολλαί περίοδοι αιώνων, μεγάλαι ἐπήλθον μεταβολαί ἐν Άνα-

<sup>1)</sup> N. 50, 1904, p. 791.

τολή και Δύσει, καθ' ας και βαρβάρων ἐπιδρομαι και άνθρώπων διγογνωμίαι ἐχώρησαν ἀπ' ἀλλήλων τὰ δύο μεγάλα χέντρα τοῦ χριστιανιχοῦ πολιτισμοῦ. Άλλ' ὑπάρχουσιν εὐτυχῶς, κατὰ θείαν τινὰ ὑψηλὴν πρόνοιαν τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων, εν τη ιστορία του χόσμου ίδεαι μεγάλαι, δυνάμεις ήθιχαι πανίσχυροι αίτινες επιζώσαι ταις μεγάλαις του γρόνου επιρροίαις και μεταβολαις, κρατούσιν ύψηλά έν τη συνειδήσει του πνευματικού βίου παν ότι τυγγάνει ήθικως ύψηλον και είς αιωνιότητα προωρισμένον. Η έλληνική γλώσσα έν τή χριστιανική Έκκλησία, και ή έλληνική και γριστιανική φιλολογία άνήκουσιν είς τον χώρον των δυνάμεων του τόπου ύψίστη δε όφείλεται τιμή και έπαινος και εύγνωμοσύνη εἰς τὴν μνήμην τῶν ἀνδρῶν ἐκείνων, οἱτινες ὑπεράνω τῶν τοῦ χρόνου ἐπιρροιῶν γενόμενοι, συντελοῦσιν εἰς τὴν διατήρησιν παντός, ὅπερ ἀνήκει εἰς τήν αίωνιώτητα. Μεγάλη όφείλεται εύγνωμοσύνη άληθώς εἰς τοὺς μεγάλους έκείνους Άχρους Άρχιερείς της Ρώμαϊκής Έκκλησίας, οίτινες ἀπό των μεγαλοπρεπών Παπών Νικολάου του Ε΄ και Λέοντος Ι΄, μέγρι τών μέγαλων Παπών Αέοντος ΙΙ΄ καὶ τοῦ νῦν εὐκλεῶς ἰθύγοντος τοὺς οἴακας τῆς Ρωμαϊκῆς Έκκλησίας Πίου Ι, τοσαύτην ἀπένειμον ἐν τἤ Δύσει ἐν καιροῖς χαλεποῖς καὶ ἀπονέμουσιν έτι νῦν περίθαλψιν εἰς τὰ έλληνικά γράμματα καὶ τὰς έλληνικάς τέχνας μαι τους άντιπρωσόπους αυτών, οίτινες διετήρησαν εν άκμη και δυνάμει την έλληνικήν μονήν της Κρυπτοφέρρης, το οίκητήριον τουτο των έλληνικών γραμμάτων και της ελληνικής εκκλησιαστικής φιλολογίας εν τη Ρωμαϊκή Δύσει, και δή πρό τῶν πυλῶν αὐτῶν τῆς αἰωνίου πόλεως. Δόξα καὶ τιμή εἰς τὴν Κρυπτοφέρρης Μονήν, ήτις ύμνουσα νυν έτι τον "Υψιστον έν τη γλώσση τη έλληνική και τη έλληνικη ποιήσει και μελωδία ένουσιν έτι νυν ήθικως και ίδεωδως την Ρωμαϊκήν Δύσιν πρός την έλληνικήν Άνατολήν. Δόξα και τιμή είς τούς κατά πνευμα Ελληνας μοναχούς της Κρυπτοφέρρης και τούς προισταμένους αὐτῶν, τούς ένουντας κατά πνεύμα τούς μεταξύ Άνατολής και Δύσεως ύπεράνω πάσης έπιρροίας του χρόνου κειμένους δεσμούς της ήθικης ένότητος. Προπίωμεν λοιπόν ύπὲρ τῆς ἰερᾶς ἀδελφότητος τῆς μονῆς ταύτης καὶ τοῦ ἡγουμένου Σεβ. Πατρὸς Άρσενίου, ευχόμενοι αυτοϊς ίνα και ἐν τῷ μέλλοντι ἀναδείξωσιν ἀγλαὸν και περίλαμπρον τὸ ἔνδοξον τοῦτο φυτώριον τῶν ἐκκλησιαστικῶν ἐλληνικῶν γραμμάτων και της έλληνικης έκκλησιαστικης φιλολογίας και παιδεύσεως. Ce discours de M. Carolides a été longuement applaudi. La Καθολική Ἐπιθεώρησις, en donnant une description détaillée de ces fêtes, mettait en lumière la bienveillance des Papes à l'égard de Grottaferrata, qui aux portes mêmes de Rome, centre du latinisme, a été assez heureuse pour garder la liturgie grecque, les reliques de l'art byzantin, et le culte de l'hellénisme et de ses tradtions 1).

Les visiteurs de l'abbaye purent admirer, à l'occasion de ces fêtes, les



<sup>1)</sup> Παρά την έδραν των Διαδόχων Πέτρου τελούνται πάνδημοι ιεροτελεστίαι ελληνικαί, άναμιμνήσκουσαι τῷ πεπολιτισμένω κόσμω ὅτι ἐπὶ ἐννέα ὅλοκλήρους αἰῶνας ἐλληνόρυθμος μονὴ ἀλώβητον διετήρησε καὶ τὴν πίστιν καὶ τὴν ἐθιμοταξίαν καὶ τὴν γλῶσσαν καὶ τοὺς ἐκκλησιαστικοὺς κανόνας τῆς ἐλληνικῆς Ἐκκλησίας, ὑπόδειγμα καὶ ἐχέγγυον τοῦ ὅτι ὑπὸ τὴν κραταὰν αἰγίδα τῶν Παπῶν θάλλει καὶ παράγει καὶ ἐνισχύεται πᾶς κλόνος τοῦ ὑψηκάρου δένδρου τοῦ παγκοσμίου χριστιανισμοῦ. Ν. 50, 1904, p. 798.

plus anciennes peintures de l'église mises au jour sous la direction du Commandeur de Angelis. Ces peintures, qui semblent remonter à l'origine même de la basilique de Grottaferrata, avaient été couvertes par les travaux de restauration, entrepris en 1577.

Le biographe de S. Barthélemy de Grottaferrata raconte que l'église, fondée par le saint était, belle et ornée de peintures. Dans l'abside la Sainte Vierge trônait son divin Fils appuyé amoureusement sur son sein. Celui qu'on appelle le second fondateur de l'abbaye, bien souvent, dans ses hymnes, éleva la voix pour chanter les gloires de la Vierge Mère. Le P. Rocchi suppose que la mosaïque des douze Apôtres, placée au-dessus de l'abside, était autrefois une peinture. La mosaïque y aurait été superposée au XII siècle 1). La zone de peintures, placée entre la mosaïque des 12 apôtres et le plafond de l'église, apparaît aujourdhui dans l'archaïsme de son dessein et la vivacité de ses couleurs. Le prof. Bartolucci, un spécialiste en ce genre de travaux, a débarrassé la peinture des couches de plâtre qui la couvraient, en a consolidé le fond, et raccordé les lambeaux par des agrafes de cuivre. «Ainsi au bout de neuf siècles, écrit la «Revue d'Italie», apparaît une oeuvre d'art que le vandalisme des réparations avait cachée. Au centre la Trinité présente tous les caractères du style byzantin. Le coloris est lumineux et robuste, sauf les figures, qui ont une teinte de parchemin. Le carmin des vêtements des anges, leur ailes d'ivoire, les dentelles d'or, les cheveux blonds retenus par un diadème, les grandes auréoles, forment un tout harmonieux et agréable à l'oeil. Les ombres sont faites de teintes verdâtres, noircies en certains points. On voit que les figures ont été peintes d'abord à fresque, et terminées en détrempe, de sorte que certains endroits sont comme émaillés, tandis que d'autres restent opaques..... On peut bien dire, en admirant ces peintures, que Grottaferrata a été en Italie le foyer solitaire, où comme une flamme sacrée couva, pendant tout le moyen-âge, l'amour de l'antiquité et de la civilisation grecque» 9).

La peinture principale de l'abside représente la Trinité. Dans un grand nimbe rouge, le Père Éternel est assis sur un trône. Le divin Fils repose sur son sein: sa taille est inférieure en proportion à celle du Père. Un duvet blond orne son menton. Il tient entre ses mains une colombe, symbole du Saint-Esprit, sur laquelle le Père aussi pose sa main droite. Cette attitude, selon le Père Rocchi, donne à croire que les Basiliens de Grottaferrata, dès les premiers temps de la fondation, avaient accepté le dogme latin du Filioque. Le Père envoie le Saint-Esprit aux Apôtres moyennant le Fils. En effet, de la colombe sortent des rayons lumineux, qui dépassent la periphérie du nimbe, où le Père éternel est assis sur son trône. Des théories d'anges paraissent de chaque coté du nimbe: à droite elles se terminent par



<sup>1)</sup> A. Rocchi, La Badia di Grottaferrata, II edizione, Roma, 1904, p. 49.—Voir sur cette mosaïque la belle monographie de Baumstark, Il mosaico degli Apostoli nella Chiesa abbaziale di Grottaferrata, Roma, 1904, pp. 32.

<sup>2)</sup> Revue d'Italie, ectobre, 1904,

la figure imposante du prophète Isaïe qui tient entre ses mains une feuille en parchemin, et à gauche, par celle du roi David. Les peintures qui suivent à droite et à gauche de la Sainte Trinité représentent l'histoire de Moïse et Aaron en Égypte, et des épisodes du Nouveau Testament. Elles remontent toutes à une époque très reculée. Si le groupe de la Sainte Trinité est terne, et si le coloris n'a plus l'éclat qu'on admire dans les peintures latérales, la cause en doit être attribuée aux dégâts subis pendant trois siècles d'emprisonnement dans la voûte de la basilique.



Façade de la Basilique de Grottaferata.

Les 11, 12, 13 novembre les Basiliens de Grottaferrata ont inauguré la statue en bronze de leur vénéré fondateur. La statue se dresse sur un piédestal de pierre grise, au centre de la place située dans l'enceinte du chateau, en face du monastère. Le saint y est représenté, courbé sous le poids des ans, la longue barbe tombant sur la poitrine, vêtu du froc des fils de Saint-Basile, une main appuyée sur la crosse abbatiale et l'autre bénissant.

Le sculpteur Zaccagnini a reproduit admirablement le type traditionnel de l'ascète grec, et sur le visage du saint a répandu une douce et aimable suavité. Le manteau du Saint descend jusqu'à terre, et est retenu par devant aux deux extrémités, presque sur les pieds. Dans la partie antérieure du monument on a gravé l'inscription suivante: A. S. Nilo-nel X centenario-i figli riconoscenti. Le 13 novembre, Cyrille VIII, patriarche des Grecs Melchites d'Antioche, assisté par Mgr. Macaire Sabba, archevêque titulaire de Palmira, Mgr. Mladanov, évêque titulaire de Satala, Mgr. Flavien Konfury, évêque titulaire d'Apamea, et l'higoumène del 'abbaye, le Reverendissime Arsène Pellegrini, a célébré une messe pontificale d'après le rite grec. «Je ne crois pas, écrit le correspondant romain du Gaulois, que, depuis le concile de Florence, y ait eu, en Occident, une cérémonie de rite oriental, célébrée avec autant de pompe et de magnificence. Le patriarche et ses trois évêques et l'abbé étaient assistés d'un nombreux clergé portant de superbes ornements et les chants si caractéristiques et émouvants de la liturgie grecque, exécutés avec une maestria incomparable par le choeur de moines renforcé, pour la circonstance, par près de 40 élèves du collège grec de Saint-Athanase, 1). Dans une belle improvisation en arabe, Mgr. Cyrille a mis en lumière le passé historique de l'abbaye, faisant ressortir sa gloire littéraire et ses trésors artistiques, et son rôle de trait d'union entre l'Orient et l'Occident.

Après la clôture de ces fêtes, le comité romain de Grottaferrata a préparé activement l'exposition d'art italo-byzantin. L'entreprise se heurtait à de difficultés presque insurmontables. Il a fallu toute l'énergie et la constance de l'higoumène Mgr. Pellegrini, pour qu'elle devînt une heureuse réalité.

Tout d'abord, on eut recours à la presse pour exciter l'intérêt du public. Les journaux les plus lus en Italie s'y prêtèrent volontiers, et les discussions sur l'art byzantin furent à la mode. Quelques uns des articles, insérés dan les journaux quotidiens, portent la signature de noms illustres, tels que le prof. Venturi, le prof. Diego Angeli, A. Muñoz etc. Le «Giornale d'Italia» du 17 Avril 1905, n. 107, publiait une poétique vision de Diégo Angeli que je traduis en partie: "Aucun endroit sur la terre ne pouvait se prêter mieux que Grottaferrata, à la resurrection de l'âme byzantine. Ce dernier centre de culture grecque aux portes de Rome a conservé, ce semble, quelques restes de l'ancien esprit d'Orient. Ses moines, qui travaillent patiemment à éclaircir les secrets des parchemins, ses ornements sacrés, qui reproduisent sans changement les symboles et les formes de leur culte, ses noms mêmes qui évoquent toute l'hagiographie des basiliques de Byzance, font revivre à nos yeux un monde qui paraissait crystallisé à tout jamais, et prolongent jusqu'à maintenant ce crépuscule qui, dix siècles durant, projeta ses dernières lueurs sur l'agonisant empire de Rome. Aucune période artistique n'exerça sur le peuple qui la subit une influence plus profonde que celle de l'art



<sup>1)</sup> Gaulois, 22 novembre, 1904.

byzantin. Renfermé dans les límites étroites et immuables du dogme, cet art garda, à travers les siècles, ses formes originaires. Dans un des corridors de l'exposition de Grottaferrata, une vitrine contient plusieurs petits tableaux qui vont du VIII au XVII siècle. L'oeil profane n'y aperçoit guère les différences qui existent entre les peintures où un artiste ignoré traça, pour quelque exarque de Ravenne, les traits rigides d'un saint byzantin, et celles où un artiste d'une époque plus rapprochée de nous reproduisit le même sujet pour une église baroque de la Grèce ou de l'Italie. L'un et l'autre travaillèrent à ébaucher, avec le même criterium artistique, les mêmes physionomies, et c'est seulement dans la décoration, ou dans les détails du mobilier, qu'on peut surprendre l'influence du siècle de Bernini.

"Le jour même où Bélisaire, à la tête d'une petite armée rangée en ordre de bataille, entrait dans l'enceinte de Rome, quelque chose de plus marquant que le symbole de l'autorité impériale à son declin y pénétrait avec lui. Il apportait une nouvelle épopée: tout un monde nouveau marchait à sa suite: le vieil organisme romain, épuisé jusqu'à la dernière limite, ressentait les chaudes bouffées d'une vie nouvelle: l'architecture, la peinture, la sculpture, la poésie, la vie elle même des citoyens de Rome, leurs moeurs et leurs idées allaient subir un changement considérable. Peu à peu les personnages voluptueux, au visage empreint de sérénité, qui dans l'abside de Sainte-Pudentienne, ou sur les parois de Sainte-Sabine, ouvraient leurs lèvres à un gracieux sourire, durent se raidir dans les formes rigides et rituelles de l'art nouveau. Ce qu'ils perdirent de grâce spontanée, et de fraîcheur de jeunesse, ils le gagnèrent en richesse d'ornements.

"Ils revêtirent leurs membres de lourdes étoffes, impénétrables aux regards, mais ces étoffes restaient cachées sous les pierreries, les broderies d'or, et les joyaux. Un passage de Procope, dans les Guerres gothiques, nous montre avec une précision remarquable le moment où l'art italo-byzantin commence à se révéler. Hors de la porte Salaria, les deux armées sont campées face à face: d'un côté évoluent les barbares dans le flamboiement des ors de leurs armures, de leurs étoffes aux couleurs variées, des harachements de leurs chevaux, des chaînes et des bracelets, qui sont la marque distinctive de la bravoure; de l'autre, sur les remparts élevés de Rome, les Grecs font parade de leurs vêtements de soie richement brodés, et chargés de pierreries: les évêques les engagent à la lutte à outrance: des choeurs, accompagnés par les notes graves des orgues, font retentir des chants symboliques, dont le but est d'empêcher les gardes de se livrer au sommeil. C'est-ici, dans ce moment suprême, c'est-ici que du choc et de la compénétration de deux races nous verrons surgir l'art nouveau.....

"Toute une civilisation nouvelle s'abrite à l'ombre de l'abbaye de Grottaferrata. Les mosaïques de Venise, de Ravenne, de Palèrme, reproduites ici avec une fidélité merveilleuse, nous font voir les cortèges d'Impératrices et de dames de la cour, d'exarques et de logothètes, de grammairiens et de courriers, d'Empereurs et d'eunuques. Les lourdes boucles d'oreilles, sorte de couronnes votives, pendues aux lobes des dames raffinées de Byzance — que l'ambassadeur de Russie à Paris, S. Exc. M. Nelidov a exposées à Grottaferrata, - sont identiques avec celles que porte la suivante de Théodora, ou la vierge aux traits blafards qui posa, comme modèle, devant l'artiste inconnu de Saint-Agnès. La merveilleuse broderie de Castel Arquato nous la voyons serpenter sur la robe traînante de l'impératrice Théodora. Les coffrets d'ivoire historiés, enjolivés de figures symboliques, nous les avons vus dans les mains cadavériques d'un évêque dont le front est ceint d'un nimbe carré. D'une vision on passe à l'autre: les monnaies, les ivoires, les pierreries ciselées, les codices enluminés, les étoffes brodées, les mosaïques portatives, les nappes d'autel, les vêtements de lin, les joyaux lourds et bizarres, les triptyques revêtus de plaques d'argent, les chandeliers, les ornements sacrés, les crosses en ivoire ou les caissons sculptés, les icones dorées, les transennae, les plutei, les chapiteaux, les calices, les reliures précieuses, les reliquaires réveillent de leur poussière le monde très ancien et mystérieux que nous avons aimé et interrogé sous les grandes absides d'or, ou aux lueurs de milliers de cierges, et dans l'athmosphère chargée des parfums de l'encens, nous avons essayé en vain de découvrir sa vie cachée et pleine d'énigmes».

L'Italie Méridionale s'est tout particulièrement intéressée à l'initiative des basiliens de Grottaferrata. Rossano, la patrie de Saint-Nil, y a donne un précieux apport. Les autres villes de la Calabre et de la Pouille ont concourn à l'exposition, et se sont plu à rappeler que malgré le vandalisme de plusieurs siècles, ces deux contrées gardent des traces ineffaçables de l'influence et de l'art byzantins. Le «Corrière Meridionale», qui paraît à Lecce, la ville surnommée «Athènes de l'Italie», dans le numéro 4 de l'année 1905, insérait un bel article de Francesco Guerrieri: «La Terra d'Otranto in una prossima esposizione di arte bizantina». M. Guerrieri, qui s'est occupé avec beaucoup de zèle de l'histoire médievale de la Pouille, ne tarissait pas d'éloge sur ce premier essai d'exposition ,byzantine.

«La période artistique, qui s'étend entre le VI et le X siècle, a été longtemps méconnue, et considérée à tort comme une période de décadence. Mais à présent, grâce à la renaissance et aux féconds progrès des recherches artistiques en Italie et à l'étranger, elle est appréciée à sa juste valeur comme une période de préparation très efficace, durant laquelle se développèrent ces formes et ces types qui dans le cours de plusieurs siècles ne subirent aucun changement. C'est un choc mémorable dans l'histoire que celui des deux grandes civilisations, grecque et romaine. De ce choc naquirent les nouvelles institutions civiles, et l'art nouveau. Cet art participait à la fois à la magnificence orientale, et à la rudesse des barbares; en lui le sentiment chrétien, la foi religieuse se mariaient aux symboles et aux dieux de l'Olympe. Les mosaïques d'or des basiliques surchargées de richesses, les plutei et les ambons de nos églises, les codices et les parchemins enluminés des couvents basiliens, les fragments de fresques survécus aux injures du temps et à l'ignorance et au vandalisme des hommes, nous révèlent les traits caractéristiques de cet art, qui après avoir suivi la cour impériale à Byzance, revenait sur les bords du Tibre, entièrement ou en grande partie délivré des ténèbres des catacombes. Il surgit tout à coup une armée d'architectes, de peintres, de sculpteurs, de dessinateurs, qui en général n'ont pas consigné leurs noms à la postérité, mais dont les oeuvres, à travers le cliquetis des armes, le murmure de la prière, les terreurs et les mystères du moyen-âge, élaboraient les éléments de la merveilleuse Renaissance. La réunion donc de tant d'oeuvres d'art dans l'enceinte de Grottaferrata sera d'une grande utilité pour ceux qui désirent connaître et étudier l'âme complexe de Rome. Les joyaux, les tissus, le meubles, les médailles de la civilisation byzantine, donneront un renouveau de vie et de jeunesse aux pâles vierges byzantines, vêtues d'or, aux théories d'enfants, aux guerriers, aux famuli, aux évêques qui courbent leurs têtes blanches, et de leurs absides, jettent un regard étonnée sur notre vie inquiète et pleine de nostalgie.

«La Terra d'Otranto devrait prendre part à cette exposition. La péninsule Salentine a joué un rôle important à l'époque où Byzance regnait dans nos contrées. L'art nouveau y a brillé d'un vif éclat, lorsque le rite grec du VI au X siècle y exerçait une suprématie prépondérante, et les monastères basiliens, semés dans ses villes et ses campagnes, furent, plusieurs siècles durant, des flambeaux de culture classique, et des centres artistiques. Il est bien vrai que jusqu'ici la période byzantine de notre histoire n'a pas été suffisamment défrichée, et que pour l'éclaircir, il faut entreprendre bien des recherches, et recueillir et explorer bien des documents. Toutefois, grâce à la savante impulsion du prof. De Giorgi, nous avons découvert les cryptes basiliennes, semées dans les ravins de nos collines, ou sur les verts plateaux de nos campagnes: dans ces cryptes ignorées et négligées, on trouve, quelquefois effacés par le temps, les restes précieux d'anciennes peintures murales, des noms, des inscriptions, des dates: dans les ruines des monastères basiliens nous avons vu les produits de l'art byzantin qui, émigré de l'Orient dans notre contrée, subissait l'influence d'un autre milieu, se dépouillait de sa rudesse primitive, et s'efforçait d'acquérir un sentiment plus net de la réalité vivante, et l'élégance des formes et du dessein. Il faudrait donc chercher et réunir ces restes de l'art byzantin, ensevelis dans l'oubli. Il faudrait les illustrer, les photographier, et révéler ainsi que la Terra d'Otranto garde encore là les souvenirs vivants de l'ancien héritage que lui léguait Byzance».

A la réussite de l'exposition d'art italo-byzantin, ont contribué, beaucoup plus que le concours de la presse, l'autorité et la renommé littéraire des membres du comité organisateur, composé de Mgr. Duchesne, Président, du baron Kanzler, Mgr. Wilpert, les Marquis Patrizi, et Max Swiney, le Comte D. Gnoli, les professeurs Ciampoli, Ricardi, Venturi, Ricci, Bevignani. Le comité avait décidé de partager l'exposition en quatre sections: 1. Objets de provenance byzantine, apportés en Italié; 2. Objets de style byzantin tra-

vaillés en Italie; 3. Objets d'art italien avec des influences byzantines; 4. Imitations de l'art néobyzantin. On s'est adressé pour recueillir ces objets et ces oeuvres d'art au Vatican, au gouvernement italien, aux musées, aux chapitres des cathédrales, et aux particuliers. L'higoumène Pellegrini, et le baron Kanzler ont entrepris un voyage à travers l'Italie pour solliciter le concours des Musées, et des Cathédrales, qui possèdent des spécimens d'art byzantin. Malheureusement, ils n'ont pas trouvé partout un bon accueil, et dès lors, l'exposition de Grottaferrata ne donne pas une juste idée des trésors d'art byzantin, réunis en Italie. Les chefs d'oeuvre de l'art byzantin, et de son dérivé direct, l'art italo-byzantin, ce dernier, d'ailleurs, fort imparfaitement connu, sont disséminés en grand nombre dans les musées et les églises de la péninsule: il y a là tout un cycle artistique d'un puissant intérêt qui en raison même de la dispersion des objets, échappe à l'attention des amateurs et des curieux. Quelques unes de ces merveilles, malgré toutes les instances, ne figurent pas à l'exposition de Grottaferrata, entre autres la fameuse pala d'or, commandée à Constantinople en 976 par le doge Pierre Orseoli, et ornée de 78 statuettes renfermées dans de petites niches de style byzantin ou gothique. En revanche, des chefs-d'oeuvre non moins dignes d'admiration y figurent pour la première fois. Pie X a permis que les précieux ivoires byzantins du musée chrétien du Vatican fussent exposés à Grottaferrata, où ils forment une section d'un prix inestimable.



Le Portique de Sangallo.

L'exposition a été solennellement inaugurée le 25 avril 1905 à la présence d'une élite de la noblesse romaine, du clergé, des délégations des séminaires orientaux, et de nombreux savants. A 10 heures du matin, dans la salle dédiée aux monuments byzantins de Ravenne, l'higoumène A. Pellegrini prit la parole pour expliquer le but et la raison d'être de l'exposition: «L'idée de célébrer le neuvième centenaire de cette abbaye grecque, en faisant suivre ses fêtes religieuses par une exposition d'art italo-byzantin, a germé dans cette enceinte. L'entreprise paraissait hasardée, et difficile à réaliser, mais la grandeur du but à atteindre a doublé les forces de ceux qui l'avaient conçue. On voulait réunir ici, aux chauds rayons du beau soleil italien, les chefsd'oeuvre de l'art byzantin, pour rendre témoignage encore une fois à la fraternité entre l'idéal artistique et le sentiment religieux. En réunissant ici les restes dispersés de l'art byzantin, on se proposait de mettre les érudits à même de mieux étudier les origines de cet art et ses influences, de familiariser le public avec cette rude simplicité, cette finesse d'expression, cette sévérité d'idéal qui sont les notes caractéristiques de l'art byzantin. Le siège naturel d'une pareille exposition était sans nul doute l'abbaye de Grottaferrata.

«C'est ici que survivent les souvenirs de cette époque tourmentée, où l'Italie plongée encore dans le sommeil de l'ignorance, ou ensoleillée à peine par les premiers rayons d'une civilisation nouvelle, offre une large hospitalité à l'idiome, aux rites, aux arts de l'Orient grec, devenu la proie du fanatisme, de l'ignorance et de la brutalité musulmane.

«La culture religieuse et artistique de l'Orient, émigrée en Italie, y trouva de nombreux refuges qui ont tous disparus. Il ne reste plus que cette abbaye, fondée par un moine au déclin de sa vie terrestre, moine grec d'origine, qui avec ses dépouilles mortelles, vint déposer ici l'amour de ses rites, l'amour de la science, l'amour de la poésie qui jaillissait à flots de son âme éprise de l'amour de Dieu. Ici, où retentit encore la phrase harmonieuse de l'idiome d'Homère, ici où les disciples de Saint-Nil travaillent, comme leurs ancêtres à transcrire les codices grecs, ici où la liturgie célèbre ses jours solennels dans la splendeur des ornements grecs, et du symbolisme mystique de l'Orient, ici on pouvait recueillir et abriter les restes précieux de l'art byzantin».

Le discours d'inauguration de l'higoumène fut suivi par une conférence pleine d'humour de Mgr. Duchesne. L'éminent Directeur de l'école française de Rome, énuméra les obstacles qui s'étaient opposés tout d'abord à la réalisation du grandiose projet de l'exposition. On avait songé à la transporter à Rome mais elle n'y aurait pas eu l'encadrement merveilleux de Grottaferrata, l'abbaye fameuse sur laquelle plane encore l'ombre de Saint-Nil. Mgr. Duchesne a exprimé sa reconnaissance à ceux qui ont contribué ou aidé au succès de l'exposition, aux sections archéologiques de Rome, Palerme, et de l'Émilie, à l'inspecteur général des monuments de Ravenne, aux maires de Bologne, Modène, Castel Arquato, aux chapitres des cathédrales de Modène, Gaète, Cosenza, aux abbés bénédictins du Mont-Cassin et de Nonan-

tola, à la fabrique de Saint-Marc de Venise, à MM. Nélidov, Schlumberger, Martinori, Sterbini, Kanzler, Muñoz. Il a rappelé que Saint-Nil était très versé dans la littérature, et consacrait à la transcription des codices le temps où il ne vaquait pas à la prière ou à la lecture spirituelle. «Ces grands solitaires, ces ascètes qui vivaient sequestrés du monde, châtiant leurs membres et domptant leurs passions, mettaient au service de Dien les matières précieuses et l'art qui les transforme. Sans mentionner les trois codices que Saint-Nil écrivit de sa propre main, plusieurs des objets qu'on admire à l'exposition ont passé peut-être sous les yeux du saint Fondateur, et ont attiré ses regards. Il serait peut-être ému en voyant associé au souvenir de son nom, le souvenir de la société, au milieu de laquelle il a vécu, le souvenir de la société byzantine d'Italie dont il a été un des plus illustres représentants. Dans cette société, composée de gens affairés, belliqueux, actifs, les moines, comme Saint-Nil, furent la plus belle incarnation de l'idéal. Les affaires les plus graves de l'intelligence et du coeur se traitaient dans les monastères, qui n'existent plus aujourd'hui que dans les pages de l'histoire. Où trouver les couvents de Carbone, d'Armenti, de Lagonegro, de Rossano, de Mercourio?... On en découvre les noms dans les vieux parchemins. Mais Grottaferrata a échappé à la mort, à la destruction. A travers bien des péripéties, dans ses bâtisses élevées par les comtes de Tusculum, et restaurées par le Cardinal della Rovere, on garde encore la vie monastique prônée par Saint-Nil, les règles de Saint-Basile et la liturgie byzantine. Ce fragment de l'Italie byzantine qui depuis l'aube lointaine du XI siècle n'a cessé d'être un foyer d'hellénisme, était bien indiqué pour abriter l'exposition byzantine. «Saint-Nil, vous êtes aujourd'hui au milieu de vos disciples et de vos admirateurs: nous nous prosternons devant votre tête à la blanche auréole, et nous sommes heureux de vous présenter les souvenirs de l'époque où vous avez vécu, de la contrée, qui fut votre patrie sur la terre». Après ce discours de Mgr. Duchesne, les invités ont envahi les salles où s'étalaient, dans les vitrines et les armoires, sur les parois ou les colonnes, les pièces de l'art byzantin ou italo-grec.

La presse a été unanime à relever le succès complet de l'exposition, dont le nombre des visiteurs est toujours allé en augmentant: «Aucun endroit, écrivait un journal romain le lendemain de l'exposition, n'était mieux indiqué que Grottaferrata pour une exposition, qui fait briller dans tout son éclat l'art byzantin. Ce monastère admirable, à proximité de Rome, ce monastère grec de langue et de rit, est le trait d'union entre les églises latine et grecque, qu'il espère de voir un jour réunies sous le même Pasteur, et en même temps avec ses basiliques et ses richesses d'art apparaît comme une vision historique de Byzance». — Οι μεταβαίνοντες, écrit le Κράτος d'Athènes, εἰς τὴν ἐπίσκεψιν τῆς ἐκθέσεως δὲν θεῶνται μόνον καὶ θαυμάζουσι ἐν Κρυπτοφέρρη ἔργα τῆς βυζαντινῆς τέχνης, δὲν βλέπουσι μόνον ναὸν βυζαντινόν ἐν τῆ Μονῆ μεθ' ὅλης τῆς ἐσωτερικῆς διὰ σπανίων μνημείων τέχνης, πεποικιλμένης διακοσμήσεως, ἀλλὰ θὰ βλέπωσι καὶ ὁλόκληρον ζῶν μνημείων Βυζαν-

Digitized by Google

τινών, βυζαντινήν μοναστικήν πολιτείαν και βίον ζώντα και κυρύμενον έγγύς τής Ρώμης, μέρος τής νέας Ρώμης συνεχίζον την υπαρξιν αύτου και ζωήν έγγύς της πρεσβυτέρας Ρώμης και τούτο έργον έξαγγάλλον μεγαλορώνως είς τόν χόσμον. Θὰ ἀχούωσιν ύμγους χαὶ ῷδάς πνευματικάς βυζαντινάς ἐν τῆ βυζαντινή έλληνική γλώσση, παριστάμενοι είς μεγαλοπρεπείς έχχλησιαστικάς τελετάς βυζαντινής ιερουργίας. Θά βλέπωσιν έμπροσθεν αύτων πλουσίαν βυζαντινήν φιλολογίαν, παίδευσιν ελληνικήν βυζαντινήν, καλλιγραφίαν και φιλολογίαν βυζαντινήν, ών πρώτος διδάσκαλος έν τη έ μονή ύπηρξεν ό έν τος χρόνοις αύτου χαλλιγραφικώτατος ίδρυτής της Μονής, ό πρό 900 έτων ήδη πρός Κύριον άποδημήσας όσιος Νείλος, και διά τούτων πάντων μετεωριζόμενοι πνευματικώς διά του ρεύματος 9 αιώνων είς τους χρόνους της άχμης της Βυζαντινής τέχνης χαί οιλολογίας. (Τὸ Κράτος, 3 mars, 1905, p. 300: 10 mars, 1905, p. 302).-D'après Muñoz l'exposition italo-byzantine est le premier pas pour la solution des questions épineuses qui concernent les origines de l'art italien. Et puisque dans cette exposition, à côté des objets byzantins travaillés en Italie, on pourra aussi admirer les spécimens d'art foncièrement oriental, provenant surtout de l'Egypte, on sera à même de mieux déterminer la portée des influences byzantines en Occident, on pourra éclaireir les problèmes touchant les origines, la date, et le développement de l'art byzantin (Le origini dell' arte bizantina, Fanfulla della Domenica, 12 mars, 1905).

L'Exposition est divisée en deux étages. Au rez-de-chaussée on a classée et distribué les antiquités, qui appartiennent en grande partie à l'abbaye. On



La mosaïque de l'ώραία πύλη de la Basilique.

y remarque des tableaux de style byzantin, qui remontent à l'âge de Cimsbue, et ont des inscriptions grecques, des bas-reliefs de marbre trouvés

dans l'abbaye, des fragments de mosaïques, des inscriptions grecques et latines, des chapiteaux, la plaque de marbre où sont gravés en grec les noms. des treize premiers abbés depuis Saint Nil jusqu'à Nicolas II. Le Père Rocchi donne la liste de ces pièces diverses qui forment le Musée de l'abbaye (La Badia di Grottaferrata, p. 174-199; Petrucchi, S. Nilo di Rossano e. la badia greca di Grottaferrata, Roma, 1904, p. 14-15). Au même étage, dans la salle qui porte le nom de Ravenne, frappent les visiteurs les deux calques parfaitement réussis de mosaïques de Saint-Vital, représentant, l'un l'impératrice Théodore et sa suite, l'autre Justinien offrant de l'argent pour la Basilique. On y remarque aussi le calque de la Sainte Vierge. l'enfant Jésus, entouré d'Anges, entre ses bras, qui se trouve dans la nef du milieu de Saint-Apollinaire, et ceux des mosaïques du Baptistère, les marbres ajourés, travaillés en forme de rosaces et de dentelles de Saint-Apollinaire in Cito, une devanture d'autel de Saint-Vital, des chapiteaux de la même église, et des acquerelles reproduisant les plus belles mosaïques de la ville. La salle de Venise, contigue à celle de Ravenne, expose les calques des mosaïques les plus admirées de Saint-Marc, exécutées par la fabrique de la Basilique. On y remarque surtout la merveilleuse mosaïque de la chapelle Zeno, Saint-Pierre approuvant l'évangile, Saint-Marc (XIII siècle) Sainte-Agnès (XIII siècle), la Drusiane guérie par un miracle de Saint-Jean l'Évangéliste, l'Esprit Saint sous forme de colombe (XII siècle), le portrait de Saint-Jean, les mosaïques de la coupole du choeur et du vestibule, et les moulages en platre des tombeaux du doge Vital Falieri, et de la dogaresse Felicita Michiel. A l'étage supérieur, la première salle est réservée aux calques et desseins des mosaïques, chapiteaux, et balustrades des églises de Rome. A signaler, dans le nombre, les reproductions des belles mosaïques de Sainte-Marie de la Nacelle, exécutées par ordre de Pascal I en 817, et de celles de l'église qu'on appelle aujourd'hui de Sainte-Françoise Romaine: les desseins de l'architecte Mazzanti, qui reproduisent les pavés et les plutei des basiliques romaines: les copies des fresques des catacombes de Saint-Calliste et de Saint-Pontien et du cimetière de Générosa, où l'influence de l'art byzantin est très sensible: les copies des peintures du XIII siècle de l'église des SS. Jean et Paul, qui montrent à quel degré, en plein douzième siècle, l'art byzantin était suivi et imité dans les villes italiennes. La II salle de l'étage supérieur renferme une collection très riche de tableaux et d'icones russes et byzantines du XIV - XVIII siècle. La plupart de ces peintures appartiennent au Musée Chrétien de la Bibliothèque Vaticane: d'autres à l'abbaye, et au commandeur Sterbini de Rome. Une des plus intéressantes remonte au XII siècle et représente les douze fêtes de l'année. Elle est d'origine slave. Le catalogue de Muñoz fixe au XIV siècle la date de sa composition. Parmi les tableaux de la collection du Vatican, celui qui frappe surtout l'attention représente la déposition de Saint-Ephrem de Syrie. Le cadavre du saint repose sur un piédestal de marbre rouge: autour de lui, les disciples pleurent, ou montrent sur leurs traits le chagrin qui les

attriste. De tous côtés, on voit arriver d'autres moines, les uns portés sur les épaules d'un compagnon plus jeune, et plus robuste, les autres couchés sur des brancards, les autres se traînant sur des bequilles. En haut, dans les grottes creusées dans les rochers de la montagne, les ermites vaquent à la prière ou au travail manuel. Un stylite reçoit, au sommet de sa colonne, un panier avec sa maigre nourriture, tandis qu'au-dessus de lui un ange porte au ciel l'âme du défunt. Le peintre a écrit son nom sur le devant du tableau: Ἐμμανουήλου τοῦ Τζανφουρνάρι χείρ. Ce tableau a eu sa période de célébrité. Il a été mentionné et décrit par Bottari, Bayet, Kallab, et attribué au X ou XIII siècle. D'après Muñoz il n'est pas antérieur au XVI siècle. Son auteur doit être identique avec cet Emmanuel Gianfornari, que Veloudès cite dans le nombre des peintres et des artistes qui ont travaillé à l'église de Saint-Georges de la colonie grecque de Venise, Ἑλλήνων ὀρθοδόξων ᾿Αποικία ἐν Βενετία, Venise, 1893, p. 144 — 143. La plupart des ta-



Notre-Dame de Grottaferrata.

bleaux russes qui sont dans cette salle ne remontent guère, d'ordinaire, au delà du XVII—XVIII siècle.

Leur place tout de même, dit Muñoz, est tout à fait indiquée dans cette exposition, en tant qu'ils reproduisent les types et les formes iconographiques de l'art byzantin. On remarque, parmi ces tableaux d'origine russe, un portrait de Sainte-Cathérine, faisant partie de la collection du Commandeur Sterbini. La sainte, assise sur une chaire dorée, enveloppe ses membres dans un manteau rouge, dont le fond est richement brodé. Le tableau porte la signature, en grec, de Jean de Moscou: Ἰωάννου Μόσγου Χείρ. Faut-il traduire de Moscou, d'après Muñoz, ou simplement Moskhos?... Je suis porté à préférer cette dernière traduction, étant donné que la forme Mógyou pour le génitif sérait étrange. A signaler dans la même salle quatre petits tableaux d'un peintre grec du XVII siècle, Théodore Pylaki (Θεοδώρου πυλάκη?...), représentant quelques scènes de la vie de Joseph, plusieurs compositions du jugement dernier, et un diptyque merveilleux, qui a été savamment illustré par M. A. Venturi dans «L'Arte». Toutes ces peintures, écrit M. Muñoz, proviennent en grande partie du Musée Chrétien du Vatican, qui a exhibé, à l'exposition de Grottaferrata, ses trésors. Autrefois on leur attribuait des dates et des auteurs fantastiques; maintenant, après qu'elles ont été longuement et patiemment étudiées, il faut bien en rabattre sur leur prétendue antiquité. Plusieurs de ces tableaux rentreront au Musée Chrétien rajeunis de plusieurs siècles. Presque tous ont des inscriptions slaves; d'autres, signés par des peintres grecs, montrent leur dérivation russe. Un petit nombre sont grecs, ou même ont été exécutés par des peintres grecs établis en Italie... L'exposition de Grottaferrata nous permet de mieux tourner notre attention sur les icones russes, que jusqu'ici on avait négligées et qui méritent cependant une étude sérieuse, parce qu'elles nous aident à interpréter et à connaître plus à fond l'ancienne peinture. L'art russe puise ses inspirations à l'art byzantin, mais la techique byzantine est mélangée, chez les artistes russes, d'un double élément, l'élément national, et l'élément occidental. L'iconographie russe est un mélange de traditions anciennes et d'idées modernes, une création de la pensée médiévale rajeunie par un souffle de vie nouvelle... Ces icones gréco-slaves de l'exposition donnent les scènes les plus connues de l'ancien et du nouveau testament, et les saints du calendrier oriental, d'après le type traditionnel de l'art byzantin. Nous y voyons défiler les apôtres, les disciples du Seigneur, les Papes, les évêques, les diacres, les saints Anargyres, les solitaires, les stylites, les poètes, les bienheureux, les myrophores. Saint-Nicolas jette sa bourse aux jeunes filles panyres, délivre les innocents de la mort, et apparaît en songe à Constantin: Saint-Georges tue le dragon, et ressuscite les morts à la présence de l'empereur; S. Antoine chasse les démons, et reduit au silence les philosophes orgueilleux de leur savoir. A leurs côtés, sur des fonds d'or, se détachent les silhouettes rigides des Saints Serge et Bacchus, adolescents au visage imberbe, Saint-Dimitri, à la grande moustache, Saint-Basile, vieillard

à l'air vénérable, Saint-Cyprien, les Saints Cosme et Damien, S. Athanase, S. Ephrem, S. Clément, S. Siméon, Sainte-Anastasie, Sainte-Cathérine, Sainte-Paraskévi. «L'arte bizantina all' esposizione di Grottaferrata», Rome, 1905, p. 7-8. Aux parois de cette salle on a suspendu aussi les calques en couleurs des mosaïques de la Chapelle Palatine de Palerme, envoyés par le commandeur Salinas, directeur du Musée National de cette ville, et une intéressante collection de photographies des monuments byzantins de Venise, Ravenne et Palerme, exposée par les frères Alinari de Florence.

La troisième salle est réservée exclusivement à la partie littéraire de l'exposition, aux codices et aux parchemins. Les joyaux de cette salle sont les codices autographes de Saint Nil, dont la découverte est attribuée au basilien Gregorio Piacentini, qui le premier en parla dans son Epitome Palaeographiae Graecae (Rome, 1735, p. 84-86). Le P. Sophrone Gassisi de Grottaferrata, dans un récent travail, a démontré l'authenticité de ces précieux monuments de l'activité littéraire de Saint-Nil, et mis en lumière l'oeuvre et les notes caractéristiques de l'école calligraphique de Grottaferrata 1). Les manuscripts sont partagés en trois sections: les codices ornés de miniatures, les palimpsestes, et les manuscrits de musique byzantine. Dans la section des premiers, on admire surtout des evangéliaires du XI-XII siècle, avec les portraits des quatre évangélistes, et du XIII — XIV siècle. avec une seule miniature représentant Saint-Marc. Ce dernier est sorti de l'école calligraphique d'un monastère de l'Italie méridionale. Dans la section des palimpsestes, dont quelques un remontent au VI - VII siècle, on remarque en particulier ceux de la Géographie de Strabon, avec des caractères du VIII, X, XI siècle. Précieuse aussi est la collection des codices de Grottaferrata, et des autres monastères de l'Italie méridionale. Un codex grec, qu'on suppose écrit par Saint Nil, a été envoyé par les Bénédictins du Mont-Cassin. Cette collection atteste suffisamment l'ardeur au travail des basiliens italo-grecs, et laisse dans l'âme une pointe d'amertume, lorsque l'on songe aux nombreux manuscrits qui dans l'Italie méridionale, soit par fanatisme contre le rit grec, soit par ignorance et par incurie, ont été détruits ou dispersés. La vitrine du milieu contient trois rouleaux en parchemin de la cathédrale de Gaète. On y lit l'Exultet c'est-à-dire le chant latin de la bénédiction du cierge pascal. L'archidiacre montait sur l'ambon, et chantait ce morceau liturgique, tandis que l'on élevait le cierge, près de lui. Les rouleaux étaient ornés de desseins et de miniatures, et au fur et mesure que l'archidiacre les déroulait, le peuple se pressait pour les y admirer. Ces rouleaux, qu'on garde avec un soin jaloux dans les Cathédrales de Bari, de Capoue, de Gaète, de Sorrente etc. remontent au XI-XIII siècle, et ont été travaillés par des moines bénédictins. L'influence byzantine est visible dans l'ornementation et dans les miniatures.



<sup>1)</sup> I manoscritti autografi di S. Nilo Juniore fondatore del monastero di S. M. di Grottaferrata, Roma, typ. de Propaganda, 1905, pp. 67.

La quatrième salle est réservée aux étoffes. A signaler une nappe d'autel du VI siècle, et les fragments d'étoffes coptes donnés au Vatican par les missions franciscaines d'Égypte. Ces étoffes, trouvées dans les fouilles d'Achmin, l'ancienne Panopolis, bien qu'elles ne soient pas d'une valeur considérable, excitent tout de même l'intérêt des historiens de l'art, «parce qu'elles révèlent la diffusion et l'influence de l'art syriaque en Égypte, et jettent quelques lumières sur les croisements des courants artistiques à une époque où l'art byzantin ne s'était pas encore épanoui». La Cathédrale de Castel Arquato a exposé deux broderies, léguées à cette église par Ottobono Robario, patriarche d'Aquilée, en 1314. Ces deux broderies, qui ont été reproduites par Ventura dans sa Storia dell' Arte (II. fig. 355, 356), représentent le Sauveur, qui communie ses disciples. Aux uns, il présente le calice, aux autres le pain consacré. Le fond est en soie rouge, la broderie est d'or mélangé d'azur. Le Sauveur est debout, comme le prêtre à l'autel. Ces broderies appartiennent au XII siècle, et révèlent l'influence byzantine dans la pose du Christ, qui est identique avec celle de l'évangéliaire syriaque de la Laurentienne de Florence, des mosaïques de Sainte-Sophie de Kiev, et d'un évangéliaire grec du XI siècle de la Nationale de Paris (Muñoz). La vitrine du milieu renferme le précieux homophorion byzantin du XI—XIII siècle. qui a fourni à Mgr. Farabulini le sujet d'une savante monographie: Archeologia ed arte rispetto a un raro monumento greco conservato nella Badia di Grottaferrata, Rome, 1883. On y admire aussi la reliure d'un codex du XIV siècle, ayant appartenu à la bibliothèque Impériale de Manuel Paléologue, et dans la suite, au Cardinal Bessarion.

La salle V, à côté des tableaux russes, ou des peintures des primitifs italiens, offre une belle collection de stéatites et d'ivoires. Les ivoires appartiennent au Musée Chrétien de la Bibliothèque Vaticane, et au Musée de la Ville de Bologne. Une stéatite représente S. Théodore Stratilate, debout, appuyé sur son bouclier. L'inscription grecque, qui donne le nom du saint, semble indiquer l'origine italo-grecque de cette pièce. Dans cette salle on admire tout particulièrement un merveilleux triptyque byzantin du Musée chrétien. En haut et en bas du triptyque, de nombreux saints, finement sculptés, sont debout: au sommet le Christ est assis sur le trône; à ses côtés se tiennent deux anges, Saint Joseph et la Sainte Vierge. Cette oeuvre, dont le travail est d'une perfection achevée, appartient au XII siècle, ou au XIV. Sans conteste, par la richesse de ses ciselures, et le grand nombre de ses personnages, et la variété de son ornementation, cet ivoire est un vêritable chef-d'œuvre. Signalons aussi dans cette salle une capsule eucharistique du VI siècle, les candélabres en bronze du XIII siècle de l'église de Saint-Georges des Bénédictins de Venise, les moulages de plusieurs ivoires de Brescia, d'Aoste etc.

Le corridor, qui de la V salle ouvre un étroit passage à la VI, contient une collection de photographies des monuments médiévaux de Rome, exposée par le Ministère de l'Instruction publique italien, les photographies de la bible carolingienne du IX siècle, conservée au monastère bénédictin de Saint-Paul hors les murs, et la reproduction de mosaïques byzantines de Rome, ou de fresques médiévales de la province romaine et des Abruzzes.

La VI salle, dite aussi des ors, est un éblouissement de merveilles «On se demande, écrit l'«Italie» (26 avril 1905), par quels miracles d'énergie, de travail, de démarches, d'insistances, les organisateurs sont arrivés à réunir ainsi, au milieu de campagne romaine, sur une colline, perdue au milieu des verdures, privée de tout moyen de communication rapide avec Rome, tant de trésors et tant de précieux objets».

Le joyau de cette salle est le fameux Codex purpureus rossanensis, que le maire de Rossano a permis qu'on céda à l'abbave pour la durée de l'exposition. Placé dans une vitrine spéciale, et gardé avec vénération, il arrache des cris d'admiration pour ses miniatures, qui à travers les siècles n'ont guère perdu la fraîcheur et l'éclat de leur coloris. Ce précieux monument serait bien à sa place dans une des grandes bibliothèques italiennes, mais la ville de Rossano ne veut pas en entendre parler, et ne consent, à aucun prix, à se laisser déposséder de son trésor, bien qu'elle n'ait pas songé jusqu'à présent à lui procurer un abri convenable. Les ors de cette salle appartiennent aux Musée chrétien du Vatican, aux cathédrales de Cosenza, de Nonantola, de Gaète, aux collections de Nelidov, Stroganov, Schlumberger, Martinori. Il serait bien long de donner un catalogue détaillé de ces pièces. Je me borne à mentionner parmi les plus importantes: quelques calices d'or du XV siècle, en particulier celui que le Cardinal Bessarion donna à l'abbaye; des reliquaires en argent de l'abbaye bénédictine de Nonantola (XII siècle); des pierreries ciselées du XII siècle; une croix abyssine du XVII siècle (on compte dans la salle une cinquantaine de croix en métal ou en bois du XV-XVIII siècle); une stéatite byzantine du XII siècle, une croix tombale avec une inscription grecque (VI siècle); des coffrets émaillés de Limoges (XIII — XIV siècle); la fameuse croix émaillée de Cosenza, du XI siècle, que M. Muñoz appelle «uno dei più cospicui monumenti dell' arte dello smalto bizantino che si conservino in Italia»; un reli quaire en argent du V-VI siècle, provenant de Carthage, et donné par le Cardinal Lavigerie à S. S. Léon XIII; une croix byzantine émaillée de lacathédrale de Gaète; des boucles d'oreilles, des anneaux, des colliers d'un travail admirable faisant partie de la collection Nelidov; des reliures d'évangéliaires du XI - XII siècle; une mosaïque byzantine portative, provenant de la laure Vatopédi au Mont Athos, et représentant Saint Jean Chrysostome; la collection de monnaies byzantines de Martinori, et de sceaux byzantins de Schlumberger. Cette salle contient aussi le plat en argent du comte Grégoire Stroganov, trouvé en 1867 dans l'île de Berezovoy en Sibérie. Ce plat que les savants russes attribuent au IX siècle, et M. De Rossi au VII, présente, au dire de Muñoz, les traits caractéristiques des types sassanides et persans, et donne aux visiteurs de l'Exposition un beau spécimen de l'art syriaque.

La salle VIII renferme les travaux de l'école paléographique de Grottaferrata. Dans ces derniers temps, les jeunes basiliens de l'abbaye ont rénoué les traditions interrompues de Saint-Nil et de ses disciples. Ils ont appris l'art de reproduire à la perfection les anciens manuscrits, et en particulier l'écriture tachygraphique de Grottaferrata. A signaler, dans cette salle, la traduction grecque de la lettre de S. S. Léon XIII pour le neuvième centenaire de l'abbaye, transcrite sur un parchemin pourpré avec des caractères du VI siècle.

On trouve aussi de nombreux parchemins, des livres liturgiques avec miniatures, des copies fidèles de manuscrits grecs du VII—XVI siècle, la reproduction des lettres majuscules initiales des codices de l'abbaye, et d'autres travaux touchant la paléographie grecque. Cette salle révèle l'activité littéraire de la jeune génération de Grottaferrata, sur laquelle repose l'unique espoir d'une renaissance de l'ordre basilien et du rit grec en Italie.

La VIII et IX salle contiennent les imitations modernes de l'art byzantin, imitations en cuir de mosaïques, crosses, lampes, icones, croix, calices, ornements d'église, et les ouvrages de prix, envoyés à l'abbaye; signalons les publications de la Société archéologique de Moscou, envoyées par la Comtesse Ouvarov.

C'est bien rapidement que j'ai passé en revue les collections byzantines, ou italo-grecques de l'Exposition de Grottaferrata. Le rôle bien modeste de correspondant ne me permet pas de me livrer à une étude patiente et érudite des merveilles qu'on y a réunies. Il est bien regrettable que l'exposition n'ait pas encore un catalogue détaillé ou un Guide savant. M. Antoine Muñoz a fait bien paraître une brochure «Esposizione italo-bizantina», Grottaferrata, 1905, Rome, 1905, pp. 56. La brochure contient un résumé historique de l'abbaye, l'article sur l'Art byzantin inséré par Muñoz dans «L'Arte» de Venturi, et des indications sommaires sur les pièces et les objets artistiques des salles de l'Exposition. Mais cette brochure ne répond pas aux exigences des savants de profession. Ajoutons cependant, que M. Muñoz, dont on ne saurait méconnaître l'autorité dans les questions touchant l'art, prépare, sur l'Exposition italo-byzantine, un volume richement illustré, qui sera édité par la maison Danesi de Rome. En attendant ce volume, qui perpétuera le souvenir de la belle initiative des basiliens de Grottaferrata, je termine par les belles paroles du savant critique: «L'Exposition de Grottaferrata réunit les manifestations variées de l'art byzantin; depuis le codex purpureus de la cathédrale de Rossano, encore tout empreigné de classicisme, jusqu'aux récentes icones russes, on suit pas à pas l'épanouissement de l'art byzantin dans tous les pays chrétiens; l'Égypte avec les étoffes coptes, et la Sibérie avec le plat en argent de la collection Stroganov, nous révèlent les influences de l'art syriaque; les codices basiliens de la Calabré nous montrent quelles profondes racines la culture grecque avait plantées dans l'Italie méridionale du X siècle: les émaux de Limoges nous attestent que les traditions artistiques de l'Orient s'étaient répandues et triomphaient partout en Occident: Ex Oriente Lux. L'art byzantin est arrivé à étendre si largement ses conquêtes, parce qu'il était animé d'une pensée unique, parce que, à l'aube même de son existence, il présentait cette unité d'aspirations et de conceptions, qui s'adaptait admirablement au christianisme. Il suffit de visiter avec intelletto d'amore l'exposition italo-byzantine, organisée dans un monastère, qui par son rite et par sa langue était l'endroit le plus propice à l'évocation du passé de Byzance, il suffit de jeter un regard sur les produits si variés d'un art, où l'on admire à la fois les mosaïques de Ravennes, les monnaies et les sceaux byzantins etc., il suffit de cela pour apprécier, beaucoup mieux qu'on ne l'eût fait jusqu'ici, toute la grandeur d'un art, qui prit naissance dans le berceau même de la pensée chrétienne, et répandit bientôt dans le monde la bonne nouvelle, et toute la splendeur de la lumière venue d'Orient».

P. Aurolio Palmieri.

### Découvertes byzantines.

Sarcophage byzantin à Syracuse.—Le musée archéologique de cette ville vient de s'enrichir d'un intéressant sarcophage byzantin, jusqu'ici ignoré, et employé comme lavoir dans une chambre de l'hôpital de la ville. Le sarcophage en marbre mesure 2,02 m. de longueur, 0,79 de hauteur, et 0,83 de largeur. En haut et en bas, dans la partie antérieure, le sarcophage est bordé d'une moulure en ligne droite; dans le milieu on remarque trois grandes croix latines, plantées sur des piédestaux à deux marches, et séparées par deux disques. Du côté opposé à celui-ci, trois autres croix plus petites et sans piédestal sont gravées dans le marbre. Le sarcophage appartient à une époque où l'art byzantin était en pleine décadence.—L'Arte, 1904, VII année, livraison XI—XII, p. 507.

Les fresques byzantines de l'église des Saints Apôtres à Venise.—Le 26 juillet 1904 on était en train de délivrer de leur couche de plâtre les parois latérales de la chapelle de Notre-Dame des Sept Douleurs dans l'ancienne église des Saints Apôtres, et d'y placer un buste en marbre de S. S. Pie X. Sous le crépi de la muraille on aperçut tout à coup les traces d'une fresque aux couleurs très vives. Les ouvriers interrompirent leur travail, et la Commission des monuments de Venise chargea ses architectes de détacher le crépis de manière que les peintures qu'il cachait ne fussent pas endommagées. Ce travail achevé, on se trouva en présence d'un diptyque qui dans la partie supérieure représente la Déposition de la Croix, dans la partie inférieure, l'enterrement du Christ. Cette découverte excita un vif intérêt dans les rangs des archéologues et des critiques d'art italiens. Les uns voulaient y voir l'oeuvre d'un peintre de l'école de Giotto, les autres étaient d'avis que la peinture a demi effacée ne pouvait guère être censée d'origine italienne. Sur ces entrefaites, le prof. Jean Bonomi reçut la diffi-

cile mission de restaurer les fresques dont l'état lamentable ne permettait guère de les étudier et les apprécier à leur juste valeur. Le peintre italien s'acquitta très bien de sa tâche.

Sous son pinceau, les fresques eurent un renouveau de vie et de jeunesse, et les critiques d'art convinrent qu'elles remontaient à une période antérieure à celle des primitifs italiens. Les traits anguleux des personnages, les yeux grandement ouverts et écarquillés, les membres rigides, les vêtements collés au corps, et tombant en ligne droite, sans l'art du clair-obscur, confirment l'ypothèse de ceux qui leur donnent des origines byzantines. Dans la scène de la Déposition de la Croix, on remarque que la Croix est plantée sur un piédestal de granit à la surface oblique. Dans la basilique de Saint-Marc, à côté de la coupole du milieu, on voit une croix disposée de la même façon. Les plis des manteaux, le fragment d'une niche ogivale, l'arrangement et les poses des personnages ont des analogies frappantes avec le style byzantin du XI siècle, lorsque, d'après Sabellico, on commença à Venise a travailler les mosaïques sous la direction des artistes venus de Constantinople. La tête du Christ, déformée par les supplices, est d'une admirable beauté: le peintre a exprimé à merveille la tristesse et la douleur poignante dans les visages en larmes de la Sainte Vierge, des saintes Femmes qui suivirent le Christ au Calvaire, de Nicodème, de Joseph d'Arimathie, de Saint-Jean et des Apôtres. Cependant on y découvre la perfection technique et l'intensité de sentiment qu'on admire dans les compositions de Giotto et de ses élèves. Dès lors l'hypothèse de ses origines byzantines de ces fresques paraît bien établie. — Illustrazione Italiana, 28 maggio 1905, p. 524.

Le Sarcophage de Théodose le Grand. — A Lambiate près de Milan on a découvert un grandiose sarcophage. D'après l'archéologue italien Diego di Sant Ambrogio, ce monument aurait été le tombeau provisoire de l'empereur, avant que son fils Arcade en eût transféré les dépouilles mortelles à Constantinople (Giornale d'Italia, 3 mars, 1905: Miscellanea di storia e cultura ecclesiastica, III année, 1905. n. 7, p. 453).

P. A. Palmieri.

Сенція византійской археологіи на Первомъ Международномъ Археологичеекомъ Конгресств въ Анинахъ весною 1905 года.

На происходившемъ въ Асинахъ 25—31 марта (7—13 апрёля) 1905 года Первомъ Международномъ Археологическомъ Конгрессё одна изъ секцій была посвящена спеціально Византійской археологіи. Секція эта имёла четыре засёданія. Они происходили въ залё общества «Паруассо́с» (вмёсто назначеннаго ранёе зала Академіи) подъ предсёдательствомъ О. И. Успенскаго, директора и делегата Русскаго Археологическаго Института въ Константинополё, Ор. Марунки, директора Ватиканскаго музея,



делегата папы, и Гос. Стржиговскаго, профессора и делегата Грацскаго университета. Сообщенія во время засіданій дізали: 1) О. И. Успен-CRIH: Ἡ βιβλιοθήκη τοῦ Σεραγίου καὶ ἡ ἐν αὐτῷ εἰκονογραφημένη Ὁ Χτάτευγος. Серальская библіотека въ Константинопол'в заключаеть въ себ'в, между прочимъ, остатки библіотеки знаменитой фамиліи Комниновъ. Къ числу ихъ принадлежитъ и рукопись № 8, заключающая очень рѣдкій экземпляръ украшеннаго миніатюрами Октатевка, съ предисловіемъ сына Алексія Комнина, Исаака Порфироднаго. Авторомъ другой рукописи того же собранія оказывается Исаакъ Севастократоръ. Весьма віроятно, что оба Исаака — и Порфиродный и Севастократоръ — одно и то же лицо. 2) Jos. Strzygowski-два доклада: a) Ueber die Ikonographie der byzantinischen Kaiser. Въ этомъ докладъ Стржиговскій обратился съ предложеніемъ учредить международный комитеть для осуществленія изданія по иконографіи византійскихъ императоровъ. б) Въ другомъ докладѣ: Hat Hellas im Mittelalter eine eigenartige Kunst besessen? Стржиговскій задался вопросомъ, можно ди считать орнаментацію христіанскихъ зданій на Эллинскомъ Востокъ (напр. мотивъ геральдически расположенныхъ львовъ) заимствованной съ Востока, и далъ на этотъ вопросъ утвердительный ответь, отметивъ несометенныя вліянія въ орнаментаціи мотивовъ месопотамскаго и арабскаго искусствъ. 3) Въ связи съ первымъ докладомъ Стржиговскаго ректоръ Анинскаго университета, Sp. Lambros, прочелъ сообщение: 'Н είχονογραφία των Βυζαντινών αὐτοχρατόρων έν τω χειρογράφω του Ζωναρά έν Moδένη. 4) A. L. Frothingham (Princeton University) ΒΈ ΠΟΚΙΒΑΙΈ: Sur l'art byzantin avant le XV-e siècle предлагаль собрать въ Corpus памятники византійскаго искусства, предшествующіе XV-му в'вку. По мевнію G. Millet такое предпріятіе, однако, преждевременно; необходимо сначала установить самый методъ изследованія памятниковъ византійскаго искусства; такъ напр. нужно обращать большое вниманіе на связь того или наого памятника съ господствующими, во время его созданія, идеями. 5) Директоръ Анинской Національной библіотеки D. Gr. Cambouroglous въ доклядь: Пері των εν Άθήναις επωνυμιών της Θεοτόχου указываль на то, что между авинскими прозвищами Богоматери особенно интересны Аүіс Δύναμις и Γοργοεκήκοος. 6) Прив. доп. Авинскаго университета G. Lambakis читаль: a) Περὶ τῶν ἐν Μήλφ χριστιανικῶν κατακομβῶν καὶ τοῦ ἐν айті урістіачкой вантістуріси. Этоть ваптистерій расположень въ свверной части Милоса, милосскія же катакомбы были изследованы, какъ указаль Lambros, еще въ 1876 г. Ch. Bayet (см. Bull. de corr. hell. II (1878), 347 cl.). 6) Άρχιτεκτονικαί κεραμοπλαστικαί διακισμήσεις των άργαίων Βυζαντινών ναών (именно въ церкви въ Филиппахъ вракійскихъ, въ церквахъ въ Кенхреяхъ и на Аморгосъ, въ асинской церкви св. Діонисія Ареопагита. 7) Профессоръ Асинскаго университета Р. Саrolidis докладываль: Περί των ναών της Άγίας Εἰρήνης και της Άγίας Σοφίας. 8) Доклады проф. С. Zessiou были посвящены: а) Пері ζωγράφων έλλήνων κατά τους τελευταίους αἰωνας μ δ) Δύο ἐπιγραφικά χαράγματα ἐκ Στεφανίου

της Κορινθίας. 9) Ποκμαμά G. Millet: De la publication d'un Corpus des inscriptions greeques chrétiennes. Планъ изданія Corpus'a греческихъ христівнских внадписей, по обсужденій его въ спеціальной коммиссій, быль одобрень секціей. Заглавіе сборника будеть такое: Corpus inscriptionum graecarum christianarum. Въ него войдуть ест надписи на греческомъ языкё; распределены они будуть въ топографическомъ порядке. Хронологическій предёль Corpus'а—время отъ смерти Өеодосія Великаго (395) до начала войны за освобождение Греціи (1821). Всякая датированная надпись будеть воспроизведена facsimile; гдв facsimile не будеть, тамъ даны будуть небольше рисунки съ воспроизведенемъ характерныхъ начертаній, лигатурь, сокращеній. Транскрипція будеть воспроизводить ореографію надписи и, если нужно, акцентуацію и интерпункцію оригинала. Исправлены будуть только несомивнныя ошибки резчика. Сокращеній въ транскрипціи не будеть. Для облегченія чтенія въ критическомъ аппарать или во второй транскрипціи указаны будуть соотвътствующія формы классической ръчи.

Въ первомъ же засъдани секців Матиссьі высказался противъ наименованія ея секціей византійской археологіи: терминъ этотъ слишкомъ узокъ, и предлагалъ назвать секцію секціей христіанской археологіи. Lambros отстанваль наименованіе «Секція византійской археологіи», предлагая, впрочемъ, обсудить этотъ вопрось въ одномъ изъ общихъ засъданій Конгресса. По поводу вопроса возбужденнаго Матиссьі, авинская газета «Ахро́тодіс» витервью ровала различныхъ лицъ. Вотъ сущность этого интервью: авинскій митрополитъ, Marini, папскій протонотаріусъ, проф. Галльскаго университета Robert — за названіе «христіанская археологія»; Самбоигодіоць, Ф. И. Успенскій, Lambakis — за названіе «византійская археологія»; Саучадіая предлагаеть назвать секцію «Секціей христіанскаго искусства», Holleaux находить неточными наименованія и «христіанская» и «византійская» археологія, Strzygowski предлагаетъ назвать секцію «Ехдуніхоў ауатодіхоў традих бій та; Месаночкаў отолобає» (съ Стржиговскимъ соглашается Патауворую;).

Въ заключительномъ засъданіи секція византійской археологіи ръшила: оставить вопросъ открытымъ и предоставить слъдующимъ конгрессамъ именовать секцію такъ, какъ угодно будеть это Исполнительному Комитету.

С. Ж.

# XIV интернаціональный конгрессъ оріенталистовъ въ 1905 году.

XIV интернаціональный конгрессь оріенталистовъ собрался въ апрълъ 1905 года въ Алжиръ. Состоявшійся почти одновременно археологическій съвздъ въ Асинахъ отвлекъ довольно значительную часть ученыхъ къ себъ, что отразилось именно на секціи конгресса «Греція и Востокъ».



Выборъ Алжира, какъ мёста для конгресса, надо нризнать очень удачнымъ, и члены его, особенно раньше не бывавийе на мусульманскомъ востокъ, съ напряженнымъ интересомъ осматривали въ Алжиръ и Туинсъ какъ памятники мусульманскаго временя, такъ и римской эпохи. Современная жизнь Алжира и Туниса, далеко еще не утратившая прелести настоящаго востока, также должна была останавливать внимание прівхавшихъ ученыхъ и туристовъ.

Наиболев интересующая насъ секція «Греція и Востокъ» сравнительно недавно введена въ число другихъ секцій конгресса оріенталистовъ; но, повидимому, ей суждено удержаться и на будущее время, такъ какъ она на всёхъ последнихъ конгрессахъ вполн'є доказала свою живучесть.

Всёхъ секцій на конгрессё было семь: 1) Индія. 2) Семитическіе языки. 3) Мусульманскіе языки. 4) Египеть; африканскіе языки; Мада-гаскарь. 5) Дальній - Востокъ (Extrême - Orient). 6) Греція и Востокъ. 7) Африканская археологія и мусульманское искусство.

Въ настоящемъ случав, какъ уже выше замвчено, насъ нанболве интересуетъ щестая секція, къ которой мы теперь и обратимся.

На алжирскомъ конгрессв секція «Греція в Востокъ» не отдичалась иноголюдствомъ. Въ первый день быль даже моменть нёкотораго безначалія, такъ какъ не президенть ея, французскій византинисть Ш. Диль (Ch. Diehl), ни секретарь, также французскій византинисть Вгеніег, на конгрессь не пріёхали. Нельзя не пожалёть, что объявленные ими интересные доклады не были прочитаны въ секція. Диль объявиль три доклада: 1) Африканскія церкви в восточныя вліянія. 2) Рукопись съ миніатюрами библіотеки Св. Гроба. 3) Византинов'єдініе во Франція въ 1905 году. Вгеніег об'єщаль сообщеніе подъ заглавіємь: «Зачатки ниператорской власти на Востокії на протяженія трехъ первыхъ в'яковъ христіанской эры». Но, какъ я зам'єтиль уже выше, секція ихъ не слышала.

Секція «Греція и Востокъ» имѣла три засёданія. Первое засёданіе подъ предсёдательствомъ профессора мюнхенскаго университета К. Крумбакера, состоявшееся въ три часа въ среду 19/6 анрѣля, было носвящено общирному докладу вѣнскаго профессора Wessely «De herbarum nominibus Graecis in Dioscoridis codice Constantinopolitano Vindobenensi arabicis letteris expressis». Докладчикъ внимательно ивучилъ очень древнюю рукопись Діоскорида (512 года нашей эры), принадлежащую Вѣнской Императорской библіотекѣ. Въ ней находится цѣлый рядъ транскрипцій греческихъ яменъ растеній арабскими буквами. Нѣсколько сотенъ подобныхъ транскрипцій этой рукописи дають намъ возможность язучить арабскую ореографію въ передачѣ греческихъ словъ.

Второе засъданіе подъ предсъдательствомъ вънскаго прочессора Кречмера (Kretschmer) состоялось въ 9 часовъ утра въ четвергъ 20/7 апръля. Бельгійскій ученый Фр. Кюмонъ (F. Cumont) въ своемъ интересномъ сообщеніи «Notes sur le Pont à l'époque romaine» привелъ новыя данныя для неторів Малой Азів. Діло въ томъ, что въ сирійской такъ навываемой хроникі Інеуса Стилита есть упоминаніе о разрущенів города Никоноля въ 499 году нашей эры до сихъ поръ ученые думали, что адісь річь идеть о палестинскомъ городі Никонолі (Эммаусі). Кюмонъ, на основанія детальнаго сопоставленія источниковъ, сирійскихъ, греческихъ (Осодора Чтеца, Ософана) и латинскихъ (Марцеллина), приходить их выводу, что упоминутоє въ хроникі Інсуса Стилита событіє относится не къ налестинскому Никонолю, а къ Никонолю, столиці такъ называемой Малой Арменіи.

Профессоръ юрьевскаго университета, А. А. Васильевъ, сдѣлаль сообщеніе «Агапій Манбиджскій, арабскій христіанскій историкъ Х вѣка, накъ источникъ для византійской исторіи». Сообщеніе это является совращеніемъ статьи объ Агапіи, помѣщенной авторомъ въ предыдущей нинжѣ Византійскаго Временника; поэтому отъ изложенія этого реферата я уклоняюсь.

Французъ Toutain въ своемъ докладѣ «Культъ егнистскихъ божествъ на Делосѣ», на основанія цѣлаго ряда надинсей, относящихся но ІІ вѣку до Р. Хр., нэданныхъ въ Bulletin de correspondance hellénique, доказываетъ, что въ это время на Делосѣ егнистскія божества почитались не только нностранными купцами, но и греками. Изъ этого краткаго неложенія доклада Toutain'а видно, что онъ собственно къ византійскому времени отношенія не вифетъ.

Послѣ этого доклада секретарь секців, Фр. Кюмонъ, прочель присланное сообщеніе директора Русскаго Археологическаго Института въ Константинополѣ, О. И. Успенскаго «Византійская парафраза письма Аристея къ Филократу относительно перевода семидесяти». Эта парафраза, найденная авторомъ сообщенія въ одной изъ рукописей Сераля въ Константинополѣ, имѣетъ своимъ авторомъ Исаака Комнина, сына Алексѣя І. Этотъ Исаакъ «Порфирородный» является авторомъ другихъ произведеній, приписываємыхъ ошибочно до сихъ поръ императору Исааку Коминиу.

Третье загіданіє сенціи состоялось въ тоть же день, въ три часа, подъ предсідательствонъ профессора юрьевскаго университета, А. А. Васильева.

Проф. Кречмеръ (Kretschmer) сдёлаль очень подробное сообщение объ образования народнаго гречеснаго явыка въ элимистическую эпоху, приводя новые примёры для подкрёпленія своей теоріи, что этотъ явыкъ не есть лишь измёненный аттическій діалекть; онъ подвергся въ сильной степени также вліянію другихъ діалектовъ.

Французскій ученый аббать Nau, на основанів изученія парижскихь греческихь руконисей, сообщить свои нівкогорыя соображенія по вопросу «sur les Clémentines».

Проф. Крумбахеръ сдёлаль въ выстей степени интересный докладъ о восточныхъ элементахъ въ византійской культурів. Съ незапамятныхъ

временъ Востокъ оказываль, какъ извъстно, свое вліяніе на Грецію, которое стало особенно сильнымъ после походовъ Александра Великаго. Возникшая такимъ образомъ греко-восточная культура стала господствующей въ Византійской имперіи. Въ то время, какъ Асины превратились въ обыкновенный провинціальный городъ, Константинополь сталь пентромъ духовной жизни грековъ, и отсюда восточные элементы распространялись далеко по Европъ. Культь Митры, философія неоплатониковъ, отщельничество, монастырская жизнь-все это оттуда перешло въ Европу. Сибпленіе индогерманцевъ съ семитами произопло на востокъ в принесло значительные плоды; особенно сирійцы замізчательно быстро усвоили греческое образование и прониклись греческимъ духомъ. На протяжении первыхъ восьми въковъ громадное большинство греческихъ писателей, историковъ, отцовъ церкви, поэтовъ, происходило изъ Египта, Сирін и Малой Азін. Въ последнее время проф. Стржиговскій выступиль съ теоріей, что и христіанское искусство должно искать свои начала на Востокъ. Поэтому при изучении своеобразной византійской культуры надо имъть въ виду не только три главныя, обыкновенно приводниыя основанія ся, а именно: начало греческое, начало римское и начало христіанское, но и вліяніе элементовъ восточныхъ, африканскихъ и азіатскихъ, давшихъ свой особый отпечатокъ византійской культурів.

Этимъ докладомъ былъ исчерпанъ наличный матеріалъ секціи, которая послів этого и закрыла свои засівданія. Слівдующій конгрессъ оріенталистовъ предположенъ въ Копенгагенъ.

А. Васильсвъ.

#### Къ изданію греческихъ актевъ.

Въ Byzant. Zeitschrift XIV, 3—4, стр. 748—749 и XV, 1—2, стр. 446—494, Р. Магс въ Мюнхевъ, N. Ве́ης въ Асинахъ и R. G. Salomon въ Берлинъ сообщаютъ дополнительныя свъдънія къ «Plan eines Corpus der griechischen Urkunden des Mittelalters und der neueren Zeit» (см. Виз. Врем. X, 3—4, стр. 664 сл. и XI, 3—4, стр. 883).

#### Corpus Inscriptionum Graecarum Christianarum.

На Археологическомъ конгресст въ Асинахъ въ 1905 г. обсуждался проектъ «Corpus Inscr. Graecarum Christ.», напечатанный въ Bulletin de Correspondance Hellénique. На этотъ проектъ были сдъланы замъчанія гг. Audollent, Bayet, Bréhier, Cumont, Diehl, Fougères, Krumbacher, Lanrent, Leclercq, Lefebvre, Omont, Psichari, Pernot, Th. Reinach, de Ricci в Schlumberger. Проектъ изданія и замъчанія упомянутыхъ ученыхъ были представлены Французской піколой въ Асинахъ на обсужденіе

контресса. Gabriel Millet даетъ въ «Byzant. Zeitschrift» XV, 1—2, стр. 496—502 подробное сообщение по этому предмету. (Ср. Виз. Врем. VI, 1—2, стр. 308—310).

## 3. Разныя свъдънія.

# Альфредъ Рамбо.

(Некрологъ).

Византинов'вдівніе понесло крупную потерю: 10-го ноября (28-го октября) 1905 года скончался въ Парижі Альфредъ Рамбо (Alfred Rambaud), имя котораго прекрасно извістно всімъ, кто занимается византійской исторіей. Правда, давно уже Рамбо съ занятій восточно-римской имперіей перешель на изученіе Запада, преимущественно на изученіе исторія французской, — тімъ не менію его труды по исторія Византія, которымъ онъ посвятиль первую половину своей ученой діятельности, съ полнымъ правомъ позволяють ему и по сіе время занимать одно изъ почетныхъ мість среди византинов'вдовъ.

Родился А. Рамбо въ 1842 году въ Безансонъ. Окончивъ курсъ въ высшей нормальной школъ и изучивъ русскій языкъ и литературу, онъ получилъ профессорскую каеедру въ университетъ въ Наиси. Въ министерство Ж. Ферри Рамбо вступилъ на путь администраціи и до паденія его министерства занималъ должность начальника кабинета министра народнаго просвъщенія, послъ чего снова сдълался профессоромъ. Въ 1895 году Рамбо былъ избранъ въ сенаторы, а съ 1896 по 1898 годъ, въ кабинетъ Мелина, стоялъ во главъ министерства народнаго просвъщенія. За свои многочисленные ученые труды Рамбо былъ избранъ членомъ института.

Для насъ особенно интересны труды его по византиновъдънію.

Франція, можно сказать, создала науку византійской исторіи. Въ XVII въкъ, при Людовикъ XIV и его министръ Кольберъ, появились 34 тома іп folio дуврской коллекціи византійскихъ историковъ; тогда же протекала гигантская дъятельность безсмертнаго Дюканжа (1610 — 1688 г.); въ первой половинъ XVIII въка Бандури издалъ свой трудъ Imperium Orientale (1711), а Лекіенъ (Le Quien) — Oriens Christianus (1740). Съ этого момента Франція перестала интересоваться только что созданной наукой, и это безразличное отношеніе къ византійской исторіи продолжалось во Франціи приблизительно до 1870 года, когда А. Рамбо издаль свое капитальное изслівдованіе «L'Empire grec au dixième siècle, Constantin Porphyrogénète», сдълавшее эпоху въ современномъ византиновъдъніи. Проніло болье тридцати пяти льть съ момента появленія этой книги; появились новые источники, новыя менографіи; нъкоторыя

Digitized by Google

детали книги Рамбо устарвли; некоторые выводы уже не действительны. Но какъ общій вдумчивый, глубокій обзоръ византійской жизни, всего столь сложнаго механизма восточно-римской имперіи, замівчательное пониманіе условій госудерственной жизни, ся интересовъ и задачъ, религіозныхъ, экономическихъ, соціальныхъ, — все это позволяеть и до сихъ поръ смотреть на книгу Рамбо, какъ на одну изъ настольныхъ книгъ для всякаго византиниста. Остается глубоко пожалёть, что послё такого блестящаго начала Рамбо оставиль византійскую исторію и сосредоточиль свое вниманіе на исторіи Франціи и Россіи. Изр'вдка Рамбо возвращался къ Византіи и даль несколько талантливыхъ мелкихъ работь въ этой области: о византійскомъ ипподромів и цирковыхъ партіяхъ "De byzantino hippodromo et circensibus factionibus" (Paris, 1870), a saтыть въ Revue des Deux Mondes (1 авг. 1871 г.) подъ заглавіемъ «Нірpodrome et les sports à Constantinople»; объ историк в Михани Псели "Psellus" въ Revue Historique (III, 1877, р. 241 — 282); по поводу книги G. Schlumberger Рамбо напечаталь статью «Empereurs et impératrices d'Orient» въ Revue des Deux Mondes (103, 1891, p. 145-166). Наконецъ, въ последнее время въ Histoire générale Лависса и Рамбо перу последняго принадлежить отчетливое изложение событій византійской исторія съ 1095 по 1453 годъ.

Но дёло Рамбо не пропало во Франців, и съ 1870 года византиновъдёніе идеть тамъ крупными шагами впередъ и имбеть въ настоящее время такихъ видныхъ представителей, какъ Schlumberger, Millet, и особенно Пларля Диля, этого глубокаго ученаго и тонкаго знатока византійской жизии.

Такимъ образомъ, современное византиновъдъніе, лишаясь А. Рамбо, теряетъ въ немъ возстановителя византійскихъ штудій во Франціи въ XIX въкъ.

Изъ другихъ трудовъ Рамбо, касающихся французской и русской исторів, я отм'вчу ствдующіе: «La Domination française en Allemagne: --1) Les Français sur le Rhin (La Convention de Mayence, la République cisrhénane, l'organisation des départements du Rhin, 1792 - 1804); 2) L'Allemagne sous Napoléon I-er (La Confédération du Rhin, le Royaume de Westphalie, les grands-duchés français de Berg et de Francfort, etc. (1804 — 1811)»; «La Russie épique», études sur les chansons héroïques de la Russie traduites ou analysées pour la première fois; «Histoire de la Russie, depuis les origines jusqu'à l'année 1883, ouvrage couronné par l'Académie française (есть русскій переводъ); «Français et Russes — Moscou et Sévastopol» (1812—1854); "Histoire de la Révolution française (1789— 1799)»; "La France coloniale», histoire, géographie, commerce, publié sous la direction de M. A. R., par une société de géographes et de voyageurs; «L'expansion de l'Angleterre», par J.-R. Seely, traduite de l'anglais par M. M. Baille et Rambaud, avec préface et notes par A. R.; «Histoire de la civilisation française», tome 1-er: Depuis les origines jusqu' à la Fronde tome 2-d: Depuis la Fronde jusqu' à la Révolution, suivi d'un aperçu de la civilisation contemporaine; «Histoire générale de la France».

А. Васнаьевъ.

### † Le Père Joseph Cozza-Luzi.

Le 1 juin, à Bolsena, après une courte maladie, est mort le Père Joseph Cozza-Luzi né dans cette ville le 4 décembre 1837. Dans sa jeunesse il avait embrassé en 1857 la vie monastique dans l'ordre de Saint Basile, et à Grottaferrata il s'était bientôt distingué par sa précoce intelligence, et ses aptitudes spéciales pour la paléographie grecque. A l'âge de 18 ans il composa son premier travail sur le Tusculum de Cicéron qu'il plaçait à l'endroit même ou avait été élevée l'abbaye de Grottaferrata. En 1866, ayant acquis une connaissance approfondie dans l'art de déchiffrer les palimpsestes, il publia les fragments de la Bible en grec et en latin qu'il avait découverts dans les codices de la bibliothèque de son abbaye. Par ce travail, il mérita d'être associé au Père Vercellone dans l'œuvre de l'édition phototypique du Codex Vatican 1209 de la Bible. Dans un Bref, Pie IX lui adressait ces éloges flatteurs: In viridi adhuc aetate, ea paleographicae peritiae specimina edidit in perplexa palimpsestorum lectione, scriptisque adeo probatum fecit ingenium criticamque scientiam suam, ut claram sibi doctrinae famam quaesiverit. Appelé à la Bibliothèque Vaticane, il se proposa de continuer la publication de la Nova Bibliotheca Patrum du Cardinal Maï, dont il édita le volume VIII, laissé inachevé par l'auteur, le IX, le X dont il corrigeait les dernières épreuves avant sa mort, et l'Appendix I et II aux Classici Auctores. En 1898, après dix ans d'un labeur assidu, il acheva la publication des palimpsestes straboniens de la Bibliothèque Vaticane, qu'on croyait à jamais perdus pour la science. Léon XIII le félicitait vivement dans une lettre du 11 mars 1898, faisant ressortir l'importance de sa publication: quod quidem opus, quum et tibi et ipsi bibliothecae Vaticanae laudi est, tum doctis atque eruditis viris probabitur, maxime tamdiu cupientibus expleri lacunas librorum antiqui illius auctoris, qui primus extitit regionum orbis descriptor. Les empereurs d'Allemagne et d'Autriche, le grand-duc de Baden, plusieurs Cardinaux et un grand nombre de savants le comblèrent de louanges et de marques d'honneur. Le cardinal Jacobini lui dédiait cette pièce:

Quod caecis, Joseph, Strabonis scripta latebris Erueris, plaudit docta Minerva manu. Quin et docta obfert cusum mira arte numisma, Servet ut effigiem posteritasque tuam. Quae Strabo antiqui descripta geographus orbis Littera dat, rursus pagina docta refert. Sicque novi et veteris jam possit noscere mundi Fines, o sapiens, gloria parta tibi. Le Cardinal Jacobini y faisait allusion à la médaille d'or que lui avait offert un comité de personnages et de savants italiens et étrangers. A la même occasion, il reçut un parchemin, dont la dédicace composée par le prof. Joseph Cugnoni, Vice-Recteur de l'Université de Rome, était ainsi conçue: III Id. iun. an. MDCCCXCVIII — quod faustum felixque sit—virtutis laudem efferat — bonis artibus benevertat — nominis italici decus auget — Josepho Cozza-Luzio — Bibliotecae Ecclesiae romanae magistro altero — de litteris sacris optime merito — rei antiquariae peritissimo — omnigenae eruditionis laude florenti — geographiae strabonianae — ope vetustissimi palimpsesti—restitutori acerrimo—amici nummum aureum—amoris pignus—existimationis monumentum—D. D. D. Les savants italiens l'appelèrent le second Maï, et lui souhaitèrent les honneurs de la pourpre romaine, que les cardinaux Maī et Pitra avaient si dignement portée. L'archevêque de Viterbe, Mgr. Grasselli lui écrivait:

Purpura te manet. Hanc tibi posco cito futuram,

Quem Maius docuit primitus arte sua.

Le prof. G. Tomassetti de l'Université de Rome lui dédiait ce distique:

Doctrina et virtute Maii mirare nitentem,

Qui in Vaticanis aedibus alter adest.

Mgr. Volpini et le professeur Étienne Grossi célébraient aussi en latin la gloire qui lui revenait de la découverte des fragments de Strabon:

1 Quae exoptata diu, profers monumenta Strabonis,

Illa tuum, Joseph nomen ad astra ferent.

2. Per te junguntur disjecti membra Strabonis.

Ecce Strabon surgit: terrarum cuncta peragrat;

Et stupet Americam descriptam auctore Columbo,

Ostentum unanimes celebrant vetus et novus orbis.

Cependant le P. Cozza-Luzzi n'atteignit pas les hauts dégrés de la hiérarchie. Dans ces dernières années il eut même la douleur d'être éloigné de la Bibliothèque Vaticane, et d'être obligé de se retirer en exil dans son pays natal. Il y travaillait au X et dernier volume de la «Nova Patrum Bibliotheca» qu'il songeait à dédier à Pie X, lorsque la mort vint le surprendre. Le Père Rocchi est chargé de mettre la dernière main à cet ouvrage qui est actuellement sous presse. Le Père Cozza-Luzi a été un travailleur acharné. On porte a 180 le nombre des ouvrages et brochures sortis de sa pluine. Il serait difficile d'en dresser la liste, d'autant plus que beaucoup de ses travaux sont des extraits de périodiques. Un nombre considérable d'articles, de dissertations, de notices, ont été insérés par lui dans les périodiques italiens, particulièrement dans la Rivista Storica Calabrese, dans les Studi e Documenti di Storia e di Diritto, dans le Bessarione, dans le Giornale Arcadico, dans la Palestra del Clero etc. Les derniers travaux sur les Grandes collections du Cardinal Maï ont paru dans le "Bessarione" à la veille même de sa mort. Les écrits du P. Cozza-Luzi se ressentent bien souvent du manque de soin et de précision. Il produisait beaucoup et bien souvent le temps maté-

riel lui faisait defaut pour soigner les textes qu'il éditait, ou se livrer à leur égard à des recherches plus approfondies. Cependant, il faut le reconnaître, c'était un savant fort laborieux, et très érudit. Dans la liste bien étendue de ses travaux, je me borne à citer ceux qui rentrent plus particulièrement dans le cadre des études byzantines, et qui ont été édités en ouvrages et en brochures: 1. De Immaculatae Deiparae Conceptione hymnologia graecorum ex editis et manuscriptis codicibus cryptoferratensibus latina et italica interpretatione, patrologica comparatione et adnotationibus illustrata cura Th. Toscani et J. Cozza monachorum Ordinis S. Basilii, Romae, 1862. 2. Sacrorum Bibliorum Vetustissima fragmenta graeca et latina ex palimpsestis codicibus bibliothecae cryptoferratensis eruta atque edita, Romae, 1876. 3. Il Tuscolano di M. Tullio Cicerone, Roma, 1869. 4. De Corporea assumptione Deiparae testimonia liturgica graecorum, Romae, 1869. 5. S. Ireneo. Studii sull' autorità del Romano Pontefice, Roma, 1870. 6. De Romani Pontificis auctoritate doctrinali testimonia liturgica graecorum. 6 a. De Romani Pontificis auctoritate disciplinari testimoniis ecclesiae graecae comprobata, Romae, 1870. 7. Είς τὸν ὅσιον Βενέδικτον, ὕμνοι τοῦ όσιου Νείλου, Roma, 1873. 8. Daniel secundum septuaginta interpretes ex unico codice chisiano, Romae, 1877. 9. Hymnologia graecorum in S. Ambrosium Mediolanensem, Romae, 1879. 10. Delle chiavi di S. Pietro, Roma, 1877. Napoli, 1888. 11. Bibliorum Codex graecus vaticanus collatis studiis C. Vercellone, J. Cozza, H. Fabiani editus Romae, 1868 — 1881, six volumes. En 1866 Pie IX avait chargé le Père Charles Vercellone, barnabite, de préparer l'édition phototypique du Codex 1209 du Vatican. Celui-ci s'adjoignit comme collaborateur le Père Cozza-Luzi, et en 1868 le P. Gaêtan Sergio, barnabite lui aussi. A la mort du Père Vercellone, le P. Cozza Luzi et le chanoine Henry Fabiani achevèrent cette publication monumentale. Les trois premiers volumes parus (III, IV, V) portent les noms de Vercellone et Cozza-Luzi; le I et le II ces deux noms et celui du P. Sergio; le dernier, VI, les noms du P. Cozza-Luzi et du chanoine Fabiani. Les volumes I — IV contiennent l'Ancien Testament; le V le nouveau; le VI les Commentaires critiques et les tables paléographiques). - 12. Historia Sancti Benedicti a SS. Pontificibus romanis Gregorio I descripta et Zacharia graece reddita nunc primum e codicibus saeculi VIII ambrosiano et cryptensi vaticano edita et notis illustrata, Grottaferrata, 1880. 13. Epistolario del Card. Angelo Mai, Bergamo, 1883. 14. De legum Custode et Athenaeo Constantinopolitano, Decretum Imperatoris Constantini Monomachi, graece et latine, Romae, 1884. 15. Di un filatterio cristiano. Memoria archeologica, Napoli, 1887. 16. Novae Patrum Bibliothecae ab Angelo Card. Maio collectae tomus IX, editus a Josepho Cozza-Luzi complectens in parte prima et secunda S. P. N. Theodorae Studitae parvae et magnae catecheseos sermones et in parte tertia S. Petri episcopi argivi historiam et sermones, Romae, 1888. 17. Pergamene purpuree di evangeliario a carattere di oro e di argento, Roma, 1887. 18. Delle Chiavi di S. Pietro, Roma, 1877. Napoli, 1888. 19. Le cronache siculo saracene di Cambridge con

doppio testo greco scoperte in codici contemporanei delle biblioteche vaticana e parigina, con accompagnamento del testo arabico pel Can. B. Lagumina, Palermo, 1890. 20. Sul naufragio dell' apostolo S. Paolo, Osservazioni, Roma, 1890. 21. Dell' isola Candon presso Creta discoperta nei paimpsesti straboniani e relative notizie, Roma, 1890. 22. Per la Martorana, Documento greco del 1146, Palermo, 1891. 23. Historia et laudes SS. Sabae et Macarii iuniorum e Sicilia auctore Oreste Patriarcha Hierosolymitano, graece et latine, Romae, 1893. 24. De Ottoboniano-Vaticanis graecis codicibus nuper recensitis Commentatio, Romae, 1893. 25. Le memorie liberiane dell' infanzia di N. S. Gesù Cristo, Roma, 1894. 26. La cassa nuziale di Terracina scolpita in legno, Roma, 1894. 26. Di un epigrafe metrica greca di Calabria, Siena, 1894. 27. I Pontefici romani nella liturgia greca, Siena, 1897. 27. Della Geografia di Strabone, frammenti scoperti in membrane palimpseste, Roma, 1882 — 1898, VII volumes. 28. Lettere casulane ossia memoria delle Badia di S. Nicola presso Otranto, Reggio di Calabria, 1898. 29. Novae Patrum Bibliothecae ab Angelo Maio Collectae atque a Josepho Cozza-Luzi ad finem perductae tomus decimus complectens inedita scripta oratoria, liturgica, biblica (sous presse). A l'occasion du neuvième centenaire de l'abbaye de Grottaferrata, le P. Cozza-Luzi a publié un Bollettino Popolare: S. Nilo di Rossano e la Badia di Grottaferrata nel nono centenario, Orvieto, 1904, 24 livraisons.

P. A. Palmieri.

### † Guiseppe Botti.

Le 16 octobre 1903, le prof. Joseph Botti, conservateur du musée gréco-romain d'Alexandrie, a succombé à une longue maladie. Il etait né à Modène le 3 août 1853; professeur à Cagliari, il y publiait en 1883 une Notizia di alcuni monumenti egizii e di arte congenere. Directeur des écoles italiennes à Alexandrie en 1889, il se passionna pour l'archéologie et l'histoire de cette ville, et consacra toute sa vie à y organiser à prix de bien des efforts un musée greco-romain, et une Société archéologique. Il y dirigeait aussi le Bulletin de la Société archéoogique d'Alexandrie, où il a publié de nombreux travaux, et dont M. E. Breccia vient de commencer une nouvelle série. Citons parmi ses ouvrages: 1. Della varia fortuna dei Siculi e dei Sicani, innanzi alle colonie greche di Sicilia, Messina, 1886. 2. La vecchia Alessandria nella vita mondana e nella commerciale, Alessandria, 1891. 3. Del futuro Museo Greco-Romano di Alessandria, Rivista Egiziana, Giugno-Luglio 1891. Il Museo di Alessandria e gli scavi nell'anno 1892, Alessandria, 1893. 4. Notice des monuments exposés au Musée Greco-Romain d'Alexandrie, Alexandrie, 1893. 5. Rapport sur les fouilles pratiquées et à pratiquer à Alexandrie, ib., 1894. 6. L'acropole d'Alexandrie, le Serapeum, d'après Aphtonius et les fouilles, Alexandrie,

1896. 7. L'inscription d'Arsinoe Philadelphos à la Colonne Pompée, Le Caire, 1895. 8. Fouilles en 1896 à la Colonne Théodosienne, Alexandrie. 1897. 9. Plan du quartier Rhakotis dans l'Alexandrie romaine, Alexandrie, 1897. 10. La côte Alexandrine dans l'antiquité (Fascicule I-er), Le Caire, 1897. 11. Plan de la ville d'Alexandrie à l'époque ptolémaïque, monuments et localités de l'ancienne Alexandrie, Ib., 1898. 12. Catalogue des Monuments exposés au Musée Gréco-Romain d'Alexandrie, in 8, p. 586. 13. Steli cristiane di epoca bizantina existenti nel museo di Alessandria, Roma, 1900 (estratto dal Bessarione).—Voici la liste des articles parus dans le «Bulletin de la Société archéologique d'Alexandrie», et dus à la plume de M. Botti: 1. Fouilles dans le céramique d'Alexandrie en 1898, Bulletin, I, 1898, p. 5-24. 2. Les inscriptions grecques et latines trouvées en Égypte en 1897—1898, I, p. 39-48; III, p. 85-107. 3. Additions au plan de la ville d'Alexandrie, I, p. 49-68; II, 57-64; III, 119-121. 4. Les citernes d'Alexandrie, II, 1899, p. 15-26. 5. L'Apis de l'empereur Adrien trouvé dans le Serapeum d'Alexandrie, II, p. 27-86. 6. Études topographiques dans la nécropole de Gabbari, II, p. 87-56. 7. Papyrus ptolémaiques du musée d'Alexandrie, II, p. 65-73. 8. Studio sul terzo nomo dell' Egitto inferiore, e più specialmente della regione mareotica, III, 1900, p. 41-84. 9. Le papyrus judiciaire «Cattaoui», III, p. 108-118.

P. A. Palmieri.

#### † Профессоръ Маринъ Дриновъ.

28 февраля сего года скончался въ г. Харьковъ заслуженный профессоръ Харьковскаго университета Маринъ Дриновъ, принадлежавшій къ числу первоклассныхъ славистовъ, въ частности знатоковъ славяновизантійскихъ отношеній.

Онъ родился въ 1838 г. въ Панагюрище (въ южной Болгаріи), где и получилъ первоначальное образованіе. Прослуживъ здёсь нёкоторое время учителемъ, онъ переселился въ 1858 г. въ Россію и после трехлётняго подготовленія въ Кіеве и въ Москве поступилъ на историкоэмлологическій факультетъ Московскаго университета. Не безъ вліянія лекцій Бодянскаго Дриновъ завитересовался славистикой, въ частности меторіей своего родного народа. Окончивъ въ 1865 г. университетъ со степенью кандидата, Дриновъ переселился въ конце 60-хъ годовъ въ Аенны тогдашняго славяноведенія, въ Прагу, откуда внимательно следиль ва разгоревшеюся въ то время берьбой болгаръ съ греческой патріархією. Эта борьба вызвала на свёть его первый печатный трудъ: «Страшни ли сж за народностьта ни фанаріотите и ісзунтите?» (напеч. въ болг. константинопольской газете «Врёме», № 12 и 14, 1866 г.). А черевътри года онъ выпускаетъ въ Вёне уже спеціальный научный трудъ

«Погледъ врыхъ происхожданьето на българскій народъ и началото на българската история», гдф онъ выступилъ горячинъ защитникомъ теоріи Шафарика о финно-угорскомъ происхожденіи основателей перваго ' болгарскаго царства. Почти одновременно съ этимъ трудомъ онъ выпустиль въ томъ же году другой (также въ Вѣнѣ) «Исторически прѣгледъ на българската пърква отъ самото ѝ начало и до днесь». Это быда первая въ научной литературъ попытка систематического обзора исторіи болгарской церкви, - исторіи, написанной по первоисточникамъ и преследовавшей, кром'в чисто теоретической ціли, и практическую-доказать право болгаръ на церковное самоуправление и независимость отъ фанаріотовъ. Исходя изъ такихъ благородныхъ научно-патріотическихъ побужденій, Дриновъ тогда же основаль въ Браиловів «Българското Книжовно Дружество», сплотившее вокругъ себя лучшія въ то время болгарскія научныя и дитературныя силы. Уже въ первыхъ двухъ книжкахъ органа этого общества «Периодическо Списание» появилась его статья «Нови паметници за историята на българить и на тъхнить сосвям», гав онъ сообщиль новые ценью матеріалы по исторіи Болгаріи, Византіи, Сербін и Хорватін XIII—XVII в., лично осмотрѣнные и найденные имъ во время его путешествія въ 1869 г. въ Италію. Вернувшись изъ Италів опять въ Москву, Дриновъ приступилъ къ составлению своей магистерской диссертаціи, которая и не заставила себя долго ждать. Въ 1873 г. вышло его знаменитое сочинение «Заселение Балканскаго полуострова славянами», гдв онъ съ огромной эрудиціей и редкимъ остроуміемъ старался доказать, что славяне начали разселяться по Балканскому полуострову не во второй половинъ V в., какъ. училъ Шафарикъ, а гораздо раньше, во II-III в.в. Хотя эта мысль и оставлена въ настоящее время всти учеными, но въ свое время она была принята даже Иречкомъ въ его «Исторіи болгарь». По защить магистерской диссертаціи. Дриновь получиль профессуру въ Харьковскомъ университетв, а черезъ два года онъ выпускаеть въ свъть докторскую диссертацію «Южные славяне и Византія въ Х в.» (М. 1875). По словамъ одного новъйшаго болгарскаго историка, здесь «неть вопроса, котораго бы авторь коснулся, не представивъ его въ новомъ свътъ новыми объясненіями». Однимъ изъ главныхъ научныхъ результатовъ его труда было доказательство, что Самунлово царство не было основано съизнова, но было органическимъ продолженисть Приславскаго царства. Немаловажной также заслугой Дринова было осторожное и истинно-критическое отношение къ историческимъ свилътельствамъ Константина Багрянороднаго, которому почти следо верили многіе историки до этого времени. Съ 1875 по 1881 г. въ научной деятельности Дринова замівчается нівкоторый перерывь, который объясняется тівмь бурнымъ временемъ, которое переживало его отечество въ эти годы. Во время русской оккупаціи края Дриновъ входиль въ составъ временнаго правительства и даже получилъ портфель министра народнаго просвъщенія, а въ 1881 г. быль приглашень на ность председателя Государственнаго Совъта. Дриновъ, некогда не чувствовавшій призванія къполитической діятельности, не приняль приглашенія и вернулся въ
Харьковъ, въ свой университетъ. Съ тіхъ поръ діятельность Дринова
не выходила уже изъ колеи мирной академической жизни. Не работая
больше надъ обширными темами, Дриновъ успіль однако напечатать
порядочное число изслідованій меньшаго характера по самымъ разнообразнымъ вопросамъ болгарскаго языка, литературы, фольклора и
исторіи. Изъ статей, касающихся византійско-славянскихъ отнощеній,
упомянемъ «О нікоторыхъ трудахъ Димитрія Хоматіана какъ исторяческомъ матеріалів» (Виз. Врем., т. І и ІІ), «Новъ паметникъ за българ.
история» (Пер. Сп. І), «Ніколко думи за титлитів на Костурския митрополить и нікои други гръцки владици въ Македония» (Пер. Сп. ХХVІІ)
и др.

### † П. А. Сырку.

23 іюня 1905 г. скончался въ больниців для дущевно-больныхъ, въ Петербургъ, бывшій привать-доценть С.-Петербургскаго университета и сотрудникъ «Византійскаго Временника» Полихроній Агапіевичъ Сырку. Онъ родился въ 1855 г. въ крестьянской семь въ Кишиневскомъ увадъ Бессарабской губ.; среднее образование получиль въ Кишиневской Духовной семинаріи, а высшее — въ Новороссійскомъ и Петербургскомъ университетв. Окончивъ последній въ 1878 г. со степенью кандидата и эолотой медалью (полученной имъ за сочинение «Исторія христіанства въ Болгарін до князя Бориса и крещеніе болгарскаго народа»), онъ былъ оставленъ при университетъ для приготовленія къ профессуръ по каседръ славянской филологіи. Въ томъ же году онъ посетиль съ научною целью Константинополь, Асонъ, Македонію и Сербію. Въ 1887 г. онъ быль командированъ съ ученою цёлью университетомъ въ эти же страны, а четырьмя годами равьше защитиль pro venia legendi свое разсужденіе о «Византійской пов'єсти объ убісніи Никифора Фоки въ старинномъ болгарскомъ пересказъ» (Спб 1883), въ 1889 г. въ Харьковскомъ университетъ-«Литургическіе труды патріарха Евониія Терновскаго» (СПб. 1890 г.) на степень магистра славянской филологіи и, наконецъ, въ 1898 году-въ Петербургскомъ университетъ «Время и жизнь патріарха Евенмія Терновскаго» на степень доктора той же филологін. До нікоторой степени связаны сходствомъ матеріала съ объими диссертаціями его общирные «Очерки маъ исторіи литературныхъ сношеній болгаръ и сербовъ въ XIV--XVII в.в. Житіе Николая Софійскаго по единственной рукописи XVI в.» (Сиб. 1901). Кром'в этихъ трехъ капитальныхъ работъ, Сырку написалъ не малое количество статей и изследованій меньшаго размера, изъ которыхъ назовемъ «Монаха Григорія житіє преп. Ромила по рукоп. XVI в.» (Памятники др. письма и искусства № СХХХVI, 1900 года), «Евоимія патріарха Терновскаго служба преп. царицѣ Осоанѣ» (въ Зап. Спб. унив. 1900 г.),

«Рукописные проложные отрывки изъ собранія Шафарика» (Иав. отд. русс. яз. и слав., т. І, ки. 1 и 3), «Отголоски народной пъсни о св. Димитрін и Ахилъ въ духовной литературъ южныхъ славянъ (ib., т. V, ки. 1), «Zur mittelalterlichen Erzählungsliteratur aus dem Bulgarischen» (Archiv ür slav. Philologie» (В. VII), «Zur Geschichte des Glagolismus in Böhmen fib. XXI), «Греко-болгарскій церковный вопросъ» (Ж. М. Н. П. 1890 г., авг.), «По поводу службы святителю Месодію, учителю славянскому» (Р. Ф. В. т. XV), «Служба святителю Месодію, учителю славянскому въ болгарско-асонскомъ спискъ XIV—XV в.» (тамъ же т. XVII) и ми. др. Энергичная научная дъятельность П. А. Сырку не мъщала ему втеченів многихъ лътъ вести, по порученію Императорской Академіи Наукъ, изданіе трудовъ сп. Порфирія (Успенскаго) «Исторія Асона» и «Книга бытія мосго».

Труды П. А. Сырку не блещуть ни богатствомъ и оригинальностью идей, ни изяществомъ или мастерствомъ изложенія; тёмъ не менёе въ исторіи славяновёдёнія и византиновёдёнія они надолго сохранять свое значеніе, благодаря большому количеству собраннаго въ нихъ новаго и часто очень цённаго матеріала.

Г. В.

### † Куртъ Вансмутъ.

Византійская филологія снова потеривла незаменниую утрату: 8 Іюня 1905 года на 68 году своей жизни скончался изв'ёстный въ Германіи византійскій исторіографъ, филологь и этнологь Curt Wachsmuth (біогра-Фическія данныя см. Вг. А. Müller, Nekrolog, Münchener Allgemeine Zeitung 1905 Ne 284; K. Krumbacher, Byz. Zeitschr. XV, (1906), 515). By sent его сошель съ земного поприща не только крупный изследователь классической филологіи, но и одинъ изъ наиболье видныхъ дъятелей въ области изученія византійской исторіи и этнографіи. Ваксмуть уже рано началъ интересоваться классической филологіей и въ молодости уже особенное вниманіе обратиль на изученіе нравовь и обычаєвь современныхь грековъ, отыскивая въ нихъ следы обычаевъ древнихъ народовъ Эллады. Результатомъ его разысканій въ этой области была интересная для того времени работа: «Das alte Griechenland im neuen» Bonn 1864, гдв впервые указывается на сохраненіе древне-греческихъ нравовъ у новогрековъ. Такимъ образомъ, уже въ одной изъ первыхъ своихъ работъ, Wachsmuth проявиль замібчательныя способности и впервые высказаль мысль, впослідствін нашедшую прекрасное подтвержденіе въ изследованів В. Schmidt'a, Volksleben der Neugriechen und das hellenische Altertum Leipzig 1871 (npaвильную, хотя и краткую оденку обоихъ трудовъ см. К. Dieterich, Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Sprache, Leipzig 1898 p. XI), # если несколько десятковъ леть спустя, въ трудахъ Foy'a, Meyer'a, Hatzidakis'a, Thumb'a и др. была выяснена столь же непрерывная связь новогреческаго языка съ древне-греческить, то причина тому (вивств съ возникновеніемъ въ то время въ Германіи младограмматической школы), несомивнно — блестящій примітрь, данный только-что скончавщимся основателемъ греческой (въ широкомъ смыслів) этологіи.

Въ цёломъ рядё дальнёйшихъ работъ, Wachsmuth указалъ на важность другихъ вопросовъ византійской филологіи. Въ 1863 г. въ «Biblioteca Teubneriana» имъ издано оригинальное сочиненіе Іоаина Лида «De ostentis» («Пері διοσημειών»), замёнившее собой неудовлетворительную editio princeps Іт. Вескег, Scriptores Byzantini, Bonn 1837. Въ 1897 году изданіе повторено имъ съ значительными дополненіями новыхъ фрагментовъ, подробныхъ примёчаній и приложеніемъ «Calendaria graeca omnia» (объ этомъ изданіи см. Вуг. Zeitschr. VIII, 493 sq).

Уже до появленія въ свъть этого второго изданія покойный ученый модробно занялся изученіемъ литературы флорилегій: «Commentationes I et II de Florilegio q. d. Ioannis Damasceni», 1871 et 1871/72»; «Studien zu den griechischen Florilegien», Berlin 1882, и «Stobaeus» editio C. Wachsmuth et O. Hense, Berlin 1884. Здёсь же следуетъ упомянуть и изследованія его о гномической литературів: «De gnomologio Palatino inedito» въ «Satura philologica Hermanno Sauppio obtulit amicorum conlegarum decas» Berlin 1879. — «Eine Wiener Apophthegmensammlung» въ «Festschrift zur Begrüssung der Karlsruher Philologenversammlung» Freiburg 1882 etc.

Не будучи узвимъ спеціалистомъ, Wachsmuth слёдилъ за всёми областями классической и византійской литературы. Онъ основательно занимался и исторіей наукъ въ Византій, главнымъ образомъ обращая вниманіе на занятія математикой и астрономіей. Изъ работъ его въ этой области можно указать содержательныя статьи: «Handschriftliche Notizen über den Commentar des Proclus zu den Elementen des Euklides» Rheinisches Museum XVIII, р. 132 sq. «Über die handschriftliche Ueberlieferung von Proclus Commentar zu Euklides Elementen» Rh. Mus. XXIX, р. 317 sq. Сюда же относится: С. Wachsmuth- M. Cantor, Über das neue Fragmentum Mathematicum Bobiense, Hermes XVI, 637 sq. и проч.

Работой, особенно способствовавшей научной славѣ покойнаго, былъ его классическій трудъ «Einleitung in das Studium der alten Geschichte» Leipzig 1895—настольная книга воёхъ, кто занимается изученіемъ источниковъ по древней исторіи Греціи и Рима. Трудъ этотъ имѣетъ громадное значеніе и для исторіи византійской литературы: правда, главы его о Малалѣ, Пасхальной хроникѣ, Зенарѣ и др., по отзыву спеціалистовъ (см. Krumbacher Byzant Zeitschr. XV, 515), отличаются краткостью и поэтому не вполиѣ надежны (что вполиѣ понятно, ибо центромъ исторіографическихъ изслѣдованій Ваксмута все же былъ античный міръ), но весьма замѣчательны въ этой «Einleitung» (а также и въ цѣломъ рядѣ другихъ работъ Ваксмута въ родѣ: «De fontibus ex quibus Suidas in scriptorum Graecorum vitis hauserit» въ «Symbola philoł. Bonnens. in honor. F. Ritschelii collecta» Lipsiae 1864—67) глубоко основательныя вэслѣдо-

ванія о древне-греческихъ источникахъ византійскихъ историковъ, которыя удерживають свое значеніе до настоящаго времени и, в'вроятно, сохранять его на многіе десятки л'втъ.

Въ лицѣ Ваксмута сошелъ въ могилу одинъ изъ первыхъ и немногочисленныхъ ученыхъ, занимавшихся одновременнымъ изученемъ классической и византійской филологіи и поэтому въ наше время, бѣдное людьми со столь широкими интересами, утрата этого крупнаго дѣятеля въ объихъ областяхъ должна быть признана особенно тяжкой.

М. Фасперъ.

### † Теодоръ Бюттнеръ-Вобстъ.

По предмету занятій въ области исторіографія съ Ваксмутомъ близко сходится также преждевременно скончавшійся 2 сентября 1905 г. нівмецкій ученый Theodor Büttner-Wobst. И въ нежь филологическая наука, классическая, равно какъ и византійская, утратила одного изъ наиболюю усердныхъ своихъ представителей. Покойный ученый родился въ Дрезденъ 24 января 1854 г.; образование свое онъ получиль въ Лейицигскомъ Университетъ, по окончани котораго, въ 1877 году, онъ получиль назначеніе преподавателя древней исторіи и классических в языковъ въ дрезденской Kreuzschule. Въ этой должности Büttner-Wobst и пробыль до 1900 г. (см. E. Patzig, Byzant. Zeitschr. XV, (1906) р. 513—514).—Сейчасъ же по окончаніи университета начинается неутомимая научная деятельность покойнаго изследователя. Уже съ этого времени онъ приступиль къ осуществленію еще раньше задуманнаго имъ главнаго труда своей жизни. изследованія и изданія трудовъ Полибія (полный указатель иногочисленныхъ статей Büttner-Wobst'a о Полибія см. въ недоступномъ для меня «Programm der Kreuzschule» Dresden 1905 p. 3 sq., извъстномъ мий только по Byz. Zeitschr. XV, 513). Критическое изданіе исторіи Полибія, зам'внившее собой устаръвшую editio L. Dindorf, Büttner-Wobst'омъ исполнено въ 5 томахъ 1882, 1889, 1893, 1904. Первый томъ выдержаль два изданія (edit. 2 въ 1904 г.). Разысканія покойнаго ученаго о Полибів для византійской филологіи вижють громадное значеніе: Полибій одинь изъ первыхъ по времени греческихъ писателей, у которыхъ мы находинъ следы латинскаго вліянія; критическое изданіе Historiae Polybii, поэтому, имветь большое значеніе какъ неблагодарная, но вибств сътвиъ необходимая предварительная работа къ изследованію о датинскихъ элементахъ въ греческомъ языкъ, изученіе которыхъ столь же важно и необходимо для всесторонняго изследованія народно-греческой Коруї послежня всем періода, какъ и изучение фонстическихъ и формальныхъ особенностей этой Комуй, неоднократно уже привлекавшихъ къ себъ вниманіе ученыхъ. Свои занятія Полибіемъ нашъ ученый думаль закончить общирнымъ «Lexicon Polybianum», — работой, въ которой, при сравнительно неосновательномъ интересъ къ греческимъ писателямъ нослъ-классическаго періода (о чемъ

Thumb, Die griechische Sprache im Zeitalter des Hellenismus, Strassburg 1901, p. 10 sq), въ настоящее время чувствуется сильная потребность. Къ сожалѣню, неутомимому изследователю не было суждено увидѣть осуществленіе этой работы, которой онъ быль занять въ лучшую пору своей жизни (см. E. Patzig, Byz. Zeitschr. XV, 513).

Параллельно съ усердными разысканіями о Полибів піли другія занятія покойнаго филолога на темы, непосредственно уже касающіяся византологін. По порученію Берлинской Академіи Наукъ онъ предприняль изданіе 6-ти последнихъ книгъ хроники Зонары, первыя 12 кингъ которой уже раньше были изданы, не вполив, вирочемъ, удовлетворительно скончавmunca тъмъ временемъ ученымъ Mauricius Pinder. Для выполненія этой задачи Büttner-Wobst обратился въ критическому изучению всего рукописнаго матеріала, относящагося нъ Зонаръ (о результатахъ этихъ разысканій cm. Th. Büttner-Wobst, Studien zur Textgeschichte des Zonaras, Byzant. Zeitschr. I, 202-244; 594-597; K. Krumbacher, Geschichte der byzant. Litteratur <sup>2</sup> р. 374), но, къ сожалвнію, болвэнь ученаго и скудность матеріаловъ мішали ему окончательно рішить вопрось объ источникахъ Зонары по византійской исторів. Предвидя, что болве или менве удовлетворительное решеніе этого вопроса при современномъ положенія дель невозможно, онъ, наконецъ, ръшился напечатать последнія 6 книгъ Зонары безъ указанія источниковъ, и въ 1897 года выполниль это намфреніе. Впрочемъ, изследованіе византійскихъ источниковъ Зонары послужило предметомъ цълаго ряда основательныхъ статей Büttner-Wobst'a, и если покойный филологъ даже окончательно не решилъ этого вопроса, то онъ, все таки, больше всего способствоваль его решенію. См. Büttner-Wobst, Studia Byzantina, pars I, Progr. Dresden 1890 (объ отноmenin Зонары къ Кедрину и Льву Грамматику). "Die Abhängigkeit des Geschichtsschreibers Zonaras von den erhaltenen Quellen», BE «Commentationes Fleckeisenianae, Leipzig 1890, р. 123—170 (подробный критическій пересмотръ извъстныхъ разысканій въ этой области ученаго Wilb. Ad. Schmidt, Über die Quellen des Zonaras). — Несомивино съ этими трудами придется считаться всёмь, кто желаеть приступить къ дальнейшему изученію источниковъ хроники Зонары.

Занятіями Зонарой, повидимому, нав'яны темы ряда небольшихъ статей Büttner-Wobst'a, появляющихся въ это время, какъ напр. «Der Tod des Kaisers Julian» Philologus LI (1892) 561—580 (гд'в сообщеніе Зонары о смерти императора Юліана приписывается изв'єстному Anonymus post Dionem, т. е. Петру Петрикію), зат'ємъ: «Die Verehrung der heil. Glykeria» Вузапт. Zeitschr. VI (1895) и проч. Также интересна тщательная статья Бюттнеръ-Вобста «Der daphneische Apollo des Bryaxis» въ «Historische Untersuchungen Förstemann zum 50 jährigen Doktorjubiläum gewidmet».

Уже къ последнему періоду научной деятельности покойнаго относится общирное изследованіе трактата Константина Багрянороднаго «De virtutibus et vitiis» («Пері аретя каі какіас»). Предварительное изследование къ этому изданию, порученному ему Королевской Саксонской Академіей Наукъ, нашъ ученый напечаталь въ 1893 году. Th. Battner-Wobst, Der Codex Peirescianus, Ein Beitrag zur Kenntnis der Exzerpte des Konstantinos Porphyrogennetos, въ «Berichte d. sächs. Akad. d. Wiss. 1893, р. 261-352. (Здёсь подробно излагается исторія и составъ единственной рукописи даннаго памятника, пріобретенной Nicolas Claude Fabri de Peiresc'onъ на Кипръ и впервые изданной пъмкомъ H. Valesius'omъ). По изданіи Зонары в Полибія, Buttner-Wobst внолить посвятиль себя этой важной работв, но, къ сожальнію, и ее ему не было суждено видівть въ законченномъ состоянін: болівнь сердца, которой уже давно страдаль неутомимый византологъ, постепенно усиливалась. Уже съ 1900 года изъ-за нея преходелось пропускать много уроковъ, и весной 1904 года онъ, наконецъ, подалъ въ отставку. Съ этого времени, не смотря на свою бользнь. Buttner-Wobst какъ-будто продолжаеть работать особенно усердно: первый томъ его изданія быль уже закончень въ рукописи, въ то же время была закончена статья "Die Anlage der historischen Encyklopadie des Konstantinos Porphyrogennetos», но автору уже не было суждено увидёть ее въ печати: статья появилась въ недавно вышедшей книжкъ «Byzantin. Zeitschr.» XV (1906), р. 88-122, самъ ученый скончался 2 сентября 1906 года.

Вйttner-Wobst быль по преимуществу издателемь, но издателемь неутоминымь, одареннымь замёчательными филологическими способностями, выдержкой, энергіей и рёдкимь умёніемь справляться съ рукописями. Онъ работаль въ преддверіи зданія византійской филологіи, исполняя самую неблагодарную филологическую работу, но въ виду высоко-добросов'єстнаго ея исполненія онъ пріобр'яль значеніе, которымъ р'ёдко пользуются издатели византійскихъ текстовъ. Онъ скончался на 51 году, проработавъ въ области своей науки уже около 30 л'ётъ, тымь не менёе, гдів ученый умираетъ, заканчивая, и даже предпринимая, ц'ялый рядъ ц'ённыхъ изсл'ёдованій, въ полномъ разцв'ётте своихъ научныхъ силъ, тамъ приходится говорить о преждевременной кончинъ.

М. Фасмеръ.

### † Германъ Узенеръ 1).

21 Октября 1905 г. сошелъ въ могилу одинъ изъ наиболе видныхъ представителей классической филологіи, боннскій профессоръ Hermann Usener. Въ лице его филологическая наука утратила одного изъ техъ немногихъ своихъ представителей, которые вполне ясно сознавали необ-

<sup>1)</sup> Сравни некрологи: F. Boll, Byzant. Zeitschr. XV (1906), 511—518; F. Bücheler, Gedächtnissrede auf H. U., Neue Jahrbücher f. d. klass. Altert., Geschichte u. deutsche Litt. u. Paedagogik XIV (1905), 787—742.

ходимость основательного знакомства съ византологіей и для филолога-илассика и не разъ съ успёхомъ пытались перешагнуть тотъ предівль, который такъ рівзко вь свое время отдівляль классическую филодогію отъ среднев'йковой. Въ своемъ труд'й: Anecdoton Holderi, Ein Beitrag zur Geschichte Roms in ostgotischer Zeit, Festschrift zur Begrüssung der 32 Philologenversammlung in Wiesbaden 1877, Usener, впервые среди классическихъ филологовъ, обратилъ винианіе на германско-ремскія сношенія въ средвіє віжа. Онъ же, однив взъ первыхъ, обратиль винманіе и на изследование средне-греческой филологи, разсматривая ее, какъ болье поздими стадію развитія древно-греческой науки. Изъ трудовъ покойнаго ученаго, относящихся непосредственно къ предмету въдънія настоящаго журнала, прежде всего следуеть отметить капитальныя изследованія его по византійской хронологін, астрономіи и астрологін. Его трудъ о Стефанъ Александрійскомъ, профессоръ философіи, математаки, астрономін и музыки при Константинопольскомъ университетв. основанномъ въ 425 г. Осодосіснъ II, сохрання свою высокую научную приность до настоящаго времени (H. Usener, De Stephano Alexandrino, Bonn 1888; cm. Krumbacher, Gesch. d. byz.-Litt. 2 Aufl., p. 625). Изъ другихъ изследованій Usener'а по астрономіи упомянемъ замедательныя: «Ad historiam astronomiae symbola», къ которымъ написаны обстоятельныя дополненія въ I том'в: «Catalogus codicum astrologorum graecorum». Наконецъ, весьма ценно предисловіе Usener'а къ «Fasti Theonis Alexandrini» въ «Chronica minora» Mommsen'a (о значения этихъ трудовъ см. F. Boll, Nekrolog, Byz. Zeitschr. XV (1906), 512).

Съ особенной дюбовью покойный ученый следиль за литературой по народной поэзін и фольклору. О живомъ интерест его къ византійскимъ пословицамъ свидетельствують рецензіи Usener'a: на кингу Piccolomini, Estratti inediti dai codici greci, Pisa 1879, въ Deutsche Litteraturzeitung 1881, р. 121 sq; на книгу Е. Kurtz, Die Sprichwörtersammlung des Maximus Planudes, Leipzig 1886, въ Deutsche Litteraturzeitung 1896 № 50 и проч. Достоинствомъ подобнаго рода рецензій Usener'a следуеть считать, рядомъ съ правильной оценкой указанныхъ трудовъ, общирныя дополненія къ нимъ, значительно обогатившія въ свое время наши сведенія о народной поэзіи византійскаго періода.

Въ области агіографіи Usener, какъ и въ дѣлѣ изученія хронологія и исторіи наукъ въ Византійскія времена, быль однимъ изъ главныхъ піонеровъ. Серьезный филологъ въ этихъ трудахъ проявляется въ одинаковой степени, какъ и глубокомысленный философъ, прекрасно умѣющій установить связь новыхъ христіанскихъ идей изучаемыхъ памятниковъ съ антично-языческими. (Это — главная заслуга замѣчательныхъ изслѣдованій Usener'a: «Legenden der Pelagia», Bonn 1879; сюда же общирныя дополненія: Н. U., Übersehenes, Rheinisch. Mus. I (1895), 144 sq. — «Аста М. Anastasii Persae», Univers. v. Bonn 1894.—«Sophronios, 2 Homilien auf das Weihnachtsfest und die Darstellung des Herrn», Rhein. Mus.

XLI (1886), 500 sq. — "Religionsgeschichtliche Untersuchungen" I n II, Bonn . 1889 sq. — Acta S. Marinae et S. Christophori, Bonn 1886, Bb Jahrb, f. protest. Theol. 1887, и проч.). Изъ всехъ работъ Usener'a, которыя относятся къ византійской филологіи, лучшими следуеть признать именно эти arioграфическія его изследованія. Классическая «Vita des heiligen Theodosius» и, въ еще большей мъръ, капитальная работа Usener'a: Der heilige Theodosius, Schriften des Theodoros und Kyrillos, Leipzig 1890 na goaris времена остаются образцами для всёхъ, кто занимается изученіемъ обработанныхъ вдёсь вопросовъ внаантологін. «Religionsgeschichtliche Untersuchungen» покойнаго влассика греческой филологіи обнаружили въ немъ тонкаго философа и мыслителя. Он'в показали широкіе интересы Usener'а, который не только основательно изучиль исторію философіи древняго міра, но весьма обстоятельно ознакомился и съ проявленіями философской мысли въ Византін. Темъ не менее, трудъ этотъ определиль и отношеніе покойнаго изследователя къ интересующимъ его областямъ филологіи: центромъ его научныхъ занятій и интересовъ была не Византія, а античный міръ; съ особенной любовью Usener, поэтому, занялся исторіей философской школы Платона и Аристотеля, изследование которой въ последнее время увлекло его въ область изученія древне-греческой языческой религи, правда, не въ ущербъ занятіямъ византиновъденіемъ, -опро оправонь такая пограничная работа окончательно опредъляетъ предълы этой науки.

Капитальными «Religionsgesch. Untersuchungen», столь же необходемыми для историковълитературы, какъ и для философовъ, еще не были закончены разысканія Usener'а въ этой области: за ними посл'єдоваль цільй рядъ другихъ статей въ разныхъ журналахъ по классической филологіи (главнымъ образомъ «Philologus» и «Rheinisches Museum»). Особенно усердно и успішно занятія этими вопросами шли въ посл'єдніе годы жизни нашего ученаго. За это время онъ выпустиль въ світь прекрасную статью «Die Dreiheit» (Philologus 1904), за ней появились другія, напр. «Keraunos» Rhein. Mus. LX, 1—30, и посл'єдняя работа покойнаго филолога «Sol invictus» Rhein. Mus. LX, 465—491 появились въ издаваемомъ имъ журнал'є уже вм'єсть съ печальной в'єстью о его кончинъ. Usener скончался, будучи до посл'єдней минуты своей жизни корифеемъ своей науки, поэтому обязанность вс'яхъ, кто чтитъ память неутомимаго труженника, — продолжать незаконченную, но ясно нам'єченную вмъ работу.

M. Pachepl.

# BYZANTINA XPONIKA HAPAPTHMA TOY IB' TOMOY.

### ВИЗАНТІЙСКІЙ ВРЕМЕННИКЪ Приложеніе къ XII тому.

**№ 1.** 

# ACTES DE L'ATHOS.

III.

## ACTES

# D'ESPHIGMÉNOU

**PUBLIÉS** 

PAR

LE R. P. LOUIS PETIT RT W. REGEL.

САНКТПЕТЕРВУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІМ НАУКЪ.

Вес. Остр., 9 лип., № 12.

1906.

Напечатано по распоряженію Императорской Академін Наукъ. С.-Петербургъ, Май 1906 года.

Непреманный Секретарь, Академикъ С. Ольденбурн.

## Introduction.

Le monastère d'Esphigménou est situé sur le versant septentrional de l'Athos, au bord d'une plage sablonneuse, où les eaux d'un torrent, après avoir baigné les murs de l'aile droite, viennent se meler aux flots du golfe Strymonique. Il commande, de ses deux tours et de ses six ou huit coupoles, l'entrée d'une gorge étroite, que ferment, à l'est, la presqu'île de la Ζωοδόχος Πηγή, et, à l'ouest, la double pointe de la Grande et de la Petite Samaria. La vallée qu'il occupe n'a pas plus de deux cents mètres de largeur, et le nom d'Esphigménou lui serait venu, au dire de quelques-uns, de cette position entre deux montagnes qui le resserrent et, pour ainsi dire, l'étranglent de leurs derniers contreforts. Cette explication, sans être absolument certaine, vaut pourtant mieux qu'une autre, assez répandue à l'Athos, d'après laquelle le monastère aurait été fondé par un personnage de même nom, que l'on appelait ainsi à cause d'une corde qui lui enlaçait les reins. Le patriarche Philothée, au XIII° siècle, n'était pas mieux renseigné sur ce vocable que nous ne le sommes aujourd'hui. Voici comment il s'exprime à ce sujet dans sa Vie de Grégoire: Μοναγός τις ην έν τη του Έσφιγμένου ταύτη μονή ουτω και γάρ ἐκεῖνοι προσαγορεύουσιν, οὐκ οίδα πότερον, έκ του οἰκιστου ή έκ της θέσεώς τε καὶ ξυνοικίας ή καὶ πόθεν ἄλλοθεν 1).

Si l'origine du nom d'Esphigménou est incertaine, l'époque où le monastère commença d'exister n'est pas moins problématique. La tradition locale nous fournit, il est vrai, des dates on ne peut plus caté-

<sup>1)</sup> Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Γρηγορίου ἀρχιεπισκόπου Θεσσελονίκης τοῦ Παλαμα ὁμιλίαι τεσσαράκοντα καὶ μία, in-4°, Jérusalem, 1857, p. κς'; Patr. Gr. t. CLI, 582 c. . Βετεπτίδεκίδ Βρευσκεκου. Τους ΧΙΙ. Πρει.



goriques, en nous présentant la fondation du monastère comme une oeuvre de l'impératrice Pulchérie. Gérasimos Smyrnakès, qui raille parfois sans pitié l'inepte crédulité des autres Athonites sur les origines de leurs monastères respectifs, se garde bien, quand il s'agit du sien propre, d'user de la même sévérité. Après avoir fixé, sans la moindre hésitation, en l'an 445, la fondation de son couvent 1), il ne craint pas d'appuyer une affirmation aussi audacieuse sur des tronçons de colonnes d'ordre corinthien, retrouvés parmi les ruines de l'ancienne église, et présentant, assure-t-il, la plus grande ressemblance avec les colonnes de Sainte-Irène, de construction constantinienne; de cette analogie architecturale, il conclut à une communauté d'origine<sup>2</sup>). Autre argument non moins topique. L'histoire n'a-t-elle pas enregistré une foule d'églises, de monastères, d'établissements de bienfaisance, dûs à la munificence de la pieuse impératrice? Et sans doute. Par malheur, cette même histoire a oublié dans l'énumération le nom d'Esphigménou, et cette omission ne laisse pas d'être grave. Les Esphigménites ont beau compter, parmi leurs fondateurs, et l'impératrice Pulchérie, et Théodose le Jeune, son frère, et Eudocie, la femme de ce dernier; nous attendrons, pour nous joindre à eux, qu'ils aient produit ces documents historiques, conservés, disent-ils, dans les archives du monastère, mais que personne n'a pu voir encore, pas même, j'en suis sûr, l'historiographe officiel d'Esphigménou. Un voyageur allemand, dont on ne nous dit pas le nom, aurait, paraît-il, proposé, en 1899, d'identifier la fondatrice Pulchérie avec la soeur de l'empereur Romain III Argyre (1028 — 1034). On aimerait de savoir sur quels fondements s'appuie cette hypothèse.

Quoi qu'il en soit, c'est bien à cette époque que l'existence d'Esphigménou se laisse saisir pour la première fois. Un moine d'ailleurs peu connu, Démétrius le Forgeron (Χαλκεύς), ayant désigné pour ses exécuteurs testamentaires deux de ses voisins, Syméon, higoumène du monastère de la Vierge, et Théoctiste, higoumène d'Esphigménou, on voit ces derniers procéder à la vente régulière de certains terrains laissés par le défunt. L'acte, qui nous en a été conservé, est du mois de février 1030 ³). Telle est la première date authentique que nous

<sup>1)</sup> Το Άγιον "Όρος, in-80, Athènes, 1903, p. 20. 2) Ibid. p. 687.

<sup>3)</sup> Acta, praesertim graeca, Rossici in monte Athos monasterii, in-8°, Kiev, 1873, p. 8—5.

ayions à enregistrer sur notre monastère; Théoctiste, voilà son premier higoumène connu.

C'est encore le même personnage qui figure, quatre ans plus tard, dans un acte analogue, le premier de notre série. A une heure environ d'Esphigménou, non loin du sentier qui mène de ce monastère à Vatopédi, s'élevait à l'époque païenne la petite cité grecque d' Ολόφυξος, dont on aperçoit encore quelques ruines; un peu plus à l'ouest, dans un pli de terrain, gisent d'autres débris. Ceux-ci proviennent d'un couvent qui eut, au XIº siècle, quelque célébrité; on l'appelait indifféremment μονή τῶν Πλακίων, de la localité où il se trouvait, à égale distance de Vatopédi et d'Esphigménou, et μονή τής δεοτόχου τής Κατά Δαιμόνων, à cause du titulaire de son église principale. Il en est déjà question, du moins comme localité, dans une pièce du mois de février 1013 1); on la retrouvera encore signalée, toujours comme localité particulière, en 1080°). Mais c'est en 1034, dans notre document Nº I, que nous la rencontrons pour la première fois comme monastère. Comme dans l'acte de 1030, il s'agit d'une vente de terrain, mais accomplie cette fois en faveur de Théoctiste, higoumène d'Esphigménou, moyennant une somme de vingt héliosélénates. Intéressante pour la topographie locale, cette pièce présente aussi un intérêt tout spécial pour l'étude des institutions; on y voit, en effet, l'exercice du droit de prélation (προτίμησις) institué par les empereurs pour immobiliser la terre dans les mêmes mains. En vertu d'une novelle de 922, le propriétaire qui voulait vendre sa terre devait l'offrir d'abord à son parent; puis, sur son refus ou à l'expiration d'un certain délai, à son co-propriétaire; puis à son voisin; puis à son ὁμοτελής; enfin aux autres membres de la commune<sup>3</sup>). Dans le cas qui nous occupe, Germain, higoumène du monastère Κατά Δαμώνων, et le moine Pierre, son frère, avaient essayé de vendre ailleurs un domaine contigu aux propriétés d'Esphigménou; mais Théoctiste, higoumène de ce dernier couvent, armé du droit de prélation que lui accordait la loi, s'en était rendu acquereur: Έβοηθήθης παρά του νόμου και προετιμήθης παρ' ήμων, lui disent les vendeurs 4).

Quel fut le succeseur de Théoctiste à la tête du monastère d'Esphigménou? Sans doute le moine Cyrille, que l'on rencontre, en

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Viz. Vremennik, t. IX (1902), p. 123. 2) Ibid. p. 127.

<sup>3)</sup> Zachariae, Jus Graeco-Romanum, t. III, p. 284-242; Mortreuil, Histoire du droit byzantin, t. II, p. 330 et 438. 4) I. 21.

septembre 1046, parmi les signataires du typicon octroyé aux Athonites par Michel IX Monomaque 1). Notre document & II se trouve actuellement, on ne sait par suite de quelles circonstances, aux archives du monastère, mais il ne se rapporte ni de près ni de loin à l'histoire d'Esphigménou. Le couvent de Galaeagra, dont il y est question, était situé tout près de la tour actuelle de Kaliagra, sur une plage transformée depuis en verger et appartenant au monastère de Coutloumonsi. Quant au moine Syméon, que l'acte de 1051 mentionne comme higoumène de Galacagra, il remplissait déjà cette charge en 1046, lors de la promulgation du typicon de Constantin Monomaque<sup>2</sup>). C'est encore une pièce étrangère à l'histoire d'Esphigménou que le document Me III; sa présence aux archives doit pourtant avoir une raison. A une date restée inconnue, les Esphigménites auront sans doute acheté à Isaac Codona ou à ses héritiers le terrain cédé en 1301 par les habitants d'Opsaromèse; Isaac n'était peut-être lui-même qu'un moine d'Esphigménou; mais, faute de preuves, je n'oserais l'affirmer.

De 1030 à 1301, l'intervalle est considérable durant lequel nous ne savons à peu près rien de l'histoire même d'Esphigménou. Ça et là, on nous signale l'existence du monastère, et c'est tout. Raison de plus pour recueillir avec soin ces renseignements épars.

Le premier en date rattache à notre monastère les origines monastiques des fameuses Cryptes de Kiev. C'est, en effet, dans une des grottes de Samaria, à l'ouest d'Esphigménou, que le meine russe Antoine, surnommé depuis Kievopetcherski, s'initia à l'ascétisme sous la direction de l'higoumène Théoctiste. De retour dans sa patrie, il y continua sa vie d'austère pénitence au fond des grottes de Kiev, où il mourut, entouré de nombreux disciples, le 10 juillet 1063, disent les uns, le 7 mai 1073, suivant d'autres auteurs<sup>2</sup>). C'est encore à Esphigménou que le moine Acakios, devenu en 1289, sous le nom d'Athanase, patriarche de Constantinople, vint passer, aux environs de 1250, deux années fécondes en austérités de toutes sortes de l'un fut sans doute témein des merveilles ascétiques d'un ermite, le moine Damien, qui mourut vers 1281 dans ces mêmes grottes de Samaria, illustrées,

<sup>1)</sup> Ph. Meyer, Die Hanpturkunden für die Geschichte der Athonkisster, in 8° Leipzig, 1894, p. 162, en note.

2) Ibid.

3) Cf. Martinov, Annus ecclesiasticus graeco-slavicus, in-fol., Bruxelles, 1863, p. 174; Gerasimos Smyrnakes, op. cit. -p. 687.

<sup>4)</sup> Voir sa vie dans les Mélanges d'archéologie et d'histoire, t. XVII (1897), p. 49.

deux aiècles auparavant, par Antoine le Russe 1). Si d'autres faits ne nous sont point parvenus, c'est que les documents ont dû disparaître durant les expéditions occasionnées par les projets d'union de Michel VIII Paléologue. On sait combien peu de pièces, à cette malheureuse époque, ont échappé au vandalisme des envahisseurs.

La pièce IV présente une particularité intéressante. Un fonctionnaire de Hiérisso, Alexis Amnon, avait autorisé trois de ses colons à vendre aux moines d'Esphigménou et à leur higoumène Théodule une terre de vingt-cinq modii environ au prix de trente-cinq hyperpyres. On sait que l'ὑπέρπυρον est le nom vulgaire de la pièce d'or légale (νόμισμα), pesant 1/12 de la livre (λίτρα) ou un ἐξάγιον; sa valeur équivalant à 15,86 environ de notre monnaie, c'est à la somme de 555,10 que s'éleva approximativement l'achat du domaine en question. Non content d'avoir autorisé ses colons à cette vente, Alexis Amnon, par une clause annexée au contrat, fit don aux moines pour l'amour de Dieu d'un petit domaine de six modii situé à Hiérisso même, tout près de la tour de Lavra et du quartier de l'Hippodrome. La vente faite par les colons est du mois de juillet 1301, et la donation de leur patron, du mois d'octobre suivant.

Avec la pièce V s'ouvre une interminable querelle qui devait, pendant plus de cinq siècles, mettre aux prises les moines d'Esphigménou et leurs puissants voisins de Vatopédi et de Zographou. Aux portes mêmes de Vatopédi, du côté du sud-ouest, se trouve un riche domaine, au milieu duquel s'élève aujourd'hui le parecclesion des Archanges; on l'appelle actuellement 'Ωβορός, mais autrefois il portait le nom de Άγρός, et c'est sous cette dernière appellation qu'il en est question dans nos actes. Esphigménou avait sur ce terrain des droits incontestables: en 1315, lors de l'expédition de la bulle patriarcale publiée sous le N. V, il lui appartenait έξ άμνημονεύτων χρόνων 3), de temps immémorial. Par malheur, il touchait presque au monastère de Vatopédi, et ce voisinage n'était point fait pour assurer aux Esphigménites la paisible possession de leur bien. Après maintes querelles. Vatopédi, sans autre raison que celle du plus fort, s'empara du terrain en litige, et Esphigménou, impuissant à se défendre à main armée, porta la cause au tribunal du patriarcat œcuménique. Le saint

Voir sa Vie dans C. Doukakès, Μέγας Συναζαριστής, t. II (Athènes, 1890)
 S68—871.

<sup>2)</sup> V, 23.

synode se prononça naturellement pour Esphigménou; mais le moyen, à distance, d'obliger Vatopédi à restitution? L'empereur lui-même s'y employa, s'il faut ajouter foi à la pièce VI, dont l'authenticité, il est vrai, voudrait être mieux établie; mais l'intervention impériale elle-même n'est pas douteuse; elle est expressément rappelée dans la pièce VII¹). Le patriarche, qui savait sans doute à quoi s'en tenir sur l'efficacité de ses mandements, avait senti lui-même la nécessité de recourir à d'autres moyens, et tout en donnant pleinement raison aux Esphigménites, il avait remis l'affaire entre les mains de l'autorité locale²).

Il y avait alors, à la tête du Conseil central, un personnage important, le moine Isaac, qui devait occuper ce poste durant plus de vingt ans, jusqu'à l'avénement au trône de Cantacuzène 3). Dans un mémoire prolixe et en une langue très tourmentée, Isaac nous a narré ses multiples tentatives pour ramener la paix entre les adversaires. Rien n'est instructif comme cette pièce; il n'en est pas qui nous initie mieux au gouvernement intérieur de la Sainte Montagne. Après avoir rappelé l'origine de la querelle et les démarches des Esphigménites à Constantinople, Isaac nous confié, en homme conscient de son importance, que les deux plus hautes autorités de l'empire s'en remettent à lui pour le règlement de cette affaire. Il convoque aussitôt le Conseil de la Montagne, et, d'accord avec les plus gros personnages de l'endroit, il propose aux deux parties un arrangement à l'amiable consistant en un échange de terrains d'égale valeur. Les Esphigménites refusent d'abord, puis, se ravisant, réclament divers domaines dont la valeur totale était bien supérieure à celle du terrain qu'ils allaient abandonner à Vatopédi; et quand, sur les observations d'Isaac, ils consentent enfin à un échange plus équitable, ce sont les moines de Vatopédi qui soulèvent des difficultés. Ceux-ci sont bien disposés à acheter l' Άγρός, mais non à l'échanger contre un autre de leurs terrains; or, c'est un échange qu'exigent les Esphigménites. Dans ces conditions, l'accord paraît impossible, et le Conseil décide d'envoyer sur les lieux une commission spéciale. Après sérieux examen, les délégués estiment à 800 hyperpgres la valeur de l'Aγρός; mais, de tous les terrains de Vatopédi, aucun ne lui correspondait exactement: les uns valaient plus, les autres moins. Comment sortir d'embarras? La Μέση,

<sup>1)</sup> VII, 4 sqq. 2) V, 101 sqq. 3) Voir mes Actes de Xénophon, p. 10-11.

c'est à dire l'Administration centrale, possédait au sud-ouest du monastère de Zographou une propriété assez considérable du nom de Bάνιτζα; Isaac a la géniale idée de l'offrir aux Esphigménites en échange de leur Άγρός. Cette solution inespérée met tout le monde d'accord. Seulement, Βάνιτζα ne valant que 600 hyperpyres, les moines de Vatopédi comptent aux Esphigménites 200 hyperpyres en espèces sonnantes de façon à parfaire la somme de 800 hyperpyres, prix d'estimation de l'Άγρός. En outre, ils abandonnent à la Μέση, pour compenser la perte de Βάνιτζα, leurs deux oratoires de Saint-Jean-Baptiste et de Saint-Nicolas avec les terrains attenants. Le procès-verbal, où sont consignés les résultats de cette laborieuse opération, est du mois de mai 1316; il est revêtu d'une quarantaine de signatures et confirmé par le métropolitain de Thessalonique, Jérémie.

C'est encore de contestation territoriale qu'il s'agit dans la pièce VIII, et il n'y aurait pas lieu de s'en occuper longuement si nous n'avions affaire à un document d'une valeur de premier ordre, car on y trouve la solution d'un petit problème historique. Voici d'abord l'objet du litige. Les habitants de Rendina, à la faveur des troubles survenus récemment, avaient mis la main sur le domaine dit de Saint-Nicolas appartenant au monastère d'Esphigménou, et le grand papias Τζαμπλάχων les avait confirmés dans cette possession, dont on ignorait, paraît-il, le véritable propriétaire. Lésés dans leurs droits, les Esphigménites s'adressèrent, pour obtenir justice, aux καθολικοί κριταί, c'est à dire aux juges universels chargés de contrôler l'administration de la justice dans tout l'empire. Cette fois encore, Esphigménou obtint gain de cause, et ordre fut donné aux habitants de Rendina d'avoir à restituer le terrain usurpé. Le sentence est du mois de septembre, indiction trois, indication bien vague, que nous allons essayer de préciser.

Et d'abord à quels troubles récents est-il fait allusion? M. Th. Florinsky, trop préoccupé peut-être de retrouver dans les documents non datés de cette époque la main d'Etienne Douchan, estime que la période en question est celle où la Macédoine méridionale passa sous le sceptre du grand roi serbe; il fixe en conséquence la rédaction du document en l'an 1349 correspondant à la troisième indiction 1). Il

<sup>1)</sup> Pamiatniki Zakonodatelnoi deiatelnosti Douchana, in-80, Kiev, 1888, p. 67-68.

m'est impossible d'adopter cette manière de voir, et le καιρός τῆς συγγύσεως ne peut désigner, à mon sens, que la période de lutte intestine entre les deux Andronics (1321 - 1328). Dans cette lutte, le grand papias Alexis Tzablacon avait pris parti pour le petit-fils contre l'aïeul, et, dans la victorieuse campagne d'Andronic le Jeune en Macédoine, c'est à Tzablacon qu'est confiée la garde de Zichna 1). Il faut sans doute placer à cette époque, je veux dire en 1327, la remise aux Rendiniotes du terrain de Saint-Nicolas, car le grand papias dut suivre son maître à Constantinople après la victoire définitive du jeune Andronic (1328). On le retrouve encore, il est vrai, non lein de la Chalcidique, en 1332, alors qu'il se fait auprès du nouveau souverain l'accusateur de sir Ianni 2), mais on ne sait où se trouvait son centre d'action à cette époque. L'année suivante (1333), à la bataille de Rhosocastro contre les Bulgares, il commandait l'aile gauche de l'armée grecque ). En 1341, après la mort d'Andronic IV, il se range du côté de Cantacuzène 4), qui, une fois seul maître du pouvoir (1349), le récompense de sa fidélité en le nommant gouverneur de Didymotique 5), tandis qu'un autre Tzablacon recevait le titre de grand duc commandant de la flotte ). Je crois du moins ces deux personnages distincts l'un de l'autre; le grand papias, qui seul nous intéresse, avait pour prénom Alexis.

Il y a une autre raison, plus décisive, de ne point abaisser jusqu'en 1347 la rédaction de la pièce VIII; ce sont les aignatures mêmes qu'elle porte. M. Th. Florinsky en avait bien senti toute l'importance, et il se base sur elles pour placer la rédaction de la pièce dans le premier quart du XIV° siècle?). Fort bien; mais pourquoi alors descendre jusqu'en 1349? Du reste, sur les quatre signatures, Florinsky n'en a déchiffrées que deux, et il n'a pu dès lors n'en tirer que des conclusions fort incomplètes. La lecture que nous donnons plus loin de ces signatures n'est pas seulement plus étendue, elle est certaine. Essayons de la justifier en quelques mots.

La première signature vient d'un personnage très connu. Dès le mois de mars 1324, Joseph figure comme métropolitain d'Apros parmi les membres du saint synode <sup>8</sup>); et, depuis, son nom reparaît au mois de mai suivant <sup>9</sup>), en mai et en juin 1325 <sup>10</sup>), en avril et en décembre

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cantac. I, 52 et 54. 2) Id. II, 22; Gregor. X, 5. 3) Cantac. II, 27. 4) Id. III, 11. 5) Id. IV, 82. 6) Id. IV, 11. 7) Op. cit. p. 67. 8) Miklosich et Müller, Acta patriarchatus Constantinopolitani, t. I, p. 98. 9) Ibid. p. 108. 10) Ibid. p. 182, 185—189.

1329 '). C'est évidemment le même prélat qui se rencontre dans notre pièce en qualité de καθολικός κριτής των 'Ρωμαίων. On sait que l'institution des juges universels date de 1329, et que le métropolitain d'Apros figurait parmi les premiers titulaires de cette charge 's); mais on ignorait le nom de ce prélat. En affirmant que c'était Joannice, Zachariae de Lingenthal a fait erreur 's); c'est Joseph qu'il fallait écrire.

Le second signataire, Grégoire Kleidas, n'est pas non plus un inconnu. Déjà dikaeophylax en octobre 1326, il avait été envoyé par le vieil Andronic auprès de son petit-fils avec mission d'interdire à ce dernier l'entrée de Constantinople 4). On le retrouve, toujours avec le même titre, en novembre 1332, chargé d'une ambassade auprès du doge de Venise 5). Enfin le ms. de Paris 1356 (olim 2525) contient le serment prononcé par Kleidas lors de sa nomination comme juge universel. Signalée d'abord par Jean Boivin 6), cette intéressante pièce a été depuis publiée par Zachariae dans les Annales d'Heidelberg 7).

Ni Florinsky ni Porphyre Ouspensky n'ont pu lire la troisième signature. On ne distingue très nettement sur la photographie que les éléments suivants: διοιχη...... βᾶς; mais il est facile d'en tirer la leçon véritable, si l'on songe qu'il existait à Byzance, parmi tant d'autres titres, celui de μέγας διοιχητής; que ce titre était porté, à l'époque qui nous occupe, par un certain Γλαβᾶς δ); qu'enfin ce personnage est précisément désigné en 1337 comme καθολικός κριτής en ces termes: παρόντος καὶ τοῦ καθολικοῦ κριτοῦ τῶν Ῥωμαίων μεγάλου διοιχητοῦ τοῦ Γλαβᾶ δ). En faut-il davantage pour rendre notre lecture absolument certaine?

Reste la quatrième signature que Florinsky, à la suite de Porphyre Ouspensky, a lue: Νικόλαος ὁ Ματάλογος. La photographie, et partant l'original lui-même, ne laissent voir distinctement que ceci: Νικόλαος ὁ ματα...γος. La leçon Ματάλογος peut donc se justifier paléographiquement; mais il n'en va plus de même, si l'on consulte l'histoire;

<sup>1)</sup> Ibid. p. 146 et 149. 2) Nic. Greg. IX, 9, § 5. 3) Geschichte des griech-röm. Rechts, Berlin, 1892, p. 885. 4) Cantac. I, 44 et 46. 5) Miklosich et Müller, Acta et diplomata graeca medii aevi, t. III, p. 105. 6) Ad Nic. Greg. IX, 9.

<sup>7)</sup> Heidelberg Jahrbücher der Literatur, 1836, p. 867—876; cf. Jus graeco-romanum, t. III, p. 688; Mortreuil, Histoire du droit byzantin, t. III, p. 98—99.

8) Cantac. III, 14.

<sup>9)</sup> Acta patriarch. Constant., t. I, p. 177.

le nom de Ματάλογος n'y apparaît nulle part. Au contraire, un acte synodal du mois de février 1340 contient ce passage: ἔτι δὲ καὶ τοῦ οἰκείου τῷ κρατίστῳ καὶ ἀγίῳ μου αὐτοκράτορι καθολικοῦ κριτοῦ κῦρ Νικολάου τοῦ Ματαράγγου συμπαρόντος τῇ συνόδῳ καὶ συνδικάζοντος ἡμῖν τὰ τῆς ὑποθέσεως¹). Le rapprochement s'impose, et c'est Νικόλαος ὁ Ματαράγγος qu'il faut lire dans notre pièce. Ajoutons, en guise de complément, que ce personnage figure parmi les correspondants de Matthieu d'Ephèse²).

Si j'ai tant insisté sur cette pièce, c'est précisément à cause de ses signataires. Nous sommes, en effet, en présence des premiers titulaires de la nouvelle charge judiciaire créée, en 1329, par Andronic le Jenne; or, parmi ces personnages, un seul était connu, Grégoire Kleidas. On savait bien que l'évêque choisi était le métropolitain d'Apros, mais on l'identifiait, sur la foi de Zachariae, avec Joannice, tandis que ce prélat avait nom Joseph. Les deux autres enfin restaient totalement inconnus; on saura désormais que c'étaient le μέγας διοικητής Glabas, et un autre fonctionnaire, Nicolas Matarangos. Tous ces noms ont leur importance, et il valait de les relever. Ce que nous savons par ailleurs sur la vie de ces personnages nous oblige à fixer en 1334 la rédaction de la pièce, car, en 1327, le metropolitain d'Apros fut privé de sa charge. De même, le πρόσταγμα impérial rendu à la suite de cette sentence judiciaire doit être placé en 1334, et non en 1349, comme l'avait supposé Florinsky; il émane donc d'Andronic le Jeune, et non d'Etienne Douchan. La pièce X, relative à la même question, provient aussi de l'empereur grec, et non du roi serbe; si elle a été délivrée en 1343, la première année qui corresponde, après 1334, à l'indiction XII, elle a pour auteur le jeune Jean V Paléologue.

Il y a fort peu à dire de la pièce XI; elle appartient à une catégorie de documents assez communs, qui ne se distinguent les uns des autres que par l'énumération des propriétés et par le détail de certains impôts. Très importants quand ils sont datés ou du moins en bon état de conservation, ils offrent moins d'intérêt lorsqu'ils sont dépourvus, comme c'est ici le cas, de toute indication de ce genre. Le nom même de Joasaph, quoique probable, n'est pas absolument certain, tant la pièce a souffert des injures du temps. Quant au document XII, très incomplet lui aussi, il n'y a d'autre motif de l'attribuer à Etienne

<sup>1)</sup> Ibid. p. 195. 2) Max Treu, Matthaeos von Ephesus, p. 22.

Douchan que sa grande ressemblance avec la pièce XIII; de part et d'autre, le début est identique, et, dans la seconde pièce, la signature du roi de Serbie s'est du moins conservée. Ces modestes débris ont leur valeur, sans doute, mais combien coupable l'incurie avec laquelle ont été traités des documents, à la conservation desquels leurs possesseurs étaient les premiers intéressés. La pièce XIII, du mois de décembre 1347, coincide avec le séjour à l'Athos d'Etienne Douchan; elle se réfère au métochion de Krousovo, dans la vallée du Strymon. D'abord propriété exclusive d'Esphigménou, ce domaine avait ensuite passé, en partie du moins, entre les mains de Gabriélopoulos d'une part, et de Pharmakès d'autre part, et cela en vertu d'une nouvelle répartition cadastrale, δι' ἀπογραφικής καταστάσεως, dont l'auteur n'est pas indiqué. Quoi qu'il en soit, Douchan rétablit les moines dans l'absolue possession de leur bien, et leur permet d'y recevoir en qualité de colons des gens non inscrits sur les rôles du fisc, ελεύθεροι και τῷ δημοσίφ άνεπίγνωστοι. La pièce XII est d'une teneur plus générale; elle embrasse dans les privilèges qu'elle accorde toutes les propriétés d'Esphigménou, y compris Krousovo; peut-être est-elle, à cause de ce dernier détail, postérieure à l'autre. La même observation s'applique, dans une certaine mesure, à la pièce XIV, émanée elle aussi d'Etienne Douchan, mais dépourvue, dans son état actuel, de toute indication chronologique. Comme la pièce XII, elle concerne l'ensemble des propriétés d'Esphigménou, avec cette différence qu'elle octroie aux moines la totalité du domaine de Portaréa, tandis que la pièce XII n'en mentionne qu'une partie; le reste de ce métochion avait été donné en fief à un certain Anatavlas, on ignore pour quel motif. Lors de la promulgation du chrysobulle XIV, ce personnage avait cessé de vivre; peutêtre n'avait-il laissé aucun héritier, ce qui permettait à Douchan de restituer plus aisément aux moines la partie soustraite.

Portaréa appartenait de longue date à Esphigménou. Un acte de 6603—1085, entrevu par Porphyre Ouspensky dans les archives du monastère, se réfère déjà à ce métochion; c'est une sentence judiciaire rendue en faveur des moines par Εὐθύμιος ὁ προνοία θεοῦ πρωτοχουροπαλάτης χριτής τοῦ βήλου πραιτορίων καὶ ἀναγραφεύς. Par malheur, Ouspensky a négligé d'en prendre copie, sans doute à cause de la difficulté spéciale que présente la lecture de pareils documents; il note seulement que le προάστειον τῆς Πορταρέας se trouve èν τῆ διοιχήσει

Θεσσαλονίκης ένορία των Βρύων 1). La localité existe encore sons le nom de Πορταριά dans la riche plaine de Καλαμάρια.

Il y a d'autres πρακτικά que Porphyre Ouspensky se contente de signaler. L'un des plus anciens concerne les γωράφια περί τοῦ Φλεγμένου ou encore Πεφλεγμένου; le voyageur russe n'a pu y reconnaître que quelques noms propres sans importance 2). D'un autre, il ne reste que la fin; Porphyre en a déchiffré quelques lignes. Voici ce qu'à mon tour j'ai pu en tirer à l'aide d'une mauvaise photographie de la collection Sévastianov 3). A l'exception des signatures, la pièce compte vingt et une lignes qui sont marquées ici entre parenthèses pour permettre au lecteur de juger des lacunes. La première ligne, aux trois quarts effaeée, a été laissée de côté: (2) Είς την Πορταρέαν Δραγάτης πλησίον Ίωάννου τοῦ Χαλκέως, μοδίου α. όμοῦ άμπέλια μοδίων δ και γωράφια μοδίων ρχε υπέρ στοιχισμού τέλος υπέρπυρον εξ (3) ήμισυ. Θεόδωρος ό γαμβρός του Γοργοντζή έχει Ειρήνην, παΐδα υπομάζιον, άλογον α προσχαθήμενος άνυποτελής νομίσματος τέταρτον. (4) Θεόδωρος Χρυσογόος ό γαμβρός της 'Ελητινής έγει Θεοδώραν, παίδα ὑπομάζιον άνθρωπος άνυποτελής υπέρ στοιχισμού τέλος νομίσματος ήμισυ. όμου το οἰχούμενον

πέντε (5) τῶν τοιούτων παροίχων, καθώς διαλαμβάνονται ἐν τῷ γεγονότι πρακτικῷ παρὰ τοῦ Ἀμνῶν κυροῦ Ἀλεξίου ἐν τοῖς βασιλιχοζς (6) ζευγηλατείοις, ὑπέρπυρα ὀγδοήχοντα ἐννέα τέταρτον ὑπὲρ ώφελείας ὑπέρπυρα ἐννέα παρὰ χερατίων  $\overline{eta}$ . ὑπὲρ χοιροπροβάτου ὑπέρπυρα δεκαπέντε (7) παρά κερατίων  $\frac{1}{\gamma}$ . ὑπὲρ χοιροδεκατίας καὶ μελισσοεννομίου ὑπέρπυρα πέντε ἡμισυ ὑπὲρ ἀέρος ἄνευ μέντοι φονιχοῦ, παρθενοφθορίας (8) και θησαυρού υπέρπυρα όκτω. και υπέρ του μιστρίου τής καστροκτισίας νόμισμα εν ήμισυ υπέρ ονόματος υπέρπυρα έπτά, χεράτια δέχα καί (9) ὑπὲρ τῶν τριῶν χανισχίων, ἤγουν τῶν Χριστουγέννων, τῆς ἀπόχρεω και του πάσχα, ἀφ' ένὸς ἐκάστου παροίκου..... (10) έξ, ὡς γίνεσθαι και τὰ τοῦ κανισκίου ὑπέρπυρα πέντε ἡμισυ. και όμοῦ τὰ ὅλα ὑπέρπυρα έκατὸν τεσσαράκοντα ἕν (11), ἀφ' ὧν εἰώθησαν ἀπὸ τῶν τοιούτων παροίκων πρότερον διά θείου και προσκυνητοῦ όρισμοῦ τοῦ κραταιοῦ και άγίου ἡμῶν αύθέντου καὶ βασιλέως (12) ὑπέρπυρα δέκα ὀκτώ......πρὸς την διαληφθείσαν σεβασμίαν μονην υπέρπυρα έχατὸν είχοσι (13) τρία, ά και ὀφείλει κατέχειν και νέμεσθαι και τὴν έξ αὐτῶν πᾶσαν και παντοίαν άποχερδαίνειν πρόσοδον............ (14) χαράγματος καὶ τοῦ διμο

<sup>1)</sup> Mss. Ouspensky, Archives d'Esphigménou, p. 12. 2) Id. p. 27. 3) 14.

Si tronquée que soit cette pièce, on en soupçonne assez bien l'objet; elle réglait les rapports des colons tant vis à vis du monastère qu'envers le fisc. A un autre practikon, également consulté par Porphyre Ouspensky, nous emprunterons seulement les noms des divers métochia à cause de leur intérêt géographique. Les voici dans l'ordre, et, autant que possible, dans les termes mêmes où ils sont énumérés par l'άπογραφεύς anonyme 1): Έν τῷ κατεπανικίφ 'Ρεντίνης χωρίον τά Βραστά εν τῷ κατεπανικίφ Στρυμμόνος χωρίον ὁ Κρούσοβος εν τῷ αὐτῷ κατεπανικίω είς τὸ χωρίον τοῦ Αχιανοῦ μετόχιον τῆς αὐτῆς μονῆς τὸ ονομαζόμενον Λαιμίν εν τῷ κατεπανικίω Στεφανιανών είς τὸ γωρίον τὰ Παλαιά Στεφανιανά μετόχιον τοῦ άγιου Γεωργίου εν τῷ κατεπανικίω 'Ρεβενιχείας τὸ χωρίον τὰ Σιδηροχαύσια ἐν τῷ χατεπανικέφ Καλαμαρίας χωρίον ή Πορταρέα. Toutes ces localités se retrouvent en tête d'un πραχτικόν de Constantin Pergaménos, recenseur du thème de Thessalonique au début du XIV° siècle; elles y sont suivies d'une curieuse énumération d'impôts, qu'il n'est pas inutile de reproduire 2):

Όμοῦ τὸ οἰχούμενον τῶν τοιούτων ἀπάντων χτημάτων νομίσματα τριαχόσια ὀγδοήχοντα ὀχτώ. ὑπὲρ ὡφελείας τοῦ ἐμψύχου νομίσματα τη. ὑπὲρ ἀέρος νομίσματα κ. ὑπὲρ χοιροπροβάτου νομίσματα μ. ὑπὲρ χοιροδεχάτου καὶ μελισσοεννομίου νομίσματα τη. ὑπὲρ τῶν εἰς τὸ χωρίον τὰ Βραστὰ διαφόρων οἰχημάτων νομίσματα δώδεχα χοχχία δ. ὑπὲρ τῶν ἐχεῖσε ἰδιοχτήτων ἀμπελίων τῶν ὡσεὶ μοδίων τὰ νομίσματα β. ὑπὲρ τοῦ ἐχεῖσε ἀμπελοπάχτου ἄνευ τοῦ ἀμπελίου χὺρ ᾿Ανδρονίχου νόμισμα α. ὑπὲρ τοῦ ἐτέρου ἐχεῖσε ἀμπελοπάχτου τοῦ ἀπὸ τῆς Ξενείας τῆς εἰς τὸν ᾿Ασώματον νόμισμα ἡμισυ. ὑπὲρ τοῦ εἰς τὸν ποταμὸν Ὑεντίνης ὀλοχαιρινοῦ μυλῶνος

<sup>1)</sup> Ibid. p. 35—36. 2) Ibid. p. 40—42.

νομίσματα  $\overline{m{eta}}$ . ὑπὲρ τοῦ εἰς τὸ τοιοῦτον χωρίον χηποπεριβόλίου ώσεὶ μοδίων  $\overline{\delta}$  νόμισμα δίμοιρον. ὑπὲρ ἐννομίου τοῦ τοιούτου χωρίου νομίσματα  $\overline{\beta}$ . ύπερ της είς το αυτό χωρίον γης ώσει μοδίων ούσης τρισχιλίων άνευ της δοθείσης τοῖς παροίχοις νομίσματα  $\overline{\xi}$ . ὑπὲρ τῆς ἐχεῖσε πανηγύρεως ἀγίου . ὑπὲρ τοῦ εἰς τὸν Κρούσοβον ἰδιοχτήτου ἀμπελίου ώσει μοδίων χ, έν φ χαρύαι β, άμύγδαλα β, συχαί ιγ, νομίσματα ε. ύπερ των έχεισε από προσενέξεως διαφόρων αμπελίων, ήγουν από μοναχής τής Κλεπτουλίας ώσει μοδίων  $\overline{\beta}$ , έν  $\overline{\phi}$  καρύα  $\overline{\alpha}$ , συκαι  $\overline{\delta}$ , άμύγδαλα  $\overline{\beta}$ , και άπο γαμβρού του Πακουριάνου μοδίων δ, έν φ συκαί γ, και άπο τής Γαβριηλοπουλίνης ώσει μοδίων γ, εν φ χαρύα α, νομίσματα γ. υπέρ του είς τον ποταμόν Στουμμόνα δλοχαιρινού μυλώνος νομέσματα  $\overline{\beta}$ , ύπερ της έχεῖσε γής ώσει μοδίων τριαχοσίων όγδοήχοντα, νομίσματα ξ δίμοιρον. ὑπὲρ τῶν άπό προσενέξεως άμπελίων των είς το μετόχιον της αύτης μονής το έπονομαζόμενον Λαιμίν, ήγουν ἀπό τοῦ Λιβέρη καὶ τοῦ Θεοφάνους ώσεὶ μοδίων γ, ἐν ῷ καρύα α, κυδωνίαι η, καὶ ἀπό τοῦ Άργη ώσεὶ μοδίου α, καρύα α, καὶ ἀπὸ τοῦ Θεοφάνους ώσεὶ μεδίων β, νόμισμα δίμοιρον. ὑπὲρ τοῦ εἰς τὸν Εζοβάν όλοχαιρινοῦ ὑδρομύλωνος νομίσματα β. ὑπὲρ τῶν ἐχεῖσε τεσσάρων χαρυών νόμισμα τρίτον. ὑπὲρ τῆς εἰς τοῦ Άχιανοῦ γῆς ὡσεὶ μοδίων δισχιλίων τριαχοσίων νομίσματα μς. ύπερ των είς τὰ Στεφανιανά ίδιοχτήτων άμπελίων ώσει μοδίων τε, νομίσματα γ. υπέρ των έχεισε διαφόρων έξαλειμματιχών άμπελίων των ώσει μοδίων ε, νόμισμα α. υπέρ του έχεισε έν δυσί τμήμασι κηπουρίου ώσει μοδίων η, έν οίς καρύα ιγ, άμύγδαλα ι, νομίσματα δυστρίτον. ὑπὲρ τῆς ἐχεῖσε γῆς ὡσεὶ μοδίων  $\overline{\xi}$ , νόμισμα ἕν. ὑπὲρ τοῦ ἐχεῖσε ὁλοχαιρινοῦ μυλώνος, νομίσματα  $\overline{\beta}$ . ὑπὲρ τῆς ἐχεῖσε τελουμένης πανηγύρεως τοῦ άγίου Γεωργίου, νόμισμα έν. ὑπὲρ τῶν εἰς χωρίον Πορταρέαν ιδιοχτήτων άμπελίων των ώσει μοδίων ζ, νόμισμα α δίμοιρον. ύπερ των έχεισε διαφόρων έξαλειμματιχών άμπελίων των ώσει μοδίων ε, νόμισμα α τέταρτον. ὑπὲρ τοῦ εἰς τὸν ἄγιον Μάμαντα ἰδιοχτήτου ἀτελοῦς άμπελώνος ώσει μοδίων ς, νόμισμα εν ήμισυ. ύπερ τής είς την Πορταρέαν γής ώσει μοδίων δισχιλίων έχατον άνευ τής δοθείσης τοις παροίχοις, νομίσματα μβ. ὑπὲρ τῶν εἰς τὸ αὐτὸ χωρίον Πορταρέαν διαφόρων έξαλειμματιχών των έχόντων άμπελίων μοδίους ξ χαὶ γῆν μοδίων έξαχοσίων πεντήχοντα έξ, νομίσματα δεχατέσσαρα ήμισυ. ὑπὲρ τῆς εἰς τὸν Προαύλακα γύρωθεν του πύργου της αὐτης μονης γης της ώσει μοδίων έκατὸν

όγδοήχοντα, νομίσματα γ δίμοιρον εν αὐτή και άμπελιον ιδιόκτητον μοδίων ς, νόμισμα α. ὑπὲρ τῶν εἰς τὸ χωρίον τὸν Ἱερισσὸν ἀμπελίων τῶν ἀπὸ προσενέξεως, νόμισμα ήμισυ. Εχει ή αυτή μονή και είς τον Στρυμμόνα μετόχιον τὸν άγιον Γεώργιον ἐπονομαζόμενον Παρίαχον ἔχει ἀμπέλιον μοδίων  $\overline{\delta}$  και γήν μοδίων διακοσίων είς νομίσματα  $\overline{\epsilon}$ . ὑπὲρ τής ἐξαλειμματικής στάσεως Κατακαλών του μαγκλαβίτου νόμισμα α. καὶ ἐν τῷ κατεπανιχίω Ερμηλείας μετόχιον είς δνομα τιμώμενον τῆς πανυπεράγνου δεσποίνης ήμων θεομήτορος της έπονομαζομένης Αχριδινής. έχει άμπέλιον ιδιόχτητον μοδίων γ, εν ώ και δένδρα όπωροφόρα. Και ταῦτα νομίσματα τριαχόσια είχοσι, ώς γίνεσθαι τὰ όλα νομίσματα πενταχόσια. άτινα και όφείλει κατέχειν και νέμεσθαι και την έξ αὐτῶν πᾶσαν και παντοίαν αποφέρεσθαι πρόσοδον, απαιτείν τε το οίχούμενον δια δύο του έτους καταβολών, ήγουν κατά μέν σεπτέμβριον τά ήμισυ, κατά δὲ τὸν μάρτιον τὰ έτερα ήμισυ, λαμβάνειν τε καὶ ὑπὲρ οἰκομοδίσμου ἀνὰ τριῶν ὑπερπύρων σιτόχριθον μόδιον σταυριχόν έν, υπέρ οίνομετρίων έφ' ένι υπερπύρφ οίνου (deux mots que Ouspensky n'a pu lire) άγγαρείας πανημερίους ύπέρ δλου τοῦ ἐνιαυτοῦ δώδεκα καθὼς ὁ πάροικος. . . . . . καὶ τὰ συνήθη τοῦ έτους τρία χανίσχια.

Tous ces renseignements sont bons à recueillir, et il est regrettable que Porphyre ait négligé de prendre, quand il en avait l'occasion, une bonne copie des documents où ils se trouvent. Le voyageur russe signale encore deux autres πρακτικά, dont l'un de Georges Pharisée, mais il n'en cite rien qui vaille la peine d'être reproduit¹). Les deux fragments que nous venons de citer sont sûrement postérieurs à l'année 1306. Il y est, en effet, question de la redevance appelée σιτόκριθον; or, nous savons par une curieuse page de Pachymères que ce nouvel impôt fut créé, en 1306, par l'empereur Andronic le Vieux, et uniquement pour les provinces européennes de l'empire, plus fortunées que les provinces d'Asie, en proie aux dévastations des troupes turques²).

Avec la pièce XV, nous rencontrons un métochion nouveau, celui du Parthénon, dans la presqu'île de Longos, l'ancienne Sithonia. Le Παλαιοχώρι των Σοτσίων, mentionné dans ce document, appartient aujourd'hui un monastère de Grégoriou, qui y tient un moulin; le 'Ρα-γαζόβατος est un ruisseau voisin qui tire son nom des joncs (ἡαγάζι) qui y poussent en grand nombre; enfin le domaine de Toroni relève actuel-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 43 - 45. 2) De Andron. Palaeol. VI, 8; Patr. Gr. CXLIV, 541.

lement de Lavra, qui se le partage avec les habitants de Sykia 1). Ces changements de propriétaires, et plus encore l'étrange rédaction de la pièce, nous ont portés à regarder ce morceau comme une production non de la chancellerie impériale, à qui on en veut faire honneur, mais des bureaux d'Esphigménou.

Par contre, les titres des Esphigménites sur le métochion de Paria cos sont des mieux établis. Déjà signalé dans le dernier fragment reproduit ci-dessus, ce domaine fait l'objet des pièces XVI, XVII et XXI, dont l'authenticité n'est pas douteuse. On peut même, sans trop de difficulté, fixer l'époque approximative où il passa sous la juridiction du monastère. D'après la pièce XVII, le donateur du métochion fut un évêque d'Ezèbes, du nom de Joannice<sup>2</sup>). L'évêché est peu connu; il faisait partie de la province métropolitaine de Serrès et avait son siège à vingt-quatre kilomètres au nord de cette ville, là même où s'élève encore aujourd'hui le petit village à demi-musulman d'"Εζιοβα, dont l'identité avec Εζεβαι s'impose en toute évidence; la petite rivière qui le traverse sert à actionner deux moulins appartenant aux moines de l'Athos. Quant à Joannice, son élévation au siège d'Ezèbes coıncide avec la nomination de son neveu Joachim à l'éveché de Zichna4). Or, cette double élection venait d'avoir lieu en 1297, alors qu'au mois de septembre de cette année, l'empereur Andronic II accorda son premier chrysobulle au nouveau monastère du Prodrome fondé par Joachim sur le mont Ménoecius 3). C'est donc, selon toute apparence, dans les cinq dernières années du treizième siècle, en 1297 très probablement, que se place le début de l'épiscopat de Joannice. La donation de Pariacos a dû venir peu après; c'était du moins chose faite en 1321, car on saisit à cette date l'existence d'un ζευγηλατεΐον d'Esphigménou είς τὴν παραλιμναίαν τοῦ ποταμοῦ τοῦ Στρυμόνος ), description qui s'applique parfaitement au domaine de Pariacos<sup>7</sup>). En tout cas, il est impossible de descendre plus bas, puisqu'entre l'épiscopat du premier donateur et celui de Matthieu, il en faut placer quatre ou cinq autres 8). Quoi qu'il en soit, la donation de Joannice fut renouvelée en 1358, au mois de février, par l'un de ses successeurs, Matthieu, et confirmée l'année suivante, en décembre, par Jacques,

6) Id. p. 92, 95. 7) Cf. XVI, 7. 8) XVI, 19.

<sup>1)</sup> Smyrnakès, op. eit. p. 651 2) XVII, 9 sqq. 8) Έχκλησιαστική Άλήθειε, t. III (1882), p. 338; Byz. Zeitschrift, III (1894), p. 299—300. 4) Miklosich et Müller, Acta et diplomata, t. V, p. 436; cf. 433 et 435. 5) Ibid. p. 88 et 199.

métropolitain de Serrès<sup>1</sup>). En dépit de ces multiples sanctions, un quart de siècle ne s'était pas écoulé que le clergé de l'endroit avait déjà mis la main sur le métochion en question; il fallut un jugement du dikaiophylax de Serrès, le diacre Xénophon, pour obliger les usurpateurs à se retirer. La pièce est du mois de mai 1387<sup>3</sup>); le siège de Serrès était alors occupé par le métropolitain Manuel.

Quelques années auparavant, en 1365, un autre métropolitain de Serrès, Sabas, avait du intervenir dans un conflit survenu entre les deux monastères d'Esphigménou et de Castamonitou au sujet d'une propriété de Tzintzos, qu'un certain Cappadox avait léguée à Esphigménou, mais dont Castamoniton aurait bien voulu s'emparer. Pour y parvenir, on avait fabriqué dans ce dernier couvent diverses chartes, dont l'encre était encore toute fraiche quand on les exhibea au tribunal. Aussi les faussaires furent-ils déboutés de leurs prétentions par une sentence péremptoire, l'une des plus intéressantes du recueil, tant pour sa teneur que pour la qualité des signataires. Parmi ces derniers figurent divers personnages, dont chacun s'intitule δούλος της χραταιάς και άγιας ήμων κυρίας και δεσποίνης. De quelle souveraine entendentils parler? Evidemment de la reine Hélène, la veuve de Douchan. Quand celui-ci mourut subitement, le 20 décembre 1355, son frère Simon et son fils Ouroch se disputèrent aussitôt le pouvoir. Hélène, qui se défiait également de son beau-frère et de son propre fils, s'attacha tout un parti et régna à Serrès<sup>3</sup>), d'abord sous son nom d'Hélène, puis sous le nom monastique d'Elisabeth. Ce changement de titre avait déjà en lieu en 1364 lors du voyage à Serrès du patriarche Calliste<sup>4</sup>). On a taxé Cantacuzène d'inexactitude pour avoir à cette occasion donné à la tsarine de Serrès le nom d'Elisabeth 5); on a en tort. Hélène et Elisabeth sont bien une seule et même personne. Seulement, Cantacuzène aurait du indiquer ce changement de nom, qui se trouve fort heureusement signalé dans d'autres chroniqueurs 6). L'identité de la princesse une fois établie, il resterait à parler de son gendre, Tornikès Radoslav, de son cousin Alexis Asan, et des autres personnages mentionnés dans notre document; mais n'ayant rien trouvé sur leur

Византійскій Временник. Томъ XII. Прил.

Digitized by Google

11

<sup>1)</sup> Pièce XVII. 2) Pièce XXI. 3) Cantac. IV, 48-45.

<sup>4)</sup> Id. IV, 50. 5) V. Parisot, Cantacuzène homme d'Etat et historien, in 8°, Paris, 1845, p. 309.

<sup>6)</sup> Chron. byz. dans les Sitzber. der Wien. Ak., t. IX, p. 892; cf. C. Jireček, Geschichte der Bulgaren, in-80, Prague, 1876, p. 328.

compte dans les ouvrages à ma portée, je laisserai ce soin à de plus henreux chercheurs.

Si la pièce XX était anthentique, elle previendrait sans doute d'Etienne Douchan, dont le fils portait précisément le nom d'Ouroch; mais le moyen d'ajouter foi à un document dépourvu de toute date, de toute signature, en un mot de tout caractère officiel? On ne peut non plus assigner à la pièce XIX de date certaine; mais on y trouve au moins les marques officielles de ces sortes d'actes, je veux dire la double indication du mois et de l'indiction et la signature en bonne et due forme. Que d'autres renseignements viennent maintenant nous permettre d'identifier le stratopédarque Paléologue Phranzès, et toute difficulté de chronologie disparaîtra. Une observation analogue s'applique à la pièce XXII. Au moment où elle fut rédigée, les Turcs étaient déjà maitres de la Macédoine; c'est tout ce que l'on en peut dire. Il est déjà question dans la pièce XIV d'un certain Anatavlas, et cela à propos précisément du domaine de Portaréa. Y a-t-il eu entre les deux Anatavlas quelque lien de parenté? Ne s'agirait-il pas plutôt dans les deux cas d'un seul et même personnage? La chose n'est pas impossible; mais alors il faudrait rajeunir d'un demi-siècle au moins la pièce XIV et ses congénères. Mieux vant peut-être, en l'absence d'autres données, s'abstenir de toute hypothèse; en chronologie comme en tant d'autres choses, il faut se résoudre à ne point tout savoir. A défaut de chronologie, le document en question nous fournit du moins une curieuse lecon d'économie rurale. Voilà un paysan qui, avec son terrain occupé par un Turc, a perdu tout moyen de subsistance. Impuissant lui-même à se faire rendre justice, il s'adresse à plus forts que lui et abandonne aux moines d'Esphigménou ses droits éventuels sur les terrains perdus, à charge pour les moines de lui procurer en retour deux dexiovieu dans leurs propres domaines, l'une pour lui, l'antre pour son fils; ce dernier devra recevoir annuellement douze besaces (rayápia) de blé, quatorze mesures de via, six mesures d'huile, deux besaces de légumes et trente livres de recuite ou brousse (μυζίδρα), ce fromage au petit-lait si cher aux Italiens sous le nom de rigotta. Quant au père, il travaillera sa vie durant au monastère et y sera entretenu.

Les pièces XXIII et XXIV témoignent de la bienveillance séculaire de la famille royale de Serbie pour les établissements monastiques. En vertu de la première, Georges I° Brankovič (1398—1456) s'engage à fournir au monastère d'Esphigménou un subside annuel de cinquante livres d'argent; et, par la seconde, Angélina Thopia, femme d'Etienne Brankovič, et, le despote Jean Brankovič, son fils, renouvellent la même donation. En 1429, date de la première pièce, Esphigménou avait pour higoumène le hiéromoine David; et, en 1499, lers du renouvellement de la même faveur, le monastère avait à sa tête le moine Gérasime.

Avec les deux deciments qui suivent, nous retombons dans les perpétuelles contestations de terrains entre monastères voisins. On a vu plus haut que les Esphigménites possédaient dans la presqu'île de Longes un terrain du nom de Toroni; ils avaient autorisé les moines de Zographon à y paître leurs buffles moyennant une redevance annuelle de quatre florins. Tont alla hien durant quelques années; mais à la fin les Zographites ne voulurent plus ni payer le prix convenu ni retirer leur bétail. Porté d'abord devant le Couseil central, le débat fut tranché, le 10 juin 1527, en faveur des Esphigménites; mais comme cette sentence ne mit nullement fin aux chicanes, l'évêque de Hiérisso, Macaire, s'interposa entre les deux parties et les amena à un compromis. Par un acte du 7 août 1528, Toroni fut déclaré domaine commun où les troupeaux des deux monastères pourraient brouter en paix l'herbe tendre et boire à la même eau.

Six années s'étaient à peine écoulées depuis cet accord qu'un irréparable malheur vint s'abattre comme un coup de fondre sur le monastère d'Esphigménou. Le 27 juin 1534, des pirates s'en étant rendus maîtres par un hardi coup de main, y mirent tout à sac, et quand ils se retirèrent, Esphigménou n'était plus qu'une masure déserte. Ce douloureux événement est ainsi enregistré dans une note du manuscrit 4, folio 441°: "Ετους ζιμβφ έγινεν ἡ ἄλωσις τοῦ Ἐσφιγμένου ὑπὸ τῶν ἀθέων ᾿Αγαρηνῶν ἐν μηνὶ ἰουνίφ κζ΄ καὶ λαφυραγωγήσαντες τὰ τῆς μονῆς ἀπαντα καὶ τὴν ἐκκλησίαν ἀφανίσαντες καὶ τὰς ἀγίας εἰκόνας εἰς λεπτὰς σχίσαντες κατέκαυσαν καὶ τὸ κάτω μέρος τοῦ αἰγιαλοῦ ἐμπρύσαντες τελείως κατέκαυσαν τὰ κελλία καὶ λαβόντες τὰς πύλας τοῦ κάστρου καὶ τοῦ πύργου καὶ ἐπτὰ αἰχμαλώτους ἀπὸ τῶν μοναχῶν ἀνεχώρησαν, δθεν ῆλδον, καὶ οὕτως ἐγένετο ἡ ἐρῆμωσις τῆς μονῆς, οἰς οἰδε κρίμαστν ὁ πάντα κυβερνῶν καὶ διεξάγων θεός ¹). Une autre note s'attache surtout au pillage des manuscrits qui avait eu lieu l'année précédente, en

<sup>1)</sup> Sp. Lampros, Catalogue of the greek manuscripts on mount Athos, t. I, Cambridge, 1895, p. 170; Smyrnakès, op. cit. p. 182.

1533. La voici telle qu'elle se trouve au folio 452 recto du manuscrit 14: Ἐπὶ ἔτους τοῦ τρέχοντος ζιμαθ ἰνδ. ς٩ ἐγένετο ἀνάλωσις τοῦ μογαστηρίου του Έσφιγμένου μηνί ήουνήω είς τὰς κς ήμέρα εη του όσίου πατρός ήμων Δαβίδ του έν Θεσσαλονίκη. Ετι και είς δέκα ήμέρας αύδις άνηλώθη δεύτερον παρά τοῖς "Αγαρ ἀπογώνους, τους μιαρούς και άντιχρίστους. "Ελαβον ἄπαντα καὶ τὸ μοναστήριν ἐνέπρισαν σὐν τὰ πλοία καὶ έννέα μοναγούς ἀπήγαγον είς αίγμαλωσίαν. "Ετυγεν τότες ὁ κύρ Άκάκιος ό έχ τῆς μονῆς τοῦ Κωγλυαρᾶ καὶ ἐξώνισεν ἀπό βιβλία τοῦ μοναστηρίου άπο τους Άγαρηνούς, μικρά και μεγάλα ρ' και μερικά χρυσόβουλλα. ζουναράδες δύο νομοχανώνοι δύο ψαλτήρια γ' μεταφραστάδαις δ' Άπόστολον και Πραξαπόστολον. Εὐαγγέλοια και κατά Ματθαΐον και Ίωάγνην εί. πανηγυροικά τρία, Σεπτέβριος, 'Οκτώβριος, 'Ιανουάριος, Φευρουάριος' Έξαήμερος παρακλητικά δύο εύχολόγιον κλίμακοι ε΄. Θεωτοκάρι Χρυσωστομικά. Τελώνην και Φαρισαΐον κατήχησαις δύο του Χρυσοστόμου έξηγησις ταϊς πράξαις των άγίων Άποστόλων τετραευάγγελα έξηγημένα γ' μηνολόγι γεροντικώ συναξάριον Μάρτιος τριώδια δύο πεντικοστάρην πατερικώ. Λαυσαϊκά δύο. Ίσακ του Σύρου δύο. Χρυσοστωμικά δ΄. Όρολόγι περιόδη Ίωάννου τοῦ Θεολόγου Θεολόγους δύο πανηγυρικόν μέγα πε ιστορίαις παράδισος 'Ιωάννου του Δαμασχηγού' τὰ μηναΐα Σεπτέβριος α', Δεκέβριος δύο, Ἰουανουάριος α', Ἀπρίλιος, Ἰούνιος α', Μάτος δύο, Φευρουάριος μετά τὸν Μάρτιον Ευαγγέλια δύο ἐπιστολή πρὸς Σεραπίωνα λειτουργία α'. Ταϋτα τὰ βιβλία ἐξωνίσατο ὁ προρηθείς κῦρ Ἀκάκιος καὶ δέδωχεν αὐτὰ εἰς τοῦ Σφιγμένου τὸ μοναστήριν καὶ ὁπίος αὐτὰ ὑστερήσι άπό το μοναστήριν να έχει Χριστόν τον Θεόν αντίδιχον έν ημέρα τής χρίσεως και το άνάθεμα αίωνιον και το Πορεύεσθαι άπ εμού οι κατηραμένοι είς τὸ πῦρ τὸ αίῶνιον τὸ ἡτιμασμένον τὸ διαβόλφ ἀμὴν ἀμὴν ἀμήν ¹). D'après la tradition locale, c'était la troisième fois que le monastère d'Esphigménou avait à subir pareille épreuve. On lit, en effet, dans le manuscrit 296 à la suite de la table des matières: Τοταν ἐκτήσθη ἤτουν άπο κτίσεως κόσμου επικς (=418!) τρείς φοραίς εκουρσεύθη ή βασιλική μονή τοῦ Ἐσφιγμένου, ή πρώτη εἰς τοὺς ζτπα' (873) χρόνους, ή δευτέρα είς τους ζονεί (1047) και ή τρήτη ή τελεία έρήμοσις έγεινεν είς τους ζμβ' ὑπὸ τῶν ἀθέων Άγαρηνῶν 2). Le dernier annotateur ne distingue pas, on le voit, entre le pillage de 1533 et celui de l'année suivante.

<sup>1)</sup> Lampros, op. cit. p. 172; Smyrnakès, loc. cit.; .Gédéon dans Ἐκκλησ. ᾿Αλήθεια, t. III (1888), p. 556.

<sup>2)</sup> Lampros, op. cit. p. 197.

Il est, en effet, probable qu'il n'y en eu qu'un seul, et que les deux premières notes se rapportent à un même événement.

Les corsaires n'avaient épargné que l'église, autour de laquelle quelques religieux continuèrent de mener une vie misérable 1). L'occasion parut bonne aux moines de Chilandar pour mettre la main sur certaines vignes abandonnées par leurs voisins à la suite du désastre de 1533. Mais, au bout de vingt-cinq ans, Esphigménou redevenu florissant voulut reprendre son bien; de là un procès devant la Synaxe entre les deux monastères. La pièce XXVII nous permet d'assister à ces pitoyables débats, où le mensonge le dispute à la cupidité. Deux séances du Conseil, présidées par le protos Cyrille, n'aboutissent à aucun accommodement, non plus que l'intervention des Turcs. Sur ces entrefaites, Gabriel succède à Cyrille à la têté du protaton; il réunit un nouveau jury pour examiner l'affaire, et, au mois de juillet 1562, il donne gain de cause aux Esphigménites par une sentence que contresignent près de vingt-cinq assistants. La pièce XXVIII a rapport à un autre procès engagé par Esphigménou contre Chilandar et Zographou au sujet du domaine de Vanitza, qui lui avait été cédé autrefois, on ne l'a pas oublié, par Vatopédi, en échange de l'Άγρός: c'est une lettre du patriarche Jérémie ordonnant aux moines de Vatopédi d'exhiber l'acte passé jadis entre eux et les Esphigménites à l'occasion de cet échange. Nous ignorons d'ailleurs les suites de cette affaire. La lettre est du mois de juillet, indiction V<sup>\*</sup>, c'est à dire de 1577.

Vers la même époque, les moines d'Esphigménou firent reconnaître leurs titres de propriété par l'administration turque. Porphyre Ouspensky a pu voir le vacoufnameh délivré à cette occasion 2). On y voit que le monastère comptait à cette époque cinquante et un religieux. Quant à ses domaines, ils comprenaient deux maisons à Karyès, vingt arpents de terre à Jovanitza et une vigne, une maison au village de Aladiav, une autre à Osvoro, à Achinoos, à Patriki; à Patriki encore, une vigne de trois arpents contigué aux propriétés de Coutloumousi; à Longos et à Sainte-Kyriaki une maison, «καὶ ὁ κισλὰς τῶν βοδίων, βουβαλίων καὶ ἀγελάδων, καὶ ὁ κισλὰς τῶν κατζικίων καὶ προβάτων», sur les confins des propriétés de Simonopétra et de Grégoriou; enfin, à Portaréa, un métochion considérable. A la suite de cette énumération le document ajoute: Τολα αὐτὰ τὰ ἄνω ῥηθέντα ὀσπήτια, ὀντάδες,

<sup>1)</sup> Cf. XXVII, 23. 2) Archives d'Esphigménou, p. 127.

άποθήκαις, κήπους και έργαστήρια μύλων και άναβρυστικά νέρά και βρύσαις και κτήματα (ήγουν τζιφλίκια) εδικά μας, τὰ ἀποῖα ἄνωθεν εξποκεν, έγουν είχοσι βουβάλια και είχοσι βοίδια και έκατον είχοσι ζώνα και δέκα φοράδες, και τορέ κπυγάβες πας ομος εικαίτεν αλιαθέν τις ομα τις τοπληθικά και ακόλουθα, τὰ έχωρίσαμεν από το μούλκι μας, και τὰ ἐκάμαμεν βαχοῦφι, και τὰ θεμελιώδη οἰχήματα όπου προείπομεν, και ἀμπελώνας και περιβόλια και μύλους και ζορα τὰ ἐκάμαμεν τεσλέμι και τὰ ἀφιερώσσηκεν είς τὸν παπά Ἰωσήφ, ὁ ὁποῖος είναι μετεβελής καὶ ἐπέτροπος, καὶ ἐσυμφων νήσαμεν ούτως, ότι ο μετεβελής το κάθε ένα από τα βακούφια οπου άνεφέραμεν με εύλογον τρόπον να καλλιεργή και να τα δουλεύη, και ό έξ αύτων χαρπός να εξοδεύηται χατά πρώτον είς τα μερεμέπια χαι διορθώματα αύτων βαχουρίων, και νὰ πωλούνται τὰ ἀρσενικὰ ζῷα και νὰ ἐξοδεύανται εἰς τους έργομένους πτωγούς έν τῷ μοναστηρίφ καὶ εἰς ἔξοδα τῶν πτωγῶν τοῦ μοναστηρίου" και τὰ θηλυκὰ ζῷα νὰ φυλάττωνται διὰ βακοῦφι τοῦ μοναστηρίου. χαι ό μετεβελής του μοναστηρίου να γίνεται δποιον εχλέζουν χαι θελήσουν οι πτωχοί του μοναστηρίου, και τους πτωχούς του μοναστηρίου τους άφιερώσαμεν είς τὰ παρόντα βακούφια κτλ. Ce curieux document est de l'an 976 de l'hégire, allant du 26 juin 1568 au 15 juin 1569.

Si Esphigménou parvint à se relever de ses ruines, malgré les rivalités des monastères voisins, il le doit en majeure partie à la généreuse munificence des tsars. Durant tout le dix-septième siècle, les quêteurs athonites assiègent la porte des souverains russes, et, dans cette cohue de quémandeurs, les Esphigménites sont assez largement représentés. En 1622, c'est le κτήτωρ Auxence qui arrive à Moscou chargé de reliques et qui en repart les poches garnies d'or 1). Au mois de novembre 1634, Gérasime, cellérier d'Esphigménou, se présente au tsar muni d'une lettre de Cyrille Lucar datée du 5 mai 1633 et rédigée en un style propre à émouvoir la pitié de l'auguste souverain<sup>9</sup>); la misère était telle à l'Athos qu'il avait fallu tout hypothéquer, même les vases sacrés. En cours de route, à Riajeska, le cellérier avait vu mourir son higoumène Syméon; et il avait aussitôt, au nom de ses confrères, demandé au métropolite de Sébaste, Joseph, fixé depuis quelques années en Russie, de venir occuper la place du défunt. Le tsar consentit à ce départ, non sans combler le partant de gratifications; il écrivit même en sa faveur au patriarche de Constantinople<sup>3</sup>). Quelques

<sup>1)</sup> Voir pour les documents Snochéniis Rossii s Vostokom, t. II (St. Pétersbourg. 1860), p. 10 et 12. 2) Ibid. p. 147—149. 3) Ibid. p. 158—157.

années plus tard, en 1640, le métropolite Joseph reparut en Russie accompagné de l'archimandrite Léonce; avec divers cadeaux pour les princes de la famille impériale, il présenta au tear une supplique où il expliquait qu'ayant fait construire à Esphigménou une nouvelle église en l'honneur de la Mère de Dien, il n'avait pas de quoi la garnir, et que le tsar serait bien bon de l'aider et de lui accorder en outre pour Esphigménou la permission de venir quêter régulièrement en Russie. Par un ukase du 19 mars 1640, Michel Théodorovič accorda teut et renvoya le solliciteur satisfait 1). Les Esphigménites avaient été autorisés à se présenter en Russie tous les sept ou huit ans; mais leurs dettes étaient si lourdes, que dès le mois d'avril 1644, on vit arriver à Moscou l'archimandrite Antoine; il ne demandait que cipq cents roubles pour faire face aux premières nécessités 2): c'était juste la somme due aux Turcs. Non moins généreux que son père, le tsar Alexis Michailovič, par un ukase du 3 octobre 1655, autorisa les moines d'Esphigménou à venir quêter dans ses états tous les cinq ans et à voyager durant leur séjour en Russie aux frais du gouvernement. On conserve encore au monastère l'original de cet ukase, dont on trouvera plus loin, sous le K XXX, un court fragment. C'est l'archimandrite Anthime qui obtint cette faveur.

Il n'y avait pas que les tsars à se montrer bienveillants pour Esphigménou. En 1633, Païsios, archevêque d'Ipek et patriarche de Serbie, avait adressé à tous ses subordonnés une circulaire en faveur du monastère 3), et une cinquantaine d'années plus tard, en 1682, Gabriel Costaki, grand vornik de Moldavie, fondait dans le même but le métechion de Tzocanesti 1), qu'un autre membre de sa famille, le métropolite Benjamin, devait, deux siècles après, considérablement augmenter. La restauration du monastère ne fut point, d'ailleurs, l'oeuvre exclusive des étrangers; on compta des bienfaiteurs même parmi les Grees, et l'un d'eux, Grégoire, mérita même le titre de νέος χτήτωρ. D'abord métropolitain de Melnik (1706-1711), Grégoire avait résigné l'épiscopat pour se rétirer à Esphigménou sous le nom monastique de Gérasime; le nouveau catholicon est en partie son oeuvre, comme en témoigne encore une inscription au-dessus de la porte conduisant du narthex dans la liti. Une note du manuscrit 19 nous le montre en 1719 à la tête du monastère. La voici: Είς τους αψιθ' προ-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 213. 2) Ibid. p. 251. 3) C'est la pièce XXIX. 4) Pièce XXX.

εστεύοντος και κυβερνόντος σύν θεῷ ἀγιῶ τὸ παρὸν μοναστήριον τοῦ πανιερωτάτου μητροπολίτου πρώην Μελενίκου κυρίου Γρηγορίου διὰ προσταγῆς τοῦ πανοσιωτάτου παπᾶ κὺρ 'Hoαίου δικαίου ἐσταχοδέθη ὑπὸ Γρηγορίου¹). On conserve encore aux archives son testament rédigé le 11 juillet 1728²). Les simples fidèles voulurent aussi contribuer à rendre Esphigménou plus prospère. C'est ainsi que l'on voit les habitants de Kazabiti, dans l'île de Thasos, offrir aux moines le métochion de Sainte-Kyriaki, voisin de leur village, à la condition pourtant de recevoir en retour 1800 aspres par an. Par un acte du mois de juin 1745, le saint-synode ratifia cet accord, où chacune des deux parties trouvait son profit²).

Par malheur, à ce moment-là même, recommençait avec Zographou la vieille querelle au sujet de la possesion de Vanitza ou Iovanitza. Bien que situé à une grande distance d'Esphigménou, ce domaine, on l'a vu, lui appartenait de droit. Mais, d'autre part, il se trouvait à proximité du port de Zographou et constituait pour ce dernier une enclave incommode. Aussi empêchait-il les Zographites de dormir. Après plusieurs tentatives infructueuses, ils recommencèrent en 1745 à le revendiquer comme leur, bien résolus cette fois à emporter le morceau. On assiste, avec la pièce XXXII, aux longs débats qui se déroulèrent à cette occasion devant le saint-synode de Constantinople; ils se terminèrent, après trois longues et orageuses séances, à la confusion des Zographites. N'ayant pu s'emparer frauduleusement du terrain convoité, ceux-ci proposèrent alors de l'acheter. Ce fut l'occasion de nouvelles plaidoiries sur lesquelles il n'y a pas lieu d'insister ici, car elles sont amplement exposées dans la pièce XXXIV. Rappelons seulement que, moyennant une somme de 1300 piastres, Esphigménou renonça à tous ses droits sur Iovanitza et céda aux nouveaux propriétaires tous les titres relatifs à ce terrain autour duquel s'était engagée une querelle de plusieurs siècles. Le verdict est du mois de mai 1746.

Il était écrit qu'Esphigménou ne sortirait d'un embarras que pour tomber dans un autre. A peine avait-il conclu avec Zographou l'accord dont il vient d'être question, que Chilandar rentra en lice contre lui. Non contents de briser les sceaux et de renverser les murs qui marquaient les limites respectives des deux monastères voisins, les moines de Chilandar, dans un accès de fureur sauvage, mirent le feu aux arbres d'Esphigménou. Ordre leur vint aussitôt, de la part du

<sup>1)</sup> Sp. Lampros, op. cit. p. 175. 2) Smyrnakės, op. cit. p. 649. 8) Pièce XXXIII.

patriacat, d'avoir à rétablir les anciennes bornes sous peine d'excommunication 1); nous ignorons les résultats de ces menaces, auxquelles les Athonites paraissent en général assez insensibles. Rivalisant de zèle avec les auteurs de tous ces méfaits, les Turcs des environs de Serrès avaient eux aussi mis la main sur les deux métochia d'Achinos et de Patriki. Le hiéromoine Ignace, skéuophylax du monastère, réclama. contre ces empiètements, et, au mois de décembre 1775, un hattichérif adressé au cadi de Salonique ordonnait de restituer les terrains usurpés<sup>2</sup>). Une seconde ordonnance impériale, délivrée cinq ans plus tard, réglait certains détails relatifs aux mêmes propriétés 3). Celles-ci devaient être considérables, car elles représentaient comme impôt annuel une somme de 500 piastres à verser au trésor national. Une curieuse lettre synodale, du mois de mai 1782, ordonne de prélever sur cette somme 250 piastres par an pour les affecter à l'entretien de l'Athonias, cette académie athonite créée vers 1750 non loin de Vatopédi pour la jeunesse monastique 1).

S'il faut en croire certains passages de la pièce XXXVIII, les moines d'Esphigménou, par leur négligence à sauvegarder leurs propres intérêts, invitaient eux-mêmes à la spoliation. Il y a, aux portes de Constantinople, dans l'île de Prinkipo, un monastère assez important, celui de Christo, comme on l'appelle vulgairement. D'abord ἐνοριαχόν et partant soumis à la juridiction du métropolitain de Chalcédoine, il avait été rattaché en 1764 au patriarcat oecuménique en vertu d'un sigillion du patriarche Samuel Chantzérès. Ce n'était d'ailleurs, paraît-il, qu'un retour à l'ancien état de choses. On voit, en effet, par le sigillion en question que le monastère de Christo, a demi-ruiné, avait passé en 1752 sous l'administration des marchands d'huile de lin (μπεζιρτζίδες), qui après de louables efforts pour le relever de sa décadence l'avaient restitué au patriarcat. Celui-ci eut alors l'idée d'accorder aux Esphigménites ce domaine plus coûteux que rémunérateur. L'acte de cession est de 1782. Mais loin de prospérer entre les mains de ses nouveaux maîtres, le monastère de Prinkipo ne fit que déchoir encore. La situation s'aggravant de jour en jour, le patriarche Néophyte, par un sigillion du mois d'août 1793, détacha Christo d'Esphigménou pour le confier aux mains habiles de Christodoulos Blachoutzès, pacharnic du patriacat. Tel est l'objet de notre document XXXVIII.

3) C'est notre pièce XXXVI. 4) Pièce XXXVII.

<sup>1)</sup> Pièce XXXV. 2) Porphyre Ouspensky, Archives d'Esphigménou, p. 139-140.

Les accusations portées à cette occasion contre les moines d'Esphigménou, si graves qu'elles nous paraissent, ne sent peut-être pas toutes injustifiées. Il est certain qu'à cette époque le monastère se trouvait dans un état déplorable, au rapport d'un témein non suspect de partialité, le moine Théodoret. Voici ce qu'il écrit à ce propos: Αύτη (ή μονή) ήμέραν παρ' ήμέραν έπι το χεϊρον προέβαινε και οὐδένα ανθρωπον χρήσιμον είχεν, ούτε κατά θεόν είς ούδεν ενδείξασθαι καν βίον άρμοζοντα τῷ ἐαυτοῦ ἐπαγγέλματι, οὐτι μὴν τὰ σφζάμενα ταΰτα εὐάριθμα κτήματα έπιμεληθήναι, άλλ' ήσαν το του λόγου κηφήνες και κτήνη èν τῆ φάτνη 1). Un métropolitain démissionnaire de Thessalonique, Damascène, devenu moine sous le nom de Daniel, entreprit de remédier à la situation. L'oeuvre était difficile. Pour la mener à bien, il fallait d'abord rétablir la vie régulière en proscrivant l'idiorrhytmie. De concert avec le patriarche Gérasime (1794 - 1797), le zélé prélat restaura le cénobitisme, et, le 28 mai 1797, le patriarche Grégoire, succeseur de Gérasime, approuva la réforme par un sigillion dont je n'ai pu malheureusement obtenir copie. Il est probable, d'ailleurs, que les récalcitrants s'opposèrent à son exécution, car au mois de décembre 1801, le patriarche Callinique dut revenir à la charge et instituer la vie commune par un second sigillion. Au premier higoumène, le hiéromoine Acace, succède en cette même année 1797 l'archimandrite Euthyme, originaire de Césarée de Cappadoce et moine de Sainte-Anne. A la mort de ce dernier, survenue le 6 soût 1801, c'est un autre Euthyme qui devient higoumène et qui en remplit les fonctions jusqu'an 14 août 1804, c'est à dire jusqu'au jour où arrive de Lavra en qualité d'higoumène le famenx Théodoret, l'auteur d'un étrange commentaire sur l'Apocalypse<sup>9</sup>), d'annotations non moins étranges au Πηδάλιον<sup>a</sup>) et le compilateur de curieux mémoires encore inédits sur l'Athos.

Le retour d'Esphigménou au cénobitisme ne mit point un terme aux disputes avec les monastères voisins, avec Chilandar en particulier. Les terrains en litige semblent avoir suscité nombre de documents apocryphes, comme en témoignent les pièces XXXIX et XL. La première s'appuie sur une foule de titres pour donner raison à Chilan-

<sup>1)</sup> Smyrnakès, op. cit. p. 647; Porphyre Ouspensky, Archives d'Esphigménou, p. 163.

<sup>2)</sup> Publié à Leipzig en 1800.

<sup>8)</sup> Egalement publié à Leipzig la même année.

dar, et la seconde, sortie de la même chancellerie, se déclare en faveur d'Esphigménou en vertu de titres également authentiques. Dans l'intervalle, c'est à dire en 1800, le patriarche Grégoire, relégué à l'Athos, se prononçait encore contre les Esphigménites, comme on le voit par le postscriptum de la première pièce. Mais d'autres juges non moins intègres adjugent, quatre ans plus tard, le terrain contesté à Esphigménou. Le plus curieux, c'est qu'il s'agissait encore de Vanitza, vendu aux Zographites un demi-siècle plus tôt.

La pièce XLI nous repose un peu de ces vitaines chicanes. Ici du moins nous sommes en présence d'un acte inspiré par de nobles sentiments. On n'a pas oublié la fondation faite en 1682 par le grand vornik Gabriel Costaki en faveur d'Esphigménou. Cette fondation, un descendant de Gabriel, Benjamin Costaki, métropolitain de Moldavie, voulut la renouveler et l'étendre encore. D'accord avec les autres membres de sa famille, il rédigea, le 20 août 1806, l'acte de donation à perpétuité que l'on trouvera plus loin sous le numéro indiqué. Pour plus de garantie, il fit confirmer cet acte par un chrysobulle du prince de Moldavie, et par deux sigillia du saint-synode, l'un du mois de juillet 1814, l'autre du mois de mai 1819. Ces deux derniers documents sont des plus instructifs; nous les publions sous les numéros XLII et XLIII. Quant aux domaines concédés, voici ce qu'en écrit dans ses mémoires inédits l'higoumène Théodoret, celui-là même qui joua à cette occasion le rôle le plus important:

Περί των έν Μολδαβία μονηδρίων και κτημάτων της μονης του Έσφιγμένου.

Είς τὴν Μολδαβίαν ὁ ἀείμνηστος καὶ μακάριος μέγας βόρνικος Γαβριὴλ Κωστάκης ἀφιέρωσεν ἐν μονήδριον ἐπ' ὁνόματι τῶν ἀγίων ἀποστόλων τιμώμενον καὶ Πουρσοῦτζι ἐπικεκλημένον πρὸ διακοσίους χρόνους ἤδη κατὰ τὸ ίδιον αὐτοῦ ἀφιερωτικὸν γράμμα. Τοῦτο τὸ μονήδριον κατ' ὁλίγον ηὕξησε, καὶ ἀφιέρωσαν καὶ ἄλλοι φιλευσεβεῖς ἄρχοντες κτήματα τόπων. Ἡ ἀπαιδευσία ὅμως τῶν προοικούντων τὴν μονὴν μοναχῶν καὶ ἀφέλεια ἤασεν ἐκεῖνα ἀνεπιμέλητα καὶ ἥρπασεν αὐτὰ ἕνας καὶ ἄλλος ὡς ἀπροστάτευτα. Ἡδη θεία προνοία καὶ εὐσεβῶν ἀνδρῶν ἐπιστασία καὶ προστασία ἀπῆλθεν εἰς τῶν εὐλαβῶν ἀδελφῶν τοῦ κοινοβίου, ἐκ τῆς εὐσεβοῦς νήσου Τζίας καταγόμενος καὶ ἐν Βατοπεδίω προηγουμενεύσας καὶ διὰ τὴν κατὰ θεὸν πο-

λιτείαν την ματαίαν και πρόσκαιρον δόξαν άπαρνησάμενος, Άμβρόσιος ίερομόναχος. Οὐτος ελθών διά τε συστάσεως πατριαρχικής και έτέρας άξιοπίστου μαρτυρίας, ἐμφανισθείς λοιπόν τῷ τότε αὐθέντι Άλεξάνδρφ. Σούτζω βοεβόδα και τῆ γερουσία άρχόντων, ὑπεδέχθησάν τον εὑμενῶς καὶ ηνοιξαν είς το δίχαιον αὐτῶν ἀχοάς· εὐθὺς δὲ η ἀλήθεια ἐπεγνώσθη και τὸ δίχαιον άνυπερθέτως άπεχατέστη παρά τε του εύσεβους αύθέντου και τών. άρχόντων, καὶ ἔλαβεν ἡ ἰερὰ αὐτη μανὴ τὰ ἀνήκοντα κτητορικὰ αὐτῆς δίχαια. Ώς δὲ ἔλεγεν ὁ Ἀμβρόσιος, εὖρε πλέον συνεργούς τὸν ἄγιον ἀρχιερέα 'Ρωμάνου κύρ Βενιαμίν, πατρόθεν Κωστακήδου, μητρόθεν Καντακυζηνόν. Βενιαμέν είναι έχχλησιαστιχός είς τὸ ἄχρον φιλόπτωχος καὶ ἐλεήμων, ώστε πολλάχις μη έχων τί δουναι, έδωκε τὰ ίδια ίμάτια. Οὐτος ἐβοήθησε πάσαις δυνάμεσι τον είρημένον Άμβρόσιον. Έχ δὲ τῶν ἀρχόντων ὁ μέγας λογοθέτης Γεώργιος Κανταχουζηνός και ὁ έλευθέριος έκετνος και διαβόητος μέγας βόρνικος Μανουήλ Κονάκης, οὐτος ἀοίδιμος ἀνήρ ἡγάπα τὴν μονήν ταύτην. διότι ὁ μακάριος αὐτῶν πατήρ καί τις οἰκεῖος αὐτοῖς ψκοδόμησαν εν Γαλάτζι την τοῦ άγίου Δημητρίου μονήν καὶ ἀφιέρωσαν αὐτὴν εἰς Ἐσφιγμένο. 'Οθεν καὶ ὁ ἤδη ἐν μακαρίοις τελῶν Μανουὴλ καὶ ὁ έν τῷδε τῷ βίφ περιὼν αὐτάδελφος αὐτοῦ Γαβριὴλ ὁ μέγας βόρνιχος χαὶ οί θεοφρούρητοι τούτων ἀπόγονοι εύλαβοῦνται καὶ σέβονται τὴν μονήν, ὡς πατρικήν αὐτῶν οἰκίαν καὶ ὡς διηνεκῶς μνημονεύουσαν αὐτῶν. . . Εἰς τὸ κριτήριον έλαβεν την ψηφον και το πρόσωπον να διαφεντεύση το δίκαιον τῆς μονῆς μέγας βόρνικος Ἀλέζανδρος, υίδς ἐκείνου Λουκᾶ Γιαγκολαίου. Οὐτος συνετῶς ἄγαν καὶ κατὰ νόμους πάνυ εὐστόχως ἐνέκρινε καὶ ἀπέδωχε τὰ δίχαια τῆ πάλαι μονή, συνήνεσαν δὲ αὐτῷ καὶ πάντες ἄρχοντες και ἐπεβεβαίωσεν ὁ ὑψηλότατος αὐθέντης τὴν ἀποκατάστασιν ὅλων τῶν χτημάτων της μονής.

Είχε δὲ καὶ ἔτερα δύο μονήδρια ἐν Μολδαβία ἡ μονὴ τοῦ Ἐσφιγμένου εἰς μετόχια τὸ μὲν ἐν τἢ περιοχἢ λεγομένὴ Τεκοῦτζι εἰς τὸ Καρλιμανέστι, ὅπου ὁ ναὸς ψκοδόμηται ἐπ' ὁνόματι τοῦ ἀγίου Νικολάου, καὶ ἔνδον τῆς πολιτείας Γαλάτζι τοῦ μεγαλομάρτυρος μυροβλύτου Δημητρίου τοῦ Πάδε ἐπικεκλημένου, καὶ ὑστερεῖτο καὶ ἐκ τῶν δύο τῆς ὁφειλομένης ἐξ αὐτῶν ἐπικουρίας πρὸ χρόνων. Καὶ τὸ μὲν Καρλιμανέστι προαφιερώθη παρὰ τῶν ἐκεῖσε εὐγενῶν Νεγρίδων ἡ Νεγριλέστιδων καλουμένων ὁ δὲ τοῦ ἀγίου Δημητρίου ναὸς παρὰ τοῦ πατρὸς τῶν βορνίκων Μανουὴλ καὶ Γαβριὴλ τῶν ἐπικεκλημένων Κονάκιδων. Εὐδόκησε καὶ περὶ τούτων τῶν κτημάτων ἡ θεία πρόνοια κατὰ τὴν ἀκόλουθον διήγησιν, καὶ ἀπεδόθησαν τἢ ἰερᾶ ταύτὴ μονἢ. Οἱ παρά τινων ἀπαγόνων τῶν πρὸ χρόνων ἀφιεροσάντων τὸ μονή-δριον τοῦτο τοῦ ἀγίου Νικολάου Καρλιμανέστι κατεκράτουν αὐτὸ ὡς ίδιον

χαὶ ἐβούλοντο ἀνατρέψαι καὶ ἀλλοιῶσαι τὰ ἀναλλοίωτα καὶ ἀμετάθετα. Διενέξεως δέ τινος μεταξύ αὐτῶν ἐπισυμβάσης, ὡμολόγησαν ἐνώπιον τοῦ μητροπολίτου Βενιαμίν (ἐπροβιβάσθη αὐτὸς ἐν ἔτει 1803 μαρτίου ιθ΄), ὅτι τὸ μονήδριον τοῦτο καὶ ὁ τόπος προϋπῆρχον ἀφιερωμένα εἰς τὴν τοῦ Ἐσφιγμένου μονήν. 'Ο δὲ ἔκρινε ταχέως καὶ ἀπεκατέστησεν αὐτὴν τἢ ἰδία μονῆ διὰ σεβασμίου αὐτοῦ ἀποκαταστικοῦ μαρτυρικοῦ γράμματος, καὶ ἔγινε συμφωνία νὰ δίδωσιν ἐτησίως οἱ τοὺς τόπους μονῆς νεμόμενοι τοῦ ἀγίου Νικολάου Καρλιμανέστι γρόσια 100 εἰς τὴν τοῦ Ἐσφιγμένου μονήν, ἰξ ἀν τὰ μὲν 50 ἐξοδεύωνται εἰς τὸν ἐκεῖσε ναὸν τῆς λεγομένης σκήτεως τοῦ ἀγίου Νικολάου ἐν Καρλιμανέστι, τὰ δὲ 50 νὰ πέμπωνται εἰς Ἐσφιγμένο.

Ή δὲ ἐν Γαλάτζι ἐκκλησία τοῦ ἀγίου Δημητρίου ὡς ἀνεπιμέλητος καὶ ἀπροστάτευτος παρὰ τῶν Ἐσφιγμενιτῶν πολλοὺς χρόνους, καὶ μήτε ἱερὰς εἰκόνας ἔχουσα, μήτε τὸ ἱερὸν θυσιαστήριον, ἔγινε μετὰ πάσης περιοχῆς αὐτῆς ἀποθήκη τοῦ δημοσίου, καὶ οὕτε ἐλάμβανἐ τι ἡ Ἐσφιγμένου μονὴ οὕτε λαβεῖν εἶχε, διότι ναὸς ἄπας 1802 ἔτει 14 ὀκτωβρίου κατεκρημνίσθη ἀπὸ σεισμοῦ. Διὰ μεσιτείας δὲ τοῦ μητροπολίτου Βενιαμὶν αὐθέντης ᾿Αλέ-ἔανδρος Μουρούζης ἐξέδωκεν ὑψηλὸν ὁρισμὸν διὰ σεπτοῦ χρυσοβουλλίου λόγου εἰς τὸ νὰ δίδωνται τῆ Ἐσφιγμένου μονῆ ἐτησίως ἀνὰ 100 γρόσια..., καὶ τοιουτοτρόπως ἀπέλαβεν ἡ μονἡ πάντα τὰ πρὸ ἰκανῶν χρόνων προαπωλεσμένα αὐτῆς κτήματα.

Έν Μολδαβία πρός τοῖς εἰρημένοις κέκτηται διὰ πολλῶν χρυσοβούλλων αὐθεντικῶν καὶ ἐτέρων δικαιωμάτων τῶν ἀρχόντων γερουσίας καὶ τὰ κτήματα ἡ μοσίας ταύτας πλησίον τοῦ ποταμοῦ καὶ ἀγορᾶς Πουρλάτη εἰς τὸ ἀνατολικὸν μέρος ὁλόκληρον μοσίαν μεγάλην κατὰ τὰ πάλαι ὁροθέσια τὴν λεγομένην τέσσαρσιν ὀνόμασι Τριστιάνα, Ποπορσότζι καὶ Μουντενίτζα καὶ Σουσνέστι, δευτέραν εἰς ἄλλο μέρος Ἀντώνη λεγομένην, τρίτην Τειχουλέστι καὶ 'Ρεδεποζέτουλ, τετάρτην Λουτζένι, καὶ πλησίον αὐτῆς ἄλλην 'Ράι καὶ τὸ Πορσοῦτζι, ἐν ῷ ἐστι τὸ μοναστήριον καὶ ἡ ἀφιέρωσις τοῦ ἀοιδίμου Γαβριὴλ Κωστάκη. Τὸ Λουτζένι, 'Ράι καὶ Πορσοῦτζι εὐρίσκονται εἰς τὴν περιοχὴν Φαλτζί.

Le monastère d'Esphigménou ne devait pas jouir longtemps du métochion de Florești. En 1828, en vertu d'une disposition approuvée par un chrysobulle du voévode régnant, Jean Stourdza, la famille Costaki se réserva la nomination des épitropes 1); plus tard, lors de la

<sup>1)</sup> Voir ce chrysobulle dans le Supplément au Mémoire présenté à la Commission internationale pour les couvents dédiés, Constantinople, 1865, p. 43.

grande liquidation des monastères dédiés de Ronmanie, elle réclama la restitution pure et simple de Floresti, sous prétexte que l'acte passé en 1806 par le métropolitain Benjamin au nom de toute sa famille était absolument illégal 1). Les moines curent beau réclamer; ils durent renoncer de force à ces riches domaines.

De ses anciennes propriétés, il ne restait plus à Esphigméneu, hors de l'Athos, que ses métochia de Longos, de Pinaca dans la presqu'ile de Cassandra, de Portaréa aux portes de Salonique, de Sypotinikia dans le diocèse d'Ardamérion, de Krousovo non loin de Serrès, et de Sainte-Kyriaki dans l'île de Thasos. Les propriétés de Laimin, Achinos et Patriki étaient occupées par des Turcs<sup>2</sup>).

A l'Athes même, ses propriétés sont assez réduites. Il faut citer parmi les plus remarquables, en dehors du voisinage immédiat du convent, celle de Βαγενοκάμαρα, sur la route de Κατγès, et celle surtout de Παλαιοχώρα, sur laquelle Théodoret, dans ses Mémoires inédits, denne d'assez curieux renseignements, qu'il y a intérêt à reproduire.

«Ό τόπος οὐτος, dit-il, είναι μαχρὰν τῆς μονῆς ὡς ώρας διάστημα μιᾶς εἰς τὸ ἀνατολικὸν μέρος. Καλεῖται Παλαιοχώρα, διότι φαίνονται παλαιόταται οἰκοδομαὶ οἰκιῶν καὶ τειχῶν. Εἰς αὐτὸν τὸν τόπον Πελοπονήσιός τις ἀπὸ τὸν Ἅγιον Πέτρον τῆς Τζακονίας, Ἁλέξιος λεγόμενος, πρὸ ἐξῆντα χρόνους ἡλθε καὶ ἐκατοίκησε καὶ ναὸν ὡραῖον ὑκοδόμησεν ἐπ' ἀνόματι τῶν Ἁγίων Πάντων καὶ οἰκίας ἀρμοδίους πρὸς ἡσυχίαν καὶ τόπον ἡνοιξεν ἰκανόν, καὶ εἰς βαθύτατον ἐλθὼν γῆρας, ἀπῆλθε πρὸς κύριον ἐν 1803 ἔτει. Ὁ τόπος οὐτος εἰναι ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον ὁπωσοῦν ὑμαλὸς καὶ εὐφορος. θάλασσα ἐκεῖ ὁλίγον βατή. Μεταξύ ταύτης τῆς σκήτεως καὶ γῆς καὶ τῆς μονῆς εἰναι ὁ λιμὴν καλούμενος τοῦ ἀγίου Θεοδώρου ἐδῶ Ιστανεαι τὸν τόπον οἰκίαν διὰ τοὺς ναύτας καὶ νότον. Ἔχει τὸ μοναστήριον εἰς αὐτὸν τὸν τόπον οἰκίαν διὰ τοὺς ναύτας καὶ ταξιδεύοντας νὰ κάθωνται ἔως νὰ γένη καιρὸς νὰ ἀναχωρήσωσιν. Αὐτοῦ εἰναι καὶ φρέαρ ὕδατος ποτίμου. Πλὴν ἐκ τοῦ λιμένος τούτου δοκιμάζει τὸ μοναστήριον ἐνίστε ἐνόγληστου ἢ.

Dans les flancs de la Samaria, la nature a creusé quatre ou cinq grottes profondes transformées en ermitages par certains ascètes. L'un d'eux, venu de Byzance, y avait vécu et y était mort un siècle environ avant l'arrivée de Théodoret. On en racontait des merveilles; mais

<sup>1)</sup> Voir la réclamation des Costaki, ibid. p. 40-43.

<sup>2)</sup> Mémoires de Théodoret dans Porphyre Ouspensky, Archives d'Ephigménou, p. 162-163.

<sup>3)</sup> Dans Porphyre Ouspensky, ibid. p. 167.

Théodoret, qui s'y commaissait en miracles athenites, n'ose pas y ajouter foi. «Έγω, dit-il, ως άναπόδεικτα τὰ τοιαῦτα τῶν πολλῶν ῥήματα ἀποσωσιῶ<sup>1</sup>). Les moines n'ent pas manqué, malgré les scrupules de Théodoret, de canoniser l'ermite, dont ils montrent encore les reliques, de même qu'ils ont placé parmi leurs protecteurs célestes deux néomartyrs des guerres de l'Indépendance sortis d'Esphigménou, je veux parler du moine Timethée, tué à Andrinople le 29 octobre 1820<sup>3</sup>), et du moine Agathange, décapité à Smyrne le 19 avril 1819, à l'âge de 19 ans <sup>3</sup>). Les restes de ce dernier furent transportés à Esphigménou en 1844 par les soins de l'higoumène du monastère, qui avait également nom Agathange; l'anthenticité en avait été dûment certifiée par le métrolitain de Smyrne, Athanase, et par les épitropes de l'église Saint-Georges <sup>4</sup>).

L'higoumène Agathange, dont il vient d'être question, est le premier qui ait occupé cette charge après la Révolution grecque. Elu en 1832, il ne mourut qu'en 1871, le 27 mai, à l'âge de 82 ans. Il est bon d'enregistrer ici les noms de ses successeurs. Les voici par ordre de date:

Luc, 17 oct. 1871 — avr. 1877;
Agathange, 5 mai 1877 — mai 1878;
Sophonias, 25 mai 1878 — 20 août 1879;
Daniel, 30 sept. 1879 — mars 1880;
Agathange (2° fois), 16 mars 1880 — 5 mai 1883;
Cosmas, 24 avril 1884 — 19 juil. 1885;
Luc (2° fois), 1885 — 18 oct. 1888;
Dorothée, 12 févr. 1889 — 20 juil. 1890;
Luc 3° fois), 11 avril 1891 — 24 juil. 1899;
Niphon, 25 juil. 1899 —

Nous n'avons pas à insister ici sur les derniers incidents qui ont troublé, depuis un demi siècle, le monastère d'Esphigménou; s'ils appartiennent à la chronique athonite, ils restent étrangers à l'histoire. Il faut d'ailleurs attendre, pour les apprécier sainement, l'apaisement des esprits, et, s'il se peut, la publication des documents officiels.

<sup>1)</sup> Ibid. p. 168.

<sup>2)</sup> Sa Vie à été publiée par C. Doukakès, Μέγας Συναξαριστής, t. X (Athènes 1895), p. 490-496.

<sup>8)</sup> Voir sa Vie dans C. Doukakès, op. cit., t. IV (Athènes, 1892), p. 261-281.

<sup>4)</sup> Voir la pièce, ibid. p. 282.

Les derniers édités ici ont leur intérêt sans doute; mais que d'autres pièces manquent encore qui viendraient les compléter et les éclairer d'un jour tout nouveau. Combien suggestive, par exemple, l'histoire de cette vente au moine russe Néophyte Bourajéri du kelli des Saints Anargyres par les moines d'Esphigménou. L'acte était des plus réguliers; il n'en fut pas moins cassé, le 28 mars 1891, à la suite de démêlés et de procès presque invraisemblables, où le patriotisme tint lieu d'équité. Gérasime Smyrnakès a écrit à sa façon cette étrange histoire 1); nous y renverrons le lecteur curieux des choses de l'Athos, et nous nous excuserons de n'avoir pas à lui offrir, pour terminer, de tableau plus édifiant du monachisme tel qu'on le pratique à la Sainte Montagne.

L. Petit.

<sup>1)</sup> Το Άγιον Όρος, p. 243-244.

## 6543-1034, mois de de décembre, indiction III.

Germain, higoumène du monastère de Plakia, et Pierre, son frère vendent à Théoctiste, higoumène d'Esphigménou, un terrain abondonné, moyennant la somme de vingt héliosélénates.

| Σίγνον Γερ | μανοΰ | Пе́ | τρου  |
|------------|-------|-----|-------|
| μο         | ναχοῦ | μο  | ναχοῦ |
|            |       |     |       |

† Έν ὀνόματι τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος. Γερμανὸς μοναχὸς καὶ ἡγούμενος τῆς ὑπεραγίας θεοτόκου τῆς Κατὰ δαιμόνων, ἔτι δὲ κάγὼ Πέτρος μοναχὸς ὁ γνήσιος αὐτάδελφος αὐτοῦ, ἀμφότεροι οἱ ὁ καὶ τοὺς τιμίους καὶ ζωοποιούς σταυροὺς ἰδιοχείρως ποιήσαντες, τὴν παροῦσαν ἔγγραφον ἀπεντεῦθεν ἡδη μετὰ καθολικοῦ δεφενσιῶνος καὶ πάσης νομίμου ἀσφαλείας τελείαν καὶ ἀμετάβλητον διάπρασιν τιθέμεθα καὶ ποιοῦμεν πρὸς σὲ Θεόκτιστον μοναχὸν καὶ καθηγούμενον μονῆς τοῦ Έσφιγμένου καὶ πρὸς τοὺς διαδόχους τῆς κατὰ σὲ μονῆς καὶ παντοίους διακατό 10 χους, δι' ἡς ὡμολογήσαμεν καὶ ὁμολογοῦμεν ἀποκεχωρηκέναι καὶ διαπεπρακέναι σοὶ χερσαίαν γῆν ἡμελημένην καὶ παντελῶς ῥερυπωμένην, ἔνθα καὶ προσπλησιάζει τῆς κατὰ σὲ δεσποτείας τοῦ λεγομένου Μαύρου Κορμοῦ, τὸ ὅλον μέρος, τὰ καταρρέοντα ὕδατα ἀπὸ τὸν τρόχαλον τοῦ Μιχαήλ, ἐν ψ ἀποδίδει εἰς τὴν ῥιζιμαίαν πέτραν καὶ κατέρχεται παραλαμβάνων τὸ σύν 15 ορον τοῦ κῦρ Νίκωνος, τῆς Καλῆς Ἄμμου τὰ ἐπιλεγόμενα ἀτζάχια, δηλονότι τὰ συρόμενα νερὰ εἰς τὸν ῥύακα τῶν Πλακίων, ἀπὸ δὲ τὰ ἀτζάχια

I. Copie de Porphyre Ouspensky. 3 τοῦ avant πατρός om. P. 7 καθωλικής P.
 Βπεαπτίβεκίδ Βρακεπιμές. Τους ΧΙΙ. Πρεσ.



χάμπτει πρός τὸ μέρος τοῦ μεγάλου ρύαχος τοῦ χατερχομένου ἀπὸ τὸν Μαϋρον Κορμόν είς την Μεσονησίδα και είς τὸ σύνορον τοῦ μοναστηρίου 20 σου, ἐπειδή δοχιμάσαντες πρός τὸ διαπρᾶσαι τὸν τοιοῦτον τόπον ἀλλαγοῦ, έβοηθήθης παρά του νόμου και προετιμήθης παρ' ήμων, ώς πλησιάζοντος τοῦ τοιούτου τόπου τῆ κατὰ σὲ μονῆ, τούτη οὖν ἡ σκιογραφηθεῖσα ήμῶν γῆ, ἀπεδόμεθά σοι αὐτὴν πράσει βεβαία καὶ ἀμεταμελήτω, λαβόντες την ύπερ αύτης τιμην την άναμεταξύ ήμων στοιχηθείσαν και εύρε-25 θείσαν και άσμένως καταδεχθείσαν έν χρυσῷ διαχαράγματι είκοσι ίστώμενα καινούρια ήλιοσεληνάτα, άτινα είκοσι των χρυσών λαβόντες έκ των χειρών σου είς τὰς ἡμών χεῖρας, ἀπεδόμεθά σοι τὴν τοιαύτην χερσαίαν γην πράσει βεβαία και άμεταβλήτω, του έχειν σε αυτήν και διακατέχειν χυρίως και αύθεντικώς, είδικώς και μονομερώς, άνενοχλήτως και άχωλύ-80 τως, πωλεΐν, χαρίζειν, άμπελώνας χαταφυτεύειν, χληρονόμους χαταλιμπάνειν, και άπλως, ώς δόξει σοι και βουληθείη και θελήσης, τὰ περι αὐτὴν διοιχείν απολύτως. εί δε από του παρόντος ποτε χαιρφ ή χρόνφ άγωγή τις η άνατροπη γένηται παρ' ήμων αὐτων η και άπο των ήμετέρων διαδόχων η και από ξένου και αλλοτρίου οιουδήποτε προσώπου, και ου μαλ-85 λον διεφεντεύσειεν υμάς άπο πάσης και παντοίας έρχομένης υπέρ αυτής άγωγής και κινήσεως, ενα έκ συμφώνου και άρεσκείας ήμων παρέχομέν σοι την προγεγραμμένην και ἐπιδοθεῖσαν τιμήν πᾶσάν σου και τῶν βελτιώσεων ων έχεις εν αυτή καταβαλέσθαι είς το διπλάσιον, μή συμπαθούμενοι το χαθόλου μήτε βοηθούμενοι παρά παντός χριτηρίου μήτε παρά 40 τῶν ἀγίων γερόντων τοῦ καθ' ἡμᾶς Αγίου "Όρους, ἐπισπώμενοι καὶ τὴν άρὰν τῶν άγίων τιη πατέρων ἀπό τὸν χύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν καὶ την άχραντον αύτου μητέρα και θεοτόκον και τὰς θείας άγγελικάς και ούρανίους δυνάμεις, και μετά την καταβολήν και άπαίτησιν μένειν και φυλάττεσθαι άρραγή και άσάλευτον την παρούσαν και παρ' ήμων γενο-45 μένην μετά δεφενσιώνος διάπρασιν πλαχία δε όσα χρήζει ή καθ' ήμας μονή ή των Κατά δαιμόνων, ίνα μή χωλύηται παρά των διαδόχων χαί παντοίων διακατόχων της κατά σε μονής. ην και εποιησάμεθα γραφείσαν χειρί Διονυσίου μοναχού του Βερροιώτου μηνί δεχεμβρίφ ίνδιχτιώνος γ έν έτει τῷ ζφμγ.

50 † Ἡσαίας μοναχὸς τῆς Χρωμίτζιστας παρήμην ἐπὶ τῆ ἀμεταμελήτφ πράσει καὶ μαρτυρῶν ὑπέγραψα.

<sup>25</sup> ἀσμένος P. 26 ἡλιοσελινάτα P. 29 αὐθεντῶς P. ιδικῶς P. ἀκολύτως P. 47 γραφεῖσα P. 50—59 La copie de Porphyre ne fournit que les sept signatures ici reproduites; mais l'original, s'il faut en croire Gérasimos Smyrnakes (Τὸ Ἅγιον εθρος, p. 42), ne porterait pas moins de dix-sept signatures; cet auteur n'en cite malheu-

- † Θεόδουλος μοναχός καὶ πρεσβύτερος τῆς μονῆς τῶν Καλαμιτζίων.
- † Εὐθύμιος μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ ἀγίου Σάββα παρήμην ἐπὶ τῆ δώσει τοῦ λουγαρίου καὶ μαρτυρῶν ὑπέγραψα.
  - † Γεράσιμος μοναχός και ήγούμενος.
- † 'Ιωαννίκιος μοναχός και ἡγούμενος μονής του Κάσπακα παρήμην ἐπὶ τῆ παρούση πράσει και μαρτυρῶν ὑπέγραψα.
  - † Κλήμης μοναχός του Θαυμαστου μαρτυρών υπέγραψα ιδιοχείρως.
  - † Νιχηφόρος μοναχός και πρεσβύτερος μονής του Βερρκώτου.

#### II.

### 6959—1051, indiction IV.

Théodore, moine du couvent de Galéagra, cède à Syméon, higoumène du même couvent, un champ qu'il tenait de son oncle, le moine Eustrate.

Σί γνον Θεο δώρου μονα χοῦ

† Έν ὀνόματι τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος. Θεόδωρος μοναχὸς ὁ τοῦ μακαρίτου κυροῦ Εὐστρατίου τοῦ ἡγουμένου (καὶ ε
πρεσβυτέρου) τῆς μονῆς τοῦ τιμίου Προδρόμου τῆς Γαλαιάγρας ἀνεψιός,
(ὁ τὸν τίμιον καὶ ζωοποιόν) σταυρὸν ἰδιοχείρως ποιήσας, (τὴν παροῦσαν)
ἔγγραφον καὶ ἐνυπόγραφον ἀσφαλείαν ἤγουν συνθήκην (καθαρὰν ἀνα)τίθημι καὶ ποιῶ πρὸς σὲ τὸν πνευματικόν μου πατέρα καὶ ἡγούμενον κυρὸν
Συμεὼν μονῆς τῆς Γαλαιάγρας, τῆς ἐπὶ ὁνόματι τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ 10
προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ τιμωμένης, οὐκ ἔκ τινος ἀνάγκης ἡ δόλου ἡ
χλεύης ἡ ἀπάτης ἡ δελεασμοῦ ἡ τῶν ὅσα τοῖς θείοις νόμοις καὶ κανόσιν
ἀπαγορεύονται, μάλλον δὲ σὐν προθυμία πάση καὶ δλοψύχφ προθέσει ἐκ

55

reusement que quinze, et encore ne le fait-il que très superficiellement de la façon suivante: 1) ὁ πρῶτος Νικηφόρος, 2) ὁ τοῦ Ζυγοῦ, 3) ὁ τοῦ ἀγίου Νικηφόρου, 4) ὁ τοῦ Σαράβαρα, 5) ὁ τοῦ Γερακάρη, 6) ὁ τοῦ ἀγίου Ἰσαάκ, 7) ὁ τοῦ Σικελοῦ, 8) ὁ τοῦ Βερροιώτου, 9) ὁ τοῦ Θαυμαστοῦ, 10)

11) ὁ τοῦ ἀγίου Βασιλείου, 12) ὁ τῆς Χρωμητιώσσης, 13) ὁ τοῦν Καλμιτζίων, 14) ὁ τοῦ ἀγίου Σάββα, 15) ὁ τοῦ Κάσπακα.

II. Original conservé aux archives d'Esphigménou; édition Smyrnakes, op. cit. p. 43—44. J'ai suppléé les passages mis entres crochets d'après d'autres pièces analogues de la même époque en meilleur état de conservation.
 15 συνθήκας S.
 16 σὲ] αὐτούς S.

<sup>5</sup> χυρίου S. 11 έχ] έστι S. 12 χλεύης] λύμης S. η τῶν ὅσα] ἐχ σῶν ὅσων S. 18 ἀπηγορευομένοις S. ἐχ] χαὶ S.

χρονίου μου νοσήματος επί υποθέσει τοιαύτη. επειδήπερ ο μαχαρίτης χῦρ 15 Ευστράτιος ο θεζός μου εν φανερά αυτού διατυπώσει κατέλιπέ μοι τον άγρον τὸν ἐπ' ὀνόματι τοῦ χυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ σωτῆρος τιμώμενον, ζτοῦ ἔγειν καὶς δεσπόζειν με αὐτὸν τὸν ἄπαντα χρόνον τῆς ζωῆς μου, μετά δὲ τὴν ἐμὴν τελευτὴν ἔνα ὑποστρέφηται ὁ τοιοῦτος ἀγρὸς εἰς τὴν μονήν τοῦ Προδρόμου, άρτίως οὐν είς άνωμαλίας τινάς καταντήσας διά 20 την του δυστήνου σώματος περιποίησιν και την μονότητα και τον περισπασμόν, οίχεία μου βουλή και γνώμη δίχα πάσης άντιλογίας και άναβολης υποστρέφω είς το μοναστήριον, είς ο και απεκάρην και τας συνθήκας μου δέδωκα, και είναι με είς το μοναστήριον, καθώς είσι πάντες οι άδελφοί, και είς διακονίας όπου έαν φανή τῷ ήγουμένω ίνα ἀπέρχωμαι ὁ δὲ 25 άγρὸς ΐνα ἐστίν εἰς τὸ μοναστήριον εἰς τὴν ἀρχαίαν δεσποτείαν μετὰ πάσης τής περιοχής και διακρατήσεως αύτου και πάντων των εύρισκομένων έν αὐτῷ παντοίων πραγμάτων μιχρῶν τε καὶ μεγάλων εἰς τοὺς ἐξῆς ἄπαντας και διηνεκείς χρόνους, κάγω δε ό μοναχός Θεόδωρος ίνα είμι είς τό μοναστήριον ώς έκ νεαρᾶς ήλικίας ημην και έδούλευσα και διηκόνησα... 80 ἐἀν δέ ποτε <χαιρῷ> χαὶ χρόνφ μετάμελος γένωμαι <χαὶ πρὸς ἀνατροπὴν> χωρήσω ταύτης <τῆς βεβαίας μου> ἀσφαλείας ἤγουν <συνθήκης>, ἵνα εἰμὶ έν πρώτοις <άλλότριος τῆς> τῶν χριστιανῶν <πίστεως, ἐπισπώμενος καὶ την> άρὰν τῶν τριαχόσια καὶ ὀκτὼ θεοφόρων πατέρων, <καὶ> ἀμέτογος τῶν θείων ἀχράντων μυστηρίων.

† Λεόντιος μοναχός † (ἰβηριστί) † «Άθανάσιος» μοναχός τοῦ Βατοπεδίου † ... † «Λουχιανός μοναχός ὁ» τοῦ Καλλινίχου † ... † «Νικηφό-40 ρος μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ» Βερροιώτου † ... † Διονύσιος ... † ... † Θεόδωρος μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ ἀγίου Δημητρίου † Ἡλίας ἡγούμενος τοῦ ἀγίου ἀντωνίου.

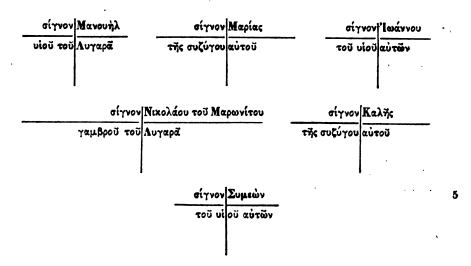
<sup>17</sup> δεσπόζειν] ἀποζεῖν S. 18 ὑποστρέψω. 27 ἐν om. S. εἴησαν εἰς τούς S. 31 . . . . . τὴν χορείαν ταύτην S. ἀσφάλειαν S.

<sup>37</sup> S indique la date dans le commentaire sans la reproduire dans le document lui-même.

#### III.

6809—1301, mois de mars, indiction XIV.

Des habitants d'Opsaromese, près de Serrès, vendent une maison au hiéromoine Isaac Codona.



† Έν ὁνόματι τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος, ἡμεῖς οἱ ⟨κατ' ἀρχὴν⟩ ἄνωθεν, ὡς ὁρᾶται, ⟨οἰκειοχείρως προτάξαντες⟩ τὸν τύπον τοῦ τιμίου καὶ ζωοποιοῦ σταυροῦ ἐπὶ τὴν παροῦσαν ἔγγραφον ἐνυπόγραφον ἰσχυρὰν βεβαίαν πάντη ⟨καὶ ἀμεταμέλητον⟩ ἡμῶν πρᾶσιν, τὴν οὐκ 10 ἔκ τινος ἀνάγκης ἡ βίας ἡ φόβου ἡ χλεύης ἡ ἀπάτης ἡ ῥαδιουργίας ἡ γυναικείας ἀπλότητος καὶ ἄ⟨λλης αἰτίας⟩ τῆς οἰασοῦν τῷ νόμφ καὶ κανόσιν ἀπηγορευμένης, ἀλλὰ σὺν προθυμία ἡμῶν πάση, ὁλοψύχῳ βουλή καὶ θελήσει, πιπράσκομεν μετὰ καθολικοῦ καὶ νομίμου δεφενσίωνος καὶ πάσης νομίμου ἀσφαλείας καὶ ἐπερωτήσεως πρὸς σὲ τὸν ἱερομόναχον κῦριν Ἰσαὰκ 15 τον Κοδωνᾶ καὶ διὰ σοῦ πρὸς ἄπαν τὸ μέρος σου καὶ τοὺς κληρονόμους σου τὸ ἐκ γονικόθεν ἡμῶν οἴκημα ἐν τῆ γητονία τῆς 'Οψαρομέσης ἀνωνεόκτιστον ξυλοκατακεραμόστεγον μετὰ τῶν θεμελίων παλαιῶν ἐργαστηρίου ἐνὸς καὶ προβολῆς μιᾶς πλησίον τοῦ γαμβροῦ μου κυροῦ Νικολάου τοῦ Μαρωνίτου, ὅπερ ἡμεῖς δεδώκαμεν πρὸς αὐτὸν εἰς προῖκα, καὶ ἀγχοῦ 20 τοῦ εἰρημένου ἱερομονάχου κυροῦ Ἰσαάκ, οῦ καὶ συγκοινωνοῦμεν ἐφ' ἐνὶ

III. Photographie Sebastianov N. 7, en très mauvais état. J'ai essayé de suppléer les passages illisibles ou disparus par suite des déchirures de l'original.

<sup>17</sup> lire γειτονία. 18 παλαιών douteux.

τοίγω μετά του οἰχήματος αὐτου, καὶ πλησίον τῆς βασιλικῆς όδου πεπράχαμεν δέ σοι τουτο άντι τιμήματος ύπερπύρων δεκατεσσάρων, άτινα καὶ ἀνελαβόμεθα ἀπὸ σοῦ ἐνώπιον τῶν παρατυχόντων ἐκεῖσαι ευρεθέντων 25 μαρτύρων σῶά τε καὶ ἀνελλιπῆ, τοῦ τε ἐντιμοτάτου λαοσυνάκτου κυροῦ Λέοντος τοῦ Ζαχαρία, τοῦ μεγαλυπερόχου χυροῦ Γεωργίου τοῦ Γλαβά χαὶ έτέρων. χαι όφείλεις ἀπό τὴν σήμερον παραλαβείν το τοιούτον οίχημα μετά τοῦ ευρισχομένου ἐργαστηρίου καὶ προβολής μιᾶς μετὰ πάντων τῶν δικαίων αὐτοῦ καὶ προνομίων καὶ εἰσοδοεξόδου, καθώς οἱ ἀμφότεροι τοῦτο εί..... 80 μεν, και κατέχειν αυτό και νέμεσθαι και δεσπόζειν άναφεραίτως είς τους έξης απαντας και διηνεκείς χρόνους κυρίως, αύθεντικώς, ακωλύτως και άνεπιφωνήτως, έπ' άδείας έχειν τοῦτο πωλείν, δωρησθαι, άνταλλάττειν, προιξίν και λεγάτας παραπέμπειν και άπλως ποιείν επ' αυτῷ και τοῖς αυτοῦ διχαίοις χαὶ προνομίοις όσα οἱ θεῖοι χαὶ φιλευσεβεῖς νόμοι ζτοῖς οἰχεί-85 οις δεσπόταις διαχελεύονται. παρεδόθη δὲ τὸ> τοιοῦτον οἴχημα ἐλεύθερον, άκαταδούλωτον και έκτος πάσης δώσεως βασιλικής ζ...... ..... > μας και τῶν κληρονόμων, οὐ μόνον τὴν ἐπὶ τούτου νομήν τε και δεσποτικήν (κατοχήν ήμετέραν νόμιμον και δικαίαν πρός) σὲ χαὶ τὸ μέρος σου ἀνεθέμεθα τὴν περὶ τούτου, χαὶ μᾶλλον ὀφείλημα τοῦ 40 ποιήσαι τὸν δεφενσίωνα τὸν κατὰ νόμους, καὶ σὲ καὶ τὸ μέρος σου διατηρεΐν ἀνενόχλητον ή γὰρ ..... ποιώμεν, άλλ' είς ὑστεροβούλους προφάσεις χωρήσωμεν ώς έχ μεταμελείας τινός έχνιχην τοῦτο ἀπό σοῦ ἡ ὅλου τοῦ μέρους σου, ὑπεναντιωσόμεθα τὸ παρὸν ἡμῶν ἔγγραφον καθ' οἰονδήτινα λόγον και πρόφασιν έξ οιουδήτινος κεφαλαίου νομίμου, άλλεπαλλή-45 λους προβαλλόμενοι προφάσεις και δικαιολογίας, κάν τὰς ἀπό νόμου βοηθείας άνακαλούμεθα, ώς έκουσίως άπεταζάμεθα πάντα νόμον προσβοηθούντα ήμας, στοιχώμεν του μή είσαχουόμεθα έφ' οίς άν έγωμεν λέγειν, άλλα σύν το έχδιωχομεθα από παντός διχαστηρίου έχχλησιαστιχού τε χαί πολιτικοῦ, ἄπρακτοί τε καὶ ἀνενέργητοι καὶ προστίμου δώσιν παρέξωμεν 50 έχ παραβάσεως και ἐπερωτήσεως είς τὸ στέργον μέρος νομίσματα ὑπέρπυρα είς το διπλάσιον της τούτου διατιμήσεως και πρός τον δημόσιον το κατά νόμους διαφέρον. <τὸ παρὸν> ἐγράφη τῆ ἐμῆ χειρὶ Ἰωάννου ἀναγνώστου καὶ ταβουλλαρίου τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως Σερῶν τοῦ Φαλακροῦ, τοῦ

<sup>24</sup> lire ἐκεῖσε. 29 εἴρξαμεν ου εἴχομεν? 30 lire ἀναφαιρέτως. 32 l. δωρεῖσθαι. 83 l. λεγάτα. 34 après νόμοι lacune d'une demi-ligne provenant d'une déchirure; de même à la l. suivante après βασιλικῆς, et l. 38 après δεσποτειὰν, qu'il faut peut-être lire εѕσποτείαν.

<sup>41</sup> ή sans doute pour si; après ανενόχλητον trois ou quatre mots entièrement disparus sur la photographie. 42 lire εχνικείν. 53 lire Σερρών.

ύφους έρμηνευθέν παρά τοῦ έντιμοτάτου πριμμικηρίου τῶν ταβουλλαρίων κυροῦ Θεοδώρου τοῦ Καλυγοπούλου, έν μηνὶ μαρτίω ἐνδικτιῶνος ω τοῦ ω τοῦ ω τοῦς ω

† 'Ο γραφεύς τοῦ παρόντος πρατηρίου Ἰωάννης ἀναγνώστης καὶ τα-βουλλάριος τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως Σερῶν ὁ Φαλακρὸς ὑπέγραψα.

#### IV.

6809-1301, mois de juillet, indcition XIV.

Des colons d'Alexis Amnon vendent aux moines d'Esphigménou un terrain situé près de Hiérissos.

| בילאסא דרמאסח | ήλ αιγνον | gulru    | σιγνον  | XWYSTXYTLVSU |
|---------------|-----------|----------|---------|--------------|
| ανου αμνων    | τρηουτου  | γαοιτάνι | του χαλ | χία          |
|               |           | ļ        |         |              |

† έν ονοματι του πρς καί του υιου καί του αγιου πνς. καγώ μανου ηλ ανως του αμνων καί δή μυ τριος ό γαοι τανι μετά του κών σταν τίνου χυρού του γαλχία παρίχων του άμνων ει τους τι μιούς χαί ζωο πει ούς δ ςρους είχιωχειρος εχ χαραξαν τες καί συν γνω γραφη σαντες ενώ πιον αξη ω πειστών και λλωγιωτάτων μάρ τι ρόν μετα βουλης και κατα δωχίς χυρού αλλεξιού του αμνών τι θεμε θαχαί πει ώ μεν εχού σίως πρώς την σεβασμιαν βασιλιχήν μονήν του σφήγμένου χῶ ρά φιον τώ δει ἀ εξοχλήματως αυτου εί τι ποταί του μίλλωνά εχίνου πλησιον του παπα γε- 10 ωργηου τῶ ον μοδιων κε ἡ πλεον ἡ ελλατον εις υπερπύρα τρι ἄχον τα ε τω τα ωγιώτατον και καδή γήτωρα της αυτης μωνίς και ιερώ μωναχων χύριον θε ωδούλων καί τους λύ πούς μώναχούς τους εκίσε ενασκού μενους; αδώλος απερι εργος εν απλώτητι δει χαπά σεις; επεινώ ου μενίς καί λεγω μένις στρε βλώτιτος και μαγκανίας επεί πρασι τι άυτη και γάρ άπο 15 την σι μερών ο φίλυ κα ταίχην καίνέ με σθαι αυτόν παρ ατων εντί δί αληφθή σι μοναχών τους φι γμένου και ποι ήν επαυτόν ώ σα εί δί και ή και φι λεύσε βής νώ μη της οι δέις δεσπώταις; δει ακαί λ' ευονται ή γουν πολύ σε ή χαρί σε ή άλλωτι πει ή σε το τιουτων έαν δέ ποται και ρής βού ληθη της ανατρέ ψε την παρου σαν πρ"ασην ή πληον τι μι μα επει 20



<sup>58</sup> lire Σερρών.

IV. Photographie Sebastianov N 8. Nous reproduisons exactement, sauf certaines abréviations impossibles à imprimer, l'orthographe de l'original; mais pour aider le lecteur à déchiffrer cet étrange morceau, nous le faisons suivre d'une transcription correcte de la première partie.

ζη τι σε ή να επει πά ταὶ τας αράς, των τι καὶ ή θε ω φῶ ρὸν πρων των ἐνι κία καὶ ἡ μερὴς εκὶ τω με τα του η οῦ δα του πρω δῶ του ως αρε στε του η αμφῶ ται ρὶ πει ἡ σανταις. ειμης δε ἡ ἀνωθεν γὲ ρῶν ταις ἡ παρατη χῶν ταις οται κῦρις γεωργὶ ο δεμετὶς καὶ κῶν σταντίνος ὁ βαλ
26 λαμπὰς επει τι παροῦ σὶ πρασι καὶ συν ενε σανταις; οφὶ λλωμεν στέρ γην αυτὼ ἡ μὶ βοῦλλω μενὶ ταις αυταις αραὶς καὶ τὼ προ στὶμω ἡ πο πε σὶ γε γρ'αφει δὲ ταῦτα ἡ παροῦσα δει ἄπρασης; πάρου σία παν των ἡ ρι μὲν ον μαρ τι ρον καὶ ἐπε δω αυτη τη σε βασμία βασιλικη μωνὶ εἰς ἀσφαληαν. μηνὴ του λει ὡ ινδικτιῶνος: ιδ του ἔτους ζω δ το παρων πρατή ριον της αγίας μωνὴς του σφή γμὲνου ·: † ὁ ι ε μὴ πρῶ β ἄν δὲ λεί σει καὶ πρῶ τρῶ ποὶ ὑπε γράφει συνὶ θῶς δὶ αχὶ ρός καμου δῆ μῆ τρὶ ου ὶ ερ ἔος καὶ νω μηκῶυ της ἱὲρωτατης ἐπισκῶ πης ἱ ερι σου ❖

† δι' εύχὴν ἀγίων πρων καὶ δι' ἀγάπην θεοῦ δίδω πρός τὴν σεβασμίαν μονὴν τοῦ σωτῆρος Χριστοῦ τὴν καὶ εἰς ὄνομα τιμωμένην τοῦ ἐσφικίαν μονὴν τοῦ σωτῆρος Χριστοῦ τὴν καὶ εἰς ὄνομα τιμωμένην τοῦ ἐσφικίου χωράφιον ἐν τῷ ἰερισῷ ἐν τῆ τοποθεσία τοῦ ὑποδρομίου τὸ καὶ πλησίον τοῦ πύργου τῆς λαύρας μοδίων ἔξ' διὰ γὰρ τοῦτο ἐγεγόνει καὶ τὸ παρὸν ἡμέτερον γράμμα καὶ ἐπεδόθη τῆ αὐτῆ μονῆ εἰς ἀσφάλειαν τῶν ἀμφωτέρων, μηνὶ ὀκτοβρίφ ἰνδικτιῶνος τε † ὁ δοῦλος τοῦ κραταιοῦ καὶ ἀγίου ἡμῶν αὐθέντου καὶ βασιλέως ἀλέξιος ὁ ἀμνῶν † †

# Voici la transcription de cette pièce:

Έν ὀνόματι τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος. Κάγὰ Μανουὴλ ἄνθρωπος τοῦ Ἡμνῶν καὶ Δημήτριος ὁ Γαϊτάνη μετὰ τοῦ Κωνσταντίνου κυροῦ τοῦ Χαλκία παροίκων τοῦ Ἡμνῶν, οὶ τοὺς τιμίους καὶ ζωοποιοὺς σταυροὺς εἰκειοχείρως ἐκχαράξαντες καὶ σιγνογραφήσαντες ἐνώποιο ἀξιοπίστων καὶ λογιωτάτων μαρτύρων μετὰ βουλῆς καὶ καταδοχῆς κυροῦ Ἡλεξίου τοῦ Ἡμνῶν τιθέμεθα καὶ ποιοῦμεν ἐκουσίως πρὸς τὴν σεβασμίαν βασιλικὴν μονὴν τοῦ Σφιγμένου χωράφιον τὸ διὰ ἐξωκλίματος αὐτοῦ ἦτο (?) ποτὲ τοῦ Μυλλωνᾶ ἐκείνου πλησίον τοῦ παπᾶ Γεωργίου, τὸ δν μοδίων κε ἢ πλέον ἢ ἔλαττον, εἰς ὑπέρπυρα τριάκοντα ε, τὸν παναγιώλον καὶ τοὺς λοιποὺς μοναχοὺς τοὺς ἐκείσε ἐνασκουμένους ἀδούλως, ἀπεριέργως, ἐν ἀπλότητι, δίχα πάσης ἐπινοουμένης καὶ λεγομένης στρεβλότητος καὶ μαγκανίας ἐπὶ πράσει τοιαύτη καὶ γὰρ ἀπὸ τὴν σήμερον ὀφείλει κατέχειν καὶ νέμεσθαι αὐτὸ παρὰ τῶν ἐν τῇ διαληφθείση μονἢ μοναχῶν τοῦ Σφιγμένου καὶ ποιεῖν ἐπὶ αὐτὸ ὅσα οἱ δίκαιοι καὶ φιλευσεβεῖς νόμοι τοῖς

ίδιοις δεσπόταις διαχελεύονται, ήγουν πωλήσαι ή χαρίσαι ή άλλο τι ποιήσαι τῶν τοιούτων. ἐἀν δὲ ποτε χαιροῖς βουληθή τις ἀνατρέψαι τὴν παροϋσαν πράσιν ἡ πλέον τίμημα ἐπιζητήσαι, ίνα ἐπισπάται τὰς ἀρὰς τῶν τ ι χαὶ η θεοφόρων πατέρων τῶν ἐν Νιχαία, χαὶ ἡ μερὶς ἐχείνω μετὰ τοῦ Ἰούδα τοῦ προδότου, ὡς ἀρεστετὸν (?) οἱ ἀμφότεροι ποιήσαντες. ἡμεῖς δὲ 20 οἱ ἄνωθεν γέροντες οἱ παρατυχόντες, ὅ τε χῦρις Γεώργιος ὁ Δεμετὴς χαὶ Κωνσταντίνος ὁ Βαλλαμπάς, ἐπὶ τῆ παρούση πράσει χαὶ συναινήσαντες, ὁφείλομεν στέργειν αὐτό, εἰ μὴ βουλόμενοι ταῖς αὐταῖς ἀραῖς χαὶ τῷ προστίμω ὑποπεσεῖν. γεγράφη δὲ ταῦτα ἡ παροῦσα διάπρασις παρουσία πάντων εἰρημένων μαρτύρων χαὶ ἐπεδόθη αὐτῆ τῆ σεβασμία βασιλιχῆ μονῆ 25 εἰς ἀσφάλειαν, μηνὶ ἰουλίω ἰνδιχτιῶνος ιδ τοῦ ἔτους ςωθ. τὸ παρὸν πρατήριον τῆς ἀγίας μονῆς τοῦ Σφιγμένου τὸ ἐμῆ προβὰν θελήσει χαὶ προτροπῆ ὑπεγράφη συνήθως διὰ χειρὸς χάμοῦ Δημητρίου ἰερέως χαὶ νομιχοῦ τῆς ἱερωτάτης ἐπισχοπῆς Ἱερισοῦ.

#### V.

### 6823—1315, mois de juillet, indiction XIII.

Le patriarche Jean XIII exhorte les moines de Vatopédi et d'Esphigménou à mettre fin à leurs querelles au sujet d'un terrain appartenant au monastère d'Esphigménou.

Η Ως ἀπόλοιτο ἐξ ἀνθρώπων ἡ τοῦ πλείονος ἔφεσις καὶ ἡ πρὸς ἀλλήλους στάσις, ἡ τὸ μέγα καὶ τίμιον σῶμα Χριστοῦ, τοὺς ἐξ αὐτοῦ δηλονότι Χριστοῦ καὶ ὑπ αὐτῷ συναρμοττομένους καὶ ταττομένους, διαιροῦσα καὶ διακόπτουσα καὶ τὰ οἰκεῖα μέλη σπαράττειν πείθουσα ὡς ἀλλότρια τὰτο γὰρ ἄν ἡ εἰρήνη, τὸ παρὰ πάντων ἐπαινούμενον ἀγαθόν, ὁ κοινὸς δ ἀπὸ Χριστοῦ κλῆρος, τὸ θεῖον μελέτημα καὶ καλλώπισμα ἐν ἄπασιν ἐτηρεῖτο καὶ οὕποτε ἀπελείπετο. ἐγρῆν μὲν οὐν εἰδότας ἄπαντας ἀκριβῶς ὡς θεοῦ καὶ τῶν θείων ἐγγύς, εἰ δὲ δεῖ τὸ μεῖζον εἰπεῖν, καὶ υίοὶ θεοῦ, ὅσοι τὸ τῆς εἰρήνης καλὸν ἀσπαζόμενοι φαίνονται, τῷ δὲ ἐναντίῳ τῆ στάσει ἀπεχθανόμενοι, καὶ ὡς εἰρήνη καὶ ἀγάπη καὶ τὰ τοιαῦτα ὁ θεὸς ἡμῶν ὸνομά τῶν ἀρετῶν, στέργειν αὐτὴν καὶ πάντα ἐλάττω τοῦ ταύτης ἀγαθοῦ τίθεσθαι καὶ τῶν μὲν ὸχληρῶν καταφρονεῖν, τῆς δ' ἐν αὐτοῖς περιεργίας καὶ τοῦ πολυπραγμονεῖν τοῖς βουλομένοις ἐξίστασθαι καὶ πάντα τὰ τοιαῦτα ἀπλῶς

V. Miklosich et Müller, Acta et diplomata graeca medii aevi, t. I, p. 6-10.

15 ήγεϊσθαι κατά τον θεῖον ἀπόστολον σκύβαλα, ώστε αὐτὴν δή τὴν εἰρήνην καὶ δι' αὐτῆς τὸν ἐκείνης κληροδότην καὶ γορηγόν κερδῆσαι Χριστόν, ώνησαμένους πάντως τῶν μιχρῶν καὶ φθαρησομένων τὰ μεγάλα καὶ μὴ λυόμενα. ἐπεί δὲ τοσοῦτον Ισχυσεν ὁ τοῦ γένους ἡμῶν ἀπ' ἀρχῆς ἐχθρὸς καὶ πολέμιος, οίς αὐτὸς στασιάσαι τολμήσας καὶ ὑπὲρ τὴν άξίαν άρθῆναι τρα-20 χηλιάσας ἐφάνη κατέναντι θεοῦ παντοκράτορος καὶ τῆς ἀντικειμένης γενέσθαι μοίρας, ώστε πολλούς των νύν πείθειν όμονοίας μέν και του ταύτης ολιγωρείν καλού, του δ' εναντίου, φ το τής στάσεως δνομα πρόσεστι, περιέγεσθαι, το δε ετι τούτων δεινότερον, ότι μή μόνον εν άνθρώποις επτοημένοις περί την του χόσμου τουδε σχηνήν χαι μηδέν έχ της έξω περιπλα-25 νήσεως ταύτο τουτο διενεργείν, άλλ' ήδη και πολλοίς των μοναχών, οίς χόσμος χαὶ τὰ ἐν χόσμφ σταυροῦσθαι ὀφείλεται, δέον ἡμᾶς ἐτοίμους είναι πρός τὰς αὐτοῦ μεθοδείας ἀνθίστασθαι καὶ πάντας πείθειν μὴ τοῖς τούτου σοφιστικοῖς άλίσκεσθαι δελεάσμασιν εί δέ τις καὶ στάσις ἐκ μικροψυγίας συμβή, ταύτην σπουδαίως ότι μάλιστα ἀποτίθεσθαι, είρήνην δὲ ἀντιλαμ-80 βάνειν και τὴν ἐκ ταύτης εὐστάθειαν. οἰον γὰρ δὴ και τοῖς κατὰ τὸ ἄγιον όρος του "Αθω άσχουμένοις μοναχοίς έν τη σεβασμία βασιλική μονή τής υπεράγνου δεσποίνης και θεομήτορος και έπικεκλημένη του Βατοπεδίου συμβέβηχεν, ώς τη ήμων μετριότητι προχαθημένη συνοδιχώς οί εν τη χατ' αὐτό δη τό Άγιον "Ορος σεβασμία βασιλική μονή του δεσπότου σωτήρος 85 Χριστού και ἐπικεκλημένη του Ἐσφιγμένου ἀσκούμενοι μοναχοί ἀρτίως άνέφερον.

Άγρός τις ἔστιν ἐλαϊκός πλησίον τῆς τοῦ Βατοπεδίου μονῆς ἐξ ἀμνημονεύτων χρόνων ήδη ἀνήκων τη κατ' αὐτοὺς τοιαύτη μονή, δι' ον πολλάχις άμφιβολίαι τινές χαι διενέξεις εφθασαν γενέσθαι μεταξύ τῶν εἰρημέ-40 γων δύο μονών και συνεχείς έγκλήσεις, πειρωμένων τών μοναχών τῆς σεβασμίας μονής του Βατοπεδίου κατασχεῖν τον τοιούτον άγρον κατ' οὐδὲν έτερον άλλ' ἢ ὅτι δὴ πλησιάζει τἢ κατ' αὐτοὺς τοιαύτῃ μονῇ, ὡς ἐντεῦθεν σίομένων προσήχειν αὐτή, ώστε και πολλήν την διενόχλησιν και ἐπίθεσιν τους εν τη του Έσφιγμένου μονή εκ των τοιούτων υφίστασθαι Βα-45 τοπεδηνών, χάντεϋθεν καὶ εἰς στάσιν το πρᾶγμα χωρήσαι καὶ μάχης καὶ τόλμης έργα κατ' άλλήλων τους μοναχούς διαπράξασθαι, καίτοι πολλάκις αὐτῶν δὴ τῶν Βατοπεδηνῶν ἰκανῶς ἀποκρουσθέντων διὰ τοπικῶν κρίσεών τε καὶ ἐξετάσεων, αὐτοὺς δὲ ὅμως οὐδαμῶς ἡρεμεῖν, ἀλλὰ πρό τινος ἤδη χαιρού χαι τινας ούχ όλίγους των Βατοπεδηνών παρ' οὐδεν τό τῆς εὐταζίας 50 ποιησαμένους χαλόν εν αυταΐς ταῖς νηστίμοις τῶν ἡμερῶν ἐπὶ τὸν ἀγρὸν άτάχτως έπενεχθήναι τοις Έσφιγμενίταις μοναχοίς και πλείστα μέν των έν αυτῷ ἐχτεμεῖν ἐλαϊχῶν δένδρων, τῶν ἐχεῖσε δὲ οἰχιῶν τὰς μὲν χατασπάσαι και καταβαλείν είς γην, τάς δὲ θέσθαι πυρός παρανάλωμα δι' ά και ανέφερον οι της του Έσφιγμένου μονής και έδεήθησαν συνοδικής ήμων διαγνώσεως, την ζημίαν ἐπιβοώμενοι καὶ τὰ παλαιγενή τούτων ἔγ- 55 γραφα καὶ τὰ τῶν κρίσεων σημειώματα, ἔτι γε μὴν καὶ τὰ ἐπὶ τούτοις σεπτά βασιλικά προστάγματα έμφανίζοντες. έπει δε έδει παρείναι και άπολογεϊσθαι και το μέρος της σεβασμίας του Βατοπεδίου μονής, παρήν ο τε χαθηγούμενος αὐτῶν μετὰ καί τινων ἐκ τῆς μονῆς ἐκκρίτων μοναχῶν, καὶ τῶν εἰρημένων ἐπακροώμενος, ἔλεγε μὲν καὶ αὐτός, οὕτω ταῦτα συμ- 60 βήναι καὶ ἐς τόσον προελθεῖν τὰ τῆς στάσεως, οὐ μὴν δὲ είδήσει τούτου ἡ γνώμη τὰ τοιαύτα γενέσθαι, ἀλλ' όρμη τινι ἐχ τοῦ τυχόντος καὶ ἀπροόπτου πραχθήναι ταυτί παρά των είς τουτο όρμηθέντων μοναχών, έτι δέ έσχυρίζετο, και έπι πλεΐον τὰ τῆς στάσεως προχωρῆσαι, εἴ γε και είς τὸ έξῆς τον τοιούτον άγρον οι του Έσφιγμένου καθέξουσιν άπαιτούμενος δέ υπό 65 της ήμων μετριότητος και εί τι περί τούτων έχει δικαίωμα έμφανίσαι, οὐδεν ούδ' όλως είχεν υποδείζαι ή εμφανίσαι, εί μη μόνον επέφερεν, ότι πλησιάζει, ώς δη και άνωθεν είπομεν, τη κατ' αὐτούς τοιαύτη μονή ὁ άγρός, καὶ διά τὸ ἔγγιστα είναι καὶ ἐνοῦσθαι τοῖς δικαίοις αὐτών ἄμα καὶ προσήχειν αύτη.

Ή μετριότης τοίνυν ήμων μετά των περί αὐτην ἰερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἡρακλείας, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Νικομηδείας, τοῦ Μονεμβασίας, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ Πρεύσης, τοῦ Περγάμου, τοῦ Παλαιῶν Πατρῶν, του Σερρών, του Φιλίππων, του Χριστουπόλεως, του Δυρραγίου, του Μιτυλήνης, του Μηθύμνης, του Διδυμοτείχου, και των ιερωτάτων άρχιεπι- 76 σχόπων, τοῦ Βιζύης, τοῦ Κίου, τοῦ Γαρέλλης και τοῦ Βρύσεως, διέγνω και άπεφήνατο έπειδή χρόνοι παρήλθον πλεΐστοι καὶ εἰς τὸ άμγημόνευτον σχεδόν ήχοντες, έξ οὐ τὸν ἀγρὸν οἱ ἐν τῆ τοῦ Ἐσφιγμένου μονῆ κατεῖχόν τε και ένέμοντο, και παλαιγενή δικαιώματα ένεφάνισαν και σεπτά βασιλικά προστάγματα τοῖς δικαιώμασιν ἐς ὕστερον εἰς ἐδρασμόν ἐπακολουδή- 80 σαντα, βεβαιούντα τῆ μονή τό τε ἐπὶ τῷ ἀγρῷ παντάπασιν ἀνενόχλητον, έτι δὲ καὶ τὴν χρῆσιν τῆς ἀρδείας τοῦ ἐκεῖσε ὕδατος αὐτῆ ἀπονέμοντα κατά την ήδη προβάσαν περί τούτου κρίσιν πρότερον τοπικήν, διά ταϋτα δίχαιον είναι χατέχειν και νέμεσθαι και είς το έξης τους έν τη ρηθείση μονή του Έσφιγμένου τὸν τοιούτον άγρὸν καὶ μὴ ευρίσκειν παρά του μέ- 85 ρους τῆς δηλωθείσης μονῆς τοῦ Βατοπεδίου. τούτου ένεχεν δυναστείαν τὴν τυχοῦσαν ἡ διενόχλησιν μήτε ἐπ' αὐτῆ δὴ τῆ νομῆ καὶ κατοχῆ τοῦ ἀγροῦ και τη ανέκαθεν περιοχή αυτου μήτε έπι τη χρήσει της αρδείας του είρημένου ύδατος, ετι δε ανοικοδομήσαι τους Βατοπεδηνούς τα πυρποληθέντα και καταβληθέντα οικήματα παρ' αυτών ή την έπ' αυτοῖς και την άλλην 90 ἄπασαν ἀποδοῦναι ζημίαν, χαθώς ἄν διαγνοῖεν τὰ περὶ τῆς ζημίας οἱ τὴν περὶ τούτου ἀνατεθέντες παρ' ἡμῶν ποιήσασθαι διάγνωσιν ὀφείλουσι γάρ, ἐμφανιζομένου τοῦ παρόντος τῆς ἡμῶν μετριότητος ὑπομνήματος, συνέλευσιν ποιήσασθαι χατὰ τὴν ἐπὶ τοῖς τοιούτοις χρατοῦσαν ἐν τῷ "Όρει τάλευσιν ποιήσασθαι χατὰ τὴν τοῦ πρώτου ἐνοχὴν ἀνατεθησόμενος τῶν ἐχεῖσε σεβασμίων μονῶν, ἀλλὰ δὴ χαὶ οἱ λοιποὶ τιμιώτατοι χαθηγούμενα τῶν ἐν τῷ αὐτῷ "Όρει σεμνοτέρων μονῶν χαὶ λοιποὶ τινες τῶν ἐχεῖσε πμίων χαὶ πνευματιχῶν ἀνδρῶν, χαὶ ποιήσασθαι, ὡς διεταζάμεθα, τὴν διάγνωσιν χαὶ ἐχτίμησιν τῆς ἐν τῷ ἀγρῷ γενομένης παρὰ τῶν Βατοπεδηνῶν Τοῦ ζημίας χαὶ ἰχανοποιῆσαι ταύτην, δν εἰρηται τρόπον, πρὸς τὸ μέρος τῆς τοῦ Ἐσφιγμένου μονῆς. πλὴν οὕτω μὲν τὴν νιχῶσαν είληφεν ἡ τοῦ Ἐσφιγμένου μονὴ χαὶ τὴν δεσποτείαν ἔχειν ἐψήφισται τοῦ ἀγροῦ, ἔτι δὲ ἀπολαβεῖν χαὶ τὴν ἐν τῷ ἀγρῷ γενομένην αὐτοῖς ζημίαν παρὰ τῶν Βατοπεδηνῶν.

Άλλ' ἐπειδή, ἀνθρώπους ὄντας τοὺς ἐν ταϊς εἰρημέναις τοῦ Βατοπεδίου 105 και του Έσφιγμένου μοναϊς, οὐδέν ἀπεικός και πάλιν τι των τοιούτων έχ μιχροψυχίας παθείν, και τουτο είωθε συμβαίνειν ώς τὰ πολλά, ἐπεὶ καί φύσει πρόγειρον ή κακία και πολύς ἐπὶ τὸ γεῖρον ὁ ῥοῦς ἡ μᾶλλον πλατεῖά τις (εὐαγγελικώς εἰπεῖν) ή εἰς αὐτὴν όδὸς καὶ εὐρύχωρος, καὶ χρὴ πᾶσιν 110 άνθρώποις, μοναχοίς γε μὴν μάλιστα, ἄτε χόσμφ νεχρωθείσι και χοσμικός, μηδεμίαν διδόναι τῷ πονηρῷ πάροδον, ἀλλὰ παρούσαν μὴν εἰρήνην περιίπειν, ἀποῦσαν δὲ ἀνακαλεῖσθαι πάση σπουδή, καὶ πάντα ἐλάττω ἡγεῖσθαι τῆς ἐν Χριστῷ ὁμονοίας, ατήματά τε καὶ πράγματα,—ἐπεὶ οὖν οὕτω ταῦτα καὶ ούδεν ούτω περιποιητόν είς όμόνοιαν ώς το περιαιρείσθαι τάς ύποχειμένας χαί 115 ερεθιζούσας είς τὸ χαχὸν ἀφορμάς, δεῖν ἔγνω χαὶ διὰ τοῦτο ἡ μετριότης ήμων, ώσαν οι την ειρημένην εξέτασιν και ικάνωσιν ταχθέντες ποιήσαι τίμιοι και πνευματικοί ἄνδρες, υπομνήσαντες τους εν άμφοτέραις ταῖς μοναϊς τὸ τῆς εἰρήνης ὅσον καλὸν καὶ ὅσον αὖ κακὸν τὸ τῆς ταραχῆς τε καὶ διαστάσεως και πάσιν οίς είκος περί τούτων πρός αὐτοὺς χρησάμενοι λό-120 γοις, πάσαν ἐπιμέλειαν ποιήσαιντο καὶ σπουδήν, ώστε ἐνί γε τῷ τρόπῳ εἰς χαταλλαγάς αὐτοὺς ἐμβιβάσαι καὶ τὴν εἰς τό ἐξῆς μνηστεῦσαι εἰρηνικὴν ἐπὶ τῷ πράγματι κατάστασιν καὶ πεῖσαι τοὺς τοιούτους, εἰ δυνατόν, ἡ πράσει ἢ ἀνταλλαγἢ τἢ πρεπούση καὶ ἢ ἄν οἱ τοῦ Ἐσφιγμένου ἀρέσκοιντο την έπι τῷ ἀγρῷ διάλυσιν ποιήσασθαι τῶν ὀχλήσεων, καταδεξαμένων δηλο-125 νότι των του Έσφιγμένου ή πωλήσαι ή άνταλλάξαι πρός τους Βατοπεδηνούς τόν τοιούτον άγρόν, ἐπειδή και οί Βατοπεδηνοί, εί βούλοιντο του ζητουμένου έπιτυχείν, Ικανή ὁφείλουσι χρήσασθαι τή συγκαταβάσει, ώστε πείσαι καὶ έφελχύσασθαι τους έν τη του Έσφιγμένου μονή προθύμως σχείν και αυτοθελώς πρός ή την πράσιν ή την άνταλλαγην του άγρου και του οίκειου αύτοις έχχωρήσαι διχαίου. εί δ' άρα μη ούτω ταύτα προβαίη, μηδέ πειδό- 180 μενοι φαίνοιντο έπί τη συμβάσει οι τοῦ Ἐσφιγμένου, τότε δὴ πάντως ἐξ άνάγκης κατά το δίκαιον στεργθήσεται καὶ διαμενεῖ ἐπ' ἀμφοτέραις καὶ είς τὸ έξης ταῖς μοναῖς ἡ παλαιὰ ἐπὶ τῷ ἀγρῷ νομὴ καὶ συνήθεια, καὶ ούτε παρά την χοινην του "Ορους τάξιν χαι διατύπωσιν ένεργήσουσιν οί των άμφοτέρων μονών πρός άλλήλους ἐπὶ τῷ τοιούτφ ἀγρῷ, ώστε ἡ ζῷα 186 ἐπεισάγειν ἢ ἔτερόν τι ποιεῖν παρὰ τὰ χοινἢ χρατήσαντα τοῦ "Ορους ἔθιμα, ούτε μὴν παρὰ τὴν ἰδίαν αὐτῷ συνήθειαν τὴν ἐχ παλαιῶν τῶν χρόνων ἐν αὐτοῖς τηρηθεῖσαν διαπράξονταί τι, άλλὰ μενοῦσι πρὸς άλλήλους ἀπρόσκοποι και άρκεσθήσονται έπι τοῖς έαυτῶν ίδίοις και καθαρῶς ἀνήκουσιν αὐτοῖς, μηδεμίαν τοῦ λοιποῦ προσάγοντες ἀφορμήν, ἐπεὶ τὸ μὴ ἐμμένον τού- 140 τοις εξ άμφοτέρων των μερών τη πρεπούση καθυπαχθήσεται ζημία και εύδύνη βαρεία υποπεσείται πνευματική. των γάρ είρημένων χάριν και τής είς το έξης διαμονής αυτών τε και βεβαιώσεως και το παρόν υπομνηματῶδες γράμμα τῆς ἡμῶν μετριότητος ἐκτεθὲν καὶ τῆ ὑπογραφῆ καὶ σφραγιδι αύτης πιστωθέν έπεδόθη τῷ μέρει της σεβασμίας βασιλικής μονής 146 τοῦ δεσπότου σωτήρος Χριστοῦ τής ἐπιχεχλημένης τοῦ Ἐσφιγμένου είς διηνεκή την άρφάλειαν. μηνί ιουλίφ ινδικτιώνος τη †.

† Είχε ή ὑπογραφή τὸ Ἰωάννης ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης †.

#### VI.

#### 1315.

Ordonnance impériale de la même époque demandant aux moines de Vatopédi de ne plus molester ceux d'Esphigménou à propos du terrain en litige.

Τιμιώτατε καθηγούμενε τῆς κατὰ τὸ ἄγιον ὅρος τοῦ ᾿Αθω διακειμένης σεβασμίας μονῆς τῆς βασιλείας μου τῆς ἐπ' ὁνόματι τετιμημένης τῆς πανυπεράγνου ὑπεραγίας θεοτόκου καὶ ἐπικεκλημένης τοῦ Βατοπεδίου, ἰεριμόναχε κῦρ Γρηγόριε, καὶ ὑμεῖς οἱ ἐν τῆ τοιαύτη σεβασμία μονἢ ἐνασκούμενοι μοναχοί, ἡ βασιλεία μου ἐγνώρισεν ἐξ ἀναφορᾶς τῶν μοναχῶν τῆς αὐτῆς σεβασμίας μονῆς τῆς βασιλείας μου τῆς ἐπ' ὀνόματι τιμωμένης τοῦ δεοπότου σωτῆρος Χριστοῦ τοῦ ἀληθινοῦ θεοῦ καὶ ἐπικεκλημένης

VI. D'après la copie du moine Théodoret transcrite par Porphyre Ouspensky (=P) et publiée par M. Gédéon (=G), Ἐκκλησιαστική Άλήθεια IX (1889) p. 111.

<sup>2</sup> τμημένης Ρ. 8 Βατοπαιδίου Ρ.

τοῦ Ἐσφιγμένου, ὅτι εἰς ἀγρὸν αὐτῶν, ὅν ἔχουσι διὰ παλαιγενῶν διαφόρων δικαιωμάτων, υπέρ ου και έγένοντο διάφοροι έπιστασίαι και κρίσεις. 10 διὸ εύρισκον παρ' ύμων διενόχλησιν, καὶ ἐδικαιώθησαν αὐτοὶ οἱ τῆς εἰρημένης τοῦ Ἐσφιγμένου σεβασμίας μονής μοναχοί, εύρον ἀναιτίως παρ' ύμων τοιαύτην καταδυναστείαν και διενόχλησιν, ώς καταχαλάσαντες και όσπήτια αύτων εν τῷ τοιούτῳ ἀγρῷ εύρισκόμενα, ἐκόψατε καὶ δένδρα όπωροφόρα έξ αὐτῶν, ἐποιήσατε καὶ ἄλλα τινὰ εἰς παραλύπησιν αὐτῶν. τοῦτο 15 γοθν παντελώς ήν ανάρμοστον τοῖς ανηρημένοις τὴν καθ' ὑμᾶς πολιτείαν και κατάσταστο, δ δήλου ότι έχετε πρός άλλήλους όχλήσεις και σκάνδαλα. μεσολαβούσι δὲ καὶ ἔργα τοιαύτα ὀχλήσεως γέμοντα <τούς> ὑπόδειγμα παντός άγαθου πρός τους άλλους είναι όφειλοντας. διά τουτο και διορίζεται ή βασιλεία μου ύμτν, ένα ούδεν διενοχλήσητε τούς μοναχούς τής δηλωθεί-20 σης σεβασμίας μονής του Έσφιγμένου είς τον είρημένον άγρον αύτων, άλλά κα! έχωσιν αύτον κατά τὰς περιλήψεις τῶν προσόντων αύτοζς ἐπὶ τούτο δικαιωμάτων, άνεγείρητε δὲ καὶ ἄπερ ἀπεχαλάσατε αὐτῶν, ὡς δεδήλωται, όσπήτια, και κατέχωσι και αὐτά, καθώς και το πρότερον είχον και κατά τόν παρόντα όρισμόν τῆς βασιλείας μου.

La copie de Théodoret porte en outre cette note:

Τὸ παρὸν πρόσταγμα ὁρᾶται ἐν τῷ περὶ τῆς Βάνιτζας γράμματι τοῦ Ἰσαὰχ ἰερομονάχου, ὅστις ἦν πρῶτος τοῦ Ἁγίου "Ορους ἐπὶ τῶν ἡμερῶν τοῦ βασιλέως Ἀνδρονίχου τοῦ νέου ἐν ἔτει 1820.

### VII.

### 6824-1316, mois de mai, indiction XIV.

Les moines d'Esphigménou échangent leur terrain contre celui de Βάνιτζα appartenant à Vatopédi.

σίγνον τοῦ πρώτου

| IH     | ХP       |
|--------|----------|
| 'lσαὰx | ίερομον. |

<sup>8</sup> διαπαλαιγενών P. 9 ύπερ] όπερ P. διάφοραι P. 10 ενόχλησιν G. 13 εκόψατε δε και P. 15 γοῦν] γὰρ P. καθ' ἡμᾶς P. 16 8 δῆλον] ἄδηλον P. 17 μεσολαβώσι P; μεσολαβοῦσι — ὀρείλοντες entre parenthèse dans G contrairement au sens; j'ai supléé τοὺς. 18 ὀρείλοντα P; ὀρείλοντες G. 24 τῆς em. P.

VII. Copie du moine Théodoret publiée intégralement par M. Gédéon, Έχκλ. Άλήθαα t. cit. p. 101—104 et en partie seulement par Smyrnakés, Το Άγιον Όρος p. 83—85. Les papiers de Ouspensky n'en contiennent que des fragments.

Είγε μεν εξ άμνημονεύτων των χρόνων ή κατά το καθ' ήμας τόδε ιερώνυμον όρος του Άθω διαχειμένη σεβασμία και βασιλική του Έσριγμέ- δ νου μονή άγρόν τινα, ε**ὐαριθ**μήτους ἐλαίας ἔχοντα, μέσον που τῶν ἐχεῖ δικαίων της εν τώδε τῷ όρει έτέρας σεβασμίας μεγάλης βασιλικής τοῦ Βατοπαιδίου μονής κείμενον, άλλ' δπως μέν έκτήσατο τουτον ή τοιαύτη μονή κάκ τίνων άρα των προσώπων περιηλθεν αυτή, ούκ άναγκαΐον είπείν είχε δ' ούν όμως αυτόν και ένέμετο, ής την δεσποτείαν και δικαιώ- 10 ματα παριστώσι παλαιγενή πρό χρόνων ήδη τριακοσίων και ύπερ τούτους γεγενημένα. τοῦτον τοίνυν Εγουσα τὸν ἀγρόν, τὰ μὲν αὐτοῦ εἰσοδήματα μονομερώς άπεχέρδιζε περί δέ γε την δεσποτείαν αύτου οχλήσεις πολλάχις εύρεν ἀπό τῶν Βατοπαιδινῶν χαὶ λόγους ἀμφιβολίας οὐτοι καὶ γὰρ διὰ τὸ πλησίον τῶν δικαίων, ὡς ἔφημεν, τῆς κατ' αὐτοὺς μονῆς εἶναι τὸν τοι- 18 ούτον άγρόν, ώς οίκειον δήθεν άντιποιούμενοι, ούκ έληγον την του Έσφιγμένου ταράττοντες ἀεὶ καὶ διενοχλούντες καὶ πλείσθ' ὅσα διαπραττόμενοι κατ' αυτής, άλλὰ τάς μεν προτέρας ογλήσεις, πολλάς και διαφόρους ουσας, καταλιπείν διεγνώκαμεν δ δ' έφ' ήμων και των καθ' ήμας ήμερων πέπρακται, τουτο διηγητέον ήμεν των έντευξομένων είς είδησιν.

Πρό τινος γάρ τούτου χαιρού τοις Έσφιγμενίταις την έν τῷ ἀγρῷ μεριχήν γήν δόξαν χαλλιεργήσαι, τινές των Βατοπαιδινών (οὐ γὰρ πάντων κατηγορούμεν), είς ούκ άρετῆς ούδ' ἄλλου τινός τῶν καλῶν ὡς εἰκὸς μέλει (ἐν γὰρ ἀμπέλω καὶ βάτον ἡκούσαμεν φύεσθαι), τῷ ἔργω τῶν Ἐσφιγμενιτών νεμεσήσαντες κάντεθθεν όρμης ούκ εύλόγου γενόμενα και θυμόν 25 υποθήξαντες τον δεινόν όπλίτην, ρόπαλα και πύρ και άλλο τι προστυχόν άνελόμενοι, ἐπιπίπτουσι τῷ ἀγρῷ, καὶ οἱ μὲν πῦρ άπτουσι κατ' αὐτοῦ, οἱ δὲ τὰς ἐν τούτῳ κέλλας εἰς τουδαφος καταβάλλουσι, τί τὸ ἐπὶ τούτοις; οὐ φέρουσιν οί Ἐσφιγμενίται το γεγονός, ούκ άνεκτον το πράγμα λογίζονται, ήχιστα φορητήν ήγουντο την βλάβην, βουλεύονται κατ αυτούς τί δετ ποιη- 80 τέον είναι και τίνα θεραπείαν του πάθους και χάριν εύρετν. άλλα προσελθείν μέν τοις ένταυθα δικάζουσι κάκειθεν ζητήσαι την ένδειαν ούκ έκριναν δείν, άλλην δε τραπέσθαι των άναγχαίων ενόμισαν. διό δή της προτέρας άφέμενοι, της βασιλιχωτέρας και ισγυροτέρας εφάπτονται ή δε ήν ή πρός τὸν χραταιὸν καὶ ἄγιον ἡμῶν αὐθέντην καὶ βασιλέα καταφυγή ή τε πρὸς 85 τὸ θεῖον ΰψος ἐκεῖνο καί μεγαλοφυές καὶ θεοκίνητον τῆς ὑποθέσεως ἀναφορά τε καὶ ἔγκλησις. ἀνατρέχουσι γοῦν, προσπίπτουσι τῆ κραταιᾳ καὶ άγία βασιλεία αύτου. ὁ δὲ εύμενως αύτους προσδεξάμενος και τὰς θείας

<sup>22</sup> δόξαν] ἦρξαν S. πάντων] πάντας S. 26 ὑποδείξαντες G, ὑποδίξαντες S. 27 ἐπιπίπτουσι] προσέβαλον S. 28 τί om. S. 28. 29 τούτοις οὐ φέρουστν S.

ύπανιείς άχοὰς χατὰ θεοῦ μίμησιν, ίλαρῶς άχροᾶται τῆς ὑποθέσεως, περι-40 παθώς αὐτών διηγουμένων καὶ ἀνακαλουμένων τὸν ἐκ θεοῦ προστάτην καὶ σύμμαχον κινείται δὲ πρός ταῦτα καὶ ὁ θειότατος καὶ κράτιστος βασιλεύς. ου γάρ είωθεν ούτος τοίς τοιούτοις έφησυχάζειν και χώραν διδόναι τη άδιχία, άλλ' Ήλιου χαθάπερ άλλος προφήτης η εί τις ἐχείνου μείζων πνέων έστι κατ' αυτής μετά θεόν και παρά θεου την δύναμιν έγων. προστάσσει 45 τοιγαρούν συμπαθώς, και άναγγέλλουσι τὰ τοῦ πράγματος τῷ παναγιωτάτφ και θειοτάτφ ήμων δεσπότη τῷ οἰκουμενικῷ πατριάρχη προκαθημένφ συνοδιχώς. Ένθα δη έρεύνης άχριβους γενομένης της υποθέσεως, όμου των διαμαχομένων παρισταμένων καὶ ἀντικρινομένων ἀλλήλοις, οἱ μὲν Βατοπαιδινοί την ήτταν χομίζονται, μηδ' ένος το σύνολον εὐπορήσαντες διχαιώματος 50 είς σύστασιν ων προέτεινον λαμβάνουσι δὲ τὴν νιχῶσαν οἱ Ἐσφιγμενίται, καὶ γίγνεται δὴ τούτοις γράμμα σεπτόν πατριαρχικόν ἐπὶ τἤ νομἤ τοῦ άγρου τούτους είσδικαιουν και τη άρχηθεν τούτου κατοχή τε και δεσποτεία, έν ψ μετά των άλλων και τόδε διελαμβάνετο, ώς άν είπερ πρός είρηνικάς οί μαγόμενοι δηλαδή σπονδάς χωρήσαι θελήσωσιν, ή πράσις γένηται τοῦ 55 άγροῦ κατά δικαίαν ἐκτίμησιν ἡ κτήματος ἐτέρου ἀνταλλαγὴ εἰς ἀκριβεστάτην Ισότητα.

Ούτω τοίνυν έξενεχθείσης της προφάσεως, ούδ' ήμας της περί τούτων φροντίδος άφηκαν, άλλ' ὁ τε κραταιός καὶ άγιος ήμῶν αὐθέντης καὶ βασιλεύς και ή πατριαρχική θεία μεγαλειότης εὖ μάλα προστάσσουσι και παρ-60 εγγυώνται μεταξύ των μαχομένων ἐπεισελθόντας, τὴν τοιαύτην κατὰ τό δυνατόν διευλυτώσαι υπόθεσιν και πρός είρηνικάς συμβιβάσεις τούτους πείσαι χωρήσαι, ώς αν είη (φασί) και ήμιν έντευθεν μισθός έκ θεου. τί τό έπι τούτοις; παραβάλλομεν όμου πάντες είς το ιερώνυμον όρος τουτο δή τό καθ' ήμᾶς, και γίνεται δη κάνταῦθα σύνοδος ἰερὰ και άθροίζεται σύν 65 ήμιτν όσον ξγχριτον, οί τε χαθηγούμενοι (φημί) των βασιλιχών μεγάλων μονών, οι προεστώτες των ύπο πρώτον ετέρων μοναστηρίων, άνδρες ούχ όλίγοι πνευματικοί και λοιπός ούκ εὐαρίθμητος τοῦ μοναχικοῦ σχήματος σύλλογος: συμπαραγίνονται και οι μοναχοί τῆς τοῦ Βατοπαιδίου και τοῦ Έσφιγμένου, και κινείται μέσον ήμων ή κατ' αὐτούς ὑπόθεσις. πολλών δὲ 70 έν τῷ μεταξύ λόγων χινηθέντων χαὶ ἄλλων ἄλλα προβαλλομένων, τέλος είς συμβιβάσεις τραπέσθαι δείν έγνωμεν. και λελάληται δή πρώτως, ώς αν εί γε δοχοίη και τοῖς ἔχουσι τὸν ἀγρόν, ἀνταλλαγή τούτου γένηται και δοθείη τούτοις παρά των Βατοπαιδινών κτημα ισόποσον τοῖς δὲ Ἐσφιγμε-

<sup>45</sup> τὰ τοῦ πράγματος om. G. 51 γίνεται [διὰ] τοῦτο G. 54 δηλαδή om. G. 61 διευλωτώσασαι G. 67 λοιποί G.

νίταις οὐκ ἀνεκτὸν ἐκ τοῦ παρευθύς ἔδοξε τὸ λεχθέν οὐκ ἀποστῆναι γὰρ ξφασκον τοῦ ἀγροῦ, εἰ καὶ πολλαπλασίονα τούτου χάριν δώσουσιν, οὐκ 75 ἀφέξεσθαί γε τούτου τὸ σύνολον, κᾶν είτι και γένοιτο. ὡς δὲ δυσχεραίνοντας είδον ήμας κατ' αύτων και τον λόγον βαρυνομένους και φάσκοντας, ώς μή τοῦτο πράξαιεν, οὐχ αν οὕτε χατὰ μοναχούς ἔσονται πράττοντες ούτε ποσώς γοῦν χριστιανικώς, μεταβαλόντες καὶ πρύμναν (τὸ τοῦ λόγου) χρουσάμενοι, ἀπολύσαι μὲν ἐπείσθησαν τὸν ἀγρὸν χαὶ τοῦ περὶ τούτου φι- 80 λονεικείν και μάχεσθαι παντελώς ἀπέχεσθαι, πλην έτέρου κτήματος ἀντιδόσει (φασί) χρείττονός γε χαι χατά πολύ χαι πολλῷ τῷ μέτρφ ὑπερχειμένου ου γάρ ισόποσον ούτοι χτήμα ούδε ποσώς τον άγρεν ύπερβάλλον τους Βατοπαιδινούς ἀπήτησαν μοναχούς, άλλὰ τοσαῦτα καὶ τοιαῦτα, ὧν τὸ τιμης ήμισυ την του άγρου πάσαν υπερβαίνει τιμήν. άλλ' έντευθεν ήμεζς το 85 των Έσφιγμενιτών φίλερι διεγνωχότες χαί μη μόνοις τοίς Βατοπαιδινοίς έχοντες ἐπιμέμφεσθαι, του μέν τοιαύτα και τοσαύτα προτείνειν πατρικώς νουθετήσαντες έπείσαμεν άποστήναι της πρός τους όμοφύλους έχθρας ύλην υπάρχοντα, έτέρως δε ζητείν συνεβουλευσάμεθα, δι' ών αυτοίς το πρός άλλήλους εἰρηνικῶς ἔχειν δυνήσονται. καὶ τοίνυν πεισθέντες, τὴν ἐπαινετὴν 90 χαι μέσην αιρούνται, χαι τὸ Ισον ἐλόμενοι, χτήμα αιτούνται ἰσόποσον τῷ άγρῷ άλλ' οἱ Βατοπαιδινοὶ μηδ' ἄχροις ώσὶ τοῦτο δεξάμενοι, περὶ πράσεως ούτοι καὶ ἀγορασίας λόγον μᾶλλον ἐν τῷ μεταξύ κεκινήκασι, καὶ τοῦτο έχειν είπον ετοίμως πράζαι καθ' όσον αν ήμιν κριθείη τοις εν τῷ μέσφ διχάζουσιν. άλλ' είς τοῦτο μηδὲ πρὸς βραχύ γοῦν είξάντων τῶν Ἐσφιγμε- 95 νιτων, τη δὲ ζητήσει της ἀνταλλαγης ἐμμενόντων, ἡμεῖς δὲ διάπειράν τινα τέως ποιούντες και του πράγματος είδησιν ακριβή λαβείν θέλοντες, ανδρας έντίμους έξ ήμων έκλεξάμενοι, οίς άρετή μέν και τὰ έκ ταύτης καλὰ διὰ παντός έπανθεί, πολλών δὲ πραγμάτων πείρα καὶ χρόνου τριβή καὶ νοὸς καὶ γνώμης έντρέχεια το πιστόν και άληθη λέγειν έχ πολλού του χρόνου παρ- 100 έσχετο, εἰς ἐχτίμησιν τοῦ ἀγροῦ μεθ' ὅσης ἄν εἴποις τῆς ἀξιώσεως γενέσθαι πεπόμφαμεν οι δὲ ἦσαν ὁ τε χρηματίσας καθηγούμενος τῆς σεβασμίας μεγάλης βασιλιχής Λαύρας τοῦ ὀσίου πατρὸς ἡμῶν Ἀθανασίου τοῦ ἐν τῷ "Αθφ σεβασμιώτατος ἐν ἰερομονάχοις κύρ Γεράσιμος, ὁ καθηγούμενος τής σεβασμίας βασιλιχής μονής του Ξηροποτάμου τιμιώτατος έν ίερομονά- 105 χοις ὁ πνευματικός κύρ Μεθόδιος, καὶ οἱ τιμιώτατοι ἐν ἰερομονάχοις ὁ πνευματικός κύρ Παρθένιος, ὁ εἰς τοῦ Ῥαβδούχου καὶ δικαΐος τοῦ πρώτου τοῦ Άγίου "Ορους κύρ Θεοδόσιος καὶ ὁ μέγας οἰκονόμος τοῦ Άγίου "Ορους χύρ Ίωαχείμ. οι δη και ἀπελθόντες και μετὰ πάσης προσοχής τε και συν-

<sup>100</sup> то ] тф G. 102 πεπόμφασιν G. Византійскій Временник. Томъ XII. Прид.

110 τηρήσεως τοῦτον ἰδόντες καὶ τὰ ἐν αὐτῷ πάντα εἰς ἀκρίβειαν ἐκτιμήσαντες, εἰς ὀκτακοσίων ὑπερπύρων ποσότητα τὸ τούτου τίμημα περιέστησαν. ἀλλ' ἐπεὶ οὐκ εἶχον οἱ Βατοπαιδινοὶ κτῆμα τοιοῦτον ἀνταποδοῦναι (τὰ μὲν γὰρ πλείονα τούτου πολλῷ τῷ μέτρῳ καθυπερβαίνουσιν, ὡς ἐνώπιον εἰρήκαμεν, τινὰ δέ γε κατὰ πολύ τυγχάνουσιν ἡττονα), ἐξ ἀπορίας ἡμεῖς εἰς ἐτέραν ἐμπεπτώκαμεν ἀπορίαν καὶ χορόν τινα ἡμεν ἐλίττοντες λογισμῶν περὶ τοῦ τί δεῖ ποιητέον εἶναι καὶ τίνα θεραπείαν τοιοῦδ' εὐρεῖν πράγματος.

Πολλά τοίνυν φροντίσαντες και τὸν θεὸν ὑπὲρ τοῦ προκειμένου θερμῶς δυσωπήσαντες, λογισμόν ήμιν εμφρονα και πόρον παρασχείν εν απόροις 120 μόλις ἐπὶ νοῦν ἐλάβομεν, ὅπερ ἡ καθ' ἡμᾶς ἰερὰ τῆς Μέσης διακονία ἔχει μονύδριον, φ ή κλήσις ή Βάνιτζα, και τούτο λύσιν της μεταξύ φιλονεικίας γενέσθαι και έριδος κρίναντες, ώς αν δηλαδή είς ανταλλαγήν δοθείη τοζ Έσφιγμενίταις άντι τοῦ οἰχείου άγροῦ. συμψήφους τοὺς συνειλεγμένους λαβόντες, τὸ δόξαν ἄπαντες ἐπαινέσαντες, τοὺς εἰρημένους αὖθις ἐντίμους 125 και θεοσεβείς ἄνδρας είς διεκτίμησιν τοῦ τοιούτου μονυδρίου ἀπελθείν ήξιώσαμεν. δθεν και μετά τῆς αὐτῆς ἡς και πρότερον εἴπομεν προσοχῆς έχτιμήσαντες τοῦτο, είς εξαχόσια νομίσματα τὸ τούτου τίμημα περιέστησαν. τοίνυν ραδίας ήμεν έντευθεν ευρεθείσης αίτίας, ή τα έν μέσφ λυθήσεται σκάνδαλα, προσβαλείν τῷ μονυδρίω τους Βατοπαιδινούς και νομίσματα 130 διακόσια προσετάζαμεν, όπως τη προσθέσει τούτων έξισωθέν το ρηθέν μονύδριον τῷ ἀναγεγραμμένω τιμήματι τοῦ τῶν Ἐσφιγμενιτῶν ἀγροῦ καὶ εἰς άνταλλαγην δοθέν, ώς προέφημεν, είς σύνδεσμον άγάγη φιλίας αὐτούς καὶ άποστήναι πείσειε μάχης τής πρός άλλήλους και έριδος. πείθονται καί άμφω πρός τούτο τὰ μέρη, ούδε γάρ ετι άντιλέγειν είχον ήμιν ούτω χα-185 λως υπέρ αυτών βουλευσαμένοις και όδον ευρηκόσιν είρηνικήν και πλείονα την συνεισφοράν έχουσαν, δι' ής ούτοι την εύθεταν δδεύσουσι και βασιλιχήν, έχατέροις τὸ ἀνενόχλητον φέρουσαν. καὶ τοίνυν ὸχλήσεις ἐάσαντες καὶ τὰ σχάνδαλα, χαταλλάττονται είρηνεύσαντες πρὸς ἀλλήλους χαὶ τοῖς μοναχοίς άρμόζουσαν ομόνοιάν τε καί σύμπνοιαν μεθ' όσης αν είποις τής 140 προθυμίας ελόμενοι. οι μεν ούν Έσφιγμενίται τον άγρον άφέντες, ύπερ ού και έφ' δν ήσαν τούτοις τὰ σκάνδαλα, και πρός τὴν τοῦ Βατοπαιδίου μονὴν αὐτὸν μεθ' ὧν ἔχει δικαίων παραπέμψαντες, ἀνταλλαγῆς τρόπον, μάλλον δὲ καταλλαγῆς καὶ εἰρήνης δεδωκότες αὐτοῖς καὶ τὰ πρέποντα τούτοις επί τούτω άπαντα διχαιώματα, μηδε εν έχ τούτων υποχρατήσαντες, 145 αντιλαμβάνουσι το δηλωθέν της Βανίτζης μονύδριον μετά των δικαίων πάντων καὶ προνομίων αὐτοῦ, συναντιλαμβάνουσι δὲ καὶ ἄπερ δεδώκασιν οί Βατοπαιδινοί νομίσματα διακόσια, καί ὑπισχνοῦνται ἀμφότεροι τοῖς

πραχθεῖσιν ἐμμεῖναι καὶ μηκέτι φιλονείκως πρός ἀλλήλους διατεθεῖναι, μηδὲ τὸν ἐν ἄλλοις τῆς κατὰ θεὸν φιλίας ὅρον ἐάσαντες, ἀντιλογιῶν αὖθις γενέσθαι καὶ οὐκ ἀγαθῆς ἔριδος ὑπισχνοῦνται καὶ γράμμασιν ἀμοιβαίοις 150 τὰ τοιαῦτα ἔξασφαλίσασθαι, βεβαιότερά τε καταστῆσαι τὰ κυρωθέντα, ὡς ἀν ἐντεῦθεν αὐτοῖς τε καὶ ἡμῖν, τοῖς μὲν ὡς ἀκοὰς εὐπειθεῖς δεδωκόσιν, ἡμῖν δὲ ὡς εἰς τοιαύτας ἐνηχήσασιν, ἡ παρὰ θεοῦ μισθαποδοσία παλλαπλασίως ἀκολουθήση. καὶ δὴ πεπράχασιν οὕτω καὶ τὰ γράμματα τετελέκασι καὶ ἡ πρὸς ἀλλήλους συμφωνία καὶ σύμπνοια τέλος εἰληφεν.

Άλλα τα μεν περί τούτων ούτως αίσίως τετέλεσται, και ούδεις ήμιν των εὖ φρονούντων μωμήσαιτο οὐδέ γε μέμψεως ἐποίσοι χατηγορίαν οἰς άφήχαμεν τὰ ἡμέτερα, μᾶλλον δὲ τὰ τοῦ θεοῦ, ὑπὲρ ἡς οὐτος ἀγάπης ἐντέλλεται. όπου γάρ έαυτους ύπερ των άδελφων προδιδόναι και μηδε των οίκείων σωμάτων φείδεσθαι, ώς αν ούτοι σωθώσι, θείοι νόμοι παρεγγυώσι 160 καί σεπτά παραγγέλματα, πῶς οὐκ ἐμέλλομεν ὑπὲρ τούτου οὑ μόνον ἐνός, άλλα και πάντων, είπερ ένην, αποβολήν ων έχομεν στέρξαι και ύπερ αύτῶν ταῦτα προέσθαι, ἴνα μόνον οὐτοι ρυσθῶσι μάχης καὶ τοῦ μετ' ἀλλήλων θυμου; κέκριται μεν ούτω και πέπρακται τὰ περί τῆς τούτων καταλλαγής. και είησαν γε ουτοιείς τον έξης χρόνον είρηνεύοντες προς αλλήλους, 165 σύμμαχον πλουτούντες θεόν τὸν τὰ διεστώτα λόγοις ἀρρήτοις προνοίας συνάπτοντα: ήμιτν δὲ ἤδη καὶ πρὸς ἐτέραν βαδιστέον ὁδὸν καὶ λεκτέον δὴ και τὰ καθ' ἡμᾶς, οίς οι παρευρεθέντες ἡμᾶς τῆς ἀναγεγραμμένης ἀποδεξάμενοι πράξεως, οὐδὲ τὸ ἡμέτερον ἀφῆχαν ἀνεπιμέλητον, ἀλλά γε χαὶ ύπερ ήμων επραξάντι, το του μώμου παντελώς εκφεύγοντες βέλος και τον 170 ίσως είς τὸ έξης είπεῖν τι βουληθησόμενον καθ' ήμων ίσχυρως άγαν ἀπείργοντες ου γάρ του οίχείου τέλεον τὸ του πρώτου μέρος και την υπ' αυτόν ίεραν διαχονίαν έχπεσεῖν ἔχριναν δεῖν, ἀλλά χαὶ τοῦτον μετά τῆς ἀποδοχῆς και εὐχαριστίας, ής τῆς δεδηλωμένης ένεκεν πράξεως έτυχε, και κτημά τι άντι του οίχείου λαβείν είς άντάμειψιν και άνταλλαγην έδικαίω- 175 σαν. ούτω δή κρίναντες, λόγους περί τούτου πρός τους Βατοπαιδινούς κεχινήχασι και τούσδε προθύμως ευρόντες το έργον υπεραποδεχομένους και στέργοντας, πεποιήχασιν ώς ἔχριναν. καὶ δὴ γνώμη τούτων βουλή τε καὶ θελήσει δύο τῆς κατ' αὐτοὺς μονῆς λαβόντες εὐκτήρια μεθ' ὧν έχουσι δικαίων, ών το μεν είς όνομα τιμάται τοῦ τιμίου ενδόζου προφήτου προδρό- 180 μου και βαπτιστού Ἰωάννου, τὸ δὲ τοῦ παμμάκαρος ἀγίου Νικολάου, τῷ πρώτω και τη υπ' αυτόν τεταγμένη ιερά της Μέσης προσκυρούσι διακονία. και τάττουσιν ὑπ' αὐτὴν είναι ταῦτα ἀπό γε τοῦ νῦν και εἰς τὸν ἐξῆς χρό-

<sup>154</sup> ακολουθήσει G. 157 εποίσει G. 170 ίσως om. G. 177 προθύμους G. 182 προσκυρούσης, G.

νον, ώς και τὰ περι τούτων ἐκτεθέντα ἀμοιβαΐα γράμματα ἀριδήλως δια-185 σαφούσιν.

Ούτω τοίνυν και τοῦδε καλῶς πραχθέντος και κατά λόγον εὐσεβῆ και φιλόθεον, επόμενον Εδοξεν είναι και γράμμασι δηλοποιηθήναι τὰ γεγενημένα είς ἔνδειζιν τῆς ὑποθέσεως καὶ τῶν ἐγνωσμένων ἀσφάλειαν. καὶ γέγονε δή τὸ παρὸν καὶ κείσεται τοῦτο εἰς ἀναφαίρετον τἢ ἰερᾳ τῆς Μέσης 190 διακονία ανώτερον πάσης ἐπιχειρήσεως οὐδέ τις έξει χώραν αντιλογίας κατά τούτου κινείν, τὰ μετὰ πολλής ἐρεύνης καὶ προσοχής πεπραγμένα καταλύειν ἐπιχειρῶν καὶ βάλλειν ἄνω τὰ κάτω καὶ καθ' ἡμῶν τι ψηφίζεσθαι χαὶ νομοθετείν, οὐδὲ τοσούτων ἀνδρῶν, οἰς ἀρετῆς μέλει χαὶ ἀληθείας, χαταψηφιεϊταί τις, ἐρήμην τούτοις μεμφόμενος χαὶ μάτην αὐτοῖς ἐγχαλῶν, 195 άλλά πᾶς ὁ τῷ γράμματι ἐντευξόμενος συνείς τὰς αἰτίας, δί ἄς γεγένηται, οίμαι, τους πράξαντας ἐπαινέσει και μισθόν αυτοίς αιτήσεται πρός θεοῦ. εἰ μὲν οὐτος γνώμης τυχὼν ἀρρεποῦς καὶ ὀρθῆς καταστοχάσεται τοῦ προσήχοντος και ήμιν συμψηφιείται τὰ δόξαντα, χάρις είη αὐτῷ παρὰ θεοῦ και μισθού τύχοιμεν ούπερ έτυχον οι το θείον όρθως θεραπεύσαντες εί δ' 200 (όπερ ἀπείη) μη ούτως έχη γνώμης, ἀλλ' ἐναντίας ἡμῖν καὶ τῆ ἀληθεία, άρὰς αὐτῷ ἐπανατεινόμεθα τῶν ἀγίων πάντων καὶ ἀγανάκτησίν τε τὴν παρά θεοῦ, μέχρις ἄν ὁ τοιοῦτος μεταγνούς, τοῦ οὕτωδράν ἀποστήσεται. επί τούτφ γοῦν και τὸ παρὸν ἐκτέθειται γράμμα και εἰς βεβαίωσιν ὑπογραφαϊς ἐστήριχται ταῖς ἡμῶν δι' ἀσφάλειαν αἰωνίζουσαν ὧν χατὰ ζῆλον θεο-205 σεβείας διεπραξάμεθα.

Έν μηνί μαίφ ἰνδιχτιώνος ιδ έτους ζωχδ.

- † Ο ἐν ἰερομονάχοις ἐλάχιστος Ἰσαὰχ καὶ πρώτος τοῦ Άγίου Ορους.
- † Ο ἐν ἰερομονάχοις Ἰγνάτιος καὶ καθηγούμενος τῆς βασιλικῆς σεβασμίας μεγάλης Λαύρας ἰδὼν καὶ ἀποδεξάμενος τὴν πρᾶξιν ὑπέγραψα δι' 210 ἀσφάλειαν.
  - † Ο τῆς τῶν Ἰβήρων..... (δὶ ἰβηρικῶν γραμμάτων.)
  - † 'Ο καθηγούμενος τῆς σεβασμίας βασιλικῆς μονῆς τοῦ Ξηροποτάμου Μακάριος ἰερομόναχος.
- † Ὁ καθηγούμενος τῆς σεβασμίας βασιλικῆς τοῦ Ξενοφῶντος μονῆς 216 Βαρλαὰμ ἰερόμοναχος.
  - $\dagger$  Ο ἐν ἰερομονάχοις ἐλάχιστος Ἰάχωβος καὶ προϊστάμενος τῆς τοῦ Δοχειαρίου σεβασμίας βασιλικῆς μονῆς.

<sup>196</sup> ἐπαινέσαι... αἰτήσηται G. 200 ἀπείει G. 211 δι' ἰβηρικῶν γραμμάτων om. G. 214 μονής τοῦ Ξενοφῶντος G.

- † 'Ο καθηγούμενος τῆς σεβασμίας βασιλικῆς τοῦ Καρακάλλου μονῆς Ματθαῖος ἰερομόναχος.
- $\dagger$  Ο εὐτελης ἐν ἰερομονάχοις Γεράσιμος ὁ χρηματίσας της σεβασμίας  $_{220}$  βασιλικης μεγάλης Λαύρας ηγούμενος.
- † °Ο ελάχιστος εν ιερομονάχοις Μεθόδιος ο χρηματίσας Ξηροποτάμου ήγούμενος.
- † Ὁ ἐλάχιστος ἐν ἰερομονάχοις Παρθένιος καὶ πνευματικός τοῦ Ἁγίου "Όρους.
- $\dagger$  Ο έν Ιερομονάχοις ελάχιστος Ἰωακείμ και μέγας οἰκονόμος τοῦ Άγίου "Όρους.
- † Ο ἐν ἰερομονάχοις ἐλάχιστος Νήφων καὶ ἐκκλησιάρχης τῆς σεβασμίας μεγάλης λαύρας τῶν Καρεῶν.
- $\dagger$  Ο ἐν ἰερομονάχοις ἐλάχιστος Ματθαΐος καὶ δικαΐος τῆς μονῆς τοῦ  $_{230}$  Φιλοθέου.
  - † Ὁ τῆς τοῦ Ἀλυπίου μονῆς καθηγούμενος Ματθαΐος ἰερομόναχος.
  - † Θεοδόσιος ιερομόναχος και ήγούμενος τής μονής του Ραβδούχου.
- † Θεοδώρητος Ιερομόναχος και ήγούμενος τῆς μονῆς τοῦ Κουτλουμούση.
  - † Θεοδόσιος ὁ τῆς τοῦ Μιχροῦ καθηγούμενος.
  - † Γρηγόριος ὁ τῆς τοῦ Νεακίτου μονῆς καθηγούμενος.
  - † Δωρόθεος ο της του Εύστρη μονής χαθηγούμενος.
  - † Δανιὴλ ἱερομόναχος καὶ καθηγούμενος τῆς μονῆς τοῦ Κοχλιαρᾶ.
  - † Θεοστήρικτος μοναχός και καθηγούμενος τής μονής του Πλακά.
  - † Μάρχος μοναχός καὶ καθηγούμενος μονής τοῦ Καπρούλη.
  - † Θεοστήρικτος μοναχός καὶ καθηγούμενος τοῦ Γομάτου.
  - † Άμφιλόχιος ίερομόναχος καί καθηγούμενος μονής του Μηνίτζη.
  - † Θεοδόσιος μοναχός και καθηγούμενος μονής του Χανά.
  - † Μακάριος Ιερομόναχος και καθηγούμενος μονής του Δωροθέου.
  - † Άχάχιος Ιερομόναχος καὶ καθηγούμενος μονής τοῦ Βαρναβίτζη.
- † Θεοφάνης μοναχός ἐπιτηρητής τοῦ Ἁγίου "Ορους καὶ καθηγούμενος μονῆς τοῦ Ἰχθυοφάγου.
  - † Κασσιανός μοναχός και καθηγούμενος μονής τοῦ Σαράβαρη.
- † Συμεών ἰερομόναχος καὶ καθηγούμενος μονῆς τοῦ Βερροιώτου καὶ  $_{250}$  πνευματικός τῶν  $^{\varsigma}$ Ρωσῶν.
  - † Βησσαρίων μοναχός και καθηγούμενος μονής του Κασταμονίτου.
  - † Μελέτιος μοναχός και καθηγούμενος μονής τοῦ Κολητζή.

240

245

<sup>218</sup> βασιλικής om. G. 284 Κουτλουμουσίου G. 286 Μεικρού P. 288 Είστρου G.

- † Ἰωσὴφ μοναχός καὶ καθηγούμενος μονῆς τοῦ Μακροῦ.
- † Γαβριήλ μοναχός και καθηγούμενος μονής του Γυρευτού.
  - † Κάλλιστος Ιερομόναχος ὁ είς τοῦ Καλαθά.
  - † Θεοδόσιος Ιερομόναχος (Καὶ ἔτεροι πλεῖστοι).
- † Άξιώσει και δυσωπήσει τῶν ἐντὸς τοῦ παρόντος γράμματος δηλουμένων τιμίων μοναχῶν τῶν κατὰ τὸ ဪΑγιον Ὅρος σεβασμίων μονῶν τῆς 260 τὸῦ Βατοπαιδίου καὶ τοῦ Ἐσφιγμένου ἐνταυθὶ ἐπιγράφει ἡ μετριότης ἡμῶν πρὸς ἀσφάλειαν διαιωνίζουσαν καὶ συντήρησιν τῆς μέσον αὐτῶν προβάσης καταδοχῆς τε καὶ συμφωνίας τῆς ἔνδον διαλαμβανομένης, μηνὶ καὶ ἰνδικτιῶνι καὶ ἔτει τοῖς ἐμπεριειλημμένοις.

Ταπεινός μητροπολίτης Θεσσαλονίκης υπέρτιμος και έξαρχος πάσης 265 Θετταλίας Γερεμίας.

D'une date postérieure:

255

- † Ο πρώην Κορυτζάς Ίωακείμ ότι Ισον έστί.
- † Ο άρχιμανδρίτης τῆς μεγίστης Λαύρας Ἡσαίας καὶ ὁ ἐκ τῆς αὐτῆς προηγούμενος Σεραφείμ καὶ οἱ ἐκ τοῦ Βατοπαιδίου ὁ ἀρχιμανδρίτης Συ270 μεών, ὁ προηγούμενος Γεννάδιος, ὁ διδάσκαλος Ἰωσήφ, καὶ οἱ ἐκ τῶν Ἰβήρων προηγούμενος Ἰγνάτιος καὶ Διονύσιος μαρτυροῦσιν δτι ἴσον ἐστί.

Έχει ἄνωθεν τὸ ἴσον τοῦτο καὶ τὴν σφραγίδα τῆς μονῆς τοῦ Βατοπαιδίου.

#### VIII.

# (1334) mois de septembre, indiction III.

Les καθολικοί κριταί τῶν 'Ρωμαίων reconnaissent aux moines d'Esphigménou leurs droits sur la terre de Saint-Nicolas à Rendina malgré les prétentions contraires des habitants.

† Οἱ ἐνασχούμενοι μοναχοὶ τῆ κατὰ τὸ ἄγῖον ὅρος τὸν Ἄθω δἴακειμένη σεβασμία μονῆ τοῦ χυρίου καὶ θεοῦ καὶ σωτῆρος Χριστοῦ τῆ οὕτω πως ἐπικεκλημένη τοῦ Ἐσφιγμένου εἰς τὸ ζήμέτερον» βασιλικόν σεκρέτον παραζγενόμενοι, ἀναφορὰν» ἐποιήσαντο κατὰ τῶν ἐποίκων τοῦ κάστρου ἙΡεντίτονης, εἰπόντες ὅτῖ τῆν γῆν, ῆν εἶχε γονἴκόθεν ἡ κατ² αὐτοὺς τοιαύτη μονὴ

<sup>255-256</sup> Dans G le moine Joseph est donné comme higoumène de l'opeutou, et la signature de Gabriel est supprimée ainsi que la mention de Macrou.

<sup>260</sup> evraudot G, evraudy Ouspensky.

VIII. Copie. Photographie Sévastianov n. 12; T. Florinsky, Afonskie acti, p. 89—90. Cette édition est si imparfaite qu'il n'y a pas à en relever ici toutes les méprises.

διά παλαιγενών χρυσοβούλλων και έτέρων δικαιωμάτων περί το αύτο κάστρον είς τὸν Αγιον Νικόλαον τὸν ἐπιλεγόμενον τοῦ Σκουταρᾶ, ἐπελάβοντο ταύτης οὐτοι πρό όλίγου καιροῦ και κατέχουσιν αὐτήν κάντεῦθεν άδιχούμενοι παρ' αὐτῶν, ἐζήτησαν ἀντιχριθηναι αὐτοῖς. ταῦτα οἱ εἰρημένοι μοναχοί εἰπόντες και δίηγησάμενοι, ἐνεφάνησαν ἡμῖν καὶ ἄπερ εἶχον ἐπὶ τῆ 10 τοιαύτη γή διχαιώματα, ήγουν τά τε παλαιγενή χρυσόβουλλα, πρακτιχόν τοῦ τὴν ἀπογραφικὴν κατάστασιν είς τὸν ἐνταῦθα ποιουμένου τόπον τοῦ Φαρισαίου έχείνου, έτι τε θεία και προσκύνητά προστάγματα του κραταιού και άγιου ήμων αυθέντου και βασιλέως, άλλα δή και έγγραφον άποχατάστασϊν του πανσεβάστου σεβαστου οίχείου τῷ χραταιῷ καὶ ζάγίφ 15 ήμων αὐθέντη καί> βασίλει δομεστίκου των θεμάτων του Μακρηνού & δή πάντα και ακριβώς διεξελθόντες ήμεις, ευρομεν....... ..... κατέχεσθαι ζτὴν τοιαύτην νομὴν> ἀναφαιρέτως παντάπασϊ και άναποσπάστως παρά της δηλωθείσης μονής. παρόντες δὲ και οι ἀπό των ἐποίχων 'Ρεντίνης, ὁ τε Μανουήλ ὁ Βλαχύντης, Γεώργιος ὁ Σφαξαγ- 20 γούρος και Μιχαήλ ὁ Κριστείλας, ἐξ ἀποστολής τῶν ὅλων τούτων ἐλθόντες και άπολογήσασθαι προτραπέντες, ούδὲν ἄλλο άντειπεῖν εἶχον καὶ προβαλέσθαι, άλλ' ή ότι ώς έλευθέραν αὐτὴν οὖσαν, ἐζήτησαν καὶ ἔλαβον ταύτην δι' όρχομωτικού γράμματος του μεγάλου παπίου του Τζαμπλάχωνος, προβάντος αὐτοῖς ἐπὶ ταύτη καὶ θείου καὶ σεπτοῦ χρϋσοβούλλου, καὶ κατέ- 25 χουσι ταύτην. ήμεις ουν έπι τούτοις έπει διήλθομεν άπερ οι μοναχοί προεκόμισαν εφ' ήμιν παλαιγενή διάφορα χρυσόβουλλα και ευρομεν ώς γονιχὴν ἐμπεριειλημμένην ἐν αὐτοῖς τὴν τοιαύτην γῆν, εὕρομεν δὲ ώσαύτως και ἀπό τῶν ἀρτίως ἐπιχορηγηθέντων τῆ τοιαύτη μονή σεπτῶν προσταγμάτων, δπως διζορίζετ>αι ο χραταιός και άγιος ήμων ζαύθέντης και βα- 80 . σ>ιλευς, ώς αν εί που έν τοις τοιούτοις παλαιγενέσι χρυσοβούλλοις καταγράφεται ή τοιαύτη γή, ευρίσκηται πάλιν ύπο την ρηθείσαν μονήν, εύρομεν δὲ ὁμοίως καὶ ἀπό τῆς μαρτυρίας τοῦ μεγάλου παπίου τοῦ Τζαμπλάχωνος, ότι χατά τον χαιρον τής συγχύσεως αύτος ταύτην παραδέδωχε πρός αὐτούς, πλὴν ὡς ἐλευθέραν καὶ δῖὰ τὸ μὴ εἰδέναι τίνι τρόπφ κατέχεται 85 παρά τῆς του Ἐσφιγμένου μονῆς, καὶ ὅτι πρό βραχέος πάνυ καιροῦ ἐπελάβοντο τῆς αὐτῆς οἱ τοιοῦτοι 'Ρεντινιῶται, — δί' αὐτὰ ταῦτα λέγομεν καὶ άποφαινόμεθα, ώς αν κατέχη και πάλιν ή δηλωθείσα σεβασμία του Έσφιγμένου μονή την είρημένην γην αυτής άνενοχλήτως πάντη και άδιασείστως, χαθώς και τὸ πρότερον, κατὰ τὰς περιλήψεις τῶν προσόντων αὐτῆ δίκαιω- 40 μάτων, τῶν τε παλαιγενῶν δζιαφόρων χρ>ϋσοβούλλων και τῶν ἐτέρων, και οὐδὲν ευρίσχωσι και είς τοεξής ἀπό τῶν τοιούτων ἐνοίχων ἡ παρ' ἐτέρου τινός των Κάπάντων έπι της κατοχή και νομή της τοιαύτης γής την τυχου45 σαν καταδύναστείαν ή διενόχλησιν τούτου γάρ χάριν εγένετο και ή παρουσα ήμετέρα σεκρετική εγγραφος διάγνωσις και ἀπόφασις και ἐπεδόθη τῆ διαληφθείση σεβασμία μονή τοῦ Ἐσφιγμένου εἰς ἀσφάλειαν και ἀνενοχλησίαν. μηνὶ σεπτεμβρίω ἰνδικτιώνος γ' †.

† ό μητροπολίτης Άπρω ύπέρτιμος και καθολικός κρίτης των Ρω-

50 μαίων Ἰωσήφ †.

† ὁ διχαιοφύλαξ και καθολικός κριτής των 'Ρωμαίων Γρηγόριος διάκονος ὁ Κλειδᾶς †.

† ὁ δοῦλος τοῦ κραταιοῦ καὶ άγίου ἡμῶν αὐθέντου καὶ βαστλέως ὁ μέγας διοικζητὴς ὁ Γλαβᾶς καὶ καθολικός κριτὴς τῶν Ῥωμαίων †.

55 † ὁ δοῦλος τοῦ κραταιοῦ καὶ ἀγίου ἡμῶν αὐθέντου καὶ βαστλέως καὶ καθολικός κριτής τῶν Ῥωμαίων Νικόλαος ὁ Ματαράγγος †.

† ὁ ταπεινός ἐπίσχοπος Ἱερισοῦ και Ἁγίου "Ορους Ἰάχωβος †.

#### IX.

## (1334) mois de décembre, indiction III.

Πρόσταγμα impérial reconnaissant les droits des moines d'Esphigménou sur la terre de Saint-Nicolas à Rendina.

† Έπεὶ οἱ μοναχοὶ τῆς ἐν τῷ ἀγίφ ὁρει τοῦ Ἄθω σεβασμέας μονῆς τῆς βασῖλείας μου τῆς εἰς ὅνομα τιμωμένης τοῦ δεσπότου σωτῆρος Χριστοῦ τοῦ ἀληθίνοῦ θεοῦ καὶ ἐπίκεκλημένης τοῦ Ἐσφιγμένου ἀνέφερον, ὅτι ἔχοντες διενέξεις μετὰ τῶν ἐποίκων τοῦ κάστρου Ῥεντίνης περί τίνος γῆς τῆς τοῦ Ἁγίου Νικολάου λεγομένης καὶ τῶν Βραστῶν, ἐλάλησαν τὰ περὶ τούτου εἰς τοὺς καθολικοὺς κριτὰς τῶν Ῥωμαίων καὶ ἐδικαιώθησαν εἰς αὐτήν, γεγονότος εἰς τοῦτο καὶ γράμματος παρ' αὐτῶν, καὶ παρεκάλεσαν τῦχεῖν ἐπὶ τούτφ καὶ προστάγματος, τὴν παράκλησιν αὐτῶν προσδεξαμένη ἡ βασιλεία μου, τὸ παρὸν ἀπολύει πρόσταγμα, δι' οἱ καὶ διορίζεται, ἱνα κατὰ τὴν οἱ διαληφθέντες μοναχοὶ ἀνενοχλήτως καὶ ⟨ἀδιασείστως τὴν⟩ ἀνωτέρω εἰρητένην γῆν καὶ οἰδὲν εὐρίσκωσι διενόχλησιν εἰς τοεξῆς εἰς αὐτὴν μήτε παρὰ τῶν ἐποίκων τοῦ κάστρου Ῥεντίνης μήτε παρ' ἄλλου τίνός. τούτου γὰρ τῶν ἐγένετο αὐτοῖς καὶ τὸ παρὸν πρόσταγμα τῆς βασίλείας μου †.

IX. Copie. Photographie Sevastianov n. 12; T. Florinsky, Afonskie acti p. 88.

<sup>11</sup> ἀδιασείστως τὴν douteux; la photographie est illisible en cet endroit.

είχε δι' ἐρϋθρῶν γραμμάτων τῆς βασϊλϊκῆς καὶ θείας χειρός τὸ μηνὶ 15 δεκεμβρίφ ἐνδικτιῶνος τρίτης †.

† τὸ παρὸν Ισον ἀντιβληθὲν καὶ εὐρεθὲν ἐξισάζον τῷ πρωτοτύπῳ, ὑπεγράφη † ὁ ταπεινὸς ἐπίσκοπος Ἱερῖσοῦ καὶ Ἁγίου Ἦχους Ἰάκωβος †.

### X.

(1343) mois de septembre, indiction XII.

Πρόσταγμα impérial confirmant les droits du monastère d'Esphigménou sur une terre de 2.000 mesures située à Rendina.

† Έπεὶ οἱ μοναχοὶ τῆς κατὰ τὸ ἄγιον ὅρος τοῦ Άθω διακειμένης σεβασμίας μονής της βασιλείας μου της είς όνομα τιμωμένης του σωτήρος Χριστοῦ καὶ ἐπικεκλημένης τοῦ Ἐσφιγμένου ἀναδραμόντες εἰς τὴν βασϊλείαν μου ἀνέφερον, δτι ἐκέκτηντο διὰ χρυσοβούλλων καὶ προσταγμάτων και λοιπών δικαιωμάτων περί την 'Ρεντίναν γην μοδίων δισχιλίων, πρό τι- 5 νος δε χαιρού εζήτησαν ταύτην είς τὴν βασιλείαν μου ώς ελευθέραν οί εποικοι τοῦ κάστρου 'Ρεντίνης καὶ διωρίσατο καὶ ἐδόθη αὕτη πρός αὐτούς, καὶ παρεχάλεσαν οι είρημένοι μοναχοί τῆς διαληφθείσης σεβασμίας μονῆς περί τούτου την βασιλείαν μου, ίνα διορίσηται και απολυθή πρόσταγμα αυτής και κατέχωσι την τοιαύτην γην άνενοχλήτως πάντη και άδιασείστως κατά 10 τὴν περίληψεν τῶν προσόντων αὐτοῖς διχαιωμάτων χαὶ ὡς χατεῖγον ταύτην και πρότερον, την ζήτησϊν και παράκλησϊν αυτών προσδεξαμένη ή βασίλεία μου, ἔχει θέλημα καὶ διορίζεται διὰ τοῦ παρόντος προστάγματος, ὡς ἄν κατέχωσιν ούτοι την διαληφθείσαν γην των δισχιλίων μοδίων άνενοχλήτως πάντη και άδιασείστως κατά τὴν περιληψίν τῶν προσόντων αὐτοῖς 15 χρυσοβούλλων και προσταγμάτων και λοιπών δικαιωμάτων και ώς κατείχον αὐτὴν και πρότερον, μήτε παρά τῶν διαληφθέντων 'Ρεντϊνϊωτῶν προβαλλομένων, ότι όρισμῷ τῆς βασιλείας μου χατέχουσϊν αὐτήν, μήτε παρ' άλλων τίνων εύρέσκοντες έπι τη κατοχή της τοιαύτης γής διενόχλησιν ή έμποδισμόν τινα. τούτου γάρ χάριν έγένετο αὐτοῖς τοῖς διαληφθεῖσι μονα- 20 χοῖς τῆς εἰρημένης σεβασμίας μονῆς καὶ τὸ παρὸν πρόσταγμα δι' ἀσφάλείαν  $\dagger$  μηνὶ σεπτεμβρί $\phi$  ἐνδιχτιῶνος  $\overline{\mathfrak{i}\beta}$   $\dagger$ .

X. Original. Photographie Sévastianov n. 5.

<sup>10</sup> lire πάντη. De même l. 15. 22 La date en rouge.

### XI.

## mois de septembre, indiction III.

Sigillion de Joasaph sur les immumités du monastère d'Esphigménou.

† Θείος και προσκυνητός χρυσόβουλλος λόγος του κραταιού και άγίου ήμων αὐθέντου καὶ βασιλέως ἐνεχειρίσθη μοι τὴν σήμερον παρὰ τῶν τιμιωτάτων μοναγών της εν τῷ Αγίω "Ορει σεβασμίας μονης του χυρίου χαὶ θεού και σωτήρος ήμων Ίησου Χριστού τής του Έσφιγμένου ἐπικεκλημέ-5 νης, ἐπιχυρῶν μὲν καὶ ἐπιβεβαιῶν ώστε κατέχη αὕτη πάντα τὰ ἀνέκαθεν προσόντα αὐτῆ ἀγροίδια καὶ λοιπὰ δίκαια ἀνακροτηριάστως μέντοι καὶ ἀβαρῶς, καθώς ἔκπαλαι· προσεπιφιλοτιμήσατο δὲ καὶ ἡ ἀγία αὐτοῦ βασιλεία ὅσα ή άγια αυτοῦ βασιλεία ἐχ θεοῦ ώδηγήθη ἐν πᾶσι δὲ διωρίσατο, άδιχία πᾶσα και πλεονεξία και πάσα πλεονεκτική γείρ μή χώραν έξει έν αὐτοῖς. κατά 10 γοῦν την περιληψιν τοῦ θείου και προσκυνητοῦ χρυσοβούλλου λόγου έντέλλομαι και αυτός διατηρεϊσθαι πάντα τὰ κτήματα τῆς τοιαύτης του Έσφιγμένου μονής τὰ διαχείμενα ἐν τῷ κατεπανηκίφ 'Ρεντίνης καὶ ἐν τῷ κατεπανηχίω Κασανδρείας άνωτέρω πάσης έπηρείας δημοσιαχής χαί ζητήσεώς τινος ἐπερχομένης κατὰ καιρούς, ἄνευ μέντοι τῶν τριῶν κεφαλαίων, 15 του τε φονικού δηλαδή, της ευρέσεως του θησαυρού και της παρθενοφθορίας. τὰ νῦν παρὰ τοῦ χρατίστου καὶ άγίου ἡμῶν αὐθέντου καὶ βασιλέως έν τῷ χρυσοβούλλῳ λόγω αὐτοῦ διαλαμβανόμενα ἔχουσιν οὕτως ἀγγαρείας, παραγγαρείας, ψωμοζημίας, χοιροεννομίου χαὶ πάσης ἄλλης ἐπηρείας μαχράν έ.... έχ τῆς τῶν χτημάτων αὐτῆς. ἐπεὶ δὲ χαί τινα ἐπενοήθησαν 20 παρά τοῖς χατά χαιρὸν ἐνεργοῦσιν, ἐντέλλομαι ἐχεῖνα πάντα χαὶ αὐτὸς ήγουν τὸ εἰσέρχεσθαι τοὺς τὰ δημοσιακά διενεργούντας καὶ προφάσει ζ.. ..... τὰς σταφυλὰς?> καὶ τὸ γέννημα τῶν ἐποικούντων, ἀλλὰ καὶ τὸ χάριν διοιχήσεως ἀπαιτεῖσθαι ἐχατονταίου τῶν αὐτῶν χτημάτων τι Καλγω? ἐντέλλομαι μὴ ἀπαιτεῖσθαι διὰ τῆς αὐτῆς μονῆς τὴν ἔνδειαν καὶ 25 την ἀπορίαν τῶν ἐποίχων αὐτῶν καὶ τὸ ἴνα οἱ τοιοῦτοι μᾶλλον οἰκῶσιν καὶ μὴ ἐκφεύγειν ἀπὸ τῶν οἰκείων, διότι καὶ ἡ μονὴ αὕτη πολλὰ πάσχει άπο των θαλαττίων και προσοχή και άσφάλεια μέλλει είναι εν αυτή ανήχουσα. λοιπόν εντέλλομαι πάσι τοις τὰ δημοσιαχὰ διενεργούσιν ἀπέχειν τέλαιον έχ τῶν τῆς μονῆς τοῦ Ἐσφιγμένου χτημάτων, χαὶ μὴ εἰσέρχεσθαι

XI. Original. Photographie Sévastianov n. 11, presque illisible.

<sup>28</sup> έκατονταίου sans doute pour έκατοστικίου i. e. τόκου. 29 lire τέλειον.

έν αὐτοῖς τὸ καθόλου χάριν τινὸς δημοσιακοῦ ζητήματος καὶ ἀλλοίου φο- 80 ρολογήματος: εἰ γὰρ καὶ τῶν τοιούτων τις ἀπαυθαδιάσει καὶ ἀνερυθριάστω προσώπω τοῖς τῶν κτημάτων μονῆς ἐπιπεδήσει προφάσει τῶν τοιούτων, ὧν ἀπηγορεύκαμεν, μεγάλην μέλλει εὐρήσειν τὴν παρ' ἡμῶν ἀγανάκτησιν ὡς καταφρονητής τε τῶν βασιλικῶν θεσπισμάτων, ἀκολούθζως δὲ> κάμοῦ διὰ γὰρ τούτου ἐγεγόνει τῆ τοιαύτη σεβασμία τοῦ Ἐσφιγμένου μονῆ καὶ 85 τὸ παρὸν σιγιλλιῶδες ἡμέτερον γράμμα καὶ ἐπεδόθη αὐτῆ πρὸς ἀσφάλειαν, κατὰ μῆνα σεπτέμβριον τῆς τρίτης ἰνδικτιῶνος †.

† Ίωάσαφ.

### XII.

Fragment d'un chrysobulle, probablement d'Etienne Douchan, sur les immunités du monastère d'Esphigménou.

† Καλή μεν και στρατιωτική φάλαγξ και όπλιτων σύνταγμα και έμπειρία πολεμική πρός τὰς τῶν ἀντιζούντων μάχας καὶ πρός τὰς τῶν ἀντιτεταγμένων παρεμβολάς, πολό δε τούτων πλέον οι τῷ σταυρϊκῷ ἐφωπλισμένοι σημείω και πρός τὰς ἀρχὰς και εξουσίας του κοσμοκράτορος ἀντικαθζοτάμενοι τὴν νίκην ἐπιχορηγοῦσι τῆ βασιλεία μου, τοῖς ὅπλοις τῶν προσ- δ ευχῶν μακρὰν ἀποδιοπομπούντες τοὺς ἀντιβαίνοντας ή μὲν γὰρ ἐκ τῶν άνωθεν εἰρημένων ἀρωγὴ πλήθους ἐστὶ καὶ ῥώμης καὶ ὅπλων παρασκευὴ καὶ στρατιωτική τις δεινότης, των δὲ τὴν κατὰ θεὸν ἐπανελομένων πολίτείαν ένὸς ἀνδρὸς προσευχή ὑπ' ἀσῖτίας τὴν σωματικὴν ἀφηρημένου ίσγον ὅπλων χωρίς και συμπλοκής τής πρός τους ἐναντίους ὅλας φάλαγ- 10 γας καταστρέφει τῶν ἐναντίων καὶ προξενεῖ τὴν νίκην, ἀοράτως κατατροπούσα τους άντιπίπτοντας. άλογον ουν ήγειται ή βασιλεία μου και διακρίσεως ούχ δρθής έχείνων μέν προνοείσθαι και δωρεαίς άνταμείβειν πολυτελέσι και σιτηρεσίων επινοείν άφορμάς, τούτων δε μηδένα λόγον ποιεΐσθαι, οίς μᾶλλον έχρην τὰ της βασιλείας μου φιλοτιμήματα ἐπιδεί- 15 χνύσθαι.

Διά τοι τοῦτο ἡ βασίλεία μου τῆ κατὰ τὸ Ἡγιον "Όρος ἐφιδρυμένη σεβασμία μονῆ τοῦ σωτῆρος Χριστοῦ τῆ οὐτω πως ἐπονομαζομένη τοῦ Ἐσφιγμένου οἰς τε πρόσεστιν αὐτῆ διὰ τοῦ παρόντος χρυσοβούλλου λόγου περιποιείται τὸ ἀσφαλὲς καὶ ἐτεράττα προσεπιτίθησι σιτηρέσια, ἄ καὶ 20 ἔχουσιν οὕτως μετόχιον ὁ Ἡγιος Γεώργιος τὸ διακείμενον ἐν τῆ τοποθεσία

XII. Original. Photographie Sévastianov, n. 4.

<sup>20</sup> lire έτερα άττα.

του Πρόβλαχος μετά πάντων των διχαίων χαι προνομίων αύτου ήγουν χωραφίων, άμπελώνων και ύδρομυλικοῦ έργαστηρίου έτερον μετόχιον ό Άγιος Νικόλαος το ἐπονομαζόμενον τοῦ Σκουταρᾶ μετὰ πάσης τῆς κατο-25 χής και διακρατήσεως αύτου ήγουν παροίκων, χωραφίων και ύδρομυλίκου έργαστηρίου έτερον μετόχιον τὸ ἐν τῷ Κρουσούβφ οἱ Αγιοι Ανάργυροι μετὰ πάντων των δικαίων και προνομίων αύτου ήγουν παροίκων, χωραφίων, άμπελώνων και υδρομυλικού έργαστηρίου, πρός τούτοις και ή τρίτη μερίς του αύτοῦ χωρίου τοῦ Κρουσόβου. ἐτερον μετόχιον τὸ ἐν τῷ Λαιμίφ διαχείμενον 30 τῆς ὑπεράγνου θεομήτορος μετὰ πάντων τῶν δικαίων και προνομίων αὐτοῦ ήγουν άμπελώνων, χωραφίων, ύδρομυλίχοῦ έργαστηρίου και τῶν ἐν αὐτῷ προσχαθημένων παροίχων γη ἀρόσιμος ἰδιοπεριόριστος ἐπονομαζομένη τοῦ Μουρσᾶ ώσει μοδίων τετραχοσίων δώδεχα, ώσαύτως και τὸ χωράφιον τό παρά του Ἰασίτου προσενεχθέν τἢ τοιαύτη μονἢ έτερον μετόχιον ό 35 Άγιος Γεώργιος τὸ διακείμενον ἐν τῆ τοποθεσία τῶν Στεφανιανῶν μετὰ πάσης τῆς κατοχῆς καὶ διακρατήσεως αὐτοῦ, παροίκων δηλονότι, χωραφίων, άμπελώνων και ὑδρομϋλϊκοῦ ἐργαστηρίου, πρός τούτοις και ἡ ἐκεῖσε κατέτος τελουμένη πανήγυρις του άγιου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου ετερον μετόχιον τὸ ἐντὸς τῆς μεγαλοπόλεως Θεσσαλονίκης διακείμενον ἐν τῆ 40 περιοχή των Άσωμάτων πάροικος Βασίλειος ό χαλκεύς σύν τοῖς υίοῖς αὐτου Γεωργίου και Μαρίνου εν τῷ χωρίφ τῶν Σιδηροκαυσίων προσκαθήμενος σὸν τἢ ἀνηκούση αὐτῷ ὑποστάσει. ἡ ἡμίσεια μερὶς τοῦ χωρίου τῆς Πορταρέας ή μέχρι τοῦ νῦν κατεχομένη παρά τοῦ μέρους τῆς δηλωθείσης μονής μετά πάντων των δικαίων αὐτής, παροίκων δηλονότι, χωραφίων 45 και άμπελώνων. ἐπέκεινα δὲ πάντων τούτων φιλοτιμείται αὐτή ή βασιλεία μου και την ετέραν μερίδα τοῦ αὐτοῦ χωρίου τῆς Πορταρέας μετὰ πάσης τής κατοχής και διακρατήσεως αὐτοῦ, τουτέστι παροίκων, χωραφίων και άμπελώνων, ώς άν τὸ όλον χωρίον άπό γε τοῦ νῦν καὶ εἰς τὸ ἐξῆς κατεχηται παρά τοῦ μέρους τῆς ἡηθείσης μονῆς, καὶ ποιεῖν ἐπ' αὐτῷ ὁσα καὶ 50 βούλεται ταῦτα πάντα κατέχεσθαι βούλεται ἡ βασϊλεία μου παρὰ τῆς ἡηθείσης μονής διά του παρόντος χρυσοβούλλου λόγου αυτής άναποσπάστως πάντη και άναφαιρέτως και άνεπαυξήτως, ἔστ' ᾶν ὁ ήλιος τὸν ἡμερήσιον χύχλον περιπολή και καταφωτίζοι το παν, και διατηρείσθαι άνώτερα πάσης δημοσιαχής ενοχλήσεως, ήγουν άγγαρείας, παραγγαρίας, ζευ-55 γαρατικίου, ψωμοζημίας, πλωίμων έκβολης.....γιολογίου κονταράτων....

Le reste de la pièce a disparu par suite de déchirures.

<sup>38</sup> lire κατ' έτος. 52 l. ήμερήσων.

### XIII.

6856-1347, mois de décembre, indiction I.

Chrysobulle d'Etienne Douchan sur le métochion de Krousovo.

† Καλή μέν και στρατιωτική φάλαγξ και όπλιτων σύνταγμα και πολειική έμπειρία πρός τὰς των ἐναντίων παρεμβολάς, πολύ δὲ τούτων πλέον οι τῷ σταυρικῷ ἐφοπλισμένοι σημείψ και πρός τὰς ἀρχὰς και ἐξουσίας τοῦ κοσμοκράτορος ἀντικαθιστάμενοι τὴν νίκην ἐπιχορηγοῦσι τῇ βασίλεία μου, τοῖς ὁπλοις των προσευχῶν μακρὰν ἀποδιοπομποῦντες τοὺς ἀντίβαίνοντας. ε ἡ μὲν γὰρ ἐκ των ἄνωθεν εἰρημένων ἀρωγὴ πλήθους ἐστὶ καὶ ρώμης καὶ ὅπλων παρασκευὴ καὶ στρατιωτική τις δεινότης, των δὲ τὴν κατὰ θεὸν ἐπανελομένων πολιτείαν ἐνὸς ἀνδρὸς προσευχὴ ὑπ' ἀσιτείας τὴν σωματιτίους ὅλας φάλαγγας καταστρέφει των ἐναντίων καὶ προξενεῖ τὴν νίκην, 10 ἀοράτως κατατροποῦσα τοὺς ἀντιπίπτοντας. ἄλογον οὐν ἡγεῖται ἡ βασιλεία μου καὶ κρίσεως οὐκ ὀρθῆς ἐκείνων μὲν προνοῆσθαι καὶ δωρεαῖς ἀνταμείβειν πολυτελέσι καὶ σιτηρεσίων ἐπινοεῖν ἀφορμάς, τούτων δὲ μηδένα λόγον ποιείσθαι, οἰς μᾶλλον ἐχρῆν τὰ τῆς βασίλείας μου φίλοτιμήματα ἐπίδείχυσθαι.

Έπεὶ γοῦν καὶ ἡ κατὰ τὸ ἄγιον ὅρος τοῦ Ἄθω διακειμένη σεβασμία μονὴ ἡ εἰς ὄνομα τιμωμένη τοῦ σωτῆρος Χριστοῦ καὶ ἐπονομαζομένη τοῦ Ἐσφιγμένου ἐκέκτητο μετόχιον τὸ λεγόμενον Κρόσουβον μετὰ πάσης τῆς νομῆς καὶ περιοχῆς αὐτοῦ καὶ τῶν ἐτέρων πάντων δικαίων καὶ προνομίων αὐτοῦ ἡγουν παροίκων, χωραφίων, ἀμπελώνων καὶ τοῦ ὑδρομιλικοῦ ἐρ- 20 γαστηρίου, προαπεσπάσθησαν δὲ δι' ἀπογραφικῆς καταστάσεως αὶ δύο μερίδες τοῦ τοιούτου χωρίου καὶ ἐδόθησαν ἡ μὲν μία μερὶς τῷ Γαβριηλοπούλφ ἐκείνφ, ἡ δὲ ἐτέρα τῷ Φαρμάκη μετὰ καὶ τῆς Βυσινᾶς, ὡς ἐναποληφθηναι τῆ μονῆ τὸ τρίτον μόνον μέρος τοῦ τοιούτου χωρίου, ἀρτίως δὲ ἀνέφερον τῆ βασιλεία μου οἱ τῆς δηλωθείσης σεβασμίας τοῦ Ἐσφιγμένου 25 μονῆς μοναχοὶ καὶ ἐφάνισαν χρυσόβουλλα καὶ ἔτερα παλαιγενῆ δικαιώματα, δικαιοῦντα τῆ τοιαύτη μονῆ κατέχειν καὶ νέμεσθαι τὸ δηλωθὲν μετόχιον ἄπαν, καὶ παρεκάλεσαν, ἱνα εὐεργετηθῶσι καὶ διὰ χρϋσοβούλλου τῆς βασιλείας μου τὸ τοιοῦτον χωρίον, καθὼς προκατείχον αὐτό, τὴν παράκλησιν αὐτῶν εὐμενῶς προσδεξαμένη ἡ βασιλεία μου ὡς εὐλογον καὶ δικαίαν, 80

XIII. Original. Photographie Sévastianov n. 1; édition T. Florinsky, Afonskie acti p. 85-86.

<sup>8</sup> lire ἐφωπλισμένοι. 8 l. ἀσιτίας. 12 l. προνοεῖσθαι. 26 l. ἐφανησαν. 29 lire βασιλείας.

έχει θέλημα καὶ διορίζεται διὰ τοῦ παρόντος χρυσοβούλλου λόγου αὐτῆς, ώς αν κατέχη και νέμηται ή δηλωθείσα σεβασμία του Έσφιγμένου (μονή) τὸ χωρίον τὸ λεγόμενον Κρόσουβον μετὰ και τῶν ἀποσπασθέντων δύο ζμερίδων αύτου, ώς είρηται, των κρατουμένων παρά> του Γαβρτηλοπού-85 λου και του Φαρμάκη. κατέχει δε ταυτα ή τοιαύτη μονή μετά και τής Βυσινάς και μετά τής ετέρας ζπάσης νομής και περιοχής αύτων και των διχαίων πάντων και προνομίων, ήγουν παροίχων, χωραφίων, άμπελώνων, και τοῦ ὑδρομυλικοῦ ἐργαστηρίου. ἀλλά και όσοι ἄν ἐθελήσωσι προσελθείν και προσκαθήσαι τῷ τοιούτφ μετοχίφ ἐλεύθεροι και τῷ δημοσίφ 40 άνεπίγνωστοι, όφείλει κατέχειν και τούτους ή δηλωθείσα μονή, λαμβάνουσα έξ αύτων τὰ ἀνείχοντα δίχαια αὐτῆς. ἔτι τε διορίζεται ή βασιλεία μου διὰ τοῦ παρόντος χρυσοβούλλου λόγου αὐτῆς, ὡς ἄν διατηρείται τὸ τοιούτον μετόχιον το Κρόσοβον ανώτερον και ακαταζήτητον πάσης και παντοίας δημοσϊακής ἐπηρείας καὶ συζητήσεως, ήγουν ζευγαρατικίου, ξυ-45 λαχύρου, μϊττάτου, πεσήματος, καστροκτησίας, κατεργοκτησίας, άγκαρίας, ψωμοζημίας, σϋδοσίας γενημάτων, και πάσης άλλης και παντοίας δημοσϊαχής ἐπηρείας χαὶ σύζητήσεως νῦν τε οὕσης χαὶ ἐσύστερον ἐπϊνοηθησομένης, οὐδὲν δὲ ἔξει ὅλως ἄδειαν εἰσέρχεσθαι ἐν τούτοις ἡ ὁ κεφαλατικεύων ή ὁ τὰ δημόσια ἐνεργήσων ή ἄλλος τις ἐπεινοη ......... ...... τῆς βασιλείας μου...μάντησιν ἐπὶ τούτου γάρ έγεγόνει και ο παρών χρυσόβουλλος λόγος τῆς βασιλείας μου ζπρός

τους μοναχούς τής> ρηθείσης μονής είς ασφαλειαν αίωνίαν, γεγονώς κατά μήνα δεκέμβριον τής νῦν τρεχούσης ἐνδικτιῶνος πρώτης τοῦ ἐξακισχιλίοστοῦ ὀκτακοσϊοστοῦ πεντηκοστοῦ <ἔκτου?> ἔτους, ἐν ῷ καὶ τὸ ἡμέτερον 55 εὐσεβὲς και θεοπρόβλητον ὑπεσημήνατο κράτος:

† Στέφανος εν Χριστῷ τῷ θεῷ πῖστὸς βασιλεύς και αύτοκράτορ Σερβίας και 'Ρωμανίας.

### XIV.

#### (1347)indiction XV.

Chrysobulle d'Etienne Douchan sur les immunités du monastère d'Esphigménou.

† Έπεὶ οι έν τῆ περὶ τὸ ἄγιον ὄρος τοῦ Άθωνος διακειμένη σεβασμία μονή της βασιλείας μου τη είς δνομα του χυρίου και σωτήρος ήμων Ίησου Χριστου τετιμημένη και έπικεκλημένη του Έσφιγμένου ένασκούμε-

<sup>56</sup> lire αὐτοχράτωρ.

XIV. Original. Photographie Sévastianov n. 2; T.Florinsky, Afonskie acti, p. 101-103. **41 l. ἀνήχοντα.** 46 l. γεννημάτων.

νοι μοναχοί ἀνέφερον τη βασιλεία μου, ὅτι κατέχει ή τοιαύτη σεβασμία μονή διὰ παλαιγενών ζχρυσοβούλλων> καὶ ζπροσταγμάτων> καὶ ἐτέρων δι- 5 καιωμάτων κτήματα......καὶ μετόχια, ἐν οἰς εἰσὶ ταῦτα ἐν τῷ κατεπανοιχίω 'Ρεντίνης χωρίον τὰ Βραστὰ μετὰ πάσης τῆς περιοχῆς καὶ νομής αὐτοῦ καὶ οἰκημάτων ἐντὸς τοῦ τοιούτου κάστρου 'Ρεντίνης' ἐν τῷ κατεπανοικίφ Στρυμμόνος έτερον χωρίον ὁ Κάτω Κρόσοβος μεθ' ής έχει καὶ αὐτὸ περιοχής καὶ νομής είς τὰ Στεφανιανὰ μετόχιον τοῦ 10 άγίου ἐνδόξου μεγαλομάρτϋρος και τροπαιοφόρου Γεωργίου μετά των ἐν αὐτῷ παροίχων καὶ μύλωνος καὶ τῶν ἄλλων δικαίων ὧν κέκτηται, καὶ ἐντὸς τοῦ κάστρου τῶν Στεφανιανῶν οἰκημα εἰς τὸ χωρίον τοῦ ἀχιανοῦ έτερον μετόχιον τὸ ὀνομαζόμενον Λαιμίν μετὰ τῶν ἐν αὐτῷ παροίχων χαὶ προσκαθημένων και του μύλωνος και των άλλων αύτου δικαίων περί τὸν 15 Στρυμμόνα έτερον μετόχιον του άγίου και ένδόξου μεγαλομάρτυρος και τροπαιοφόρου Γεωργίου τοῦ ἐπονομαζομένου Παρύαχος καὶ χειμαδείον περί τοῦ Λογγοῦ πλησίον τοῦ αἰγιαλοῦ τὸ ὀνομαζόμενον ή Τερόνη μύλωνας είς τον άγιον Νικόλαον του Σκουταρά και έτερον πέραν του Στρυμμόνος: είς την Καλαμαρίαν έτερον μετόχιον τὸ ήμισυ τοῦ χωρίου τῆς Πορτα- 20 ρέας χατά τὰς περιλήψεις ών χέχτηται ἐπ' αὐτῷ διχαιωμάτων εἰς Αγιον Μάμαντα ἀμπέλια δύο ἐξ ἀγορασίας ἐν τῆ Κασανδρεία μετόχιον τὸ ὀνομαζόμενον ο Πύργος είς του Πεφλεγμένου γῆν μοδίων τριαχοσίων ἀποσπασθείσαν ἀπὸ τῆς οἰχονομίας τοῦ Κουνάλη ἐχείνου χαὶ δοθείσαν τῆ τοιαύτη σεβασμία μονή, είς τας Ερμηλείας άγρίδιον είς ονομα τιμώμενον τής 25 ύπεράγνου θεοτόχου της Άχριδινής μεθ' ών κέκτηται άμπελίων και της γής: έντὸς τής θεοσώστου πόλεως Θεσσαλονίκης μετόχιον τοῦ τιμίου ένδόξου προφήτου προδρόμου και οικήματα και άμπέλια είς τον Αγιον Ερμογένην είς τὸν Ἱερισὸν είς τὸν προαύλαχα μετόχιον τοῦ ἀγίου ἐνδόξου καὶ τροπαιοφόρου Γεωργίου μετὰ τῶν ἐν αὐτῷ ἀμπελίων καὶ τῆς γῆς, ὡς 80 μέχρι του νύν χατέχει και νέμεται ταύτα, και μύλωνος είς τά Σιδηροκαυσεῖα παροίχους δύο, Βασίλειον τὸν Τορέλαν καὶ τὸν......καὶ γῆν και άμπέλια, - εζήτησαν δε και παρεκάλεσαν οι τοιούτοι μοναχοί τυχείν την τοιαύτην μονήν εύεργεσίας και προμηθείας της βασιλείας μου άντι της γενομένης, φθοράς και καινοτομίας είς τὰ τοιαῦτα κτήματα και μετόχια 35 ταύτης, την τοιαύτην παράκλησιν αυτών προσδεξαμένη η βασιλεία μου, ἐπιχορηγεί και ἐπιβραβεύει αὐτή τὸν παρόντα χρυσόβουλλον λόγον αὐτής, δι' ου προστάσσει και διορίζεται, ίνα κατέχη άνενοχλήτως παντάπασι και άδιασείστως πάντα τὰ δηλωθέντα κτήματα καὶ μετόχια αὐτῆς, <καθώς> ποτε έχράτει και ένέμετο ταῦτα άντι δὲ τῆς γενομένης κατατρίβῆς και ζη- 40 μίας είς τὰ χτήματα και μετόχια ταῦτα και δι' ἡν ἐνεδείξαντο είς τὴν βα-

στλείαν μου οί τοιούτοι μοναγοί σχέσιν και εύνοιαν, εύεργετεί πρός αύτην ζή βασιλεία μου τὸ> χρατηθέν καὶ ἀποσπασθέν εἰς τὸ χωρίον τὴν Πορταρέαν μέρος και δοθέν τῷ Άναταυλᾶ ἐκείνου δ και ὀφείλει κατέχειν και νέ-45 μεσθαι άνενογλήτως ώς έδιχαιούτο έπ' αυτό διά των δηλωθέντων γρυσοβούλλων και προσταγμάτων και έτέρων δικαιωμάτων, συντηρηθήσονται δὲ καὶ οἱ ἐν τοῖς κτήμασι τούτοις καὶ μετοχίοις κατοικοῦντες πάροικοι καὶ προσκαθήμενοι μετά και των νεωστι εὐεργετηθέντων έτέρων παροικων των εύρισχομένων είς την Πορταρέαν, ων έχράτει ὁ Άναταυλᾶς ἐχείνος, ἀνώτε-50 ροι της απαιτήσεως του κεφαλαίου του ζευγαρατικίου, της δρικής καί καστροκτισίας, του έννομίου των ζώων αυτών, των προβάτων, γοίρων καί μελισσίων, του άξρος και πάντων των άπαιτημένων και διδομένων έπερων δημοστακών κεφαλαίων ζήγουν φόνου>, παρθενοφθορίας και ευρέσεως θησαυροῦ, ἔτι τε τῆς ἀπογραφικῆς ἀναθεωρήσεως καὶ πάσης ἐτέρας ζκατα-55 τριβής και έπηρείας». Έχει τε άδειαν συνιστάν και βελτιούν ταύτα κατά τὸν έγχωροϋντα και δυνατόν αὐτή τρόπον, και κατέχει και τὰ ἐν τούτοις βελτιωθησόμενα μετά της όμοίας έξχουσείας και δεφενδεύσεως και άνενοχ λησίας άναφαιρέτως, άναποσπάστως, άνεμποδίστως και δίχα τινὸς διενοχλήσεως. τη γοῦν ἰσχύι καὶ δυνάμει τοῦ παρόντος χρυσοβούλλου λόγου τῆς βασιλείας μου 60 χαθέζει ταύτα χαί νεμηθήσεται ή τοιαύτη σεβασμία μονή, ώς διορίζεται αὐτή, ἀνενοχλήτως, ἀναποσπάστως, ἀνεπαυξήτως και δίχα τῆς οίας δή ποτε διενοχλήσεως και κατατριβής και έπηρείας ούτε γάρ οι κεφαζλαπκεύοντες> τῶν δηλωθέντων κάστρων καὶ κατεπανοικίων καὶ οὖτε οἱ ἐν τούτοις τὰ δημόσια μέλλοντες διενεργεῖν, οὐτε ὁ τὴν ἀπογραφικὴν ἀναθεώρη-65 σιν (χαὶ ἀποχατάστασιν) μέλλων ποιήσασθαι, οὐτε τις ἄλλος (ἔξουσιν ἄδειαν εἰσέρχεσθαι ἐν τοῖς χτήμασι τούτοις καὶ μετοχίος καὶ ἀπαιτεῖν τινα ζήτησιν καὶ δόσιν ἡ ἀπογραφικὴν ποιῆσαι> ἀναθεώρησιν. ζείπερ δὲ ἔτεροί τινες μὴ ἐν πραχτιχοίς χαταγεγραμμένοι προσχαθήσουσιν είς τις των τοιούτων χτημάτων και μετοχίων, σϋντηρηθήσονται και ούτοι είς την αυτήν και όμοιαν 70 δεφένδευσιν και έξκούσειαν και άνενοχλησίαν, είς ην και οι λοιποι πάροικα καὶ προσκαθήμενοι μέλλουσι συντηρηθήναι, ώς διορίζεται ήδη ή βασιλεία μου· τούτου γάρ χάριν έγένετο αὐτοῖς καί ὁ παρών χρυσόβουλλος λόγος τῆς βασϊλείας μου ἀπολυθείς κατὰ μῆνα..... ..... ίνδιχτιώνος......... ξτους, ἐν ῷ καὶ τὸ ἡμέτερον 75 εὐσεβὲς καὶ θεοπρόβλητον ὑπεσημήνατο κράτος.

† Στέφανος ἐν Χριστῷ τῷ δεῷ πιστὸς βασιλεὺς καὶ αὐτοκράτωρ Σερβίας καὶ Ψωμανίας †.

### XV.

## 6865—1357, 14 août, indiction X.

L'empereur Jean Paléologue confirme au monastère d'Esphigménou la possession de deux terrains sur le Longos.

† Έπεὶ οἱ ἐνασκούμενοι τῆ κατὰ τὸν Ἄθω διακειμένη θεία καὶ ἰερᾶ μεγάλη μονή τής βασιλείας μου του Έσφιγμένου τιμιώτατοι μοναχοί είχον ἀπό μαχράς συνηθείας νομήν περί τὰ μέρη τοῦ Λογγοῦ εἰς τόπον δι' ἀνάπαυσιν τῶν ζώων αὐτῶν τὸν ὀνομαζόμενον Παρθενῶνα καὶ Φραγκόχαστρον και έτερον τόπον λεγόμενον Τερώνην, — ἄρχεται ἀπό τὰ δεξιὰ 5 μέρη τά σύνορα, ὁ Κουφός, ὁ Στραβόλακκος, Μαδοτόπι, Κακή Σκάλλα, Ραγαζόβατος, — αὐθις δὲ ὲλθών ὁ τιμιώτατος ἐν ἰερομονάχοις καὶ πνευματικός της βασιλείας μου κύρ Δαβίδ ἐζήτησε καὶ παρεκάλεσεν, ἵνα γένηται καὶ δὶ ἐγγράφου χρυσοβούλλου τῆς βασιλείας μου ἡ τῶν τοιούτων εὐεργεσία, είπερ ένι του δημοσίου της βασιλείας μου ή των τοιούτων τόπων 10 εύεργεσία, ή βασιλεία μου τὴν αὐτοῦ παράκλησιν εὐμενῶς προσδεξαμένη, καὶ μάλιστα δι' ἢν κέκτηται πρὸς αὐτόν πνευματικὴν εὕνοιαν, τὸν παρόντα αὐτῆς χρυσόβουλλον ἀπολύει, δί οὐ ἔχει θέλημα καὶ διορίζεται, ίνα κατέχη άπάρτι ή είρημένη σεβασμία μονή του Έσφιγμένου τον περί τον Λογγόν τόπον του Παρθενώνος και το Φραγκόκαστρον και την Τερώνην και νέμη- 15 ται μονομερώς τους τοιούτους τόπους ή τοιαύτη μονή μετά πάσης άδείας, είπερ είσι του δημοσίου, καθώς είρηται, άκωλύτως παρά παντός και άνεμποδίστως, και ούδεις των άπάντων άνευ γνώμης της τοιαύτης μονής νομὴν ἐχέτω ἐχεῖσε εἰ μὴ μονοτρόπως ἡ αὐτὴ μονή. ἔτι εὐεργετῶ, ἵνα νέμωνται και μετά πάσης άδείας το παλαιογώριον των Σοτζίων κατά την 20

Digitized by Google

XV. Photographie Sévastianov n. 3; copie Porphyre Ouspensky (=P); édition Gédéon dans Έχκλησιαστική Άλήθεια t. VIII (1888), p. 392 (=G); édition Smyrnakes, Τὸ Ἅγιον ϶Ορος, p. 92 (=S). Ce document paraît d'une origine fort suspecte, au moins dans son état actuel.

<sup>1</sup> τής.... διαχειμένης θείας χαὶ σεβασμίας μονής τής βασ. S. διαχειμένοι cod. P, om. G. θεία] σεβασμία 8. 3 μέροι cod. P. λόγγου Ρ, λογχοῦ G. διά G. Φραχόχαστρον Ρ. 5 Τράνην P, Τορώνην S. om, P. **4** ζώον cod. P. άπό] ἀπέ cod. P. 6 μέροι cod. σήνορα cod. P. Κωφός G. Μαδοτόποι cod. P. 7 'Ραγαζόβατον G. xaxoù cod. P. τιμιότατος cod. P. 8 Δαυίδ 8. cod. P. γένοιται cod. P. 9 χρισοβούλου cod. P. 10 τιούτων cod. G. τόπων om. P, εὐεργεσία τόπων 8. 11 εύμενός coil. P. 13 χρυσόβουλον cod. διορήζεται P. 14 είρημένοι cod. P. 15 Παρθένωνος cod. P. Τορώνην S. νέμεται μονομε-16 τιούτους cod. P. τιαύτη cod. P. ρός cod. P. άδίας cod. 17 είπερ] απερ G. siσi] ησι cod. P. άνεμποδίστος cod. 18. 19 άνευ γνώμης — ή αὐτή μονή om. P. 19 exotos cod. 20 ἀδίας cod. P. παλεοχόριων καὶ Ρ.

ίσχύν καὶ δύναμιν τοῦ παρόντος χρυσοβούλλου τοῦ γεγονότος τῆς βασιλείας μου τοῦ Ἐσφιγμένου, καὶ ἐπεχορηγήθη καὶ ἐπεβραβεύθη τοῖς δηλωθεῖσι μοναχοῖς τῆς τοιαύτης σεβασμίας ζμονῆς> τῆς βασιλείας μου, ἀπολυθεὶς κατὰ εἰκοστὴν τετάρτην τοῦ παρόντος αὐγούστου μηνὸς τῆς νῦν 25 τρεχούσης δεκάτης ἰνδικτιῶνος τοῦ ςου ὀκτακοσιοστοῦ ἐξηκοστοῦ πέμπτου ἔτους, ἐν ῷ καὶ τὸ ἡμέτερον εὐσεβὲς καὶ θεοπρόβλητον ὑπεσήμανα κράτος.

† Ἰωάννης εν Χριστῷ τῷ δεῷ πιστός βασιλεὺς καὶ αὐτοκράτωρ Ῥωμαίων ὁ Παλαιολόγος.

### XVI.

6866-1358, mois de février, indiction XI.

Matthieu, évêque d'Ezibon et de Stéphaniana, confirme la donation du métoque de Pariacos, sur le Strymon, faite par ses prédécesseurs au monastère d'Esphigménou.

† Μέγα ἀγαθον ἀγάπη κατὰ θεὸν καὶ πολλῶν ἀξία τῶν ἐγκωμίων, ἐπεὶ καὶ ὁ κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστός ταύτην πρώτην τῶν ἀρετῶν καὶ τελευταίαν νενομοθέτηκεν. ὡς σὖν εὐδόκησεν ἡ αὐτοῦ εὐσπλαγχνία καὶ ἀγαθότης καὶ ἀνηνέχθην ἡ ταπεινότης ἡμῶν εἰς τὴν τῆς ἀγιωτάτης ἐπισκοπῆς τὰξιβῶν καθέδραν, εὐρον ὅτι ἐκ πολλῶν τῶν χρόνων καὶ ἀνέκαθεν ἐκέκτητο ἡ σεβασμία καὶ βασιλικὴ τοῦ Ἐσφιγμένου μονὴ εἰς μετόχιον τὸ εἰς τὸ παραλήμνιον τοῦ Στρυμόνος ἐγκείμενον μονύδριον, τὸ εἰς ὄνομα τιμώμενον τοῦ παμμεγίστου καὶ ἐνδοξωτάτου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου καὶ ἐπονομαζόμενον Παριάκος, ὅπερ ἐξέδοτο ἐκ πολλῶν τῶν χρόνων ὁ θεοφιλέστατος ἐπίσκοπος ὁ κὐρ Ἰωαννήκιος ἐκεῖνος εἰς τὴν τοῦ Ἐσφιγμένου σεβασμίαν μονὴν δι' ἐκδοτηρίου αὐτοῦ γράμματος, διὰ τὸ παντελῆ ἀφανεία καὶ ἀπωλεία περιπεσεῖν καὶ μηδὲ μνήμην μονυδρίου καταληφθεῖνα, ἔν καὶ μόνον ὑπέρπυρον τελεῖν κατ' ἔτος εἰς τὴν καθ' ἡμᾶς ἀγιωτάτην

<sup>21</sup> ἰσχὴν καὶ δήναμιν cod. χρυσοβούλιου cod. τῆς βασιλείας μου cod. sans doute pour τῆ σεβασμία μονῆ que donne G. 22 διλοθήσι cod. 23 Avec G je supplée μονῆς. ἀπολλυθείς cod. 25 ὀκτακωσιοστοῦ cod. 26 ὑπεσήμανα pour ὑπεσημήνατο provient évidemment d'un copiste (ou d'un faussaire) ignorant.

XVI. Original. Photographie Sévastianov n. 9; copie Porphyre Ouspensky (==P); édition Manuel Gédéon dans Ἐκκλησιαστική ᾿Αλήθεια, t. IX (1889), p. 79—80 (==G).

<sup>2</sup> τῶν om. G. 4 ἀνενήχθη G. 5 Ἐζιβῶν om. P, Ἐζεβῶν G. ἐπέκτητο P. 7 εἰς παραλίμνιον G; il faut en effet lire παραλίμνιον. 8 lire ἐνδοξοτάτου. 10 lire Ἰωαννίχιος G. 11 lire avec G παντελεῖ.

ἐπισκοπὴν διὰ τὴν τῶν κανόνων ἀσφάλειαν. παραλαβόντες δὲ τοῦτο οἱ τῆς τοῦ Ἐσριγμένου μοναγοί, ἀνεκτήσαντό τε καὶ ἀνενεώσαντο καὶ ναὸν εὐ- 15 αγή τῷ πανενδόξφ μάρτυρι ἐπφχοδόμησαν καὶ πᾶσαν σπουδήν καὶ ἐπιμέλειαν κατεβάλλοντο και ένήργησαν τὰ άρμόδια και ὡς θεῷ φίλον και εὐαπόδεχτον, ταύτα τοίνυν είδόντες χαί οί μεταγενέστεροι θεοφιλείς ἐπίσχοποι, ούχ εἶς ἣ δύο, ἀλλὰ καὶ τρεῖς καὶ τέσσαρες καὶ πλήο ἀρχιερεῖς, τὸ **θ**εάρεστον ἔργον τοῦτο ἀποδεξάμενοι, ἐπεχύρωσαν καὶ ἐβεβαίωσαν καὶ ἀπε- 20 δέξαντο τὴν τοιαύτην πρᾶξίν τε καὶ κατάστασιν οὐ μόνον δὲ άλλὰ καὶ τιμία πατριαρχική γραφή είς τοῦτο προέβη ἐπιτίμιον ἀφορισμοῦ ἐπιτείνουσα τοῖς παρασαλεῦσαι τολμήσασι τὴν τοιαύτην διάγνωσιν, καὶ βασιλικά δὲ προστάγματα καὶ χρυσοβούλια προέβησαν βεβαιούντα τοῖς μοναχοῖς τὸ τοιοῦτον μετόχιον, καὶ οἱ διαληφθέντες δὲ πρὸ ἐμοῦ ἀρχιερεῖς 25 γράμματα τη μονή εκδεδόκασιν άσφαλή και άναντίρρητα, ώστε και άρας έπιθεϊναι και επιτιμήσεις φρικτάς τῷ βουληθέντι ποτε ἀποσπάσαι ἡ παρασαλευσαι άπό του 'Εσφιγμένου τό τοιούτον μονύδριον. τὰ τοσαύτα λοιπόν καί τοιαῦτα είδων τῆς μονῆς διχαιώματα, μᾶλλον δὲ χαὶ τὰς ἀμεταχινήτους ἀρὰς εύλαβηθείς και δυσωπηθείς και τόν πολλόν κόπον τῶν μοναχῶν τῶν μακρῶν 80 χρόνων, ἐπιχυρῶ καὶ αὐτὸς καὶ βεβαιῶ διὰ τοῦ παρόντος μου γράμματος διὰ τῆς χάριτος τοῦ παναγίου πνεύματος, ὅπως κατέχει ἡ δηλωθεῖσα σεβασμία του Ἐσφιγμένου μονή το δηλωθέν μονύδριον τον Παριάχον είς τελείαν δεσποτείαν αὐτῆς καὶ κυριότητα μετὰ πάντων τῶν δικαίων καὶ προνομίων αύτου, καθώς δηλούσι και βεβαιούσι και τὰ λοιπὰ είς τούτο αύ- 85 τῆς δικαιώματα, σωζομένου δηλονότι καὶ τοῦ κανονικοῦ ὑπερπύρου ἐνός, καθώς προδεδήλωται. άξιουμεν δὲ καὶ τοὺς μεθ' ἡμᾶς προστησομένους τῆς χαθ' ήμας άγιωτάτης έπισχοπῆς, μὴ παρασαλεῦσαι τὸ σύνολον ἡ ἀνατρέψαι την ημετέραν πράξίν τε και γραφήν σστις δε των άπάντων, όποιος άρα και είη, βουληθείη παρακινήσαι ή παρασαλεύσαι τι τής τοιαύτης κα- 40 ταστάσεως και διαγνώσεως, έχέτω μέν και τὰς ἀράς, ἄς οι πρό ἐμοῦ ἀρχιερείς τεθείχασιν, των άγίων απάντων των άπ' αίωνος θεφ εύηρεστηχότων. ξοτω δε και τη άθανάτω κολάσει υπεύθυνος και τῷ τοῦ οἰκουμενικοῦ πατριάρχου ἀφορισμῷ ὑπόδιχος, ὡς τὴν τοσούτων καὶ τηλιχούτων ἀρχιε-

<sup>15</sup> Ι. ἀνεχτίσαντο. ανέχτισαν τότε χαὶ G. 17 Ι. χατεβάλοντο. ιδόντες. επίσχοποι om. G. 19 lire πλείω pour πλείους; πλείωνες P. 20 άποδειξα-MEYOL G. 22 προέβη καὶ G. 28 καὶ avant βασιλικά om. P. 24 χρυσόβουλλα G. μοναχοίς του Έσφιγμένου G. 25 τοιούτον om. P. 26 l. έκδεδώκασιν. 27 ποτέ om. P. 28 τοσαϋτα λοιπόν καὶ om. P. 29 l. avec G ίδών 30 δυσωπηθείς om. P. πολλήν P; πολύν G; le mot ne paraît pas très distinctement sur la photographie; mais il semble bien qu'il y a πολλόν. 32 l. avec G κατέχη. 33 μονή τοῦ Ἐσφ. G. μονύδριον παροίχον Ρ. 87 μεθ' ήμῶν προστησαμένους Ρ. 42 τεθείχασι G.

45 ρέων κατάστασιν καὶ πρᾶξιν παραλογησάμενος. διὰ δὲ τὸ βέβαιον ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν ἡμέτερον γράμμα καὶ ἐπεδόθη τοῖς τοῦ Ἐσφιγμένου μονα-χοῖς, ἀπογραφὲν καὶ παρ' ἐμοῦ δι' ἀσφάλειαν, μηνὶ φευρουαρίφ ἰνδικτιῶνος τα ἔτους ζωξς †.

† ὁ ταπεινός ἐπίσκοπος Ἐζιβῶν καὶ Στεφανιανῶν Ματ-50 θαΐος †

† ὁ εὐταιλῆς οἰχωνόμος τῆς ἀγιωτάτης ἐπισχοπῆς Ἐζιβον Γεόργιος ἰερεύς.

† ὁ χαρτοφύλαξ τῆς ἀγιωτάτης ἐπισκοπῆς Ἐζιβον Μιχαὴλ ἰερεύς.

### XVII.

6868-1359, mois de décembre, indiction XIII.

Jacques, métropolitain de Serrès, confirme à son tour la donation du métoque de Pariacos.

† Έπεὶ ὁ τιμιώτατος καθηγούμενος τῆς σεβασμίας μονῆς τῆς ἐν τῷ ἀγίφ ὅρει τοῦ Ἦθωνος διακειμένης καὶ ἐπικεκλημένης τοῦ Ἐσφιγμένου μετὰ τῶν ὑπ ἀὐτῷ ἀσκουμένων τιμιωτάτων μοναχῶν ἀνέφερε τῆ ἐμἢ ταπεινότητι περὶ τοῦ εἰς τὸ παραλίμνιον τοῦ Στρυμμόνος ἐγκειμένου μονυδοίου τοῦ ἐν ἀθλοφόροις μεγάλου τροπαιοφόρου καὶ θαυματουργοῦ Γεωργίου καὶ ἐπονομαζομένου ὁ Παριάκος, ὅπως κέκτηται αὐτὸ πρὸ χρόνων οὐκ ὁλίγων ἡ σεβασμία αὐτῶν μονὴ δι' ἐκδοτηρίου γράμματος τοῦ θεοφιλεστάτου ἐπισκόπου Ἐζιβῶν ἐκείνου κυροῦ Ἰωαννικίου, ἡμελημένου ὅντος ὡς καὶ μόλις μνήμην ναοῦ φέρειν, καὶ μετ' ἐκείνου ἄλλων ἐπισκόπων κατὰ καιρόν τὸν θρόνον διτθυνόντων τῆς αὐτῆς ἐπισκοπῆς, ἀλλὰ δὴ καὶ πατριαρχικοῖς γράμμασι κυροῦν τὴν τῶν ἐπισκόπων ἔκδοσιν εἰς τὸ μὴ ἔχειν τινὰ τῶν ἐπισκόπων ἄδειαν ἐνοχλῆσαι τῆ σεβασμία μονῆ, εἴ ποτε συμβἢ καὶ ἀνα-

<sup>45</sup> παραλογισάμενος G. 48 έτους om. G. 49 στεφανιών P. 50—52 Les deux dernières signatures sont données très incomplètement dans P.

XVII. Original. Photographie Sévastianov copiée par M. V. Vetterlein à St.-Pétersbourg; copie Porphyre Ouspensky (=P); édition T. Florinsky, Afonskie acti, p. 87—88 = F); édition M. Gédéon d'après la copie de Théodoret dans Έκκλ. 'Αλήθωα ΙΧ (1888), p. 80.

<sup>1</sup> της om. P. 4 τὸ om. F. έγχείμενον μονύδρων Ρ. 5 πελάγου] πελαλομάρτυρος Ρ. 6 Παρίαχος Ρ F. όπως] όπερ P F G. xéxtytai] exextyto G. αὐτό om. G. 8 Έζεβῶν G. χυρ P F. 9 μετ' έχεῖνον Ε. χαιρών PF. 10 διιθηνόντων Ρ. πατριαρχικού γράμματος κυρούντος G. 12 μονή του Έσρημένου G. είποτε] μήποτε F. άνακαινήσωσιν G. 13 αὐτῷ P F. nv om. F.

καινίσωσιν αὐτό, ἐπεὶ ἡμελημένον ἡν τὸ πρότερον καὶ εἰς παντελή προέβαινεν άφανισμόν, διδόναι δὲ κατ' ἔτος πρός τὴν ἐπισκοπὴν κανονικοῦ χάριν υπέρπυρον έν, εζήτησεν δε και γράμμα τη εμή ταπεινότητι κυρωτι- 15 κόν τῶν προτέρων γραμμάτων, ίνα μὴ ευρίσκωσι παρά τινος ἐμποδισμόν κατά την περίληψιν των έκδοτηρίων γραμμάτων, ήδη ποιεί ή ταπεινότης μου το παρόν γράμμα πρός το μέρος της σεβασμίας μονης του Έσφιγμένου ώς στέργουσα καὶ βεβαιοῦσα τη καταστάσει καὶ ἐκδόσει τῶν κατὰ χαιρούς θεοφιλεστάτων ἐπισχόπων χαὶ συλλειτουργῶν ἡμῶν δι' οὐ δἡ 20 γράμματος καὶ ὀφείλει διατηρεῖσθαι τὸ μέρος τῆς σεβασμίας μονῆς τοῦ Έσφιγμένου ένεχεν τοῦ μονυδρίου τοῦ μεγαλομάρτυρος Γεωργίου ἀπό τοῦ νῦν ἀνενόγλητον, ἀξιῶ γοῦν καὶ τοὺς μέλλοντας τὸν θρόνον τῆς ἡμῶν ταπεινότητος άναδέχεσθαι εν άγίω πνεύματι άδελφούς και συλλειτουργούς ήμῶν τοῦ στέργειν καὶ βεβαιοῦν τὸ παρὸν γράμμα ἡμῶν ὡς καὶ ἡμεῖς ἐστέρ- 25 ξαμεν των προτέρων εί δέ τις βουληθείη των απάντων μη στέρξαι πουτο, έχέτω τὰς ἀράς, ἄς οι πρὸ ἐμοῦ ἀρχιερεῖς ἔθεσαν. τούτου γὰρ χάριν καὶ τὸ παρὸν γράμμα ἐγεγόνει κατὰ μῆνα δεκέμβριον τῆς ῖγ ἰνδικτιῶνος καί έπεδόθη τῆ σεβασμία μονῆ εἰς ἀνενοχλησίαν αὐτῆς παντοίαν καὶ ἀσφαλειαν τοῦ ἔτους ζω έξηχοστοῦ ηου †. 30

† ὁ ταπεινός μητροπολίτης Σερρῶν Ἰάχωβος.

### XVIII.

6873—1365, mois d'août, indiction III.

Δικαιωτήριον γράμμα de Sabbas, métropolitain de Serrès, au sujet d'un métoque du monastère d'Esphigménou, situé à Tzintzos, que les moines de Castamonitou revendiquaient pour eux.

† Προχαθεζομένου τοῦ παναγιωτάτου ἡμῶν δεσπότου τοῦ πανιερωτάτου μητροπολίτου Σερρῶν χαὶ ὑπερτίμου, τῶν ὑπὰ αὐτῷ ἐντιμοτάτων ἐχχλησιαστιχῶν ἀρχόντων, τοῦ οἰχείου τε τῆ χραταιᾶ χαὶ ἀγία ἡμῶν χυρία

<sup>14</sup> δk om. F. 15 επεζήτησεν F. ιής ήμετέρας ταπεινότητος G. έμπόδισμα Ε. 17 ήδη G; είδη P; και δή F. 18 παρόν γράμμα πρός τό om. F. 28 καὶ τοὺς] αὐτοὺς F. 22 ένεκα F. μονιδρίου Ε. 24 πνεύματι om. F. 25-27 ώς καὶ ήμεῖς - έθεσαν om. F. 27 έχέτο Ρ. xai om. F. 80 έξαχοστοῦ F, έξειμήνα — ινδικτιώνος est rejeté dans G à la fin avant του έτους. χοστοῦ Ρ.

XVIII. Publié d'après une copie fragmentaire de Porphyre Ouspensky, complétée à l'aide de l'édition donnée par M. Gédéon d'après la copie de Théodoret, dans Έχχλ. 'Αλη-δεια IX (1889), p. 111—112.

καὶ δεσποίνη καὶ γαμβροῦ ταύτης κυροῦ Τορνίκου τοῦ 'Ροδοσθλάβου, τοῦ 5 οἰχείου χαὶ ἐξαδέλφου ταύτης χυροῦ Άλεξίου τοῦ Άσάν, τῶν εὐγενεστάτων καὶ καθολικών κριτών, τοῦ τε κυροῦ 'Ορέστου τοῦ ἐπὶ τοῦ στρατοῦ καὶ χυροῦ Δημητρίου Κομνηνοῦ τοῦ Εὐδαιμονοῖωάννου, καὶ ἐτέρων τῶν τῆς συγκλήτου, του τε μεγάλου τσαουσίου κυρού του Καρδάμη, Παλαιολόγου τε του Μαυροδικού και κυρού Μιχαήλ του Σγολή, και έτέρων άρχόντων, 10 ἐπέστησαν και οι ἐν ταῖς σεβασμίαις και βασιλικαῖς μοναῖς ἐνασκούμενοι τοῦ Άγίου Τορους, ὁ τε τοῦ Ἐσφιγμένου χυρὸς Μανασσῆς καὶ ὁ τῆς Κασταμονίτου χαθηγούμενος ών χυρὸς Κωνστάντιος, ἔχοντες περί τινος χτήματος εν τῷ χωρίω τοῦ Τζίντζου, περί τινός τε ναοῦ ἐπονομαζομένου τοῦ άγίου Γεωργίου μετά και άνθρώπων οικούντων είς τὰ αὐτόθι και γῆς ζευ-15 γαρίων τε και άλλων δικαίων αὐτοῦ. και ὁ μὲν τοῦ Ἐσφιγμένου μοναχός χυρός Μανασσής διηγήσατο λέγων, δτιπερ τον σοιούτον ναόν συν τοῖς χωραφίοις, τοῖς ἀνθρώποις καὶ πᾶσι τοῖς δικαίοις αὐτοῦ ἀνήγειρέ τε καὶ ἀνφχοδόμησεν έχ βάθρων, έβελτίωσέ τε χαὶ ήγειρεν αὐτὸν ἀνήρ τις τῶν έχ τῆς βασιλείας ὀνόματι Καππάδοξ, ἔρημος ῶν ὁ τόπος πρώην καὶ πάντη 20 άχρησίμευτος αίτήσας δέ γε τῷ τότε βασιλεί, δέδωχεν αὐτῷ, ἀνήγειρέ τε έχ βάθρων αὐτὸς τὸν ναὸν έξ οἰχείων χόπων καὶ ἀναλωμάτων, συνέστησέ τε καὶ φκησε τὸν τόπον καὶ πεποίηκε καθώς νῦν ὁρᾶται οὐτος δέ γε έλθων ἐπὶ τῷ τέλει τοῦ βίου αὐτοῦ, ἐγκατέλειψεν αὐτὸν μετὰ πάσης, ὡς είρηται, της νομης και των δικαίων αυτου έν τη σεβασμία μονή του Έσριγ-25 μένου μετά και έγγράφου και έμμαρτύρου διαθήκου γράμματος. προύτεινέ τε είς τὸ μέσον ἡμῶν καὶ τὸ διάθηκον γράμμα, ἔχων μεθ' ἐαυτοῦ καὶ τὸν τοῦ Καππάδοχος τοῦ χτήτορος ἐχείνου υἰὸν Ἰωάννην τὸν Καππάδοχα, χαὶ αύτος τὰ αύτὰ λέγων τε καὶ ἀμφιμαχόμενος καὶ τὸν χρόνον, ὅν ὑπῆρχεν έγχρατής ή τοιαύτη σεβασμία μονή τοῦ Ἐσφιγμένου, έγγύς που είχοσιν 80 έτη παρφχηκέναι. καὶ ταῦτα μὲν ἔφασκεν οὐτος. ὁ δ' ὧν μοναχὸς τοῦ Κασταμονίτου ὁ καὶ καθηγούμενος προύβάλλετό τινα ἡήματα ψευδή καὶ πάσης άνοσιουργιότητος γέμοντα, άμφιμαχόμενος ώς ή γη του Χαβάρωνός τινος έχείνη, προτείνας εἰς μέσον ἡμῶν χρυσόβουλλον, ὡς ἐδείχνυεν ὄν του χραταιού και άγίου ήμων αὐθέντου και βασιλέως ἐκείνου κυρού Στε-85 φάνου, ώς αΰτη ή γη είη τοῦ Χαβάρωνος ὅπερ ἡν καὶ αὐτὸ τῆς ἀνοσιουργιότητός τε καὶ μαγκανίας αὐτοῦ ψευδές καὶ ἐπίπλαστον, καθώς καὶ παρ' αύτοῦ ἐμαρτυρήθη ὕστερον. ἔτι τοίνυν προὔτεινεν εἰς μέσον ἡμῶν ἕτερον γραμμάτιον, ἴσον ὄν τάχα τῆς τοῦ Χαβάρωνος ἐκείνου διαθήκης, κά-

<sup>4</sup> Ροδοσλάβου G. 7 εὐδαίμονος Ἰωάννου G. 18 Ζίντζου P. 14 γῆν G. 15 τε enclitique G. 18. 19 ἐν τῆ βασιλεία G. 25 sans doute διαθηχώου; de même L 26 διαθηχώου.

τωθεν ζφέρον τὴν ὑπογραφὴν> τοῦ πανιερωτάτου μητροπολίτου ἐκείνου Ἱερισσοῦ κυροῦ Ἰακώβου. καὶ τοῦτο ἀνὰ χεῖρας ἡμεῖς λαβόντες καὶ ἀναπτύ- 40 ξαντες, καὶ νεωστὶ γεγραμμένην ἰδόντες τὴν ὑπογραφὴν καὶ σχεδόν τὸ μέλανι ἀποστάζουσαν, ἐξετάσαντες εὕρομεν, κατ' αὐτὴν τὴν ὥραν γεγράφῶαι τὴν ὑπογραφήν, καὶ τὸν ἄνδρα, ὅς ταύτην γέγραφεν, ἐπειδὴ καὶ αὕτη παρ' αὐτῶν καὶ ἀκοντὶ ώμολογήθη. οὕτω τοίνυν εὐρόντων, αἰσχυνθεἰς ὁ τοιοῦτος καὶ λίαν ἡττηθείς, σπουδῆ πλείστῃ ἀπέδρα ἀφ' ἡμῶν.

Διά τοι τούτο δεΐν έγνωμεν άνενεγχείν ταύτα τή χραταιά χαὶ άγία ήμων δεσποίνη, άνενεγχόντων οὐν καὶ καταλεπτώς διηγησαμένων, δειξάντων ταύτη και τὰ ψευδή ταῦτα και ἐπίπλαστα γράμματα, ἔκπληκτος και αύτη γέγονεν έπὶ τοῖς τοῦ ἀνδρὸς μηχανουργήμασι. τοίνυν καὶ ἐζήτει αὐτον ευρείν, όπως δώση δίκην του τοιούτου τολμήματος. αμέλει διεκρίθη 50 και ἀπεφάνθη, μηδ' ότιοῦν ἔχειν δίκαιον τοὺς τοῦ Κασταμονίτου περί τοῦ τοιούτου χτήματος χαι τής γής άλλά γε διά πλείονα βεβαίωσιν χαι άσφάλειαν όρισμῷ τῆς χραταιᾶς καὶ άγίας ἡμῶν χυρίας καὶ δεσποίνης καὶ διαγνώσει του παναγιωτάτου δεσπότου ήμων έπέστη ο έντιμότατος ήμων σχευοφύλαξ εν τῷ τόπφ εχείνφ, εν ῷ τὸ βιοῦν εξεμέτρησεν ὁ Καππάδοξ 55 ἐκεῖνος, ὅπως γνῶμεν καὶ ἐκ μαρτυρίας, εἰ δέδωκεν αὐτὸ ὁ Καππάδοξ τῆ σεβασμία μονή του Έσφιγμένου. ἐπιστὰς τοίνυν ἐχεῖσε, εὐρε χαὶ τὴν σύζυγον έχείνην τοῦ Καππάδοχος ἔτι ζῶσαν, γυνὴν εἰς πλεῖστα γεγηρακυῖαν καὶ σχεδὸν ἐν τῆ ἄδου ὁδῷ γενομένην, καὶ τοὺς υίοὺς ταύτης, οίτινες μιᾶ φωνή και γλώσση μετά καθαράς συνειδήσεως διεμαρτύραντο, ώς οἰκεία 60 βουλή και θελήσει δέδωκαν αυτό μετά και διαθήκης. Ετι γε μήν συνήθροισε και έτέρους των της χώρας ένοίκων, ο τε Κωνσταντίνος του Χαβάρωνος, ό Άβαλάντης, ὁ Άνδρόνικος, ὁ Γεώργιος Μυχέσης, ὁ ἔξοχος Δημήτριος ὁ Μαγιδίντης, και έτεροι πλεϊστοι, σχεδόν πάντες οι τής χώρας, οίτινες και μετά βάρους έχχλησιαστιχοῦ ώμολόγησαν, ώς έχεῖνος ὁ Καππάδοξ δέδω- 65 κεν ένδιάθηκον έν τη σεβασμία μονή του Ἐσφιγμένου μετά πάντων των διχαιωμάτων και προνομίων αύτου, χέχτηταί τε αύτὰ ἐγγύς που ἐτῶν είκοσι, μηδ' ότιουν τινα ευρόντες παρά τινος την τυχουσαν διενόχλησιν.

Ούτω τοίνυν ἀχριβῶς ἐξετάσαντές τε καὶ εὐρόντες περὶ τούτου, διεκρίναμεν καὶ ἀπεφασίσαμεν κατὰ τὴν τῶν ἰερῶν νόμων παρακέλευσιν τὴν 70 διακελευομένην Ἐξεστι παντὶ ἀνθρώπφ ποιεῖν ἐν τοῖς ἐαυτοῦ κτήμασί τε καὶ πράγμασιν ὅ τι καὶ βούλοιτο, ἔχειν καὶ κεκτῆσθαι τὴν σεβασμίαν μονὴν τοῦ Ἐσφιγμένου τὸ ῥηθὲν κτῆμα μετὰ πάσης τῆς γῆς, τῶν ἀνθρώπων τε τῶν προσκαθημένων ἐν αὐτῆ καὶ τῶν ἄλλων ἀπάντων δικαίων, ποιεῖν τε ἐν αὐτοῖς πάντα τὰ δόξαντα αὐτῆ, καὶ μὴ διὰ οἰουδήτι- 75

<sup>62</sup> et sq. La syntaxe régulière exigerait ici des accusatifs.

νος σχλου γενέσθαι αὐτοὺς τοὺς τοῦ Ἐσφιγμένου μοναχοὺς περὶ τούτου μητ' αὐτοὶ οἱ ἡηθέντες μοναχοὶ τοῦ Κασταμονίτου μητ' ἄλλος τις τῶν ἀπάντων. ὁ δέ γε πειρασόμενος ἐχ τῶν τοῦ Κασταμονίτου, ἴνα ἀποδιώ-χηται ἐχ παντὸς διχαστηρίου χενός τε χαὶ ἄπραχτος ἀποτίση δὲ ὁ τοιγραφίας. ἀσφαλείας δὲ χάριν χαὶ βεβαιώσεως χαὶ τὸ παρὸν δηλωτήριον γεγονὸς γράμμα ἐπεδόθη τῆ διαληφθείση σεβασμία ἰερὰ χαὶ βασιλιχή μονή τοῦ Ἐσφιγμένου εἰς πᾶσαν χαὶ παντοίαν ἀνενοχλησίαν αὐτῆς χαὶ ἀσφάλειαν, ἐν μηνὶ αὐγούστω ἰνδιχτιῶνος γ τοῦ ςω ἐβδομηχοστοῦ τρίτου ἔτους.

85 † Ο ταπεινός μητροπολίτης Σερρών Σάββας (μὲ σλαβωνικὰ γράμματα ὑπογεγραμμένος).

΄Ο Κεφαλάς 'Ραδοσθλάβος (σλαβωνιστί).

Γρηγόριος άρχιμανδρίτης και πρωτοσύγγελλος.

Ο δούλος και ἐξάδελφος τῆς κραταιᾶς και ἀγίας ἡμῶν δεσποίνης Ἀλέ90 ξιος ὁ Ἀσάν.

Ο ἐκκλησιάρχης τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως Σερρῶν Ζαχαρίας ίερομόναχος (μὲ μεγάλα ἐλληκικὰ γράμματα).

Ο δικαΐος της μητροπόλεως Νικόλαος Έλεήμων (σλαβωνιστί).

Ο σακελλάριος της άγιωτάτης μητροπόλεως Σερρών Εμμανουήλ.

95 ΄Ο σχευοφύλαξ τῆς άγιωτάτης μητροπόλεως Σερρῶν Ἰωάννης Θεοδώρου ὁ Ἀστυπαλεύς.

Ο ταβουλλάριος της άγιωτάτης μητροπόλεως Σερρών Θεόδωρος.

΄Ο χαρτοφύλαξ τῆς άγιωτάτης μητροπόλεως Σερρῶν Ἰωάννης.

Ο δοϋλος τῆς κραταιᾶς καὶ ἀγίας ἡμῶν κυρίας καὶ δεσποίνης καθολι100 κὸς κριτὴς 'Ορέστης ὁ ἐπὶ τοῦ στρατοῦ.

'Ο δοϋλος τῆς κραταιᾶς καὶ ἀγίας ἡμῶν κυρίας καὶ δεσποίνης καθολικός κριτὴς Δημήτριος Κομνηνός ὁ Εὐδαιμονοϊωάννης.

#### XIX.

## mois de novembre, indiction III.

Paléologue Phrantzès, stratopédarque, déclare les métoques d'Esphigménou exempts d'impôts.

† Έπεὶ ἡ περὶ τὸ Ἅγιον ΤΟρος διαχειμένη σεβασμία βασιλική μονή τοῦ σωτῆρος Χριστοῦ καὶ ἐπικεκλημένη τοῦ Ἐσφιγμένου ἐτάχθη εὐρίσκε-

<sup>84</sup> κατά τὸ ζωογ' ἔτος G.

XIX. Daprès la copie de Théodoret publiée par M. Gédéon dans Ἐκκλ. Αλήθεια IX (1889) p. 80.

σθαι και καταλογίζεσθαι και είναι αυτήν ώς ίδικήν μου, ένεφάνισέ μοι δέ θεΐον σεπτόν και προσκυνητόν χρυσόβουλλον, διοριζόμενον όπως διατηρώνται και διαμένωσι τὰ ὑπ' αὐτὴν κτήματα, ἥγουν ἡ Πορταρέα, τὰ Βραστά, δ τὰ Στεφανά, ἡ Κρούσοβα, τὸ Λεμὴν καὶ ὁ Παρίακος, ἀνενόγλητα παντάπασι και άδιάσειστα άπό των βουλομένων ἐπιτίθεσθαι και κατατρίβειν και άδιχειν αυτά χαθ' οἰονδήτινα τρόπον, ουτε ἀπογραφεύς έχει ἄδειαν ώστε βαλεῖν πόδα ἐπ' αὐτοῖς, ἀλλ' οὐδέ τις ἄλλος τῶν τὰ δημόσια ἐνεργούντων έξει καὶ αύτος όλως ἄδειαν ἐπάξαι τι κακωτικόν καὶ ἐπιζήμιον καὶ ἐπισφα- 10 λές ἐπὶ τοῖς αὐτοίς κτήμασιν, ἄνευ μέντοι τοῦ κεφαλαίου τῆς σιταρκείας και των τριών κεφαλαίων, του φόνου, της παρθενοφθορίας και της ευρέσεως θησαυρού. κατά γοῦν τὴν περίληψιν τοῦ προσόντος αὐτῆ θείου σεπτοῦ καὶ προσκυνητοῦ χρυσοβούλλου ήδη παραδηλώ καὶ αὐτὸς ἀπὸ τῆς πρὸς έμε έλεημοσύνης του χραταιού και άγίου ήμων αύθέντου και βασιλέως 15 διατηρεϊσθαι και διαμένειν τὰ διαληφθέντα κτήματα ἀνώτερα και ἀκαταζήτητα καὶ παντελῶς ἀνεπηρέαστα καὶ ἀδιάσειστα ἀπὸ τῶν βουλομένων ἐπιτίθεσθαι καὶ ἀδικεῖν αὐτὰ κατά τινα ἄδικον καὶ παράλογον καὶ ἀσυνήθη τρόπον, και ούτε ἀπογραφεύς εύρεθή ἀνερευνών και μετασαλεύων τι ἐπί τούτοις ουτε έτερός τις των δημοσίων, άνευ μέντοι και μόνου του κεφα- 20 λαίου τῆς σιταρχείας, ὡς εἴρηται, καὶ τῶν τριῶν κεφαλαίων, τοῦ φόνου δηλαδή, τής παρθενοφθορίας και τής του θησαυρού ευρέσεως. τούτου γάρ ένεχεν εγένετο χαὶ ή παρούσα γραφή χαὶ ἐπεδόθη τῆ διαληφθείση σεβασμία βασιλική μονή του Έσφιγμένου έπὶ τῷ προσείναι αὐτή δι' ἀσφάλειαν.

Μηνὶ νοεμβρίω ινδικτιώνος τχ.

Ο δοϋλος του κραταιού και άγίου ήμων αὐθέντου και βασιλέως Παλαιολόγος Φραντζής στρατοπεδάρχης.

### XX.

Πρόσταγμα d'un roi de Serbie, par lequel celui-ci transmet ses κτητορικά δίκαια sur le monastère d'Esphigménou à son fils Ouroch.

† Έπει εζήτησαν την βασιλείαν μου οι τιμιώτατοι μοναχοι της σεβασμίας μονης της εν τῷ ὄρει τοῦ "Αθω διαχειμένης της ἐπιχεχλημμένης τοῦ σωτηρος Χριστοῦ τοῦ ἀληθινοῦ θεοῦ τοῦ Ἐσφιγμένου, ἐνα ἀναδέξομαι

25

<sup>23</sup> διαληφθησομένη G. 27 Φρατζής G.

XX. Photographie Sevastianov Na 6. Cette pièce n'ayant ni date ni signature nous paraît dépourvue de tout caractère d'authenticité.

<sup>2</sup> lire ἐπιχεχλημένης.

αὐτὴν καὶ παντοίως διάκεινται τῆς ἀναδοχῆς καὶ εὐεργεσίας τῆς βασιλειας του, τὴν παράκλησιν αὐτῶν προσδεξαμένη ἀνατίθη μοι πάντα τὰ κτητορικὰ δίκαια τῆς τοιαύτης σεβασμίας μονῆς εἰς τὸν ὑψηλότατον καὶ εὐσεβέστατον υἰόν μου κράλην τὸν Οὕρεσι ἐτάχθησαν δὲ καὶ παρὰ τῆς βασιλείας μου, ἱνα δίδονται κατ' ἔτος ὑπέρπυρα βενετικὰ πεντακόσια ἀναμφιβόλως πάντοι καὶ ἀδιασείστως χάριν ψυχικῆς σωτηρίας αὐτοῦ. διὰ τοῦτο ἐγεγόνει 10 καὶ τὸ παρὸν πρόσταγμα τῆς βασιλείας μου καὶ ἐπεδόθη τῆ δηλωθείση τοιαύτη σεβασμία μονῆ δὶ ἀσφάλειαν.

### XXI.

6895-1387, mois de mai, indiction X.

Manuel Xénophon, logothète de Serrès, reconnaît les droits des moines d'Esphigménou sur l'église de Saint-Georges, à Pariacos, contrairement aux prétentions du clergé de l'endroit.

† Έπεὶ οἱ ἐνασχούμενοι τιμιώτατοι ἔερομόναχοί τε καὶ μοναχοὶ τῆ σεβασμία και βασιλική μονή του Έσριγμένου ένεγκλήτευσαν τὸν θεοσεβέστατον εν ίερεῦσι χυρόν Δημήτριον καὶ πρωτοπᾶν Χριστουπόλεως καὶ τους υπ' αυτόν θεοσεβεστάτους Γερείς και τον νομικόν θεοσεβέστατον Γερέα **5** χυρόν Σγουρόπουλον λέγοντες, ότι τὸν πάνσεπτον καὶ θεῖον ναόν, εἰς δν άρτίως ὑπάργει ὁ μέγας Γεώργιος ὁ Μπαριάχος, καὶ ἦν καὶ πρὸ χρόνων πολλών, εν ναόν είασεν ήμιν ο Φραγγόπουλος είς καταδυναστείαν, ο δὲ άδίχως παρά του μεγάλου πριμμιχηρίου, ἔτι καὶ αὐτοὶ βούλονται τουτον καταδυναστεύειν τε και έχειν. και ούτω μέν οι τιμιώτατοι μοναχοι είρή-10 χασιν οι δέ γε θεοσεβέστατοι ξερεῖς άμα τε τῷ πρωτοπα αὐτῶν χαὶ τῷ νομικῷ ἀπεκρίναντο, ὅτι μὲν ἦν ὁ θεῖος καὶ πάνσεπτος ναὸς οὐτος τοῦ μοναστηρίου, χαθώς οι τιμιώτατοι μοναχοί φάσχουσιν, ούτως ήν, έπει χατελήφθη τη μονή αὐτῶν παρ' οὐ ἀνήκασι ψυχικής ἕνεκα δωρεᾶς. ὅτι δὲ ἀπεσπάσατο τούτον ο μέγας πριμμικήριος, και δέδωκεν έχειν τον Γερέαν, δν 15 είγεν είς τὸ αὐτοῦ εἰχονοστάσιον, καὶ είγεν ἄπαν τὸ ήμισυ αὐτοῦ πρόσφορον, κατά τοῦτο καὶ ἡμεῖς αὐτὸν ἔχειν ζητοῦμεν, εἰ δίκαιόν ἐστιν. ταῦτα



<sup>5</sup> lire ανατίθημι. 9 πάντοι pour πάντη.

XXI. Photographie Sévastianov n. 10. Le texte de ce morceau, dans son état actuel, nous semble d'une origine suspecte; certains passages ont évidemment subi des retouches. Nous le publions néanmoins tel quel.

β πρωτοπαν=πρωτοπαπαν; de même l. 10.

<sup>12</sup> xαθώς pour xαθώς; de même l. 25.

καί παρ' άμφοτέρων των μερών άκηκοώς, διέκρινα άπό της πρός έμε εὐεργεσίας του παναγιωτάτου μου αύθέντου και δεσπότου του οίκουμενικού πατριάρχου, σὺν τῷ ἀνδρικωτάτφ αὐθέντη καὶ ἀδελφῷ μου κῦρ τῷ Μπραίμη του τὰ δίχαια του κεφαλατηκίου κατέχοντος, ένα ἐπεὶ ὁμοφώνως τοῖς 20 μοναχοῖς καὶ οἱ ἑερεῖς ἄντικρυς τὴν ἀλήθειαν ἐμαρτύρησαν, ὡς εἶναι τῶν Σφιγμενιτών τὸν ναόν, καὶ ὅτι ἀδίκως ἀπεσπάσατο τοῦτον ὁ μέγας πριμμικήριος ἀπὸ τῆς τῶν Σφιγμενιτῶν μονῆς καὶ παραλόγως δι' ἰδίαν ὡς οἶδεν δρεξιν, έχειν τοὺς μοναχοὺς ἀναποσπάστως καὶ ἀναφαιρέτως τὸν ναὸν ώς οίχεῖον, χαθώς καὶ πρότερον, καὶ διὰ τὸ τοῦ διδόντος μνημόσυνον, καὶ 25 διά διόρθωσιν μεγάλην της έχείνου ψυχης, του μεγάλου δηλαδή πριμμικηρίου, και μηκέτι δι' όχλου τῆ μονῆ ταύτη περί τοῦ ναοῦ τούτου γένηταί τις έπει εί τοῦτο βουληθή τις, ἡ όλως τολμήση χινήσαι χατά τῶν Σφιγμενιτών την οιανδήτινα άγωγήν, έξει τὰς ἀρὰς τῶν ἀγίων πατέρων καὶ τοῦ άγιωτάτου και οίκουμενικού πατριάρχου. είς γὰρ τὴν περι τούτου ἀσφάλειαν 80 και το παρον δικαιοτήριον γεγονός, έδόθη τη είρημένη μονή του Έσφιγμένου, έν μηνί μαζφ ινδικτιώνος δεκάτης του έξακισχιλιοστου έννενηκοστου πέμπτου έτους †.

† Ὁ λογοθέτης Σερρῶν καὶ δικαιοφύλαξ τοῦ παναγιωτάτου μου αὐθέντου καὶ δεσπότου Μανουὴλ διάκονος ὁ Ξενοφῶν †.

### XXII.

### Mois de février, indiction XI.

Contrat de Georges Anatavlas avec le monastère d'Esphigménou au sujet d'un terrain situé au village de Portarea.

† Γεώργιος ὁ ἀναταυλᾶς τὸ παρὸν τῆς ἐπ' ἀδελφική μετοχή συμφωνίας γράμμα ποιῶ διὰ σοῦ τοῦ τιμιωτάτου ἐν ἱερομονάχοις καὶ καθηγουμένου τῆς τοῦ Ἐσφιγμένου σεβασμίας μονῆς πρὸς τὴν τοιαύτην μονὴν καὶ πρὸς ἄπαν τὸ μέρος αὐτῆς: ἐπεὶ γὰρ εἰχον εἰς τὸ κτῆμα τῆς μονῆς τὴν Πορταραίαν γῆν κοινῶς μετ' αὐτῆς, ἡτις δὴ γῆ καὶ τὸ κτῆμα μου πᾶν τὰ ἀποσπασθὲν παρὰ τῶν Τούρκων ἐδόθη πρὸς μουσουλμανόν, καὶ ἀναδραμόντων ὑμῶν καὶ σπουδὴν καὶ ἔξοδον ποιησαμένων οὐκ ὁλίγην εἰς τὸν μέγαν αὐθέντην καὶ τὸν ἀλὶ πασίαν, εὐεργητήθητε τὸ τοιοῦτον κτῆμα, καὶ

<sup>34</sup> δικαιοφύλαξ] δικαί $\omega$  cod.

XXII. Original. Photographie Sévastianov n. 13; copie de Porphyre Ouspensky.

<sup>1</sup> ἐπ' ἀδελφική μετοχή οπ. Ρ. 3 σεβασμίας] ἀγίας Ρ. \* 6 ἀναδραμόντες ύμεῖς Ρ.

<sup>7</sup> ποιησάμενοι P. 8 εὐεργετήθητε om. P.

δϊά ταῦτα φϊλονειχίαν ποιησαμένου μου πολλήν, τέλος έγωρήσαμεν είς εί-10 ρήνην, και διεκρίνατε, ίνα έχω ἀπό της μονής ἀντί του κτήματος διακονίας δύο, τούτου χάριν λέγω και συμφωνώ, ένα την μέν δεσποτείαν μου πάσαν την είς την Πορταραίαν έχη ή μεγάλη τοῦ Ἐσφιγμένου μονή όμολογουμένως ἀπάρτι και ἀναντίρρητον, παρέχη δε άντι τούτου διακονίας δύο, ήγουν πρός μέν τον υίον μου τον χυρόν Θεόδωρον την μίαν, έχ 15 τοῦ σίτου δηλονότι κατ' ἐνιαυτόν ταγάρια δώδεκα, οίνου μέτρα εἰκοσιτέσσαρα, ελαίου μέτρα εξ. όσπρίου ταγάρια δύο και μυζίθρας λίτρας τριάκοντα, εὐγνομόνως, ἀνυστερήτως καὶ παρ' όλην αὐτοῦ τὴν ζωήν τὴν δὲ λοιπήν παρέχης έμοι έλθόντι είς την μονήν και έκδουλεύοντι ἀόκνως, ένθα προσταχθή. μετά δὲ τελευτήν ήμῶν παύωσιν αἰ τοιαῦται. αν δ Ισως 20 ού διδώνται αι διαχονίαι εύγνωμόνως, ίνα χωρίς λόγου και το κτήμα άντιστρέφηται πρός μέ άλλα και έγω αυτός, εί ἐπανέλθωσι τὰ πράγματα είς την 'Ρωμαίων άρχην και ή του κτήματος δεσποτεία πρός μέ, ένα ούδεμίαν άδειαν έξω ή το μέρος μου άνατρέψαι την παρούσαν χατάστασιν χαί άνακαλέσασθαι το κτήμα ἀπο τής μονής: εί δὲ πειρασθώ ποιήσαι τοιουτόν 25 τι, ίνα ἀποδιώχωμαι ἄπραχτος. οὐ γάριν χαὶ τὸ παρὸν ἐξεθέμην γράμμα, μηνέ φευρουαρίου ίνδιχτιώνος ια †.

| † Γεωργηος ο Αναταυλας ὑπέγραψα.                  | σίγνον   | <b>θε</b> οδώρου         |
|---------------------------------------------------|----------|--------------------------|
| † Γεώργιος Παλαιολόγος.<br>ος] μαρτυρῶν ὑπέγραψα. | · τοῦ    | γνησίου υί-<br>οῦ αὐτοῦ. |
| ] δ Μιχρόπουλος συμμαρτυρών ί                     | υπέγραψο | ٤.                       |

### XXIII.

# 6938—1429, 11 septembre.

Georges Brankovič, despote de Serbie, s'engage à donner annuellement au monastère d'Esphigménou 50 livres d'argent.

По неизренному мардію и члюлюбію вакы моего слакаго ин іў ха и по всемативномь его баговтробію, бы призраніє иго на смареніє мои постави ме насладника родителіє мой гна срыблимь. Там же и

<sup>12</sup> μεγάλη om. P. 13 ἀπάρτι om. P. ἀναντιρρήτως P. 14 ἐκ τοῦ] ἐκτὸς cod. P. 17 εὐγνωμόνως — τὴν ζωὴν om. P. 20 οὐ ἄν P. 22. ἐμέ G. 23 διατρέψαι P. 25 ἀπράκτος P. 28—30 Déchirures à gauche et à droite; la dernière signature est du ταβουλάριος qui a rédigé l'acte, ainsi qu'en témoigne le caractère de l'écriture.

XXIII. Photographie Sévastianov. Publié par К. П. Дмитрієвъ-Петкевичъ, Обзоръ Асонскихъ древностей, dans Приложеніе къ VI тому Записокъ Имп. Академів Наукъ, Спб. 1865, р. 2—3.

азь иже вь ха бга блговърные и холюбивые илтію бжіею гнь срьбиемь деспоть Гюргь. и сь бгодарованною ми блгочтивою и холюби- 5 вою гпожею деспотицею Кура Сриною. Пишеть госпосью ми вы свініє вьсі, како прінде к госпоствоу ни. Ш чтный и стый горы. Ш чтейго и прыскаго ишнастира, шбитыли спсови възненіа гим глимаго Свімень, чтнъншін вь сіпенномнокої, и намъ о Хъ вьзлюбленній дховий, іеромона кур Давь, и выспомень молебить госпоству ни, како 10 да бодемо хтіторіє вышеренномо минастиро. Мы же мірдіемь движими, и повельніємь заповыди водими бліволих просимоє тому исплынити. прінинсмо да будемо ш днь хтіторіє вышеренномоу монастироу да се зове минастирь госпиства наше. Тъм же и приложи госпоство на вышеренному минастеру за инрымление минастерско. да 15 се даваа на всакш годище ш новобрёске царине по цетьдесеть литрь сребра. и швози да се даваа на всако годище и да се не Шними Ш вышеренного ишнастира догде и живш госпиства ни. И молимь его же бы наволить преминикоу быти по на престолоу госпоства наmero. или сна, или кого ш рода нашег. или иного кого. Ciemo наше- 20 моу писанів не потвореноу быти, нь паче попаче потврыженв. аще ли кто завистіб или лакомствої сьдрьжи дрьзнеть разорити что любо о вышеписанный нами. таковыи да й прокле 🐯 га га выседрыжители. в Ш прчтіє бтоматре, в Ш селы чтнаго и животворещаго крта, и Ш БІ СТЫ ВСЕХВАЛНЫ ВРЬХОВНЫ АЙЛЬ. И Ш ТИІ СТІЙ ОГОНОСНЫЙ ШПЬ НЖЕ 25 вь ники. и ш всё стій иже ш віка го оугожьшій вірою и повельнісмь госпійства ни отврыдишесе и записашесе. В лії яцли. мій Сётеврїа ат 8 патріархіи вжичої.

### XXIV.

7007—1499, 23 juillet.

Angelina, princesse de Serbie, maintient la donation faite par le despote Georges en faveur du monastère d'Esphigménou.

По неизреченномоу милосраїю владики моєго слаткааго ми і ї ха и по всемітивно его блітооутробію. быть призреніє его на смереніє моє. остати ми наследникоу родителємъ мой и гноу маломоу ждребію. тем же и азъйже въ ха ба блітоверны и холюбивы. Депоть Іоманнъ.

XXIV. Publié par К. П. Динтріевъ-Петкевичъ, о. с., р. 3-4.

в и съ въж любленною блючтивою и хилюбивою матерію моею депотипею Кура Анггелиною, пишетъ господство ни въ сведение въсемъ како приде къ господству ни Ж чътне и сте гори. Ж чътнаго и пръскаго монаатира. Шбители Спасова възнесента гоподны глемаго Свимень. чънейши въ свъщеннойноко и намъ и Хъ възлюблени ісромо-10 на игоуменъ куръ Герасимъ. и въспомено мольбив господству ни. како да будемо хтіторіє вышереченномоу монастиру мі же милосрьдіємь движими, и пов'єдк'ніємь заповеди водими. блібволихомь просимое томоу исъплънити, и примисмо, да боудемо 🛱 диъсъ атиторые вишереченомоу монастироу. да се зовѣ монастиръ господства нашега 15 й на въсако лъто да помагаемъ по селе нашен. Елеко нът села наша е аще ли же блюволить Гы Бы нашть иже троици славими. и прычтнаа бобмати, и сътворить съ нами милоть свою сътворити ме Гна Сърбанімъ, въса ванка състоет се вь хрисовочан багочтиваго и хритолюбивааго. иже вь блаженеи коньчине бив шаго Гна депота 20 Гюргы деда моего, дааніе и приложеніе за шкр'мленіе монастир'ское обещаваемьсе и прісмянімъ сіа подавати й не сіа тьчію нь и множаншаа. а игоумень ренны Кур Герасимь прими господствоу ни обеща ни да ни пой в в'саку соуботоу літоургію намъ. и да ни даваю прилівакъ. дори годъ соу они живи. и боущи по на иноци дондъже боуде 25 монастиръ. ѝ ста пртеше ѝ собъщаще ѝ утвръдище по клетвою. Писасе сін хрисовуль повъленіемъ блюбітиваго и хтолюбиваго Господина Деспота Ішанна. Въ лето д и д. мца юзла кг у градоу Коупинникоу.

Милостією Божією Госпогы Деспотица Анггелина: и синъ нашъ милостією Божію Деспотъ Іманнъ:

### XXV.

7035-1527, 10 juin, indiction XV.

Le conseil central de l'Athos reconnaît le bon droit des moines d'Esphigménou sur le métoque de Toroni qui leur était contesté par les moines de Zographou.

Κατὰ τὴν δεκάτην τοῦ παρόντος μηνὸς ἰουνίου τοῦ,  $\overline{\zeta \lambda \epsilon}$  ἔτους, ἰνδικτιῶνος  $\overline{\iota \epsilon}$ , συνάξεως καθολικῆς καὶ μεγάλης, ὡς ἔθος, γενομένης ἐν τῷ

XXV. D'après la copie de Théodoret publiée par M. Gédéon dans Έχχλ. Άλήθεια IX (1889), p. 94, et une seconde copie prise par Porphyre Ouspensky sur le manuscrit du même Théodoret.

πρωτάτω περί πολλών υποθέσεων, ευρεθέντων και τών πανιερωτάτων άρχιερέων, του τε Θεσσαλονίκης κυρού Ἰωάσαφ και του Βερροίας κυρού Ματθαίου, είς την σύναξιν αὐτήν, οἱ ἐχ τῆς μονῆς τοῦ Ἐσφιγμένου ἀνέφερον δ τὸ αὐτῶν ἄδιχον, ὁ ἐποίησαν αὐτοῖς οἱ ἐχ τῆς μονῆς τοῦ Ζωγράφου μοναχοι περί τινος τόπου είς τὸν Λογκόν, Τορώνην ὀνομαζόμενον. οι τῆς μονῆς τοῦ Ἐσφιγμένου, ὡς διαλαμβάνουσι τὰ χρυσόβουλλα τῆς αὐτῆς τοῦ Ἐσφιγμένου μονής και τής Λαύρας και του Βατοπαιδίου και των έξής γειτονευόντων, είχον τον τόπον τούτον ἄνωθεν, καὶ ἐζήτησαν αὐτὸν οἱ ἐκ τῆς 10 τοῦ Ζωγράφου μονῆς, ένα βόσχωσι τὰ βουβάλια αὐτῶν εἰς τὸν Τορώνην καὶ νὰ δίδωσι τοῖς Ἐσφιγμενίταις τέσσαρα φλωρία κατ' ἔτος τοῦ ἀγίου Γεωργίου, ώς διελάμβανε τὸ μαρτυριχὸν καὶ ἐνσφράγιστον γράμμα τῶν Ζωγραφιτών ύστερον έτραχηλίασαν οι Ζωγραφίται και έκοψαν τὰ τέσσαρα φλωρία τὸ πάκτος, ὁ ἔδιδαν τοῖς Ἐσφιγμενίταις, ὡς προέφημεν. διὰ 15 τοῦτο ἔκρινεν ἡ ἀγία σύναζις ἄπασα τοῦ Άγίου Όρους, ὅτι νὰ πάρουν οί Έσφιγμενίται τὸν τόπον αὐτὸν ἀπὸ τοὺς Ζωγραφίτας καὶ νὰ τὸν ἔγουν είς τὸ θέλημα αὐτῶν ὡς ἐδικόν τους καὶ κτητορικόν μαρτυρούμενον ὑπὸ πάντων και έκ των χρυσοβούλλων, ώς έδηλώσαμεν άνωθεν. διά τοῦτο γέγονε και τὸ παρὸν γράμμα τῆς ὅλης συνάζεως τοῦ Ἡγίου Ἡρους εἰς ἀσφάλειαν 20 και βεβαίωσιν.

 $(T. \Sigma.).$ 

- † Ο πρώτος του Άγίου "Ορους Γαβριήλ ίερομόναχος.
- † Ο Λαύρας Μελέτιος ὁ προηγούμενος.
- † 'Ο Βατοπαιδίου Άνθιμος ὁ προηγούμενος.
- † 'Ο 'Ιβήρων 'Ιγνάτιος ὁ προηγούμενος.
- † Ο Χελανδαρινού Μαχάριος ὁ προηγούμενος.
- † Ο Ξηροποτάμου Γερμανός ὁ προηγούμενος.
- † Ο Εενόφου.....
- † Ο Κουτλουμουσίου Γερμανός.
- † Ο Φιλοθέου Κωνστάντιος δικαΐος.
- † Ο Παντοχράτορος Νεΐλος ὁ προηγούμενος.
- † Ὁ Ἁγίου Παύλου Διονύσιος ὁ γέρωντας.
- † Ὁ Διονυσίου Ἀλέξιος ὁ γέρωντας.

25

RA

<sup>7</sup> τερώνην P; de même I. 11. 12 φλορία P; de même l. 15. 14 ἔχοψαν G. ἔχοβαν P. 18 μαρτυρημένον P. 19 ἐγεγόνει P. 22 sq. Les signatures sont en russe dans P sauf les quatre dernières. 25 — 26 Dans P le représentant de Chilandar signe avant celui d'Iviron, et le nom de ce dernier n'est pas suivi dans G du titre de προηγούμενος. 29 Après le représentant de Xénophon P place celui de Grégoriou rejeté dans G tout à la fin. 80 δίχαιος Κωνστάντιος P. 32 ἡγούμενος P. 83 γέροντας P.

† 'Ο τοῦ Σίμωνος Πέτρας Δομέτιος ὁ ἡγούμενος.
† Ο Γρηγορίου Νικάνωρ ιερομόναχος.

85

Καὶ οἱ λοιποί.

### XXVI.

7036—1528, 7 août, indiction I.

Macaire, évêque de Hiérisso, confirme l'accord intervenu entre les deux monastères d'Esphigménou et de Zographou au sujet du terrain de Teroni, à Longos.

† Οί έχ τῶν θείων μονῶν τοῦ Ἐσφιγμένου χαὶ τοῦ Ζωγράφου εύρισχόμενοι μοναγοί υπέπεσον εν φιλονειχία διά τινα τόπον λεγόμενον Τερώνην έν τῶ Λογγῷ, δς έλογίζετο Σφιγμενίτιχος μετὰ χρυσοβούλλων είγον δὲ οι Ζωγραφίται και ἐνομίζοντο αὐτὸν χρόνους ικανούς, άθετήσαντες δὲ ε άμφότεροι την εἰρήνην καὶ ὁμόνοιαν, ην εἶγον ἐκ πολλῶν καιρῶν καὶ γρόνων αι δύο μοναί, και εποίησαν σύγχυσιν ούκ όλίγην εν μέσφ αὐτῶν, όσον ότι και εν τη εξωτέρα κρίσει είχον του εξελθείν, και τας έαυτων μονάς χατειγμαλωτίσωσιν. βάλλοντες ούν χατά νοῦν τὴν παρανομίαν χαὶ τὴν τῆς έζωτέρας χρίσεως ἄμετρον ζημίαν, ην ἔμελλε γένηται ἐν αὐτοῖς, ἐστράφη-10 σαν έν τῷ φόβφ τοῦ θεοῦ μετὰ ίλαρότητος οἱ ἀμφότεροι. ἐνέτυχεν δὲ καὶ ή εμή ταπεινότης εν μέσφ αυτών, του τε χαθηγουμένου της σεβασμίας καὶ ἱερᾶς μονῆς τοῦ Ἐσφιγμένου κύρ Ἰωακείμ καὶ τῶν μετ' αὐτοῦ προηγουμένων χύρ Κυρίλλου χαι χύρ Δοσιθέου γέροντος, χαι του προηγουμένου τῆς σεβασμίας καὶ ἰερᾶς μονῆς τοῦ Ζωγράφου κύρ Γαβριὴλ καὶ γέροντος 15 χύρ Θεοδούλου, χαι πείσας μετά πολλής προθυμίας χαι σπουδής, έσυμφώνησαν ίνα ίστανται και ευρίσκονται άμφοτέρων των είρημένων δύο μονών ώς μίαι αι μάνδραι των βουβαλίων εν τη λεγομένη Τερώνη ἄνευ όχλήσεως και ταραχής, άλλ' ἔσονται ἀπὸ τοῦ νῦν και εἰς τὸ ἐξής ἐν πᾶσι ἐνωμέναι αί δύο μοναί ἄνευ τινός σχανδάλου είς τον ἄπαντα 20 αίῶνα, ὡς τῷ θεῷ φίλον καί αι μάνδραι αὐτῶν εἶεν, ὅπου ἄν εἵη τό ἀρμοδιότερον, και το ϋδωρ τοῦ τόπου ἐν μέσφ αὐτῶν και αι οἰκεῖαι και αι βίγλαι και άπαντα μετά διακρίσεως ένα ποιήτωσαν.—(Далье слъдуеть обычное епископское отлученіе). διά πίστωσιν και βεβαίωσιν των δύο μερών

<sup>35</sup> Νικάνωρ] Νικήφορος Ρ.

XXVI. D'après une copie malheureusement incomplète de Porphyre Ouspensky.

έγεγόνει τὸ παρὸν συμφωνητικόν γράμμα διὰ χειρὸς τῆς ἐμῆς ταπεινότητος Ἱερισσοῦ καὶ Ἁγίου Ὁ Ορους Μακαρίου, καὶ ἐπεδόθη αὐτοῖς ἐν ἔτει ζλς 25 ἰνδικτιῶνος α μηνὶ αὐγούστ $\psi$  ζ ἐνώπιον εὐρισκομένων μαρτύρων τῶν μὲν εἰς τὴν Ἱερισσόν, τῶν δὲ ἐκ τῶν Σιδηροκαυσίων.

### XXVII.

7070—1562, mois de juillet.

Le conseil central de l'Athos reconnaît le droit des moines d'Esphigménou sur des vignobles voisins du monastère, qui leur étaient contestés par les moines de Chilandar.

<sup>σ</sup>Οσον ἐστὶ τὸ τῆς πλεονεξίας κακόν, πολλαχοῦ τῶν θείων γραφῶν έστιν εύρεϊν, άλλά και ο θείος άπόστολος την είτοδον της βασιλείας των οὐρανῶν ἀποχλείει τοῖς τῷ πάθει τούτῳ ἀνεπιστρόφω γνώμη δουλεύουσι. νῦν δὲ τοσοῦτον μεμήνασι τῶν ἀνθρώπων οἱ πλείους, ὡς καὶ τῶν ἀλόγων χείρους όφθηναι τούτφ τῷ μέρει ἐκεῖνα γὰρ κατ' ἀγέλας νεμόμενα τὸν ἐκ τ γῆς ἀνατέλλοντα χόρτον οὐ πλεονεκτεῖ κατὰ τῶν συννόμων οὐδὲ ἀντιποιείται της χοινης χαι άφθόνως έφηπλωμένης νομης, άνθρωποι δε (οίμοι) οί τὰ ἄνω φρονεῖν γεγονότες καὶ τοῖς ἀγγέλοις συναμιλλᾶσθαι ήξιωμένοι παρὰ θεοῦ ούχ ὅπως ἀρχοῦνται τοῖς διὰ τὴν τῆς φύσεως ἐχ τοῦ χρείττονος ἐπὶ τὸ χεῖρον παρατροπὴν ἐκ τοῦ χρόνου κληρωθεῖσιν γεηροῖς πράγμασιν, 10 άλλά και πλεονεκτούσιν έπι τούτοις και τά του γείτονος διαπράξουσι και μετατιθέασιν όρια και της αυλακος του πλησίον καθάπτονται, ίνα άφέλωνταί τι. και ταῦτα μὲν συνέβη πλείστοις και γέγονε και ἄλλοτε άλλαχοῦ: συνέβη δὲ καὶ νῦν ἐν τοῖς καθ' ἡμᾶς μεταξύ τῆς τοῦ Χελανταρίου μονῆς καὶ τῆς τοῦ Ἐσφιγμένου. ἡ γὰρ τοῦ Ἐσφιγμένου μονὴ ἐκέκτητο ἔκπαλαι 15 άμπέλια ήγουν τὰ καταρρέοντα ὕδατα ὡς πρὸς τὰ τοῦ Χελανταρίου λιβάδια έως ου έστι τοιχος έχ ξηρολίθων, ώς Ισασι πάντες, διά το είναι αυτά πλησίον της δημοσίας όδου, άλλά και διά του έως του νυν έξ αύτης νεμόμενα. ἦν γὰρ ἔχπαλαι ἡ τοῦ Ἐσφιγμένου μονὴ οὐχ ὡς νῦν φαίνεται ήλαττωμένη, άλλ' είς τὸ βέλτιον ἀποχαθεστηχυΐα και ἀρχαία ἐχ πλείστων 20 έτων παρά τὴν του Χελανταρίου μονήν οὐχ οἶδα δ' ὅπως ἐχ τῆς των θαλαττίων ληστών παραδρομής αίχμαλωτισθεϊσα, και τών κελλίων αὐτής

XXVII. D'après la copie du moine Théodoret publiée par M. Gédéon dans Έχχλ. 'Αλήθεια IX (1889), p. 94-96.

Византійскій Временникъ. Томъ XII. Прил.

πάντων ξιμείνεν (οίμοι) μόνον ή ξακλησία σύν εὐαρίθμοις τισίν άδελφοῖς. όθεν έχ της ένδείας πιεζόμενοι οί μοναχοί, έάσαντες τὰ είρημένα άμπέλια, 25 ήφανίσθησαν ούχ είς το παντελές, άλλ' έχ μέρους οί δέ γε Χελανταρινοί ού διέσειον αύτους το οίονουν. μετά δὲ παρέλευσιν ἐτῶν πε συναθροισθέντες καὶ ἔτεροι μοναχοὶ εἰς τὴν τοῦ Ἐσφιγμένου μονήν, ἤρξαντο ἀνακαινίζειν τὰ ἠφανισμένα ἀμπέλια· ὁ δὲ Ἰωακείμ ὁ χαλκεὺς ἐκ τῶν Καρεῶν, ὁ ποιήσας τὸ κελλίον τὸ Χελανταρινὸν ἐν Καρεαῖς ἤγουν τὸν Θεολόγον, 30 ήτησεν έξ αὐτῶν τῶν Χελανταρινῶν τὸν ἄνω ἐλαιῶνα, ὅς ἐστιν εἰς τὸ ἀνατολικόν μέρος τοῦ ῥάχωνος τοῦ ἀναβαίνοντος ἐκ τοῦ τοῦ Καβαλλάρη πύργου και ήρξατο άνακαινίζειν αὐτόν προϋπήρχε γάρ παντελώς ήρημωμένος και ήφανισμένος καὶ ἀκανθοφυής. οἱ δὲ Ἐσφιγμενῖται οὐκ ἐῶντες αὐτὸν καὶ λέγοντες έαυτῶν ὑπάρχειν τὸν εἰρημένον ἐλαιῶνα, καὶ οἱ τοῦ Χελανταρι-35 νου άντέφασχον ίδιοποιούντες αὐτόν. Ενθεν τοι και είς μάχας και ἐγκλήσεις έμπεσόντες, ήρξαντο και δικαστήρια συγκροτείν, ισχυριζόμενοι δήθεν οί Χελανταρινοί και λέγοντες, ώς οὐ μόνον τὸν ἐλαιῶνα, ἀλλὰ και τὰ κάτωθεν άμπέλια έως τοῦ μεγάλου ράχωνος τοῦ ἄντιχρυ τοῦ αὐτοῦ ἐλαιῶνος ἔκπαλαι τοῦ Χελανταρίου ὑπάρχειν, καθηρπάγησαν δὲ παρὰ τῶν Ἐσ-40 φιγμενιτών άλλ' οὐχ ἐπιστώθησαν. καὶ δὴ σύναξιν συγκροτήσαντες τῶν λογάδων πάντων των μονών σύν τῷ πανοσιωτάτφ πρώτφ τοῦ χαθ' ἡμᾶς Αγίου" Ορους Κυρίλλφ ιερομονάγφ και ἐπιστάντες τῷ τόπφ και ἰδόντες, ὡς μηδέν ἔχοντες δίχαιον ἐφ' οἰς ἀρπάζειν ἐπειρῶντο οἰ Χελανταρινοὶ ἐχ τῆς τοῦ 'Εσφιγμένου, ἐάσαμεν αὐτὰ εἰς τοὺς 'Εσφιγμενίτας. καὶ δὴ καὶ γράμμα ἐν-45 εφάνισαν ήμιτν οί του Χελανταρίου, ως δήθεν διχαιούν αυτούς το δὲ γράμμα διελάμβανε περί του κακου ρύακος, και ζητήσαντες αὐτὸν τὸν κακὸν ρύακα, ούχ εδρομεν, διά το μη λέγειν αύτους την άληθειαν. υστερον δε θείφ ζήλφ κινηθείς ὁ ὁσιώτατος μοναχός κύρ Βασίλειος γέρωντας ἐκ τῆς τοῦ Χελανταρίου μονής, πεντηχοστόν και πέμπτον έτος έχων εν τη αὐτή μονή, 50 ξφησε μη έχειν δίχαιον τους Χελανταρινούς εν αυτῷ, ἀλλά τὸ δίχαιον άπαν τῶν Ἐσφιγμενιτῶν ἐστιν ἔκπαλαι. άλλά καὶ ὁ κύρ Μελέτιος γέρωντας ὁ ἐχ τῆς μεγάλης βασιλιχῆς Λαύρας ἰσάριθμος ὑπάρχων τοῖς ἔτεσι τῷ κύρ Βασιλείω ούτως ἔφησεν ώς καὶ ὁ κύρ Βασίλειος ὁ γέρωντας, καὶ τὸ σύνορον είναι είς την σχθην την έγγυς του ξηρολιθίνου τοίχου. οί δὲ Χε-55 λανταρινοί ήρεμεῖν μὴ ἀντεχόμενοι, ἐτέραν σύναξιν συνήθροισαν· οί δὲ συναθροισθέντες παρεχάλεσαν τους Έσφιγμενίτας, δπως ἐάσωσι μέρος τι διά τον της ειρήνης σύνδεσμον και αυτοί ουκ ήνέχοντο. οι δὲ πάλιν, οι Ἐσφιγμενίται μή ένεγχόντες την άδιχίαν, δραμόντες πρός του βασιλέα, άνθρωποι μετά προστάγματος βασιλικοῦ καὶ μετά τοῦ ἡγεμόνος τοῦ τὸν τό-60 πον ἐπέγοντος, εἰ καὶ ἀλλόφυλοί εἰσιν, ὅμως παρεγένοντο, καὶ ἐξέτασιν

ποιήσαντες, πάλιν εύρον αυτά της του Έσφιγμένου μονης υπάρχειν έχπαλαι καὶ δεδώκασιν αὐτοζς καὶ χοτζέτιον, οἱ δέ γε Χελανταρινοὶ οὐ δ' όπωσοῦν εἰρηνεύοντες, ἀλλά κλαίοντες ὡς ἀδικηθέντες, ἔνθεν τοι καὶ τρίτην συνεκροτήσαμεν σύναξιν, διότι και ήμας πρὸς ταῦτα ὁ θεῖος ζηλος παρώτρυνε τοῖς ἀμφισβητησίμοις τόποις παραβαλεῖν, συμπαρόντων τῶν ἐγχρί- 65 των τοῦ "Όρους σὺν τῷ πανοσιωτάτφ πρώτφ τοῦ καθ' ἡμᾶς Άγίου "Όρους χυρῷ Γαβριὴλ ἰερομονάχω τῷ ἐχ τῆς πατριαρχιχῆς μονῆς ὑπάρχοντι· χαὶ δη ἐπιτοπίως ἐπιστάντες, τί ἄλλο ποιεῖν η ποιησαι είχομεν, της άληθείας φανεράς ούσης έχ τε τής πολυχρονίου νομής ύπερμαχούσης τή του Έσφιγμένου και παν εμφραττούσης στόμα των άδικειν αυτήν βουλομένων; εξ- 70 απορήσαντες τοίνυν, τί ποιήσαι άλλο ούχ είγομεν. στήσαντες ούν τὸν ζωοποιόν σταυρόν και σύν τῷ ἰερῷ εὐαγγελίφ και εἰκόνα τῆς θεομήτορος, στάντες κατ' ἔμπροσθεν οἱ Ἐσφιγμενῖται ἐδέξαντο καὶ ἀφορισμόν, ὡς οὐκ άθετήσαντες μηδὲ άδικήσαντες τὴν τοῦ Χελανταρίου μονὴν τὸ οἰονοῦν. ἔνθεν τοι και ήμεζς πιστωθέντες έχ τε τῆς πολυχρονίου νομῆς έχ τε τῶν 75 προειρημένων μαρτύρων και έκ του νύν παρ ήμων ποιηθέντος άφορισμού, τους μέν Χελανταρινους ἀπεπεμψάμεθα, την δὲ τοῦ Ἐσφιγμένου μονην άνενοχλήτως και άπαρεμποδίστως κατέχειν και νέμεσθαι άπό του νυν καὶ εἰς τὸ έξῆς τὰ ἐαυτῆς ὡς ἔλαχε πάλαι κατέχουσα. ἐπεὶ δὲ οὐ μόνον ὁ άδικῶν, άλλὰ καὶ ὁ άδικούμενος τὰ εἰς ψυχὴν βλάπτονται, ὁ μὲν διὰ τὸ 80 πλεονεκτικόν, ό δὲ σὺν τῷ οἰκείφ ἐκπίπτειν καὶ τὴν εἰρήνην ἀπόλλυσι τὸν νοῦν συγχεόμενος, τῶν ἀμφοτέρων κηδόμενοι τάδε ἐκφωνοῦμεν, ὡς ὁ βουληθείς ποτε τῶν καιρῶν εἴτε ἐκ τοῦ ἐνὸς μέρους εἴτε ἐκ τοῦ ἐτέρου συγχέειν και διαιρείν τον αποκεκληρωμένον τόπον είς την του Έσφιγμένου μονήν, ἔστω ἀφωρισμένος καὶ ἀσυγχώρητος παρὰ τῆς ὁμοουσίου καὶ ἀδιαι- 85 ρέτου τριάδος, έχέτω και τας άρας των τιη θεοφόρων άγιων πατέρων και την υπέραγνον δέσποιναν θεοτόχον αντίδιχον χαι πάντων των άγίων τὰς άράς, άλλὰ χαὶ τῶν νῦν ὑπογραψάντων, ἀμήν. ἐπὶ γὰρ τῆ τοιαύτη ἀσφαλεία καὶ τὸ παρὸν γεγονὸς ἡμέτερον γράμμα ἐπεδόθη τῆ τοῦ Ἐσφιγμένου μονῆ εἰς άνενοχλησίαν αὐτῆς παντοίαν, ἐν μηνὶ ἰουλίφ, τρέχοντος δὲ τοῦ ἔτους, ζο. 90

Τὰ δὲ κατὰ τὸν περιωρισμένον τόπον ἔχουσιν οὕτως ἔστι βραχυτάτη κοιλὰς ἄντικρυ τῆς σελάδος τῆς ἄνωθεν τοῦ πύργου τοῦ λεγομένου τοῦ Καβαλάρεως, καὶ ἀνερχομένης ὡς πρὸς τὸν βουνὸν τῆς Σαμαρείας, ἢν καὶ κατεῖχον οἱ Χελανταρινοὶ ὡς λιβάδιον εἰς γὰρ τὴν αὐτῆς κορυφὴν ἄρχεται ὁ περιορισμὸς καὶ κατέρχεται ὁ προειρημένος τοῖχος ὁ ἐκ ξηρολίθου, 95 ἐῶν τὴν λιβαδείαν σελάδα δεξιά, ἀριστερὰ δὲ τὰ ἀμπέλια τοῦ Ἐσφιγμένου, καὶ κατέρχεται ἕως τὴν ὄχθην, ἢν καὶ ἔλεγεν ὁ προρρηθεὶς κὺρ Μελέτιος

<sup>68</sup> ώς] καί G. 68 ποιεῖν] εἰπεῖν G.

Λαυριώτης είναι τὸ σύνορον είτα πληρωθείσης τῆς ὅχθης, στρέφεται μιχρὸν πρὸς ἀριστερὰ καὶ ἀνέρχεται τὰ καταρρέοντα τοῦ προειρη-100 μένου ἐλαιῶνος καὶ ἀνέρχεται ἔως τὸν μικρὸν ἀγκῶνα, εἰς δν καὶ σταυρὸς ἐπάγη είτα πάλιν στρέφεται μικρὸν δεξιὰ καὶ ἀνέρχεται τὰ καταρρέοντα πάλιν ὕδατα ἔως ἐγγὺς τοῦ ἐλαιῶνος καὶ ἀνέρχεται τὸ ῥαχώνιον τὸ ἀριστερὸν τοῦ ἐλαιῶνος ἔως τοῦ δυτικοῦ μέρους τοῦ μεγάλου βουνοῦ.

- † Ο πρώτος του Άγίου "Ορους Γαβριὴλ ιερομόναχος.
- 105 † Ο Νείλος Λαυριώτης μαρτυρώ τὰ ἄνωθεν.
  - † Παχώμιος Ιερομόναχος Βατοπαιδινός μαρτυρώ τὰ ἄνωθεν γεγραμμένα.
    - † Παχώμιος ιερομόναχος έκ των Ἰβήρων μαρτυρώ τὰ ἄνωθεν.
    - † Κύριλλος ιερομόναχος και πρώην πρώτος.
- 110 † Νεόφυτος Ιερομόναχος έχ τοῦ Κωνσταμονίτου μαρτυρῶ τὰ ἄνωθεν.
  - † Μονής ἐχ τής τοῦ Επροποτάμου Φιλήμων ἰερομόναχος καὶ ἡγούμενος μαρτυρώ.
    - † Χαρίτων Ιερομόναχος τοῦ Καρακάλλου.
    - † Δοσίθεος Διονυσιάτης μαρτυρώ τὰ ἄνωθεν γεγραμμένα.
- 115 † Παντοχράτορος Κυπριανός μαρτυρῶ τὰ ἄνωθεν.
  - † Λεόντιος Ιερόμοναχος Δοχειαρίτης.
  - † Έχ τοῦ μοναστηρίου Ῥωσσῶν Ὑαβριὴλ μοναχὸς μαρτυρῶ τὰ ἄνωθεν.
  - † Γερβάσιος Φιλοθέου.
  - † Γερο-Δανιὴλ μοναχὸς Σταυρονικήτα.
- 120 † Σιμόπετρας Φιλόθεος μοναχός.

(Υπογραφαί των προεστώτων και έγκριτοτέρων Χελανταρινών βεβαιούντων τὰ ἀνωτέρω σλαβωνιστί ἤγουν βουλγάρικα).

- † 'Εγὼ ὁ ἡγούμενος Πρόχωρος ἐχ τοῦ Χελανταρίου βεβαιῶ τὰ ἀνωτέρω γεγραμμένα.
- 125 † Παπά Νικηφόρος.

(Έτερος τούτων, οὐ ὅμως ἡ ὑπογραφἡ ἐσβέσθη καὶ οὐ διακρίνεται).

- † Παπᾶ Αὐξέντιος.
- † Παπᾶ Παντελεήμων.
- 180 † Παπά Ἰωακείμ.
  - † Γέρωντας 'Υάκινθος.
  - † Γέρωντας Βασίλειος.
  - † Οἰχονόμος Κύριλλος.
  - † Γέρωντας 'Ονούφριος.
- 185 † Γέρωντας Ματθαΐος.

### XXVIII.

(1577), mois de juillet, indiction V.

Les patriarches Jérémie de Constantinople et Silvestre d'Alexandrie enjoignent aux moines de Vatopédi d'exhiber l'acte passé entre leur monastère et celui d'Esphigménou au sujet du terrain de Banitsa.

† Ίερεμίας ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, νέας. Ῥώμης, καὶ οἰχουμενικός πατριάρχης.

† Όσιώτατε χαθηγούμενε τῆς ἰερᾶς καὶ σεβασμίας μονῆς τοῦ Βατοπαιδίου και οι λοιποι των πατέρων, χάρις εξη ύμζν και ειρήνη και έλεος άπό θεοῦ παντοχράτορος. ἐνώπιον ἡμῶν παραστάντες ἐπὶ συνόδου οἱ ἐχ 5 της θείας μονης του Έσφιγμένου όσιώτατοι μοναχοί, ανέφερον καὶ γράμμα παλαιγενὲς ἔδειζαν ἀπὸ χρόνων ἤδη διακοσίων καὶ ἐξήκοντα ἐπτά, όπερ δηλοποιεί, ώς οι ἐνασχούμενοι αὐτόθι ἐν ἐχείνφ τῷ χαιρῷ μοναχοὶ λαβόντες άγρόν τινα έχ των Έσφιγμενιτών, έδωχαν αὐτοῖς τὸ μονύδριον τῆς Βανίτζης μετὰ πάντων τῶν συνόρων καὶ τῆς ἔξω περιοχῆς αὐτοῦ καὶ 10 έναλλαγην έποιήσαντο, και άμφότερα τὰ μέρη γράμμα ἔλαβον τότε, ὡς φαίνεται. έπει ούτοι διαφέρονται μετά τῶν Χελανδαρινῶν και τῶν Ζωγραφιτών και παραλόγως ένοχλούνται και σκανδαλίζονται, φανερωθήναι τό γράμμα της υμετέρας μονής έδεήθησαν, όπερ επάναγχες εν υμίν είναι. διὸ καὶ γράφοντες ἀποφαινόμεθα γνώμη τε τοῦ ἀγιωτάτου πατριάργου 15 Άλεξανδρείας, του εν άγίω πνεύματι ποθεινοτάτου άδελφου και συλλειτουργού της ήμων μετριότητος, ίνα έξ άποφάσεως έρευνήσητε καί φανερώσητε τὸ τοιοῦτο γράμμα τὸ δηλοποιοῦν τὴν ἀλήθειαν καὶ τὴν ὑπόθεσιν πάσαν τῶν πραγμάτων, ὡς ἄν τὸ σκάνδαλον διορθωθή καὶ τέλεον ἐκκοπή καὶ τὸ δίκαιον εϋλογον γένηται. ἄν δὲ κρύψωσι τὸ γράμμα καὶ ἀφήσωσιν 20 αὐτοὺς σχανδαλίζοντας δι' ἐμπάθειαν ἡ φιλοπροσωπίαν, εἰ μὲν ἰερομόναχοί είσιν οι τοιούτοι, άργοι ἔστωσαν πάσης ιεροπραξίας και άφωρισμένοι ἀπό θεοῦ, εἰ τῆς ἀργίας καταφρονήσουσιν εἰ δὲ ἀπλῶς μοναχοί, ἀφωρισμένοι ἀπὸ θεοῦ παντοχράτορος καὶ κατηραμένοι καὶ ἀσυγχώρητοι καὶ μετὰ θάνατον άλυτοι αίωνίως και τυμπανιαΐοι, έως ού φοβηθώσι τὸν θεὸν και φα- 25 νερώσωσι τὸ γράμμα καὶ τὴν ἀλήθειαν, ὡς γράφομεν. ὁ δὲ γέρων Δωρό-

XXVIII. M. Gédéon d'après la copie du moine Théodoret dans Ἐχχλησιαστική ἸΑλή-· ειθα, t. VIII (1888), p. 393.

θεος μοναχός καὶ ὁ Μεθόθιος καὶ ὅσοι ἄλλοι γινώσκουσιν ἀκριβῶς περὶ τούτου, ἐὰν κρύψωσι τὴν ἀλήθειαν καὶ οὐ μαρτυρήσωσιν, ἐν τῷ αὐτῷ δεσμῷ τοῦ ἀλύτου καὶ αἰωνίου ἀφορισμοῦ ἔσονται. οὕτω φροντίσατε. ἡ δὲ τοῦ θεοῦ χάρις εἴη ὑμῖν.

## Έν μηνί ἰουλίφ ἰνδιχτιώνος εης.

† 'Ιερεμίας ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης.

† Σίλβεστρος έλέφ θεοῦ πάπας καὶ πατριάρχης τῆς μεγάλης πόλεως 35 ἀλεξανδρείας καὶ κριτὴς τῆς οἰκουμένης.

### XXIX.

7141—1633, 25 mars, indiction 1-ère.

Païsios, archevêque d'Ipek et patriarche de Serbie, invite les fidèles de sa province à donner des offrandes pour la reconstruction du monastère d'Esphigménou.

Паисей милостію божіею архіепископъ Пё'скы и всё сръбм' и б'лга патріархъ.

Смітреніе мое пише й повсоў обртающисе вст православнінит христіано всеосвященнымы митрополитомы, бголюбзынй епископомы преподобнійшимы йгоменой, сщеннойнокомы, й інокомы, блювыйни пропопамы, почытыный свещенникомы мирскымы, й йже вы ха ба блювырнымы христіаномы всемы, благодать божіа боў сы вами, и сы чели вашими.

Извъстно боў вашой милости, како приходи сіа братіа проїгумень то симсонь, й старй гешргіе, ш стые гори, ш монастира зовш симень, хра възнёніе гне дже ш масличные гори, и дсть ктито биль блігочтвін гюргь дъспо, й хрисовуль гледамо, а прковни йм се покровь порушіа, й шбетша ш многый връмень, а сами ньсоў вызмони обнови, въ сіа времена, й сами тому видци бихш, й пойскааше ш нась пиніе оўвыть реніа ради. да... потроў по вась православный, да имъ нькое съпоможеніе сотворить, противу силь й оусръдію своёмоў. За би паки

XXIX. D'après une copie de Porphyre Ouspensky.

шень и ваши родителе. того ради се сьмилуйте тако помловани били вь дны вызданта. Яко насъ оучи стыи аплъ. Красей прквъ бетю дту свою красимъ. ѝ то зай шемятны высходещита на содъ, йтыкмещасе 20 съмемь престолш влунимь, ѝ мятны высходещита на содъ, йтыкмещасе 20 съмемь престолш влунимь, ѝ мятны греси шчищаютсе. ѝ прочее весте тачтю прострите руки къ сапоможентю. Кылю деимъ дондеже време ймами, дондеже трыгь стойть: яко да благодать божта боўтъ са всеми вами православними. аминь. пй сте шебита, ят эрма. на косш с

**+ ма̂ ‡ м̂ ‡ ке ‡** індикт. а.

### XXX.

7164—1655, 3 octobre.

Le tsar Alexis Michailovič autorise les moines d'Esphigménou à venir tous les cinq ans faire la quête à Moscou.

Пожаловали есмя Авонские горы цркви вознесения Господня сфименского митры архимарита Аноима з брасю что били челомъ намъ великому Государю онъ архимарить з братьею, чтобъ намъ пожаловать вельть въ ихъ мопастырь дать нашу царскую жалованную грамоту противъ грамоты отца ишго блаженные памяти великого Госу- 5 даря царя і великого князя Михаїла Федоровича всеа русиї Самодержца какова имъ дана в прошломъ во емя году. И мы великій Гарь **Царь** і великій князь Алезти Михайловичь всеа великия и малыя и былыя Росиї самодержець наше царское величество авонские горы сфименского монастыря архимарита Анейма збратьею или хто по немъ 10 ины' архимарит' и братья будуть, пожаловали внаше Московское Государство для милостини и для иныхъ монастирскихъ дёлъ приезжати имъ поволили въпятой годъ. И какъ истого монастыря архимаритъ и старцы сіею нашею царскаго величества грамотою въ наше Московское Государство..... пофдутъ.... и пр. и пр. 15

Дана сия ніпа царская жаловалная грамота въ нашемъ царствующемъ граде Москвъ лъта "зезд. октября г дня.

XXX. D'après une copie de Porphyre Ouspénsky.

### XXXI.

### 7170-1662, 6 mai.

Gabriel Costaki, grand vornik de Moldavie, fait don aux moines d'Esphigménou d'un couvent bâti par lui à Tzocanesti en l'honneur des saints apôtres Pierre et Paul.

† Au nom du Père, du Fils et du Saint Esprit, la Trinité consubstantielle, vivifiante et indivisible.

† Je soussigné, serviteur de Dieu et pécheur, Gabriel Costaki, grand vornik de la Basse-Moldavie, en reconnaissance de l'assistance 5 divine qui m'a été accordée par l'intermédiaire de la très sainte mère de Dieu, et désirant de tout mon cœur mériter la miséricorde divine et expier mes péchés, j'ai fait bâtir à l'entrée de la vallée de Tzocanesti un prieuré sous l'invocation des saints apôtres Pierre et Paul, et je l'ai dédié et offert au saint couvent situé au Mont Athos et appelé 10 Esphigmène pour la mémoire de mes aïcux, de nous-mêmes et de nos enfants, dont les noms, enregistrés dans l'obituaire de ce saint couvent, seront à jamais mentionnés dans les services divins.

Ayant fondé et doté le prieuré susdit selon mes ressources, je ne cesserai point, tant que le bon Dieu m'accordera la vie, de lui porter 15 secours et de tâcher d'ajouter à sa dot. Après ma mort, mes fils et mes héritiers seront obligés de lui porter secours et assistance. Quant aux Pères du saint couvent Esphigmène, ils n'auront à tirer aucun bénéfice de cet établissement durant l'espace de huit ans, pendant lequel il pourra se fortifier et parvenir à l'état qui convient à un monastère. 20 Cet espace de temps passé, les Pères du couvent Esphigmène auront le droit d'en tirer un bénéfice propre pour leur secours. De plus, l'hégoumène actuel de ce prieuré, le R. P. Théonas, en aura la direction à vie, vu qu'il est un homme vénérable, pieux et infatigable dans l'exercice de ses devoirs; après sa mort, l'hégoumène du couvent Esphigmène et ses successeurs auront le droit d'envoyer une autre personne qu'ils jugeront propre à remplir cette charge. En foi de tout cela, j'ai

XXXII. De cet acte fait en double, en grec et en roumain, nous n'avons pu nous procurer que la traduction française officielle faite par les Grecs et publiée par eux dans la brochure intitulée: Eclaircissements sur la question des monastères dédiés situés dans les Principautés Danubiennes, s. l., octobre 1857, p. 51—53.

rédigé le présent acte de donation et je l'ai envoyé au saint couvent Esphigmène au Mont Athos. Quiconque cependant de mes fils, de mes parents ou de mes héritiers oserait, pour un moment, tenter de transgresser ce que j'ai disposé par rapport au prieuré que j'ai fondé avec so tant de peines et de fatigues, au lieu d'y concourir lui aussi, qu'il soit inexcusable devant Dieu, le tout puissant, et devant la très sainte Vierge Marie la mère de Notre Seigneur Jésus-Christ, et qu'il ait la malédiction des 318 Pères du concile de Nicée.

Je le répète encore une fois. On n'aura point le droit de changer, 85 en quoi que ce soit, mes dispositions sur la donation présente; on devra, au contraire, et on aura la permission d'ajouter et de concourir par sa propre fortune à ma fondation. En foi de quoi, moi et mes parents nous avons signé de nos propres mains le présent acte et nous y avons apposé nos cachets.

Fait en Moldavie le 6 mai, l'an 7170 de la création du monde.

(L. S.) Gabriel Kostaki, j'affirme le contenu de cet acte de donation. Constantin Gabriel.

Loupoulo Kostaki.

Salomon Logothète.

Georges, le rédacteur du présent acte.

45

### XXXII.

1745, mois de juin, indiction VIII.

Le Saint-Synode de Constantinople déclare que le terrain de Bonitza appartient au monastère d'Esphigménou, et non à celui de Zographou.

- † Παίσιος έλέφ δεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰκουμενικὸς πατριάρχης.
- † Οὐδὲν τῶν ὅσα ἀγαθὰ καὶ θεοφιλῆ ἔργα οὕτως ἀγαπητόν καὶ φίλον τυγχάνει παρὰ θεῷ ὡς τὸ τῆς δικαιοσύνης θεομίμητον χρῆμα. δι' αὐτῆς γὰρ τφόντι ὁμοιοῦται θεῷ ὁ ταύτης ἀπρὶξ ἐχόμενος καὶ μηδὲν παρὰ τὸ δί- 5

XXXII. Archives patriarcales cod. 5 p. 36—37, sous ce titre: Ίσον ἀπαράλλακτον τοῦ ἤδη ἐκδοθέντος σιγιλλίου γράμματος τῷ μοναστηρίου (sic) τοῦ Ἐσφιγμένου κατὰ τὸ ἄγιον ὄρος διὰ τὴν Βόνιτζαν. Le début est déjà très endommagé par l'humidité.

<sup>5</sup> απρίξ.

καιον πράττων τουμπαλιν δε ο ταύτης άμελων και τῆς άδικίας άντιποιούμενος μεμίσηται τῷ θεῷ καὶ ἐσχάτων ποινῶν καὶ κολάσεων ἔνοχος κέκριται. διά τοι τοῦτο καθ' όμοιότητα τοῦ ἐν ούρανοῖς θείου κριτηρίου καὶ ἐπὶ γης ανθρώπινα δικαστήρια καθιδρύθησαν καὶ ἐν αὐτοῖς προϊστάμενοι 10 ἄνθρωποι χριταὶ ἄνωθεν προεχειρίσθησαν, τόπον ἐπέχοντες καὶ τύπον φέροντες τοῦ ἐν οὐρανοῖς ἀπροσωπολήπτου καὶ ἀδεκάστου κριτοῦ, ἐρ' ῷ τὰς τῆς δικαιοσύνης ήνίας εν χερσί κατέχοντες οὐδεμίαν χώραν παρέχωσι τοῖς ἀδικεῖν προαιρουμένοις, άλλά τὸ δίκαιον ἀπονέμωσιν ἐκάστῳ ὡς τούτου προστάται και υπέρμαγοι ένεκεν γάρ τούτου και νομικαι διατάξεις και θεσπί-15 σματα ἐχχλησιαστικά καὶ γνωμοδοτήματα βασιλικά ὅσα καὶ τόσα νενομοθέτηνται, ίν' ὅπως ἐν αὐτοῖς ὡς ἐν ἐσόπτροις τισὶν ἐνατενίζοντες ἄνθρωποι καί κατοπτριζόμενοι την εύθεῖαν όδεύωσι καὶ την δικαιοσύνην ἐναγκαλίζωνται. ταύτη τοι καὶ ἡ μετριότης ἡμῶν ἄτε τὴν προστασίαν τῆς πατριαρχικῆς περιωπῆς τοῦ ἀγιωτάτου ἀποστολικοῦ καὶ οἰκουμενικοῦ θρόνου θεόθεν ἐμπιστευ-20 θεΐσα, προστάτης τε καὶ ἔφορος τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ κριτηρίου προχειρισθεῖσα, φροντίδα χαταβάλλεται ότι πλείστην ύπερ τῆς τοῦ διχαίου ἀποχαταστάσεως καὶ πανταχόσε περισκοπεῖ καὶ ἀτενέσιν ὅμμασι περιβλέπει καὶ παντὶ τρόπφ τοὺς τὴν ἀδιχίαν μετερχομένους ἐλέγχει χαὶ τοὺς τῶν ἀλλοτρίων ἀντιποιουμένους άποσοβεί και άπωθείται και την των άδικημάτων έπιστροφήν 25 διαχελεύεται χαὶ ἐνὶ λόγφ πᾶσαν σπουδήν χαὶ μέριμναν χατατίθησιν ἐπὶ τή τοῦ δικαίου ἀποκαταστάσει τε καὶ ἀποφάσει.

Ἐπειδή τοιγαροῦν καὶ τανῦν διαφορά τις καὶ διένεξις ἀνεφύη μεταξυ τῶν ἐν τῷ ἀγιωνύμφ ὅρει τοῦ Ἦθωνος δύο ἰερῶν καὶ σεβασμίων ἡμετέρων πατριαρχικῶν σταυροπηγιακῶν καὶ βασιλικῶν μοναστηρίων, τοῦ τε δὲπ' ὁνόματι σεμνυνομένου τῆς ἀγίας καὶ ἐνδόξου ἀναλήψεως τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ ἐπικεκλημένου Ἐσφιγμένου καὶ τοῦ ἀγίου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου τοῦ τροπαιοφόρου τοῦ ἐπικεκλημένου Ζωγράφου, διά τινα τόπον Βόνιτζαν μὲν τῆ ἡμετέρα ἡωμαϊκῆ διαλέκτφ, Γιωβάνιτζαν δὲ τῆ ὁθωμανικῆ γλώττη καλούμενον, οὐτινος τόπου τῆς Βονίτζης ἐκατασχεῖν καὶ ἰδιοποιήσασθαι, κτῆμα ίδιον ἐκάτεροι αὐτῶν εἶναι ταύτην λέγοντες, ἀμφότερά τε τὰ μέρη ἔγγραφα παλαιά τε καὶ μεταγενέστερα προύθείνουν εἰς μέσον καὶ ἐνεφάνιζον καὶ προβλήματα δικαιολογίας προϋβάλλοντο, κατασχεῖν καὶ ἰδιοποιήσασθαι τὴν Βόνιτζαν διἴσχυριζόμενοι, — τοι αύτης οὐν τῆς διαφορᾶς καὶ διενέξεως οὕσης μεταξὺ τῶν εἰρημένων δύο μοναστηρίων, μὴ δυνάμενοι ἐξισασθῆναί τε καὶ διορθωθῆναι μετ' ἀλλήλων οί ἐν

<sup>16</sup> ἐσώπτροις.

αὐτοῖς συνασχούμενοι πατέρες, ἀλλὰ καὶ μάχας πολλὰς καὶ ἔριδας καὶ κρισολογήματα ἀλλαχόθι ποιήσαντες κατὰ καιροὺς περὶ τοῦ τόπου τούτου τῆς Βονίτζης, τελευταῖον ἤδη παρεγένοντο κάνταῦθα εἰς βασιλεύουσαν οἱ προεστώτεροι ἐξ ἐκατέρων τῶν μοναστηρίων, ἐκ μὲν τοῦ Ἐσφιγμένου δηλονότι 45 οἱ ὁσιώτατοι ὅ τε σκευοφύλαξ ἐν ἱερομονάχοις κὺρ Κυπριανός καὶ ὁ προηγούμενος ἐν ἱερομονάχοις κὺρ Στέφανος καὶ ὁ κὺρ Ἰσαὰκ ἱερομόναχος, ἐκ δὲ τοῦ Ζωγράφου οἱ ὁσιώτατοι ὅ τε σκευοφύλαξ ἐν ἱερομονάχοις κὺρ Κωνστάντιος καὶ ὁ ἐν μοναχοῖς κὺρ Ἰωάσαφ, οἴτινες παραστάντες ἐνώπιον τῆς ἡμῶν μετριότητος ἐζήτησαν θεωρηθηναι ἐπὶ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ καὶ πα- 50 τριαρχικοῦ ἡμῶν κριτηρίου τὴν περὶ τῆς Βονίτζης διαφορὰν αὐτῶν ταύτην καὶ διευκρινηθηναι τὸ δίκαιον.

Κάντευθεν ή μετριότης ήμων πρώτον μεν διωρίσατο και άποκατέστησεν αίρετους κριτάς διά πατριαρχικής αυτής άποδείξεως τον ίερωτατον μητροπολίτην Μιτυλήνης υπέρτιμον και έξαρχον πάσης Λέσβου, ἐν ἀγίω πνευ- 55 ματι άγαπητόν ήμῶν άδελφόν και συλλειτουργόν κύρ "Ανθιμον, και τόν λογιώτατον πριμμιχήριον των νοταρίων της καθ' ήμας του Χριστού μεγάλης έχχλησίας χύρ Θεόφιλον, έτι δέ χαι έχ τοῦ χρησίμου χαι εύλογημένου ρουφετίου τῶν γουναράδων τοὺς τιμιωτάτους πρωτομαγίστορας καὶ ἐπιτρόπους τοῦ Αγίου "Ορους ἤτοι τὸν χατζῆ κὺρ Σκαρλάτον, τὸν κυρίτζη Ζα- 60 φειράκην, τὸν κυρίτζη Νικολάκην καὶ τὸν κυρίτζη Αὐγερηνόν, ὅπως θεωρήσωσιν εν φόβφ θεού και άφιλοπροσώπως την διαφοράν των δύο τούτων μοναστηρίων περί τῆς εἰρημένης Βονίτζης, καὶ μετά τὸ ἐπιγνῶναι τὸ δίκαιον άναγγέλλωσιν ήμιν την άληθειαν, ἐπὶ τῷ γενέσθαι παρ' ήμῶν την τοῦ δικαίου ἀπόφασιν' οἴτινες αίρετοὶ κριταὶ κατὰ τὴν ἡμετέραν πατριαρ- 65 χιχήν προτροπήν συνελθόντες είς έν, συμπαραστάντων έμπροσθεν αὐτῶν καὶ τῶν δύο τούτων διαφερομένων μερῶν, ἄπαξ καὶ δὶς ἐπὶ ἡηταῖς δυσὶ διωρισμέναις ήμέραις έθεώρησαν άχριβως την διαφοράν αὐτων. χαὶ οἱ μὲν Έσφιγμενίται έχίνησαν άγωγὴν χατά τῶν Ζωγραφιτῶν, λέγοντες ὅτι ἡ Βόνιτζα αύτη ἀνέχαθεν και εξ άρχης εξ άμνημονεύτων ήδη χρόνων υπάρχει 70 ίδιόχτητον χτήμα του μοναστηρίου αὐτῶν χατὰ τὰ σφζόμενα εἰς χεῖρας αὐτῶν παλαιγενῆ τε καὶ μεταγενέστερα γράμματα καὶ ὅτι οἱ Ζωγραφῖται διά τὸ ἐρημωθῆναι τὸ τοῦ Ἐσφιγμένου μοναστήριον καὶ ἀπροστάτευτον μεΐναι, καιρού ἐπιτυχόντες, ὡς πλησιόχωροι ἰδιοποιήθησαν ἀμετόχως καὶ κατεξουσίασαν παραλόγως την Βόνιτζαν οί δ' αὖ Ζωγραφτται ἐπὶ τούτοις 75 ἀπολογούμενοι ἔλεγον, ὅτι ἡ Βόνιτζα αΰτη ἀνέχαθεν ὑπάρχει τοῦ μοναστηρίου αύτῶν καὶ ὅτι δικαίως αὐτῆς ἀντιποιοῦνται. ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα προβαλλόντων έχατέρων των μερών, έζήτησαν οι ειρημένοι αίρετοι χριταί ίδετν τὰ ἔγγραφα έκατέρου μέρους, ὅπως ἐξ ἐκείνων γένηται αὐτοῖς ἡ τῆς

80 ἀληθείας ἐπίγνωσις. ἐμρανισθέντα οὖν εἰς μέσον τὰ γράμματα ἐκατέρου μέρους ρωμαϊκά τε καὶ ὁθωμανικά, παλαιγενῆ τε καὶ μεταγενέστερα, ἀνεγνώσθησαν παρρησία εἰς ἐπήκοον πάντων: ἐζ ὧν ἀπεδείχθη ἐναργῶς καὶ ἐγνώσθη ἀκριβῶς, τὴν Βόνιτζαν εἶναι τοῦ Ἐσφιγμένου, τὸ δὲ τοῦ Ζωγράφου μοναστήριον φαίνεται ἔχειν ἐν τῆ αὐτῆ Βονίτζη ἐνὸς στρέμματος ἀμπέλιον καὶ ἔν ὀσπήτιον καὶ ἔν μελισσουργεῖον, καθώς δηλοποιεῖ τὸ ἐν χερσὶν αὐτῶν ὁθωμανικὸν ἔγγραφον, βακουφναμὲς τῆ ὁθωμανικῆ διαλέκτω καλούμενον, καὶ μηδέν τι πλέον.

Άναγγελθείσης οὖν ἡμῖν τῆς ἀληθείας ὑπὸ τῶν αἰρετῶν κριτῶν, ἡμεῖς όρῶντες τοὺς Ζωγραφίτας εἰσέτι ἀντιτείνοντας καὶ διϊσγυριζομένους καὶ 90 έαυτῶν εἶναι δίκαιον φάσκοντας καὶ ἀναθεώρησιν τῆς ὑποθέσεως ἐπιζητουντας, δείν έγνωμεν και έκ τρίτου άναθεωρήσαι την υπόθεσιν ταύτην. και δή επι ρητή ήμερα συνελεύσεως γενομένης των προειρημένων αίρετων χριτών παρά τή ήμων μετριότητι χαί των γραμμάτων έχατέρου μέρους προσχομισθέντων και προτεθέντων είς μέσον, παρόντων άμφοτέρων τῶν 95 μερών, ή μετριότης ήμων ίδίαις χερσίν άπτομένη έχάστου γράμματος, ιδίφ στόματι ἐπὶ παρουσία και ἐν ἐπηκόφ πάντων ἀνεγίνωσκε. καὶ πρῶτον μέν ίδομεν παλαιγενές γράμμα τοῦ Ἐσφιγμένου ἐν μεμβράναις πρό τετρακοσίων είκοσι εννέα χρόνων γεγραμμένον και διαλαμβάνον ρητώς, ότι οί κατ' έκεῖνο καιρού του Ἐσφιγμένου πατέρες ἔχοντες ἀγρόν τινα τόπον 100 ίδιον του μοναστηρίου αὐτῶν τιμῆς ὀκτακοσίων νομισμάτων, δεδώκασιν έκεῖνον τοῖς Βατοπεδινοῖς, καὶ ἀντ' ἐκείνου τοῦ ἀγροῦ αὐτῶν ἐδόθη ἔκτοτε τοῖς Ἐσφιγμενίταις μοναχοῖς ὑπὸ τοῦ τότε πρώτου τοῦ Ἁγίου "Ορους ἡ ρηθείσα Βόνιτζα διὰ έξακόσια νομίσματα καὶ ἐπὶ γείρας ἐπεμετρήθησαν αύτοῖς καὶ τὰ λοιπὰ διακόσια νομίσματα, καθώς διεξοδικώτατα καὶ ἀκρι-105 βέστατα δηλοποιείται περί ταύτης εν τῷ προειρημένφ εν μεμβράναις βεβαιωτηρίφ γράμματι. μετά τοῦτο ἀνέγνωμεν καὶ ἔτερον πατριαρχικόν συνοδικόν άρχαϊον γράμμα πρό έκατον έξήκοντα χρόνων και ἐπέκεινα γεγραμμένον καὶ γεγονός ἐπὶ τῶν ἡμερῶν τοῦ ἀοιδίμου πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως χυρίου Ἱερεμίου, ἔχον τε συναποφαινόμενον χαὶ τὸν τότε 110 ἀείμνηστον πατριάρχην Άλεξανδρείας κύρ Σίλβεστρον καὶ διαλάμβανον καὶ άποφαινόμενον, την Βόνιτζαν είναι τοῦ Ἐσφιγμένου, τοὺς δὲ Ζωγραφίτας μηδεμίαν μετοχήν έχειν έν αὐτή. ἐπὶ τούτοις ἐθεασάμεθα καὶ ἔτερον γράμμα πεντήχοντα χρόνων και ἐπέχεινα βεβαιωμένον ταϊς σφραγίσιν όλων των του Άγίου "Ορους μοναστηρίων και διαλάμβανον, ότι διενέξεως 115 κάν τῷ τότε ἀναφυείσης μεταξύ τῶν δύο τούτων μοναστηρίων περὶ τῆς αὐτῆς Βονίτζης, ἐξετάσεώς τε ἀχριβοῦς γενομένης, ἀπεδείχθη τε καὶ ἐμαρτυρήθη τρανώτατα έχ τε βασιλιχοῦ χρυσοβούλλου Μανουήλ τοῦ Παλαιολόγου και άλλοθεν, την Βόνιτζαν είναι τοῦ Ἐσφιγμένου και οὐχὶ τοῦ Ζωγράφου ου μὴν ἀλλὰ καὶ ἐξ ἐτέρου γράμματος διαλαμβάνοντος, ὡς οἰ Ζωγραφίται συνεφώνησαν και υπέσχοντο δούναι τοις Έσφιγμενίταις τό του 120 Ερμηλίου μετόχειον και άνὰ εἴκοσι γρόσια κατ' ἔτος ἐνοίκιον, ὅπως λάβωσι τὴν Βόνιτζαν, δείχνυντες σαφέστατα τὸ τῶν Ἐσφιγμενιτῶν δίχαιον. έπὶ πᾶσι δὲ τούτοις εἰσὶ καὶ ὸθωμανικά ἔγγραφα παλαιά, δηλοποιούντα καὶ άποφαινόμενα την Βόνιτζαν είναι τοῦ Ἐσφιγμένου. ἐστίν ὁ βακουφναμὲς αὐτῶν, ὄστις διαλαμβάνει περὶ τῆς Βονίτζης ἡητῶς, Γιωβάνιτζαν οὐτωσὶ 125 ταύτην ἀποχαλῶν, καὶ λέγων εἶναι τῶν Ἐσφιγμενιτῶν καὶ διορίζων εἰς πλάτος και κατά άκρίβειαν τὰ ὁροθέσια αὐτῆς κάκ τῶν τεττάρων αὐτῆς μερών και ἐπιγράφων αὐτὰ οὕτως. ὅτι δηλαδή περιστοιχίζεται ή Βόνιτζα ἐκ μέν τοῦ ἐνὸς μέρους διὰ τῆς θαλάσσης, ἐχ δὲ τοῦ ἐτέρου διὰ τῆς πλατείας καὶ λεωφόρου, ἐκ τοῦ ἄλλου διὰ τοῦ ὄρους καὶ ἐκ τοῦ ἐτέρου μέρους διὰ 180 τοῦ μιλχίου τοῦ άγίου Φιλίππου ήτοι τοῦ Ἐξινόφου. άλλὰ χαὶ πρὸ χρόνων όλίγων έβεβαιώθη το δίχαιον τοῦτο τῶν Ἐσφιγμενιτῶν καὶ ἐπὶ τῆς βασιλικής κρίσεως κατά τὰ ἄπερ ἐπιφέρουσιν οὐτοι χοτζέτιον καὶ ἰλάμιον καὶ βασιλικόν όρισμόν, άτινα ένεφανίσθησαν ήμιν και άνεγνώσθησαν παρρησία. ἐχ τούτων οὖν πάντων χαὶ ἐτέρων τινῶν γραμμάτων (ἄ διὰ τὴν συντο- 185 μίαν παραλέλειπται) εναργέστατα εγνώσθη και σαφέστατα άπεδείχθη, την Βόνιτζαν ἄπασαν (ἐχτὸς τοῦ ἐνὸς στρέμματος ἀμπελίου χαὶ ἐνὸς ὀσπητίου καὶ ένὸς μελισσουργείου) ὑπάρχειν ἰδιόκτητον δίκαιον τοῦ μοναστηρίου τοῦ Έσφιγμένου.

Κάντεῦθεν ή μετριότης ήμῶν δεῖν ἔγνω ἐπιχυρῶσαι καὶ ἐπιβε- 140 βαιώσαι το δίχαιον αυτών τουτο διά του παρόντος ήμετέρου πατριαρχιχοῦ συνοδιχοῦ σιγιλλιώδους γράμματος, καὶ γράφουσα ἀποφαίνεται συνοδιχώς μετά των περί αὐτὴν ἰερωτάτων άρχιερέων καὶ ὑπερτίμων, των ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀγαπητων αὐτῆς ἀδελφων καὶ συλλειτουργῶν, Γνα κατὰ τὴν περίληψιν τῶν προειρημένων ἀρχαίων καὶ παλαιγενῶν 145 βεβαιωτηρίων γραμμάτων, όφειλόντων έχειν τὸ χῦρος χαὶ τὴν ίσχὺν βεβαίαν και άμετάτρεπτον έν παντι δικαιοσύνης κριτηρίφ, ή διαληφθείσα Βόνιτζα υπάρχη χτήμα ίδιον και δίκαιον άναφαίρετον και άναπόσπαστον του είρημένου μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου, καὶ οἱ κατὰ καιροὺς πατέρες τοῦ αὐτοῦ μοναστηρίου ἔχωσι τὴν διοίχησιν καὶ ἐξουσίαν καὶ δεσποτείαν καὶ 150 χυριότητα του αύτου τόπου τῆς Βονίτζης μετὰ πάντων τῶν διχαιωμάτων αὐτῆς ἀναφαιρέτως εἰς αἰῶνα τὸν ἄπαντα οἰ δὲ τοῦ Ζωγράφου πατέρες έχωσιν έζουσιάζειν έχ της Βονίτζης μόνον των έν τῷ βαχουφναμὲ αὐτῶν περιεχομένων, ήτοι ένὸς στρέμματος άμπελίου, ένὸς όσπητίου καὶ ένὸς μελισσουργείου, και ούχι ετέρου μέρους το δε λοιπόν όλον μέρος κατά τα 155

άνωτέρω έχτεθέντα όροθέσια όφείλωσιν άπαραιτήτως χαι άπροφασίστως έπιστρέφειν και διδόναι τοῖς Ἐσφιγμενίταις, μηδόλως ἀντιλέγοντες ἡ ἀντιτείνοντες ή τον καιρόν άναβάλλοντες. ὅστις δὲ καὶ ὁποῖος τῶν ἀπάντων φανή κατά τι ἀπειθής καὶ παρήκοος καὶ ἐναντίος τῆ ἡμετέρα πατριαργική 160 και συνοδική εύλογοφανεί ταύτη κρίσει και αποφάσει, και τολμήση το από τοῦδε ἐνοχλῆσαι κατά τι τοῖς Ἐσφιγμενίταις περί τῆς Βονίτζης ταύτης ἡ όλως άγωγήν τινα κατ' αὐτῶν περί αὐτῆς κινῆσαι ἡ βλάβην τινά καὶ ζημίαν έμποιήσαι ή ξριδος και ταραχής και σκανδάλων πρόξενος φανήναι, ό τοιούτος, όποίας αν είη τάξεως τε και καταστάσεως και όποίου βαθμού, 165 ώς ἀπειθής και παρήκοος και διεστραμμένος και φιλαίτιος, ἀφωρισμένος είη ἀπὸ τῆς ἀγίας καὶ ὁμοουσίου καὶ ἀδιαιρέτου τριάδος τοῦ ένὸς τῆ φύσει μόνου θεοῦ καὶ κατηραμένος καὶ ἀσυγχώρητος καὶ μετὰ θάνατον ἄλυτος καὶ πάσαις ταῖς πατρικαῖς καὶ συνοδικαῖς ἀραῖς ὑπόδικος καὶ ἔνοχος τοῦ πυρὸς τῆς γεέννης. οΰτω γενέσθω καὶ μὴ ἄλλως ἐξ ἀποφάσεως. δθεν εἰς 170 την περί τούτου ξνδειζιν καὶ μόνιμον ἀσφάλειαν ἀπελύθη καὶ τὸ παρὸν ήμέτερον πατριαρχικόν συνοδικόν σιγιλλιώδες έν μεμβράναις έπιβεβαιωτήριον γράμμα και έδόθη τῷ τοῦ Ἐσφιγμένου ἰερῷ μοναστηρίφ.

έν έτει αψμεψ έν μηνί ἰουνίφ ἰνδικτιώνος ηης.

† Παΐσιος ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώ-

† ὁ Ἡρακλείας Γεράσιμος.

† ὁ Κυζίχου Άνανίας.

† ὁ Νικομηδείας Κύριλλος.

† ὁ Νικαίας Καλλίνικος.

† ὁ Χαλχηδόνος Καλλίνιχος.

† ό Θεσσαλονίκης Γαβριήλ.

† ό Άδριανουπόλεως Διονύσιος.

† ὁ Βερροίας Ἰωαχείμ.

† ὁ Μιτυλήνης Ἄνθιμος.

† ὁ Χίου Διονύσιος.

185

180

#### XXXIII.

## 1745, mois de juin, ind. VIII.

Lettre synodale déclarant que le métoque de Sainte-Kyriaki à Kazabiti, dans l'île de Thasos, appartient au monastère d' Esphigménou.

† Παΐσιος ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος (Κωνσταντινουπόλεως), Νέας ὑμης, καὶ οἰκουμενικὸς πατριάρχης.

† Ἱερώτατε μητροπολίτα Μαρωνείας, ὑπέρτιμε καὶ ἔξαρχε 'Ροδώπης, ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀγαπητὲ ἀδελφὲ καὶ συλλειτουργέ, καὶ ἐντιμότατοι κληρικοί, εὐλαβέστατοι ἰερεῖς καὶ χρήσιμοι γέροντες τῆς νήσου Θάσσου καὶ ε τοῦ χωρίου Καζαβίτι, χάρις εἴη ὑμῖν καὶ εἰρήνη παρὰ θεοῦ.

Έπειδή προσεχομίσθη χαὶ ἐνεφανίσθη ἡμῖν ἤδη ἐνυπόγραφον βεβαιωτήριον γράμμα, κατησφαλισμένον τη τε βεβαιώσει της σης Ιερότητος καί υπογραφαίς των χριστιανών του είρημένου χωρίου Καζαβίτι και διαλαμβάνον, ώς οἱ χριστιανοὶ τοῦ αὐτοῦ χωρίου Καζαβίτι ἔχοντες μετόχειον τῆς 10 Αγίας Κυριαχής, χείμενον πλησίον τοῦ αὐτοῦ χωρίου Καζαβίτι, ἀφιέρωσαν τὸ μετόχειον ἐχεῖνο οἰχειοθελεῖ αὐτῶν γνώμη χαὶ προαιρέσει μετὰ πάντων των άφιερωμάτων αύτου ήτοι έλαιοδένδρων, άμπελίων, χωραφίων, περιβολίων, μύλων, όσπητίων και λοιπών τοῦ μετοχείου πραγμάτων, και προσήλωσαν ταῦτα πάντα εἰς τὸ κατὰ τὸ ἀγιώνυμον ὄρος τοῦ "Άθωνος ἰερὸν καὶ 15 σεβάσμιον μοναστήριον της ένδόξου άναλήψεως του χυρίου ήμων Ίησου Χριστοῦ τοῦ ἐπιχεχλημένου Ἐσφιγμένου, ἐπὶ τῷ εἶναι καὶ μένειν τὸ αὐτὸ μετόχειον τὸ ἀπὸ τοῦδε εἰς τὴν εξουσίαν και δεσποτείαν τοῦ αὐτοῦ μοναστηρίου, διοιχούμενον και χυβερνώμενον υπό τῶν κατὰ καιρούς πατέρων τοῦ αὐτοῦ μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου, ἐπὶ συμφωνία μέντοι τοιαύτη, 20 όπως οι ρηθέντες πατέρες του Έσφιγμένου όφειλωσι πληρούν και διδόναι κατ' έτος είς τὴν κοινότητα τῶν χριστιανῶν τοῦ εἰρημένου χωρίου Καζαβίτι ἀνὰ χίλια ὀκτακόσια ἄσπρα ἀπροφασίστως καὶ ἀπαραιτήτως,—οὕτως οὖν διαλαμβάνοντος τοῦ εἰρημένου γράμματος, οἱ ἡηθέντες Ἐσφιγμενῖται πατέρες εζήτησαν επιχυρωθήναι τε χαι επιβεβαιωθήναι την άφιέρωσιν ταύ- 25 την καί διὰ γράμματος ἡμετέρου πατριαρχικοῦ συνοδικοῦ.



XXXIII. Ms. 5 des Archives du patriarcat oecuménique, p. 87, où l'acte proprement dit est précédé de la formule suivante servant de titre: "Ισον ἀπαράλλακτον πατριαρχικοῦ γράμματος περὶ ἀφιερώσεως μετοχείου εἰς τὸ μοναστήριον τοῦ Εσφιγμένου.

<sup>10</sup> μετόχειον cod.; de même dans tous les autres passages de l'acte. On écrit ordinairement μετόχιον.

Τούτου χάριν ή μετριότης ήμῶν τὴν αἴτησιν αὐτῶν εὕλογον οὖσαν εύμενῶς ἀποδεξαμένη καὶ ἀπὸ τοῦ προειρημένου βεβαιωτηρίου τε καὶ ἐνυπογράφου γράμματος καλώς βεβαιωθείσα, γράφουσα ἀποφαίνεται συνοδικώς 30 μετά τῶν περὶ αὐτὴν ἱερωτάτων ἀρχιερέων καὶ ὑπερτίμων, τῶν ἐν ἀγίφ πνεύματι άγαπητῶν αὐτῆς άδελφῶν καὶ συλλειτουργῶν, ἴνα, τοῦ εἰρημένου βεβαιωτηρίου τε καὶ ἐνυπογράφου ἀφιερωτικοῦ γράμματος ὀφείλοντος ἔχειν τό χύρος χαι την ισχύν βεβαίαν χαι άμετάθετον είς τό διηνεχές, τό διαληφθέν μετόχειον τῆς Αγίας Κυριαχῆς μετὰ πάντων τῶν χτημάτων χαὶ ἀφιε-35 ρωμάτων αὐτοῦ τῶν ἀνωτέρω ἐκτεθέντων ὑπάρχη καὶ λέγηται καὶ παρὰ πάντων γινώσκηται κτήμα ίδιον και πράγμα και άφιέρωμα του διαληφθέντος ίεροῦ μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου ἀναπόσπαστον καὶ ἀναραίρετον παρ' οὐδενός προσώπου, οἱ δὲ ἐν τῷ τοῦ Ἐσφιγμένου μοναστηρίφ ὁσιώτατοι πατέρες έχωσι την προστασίαν και διοίκησιν και ἐπίσκεψιν όλων τῶν 40 του μετοχείου τούτου πραγμάτων και υποστατικών, και καρπούσθαι και νέμεσθαι και ἀπολαύειν τὰ ἐξ ἐκείνων προσγινόμενα εἰσοδήματα και κατὰ πάσαν εξουσίαν και δεσποτείαν έχειν αυτά είς αίωνα τον άπαντα, όφειλοντες πληρούν και διδόναι κατά την συμφωνίαν και υπόσχεσιν αύτων τη κοινότητι τῶν γριστιανῶν τοῦ ἀνωτέρω εἰρημένου χωρίου ἀνὰ χίλια ὀκτα-45 χόσια ἄσπρα χαθ' ἔχαστον χρόνον λόγφ ἀποχοπῆς, μηδενός πώποτε τολμώντος ἐπὶ οὐδεμιᾳ προφάσει καὶ δι' ἡντιναοῦν αἰτίαν ἀποσπάσαι καὶ ἀποξενώσαι τὸ εἰρημένον μετόχειον τῆς Αγίας Κυριακῆς ἀπὸ τῆς ἐξουσίας τοῦ αύτου μοναστηρίου του Έσφιγμένου. όθεν είς την περί τούτου ένδειξιν χαί διηνεχή χαι μόνιμον άσφάλειαν εγένετο χαι τό παρόν ήμέτερον πατριαρχι-50 χὸν συνοδιχὸν ἐπιβεβαιωτήριον γράμμα χαὶ ἐπεδόθη τῷ διαληφθέντι ἰερῷ και σεβασμίφ μοναστηρίφ της του κυρίου άναλήψεως ήτοι του Έσφιγμένου.

αψμε έν μηνὶ ἰουνίφ ἰνδιχτιώνος ὀγδόης.

† ὁ Ἡρακλείας Γεράσιμος.

† ὁ Κυζίχου Άνανίας.

† ὁ Νιχομηδείας Κύριλλος.

† ὁ Νιχαίας Καλλίνιχος.

† ὁ Χαλχηδόνος Καλλίνιχος.

† ὁ Άδριανουπόλεως Διονύσιος.

† ὁ Βερροίας Ἰωακείμ.

† ὁ Μιτυλήνης "Ανθιμος.

† ὁ Χίου Διονύσιος.

55

60

<sup>42.</sup> οφείλωντες cod.

#### XXXIV.

# 1746, mois de mai, indiction IX.

Le Saint-Synode de Constantinople ratifie la vente du terrain de Bonitza faite par les moines d'Esphigménou à ceux de Zographou pour la somme de 1300 piastres.

† Παίσιος έλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης.

+ Γρηγόριος πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως ἐπιχυροῖ τὸ σιγίλλιον τόδε  $\overline{\alpha \psi_{\eta} \eta^{\phi}}$  μαΐου.

† Τὰ παρὰ ἀνθρώποις ἐχάστοτε πραττόμενα συμβόλαια, ὅσα μάλιστα 5 περί μεγάλων ύποθέσεων γίνεται, και ταθτά γε ήνίκα μνήμης πολυχρονίου χρήζουσι, άναγκαίως δεί γράμμασι βεβαιωτηρίοις κατοχυρούσθαι, έφ' φ έγοιεν το χύρος και την ισχύν άμετάθετον και | άμεταποίητον και έφ' & μὴ τῷ λήθης βυθῷ τῆ παρελεύσει τοῦ χρόνου παραδιδόμενα ἐξίτηλά τὰ τελούμενα γίνοιντο χαὶ ἐχ τούτου μάγαι ἐς ΰστερον διαφοραί τε χαὶ 10 διενέζεις έποιντο, και είγε τοῦτο εν ταις απλώς κοσμικαις και πολιτικαις ύποθέσεσι δέον διενεργεϊσθαι, πολλώ γε | δή μαλλον έν ταϊς έχχλησιαστιχαῖς χαὶ μοναστηριαχαῖς, ὅπου γε πρὸ πάντων τὴν εἰρήνην δεῖ πραγματεύεσθαι, τὰ δ' ἐναντία ταύτης, ἔριδας δηλονότι, λογοτριβάς τε καὶ διενέξεις, πόρρω ἀποσοβεῖσθαι καὶ ἀποβάλλεσθαι. ταῦτ' ἄρα καὶ ἡ μετριότης ἡμῶν 15 άτε | τους οίαχας του πατριαρχιχού χαι οίχουμενιχού θρόνου άνωθεν έγχειρισθείσα και γρέος έγουσα άπαραίτητον άτενέσιν όμιμασι πανταγού περισχοπείν και άτενίζειν και πάσαν συμπίπτουσαν υπόθεσιν τον ενόντα τρόπον διορθούν και έξομαλίζειν, διά φροντίδος έσχεν ότι πλείστης την | εἰρήνην έν παντί πραγματεύεσθαι καί γράμμασι πατριαρχικοῖς τὰ δέοντα ἐπικυροῦν 20 έπὶ τῷ ἔχειν τὴν μονιμότητα διηνεχή χαὶ διαιωνιοῦσαν.

Έπειδη τοιγαρούν μεγίστη διαφορά και διένεξις πρό χρόνων τινών άνεφύη μεταξύ των έν τῷ άγιωνύμφ όρει | τοῦ Ἄθωνος δύο ιερών και σεβασμίων σταυροπηγιακών τε και βασιλικών μοναστηρίων, δηλαδή τοῦ έν άγιοις μεγαλομάρτυρος Γεωργίου τοῦ τροπαιοφόρου, τοῦ ἐπικεκλη- 25

XXXI. Publié par H. Gelzer dans la Byzantin. Zeitschrift XII (1903) p. 508—514 d'après l'original conservé aux archives de Zographeu. Ce document intéresse ce dernier monastère aussi bien que celui d'Esphigménou; si nous le publions ici, c'est à cause de la lumière qu'il jette sur plusieurs autres pièces de même nature qui se trouvent déjà dans le présent recueil.

<sup>8</sup> άμεταθέτους G.

μένου Ζωγράφου, και της θείας και ένδόξου δεσποτικής άναλήψεως του σωτήρος Χριστού, του ἐπονομαζομέ|νου του Ἐσριγμένου, ή δὲ διαφορά αύτων περί πινος τόπου Βονίτζης μέν τη ρωμαϊκή γλώττη, Γιωβάνιτζας δὲ τῆ ὁθωμανικῆ διαλέκτφ ἐπικαλουμένου, ἣτις Βόνιτζα αὐτη μετὰ πάσης 80 της περιοχής αὐτής πλησιάζει μέν καὶ έγγύς έστι τῷ τοῦ Ζωγράφου μοναστηρίω, υπήρχε μέντοι το πλείστον μέρος αυτής υπό την δεσποτείαν τοῦ Ἐσφιγμένου, χαίτοι μαχράν ἀπέχοντος αὐτοῦ τῷ διαστήματι, είχε δὲ μετογήν έξ αὐτοῦ καὶ τό τοῦ Ζωγράφου, καθώς παριστώσι τὰ ἐν ἐκατέροις μέρεσι σφζόμενα παλαιγενή βασι|λικά τε κα! πατριαρχικά και άλλα 35 επιβεβαιωτήρια γράμματα. άλλ' οὐν οἱ πατέρες ἐκατέρων τούτων τῶν μοναστηρίων ούχ ἐπαύοντο κατὰ καιρούς διαφέρεσθαι και λογοτριβάς ποιείν και είς κριτήρια ἀπέρχεσθαι ἐκκλησιαστικά τε και ἐξωτερικά, διισχυριζόμενοι εκάτεροι αυτών άντιποιείσθαι της ρηθείσης Βονίτζης, και τῷ τρόπφ τούτφ φθοραί και δαπάναι και ζημίαι προύξενουντο ούκ όλίγαι άμφοτέροις 40 τοῖς μέρεσιν, ώστε χινδυνεύειν ἀμφότερα τὰ μοναστήρια ταῦτα εἰς ἔσχατον άφανισμόν περιπεσείν και είς πανταχή ερήμωσιν και | άπώλειαν καταντήσαι έχ τής διενέξεως χαι λογομαχίας ταύτης. πή μέν γάρ τό εν μέρος ύπερεδυναμούτο και ύπερίσχυε και όπως δή πως κατεκράτει και κατεξουσίαζε τῆς Βονίτζης ταύτης, πῆ δὲ μετὰ παρέλευσιν χρόνων τινῶν ἡ πλά-45 στιγξ έπὶ τὸ ἔτερον ἔχλινε | μέρος χαὶ ἐχυρίευεν ἐχεῖνο, χατεξουσιάζον τῆς Βονίτζης, και ούτως ούδεν άλλο εγίνετο, εί μη ώς εφθημεν είπόντες φθοραί και βλάβαι άμφοτέροις τοῖς μέρεσι. και ταῦτα μὲν ἐν διαστήματι χρόνων ίχανων ούτως έγίνετο συνεχώς πρός άλλήλους προλαβόντως μέντοι πρό χρόνου περίπου ένος πάλιν είς τοιαύτην διένεξιν έλθόντες οι πατέρες 50 των είρημένων δύο μοναστηρίων του τε Ζωγράφου και του Έσφιγμένου, χαι μή δυνάμενοι διαχωρίσαι τό εν τη Βονίτζη μέρος εχάστου των μοναστηρίων αὐτῶν, παρεγένοντο ἐνταϋδα εἰς Κωνσταντινούπολιν ἐχ μὲν τοῦ Ζω γράφου οι όσιώτατοι πατέρες, δ τε σχευοφύλαξ έν Ιερομονάχοις χύρ Κωνστάντιος και ὁ ἐν μοναχοῖς κυρ Ἰωάσαφ, ἐκ δὲ τοῦ Ἐσφιγμένου οἰ 55 όσιώτατοι ίερομόναχοι πατέρες, δ τε σκευοφύλαξ κύρ Κυπριανός, ό προηγούμενος κύρ Στέφανος και ὁ κύρ Ίσαάκ, οίτινες παίραστάντες ἐνώπιον τῆς ήμων μετριότητος εζήτησαν θεωρηθήναι την μεταξύ των δύο τούτων μοναστηρίων περί της Βονίτζης διένεξιν και διαφοράν έπι του πατριαργικού ήμων χριτηρίου καὶ διευχριθήναι τὸ δίκαιον αὐτων ἐκκλησιαστικώς.

ο Κάντεϋθεν ή μετριότης ήμων διωρίσατο και άποκατέφτησε τηνικαυτα αίρετους κριτάς διά πατριαρχικής αυτής άποδείξεως έκ τε τής όμηγύρεως

<sup>48</sup> προλαβόντων G. 60 τηνιτούτα G.

των συναδέλφων ήμων άρχιερέων καὶ ἐκ τοῦ τάγματος των τιμιωτάτων κληρικών τῆς τοῦ Χριστοῦ μεγάλης ἐκκλησίας καὶ ἐκ τοῦ χρησίμου ρουφετίου τῶν γουναράδων τοὺς τιμιωτάτους ἄρχοντας καὶ ἐπιτρόπους | καὶ ἐνετείλατο αὐτοῖς, ὅπως ἐν φόβφ θεοῦ καὶ ἀφιλοπροσώπως ἐρευνήσαντες εδ καὶ ἐξετάσαντες καὶ ἐνωτισθέντες τὰ προβλήματα καὶ τὰς ἀποκρίσεις καὶ δικαιολογήματα ἐκατέρων τῶν μερῶν καὶ θεωρήσαντες καὶ ἀναγνόντες τὰ ἐν χερσίν αὐτῶν ἔγγραφα, ἐξακριβώσωσι τὴν ἀλή|θειαν καὶ τὸ δίκαιον, καὶ ἀναγγέλλωσιν ἡμῖν, ἐφ' ψ γένηται παρ' ἡμῶν ἡ τοῦ δικαίου ἀπόφασις.

Των είρημένων τοίνυν άξιολόγων προσώπων είς εν συνελθόντων και 70 έν φόβφ θεοῦ ἀχριβῶς ἐρευνησάντων τὴν ὑπόθεσιν ταύτην καὶ τὰ ἐκατέρου μέρους γράμματα φωμαϊκά τε | καὶ όθωμανικά κατιδόντων καὶ άναγνόντων και της συνελεύσεως ταύτης δι' εύκρινεστέραν κατάληψιν και σαφεστέραν βεβαίωσιν οὐ μόνον ἄπαξ δίς τε καὶ τρίς γενομένης, καὶ τῆς ὑποθέσεως αναθεωρηθείσης τε και έξακριβωθείσης, ου μην δέ, αλλά τελευ- 75 ταΐον και ἐνώ|πιον τῆς ἡμῶν μετριότητος συμπαρόντων και τῶν εἰρημένων αίρετῶν χριτῶν, συμπαρισταμένων τε καὶ τῶν δύο διαφερομένων μερῶν, άναθεωρήσεως και άκριβεστέρας έρεύνης και έξετάσεως και παρατηρήσεως γενομένης είς τὰ ἐν χερσὶν ἐκατέρου μέρους γράμματα, | ἐφάνη άριδήλως και ἐπεγνώσθη σαφῶς και ἀναμφιβόλως, ὅτι ἡ Βόνιτζα αΰτη, 80 χαθώς συνορίζεται έχ των τεττάρων μερών αυτής, έχ μέν του ένος μέρους διὰ τῆς θαλάττης, ἐχ δὲ τοῦ ἐτέρου διὰ τοῦ ὄρους χαὶ ἐχ τοῦ ἄλλου διὰ τῆς λεωφόρου όδου καὶ ἐκ του ἄλλου μέρους διὰ | του μουλκίου του άγίου Φιλίππου ήτοι του Έξινώφου, υπάρχει κτήμα ίδιον και δίκαιον σαφέστατον τοῦ μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου, χαθώς χαὶ ἐν ἄλλοις μέν, 85 άλλά καὶ ἐν τῷ παλαιγενεῖ ὁθωμανικῷ σενετίφ βακουφναμὲ τοῦ μοναστηρίου αὐτῶν ὀητῶς περιέχεται καὶ ἀκριβῶς φαίνε ται γεγραμμένη ἡητῶς ἡ Βόνιτζα μετὰ τῶν εἰρημένων όριων αὐτῆς, ἔχουσι δὲ καὶ οἱ Ζωγραφῖται μέρος όλίγον έχ της ρηθείσης Βονίτζης, δηλαδή ένος στρέμματος άμπέλιον, εν μελισσουργεῖον καὶ εν όσπήτιον, ἄτινα καὶ ἐν τῷ ἰδίφ αὐτῶν βα- 90 χουφναμε όητως είσι χαταγεγραμμένα ου μόνον δε έχ τούτου, άλλά μάλιστα καί έκ πολλών άλλων παλαιών έκκλησιαστικών πατριαρχικών τε και του πρωτάτου και λοιπών βεβαιωτηρίων γραμμάτων έπεγνώσθη και άπεδείχθη ή Βόνιτζα είναι του Έσφιγμένου, καθώς έν τῷ προεκδοθέντι τηνιχαῦτα | τῷ τοῦ Ἐσφιγμένου μοναστηρίφ ἡμετέρφ πατριαρχιχῷ συνο- 95 διχῷ σιγιλλιώδει γράμματι ῥητῷς ἔν πρὸς ἔν ὅλα τὰ γράμματα περιέχον-

<sup>98</sup> πρωτάτου] προστάτου G.

ται, καὶ ἐκάστου ἡ περιληψις δηλοποιεῖται, ἄτινα διὰ τὴν συντομιαν τε καὶ βραχυλογίαν ἐνταῦθα παραλέλειπται.

Τούτων τοίνυν | οὕτω γενομένων και τοῦ δικαίου σὺν τἢ ἀληθεία διαρ100 ρήδην ἀναφανέντος τε και ἐπιγνωσθέντος, ἐγένετο παρ' ἡμῶν ἀπόφασις ἐκκλησίας και κατὰ τὴν περίληψιν τῶν ὡν ίδομεν παλαιγενῶν γραμμάτων
τὴν Βόνιτζαν μένειν εἰς τὴν δεσποτείαν και | ἐξουσίαν τοῦ μοναστηρίου
τοῦ Ἐσφιγμένου, τοὺς δὲ Ζωγραφίτας ἔχειν τὸ ὁλίγον ίδιον αὐτῶν μέρος,
και ἀκολούθως περὶ τούτου ἐξεδόθη και ἡμέτερον πατριαρχικόν συνοδικόν
105 σιγιλλιῶδες γράμμα, ἐπικυροῦν καὶ ἐπιβεβαιοῦν τὸ δίκαιον τῶν Ἐσφιγμενιτῶν καὶ ἀποφαινό μενον τὴν Βόνιτζαν εἶναι τοῦ Ἐσφιγμένου, τοὺς δὲ Ζωγραφίτας ἔχειν ἐν αὐτῆ τῆ Βονίτζη τὰ εἰρημένα, ἤτοι τὸ ἐνὸς στρέμματος
ἀμπέλιον, τὸ μελισσουργεῖον καὶ τὸ ὁσπήτιον.

Κατὰ ταύτην οὖν τὴν ἡμετέραν πατριαρχικὴν καὶ συνοδικὴν εὐλογο110 φανἢ ἐπί|κρισίν τε καὶ ἀπόφασιν, ἀπελθόντων καὶ τῶν δύο μερῶν εἰς τὸ ἀγιώνυμον ὅρος, καὶ ὑπὸ τῶν ἐκεῖσε γερόντων καὶ προεστώτων τοῦ ὅρους αὖθις τῶν ὁρίων τῆς Βονίτζης ἐξετασθέντων καὶ εὑρεθέντων ἀληθῶς οὕτως ἔχειν, ἐπετάχθησαν οἱ Ζωγραφῖται ἀπέ|χεσθαι τοῦ λοιποῦ τοῦ τόπου ἐκείνου τῆς Βονίτζης καὶ ἀφῆσαι εἰς τὴν ἐξουσίαν τῶν Ἐσφιγμενιτῶν.

116 `Αλλ' οὖν οἱ Ζωγραφῖται διὰ τὸ ἔχειν τὸν τόπον ἐκεῖνον χρόνους ἰκανοὺς εἰς τὴν χρῆσιν αὐτῶν, νομίζοντες εἶναι ίδιον τοῦ μοναστηρίου αὐτῶν — καὶ ὑποπτευόμενοι | μή τι γε ἀδικοῖντο κατὰ τοῦτο — βουλόμενοι κρείττονα βεβαίωσιν ἰδεῖν, οὐκ ἡθέλησαν εὐθὺς παραχωρῆσαι καὶ ἀφῆσαι τὸν τόπον ἐκεῖνον τῆς Βονίτζης εἰς τὴν ἐξουσίαν τοῦ Ἐσφιγμένου, διῖσχυτες ἀντιποιηθῆναι τῆς Βονίτζης, ταύτης οὖν τῆς ἀντιστάσεως καὶ διἴσχυρίσεως τῶν Ζωγραφιτῶν πρὸς ἡμᾶς ἀναγγελθείσης καὶ τοῦ τὸ δίκαιον ὑπάρχειν τῶν Ἐσφιγμενιτῶν γράμμασιν ἀξιολόγων προσώπων καὶ γερόντων τοῦ ὄρους πρὸς ἡμᾶς στα|λεῖσι μαρτυρηθέντος αὖθις καὶ ἀνηνεχθέντος τον ἀπειθείας, καθυπέβαλεν αὐτοὺς πάντας διὰ γράμματος ἡμετέρου πατριαρχικοῦ συνοδικοῦ βαρυτάτη ἐκκλησιαστικῆ παι|δεία.

Μετὰ τοῦτο ἀμφότερα τὰ μέρη πάλεν ἐπὶ τὴν βασιλεύουσαν ἐπανέρχονται, τὴν λύσιν τῆς διαφορᾶς αὐτῶν ταύτης καὶ τὸν προσήκοντα συμβι180 βασμόν καὶ εἰρηνοποίησιν ἐπιζητοῦντες. συνελθόντες οὖν εἰς ἔν καὶ τῶν δύο
μερῶν οἱ | πατέρες ἐπὶ ἐητῆ ἡμέρα ἤτοι ἐκ μὲν τοῦ Ζωγράφου ὁ ἐν μοναχοῖς κὺρ ᾿Αρσένιος, ἐπιτροπικῶς ὧν ἀπεσταλμένος ἐκ μέρους ὅλων τῶν πατέρων τοῦ μοναστηρίου αὐτῶν περὶ τῆς ὑποθέσεως ταύτης καὶ ἔχων εἰς
χεῖρας αὐτοῦ τὴν σφραγίδα τοῦ | μοναστηρίου καὶ ὁ σὺν αὐτῷ ἰερομόνα-

γος χύρ Νιχηφόρος, έχ δὲ τοῦ Ἐσφιγμένου ὁ ὁσιώτατος σχευοφύλαξ χύρ 185 Κυπριανός ιερομόναχος, έχων και αυτός την επιτροπην και σφραγίδα του μοναστηρίου αὐτοῦ, παρόντων καὶ τῶν τιμιω|τάτων ἀργόντων καὶ ἐπι- . τρόπων τοῦ Αγίου "Ορους καὶ ἐπὶ πολλή ώρα πλείστης ὅσης λογοτριβής και λογομαχίας πρός άλλήλους γενομένης, και έκατέρων των μερών διισγυριζομένων και τὰ ἐαυτῶν δικαιολογήματα προτεινόντων, τελευταῖον 140 μό λις συνεβιβάσθησαν και διωρθώθησαν πρός άλλήλους τρόπω τοιώδε. δηλονότι οι μεν Ἐσφιγμενῖται οἰχειοθελεῖ καὶ ἀβιάστφ αὐτῶν γνώμη καὶ προαιρέσει ἐπώλησαν πράσει τελεία πρός τους Ζωγραφίτας όλον τὸ μέρος, οσον έξουσιαζον έχ της | Βονίτζης, και δεδώκασιν αυτό διά λήψεως διωρισμένης ἄσπρων ποσότητος ήτοι γροσίων χιλίων τριακοσίων, άτινα χρή- 145 ματα ταυτα έλαβον και επληρώθησαν σφα και ένελλιπή παρά των Ζωγραφιτών, και ούκ έχουσι του λοιπου ούδεμίαν | μετοχήν όλως έκ τῆς δηθείσης Βονίτζης μέχρι και ένος δακτύλου τόπου, ώς πωλήσαντες δλον τὸ ὅσον περ ἐξουσίαζον μέρος κατὰ τὰ ἀνωτέρω ἐκτεθέντα ὁροθέσια καὶ άμέτοχοι πάντη μείναντες έχ τῆς Βονίτζης. 150

Διὰ πλείονα δὲ ἀσφάλειαν | τῆς τελείας πράσεως ταύτης δεδώκασιν οἱ Ἐσφιγμενῖται τοῖς Ζωγραφίταις πανθ' ὅσα εἶχον εἰς χεῖρας αὐτῶν γράμματα καὶ σενέτια ὁθωμανικά τε καὶ ῥωμαϊκά, διαλαμβάνοντα περὶ τῆς Βονίτζης, ἄτινά εἰσι ταῦτα: γράμματος ἴσον παλαιότατον ἐξε|νεχθὲν ἀπό τοῦ κώδικος τοῦ μοναστηρίου τοῦ Βατοπεδίου, γράμμα πατριαρχικὸν παλαιγε- 166 γλές τοῦ πάλαι ἀοιδίμου πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως κὺρ Ἱερεμίου, γράμμα τῆς κοινότητος τοῦ 'Αγίου 'Όρους ἔχον ἐν αὐτῷ τὰς σφραγίδας τουρκιστὶ συμφωνητικὸν μετὰ προστίμου ζημίας τοῦ ἀθετήσοντος τὴν συμφωνίαν, τὸ προεκδοθὲν ἡμέτερον πατριαρχικὸν καὶ συνοδικὸν συγίλλιον 160 τι δὲ ἰλάμιον καὶ χοτζέτιον τοῦ τῆς Θεσσαλονίκης κριτοῦ καὶ ὁρισμὸς βασιλικὸς ἰσχυρός.

Ταῦτα τοίνυν ἐγχειρίσαντες αὐτοῖς ὡς πάντη ἄχυρα μείναντα, προσυπέσχοντο καὶ τοῦτο, ὡς ἐὰν ὁψέ ποτε εὐρεθῶσι καὶ ἄλλα | τινὰ γράμ- 165
ματα ὁθωμανικὰ ἡ ῥωμαϊκὰ εἰς χεῖρας τῶν Ἐσφιγμενιτῶν, εἴτε τῶν νῦν ἡ
καὶ τῶν μετὰ τούτους διαλαμβάνοντα περὶ τῆς δεσποτείας τῆς Βονίτζης
ταύτης, ὀφείλουσι κἀκεῖνα πάντα ἐγγειρίζεσθαι τοῖς Ζωγραφίταις, ἐφ' ῷ
μένωσιν ἄ|χυρα πάντη καὶ ἀνίσχυρα καὶ ἀντ' οὐδενὸς λογιζόμενα, καὶ εἴ γέ
ποτε κινηθῆ ἀγωγή τις ἐκ μέρους τῶν Ἐσφιγμενιτῶν ζητούντων ὅλως μέ- 170
ρος τι ὁπωσοῦν ἐκ τῆς Βονίτζης ταύτης, μηδόλως εἰσακούεσθαι αὐτοὺς ἐν
οὐδενὶ δικαιοσύνης κριτηρίῳ, καὶ ὅπερ δὲ ἐστ· γε|γραμμένον ἐν τῷ βακουφ-

ναμέ των Έσφιγμενιτων περί της Βονίτζης ταύτης, όφείλει μένειν άχυρον πάντη και άνίσχυρον, ώς πωληθέντος όλου του μέρους έχείνου πρά-

Τούτου χάριν γράφοντες ἀποφαινόμεθα συνοδίκῶς μετὰ τῶν περί | ήμας ιερωτάτων άρχιερέων και υπερτίμων των έν άγιφ πνεύματι άγαπητων ήμων άδελφων και συλλειτουργων, ένα της γενομένης πωλήσεως ταύτης ὀφειλούσης ἔχειν τὸ χῦρος χαὶ τὴν ἰσχὺν βεβαίαν χαὶ ἀμετάτρεπτον 180 ἀπὸ τοῦ νῦν καὶ εἰς τὸν ἐξῆς ἄπαντα αἰῶνα, ἄπα σα ἡ ἡηθείσα Βόνιτζα μετά πάντων των όρίων αὐτῆς ὑπάρχη καὶ λέγηται καὶ παρὰ πάντων γνώσηται χτημα ίδιον του ίερου μοναστηρίου του Ζωγράφου έχοντος χατά πάντα τὴν ἐξουσίαν καὶ χρῆσιν, δεσποτείαν τε καὶ κυριότητα ταύτης ἀναφαιρέτως | χαι άνυποσπάστως είς το διηνεχές, μηδενός των απάντων τολ-185 μώντος δλως αντιποιηθήναι ούτε μέρους ούτε όλου έχ τής Βονίτζης ταύτης. δστις δε και όποιος είτε έκ των Ἐσφιγμενιτών ἡ άλλων ἱερωμένος ἡ μοναχός και ιδιώτης ή λαϊκός τολμήση οιφ δή τινι τρόπφ άντιΙστασίντινα δείζαι έπι τούτοις η ένοχλησαι κατά τι και έπηρεάσαι τοῖς Ζωγραφίταις περί της Βονίτζης ταύτης η διασείσαι και άνατρέψαι το γεγονός τοῦτο συν-190 άλλαγμα η όλως βλάβην τινὰ καὶ ζημίαν αὐτοῖς προξενήσαι, ὁ τοιοῦτος, όποίας αν είη τάξεως και βαθιμού, άφωρισμένος είη παρά της άγιας καί όμοουσίου καὶ ζωοποιοῦ καὶ άδιαιρέτου μακαρίας τριάδος καὶ κατηραμένος και άσυγχώρητος και μετά θάνατον άλυτος και πάσαις ταϊς πατρικαϊς και συνοδικαϊς άραϊς υπόδικος και ένοχος του πυρός της γεέννης. όθεν | είς 195 την περί τούτου ενδειξιν διηνεχή τε χαί μόνιμον άσφάλειαν άπελύθη χαί τό παρόν ήμέτερον πατριαρχικόν συνοδικόν έν μεμβράναις σιγίλλιον έπιβεβαιωτήριον γράμμα, καταστρωθέν κάν τῷ ἰερῷ κώδικι τῆς καθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ μεγάλης ἐχχλησίας.

έν ἔτει σωτηρίφ  $\overline{\alpha \psi \mu \varsigma^\omega}$  έν  $\mu$ ηνὶ  $\mu$ αίφ  $\stackrel{\text{oc}}{N}$   $\overline{\vartheta^{\eta c}}$ : —

200 † Παΐσιος ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως Νέας ἡ καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης †

- † ο 'Εφέσου 'Ιωακείμ.
- † ό Ἡρακλείας Γεράσιμος.
- † ὁ Νιχομηδείας Κύριλλος.
- 205 † ὁ Νιχαίας Καλλίνικος.
  - † ὁ Χαλχηδόνος Γαβριήλ.
  - † ὁ ᾿Αδριανουπόλεως Διονύσιος.

<sup>202 &#</sup>x27;Ιωακείμ] Θεόδουλος? Gelzer. 205 Καλλίνικος] Πανάρετος G.

- † ὁ Παλαιών Πατρών Γεράσιμος.
- † ὁ Φιλιππουπόλεως Θεόκλητος.
- † ὁ Διδυμοτείχου Αὐξέντιος.
- † ο Θηβών Πανάρετος.
- † ὁ Χριστιανουπόλεως Δανιήλ.
- † ὁ Ναυπλίου Νεόφυτος.
- † ὁ Σοφίας Άνθιμος.
- † ὁ Ξάνθης Μητροφάνης.
- † ὁ Χίου Διονύσιος.
- † ὁ Προϊλάβου (Καλλίνικος).

### XXXV.

# 1748, mois de juin, indiction XI.

Le patriarche Païsios condamne les moines de Chilandar pour avoir mis le feu aux arbres et brisé les sceaux du mur de clôture séparant leurs propriétés de celles d'Esphigménou.

† Παίσιος ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰκουμενικὸς πατριάρχης.

† Θεοφιλέστατε ἐπίσχοπε 'Ιερισσοῦ καὶ Άγίου 'Ορους, ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀγαπητὲ ἀδελφὲ καὶ συλλειτουργέ, ὁσιώτατοι καθηγούμενοι τῶν ἐν τῷ 'Αγίφ "Όρει ἰερῶν καὶ σεβασμίων μοναστηρίων καὶ γέροντες τῆς συνά- δ ξεως τοῦ πρωτάτου, χάρις εἰη ὑμῖν καὶ εἰρήνη παρὰ θεοῦ. οἱ ὁσιώτατοι πατέρες τοῦ αὐτόθι ἱεροῦ καὶ σεβασμίου ἡμετέρου σταυροπηγιακοῦ μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου ἐπικεκλημένου ἀνέφερον ἡμῖν δεινοπαθῶς, ὅτι μεταξὺ τοῦ μοναστηρίου αὐτῶν τούτου καὶ τοῦ μοναστηρίου Χελανταρινοῦ ἐπιλεγομένου ὑπῆρχε πάλαι μὲν τοἴχος ἐσφραγισμένος ὑπὸ τῶν σφραγίδων 10 ἀμφοτέρων τούτων τῶν μοναστηρίων καὶ διαχωρίζων τὰ ὁροθέσια τούτων' τανῦν δὲ τινες τῶν Χελανταρινῶν πατέρων βαλόντες πῦρ κατέκαυσαν οὐ μόνον τὰ περὶ τὸν τοῖχον ἐκεῖνον δένδρα, ἀλλὰ καὶ συνέτριψαν τὰς ἐν αὐτῷ μόνον τὰ περὶ τὸν τοῖχον ἐκεῖνον δένδρα, ἀλλὰ καὶ συνέτριψαν τὰς ἐν αὐτῷ

210

215

<sup>208</sup> Γεράσιμος om. G. 209 Θεόληπτος? G. 218 Ναυπλίου Νέοφυτος] Ναυπάχτου Θεόφυλος G. 216 Διονύσιος] Δωρόδεος? G. 217 Προϊλάβου] Πρεσλάβας G. Le titulaire de Προϊλάβου n'est pas indiqué dans l'original; c'était alors Καλλίνιχος.

XXXV. Copie du moine Théodoret publiée par M. Gédéon dans Ἐκκλησιαστική ᾿Αλήθεια t. VIII (1888) p. 393.

Έν μηνὶ ἰουνίφ ἰνδικτιώνος τα<sup>ης</sup>.

- † ὁ Ἐφέσου Δανιήλ.
- † ὁ Νιχομηδείας Κύριλλος.
- † ὁ Τορνόβου Άνδιμος.

#### XXXVI.

1780 (1194 de l'hégire), 10 du mois de redjeb.

Firman impérial concernant les propriétés d'Achinos et de Patriki, dans le district de Serrès, appartenant au monastère d'Esphigménou.

Διὰ τῆς παρούσης βασιλικῆς ἀποφάσεως καὶ ὑψηλοῦ βασιλικοῦ ὁρισμοῦ γίνεται δῆλον, ὅτι τὰ δύο τζιφλίκια ᾿Αχινὸς καὶ Πατρίκι λεγόμενα, κείμενα δὲ εἰς τὸν καζᾶν τὰς Σέρρας, τὰ ὁποῖα προσετέθησαν καὶ ἡνώθησαν πρὸ ὁλίγου εἰς τὰ βασιλικά μου βακούφια, μὲ τὸ νὰ ἔγιναν κάτδι τὲπάνω τους μὲ μακτοῦ καὶ ἀποκοπὴν τὰ διορισθέντα κατ' ἔτος νὰ δίδωνται τέσσαρες χιλιάδες γρόσια ἀπὸ τὸ 1194 ἔτος, κατὰ μῆνα τοῦ ἀγίου Δημη-

<sup>24</sup> Les mots αὶ πέτραι forment le début des imprécations ordinaires, que le copiste a négligé de transcrire. 26 La copie porte α' pour l'indiction, ce qui est impossible; il n'y a pas en sous les trois patriarcats de Païsios II une seule indiction I-ère, pas plus d'ailleurs que sous le règne éphémère de Païsios I-er, à qui Gédéon attribue par erreur cette courte pièce. Théodoret, mieux renseigné que nous sur cette histoire de brigands, la place sous le troisième patriarcat de Païsios II (1744—1748). L'année 1752, donaée par Porphyre Ouspensky dans ses notes, correspond à l'indiction XV.

XXXVI. D'après une copie de Porphyre Ouspensky déjà publiée par M. P. A. Syrkou dans «l'Histoire de l'Athos» du même Porphyre (S.-Pétersbourg, 1892) p. 936—937, mais avec des variantes qui ne sont point toutes justifiées (=S).

<sup>2</sup> Άχηνός καὶ Ματρίκη S. 6 χιλιάδας S.

τρίου τὸν καθ' ἔκαστον χρόνον, καὶ ἔτι εἰς ἔξ χρόνους ἀκόμη, τὸ ὅτι θέλουν πληρώνει με κίστια 10,000 γρόσια, τὰ όποῖα κάμνουν τὸν χρόνον νὰ πληρώνωνται 1666 γρόσια και άσπρα 80 έως τῆς τελείας αὐτῶν ἐξοφλήσεως. Λοιπόν ο παρών, ο έπιφέρων τον βασιλικόν μας ορισμόν, ο ύποσχε- 10 θείς είς τὸ νὰ τὰ δίδη και νὰ τὰ ἐγχειρίζη είς τὰ βασιλικά βακούφια, ώντας ἀπό τους χαλογήρους τοῦ ὄρους, χαι χαθώς εἴπομεν ἄνωθεν, διὰ την υπόθεσιν της υποσχέσεως, ο τε πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, όμου με την είδησιν των είχοσι δύο διορισθέντων μετεβελίδων είς τό πατριαρχεΐον, όπου είναι με χάτι βασιλικόν, τὸ όποῖον συντροφεύει μεγαλο- 15 πρέπεια, διὰ τὸ κῦρος και ἰσχυρὸν νιζάμι, πῶς θέλει γένη συμφωνία καὶ όμολογία μὲ τὸ νὰ ἔγινε ἀπὸ μέρους τοῦ πατριάρχου ἕνα ἐσφραγισμένον γράμμα περιεχτιχόν χαι με το να ήλεήθη είς αυτόν σενέτι, χαι δια να έχη τὸ χῦρος τὸ παρὸν νιζάμι, τὸ ὁποῖον εἶναι ἄδεια τοῦ ἔργου, γραφόμενον εἰς τὸ χαρεμεὴν μουχασεπὲ τὸ περάτι, κατὰ τὰ ἐηθέντα σάρτια, καὶ διὰ νὰ 20 δοθή ή είδησις είς το βασιλικόν βακούφι, ο νύν ναζίρης του βασιλικού μου ταραπχανέ, ὁ ὢν κάτμμεκοὺμ μετεβελής τῶν βασιλ:κῶν μου βακουφίων, όπου είναι το χαύχημα της δόξης χαι της τιμής, ο Μεχεμέτ μπέης, του όποίου νὰ διαμένη ή δόξα, μὲ τὸ νὰ ἔγινε ἰλάμι, καὶ κατὰ τὸ ἰλάμι διὰ νὰ γράφη τὸ περάτι χγ' τὰ σάρτια εἰς τὸ χαρεμεὴν μουχασεπέ, καὶ διὰ νὰ 25 δοθή ή είδησις είς το μέρος του βασιλιχού βαχουφίου. Λοιπόν αὐτός τε ό νῦν μπᾶς τευτερτάρης μας, ὁποῦ εἶναι τὸ χαύγημα τῶν ἐμίριδων καὶ τῶν μεγιστάνων, ὁ Χαφήζ σεήδης χατζί Μουσταφάς, νὰ διαμένη τὸ ΰψος του. μὲ τὸ νὰ τὸ ἔχαμε τεχλίση και κατὰ τὸ τεχλίση και ἀναφορὰν διὰ νὰ γράφη τὸ περάτι κατὰ τὰ σάρτια είς τὸ χαρεμεὴν μουχασεπὲ καὶ διὰ νὰ 30 δοθή ή είδησις είς τον βασιλικόν μου βακουφι, με το να έγινε βασιλικόν μου φερμάνι τῷ 1194 ἔτει τῆ ιδ' τοῦ μηνός ῥετζέπ, ἔδωχα αὐτό το βασιλικόν περάτι και ἐπρόσταξα κατὰ τὸν γραφέντα τρόπον, πῶς τὰ ἄνω ῥηθέντα τζιφλίχια ἀπό τοὺς 1194, ὁποῦ ὑπεσχέθησαν εἰς τὸ νὰ πληρώσουν 10,000 γρόσια μὲ διορίαν καιροῦ, νὰ δίδουν δηλαδή τὸν καθ' ἔκαστον 35 χρόνον ἀπὸ 1666 γρόσια και 80 ἄσπρα μὲ κίστια ἐπὶ συμφωνία ἕως τῆς τελείας αὐτῶν ἐξοφλήσεως τοῦ χρέους εἰς εξ χρόνους, διὰ νὰ τὰ ἐξουσιάζουν οι καλόγηροι του Άγίου όρους, και τὰ ἐτήσια τῶν διορισθέντων 4000 γροσίων ἀχόμη τὸν χαθ' ἔχαστον χρόνον κατὰ μῆνα τοῦ ἀγίου Δημητρίου, πληρώνοντες είς το βαχούφι χουμαγιούν, δηλαδή είς το ίμαρέτι τής βασι- 40

<sup>8</sup> πληρώνοι S. νὰ] τὰ S. 13 ὅτε PS. 14 μεταβελίδων S. 15 μεγαλοπρέπειαν S. 16 γίνει S., συμφονία S. 20 μουχασενέ S; de même l. 25 et 30. 22 ταραπχανά S. 24 διὰ om. S. 36 ἐχ συμφωνίας S.

λείας μου. Καὶ ἀφ' οὐ πάρουν τὸ ἡηθὲν τεμεσοῦτι εἰς χεῖρας τους, νὰ εἶναι εἰς τὴν ἐξουσίαν καὶ δεσποτείαν τους, καὶ κακένας ἄλλος νὰ μὴ τοὺς ἐμποδίζη μήτε νὰ τοὺς ἐνοχλῆ. Οὕτω νὰ ἰξεύρουν, καὶ εἰς τὸ ἰερόν μου σημεῖον νὰ δίδουν πίστιν.

Έγράφη τη 10 τοῦ ῥετζέπι, 1194 ἔτους.

45

#### XXXVII.

1782, mois de mai, indiction XV.

Le Saint-Synode de Constantinople déclare qu'on affectera désormais à l'école de l'Athos 250 piastres à prélever sur les 500 piastres versées annuellement au trésor national par le monastère d'Esphigménou pour ses propriétés de Serres.

† Γαβριὴλ ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης.

† Οὐχ ὅπως ἔργον προσοφειλόμενον, ἀλλὰ δἢ καὶ πρὸς τῷ χρησίμφ τὸ ἀναγκαῖον πρόδηλον ἐσχηκὸς καθέστηκε χεῖρα ἀντιλήψεως ὀρέγειν τοῖς εκασταχοῦ σχολείοις τε καὶ μουσοτροφείοις τοῖς κατὰ καιροὺς ἐμπεπιστευμένοις τοὺς πνευματικοὺς οἴακας τοῦ παγκοίνου τούτου σκάφους τῆς ἐκκλησίας καὶ ἄλλοις φιλοθέοις ἀνδράσι τοῦ ἡμετέρου γένους, οἰς ἐντέτηκε ζῆλος τῆς παιδείας πολὺς καὶ διακαέστατος καὶ ἐκ παντός τρόπου πραγματεύεσθαι τὴν τῶν αὐτῶν μουσοτροφείων διαμονὴν καὶ συντήρησιν καὶ τὴν προσήτου κουσαν ἐπισύστασιν καὶ ἐπὶ τὰ κρείττω φορὰν καὶ βελτίωσιν τουτὶ δὲ οὐκ ἄν ἄλλως γένοιτο εἰμὴ διὰ διορισμοῦ χρηματικῶν ἐτησίων χορηγιῶν καὶ δόσεων εἰς μισθόν τῶν ἐν αὐτοῖς διδασκάλων καὶ εἰς περίθαλψιν καὶ παραμυθίαν τῶν ἐν αὐτοῖς θαμιζόντων φοιτητῶν ἔρωτι παιδείας.

'Επειδή τοιγαρούν και ή κατά το άγιώνυμον όρος σχολή των έλληνικών 15 μαθημάτων ήκμαζε προ χρόνων τινών και όφελος οὐ μικρον έκ ταύτης άπαντι τῷ ἡμετέρῳ γένει προσεγίνετο, ὡς τοῖς πᾶσι καθωμολόγηται, εἶτα δὲ συνεργία τοῦ μισοκάλου ἐξέλειπεν ἡ ἐκ τῆς αὐτῆς σχολῆς ὡφέλεια, τῶν ἐν αὐτῆ

XXXVII. Publié d'après l'original conservé aux archives de la Grande Ecole du Phanar par M. Gédeon dans les Γράμματα πατριαρχικὰ περὶ τῆς M. τοῦ Γ. σχολῆς, Constantinople, 1903, p. 124—128.

χαθηγητών και διδασκάλων συαχωρησάντων, ίνα μη είπω λιποταξίαν νοσησάντων μεμπτήν· άλλὰ πάλιν πρό χαιροῦ τινὸς προστασία φιλοθέων τινών εἰσήχθησαν ἐν αὐτή διδάσκαλοι τῶν ἐγκυκλίων μαθημάτων ἑλληνι- 20 χων χαι συνέρρευσαν χαι μαθηται ίχανοι, χαι έχτοτε μέχρι χαι τῆς σήμερον ώφελεϊται όπωσουν το γένος έχ της αυτής σχολής και θεία συνάρσει και άντιλήψει είς τὰ πρόσω χωρεί καὶ ὀσημέραι ἐπαύξει ἡ ἐξ αὐτῆς καρποφορία καὶ λυσιτέλεια. διὰ τοῦτο ἡμεῖς τε καὶ ἡ περὶ ἡμᾶς ἰερὰ ὁμήγυρις καὶ οί ένδοζότατοι και εύγενέστατοι άρχοντες και οι τιμιώτατοι ζηλωται έπίτροποι 25 του χοινού της καθ' ήμας του Χριστού μεγάλης έχκλησίας φροντίδα γενναίαν χατεβαλλόμεθα είς ἐπισύστασιν τῆς αὐτῆς σχολῆς. χαὶ δὴ πρὸς τοῖς άλλοις έπινοηθείσι τρόποις και βοηθήμασιν ένεκα τής είρημένης σχολής ευρέθη εϋλογον και άπεφάνθη και τουτο, όπως έκ των διδομένων έτησίως πενταχοσίων γροσίων είς τὸ χοινὸν τῆς χαθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ μεγάλης 30 έχχλησίας έχ των εἰσοδημάτων των χατά τὰς Σέρρας σωζομένων ὑποστατικών και μουλκίων του ίερου μοναστηρίου της Άναλήψεως του σωτήρος ήμων Χριστού, Έσφιγμένου ἐπιχεχλημένου καὶ κειμένου κατά τὸ ἀγιώνυμον όρος τοῦ Άθωνος (ἄπερ πενταχόσια γρόσια όφειλόμενόν ἐστι δίδοσθαι κατ' έτος είς τὸ κοινὸν κατὰ τὴν ἔναγχος ἐξενεγχθεῖσαν συνοδικὴν ἀπό- 85 φασιν), έξ αὐτῶν τούτων τῶν πενταχοσίων γροσίων τὰ διαχόσια πεντήκοντα γρόσια χορηγώνται και παρέχωνται και δίδωνται άπό του κοινού τή αὐτῆ κατά τὸ ἀγιώνυμον ὄρος σχολή τόνδε τὸν τρόπον. ἐγχειρίζωσι δηλαδή ταῦτα τὰ διαχόσια πεντήχοντα γρόσια οἱ κατὰ καιροὺς τιμιώτατοι ἐπίτροποι του χοινού τοις εύγενεστάτοις άρχουσι χατά χαιρούς έπιτρόποις τής έν βα- 40 σιλευούση σχολής καθ' έκαστον έτος άφεύκτως, άναντιρρήτως τε καὶ άπροφασίστως, οι δὲ εὐγενέστατοι ἄρχοντες ἐπίτροποι τῆς ἐν βασιλευούση σχολης λαμβάνοντες ταῦτα, ἐξαποστέλλωσιν εἰς τὸ κατὰ τὸ ἀγιώνυμον ὅρος σχολείον τῶν ἐλληνικῶν μαθημάτων εἰς παραμυθίαν καὶ ἄνεσιν τῶν τε διδασχάλων και των φοιτητών της αυτής σχολής. 45

Ταύτης οὖν τῆς ἀποφάσεως εὐλόγου πάνυ οὕσης καὶ λυσιτελοῦς εἰς τὰ μάλιστα τῆ εἰρημένη σχολή καὶ εἰς θεοφιλῆ σκοπόν ἀφορώσης καὶ ὀφειλούσης ἔχειν τὸ κῦρος ἀμεταποίητον, δεῖν ἔγνωμεν ἐπιδαψιλεῦσαι τῆ τοιαύτη ἀποφάσει τὴν δι' ἐκκλησιαστικοῦ καλάμου ἐπικύρωσιν καὶ ἀσφάλειαν. καὶ δὴ γράφοντες διὰ τοῦ παρόντος ἀποφαινόμεθα συνοδικῶς μετὰ τῶν περὶ ἡμᾶς 50 ἰερωτάτων ἀρχιερέων καὶ ὑπερτίμων, τῶν ἐν ἀγίω πνεύματι ἀγαπητῶν ἡμῶν ἀδελφῶν καὶ συλλειτουργῶν, ἴνα ἐκ τῶν πεντακοσίων γροσίων τῶν διορισθέντων κοινή συνοδικῆ διαγνώσει καὶ ἀποφάσει δίδοσθαι ἐτησίως εἰς τὸ κοινὸν τῆς καθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ μεγάλης ἐκκλησίας ἐκ τῶν κατὰ τὰς Σέρρας ὑποστατικῶν καὶ μουλκίων τοῦ ἰεροῦ μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου, ἐζ 55

αὐτῶν τούτων τῶν πενταχοσίων γροσίων τὰ διαχόσια πεντήχοντα γρόσια έγχειρίζωνται μέν ὀφειλομένως καθ' έκαστον έτος παρά των κατά καιρούς τιμιωτάτων ζηλωτών έπιτρόπων του χοινού της χάθ' ήμας του Χριστού μεγάλης έχχλησίας τοῖς εὐγενεστάτοις ἄρχουσιν ἐπιτρόποις τῆς ἐν βασι-60 λευούση σχολής, έξαποστέλλωνται δὲ παρὰ τής εύγενείας αὐτῶν ἀσφαλῶς είς το κατά το άγιώνυμον όρος σχολεΐον των έλληνικών μαθημάτων, ώς άνωτέρω διείληπται, μηδενός των άπάντων δυναμένου ἐναντιωθήναι ἐπὶ τη κατ' έτος ἀποδόσει των αυτών διακοσίων πεντήκοντα γροσίων είς τὸ κατά τὸ άγιώνυμον όρος σχολεΐον ἡ ζητήσαί ποτε άναιρέσαι και άνατρέψαι 65 ή παρεμποδίσαι τρόπφ οιφδήτινι την ετήσιον ταύτην δόσιν και χορηγίαν και κατεπεμβήναι τη παρούση κοινή συνοδική εύλογοφανεί ἀποφάσει, τή έχ τοῦ χοινοφελοῦς χαὶ συμφέροντος τὴν συμμαχίαν χαὶ συνηγορίαν πλουτούση και θεοφιλούς σκοπού έχομένη. δς δ' αν και όποῖος τῶν ἀπάντων τολμήση φανήναι καταφρονητής και όλιγωρος και υπερόπτης τής συνο-70 δικής ταύτης ἀποφάσεως, ὁ τοιοῦτος ὡς ἀλαζὼν καὶ κακότροπος ὑπεύθυνος ξσεται άραζι παλαμναιοτάταις και ου δυνήσεται άποφυγείν την δικαίαν τοῦ θεοῦ ὀργήν τε καὶ ἀγανάκτησιν, ὡς μισόκαλος καὶ ἐχθρὸς τῆς παιδείας καὶ τῆς τοῦ γένους ὡφελείας πολέμιος. εἰς γοῦν ἔνδειξιν καὶ ἀσφάλειαν ἀπελύθη και γέγονε και το παρόν ήμέτερον πατριαρχικόν και συνοδικόν 75 σιγγιλιώδες εν μεμβράναις γράμμα καί καταστρωθέν εν τῷ ἰερῷ κώδηκι τῆς καθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ μεγάλης ἐκκλησίας ἐδόθη τῆ κατὰ τὸ ἀγιώνυμον όρος σχολή, εν έτει σωτηρίφ αψπβ κατά μήνα μάϊον έπινεμήσεως ιε.

† Γαβριὴλ ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰχουμενικός πατριάρχης.

- 80 † ό Ἐφέσου Σαμουήλ.
  - † ό 'Ηρακλείας Μεθόδιος.
  - † ὁ Κυζίχου Ἄνθιμος.
  - † ό Χαλκηδόνος Παρθένιος.
  - † ὁ Δέρχων Άνανίας.
- 85 † ό Θεσσαλονίκης 'Ιάκωβος.
  - † ὁ Κορίνθου Γαβριήλ.
  - † ὁ Δράμας Γρηγόριος.
  - † ὁ Χριστιανουπόλεως Ἱερεμίας.
  - † ο Σοφίας Ίερεμίας.

#### XXXVIII.

## 1793, mois d'août, indiction XI.

Le Saint-Synode détache de la juridiction des moines d'Esphigménou le monastère du Christ Sauveur à Prinkipo pour en confier l'administration au grand pacharnique Blachoutses.

† Νεόφυτος ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινοπόλεως, Νέας Ῥωμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης.

† Εί μὲν ἐπὶ πάντων τὰ προδεδογμένα καλῶς ἔχοντα ἐτύγχανε καὶ μηδὲν ἄλλως ἡ ὡς ἔδει προειλημμένον ἡν τῆ κρίσει, οἰκ ἄν πράγματα καὶ οχλήσεις ἐπαναιρουμένους πολυπραγμονεῖν προσῆκε· νῦν δὲ οἰκ εὐάριθμα 5 πρόκειται ίδεῖν τὰ μὲν δι' ἄγνοιαν συμβαίνοντα ταῖς ἀποφάσεσι, τὰ δ' ἄλλως πως, ὡς εἰκός, ἐπισκοτοῦντα. ταὐτη τοι καὶ ἡ καθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ μεγάλη ἐκκλησία οὐ διαλείπει ἀεὶ ἐκ τῆς ὑψιλῆς καὶ ἀρχικῆς ταύτης περιωπῆς ἐγρηγορόσι τοῖς ὅμμασι περισκοποῦσα, καὶ τοῖς μὲν καλῶς ἔχουσι τὴν διαμονὴν βραβεύουσα, τὰ δ' ἄλλως καὶ παρὰ τὸ δέον προδεδογμένα 10 ἐπανορθουμένη τῆ ἐπὶ τὸ κρεῖττον μεταποιήσει· ὡσπερ γὰρ τῶν ἀγαθῶν καὶ ὁρθῶν ἡ διαμονὴ καὶ συντήρησις, οὕτω καὶ τῶν φαύλων καὶ ἡμαρτημένων ἡ ἐπὶ τὸ βέλτιον μεταβολὴ καὶ μεταποίησις ἐπωφελής τε καὶ ἐπαίνου ἀξία κρίνεται.

"Οπερ ξγνωμεν ήδη ποιήσασθαι καὶ περὶ τοῦ ἐν τἢ νήσφ Πριγκήπφ 15 ἱεροῦ καὶ σεβασμίου μοναστηρίου τοῦ σωτῆρος ἡμῶν Χριστοῦ ἀπὸ γὰρ πατριαρχικοῦ συνοδικοῦ σιγγιλιώδους γράμματος ἐκδεδομένου ἐπὶ τῆς πατριαρχείας τοῦ ἀοιδίμου Σαμουὴλ κατὰ τὸ αψξο σωτήριον ἔτος καὶ ἀπὸ κατεστρωμένου ἐπὶ τῶν ἱερῶν κωδίκων πατριαρχικοῦ καὶ συνοδικοῦ σιγγιλίου προεκδιδομένου ἐν ἔτει σωτηρίφ αψπβ ἐπὶ τῆς πατριαρχείας τοῦ 20 ἀοιδίμου Γαβριὴλ πρόδηλα ἡμῖν τὰ περὶ τοῦ μοναστηρίου τούτου ἐγένετο. ἀπὸ μὲν γὰρ τοῦ ἡηθέντος σιγγιλίου τοῦ ἀοιδίμου Σαμουὴλ ἔγνωμεν, ὅτι τὸ μοναστήριον τοῦτο, πρότερον ἐνοριακόν ὄν, ὕστερον εἰς σταυροπηγιακόν μετεβλήθη ἀπὸ δὲ τοῦ ἡηθέντος σιγγιλίου τοῦ ἀοιδίμου Γαβριὴλ ἐβεβαι-

XXXVIII. D'après une copie appartenant autrefois à l'avocat Eleutherios Tapeinos; une autre copie existe dans le ms. 8 des archives du patriarcat p. 228—224, sous ce titre: "Ισον ἀπαράλλακτον τοῦ ἤδη ἀνανεωθέντος σιγιλλίου γράμματος τοῦ κατὰ τὴν νῆσον Πρίγκιπον ἱεροῦ καὶ σεβασμίου ἡμετέρου πατριαρχικοῦ καὶ σταυροπηγιακοῦ μοναστηρίου τιμωμένου ἐπ' ὀνόματι τοῦ σωτῆρος ἡμῶν Χριστοῦ.

σταυροπηγιακή άξία δι' άρχαίων πατριαρχικών καί συνοδικών εν μεμβράναις γραμμάτων και διοικεϊσθαι τέως παρά του πατριαρχικου άποστολικου καὶ οἰκουμενικοῦ θρόνου, εἶτα δὲ συμφοραῖς περιπεσόν καὶ δυστυγίαις έπιτραπηναι τη διοιχήσει του εύλογημένου ρουφετίου των πεζιρτζίδων χατά 30 τὸ αψνγ έτος ἐπὶ τῆς πατριαρχείας τοῦ ἀοιδίμου Κυρίλλου διὰ πατριαρχιχοῦ και συνοδικοῦ σιγγιλιώδους γράμματος, τούτους δὲ ἐπαναλαβόντας τὸ εἰρημένον μοναστήριον, θεζόν τε ζήλον περὶ αὐτὸ ἐνδειξαμένους καὶ χριστιανικήν πρόνοιαν και ἐπιμέλειαν καταβαλόντας, ἀνακτήσασθαι αὐτό καί περιποιήσαι χινητά τε χαι άχίνητα πράγματα χαι άφιερώματα χαι ώς μά-35 λιστα ήδύναντο είς άγαθήν ἐχεῖνο ἀναλαβεῖν χατάστασιν, ἐπιστατοῦντας και διοικούντας καλώς και προθύμως. ἐπὶ δὲ τῆς πατριαρχείας τοῦ εἰρημένου άοιδίμου Γαβριήλ οίον άποναρχίσαντας παραστήναι έπὶ συνόδου χαὶ άπολέγεσθαι τον άγωνα τουτον, ώς ἀπό των ίδίων έργασιων και τεχνων οὐκ ἄγοντας σχολήν, έπιμελείσθαι τοῦ λοιποῦ καὶ άγωνίζεσθαι καλῶς τὰ ὑπὲρ τοῦ 40 ρηθέντος μοναστηρίου. διό και δεηθήναι τότε της ιεράς συνόδου άναθείναι αύτο είς την σταυροπηγιακήν μονήν της 'Αναλήψεως του σωτηρος ήμων Χριστοῦ τοῦ Ἐσφιγμένου, τὴν χειμένην ἐν τῷ ἀγιωνύμφ ὅρει τοῦ "Αθωνος, δπως διοιχούμενον παρά των έχειθεν άποστελλομένων μοναστηριαχών πατέρων, ου μόνον τὰ παρόντα διαφυλάξη κτήματα και ἀφιερώματα, ἀλλ' ἔτι 45 προσχτήσηται περιβαλλόμενον πλείω και δή κατά την δέησιν των όηθέντων χριστιανών πεζιρτζίδων προσηλωθήναι τό μοναστήριον τουτο είς έχεινο τὸ ἐν τῷ ἀγιωνύμφ ὄρει, ὡς παρὰ τῶν μοναστηριακῶν ἐκείνων πατέρων καλώς διοικηθησόμενον και είς βελτίω προαχθησόμενον κατάστασιν.

Ταϋτα μὲν οὖν ἔγνωμεν περὶ τοῦ μοναστηρίου τούτου προδεδογμένα ἐχ τοῦ ἐρθέντος σιγγιλίου ἐκ τῶν ἰερῶν ἡμῶν κωδίκων καὶ τοιούτοις ἐνετύχομεν τοῖς γράμμασι, τὰ πράγματα δὲ ἄλλως συμβάντα ἐπείδομεν ἀπεδείχθη γὰρ ἡμῖν ἐπὶ συνόδου παρὰ ἀξιοπίστων προσώπων, ὅτι τό γε ἐπὶ τοῖς μοναστηριακοῖς τοῦ Ἐσφιγμένου πατράσιν ἐκ πολλοῦ ἄν ἀπώλετο τὸ ἐν τῇ Πριγκήπφ τοῦτο μοναστήριον καὶ εἰς τελείαν ἀπώλειαν ἢν πεπτωκός, μεταδιλον τῆς παρ' ἐκείνων εἰς αὐτό παρεισφρησάσης ἀθλιότητος καὶ παρὰ πάσιν ὁμολογουμένης ἐλεεινῆς καταστάσεως. ἀλλ' ὁ εὐγενέστατος ἄρχων παχάρνλος ἡμέτερος κατὰ πνεῦμα υἰὸς ἀγαπητὸς Χριστόδουλος Βλαχούτζης, προτροπῃ τε ἡμετέρα καὶ θείφ ζήλφ κινούμενος, ἐξ ἰδίων αὐτοῦ ἐπιμελήθη, τά γε εἰς δύναμιν περιτιθεἰς αὐτῷ κτήματά τε καὶ καλλονὴν καὶ πρωταίτιος τοῦ ἀνακτισθῆναι ἀναφανείς. διὸ καὶ ἐπαινέσαντες αὐτὸν τοῦ χριστιανικοῦ τούτου ζήλου, ἔγνωμεν γνώμη κοινῆ καὶ συνοδικῆ ἀφελεῖν μὲν καὶ ἀποσπάσαι τὸ ἐν τῇ Πριγκήπφ τοῦτο μοναστήριον ἀπὸ τοῦ ἐν τῷ ἀγιωνύμφ δρει τοῦ Ἦλους μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου, ἀναλαβόντες δὲ αὖθις αὐτὸ

είς τὸν καθ' ἡμᾶς ἀγιώτατον πατριαρχικόν ἀποστολικόν καὶ οἰκουμενικόν θρόνον, ἀποδείξαι μέν ἡμέτερον πατριαρχικόν σταυροπηγιακόν, ἀποκατα- 65 στήσαι δὲ ἐπο αὐτῷ ἔξαρχον τὸν ἡηθέντα ἄρχοντα παχάρνικον ὡς πρωταίτιον της άναχτήσεως αύτου, δπως έπιμελήται και του λοιπου μοναστηρίου τούτου έφ' δρου ζωής αὐτοῦ, ἐκλέγων μὲν καὶ ἀποκαθιστῶν ἐν αὐτῷ τὸν άξιον ήγούμενον τη γνώμη και συναινέσει του κατά καιρούς έπιτετραμμένου τους οίαχας του χαθ' ήμας οίχουμενιχού τούτου θρόνου, τής τε παρά των 70 εἰρημένων πεζιρτζίδων προσφερομένης παρ' αὐτών ἐλεημοσύνης κατὰ τὴν ξγγραφον αύτων υπόσχεσιν έπὶ τό μνημονεύειν αυτών παρρησία, μηδεμίαν μέντοι έχόντων έξουσίαν και κυριότητα μήτε τοῦ μοναστηρίου τούτου μήτε των πραγμάτων, χτημάτων και άφιερωμάτων αύτου κινητών τε καί άχινήτων πρός δὲ θεωρή ὁ αὐτὸς παχάρνιχος καὶ τοὺς λοιποὺς λογαρια- 75 σμούς ἀπάντων τῶν προσόδων καὶ ἐξόδων τοῦ μοναστηρίου τούτου καὶ αναφέρη κατ' έτος έκείνους είς την έπιβεβαίωσιν του κατά καιρούς οίκουμενιχοῦ πατριάρχου, ἐπιμελούμενος ἐχ παντός τρόπου τὰ πρὸς αύζησιν χαί βελτίωσιν αύτου.

Ταῦτα οὖν ἔγνωμεν κοινή καὶ συνοδική διαγνώσει. διὸ γράφοντες 80 άποφαινόμεθα συνοδικώς μετά των περί ήμας ίερωτάτων άρχιερέων καί ύπερτίμων, των έν άγίφ πνεύματι άγαπητων ήμων άδελφων καὶ συλλειτουργών, ίνα το ρηθέν έν τη νήσφ Πριγκήπφ ιερόν σεβάσμιον μοναστήριον του σωτήρος ήμων Χριστού μετά πάντων των πραγμάτων και κτημάτων και άφιερωμάτων αύτου, των τε ήδη δντων και των είσε- 86 πειτα προσγενησομένων άν, υπάρχη τοῦ λοιποῦ πάντη ἀπηλλοτριωμένον και άφηρημένον ἀπό τοῦ ἐν τῷ ἀγιωνύμω ὅρει τοῦ Αθωνος ἰεροῦ καὶ σεβασμίου ήμετέρου πατριαρχικού και σταυροπηγιακού μοναστηρίου τής Αναλήψεως του σωτήρος ήμων Χριστου του Έσφιγμένου, μηδεμίαν άναφοράν ή σχέσιν έχον πρὸς ἐχεῖνο, άλλὰ καὶ τῆς ἐξουσίας τοῦ ἡη- 90 θέντος εὐλογημένου ρουφετίου τῶν πεζιρτζίδων πάντη άλλοτριωμένον καὶ ἀποξενωμένον κατὰ τὸ προεκδεδομένον πατριαρχικὸν καὶ συνοδικόν σιγγιλιώδες γράμμα τό γε περί τούτου, υπάρχη δε και λέγηται του λοιπου καὶ εἰς αἰῶνα τὸν ἄπαντα κατὰ τὸ πάλαι ἡμέτερον πατριαρχικόν σταυροπηγιακόν άδούλωτον, άνεπηρέαστον και πάντη άνενόχλητον παρ' ούτινοσ- 95 οῦν προσώπου ἀρχιερατικοῦ ἡ ἄλλου ἱερατικοῦ ἡ λαϊκοῦ, πρός μόνον τὸν πατριαρχικόν ήμων θρόνον την άναφοράν έχον ό δὲ ἡηθεὶς ἄρχων παχάρνιχος Χριστόδουλος Βλαχούτζης έχη την πατριαρχικήν έξαρχίαν του μοναστηρίου τούτου καθ' ήμετέραν πατριαρχικήν φιλοτιμίαν ώς πρωταίτιος της ανακτήσεως τούτου, συνιστών μέν τους άξίους, αποβάλλων δὲ τους 100 ἀναξίους ἡγουμένους αὐτοῦ τῆ γνώμη καὶ είδήσει τοῦ κατὰ καιρούς οἰκου-

μενιχοῦ πατριάργου, καὶ θεωρών κατ' έτος πάντας τους λογαριασμούς των προσόδων και έξόδων του μόναστηρίου τούτου διά καθαρών καταστίγων και προσφέρων αυτά είς την άνακριστν και έπομένως έπιβεβαίωσιν του 105 οίχουμενιχού πατριάρχου και έπιμελούμενος παντί τρόπφ και άγωνιζόμενος κατά τὸν γριστιανικὸν αὐτοῦ ζῆλον περί τῆς αὐξήσεως και βελτιώσεως τοῦ μοναστηρίου τούτου καὶ τῆς εὐκοσμίας τῶν ἐν αὐτῷ συνασκουμένων έσιωτάτων πατέρων. δστις δὲ καὶ δποιος τῶν χριστιανῶν, μικρὸς ἡ μέγας, ίερωμένος ή λαϊκός, όποιασοῦν τάξεω; και βαθμοῦ, τολμήση άνελειν ή 110 μεταχινήσαί τι των έν τῷ παρόντι συνοδιχώς ἀποφανθέντων χαί διασεῖσαι όπωσουν την επ' άγαθῷ διορισθείσαν τάξιν τε και κατάστασιν του μοναστηρίου τούτου, ο τοιούτος άφωρισμένος εξη άπο θεού χυρίου παντοχράτορος καὶ κατηραμένος καὶ ἀσυγγώρητος καὶ μετὰ θάνατον ἄλυτος καὶ πάσαις ταϊς πατρικαϊς και συνοδικαϊς άραϊς υπεύθυνος και ένογος τῷ αίω-115 νίω πυρί τῆς γεέννης και ἀναθέματι ὑπόδικος. ταῦτα μὲν οὖν ἀπεφάνθη καί χεχύρωται συνρδιχώς είς δε την περί τούτου ενδειξιν εγένετο χαι το παρόν ημέτερον πατριαρχικόν και συνοδικόν σιγγιλιώδες εν μεμβράναις γράμμα, καταστρωθέν και έν τῷ ἰερῷ κώδικι τῆς καθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ μεγάλης έχχλησίας, καὶ ὲδόθη τῷ ῥηθέντι ἄρχοντι παχαρνίκφ Χριστοδούλφ Βλα-120 χούτζη.

Έν έτει σωτηρίφ αψηγ κατά μήνα αύγουστον έπενεμήσεως ια.

- † Νεόφυτος έλέφ θεοϋ άρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης.
  - † ο Καισαρείας Γρηγόριος.
- 125 † ὁ Ἐφέσου Σαμουήλ.
  - † ὁ Ἡρακλείας Μεθόδιος.
  - † ὁ Κυζίχου Άγάπιος.
  - † ο Νιχομηδείας Άθανάσιος.
  - † ὁ Χαλκηδόνος Ἱερεμίας.
- 130 † ὁ Δέρχων Γεράσιμος.
  - † ό Προύσης "Ανθιμος.
  - † ό Άρτης Μακάριος.
  - † ὁ Μελενίχου Λεόντιος.
  - † ὁ Άγχιάλου Ἰωακείμ.
- 135 † ο Βάρνης Φιλόθεος.

<sup>121—185.</sup> La date et les signatures manquent dans l'exemplaire de E. Tapeinos; elles m'ont été obligeamment communiquées par l'archimandrite Callinique Delicanes.

#### XXXIX.

## 1798, mois de mai, indiction I.

Lettre synodale reconnaissant les droits du monastère de Chilandar sur un terrain réclamé par les moines d'Esphigménou.

† Γρηγόριος ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης.

† Καλώς μὲν ἄν είχεν, εί ἔχαστος ἐμμένων τοῖς ἐαυτοῦ, μηδέποτε ἐπεχείρει τοῖς ἀλλοτρίοις: οὕτω γὰρ ἄν οὕτε διαφορὰς καὶ ἐγκλήματα εἶγον οἰ άνθρωποι πρός άλλήλους, και τὰ δικαστήρια πραγμάτων ήσαν ἀπηλλαγμένα. Β έπει δε τούτο άδύνατον εν τοσούτοις τοῖς τῶν ἀνθρώπων ἤθεσι και προαιρέσεσι χαθορώμεν, άναγχαίως είωθεν ή άγία του Χριστού μεγάλη έχχλη. σία, κατά τους θείους και ιερούς νόμους διάλυσιν διαφοράς τινος ποιουμένη και ἀποκαθιστώσα τὰ δίκαια, ἀποτρέπειν μὲν ὡς οἰόν τε τοὺς καὶ τοῦ λοιποῦ τοῖς ἀλλοτρίοις ἐπιχειρήσαντας ἄν, χωλύειν δὲ καὶ ἀναχαιτίζειν τὴν 10 άδικίαν τό γε έπ' αὐτή διὰ πατριαρχικών και συνοδικών γραμμάτων, ώς και περί της προκειμένης υποθέσεως. διαφοράς γάρ κινουμένης ἐκ μέρους τῶν χατὰ τὸ ἀγιώνυμον ὄρος τοῦ Ἄθωνος Ἐσφιγμενιτῶν μοναστηριαχῶν πατέρων χατά των Χιλιανταρινών περί του μεταξύ αὐτών ἐπιμάχου τόπου, παρέστησαν ἐπὶ συνόδου καὶ οἱ ἐκ μέρους τῶν Χιλιανταρινῶν διὰ γραμμά- 15 των ένυπογράφων καὶ ένσφραγίστων ἐπ' αὐτῷ τούτῳ ἀπεσταλμένοι, ὁ τε προηγούμενος Γεράσιμος καὶ ὁ χατζή παππᾶ Σύλβεστρος, καὶ ἐνεφάνισαν ου μόνον ίσα πάνυ άρχαίων τινών καὶ παρεωραμένων γραμμάτων, άλλὰ καὶ πλήθος σενετίων της βασιλικής κρίσεως, άποδεικτικών των δικαίων αύτων τούτων κατά τάς περιλήψεις των χουντουτναμέδων και βακιφναμέδων και 20 κατά τὰς μαρτυρίας τότε ἄλλων μοναστηριακών πατέρων, χοτζέτιά φαμεν, ποηδαμεγε και ήμυγον βαριγικόν μδορκολύτον οδιαπόν. φλειλών αλαλλώσθέντων αχριβώς επί συνόδου και επί λεπτοῦ έξετασθείσης της υποθέσεως ταύτης, σαφῶς καὶ ἀναντιρρήτως ἀνεφάνησαν οἱ Χιλιανταρινοὶ δικαιούμενοι έπὶ τῆ δεσποτεία τοῦ ἐπιμάχου ὲχείνου τόπου, χατά τε τὰ εἰρημένα εἰς 25

XXXIX. Original conservé à Chilandar. Parchemin de 0,690 × 0,446; longueur moyenne des lignes 0,36. Sceau de plomb de 0,07 de diamètre. Nous publions cette pièce d'après notre photographie № 14 des Actes de Chilandar, sans tenir compte de la mauvaise copie conservée dans les papiers de Porphyre Ouspensky, copie dépourvue d'ailleurs des signatures épiscopales et du postscriptum. Il en existe une autre aux archives d Patriarcat, ms. 8, p. 314—315.

χεῖρας αὐτῶν ἔγγραφα, προσέτι δὲ καὶ κατὰ τοὺς θείους καὶ ἰεροὺς νόμους. κατά γάρ τὸν ἰερὸν Άρμενόπουλον ἐν γΨ τίτλφ τοῦ αου βιβλίου καὶ κατά τοὺς σεπτοὺς χανόνας, τὰ ἐχχλησιαστιχὰ πάντα χαθολιχῷ λόγω διὰ τεσσαράχοντα τέμνονται χρόνων. ή δ' εξουσία τοῦ ἐπιμάχου ἐχείνου τόπου οὐ μόνον 30 ἐπὶ τεσσαράχοντα ἔτη, ἀλλὰ χαὶ πρό χρόνων ἤδη παμπόλλων μέχρι τοῦδε διαμένει τοῖς Χιλιανταρινοῖς. Φστε ἐπ' ἀχροάσει τῶν γραμμάτων εκατέρου μέρους αναντιρρήτως έφανησαν δικαιούμενοι εν τη ύποθέσει ταύτη οι Χιλιανταρινοί, ώς συναντιλαμβανομένους έχοντες έαυτοῖς καὶ τοὺς θείους καὶ ἰερούς νόμους. ἐξαιτησαμένοις δὲ αὐτοῖς ἐπικυρωθήναι τὰ δίκαια ταῦτα καί 35 δι' ήμετέρου πατριαρχικού και συνοδικού σιγγιλιώδους γράμματος, εύμενώς έπενεύσαμεν πρός την διχαίαν χαι εύλογον αύτων ταύτην δέησιν, ενα έσαει διαχεχριμμένης και ἀποδεδειγμένης ούσης τῆς ἀληθείας και τοῦ δικαίου τούτου, μηδέποτε τοιαύτα σχάνδαλα ἐπὶ βλαβή ψυχιχῶς τε καὶ σωματιχῶς χινώνται μεταξύ των γειντιαζόντων άλλήλοις πατέρων τούτων, άλλά 40 διάγωσιν εν τη κατά Χριστόν είρηνη και όμονοία και κατά τον τύπον του μοναδιχοῦ αὐτῶν ἐπαγγέλματος, ἐμμένοντες τοῖς ἐαυτῶν ὁρίοις.

Διό και γράφοντες ἀποφαινόμεθα συνοδικώς μετά τών περί ήμᾶς ίερωτάτων άρχιερέων και ὑπερτίμων, τῶν ἐν άγίφ πνεύματι άγαπητῶν ἡμῶν άδελφῶν καὶ συλλειτουργῶν, ἵνα ὁ ἐπίμαχος ἐκεἴνος τόπος, ὡς ἀνέκαθεν 45 καὶ ἐξ ἀρχῆς καὶ πρό χρόνων παμπόλλων μέχρι τῆς σήμερον, οὐτω καὶ εἰς τὸ ἐξῆς καὶ εἰς αἰῶνα τὸν ἄπαντα διαμένη ὑπὸ τελείαν ἐξουσίαν καὶ δεσποτείαν των ρηθέντων Χιλιανταρινών πατέρων, κατά τε τους θείους και ιερούς νόμους και κατά τὰς περιλήψεις τῶν ἀνωτέρω ἀπηριθμημένων εἰς χετρας αύτων έγγράφων συνετίων της βασιλικής κρίσεως και του ύψηλου βασιλι-50 χοῦ προσχυνητοῦ ὁρισμοῦ, χαὶ ἀνενοχλήτως τε χαὶ πάντη ἀνεπηρεάστως νέμωνται και έξουσιάζωσιν οι Χιλιανταρινοί αυτοί τὰ ἀνέκαθεν και έξ ἀρχῆς μοναστηριακά αὐτῶν ταῦτα κτήματα, παρ' οὐδενὸς ὅλως ἐνοχλούμενοι ἐν ούδενὶ χαιρῷ καὶ χριτηρίφ δικαιοσύνης. ὅστις δὲ καὶ ὁποῖος τῶν χριστιανῶν, μιχρός ή μέγας, ίερωμένος ή λαϊχός, τολμήσει του λοιπου έμμέσως ή 55 άμέσως, χρυφίως ή φανερώς, άνατρέψαι όπωσοῦν τὰ ἐν τῷ παρόντι διχαίως τε καὶ νομίμως συνοδικῶς ἀποφανθέντα, καὶ καταπατήσει ἀδίκως τὰ δρια καὶ σύνορα τοῦ ἡηθέντος ἀρχαίου κτήματος τοῦ εἰρημένου μοναστηρίου τῶν Χιλιανταρινών, ό τοιούτος άφωρισμένος εξη άπό της άγίας όμοουσίου ζωοποιού και άδιαιρέτου τριάδος του ένος τη φύσει μόνου θεού, και κατηραμένος 60 καὶ ἀσυγχώρητος καὶ μετὰ θάνατον ἄλυτος καὶ τυμπανιαῖος καὶ πάσαις ταῖς πατριχαίς χαι συνοδιχαίς άραις ύπεύθυνος χαι ύπόδιχος χαι ένοχος τῷ αἰ-

<sup>27.</sup> Harmenop. I, 3, 14; ed. Heimbach, p. 56.

ωνίφ πυρί τῆς γεέννης. ταῦτα μὲν οὖν ἀπεφάνθη συνοδικῶς εἰς δὲ τὴν περὶ τούτων ἔνδειξιν ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν ἡμέτερον πατριαρχικὸν καὶ συνοδικὸν σιγγιλιῶδες ἐν μεμβράναις γράμμα, καταστρωθὲν κὰν τῷ ἰερῷ κώ-δικι τῆς καθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ μεγάλης ἐκκλησίας, καὶ ἐδόθη τοῖς εἰρη-65 μένοις Χιλιανταρινοῖς πατράσιν.

Έν ἔτει σωτηρίφ χιλιοστῷ ἐπτακοσιοστῷ ἐννενηκοστῷ ὀγδόφ κατὰ μῆνα μάζον ἐπινεμήσεως πρώτης.

† Γρηγόριος ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης.

- † δ Έφέσου Σαμουήλ.
- † ὁ Ἡρακλείας Μελέτιος.
- † ὁ Νιχομηδείας Άθανάσιος.
- † ὁ Νιχαίας Καλλίνιχος.
- † ὁ Χαλχηδόνος Ἱερεμίας.
- † ο Δέρχων Μαχάριος.
- † ὁ Θεσσαλονίχης Γεράσιμος.
- † ὁ Τορνόβου Ματθαΐος.
- † ὁ Προύσης Ανδιμος.
- † ὁ Νεοχαισαρείας 'Ησαίας.
- † ὁ Λαρίσσης Διονύσιος.
- † ὁ Παροναξίας Νεόφυτος.
- † ὁ Δρύστρας Γρηγόριος.
- † ὁ Εὐρίπου Ἱερόθεος.
- † ὁ Γάνου καὶ Χώρας Κύριλλος.

Postscriptum. Τῷ αω κατὰ μάρτιον ἐπὶ τῆς πατριαρχείας τοῦ παναγιωτάτου κυρίου Νεοφύτου τὸ βον ἀνεκινήθη ἡ διένεξις αὐτη αὐθις παρὰ τῶν Σφιγμενιτῶν πατέρων, καὶ διωρίσθημεν παρὰ τῆς ἐκκλησίας ἡμεῖς διατρίβοντες τῷ ὅρει τούτῳ περὶ ἐξετάσεως ἀκριβοῦς, καὶ παραγενόμενοι ἐπιτοπίως, εϋρομεν καὶ είδομεν αὐτοψεί ὅτι οἱ Σφιγμενῖται παραλόγως 90 κινοῦνται, διότι καὶ τὰ ἐνέχυρα αὐτῶν ἀποδεικνύουσι αὐτοὺς ὅτι εἰσὶν ἀμέτοχοι τῆς αὐτῶν αἰτήσεως.

† ο πρώην Κωνσταντινουπόλεως Γρηγόριος.

70

75

80

85

### XL.

# 1804, mois d'octobre, indiction VIII.

Lettre synodale déclarant que certains terrains adjugés par un précédent sigillion au monastère de Chilandar appartiennent en réalité à celui d'Esphigménou.

† Καλλίνικος ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης.

† Οτφ των χρίνειν τε χαὶ διχάζειν ἡξιωμένων ἐπιμελές ἐστιν εὖ τε χαὶ νομίμως διαλύειν τὰς δίχας χαὶ διχαιοσύνην αὐχεῖν, τούτφ προσήχειν τ πάντες ἄν ὁμολογήσαιεν, μὴ μόνον διχαίως ἀποφαίνεσθαι χαὶ νομίμους τὰς γνώμας, ἀλλὰ χαὶ γράμμασιν αὐτὰς ἐπιχυροῦν χαὶ ταῖς τούτων διαδοχαῖς ἐσαεὶ σαφῆ τὴν ἀλήθειαν παραπέμποντας ἀπολείπειν ὁ μὲν γὰρ ἀληθὴς λόγος χαὶ δίχαιος χαὶ συμβούλου ἄν εἴη φρονίμου χαὶ ἀγαθοῦ, τοῖς δὲ διχασταῖς χαὶ τοῦτο πρόσεστιν ίδιον, ὅτι πρὸς τοῖς λόγοις χαὶ γράμματα περὶ τῶν διχαίων ἐχδιδόασιν, ἴνα μήποτε τῷ χρόνφ διαφύγῃ τὴν τῶν ἀνθρώπων μνήμην τὸ χριθὲν ἀληθές τε χαὶ δίχαιον.

Οὔτως οὖν ἔχουσα γνώμης περὶ τούτων καὶ ἡ μετριότης ἡμῶν μετὰ τῆς περὶ ἡμᾶς ἱερᾶς συνόδου, ἄμα τε καὶ πρός τὸ ἀρχαῖον τοῦ καθ' ἡμᾶς ἀγιωτάτου πατριαρχικοῦ ἀποστολικοῦ τε καὶ οἰκουμενικοῦ θρόνου ἔθος ἀφο15 ρῶσα, ἔγνω ποιήσασθαι κατὰ τὸ εὐθὲς καὶ δίκαιον πρὸς διάλυσιν τῆς διαφορᾶς καὶ πολυχρονίου διενέξεως τῶν ὁσιωτάτων Ἐσφιγμενιτῶν πατέρων μετὰ τῶν ὁσιωτάτων Χιλιανταρινῶν πατέρων περὶ τῶν μεταξὺ αὐτῶν ἐπιμάχων τόπων αὐτῶν καὶ ὁρίων· τῆς μεταξὺ γὰρ διαφορᾶς αὐτῶν κινηθείσης καὶ αὐθις ἐκ μέρους τῶν κατὰ τὸ ἀγιώνυμον ὁρος τοῦ "Αθωνος καὶ ἀγωγῆς γενομένης κατὰ τῶν Χιλιανταρινῶν πατέρων περὶ τῶν μεταξὺ αὐτῶν ἐπιμάχων τόπων, παρέστησαν ἐνώπιον τῆς ἡμῶν μετριότητος συνοδιαν ἐπιμάχων τόπων, παρέστησαν ἐνώπιον τῆς ἡμῶν μετριότητος συνοδιαν ὁ κὸρ Νικηφόρος μοναχὸς 'Εσφιγμενῖται, ὡσαύτως καὶ οἱ ἐκ μέρους τῶν Χιλιανταρινῶν ὅ τε προηγούμενος κὸρ 'Ἰωνᾶς καὶ ὁ προηγούμενος Χαραλάμπης, καὶ ἐνεφάνισαν οὐ μόνον ἴσα πάνυ ἀρχαίων γραμμάτων,

XL. D'après une copie prise sur l'original, il y a quelques années, par un voyageur grec, et actuellement en ma possession. Le même acte se trouve dans le ms. 10 des archives patriarcales, p. 159—160.

<sup>5</sup> lire νομίμως.

άλλα και σενέτια της βασιλικής κρίσεως αποδεικτικά των δικαίων αὐτων κατά τὰς περιλήψεις των χουδουτναμέδων και βακουφναμέδων, δι' ὧν έκάτερον μοναστήριον προύβάλλετο έχειν τὰ δίκαια.

Άλλ' ἐπειδὴ τῆς διαφορᾶς ταύτης καὶ ἄλλοτε κινηθείσης ἐπὶ τῆς πατρι- 30 αρχείας του παναγιωτάτου και σεβασμιωτάτου πατριάρχου πρώην Κωνσταντινουπόλεως έν Χριστῷ τῷ θεῷ ἀγαπητοῦ καὶ περιποθήτου ἡμῶν άδελφου και συλλειτουργού χυρίου χυρίου Γρηγορίου κατά τὸν μάτον μῆνα τοῦ αψφη σωτηρίου έτους, ἐπινεμήσεως απς, καὶ τῆς διενέξεως αὐτῶν ταύτης περί των αὐτων ἀνενεχθείσης πρός τὴν ἐχχλησίαν, διὰ τὸ δυσδιά- 35 χριτον τών προβαλλομένων διχαίων παρ' έχατέρου μοναστηρίου άπεφάνθη τηνικαύτα συνοδικώς θεωρηθήναι ἐπιτοπίως ἐν φόβφ θεοῦ τά τε παλαιγενή και ύστερογενή έγγραφα έκατέρου μοναστηρίου και παραβληθήναι τοῖς τόποις καὶ ὁρίοις αὐτῶν καὶ διακριθῆναι. καὶ δὴ κατ' ἐκκλησιαστικὴν εὐθύδικον ἀπόφασιν διωρίσθησαν δί ἐκκλησιαστικών ἐπιστολών οἰ κατ' 40 έχεινον τον χαιρον έπιστάται και ναζήριδες της χοινότητος του άγιωνύμου όρους, και σύν έκείνοις οι δσιώτατοι ο τε άρχιμανδρίτης κύρ Ήσαίας και ό προηγούμενος κύρ Σεραφείμ έκ τοῦ ίεροῦ μοναστηρίου τῆς Λαύρας, ό άρχιμανδρίτης κύρ Συμεών, ὁ προηγούμενος κύρ Γεννάδιος, ὁ διδάσκαλος κύρ Ίωσὴφ ἐκ τοῦ Βατοπαιδίου, ὁ προηγούμενος κύρ Ίγνάτιος, ὁ ἔτερος 45 προηγούμενος κύρ Διονύσιος έκ των Ίβήρων, και ό έκ του Διονυσίου Κωνστάντιος μοναχός, ὁ και κατ' ἐκεῖνον τὸν καιρὸν ἐπιστάτης και ναζήρης τῆς κοινότητος, διά φρικωδεστάτων έπιτιμίων και ίδιως διά πατριαρχικού και συνοδιχού φρικτού επιτιμίου, όπως απελθόντες θεωρήσωσιν εν φόβφ θεού και καθαρῷ τῆς ψυχῆς αὐτῶν συνειδότι τοὺς ἐπιμάχους ἐκείνους τόπους, καὶ 50 παραβαλόντες τὰ ἔγγραφα έχατέρου μοναστηρίου διευχρινήσωσι τάληθὲς χαὶ δίχαιον χαὶ διαχωρίσωσι τὰ δρια καὶ ἀποκαταστήσωσι τοὺς ἐκ παλαιοῦ οἰκείους τόπους υπό τὴν ἐξουσίαν ἐχατέρου ποναστηρίου. οἴτινες καὶ ἀπελθόντες χατά τὰς ἐχχλησισστιχὰς διὰ φριχωδεστάτων ἐπιτιμίων ἐπιταγὰς χαὶ διαχελεύσεις ἐπὶ τοὺς ἐπιμάγους ἐχείνους τόπους χαὶ συμπαραλαβόντες χαὶ 55 τὸν τότε ἀγᾶν καὶ ζαπίτην τοῦ ἀγιωνύμου ὅρους τιμιώτατον Χαφοὺς Μεχμετ άγαν, ώς διορισθέντα κάκεινον παρά του ένδοξοτάτου ποσταντζήπασι άγα έπι τη τοιαύτη θεωρία, και έπιθεωρήσαντες έπ' άκριβεία τα δρια μεταξυ Χιλιανταρίου καὶ τοῦ ἰεροῦ κοινοβίου μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου καὶ διερευνησάμενοι λεπτομερῶς τά τε γράμματα καὶ τοὺς τόπους, εὐρον, ὅτι 60 κατά τον συνορλαμάν του κοινοβίου του Έσφιγμένου τον γεγονότα κατά την μαρτυρίαν των τότε πατέρων ἐπὶ ἔτους ὸθωμανικοῦ ἐννεακοσιοστοῦ έβδομηχοστοῦ πέμπτου, ὑπάρχει ὁ τόπος καὶ ὁ ἐλαιὼν τοῦ κοινοβίου τοῦ-Έσφιγμένου μοναστηρίου, ότι και τὰ όρια αὐτῶν εύρον όμοια και ἀνελ-

65 λιπή, ώσπερ καὶ ὁ τόπος ὁ λεγόμενος Βάνιτζα ὁ ἐκ τοῦ νοτίου μέρους χείμενος χαι παρά πάντων γινωσχόμενος χαι όμολογούμενος, δτι έξ άλλαγής περιήλθεν αὐτῷ παρὰ τοῦ Βατοπαιδίου μοναστηρίου ένεκα τοῦ Άγροῦ, ώς πλησίον όντος του ίερου μοναστηρίου του Βατοπαιδίου, κατά την περίληψιν του χοτζετίου του γεγονότος έν έτει δθωμανικῷ έννεακοσιοστῷ πεν-70 τηχοστῷ τρίτῳ, περιορίζοντος τὰ ὅρια ἐχείνου τοῦ τόπου τῆς Βανίτζης χαὶ την νομήν και μετά την έν φόβφ θεοῦ ἀκριβεστάτην διασάφησιν και διάκρισιν των τόπων και όρίων εκατέρου μοναστηρίου εποιήσαντο και γράμμα ενυπόγραφον αὐτῶν καὶ ἀπέδωκαν τοῖς τοῦ κοινοβίου τοῦ Ἐσφιγμένου πατράσιν είς ἀπόδειξιν των δικαίων αὐτων καὶ ἀσφάλειαν. πρὶν ἡ δὲ ἐμφανισθῆναι 75 πρός την έχκλησίαν τὰ τοιαύτα μαρτυρικά ξγγραφα τῶν διορισθέντων ἐκείνων διαθετητών, έξεδόθη, ούχ οίδαμεν όπως, πατριαρχικόν και συνοδικόν σιγγιλιώδες έν μεμβράναις γράμμα τοῖς Χιλιανταρινοῖς πατράσιν, ἀποφαινόμενον κατά συναρπαγήν ή ἀπάτην, ώς δοκεί, ἔχειν τοὺς ἐπιμάχους ἐκείγους τόπους ύπο τὴν τελείαν ἐξουσίαν καὶ δεσποτείαν αὐτῶν, καὶ ἐγκελευό-80 μενον διάγειν τοῦ λοιποῦ ἐν εἰρηνική ὁμονοία κατὰ τὸν τύπον τοῦ μοναδικοῦ αὐτῶν ἐπαγγέλματος καὶ ἐμμένειν ἐκάτερον μοναστήριον ἐν τοῖς ἰδίοις όρίοις, ότι και οι θείοι και ιεροί νόμοι, κατά τον ιερον Άρμενόπουλον εν γΨ τίτλω τοῦ αου βιβλίου, τὰ ἐκκλησιαστικὰ πάντα καθολικῷ λόγω διὰ τεσσαράχοντα τέμνονται χρόνων.

Άλλ' ἐπειδὴ ἡ μεταξύ αὐτῶν διένεξις περί τῶν ἐπιμάχων ἐχείνων τόπων και άλληλομαχία ουδέποτε έπαύσατο, άλλως τε ουδέ οι Χιλιανταρινοί άπέλυον δρια έχειν και τὸ κοινόβιον τοῦ Ἐσφιγμένου μοναστήριον, διὰ τοῦτο ούχ είληφε τὸ πέρας χατὰ τὸ δέον ἡ ἐχχλησιαστιχὴ ἐκείνη ἀπόφασις. χαὶ δή πρός διασάφησιν τῶν ὁρίων αὐτῶν καὶ συνόρων ἐγένετο ἡ μετάφρασις 90 τοῦ συνορλαμᾶ αὐτῶν ἀπαραλλάκτως. καὶ ἄρχεται οὕτως 'Εκ τῶν κιτρίνων πετρών των παρά την θάλατταν Σαρανταχοῦπι λεγομένων μεταξύ δύο έξοχῶν, και ἐκεῖθεν ἐκτείνονται εἰς τὴν Γουρουνοκυλίστραν, και ἐξ ἐκείνου τοῦ μέρους εἰς τὸ ἐχ ξηρολίθου τεῖχος χαὶ παλαιὸν μεγάλον δρόμον χαὶ διὰ τοῦ ξηρολιθίνου τείχους είς τὴν πεδιάδα ἐχεῖθεν δὲ χατὰ τὸ δεξιὸν μέρος 95 εἰσὶ ῥιζιμαῖαι λευχαὶ πέτραι ἐσφραγισμέναι τῆ σφραγίδι ἐχατέρων μοναστηρίων άντιχρυ δ' αύθις της πεδιάδος ξηρολίθινος τείχος, όπου είς μέν τό δεξιόν μέρος θάλαττα και άρσανᾶς και πύργος και τόποι του Χιλιανταρίου μοναστηρίου, έξ άριστερών δὲ τόποι τοῦ Ἐσφιγμένου καὶ πάλιν εἰς τό ξηρολίθινον τετχος καὶ ὅπισθεν τῆς ῥάχης ῥάχης ἀνέρχεται εἰς τὸ μέρος 100 τὸ λεγόμενον Κριμπαβίτζα, ὅπου ἐχ μὲν τοῦ δεξιοῦ μέρους εἰσὶ τόποι τοῦ

<sup>84</sup> τέμνοντος χρόνου copie; voir la pièce précédente l. 27 et la note.

Χιλιανταρίου, εν οἰς ἀμπέλια καὶ ἐλαιῶνες αὐτοῦ, ἐκ δὲ τοῦ ἀριστεροῦ ἐλαιῶνες τοῦ Ἐσφιγμένου καὶ ὁπισθεν τῆς ῥάχης ῥάχης ἄναντες ἐκ μὲν τοῦ δεξιοῦ εἰσι τόποι τοῦ Χιλιανταρίου, ἐξ ἀριστερῶν δὲ τοῦ Ἐσφιγμένου, καὶ ἐκ τοῦ μεγάλου λόφου κατέρχονται κάτω εἰς τὸν δρόμον τοῦ Χιλιανταρίου, κὰκεῖθεν κατ' εὐθεῖαν προχωροῦσιν εἰς τὸν μέγαν βουνὸν εἰς τὴν 106 ὅπισθεν σειράν, καὶ οὕτως ἐκ τῆς ὁπισθεν Μεγάλης Βίγλης εἰς τὸν μέγαν δρόμον, ἔνθα λήγουσι τὰ σύνορα τοῦ βουνοῦ καὶ κατὰ μὲν τὸ δεξιὸν μέρος ἐσφράγισται σφραγίς τοῦ Χιλιανταρίου, κατὰ δὲ τὸ ἀριστερὸν τοῦ Ἐσφιγμένου, εἰς δὲ ἀνταρκτικὸν τοῦ Ζωγράφου, καὶ κάταντες διὰ τῆς ὁδοῦ ἐκτείνονται διὰ τοῦ δερὲ κατὰ ἀνατολάς. ὁ δὲ τόπος Γιωβάννιτζα λεγόμενος 110 κατὰ ⟨τὸ⟩ εἰς χεῖρας αὐτῶν τῶν Ἐσφιγμενιτῶν χοτζέτι τῆς βασιλικῆς κρίσεως ἐστιν ἀφιερωμένον κτῆμα πρὸς αὐτὸ τὸ κοινόβιον τοῦ Ἐσφιγμένου μοναστηρίου.

Άλλα καίτοι τούτων των όρίων ουτω διευκρινηθέντων και των δικαίων τοῦ χοινοβίου ἀποδειχθέντων χαὶ ἐξ αὐτοῦ τοῦ βασιλιχοῦ συνορλαμᾶ, ἡ 115 έχκλησία είς πλείονα διασάφησιν τῶν περιγραφομένων δικαίων διορίσασα και δεύτερον διά φρικωδεστάτων επιτιμίων άρχιερείς εξάρχους, τους θεοφιλεστάτους τόν τε άρχιεπίσχοπον Κασσανδρείας χύρ Ίγνάτιον χαὶ τὸν ἐπίσχοπον Ίερισσοῦ καὶ Αγίου "Όρους κὺρ Ἰγνάτιον, οἴτινες ἀπελθόντες καὶ ἐπιμελώς διερευνήσαντες τὰ περί τῆς ἐν ἀχριβεία διευθετήσεως τῶν ὁρίων 120 έχατέρου μοναστηρίου και βεβαιωθέντες καλώς αύτοι τε και ό συμπαραγενόμενος αὐτοῖς θεοφιλέστατος ἐπίσχοπος Ἀρδαμερίου κὺρ Ἰγνάτιος παρά πάντων το ἄπταιστον καὶ ἐν φόβφ θεοῦ ἀληθές, τῶν προσδιορισθέντων έχχλησιαστιχώς διευθετητών προχρίτων μοναστηριαχών έν ὑπολήψει ὄντων, άνήγγειλαν πρός την ἐχχλησίαν εὐσυνειδήτως, ἔγειν άναντιρρήτως τὰ δίχαια 125 τὸ ἰερὸν χοινόβιον μοναστήριον τοῦ Ἐσφιγμένου περὶ ἐχείνους τοὺς τόπους, ώς ἀνέχαθεν χαὶ ἐχ παλαιοῦ ίδια χτήματα αὐτοῦ χαὶ ἐξηχριβωμένα öρια. ώστε έχ τούτων ἀποδέδειχται, ὅτι οὐ κατ' ὀρθὸν λόγον ἐκδέδοται τοῖς Χιλιανταρινοῖς πατράσιν ἐχεῖνο τὸ ἐχχλησιαστιχόν σιγιλλιῶδες γράμμα. και είς απόδειξιν έναργη των δικαίων αυτού του κοινοβίου έγνωμεν γνώμη 180 χοινή και συγοδική έκδουναι το παρον ήμων πατριαρχικόν και συνοδικόν σιγιλλιώδες έν μεμβράναις γράμμα.

Τούτου χάριν και γράφοντες ἀποφαινόμεθα συνοδικῶς μετὰ τῶν περὶ ἡμᾶς ἱερωτάτων ἀρχιερέων και ὑπερτίμων, τῶν ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀγαπητῶν ἡμῶν ἀδελφῶν καὶ συλλειτουργῶν, ἵνα τοῦ προεκδοθέντος ἐκείνου πατριαρχικοῦ 185 καὶ συνοδικοῦ σιγιλλιώδους ἐν μεμβράναις γράμματος τοῖς Χιλιανταρινοῖς πατράσιν, ἄτε δὴ κατ' ἀπάτην καὶ βίαν ληφθέντος, ἀκύρου μένοντος καὶ ἀνισχύρου, καὶ πάντων τῶν ἐν χερσὶν αὐτῶν γραμμάτων περὶ τοῦ ἐπιμάχου

έχείνου τόπου ώς άγράφων λογιζομένων, οι άνωτέρω όνομαστοί τόποι, 140 έλαιώνες, βουνός, και ό τόπος έκεινος της Βανίτζης μεθ' όλων των όριων αύτων κατά τά σημεία των έπιτεθειμένων σφραγίδων καί την περιγραφην τοῦ βασιλικοῦ συνορλαμᾶ, ώς ἀποδεδειγμένα διὰ πολλῶν καὶ μεμαρτυρημένα δίχαια τοῦ ἰεροῦ τούτου χοινοβίου μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου, διαμένωσιν είς άπαντα τον αίωνα υπό την τελείαν έξουσίαν καί δεσποτείαν 145 αὐτοῦ ἀναφαίρετά τε καὶ ἀναπόσπαστα καὶ διόλου ἀκαταπάτητα παρὰ τῶν Χιλιανταρινών πατέρων, μή έχόντων όλως έπιβαλεΐν ποτε χεῖρα πλεονεχτικήν τοῖς εἰρημένοις κτήμασιν, ἵνα μὴ τὴν τοῖς πλεονέκταις ἐπαγομένην ζημιώδη εκδίκησιν λάβωσιν άθλίως περιποιούμενοι και θρηνήσωσιν έπι τή στερήσει και των ίδιων (οι γάρ θέλοντες προσλαβείν τὰ των πέλας, ἀποτυγ-150 χάνουσι πολλάχις νιχώμενοι καὶ τὰ ίδια τοῖς άλλοτρίοις προστιθέμενοι), άλλ' οι του είρημένου χοινοβίου μοναστηρίου Ἐσφιγμενται πατέρες Εχωσιν άνενοχλήτως πάντη και άνεπηρεάστως έξουσιάζειν και νέμεσθαι ώς ἀπ' άργῆς ἀποδεδειγμένα μοναστηριακὰ αὐτῶν κτήματα, παρ' οὐδενός ἀπαιτούπενοι ή διενολγορίπενοι εν ορφενί καιθώ και κυιλυρίο ρικαιοδρλυλό, φωείγει 155 δ' έχάτερον μοναστήριον έμμένειν τοῖς όρίοις αὐτοῦ καὶ μὴ τοῖς άλλοτρίοις έπιχειρεῖν, καὶ οὕτω κατὰ τοὺς θείους νόμους καὶ ἰεροὺς ἐκκλησιαστικοὺς χανόνας διατηρηθή ή τομή αὐτῶν ώσπερ καὶ πάντων τῶν ἐχχλησιαστικῶν χαθολιχῷ λόγφ οὐ μόνον διὰ τεσσαράχοντα ἐτῶν, άλλὰ διὰ παντός, ἔως οδ δηλαδή ο ήλιος διτππεύση τον ίδιον περιτρέχων χύχλον. όστις δὲ καὶ όποτος 160 τῶν χριστιανῶν, μιχρὸς ἡ μέγας, ἰερωμένος ἡ λαϊκός, εἴτε ἐχ τοῦ ἰεροῦ μοναστηρίου τούτου τοῦ Ἐσφιγμένου ή τοῦ Χιλιανταρίου, φανή ποτε καταπατών άλλότρια όρια ή τολμήση του λοιπού καθ' οἰονδήτινα τρόπον άνατρέψαι τὰ ἐν τῷ παρόντι διχαίως τε χαὶ νομίμως ἐχχλησιαστιχώς ἀποφανθέντα, οι τοιούτοι, όποῖοι αν ώσιν, όμου άφωρισμένοι είησαν παρά τῆς 165 άγίας καὶ όμοουσίου καὶ ζωοποιοῦ καὶ άδιαιρέτου μακαρίας τριάδος, τοῦ ένὸς τή φύσει μόνου θεού, και κατηραμένοι και άσυγχώρητοι και μετά θάνατον άλυτοι καὶ τυμπανιαίοι καὶ πάσαις ταῖς πατρικαῖς καὶ συνοδικαῖς άραῖς υπεύθυνοι και ένοχοι τῷ πυρί τῆς γεέννης και τῷ αἰωνίφ ἀναθέματι ὑπόδικοι. ταύτα ἀπεφάνθη και κεκύρωται συνοδικώς διό είς ενδειξιν και ἀσφά-170 λειαν έγένετο και το παρόν ημέτερον πατριαρχικόν και συνοδικόν σιγιλλιώδες έν μεμβράναις γράμμα, καταστρωθέν κάν τῷ ἰερῷ κώδικι τῆς καθ' ήμας του Χριστου μεγάλης έχχλησίας, και έδόθη τῷ εἰρημένῳ ἰερῷ καὶ σεβασμίφ ήμετέρω πατριαρχικώ και σταυροπηγιακώ κοινοβίω του Έσφιγ μένου μοναστηρίου, τῷ ἐν τῷ ἀγιωνύμφ ὅρει τοῦ Αθωνος.

176 Έν έτει σωτηρίω ,αωδή κατά μήνα όκτώβριον έπινεμήσεως όγδόης.

- † Καλλίνικος ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης.
  - † 'Ο 'Ηρακλείας Μελέτιος.
  - † 'Ο Κυζίχου Ίωαχείμ.
  - † 'Ο Νιχομηδείας 'Αθανάσιος.
  - † Ο Χαλχηδόνος Ιερεμίας.
  - † Ο Δέρκων Γρηγόριος.
  - † Ο Θεσσαλονίκης Γεράσιμος.
  - † 'Ο Προύσης Άνθιμος.
  - † 'Ο Βερροίας Χρύσανθος.
  - † 'Ο Παλαιών Πατρών Μακάριος.
  - † 'Ο Μιτυλήνης Ίερεμίας.
  - † 'Ο Άγχύρας Ίωαννίχιος.
  - † 'Ο Προϊλάβου Παρθένιος.
  - † 'Ο Ξάνθης Ναθαναήλ.

190

180

185.

### XLI.

### 1806, 20 août.

Benjamin Costaki, métropolitain de Moldavie, offre au monastère d'Esphigménou le couvent de Floresti, en Moldavie.

Celui qui, par la pratique de la vertu, devient un exemple instructif aux autres, sera appelé grand dans le royaume du ciel. Cette sentence du Seigneur nous prouve clairement que celui qui se fait le moteur d'une œuvre pieuse, gagne la place éminente dans le royaume céleste. En effet, donner l'exemple d'une conduite honnête et pieuse, s c'est enseigner son prochain. Aussi avons-nous la conviction que ceux encore qui suivent les bons exemples et qui tâchent de les imiter, auront la récompense de Dieu, comme coopérateurs des œuvres méritoires. Témoins ces laboureurs de l'évangile qui, quoique n'ayant commencé leur travail qu'à onze heures, ont mérité la même paie avec ceux qui 10

<sup>187</sup> ὁ (Βιζύης) Μιτυλήνης 'Ιερεμίας copie.

XLI. Acte fait en double, en roumain et en grec. Nous reproduisons avec tous ses xénismes la traduction littérale publiée par les Grecs dans la brochure déjà citée: Eclaircissements sur la question des monastères grecs situés dans les Principautés Danubiennes, s. l., octobre 1857, 54—63.

travaillèrent toute la journée. Or, si faire le bien en général est un devoir de l'homme, la charité en est un plus grand encore, car c'est elle qui délivre l'âme de la mort et qui efface une foule de péchés; et si la charité pratiquée de toute manière est si efficace, elle doit l'être davantage lorsqu'elle est pratiquée envers les lieux sacrés où des personnes dévouées à Dieu prient jour et nuit pour le peuple chrétien. Prêter donc secours à ces pieuses personnes et leur procurer les moyens de vivre en paix, est un devoir à tous et particulièrement à ceux qui sont placés à la tête d'une autorité spirituelle, pour éclairer comme une lampe, par la lumière de leur bon exemple, l'esprit des fidèles.

Toutes ces pensées n'ont point cessé de m'occuper depuis que la grâce divine, dans ses impénétrables jugements, m'a appelé à l'épiscopat, et surtout depuis qu'elle m'a élevé au siège de la sainte métropole de Moldavie. Aussi ai-je adressé à Notre Seigneur de ferventes 25 prières pour m'éclairer dans la voie où je devais guider le troupeau qu'il m'a confié, et pour me soutenir à enseigner par mon exemple ses commandements divins et surtout la pratique de la charité par laquelle on se rend imitateur de Dieu. La grâce du Seigneur m'a secondé à réaliser mes vœux, et j'ai saisi avec bonheur l'occasion qui s'est préso sentée à moi pour secourir, par une donation pieuse, un établissement sacré, dont la fondation est due à la piété des anciens empereurs, et qui, par la suite des temps, par les charges insupportables, par la nécessité des édifices à reconstruire, se trouve actuellement accablé de dettes énormes. Ce saint couvent auquel je suis attaché par la parenté so qui me lie à ses autres fondateurs, et dont les moines ont embrassé la vie cénobitique, est situé au Mont Athos et s'appelle Esphigmène par sa situation entre les montagnes qui le resserrent; il est dédié à la glorieuse Ascension de notre Sauveur. Les premiers fondateurs en sont les pieux empereurs de glorieuse mémoire, la sainte Pulchérie la vier-40 ge et son frère Théodose le petit, avec son épouse Eudoxie. Il y a cependant d'autres fondateurs encore dont j'ai le bonheur d'être descendant, comme je vais le prouver.

Gabriel le grand vornik, descendant de Konsta, grand vornik aussi, et dont la postérité à laquelle j'appartiens a pris le surnom de Kostaki, mû par des sentiments de zèle et de piété, a fondé à ses frais un petit cloître dans la vallée de Tzokanesti, au district de Faltzi, sous l'invocation des saints apôtres Pierre et Paul, et l'a dédié au susdit

couvent Esphigmène avec tous les biens dont il le dota. Le lieu où ce cloître est situé lui a valu le nom de Boursoutzi.

Je savais en effet que cette donation, faite au couvent susdit du 50 Mont Athos, venait d'un membre de la famille Kostaki, mais j'ignorais que c'était de Gabriel notre aïeul. Maintenant que le R. P. Théodorète, hégoumène du couvent Esphigmène, vint ici et me présenta l'acte de donation en date de l'an de grâce 1682, j'ai appris le nom du fondateur et je fus comblé de bonheur à penser quelle bénédiction ma fa-55 mille mérita par la fondation pieuse de notre aïeul, dont le tombeau avec celui de Konsta, qui est la souche de notre arbre généalogique, existe aujourd'hui encore dans le cloître susnommé.

C'est en vertu de cette fondation de mon aïeul que je me permets le titre de fondateur du couvent royal du Sauveur au Mont Athos.

Ainsi ayant pris connaissance des besoins qui oppressent ce couvent et que l'hégoumène susdit m'a racontés, et pensant aux vicissitudes qui sont à décourager le zèle divin de ces pieux cénobites accablés de privations, en même temps informé de l'état actuel du cloître Boursoutzi qui, par sa pauvreté, non seulement est de peu d'utilité 65 pour le couvent Esphigmène à qui il est dédié, mais encore n'a pas lui-même l'état d'un monastère, j'ai ressenti mon devoir de fondateur et celui envers mes aïeux et de plus mon devoir de pasteur, et en cherchant des moyens de m'acquitter de ces devoirs et d'éterniser la mémoire de mes parents, j'en ai trouvé un qui m'a paru de nature à de-70 venir triplement utile. Voici lequel:

La même famille Kostaki possède un autre petit cloître nommé Floresti et situé dans le district de Toutova, provenant de l'héritage de ses pères et géré jusqu'à présent par la famille Kostaki elle-même, sans dépendre de quelque autre couvent. Les membres les plus nota-75 bles de ma famille ont voulu, lors de ma nomination à l'évêché de Housch, il y a quatorze ans de cela, placer le susdit cloître sous ma gestion; mais malgré tous mes efforts il me fut impossible de le remettre sur le pied d'un établissement, car ses terres se trouvaient être, par l'insouciance des divers hégoumènes, les unes empiétées, les autres entière- so ment enlevées et tous les biens meubles sensiblement diminués.

Elevé à l'évêché de Romano, je me suis appliqué pendant six ans, après en avoir passé quatre à l'évêché de Housch, à reconstruire plusieurs pièces du cloître, et je m'occupais à y en ajouter d'autres, lorsque le 14 octobre 1802, un épouvantable tremblement de terre endom- 85

magea fortement l'église, en sorte qu'il fallait de grandes dépenses et une surveillance très active et très assidue pour reconstruire l'église, ce qui m'était impossible à moi seul, et même depuis que, cinq mois après le tremblement de terre, je fus promu à l'archevêché de Molso davie, je me suis trouvé dans de telles difficultés qu'il m'a été impossible pendant quatre ans de songer à la réparation du cloître Floresti.

Ces raisons et ces circonstances m'ont amené à dédier le cloître Floresti au monastère Esphigmène du Sauveur pour l'associer à la donation de mes aïeux et le placer sous la gestion d'un seul et même 95 hégoumène. Cette dédicace me parut, comme je viens de le dire, devoir produire un triple avantage; car Floresti devenu désormais propriété et dépendance du couvent Esphigmène, les Pères Esphigménites qui n'ont qu'à s'occuper de la bonne administration des dépendances de leur couvent, lui porteront sans doute l'amélioration désirée, et nos 100 voeux seront satisfaits lorsqu'une administration sage rétablira en ordre parfait le bien de nos pères. D'un autre côté, Boursoutzi qui est une donation de nos aïeux, uni à Floresti sous la direction d'un seul hégoumène élu parmi les Pères les plus distingués du couvent Esphigmène, recevra lui aussi une amélioration convenable, et voilà en quei 105 consiste le deuxième avantage de ma résolution. Le troisième avantage sera dans le bénéfice que le saint couvent Esphigmène aura à tirer des revenus des deux cloîtres susnommés réunis sous une administration sage, et dans le redoublement des prières que les révérends Pères y établis feront sans cesse pour le repos des âmes des donateurs.

110 A côté de ce triple avantage, il y aura aussi pour les branches du tronc généalogique de Kostaki celui du titre de fondateurs directs du saint couvent Esphigmène et en même temps ils auront exécuté l'ordre paternel contenu dans l'acte de donation de notre aïeul Gabriel, et leur imposant d'ajouter de leur propre fortune à la fondation paternelle.

Ces considérations m'ayant fait prendre la résolution de dédier le monastère Floresti, j'en ai fait part à nos parents, et j'ai eu la satis faction de les trouver tous animés du même zêle à exécuter le projet que j'avais conçu, d'autant plus volontiers que le R. P. Théodorète hégoumène du couvent Esphigmène, homme doué d'intelligence et d'une prande capacité, se montra prêt à faire reconstruire l'église de Floresti qui menace ruine, et à établir les deux cloîtres Boursoutzi et Floresti sous une administration sage et avantageuse.

En conséquence, moi et les participants du droit de fondateurs,

primats de la famille Kostaki, qui signons le présent acte de donation, en notre nom et en celui des autres membres de notre famille, déclarons et disons:

De notre propre et inviolable volonté, nous dédions le saint cloître situé dans le district de Toutova, sous l'invocation du saint prophète Elie, et nommé Floresti, propriété de nos aïeux, avec tous ses biens, meubles et immeubles et leurs revenus, à l'auguste couvent du Sau- 130 veur, nommé Esphigmène, au Mont Athos. Ce cloître, ainsi que ses biens, seront à jamais propriété inviolable et légitime du dit auguste couvent Esphigmène, tant que celui-ci et les autres couvents existeront au Mont Athos, et dès aujourd'hui nous offrons ce cloître de Floresti avec tous ses biens, directement à l'auguste couvent Esphigmène et 185 indirectement à Jésus-Christ le Sauveur à qui il est dédié.

L'hégoumène Père Théodorète aura à vie sous sa gestion et administration notre donation de Floresti réunie à celle de Boursoutzi de nos aïeux, et quand il aurait, lui-même, nommé un autre hégoumène pour lui succéder, cette nomination sera valable; autrement le couvent 140 Esphigmène aura le droit de nommer un autre hégoumène qu'il aura choisi comme le plus capable de remplir cette charge.

En mettant en exécution notre voeu par la donation de Florestí au couvent du Sauveur avec tous ses biens, pour notre éternelle mémoire, je prie aussi tous les héritiers et parents de notre famille et je leur 145 ordonne paternellement de vouloir bien imiter notre exemple, et protéger et ajouter de leur propre fortune à cette donation d'après la volonté et l'ordre de notre aïeul le premier fondateur. Mais si jamais quelqu'un de notre famille ou d'une autre osait rejeter et annuler ce que nous avons décidé et réalisé d'un commun accord, celui-là, comme trans- 150 gresseur des ordres de ses pères et de ses aïeux, soit, dès ce moment où nous signons le présent acte, condamné par son propre jugement et considéré comme parricide et sacrilège devant le juge suprême, et soumis aux peines infligées aux méchants et aux injustes.

Nous le répétons encore une fois: la donation dont il s'agit et qui, 155 en langue du pays, s'appelle Dania, doit rester immuable à perpétuité. En foi de quoi, nous avons rédigé deux actes identiques, l'un en grec, l'autre en moldave, et signé tous les deux et y apposé notre cachet privé, et moi, comme chef de l'autorité spirituelle du pays, je les ai légalisés. De plus, nous prions S. A. le Prince régnant de confirmer 160 le présent acte en délivrant le chrysobulle nécessaire. Nous remettons

au R. P. Théodorète les deux actes, afin qu'il envoie l'un, en grec, au couvent Esphigmène, et l'autre, en moldave, à Floresti, tous les deux servant à prouver en tout temps l'inviolabilité et la légitimité de notre 165 donation.

Fait à Jassy, capitale de Moldavie, le 20 août, l'an de grâce 1806.

(Signés) (L.S.) Benjamin Kostaki, métropolitain de Moldavie.

- » Basili Kostaki, vornik.
- » Serban Kostaki, spathar.

170

175

- Michel Kostaki, spathar, et ses fils Elie Kostaki, Georges Kostaki.
- » Constantin Kostaki, postelnik.
- » Matthieu Kostaki, postelnik.
- » Nicolas Kostaki, comice.
- » Grégoire Spathar, et ses fils, Jean Kostaki, stolnik, Théodore Kostaki, Georges Kostaki.

### XLII.

1814, mois de juillet, indiction II.

Le saint synode approuve la donation de Bourzoutsi et de Floresti faite par Benjamin Costaki, méropolitain de Moldavie, et tous les membres de sa famille en faveur du monastère d'Esphigménou.

|      | † Ki | ύριλλος έλέφ | θεοῦ ἀ | ρχιεπίσχοπος | Κωνσταντινουπό | λεως, | Νέας | Ψω- |
|------|------|--------------|--------|--------------|----------------|-------|------|-----|
| μης, | xαl  | οίχουμενιχός | πατρι  | άρχης.       |                |       |      |     |

| t | Τῶν | ύπὸ | χρόνον | τελούντων   | • • • | • • |     |    | • |     | • | • | • • | • | • | • | • | • • | • • |   | • | • | • |
|---|-----|-----|--------|-------------|-------|-----|-----|----|---|-----|---|---|-----|---|---|---|---|-----|-----|---|---|---|---|
| • | 107 | J   | Ybarar | 10/10071007 | • • • | •   | • • | •• | ٠ | • • | • | • | ••  | • | • | • | • | • • | •   | • | • | • | • |

<sup>5</sup> Προσεχομίσθη καὶ γὰρ τἢ ἡμῶν μετριότητι συνοδικῶς προχαθημένη ἴσον γράμματος ἐχδεδομένου παρὰ τοῦ τὸν ἀγιώτατον ἀρχιερατικὸν τῆς Μολ-δαβίας θρόνον νομίμως ἰθύνοντος ἰερωτάτου μητροπολίτου Μολδαβίας χυρίου Βενιαμὶν κατὰ τὸ παρεληλυθός αως το σωτήριον ἔτος, κατωχυρωμένου τε οὐ μόνον τἢ ἀρχιερατικἢ ὑπογραφἢ καὶ σφραγίδι τῆς αὐτοῦ ἰερότητος, 10 ἀλλὰ καὶ ταῖς ἰδιοχείροις ὑπογραφαῖς τῶν καθ' αἰμα αὐτῷ προσηκόντων εὐγενεστάτων ἀρχόντων καὶ ἄλλων ὡσαύτως συγγενῶν τῶν Κωνστάκη-

XLII. Cod. patriarch. ιβ p. 215—218. D'après une copie obligeamment communiquée par le R. P. Callinique Délicanès; il y manque malheureusement le début.

δων, τον ιγον άριθμον άπαρτιζόντων, δπερ άναγνωσθέν έπι κοινή και συνοδιχή άχροάσει, διετράνωσε τὸν ἐχ περιουσίας αὐτῶν ζήλον ἐπὶ τοῖς ἐφεξής τοιούτου γαρ ένθέου ζήλου ή φίλη ήμιν αὐτοῦ ίερότης προεξάργων και τὰ τοῦ ίδίου ἐπαγγέλματος ἐν ἔργοις ἐπιδείζασθαι βουληθείς, εἰς ἄλλα 15 τε πολλά τῶν χοινωφελῶν σπουδασμάτων χαι χατ' ἐξοχὴν πρὸς τὰ ἰερὰ καταγώγια προέχουσαν, ως είκός, τοπάσαι όμολογουμένως την διενεργουμένην συνδρομήν εν αὐτοῖς, εν οἱς ἀχατάπαυστοι μεν οἱ πρὸς θεὸν ἀναφέρονται ύμνοι και ίκεσίαι διηνεκείς ύπερ του χριστωνύμου πληρώματος, άρετη δὲ θεοφιλης ἐχδιδάσχεται χαὶ τὸ σωτήριον της ὑπομονης χαταρτίζε- 20 ται χλέος, πόθω τε περί ταῦτα τετρωμένος πολλώ, οἰχεῖον εύρε πρός τὸν τῆς ἀγαθοεργίας σχοπόν χαὶ χατάλληλον τὸ χατὰ τὸ ἀγιώνυμον ὅρος τοῦ "Αθωνος χείμενον ίερον και σεβάσμιον ήμέτερον πατριαρχικόν και σταυροπηγιακόν μοναστήριον του Έσφιγμένου, άτε πρός τοις άλλοις και χρέεσιν ύποχείμενον βαρυτάτοις χαὶ ἀνάγχαις ποιχίλαις περιστοιχούμενον, τὸ δὲ 25 μείζον, ότι και κατά λόγον κτητορικού δικαιώματος άπαραίτητος ώδέ πως άνεφάνη ή παρ' αὐτῷ ἐπιχουρία καὶ συναντίληψις τῆς αὐτοῦ ἰερότητος, όφειλετική τε έχ των ένόντων καὶ ἀναπόφευκτος. Γαβριὴλ γὰρ ὁ μέγας βόρνιχος την άξίαν, ἀπόγονος μὲν τοῦ Κώνστα ἐχείνου μεγάλου καὶ αὐτοῦ βορνίχου, έξ οὐ καὶ τὸ Κωνστάκης ἐπώνυμον οἱ ἐξ ἐκείνου ἔσχον 80 ἀπόγονοι, πρόγονος δὲ τῆς αὐτοῦ ἰερότητος καὶ τῶν αὐτοῦ συγγενῶν τῶν πρός έχεινον ώσαύτως άναφερομένων, θείω ζήλω έχνικηθείς, μονήδριον ίερὸν ἱδίοις ἀνέγειρεν ἀναλώμασιν ἐπὶ τῆ κοιλάδι τῶν Τζοκανέστηδων ἐντὸς της του Φαλτζίου περιοχης, και έπι τῷ ὀνόματι τῶν πανευφήμων ἀποστόλων Πέτρου και Παύλου καθιερώσας, ανέθετο τῷ διαληφθέντι ἰερῷ τοῦ 35 Έσφιγμένου μοναστηρίφ μετά τῶν κτημάτων αὐτοῦ ὅσα πρὸς διακυβέρνησιν αὐτοῦ ἡ φιλόθεος τοῦ ἀειμνήστου ἐχείνου διάθεσις ἐβουλήθη προιχίσαι, όπερ και κλήσιν έλαβεν έκ τής τοποθεσίας καλεϊσθαι Πουρζούτζιον. αυτη τοίνυν ή προγονική ἀφιέρωσις και ἄλλως οὖσα γνωστή τἤ αὐτοῦ ἰερότητι, εύδηλος έτι μαλλον έγένετο έξ αύτου του άφιερωτιχου γράμματος χατά τὸ 40 αχπβου σωτήριον έτος εκδεδομένου, εμφανισθέντος δε τη αυτου ιερότητι καθ' δν καιρόν ἐπεδήμησεν ἐν Μολδαβία ὁ τοῦ ἡηθέντος ἰεροῦ μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου ἡγούμενος ὁσιώτατος ἐν ἰερομονάχοις κὺρ Θεοδώρητος, δι' οὐ και πληροφορηθείς τὰς κατεπειγούσας χρείας και τὰ βάρη τῶν χρεων έν οίς διατελεί καθυποβεβλημένον τὸ ίερον ἐκεῖνο μοναστήριον καὶ 45 τὴν θεοφιλή ἔτι χοινοβιαχὴν χατάστασιν τῶν ἐν αὐτῷ ἀσχουμένων χαταμαθών, άξιόχρεων ήτήσατο εν άρμοδίφ χαιρφ την ύπερ της άνέσεως αὐτων και ευσταθείας του ιερού μοναστηρίου ενδείξασθαι κτητορικήν πρόγοιαν. καὶ δὴ κατανοήσασα τὴν κατάστασιν τοῦ προγονικοῦ αὐτοῦ ἀφιερώ50 ματος, ούχ δπως άδυνάτως έχουσαν και αυτήν δή την σμικροτάτην σῷ πρός δ ἀφιέρωται Ιερφ μοναστηρίω παρέχειν βοήθειαν, άλλα και αὐτό ἔτι τὸ Πουρζούτζιον τῆς κανονικῆς ἀπολειπόμενον μοναστηριακῆς τάξεως διά τάς παρεισφθαρείσας καταχρήσεις, και δεινόν ήγησάμενος, εί γε τό παρ' έτέρου λαβών την άρχην προγονικόν τουτο κατόρθωμα απολεφθέν της 55 άναγχαίας διλαύτου ζητουμένης συστάσεως, είς παντελή φθοράν και ἐρήμωσιν έξοχείλη ἀπεναντίας τῆς προθέσεως τοῦ ἀοιδίμου ἐχείνου καὶ διατάξεως, έγνω προσηλώσαι τε και συνάψαι αυτώ και εν έτερον προγονικόν μονήδριον, ώς αν υπ' άλλήλων βοηθούμενα, και αυτά μέν διαμένη τῷ γρόνο συμπαρεκτεινόμενα και καλώς διοικούμενα και τῷ ἰερῷ ἐκείνο μο-60 ναστηρίφ την προσδοχωμένην και άνάλογον ταϊς περιστάσεσιν αύτου παρέχη βοήθειαν, υφ' ένὸς ήγουμένου προστασίαν καὶ διοίκησιν τελούντα. ένθεν τοι συνεργόν εν τούτφ και συνέριθον παραλαβών την γνώμην των οίχείων αὐτοῦ καὶ συγγενών, οὕς ὁ λόγος φθάς ἐδήλωσε, τῷ αὐτῷ διεγηγερμένους περί τὰ θεάρεστα ζήλφ και πόθφ, ἀνέθετο τὸ προγονικὸν αὐτοῦ 65 μονήδριον Φλωρέστιον ἐπιλεγόμενον, ἐν τῆ περιοχῆ Τούτοβα κείμενον καὶ τιμώμενον ἐπ' ὀνόματι τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου Ἡλιού, μετὰ πάντων των χτημάτων αυτού χαι πραγμάτων ένώσας μετά του Πουρζουτζίου χαι εν άμφω ἀποδείξας τὰ ἰερὰ ταῦτα μονήδρια ὡς μετόχιον τοῦ ἰεροῦ μοναστηρίου τοῦ Ἐσφιγμένου ἐν Μολδαβία κείμενον, ἰχανὸν πρὸς διατροφήν 70 ήγουμένου μετά της συνοδίας αύτοῦ είς τε αύξησιν χατά μιχρόν χαι βελτίωσιν της ήδη καταστάσεως αυτού και αποχρώσαν ωφέλειαν του ιερού έχείνου μοναστηρίου. ἄ δή χαι μετά την ένωσιν άδεια τῶν ὀσιωτάτων πατέρων ενεπιστεύσατο τη αρίστη διοιχήσει του διαληφθέντος ήγουμένου όσιωτάτου χύρ Θεοθωρήτου, ἀνδρός φιλοχάλου και προθυμίαν ἐνδειχνυμέ-75 νου ἀέναςν περί τὰ συντελοῦντα τῷ ἰερῷ ἐκείνῳ κοινοβίφ καὶ τὴν ἀξίαν κεκτημένου υπόληψιν παρά τη αυτού ιερότητι και χρηστάς έπι τούτοις παρασχόντος έλπίδας της έπὶ τὰ πρόσω αὐξήσεως τῶν ἰερῶν τούτων μονηδρίων και των κτημάτων και προσόδων αὐτων.

Ταῦτα ἐκθετικώτερον περιέχει τὸ ἐμφανισθὲν ἡμῖν ἀρχιερατικὸν 80 γράμμα τῆς αὐτοῦ ἰερότητος, ἐν ῷ ἀποκλείων ἐαὐτον παντὸς λόγου κυριότητος εἰς τὸ ἐξῆς καὶ οἰασοῦν μετοχῆς καὶ τελείαν ποιούμενος τὴν ἀφιέρωσιν μετὰ τῶν συνυπογεγραμμένων συγγενῶν αὐτοῦ καὶ συμμετόχων τοῦ κτητορικοῦ ἐκείνου δικαιώματος τοῦ Φλωρεστίου Κωνστάκηδων, τὰς παλαμναιοτάτας ἐπιφέρει ἀρὰς κατὰ τῶν ἄλλως βουλευσομένων καὶ πρὸς δινατροπὴν ἢ μετακίνησιν τῆς θεοφιλοῦς ταύτης ἀφιερώσεως προσαχθησομένων γνώμης σκαιότητι.

Τούτω δὲ ἐπιχολούθησεν καὶ χρυσόβουλλον αὐθεντικόν, ἐκδοθὲν ἐπὶ τῆς

πανεκλάμπρου ήδη ήγεμονίας τοῦ ὑψηλοτάτου κυρίου κυρίου Ἰωάννου Σκαρλάτου ᾿Αλεξάνδρου Καλλιμάχη βοεβόδα, ἐπικυροῦν μετὰ τὴν γενομένην ἐπὰ ἀκριβεία ἐξέτασιν τὴν εἰς ἐν ἔνωσιν τῶν δύο τούτων μονηδρίων καὶ τὴν ἐξ 90 ὁλοκλήρου ἀφιέρωσιν εἰς τὸ ἰερὸν ἐκεῖνο μοναστήριον τοῦ Ἐσφιγμένου, ὡς διείληπται ἀπαραλλάκτως, οῦ τὸ ἴσον ἐνεφανίσθη συγχρόνως τῆ ἡμῶν μετριότητι.

Άλλ' ή αὐτοῦ ἰερότης ἐπὶ μᾶλλον φροντίζων τῆς ἀδιασείστου διαμονής τής θεοφιλούς αύτου άφιερώσεως και τής άδιασπάστου και άπαρασα- 95 λεύτου ένώσεως, έγνω τελευταΐον και έπι την άσάλευτον της έκκλησίας πέτραν ἐποιχοδομήσαι τὴν ἀγοθοεργίαν, ἐφ' ῷ καὶ γράφων καὶ ἀναγγέλλων εν περιλήψει τά εν τῷ ἀφιερωτιχῷ γράμματι χαὶ τῷ ἐπιδιδοθέντι χρυσοβούλλφ, έξαιτείται μετά χοινής γνώμης χαί των αὐτοῦ συγγενών τὴν δι' ήμετέρου πατριαρχικού καὶ συνοδικού σιγιλλιώδους ἐν μεμβράναις γράμ- 100 ματος ἐπιχύρωσιν. καὶ δη την αίτησιν τῆς αὐτοῦ ἰερότητος, ὡς οὐ μόνον δικαίαν και εύλογον, άλλά και όσιότητος ξμπλεων και θεοσεβείας, λίαν εύμενώς προσδεξάμενοι καὶ τοῦ ἐνθέου ἀγασάμενοι ζήλου ἐπαίνοις τε συνοδιχοῖς χαὶ εὐφημίαις χαὶ ταῖς ἀπὸ βάθους χαρδίας εὐλογίαις χαὶ εὐχαῖς καταστέψαντες πάντας όμου τους το γενναίον αυτό και θεάρεστον έργον 105 ἀποτετελεχότας, γράφομεν συνοδιχώς ζμετὰ τῶν περὶ ἡμᾶς ἰερωτάτων ἀρχιερέων και ὑπερτίμων, τῶν ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀγαπητῶν ἡμῶν ἀδελφῶν καὶ συλλειτουργών>, και πρώτον μέν ἐπικυρούμεν και κρατύνομεν τὰ ἐν τῷ άφιερωτικώ γράμματι της αύτοῦ ἱερότητος καὶ τῶν συνυπογεγραμμένων αὐτῷ καὶ καθ' αἰμα οἰκείων περιεχόμενα, ὡς ἰερά, ἄγια, ὁμολογουμένως 110 σωτήρια, θεφ τε φίλα και άνθρώποις ἐπαινετά, ὅπως ἔχωσιν ἀεὶ τὸ ἐνεργόν και άδιάσειστον και άπερικλόνητον άναλόγως ταῖς προθέσεσι τῶν κτητόρων των ίερων τούτων μονηδρίων, έπί τε ώφελεία του ίερου έχείνου χοινοβίου και ψυχικώ μνημοσύνω της θεοσεβούς και παντίμου ταύτης είκογενείας των Κωνστάχηδων, έως οὐ τὰ τῆδε ψῦχος καὶ καύσων περιπολεύη. 115 είτα δὲ ἀποφαινόμεθα, ἵνα τὸ εἰρημένον μονήδριον τοῦ Πουρζουτζίου καὶ τὸ ήδη αὐτῷ ἐνωθὲν ἔτερον τοῦ Φλωρεστίου λεγόμενον μετὰ πάντων τῶν προσόντων αὐτοῖς χτημάτων, τῶν τε ὑπ' αὐτῶν τῶν ἀειμνήστων χτητόρων προσυλλεγέντων και των χάριν εὐλαβείας ὑφ' ἐτέρων προσενεχθέντων και ἀφιερωθέντων, των τε συνημμένων αὐτῷ σχήτεων, τῆς ἐν Κίρσοβα τιμωμένης ἐπ' 120 ονόματι της ενδόζου χοιμήσεως της υπεραγίας δεσποίνης ήμων θεοτόχου χαὶ έπιλεγομένης του Γκαλούσκα και τῆς εἰς Ἰβανέστι τῆς ἐπ' ὀνόματι του ἐν άγίοις πατρός ήμων Νιχολάου τοῦ Γολγοθά καὶ πάντων τῶν λοιπῶν, τῶν τε ήδη όντων και σφζομένων και των μετά ταυτα είτε λόγφ άφιερώσεως είτε λόγφ άγορᾶς είτε άλλως πως προσχτηθησομένων και προσγενησομέ- 125 Византійскій Временникъ. Томъ XII. Прил.

νων σύν θεῷ ἀντιλήπτορι, ὑπάρχη καὶ λέγηται καὶ παρὰ πάντων γινώσκηται ἀπό τοῦ νῦν και εἰς τὸν έξης ἄπαντα χρόνον ὡς ἐν μετόχιον προσηλωμένον τῷ ἐν τῷ ἀγιωνύμφ ὅρει τοῦ Ἄθωνος ἰερῷ χοινοβίφ τοῦ Ἐσφιγμένου ή μαλλον είπειν αφιερωμένον αυτώ τῷ χυρίφ ήμῶν χαί θεῷ τῷ ἐν 180 ἐχείνω ὑμνουμένω ἀχαταπαύστως, ἀδούλωτον, ἐλεύθερον, ἀσύδοτον, ἀχαταπάτητον και πάσης και παντοίας είσπράξεως και καταδυναστείας άνώτερον και παρά παντός προσώπου άρχοντικοῦ τε και ίδιωτικοῦ άνεπηρέαστον καὶ είς τὸ παντελὲς ἀνενόχλητον, έξουσιαζόμενον νομίμως καὶ κανονικῶς παρά τοῦ ἰεροῦ χοινοβίου χαὶ πρός αὐτό μόνον ἀναφερόμενον χαὶ ὑπ' αὐ-185 τοῦ μόνον χρινόμενον καὶ ἀναχρινόμενον, ὡς κτῆμα αὐτοῦ ἀναφαίρετον καὶ άναπόσπαστον καί ὑφ' ένὸς ἡγουμένου προστασίαν ὑποτεταγμένον καὶ πεπλουτισμένον τη σταυροπηγιακή άξία και χάριτι, καθά και το ίερον έκεῖνο μοναστήριον του Ἐσφιγμένου, μνημονευομένου εν αὐτῷ ἀεννάως καὶ τοῦ πατριαρχικού ονόματος, ώς νενόμισται και ήδη μέν έχη διοικείσθαι άξιο-140 πρεπώς παρά τοῦ ἐν αὐτῷ ἡγουμενεύοντος ὀσιωτάτου ἀρχιμανδρίτου χύρ Λουχά, του έξ έχείνου του ίερου χοινοβίου όρμωμένου, όν χανονιχώς διώρισεν ὁ διαληφθείς ὁσιολογιώτατος ἀρχιμανδρίτης χύρ Θεοδώρητος, παραιτησάμενος οίχειοθελώς της έν αὐτῷ διοιχήσεως και ταύτην έξ όλοχλήρου ἀναθέμενος τῷ ἰερῷ μοναστηρίφ, ὑφ' οὐ καὶ ἐπεκυρώθη ἡ ἀντικατάστασις 145 τοῦ εἰρημένου ἀρχιμανδρίτου κύρ Λουκᾶ, ὡς ἔμφρονος καὶ πιστοῦ καὶ διάπυρον έπίσης τρέφοντος ζήλον. τής δε προθεσμίας περαιωθείσης, διαδέξεται την διοίχησιν έτερος, ον αν οι εν έχεινφ τῷ μοναστηρίφ πατέρες έγχρίνωσι καὶ δοκιμάσωσιν άξιον, μηδενός έτέρου έχοντος άδειαν έπιμιχθήναι είς την έχλογην αύτου και άποκατάστασιν η λόγον έμβαλείν περί της έν 150 αὐτῷ διοικήσεως αὐτοῦ καὶ οἰκονομίας αὐτὸς δὲ ὁφείλει διευθύνειν ἄριστα τὰ κατ' αὐτὸ καὶ τὴν ἐπὶ τὰ πρόσω αὐτοῦ αὕξησιν καὶ βελτίωσιν ξργον έχειν, διδόναι τε έν τῷ ώρισμένω χαιρῷ τὸν λόγον τῆς οἰχονομίας αὐτοῦ πρός τὸ ἰερὸν μοναστήριον καὶ καθαρούς ἐμφανίζειν αὐτῷ τοὺς λογαριασμούς, φυλάττων ἀπαράβατα τὰ προνόμια τῆς σταυροπηγιακῆς ἀξίας καὶ 155 τῆς ἀδιασπάστου αὐτῆς ἐνώσεως καὶ ἀδουλωσίας καὶ προσέχων καλώς, ίνα μή τις όθνεία και ξένη παρεισπηδήση διοίκησις ή κατάχρησις πολιτική και περί τους λογαριασμούς των τε προσόδων και έξόδων εφ' οιαδήτινι καιρική και πολιτική περιστάσει και πραγμάτων μεταβολή κακόβουλος πολυπραγμοσύνη, ως λόγον υφέξων και άμύνη περιπεσούμενος, εί γε 160 τοιούτον τι έξ άγνοίας η άλλης τινός αίτίας συμβή, όφείλωσι δέ και οί κατά χαιρόν του ίερου μοναστηρίου πατέρες εχλέγειν έχ της ίερας αυτών συνάξεως τον μαλλον άξιον και δεδοκιμασμένον και υπόληψιν έχοντα βίου άνεπιλήπτου και τούτον έξαποστέλλειν είς διοίκησιν του μετοχίου αύτου, ίκα-

νόν τὰ μὲν προσόντα διαφυλάξαι τε καὶ βελτιῶσαι, τὰ δὲ μἡ προσόντα ταις ιδίαις έπιμελείαις προσχτήσασθαι και έπαυξήσαι και μή μόνον περί το 165 Ιδιον συμφέρον ἐνασχολούμενον στρέφεσθαι καὶ ἐπὶ πᾶσιν ὀφείλωσι μνημογεύειν ἀπαραιτήτως τῶν μαχαρίων ὀνομάτων τῶν χτητόρων τῶν ἰερῶν αύτων μονηδρίων και άφιερωτών και εύχας έκτενεις πρός κύριον άναπέμπειν υπέρ τε τῶν ἀποιχομένων έξ αυτῶν και τῶν ἐν τοῖς ζῶσι διατελούντων, είδότες, ότι ἐπὶ τούτφ διαπέπρακται τὰ τῆς θεοφιλοῦς ταύτης ἀφιε- 170 ρώσεως. Ταϋτα ἀπεφάνθη καὶ κεκύρωται συνοδικώς ος δ' αν καὶ ὁποῖος τῶν ἀπάντων, εἶτε ἐχ τοῦ ἀρχιερατιχοῦ καὶ ἰερατικοῦ καταλόγου, εἶτε ἐχ του πολιτιχού συστήματος, βουληθή άμέσως ή έμμέσως, χρυφίως ή φανερως, μεταχινήσαι την θεοφιλή ταύτην άφιέρωσιν χαι άποσπάσαι τα απαξ τῷ θεῷ ἀνατεθέντα ἡ τι τῶν συνηνωμένων τοῖς δυσί τούτοις μονηδρίοις 175 iερῶν σχήτεων χαὶ ἄλλων **κτημάτων παρασαλε**ῦσαι χαὶ ἰδιοποιήσασθαι πλεονεχτική γνώμη, ή τὰ ἐπιχεχορηγημένα τής ἀνεξαρτησίας καὶ ἀδουλωσίας σταυροπηγιακά προνόμια καταπατήσαι, και βλάβην τινά και ἐπήρειαν αύτοζς τε καί τῷ κατά καιρούς ἡγουμενεύοντι ἐπενεγκεῖν, καὶ ἀπ' ἐναντίας των έν τῷ παρόντι συνοδιχως ἐχπεφασμένων χατατολμήσαι, ὁ τοιοῦτος, ὡς 180 άλαζων και κακόβουλος και αυτάθης και ιερόσυλος, άφωρισμένος υπάρχη παρά τῆς ἀγίας καὶ ὁμοουσίου καὶ ζωοποιοῦ καὶ ἀδιαιρέτου μακαρίας τριάδος, του ένος τη φύσει μόνου θεου, και κατηραμένος και άσυγχώρητος και μετά θάνατον άλυτος και τυμπανιαίος και πάσαις ταίς πατρικαίς και συνοδικαϊς άραϊς υπόδικος, και ένοχος του πυρός της γεέννης, και υπόδικος 185 τῷ αἰωνίφ ἀναθέματι. ἐπὶ τούτοις ἄπασιν ἀπελύθη καὶ τὸ παρὸν ἡμέτερον πατριαρχικόν καί συνοδικόν σιγιλλιώδες έν μεμβράναις γράμμα, καταστρωθέν κάν τῷ ἰερῷ κώδικι τῆς καθ'ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ μεγάλης ἐκκλησίας είς διηνεχή ενδειξιν χαι μόνιμον παράστασιν.

Έν ἔτει σωτηρίω αωιδω κατά μηνα ἰούλιον ἐπινεμήσεως ω 190 ω Κίωι) ος έλες θος ἐναντίσμος Κινντίσμος δίσες Ερί

† Κύριλλος έλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικός πατριάρχης.

- † ό Καισαρείας Φιλόθεος.
- † ο 'Ερέσου Διονύσιος.
- † ὁ Ἡρακλείας Μελέτιος.
- † ὁ Κυζίχου Κωνστάντιος.
- † ο Νιχομηδείας Άθανάσιος.
- † ὁ Χαλκηδόνος Γεράσιμος.
- † ὁ Δέρχων Γρηγόριος.
- † ο Τορνόβου Μαχάριος.
- † ο Νεοχαισαρείας Μελέτιος.

195

200

Digitized by Google

#### XLIII.

1819, mois de mai, indiction VII.

Le saint synode confirme par un sigillion l'authenticité et la valeur de onze actes relatifs au métoque de Floresti en Moldavie.

† Γρηγόριος ελέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰκουμενικὸς πατριάρχης.

† Λιμένα μὲν σωφροσύνης ἐπιπόνως ἀναζητεῖν τοὺς τὸν βιωτικὸν ἀποδιδράσκοντας σάλον, τῶν ἀναγκαίων ἐστί τὸ δὲ κατασφαλίζειν τὸν εὐρεδέντα διὰ προβόλων τινῶν ἰκανῶν ἀποκρούειν τὴν τῶν χαλεπῶν ἐνίστε κυμάτων φοράν, ἀναγκαιότερον πάντως καὶ κηδεμονικώτερον κέκριται. ταὐτη τοι καὶ ἡ καθ' ὑπέρτερον λόγον ἀποσύστασις τῶν ἰερῶν καταγωγίων καὶ τῶν ἀνηκόντων αὐτοῖς χρέος τἢ καθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ μεγάλη ἐκκλησία δοκεῖ ἀπάντων χρεῶν δικαιότατόν τε καὶ πρώτιστον, ἐπὶ τῷ διαθέντια καὶ οἰασοῦν καιρικῆς περιπετείας καὶ ἐπιθέσεως κακοβούλου ὑπέρτερα εἰς δόξαν θεοῦ καὶ διηνεκὲς μνημόσυνον.

Έπειδη τοιγαρούν και το κατά το άγιώνυμον όρος του Άθωνος ιερόν καί σεβάσμιον ήμετέρον πατριαρχικόν καί σταυποπηγιακόν μοναστήριον τό 15 σεμνυνόμενον ἐπὶ τἢ ἐνδόξφ ἀναλήψει τοῦ σωτῆρος ἡμῶν καὶ ἐπιλεγόμενον τοῦ Ἐσφιγμένου χατεῖδεν ἡ μετριότης ἡμῶν ἐπὶ τῆς πρώτης θείφ έλέει πατριαρχείας αὐτῆς ἀνωμάλως ἔχον καὶ ἐκ τῆς ἰδιορρύθμου τῶν ἐν αὐτῷ μοναζόντων διαγωγῆς εἰς φθορὰν ὑπορρέον, ἐνεδείζατο τὸν ὑπὲρ αὐτου όφειλόμενον ζήλον και διφκονόμησε τὰ κατ' αὐτό ἐπὶ τὸ λυσιτελέστε-20 ρον καὶ ἐπωφελέστερον, μεταρρυθμίσασα είς κοινοβιακὴν τάξιν. λόγον δὲ ποιουμένη είκότως ύπερ της εύσταθείας αύτου και της έπι το κρείττον προόδου καὶ ἐνηγηθεῖσα τὴν πρόσκτησιν τοῦ ἐν Μολδαβία διατελοῦντος μετοχίου Φλωρεστίου πανεκλάμπρφ αύθεντικῷ χρυσοβούλλφ καὶ ἰερῷ σιγιλλιώδει γράμματι ἐπιχυρωθεῖσαν ἐπὶ τοῦ σεβασμιωτάτου προχατόχου ημών, 25 ήσθη τὰ μέγιστα και δόξαν ἀνέπεμψε τῆ φιλαγάθφ προνοία πρὸς τοῖς προσευτηχηθείσιν αὐτῷ, ὡς ἀκολούθως σαφέστερον δηλωθήσεται διὸ καὶ ἀναχθεΐσα το τρίτον ήδη έπι τον άγιώτατον τουτονί πατριαρχικόν αυτής άποστολικόν και οικουμενικόν θρόνου, άναγκαιότατου ψήθη και άνάλογου τή αὐτῆς προμηθεία πρὸς πάντα μὲν τὰ ἰερὰ καταγώγια τὰ τῆ σταυροπη-80 γιακή άξία τετιμημένα, κατ' έξογην δὲ πρὸς τὸ ἰερὸν τοῦτον κοινόβιον

XLIII. Cod. patr. 17 p. 141-146. Communication du R. P. Callinique Délicanès.

όφειλομένη, τό και διὰ δευτερογενοῦς ἐκκλησιαστικοῦ ἐν μεμβράναις σιγιλλιώδους γράμματος ἀνανεωθήναι τε και ἐπικυρωθήναι τὴν νέαν πρόσκτησιν και θεοφιλή ἀφιέρωσιν τοῦ μετοχίου ἐκείνου και πάντα τὰ περὶ αὐτῆς σφζόμενα γνήσια ἀποδεικτικὰ ἔγγραφα, ἐφ' ψ και προσηνέχθησαν σταλέντα ἐκ τοῦ ἰεροῦ κοινοβίου και ἀνεγνώσθησαν ἐπ' ἀκροάσει ἡμῶν καὶ εδ τῆς περὶ ἡμᾶς ἰερᾶς ἀδελφότητος και ἀγίας συνόδου.

 ${}^{7}\Omega$ ν πρώτόν έστι τό άφιερωτιχόν τοῦ τὴν θεόσωστον ἐχείνην ἐπαρχίαν ίδύνοντος κανονικώς ιερωτάτου μητροπολίτου Μολδαβίας υπερτίμου και έξάρχου Πλαγηνών, έν άγίφ πνεύματι άγαπητοῦ ήμων άδελφοῦ καὶ συλλειτουργού, χυρίου Βενιαμίν την ἐπωνυμίαν Κωνστάχη χαὶ πάντων τῶν 40 καδ' αίμα πρεσβυτέρων τε καὶ λοιπών αύτοῦ συγγενών Κωνστάκιδων τόν αωςον σωτήριον έτος και κατοχυρωθέν ταϊς ιδιοχείροις αὐτῶν ὑπογραφαῖς, τή τε άρχιερατική αύτου σφραγίδι και τή σφραγίδι τής άγιωτάτης μητροπόλεως, και διαλαμβάνον, ώς ή φίλη ήμεν αὐτοῦ ἰερότης μετὰ πάντων 45 τῶν εἰρημένων αὐτοῦ συγγενῶν εὐγενεστάτων ἀρχόντων ἔργω ἐπιδείξασθαι τὰ τῆς θεοσεβείας αὐτῶν βουληθέντες καὶ τὴν πρὸς τὰ ἰερὰ καταγώγια διενεργουμένην συνδρομήν προέχουσαν πάσης άλλης άγαθοεργίας έπιγνόντες, οίχεῖον εὖρον τῷ σχοπῷ καὶ κατάλληλον τὸ κατά τὸ άγιώνυμον δρος τοῦ Αθωνος εἰρημένον ἰερὸν χοινόβιον τοῦ Ἐσφιγμένου, ὡς οὐ μόνον 50 χρέεσιν ὑποχείμενον καὶ ἀνάγκαις περιστοιχούμενον, ἀλλά καὶ κατά λόγον χτητοριχού διχαιώματος ἀπαραιτήτου χαὶ ἀναποφεύχτου ούσης αὐτῷ τῆς τοιαύτης επιχουρείας. Γαβριήλ γαρ ό μέγας βόρνιχος την άξιαν πρόγονος αύτων δειμάμενος ίερον μονήδριον έν τη χοιλάδι των Τζοχανέστηδων έντος τῆς τοῦ Φαλτζίου περιοχῆς και ἐπὶ τῷ ὁνόματι τῶν κορυφαίων ἀποστόλων 55 χαθιερώσας, ανέθετο τῷ ἰερῷ ἐχείνφ μοναστηρίφ τοῦ Ἐσφιγμένου μετά των κτημάτων αὐτοῦ ή δ' ἀφιέρωσις αὐτοῦ, καὶ ἄλλως οὖσα γνωστή πρός αὐτούς, ἐγένετο ἔτι μᾶλλον κατάδηλος ἐκ τοῦ πρεσβυγενοῦς ἀφιερωτικοῦ γράμματος χατά το αχπβον σωτήριον έτος έχδεδομένου, όπερ ένεφάνισε τέως τἢ αὐτοῦ ἰερότητι ὁ προηγουμενεύσας ὀσιώτατος ἐν ἰερομονάχοις κύρ 60 Θεοδώρητος, ὁ καὶ τὰς συνεχούσας τὸ ἱερὸν κοινόβιον πολυειδεῖς ἀνάγκας ἐπιδηλώσας. διὰ ταύτην γοῦν τὴν αἰτίαν και διὰ τὴν ἀδύνατον ἔτι κατάστασιν τοῦ μονηδρίου Πουρσουτζίου καὶ μὴ δυνάμενον αὐτό καθ' ἐαυτό ὑπάρξαι μηδέ το σχήμα το μοναστηριαχόν διατηρήσαι διά τας έπενεχθείσας αυτφ χαιριχάς άνωμαλίας και περιστάσεις, προσήλωσαν και συνήψαν αυτώ και 65 εν ετερον προγονικόν μονήδριον, Φλωρέστιον επιλεγόμενον καί εν τή περιοχή Τούτοβα χείμενον χαι τιμώμενον ἐπ' ὀνόματι τοῦ ἐνδόξου προφήτου

'Ηλιού, και εν άμφω τὰ μονήδρια ἀποδείξαντες, ἀνέθεντο κοινή εὐγαρίστω γνώμη και ἀφιέρωσαν όλοσχερῶς μετὰ πάντων τῶν κτημάτων και πραγ-70 μάτων αύτων είς το ρηθέν ιερον μοναστήριον ποινόβιον του Έσφιγμένου, άποκλείοντες έαυτούς παντός λόγου κυριότητος και μετοχής και τὰς παλαμναιοτάτας προεχφωνούντες άρὰς χατὰ τῶν ὅσοι χαταφρονηταὶ φανέντες των πατρικών και προπατορικών δικαίων, τολμήσωσιν άποσπάσαι και άφαιρέσαι τὰ τῷ θεῷ ἀφοσιωθέντα, αὐτοχαταχρίτους τε τοὺς τοιούτους ἀπο-75 φαινόμενοι άπό τῆς ώρας ἐχείνης, χαθ' ἢν ἔθεντο ἐν τῷ ἀφιερωτιχῷ γράμματι τὰς ὑπογραφὰς αὐτῶν, καὶ ὡς πατραλοίας τε καὶ ἰεροσύλους παραπέμποντες ταϊς τε θείαις ποιναϊς και ταϊς προσηκούσαις παντός δικαστηρίου παιδείαις. αυτη ή έν τῷ ἀφιερωτικῷ γράμματι περίληψις, ῷπερ ἐγράφη και ἀπαράλλακτον ἔτερον μολδαβιστί, ἵνα το μὲν ἀποσταλή τῷ ἱερῷ κοινο-80 βίφ, τὸ δὲ μένη παρὰ τῷ ἰερῷ μονηδρίφ τοῦ Φλωρεστίου, ὡς δὴ καὶ ἐγένετο.

Τούτφ δὲ τῷ ἀφιερωτικῷ αὐτῶν γράμματι ἐπηχολούθησε χαὶ γράμμα έπιχυρωτικόν παρά των εύγενεστάτων προύχόντων, έχδοθέν έπί του χατά τόπον ενδόζου διβανίου μετά παρέλευσιν χρόνου ένός, ήτοι κατά τό αωζον σωτήριον ἔτος κατά μῆναζ....>

85

Τρίτον δὲ ἐνδεικτικόν συναποσταλέν καὶ συνοδικώς ἀναγνωσθέν ἐστι τό πανέχλαμπρον ήγεμονικόν γρυσόβουλλον τό έχδοθέν έπὶ τῆς πανεχλάμπρου ήδη ήγεμονείας του εύσεβεστάτου και ύψηλοτάτου αὐθέντου και ήγεμόνος πάσης Μολδοβλαχίας μεγαλοπρεπεστάτου (χυρίου χυρίου Ίωάννου Σκαρλάτου Άλεξάνδρου Καλλιμάχη>, ἐπικυροῦν μετὰ τὴν γενομένην ἐπ' 90 απριβείας έξέτασιν την είς εν ένωσιν των δύο μονηδρίων Πουρσουτζίου παί Φλωρεστίου και την έξ ολοκλήρου αφιέρωσιν είς το ιερόν έχεινο μοναστήριον τοῦ Ἐσφιγμένου.

Τέταρτον δὲ τῶν συναποσταλέντων ἐνδεικτικόν ἔγγραφον ὑπάρχει τὸ παρά τοῦ διαληφθέντος άγαπητοῦ ήμων συναθέλφου πεμφθέν γράμμα 95 πρός τὴν ἐχχλησίαν ἐπὶ τοῦ σεβασμιωτάτου προχατόχου ἡμῶν, γεγραμμένον κατά το αωιδον έτος κατά μήνα άπριλιον, άναγγέλλον έν περιλήψει τά έν τῷ ἀφιερωτικῷ γράμματι καὶ τῷ ἐκδοθέντι χρυσοβούλλφ καὶ ἐξαιτούμενον έχ συμφώνου συγκαταθέσεως και των καθ' αίμα οίχείων την δι' ίεροῦ σιγιλλιώδους επιχύρωσιν.

Πέμπτον δὲ αὐτὸ τοῦτο τὸ σιγιλλιόν ἐστι τὸ ἐπὶ τῆς ἐκείνου σεβασμιωτάτης παναγιότητος ἀπολυθέν τῷ αωιδΨ ἔτει ἐν μηνὶ ἰουνίω, πάντα τὰ άνωτέρω διεξιόν, ἐπιχρατύνον δὲ καὶ κατασφαλίζον φρικωδεστάταις άραις την αφιέρωσιν έχείνην και περί της διοιχήσεως των συνηνωμένων δύο ίερών μονηδρίων Πουρσουτζίου και Φλωρεστίου αποφαινόμενον νομίμως τε καὶ δικαίως ὅσα καὶ παρ' ἡμῶν ἔχουσιν ἀκολούθως ἐν τῷ παρόντι ἀποφανθήναί τε καὶ ἐπικρατυνθήναι.

<sup>4</sup>Εχτον δὲ χατὰ σειράν ἀνεγνώσθη ἐν συνόδφ τὸ ἐχεῖθεν ὡσαύτως ἀποσταλέν ήγεμονικόν αύδις χρυσόβουλλον της μεγαλοπρεπεστάτης αυτού ύψηλότητος, ἀπολυθέν κατὰ τὸ αωιδον σωτήριον ἔτος κατὰ μῆνα όκτώ- 105 βριον, και περιέχον, ώς εμφανισθέντος του είρημένου ίερου σιγιλλιώδους παρά τοῦ ἐσιωτάτου ἀρχιμανδρίτου κύρ Λουκᾶ, ἡγουμένου κατὰ τό ἰερόν του Φλωρεστίου μονήδριον, τὸ ἐπ² ἐνόματι τοῦ ἀγίου ἐνδόξου προφήτου 'Ηλιού, ἔνθα ευρίσκεται και θαυματουργός είκων τῆς υπεραγίας δεσποίνης ήμων θεοτόχου, και ένθέρμου αιτήσεως τῷ θεοστηρίκτω αὐτοῦ ὕψει προσ- 110 ενεχθείσης, όπως προστεθή και ή έκ μέρους τής ήγεμονικής αὐτοῦ πολιτικής έξουσίας χρυσόβουλλος ἐπιχύρωσις χάριν μονιμωτέρας παραστάσεως καί στερεώσεως ἀπερικλονήτου, ή μεγαλοπρεπεστάτη αὐτοῦ ύψηλότης ζήλφ τῷ περὶ τὰ θεῖα σχηνώματα χαὶ ἱερὰ χαταγώγια ἀναφλεγομένη, ἔτι δὲ χαθορῶσα καὶ τὴν ἀποκατάστασιν τοῦ εἰρημένου ὁσιωτάτου ἀρχιμανδρίτου κύρ Λουκᾶ, ὁ 115 καί την κατ' έκλογην ηγουμενείαν αύτοῦ άξιέπαινον κατά πάντα καί συντελεστικωτάτην τοῖς πρός ώφέλειαν τοῦ ἰεροῦ χοινοβίου ἀφορῶσι, καὶ τὰ έν τῷ πατριαρχικῷ καὶ συνοδικῷ σιγιλλίφ διαλαμβανόμενα, τὰ ἐπὶ τῇ βάσει έρηρεισμένα του άφιερωτικού έχείνου γράμματος, περί τε τής ένώσεως των δύο μονηδρίων και άναποσπάστου άφιερώσεως, δίκαιά τε και ευ- 120 λογα επιγνούσα, και εφ' οίς οι εν εκείνω συνυπογεγραμμένοι θεοφιλώς διετάζαντο, ἀπελαύνοντες φριχωδεστάταις ἀραῖς πᾶσαν ἐνόχλησιν καὶ έπήρειαν είτε ύπο ξένου είτε έχ των ύπο τοῦ ίδίου γένους αὐτων η άλλου τινός ἐκκλησιαστικοῦ καὶ πολιτικοῦ προσώπου ἐνδεχομένην, ἐνασμενισθεῖσα, και ένι λόγφ πάντα τὰ ἐν ἐκείνφ τῷ ἰερῷ σιγιλλιώδει συνεπικρίνασα, ἀπε- 125 δέξατο την προσενεχθείσαν ένθερμον αίτησιν και έκ συμφώνου έπικυροί τά διατεταγμένα, ενισχύσασα την είρημένην αφιέρωσιν του Φλωρεστίου καί τοῦ συνηνωμένου αὐτῷ Πουρσουτζίου, ὁμοίως καὶ τῆς σκήτεως Χίρσοβα, τοῦ Γκαλούσκα ἐπιλεγομένης, καὶ τῆς ἐτέρας τῆς ἐν Ῥάκοβα εἰς τὸ Ἰβανέστιον Γολγοθά και πασών των λοιπών, των τε ήδη οὐσών και των έξης 130 προστεθησομένων δι' άφιερώσεως ή δι' άλλαγής και άγορας ή έτέρφ τινί τρόπφ, μετὰ τῶν κτημάτων, εἰσοδημάτων καὶ τῶν χορηγουμένων αὐτοῖς έλεῶν.

"Εβδομον δὲ συνενεφανίσθη ἡμῖν συνοδικῶς τὸ κατὰ τὸ αωηον σωτήριον ἔτος κατὰ μῆνα νοέμβριον γενόμενον γράμμα τῆς παραιτήσεως τοῦ 185
ὁσιωτάτου ἀρχιμανδρίτου κὺρ Θεοδωρήτου, ὑπογεγραμμένον παρ' αὐτοῦ,
ἡγουμένου ὄντος τὸ τηνικαῦτα τοῦ ἰεροῦ ἐκείνου κοινοβίου τοῦ Ἐσφιγμένου,
καὶ παρὰ τοῦ ὁσιωτάτου κὺρ ἡμβροσίου, πληρεξουσίου ἐξάρχου τοῦ αὐτοῦ

χοινοβίου, καὶ διαλαμβάνον, δτι ὁ εἰρημένος κύρ Θεοδώρητος παρητήσατο οἰκειοθελῶς καὶ ἀβιάστως τοῦ δικαιώματος αὐτοῦ, τοὐτέστι τῆς ἐν τῷ 145 ἀφιερωτικῷ γράμματι ἐμφερομένης ἐφ' ὅρφ ζωῆς αὐτοῦ προστασίας καὶ οἰκονομίας τῶν ἰερῶν μονηδρίων τοῦ Φλωρεστίου καὶ Πουρσουτζίου, καὶ ἀνέθετο εἰς τὸ ἰερὸν τοῦ Ἐσφιγμένου κοινόβιον, τὸ δὲ ἰερὸν κοινόβιον κατ' ἐκλογὴν τοῦ εἰρημένου ἐξάρχου, τοῦ Θεοδωρήτου αὐτοῦ καὶ τῶν λοιπῶν ὁσιωτάτων πατέρων ἀνέθετο τὴν ἡγουμενείαν τῶν μονηδρίων Φλωρεστίου καὶ Πουρσουτζίου πρὸς τὸν ὁσιώτατον ἀρχιμανδρίτην κύρ Λουκᾶν, συγκοινοβιάτην αὐτῶν, ἐν ῷ γράμματι περιέχονται καὶ κεφάλαια ἔξ τὸν ἀριθμόν περὶ τῆς ὑπ' αὐτοῦ διοικήσεως τῶν μονηδρίων τούτων.

Άχολούθως δὲ συνενεφανίσθησαν ἡμῖν ἀναγνωσθέντα συνοδιχώς χαὶ δύο έτερα γράμματα γεγραμμένα τῷ αωιδθ σωτηρίφ έτει κατὰ μῆνα αὐ-155 γουστον, ἐπιβεβαιωμένα ἀρχιερατικῶς παρὰ τοῦ περιποθήτου ἡμῶν συναδέλφου άγίου Μολδαβίας χυρίου Βενιαμίν χαι άξιοπίστων υπογραφαζς μεμαρτυρημένα, ων θάτερον διαλαμβάνει, ως ο είρημένος άρχιμανδρίτης κύρ Θεοδώρητος, έξοφλήσας τέλεον ἀπὸ τοῦ χοινοβίου, οὐχ ἔχει ζητεῖν πολὺ ἡ ὁλίγον έπ' ούδενὶ λόγφ καὶ δικαιώματι παρ' αύτοῦ έκτος τῆς ἰδιωτέρας συμ-160 φωνίας τῆς μεταξύ αὐτοῦ καὶ τοῦ ὀσιωτάτου κὸρ Λουκᾶ ἀρχιμανδρίτου, ώς μέλους όντος τοῦ χοινοβίου αὐτοῦ πρός τὴν ἐχείνου ὁσιότητα τέλεον. περιέχει δὲ πρός τούτοις, ὅτι ὁ ῥηθεὶς κύρ Θεοδώρητος ἔχων μίαν σφραγίδα του ίερου κοινοβίου και έγχειρίσας έν έκείνη τη έποχη τῷ κύρ Λουκᾳ, δηλοποιεί ότι έχτος του έξοφλητιχού του χύρ Δανιήλ, έχτος του έν τῷ Φλω-165 ρεστίφ ήγουμενιχοῦ γράμματος τοῦ αὐτοῦ κύρ Λουκᾶ καὶ ἐκτὸς μιᾶς ὁμολογίας χρεωστικής γροσίων δύο χιλιάδων πρός τὴν Πιταρέαναν Αίκατερίναν Γαλούσχανη, ἄλλο ἔγγραφονούχ ἔχει ἐσφραγισμένον, καὶ ὅτι ὁψέποτε εύρεθείη έτερον οιονδήποτε έγγραφον έκτος των είρημένων τριών έσφραγισμένον τη αυτή σφραγίδι και είς όποιονδήποτε υποκείμενον και είς οιονδήποτε 170 χαιρόν ή ζώντος ή μετά δάνατον τοῦ χύρ Θεοδωρήτου παρρησιασθείη, μένειν ἄχυρον καὶ λογίζεσθαι ώς ψευδές, πλαστόν καὶ νόθον τὸ δὲ ἔτερον συνεμφανισθέν ήμιτν διαλαμβάνει την ρηθείσαν μεταξύ των δύο είρημένων άρχιμανδριτών συμφωνίαν ύφισταμένην είς χίλια πενταχόσια γρόσια, όφειλόμενα δίδοσθαι τῷ κὺρ Θεοδωρήτω ἐτησίως ἐκ τῶν τοῦ Φλωρεστίου 176 εἰσοδημάτων μετά τῆς σχήτεως Χίρσοβας πρὸς χατοιχίαν αὐτοῦ χάριν τῶν είς αὐτό τὸ μονήδριον προγεγενημένων ἐκδουλεύσεων αὐτοῦ.

Μετὰ δὲ τοῦτο ἐνεφανίσθη πανέκλαμπρον αὐθεντικόν γράμμα ἐπικυρωτικόν τῆς μεταξύ τοῦ κὸρ Θεοδωρήτου καὶ τοῦ ἰεροῦ κοινοβίου γενομένης τελείας ἐξοφλήσεως, ἐκδοθὲν κατὰ τὸ αωιε<sup>οῦ</sup> σωτήριον ἔτος κατὰ μῆνα
180 μάιον. ἐπὶ πᾶσι δὲ τούτοις ἐνεφανίσθη καὶ γράμμα κατωχυρωμένον τῆ

υπογραφή καὶ σφραγίδι τοῦ διαληφθέντος ἀγαπητοῦ ἡμῶν συναδέλφου ἀγίου Μολδαβίας κυρίου Βενιαμίν, ἐκδοθὲν τῷ παρελθόντι αωιηῷ ἔτει κατὰ μῆνα φεβρουάριον, καὶ περιέχον, ὅτι διὰ μεσιτείας τῆς αὐτοῦ ἰερότητος πρὸς τὸ ἰερὸν κοινόβιον ἐδόθησαν ἐφάπαξ δώδεκα χιλιάδες γρόσια τῷ κὐρ Θεοδωρήτῳ ἀντὶ τοῦ εἰρημένου ἐτησίου τῶν χιλίων πεντακοσίων γροσίων, 186 καὶ κατήργηται ἡ ἐν τῷ διαληφθέντι ἐξοφλητικῷ γράμματι διαλαμβανομένη περὶ τῆς ἐτησίου αὐτῆς ποσότητος συμφωνία, καὶ ὅτι, τούτου γενομένου, ἐξώφλησαν πρὸς ἀλλήλους ὁ κὐρ Θεοδώρητος καὶ τὸ ἰερὸν κοινόβιον, καὶ οἰκ ἔχει ἔτερος παρὰ θατέρου ἀπαιτεῖν οἰδὲ ὁβολὸν ἐπὶ οἰδεμιῷ αἰτία καὶ προφάσει. τοῦτο δὲ τὸ ὑστάτως ἐκδοθὲν ἀρχιερατικὸν ἐνσφράγι- 190 στον ἔγγραφον ἐπιβεβαίωται καὶ ἐπικεκύρωται καὶ διὰ πανεκλάμπρου ἡγεμονικῆς ὑπογραφῆς καὶ σφραγίδος κατὰ μῆνα ἰσύνιον τοῦ αὐτοῦ σωτηρίου ἔτους.

Αθτη ώς ἐπίπαν ἡ περίληψις των ἐνδειχτιχών ἕνδεχα τὸν ἀριθμὸν ἐχείνων έγγράφων των ἀποσταλέντων ἐπίτηδες καὶ ἀναγνωσθέντων ἐνώπιον 195 της ήμων μετριότητος προχαθημένης συνοδιχώς. οίςτισε και ήμεις οι θεία νεύσει της θεαρχικής προνοίας χρείττονι την προστασίαν των άπανταχου ίερων καταγωγίων και μάλιστα των σταυροπηγικκή χάριτι τετιμημένων άνειληφότες καὶ ίδιαιτέραν προμήθειαν ὑπέρ τοῦ ἰεροῦ ἐκείνου κοινοβίου καὶ των συντεινόντων αυτώ πάντων, δι' ους έν προοιμίοις εἰρήκαμεν λόγους, 200 έπιδειχνύμενοι, έγνωμεν την πρόσφορον έπισύστασιν έπιβραβεύσαι διά τοῦδε τοῦ πατριαρχικοῦ ἡμῶν καὶ συνοδικοῦ σιγιλλιώδους ἐν μεμβράναις γράμματος, και δή γράφοντες συνοδικώς μετά των περί ήμας (ιερωτάτων άρχιερέων και ὑπερτίμων, τῶν ἐν άγίφ πνεύματι ἀγαπητῶν ἡμῶν ἀδελφῶν καί συλλειτουργών>, πρώτον μέν έπικυρούμεν και κρατύνομεν τη χάριτι 205 καί πανσθενουργῷ δυνάμει τοῦ παναγίου καὶ ζωοποιοῦ καὶ τελεταρχικοῦ πνεύματος τὰ ἀπ' ἀρχῆς μέχρι τέλους ἐν τοῖς διαληφθεῖσιν ἔνδεκα τὸν άριθμόν πιστωτικοίς τε και άποφαντικοίς έγγράφοις περιεχόμενα, ώς ιερά, άγια, όμολογουμένως σωτήρια, θεφ τε φίλα και άνθρώποις επαινετά, όπως έχωσι τὸ ἐνεργὸν καὶ ἔμπεδον καὶ ἀδιάσειστον, ἔστ' ἄν ὕδωρ τε ῥέη καὶ 210 δένδρεα μαχρά τεθήλη, είς αἰῶνα τὸν ἄπαντα, ἀποφαινόμενοι, ἵνα ὅσα έντός των ένδεχα τούτων έγνωσμένων χαι χεχυρωμένων γραμμάτων φανεζέν ποτε μαχόμενα ταῖς ἐννοίαις καὶ μέλος ἀπηχοῦντα ἀντίφθογγον ἡ συμφωνίας έτέρας διαλαμβάνοντα ή προβλήματα ίδιορρυθμίας και μεταβουλεύσεως περιέχοντα και είτε ἀπ' εὐθείας είτε ἐκ πλαγίου διασείοντα και ὅπως ποτὲ λυ- 215 μαινόμενα τὰς είλιχρινεῖς ἐκθέσεις καὶ θεοφιλεῖς καὶ ἐπαινετὰς γνησίας περιλήψεις των ένδεκα τούτων έγγράφων, τὰ τοιαῦτα ὡς νόθα καὶ ἔκφυλα, ὡς

<sup>210. 211</sup> Epgr. dans Platon Phaedr. 264.

ψευδεπίπλαστα και κακόσχολα και άντιβαίνοντα πρός τοις λοιποίς και αυταίς ταῖς προθέσεσι καὶ διατάξεσι τῶν μακαρίων κτητόρων καὶ ἀφιερωτῶν, ζών-220 των τε και τεθνεώτων, υπάρχωσι και γινώσκωνται παρά πάσιν άκυρα και άνίσγυρα καὶ ἀπαράδεκτα παντί κριτηρίφ δικαιοσύνης καὶ δι' δλου ἀσήμαντα και ώς χάρτης άγραφος λογιζόμενα. άνανεουντες δε έφεξης και άνακαινίζοντες τὸ ἀπό τοῦ παναγιωτάτου καὶ σεβασμιωτάτου προκατόχου ἡμῶν κυροῦ Κυρίλλου πατριαρχικόν καὶ συνοδικόν σιγιλλιώδες ἐν μεμρβάναις γράμμα, 225 ἀποφαινόμεθα συνφδά τούτφ, ίνα τὸ ἰερὸν μονήδριον τοῦ Πουρζουτζίου καὶ τὸ ένωθὲν αὐτῷ ἔτερον τοῦ Φλωρεστίου μετὰ πάντων τῶν προσόντων αὐτοῖς χτημάτων, τῶν τε ὑπ' ἐχείνων τῶν ἀειμνήστων χτητόρων προσηλωθέντων και τών χάριν εὐλαβείας ὑφ' έτέρων προσενεχθέντων και ἀφιερωθέντων, των τε συνημμένων αυτφ σχήτεων, της εν Χίρσοβα τιμωμένης 290 ἐπ' ὀνόματι τῆς ἐνδόζου κοιμήσεως τῆς ὑπεραγίας δεσποίνης ἡμῶν θεοτόχου χαι ἐπιλεγομένης τοῦ Γχαλούσκα και τῆς είς Ἰβανέστι τῆς ἐπ' ὀνόματι τοῦ ἐν ἀγίοις πατρός ἡμῶν Νιχολάου Γολγοθά καὶ πάντων τῶν λοιπῶν, των τε ήδη όντων και σφζομένων και των μετά ταυτα είτε λόγφ άφιερώσεως είτε λόγφ άντιχαταλλαγής ή λόγφ άγορας και άλλως πως προσκτη-286 δησομένων και προσγενησομένων συν δεῷ ἀντιλήπτορι, υπάρχωσι και λέγωνται καὶ παρὰ πάντων γινώσκωνται ώς εν μετόχιον, προσηλωμένον τῷ έν τῷ ἀγιωνύμφ ὄρει τοῦ "Αθωνος ἰερῷ χοινοβίφ τοῦ Έσφιγμένου ἡ μάλλον είπεῖν ἀφιερωμένον αὐτῷ τῷ χυρίφ ἡμῶν καὶ θεῷ τῷ ἐν ἐχείνφ ὑμνουμένω άχαταπαύστως, άδούλωτον, έλεύθερον, άσύδοτον, άχαταπάτητον χαί 240 πάσης και παντοίας είσπράξεως και καταδυναστείας άνώτερον και παρά παντός προσώπου άρχοντικού τε καὶ ίδιωτικοῦ άνεπηρέαστον καὶ εἰς τό παντελές άνενόχλητον, έξουσιαζόμενον νομίμως και κανονικώς ύπο τοῦ ίεροῦ χοινοβίου χαι πρὸς αὐτὸ μόνον άναφερόμενον χαι ὑπ' αὐτοῦ μόνον χρινόμενον και άνακρινόμενον και ὑφ' ένὸς ἡγουμένου προστασίαν ὑποτεταγ-245 μένον και πεπλουτισμένον τη σταυροπηγιακή άξια και χάριτι, καθώς και τὸ ίερὸν ἐχεῖνο μοναστήριον τοῦ Ἐσφιγμένου, μνημονευομένου ἐν αὐτῷ άεννάως και τοῦ πατριαρχικοῦ ὀνόματος, ὡς νενόμισται. και ήδη μέν διοίκηται άξιοπρεπώς παρά τοῦ ἐν αὐτῷ ἡγουμενεύοντος ὀσιολογιωτάτου ἀρχιμανδρίτου χύρ Λουκά, του έξ έχείνου του ίερου χοινοβίου όρμωμένου έπεί 250 δὲ ἡ αὐτοῦ ὀσιολογιότης ἐξελέγη παρὰ τοῦ ἤδη ὀσιωτάτου χοινοβιάρχου. χύρ Εύθυμίου και προσεδιωρίσθη διάδοχος της κοινοβιακής διοικήσεως του Έσφιγμένου τή συναινέσει και πάσης τής ιερας αυτου άδελφότητος, βεβαιωθείσης της τοιαύτης διαδοχής και δι' έγγράφου διαθήκης του αύτου όσωτάτου χοινοβιάρχου χύρ Εύθυμίου, διαδέξεται έν χαιρῷ ἔτερος τὴν ἡγουμε-255 νείαν των μονηδρίων, δν άν οι του Έσφιγμένου πατέρες μετά του χοινοβιάρχου έγχρίνωσι και δοκιμάσωσιν άξιον, μηδενός έτέρου έχοντος άδειαν έπιμιχθηναι είς την έκλογην αύτου και άποκατάστασιν η λόγον έμβαλείν περί τῆς διοιχήσεως αὐτοῦ καὶ οἰκονομίας ἐφ' οἰαδήτινι αἰτία καὶ προφάσει. όφείλει δε ό ήδη την ήγουμενείαν του μετοχίου άναζωσμένος όσιώτατος άρχιμανδρίτης κύρ Λουκάς, ἐχόμενος τοῦ ἐνθέρμου ζήλου αὐτοῦ καί 260 της ἀόχνου προθυμίας, διευθύνειν ἄριστα τὰ κατ' αὐτό πάντα καὶ έργον έχειν την έπὶ τὰ πρόσω αύξησιν αὐτοῦ καὶ βελτίωσιν καὶ παραδιδόναι τον λόγον τῆς οἰχονομίας αὐτοῦ πρός το ἰερόν χοινόβιον, ἐνσεμνυνόμενος και τοις έφεξης προνομίοις έπαξίοις τῷ ἀνεπιλήπτω γαρακτήρι αὐτοῦ και ταῖς ἐπωφελέσιν ἐκδουλεύσεσιν, τοὐτέστι μανδύαν φορείν καὶ πατερί- 265 τζαν χρατείν και έν ταίς ιεραίς τελεταίς έπιγονάτιον φέρειν, πρός δε κείρειν άναγνώστας και μοναγούς και πάντα τάλλα έκτελεϊν όσα τῷ ἡγουμενικῷ άνήχει βαθμῷ, φυλάττων ἀπαράβατα καὶ τὰ προνόμια τῆς σταυροπηγιαχῆς ἀξίας χαὶ τῆς ἀδιασπάστου ἐνώσεως χαὶ ἀδουλωσίας τοῦ ἰεροῦ μετοχίου και προσέχων καλώς, ίνα μή τίς ποθεν παρεισφρήσασα κατισχύση 270 κατάχρησις είτε έκκλησιαστική είτε πολιτική και περί τους λογαριασμούς των τε προσόδων και έξόδων ἐφ' οἰαδήτινι καιρική περιστάσει και πραγμάτων μεταβολή κακόβουλος πολυπραγμοσύνη, ώς λόγον υφέξων και άμύνη περιπεσούμενος, εί γε τοιουτόν τι έχ παροράσεως αύτου χαι άγνοίας ή άλλης τινός αίτίας συμβή, όφείλωσι δὲ χαὶ οἱ ἐχ τοῦ ἱεροῦ μοναστηρίου πα- 275 τέρες μετὰ τοῦ χοινοβιάρχου ἐχλέγειν ἐχ τῆς ἰερᾶς αὐτῶν συνάξεως ἐν καιρῷ τῷ προσήκοντι τὸν μᾶλλον άξιον καὶ δεδοκιμασμένον καὶ ὑπόληψιν έχοντα βίου άνεπιλήπτου και τοῦτον έξαποστέλλειν εἰς διοίκησιν τοῦ μετοχίου, ίχανον τὰ μὲν προσόντα διαφυλάξαι χαι βελτιῶσαι, τὰ δὲ μὴ προσόντα ταϊς ίδιαις ἐπιμελείαις προσχτήσασθαι καὶ ἐπαυξήσαι, μνημο- 280 νεύοντες άπαραιτήτως και των ονομάτων των μακαρίων κτητόρων των ίερων αύτων μονηδρίων καὶ ἀφιερωτών καὶ εὐχὰς ἐκτενεῖς πρός κύριον άναπέμποντες ύπέρ τε τῶν ἀποιγομένων ἐξ αὐτῶν καὶ τῶν ἐν τοῖς ζῶσι διατελούντων, είδότες ότι έπὶ τούτφ διαπέπρακται τὰ τῆς θεοφιλοῦς ταύ-

290

έν έτει σωτηρίφ αωιθή κατά μήνα μάζον έπινεμήσεως ζης:

<sup>†</sup> Γρηγόριος ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκομενικός πατριάρχης.

<sup>†</sup> ὁ Καισαρείας Ίωαννίκιος.

<sup>†</sup> ὁ Ἡρακλείας Μελέτιος.

<sup>†</sup> ὁ Κυζίχου Κωνστάντιος.

<sup>†</sup> ὁ Δέρκων Γρηγόριος.

- † ὁ Βερροίας Ζαχαρίας.
- † ὁ Άθηνῶν Γρηγόριος.

295

- † ὁ Άγχύρας Μεθόδιος.
- † ὁ Νέων Πατρών Δοσίθεος.
- † ὁ Βιζύης Ἱερεμίας.
- † ὁ Μαρωνείας Κωνστάντιος.
- 300 † ο Σχοπίων Άνδιμος.
  - † ὁ Κοστεντιλίου Αὐξέντιος.
  - † ὁ Σαμοχοβίου Ἱερόθεος.
  - † ό Δεβρών Γρηγόριος.
  - † ὁ Δυρραχίου Σαμουήλ.

### XLIV.

### 1848, 28 novembre.

Acte du Conseil central de l'Athos au sujet de l'interminable dispute des deux monastères d'Esphigménou et de Chilandar sur leurs propriétés respectives.

Ἐπειδή ὁ δι' ὑψηλοῦ ὁρισμοῦ χατὰ τὸν παρελθόντα μάιον ἀποσταλείς μουτεβελᾶς δι' ἀγωγῆς τῶν Χιλανδαρινῶν, Χασὰν Χασπῆ ἐφένδης, ἔνεχα τῆς μεταξὺ Χιλανδαρίου καὶ Ἐσφιγμένου περὶ συνόρων διαφορᾶς, ἀφοῦ δὲν ἐθεώρησεν αὐτὴν κατὰ τὸ δίκαιον καὶ κατὰ τὸ περὶ τῆς ἰερᾶς κρίσεως καὶ ὁ ἀφῆκεν ἐκκρεμῆ, ἔδωκε πρὸς τὴν τοῦ Χιλανδαρίου καὶ ἰλάμιον ἐναντίον τῶν δικαίων τοῦ Ἐσφιγμένου, — διὰ τοῦτο γενομένης ἀγωγῆς δι' ὁλοσφραγίστων πρός τε τὴν μεγάλην ἐκκλησίαν καὶ τὸ ὑψηλὸν κραταιὸν δεβλέτι, ἵνα διορισθῆ ἐκ δευτέρου μουτεβελᾶς πρὸς ἀναθεώρησιν τῆς διατρεχούσης διαφορᾶς, διωρίσθη πάλιν μουτεβελᾶς ὁ αὐτὸς Χασὰν Χασπῆ ἐφένδης δι' ὑψηλοῦ ὁρισμοῦ χρονολογουμένου τῷ 1264 περὶ τὰ τέλη τοῦ ζηλκαδέ, συνοδευόμενος μὲ τοὺς ἐνδοξοτάτους γεωμέτρην Ἐσὰτ ἐφένδην καὶ μπουμπασήρην Ἰμβραὶμ ἐφένδην, συναπεστάλη δὲ τούτοις διὰ πατριαρχικῆς καὶ συνοδικῆς ἐπιστολῆς ἐξαρχικῶς καὶ ὁ πανοσιολογιώτατος σύγγελος κ. Παίσιος, οἴτινες, κατὰ τὴν ὑπαγόρευσιν τοῦ ὑψηλοῦ ὁρισμοῦ, μετὰ

XLIV. D'après une copie exécutée sur l'original par un prêtre grec sous ce titre: Έγγραφον μεταγενέστερον τῆς i. συνάξεως ἐπὶ τῆ ἀτελευτήτω διαμάχη περὶ ὀρίων μεταξὸ Ἐσφιγμενιτῶν καὶ Χελανταρινῶν.

<sup>2</sup> μουβελας cop.; de même l. 8 et 9.

της χοινης του Άγίου "Ορους συνάξεως, των διαφερομένων μερών και των 15 είδημόνων και γνώσεις περί των συνόρων έχόντων γηραιών άγιορειτών πατέρων ἀπελθόντες είς τὴν ἐπιφάνειαν τῶν διαμαχομένων τόπων χατὰ την 20 νοεμβρίου, εύρον όμολογούμενα και διακεκριμμένα σύνορα του μοναστηρίου 'Εσφιγμένου, άρχόμενα άπό τοῦ Σαρανταχωπίου και λήγοντα άχρι τῆς όδου τῆς Μεγάλης Βίγλης, ὡς ἐφεξῆς ἄρχονται ἀπὸ τὴν θάλασ- 20 σαν έχ του Σαρανταχωπίου, όπου χαι χίτρινες πέτραις, έχειθεν όλίγον έμπροσθεν είς την Γουρουνοκοιλάδα, κάκετθεν άντικρύζοντες τον Χιλανδαρινόν πύργον, κατερχόμεθα διά τοῦ ξηρολιθίνου τείχους εἰς τὴν πεδιάδα, καὶ διά της πεδιάδος κατ' εύθεζαν γραμμήν άντικρυ του είρημένου Χιλανταρινού πύργου ἄναντες διὰ τοῦ ξηρολιθίνου πάλιν τείχους τὴν ῥάχην ῥάχην ἔως εἰς τὴν 25 Κυρπαβίτζαν, ὅπου κατὰ μὲν τὰ δεξιὰ ἐλαιῶνες τοῦ Χιλανδαρίου, κατὰ δὲ τὰ άριστερά έλαιῶνες του Ἐσφιγμένου καὶ ὅπισθεν τῆς ῥάχης ῥάχης ἄναντες είς τον μέγαν λόφον, κατεργόμεθα είς τον δρόμον του Χιλανδαρίου, τον όποῖον διαχόπτουσι καὶ ἀναβαίνουσι κατ' εὐθεῖαν είς τὸν μέγαν βουνόν, καὶ διὰ τῆς ῥάχης εἰς τὸν μέγαν δρόμον τῆς Μεγάλης Βίγλης, καὶ κατὰ μὲν τὸ δε- 80 ξιόν μέρος είναι τόποι τοῦ Χιλανδαρίου, χατά δὲ τὸ άριστερόν τόποι τοῦ Έσφιγμένου, είς δὲ τὸ ἀνταρχτικὸν τοῦ Ζωγράφου, καὶ κάταντες διὰ τῆς όδοῦ ἐκτείνονται διὰ τοῦ δερὲ κατὰ ἀνατολάς.

Τὰ εἰρημένα σύνορα ἀπέδειζαν σαφως ἐνώπιον πάντων καὶ ὑμολόγησαν άξιοπίστως οι έφεξης σημειούμενοι ειδήμονες και γνώσεις έχοντες γη- 85 ραιοί πατέρες, οίτινες και έσημειώθησαν παρά των μεεμούριδων, έχ μέν τῶν τῆς Λαύρας ὁ παπᾶ Ματθαῖος Παναγιώτου, Βενέδικτος Νέστορος, Βε. νιαμίν Γεωργίου και "Ανθιμος Γεωργάκης, έκ δὲ τῶν τοῦ Βατοπαιδίου ὁ Χριστοφόρος Αυγέρου, Χαρίτων Γεωργίου, Σάββας Νιχολάου, Θεοδόσιος Δούχα καὶ Εὐθύμιος Παρθενίου, ἐχ δὲ τῶν τοῦ Ἰβήρου ὁ Παῦλος Δη- 40 μητρίου, Ταράσιος Θωμᾶ, Εὐλόγιος Άγγέλου, Γρηγόριος Άστερίου, Θεωνᾶς 'Ρωσσάνου καὶ Χριστοφόρος Πανταζή, ἐκ τοῦ Κουτλουμουσίου ὁ Δαμασκηνός Θεοδώρου και Θεοδόσιος Άντωνίου, ἐκ τῆς Σιμόπετρας Μόδεστος Νικολάου, ἐκ τοῦ Ξενοφῶντος ὁ Ἱερεμίας Θεοδοσίου καὶ Δημήτριος Ἰωάννου, ἐχ τοῦ Ἁγίου Παύλου ὁ Μεθόδιος Ἁγγέλου, ἐχ τοῦ Παντοχράτο- 45 ρος ὁ Θεοδόσιος Άναστασίου, Ίγνάτιος Δημητρίου, Στέφανος Τριανταφύλλου καὶ Δαμασκηνός Δημητρίου, έκ τοῦ Κωνσταμονίτου ὁ Δαβίδ Νικολάου, καὶ ἐκ τοῦ κελλίου τοῦ Μποραζέρου ὁ Βενέδικτος Δημητρίου, καὶ τῶν συνόρων ἐπισήμως διευχρινηθέντων, πᾶσα ἄλλη περὶ τούτων διένεξις θεωρεῖται ματαία καὶ τὰ ἀπὸ μέρους μόνον τῶν Χιλανδαρινῶν προτεινόμενα σύν- 50 ορα μένουσιν άγνωστα είς τὸν ἰερὸν τόπον μας, καὶ ἐπειδὴ σήμερον οί Χιλανδαρινοί έφευρίσκοντες παραλόγως ξένας και όλως άγνώστους είς τους

κατοίκους τοῦ "Όρους ὀνομασίας συνόρων, ὑπερπηδῶσι τὰ ὅρια ταῦτα καὶ ἀδικοῦσι τὸ ἱερὸν μοναστήριον τοῦ Ἐσφιγμένου, οἰκειοποιουμένου τοὺς τόπους τό ἀντοῦ ἡδη δώδεκα ἔτη, διὰ ταῦτα ἡ ἱερὰ σύναξις πιστουμένη ἀπὸ τὴν σύμφωνον ὁμολογίαν καὶ ἀπόδειξιν τῶν εἰρημένων συνόρων μὲ τὰ εἰς χεῖρας τῶν Ἐσφιγμενιτῶν πατέρων ἔγγραφα καὶ γνωρίσασα καλῶς καὶ ἀναμφιβόλως τὰ ἀναντίρρητα δίκαια τοῦ μοναστηρίου Ἐσφιγμένου, δέδωκε τὸ παρὸν ἐπίσημον ὁλοσφράγιστον ἔγγραφον εἰς χεῖρας τῶν Ἐσφιγμενιτῶν 60 πατέρων πρὸς διηνεκῆ ἀπόδειξιν τῆς ἀληθείας καὶ ἀσφάλειαν.

### Τη 28 νοεμβρίου 1848.

 $^{\prime}$ Απαντες οι προϊστάμενοι και άντιπρόσωποι τῶν δεκαεπτὰ ἰερῶν μονῶν τοῦ ἀγίου ὅρους  $^{\prime\prime}$ Αθωνος.

(και περί τὸ ἔγγραφον) αι σφραγίδες

6б

70

Λαύρας.

Ίβήρων.

Κουτλουμουσίου.

Ξηροποτάμου.

Καραχάλλου.

Σιμόπετρας.

Σταυρονιχήτα.

Ξενοφώντος.

Βατοπαιδίου.

Διονυσίου.

Παντοχράτορος.

Ζωγράφου.

Φιλοθέου.

Άγίου Παύλου.

Γρηγορίου.

Ψωσσιχοῦ.

Κωνσταμονίτου.

## Index des noms propres.

Άβαλάντης ΧVIII, 63. 'Aγάπιος év. de Cyzique XXXVIII, 127. Αγγελος XLIV, 41, 45. Αγία Κυριακή ΧΧΧΙΙΙ, 11, 34, 47. "Ayrov "Opos I, 40; V, 34; VI, 27; VII, 108, 207, 224, 227, 245, 259; VIII, 1, 57; IX, 18; XI, 3; XII, 17, XVIII, 11; XIX, 1; XXV, 20, 22; XXVI, 25; XXVII, 32, 66, 104; XXXII, 60, 102, 114; XXXIV, 138, 157; XXXV, 3, 5; XXXVI, 38; XL, 119; XLIV, 15. Άγκύρα XL, 188; XLIII, 296. Άγχίαλος ΧΧΧΥΙΙΙ, 134. Άδριανούπολις ΧΧΧΙΙ, 186; ΧΧΧΙΙΙ, 58, ΧΧΧΙΙV, 207. Άθανάσιος ΙΙ, 38; VII, 103; XXXVII, 128; XXXIX, 73; XL, 180; XLIII, 300; XLIV, 38. **A**97yai XLIII, 295. "Aθως V, 31; VI, 1; VII, 5, 104; VIII, 1; IX, 1; X, 1; XIII, 16; XIV, 1, XV, 1; XVII, 2; XX, 2; XXXII, 28; XXXIII, 15; XXXIV, 23; XXXVII, 34; XXXVIII, 42, 63, 87; XXXIX, 13; XL, 19; XLII, 23, 128; XLIII, 13, 237; XLIV, 63. Αἰχατερίνα ΧΙΙΙΙ, 166. Άκάχιος VII, 246. Άλεξάνδρεια ΧΧΥΙΙΙ, 16, 35; ΧΧΧΙΙ, 110. Άλέξανδρος ΧLII, 89; ΧLIII, 89. Άλέξιος IV, 8; XVIII, 5, 89; XXV, 34. Άλί XXII, 8. Αλύπιος VII, 232. 'Αμβρόσιος ΧLIII, 142. 'Αμφιλόχιος VII, 243. 'Ανάληψις XXXVII, XXXVIII, 32; 47, 89.

'Ανανίας XXXII, 181; XXXIII, 54; XXXVII, 84. 'Ανάργυροι οι ΧΙΙ, 26. Αναστάσιος XLIV, 46. 'Αναταυλάς ΧΙΝ, 44, 49; ΧΧΙΙ, 1, 27. 'Ανδρόνικος VI, 28; XVIII, 63. Άνθιμος XXV, 24; XXXII, 56, 188; XXXIII, 60; XXXIV, 214; XXXV, 29; XXXVI, 82; XXXVIII, 131; XXXIX, 79; XL, 184; XLIII, 300; XLIV, 38. 'Αντώνιος ΙΙ, 42; XLIV, 43. Απρως VIII, 49. 'Αρδαμέριον XL, 122. Αρμενοπουλος ΧΧΧΙΧ, 27; ΧL, 82. Αρσένιος ΧΧΧΙΝ, 132. 'Αρτα XXXVIII, 132. 'Ασάν ΧVIII, 5, 90. 'Αστέριος ΧLIV, 41. 'Αστυπαλεύς ΧΥΙΙΙ, 96. 'Ασώματοι οἱ ΧΙΙ, 40. Αυγερινός ΧΧΧΙΙ, 61. Αύγερος, XLIV, 39. Αύξέντιος XXVII, 128; XXXIV, 210; XLIII, 301. 'Αχιανός XIV, 13. 'Αχινός ΧΧΧΥΙ, 2. Αχριδίνη ΧΙΥ, 26. Βάνιτσα VI, 26; VII, 121, 147; XL, 65, 70, 140. Cf. Βόνιτσα.

Βατοπεδινός V, 44, 47, 49, 89, 99, 103, 125, 126; VII, 14, 22, 48, 49, 78, 84, 86, 92, 112, 139, 147, 176; XXVII, 106; XXXII, 101.
Βατοπέδιον ΙΙ, 38; V, 32, 41, 58, 86, 105; VI, 3; VII, 8, 68, 141, 260, 269, 273; XXV, 9, 24; XXVIII, 3;

XXXIV, 155; XL, 45, 67, 68; XLIV, | 38, 46. Βαρλαάμ VII, 215. Βάρνα XXXVIII, 135. Βαρναβίτσι VII, 246. Bασίλειος XII, 40; XIV, 32; XXVII, 48, 53, 132. Βενέδιχτος ΧLIV, 37, 48. Βενιαμίν XLII, 8; XLIII, 40, 156, 182; XLIV, 38. Βέρροια XXV, 4; XXXII, 157; XXXIII, 59; XL, 185; XLIII, 294. Βερριώτης Ι, 48, 59; ΙΙ, 40; VII, 250. Βησσαρίων VII, 252. Βίγλα (η μεγάλη) ΧΙ, 106; ΧΙΙΥ, 20, 30. Βιζύα V, 76; XLIII, 298. Βλαγούτζης XXXVIII, 57, 98, 119. Βλαγύντης VIII, 20. Βόνιτσα ΧΧΧΙΙ, 33, 34, 39, 44, 57, 63, 69, 75, 76, 83, 84, 103, 111, 116, 118, 122, 124, 125, 128, 137, 151, 153, 165; XXXIV, 28, 29, 38, 44, 46, 51, 58, 80, 88, 89, 94, 102, 106, 107, 112, 114, 119, 121, 144, 148, 150, 153, 167, 171, 173, 180, 185, 189. Βραστὰ τά IX, 5; XIV, 7; XIX, 5. Βρύσις V, 76. **Βυσινάς ΧΙΙΙ, 23, 36.** 

Γαβριήλ VII, 255; XXV, 21; XXVI, 14; XXVII, 67, 104, 117; XXXII, 185; XXXIV, 206; XXXVII, 1, 78, 86; XXXVIII, 21, 24, 37; XLII, 28; XLIII, 53. Γαβριηλόπουλος ΧΙΙΙ, 22, 34. Γαλαιάγρα ΙΙ, 6, 10. Γάνος ΧΧΧΙΧ, 85. Γαοιτάνι ΙV, 2, 4. Γαρέλλα V, 76. Γεννάδιος VII, 270; XL, 44. Γεράσιμος Ι, 55; VII, 104, 220; XXXII, 180; XXXIII, 53; XXXIV, 203, 208; XXXVIII, 130; XXXIX, 17, 77; XLII, 198. Γερβάσιος ΧΧVII, 118. Γερμανός Ι, 1, 3; ΧΧV, 27, 29. Γεωργιάκης ΧLIV, 38. Γεώργιος III, 26; IV, 10, 24; VIII, 20; XII, 21, 35, 38, 41; XIV, 11, 17, 30; XVI, 8, 52; XVII, 5, 22; XVIII, 14, 63; XXI, 6; XXII, 1, 27, 28; Epundeía XIV, 25; XXXII, 121.

167, 232. Γομάτος VII, 242. Γουρουνοχοιλάδας ΧLIV, 22. Γουρουνοχυλίστρα ΧL, 92. Γρηγόριος VI, 4; VII, 237; VIII, 51; XVIII, 89; XXV, 35; XXXIV, 3; XXXVII, 87; XXXVIII, 124, XXXIX, 1, 69, 83, 93; XL, 33, 182; XLII, 199; XLIII, 1, 288, 293, 303; XLIV, 51, 72. Γυρευτός VII, 255. Δαμασκηνός ΧLIV, 42, 47. Δανιήλ VII, 239; XXVII, 119; XXXIV, 212; XXXV, 27; XLIII, 164. **Δαυίδ ΧΙ**Υ, 8; **Χ**LΙΥ, 47. Δέρκοι οί ΧΧΧVII, 84; ΧΧΧVIII, 130; XXXIX, 76; XL, 82; XLII, 199; XLIII, 293. Δημήτριος ΙΙ, 41; ΙV, 1, 4, 24; XVIII, 7, 62, 102; XXI, 3; XXXVII, 6, 39; XLIV, 41, 44, 46, 47, 48. Δίβρα XLIII, 303. Διδυμότειχον V, 76; XXXIV, 210. Διονυσιάτης ΧΧVII, 114. Διονύσιος Ι, 48; ΙΙ, 40; VΙΙ, 271; ΧΧΥ, 33, 34; XXXIV, 207, 216; XXV, 34; XXXII, 186, 189; XXXIII, 58, 61; XXXIX, 81; XL, 46; XLII, 194; XLIV, 67. Δομέτιος ΧΧV, 34. Δοσίθεος XXVI, 13; XXVII, 114; XLIII, 297. Δούχας XLIV, 40. Δοχειάριον VII, 217. Δοχειαρίτης ΧΧVII, 116. Δράμα ΧΧΧΥΙΙ, 87. Δρύστρα ΧΧΧΙΧ, 83. Δυρράχιον V, 74: XLIII, 304. Δωρόθεος VII, 238, 246; XXVIII, 26. 'Εζιβαί αι XVI, 5, 49, 51, 53; XVII, 8.

XXV, 13; XXXII, 32; XXXIV, 25;

28; XL, 110. Cf. Βάνιτσα et Βόνιτσα.

Γιωβάνιτσα ΧΧΧΙΙ, 33, 125; ΧΧΧΙΥ,

Γκαλούσκα XLII, 123; XLIII, 133, 281.

Γολγοθάς XLII, 124; XLIII, 134,

XLIV, 38, 39.

Γλαβᾶς III, 26; VIII, 54.

Έλεήμων ΧVIII, 93. Έμμανουήλ ΧΥΙΙΙ, 94.

Έξινόφος ΧΧΧΙΙ, 131; ΧΧΧΙΥ, 84.

Έρμογένης ΧΙV, 28. Έσατ XLIV, 11. Έσφιγμενίτης V, 51; VII, 21, 24, 29, 50, 73, 86, etc. etc. Έσφιγμένου μονή τοῦ Ι, 9; IV, 9, 17, 30, 34; V, 35, 44, 54, 65, 78, 85, etc. etc. Ευδαιμονοιωάννης ΧVIII, 7, 102. Εύθύμιος Ι, 53; XL, 23; XLIII, 251, 254; XLIV, 40. Εύλόγιος ΧΧΙΥ, 41. Εύριπος ΧΧΧΙΧ, 84. Εύστράτιος ΙΙ, 5, 15. Έφεσος ΧΧΧΙΝ, 202; ΧΧΧΝ, 27; XXXVII, 80; XXXVIII, 125; XXXIX, 71; XLII, 194.

Ζαφειράχης ΧΧΧΙΙ, 60. Ζαχαρίας ΙΙΙ, 26; ΧVΙΙΙ, 9; ΧΙΙΙΙ, 294. Ζγουρόπουλος ΧΧΙ, 5. Ζωγραφται ΧΧV, 14, 17; ΧΧVΙ, 4; ΧΧVΙΙΙ, 12; ΧΧΧΙΙ, 32, 69, 72, 75, 89, 111, 119; ΧΧΧΙV, 88, 103, 106, 115, 122, 125, 143, 146, 152, 161, 168, 188. Ζωγράφου μονή τοῦ ΧΧV, 6, 11; ΧΧVΙ, 1, 14, 48; ΧΧΧΙΙ, 83, 118, 152; ΧΧΧΙV, 26, 30, 83, 50, 53, 131, 182; ΧΙ, 109; ΧΙΙV, 32, 69.

'Ηλίας II, 41; VII, 43; XLII, 67; XLIII, 68, 113.
'Ηραπλεία V, 72; XXXII, 180; XXXIII, 53; XXXIV, 203; XXXVII, 81; XXXVIII, 126; XXXIX, 72; XL, 178; XLII, 195; XLIII, 291.
'Ησαΐας Ι, 50; VII, 266; XXXIX, 80; XL, 42.

Θάσος ΧΧΧΙΙΙ, 5, Θαυμαστός Ι, 58. Θεοδόσιος VII, 108, 233, 236, 244, 257; ΧΧΧΥ, 18; ΧLΙΥ, 39, 43, 44, 46. Θεόδουλος Ι, 52; ΙΥ, 13; ΧΧΥΙ, 14. Θεοδώρητος VII, 234; ΧLΙΙ, 74, 142; ΧLΙΙΙ, 61, 140, 145, 148, 157, 162, 170, 174, 178, 185, 188. Θεόδωρος ΙΙ, 2, 4, 28, 35, 41; ΙΙΙ, 55; ΧΥΙΙΙ, 97; ΧΧΙΙ, 14, 27; ΧLΙΙ, 43; ΧLΙΥ, 43. Θεόχλητος ΧΧΧΙΥ, 209.

Византійскій Временникъ. Томъ XII. Прид.

Θεόχτιστος Ι, 9.

Θεοστήρικτος VII, 239, 242. Θεοφάνης VII, 247. Θεόφιλος ΧΧΧΙΙ, 5. Θεσσαλονίκη VII, 264; ΧΙΙ, 39; ΧΙV, 27; ΧΧΥ, 4; ΧΧΧΙΙ, 185; ΧΧΧΙΥ, 162; ΧΧΧΥΙΙ, 85; ΧΧΧΙΧ, 77; ΧΙ, 183. Θετταλία VII, 265. Θεωνάς ΧΙΙΥ, 41. Θηβαι ΧΧΧΙΥ, 211. Θωμάς ΧΙΙΥ, 41.

'Ιάκωβος ΙΙ, 36; VΙΙ, 216; VΙΙΙ, 57; IX, 18; XVII, 31; XVIII, 40; XXXVII, 85.
'Ιασίτης ΧΙΙ, 34.
'Ίβανέστι ΧΙΙΙ, 122; ΧΙΙΙΙ, 134, 231.
'Ἰβήρων μονὴ τῶν VΙΙ, 211, 270; ΧΧΥ, 25; ΧΧΥΙΙ, 108; ΧΙ, 46; ΧΙΙΥ, 40, 67.
'Ἰγνάτιος VΙΙ, 208, 271; ΧΧΥ, 25; ΧΙ, 45, 118, 119, 122; ΧΙΙΥ, 46.
'Ἰερεμίας VΙΙ, 265; ΧΧΥΙΙ, 1; ΧΧΥΙΙΙ, 32; ΧΧΧΙΙ, 109; ΧΧΧΙΙ, 156; ΧΧΧΥΙΙ, 88, 89; ΧΧΧΥΙΙ, 129; ΧΧΧΙΙΧ, 75; ΧΙ, 181, 187; ΧΙΙΙΙ, 298; ΧΙΙΥ, 44.
'Ἰερισσός ΙΥ, 32, 35; VΙΙΙ, 57; ΙΧ, 18;

Τερισσός ΙV, 32, 35; VIII, 57; IX, 18; XIV, 28; XVIII, 40; XXVI, 25, 27; XXXV, 3; XL, 119.

Ίερόθεος ΧΧΧΙΧ, 84; XLIII, 302. Ἰμβραίμ XLIV, 12.

'Ισαάχ III, 15, 21; VI, 27; VII, 3, 207; XXXII, 47; XXXIV, 56.

'Ιχθυοφάγος VII, 248.
'Ἰωακείμ VII, 109, 226, 267; XXVI, 12; XXVII, 28, 130; XXXII, 187; XXXIII, 59; XXXIV, 202; XXXVIII, 134.

'Ιωάννης ΙΙ, 10; ΠΙ, 1, 52, 57; V, 148; VII, 181; XV, 28; XVIII, 27, 93, 99; XLII, 88; XLIII, 88.

<sup>35</sup>, Alli, 66, Alli, 66. Ἰωαννίκιος Ι, 56; XVI, 10; XVII, 8; XL, 188; XLIII, 288.

Ἰωάσαφ XI, 38; XXV, 4; XXXII, 49; XXXIV, 54.

'Ιωνᾶς- ΧL, 25. 'Ιντοίο VII 954 95

'Ιωσήφ VII, 254, 270; VIII, 50; XL, 45.

Καβαλλάρης ΧΧVII, 31, 93. Καζαβίτι ΧΧΧΙΙΙ, 6, 9, 10, 11, 22. Καισαρεία ΧΧΧVIII, 124; ΧΙΙΙ, 193; ΧΙΙΙΙ, 290.

Κακή Σκάλα ΧV, 6. Καλαθας VII, 256. Καλαμάρια ΧΙV, 20. Καλαμιτζία Ι, 52. Kαλή III, 3. Καλή Άμμος Ι, 16. Καλλιμάχης XLII, 89; XLIII, 88. Καλλίνικος ΙΙ, 39; ΧΧΧΙΙ, 183, 184; XXXIII, 56, 57; XXXIV, 205, 217; XXXIX, 74; XL, 1, 176. Κάλλιστος VII, 256. Καλυγόπουλος ΙΙΙ, 55. Καππάδοξ ΧVIII, 19, 27, 55, 56, 58, 65. Καπρούλης VII, 241. Καρακάλου μονή τοῦ VII, 218; XXVII, 113; XLIV, 70. Καρδάμης ΧVIII, 8. Καρεαί VII, 229; XXVII, 28, 29. Κασάνδρεια XI, 13; XIV, 22; XL, 118. Κασπακᾶς Ι, 56. Κασσιανός VII, 249. Κασταμονίτου μονή τοῦ VII, **2**52; XVIII, 11, 29, 51, 77, 78; XXVII, 110; XLIV, 47, 74. Κατά Δαιμόνων μονή της Ι, 4, 46. Κάτω Κρούσοβος ΧΙΥ, 9. Κενστεντίλιον ΧΙΙΙΙ, 301. Κεφαλᾶς ΧΥΙΙΙ, 87. **Κίος V, 76.** Κίρσοβα ΧΙΙΙ, 120. Κλειδας VII, 52. **Κ**λήμης Ι, 58. Κοδωνᾶς ΙΙΙ, 16. Κολήτζης VII, 253. Κομνηνός XVIII, 7, 102. Kópivdos XXXVII, 86. Κοριτζᾶς VII, 267. Κουνάλης ΧΙΥ, 24. Κουτλουμούσι VII, 234; XXV, XLIV, 42, 68. Κουφός ΧV, 6. Κοχλιαρᾶς VII, 239. Κριμβαβίτζα XL, 100; XLIV, 24. Κριστείλας VIII, 21. Κρουσόβα, Κρουσόβο, Κρουσούβο, ΧΙΙ, 26, 29; XIII, 18, 23, 43; XIX, 6. Κύζιχος ΧΧΧΊΙ, 181; ΧΧΧΊΙ, 54; ΧΧΧΥΊΙ, 82; ΧΧΧΥΊΙ, 127; ΧΙ, 179; XLII, 196; XLIII, 292. Κυπριανός XXVII, 118; XXXII, 46; XXXIV, 54, 136. Κύριλλος XXVI, 13; XXVII, 42, 109, 133; XXXII, 182; XXXIII, 54; Ματθαῖος VII, 219, 230, 232; XXI, 49;

XXXIV, 204; XXXV, 28; XXXVIII, 30; XXXIX, 85; XLII, 1, 174; XLIII, 224. Κώνστα ΧΙΙΙ, 29. Κωνστάκηδες, ∀. Κωστάκηδες. Κωνσταμονίτου, 🔻 Κασταμονίτου. Κωνσταντίνος IV, 1, 4, 24; XVIII, 62. Κωνσταντινούπολις ΧΧΧΙΙ, 1, 109, 178; XXXIII, 1; XXXIV, 1, 3, 52, 156, 200; XXXV, 1; XXXVI, 13; XXXVII, 1, 78; XXXVIII, 1, 122; XXXIX, 1, 69, 93; XL, 1, 32, 176; XLII, 1, 191; XLIII, 1, 286. Κωνστάντιος XVIII, 12; XXV, 30; XXXII, 48; XXXIV, 54; XL, 46; XLII, 196; XLIII, 292, 299. Κωστάχηδες XLII, 11,83,115; XLIII,41. Κωστάχης XLII, 30; XLIII, 40. Λαιμίν XIV, 14; XIX, 6. Λαιμίον XII, 29; v. le précédent. Λάρισσα ΧΧΧΙΧ, 81. Λαύρα VII, 103, 209, 221, 268; XXV, 9, 23; XXVII, 52; XLIV, 37, 66. Λαυριώτης XXVII, 98, 105. Λεόντιος ΙΙ, 38; XXVII, 116; XXXVIII, Λέσβος ΧΧΧΙΙ, 55. Λέων ΙΙΙ, 26. Λόγγος XIV, 18; XV, 3, 14; XXV, 7; XXVI, 3. Λουχᾶς XLII, 141, 145; XLIII, 111, 119, 150, 160, 163, 165, 249, 260. Λουχιανός ΙΙ, 39. Λυγαρᾶς ΙΙΙ, 2, **4**. Μαγιδίντης ΧVIII, 64. Μαδοτόπι ΧV, 6. Μακάριος VII, 213, 244; XXV, 26; XXVI, 25, XXXVIII, 132; XXXIX, 76; XLII, 200. Μακρηνός VIII, 16. Μαχρός VII, 241, 254. Μαμᾶς XIV, 22. Μανασσῆς ΧΥΙΙΙ, 11, 16. Μανουήλ III, 1; IV, 1, 3; VIII, 20; XXI, 35. Μαρία ΙΙΙ, 1. Μαρίνος ΧΙΙ, 41.

Μαρωνεία XXXIII, 3; XLIII, 299.

Μαρωνίτης ΙΙΙ, 3, 20.

Ματαράγγος VIII, 56.

XXV, 5; XXVII, 135; XXXIX, 78; XLIV, 37. Μαυροδικός ΧVIII, 9. Μαύρος Κορμός Ι, 13, 19. Mεδόδιος VII, 106, 222; XXVIII, 27; XXXVII, 81; XXXVIII, 126; XLIII, 296; XLIV, 45. Μελένικον ΧΧΧVIII, 133. Μελέτιος VII, 253; XXV, 23; XXVII, 51, 97; XXXIX, 72; XL, 178; XLII, 195, 201; XLIII, 291. Méon VII, 120, 182, 189. Μεσονησίδα Ι, 12. Μεχεμέτ XXXVI, 23; XL, 56. Μηθύμνη V, 75. Μηνίτζης VII, 243. Μητροφάνης ΧΧΧΙΥ, 215. Μικρόπουλος ΧΧΙΙ, 30. Μι**χρός VII**, 236. Μιτυλήνη V, 74; XXXII, 55, XXXIII, 60. Μιχαήλ I, 14; II, 5; VIII, 21; XVI, 53; ΚΥΙΙΙ, 3; ν. Παλαιολόγος Μόδεστος XLIV, 43. **Μ**ολδαβία ΧΙΙΙ, 6, 7, 42, 43, 70; XLIII, 22, 38, 88, 156, 182. Μουρσάς ΧΙΙ, 33. Μουσταφας ΧΧΧVI, 28. Μποραζέρος ΧLIV, 48. Μπραίμης ΧΧΙ, 19. Μυχέσης ΧVIII, 63.

Ναυπλίον ΧΧΧΙΥ, 213. Νέα 'Ρώμη, ν. 'Ρώμη. Neaxitns VII, 237. Νετλος XXV, 31; XXVII, 105. Νεοχαισαρεία XXXIX, 80; XLII, 201. Νεόφυτος ΧΧVΙΙ, 110, ΧΧΧΙΥ, 213; XXXVIII, 1, 122; XXXIX, 88. Νέστωρ XLIV, 37. Νήφων VII, 228. Νιχαία ΧΧΧΙΙ, 183; ΧΧΧ ΧΧΧΙV, 205; ΧΧΧΙΧ, 74. 183; XXXIII, 56; Νικάνωρ ΧΧV, 35. Νικηφόρος Ι, 59; ΙΙ, 39; ΧΧΥΙΙ, 125; XXXIV, 135; XL, 24. Νιχολάχης ΧΧΧΙΙ, 61. Νιχόλαος ΙΙΙ, 3, 19; VII, 182; VIII, 7, 56; IX, 5; XII, 24; XIV, 19; XVIII, 93; XLII, 123; XLIII, 232; XLIV, 39, 44, 47. Νιχομήδεια V, 92; XXXII, 182; XXXIII, 55; XXXIV, 204; XXXV, 28; Πρόδρομος II, 6, 19.

XXXVIII, 128; XXXIX, 73; XL, 190; XLII, 181.

Ξάνθη ΧΧΧΙV, 2; XL, 190. Ξενοφῶν VII, 214; ΧΧΙ, 35; ΧΧV, 28; ΧLIV, 44, 73. Ξηροπόταμος VII, 105, 212, 222; ΧΧV, 26; ΧΧVI, 1; ΧΧVII, 111; ΧLIV, 70. Ξύστρι VII, 238.

'Ονούφριος ΧΧVII, 34. 'Ορέστης ΧVIII, 6, 100. Ούρεσις ΧΧ, 7. 'Οψαρομέση ΙΙΙ, 17.

Παίσιος ΧΧΧΙΙ, 1, 178; ΧΧΧΙΙΙ, 1; XXXIV, 1, 200; XXXV, 1; XLIV, 14. Παλαιολόγος XV, 29; XVIII, 8; XIX, 26; XXII, 28; XXXII, 177. Παναγιώτης ΧLIV, 37. Πανάρετος ΧΧΧΙΧ, 211. Πανταζής XLIV, 42. Παντελεήμων ΧΧVII, 129. Παντοκράτωρ ΧΧV, 31; ΧΧVΙΙ, 115; XLIV, 68. Παρθένιος VII, 107, 224; XXXVII, 83; XL, 189; XLIV, 40. Παρθενών XV, 4, 15. Παρίακος XIV, 17; XVI, 9, 33; XVII, 6; XIX, 6; XXI, 6. Παροναξία ΧΧΧΙΧ, 82. Πάτραι νέαι ΧΙΙΙΙ, 297; — παλαιαί V, 73; XXXIV, 208; XL, 186. Πατρίαι ΧΧΧVI, 2. Παῦλος XXV, 33; XLII, 36; XLIV, 40, 45;—άγιος Παῦλος, monastère, XLIV, Παχώμιος XXVII, 106, 108. Πέργαμος V, 73. Πέτρος Ι, 5; XLII, 35. Πεφλεγμένος ΧΙV, 23. Πιταρέανα XLIII, 166. Πλαγηναί ΧΙΙΙΙ, 39. Πλαχάς VII, 240. Πλακία τά Ι, 17. Ποντοηρακλεία V, 73. Πορταρέα ΧΙΙ, 43, 46; ΧΙΥ, 20, 43, 49; XIX, 5; XXII, 5, 12. Πουρζούτζιον XLII, 37, 67, 116; XLIII, 63, 90, 104, 132, 146, 150, 225. Πρίγκηπος XXXVIII, 5, 53, 62, 83. Πρόβλαξ ΧΙΙ, 22.

Προϊλάβος ΧΧΧΙΥ, 217; ΧL, 189. Προῦσα V, 73; ΧΧΧΥΙΙΙ, 131; ΧΧΧΙΧ, 79; XL, 184. Πρόχωρος ΧΧΥΙΙ, 123. Πύργος ΧΙΥ, 23.

'Ράβδουχος VII, 107, 233. 'Ραγαζόβατος ΧV, 7. 'Ραδοσθλάβος XVIII, 4, 87. Υράχοβα XLIII, 133. Pertin VIII, 4, 20; IX, 4, 13; X, 5, 7; XI, 12; XIV, 7, 8. 'Ρεντινιώτης VIII, 37; Χ, 17. Poδώπη XXXIII, 3. 'Ρωμαΐοι VIII, 51, 54, 56; IX, 6, 10; XV, 29; XXII, 22. 'Ρωμανία ΧΙΙΙ, 57; ΧΙV, 77. 'Ρώμη νέα V, 149; XXVIII, 1, 32; XXXII, 2, 178; XXXIII, 1; XXXIV, 1, 200; XXXV, 1; XXXVII, 1, 78; XXXVIII, 1, 122; XXXIX, 1, 69; XL, 1, 177; XLII, 1, 191; XLIII, 1, 288. 'Ρωσιχόν XLIV, 73. 'Ρωσοί VII, 251; XXVII, 117. 'Ρωσσάνος XLIV, 42.

Σάββας Ι, 53; XLIV, 39. Σαμάρεια ΧΧVII, 93. Σαμοχώβιον ΧΙΙΙΙ, 102. Σαμουήλ ΧΧΧΥΙΙ, 80; ΧΧΧΥΙΙΙ, 18, 22, 125; XXXIX, 71; XLIH, 304. Σαραβάρης VII, 249. Σαραντακούπι XL, 91; XLIV, 9, 14, 21. Σάρδεις V, 72. Σεραφείμ VII, 269; XL, 43. Σερβία ΧΙΙΙ, 57; ΧΙΥ, 77. Σέρραι ΙΙΙ, 53, 58; V, 74; XVII, 3; XVIII, 2, 85, 91, 94, 95, 97, 98; XXI, 34; XXVI, 3; XXXVII, 31, 54. Σιδηροκαυσία ΧΙΙ, 41; ΧΙV, 31; ΧΧVΙ, 27. Σίλβεστρος ΧΧΥΙΙΙ, 34; ΧΧΧΙΙ, 110; XXXIX, 17. Σιμονοπέτρα ΧΧV, 34; ΧΧVII, 120; XLIV, 43, 71. Σκαρλάτος XXXII, 60; XLII, 88; XLIII, 89. Σχοπία ΧΙΙΙΙ, 300. Σκουταρᾶς VIII, 7; XII, 24; XIX, 19. Σοτζία ΧV, 20. Σοφία ΧΧΧΙΥ, 214; ΧΧΧΥΙΙ, 89. Σταυρονικήτας XXVII, 119; XLIV, 72. Στεφανιανά XII, 35; XIV, 10, 13; XVI, 49; XIX, 6.

Στέφανος XIII, 56; XIV, 76; XVIII, 34; XXXII, 47; XXXIV, 56; XLIV, 46. Στραβόλακος XV, 6. Στρυμών XIV, 9, 16, 19; XVI, 7; XVII, 4; Συμεών II, 10; III, 5; VII, 250, 269. XVIII, 85. Σφαξαγγοῦρος VIII, 20. Σφιγμενίτικος XXVI, 3. Σχολῆς XVIII, 9. Σωτήρ XXXVIII. 16, 84.

Ταράσιος ΧΙΙV, 41.
Τερόνι ΧΙV, 18; ΧV, 5, 15; ΧΧV, 7, 11; ΧΧVI, 2, 17.
Τζαμπλάχων VIII, 24, 33.
Τζίντζος ΧVIII, 13.
Τζοχανέστηδες ΧΙΙΙ, 82; ΧΙΙΙΙ, 54.
Τορέλας ΧΙV, 32.
Τορνίκης ΧVIII, 4.
Τορνόβο ΧΧΧV, 29; ΧΧΧΙΧ, 79; ΧΙΙΙ, 200.
Τοῦρχος ΧΧΙΙ, 6.
Τούτοβα ΧΙΙΙ, 65; ΧΙΙΙΙ, 67.
Τριαντάφυλλος ΧΙΙV, 46.

Ύ άχινθος ΧΧVII, 131. Ύποδρόμιον IV, 35.

Φαλακρός ΙΙΙ, 53, **5**8.

Φαλτζίος XLII, 34; XLIII, 55.

Φαρισαίος VIII, 13.
Φαρμάχης XIII, 23, 35.
Φιλήμων XXVII, 111.
Φίλιπποι V, 74.
Φίλιππος ὁ ἄγιος XXXII, 131; XXXIV, 89.
Φιλιππούπολις XXXIV, 219.
Φιλοθέου μονή VII, 231; XXV, 30; XXVII, 118; — Φιλόθεος XXVII, 120; XXXVIII, 135; XLII, 193; XLIV, 70.
Φλωρέστιον XLII, 65, 83, 117; XLIII, 23, 66, 81, 91, 104, 112, 131, 146, 149, 164, 174, 226.
Φραγχόκαστρον XV, 4, 15.
Φραγχόπουλος XXI, 7.
Φραγχόπουλος XXI, 7.

Χαβάρων ΧVIII, 33, 35, 38, 62. Χαλχίας IV, 2, 5. Χαλχήδων ΧΧΧΙΙ, 184; ΧΧΧΙΙΙ, 57; ΧΧΧΙV, 206; ΧΧΧVII, 83; ΧΧΧΥΙΙΙ, 129; ΧΧΧΙΧ, 75; ΧL, 181; **ΧL**II, 198. Χανᾶς VII, 244. Χαραλάμπης XL, 26. Χαρίτων ΧΧVII, 113; XLIV, 39. Χασάν ΧLIV, 2, 9. Χασής ΧΧΧVI, 28. Χαφούς, ν. Μεχεμέτ. Χελανδαρινοί ΧΧV, 26; ΧΧVII, 25, 29, 30, 34, 37, 43, 50, 54, 62, 77, 121; ΧΧVIII, 12; ΧΧΧV, 9, 12, 18; ΧΧΧΙΧ, 14, 15, 24, 31, etc.; XL, 17, 21, 25, 77, 86, 123, 136, 146; XLIV, 2, 22, 24, 50, 52. Χελανδάριον ΧΧVII, 14, 16, 21, 39, etc.; XL, 98, 101, 103, etc.; XLIV, 3, 5.
Χιλανδάριον, v. le précédent.
Χίος ΧΧΧΙΙ, 181; ΧΧΧΙΙΙ, 61; ΧΧΧΙΙV, 216.
Χίρσοβα ΧΙΙΙΙ, 132, 175.
Χριστιανούπολις ΧΧΧΙΙV, 212; ΧΧΧΥΙΙ, 88.
Χριστόδουλος ΧΧΧΙΙΙ, 57, 98, 119.
Χριστούπολις V, 74; ΧΧΙ, 3.
Χριστοφόρος ΧΙΙV, 39, 42.
Χρωμίτζιστα, Ι, 50.
Χώρα v. Γάνος.

Athos XXXI, 9, 28; XLI, 36, 51, 60, etc.

Basili, v. Kostaki. Benjamin, v. Kostaki. Boursoutzi XLI, 49, 65, 101, 121, 138.

Constantin, v. Kostaki. Costaki, v. Kostaki.

Elie, le prophète XLI, 129; v. Kostaki. Esphigmène XXXI, 10, 17, 20; 28; XLI, 36, 48, 53, etc. etc. Esphigménites XLI; 97, Eudoxie XLI, 40.

Faltzi XLI, 46. Floresti XLI, 73, 91, 93, 96, 102, 116, 120, 121 etc, etc.

Georges XXXI, 46; v. Kostaki. Gregoire, v. Kostaki.

Househ XLI, 83.

Jassy XLI, 166. Jean v. Kostaki.

Konsta XLI, 43, 57.

Kostaki XLI, 44, 51, 72, 74, 111, 124;—Basili XLI, 168;—Benjamin XLI, 167;—Constantin XXXI, 43; Tzocanesti XXXI, 7; XLI, 46.

Алексъй Михайловичъ, XXX, 8. Ангелина XXIV, 6, 28. Анеимъ XXX, 2, 10. Аеонская гора XXX, 1, 9. XLI, 172;—Elie XLI, 170;—Gabriel XXXI, 3, 42; XLI, 43, 52, 113;—Georges XLI, 171, 176;—Grégoire XLI, 175;—Jean XLI, 175;—Loupoulo XXXI, 44;—Matthieu XLI, 173;—Michel XLI, 170;—Nicolas XLI, 174;—Serban XLI, 169;—Théodore XLI, 176.

Loupoulo, v. Kostaki.

Matthieu, v. Kostaki. Michel, v. Kostaki. Moldavie XXXI, 4, 41; XLI, 24, 89, 166, 167.

Nicée XXXI, 34. Nicolas, v. Kostaki.

Paul, l'apôtre, XXXI, 8; XLI, 47. Pierre, l'apôtre, XXXI, 8; XLI, 47. Pulchérie XLI, 39.

Salomon XXXI, 45.
Serban, v. Kostaki.
Théodore v. Kostaki.
Théodorète XLI. 52, 118, 137, 162.
Théodose, l'empereur, XLI, 40.
Théonas XXXI, 22.
Toutova XLI, 73, 128.
Tzocanesti XXXI, 7; XLI, 46.

Българъ, блъгаромъ XXIX, 2.

Герасимъ XXIV, 10, 22. Гешргіе XXIX, 10. Гюргь XXIII, 5; XXIV, 20; XXIX, 12. Давидь XXIII, 10.

Ерина ХХШ, 6.

Iwaннъ XXIV, 4, 27, 29.

Косово XXIX, 25. Коупинникъ XXIV, 27.

Михаилъ Өеодоровичъ XXX, 6. Москва XXX, 11, 14, 17.

Новобрьдо XXIII, 16.

Паисей XXIX, 1.

Пекъ XXIX, 1.

Pocia XXX, 9.

Сватая гора XXIII, 7; XXIV, 7; XXIX, 10.

Свименъ, Свімень, Сименъ, Сфименъ XXIII, 9; XXIV, 8; XXIX, 10; XXX, 1. 10.

Симеонъ XXIX, 10.

Сръбъ, сръблемь, сърбмъ XXIII, 3, 4; XXIV, 18; XXIX, 1.

Ужичь XXIII, 28.

# Table des matières.

| III  I.—6543—1034, mois de décembre, ind. III.—Germain, higoumène du monastère de Plakia, et Pierre, son frère, vendent à Théoctiste, higoumène d'Esphigménou, un terrain abandonné moyennant la somme de vingt héliosélénates |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| higoumène du monastère de Plakia, et Pierre, son frère, vendent à Théoctiste, higoumène d'Esphigménou, un ter- rain abandonné moyennant la somme de vingt héliosélé- nates                                                     |
| vendent à Théoctiste, higoumène d'Esphigménou, un terrain abandonné moyennant la somme de vingt héliosélénates                                                                                                                 |
| rain abandonné moyennant la somme de vingt héliosélénates                                                                                                                                                                      |
| nates                                                                                                                                                                                                                          |
| II. — 6559 — 1051, ind. IV. — Théodore, moine du couvent de Galéagra, cède à Siméon, higoumène du même couvent, un champ qu'il tenait de son oncle, le moine Eustrate                                                          |
| Galéagra, cède à Siméon, higoumène du même couvent, un champ qu'il tenait de son oncle, le moine Eustrate                                                                                                                      |
| champ qu'il tenait de son oncle, le moine Eustrate 3  III. — 6809 — 1301, mois de mars, ind. XIV.—Les habitants d'Opsaromèse, près de Serrès, vendent une maison au hiéromoine Isaac Codona                                    |
| III. — 6809 — 1301, mois de mars, ind. XIV.—Les habitants d'Opsaromèse, près de Serrès, vendent une maison au hiéromoine Isaac Codona                                                                                          |
| d'Opsaromèse, près de Serrès, vendent une maison au hié-<br>romoine Isaac Codona                                                                                                                                               |
| romoine Isaac Codona                                                                                                                                                                                                           |
| IV. — 6809 — 1301, mois de juillet, ind. XIV. — Des colons                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                |
| d'Alexis Amnon vendent aux moines d'Esphigmenou un                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                |
| terrain situé près de Hiérissos                                                                                                                                                                                                |
| V. — 6823 — 1315, mois de juillet, ind. XIII. — Le patriarche                                                                                                                                                                  |
| Jean XIII exhorte les moines de Vatopédi et d'Esphigmé-                                                                                                                                                                        |
| nou à mettre fin à leurs querelles au sujet d'un terrain ap-                                                                                                                                                                   |
| partenant au monastère d'Esphigménou                                                                                                                                                                                           |
| VI. — 1315. — Ordonnance impériale de la même époque de-                                                                                                                                                                       |
| mandant aux moines de Vatopédi de ne plus molester ceux d'Esphigménou à propos du terrain en litige                                                                                                                            |
| d'Esphigménou à propos du terrain en litige                                                                                                                                                                                    |
| d'Esphigménou échangent leur terrain avec celui de Bά-                                                                                                                                                                         |
| νιτζα appartenant à Vatopédi                                                                                                                                                                                                   |
| VIII. — (1334) mois de septembre, ind. III. — Les καθολικοί κρι-                                                                                                                                                               |
| ταὶ τῶν 'Ρωμαίων reconnaissent aux moines d'Esphigménou                                                                                                                                                                        |
| leurs droits sur la terre de Saint-Nicolas à Rendina mal-                                                                                                                                                                      |
| gré les prétentions contraires des habitants                                                                                                                                                                                   |
| IX. — (1334) mois de décembre, ind. III. — Πρόσταγμα impé-                                                                                                                                                                     |
| rial reconnaissant les droits des moines d'Esphigménou sur                                                                                                                                                                     |
| la terre de Saint-Nicolas à Rendina                                                                                                                                                                                            |

|                                                                | Page. |
|----------------------------------------------------------------|-------|
| X. — (1343?) mois de septembre, indict. XII. — Πρόσταγμα       |       |
| impérial confirmant les droits du monastère d'Esphigmé-        |       |
| nou sur une terre de 2000 mesures située à Rendina             | 25    |
| XI. — Mois de septembre, ind. III. — Sigillion de Joasaph sur  |       |
| les immunités du monastère d'Esphigménou                       | 26    |
| XII. — Fragment d'un chrysobulle, probablement d'Etienne Dou-  |       |
| chan, sur les immunités du monastère d'Esphigménou             | 27    |
| XIII. — 6856 — 1347, mois de décembre, ind. I. — Chrysobulle   |       |
| d'Etienne Douchan sur le métochion de Krousovo                 | 29    |
| XIV. — (1347). — Chrysobulle d'Etienne Douchan sur les immu-   |       |
| nités du monastère d'Esphigménou                               | 30    |
| XV. 6865 — 1357, 14 août, ind. X. — L'empereur Jean Paléolo-   |       |
| gue confirme au monastère d'Esphigménou la possession de       |       |
| deux terrains sur le Longos                                    | 33    |
| XVI. — 6866 — 1358, mois du février, ind. XI. — Matthieu,      |       |
| évêque d'Ezibon et de Stéphaniana, confirme la donation        |       |
| du métoque de Pariacos, sur le Strymon, faite par ses pré-     |       |
| décesseurs au monastère d'Esphigménou                          | 34    |
| XVII. — 6868 — 1359, mois de décembre, ind. XIII. — Jacques,   |       |
| métropolitain de Serrès, confirme à son tour la donation       |       |
| du métoque de Pariacos                                         | 36    |
| XVIII. — 6873 — 1365, mois d'août, ind. III. — Δικαιωτήριον    |       |
| γράμμα de Sabbas, métropolitain de Serrès, au sujet d'un       |       |
| métoque du monastère d'Esphigménou, situé à Tzintzos,          |       |
| que les moines de Castamonitou revendiquaient pour eux.        | 37    |
| XIX. — Mois de novembre, ind. III. — Paléologue Phrantzès,     |       |
| stratopédarque, déclare les métoques d'Eshphigménou            |       |
| exempts d'impôts                                               | 40    |
| XX. — Πρόσταγμα d'un roi de Serbie, par lequel celui-ci trans- |       |
| met ses ατητορικά δίκαια sur le monastère d'Esphigménou        |       |
| à son fils Ouroch                                              | 41    |
| XXI. — 6895 — 1387, mois de mai, ind. X. — Manuel Xénophon,    |       |
| logothète de Serrès, reconnaît les droits des moines d'Es-     |       |
| phigménou sur l'église de Saint-Georges, à Pariacos, con-      | 40    |
| trairement aux prétentions du clergé de l'endroit              | 42    |
| XXII. — Mois de février, ind. XI. — Contrat de Georgios Anata- |       |
| vlas avec le monastère d'Esphigménou au sujet d'un ter-        | 40    |
| rain situé au village de Portarea                              | 43    |
| pote de Serbie, s'engage à donner annuellement au mona-        |       |
| stère d'Esphigménou 50 livres d'argent                         | 44    |
| _ , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                        | 14    |
| XXIV 7007 - 1499, 23 juillet Angelina, princesse de Serbie,    |       |

| Page. |                                                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| Ū     | maintient la donation faite par le despote Georges en fa-          |
| 45    | veur du monastère d'Esphigménou                                    |
|       | XXV. — 7035 — 1527, 10 juin, ind. XV. — Le conseil central de      |
|       | l'Athos reconnaît le bon droit des moines d'Esphigménou            |
|       | sur le métoque de Toroni qui leur était contesté par les           |
| 46    | moines de Zographou                                                |
|       | XXVI 7036 - 1528, 7 août, ind. I Macaire, évêque de                |
|       | Hiérisso, confirme l'accord intervenu entre les deux mona-         |
|       | stères d'Esphigménou et de Zographou au sujet du ter-              |
| 48    | rain de Toroni, à Longos                                           |
|       | XXVII 7070 - 1562, mois de juillet Le conseil central de           |
|       | l'Athos reconnaît les droits des moines d'Esphigménou sur          |
|       | les vignobles voisins du monastère qui leur étaient con-           |
| 49    | testés par les moines de Chilandar                                 |
|       | XXVIII. — (1577), mois de juillet, ind. V. — Les patriarches Jéré- |
|       | mie de Constantinople et Silvestre d'Alexandrie enjoignent         |
|       | aux moines de Vatopedi d'exhiber l'acte passé entre leur           |
|       | monastère et celui d'Esphigménou au sujet du terrain de            |
| 53    | Banitza                                                            |
|       | XXIX 7141 - 1633, 25 mars, ind. I Païsios, archevêque              |
|       | d'Ipek et patriarche de Serbie, invite les fidèles de sa pro-      |
|       | vince à donner des offrandes pour la reconstruction du             |
| 54    | monastère d'Esphigménou                                            |
|       | XXX 7164 - 1655, 3 octobre Le tsar Alexis Michailovid              |
|       | autorise les moines d'Esphigménou à venir tous les cinque          |
| 55    | ans faire la quête à Moscou                                        |
|       | XXXI 7190 - 1682, 6 mai Gabriel Costaki, grand vornik              |
|       | de Moldavie, fait don aux moines d'Esphigménou d'un cou-           |
|       | vent bâti par lui à Tzocanesti en l'honneur des saints apô-        |
| 56    | tres Pierre et Paul                                                |
|       | XXXII 1745, mois de juin, ind. VIII Le Saint-Synode de             |
|       | Constantinople déclare que le terrain de Banitza appar-            |
|       | tient au monastère d'Esphigménou, et non à celui de Zo-            |
| 57    | graphou                                                            |
|       | XXXIII. — 1745, mois de juin, ind. VIII. — Lettre synodale décla-  |
|       | rant que le métoque de Sainte-Kyriaki à Kazabiti, dans             |
| 6     | l'île de Thasos, appartient au monastère d'Esphigménou.            |
|       | XXXIV. — 1746, mois de mai, ind. IX. — Le Saint-Synode de Con-     |
|       | stantinople ratifie la vente du terrain de Banitza faite par       |
|       | les moines d'Esphigménou à ceux de Zographou pour la               |
| 65    | somme de 1300 piastres                                             |
|       | XXXV 1748, mois de juin, ind. XI Le patriarche Païsios con-        |
|       | damne les moines de Chilandar pour avoir mis le feu aux            |
|       |                                                                    |

|                                                                                    | Page. |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| arbres et brisé les sceaux du mur de clôture séparant                              |       |
| leurs propriétés de celles d'Esphigménou                                           | 71    |
| XXXVI. — 1780 (1194 de l'hégire), 10 du mois de redjeb.—Firman                     |       |
| impérial concernant les propriétés d'Achinos et de Patriki,                        |       |
| dans le district de Serrès, appartenant au monastrère d'Es-                        |       |
| phigménou                                                                          | 72    |
| XXXVII. — 1782, mois de mai, ind. XV. — Le Saint-Synode de Con-                    |       |
| stantinople déclare qu'on affectera désormais à l'école de                         |       |
| l'Athos 250 piastres à prélever sur les 500 piastres ver-                          |       |
| sées annuellement au trésor national par le monastère                              |       |
| d'Esphigménou pour ses propriétés de Serrès                                        | 74    |
| XXXVIII. — 1793, mois d'août, ind. XI. — Le Saint-Synode détache                   |       |
| de la juridiction des moines d'Esphigménou le monastère                            |       |
| du Christ Sauveur à Prinkipo pour en confier l'administra-                         |       |
| tion au grand pacharnique Blachoutsès                                              | 77    |
| XXXIX. — 1798, mois de mai, ind. I. — Lettre synodale reconnais-                   |       |
| sant les droits du monastère de Chilandar sur un terrain                           |       |
| réclamé par les moines d'Esphigménou                                               | 81    |
| XL. — 1804, mois d'octobre, ind. VIII. — Lettre synodale dé-                       |       |
| clarant que certains terrains adjugés par un précédent                             |       |
| sigillion au monastère de Chilandar appartiennent en ré-                           | 0.4   |
| alité à celui d'EsphigménouXLI.—1806, 20 août.— Benjamin Costaki, métropolitain de | 84    |
| Moldavie, offre au monastère d'Esphigménou le couvent de                           |       |
| Floresti, en Moldavie                                                              | 00    |
| XLII.—1814, mois de juillet, ind. II.—Le Saint-Synode ap-                          | 89    |
| prouve la donation de Bourzoutsi et de Floresti faite par                          |       |
| Benjamin Costaki, métropolitain de Moldavie, et tous les                           |       |
| membres de sa famille, en faveur du monastère d'Esphig-                            |       |
| ménou                                                                              | 94    |
| XLIII.—1819, mois de mai, ind. VII.—Le Saint-Synode confirme                       | 01    |
| par un sigillion l'authenticité et la valeur de onze actes                         |       |
| relatifs au métoque de Floresti en Moldavie                                        | 100   |
| XLIV 1848, 28 novembre Acte du Conseil central de l'Athos                          |       |
| au sujet de l'interminable dispute des deux monastères                             |       |
| d'Esphigménou et de Chilandar sur leurs propriétés re-                             |       |
| spectives                                                                          | 108   |
| Index des noms propres                                                             | 111   |
| l'able des matières                                                                | 119   |
| Erratum, P. 56, L. 1. lire: 7190—1682.                                             |       |

# BYZANTINA XPONIKA

ΤΟΜΟΣ ΔΩΔΕΚΑΤΟΣ

ΤΕΥΧΟΣ Α'-Δ'.

# BUJAHTINCKIN BPEMEHHUKT

ИЗДАВАЕМЫЙ

# императорской академіи наукъ

подъ редакцию

B. 9. Percus

томъ хи.

ВЫП. 1—4.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1906.

К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. | K. L. Ricker, Inselstr. 20.

Digitized by Google

### содержание двънадцатаго тома.

### отдълъ і.

| . изслъдованія и матеріалы.                                                                                                                                      | Crp.        |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--|--|--|--|
| Аркаунъ, монгольское названіе христіанъ, въ связи съ вопросомъ объ армянахъ-                                                                                     |             |  |  |  |  |
| хамедонитахъ. Н. Марра                                                                                                                                           | 1           |  |  |  |  |
| Еще два неизданных произведенія Константина Манасси. Э. Курца                                                                                                    | 69          |  |  |  |  |
| Три синодальных грамоты митрополита Ефесскаго Николая Месарита.<br>Э. Курца.                                                                                     | 99          |  |  |  |  |
| Портретъ Козьмы Индикоплова въ русскихъ лицевыхъ спискахъ его сочниенія.                                                                                         | 00          |  |  |  |  |
| Ε. ΡΈμπη                                                                                                                                                         | 112         |  |  |  |  |
| Συμβολαί είς την ιστορίαν Τραπεζούντος ύπο Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως.                                                                                             | 132         |  |  |  |  |
| Происхожденіе императора Василія Македонянна. А. Васильева                                                                                                       | 148         |  |  |  |  |
| Церковное слово Дороеея, митрополита Митилинскаго. Хр. Лопарева                                                                                                  | 166<br>172  |  |  |  |  |
| menetal rept til vilove zeptil one zijkosove vog Arbitebe                                                                                                        | 112         |  |  |  |  |
| отдълъ н.                                                                                                                                                        |             |  |  |  |  |
| KPHTURA.                                                                                                                                                         |             |  |  |  |  |
| Н. А. Заозерскій и А. С. Хахановъ. Номокановъ Іоанна Постника. Рец.                                                                                              |             |  |  |  |  |
| H. Mappa,                                                                                                                                                        | 191         |  |  |  |  |
| Pierre Grenier. L'empire byzantin. Peu. H. Cysopesa                                                                                                              | 199         |  |  |  |  |
| Peu, Xp. Aonapesa                                                                                                                                                | 233         |  |  |  |  |
| P. Koch. Die byzantinischen Beamtentitel von 400 bis 700. Pen. Xp. Aenapesa                                                                                      | 234         |  |  |  |  |
| Bibliothèque hagiographique orientale. V-VII. Peu. Xp. Acumpesa                                                                                                  | 235         |  |  |  |  |
| Studi e testi. 7-9. Peu. Xp. Aonapesa.                                                                                                                           | 240         |  |  |  |  |
| H. Grégoire. Saints jumeaux et dieux cavaliers. Peu. Xp. Accapesa Ed. Gollob. Verzeichniss der griechischen Handschriften in Oesterreich aus-                    | 241         |  |  |  |  |
| serhalb Wiens. Pen, Xp. Acampera                                                                                                                                 | 242         |  |  |  |  |
| The Chronicle of Morea ed. by John Schmitt. Peu. C. Mecraneca,                                                                                                   | 243         |  |  |  |  |
| И. И. Соколовъ. Константинопольская церковь въ XIX в. Рец. О. Мурганова.                                                                                         | 254         |  |  |  |  |
| F. Chalandon, Essai sur le règne d'Alexis I-er Comnène, Peu, A. Bassasesa 2                                                                                      |             |  |  |  |  |
| Ch. Diehl. Justinien et la civilisation byzantine au VI-e siècle. Peu. A. Bacumeen.<br>A. Bauer u. J. Strzygowski. Eine alexandr. Weltchronik. Peu. A. Almasona. | 270<br>272  |  |  |  |  |
| L. Bréhier. La querelle des images. Pen. A. Alimanea                                                                                                             | 288         |  |  |  |  |
| A. Michel. Histoire de l'art. Peu. A. Almanosa.                                                                                                                  | 291         |  |  |  |  |
| J. Clédat, Le monastère et la nécropole de Baouit. Peu. A. Aimassea                                                                                              | <b>29</b> 3 |  |  |  |  |
| ВИВЛОПЛЯНЯ.                                                                                                                                                      |             |  |  |  |  |
| Россія и Западная Европа.                                                                                                                                        |             |  |  |  |  |
| A. Boroczonie, II. Beprobekaro                                                                                                                                   | 295         |  |  |  |  |
| А. Богословіе. П. Верховскаго                                                                                                                                    | 306         |  |  |  |  |
| В. Исторія и географія. А. Васильева                                                                                                                             | 336         |  |  |  |  |
| Г. Право. В. Бенешевича                                                                                                                                          | 347<br>357  |  |  |  |  |
| Carbanckia seman. F. Habanckaro                                                                                                                                  | 380         |  |  |  |  |
| Греція и Турція. А. Пападопуло-Керамевса.                                                                                                                        | 886         |  |  |  |  |
| Грузія, И. Джавахова                                                                                                                                             | 426         |  |  |  |  |
| Syrie. I. Guidi.                                                                                                                                                 | 445         |  |  |  |  |
| Египетъ и Абессинія. Б. Тураева                                                                                                                                  | 456<br>481  |  |  |  |  |
| House withing incrimenting as I described.                                                                                                                       | 401         |  |  |  |  |
| отдълъ III.                                                                                                                                                      |             |  |  |  |  |
| мелкія заметки и известія.                                                                                                                                       |             |  |  |  |  |
| 1. Мелкія статьи и зам'ятки.                                                                                                                                     | 489         |  |  |  |  |
| 2. Хроенка                                                                                                                                                       | 525         |  |  |  |  |
| 3. Разныя свёдёнія                                                                                                                                               | 577         |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                  |             |  |  |  |  |
| приложение.                                                                                                                                                      |             |  |  |  |  |
| M. 1. Actes de l'Athos. III. Actes d'Esphigménou. L. Petit et W. Regel.                                                                                          |             |  |  |  |  |

### ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ ΤΟΥ ΔΩΔΕΚΑΤΟΥ ΤΟΜΟΥ.

## MEPOΣ A'.

| MEARTAI KAI TAAL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | σελ        |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--|--|--|
| Τό μογγολικόν ὄνομα τών χριστιανών Άρκαοῦν εν σχέσει πρός τους χαλκηδονίτας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _          |  |  |  |
| Άρμενίους ὑπὸ Ν. Μάρρ.<br>Ετερα δύο ἀνέκδοτα πονήματα Κωνσταντίνου Μανασσή ὑπὸ Ε, Kurtz.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 69<br>69   |  |  |  |
| Ετερα ουο αγεκουτα πονηματα Λωνοταντίνου μανασσή υπο Ε, Αυτίκ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 99         |  |  |  |
| Τρία συνοδικά γράμματα Νικολάου Μεσαρίτου μητροπολίτου Έφεσου ύπο Ε΄ Κurtz.<br>Ἡ είχων Κοσμά Ἰνδικοπλεύστου εν ρωσικοῖς είκονογραφημένοις χειρογράφοις τοῦ πο-                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٠,         |  |  |  |
| νήματός του ύπο Έ, Ρέδιν.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 112        |  |  |  |
| νήματός του ὑπό Έ. Ρέδιν.<br>Συμβολαὶ εἰς τὴν ἰστορίαν Τραπεζοῦντος ὑπὸ Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 182        |  |  |  |
| Η του αυτοχράτορος Βασιλείου Μακεδόνος καταγωγή υπό Α. Βασίλειεφ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 148        |  |  |  |
| Λόγος Δωροθέου μητροπολίτου Μιτυλήνης ύπο Χρ. Λόπαρεβ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 166<br>172 |  |  |  |
| MENETAL REPLETIS VIJOU ZULIJE UNO LIJLUOGO E VOUE A aptapa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 112        |  |  |  |
| MEPOΣ B'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |  |  |  |
| BIBAIQN EIIIKPIZRIZ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |  |  |  |
| Ν. Δ. Ζαοζέρσκι και Α. Σ. Χαχάνοβ. Νομοκάνων Ίωάννου τοῦ Νηστευτοῦ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |  |  |  |
| Κρίσις Ν. Μάρρ.  Pierre Grenier. L'empire byzantin. Κρίσις Ν. Σουβόροβ.  E. Gerland. Neue Quellen zur Geschichte des lateinischen Erzbistums Patras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 191        |  |  |  |
| Pierre Grenier. L'empire byzantin. Αρίσις Ν. Σουβόροβ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 199        |  |  |  |
| Koige Xo. Aoxgoes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 235        |  |  |  |
| Κρίσις Χρ. Λόπαρεβ.  P. Κοch. Die byzantinischen Beamtentitel von 400 bis 700. Κρίσις Χρ. Λόπαρεβ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 284        |  |  |  |
| Bibliothèque hagiographique orientale. V—VII. Κρίσις Χρ. Λόπαρεβ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 23         |  |  |  |
| Studi e testi. 7—9. Κρίσις Χρ. Λόπαρεβ.<br>Η. Grégoire. Saints jumeaux et dieux cavaliers. Κρίσις Χρ. Λόπαρεβ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 240        |  |  |  |
| H. Gregoire. Saints jumeaux et dieux cavaliers. Αρισις Αρ. Λοπαρεβ Ed. Gollob. Verzeichniss der griechischen Handschriften in Oesterreich ausserhalb                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 241        |  |  |  |
| Wiens. Koigie Xo. Λόπαρεβ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 242        |  |  |  |
| Wiens. Κρίσις Χρ. Λόπαρεβ.  The Cronicle of Morea ed. by John Schmitt. Κρίσις Σ. Σεσταχόφ.  'I. 'Ι. Σοχολόφ. 'Η έχχλησία Κ/πόλεως έν τῷ 19-ψ αἰῶνι. Κρίσις Ο. Κουργάνοβ. F. Chalandon. Essai sur le règne d'Alexis I-er Comnène. Κρίσις 'Α. Βασίλειεφ.                                                                                                                                                                                                  | 248        |  |  |  |
| 1. 1. Σοχολόφ. Η εχκλησία Κ/πόλεως εν τῷ 19-ψ αίων. Κρίσις Ο. Κουρτάνοβ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 254        |  |  |  |
| F. Chalandon. Essai sur le règne d'Alexis I-er Comnène. Koious A. Baoillette.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 266        |  |  |  |
| Ch. Diehl. Justinien et la civilisation byzantine au VI-e siècle. Κρίσις 'A. Βασίλειση                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 270        |  |  |  |
| λειεφ.<br>A. Bauer u. J. Strzygowski. Eine alexandr. Weltchronik. Κρίσις Δ. Αϊνάλοφ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 272        |  |  |  |
| L. Bréhier. La querelle des images, Κοίσις Δ. Άξνάλοφ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 291        |  |  |  |
| A. Michel. Histoire de l'art. Κρίσις Δ. Άϊνάλοφ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 298        |  |  |  |
| ВІВАЮГРАФІА.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |  |  |  |
| 'Ρωσία και Δυτική Εύρώπη.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |  |  |  |
| Α΄. Θεολογία. Περιλήψεις ΙΙ. Βερχόφσαι.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 298        |  |  |  |
| 'Ρωσία καὶ Δυτική Εὐρώπη. Α'. Θεολογία. Περιλήψεις Π. Βερχόφσκι. Β'. Φιλολογία καὶ λογοτεχνική ἱστορία. Περιλήψεις Σ. Ζ. καὶ Β. 'Ρ. Γ'. 'Ιστορία καὶ γεωγραφία. Περιλήψεις 'Α. Βασίλειεφ. Δ'. Δίκαιον. Περιλήψεις Β. Μπενεσσέβιτς. Ε'. Καλλιτεχνία καὶ ἀρχαιολογία. Περιλήψεις 'Ε. 'Ρέδιν. Σλαβικαὶ χῶραι. Περιλήψεις Τ. Ίλίνσκι 'Ελλὰς καὶ Τουρκία. Περιλήψεις 'Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως Τεωργία. Περιλήψεις 'Ι. Δζαβάχοφ. Συρία, Περιλήψεις Ι. Θηἰδί. | 308        |  |  |  |
| 1'. Ιστορία και γεωγραφία. Περιληψείς Α. Βασιλείεφ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 386        |  |  |  |
| Ε'. Καλλιτεννία και άργαιολογία. Περιλήθεις 'Ε. 'Ρέδιν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 347<br>857 |  |  |  |
| Σλαβικαί χώραι. Περιλήψεις Γ. Ίλίνσκι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 380        |  |  |  |
| Ελλάς και Τουρκία. Περιλήψεις Ά. Παπαδοπούλου-Κεραμέως                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 885        |  |  |  |
| Γεωργία. Περιλήψεις Ι. Δζαβάχοφ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 426        |  |  |  |
| Συρία, Περιλήψεις Ι. Guidi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 445<br>456 |  |  |  |
| Νέα περιοδικά σταλέντα πρός την διεύθυνσιν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 481        |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |  |  |  |
| MEPOΣ Γ',                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |  |  |  |
| ΜΙΚΡΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΙΣ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |  |  |  |
| Α΄. Άναχοιγώσεις καὶ σημειώσεις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 489        |  |  |  |
| Α'. Άναχοιγώσεις καὶ σημειώσεις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 525        |  |  |  |
| 1'. Διαφοροι εισησεις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 577        |  |  |  |
| ПАРАРТНМА.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |  |  |  |

Actes de l'Athos, III. Actes d'Esphigménou. L. Petit et W. Regel.

Digitized by Google

Τὰ Βυζαντινὰ Χρονικὰ ἐκδίδονται μερίμνη τῆς ἐν Πετρουπόλει Αὐτοκρατορικῆς τῶν ἐπιστημῶν ἀκαδημείας, ὑπὸ τὴν διεύθυνστιν τοῦ κ. Β. Ῥέγκελ.

44 164211482 W. Francisco

Κατ' έτος έχτυποῦνται τέσσαρα τεύχη, ών έχαστον συνίσταται έχ 10  $\eta$  12 τυπογραφιχών φύλλων τέσσαρα δὲ τεύχη συναποτελοῦσι τόμον όλόχληρον. Ἡ ἐτήσιος συνδρομὴ ῥούβλια 5 διὰ τὴν Ῥωσίαν χαὶ φράγχα 16  $\eta$  μάρχα γερμανιχὰ  $12\frac{1}{2}$  διὰ τὸ ἐξωτεριχόν, συμπεριλαμβανομένης καὶ τῆς ταχυδρομιχῆς δαπάνης.

Αί περὶ ἐκδόσεως αἰτήσεις, αι ἐπιστολαί, τὰ χειρόγραφα καὶ τὰ νεωστὶ τυπούμενα βιβλία ἡ περιοδικὰ συγγράμματα πρέπει νὰ διευθύνων ται πρὸς τὸν Μ. Regel, Vassili-Ostrov, Grande Perspective 3, St.-Pétersbeurg.

Πράκτωρ διὰ τὰς ἐγγραφὰς συνδρομητῶν καὶ διὰ τὰς ἀποστολὰς τῶν Βυζαντινῶν Χρονικῶν:

K. L. Ricker: Nevsky 14, St.-Pétersbourg. Inselstrasse 20, Leipzig.

Τὰ περιεχόμενα βλέπε εν τη προσδία σελίδι.

Prix d'abonnement: 5 roubles =  $12^{1}/_{g}$  R.-Mark = 16 francs.

«Византійскій Временникъ» выходить четыре раза въ годъ книжками отъ 10 до 12 листовъ, всё 4 книжки составляють одинъ томъ. Подписка принимается у книгопродавца-мздателя К. Л. Риккера, Невскій вр. № 14, въ С.-Петербургъ.

Подписная ціна за годовое изданіе съ пересылкою 5 рублей для Россів и  $12^{1}/_{2}$  германскихъ марокъ или 16 франковъ за границею.

Редакція журнала помъщается у В. Э. Регеля, на Васильевскомъ Островъ, яе Большому проспекту 3, въ С.-Петербургъ.

Напечатано по распоряжение Императорской Академии Наукъ. Май 1906 г. Непременный Секретарь, Академикъ С. Ольдембурга.

Типографія Императорской Академіи Наукъ (Вас. Остр., 9 лин., № 12).

Digitized by Google ...

# THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY REFERENCE DEPARTMENT

This book is under no circumstances to be taken from the Building

|          |   | • |
|----------|---|---|
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          | _ |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
| i        | i |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          | • |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
| 1        |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
|          |   |   |
| form 419 |   | • |
|          |   |   |