

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



1.75



# University of Michigan Libraries

ARTES SCIENTIA VERITAS

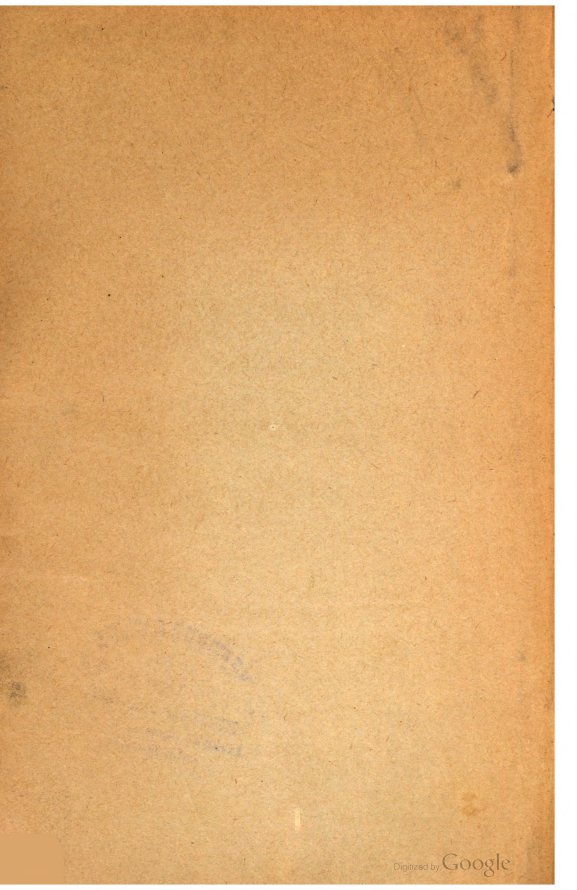
A. F. AJISHUBEBA HULLIA INFOLITA THUE ANTERNAE EPOCE, A. 10 13 C. MENDAUPOTES



E. Merepoeobour.

A. F. A JEH C'SEBA BONJINA HIPOMANA HELL'S INTERNA HIPOMANA HELL'S INTERNAS RECOL., A. 38 13

Digitized by Google



Ponfinier Ivan la Kovlevich.

КРАТКІЙ КУРСЪ  $\frac{6020}{111.8-58}$ 

# ДРЕВНЕЙ РУССКОЙ СЛОВЕСНОСТИ.

и. Порфирьева

Изданіе 4-е

(безъ перемѣнъ).



891.79 P83.k.v 1904

882/00)

Дозволено цензурою. Г. Казань, 26 августа 1903 г.

300

# BBEARAIR.

Словесностію вообще обывновенно называють всю сововупность умственных произведеній народа, выраженныхь въ словъ.

Способность въ слову или словесная способность въ человъвъ не есть отдъльная какая-либо сила души; основание ея заключается въ умственной способности, которую мы называемъ разумомъ. Какъ всякая сила въ природъ необходимо требуетъ обнаружения и обнаруживается какимъ-нибудь образомъ, такъ и разумъ, сила духовная, и ближайшимъ и непосредственнымъ образомъ выражается въ звукахъ человъческаго слова. Поэтому слово заключается въ разумъ, какъ въ своемъ основании, и есть не что иное, какъ внъшнее выражение мысли, ея оболочка. Весьма хорошо эта тъсная связь слова съ мыслію и способности мышленія съ способностію говорить выражается греческимъ словомъ λόγος, которое значитъ и слово и разумъ.

Развиваясь по опредъленнымъ законамъ, словесная способность обнаруживается въ человъкъ многосложною системою словъ, совокупность которыхъ составляеть языкъ народа. Слъдовательно, языкъ народа есть не что иное, какъ внъшнее обнаружение его умственной или разумной способности, и каждое слово въ языкъ должно быть выражениемъ того или другого понятия о предметъ, который оно обозначаетъ.

Въ развитіи языка филологи различають два главныхъ періода: изобразительный и символическій. Въ первый періодъ, вогда собственно образуется языкъ, слова имъютъ непосредственное отношеніе въ предметамъ, т. е. въ словахъ изображаются тъ впечатлънія, какія производять на человъка разные предметы, тъ представленія, какія они возбуждають въ его душъ. При этомъ, естественно, въ языкъ отпечатлъваются, въ большей или меньшей мъръ, и особенности страны, занимаемой народомъ, и разныя условія его первоначальнаго быта, образующія въ немъ

извъстный характеръ. Отсюда и получаеть языкъ такое великоезначеніе для народа, что служить однимь изъглавныхъ условій его національности. Развиваясь вмість съ развитіємь ума и всвхъ другихъ силъ душевныхъ, языкъ въ этомъ періодв служитъ главнымъ выразителемъ всей духовной деятельности народа, всехъ его представленій религіозныхъ, нравственныхъ и житейскихъ. Первый плодъ умственной деятельности, онъ есть вместе съ темъ и самый первый памятникт народной словесности. Хотя изобразительный періодъявыка начинается еще въ доисторическія времена, но следы его сохраняются, и до позднъйшаго времени, въ древнихъ памятникахъ народной словесности-пъсняхъ, былинахъ, сказкахъ, пословицахъ и въ языкъ простонародномъ, особенно, въ областныхъ его нарвчіяхъ, которыя меньше подвергаются вліянію языковъ иностранныхъ и дольше сохраняють свой первоначальный видъ. Символический періодъ, когда теряется непосредственное отношение словъ къ предметамъ и слова становятся условными знаками предметовъ, наступаетъ въ языкъ со времени появленія у народа письменности и внижнаго образованія. Во время развитія образованности, человъкъ перестаеть обращать вниманіе на отношение словъ въ предметамъ; язывъ становится уже чистымъ матеріаломъ словесности, совокупностію условныхъ знаковъ формъ для выраженія мыслей. Выразителями религіовной, умственной и нравственной дъятельности и вообще всей духовной жизни народа дёлаются разнообразныя произведенія словесности.

Развитіе и характеръ произведеній словесности вполнѣ соотвѣтствуеть постепенному развитію народа, въ которомъ замѣчають три періода: миническій, героическій и историческій.

Миническим называется самый древній первоначальный періодъ народной жизни, когда создаются мины, т. е сказанія, въ которыхъ народы изображають происхожденіе міра, боговъ и людей, характеръ и дѣятельность боговъ и отношеніе ихъ къміру и людямъ. Совокупность этихъ сказаній составляетъ мино-логію, выражающую преимущественно религіозныя вѣрованія народа.

Въ минахъ выражаются первыя представленія о божествъ, природъ и человъкъ; это первая религія и вмъсть съ тъмъ первая философія и поэзія народа; въ нихъ мы видимъ первые порывы къ знанію и первыя попытки младенчествующаго ума ръшить разные вопросы относительно всего окружающаго.

Героическими періодоми называются первыя времена въ исторіи каждаго государства, когда народь находится еще въ состояніи племеннаго быга, и, устроивая свою жизнь, ведеть постоянную борьбу и съ природой своей страны, покоряя ее своему вліянію, и съ сосъдственными племенами, расширяя свои владънія и отстаивая свое имъніе и свою независимость. Такія вре

мена и событія, въ нихъ происходившія, остаются навсегда въ памяти народа; фантазія народная украшаетъ ихъ разными вымыслами; лица, участвовавшія въ нихъ, становятся героями; въ этихъ герояхъ народъ представляетъ свои идеалы красоты, силы и храбрости, хитрости, ловкости, терпѣнія и другихъ физическихъ и нравственныхъ качествъ. Сказанія о героическомъ періодѣ выражаются въ героическихъ пѣсняхъ (таковы напр. наши былины о богатыряхъ), изъ коихъ образуются потомъ у нѣкоторыхъ народовъ обширныя героическія поэмы (напр. Иліада и Одиссея у грековъ).

Исторический періодь въ народной жизни начинается съ того времени, когда народъ изъ племеннаго быта переходить въ гражданскій, образуя изъ себя общество съ опредъленными формами государственной жизни, и когда факты этой жизни заносятся на страницы исторіи. Въ этотъ періодъ является исторія, философія или наука вообще и ораторское искусство.

Самую важную эпоху въ исторіи развитія и образованія народа составляеть появленіе у него письменности; эта эпоха весьма ръзво раздъляеть и его словесность на два различные рода: словесность истично, народную и словесность письменную, художественную.

Область народной словесности, или върніе народной поэзіи составляють: миоическія и героическія пісни, былины, поэмы, сказки, пословицы, заговоры и загадки. Эти произведенія называются естественной или безгискуственной поэзіей, потому что они создаются естественными силами народа, безъ помощи науки, искусства и образованности, подъ вліяніемъ которыхъ возниваютъ и развиваются произведенія словесности письменной. Въ эпоху созданія этихъ произведеній у народа не бываеть еще ни науки, ни искусства: и науку, и искусство, и вообще все, что называется образованіемъ, тогда заміняють для народа преданія предвовъ. Эти преданія, идущія съ самыхъ древнихъ временъ и, какъ священный вавътъ старины, неизмънно передаваемыя отъ предковъ къ потомкамъ, служатъ единственнымъ руководствомъ для народа во всъхъ случаяхъ жизни. Воспитываемый на однихъ и техъ же неизменныхъ преданіяхъ, весь народъ, естественно, долженъ имъть одинажовый взглядъ на все въ міръ: здъсь не можетъ быть ръзкаго различія во взглядахъ и направленіяхъ отдёльныхъ личностей, какое неизбъжно бываетъ въ эпоху образованія искусственнаго, вогда люди воспитываются, живуть и двиствують подъ вліяніемъ разныхъ, часто противоположныхъ, в врованій, ученій, системъ; напротивъ всв люди на все смотрятъ болве или менве одинаково, всв руководствуются въ жизни одними и твии же преданіями. И потому, произведенія словесности, возникающія въ эту эпоху, являются созданіями цілаго народа, а не отдільных личностей. Разумвется, были извъстныя лица, которыя сложили пъсни, свазви,

былины, пословицы; но эти лица выразили въ своихъ произведеніяхъ не свой личный взглядь, а взглядь и преданія цілаго народа; и потому произведенія ихъ сохранились, а имена исчезли. Съ другой стороны, такъ какъ народъ, передавая эти произведенія устно изъ рода въ родъ, многое изміняль и прибавляль въ нихъ, то они служатъ выраженіемъ не только не личнаго взгляда ихъ первоначальныхъ составителей, но и не одной эпохи, а часто нескольких эпохъ, которыя въ нихъ смешиваются; смешеніе эпохъ, лицъ и событій, или такъ называемые анахронизмы составляють отличительную черту народныхь произведеній. Указанному характеру содержанія народныхъ произведеній вполн'я соотвътствуетъ и вившияя ихъ форма. Какъ иътъ различія во взглядахъ составителей народныхъ пъсней, такъ нътъ ръзваго различія и въ ихъ выраженіи; півцы и разсказчики употребляють только обычныя формы, слова и обороты, которые издавна сложились въ народъ и неизмънно повторяются. И потому, при разборъ извъстной пъсни или сказки, не можетъ быть и ръчи о слого ихъ составителей, а можно говорить развъ только о слогъ цьлой народной поэзін, или по крайней мьрь цьлой какой-либо ея области. Этотъ слогъ, съ небольшими измененіями, общій всвиъ народнымъ словеснымъ произведеніямъ, отличается особенною простотою, ровностію и спокойствіемъ тона и постояннымъ повтореніемъ однихъ и тѣхъ же словъ и оборотовъ при разсказъ объ извъстномъ предметъ.

Такъ какъ въ эпоху созданія народной словесности преобладающею силою надъ всеми силами души въ народе бываетъ фантазія, то вся народная словесность относится въ области поэзіи, или всв ся произведенія иміють поэтическій характерь: всякая мысль, чувство и стремленіе облекаются въ образы. Поэзія обнимаеть вь это время всё отрасли духовной деятельности человека: религіозныя миоическія върованія выражаются въ религіозныхъ гимнахъ и обрядовыхъ пъсняхъ, заговорахъ и заклятіяхъ; сумма народной мудрости и знанія-въ притчахъ, пословицахъ и занравственные поучительные примфры — въ гадкахъ; былинахъ и сказкахъ. Прозаическія, историческія, ученыя ораторскія сочиненія начинають появляться со времени развитія письменности и внижнаго научнаго образованія. Да и изъ формъ поэтическихъ не всъ достигають въ народной словесности надлежащаго развитія. Драма, какъ высшій родъ поэзіи, требующій высоваго умственнаго и нравственнаго развитія, почти и не является въ народной словесности; только зачатки ея можноусматривать въ редигіозныхъ хорахъ и хороводныхъ пъсняхъ. Лирика главнымъ образомъ выражается въ формъ бытовыхъ и семейныхъ и всенъ. Преобладающую форму народной поэзіи составляеть эпост—разсказт. Эта форма вполнъ соотвътствуеть самой сущности народной поввіи, потому что основу ея составляють преданія предвовъ, разсказы о временахъ прошедшихъ.

Съ появленіемъ у народа письменности, народная словесность, естественно, падаетъ: лучшія силы народа отвлекаются въ область словесности внижной, гдв сосредоточивается двятельность всёхъ талантливыхъ грамотныхъ и образованныхъ людей. Если внижная словесность у народа развивается правильно и самостоятельно, безъ подавляющаго народныя начала вліянія чуждой образованности, то словесность народная своего значенія: она становится источникомъ и матеріаломъ для книжной словесности, которая въ своихъ произведеніяхъ разработываеть 'и выражаеть въ художественныхъ формахъ преданія народныя, сохранившіяся въ народной словесности. было напр. у грековъ, у которыхъ письменная поэзія создалась на произведеніяхъ народной поэвіи. Но если письменная словесность возникаеть и развивается подъ вліяніемъ чуждой обравованности, тогда народная словесность надолго вабывается. Оставленная въ пренебреженіи, не подвръпляемая новыми талантами, она остается уделомъ только простого народа, и, естественно, подвергается искаженію. Только уже впоследствіи, когда, по особымъ историческимъ обстоятельствамъ, въ народъ или образованныхъ его влассахъ обнаруживается стремленіе въ забытой ими народности, произведенія народной словесности начинають собираться въ отдъльные сборники и получають значение историческихъ матеріаловъ и памятниковъ прощлой народной жизни. Такова была судьба нашей русской вародной словесности. 🔾 🔍 🐍

Произведенія книжной словесности, развивающейся при другихъ условіяхъ, чёмъ при какихъ возниваеть словесность устная, народная, естественно, являются съ другимъ характеромъ. Такъ какъ они развиваются подъ вліяніемъ научнаго книжнаго образованія, составляются подъ руководствомъ теоріи, по существующимъ литературнымъ образцамъ, то, само собою разумъется, получають печать этихъ теорій и образцовь, и потому, въ противоположность естественным произведеніямъ народной словесности, называются искусственными произвеленіями. Такъ какъ составители ихъ выходять изъ образованныхъ влассовъ общества, и такъ какъ жизнь этихъ классовъ, по своему развитію, представляеть болье богатства, разнообразія и интереса для литературныхъ произведеній, чёмъ жизнь другихъ влассовь, то она преннущественно въ нихъ и изображается. И потому, произведенія книжной словесности никогда не являются, подобно народнымъ произведениямъ, выразителями всей народной живни; онв всегда выражають жизнь тёхь или

другихъ слоевъ общества отдёльно, и притомъ въ извёстное опредвленное время. Сюжеты изъ нисшихъ классовъ народной жизни заимствуются также писателями, или по особому личному сочувствію, или когда, въ следствіе известныхъ историческихъ причинъ, является потребность знакомства съ народною жизнію въ ея первоначальномъ источнивъ. Въ обоихъ случаяхъ, степень народности въ словесныхъ произведеніяхъ, т. е. насколько они будуть върны общему характеру народной всегда зависить сколько отъ того, какъ глубоко писаумълъ уразумъть и выразить существенныя ея отличительныя черты, столько же и отъ того, въ какой степени эти черты сохранились и выражаются въ самомъ изображаемомъ классѣ народа. Но какъ бы ни было произведение върно характеру народа, или того или другаго власса народа въ извъстное время, на немъ всегда отразится еще характеръ самого писателя, его личнаго взгляда и направленія. Кром'є того, сама жизнь народная, развиваясь въ разныя времена, подъ вліяніемъ разныхъ върованій, теорій, системъ и другихъ историческихъ условій, представляеть удивительное разнообразіе взглядовь и направленій, нравовъ и характеровъ; и потому произведенія словесности, изображающія такую жизнь, въ противоположность монотонности и однообразію безъискусственной народной поэзіи, отличаются чреввычайнымъ разнообразіемь, какъ по содержанію, такъ и по формъ изложенія, по слогу и языку. Наконецъ, всъ произведенія народной словесности, возникающія подъ преобладающимъ вліяніемъ фантазіи и чувства, имівють поэтическій характерь; вь эпоху же книжной словесности, развивающейся подъ руководствомъ умственнаго и научнаго образованія, первое м'ясто занимаеть литература ученая. Къ ученой литературъ относится всъ произведенія, въ которыхъ выражается умственная дізтельность народа, всъ сочиненія и изследованія его по разнымь наукамь. Эта литература становится главнымъ руководителемъ и двигателемъ просвъщенія; отъ нея зависить, какъ въ развитіи, такъ и въ направленіи своемъ, и поэзія, которая дёлается настоящимъ органомъ науки и проводить въ своихъ сочиненіяхъ ея идеи. При этомъ она, впрочемъ, нисколько не смъщивается съ ученой литературой, но составляеть самостоятельную область - область литературы художественной.

Настоящая ученая и художественная словесность развивается у народа не вдругь, а иногда спустя очень долгое время послё появленія у него письменности, особенно когда у него образованіе внижное совершается подъ вліяніемъ чуждой образованности. Въ этомъ случай внижная письменная словесность обывновенно начинается переводами произведеній словесности другихъ

народовъ и особенно того народа, у котораго заимствуется писъменность, а вмёстё съ нею и первыя начала образованности. За переводами слёдують заимствованія и подражанія произведеніямъ словесности другихъ народовъ. Самостоятельныя же, ученыя и художественныя, произведенія начинають появляться съ того времени въ народё, когда онъ, созрёвая въ умственномъ отношеніи, старается освободиться отъ подражательности иноземнымъ вліяніямъ. Такимъ путемъ развивалась наша русская книжная словесность, которая въ древнемъ періодѣ находилась подъ вліяніемъ преимущественно греческой образованности и словесности, а въ новомъ періодѣ—подъ вліяніемъ словесности новыхъ европейскихъ народовъ.

Древній періодъ русской словесности отъ начала письменности продолжается до Петра В., а новый періодъ—отъ Петра В. до нашихъ временъ.

# РУССКАЯ НАРОДНАЯ СЛОВЕСНОСТЬ.

Произведенія народной словесности весьма долго остава. лись не записанными, очень естественно, что многія изъ нихъ совершенно утратились, а сохранившіяся подверглись порчѣ и исваженію. Передаваемыя устно отъ одного повольнія въ другому, людьми незнавомыми съ образованіемъ, они дошли до насъ съ разными ошибками и разными измъненіями и дополненіями, жавія они получили въ разныя времена при переходів отъ однихъ дюдей въ другимъ. Въ нихъ много анахронизмовъ или смѣшенія разныхъ эпохъ, лицъ и событій. Поэтому и разсматривать ихъ въ строгомъ историческомъ порядкъ, по въкамъ, какъ разсматривають произведенія книжной словесности, не удобно; большую часть изъ нихъ трудно, а нъкоторыя и совершенно невозможно пріурочить въ какому - нибудь определенному времени. Гораздо лучше мы можемъ познавомиться съ ними, вогда будемъ разсматривать ихъ по родамъ и отдъламъ, на которые они могутъ быть разделены. Всв произведенія народной словесности можно раздівлить, главнымъ образомъ, на два отдела: І) отделъ светской, непосредственной народной словесности, возникшей изъ началь народной жизни, безъ прямого участія книжнаго образованія и внижной словесности, и II) отдель словесности духовной или религіозной поэзіи, развившейся подъ вліяніемъ письменныхъ произведеній церковной словесности. Къ первому отдёлу относятся: пъсни разнаго рода, сказки и пословици: во второму-духовные стихи и легенды.

# І. РУССКІЯ НАРОДНЫЯ ПЪСНИ.

Самый богатый отдёль нашей народной словесности составляють пёсни разнаго рода. Многія изъ нихъ сложены, вёроятно, еще въ самыя отдаленныя времена; другія принадлежать въ разнымъ позднёйшимъ историческимъ эпохамъ. Въ нихъ изображаются разныя народныя преданія о прежнихъ временахъ, нравахъ и обычаяхъ, передаются разсказы о прежнихъ людяхъ и собы-

тіяхъ: это народный эпосъ, неписанная лётопись народа о своей жизни. Поэтому народъ и называетъ эти пёсни былью: "сказка—складка (вымыслъ), а пёсня быль", говоритъ одна народная пословица, а нёкоторыя пёсни, именно богатырскія, прямо и называются былинами. Народъ хранилъ и передавалъ эти пёсни, какъ дорогія для него воспоминанія о временахъ прошедшихъ; сохранившіяся въ нихъ преданія предковъ служили для него своего рода руководствомъ и въ этомъ отношеніи замёняли для него книги и книжное образованіе, которыхъ у него не было.

Всѣ пѣсни, по характеру ихъ содержанія, можно раздѣлить на 1) мпоическія или обрядныя, 2) богатырскія или былины, 3) историческія и 4) бытовыя или семейныя.

### 1) МИОИЧЕОКІЯ ИЛИ ОБРЯДНЫЯ ПЪОНИ.

Обрядными называются тѣ пѣсни, которыми сопровождаются правдничныя игры и семейные обряды и въ которыхъ сохранились слѣды миоическихъ вѣрованій нашихъ предковъ и старыхъ языческихъ обрядовъ: это пѣсни Колядскія, Овсеневыя, Семицкія или Троицкія, Купальскія и накоторыя свадебныя пъсни.

Старинныя миоическія върованія нашихъ предковъ, какъ народа индо-европейского племени, имъли индо-европейскую основу и потому представляють много сходства съ древними миеическими върованіями другихъ индо-европейскихъ народовъ (1). Подобно другимъ индо-европейскимъ народамъ, наши предви въ своихъ божествахъ олицетворяли разныя стихіи, силы и явленія природы. Они обоготворяли небо подъ именемъ Сварога (отъ санскр. sur-блистать suar=swar-небо), который въ нашей минологіи соотвётствуетъ индійскому Варуню и греческому Урану, и подобно Урану, быль, въроятно, самымъ старшимъ божествомъ, такъ что другія божества, въ которыхъ были олицетворены разныя явленія на небъ, назывались уже его дътьми. "И послъ (послъ Сварога), царствова сынъ его, именемъ Солние, егоже наричють Дажь-богь", свазано въ Ипатьевской летописи (П. С. Р. Л. т. 2. стр. 5). Дажь-бог (слово дажь прилаг. отъ дагъ, нъм. tag, сансир. ahan вийсто dahan, день, свить), въ которомъ одицетворялось солнце, быль сынь Сварога; о немь упоминается въ летописи Нестора и въ Слове о полку Игореве, где весь народъ

<sup>(1)</sup> Полное изложение миническихъ представлений вообще славянскихъ племенъ, въ связи съ миническими сказаниями другихъ индо-европейскихъ народовъ, находится въ сочинении Анапасьева: «Поэтическия воззръния славянъ на природу»... т. І. 1865. т. ІІ. 1868 т. ІІІ. 1869.

Русскій называется внуком Дажь-бога. Другой сынъ Сварога быль Огонь (индійскій Агни). "И огневи молятся, зовуть его Сварожичемо", сказано въ словъ Христолюбца. Въроятно, это огонь солнечный, воторый назывался еще Хорсомз; огонь же молніи, или молнію и громъ олицетворяли и почитали въ образъ Перуна, который соотвътствоваль индійскому Индръ, греческому Зевсу и свандинавскому Topy. Къ солнечнымъ же божествамъ принадлежалъ, вонечно, и Boлос или Beлec (" $H\lambda\iota o\varsigma$ ), воторый соотвътствуетъ греческому Геліосу (Фебу. Аполлону); онъ называется скотьимъ богомъ и подобно Геліосу признавался защитникомъ стадъ; подобно Фебу, онъ считался повровителемъ повровъ; въщій Боянъ въ Словъ о полку Игоревъ называется его внукомъ. Вмъстъ съ небомъ и его свътилами, солнцемъ, мъсяцемъ и звъздами, повланялись, въроятно, матери сырой землю, на что могуть указывать народные обычаи - клясться землею, обращаться въ землъ въ случав бользни, и другіе обряды, доказывающіе почтеніе въ землъ (Аванасьева Поэтич. воззр. т. І. 142—150). Стихіи и силы природы, въроятно, также олицетворены были въ какихъ нибудь существахъ титанического характера, черты которыхъ въ последствіи могли перейти на древнихъ богатырей нашего эпоса, отличающихся стихійными качествами, и на разныхъ чудовищъ, съ воторыми сражаются эти богатыри. О Полянахъ въ Софійскомъ Временникъ сказано: "бяху же тогда погани, жруще озерамъ и жолодезямъ и рощеніямъ" (П. С. Л. т. V, стр. 84). Божествомъ водной стихін быль Водянику, который въ былинь о купць Садвъ называется морскимъ царемъ; богомъ вътровъ быль Стрибои; его внуками называются вътры въ Словъ о полку Игоревъ; въ льсахъ цариль Льшій (льсной богь). Божествомъ домашняго очага быль Дюдушка-Домовой; души умершихъ предвовъ почитались въ Русалках; въ Роди и Рожаницах олицегворялся рокъ или судьба. У западныхъ славянъ упоминаются Бълбог и Чернобого, вавъ представители свъта и мрава, а вмъстъ съ тъмъ добра и зла; но у насъ такого ръзкаго дуализма не было, хотя кромъ свътлыхъ божествъ были и такія существа, въ которыхъ олицетворялись вредныя и разрушительным явленія природы. Такъ смерть и все мертвящее и разрушающее одицетворялось въ разв Мораны или Морены (лат. mors, mris); санскр. ковое значение съ Мореной имъло миническое существо Нежита, или  $\pmb{H}$ ежить; зима олицетворялась въ образ $\pmb{b}$   $\pmb{E}$ абы  $\pmb{A}$ г $\pmb{u}$ ; зимні $\pmb{b}$ жолодъ и морозъ-въ образв Кощея (Поэтич. воззр. славянъ... т. 3. стр. 33—36). Обо всёхъ упомянутыхъ божествахъ до насъ не дошло никавихъ опредъленныхъ свазаній, подобнихъ минамъ другихъ народовъ; славянская миоологія не успъла создать ихъ; сохранились только отрывочныя указанія на эти божества въ произведеніяхъ народной словесности и въ намятникахъ древней письменности. Между всеми божествами особеннымъ уважениемъ у нашихъ предковъ пользовались, важется, Дажь-богь, какъ богъ солица, источника света, теплоты и плодородія, Перуна, какъ божество такихъ страшныхъ поразительныхъ явленій, каковы громъ и молнія, и Волост, какъ богъ скота, составляющаго глав: ное богатство народа въ эпоху какъ кочеваго, такъ и земледъльческаго быта Въ честь этихъ божествъ совершались въ разныя времена религіовныя правднества съ разными обрядами, каковы Коляда, Овсень, Купало, Ярило и др. По водворении христіанства, язычество пало; но языческія суевбрія долго помнились, такъ что имена нъкоторыхъ божествъ были перенесены на христіансвихъ святыхъ, и явыческіе праздники слились съ христіанскими правдниками. Мъсто Перуна заступилъ св. Илья пророкъ, который и до сихъ поръ въ народъ считается распорядителемъ грона и молніи; місто Волоса заступили свв. Власій, Флоръ и Лавръ, которые и нынъ считаются покровителями скота; на св. Георгія, который признается покровителемъ земледелія, перешли, вероятно, черты Перуна или самого Дажь-бога. Подобно тому, и языческіе праздники присоединились къ тъмъ христіанскимъ праздникамъ, въ которымъ они близко подходили по времени совершенія: празднованіе Коляды соединилось съ праздпикомъ Рождества Христова, празднованіе въ честь Русаловъ съ праздникомъ св. Троицы, правдникъ Купалы съ днемъ св. Іоанна Крестителя 24 іюня. Къ этимъ праздникамъ и относятся старинныя обрядныя пъсни: Колядскія, Овсеневыя, Семицкія, Купальскія.

а) Колядскія и Овсеневыя пъсни. Первымъ праздникомъ въ честь Дажь-бога или солнца и вмъстъ началомъ стараго языческаго года, по мивнію ученыхъ изследователей, быль зимній праздникъ, во время такъ называемаго солноворота, въ декабръ мъсяцъ, когда, послъ долгихъ ночей, начинаетъ прибывать день, когда, по народному выраженію, солние поворачиваеть на льто. Близкое совпаденіе этого праздника съ церковнымъ праздникомъ Рождества Христова было, конечно, причиною того, что въ христіанскія времена онъ применуль въ празднику Рождества и сталь отправляться 24 декабря, наканунь Рождества, или во время самого Рождества. Въ Великороссіи онъ отправлялся еще въ XVII в., а въ Малороссіи отправляется и теперь такимъ образомъ: наканунъ Рождества или цълую рождественскую недвлю молодые люди и двти собираются подъ окнами богатыхъ крестьянъ, поютъ пъсни, величая хозяина, хозяйку и дътей ихъ, и просять денегъ, пироговъ п проч. (1). Въ пъсняхъ

<sup>(1)</sup> Въ Бълоруссіи подобный обычай соблюдается на великъ день вли Пасху. Подобно колядующимъ, въ первый день Пасхи, ходятъ тамъ волочобники (отъ слав-

обывновенно ведичается Коляда, а въ нѣвоторыхъ мѣстахъ Овсень, Авсень, Таусень; потому онѣ называются Колядскими и Овсеневыми. Слово Коляда производять отъ датинсваго слова Calendae (Коляда у поляковъ коlędа отъ саlео, разгорячаться, горѣть, что увавываетъ на жаръ солнца). Было ли это слово названіемъ самого Дажь-бога, или только праздника въ честь его, опредѣлить трудно. Въ числѣ особыхъ божествъ Коляда не встрѣчается въ памятникахъ древней письменности; въ пѣсняхъ же она упоминается большею частію въ видѣ припѣва. Въ одной изъ колядскихъ пѣсенъ говорится:

•За ръкою, за быстрою Ой Коліодка, ой Коліодка! Лѣса стоятъ дремучіе, Въ техъ лесахъ огни горятъ, Огни горять великіе. Вокругъ огней скамы стоятъ, Скамьи стоять дубовыя. На тъхъ скамьяхъ добры молодцы, Добры молодцы, красны дъвицы Поють пъсни Коліодушки. Ой Коліодка, ой Коліодка! Въ срединъ ихъ старикъ сидитъ; Онъ точитъ свой булатный ножъ. Котель кипить горючій, Возяв котла козель стоить. Хотять козда зарѣзати...» (1).

Здѣсь, очевидно, описывается старый явыческій праздникъ, когда предки наши приносили жертвы въ лѣсахъ; старикъ съ ножемъ—жрецъ, приносившій жертву, а козель—самая жертва. Для языческихъ жертвъ, во время праздника, собирались, вѣроятно, приношенія; во времена христіанскія это перешло въ обычай воспѣвать Коляду и собирать разныя подаянія. Вотъ Колядка, при которой собираются подаянія:

«Коляда, Коляда! Пришла Коляда На канунъ Рождества.

волочиться, бродить), молодые парни съ пѣснями и музыкой, и за славленье выпрашиваютъ подарки—янца, пироги, водку, а иногда цѣлое угощеніе. Смотр. Бѣлорусскія пѣсни Безсонова стр. 20. У южныхъ славянъ Колядѣ соотвѣтствуетъ праздникъ Божича.

<sup>(1)</sup> Сахар. Сказ. рус. нар. т. I, кн. III. стр. 16. Окончаніе этой пъсни взято изъ сказки О царевичю козленочкю.

Мы ходили, мы искали Коляду святую По встиъ дворамъ, по проулочкамъ, Нашли Коляду У Петрова-то двора...» (1).

Называется дворъ хозяина, подъ овнами вотораго поется пъсня. Далъе въ пъснъ величается этотъ дворъ, его хозяинъ, хозяйка и дъти ихъ. Дворъ обнесенъ желъзнымъ тыномъ, а середи двора стоятъ три терема. Хозяйнъ сравнивается съ свътлымъ мъсяцемъ въ одномъ теремъ, хозяйка—съ краснымъ солнцемъ въ другомъ, а дъти ихъ—съ частыми звъздами въ третьемъ теремъ. Очень можетъ быть, что солеце, мъсяцъ и звъзды первоначально прославлялись, во время Коляды, сами по себъ самостоятельно, а потомъ, когда уже потерялся древній смыслъ праздника, они стали употребляться для сравненія съ ними прославляемаго въ пъснъ хозяина дома, его жены и дътей (²). Пъсня оканчивается желаніемъ "здравствовать хозяину съ хозяющкой на долгіе въки на многія лъта".

Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ, вмѣсто Коляды, въ пѣсняхъ воспѣвается Овсень или Авсень; потому и самыя пѣсни называются Овсеневыми. Впрочемъ, какъ Коляды относятся собственно къ кануну Рождества, такъ Овсеневыя пѣсни поются большею частію на канунѣ Новаго года, вечеромъ, который въ народѣ называется Васильевым вечеромъ оть того, что въ новый годъ церковь празднуетъ память св. Василія В. (3). Содержаніе Овсеневыхъ пѣсенъ

«Ой Овсень, ой Овсень! Походи, погуляй По святымъ вечерамъ, По веселымъ теремамъ! Ой Овсень, ой Овсень! Посмотри, погляди, Ты войди, посъти Къ Филимону на дворъ! •(\*)

<sup>(1)</sup> Caxap. Сказан. русск. народ. т. І. кн. III. стр. 16.

<sup>(3)</sup> Смотр. О. Миллера: Опытъ истор. обозр. русск. слов. ч. І. стр. 28.

<sup>(3)</sup> Въ Малороссів Васильевъ вечеръ называется щедрыми или добрыми вечероми; пітенн, которыя поють въ этоть вечеръ подъ окнами богатыхъ людей называются щедривками; ходить съ этими пітенями значить щедровать т. е. желать во всемъ изобилія и богатства. Смотр. А. Метлинскаго: Народныя южнорусскія пітени. Кіевъ. 1854, стр. 340—344.

<sup>(4)</sup> Caxap. Сказан. т. І. кн. III. стр. 259-260.

почти то же самое, что и Колядскихъ, только вийсто Коляды вънихъ величается Овсень или Авсень. Воть пъсня Овсеню.

Далъе восхваляется домъ хозяина, обнесенный кипариснымъ тыномъ, съ серебромъ и позолотой, самъ хозяинъ, хозяйка и дъти, точно такъ же, какъ въ колядскихъ песняхъ. Слово Овсень однипроизводять оть обстванія или осыпанія овсому, которымь сопровождается пъніе овсеневыхъ пъсенъ; поющіе обывновенно бросають зерна разнаго хліба и особенно овса; зерна эти слушающіе собирають и хранять до осенняго посіва. Другіе это слово, произносимое въ различныхъ мъстахъ различно: Авсень, Усень, Таусень, сближають со словомь ясный и видять въ немъ измъненіе слова Ясень- названія солнца (ясное солнце). Какъ бы то ни было, только упомянутый обрядъ осыпанія, при пініи овсеневыхъ пъсенъ, и сходство этихъ пъсенъ съ колядскими и по содержанію и по времени, въ которое онъ поются, показывають, что Овсень, подобно Колядь, импеть отношение из солнцу, и составляеть, въроятно, только другое название одного и того жесолнечнаго божества или праздника въ честь солнца, какъ источника свъта, теплоты и плодородія. Въ нъкоторыхъ пъсняхъ они даже соединяются вийстй и величаются рядомъ одна съ другимъ.

б) Святочныя обрядныя пъсни. Нътъ сомнънія, что празднивъ Коляды, во времена языческія, сопровождался разными играми и обрядами. Сохранившіяся до сихъ поръ святочныя игры, переряживанья и гаданія не могли возникнуть во времена. христіанства, духу котораго они совершенно противны, а составляють, несомнънно, остатки древнихъ языческихъ игръ и обрядовъ. Въ этомъ отношении и самыя древне-русскія Святки съ ихъ обрядовою обстановкою можно назвать продолжениемъ стараго праздника Коляды, соединившагося, во времена христіанскія, съ праздникомъ Рождества. Въ обычат перераживаться, во время Святокъ, нъкоторые не безъ основанія хотять видьть остатокъ древняго языческаго обряда, въ которомъ переряживаніемъ обозначалось то не нормальное или превращенное состояние природы, въ какомъ она находится во время зимы (1). Гаданіемъ на Святкахъ занимаются нынъ молодые люди и дъвушки, съ цълію узнать свою судьбу относительно женитьбы или выхода замужъ въ будущемъ году; но въ старыя языческія времена оно производинось, въроятно, всъми людьми, съ серьезною пълію узнать, будеть ли счастливь или благопріятень для плодородія вообще-

<sup>(1)</sup> Смотр. Опытъ истор. обозр. русск. слов. О. Миллера. Стр. 38.

тотъ годъ, который начинался съ праздновавшагося въ это время солнечнаго поворота отъ зимы на лето. Напр. девушки ныне на Святкахъ кормятъ курицу зерномъ и при этомъ гадаютъ о замужестве, а въ старину, вероятно, кормили курицъ для того, чтобы, по ихъ клеванію зеренъ, судить о хорошемъ или плохомъ урожає хлёба и плодовъ въ следующемъ году. Святочныя гаданія и игры сопровождаются пеніемъ разныхъ песенъ, между которыми особенно замечательны подблюдныя и игорныя. Подблюдными называются те песни, которыя встарину пелись во время гаданія надъ блюдомъ или чашей съ водой. На столъ, вокругь котораго садились гадающіе, ставили блюдо съ водой и покрывали его скатертью; около блюда гадающіе клали свои кольца, перстни и серьги; туть же клали еще кусочки хлёба, соль и три уголька. За тёмъ пелась пёсня хлюбу и соли:

Слава Богу на небъ, Слава! Государю нашему на сей вемль, Слава! Чтобы нашему государю не старъться, Его цвътному платью не изнашиваться, Его добрымъ конямъ не изътаживаться, Его върнымъ слугамъ не измъниваться. Чтобы правда была на Руси Краше солнца свътла: Чтобы царева золота казна Была въкъ полнымъ полва; Чтобы большинь то рекань Слава песлась до моря, Малымъ ръчкамъ до мельницы. А эту пъсню мы хльбу поемъ, Хльбу ноемъ, хльбу честь воздаемъ (1). Слава!

По овончаній этой пісни, кольца, перстий и серым, а равно кліботь, соль и угольви влали на блюдо и начинали пість одну ва другою подблюдныя пісни: Катилося зерно по бархату; Идет кузнецз изг кузницы; Летит сокол изг улицы; Скачет груздо-

<sup>(1)</sup> Сказан. Caxap. т. І. кн. 111. стр. 11. Ж 1.

чеку по ельничку (1) и проч. Послів каждой изъ этихъ півсень, выпимали кольцо или другую вещь изъ блюда и при этомъ півли особый припіввъ:

«Да кому мы спѣли, тому добро, Слава! Кому вынется, тому сбудется, Скоро сбудется, не минуется».

Поливе другихъ подблюдныхъ пъсенъ выражаетъ смыскъ святочныхъ гаданій слъдующая пъсня:

«Идетъ кузнецъ изъ кузпицы,
Слава!
Несетъ кузнецъ три молота,
Слава!
Кузнецъ, кузнецъ, ты скуй мий вёнецъ,
Ты скуй мий вёнецъ и золотъ и новъ,
Изъ остаточковъ золотъ перстень,
Ивъ обрёзочковъ булавочку.
Мий въ томъ вёнцё вёнчатися,
Мий тёмъ перстнемъ обручатися,
Мий тою булавочкою убрусъ прятыкать» (²).

Въ этой пъснъ выражается мысль о замужествъ; этою же мыслію о замужествъ и женитьбъ пронивнуты и всъ святочныя гаданія и пъсни, въ которыхъ все направлено къ знакомству и сближенію молодыхъ людей и устроенію ихъ судьбы. Но въ тоже время, указанная мионческая обстановка (хлъбъ, соль, вода и угли—предметы, употреблявшіеся при явыческомъ богослуженіи), которою сопровождались святочныя гаданія, приводитъ къ мысли, что первоначально они имъли другое значеніе и выродились изъ какихъ нибудь религіозныхъ обрядовъ въ честь солнца, которому праздновали во время Коляды. — Игорными назывались тъ святочныя пъсни, которыми сопровождались святочныя игры. Самою употребительною изъ нихъ быта игра—хороненіе золота, при которой пълась извъстная пъсня:

ћ я золото хороню, хороню, Чисто серебро хороню...(3)

<sup>(1)</sup> Тамъ же стр. 11—15.

<sup>(3)</sup> CRas. Caxap. T I. RH. III. CTp. 12. 35 4

<sup>(3)</sup> См. тамъ же стр. 15. Ж 37.

Хороненіе золота начиналось послів модблюдника півсена. Дівнушки садились на вружова и начинали півть указанную півсеню. Одна иза дівнушевть брала иза гадальной чаши или блюда посліднее кольцо и но время півнія півсни клада его на чьи-нибудь руки, а дівнушки передавали его одна другой. По окончаніи півсни, хоронившая золото должна была отгадать, у кого кольцо находится. Эта півсня, бывшая самою популярною иза всіха святочных півсень до послідних времень, по мнівнію изслідователей, имівсть самую старинную мионческую основу. Ва волотів, которое хоронится при ея півній, они видять указаніе на небесное золото, ясное красное солнышко, растительная и плодотворная сила котораго, во время зимы, скрывается и представляется кака бы похороненною. Употребляемый ва этой игрів перстень своею круглой формой представляеть подобіе солнца.

в) Весеннія пъсни или в'еснянни. Празднивъ воляды быль только начальнымъ праздникомъ древняго языческаго года к первымъ празднивомъ въ честь солнца, за воторымъ, вонечно, слвдовало много другихъ праздниковъ. Въ народъ еще до сихъ поръ сохраняется множество примъть, игръ и обрядовъ, совершаемыхъ въ разныя времена года и составляющихъ, въроятно, слъды этихъ праздниковъ. Известно, какимъ почетомъ пользуется въ народе масляница. "Этотъ праздникъ, по замъчанію Соловьева, праздновался въ началъ весны; но такъ какъ это время приходится въ великій постъ, то, по принятіи христіанства, празднованіе его перенесено на конецъ рождественского мясовда и отчасти на Свътлое воспресение" (1). На отношение этого праздника въ солнцу увавываеть то, что въ нъвоторыхъ мъстахъ Россіи, на огромныхъ саняхъ, возять тогда наряженняго мужика, который сидигь на колесть, вверху столба, утвержденнаго посреди саней; колесо у языческихъ народовъ было изображениемъ солнца. Въ другихъ мъстахъ, во время масляницы, возять на саняхъ большое дерево. убранное разными лоскутками и разными украшеніями; деревомъ, какъ и рождественскою елкою, изображается плодородіе, источникомъ котораго служить солнце. Наконець въ нѣкоторыхъ местахъ, въ вонце масляницы, производится сожжение соломенной вувлы, которая называется зимою; этимъ обрядомъ означается уничтожение зимы, съ усилениемъ солнечной теплоты

Другіе весенніе праздники соединились съ Благов'ященіемъ, Пасхой, Ооминой нед'ялей, днемъ св. Георгія и особенно съ

<sup>(1)</sup> Ист. Росс. т. І. стр. 66.

праздникомъ св. Тронцы. Въ мартъ мъсяцъ и большею частію предъ Благовъщеніемъ или даже въ день Благовъщенія во многихъ мъстахъ соблюдается обычай закливать весну съ пъснами, которыя называются веснямнами. Воть эти пъсни:

«Благослови, Боже, Весну закликати, Весну закликати, Зяму запирати.

Весна, весна прасная!
Приди, весна, съ радостію,
Съ радостію, радостію,
Съ великою милостію,
Съ льномъ высокінмъ,
Съ корнемъ глубокінмъ,
Съ хлъбами обильными.»(1)

Въ день Благовъщенія въ древнія времена еще быль обычай разводить предъ домами огонь и скакать чрезъ него, потому что этотъ день считался началомъ весны. Въ первый день Пасхи, когда, по народному повърію, играетъ солнышко, въ нъвоторыхъ мъстахъ поется пъсня:

«Солнышко, ведрышко, Выгляни въ окошечко!
Твои дътки плачутъ
Солнышко, покажись, Красное, снарядись». (\*)

Въ Малороссіи и Галиціи на Пасхальной недѣлѣ совершается обрядъ погребенія *Кострубонька*, которымъ изображается замираніе солнечной теплоты зимою и пробужденіе и оживленіе ея весною: при этомъ одна изъ дѣвушекъ, играющихъ въ хороводѣ, падаетъ, и всѣ начинаютъ оплакивать ее, какъ умершую, потомъ она поднимается и встаетъ, какъ ожившая, и всѣ радуются.

г) Хороводныя весеннія пъсни. На Ооминой недъль, особенно замъчателенъ весенній правдникъ— красная горка. Онъ

<sup>(1)</sup> Сказан. Сахар. т. І. к. ІІІ. стр. 260.

<sup>(2)</sup> CRasan. Caxap. T. 2. RH. VII. CTp. 75-76.

получиль такое название отъ того, что происходить на горъ или на возвышенности, покрытой первою весеннею травою и освъщенной прасными солнышьюмъ (¹). Съ красной горки начинаются хороводы, продолжающиеся до конца июля. Круглая форма хороводовъ и ихъ кругообразное движение—символъ солнечнаго движения, показывають, что они обязаны своимъ происхождениемъ празднованию въ честь солнца и первоначально имъли религозное значение.

Припъвки въ хороводныхъ пъсняхъ, въ которыхъ величаются Дидъ-Ладо, Лель, отвуда, въроятно, образовалисъ постоянныя въ нихъ припъвки—люли, люшеньки, величанія Дона и Дуная Ивановича, безъ сомнѣнія, составляють остатки праздничныхъ языческихъ хороводовъ. Что хороводы въ частности имъли отношеніе въ почитанію солнца, это показываетъ одна изъ хороводныхъ пъенъ—о съяніи проса:

«А мы свчу чистили, чистили; Ой Дидъ-Ладо чистили! А мы просо свяли, свяли; Ой, Дидъ-Ладо свяли, свяли» и проч. (2)

Слова Дидъ (дёдъ), Ладо (свётъ, радость), составляющія припёвъ этой пёсни, безъ сомнёнія, относятся въ солнцу или Дажь-богу, внуками котораго называются русскіе въ Словё о полку Игореве, и самое содержаніе пёсни указываетъ на старый земледёльческій праздникъ въ честь солнца, какъ источника плодородія.

обрядовъ, которые указывають на старыя языческія двремена. Между прочимъ, въ этотъ день выгоняють въ первый разъ скотину въ поле освященною вербою; при этомъ поется пъскя:

«Мы вокругь поля ходили, Егорья оклинали...... Егорій ты нашъ храбрый.. Ты спаси нашу скотину Въ полъ и за полемъ, Въ льсу и за льсомъ,

<sup>(1)</sup> Ист. русск. слов. Галах. ч. 1, стр. 13.

<sup>(°)</sup> Chas. Caxap. T. 1. RH. III. CTp. 27.

Подъ свътлымъ подъ мъсяцемъ, Подъ краснымъ солнышкомъ, Отъ волка отъ хищнаго, Отъ медвъдя лютаго Отъ звъря лукаваго» (1).

Въ нёкоторыхъ мёстахъ въ день св. Георгія крестьяне рано утромъ обходять засёянныя поля и поють:

> «Юрій, вставай рано, Отмыкай землю, Выпущай росу— На теплое льто, На буйное жито, На ядренистое На колосистое Людямъ на здоровье»....

Во всёхъ этихъ пѣсняхъ св. Георгій представляется начальникомъ весны, отмыкающимъ землю, выпускающимъ росу и траву, покровителемъ земледѣлія и защитникомъ стадъ. На него, вѣроятно, перенесены черты какого-нибудь солнечнаго божества. Онъ и изображается въ народныхъ сказаніяхъ подобно миоическому существу, герою, или богатырю: "полокоть руки въ красномъ золотѣ, по колѣни ноги въ чистомъ серебрѣ, во лбу солице, въ тылу мѣсяцъ, по косицамъ звѣзды частыя".

д) Русальныя и семицкія пъсни. Къ празднику св. Троицы присоединился древній языческій праздникь въ честь Pyеалокъ, въ готорыхъ предви наши почитали, вѣроятно, души людей умершихъ (2).

Во всё праздники въ честь солнца было, кажется, воспоминаніе объ умершихъ; употребленіе блиновъ на масляницё указываеть на то, что въ старину, въ то время, поминали усопшихъ; красная горка до сихъ поръ соединяется съ такъ называемой Гадуницей (3), во вторникъ на Ооминой недёлё, когда ходять на могилы для поминовенія

<sup>(1)</sup> Сказ. Сахар. т, 2. VII, стр.

<sup>(2)</sup> Названіе русалокі одни производять оть руса или древне-славянскаго названія ріки руса, такъ какъ русалки, по народному візрованію, живуть въводі; другіе названіе ихъ производять оть слова русый (світлый, ясный), такъ какъ русалки, по тому же народному візрованію, выходять во время весны на землю насладиться оживленною природою.

<sup>(3)</sup> Въ словъ радуница нъкоторые не безъ основанія видять измъненное слово родовница — отъ слова родь, предокъ. Смотр. О. Миллера Обозр. русск. слов. ч. 1, стр. 96.

родителей. Но особенно поминались души умершихъ вз праздника Русалонг, поторый, во времена христіанскія, соединился съ празднивомъ св. Троицы. Извъстный Семикъ, отправляемый въ четвергъ на седьной недёлё после Пасхи, быль главнымь днемь русаловь (великъ день русаловъ); потому эта недёля въстарину называлась семицкой и русальной. Стариви въ семивъ ходили прежде могилы родителей помянуть ихъ; поэтому его считають остатвомъ древней языческой тризны; онъ и приходится на недёлё христіансваго поминовенія усопшихъ предъ вселенской троицкой субботой, которая замінила языческую тризну. Молодые парни и дівнишки въ семикъ обывновенно отправлялись въ лесь, рубили березан, украшали ихъ лентами, завивали вънки и бросали икъ въ прудъ и ръку съ гаданіемъ, потонетъ въновъ или нътъ, остановится на одномъ мъстъ, или поплыветь въ сторону, чей въновъ поплыветь и чей останется назади (1). Всё эти обряды находятся въ твсной связи съ древнимъ явическимъ върованіемъ въ Русалокъ, по воторому русалки, съ весенняго разлитія воды до троицына дня, живуть въ водахъ, на берега выходять только поиграть, съ троицына до Петрова поста живуть на деревьяхъ, уходять въ могилы. Въ некоторыхъ семициихъ песняхъ, вопри завиваніи вънковъ, мы находимъ чрезвыпоются странное смешение христіанскихъ понятій съ языческими, котораго поющіе, конечно, нисколько не понимають. Воть одна изъ этихъ пъсенъ:

«Благослови Троица,
Богородица!
Намъ въ лѣсъ пойти,
Намъ вънки завивать.
Ай Дидо, ой Ладо!
Намъ вънки завивать
И цвъты сорывать.
Ай Дидо, ой Ладо!
А мы въ лѣсъ пойдемъ,
И цвътовъ нарвемъ,
Мы цвътовъ нарвемъ,
И вънскъ совьемъ.
Ай Дидо, ой Ладо!» (2).

<sup>(1)</sup> Вслідствіе обычая рубить березки, ставить жил від домати и около домови, вить изъ нихъ вінки и водить хороводы съ піснями, въ нікоторыхъ містахъ семикъ и вся седемая неділя послі Паски назывались зелеными святками.

<sup>(\*)</sup> Сахар. Сказан. т. І. кн. Ш. стр. 260.

Здёсь, вмёстё съ словами *Троица Вогородица* стоять слова: Дидз-Дадо, относящіяся въ Дажь-богу, или солнцу. Въ другой пёснё, съ воторою молодые люди отправляются въ лёсъ завивать вёнки, тавже рядомъ съ *Семикомъ*, упоминается *Троица*;

Іо, 10 Семикъ да Тройца! Туча съ громомъ сговаривалась; Пойдемъ громъ, погуляемъ съ тобой... (1).

Сдёлавъ вёнки изъ березовихъ вётвей, молодые люди надёваютъ ихъ на голову, поютъ пёсни и играютъ въ хороводи. Нёвоторыя пёсни отличаются особенною простотою и граціозностью. Таковы напр.:

«Я въ въночкъ,
Я въ зеленочкъ
Хожу, гудяю.
По городочку.
Ищудь я, ищу
Ласкова Ладу.
Я въ въночкъ,
Я въ зеленочкъ
Хожудь я хожу
Вокругъ городочка.
Добрый молодчикъ!
Будь моимъ Ладой» (²).

«А я выю вёночки, выю веленочки, Хожуль я, вокругъ городочку, Хожуль я, найду ли я, Ласкову себё невёсту. Ты будешь мит, красна дёвушка, невёстой» и проч. (3)

Въ Бълоруссіи, на другой день Троицы, убирають дъвушку велеными вътвями и листьями, такъ что она въ этомъ убранствъ получаетъ видъ и названіе *Куста*. Съ этою дъвушкою другія дъвицы и женщины ходять съ пъснями по всъмъ домамъ и при этомъ собирають разныя подачки для угощенія (4).

е) Купальскія пъсни. Лётніе языческіе праздники присоединились въ праздникамъ св. Іоанна Крестителя, Петра и Павла и пророка Иліи. Главнымъ лётнимъ праздникомъ былъ прасдникъ

<sup>(1)</sup> Бытъ Русск. нар. Терещенка, ч. VI. стр. 164-165.

<sup>(\*)</sup> Вытъ Русск. нар. Терещенка, ч. VI. стр. 166-167.

<sup>(8)</sup> Tamme, 4. IV crp. 145.

<sup>(4)</sup> Смотр. Бълорусск, пъсни Безсонова стр. 25.

Купалы, совершавшійся, віроятно, віз конців іюня, и потому во времена христіанскія присоединившійся кіз празднику рождества Іоанна Крестителя 24 іюня. Потому оніз получиль віз народів названіе Меспа Купалы и сталь отправляться віз ночь на Ивановіз день. Это смішеніе древняго явыческаго праздника сіз праздникоміз христіанскиміз выражается віз слідующей півснів, которую віз Бізлоруссій поють около зажменнаго костра, на верху котораго кладуть чучелу изь соломы, называемую Купалою:

«Купала на Ивана! Гдв купала ночевала? Купала на Ивана Ночевала у Ивана» (1)

Въ другихъ мъстахъ чучелу, сожигаемую въ Иванову ночь называютъ Костромой (отъ слова востеръ); иногда же прост сожигаютъ костеръ, который называется Купалой. Костеръ со ставляетъ необходимую принадлежность купальскаго праздника огонь дня него разводятъ треніемъ досокъ, или изъ досокъ старой посуды. Иногда соломенную чучелу бросаютъ въ воду и при этомъ поютъ:

«Купада на Ивана! Купався Иванъ, Та въ воду упавъ. Купала на Ивана» (<sup>2</sup>).

Между разными обрадами Купальской ночи особенно зам'вчателень обрадъ скатыванія съ юры зажженнаго колеса въ воду,
прямо указывающій на отношеніе этого праздника къ солниу,
которое ивображалось при этомъ горящимъ колесомъ, а скатываніе съ юры этого колеса означало то, что солнце съ этого времени начинаетъ какъ бы возвращаться назадъ т. е. поворачиваетъ,
по народному выраженію, опять на зиму (3). Кром'в того, въ Купальскую ночь обывновенно собираютъ разныя травы, которымъ
приписывается чудесное д'яйствіе (плакунъ-траву, одолень-траву,
чертополохъ, разрывъ траву), и особенно ищуть цв'ятъ папоротника, который будто только въ эту ночь цв'ятъ огненнымъ
цв'ятомъ и который считается необходимымъ при отыскиваніи
кладовъ. При добываніи цв'ята папоротника поется п'ясня:

<sup>(1)</sup> Бытъ Русск. народа Терещенка ч. У, стр. 76.

<sup>(2)</sup> Бытъ Русск. народа Терещенка, ч. V, стр. 81.

<sup>(8)</sup> Асанасьева: Поэтич. воззр. славянъ т. 1. стр. 210—212

«Купала наша Купала!
Дай намъ котлы золота!
Вотъ Солодушка (одинъ изъ видовъ папоротника) цвѣтетъ;
Я ўсяду при ней.
Проночую при ней.
Подотерегу красочку (цвѣтъ),
Сорву папоротку,
Буду богачъ—богатырь,
Закуплю я весь свѣтъ . . »(1).

Навонецъ въ Иванову ночь купаются для здоровья, прыгаютъ чрезъ зажженные костры, для предохраненія отъ заразы и бользней, ищутъ кладовъ (²).

Вмѣсто съ Купалой чествуется Купальница, имя которой сдѣлалось эпитетомъ св. Аграфены, такъ какъ память этой святой празднуется 23-го іюня. День Аграфены Купальницы посвящается также собиранію разныхъ травъ; изъ нихъ особеннымъ уваженіемъ пользуются купаленка или купальница и цвѣтокъ Иванъ да Марья (\*). Къ празднику Купалы близко подходили по времени похороны Костромы и Ярилы, которыя совершались на Всесвятской недѣлѣ. или въ первое воскресеніе послѣ Петрова дня, празднуемаго 29 іюня. Похоронами Ярилы и Костромы, какъ и многими обрядами, совершавшимися въ солнечные праздники, изображались смѣна весны и лѣта осенью и зимою и, съ умаленіемъ свѣта и теплоты солнечной, замираніе растительной силы природы, которая во время зимы кажется какъ-бы похороненною.

На день Ильи пророва, воторый у Сербовъ называется Ильей промовником, перешло празднованіе Перуну, богу грома и молніи. Громъ въ облавахъ народному воображенію казался вздой на колесниць, а на колесниць огненной быль взять на небо Илья проровъ; въ тому-же около Ильина дня и въ самый Ильинъ день почти всегда бывають болье или менье сильныя грозы; весьма естественно, поэтому, было народу перенести на Илью пророва черты Перунъ, по народному върованію, производилъ громы, молнію и дожди, благодътельные для всявихъ растеній, хльбовъ и плодовъ; Илья проровъ во время своей земной жизни низводиль съ неба огонь, производиль засуху и проливаль дождь. Сохранились пъсни, въ которыхъ Илья проровъ прославляется вавъ покровитель земледълія, но которыя, впрочемъ, поются не въ Ильинъ день, а въ другіе праздники. Одна изъ нихъ въ Малороссіи поется въ Васильевъ вечеръ:

<sup>(1)</sup> Бълорус. пъсни Безсонова ч. І. стр. 45, № 80.

<sup>(2)</sup> Указанія на разные обряды и игры, происходившіе прежде въ Купальскую ночь, находятся въ Посланіи игумена Памфила во Псковъ въ 1505 г. (напечатано въ Дополи. къ Акт. Ист. т. І. № 22) и въ Стоглавъ (глав. 41).

«Ходитъ Илья
На Василья
Носитъ пугу
Житиную.
Де замажне
Жито расте». . . (1).

Другая пъсня поется въ Бълоруссіи на Великъ день, или въ Пасху. На праздникъ призываются всъ святые:

«Ци уст святцы (вст святые) позбиралися? Одного вту—святаго Илли. Кого обобрать (выбрать), по Иллю послать! Иятра (Петра) обобрать, по Иллю послать! Иятра (Петра) обобрать, по Иллю послать. Толькижъ Пётра да на коника, Да на коника за воротячки,— Ажъ святый Илля и самъ иде; Уросившися, умочившися Глёжъ ты, Илля, призабавився (замедлилъ)? Но мяжамъ ходиў, жито рядиў, По бору ходиў шщолки садивъ. Роди, Божа, жито и пшаницу, Жито и пшаницу, "Сякую пашницу. (2).

ж) Свадебныя обрядныя пёсни. Наконецъ слёды старыхъ языческихъ вёрованій и обрядовъ сохранились еще въ нёкоторыхъ свадебныхъ пёсняхъ и обрядахъ. Къ свадебнымъ обрядамъ, по свидётельству древнихъ писателей, относились: прыганіе жениха и невёсты чрезъ огонь, приготовленіе на свадьбё хлёбнаго коровая и каши, курицы и пётуха. Прыганіе чрезъ огонь, на которое древніс церковные учители жаловались, какъ на повсемёстный обычай, вытекало изъ языческаго почитанія солнца и огня; коровай и пётухъ, вёроятно, приносились первоначально въ жертву богамъ. На религіозное значеніе коровая указываетъ одна свадебная пёсня, которая въ старину пёлась при разрёзываніи коровая:

«Свъти, свъти, мъсяцъ, Нашему короваю! Проглянь, проглянь, солнце, Нашему короваю»! и проч. (3).

<sup>(1)</sup> Сахар. Сказ. Р. Н., т. 2. кн. VII стр. З Народ Южно-русс песни А. Метлинскаго, стр. 344.

<sup>(2)</sup> Бълорус пъсви Безсонова ч. І. стр. 1-3 ж 1.

<sup>(3).</sup> Сакар Сказан. т. І. кн. Ш. етр. 163.

Думають, что это обращение въ пъснъ въ солицу и мъсяцу было сначала молитвеннымъ обращениемъ въ этимъ свътиламъ, воторыя почитались въ язычествъ. Пътухъ почитался птицею, посвященною Перуну и домашнему очагу, и виъстъ эмблемою счастія и плодородія; потому его при свадьбахъ, въроятно, приносили въ жертву богамъ, чтобы вымолить счастіе и плодородіе новобрачнымъ. Обычаи, бывшіе сначала религіозными обрядами, получили въ послъдствіи символическое значеніе (1).

Таковы болье замычательныя обрядныя пысни. Оны интересны для нась потому, что вы нихы сохранились хотя не ясные слыды старыхы языческихы вырованый нашихы предвовы, смышавшихся сы христіанскими понятіями, указанія на старые языческіе праздники, которые слились сы праздниками христіанскими. Это смышеніе относится, конечно, еще кы самымы первымы временамы христіанства; но необразованный народы долго, вы свои христіанскіе праздники, продолжаль отправлять языческіе обряды и пыть при этомы старыя обрядныя пысни, смысла которыхы оны уже рышительно не понималь вы послыдствій. За это смышеніе христіанскихы понятій сы языческими наши пастыри церкви называли нашы народы деоевтрными; деоевтрными же всего приличные назвать и старинныя обрядныя пысни.

## 2) ВЫЛИНЫ, ИЛИ БОГАТЫРСКІЯ ПЪСНИ.

Былины составляють героическій или богатырскій эпост нашего народа. Былина отъ слова быль собственно значить—пъсня, или разсказъ о томъ, что было; но, чтобы правильно понимать былины (2), надобно помнить, что былыя времена изображаются въ нихъ не по лътописи или исторіи, а по памяти и устнымъ преданіямъ народа, отъ самыхъ отдаленныхъ временъ переходящимъ отъ одного покольнія къ другому. Какъ вообще въ эпическихъ сказаніяхъ каждаго народа разныя эпохи смъщиваются и героическій періодъ такъ тъсно соединяется съ мионческимъ, что героическое сказаніе во многомъ получаетъ мионческій колоритъ, и самые герои явіяются съ чертами, свойственными мионческимъ божествамъ; такъ и въ нашихъ былинахъ, разсказывающихъ о первыхъ временахъ нашего отечества, вмъстъ съ чер-

<sup>(1)</sup> Афанасьева Поэтич. возар. Слав. т. І. стр. 467.

<sup>(3)</sup> Пъсни, собранныя П. В. Киръевскимъ и изданныя П. А. Безсоновымъ. Вын. I— Ж. М. 1860—1870 г. Пъсни, собранныя П. Н. Рыбниковымъ ч. I—III. 1861—1864. Онежскія былины, записанныя А. Ө. Гильфердингомъ въ 1871 г. Спб. 1873.

тами историческаго и христіанскаго періода, встрічаются сліды самой глубокой старины, слёды еще кочевой жизни нашихъ предковъ, а въ нашихъ богатыряхъ и ихъ чудовищныхъ врагахъ, пріурочиваемых къ определенному времени, попадаются образы древнъйшихъ, титаническихъ или миоическихъ существъ. Отъ этихъ существъ, по мнѣнію Буслаева, перешло на нихъ и самое названіе богатыря. "Слово богатырь, говоритъ онъ, происходитъ отъ слова богъ, чрезъ прилагательное богатый и собственно значить существо, одаренное высшими, божескими преимуществами, какъ герой, происшедшій отъ бога" (1). Но вм'ьств съ следами самаго отдаленнаго миническаго періода, мы находимъ въ былинахъ и черты позднейшихъ историческихъ временъ. На князъ Владиміръ есть черты и Краснаго-Солнышка— Дажь-бога и русскаго князя удёльнаго періода; на Вольг'в Святославичь-черты чародъя, волшебника оборотника, и историческаго князя Олега Въщаго и князя оборотника Всеслава Полоцкаго; на Иль Муромц черты бога-громовника Перуна и земскаго богатыря врестьянина и стараго казака Украинского и проч. Переходя отъ одной эпохи къ другой, былины захватывали на пути своемъ черты разныхъ эпохъ; передаваемыя отъ одного поколънія другому, въ устномъ преданіи народа, не знакомаго ни съ исторіей, ни съ географіей, он'в приняли въ себя множество анахронизмовъ, противоръчій исторіи и географіи. Богатыри временъ внязя Владиміра сражаются съ татарами; внязь Олегъ воюетъ противъ Турецъ-Салтана (турецваго султана). Въ былинъ объ Ильф Муромцф упоминается Литва; въ былинф объ Идолищф поганомъ-никогда не существовавшій греческій царь, Константинъ Боголюбовичъ; между татарскими ханами называются Калинъ Калиновичъ, Бутеянъ Бутеяновичъ. Упоминаются неизвъстныя ни въ какой географіи: Сафатъ-ръка, ръка Смородина, гора Сорочинская, городъ Кидишъ и проч. Но, не смотря на указанныя наслоенія отъ стараго и позднійшаго времени, на множество анахронизмовъ, въ былинахъ мы находимъ много быми если не въ историческомъ, то ез бытовымз смысль. Пріурочиваемыя въ разнымъ мъстностямъ, лицамъ и событіямъ, онъ выражаютъ характеръ народной жизни въ извъстныя эпохи и черты народныхъ нравовъ и понятій, народнаго быта и вкуса.

<sup>(1)</sup> Впрочемъ, другіе въ словъ «богатыр» видять измъненіе слова богатур», или багадур», батур», батыр», и считають его Тюркскийъ или Монгольскийъ. Но корень всёхъ этихъ словъ заключается въ Санскритскомъ словъbhaga счастіе, сида, удача, (portio, bona fortuna), откуда bhadra, bhagadhara, счастливый, обладающій счастіемъ. Смотр. объясненіе этого слова въ книгъ-О. Миллера: Богатырство Кіевское стр. ХХЩ—ХХУ.

Дъятельность всъхъ богатырей въ былинахъ относится въ опохъ князя Владиміра, но при этомъ изображаются въ нихъ и такіе богатыри, которые не принадлежатъ собственно ни къ какой исторической эпохъ, которые обрисовываются чертами, свойственными еще миоическому періоду народной жизни. Этихъ богатырей, по отношенію къ богатырямъ эпохи Владиміра, называють старшими богатырями. Такимъ образомъ, въ былинахъ изображаются два разряда богатырей: старшие и младшіе.

1) Былины о богатыряхъ старшихъ. Къ старшимъ богатырямъ, изображаемымъ въ былинахъ, относятся: Святогоръ, Мику $ar{L}_{AB}$  Селяниновичь, Bольга Святославичь или Bолхъ Bсеславьевичь, Сухманг Одихмантьевичг, Донг Ивановичг и Дунай Ивановичг. Хотя, подобно другимъ младшимъ богатырямъ, они дъйствуютъ вивств съ ними въ эпоху Владиміра, но въ то же время они представляются съ такими свойствами, которыя могуть характеризовать скорфе стихійныя силы природы, чфмъ силы и свойства чедовъческія. Древніе греки, желая представить борьбу стихій и силъ природы, создали титановъ, существа съ страшными, непомърными силами; титаническія же свойства, стихійныя вачества выражаются и въ нъкоторыхъ старшихъ богатыряхъ нашего эпоса. На нихъ отпечатлелись следы глубокой старины, той эпохи народной жизни, когда народъ только начинаетъ слагаться и переходить отъ кочеваго быта къ оседлому, земледельческому и государственному.

Святогоръ. Въ лицъ Святогора изображается богатырь съ такою непомърною силой, что его едва земля можетъ носить на себъ. Онъ напоминаетъ собою знаменитаго богатыря персидскаго эпоса, Рустема, который быль такъ силенъ и тяжель, что не могъ ходить по землъ, какъ ступитъ, такъ и начнетъ проваливаться. Не въ состояніи будучи совладъть съ такою страшною силой, онъ долженъ былъ передать часть ея на сохраненіе горному духу. Съ такою же силою представляется и Святогоръ. "Снарядился Святогоръ, говоритъ былина, во чисто поле гуляти.

«Засъдлаетъ своего добра коия
И вдетъ по чисту полю,
Не съ къмъ Святогору силой помъряться.
А сила-то по жилочкамъ
Такъ живчикомъ и переливается.
Грузно отъ силушки, какъ отъ тяжелаго бремени.
Вотъ и говоритъ Святогоръ:
«Какъ бы я тяги нашелъ
Такъ я бы всю землю поднялъ!»
Навзжаетъ Святогоръ въ степя
На маленькую сумочку переметную;

Беретъ погонялочку, пощупаетъ сумочку, — она не скрянется; Двинетъ перстомъ ее, — не сворожнетоя; «Много годовъ я по свъту ъзживалъ, А здакова чуда не наъзживалъ, Такова дива не видывалъ; Маленькая сумочка переметная Не скряпется, не сворожнется, не подымется!» Слъзаетъ Святогоръ съ добра коня, Ухватилъ онъ сумочку объма рукама, Поднялъ сумочку повыше колънъ: И по колъна Святогоръ въ землю угрязъ, А во бълу лицу не слевы, а кровь течетъ. Гдъ Святогоръ угрязъ, тутъ и встать не могъ, Тутъ ему было и конченіе» (1).

Въ другой былинъ о смерти Святогора разсказывается иначе. Бхалъ однажды Святогоръ по чистому полю съ Ильей Муром-цемъ, и встътили они великой гробъ, на которомъ была подпись подписана: кому суждено вт гробу лежать, тото вт него и ляжеть. Легь сначала Илья, гробъ не по немь; легь Святогоръ, гробъ какъ нарочно для него сдёданъ. Святогоръ началъ просить Илью заврыть гробъ врышвой, но Илья отвазался; тогда Святогоръ самъ заврылъ себя; но закрывши, онъ не могъ уже поднять врышки Онъ просилъ Илью ударить по крышкъ мечемъ; Илья удариль поперекь крышки, на ней выросла полоса жельзная; удариль вдоль-выросла другая полоса. Тогда поняль Святогорь, что для него пришло время умереть. Онъ попросилъ Илью навлониться ко гробу и передаль ему часть своей богатырской силы, а самъ задохнулся (2). Черты, въ которыхъ изображается Святогоръ, въроятно, сняты съ какого небудь миоическаго великана горъ, представителя горныхъ силъ. "Уже самое имя его, говоритъ Буслаевъ, указываетъ на связь его съ горою (3), "Въ одномъ ска-

<sup>(1)</sup> Пъсни Рыби., ч. 1 стр. 32-33. У Гильфердинга ж 270.

<sup>(2)</sup> У Рыбн., стр. 40-42. У Гильф. ж. 1 и 273.

<sup>(3)</sup> На происхождение от горъ также указывають, по минию Бусдаева, и названия изображаемыхъ въ былинахъ чудовищнаго Змъя Горынича или Горыница и исполниской чародъйки—Бабы Горынянки. Русск. богат. эпосъ. Русск. Въстн. 1862 г. Ж. З. стр. 45—47. Другіе (Аванасьевъ и Миллеръ) подъ горою при этомъ разумбютъ не обыкновенную гору, а гору въ облакахъ, облачную—горумучу. Поэтому Святогора считаютъ олицетвореніемъ горымучи, а Змёя Горынича олицетвореніемъ молми, живущей въ горымучь. Аванасьева: Поэтич. возър. т. I стр. 583—584; Миллера: Богат. Кіевск. стр. 1-55.

заніи объ Илью Муромию действительно говорится о такомъ великанъ, котораго земля не могла держать на себъ и который вовсемъ міръ нашелъ только одну гору, могущую выдержать его силу и тяжесть. Илья Муромецъ вахотель съ нимъ помериться силою и пошель искать его. Приходить въ горъ, а на ней лежить громадный богатырь, сама кака гора. Илья наносить ему "Никакъ зацепился я за сучекъ", говорить богатырь. Илья, напрягши повторяетъ ударъ. "Върно я всю силу, ва намешевъ задълъ", говоритъ богатырь. Оборотясь, онъ увидъль Илью Муромца и сказаль ему: "а! это ты, Илья Муромець! ты силенъ между людьми, и будь между ними силенъ, а со мноюнечего тебъ мърять силы. Видишь, какой а уродъ: меня и земля не держить. Нашель себв гору и лежу на ней" (1).

Минула Селяниновичъ. Разъезжая путемъ-дорогою, говоритъ одно свазаніе, Святогоръ увид'влъ однажды прохожаго и припустиль своего добраго коня, чтобы догнать его, но никакъ не могь догнать его. "Повдеть во всю рысь, прохожій идеть впереди; ступью пойдеть, прохожій идеть впереди". Святогорь сталь просить его остановиться; тоть остановился, сняль съ плечь сумочку и положиль ее на сыру землю. "Что у тебя въ сумочвъ", спросилъ Святогоръ. ... , А вотъ подыми съ земли, такъ увидищь", сказаль прохожій. Святогорь слівть съ коня и сталь поднимать сумочку объими руками, но не могъ и пошевелить ее, а толькосамъ по вольни въ землю угрязъ. "Что у тебя въ сумочвъ", спрашиваеть онь богатыря? -- "Въ сумочев у меня тяга земная", отвъчаль тоть. -- "Да втожъ ты есть, и вавъ тебя именемъ зовутъ, величають какь по изотичны (по отечеству)?—Я есть Микулушка Селяниновичъ (2). А вто такой Микулушка Селяниновичъ, этоизображается въ былинъ о Вольго Святославичи. Собирая даньсъ разныхъ городовъ, съ своею храброю дружиною, Вольга заслышаль вь поль ратая: "ореть вь поль ратай, понукиваеть, сошка у ратая посвринываеть, омъщики по камешкамъ почеркивають". Вольга повхаль на его голось, но только на третій день могъ добхать до него и увидблъ:

> «Оретъ въ полѣ ратай, понукиваетъ, Съ края въ край бороздки пометываетъ;

<sup>(1)</sup> Приложенія въ 1-му выпуску Піссень, собранных кир'вевскимъ стр. XXX—XXXI. «Въ Германскомъ эпосъ, говоритъ Миллеръ, этому похожденію. Ильи Муромца эпически соотвітствуетъ похожденіе Тора съ великаномъ Скри-миромъ.»

<sup>(2)</sup> Пѣсни Рыбн. ч. 1, стр. 39.

Въ край онъ убдетъ, другаго не видать; Каменья, коренья вывертываетъ, А великія-то всё каменья въ борозду валитъ; Кобылка у ратая соловая, Сошка у ратая кленовая, Гужики у ратая шелковые. Говорилъ Вольга таковы слова: «Божья ти помочь, оратающко, Орать, да пахать, да крестьянствовати» ... Говорилъ оратай таковы слова: Подитко, Вольга Святославговичъ, Со всею со дружинушкой хороброю, Митъ-ка надобна помочь крестьянствовати!»

Поздоровавшись съ ратаемъ, Вольга сталъ звать его съ собою вхать въ товарищахъ. Ратай тотчасъ же согласился на это, выпрягъ свою кобылку, и они повхали. Но ратай забылъ спрятать свою соху, "бросить за ракитовъ кустъ". Вольга хочетъ услужить ему и посылаетъ изъ своей дружины сначала пять, а потомъ десять могучихъ молодцевъ, чтобы они спрятали соху. Но не только эти пять и десять могучихъ молодцевъ, но и вся храбрая дружина Вольги не могла даже выдернуть соху изъ земли.

> Они сошку за обжи вокругъ вертятъ, А не могутъ сошки съ земельки повыдернути, Изъ омъшиковъ земельки повытряхнути, Бросить сошки за ракитовъ кустъ.

Тогда ратай самъ подъёхалъ въ ней и, выдернувъ ее одной рукой, бросилъ за ракитовъ кустъ. Когда они потомъ поёхали, Вольга никакъ не могъ посиёть за ратаемъ: "у ратая кобылка рысью идетъ, а Вольгинъ конь поскакиваетъ; у ратая кобылка грудью пошла, а Вольгинъ конь оставается", такъ что Вольга остался далеко позади и началъ махать своимъ колпакомъ, прося его остановиться. Наконецъ Вольга спрашиваетъ его, кто онъ такой:

Ай же ты, ратаю-ратаюшко!
Какъ-то тебя именемъ зовутъ,
Какъ звеличаютъ по отечеству?
Говорилъ оратай таковы слова:
Ай же Вольга Святославговичъ!
А я ржи напашу, да во скирды сложу,
Во скирды складу, домой выволочу,
Домой выволочу, да дома вымолочу,
Драни надеру, да пива наварю,
Пива наварю, да мужичковъ напою,

талутъ мужички меня покликивати: «Молодой Микулушка Селяниновлчъ!» (1)

Миоическія преданія о начал'в вемледівлія, о волотомъ небесномъ плугв, огненной или жгучей боронв, спускающейся съ неба. о чудесныхъ пахаряхъ встречаются у разныхъ народовъ и принадлежать, въроятно, въ древнимъ арійскимъ предапіямъ; изъ такихъ же преданій возникла и былипа о Микуль Селяниновичь. Въ лицъ Микулы Селяниновича представляется разъ могучаго богатыря крестьянина-пахаря, соотвітствующаго Чешскому пахарю Премыслу. Страшная его сила, сопоставленіе съ Святогоромъ и другія необыкновенныя черты, въ которыхъ онъ изображается, показывають, что типь его, какъ типъ Святогора, сложился подъ вліяніемъ образа какого нибудь титаническаго существа, бывшаго, въроятно, олицетвореніемъ вемли или бога покровителя земледёлія. На это можеть указывать особенно симочка съ тягой земли, съ которой изображается Микула и которая, очевидно, есть не что иное, какъ образъ земли. Но самъ онъ уже представляетъ не землю, какъ стихію, а идею осъдлой земледельческой жизни, въ которой онъ и поставляеть свою силу и значеніе: "а я ржи напашу, и во скирды сложу, говорить онъ. ... станутъ мужички меня покликивати: молодой Микулушка Селяниновичъ!" Фантазія народа изобразила этого своего представителя въ величавомъ образв и неизмвримо возвысила его по силь предъ вняземъ Вольгою Святославичемъ, со всею его дружиною хороброю.

Вольга Святославичь (Волхъ Всеславьевичь). Въ былинь о Вольго Святославичи изображается типь богатыря князядружинника. Нът сомный, что образцемь для него послужиль народу историческій князь Олегь-вышій. Изъ льтописи мы знаемь, что онъ сильно поражаль народъ своею мудростію. Это же качество—мудрость, или лучше сказать, хитрость составляеть основную черту и въ характеры Вольги Святославича. Но въ то же время нельзя не видыть на немъ и слыдовъ мисическихъ. Появленіе его на землы, какъ существа необыкновеннаго, сопровождалось потрясеніемъ вемли:

«Мать сыра земля сколыбалася И звърп въ лъсахъ разбъжалися, И птицы по подоблачью разлеталися, И рыбы по синю морю разметалися.

<sup>(1)</sup> Пъсни Рыби. ч. І. стр. 17-22. У Гильфердинга Ж. 32 и 156.

Дъйствительно, самое рождение Вольги было не обывновенное; Вольга (по другой былинъ Волхъ Всеславьевичъ) родился отъ змъя, отъ вотораго народная фантазія обывновенно производить въдовство, колдовство, оборотничество: происшедши отъ такого существа, Вольга самъ становится въдуномъ и оборотнемъ. Его хитрость-мудрость, по словамъ былины, состояла въ способности превращаться въ разные виды, которой онъ учился съ малыхъ лътъ.

«Сталъ Вольга растъть-матеръть; Похотълося Вольгъ много мудрости: Щукой-рыбою ходить ему въ глубокихъ моряхъ, Птицей-соколомъ летать подъ оболока, Сърымъ волкомъ рыскать во чистыхъ поляхъ».

Выросши, Вольга началь набирать себъ дружину и набраль тридцать молодцовъ безъ единаго, самъ сталъ тридцатымъ. Съ этою дружиною онъ вздить на охоту и собираеть дань съ трехъ тородовъ, которые пожаловалъ ему его дядющка, стольно-віевскій Владиміръ внязь. Успька въ своихъ дълахъ Вольга достигаетъ не силою своей храброй дружины, а своею собственною хитростію или способностію превращаться въ разные виды. Вольга приказываеть своей храброй дружинъ "становить веревочки шелковыя по темну лісу, по сырой землі, и ловить куниць и лисицъ... по три дня и по три ночи. Дружина поставила веревочви шелковыя, но не могла добыть ни одного звёрка. Вольга самъ обернулся лёвыма (львомъ) звърема, посночиль по темному льсу, ваворачивалъ куницъ, лисицъ и дикихъ звърей. Въ другой разъ Вольга велёль дружине становить силышки на темный лесь и ловить гусей, лебедей, ясныхъ соколей, по три дня и по три ночи. Дружина поставила силышки на темный люсь, по не могла добыть ни одной птички. Вольга повернулся Науй птицей (страусомъ) и нагналъ гусей, лебедей и другихъ птицъ. Наконецъ онъ приказываетъ дружинъ выъзжать на сине море и ловить рыбу семжинку и бълужинку, щученыку и плотиченыку и дорогую рыбку осетринку. Дружина строила судёнышко дубовое, вязала путевья шелковыя, выбажала на сине море и ловила по три дня и по три ночи, но не могла добыть ни одной рыбки. Вольга самъ повернулся рыбой щучиной, побъжаль по синю морю, заворачиваль рыбу семжинку и бълужинку, щученьку и плотиченьку и дорогую рыбу осетринку". Названіе впщаго князь Олегь получиль за походъ на Византію, изъ котораго онъ возвратился съ богатою добычею. Былина изображаетъ его въ такомъ видъ:

«Повернулся Вольга сударь Буслаевичъ Малою итицей иташицей,
Полетъль онъ по подоблачью.
И скоро будетъ во Турецъ-землъ,
Будетъ у царя турецкаго,
Противъ самыхъ окошечекъ,
И слушаетъ онъ ръчи тайныя—
Говоритъ царь со царнцею:

А я думаю скоро тхать на святую Русь, Возьму я девять городовъ
И подарю своихъ девять сыновей,
Привезу себт шубоньку дорогую».

Услышавъ, что Турецъ-салтанъ собирается на святую Русь, Вольга тотчасъ повернулся малымъ горностаюшкомъ, проникъвъ ружейную горницу царя, и здёсь, обернувшись добрымъ молодцомъ, испортилъ все оружіе: переломалъ тугіе луки, каленыя стрёлы, испортилъ замки у ружьевъ, залилъ весь порохъ въ боченкахъ; потомъ, повернувшись сёрымъ волкомъ, онъ отправился въ царскую конюшню и передушилъ тамъ всёхъ коней. Устроивъ все это, Вольга вернулся домой, взялъ свою храбрую дружину и пошелъ съ нею на Турецъ-землю, и они силу турецкуювъ полонъ взяли! Былина оканчивается разсказомъ о раздёлё добычи, пріобрётенной во время набёга:

«Что было надълу дорого
И что было надълу дешево?
Вострыя сабли по пяти рублей,
А оружіе булатное по шести рублей,
А добрые кони по семи рублей;
А только надълу было дешево—женскій полъ;
Старушечки были по полушечкь,
А молодушечки по двъ полушечки,
А красныя дъвушки по денежкъ» (1).

Незнакомый ни съ силами природы, ни съ силами своего духа, народъ, въ первобытную эпоху, во всякомъ дъйствіи человъческомъ, которое только что выходить изъ ряда повседневныхъявленій жизни, обыкновенно видитъ помощь или вліяніе какойнибудь особенной высшей силы; дъйствіемъ высшей волшебнойсилы представился ему и счастливый набътъ Олега на Византію,

<sup>(1)</sup> Рыбн. ч. 1 стр. 1-6- У Гильфердинга жж 15 и 91.

и самъ Олегъ получилъ въ народной фантазіи образъ не просто хитраго или мудраго князя, но хитраго волшебника-оборотня. Впрочемъ, волшебный характеръ могъ перейти на Вольгу Святославича и отъ другаго извъстнаго князя-оборотника, Всеслава Полоцкаго. О Всеславъ Полоцкомъ въ лътописи сказано, что его матъ родила отъ волхвованія, а въ Словъ о полку Игоревъ онъ изображается волшебникомъ-оборотнемъ, который днемъ людей судилъ, а въ ночь волкомъ рыскалъ. На это родство Вольги съ княземъ Всеславомъ можетъ указывать и то, что онъ въ нъкоторыхъ былинахъ называется Волхомъ Всеславововичемъ.

Эти три богатыря, указывая своими сверхъ - естественными свойствами на древнийтую мионческую эпоху, въ то же время представляють собою разныя ступени въ развитіи народной русской жизни: Святогорь, разъезжающій по чистому полю, богатырь стихійный и принадлежить еще кочевой живни; онь угрязт въ землю, когда эта жизнь для народа кончилась и сменилась бытомъ осъднимъ и вемледъльческимъ; представителемъ первыхъ временъ осъдлаго быта и перехода отъ стихійной силы въ богатыряхъ къ силв нравственной служить Микула Селяниновичъ; у него есть сумочка переметная, принадлежность кочекой жизни, но онъ уже называетъ себя Селяниновичема, жителемъ сельскимъ; онъ занимается хлебопашествомъ и въ этомъ занятіи полагаетъ свою огромную силу и значеніе; Вольга Святославичъ представляеть новое начало въ русской жизни, начало княжеской дружины и княжеской власти. Основное качество въ первыхъ богатыряхь-страшная физическая сила, отличительное свойство по- $\mathbf{c}$ л $\mathbf{b}$ дняго— мудрость-хитрость ( $^{1}$ ).

Къ богатырямъ, указывающимъ на старую доисторическую эпоху, могутъ быть отнесены еще Сухманъ Одихмантьевичъ, Донъ Ивановичъ, Дунай Ивановичъ и Нъпра Королевична.

По былинамъ объ этихъ богатыряхъ рѣка Дунай произошла отъ богатыря Дуная, а рѣки Днѣпръ и Донъ— отъ богатыря Дона и супруги его, Нѣпры Королевичны. Эти былины указываютъ на то старое доисторическое время, когда предки наши Славяне, ведя кочевую жизнь, разселялись по рѣкамъ, которыя были для нихъ и путями переселенія и сообщенія и главными мѣстами, гдѣ они основывали свои становища, когда, въ силу этого значенія рѣкъ, они питали къ нимъ религіозное почтеніе, какъ къ

<sup>(1)</sup> См. Пъсни Рыбникова ч. І. Замътка П. Безсонова стр. ІХ—ХХШ.

мъстамъ самымъ благодътельнымъ и священнымъ. По многихъвременъхъ, говоритъ Несторъ, славяне съли по Дунаю, гдъ нынъвемля угорская и болгарская. Отъ тъхъ славянъ разошлись другіе по землъ и прозвались своими именами, смотря по тому, гдъ кто сълг, на которому мъсть (1). Поэтому, конечно, Дунай, какъ мъсто первоначальнаго поселенія славянъ,—нашихъ предковъ, и до сихъ порт воспъвается въ нашихъ хороводныхъ пъсняхъ: Дунай ли мой Дунай, сынг Ивановичъ Дунай". При указанномъ значеніи ръкъ для предковъ, совершенно понятнымъ становится олицетвореніе Дуная, Дона и Днъпра въ видъ славныхъ богатырей (2).

2) Былины о богатыряхъ младшихъ. Къ младшимъ богатырямъ принадлежатъ: Илья Муромеиз, Добрыня Никитичь, Алеша Поповичь, Соловей Будиміровичь, Дюкь Степановичь, рила Иленковичь, Гришка боярскій сынь, Ивань Гостиной сынь, Васька Домополый и другіе. Младшими они называются по отношенію къ старшимъ богатырямъ. Кром'в Ильи Муромца, стоящаго на переходъ отъ старшихъ богатырей къ младшимъ, всъ они въ былинахъ изображаются людьми молодыми; молодецъ, добрый молодеиз-постоянные и обывновенные эпитеты, которые къ нимъ прилагаются. И вообще они представляютъ уже не доисторическую старину, а позднъйшую историческую, сравнительно молодую эпоху внязя Владиміра. Эпоха Владиміра—самая ранняя историческая эпоха, какую помнять былины; Кіевъ въ эту эпоху является средоточіемъ всёхъ русскихъ областей, а самъ Владимірь центромъ, вокругь котораго собираются всё русскіе богатыри. Въ летописяхъ же богатыри упоминаются отъ конца XI в. и до начала XIII в. Въ Новгородской летописи подъ 1046 г. упоминается о Садив богатомъ гоств; Илья Муромецъ, лице историческое, жиль въ вонцв XII в. (3); между богатырями

<sup>(1)</sup> Лът. т. І стр. 3.

<sup>(2) «</sup>Названія Дон» и Дунай, говорить Буслаєвь, древньйшаго пидоевропейскаго происхожденія, имьють себь родственныя формы вь санскрить 
въ смысль воды, или рьки вообще.... оть индо-европейскаго имени рьки вообще... 
дуни произошли дун и дон, которыя на Кавказь у Осетинцевь еще до сихь 
порь означають рьку или воду вообще.... У славянь Донь получиль смысль 
собственнаго имени, а форма дун, съ окончаніемь аль, именно Дуназь, а потомь 
Дунай, имьеть значеніе не собственное извыстной рыки, а нарицательное, рыки 
вообще, какь напр. поется вь одной польской пысны: «за рыками за Дунаями». 
Русск. Богат. Эпось. Русск. Выстн. 1862. В 3, стр. 32—33.

<sup>(3)</sup> Смотр. Опис. Кіевопеч. Лавры стр. 87. Мощи Илья Муромца почивають въ Кіевъ, въ пещеръ преп. Антонія; память его празднуется 19 декабря-

XII и XIII в. упоминается Мстиславъ Мстиславичъ Удалой: Александръ Поповичъ со слугою Торопомъ, Добрыня Рязаничъ, Золотой Поясъ: навонецъ въ 1224 г. въ первой битвъ Русскихъ съ Татарами на реке Калке было убито 70 богатырей. Въ быдинахъ богатыри являются представителями не только разныхъ областных городовъ, но и разныхъ сословій народа: Добрыня Нивитичъ-изъ Разани-представитель вняжескаго рода; Алеша Поповичъ-изъ Ростова-изъ духовнаго сословія; Гришка боярскій сынь-представитель боярь; Ивань Гостиной сынь-представитель купечества; Илья Муромецъ-изъ Мурома-крестьянскій сынь-представитель крестьянства; Васька Долгополый-въроятно дыявъ-грамотъй. Само собою разумъется, что областное значеніе богатырей гораздо древнее сословнаго, которое они могли получить уже во времена позднъйшія, когда ръзко раздылились и самыя сословія. Надобно помнить, что былины, переходя отъ одной эпохи въ другой, получали разныя добавленія и дошли до насъ съ отпечаткомъ разныхъ эпохъ.

Лътопись, разсказывая о Владимірь, весьма пространно говорить о пирахъ, которые онь любиль устраивать для народа. Подобно лътописи, и былины постоянно воспъвають пиры Владиміра; многія изъ нихъ и начинаются разсказами о томъ, какъ

Во стольномъ городѣ, во Кіевѣ, У ласкова князя у Владиміра Было пированье почестенъ пиръ На многихъ князей, на бояръ, На могучихъ на богатырей.

Пиры Владиміра, въроятно, производили такое глубокое впечатлъніе на народъ, что заслонили собою въ его памяти всъ его дъйствія. Былины не помнять ни обращенія его въ христіанство и крещенія имъ русской земли, ни другихъ его подриговъ, а прославляють только его радушіе и гостепріимство, называють его ласковымъ княземъ, краснымъ солнышкомъ. Часто онъ даже теряетъ въ нихъ образъ христіанскаго князя и является тъмъ многоженцемъ, какимъ изображаетъ его лътопись до обращенія въ христіанство. Вся дъятельность Владиміра, по былинамъ, состоитъ въ томъ, что онъ собираетъ вокругъ себя богатырей, пируетъ съ нами, женитъ ихъ и самъ женится, отправляетъ богатырей на разные подвиги, но самъ не совершаетъ никакихъподвиговъ. Частныя, отличительныя черты князя Владиміра уничтожились въ общемъ типъ князя древняго удъльно-въчеваго пе-

ріода. Такимъ общимъ типомъ, дъйствительно, и представляется князь Владиміръ, изображаемый въ былинахъ.

Подвиги богатырей, нвображаемыхъ въ былинахъ, состоятъ въ томъ, что они разъбзжають по полямя, для охраненія ихъ отъ враговъ, и потому сами называются поляницами, разчищають и пролагають пути и дороги прямовзжія, стоять на розстанях (на распутіяхъ дорогъ) и заставах для ихъ защиты и сражаются съ врагами Россіи. Противнивами богатырей являются въ былинахъ разныя чудовища: Змей Горыничъ, Тугаринъ Зміевичь, богатырь Жидовинь, Идолище поганое, Соловей-разбойнивь, Шаркъ великанъ, чудь бълоглазая, сорочина долгополая, черкесы патигорскіе, калмыки съ татарами, чукши и алюторы.-Подъ ними разумъются, конечно, разные внутренніе и внъшніе враги древней Руси. Внутренними врагами были: язычество, враждовавшее съ христіанствомъ, разбойническія шайки, которыя, при слабости государственнаго устройства, такъ усиливались, что противъ нихъ нужно было высылать цвлыя войска; а внвшними-дивіе народы: печенъги, половцы и хозары. Но главною враждебною силою Россіи представляется въ былинахъ сила татарская. Смъшеніе эпохи Владиміра съ эпохой татарской составляеть такой грубый анахронизмъ, что онъ объясняется только страшными бъдствіями, которыя испыталь народь во время монгольскаго ига. Татарскіе погромы превосходили всв прежнія опустошенія земли и производили такое потрясающее дъйствіе, что изгладили изъ памяти народа прежнихъ его враговъ или слили ихъ съ образомъ татаръ, такъ что татарская сила сдедалась для народа символомъ вообще всякой враждебной, непріятельской силы.

Илья Муромець. Главнымъ богатыремъ эпохи Владиміра является Илья Муромець, который занимаетъ среднее переходное мъсто между старшими и младшими богатырями. На немъ, какъ и на старшихъ богатыряхъ, мы видимъ также миеическія черты, перешедшія на него отъ какого нибудь миеическаго божества и можетъ быть отъ Перуна. Такъ какъ Илью пророка народная фантазія соединила съ Перуномъ, то весьма естественно было и на Илью Муромца, носившаго имя Ильи пророка, перенести черты Перуна, бога-громовника. По народнымъ преданіямъ, онъ былъ сынъ крестьянина Ивана Тимоееева, изъ села Карачарова, въ муромской области. Сидълъ онъ сиднемъ тридцать лътъ, не владълъ ни руками, ни ногами Происхожденіе въ немъ богатырской силы былины объясняютъ различно. По однъмъ былинамъ (1), Илья получилъ свою силу ото каликъ перехожихъ. Принамъ (1), Илья получилъ свою силу ото каликъ перехожихъ. При-

<sup>(1)</sup> Рыбн. ч. І. стр. 33—35. Киржев. Вып. І, стр. 1—3.

инли однажды калики (по другому варіанту, нищая братія, или самъ Христосъ съ двумя апостолами) и просять его принести имъ напиться. Илья всталь въ первый разъ и принесъ имъ чанну въ полтора ведра. "Выпей самъ", говорять ему калики; онъ выпилъ. При этомъ одна былина замѣчаетъ:

«Какъ выпяль-то чару питьица медвянаго, Богатырско его сердце разгорълося, Его бълое тъло распотълося».

Калики спросили: "Много ли Илья чуешь въ себѣ силушки?" Илья отвъчаетъ:

> «Отъ земли столоъ быль бы до небушки, Къ столоу было бы золото кольцо, За кольцо бы взяль, Святорусску (т. е. землю) поворотиль».

Калики увидали, что много дано силы Ильв, что вемля не снесеть такой силы. Они еще велвли Ильв принести питья и еще напоили его и потомъ спросили: "много ли, Илья, чуешь въ себв силушки?" Онъ отввчалъ: во мнв силушки половинушка (противъ прежняго). Калики попросили Илью "проводить ихъ во чисто поле, къ высоку бугру".

«На бугрѣ Илья отдохнуть прилегъ. Богатырскій сонъ на двѣнадцать дёнъ».

По другому варіанту (1), калики, прощаясь съ Ильей, прибавили:

«Будешь ты, Илья, великій богатырь. И смерть тебѣ на бою не написана: Бейся-ратися со всякимъ богатыремъ И со всею поленицею удалою, А только не выходи драться Съ Святогоромъ богатыремъ: Его и земля на себѣ черезъ силу носитъ; Не моги драться съ Самсономъ богатыремъ: У него на головѣ семь власовъ ангельскихъ; Не бейся и съ родомъ Микуловымъ: Его любитъ матушка сыра-земля; Не ходи еще на Вольгу Сеславича (Святославича): Онъ не силою возметъ, Такъ хитростію-мудростію».

<sup>(1)</sup> Рыон. ч. І. стр. 34-35.

По другой былинь, Илья Муромець получиль свою богатырскую силу отъ Святогора. Святогоръ выучиль Илью всымъ похваткамъ и понздвамъ богатырскимъ, и, умирая въ гробу, который они встрытили на полю, передалъ ему часть своей богатырской силы свозь щелочку гроба. Святогоръ велыль Илью наклониться ко гробу, и когда тотъ наклонился, онъ дохнулъ на него изъмаленькой щелочки своимъ богатырскимъ духомъ. Илья почуялъ, что въ немъ силы прибыло втрое противъ прежняго. "Задыхаюсь я, меньшой братецъ, сказалъ Святогоръ. Наклонись къ
щелочкъ: я дохну еще на тебя, и передамъ тебъ всю великую силу". "Будетъ съ меня силы, большой братецъ, сказалъ Илья; не то земля на себъ носить не станетъ". Промолвился тутъ Святогоръ: "хорошо ты сдълалъ, меньшой братъ, что не послушалъ
моего послъдняго наказа; я дохнулъ бы на тебя мертвымъ духомъ, и ты бы легъ мертвъ подлъ меня" (1).

<sup>(1)</sup> Рыбн. ч. І. стр. 42. По былинамъ, записаннымъ Гильфердингомъ, передача силы Ильъ Святогоромъ происходитъ иначе. Святогоръ заставилъ Илью два раза лизнуть, по одной былинъ-поту, а по другой-пъны, которые выхо-дили изъ Святогора въ то время, когда онъ умиралъ (Онежскія былипы.... № 265). Кромъ того, въ народъ сохранилось сказаніе еще о другомъ гатыръ, который взображается предшественникомъ Ильи Муромца в указываетъ на богатырей прежней эпохи. Вотъ это сказаніе: Илья Муромець, прежде своей повздки въ Кіевъ, идетъ на поклонъ къ сосъдпему богатырю, къ слепому Старчищу-многольтищу Билогремлищу, который въ свое время носиль на головъ, вибсто шишака, колоколь въ 300 пудовъ, а на плечь палицу и того тяжельй. И когда скликаль свою дружину по темнымъ лесамъ, тогда булавой ударялъ въ колоколъ. Отецъ Муромца, остерегая сына, наказываетъ, чтобы онъ, при свиданіи съ сліпымъ богатыремъ, не даваль ему своей руки, а не то-де онъ сдълаетъ изъ нея бросовую рукавицу. Въ морозный день входитъ Муромецъ въ богатырскую хоромину, гдъ сидълъ сльпой Старище-Дивище. А Ильюша предъ нимъ словно тросточка, а старикъ передъ Ильей какъ оы коренастый дубъ на густыхъ на вытвяхъ съ зимнямъ нијемъ. Посль обычныхъ: «здравствуй», «здорово!», старъ богатырь проситъ у Ильи руку; ему хочется попытать, горяча ли кровь у Муромца. «Я-де знавалъ во очью твою родню почестную, а тебя, другъ, хоть только пощупаю». Илья отвъчаль, что его руки съ морозу захолодъли, что ему надобно поразмяться; а между тъмъ бросилъ свою мъдную 25-пудовуюпалицу въ топящуюся печь, и накалиль ее до о́бла, подаль вмѣсто руки въ руки слъща. Старъ-богатырь жметь палицу, только искры орызжуть, да послъ каждаго жома остаются глубокіе перехваты. «Ну, сказалъ богатырь, --горяча, Ильюшка, твоя кровь, а всё супротивъ нашей не оудетъ. Это сказаніе, напечатанное въ первый разъ Д. И. Минаевымъ въ статьь: «Допетровская женщина въ новомъ историческомъ освъщения» (Биол. для чтен. 1864 г. ж 9), приведено Л. Н. Майковымъ въ его статьт по поводу былинъ Рыбникова въ Жури. Мин. Нар. Пр. 1868 Май стр. 624, откуда и заимствовано нами.

Этими сказаніями опредъляется отношеніе Ильи Муромца къ богатырямъ старшимъ. Онъ ихъ непосредственный преемникъ; онъ отъ нихъ получилъ даже свою силу; но онъ совсвиъ не такой великанъ, какъ они; калики не совътуютъ ему биться съ ними; ему дано столько силы, чтобы земля могла носить его на себъ, чтобы ему можно было жить между людьми.

Имя Ильи Муромца, какъ главнаго и любимаго богатыря,

Имя Ильи Муромца, какъ главнаго и любимаго богатыря, встрвчается почти въ каждой былинв; онъ принимаетъ участіе въ разныхъ подвигахъ, совершаемыхъ богатырями; но главнымъ образомъ въ былинахъ изображаются три подвига Ильи Муромца; плънъ Соловья разбойника, который засълъ на дорогъ къ Кіеву, уничтоженіе Идолища поганаго и побъда надъ исполиномъ Жидовиномъ.

Получивъ богатырскую силу, Илья Муромецъ выпросилъ благословеніе у своего родимаго батюшки съёздить посмотрёть земли святорусскія, и особенно въ Кіевъ Богу помолиться, князю Владиміру поклониться. Одна былина изображаетъ это въ такой картинѣ:

> «Не сырой дубъ въ землъ клонится, Не бумажным листочки разстилаются: Разстилается сынъ передъ батюшкомъ; Онъ и просить себъ благословеньица; Охъ ты гой еси, родимой, милой батюшка! Дай ты мив свое благословеньицо. Я потду въ славной стольной Кіевъ-градъ, Помодиться чудотворцамъ Кіевскимъ, Заложиться за князя Володиміра, Послужить ему върой-правдою, Постоять за въру христіанскую. Отвъчаетъ старой крестьянинъ Иванъ Тимовеевичъ: Я на добрыя дела тебе благословенье дамъ. А. на худыя дёла благословенья пётъ: Поблешь ты путемъ и дорогою, Ни помысли вломъ на татарина, Ни убей въ чистомъ полъ христіанина» (1).

Отслуживъ, говоритъ другая былина, "у Миколы Заручевскаго объдню и поставивъ запрестольную свъчу въ двадцать пять рублевъ", и пообъщавъ послъ поставить еще свъчу въ пятьдесятъ рублевъ, Илья Муромецъ отправился въ Кіевъ тою дорогой, на которой засълъ Соловей воръ-разбойникъ и по которой не ъздилъникто уже тридцать лътъ.

<sup>(1)</sup> Сборн. Кирвев. Вып. І, стр. 34.

«У него конь бѣжить, какь соколь детить, Рѣки и озера промежь ногь береть, Хвостомь поля устилаются, Старшіе богатыри дивуются: Нѣть (лучше) на поѣздку Ильи Муромца, У его поѣздка молодецкая, Вся поступочка богатырская» (1).

На пути онъ освобождаетъ градъ-Черниговъ отъ несчетныхъ бусурманскихъ полчищъ (²); потомъ встръчается съ станишни-ками (разбойниками), вынимаетъ изъ налушна тугой лукъ, пускаетъ калену стрълу, но не въ самихъ станишниковъ, а по сыру дубу:

«Спѣла тетива у туга лука— Стянишники съ коней попадали; Угодила стрѣла въ сыръ-кряковистый дубъ, Изломало дубъ въ черенья ножевые».

Наконецъ онъ выталь на ту дорогу, которая заложена была Соловьемъ разбойникомъ.

«Сидитъ Соловей разбойникъ на семи дубахъ, Захватываетъ злодъй онъ на семи верстахъ. Засвисталъ Соловей по соловьиному, Забилъ въ долони по богатырскому, Заревълъ въдь онъ по звъриному, Зашипълъ по змъиному» (3).

Конь Ильи съ испугу упаль на колени. Илья натянуль свой тугой лукъ, выстрёлиль въ Соловья и попаль ему въ правый глазъ и взяль его въ пленъ. Пробзжая далее, онъ встретиль городъ Кидишъ, который обложила кругомъ литва некрещеная; онъ перебиль эту литву и отправился къ Кіеву. На заставе у Кіева сидёло семь сыновей Соловья-разбойника; Соловей прикавываеть имъ немедленно отпирать погреба глубокіе и выносить Ильё злата и серебра и скатнаго жемчуга на выкупъ его изъ илёна. Но Илья не зарится на подарки, отправляется съ Соловьемъ далее и добзжаеть до реки Дуная. На Дунае перевощикомъ была дочь Соловья, Катюшенька. Отецъ не приказываеть ей пе-

<sup>(1)</sup> Tamb жe, ctp. 77-78.

<sup>(\*)</sup> Тамъ же, стр. 54-55. У Гильфердинга Ж 3.

<sup>(3)</sup> Сбор. Рыбн. ч. I, стр. 47. Сборн. Киръев. Вып. I. стр. 78. Сбор. Гильфердинга ЖЖ 56. 74.

ревозить Илью, пока онъ не отпустить его. Тогда Илья слёзъ-

«Онъ въ лѣву взялъ въ руку да шелковъ поводъ; Правой рукой рветъ дубье съ кореньями; Онъ мосты мостилъ крѣпко на крѣпко, Крѣпко на крѣпко да дѣльно на дѣльно, Онъ самъ перемелъ да и коня перевелъ».

Перевхавъ черезъ ръку, онъ стегнулъ два раза дочь Соловья своей шелковой илеткой и убилъ ее. Прівхавъ въ Кіевъ, онъ идетъ къ князю Владиміру во свътлыя свътлицы, во княженец-кія горницы:

«Онъ и крестъ кладетъ да по писанному, Онъ поклонъ ведетъ да по ученому, Онъ и кланяется на всѣ на четыре стороны; Еще князю-то да на особицу: Еще здравствуй, князь славной Кіевской, Славной Кіевской да Владимірской».

Князь спрашиваетъ его, вто онъ такой, какихъ родовъ дакакихъ городовъ? Въ отвътъ на это Илья расказываеть, какъонъ очистилъ дорогу въ Кіеву, заложенную Соловьемъ-разбойникомъ, и взялъ его въ плънъ. Владиміръ не повърилъ: "еще врешь ты, дътина сельщина, да полыгаешься, надо мной вняземъ насмѣхаешься". Илья повель внязя на дворь, гдъ онъ оставилъ Соловья привязаннымъ у лѣваго стремени своего коня, и прикаваль Соловью посвистать по соловьиному. "И засвисталь Соловей по соловьиному, зашипълъ по змъиному, заревълъ по звъриному; темны ліса въ землів привлонилися, потряслись всів палаты бізловаменны, полетело изъ дымолокъ кирпичье заморское; полетели изъ оконницъ стекла аглицкія". Князь такъ испугался, что началъ просить Илью унять Соловья; Илья унялъ его по своему: "схватилъ за черныя кудри и ударилъ о сыру землю". Этимъ обыкповенно и оканчивается въ былинахъ разсказъ объ уничтожении Соловья разбойника; только въ одной былинъ встръчается еще следующее прибавление. Когда Илья убиль Соловья разбойника, внязь позваль его во свою свътлицу, гдъ въ это время пировали всв знаменитые богатыри. Илью посадили за столъ вмъстъ съ ними по край стола и по край скамьи. Онъ потребоваль себъ "чашу большую да объручную велена вина да вполтора ведра", и вышивъ двъ такихъ чаши, такъ охмелълъ, что поломалъ скамьи дубовыя и погнуль сваи желёзныя, которыя были устроены для богатырей. Когда же князь Владимірь указаль ему на это, то онъ такъ разсердился, что, отказавшись отъ угощенія и отъ предложенія Владиміра быть у него воеводой, перебиль всёхъ богатырей.

Въ Соловът разбойнивъ, вавъ самое имя его показываетъ, олицетворены разбойники, которые укрывались въ неразчищенныхъ лъсахъ и ненаселенныхъ мъстахъ и дълали ихъ непроходимыми: "дворъ Соловъя на семи дубахъ, на семи верстахъ; въ глубокихъ погребахъ его множество награбленныхъ богатствъ— волота, серебра и скатнаго жемчуга; девять сыновей его живутъ на заставахъ, а дочери на перевозахъ". Но какъ типъ богатырей сложился подъ вліяніемъ миеическихъ образовъ, такъ и враги, съ которыми они сражаются, имъютъ черты чудовищныхъ существъ: Соловей разбойникъ, какъ чудовище, "шипитъ по змъиному, зрявкаетъ по звъриному".....

Поганое Идолище изображается въ былинахъ (1) чудовищемъ страшно прожорливымъ, которое за-разъ "по семи ведръ пива пьетъ, по семи пудъ хлъба кушаетъ". Въ немъ, очевидно, народная фантазія олицетворила язычество съ его идолами и жрецами, требовавшими отъ народа постоянныхъ и огромныхъ жертвъ.

«Прівзжаль Идолище поганое въ стольно-Кіевъ градъ.

Посылалъ посла ко князю Владиміру, Чтобы князь Владиміръ стольно-Кіевскій Ладиль бы онъ ему поединщика, Супротивъ его силушки супротивника».

. . . . . . . . . . . .

## Владиміръ испугался, но Илья Муромецъ сказалъ ему:

«Не кручинься, Владимірь, не печалуйся: На бою мив-ка смерть не написана, Пойду я въ раздольнце чисто поле И убью то я Идолища поганаго». Обуль Илья лапотки шелковые, Подсумокъ одъль онъ черна бархата, На головушку надъль шляпу земли греческой, И пошель ко Идолищу ко поганому».

Дорогой Илья вспомниль, что онь забыль взять съ собою на случай палицу булатную или саблю вострую.

<sup>(1)</sup> Рыбн. ч. І. стр. 85-94. У Гильфердинга ЖЖ 4. 178.

«На ту пору, на то времячко Идетъ ему въ стръчу Каличище Иванище, Несетъ на рукахъ клюку девяносто пудъ».

Илья отняль у него влюку и явился въ идолищу. Идолище приняль его за калику перехожаго и спрашиваеть:

«Ай же ты, калика перехожая!
Какъ великъ у васъ богатырь Илья Муромецъ?»
Говоритъ ему Илья таковы слова:
«Толь великъ Илья, какъ и я».
Говоритъ ему Идолище поганое:
«По многу ли Илья вашъ хлъба ѣстъ,
«По многу ли Илья вашъ пива пьетъ?»
Говоритъ Илья таковы слова:
«По стольку ѣстъ Илья, какъ и я,
По стольку пьетъ Илья, какъ и я.»
Говоритъ ему Идолище поганое:
«Экой вашъ богатырь Илья:
Я вотъ по семи ведеръ пива пью,
По семи пудъ хлъба кушаю».

За это Илья сравниль Идолище съ прожорливой коровой своего батюшки, которая много пила и ѣла, и лопнула. Идолище разсердился и бросиль въ Илью свое кинжалище булатное; Илья ловко увернулся отъ него:

«У Ильи Муромца разгорфлось сердце богатырское, Схватиль съ головушки шляпу земли греческой, И ляппуль опъ въ Идолище поганос, И разсфкъ опъ Идолище на полы».

По другому варіанту былины (1), жилищемъ Идолища представляется Царь-градъ, и само оно смѣшивается съ татарами погаными, а вмѣсто Владиміра князя называется царь Константинъ Боголюбовичъ, который за истребленіе Идолища наградиль Илью Муромца богатыми дарами.

Жидовинз изображается въ былинъ (2) такимъ страшнымъ великаномъ, что одна ископыть (яма, выбитая копытомъ) его коня величною въ полъ-печи. Этотъ Жидовинъ провхалъ чревъ

<sup>(1)</sup> Рыбн. ч. І. стр. 89-94. (2) Сборн. Кпрвев. Вып. І. стр. 46-52.

богатырскую заставу предъ Кіевомъ, на которой атаманомъ быль Илья Муромецъ, и насмъялся надъ русскими богатырями. Илья выбираетъ богатыря, который долженъ сравиться съ Жидовиномъм отмстить ему за насмъщку.

Сначала богатыри выбрали Ваську Долгополаго; Илья Му-

ромецъ свазалъ:

«Не ладно, ребятушки, положили: У Васьки полы долгія, По землі ходить Васька,—заплетается; На бою-на дракі заплетется, Погинёть Васька по напрасному».

Потомъ выбрали Гришку Боярскаго; Илья Муромецъ сказалъ:

> «Не ладно, ребятушки, удумали; Гришка роду боярскаго: Боярскіе роды хвастливые; На бою-дракъ призахвастается, Погинётъ Гришка по напрасному».

## Выбрали Алешу Поповича; Илья свазалъ:

«Не ладно, ребятушки, положили: « Алёшинька роду поповскаго; Увидитъ Алёша на нахвальщикъ Много злата. серебра,— Злату Алёша позавидуетъ, Погинетъ Алёша по напрасному».

Наконецъ выборъ Ильи падаетъ на Добрыню Никитича. Добрына вывхаль въ поле, посмотрвль въ трубочку серебраную и вызвалъ Жидовина на бой; Жидовинъ бросился на него съ такой силой, что "мать-сыра земля всколебалася, изъ озеръ вода выливалася, а конь подъ Добрыней на колвица палъ". Добрыня началъ молиться Богородицв о спасеніи и обратился въ бъгство. Тогда Илья, сказавши, что ему не къмъ замънитися, самъ отправился на бой съ Жидовиномъ. Вывхавъ въ поле и, вмъсто трубки, посмотрввъ въ свой молодецкій кулакъ, онъ вызвалъ веливана на битву. Долго боролись между собою противники, не одольвая другъ друга; вдругъ Илья поскользнулся на лъвую ногу купалъ. Жидовинъ тотчасъ вскочилъ на него и хотвлъ распороть ему грудь кинжаломъ:

«Лежитъ Илья подъ богатыремъ, Говоритъ Илья таково слово: Да не ладно у святыхъ Отцовъ паписано, Не ладно у Апостоловъ удумано; Написано было у святыхъ Отцовъ, Удумано было у Апостоловъ: Не бывать Ильъ въ чистомъ полъ убитому; А теперь Илья подъ богатыремъ.— Лежучя у Ильи втрое силы прибыло».

Увъренность, что судьбами Божьими не положено умереть ему въ бою, придаетъ ему силы и спасаетъ его. Однимъ взмахомъ онъ вскидываетъ Жидовина на воздухъ; потомъ, отрубивъ ему голову, онъ везетъ ее на своемъ булатномъ копъъ на заставу. Здъсь, бросивъ ее на сыру землю, онъ говоритъ богатырямъ:

«Бздилъ въ полъ тридцать лътъ, Экаго чуда не наъзживалы!»

Жидовинъ называется въ былинъ богатыремъ изъ земли козарской; въ немъ, очевидно, олицетворена борьба съ козарами, принадлежавшими къ жидовской въръ, которие, какъ извъстно изъ исторіи, отъ самыхъ древнихъ временъ осаждали русскій народъ своими жидовскими върованіями.

Кромъ указанныхъ быдинъ, Илья Муромецъ выводится главнымъ действующимъ лицемъ и во многихъ другихъ былинахъ и даже въ тъхъ быдинахъ и историческихъ пъсняхъ въ которыхъ изображается эпоха татарская. Между всьми богатырями онъ является первымъ и старшимъ; онъ называется ихъ атаманомъ и назначаетъ имъ богатырскіе подвиги. Самъ Владимірь князь, въ трудныхъ случаяхъ, обращается къ нему за советомъ и помощію. Такимъ почетомъ онъ пользуется тому, что и сидою и храбростію онъвыше всёхъ богатырей: онъ богатырь непобъдимый. Но Илья Муромецъ не только сильнье и храбрье, но и честнье и благородные всыхы богатырей. Въ этомъ отношении особенно замъчательна лина о Василисъ Микуличнъ. Всъ богатыри, желая угодить Владиміру, положили отнять для него у Черниговскаго князя, Данилы Денисьевича, его супругу, Василису Микуличну, а его самого извести, пославъ на верную смерть; только одинъ Илья Муромецъ возсталъ противъ этого безчестнаго поступка (1). Въ такихъ чертахъ фантавія народа изобразила своего любимаго богатыря.

<sup>(1)</sup> Киртевск. Вып. III. стр. 32.

Добрыня Нинитичъ. Послѣ Ильи Муромца, былины отдаютъ предпочтеніе предъ всѣми богатырями Добрынѣ Нивитичу богатырю изъ Рязани. Въ былинахъ Добрыня называется племянникомъ Владиміра (вмѣсто дяди) (¹) и сыномъ гостя рязанскаго; онъ же, вѣроятно, и Добрыня Рязаничъ, Золотой поясъ, о которомъ упоминаютъ лѣтописи. Добрыня представляется ближе всѣхъ богатырей во двору княжескому и исполняетъ разныя придворныя должности:

> «По три года Добрынюшка стольничаль, По три года Добрынюшка чашничаль, По три года Добрынюшка пословничаль»(2).

Онъ отличался особеннымъ благородствомъ и въжествомъ: "въжество у Добрыни прироженое", говорить одна былина. Его посылають богатыри въ Дюку Степановичу, "какъ грамотой востраго, на ръчахъ разумнаго, съ гостями почестливаго (3). "У него рачи, говорить другая былина, приватливы, у него рачи умильныя; онъ прельстить и уговорить" (4). Въ борьбъ съ противниками Илья Муромецъ больше другихъ богатырей надвется Добрыню. Между подвигами Добрыни указывается (5) на то, что онъ вырубиль чудь бълоглазую, перекратиль (укротиль, уничтожилъ) сорочину (сарацыны-магометане) долгополую, черкесовъ пятигорскихъ, и тъхъ калмыковъ съ татарами, чукчи всъ и алюторы (название одного изъ сибирскихъ народовъ, по объяснению К. Аксакова). "По приказу Владиміра, онъ вздить въ орды не мирныя, очищаеть дороги прямоважія; вмёстё съ Васильемь Казиміровичемъ отвозить дани-выходы за двінадцать літь и грамоту повинную въ царю Бутеяну Бутеяновичу (въ царю Батыю?) ... Но особеннымъ подвигомъ Добрыни выставляется въ былинахъ уничтожение страшнаго Змия Горынчища. Однажды, разсказывается въ былинъ (6), онъ купался во Израй-ръкт (по другимъ варіантамъ, на Сафатъ-ръвъ, или Пучай-ръвъ); струя (теченіе) унесла его въ глубь ръки, и онъ очутился въ пещерахъ бълокаменныхъ, гдв жилъ страшный Змей Горыничъ.

> «Налетълъ на него Змъй Горынчище, Хочетъ Добрыню огнемъ спалить, Огнемъ спалить, хоботомъ ушибить.

<sup>(1)</sup> По лётописямъ Добрыня—дядя Владиміра, братъ Малуши, ключницы Ольги. (2) Жилъ въ послажъ. Пёсни Рыбн. ч. И. стр. 10. У Гильфердинга № 17.

<sup>(3)</sup> Рыбн. ч. 11 стр. 174. (4) Рыбн. ч. І, стр. 195.

<sup>(6)</sup> Кирш. Данил. стр. 201. (6) Сборн. Кирш. Дан. стр. 345—351. Сборн. Киръев. Вып. II, стр. 49—53. У Гильфердинга ж 64.

На то-то Добрынюшка не робокъ былъ, Бросаетъ шляпу земли греческой, Со тёми пески желтыми, Ко лютому Змёю Горынчищу: Глаза запорошилъ и два хобота ушибъ (¹). Упалъ Змёй Горынчище Во ту во матушку во Израй-рёку; Когда ли Змёй исправляется, Во то время и во тотъ же часъ Схватилъ Добрыня дубину, тутъ убилъ до смерти, А вытащилъ Змёя на берегъ, Его повёсилъ на осину на кляпую (покляпую)».

Потомъ Добрыня пронивъ въ жилище Змвя, нашелъ его мамыхъ дътушевъ, всъхъ прибилъ, пополамъ перервалъ, нашелъ въ пещерахъ Змвя много злата и серебра и свою любимую тетушку, Марью Дивовну (по другимъ варіантамъ, племянницу внязя Владиміра, Запаву Путятишну). Другая былина говоритъ, что, вромъ Марьи Дивовны, Добрыня нашелъ въ пещерахъ Змвя въ плъну "много царей и царевичей, королей и королевичей, простой-то силы и смъты нътъ." Въ другой былинъ разсказывается, вакъ Добрыня встрътился со змъемъ у еретницы Марины Игнатьевны, которая водила знакомство съ этимъ змъемъ.

«А бросится Змъща Горынчища,

За то, что Добрыня разстроилъ пирушку у Марины и прогналъ Змён Горынича, Марина, какъ волшебница, обернула его лиёдымъ туромъ:

<sup>(1)</sup> По другому варіанту былины, у Зміл было двінадцать хоботовъ.

«Обернула его, Добрыню, гитдымъ туромъ, Пустила его даже во чисто поле, А гдъ-то ходятъ девять туровъ, А девять туровъ, девять братаниковъ, Что Добрыня имъ будетъ десятый туръ Всъмъ атаманъ—золотые рога».

Черезъ полгода, однавоже, она принуждена была снять съ-Добрыни волшебное очарование и согласилась возвратить ему настоящій видъ подъ тъмъ условіемъ, если онъ женится на ней. Добрыня принялъ условія, но вакъ только Марина сняла съ негочары, онъ жестоко отомстиль ей за свое безчестіе.

Алеша Поповичъ-богатырь изъ духовнаго сословія, стараго попа соборнаго въ Ростовъ. Онъ отличается не силою и храбростію, какъ другіе богатыри, а сиблостію: "какъ нізть въ-Кіев'в сильніве Ильи Муромца, и віжливіве Добрыни Нивитича, тавь ньть смыве Алеши Поповича", говорить былина (1). Но смылость у Алеши доходить до безразсудства, такъ что богатыри не хотять его посылать на трудные и опасные подвиги, гдв требуется осторожность и благоразуміе. "Алеша говорить гораздъ, но онъ въ тоже время гординвъ и спесивъ, не уметъ съ богатыремъ какъ събхаться, не умфетъ богатырю честь отдать" (2). Особенно Алеша. не пользуется между богатырями хорошей репутаціей за свои отношенія въ женщинамъ. Алеша принимаетъ участіе въ разныхъ подвигахъ съ другими богатырями, главнымъ же его подвигомъ. воторый и доставиль ему місто между богатырями, было уничтоженіе Тугарина Зміевича. Этотъ подвигь Алеши былина также приписываетъ не силв и храбрости, а сивлости и хитрости или. лучше свазать, обману. Вздиль однажды Алеша Поповичь съ братомъ своимъ Екимомъ Ивановичемъ по чистому полю и встрвтилъ калику перехожаго:

«Лапотки на немъ семи шелковъ,
Подковырены чистымъ серебромъ,
Личико унизано краснымъ золотомъ,
Шуба соболиная, долгополая,
Шляпа сорочинская земли греческой.
Въ тридцать пудъ шелепуга подорожная,
Въ пятьдесятъ пудъ налита свинцу чебурацкаго».
Калика сказалъ богатырямъ:
«Видълъ я Тугарина Змѣевича:
Въ вышину-ли онъ Тугаринъ трехъ саженъ,

<sup>(1)</sup> Кирвев. Вып. III, стр. 55. 68.

<sup>(2)</sup> Кирѣев. вып. IV.

Промежь плечей косая сажень, Промежу глазь калена стрѣла; Конь подъ нимъ какъ лютой звѣрь, Изъ хайлища пламень пышеть, Изъ ушей дымъ столбомъ стопть».

Алеша выпросиль у калики его платье и шелепугу подорожную въ тридцать пудъ, и нарядившись каликой, отправился противъ Тугарина. Увидавъ его, Тугаринъ закричалъ: "гой еси, калика перехожая! не видалъли ты молодаго Алеши Поповича?" Алеша притворился, что не слышитъ, "подъвжай поближе ко мев, не слышу я, что ты говоришь". Какъ только Тугаринъ поровнялся съ Алешей, "Алеша хлеснулъ его шелепугой по буйной головъ, расшибъ ему буйну голову". Въ другой разъ Тугаринъ вызвалъ Алешу сразиться одинъ на одинъ въ открытомъ бою. Когда въ положенное время они събхались, Алеша закричалъ Тугарину:

«Гой ты еси Тугаринъ Змѣевичъ младъ! Бился ты со мною о великъ закладъ, Биться-драться единъ на единъ, А за тобою нынѣ силы смѣты нѣтъ На меня, Алешу Поповича».

Тугаринъ оглянулся, чтобы посмотръть, какую силу за нимъ видитъ Алеша, а Алеша только того и ждалъ:

«Втапоры Алеша подскочиль, ему голову срубиль, И пала глава на смру землю, какь пивной котель» (1).

Потонъ-Михайла Ивановичъ. И Добрыня Нивитичъ и Алеша Поповичъ сражаются съ змжемъ; съ темъ же чудовищемъ борется и Потокъ-Михайла Ивановичъ. Вздилъ Потокъ на кораблю но морю, получать дани-выходы съ царя Лиходея Лиходевича. Увидевъ однажды на море белую лебедь, онъ хотелъ застрелить ее; но лебедь сама прилетела на корабль, обернулась красной девицей и говоритъ Потоку: "есть я роду невернаго, есть я роду неврещенаго. Когда свезешь меня на славную святую Русь, и сходимъ во матушку Божью церковь, тогда мы примемъ съ тобою золоты венцы". Потокъ согласился, и Маръя-Лебедъ Бълая стала



 $<sup>(^1)</sup>$  Кирш. Дан. стр. 192—193. Сборп. Киръев. Вып. 2. стр. 70—80. Друга редакція былины у Гильфердинга  $\times$  99.

его женой (1). По другой былинь, она была дочь царя Лиходья и сама пришла въ Потоку, когда онъ стоялъ въ шатръ на зеленыхъ лугахъ ея отца. При вънчаніи, Потовъ и Настасья Лебель бълая (такъ переименовали ее при крещеніи) положили между собой такую заповъдь: "когда одинъ умреть, тогда и другому вмъстъ съ нимъ въ гробъ лечь". Во время одной богатырской повядки Потока, Настасья умерла; узнавъ объ этомъ, Потокъ немедленно возвратился, приказалъ сдёлать дубовую колоду, чтобы "двоимъ и сидъть и стоять можно было", взядъ себъ хлъба на пропитаніе да клещи да прутья жельзные, съль въ колоду съ умершей женой, —и живеть подъ землей три мъсяца. Наконецъ приплыла подземная змівя, проточила володу и хотіла сосать тіло. Потовъсхватиль ее клещами и началь сёчь прутьями желёзными, и потребоваль, чтобы она черезъ три часа принесла живой воды. Этою водою онъ оживилъ Настасью и завричалъ такимъ громвимъ голосомъ, что мать сыра-земля всколебалася. Богатыри услышали и вырыли ихъ изъ земли. Но Настасья была не простая женщина, а колдунья и чародейка, подобная еретнице Маринъ,-и былина разсказываетъ далъе, какъ она сдълалась врагомъ Потока и старалась извести его (2).

Въ былинахъ о Добрынъ Никитичъ, Алешъ Поповичъ и Потовь-Михайль Ивановичь замычательно то, что всь они сражаются со змівемь. Этоть зміви является то Змівемь Горыничемь, то Тугариномъ Зміевичемъ, то просто змѣемъ. Онъ живетъ въ горахъ и ръкахъ, летаетъ по воздуху и разсыпается огненными искрами; принимаеть видь богатыря и сражается съ богатырями; похищаеть женщинь и вступаеть въ самыя тесныя сношенія съ ними; снъ обладаетъ несметными богатствами и знаетъ, где находится живая вода, составляющая источникъ жизни, силы и здоровья. "Здёсь сведены воедино, говорить Аоанасьевь, различныя поэтическія представленія, въ которыхъ древній человінь любиль живописать небесныя тучи и гровы... Въ огненномъ змів, народная фантавія одицетворила молнію, прихотливый извивъ которой напоминаль воображению скользящую по землю змюю, а равновоздушные метеоры и падающія звизды, которые младенчески неразвитому народу, ради производимаго ими на глазъ впечатленія. казались тождественными съ сверкающей молніей. Всв эти естественныя явленія, быстро мелькающія въ небесныхъ пространствахъ севтлыми пламенными полосами, для предвовъ нашихъпредставляли близкое подобіе летучаго и разсынающагося въ ис-

<sup>(1)</sup> Сборн. Рыбн. ч. 1, стр. 206—229. У Гильф. ж 6.

<sup>(2)</sup> У Рыбн. стр. 213—227. У Гильф. Ж 40.

жрахъ змвя" (1). Двйствительно, въ миоическихъ сказаніяхъ всвхъ народовъ борьба разныхъ героевъ со зметемъ представляется какъ символь борьбы солнечнаго свёта съ мрачными тучами, его заврывающими. Но вром' этого стихійнаго значенія, во всёхъ еще аллегоринародныхъ сказаніяхъ зибю приписывается ческое значеніе; онъ представляется символомъ всего вреднаго и враждебнаго человъку, символомъ влой и нечистой силы. Особенно ръзво выставляется, какъ въ другихъ народныхъ сказаніяхъ, такъ и въ нашихъ былинахъ, чародейское губительное вліяніе вмвя на женщинъ, съ которыми онъ находится въ самыхъ тъсныхъ отношеніяхъ. Основой всёхъ подобныхъ сказаній о зм'єб послужило еще библейское свазаніе о томъ древнемъ змів обольститель, или о томъ исконномъ врагь человыка, который приняль на себя видь змія, сталь враждебно между первымь мужемъ и первой женой, обольстилъ первую жену и ввелъ первыхъ людей въ искушевіе.

Кромъ віевскихъ богатырей. въ былинахъ изображаются еще богатыри тавъ называемые запъзжеје, изъ разныхъ мъстъ: Чурило Пленковичъ—изъ Малаго Кіевца; Дюкъ Степановичъ—изъ Волынца-Красна Галичья, или изъ Индіи богатой, и Соловей Будиміровичъ—богатый купецъ изъ за-моря.

Новгородскія былины о Садит и Василіи Буславвт. Особеннымъ, мъстнымъ колоритомъ отличаются отъ віевскихъ былинъ эпохи Владиміра былины новгородскія о Садко и Василіи Буславво.

Въ былинахъ о новгородскомъ купцъ, Садкъ, въ поэтическихъ чертахъ изображаются торговая, промышленная жизнь и богатство Великаго Новгорода. По одной былинъ, Садко былъ удалый молодецъ—выходецъ съ Волги. Задумавъ отправиться въ богатый Новгородъ поискать счастья, онъ бросилъ въ ръку Волгу ломоть хлъба съ солью и сказалъ:

«А спасною тебь, матушка Волга рька! А гуляль я по тебь двънадцать льть, Никакой я притки, скорби не видываль надъ собой, И въ добромъ здоровьи отъ тебя отошель, А иду я молодецъ въ Новгородъ побывать». Проговоритъ ему матка Волга ръка: «А и гой еси, удалой доброй молодецъ! Когда придешь ты во Новгородъ, А стань ты подъ башию проъзжую. Поклонися отъ меня брату моему, А славному озеру Ильменю».

<sup>(1)</sup> Поэт. воззр. т. 2. стр. 109—110.

Садко такъ и сдълать. Прибывъ въ Новгородъ, онъ прежде всего справилъ поклонъ Ильменю отъ сестры его, матушки Волги. Въ благодарность за этотъ поклонъ Ильмень посовътовалъ Садкъ выпросить у новгородцевъ три невода и закинуть ихъ въ озеро. Въ первый неводъ попалось множество мелкой рыбы; въ другой попалась красная рыба; а въ третій—крупная бълая рыба. Садко сложилъ всю рыбу въ три погреба, а чрезъ три дня, когда сталъ осматривать ихъ, въ одномъ погребъ, вмъсто мелкой рыбы, оказались разныя мелкія деньги, въ другомъ, вмъсто красной рыбы—червонцы, а въ третьемъ—вмъсто крупной бълой рыбы,—крупныя монеты. Садко такъ сильно разбогатълъ, чго однажды па пиру, во время братчины Никольщины, у Николы Можайскаго, похвалился, что на свое богатство выкупитъ въ три дня всъ товары въ Новгородъ. Въ первый день онъ выкупиль всъ товары и построилъ храмъ во имя архидіакона Стефана.

Въ другой день пошелъ Садко по Новгороду, а въ Новгородъ товаровъ больше стараго; онъ опять выкупилъ всъ товары и построилъ церковь во имя Софіи премузрыя. Въ третій день Садко нашелъ опять въ Новгородъ товару больше стараго; онъ выкупилъ и этотъ товаръ и построилъ церковь во имя Николы Можайскаго. На четвертый день Садко не нашелъ уже товаровъ въ Новгородъ "ни на денежку, ни на малу разну полушечку", только "въ темномъ ряду стоятъ черепаны, гнилые горшки, всъ горшки уже битые"; Садко купилъ и битые горшки:

«Пригодятся ребятамъ черепками играть, Поминать Садку гостя богатаго» (1).

По другой былинь, Садко быль быдный новгородець и сначала жиль только тымь, что ходиль играть въ гусли на пирахь богатыхь людей. Случилось такь, что Садку долго не приглашали на пиры; онъ сталь ходить на озеро Ильмень; садился на берегу, на быль горючь камень, и играль здысь по три дня въ гуселки яровчаты. Въ третій день показался на озеры морской царь Водяникь и сказаль Садкы:

«Ай же ты Садке новгородскій! Не знаю чёмь буде тебя пожаловать За твои утёхи за великія, За твою игру нёжную Аль безсчетной золотой казпой?

<sup>(1)</sup> Киры. Данил. стр. 266-274.

А не то ступай въ Новгородъ
И ударь о великъ закладъ,
Заложи свою буйну голову,
И выряжай съ прочихъ купцовъ
Лавки товара краснаго,
И спорь, что въ Ильменъ-озеръ
Есть рыба-золоты перья.
Какъ ударишь о великъ закладъ,
И прівзжай ловить въ Ильмень-озеро:
Дамъ три рыбины-золоты перья,
Тогда ты, Садке, счастливъ будешь».

Садко на первомъ пиру, какъ позвали его играть, ударилъ объ закладъ съ новгородскими купцами, что онъ въ озерв Ильменъ поймаетъ три золотыхъ рыбы, и выигралъ три лавки товару краснаю.

«Сталъ Садко поторговывать, Сталъ получать барыши великіе».

И такъ разбогатёль, что на одномъ пиру, когда пировали у него всё гости новгородскіе и похвалялись кто безсчетной золотой казной, кто силой-удачей молодецкою, кто старымъ батюшкомъ, кто молодой женой, онъ такъ похвалился своимъ богатствомъ:

«А похвастать не похвастать безсчетной золотой казной: На свою безсчетну золоту казну Повыкуплю товары новгородскіе, Худые товары и добрые».

Но какъ ни былъ богатъ Садко, Новгородъ оказался несравненно богаче его. "Вставалъ Садко, говоритъ былина, ранымъ-рано, будилъ свою дружину хоробрую, безъ счета давалъ волотой казны, распущалъ дружину по улицамъ торговымъ, а самъ-то прямо шелъ въ гостинный рядъ и повыкупилъ товары новгородскіе, худые товары и добрые". Но на другой день Садко увидѣлъ:

> «Вдвойнъ товаровъ принавезено, Вдвойнъ товаровъ принаполнено На тую на славу на великую новогородскую».

Садко выкупилъ и эти товары, но на третій день опять увидълъ:

«Втройнъ товаровъ принавезено, Втройнъ товаровъ принаполнено На ту на великую на славу новгородскую».

## Садко призадумался и сказаль:

«Не выкупить товара со всего бѣла свѣта. Още (¹) выкуплю товары московскіе, Подоспѣютъ товары заморскіе. Не я, видно, купецъ богатъ новгородскій,—Побогаче меня славный Новгородъ».

Далее былина разсказываеть о морскомъ торговомъ путешествіи Садки, подъ которымъ, конечно, разумется иностранная торговля Новгорода и указываются пути этой торговли.
"Нагрузилъ Садко, говоритъ былина, своими товарами тридцать кораблей и поехалъ по Волхову, со Волхова во Ладожско,
а со Ладожска во Неву реку, а со Невы реки во сине море,
воротилъ онъ въ Золоту орду, продавалъ товары новгородскіе,
получалъ барыши великіе, насыпалъ бочки сороковки красна
золота, чиста серебра, поезжалъ назадъ во Новгородъ". На
возвратномъ пути застигла Садку сильная буря.

Садко говорить своей дружинъ:

«Ай же ты, дружинушка хоробрая! Какъ мы въкъ по морю ъздили, А морскому царю дани не плачивали, Видно, царь морской оть насъ дани требуетъ».

Бросили въ море на жертву морскому царю "бочку сороковку чиста серебра, потомъ красна золота", но буря не утихала. "Видно, говоритъ Садко, морской царь живой головы требуетъ". Когда кинули жребій, кого бросить въ море, жребій выпалъ на самого Садку,—и Садко началъ готовиться къ смерти:

«Онъ сталъ имѣньице отписывать:
Кое имѣнье отписывалъ Божьимъ церквамъ,
Иное имѣнье нищей братіи,
Иное имѣнье молодой женѣ,
Остатнее имѣнье дружины(ѣ) хоробрыя(ой).
Говорилъ Садке купецъ, богатый гость:
Ай же, братцы, дружина хоробрая!
Давайте мнѣ гуселки яровчаты,
Поиграть-то мнѣ въ остатнее;
Больше мнѣ въ гуселки не игрывати.
Али мнѣ взять гусли во сине море?».

<sup>(1)</sup> Ec.m.

Садко взяль гусли и спустился въ море на дубовой дощечкъ. Скоро онъ очутился въ бълокаменныхъ палатахъ морскаго царя, который тотчасъ же заставилъ его играть въ гусли. Садко игралъ трои сутки, а морской царь все это время плясалъ такъ сильно, что отъ пляски его

> «Во синемъ морѣ вода всколыбалася, Со желтымъ пескомъ вода смутилася, Стало разбивать много кораблей на синемъ морѣ, Стало много гибнуть имѣньицевъ, Стало много тонуть людей праведныхъ, Какъ сталъ народъ молиться Миколѣ Можайскому».

Явился Николай чудотворецъ, запретилъ Садвъ играть и на училъ его, какъ спастись отъ морскаго царя. Возвратившись въ Новгородъ, Садко, въ благодарность за спасеніе, построилъ церковь во имя Николая чудотворца и не сталъ больше ъздить на сине море, а сталъ жить въ Новгородъ (1).

Въ этихъ былинахъ о Садвъ изображается богатая торговая жизнь Новгорода, источники богатства и торговля Новгорода, набожность торговыхъ людей, выражающаяся въ построеніи храмовъ Божіихъ на пріобрътенныя торговлею богатства, и наконецъ двоевъріе древняго русскаго человъка, по которому Садко обогащается при помощи морского царя и за это долженъ платить ему дань своей головой, но находитъ защиту и спасеніе отъ него въ святомъ покровителъ всъхъ плавающихъ мореходцевъ—Николав чудотворцъ, которому, въ благодарность за спасеніе, строитъ церковь въ Новгородъ.

Въ былинахъ о Василіи Буслаевъ изображается другая характеристическая черта Новгорода—вольная, буйная жизнь Новгородцевъ, выражавшаяся по временамъ въ страшныхъ междоусобныхъ битвахъ одной стороны или партіи съ другой. Представителемъ буйной новгородской вольницы въ былинахъ является Василій Буслаевъ. Еще въ молодыхъ лѣтахъ Василій началъ шутить шутки не маленькія: кого возьметъ за руку, у того рука прочь, кого за ногу, у того нога прочь, кого хватитъ за голову, головой вертитъ будто пуговицей", такъ что всѣ въ Новгородъ стали жаловаться на него матери его, честной вдовъ, Амелфъ Тимоееевнъ:

«Уйми ты свое дътище любимое, Молода Васильюшка Буславьева: Ходитъ онъ по городу, похаживаетъ, На княженецкій дворъ онъ загуливаетъ, Шутитъ онъ шуточки не хорошія

<sup>(</sup>¹) Сбор. Рыбн. ч. І. стр. 370—380. У Гильф. № 70.

Со тіми дітьми со боярскими, Со боярскими дітьми княженецкими, Побиваеть смертію напрасною (1).

Мать указывала Василію на примёрь его отца, Буслая, который жиль въ Новгороді 90 літь, в ни съ кімь не спориль и не ссорился. Но Василій продолжаль буйствовать, и чтобы защититься оть мести побитыхь и обиженныхь имь, онь началь набирать дружину изъ такихъ же буйныхъ удальцовъ, какимъ быль самь: пов'єстиль весь Новгородь, чтобы кто хочеть пить и веселиться, шель къ нему на дворъ. Угощая приходившихъ, онъ ударяль каждаго червленнымъ вязомъ по спинт и плечамъ; кто вытерпёль такіе удары, тъ составили его дружину.

Однажды Василій съ своеюдружиною незваный явился на пиръ во внязю новгородскому и здёсь держаль завладъ, что онъ будетъ биться на Волховскомъ мосту со всёми муживами новгородскими, а если не устоитъ, срубить ему буйну голову. Когда онъ разсвазаль объ этомъ матери, мать заперла его въ глубовій погребъ, а сама съ богатыми дарами отправилась въ внязю съ просьбою о помилованіи сына. Но внязь сказаль: "тогда прощу, когда голову срублю". Между тёмъ на Волховскомъ мосту собралось множество народа.

Дружина Василія завязала съ ними битву, побила много народу, но начала ослабъвать. Услышавъ объ этомъ, Василій вырвался изъ погреба, схватиль ось тельженую жельзную и прибъжаль въ мосту.

«И видить дружину хоробрую попячену, Стоить дружина по кольнь въ крови, Головки шалыгами прощелканы, Илатками руки перевязаны, И ноги кушаками переверчены. Говорить Васильюшка Буславьевичь: «Ай моя дружина хоробрая! Вы теперь позавтракали, Минь-ко-ва дайте пообъдати». Становиль дружину на сторону, А самъ началь по мужичкамъ похаживать И началь мужичковъ пощелкивать.

<sup>(1)</sup> Сборн. Рыбн. ч. І. стр. 345.

Осью жельзною помахивать, Махнетъ Васильюшка—улица, Отмахнетъ назадъ-промежуточекъ, И впередъ просунетъ-переулочекъ» (1).

Видя такое побоище, внязья новгородскіе обратились въ матери Василія съ просьбою унять его; но мать, не надёясь усмирить Василія, послала ихъ въ сергіевскій монастырь въ Старчищу Пилигримищу, сказавши:

«Крестовый его батюшка, старчище Пялигримище Имъетъ силу нарочитую, Попросите князья Новгородскіе, Не можетъ ли унять мое чадо милое».

«Идетъ крестовый батюшка, Старчище Пилигримище: На буйной головъ колоколъ пудовъ во тысячу, Во правой рукъ языкъ во пятьсотъ пудовъ» (2).

Василій не послушаль и Старчища Пилигримища. Когда онъ сталь , бъждать его прекратить побоище, Василій сказаль:

«А у насъ-то въдь дёло дълается:
Головами, батюшка, играемся,
И здынулъ шалыгу девяносто пудъ,
Какъ хлыснулъ своего батюшку въ буйну голову,
Такъ равсыпался колоколъ на черенья ножевыя;
Стоитъ крестный—не кренется,
Желтыя кудри не ворохнутся.
Онъ скочилъ батюшку противъ очей его
И хлеснулъ то крестнаго батюшка
Въ буйную голову промежъ ясны очи:
И выскочили ясны очи, какъ пивны чаши» (3).

Ио другой былинъ, Буслаевъ, послъ перваго удара въ Старчище, одумался: старца убить не спасенья залъсть (добыть), а гръха себъ на душу", сказалъ онъ и посовътовалъ Старчищу отправляться въ свое мъсто (4). Тогда, говоритъ одна былина,

<sup>(1)</sup> Рыбп. ч. 1 стр. 347—348.У Гильф. № 30.

<sup>(2)</sup> Судя по этому изображенію Старчища, можно думать, что въ немъ олицетворенъ совъть стариннаго новгородскаго Впиа съ его колоколомъ.

<sup>(\*)</sup> Рыбн. ч. І. стр. 343—344. Глаьф. № 44. (4) Рыбн. ч. ІІ стр. 206—207.

вышла изъ монастыря Смоленская сама мать пресвятая Богородица и велъда матери Васильевой унять своего сына: эта подвъ былинъ совершенно согласна съ лътописями, которыя разсказывають, что во время междоусобныхь кровопролитныхъ битвъ въ Новгородъ, духовенство часто выходило съ крестами и ивонами, для усмиренія враждующихъ. Василій усмирился, вогда мать стала завлинать его: "нивого я не послушаль бы, а послушаль тебя родну матушку: не послушать мив завонь не даеть" (1). Кавъ эпилогъ въ разсказу о Буслаевъ и вмъсть кавъ последняя черта, дорисовывающая образь этого представителя буйной новгородской вольницы, въ былинахъ изображается путешествіе Василія въ Іерусалимъ (2). "Съ молоду бито много, граблено, подъ старость надо душу спасти", говорить онъ и отправляется ко святымъ мъстамъ, со всею своею дружиною, совершенно согласно съ характеромъ древне-русскаго человъка: послѣ буйнаго разгула страстей въ молодости, послѣ всявихъ насилій и неправдъ въ жизни, приходя въ раскаянію, онъ начиналь строить деркви и монастыри, иногда самъ уходиль въ монастырь, и чаще всего, для успокоенія своей сов'єсти, отправлялся въ путешествіе по святымъ мъстамъ: "съ молоду бито много, граблено, подъ старость надо душу спасти". Но и Герусалимъ и святыя мъста не могли усмирить своевольнаго и буйнаго характера Василія. Отпуская въ Іерусалимъ, мать запретила ему купаться въ Іордан'в нагими тъломи, а велила купаться во рубашечки; но онъ не послушался матери и выкупался въ Горданв начима тълома. Поднимаясь на Өаворъ-гору, дружина Василія встретила огромный камень-Латырь; чтобы дойти до церкви Преображенія, стоящей на горы, нужно было трижды перескочить черезъ этотъ камень. Прежде стали свакать товарищи Василія, и трижды перескочили; после нихъ сталъ скакать самъ Василій; "разъ скочилъ и другой скочиль, и говорить своей дружинь: "я на третій разь не передомъ, а задомъ перескочу". Скочилъ задомъ и задъль ногою за камень и убился до смерти (3).

Тавъ вавъ былины сложились подъ вліяніемъ древнѣйшихъ миоическихъ представленій, то въ нихъ много чудеснаго и фантастическаго элемента. Но подъ чудесными и фантастическими образами въ былинахъ выражаются идеальныя представленія народа о богатыряхъ. Богатыри представляютъ собою олицетвореніе тѣхъ свойствъ и качествъ, какія всего болѣе цѣнились и

<sup>(1)</sup> Рыбн. ч. І. стр. 357. (2) Кирш. Дан. стр. 166-179.

<sup>(3)</sup> Рыбн. ч. І. стр. 361—363. Гильф. № 54 и 141.

уважались народомъ: это своего рода идеалы и типическія лица, изображающія разные характеры народа. Князь Владиміръидеаль человъва счастливаго, ласковаго и гостепримнаго; Муромецъ-идеаль силы и храбрости; Добрыня Нивитичъблагородства и образованности; Алеша въжливости, Поповичъ-смълости и удальства; Чурило Пленковичъ-идеалъ красавца и щеголя; Дюкъ Степановичъ и Садко - Новгородсвій-идеалы богатства. Эти идеалы, разумьется, вполнъ соотвътствуютъ степени развитія народа, среди котораго они образовались. Не развитый умственно и нравственно народъ можеть вполнъ оцънить высокія духовно-правственныя свойства, ваковы напр. сила ума, высота нравственнаго характера, глубина чувства и проч.; ему нравятся болье наружныя качества: ческая сила и храбрость, смёлость и удальство, ловкость и хитрость; тэлесная красота, щегольство и богатство. первыя устройства человъческихъ обществъ, когда постоянно приводится бороться и съ силами въку природы и съ разными врагами, внутренними и внёшними, всего необходимъе, разумъется, физическая сила и храбрость, которыя, этому, цвиятся народомъ выше всвхъ другихъ качествъ. Всв богатыри въ былинахъ изображаются съ страшной физической силой: ,,кого хватить богатырь за руку, у того рука прочь, за ногу, нога прочь, за голову, голова долой. Соединивъ на Владиміра цізтую толпу богатырей съ подобною чайною силою, фантазія народная нашла необходимымъ выдумать для нихъ особыя для каждаго пом'вщенія и перегородки съ жельзными сваями; "у меня, говоритъ князь Владиміръ богатыремъ былинв. промежъ каждымъ были жельзныя, чтобы они ВЪ пиру да напивалися, напивалися да не столкалися". Но Илья Муромецъ, разсердившись однажды, перемъщаль всв мъста богатырскія, погнуль всв сваи жельзныя и побиль всёхь богатырей; между богатырями, которые всё отличаются чрезвычайною силой, онъ идеалъ силы непобъдимой и храбрости неустрашимой.

Вмёстё съ хорошими свойствами, въ былинахъ отразились и черты грубости и жестовости того вёва, въ который онё возникли. Страшная сила богатырей выражается иногда въ жестовихъ и чисто звёрскихъ поступкахъ: богатырь часто не довольствуется тёмъ, что побёдилъ своего врага; онъ рубитъ ему голову, распарываетъ грудь или животъ и издёвается надъ нимъ. Удальство богатырей въ былинахъ соединяется съ похвальбою, или лучше свазать, съ непріятною хвастливостію: вся бесёда богатырей на пирахъ Владиміра состоитъ въ томъ, что они напиваются да хвастаютъ: "еще всё на пиру напивалися, еще всё на пиру порасхвастались".

Вмёсте съ богатырями, въ былинахъ нередко изображаются и воинственныя женщины, которыя, подобно богатырямъ, чаются чрезвычайною силою и храбростію, вздять по подямъ. сражаются со врагами, стрёляють изъ лука и присутствують иногда на пирахъ Владиміра. Таковы: воинственная супруга Дуная, Настасья Королевична, и супруга Дона, Дивпра Королевична, которыя искусствомъ стрелять изъ лука победили своихъ мужейбогатырей; таковы три дочери богатыря Микулы Селяниновича: Василиса, Настасья и Марья; жена Святогора и жена Муромца, Савишна, которая однажды прогнала отъ ствиъ Кіева Тугарина Зміевича со всею его силою. Кром' воинственности, другую отличительную черту женщинъ-героинь, изображаемыхъ въ былинахъ, составляетъ то, что онъ, аходясь въ связи нечистою силою, владёють чародёйскою пособностію превращаться и другихъ превращать въ разные виды.

Рядъ былинъ заключается былиною о томъ, отъ чего перевелись богатыри на святой Руси (1). Въ этой быдинъ разсказывается о битвъ богатырей съ татарами на Сафатъ-ръкъ. Силы татарской было столько, что "той силы доброму молодцу не объжхать, сфрому волку не обрыскать, черному ворону не облетьть; но богатыри перебили всю эту силу и одержали такую побъду, что возгордились своею силою, и одинъ изъ нихъ, Алеша Поповичъ, сказалъ: "подавай намъ силу небесную; мы и съ тою силою, витязи, справимся". Едва онъ проговорилъ эти слова, явилось двое небесныхъ воителей, которые сказали: "а давайте съ нами, витязи, бой держать". Налетель на нихъ Алеша Поповичь и разрубиль ихъ пополамъ, со всего плеча: стало ихъ четверо, и живы всв. Налетель потомъ Добрыня Никитичь, билъ вхъ пополамъ, со всего плеча: стало восьмеро и живы всъ. Налетель на нихъ Илья Муромець, разрубиль ихъ пополамъ со всего плеча, стало вдвое более, и живы всв.

«Бросились на силу всё витязи,
Стали они силу колоть, рубить,
А сила все растеть да растеть.
Всё на витязей съ боемъ идетъ.
Не столько витязи рубятъ,
Сколько добрые кони ихъ топчутъ,
А сила всё растеть да растетъ,
Всё на витязей съ боемъ идетъ.
Бились витязи три дня, три часа, три минуточки,
Намахалися ихъ плечи могутныя,

<sup>(1)</sup> Мы приводимъ ее по первой редакціи, напечатанной Шевыревымъ въ Ист. рус. слов. т. І. стр. 246—249.

Уходилися кони ихъ добрые,
Притупились мечи ихъ будатные.
А сила всё растетъ да растетъ,
Всё на витязей съ боемъ идетъ.
Испугалися могучіе витязи,
Побъжали въ каменныя горы, въ темныя пещеры,
Какъ подбъжитъ витязь къ горъ, гакъ и окаменъетъ,
Какъ подбъжитъ другой, и окаменъетъ,
Какъ подбъжитъ третій, такъ и окаменъетъ,
Съ тъхъ поръ и перевелись витязи на святой Руси».

Трудно определить, что разумеется въ былине подъ силою небесною. Въ одномъ варіантъ былины (1), вмъсто небесной, сила названа не здпинею: "подавай намъ силу не здешнюю". Въ другой былинъ (2), вмъсто Алеши Поповича, Илья Муромецъ, вовгордившись, подумаль: "если бы была вся сила небесная, биль бы и всю силу небесную", но вмёсто небесной силы, ударами богатырей, начала увеличиваться сила татарская: рубять татарина единаго, сдълается два татарина; разрубять два татарина, сдълается четыре татарина" и т. д. Эти измъненія въ былинахъ сделаны народомъ, вероятно, въ поздивищее когда онъ, повторяя былины, борьбу богатырей съ небесною силою нашель оскорбительною для своего религіознаго чувства. Какъ бы то ни было, только погибель богатырей, по былинь, произошла отъ ихъ гордости непомърной силой своей, и состояла въ томъ, что они окаменвли; "русскій народъ, по замвчанію Шевырева, этимъ глубокомысленнымъ преданіемъ объясняеть себъ, какъ въ древней его жизни сила телесная, олицетворенная въ витязяхь, побъдивь азіятскія орды, уступила місто силь духовной, воторая мало по малу простерлась во всё концы земли рус-**СКОЙ** (3).

## 3) ИОТОРИЧЕСКІЯ ПЪСНИ.

Былины о богатыряхъ сохранились не на югѣ Россіи, гдѣ онѣ первоначально были сложены, а въ разныхъ областяхъ Веливороссіи, куда онѣ перенесены были удалившимся съ юга населеніемъ во времена татарскихъ нашествій. По образцу ихъ въ Великой Россіи составились такъ называемыя историческія пъ-

<sup>(1)</sup> Сыпъ Отеч. 1856 ж 17. (2) Рыбн. ч.. І стр. 119.

<sup>(3)</sup> Ист. русск. слов. т. І. стр. 249.

сни; на югъ же Россіи, подъ вліяніемъ новыхъ историческихъ условій жизни, въ послъдствіи вознивъ особый эпосъ, въ формъ малороссійской думы.

Посл'в разоренія Кіева и Кіевской Руси татарами, центромъ русскихъ областей и государственной жизни сдёлались сначала Владиміръ, а потомъ Москва. Около Москвы сосредоточился народный эпосъ, какъ прежде онъ сосредоточивался около Кіева. Кавъ въ былинахъ Кіевъ и кіевскій внязь Владиміръ служать вокругъ котораго собираются всё богатыри, такъ въ историческихъ пъсняхъ всъ сказанія примыкають къ Москвъ и московскому царству. Ярче всёхъ эпохъ въ историческихъ пёсняхъ выставляются времена Грознаго; но рядъ ихъ начинается еще пъснями о татарской эпохъ, которыми онъ и связываются съ былинами кіевскаго цикла, и потомъ продолжаются пъснями о временахъ Грознаго, смутной эпохъ самозванцевъ, царствовании Алексыя Михайловича и Петра В. По формы историческія пысни близки въ былинамъ, по образцу воторыхъ онъ и составились: въ нихъ тв же, какъ въ быдинахъ, пріемы при изображеніи предметовъ и тотъ же складъ рвчи.

Пъсни о татарской эпохъ. Пъсни о татарской эпохъ связысобою историческій эпось съ богатырскимъ. Татарскія оставили такое сильное и страшное впечатлёніе въ нашествія народь, что татары сделались для него символомь вообще всякой непріятельской силы, и эпоха татарская соединилась Владиміра и его богатырей. воображенія съ эпохой князя Съ особенною яркостію ужась и тяжесть татарскихъ нашествій изображаются въ былинъ или пъснъ о царь Калинъ. орды, золотой земли, разсказывается въ этой былинв - песев, подымался влой Калинъ царь Калиновичь, ко стольному городу, во Кіеву, со своею силсю, съ поганою. Собиралося съ нимъ силы на сто версть во всв четыре стороны". Далве изображается ужасъ, какой производили на народъ страшный татарскія нашествія:

«За чёмъ мать сыра-земля не погнется? За чёмъ не разступится? А отъ пару было отъ конинаго А и мёсяцъ, солнце померкнуло. Не видать луча свёта бёлаго. А отъ духа татарскаго Не можно крещенымъ намъ живымъ быть».

Присылаетъ царь Калинъ ярлыки скорописчаты, въ которыхъ было написано, чтобы Владиміръ немедлено сдалъ

стольный Кіевъ-градъ. Владиміръ опечалился: "по грёхамъ внязю учинилося, богатырей (въ то время) въ Кіе́вѣ не случилося" Былъ тамъ одинъ богатырь, Василій пьяница; онъ взбѣжалъ на башню и выстрѣлилъ оттуда, но не попалъ въ Калина царя, а попалъ въ зятя его, въ правый глазъ. Въ это тяжкое время для Кіева является Илья Муромецъ и говоритъ Владиміру: Ни о чемъ, государь не печалуйся.

«Насыпай ты мису чиста серебра, Другую красна золота, Третью мису скатнаго жемчуга; Повдемъ со мною къ Калину царю, Со своими честными подарками».

Эти слова указывають на тё огромныя дани, которыя должны были платить татарамъ наши предви. Но царь Калинъ не сдается на подарки; онъ требуеть выдачи виноватаго, кто застрёлилъ его вятя, и самого Илью Муромца, когда онъ сталъ невѣжливо убѣждать его отойти отъ Кіева, приказалъ связать крѣпкими веревками. Но Илья тотчасъ же разорвалъ эти веревки, и такъ какъ его не допускали до его мѣдной палицы въ три тысячи пудъ, то онъ схватилъ стоявшаго около него татарина.

«И зачаль татариномь помахивати: Куда ли махнеть—туть и улицы лежать, Куда отвернеть—съ переулками. А самъ татарину приговариваеть: А и крѣпокъ татаринь, не ломится, А жиловать, собака, не изорвется».

При этомъ голова татарина оторвалась и угодила вдоль всего татарскаго войска: "бьетъ ихъ, домитъ, въ конецъ губитъ; остальные татары на побъгъ пошли; въ болотахъ, въ ръкахъ притонули всъ, оставили свои возы и лагери". А самого Калина Илья Муромецъ поднялъ выше головы, ударилъ "о горючь камень и расшибъ его въ крошечки".

Къ этому же разряду пъсенъ, связывающихъ времена татарства съ эпохой Владиміра, относится пъсня о Михаилъ Казариновъ Михайло Казариновъ представляется въ пъснъ богатыремъ жнязя Владиміра. Исполняя порученіе князя—настрълять гусей бълыхъ лебедей во столу вняженецвому, Михайло встрътилъ въ полъ три шатра.

«На бесъдъ сплятъ три татарина, Три собажи наъздинка; Передъ ними ходитъ врасна дъвица, Русская дъвица полоняночка, Молода Мареа Петровична; Во слезахъ не можетъ слово молвити, Добръ жалобно причитаючи:

О злосчастная моя буйна голова» (1).

Михайло убиль татарь, а въ ихъ пленнице узналь свою родную сестру, которую татары пленили въ то время, какъ она гуляла дома въ саду съ своею матерью. При татарскихъ нашествіяхъ подобныя похищенія и уводы въ плень женщинь были, конечно, весьма обыкновеннымъ дёломъ. Такъ въ пёсне о князе Романе Дмитріевиче и супруге его, княгине Марье Юрьевне, разсказывается, какъ эта княгиня взята была въ пленъ татарами къ царю Батыю. При подобныхъ случаяхъ похищенія очень моглобыть, что въ следъ за дочерью въ одинъ и тотъ же домъ попадала въ пленъ и ея мать. Такой именно случай изображается въ одной песне:

«Доставалася
Теща зятю въ плъпъ;
Онъ отвезъ ее
Къ молодой женъ.
А и вотъ тебъ,
Молодая жена,
Полоняночка
Съ Руси русская».

Полоняночка стала нянчить дитя молодой жены татарина в говорить:

«Ты бато, бето, Мое дитятко! Ты по батюшкъ Злой татарченокъ, Ты по матушкъ Милъ внученочекъ:

<sup>1)</sup> Бирш. Данил. стр. 208-209.

Въдь твоя-то мать Мит родная дочь; Семи лътъ она Во полонъ взята, На правой рукъ Нътъ мизинчика» (1).

Кром'в этихъ півсень объ эпох'в татарской, замівчательна еще півсня о Щелканю Дудентьевичю. Эта півсня основана на дійствительномъ событій, которое записано въ лівтописи подъ 1327 г. Въ ней изображается, какъ безжалостно поступали со всіми татарскіе чиновники, собиравшіе дань для своихъ хановъ. Подъ Щелканомъ здівсь разумівется Шевкалъ Дуденевъ, посолъ Узбека, который въ півснів названъ Азвякомъ, бывшій въ Твери въ 1327 г., при князів Александрів Михайловичів. Вотъ какъ Щелканъ или Шевкалъ собираль дань съ Литвы.

«Браль овъ, младъ Щелканъ, Дани, невыходы, Царски невыплаты. Съ князей бралъ по сту рублевъ, Съ бояръ по пятидесятъ, Съ крестьянъ по пяти рублевъ, У котораго денегъ иътъ, У того дитя возьметъ; У котораго дитя нътъ. У того жену возьметъ; У котораго жены-то пътъ, Того самаго головой возьметъ» (3).

Но вогда Шеввалъ тавже сталъ поступать и въ Твери, то тверитяне возмутились противъ него и разорвали его на части.

Пъсни объ Іоаниъ Грозновъ. Изъ Московскаго періода ни одно лицо не обратило на себя такого вниманія народныхъ пъвцовъ, какъ Іоаннъ Грозный. Въ одной пъснъ онъ говоритъ о себъ:

<sup>(1)</sup> Сказ. Сахар. т. І. ч. 3. стр. 263—264. Подобная пѣсня, подъ названіемъ: «Теща въ плъну у зятя», напечатана въ Истор. пѣсняхъ Малор. народа Антоновича и Драгоманова т. І. стр. 286. (2) Кирш. Данил. стр. 32—33. У Гильфердинга жы 269, 283.

«Есть чёмъ царю мнё похвастати: Я повынесъ царенье изъ Царь-града, Царскую порфиру на себя надёлъ, Царскій костыль себё въ руки взялъ И повыведу измёну съ каменной Москвы (¹)

## Другая пъсня говорить о немъ:

«Что взяль онь царство казанское, Симеона царя во полонь полониль Со царицею со Еленою Выводиль онь измёну изъ Кіева, Что вывель измёну изъ Нова-Города, Что взяль Рязань, взяль и Астрахань».

Этими словами вполнъ объясняется вниманіе народа къ Грозному, не смотря на страшную его жестовость, наводившую ужасъ на подданныхъ; причина этого вниманія заключается вътомъ, что Грозный возвысилъ санъ царя московскаго, распространилъ и усилилъ русское царство огромными завоеваніями а жестовость его народъ объясняетъ необходимостью—вывести измъну изъ царства, т. е. укротить боярское самовластіе. Пъсни не только не скрываютъ гнъвнаго и жестокаго характера Грознаго, но какъ бы желаютъ выставить его съ особенною силою-Вотъ какою картиною начинается пъсня, разсказывающая объ убійствъ имъ своего сына:

«Не сине море всколебалося, Не сыры дубы разгоралися, Распалился Грозный царь, Иванъ Васильевичъ».

Во время пира, говорить пѣсня, онъ похвалился тѣмъ, что вывель измѣну изъ Москвы; царевичъ Иванъ Ивановичъ замѣтилъ, что ему не вывести измѣны, потому что измѣна сидитъ за однимъ столомъ съ нимъ, и при этомъ указалъ на брата своего, Оедора Ивановича, который будто бы покрываетъ измѣну:

«Свътъ-государь, мой батюшка! А которой улицей ты ъхалъ, батюшка, Всъхъ съкъ. и кололъ, и на колъ садилъ; И которой улицей я ъхалъ,

<sup>(1)</sup> Рыбн. ч. І стр. 383.

Всёхъ сёкъ, и кололъ, и на колъ садилъ; А которой улицей ёхалъ Оедоръ Ивановилъ, Онъ писалъ ярлыки милостивые, И кидалъ по улицамъ Новгородскимъ»

т. е. для того, чтобы Новгородцы успали укрыться оть гнава. Грознаго. Грозный приказаль тотчась же казнить царевича, Малюта Скуратовъ повелъ его на казнь. Но народъ не могъ помириться съ сыноубійствомъ царя, и пісня спасаеть его отъ этого страшнаго преступленія. О приказаніи царя, говорить она, услышала царица, Анастасія Романовна, и бросилась въ брату своему, боярину Нивить Романовичу; Нивита Романовичь поспѣшилъ на мѣсто казни, убилъ Малюту, а царевича взялъ къ себѣ. Между тѣмъ Грозный, думая, что сынъ его погибъ, по всей Москвъ отдалъ привазаніе, чтобы всъ люди молились, постились и носили одежды опальныя (траурныя, черныя), а самъ съ царицей и царевичемъ отправился въ церковь молиться. Въ церковь пришель и Никита Романовичь, только не въ черной одеждъ, какъ было приказано, а въ самомъ дорогомъ цебтномъ и весело началь здороваться съ царемъ. Царь приняль все это за насмътку надъ своимъ несчастіемъ, и страшно разсердился; но когда Никита разсказаль ему о спасеніи царевича, царь захотвль наградить его городами и селами, но Никита отказался отъ нихъ:

> «Не беру я городы съ пригородками, Не надо миъ селъ со приселками, Не надо миъ бояръ со крестьянами:

А ты пожалуй-ка Микитину вотчину, Кто коня угналь, кто жену увель, Да ушель въ Микитину вотчину, Того въ Микитиной вотчинъ не взыскивати» (1).

Въ другомъ варіантъ пъсни роль Ивана Ивановича дана Өедору Ивановичу, который указываетъ Грозному на другихъ измънниковь:

> «Что есть у насъ въ каменной Москвѣ, Что три большіе боярина, А три Годунова измѣнника».

<sup>(1)</sup> Рыбн. ч. І. стр. 402. У Гильфердинга Ж. 13. 25. 142.

Грозному не понравилось это указаніе, и онт велёдъ казнить Оедора. Но Никита Романовичь спасаєть его, приказавъ палачу Малюте, вмёсто него, убить и похоронить одного конюха. Отъ радости, что ему удалось спасти паревича, Никита устроилъ большой пиръ. Не зная настоящей причины радости боярина, Грозный восиылалъ гитвомъ и позвалъ его къ себе. Когда пришелт бояринъ, у Грознаго въ рукахъ былъ железный остроконечный посохъ:

«А тинеть опъ Никиту въ праву ногу, Пришиль его ко сырой земли; А самъ опъ царь приговариваетъ: Велю я Никиту въ котлъ сварить, Въ котлъ сварить, дибо на колъ посадить, У меня кручина несмосная, А у тебя, боярина, пиръ на веселъ (1).

Пъсня здъсь, очевидно, смъшала боярина Никиту Романовича со стремяннымъ князя Курбскаго, Шибановымъ, съ которымъ, дъйствительно, такъ поступилъ Грозный, когда тотъ привезъ ему изъ Литвы извъстное письмо Курбскаго. Узнавъ истинную причину пира, Грозный пожаловалъ Никитъ село Преображенское.

Въ пъснъ о свадьбъ Грознаго замъчательно, какъ царица Софья (т. е. Анастасія) Романовна, при смерти своей, просить царя не быть ярыму, а быть милостивыму и не жениться, послъ ея смерти, въ проклятой Литвъ, на Марьъ Темрюковнъ. Но царь, говорить пъсня, не послушался и черезъ три мъсяца, послъ смерти царицы, поъхаль въ Литву жениться.

Въ пъснъ "О езяти назанскаю царства" разсвазывается о самыхъ послъднихъ событіяхъ войны, с вврывъ подкоповъ подъ кръпостною стъною. Русскія войска

«Подходили подъ Казанское царство за пятнадцать верстъ Становились они подкопью подъ Булатъ-рѣку, Подходили подъ другую, подъ рѣку подъ Казанку. Съ чернымъ порохомъ бочки закатали А и подъ гору ихъ становили, Подводили подъ царство Казанское. Воску яраго свѣчу становили, А другую вѣдь на полѣ въ лагерѣ:

<sup>(1)</sup> Кирш. Данил. стр. 334.

Еще на поль свыта-то сгорыла. А и въ земаб-то идетъ свъча тишъя. Возпалняся туть Великій князь московскій, Князь Иванъ сударь Васильевичъ, провритель, И зачаль канонеровь туть казнети, Что началася отъ кан жеровъ напвна».

Но одинъ изъ нихъ осмёлился замётить Грозному, что на вътру въ полъ свъча горить сворье, чъмъ въ землъ. Эти слова ваставили царя задуматься, а между томь и въ землю свючи догоръли, и послъдовалъ взрывъ подкоповъ. Замъчательно, что и народная пъсня, согласно съ исторіей, взятію Казани приписываетъ великое значеніе, какъ для самого Грознаго, который будто съ этого времени сделался царемъ, тавъ и для Москвы, которая, по выражению ея, тогда основалася:

> «И въ то время князь воцарился И насъль въ Московское царство, Что тогла-ле Москва основалася. И съ тъхъ поръ великая слава» (1).

О поворитель Сибири. Ермавь, народъ составиль двъ пъсни. Въ одной пъснъ "На Бузани остроен" разсказывается о томъ, какъ шайка Ермака убила персидскаго посла Коромышева, въ другой ивсив-о повореніи Сибири.

Далее следуеть разсвазь о походе Ермава въ Свбирь и о покореніи ея; онъ оканчивается описаніемъ погибели Ермака въ Енисев (2).

Пъсни объ эпохъ самозванцевъ и смутнаго времени. Къ экохъ самозванцевъ и смутнаго времени относятся пъсни о Лжедимитріи и княз'в Скопин'в-Шуйскомъ.

Ивсня о Лжедимитріи представляеть самозванца противнивомъ и презрителемъ народныхъ върованій и обычаевъ, и объясняеть такимъ образомъ то негодованіе, какое онъ возбуциль противъ себя въ народъ. Вотъ въ накомъ видъ представляется въ пъснъ его поведение на Московскомъ царствъ:

> «Не успыв воръ-собака воцаритися, Похотья воръ-собака пожениться,

<sup>(1)</sup> Кирш. Дания. стр. 284—287. У Гильфердинга ЖЖ 129, 160. (2) Кирш. Дан. стр. 113—122

Не въ своей онъ Россіи въ каменной Москвъ, Поженился воръ-собака въ хороброй Литвъ.... На той ли Маринушкъ Юрьевной. Они свадьбу играли во Филиповъ постъ, Вънецъ принимали въ Миколинъ день. Дошло-то это время до Великаго дня.... Всъ князи-бояра къ объднъ пошли, Воръ Гришка-разстрижка въ мыльну пошелъ, Со душечкой, со Маринушкой, со Юрьевной. Всъ князи-бояра Богу моляться,— Воръ Гришка-разстрижка въ мыльнъ моется, Всъ князи-бояра отъ объдни пришли, Воръ Гришка-разстрижка съ мыльны идетъ.

Приходить, воръ, на царское крылечушко, Прицыкиваетъ, собака, громкимъ голосомъ, Чтобы слышно было въ хоробру Литву, Ко Юрью пану Сердопольскому (т. е. Сендомирскому): Ай же ты, Марина, Лебедь бълая!
Ты не кланяйся московскимъ князьямъ-ооярамъ, Не молись ка Марина чуднымъ образамъ (1).

Пѣсни о князѣ Скопинѣ-Шуйскомъ сохранились въ трехъвидахъ. Въ одной пѣснѣ, послѣ описанія подвиговъ Скопина, разсказывается о причинѣ его внезапной смерти. Внезапную смерть Скопина народная молва приписала зависти бояръ къ его славѣ: въ пѣснѣ Скопинъ называется "оберегателемъ міра крещенаго и всей земли святорусской". Въ другой пѣснѣ ничего не говорится ни о подвигахъ Скопина, ни объ обстоятельствахъ его смерти, а изображается только плачъ по немъ московскихъ людей и свейскихъ (шведскихъ) нѣмцевъ.

Въ третьей пѣснѣ Скопинъ представляется современникомъ Гровнаго. Когда обошла Москву Литва поганая, говорится въ ней, Скопинъ набралъ въ Новгородѣ сорокъ тысячъ войска и пріѣхалъ въ Москву просить боярина, Никиту Романовича, помочь ему—прогнать Литву поганую. Пѣсня представляется не оконченною; весь интересъ ея сосредоточивается на князѣ Никитѣ Романовичѣ, который изображается въ ней княземъ оборотнемъ, подобно Вольгѣ Святославичу въ былинѣ.

Вторая изъ этихъ пъсенъ о Скопинъ была записана въ сборнивъ Ричарда Джемса. Баккалавръ Ричардъ Джемсъ, въ качествъ священника при англійскомъ посольствъ, былъ въ Мос-

<sup>(1)</sup> Рыбн., ч. І, стр. 406-407. У Гильфердинга жж 14, 111, 143.

квъ, въ 1619-20 г. Неизвъстно, къмъ для него записано было нъсколько пъсенъ, которыя тогда сложились въ народъ о современныхъ событіяхъ. Кром'в півсень о Скопинів, въ сборнивів Джемса помъщены: пъсня о въбздъ въ Москву патріарха Филарета Нивитича въ 1619 г.; двъ пъсни о царевнъ, Ксеніи Борисовив Годуновой; пвсия о набыть врымских татарь и еще пысня о весновой служби (1). Песни о царевне, Ксенін Борисовне, которая по приказанію самозванца была пострижена въ инокини, подъ именемъ Ольги, весьма замъчательны. Судьба этой царевны, похваляемой современнивами за умъ, образование и красоту лица, невинной самой по себъ, но жестоко пострадавшей за гръхи отца, глубоко поразила народъ, и онъ изобразилъ ее въ простой, но весьма нъжной и трогательной вартинв. Пвсня сравниваеть царевну съ бълой перепелкой, у которой хотять гивздышко разорити, милыхъ дътей побити и ее самое поимати. Предчувствуя свое несчастіе, свой плвнъ и пострижение, - она ходитъ-горюетъ по царскимъ теремамъ и переходамъ и прощается съ ними и съ своей своболой:

> Сплачетца мала птичка Бълая перепелка: •Охте мив молоды горевати! Хотять сырой дубь зажигати, Мое гивздышко разорити, Мои милын дътки побити, Меня перепедку поимати». Сплачетца на Москвъ царевна: «Охте мив молоды горевати, Что тдетъ къ Москвъ измънникъ, Ино Гришка Отрепьевъ разстрига, Что хочеть меня полонити, А полонивъ меня, хочетъ постритчи, Чернеческій чинъ наложити. Ино мит постритчися не хочетъ(ся), Чернеческого чину не сдержати; Отворити будеть темна келья, На добрыхъ молодцевъ посмотрити. Ино охъ мидын наши переходы, А кому будетъ по васъ да ходити, Посль царского нашего житья И послъ Бориса Годунова? Ахъ милыи наши теремы.

<sup>(1)</sup> Смотр. эти пъсни въ Хрест. Буслаева, стр. 1031-1037.

А кому будеть въ васъ да сидъти, Послъ царскаго нашего житья 1 послъ Бориса Годунова?»

Изъ временъ царствованія Алексія Михайловича въ пісняхъ разсказывается объ осаді Соловецкаго монастыря и о бунтії Стеньки Разина. Въ пісні объ осаді Соловецкаго монастыря это событіе излагается съ раскольнической точки зрінія, что показываеть, что пісня составлена въ среді раскольниковъ.

Особый разрядь составляють песни назаднія, разбойничьи и солдатскія. Въ большей части казацкихъ и разбойничьихъ пъсенъ героемъ является Стенька Разинь съ своими товарищами. Воровскія и разбойничьи шайки часто упоминаются въ древнихъ памятникахъ: особенно стали увеличиваться разбои въ Московскомъ государствъ съ XIV в. послъ татарскаго ига; въ XVII въкъ разбойничество было страшною общественною язвою. Много численныя сборища воровъ, бъглыхъ боярскихъ холоповъ и всякаго рода отверженных людей держали въ страхв часто цёлыя области. Большею частію, подъ именемъ казаковъ, они нападали на села и деревни, побивали бояръ и дътей боярскихъ, жгли и грабили дома и пытали людей, чтобы узнать, гдв спрятаны ихъ деньги и пожитки (1). Между тъмъ народния пъсни, хогя и называють ихъ ворами или воровскими казаками, часто однакожъ обнаруживають въ нимъ заметное сочувствие. Разбойники называются въ песняхъ удалыми добрыми молодиами, а ихъ грабежи и разбои - подвигами отваги и удальства. Такое странное явленіе можеть быть объяснено только тімь тяжелымь положеніемь, въ которомъ находился простой народъ въ XVII в. и которое, можеть быть, всего болве и способствовало особенному усиленію и самаго разбойничества. Многочисленные тяжелые налоги на всякую торговлю и промышленность, жестокое обращение помъщиковъ съ крипостными холопами, неправосудіе и вымогательство судей, наконецъ частыя войны производили въ народъ такую нищету и такое облобленіе, что цільня толим уходили въ лъса и начинали грабить на дорогахъ, или присоединялись въ разбойничьимъ шайкамъ понизовой вольницы. Въ грабежи и разбов этихъ людей народъ видвлъ стремление отмстить за разныя притесненія и бедствія, которыя онъ испытываль. Такь по край-

<sup>(1)</sup> Смотр. Объ историческомъ значении русскихъ разбойничькихъ півсенъ Н. Я. Аристова. Филол. Записки. 1874. Вып. Ш—IV, V. 1875. Вып. I и II.

ней мъръ былъ понять народомъ бунтъ Стеньки Разина, который потому и получиль такую силу, что народъ считаль Разинасвоимъ защитникомъ. О Разинъ сложено много пъсенъ, и въ этихъ пъсняхъ онъ является настоящимъ героемъ, похожимъ на древнихь богатырей. Въ одной песне онъ даже соединяется вместв съ любимымъ народнымъ богатыремъ, Ильей Муромпемъ, который называется его есауломъ. Корабль, на которомъ плыль Стенька съ Ильей Муромценъ, называется Соколъ-корабль и описивается такъ же, канъ корабль Соловья Будиміровича въ былинъ: "бока его были сведены по куриному; носъ да корма по змвиному". Кром'в необычайной силы, мужества и храбрости, приписывается еще волшебство, при помощи котораго онъ спасается отъ всявихъ бъдъ и опасностей. Сидя однажды въ тюрьмъ, говоритъ народная молва. онъ вдругъ вздумалъ нарисовать на ствив углемъ лодку съ гребцами, и эта лодка, сплою его волшебства, превращается въ настоящую лодку, на которой онъ спасается изъ тюрьмы; посредствомъ волшебства также онъ заговаривалъ пушки и ружья, такъ что они нисколько не могли вредить ему. Въ одной пъснъ, сочинение которой приписывается самому Разину, онъ, прощаясь съ своими товарищами, проситъихъ похоронить его на переврестив между трехъ дорогъ: "межъ-Московской, Астраханской, славной Кіевской":

«Въ годовахъ моихъ воставьте животворный крестъ, Во могахъ мив положите саблю вострую. Кто пройдетъ или провдетъ — остановится, Моему ди животворному кресту момолится, Моей сабли вострой испужается:
Что дежитъ тутъ воръ удалый добрый молодецъ, Стенька Разинъ, Тимовеевъ по прозванию».

Въ другой пъснъ о казни Разина говорится:

«Помутился славный тихій Донъ Отъ Черкаска до Черна Яра! Помѣшался весь казацкій кругъ! Атамана боль нѣтъ у насъ. Нътъ Степана Тимоеевича, По прозванью Степьки Разина»!

Сообщниви Стеньки Разина представляются также не простыми разбойниками, а удалыми работничками: «Мы не воры, не разбойнички, Стеньки Разина мы работнички, Есауловы все помощнички. Мы весломъ махнемъ—корабль возьмемъ, Кистенемъ махнемъ—караванъ собъемъ. Мы рукой махнемъ—дъвицу возьмемъ».

Но вавъ бы ни идеализировала народная пъсня дивую, отчаянную удаль и этихъ удалыхъ молодцевъ, она помнитъ однавожъ, въ какой судьбъ эта удаль неизбъжно приводитъ ихъ. Эта неизбъжная судьба весьма харавтеристично изображается въ извъстной разбойничьей пъснъ:

> «Не шуми мати, зеленая дубравушка, Не мъшай мнъ, доброму молодцу, думу думати, Какъ заутра мнъ, доброму молодцу, во допросъ идти, Передъ грознаго судію, самого Царя»....

Пѣсни о Петръ В. Въ сборнивъ Киръевскаго почти цълый томъ занимаютъ пѣсни объ эпохъ Петра В., но между этими пѣснями мало интересныхъ. Онѣ очень однообразны и бѣдны по содержанію, особенно сравнительно съ такимъ богатымъ и разнообразнымъ содержаніемъ эпохи. Въ нихъ отразилось только общее впечатлѣніе, какое производили на народъ такія событія, какъ стрълецкіе бунты и казни стръльцовъ, и вообще внѣшнія дѣла Петра, особенно его войны; внутреннія же событія, разныя государственныя реформы Петра были непонятны для народа и потому не вошли въ его пѣсни. Лучшими пѣснями можно назвать пѣсни на рожденіе и смерть Петра въ монастырѣ. Въ пѣснѣ на рожденіе Петра выражается всеобщая радость о его рожденіи:

«Какъ свътелъ, радошенъ во Москвъ
Благовърный царь. Алексъй Михайловичъ!
Народилъ Богъ ему сына, царевича Петра Алексъевича,
Перваго Императора по землъ.
Всъ-то русскіе какъ плотники мастеры
Во всю ноченьку не спали, колыбель-люльку дълади
Они младому царевичу;
А и нянюшки, мамушки, сънныя красныя дъвушки
Во всю ноченьку не спали, шириночку вышивали,
По бълому рытому бархату онъ краснымъ золотомъ.
Тюрьмы съ покаянными всъ растворялися—
У царя благовърнаго еще пиръ и столъ на радости;
А князи собиралися, бояре съъзжалися и дворяне сходилися,
А все народъ Божій; на пиру пьютъ, ъдятъ, прохлаждаются,

Во весельи, въ радости не видали, какъ дни прошли, Для младаго царевича, Петра Алексъевича, Перваго Императора».

Въ пѣсняхъ на смерть Петра изображается плачъ о Петрѣ государыни и войска. Плачъ государыни не заключаетъ въ себъ ничего особеннаго; интереснъе плачъ войска, объ устройствъ котораго Петръ заботился съ особенною любовію:

«Ахъ ты батюшка, свътель мъсяцъ! Что ты свътишь не по старому, Не по старому и не попрежнему, Закрываешься тучей темною? Что у насъ было на святой Руси, Въ Петербургъ въ славномъ городъ, Во соборѣ Петропавловскомъ, Что у праваго у крылоса, У гробницы Государевой, Молодой солдать на часахь стояль. Стоючи онъ призадумался, Призадумавшись онъ плакать сталъ. И онъ плачетъ-что рака льется, Возрыдаетъ-что ручьи текутъ. Возрыдаючи онъ вымолвилъ: Ажъ ты, матушка, сыра земля, Разступись ты на всѣ стороны, Ты раскройся, гробова доска, Развернися ты, золота парча, И ты встань, проснись, Православный царь. Посмотри, сударь, на свою гвардію, Посмотри на свою армію....» (1),

Малороссійскія думы. Малороссійскій эпосъ относится въ эпох в казачества. Казачество было совершенно народнымъ явленіемъ; оно вызвано было историческими условіями жизни малорусскаго народа, который поставленъ былъ въ необходимость постоянно бороться съ окружавшими его врагами. Вознивнувъ въ XVI в. въ вид вособенной воинственной общины въ Запорожь в, оно вскор в распространилось отсюда по всей Малороссіи, такъ что слово казакъ стало со временемъ означать не только всякаго воина, но и вообще малороссіянина, и

<sup>(1)</sup> Сборн. Кирвев. Вып. 8, стр. 280-281.

стало прилагаться во всему малороссійскому народу. За въру и церковь, народность и волю казаки постоянно боролись съ крымсвими татарами и турками, которые своими набъгами опустошали города и села, съ језунтами и польсвими всендзами, которые старались ввести въ Малороссіи повсюду увію и католичество, и съ польскими панами, которые, постоянно притесняя народь, отдавали жидамъ въ аренду церкви, дороги и рынки. Это была борьба героическая. и подвиги этой борьбы воспевали въ думахъ и пъсняхъ. Пъсни эти слагались или самими участниками въ событіяхъ, или ихъ очевидцами, и распъвались съ игрою на бандурв или кобав, народномъ малороссійскомъ инструментв, котораго и сами пъвцы получили название бандуристовъ или кобзарей. Между малороссійскими піснями есть одна чрезвычайно поэтичная и харавтерная дума о смерти вазава бандуриста. торый, потерявь въ битвъ саблю и коня, весь израненный, ожидаеть смерти и прощается съ своей бандурой:

> «Ой на татарскихъ поляхъ, На казацкихъ поляхъ, Не вовки-сіроманці квилять - приквиляють, Не орди-чернокрильці клекочуть і підъ небесами дітають: То сидить козакъ старесенькій, Якъ голубонько сивесенькій, У кобзу грае-вигравае. Голосно співае: Кобзо жъ моя дружино вірная, Бандуро моя малеваная! Де жъ мині тебе діти? А чи у чистому степу спалити? И попілець по вітру пуститя? А чи на могілі положити? Нехай буйний вітерь по степать пролітае, Струни твои зачипае, Смутнесенько, жалібиесенько грае-вигравае....» (1).

Отъ бандуристовъ пъсни перешли впослъдствіи въ нищимъ слъпцамъ, которые и до сихъ поръ ихъ распъваютъ.

Всѣ малороссійскія думы можно раздёлить на три отдѣла:

1) думы, изображающія борьбу казаковъ съ турками и татарами;

2) думы, изображающія борьбу съ поляками и 3) думы о событіяхъ послё присоединенія Малороссій къ Московскому царству.

<sup>(1)</sup> Записки о Южной Россіи, ч. І, стр. 185.

1) Въ думахъ, изображающихъ борьбу вазаковъ съ турками и татарами, разскавывается про Малаго-Гарею, т. е. Менгли-Гирея, опустотивто Украйну въ 1493 г.; о Самуилъ Кушкъ, или Кошкъ, воторый бился съ турками на Черномъ моръ; о Димитріи Байдъ (гетманъ кн. Димитріи Вишневецкомъ), о Свирговскомъ, Серпягъ (Подковъ), Богданъ Ружномъ и др. Особенною полнотою и характеристичностію отличается дума о Самуилъ Кошкъ (Побъгъ Самуилъ Кошки изъ турецкой неволи въ 1599 г.) (1). Изображаются въ думахъ и отдъльные подвиги или поединки казаковъ противъ турокъ. Между думами довольно такъ называемыхъ невольницкихъ, въ которыхъ описывается пребываніе казаковъ на турецкихъ галерахъ, кли въ плъну у турокъ и татаръ.

Вотъ какъ въ одной изъ думъ изображается тоска казака въ плъну:

Поклоняеться бідний невольник Із земли Турецької, із віри бусурманської У города Християнськиї, -- до отця, до матусі. Шо не может він їм поклонитися,-Тілько поклоняеться голубонькам сивеньким: Ой ти, голубонько сивеньки: Ти далеко летаеш, ти далеко буваеш, Полети ти в города Християнськиї, До отця моёго, до матусі, Сяль пали на полвіръї отповськім. Жалобненько загуди: Об мої пригоді казацької припомяни. Нехай отець і матуся Мою пригоду казацькую знають, Статки, маетки збувають. Великі скарби собирають, Головоньку казацькую із тяжкої неволі визволяють!» (2)

Къ этому разряду невольницкихъ пъсенъ относится дума о Марусть Богуславкт. Въ ней разсказывается, что въ каменной темницъ, на Черномъ моръ, сидъло 700 казаковъ невольниковъ. 30 лътъ они сидъли въ неволъ, свъта Божьяго, солнца праведнаго не видъли. У турка, смотръвшаго за плънниками, жила также русская плънница Маруся Богуславка (изъ города Богуслава). Въ годовой праздникъ—Великъ день (день Пасхи), воспользовавшись тъмъ, что турокъ, отправляясь въ мечеть, отдалъ

(') CTP. 93-94.

<sup>(1)</sup> Истор. пъсни малор. народа Антоновича и Драгоманова, т. І, стр. 208-220.

ей влючи на руки, она отперла темницу и выпустила казаковъ. Къ этому же разряду пъсенъ относится дума о трехъ братьяхъ, убъжавшихъ изъ Авова, гдё они находились въ плъну. Двое изъ нихъ были на коняхъ и спаслись, а третій младшій братъ быль пъшій, отсталъ отъ братьевъ и умеръ въ степи; братья, боясь погони туровъ и не желая бросить на дорогт своего имущества, не взяли его съ собою. Дума чрезвычайно трогательно изображаетъ смерть младшаго брата, оставленнаго въ степи на събденіе звърей: "только сизыя кукушки, говоритъ она, прилетали въ нему, садились въ головахъ и какъ родныя сестры куковали надъ нимъ". Во многихъ думахъ довольно ръзко выступаетъ дидактическій элементъ, вызванный разгуломъ казацкой жизни и частыми побъгами молодыхъ людей въ Запорожскую съчь, внушается набожность, почтеніе къ отцу-матери, уваженіе къ старшимъ.

2) Въ думахъ, изображающихъ борьбу вазаковъ съ поляками, прославляются подвиги Наливайки, Тетеренко, Лободы, Чурая, Полтара-Кожуха. Но главнымъ героемъ въ этихъ думахъ является гетманъ Богданъ Хмѣльницкій. Изъ нихъ замѣчательны думы: о Феськю Ганжю Андыберю; о Болоцерковскомъ миро и войно съ поляками; о жидовскихъ откупахъ и войно за нихъ; о Богдано Хмъльницкомъ; о побъдю надъ Корсунемъ. Въ думѣ о Ганжѣ Андыберѣ (¹) изображается вражда казаковъ къ польскимъ панамъ за то, что они захватили у народа лучшія земли и угодья. Въ думѣ о жидовскихъ откупахъ разсказывается, какъ жиды взяли въ аренду всѣ казацкія дороги и на одной милѣ становили по три кабака, всѣ казацкія дороги и на одной милѣ становили по три кабака, всѣ казацкія ророги и обрали пошлины отъ воза по полузлоту, отъ пѣшаго по три денежки, у бѣдняги нищаго забирали куръ и яйца, взяли въ аренду всѣ казацкія церкви.

3) Изъ думъ, разсказывающихъ о событіяхъ послѣ присоединенія Украйны къ Московскому царству, замѣчательны думы или легенды о Мазепѣ и Паліи. Въ нихъ изображены заключеніе Палія въ темницу, ссылка въ Сибирь и потомъ появленіе его на

полтавскихъ боевыхъ равнинахъ.

## 4) ВЫТОВЫЯ ПВОНИ.

Бытовыми въ общемъ смыслѣ называются всѣ пѣсни, въ которыхъ изображаются черты какъ вообще народнаго быта, такъ

<sup>(1)</sup> Ганжа Андыберъ по исторія неизвѣстенъ. Предполагають, что онъ былъ гетманомъ въ первой половинѣ XVII в. и вѣроятно не задолго предъ Богданомъ Хмѣльницкимъ, т. е. до 1647 г. Смотр. южно-русскія пѣсни А. Метлинскаго, стр. 432—433.

и въ частности жизни семейной (1). Поэтому въ сборнивахъ къ нимъ причисляются: 1) пъсни, которыми сопровождаются разные народные праздники и игры въ разныя времена года: святочныя, хороводныя и др.; и 2) пъсни, изображающія собственно семейную жизнь—свадебныя и семейныя. Такъ какъ народные правдники и игры большею частію идутъ отъ самихъ древнихъ временъ и составляютъ остатки еще языческихъ праздниковъ и обрядовъ, то и въ пъсняхъ, которыми они сопровождаются, сохранились слёды еще языческой старины, и многія изъ нихъ, по своему характеру, относятся къ обряднымъ, или миоическимъ пъснямъ, указывающимъ на старые языческіе праздники и обряды (смотр. выше—миоическія или обрядныя пъсни). Черты нравовъ и разныя стороны собственно семейной жизни изображаются презимущественно вз свадебныхъ и семейныхъ пъсняхъ.

Свадебныя пъсни (2). Въ свадебныхъ пъсняхъ сохранились следы самаго древняго быта нашихъ предковъ, того отдаленнаго времени, когда, по выраженію Кавелина: "кровное родство было единственной, исключительною связью между людьми, семьи и роды-единственными человъческими союзами и обществами, мейный и родственный распорядовъ-единственнымъ общественнымъ устройствомъ" (\*). Въ однъхъ свадебныхъ пъсняхъ невъста тужить и плачеть горькими слезами о томъ, что ее увезуть на сторону чужедальную, вт чужи люди незнакомые, кт чужому отиу-матери, къ чужому роду-племени (4); родныхъ жениха и вообще всю его свиту называеть своими недругами, разлучниками, а самого жениха—своимъ погубителемъ (5), и проситъ свою мать и своихъ подружевъ схоронить ее отъ этихъ недруговъ и погубителя. Въ другихъ песняхъ женихъ называется купцомъ, невъста -- товарому; невъста просить отца не продавать ея; женихъ и невъста называются сужеными, ряжеными, а бравъ судома Божінма (6). Всв эти странныя выраженія, употребляемыя поющими свадебныя пъсни безъ смысла, по одному простому обряду, имъли сначала опредъленный смыслъ и означали не пустой обрядь, а обычай, существовавшій въ самой жизни.

<sup>(1)</sup> Изданія піссень: Чулкова: Собраніе разныхъ піссень. Спб. 1770—74. Новикова: Новое и полное собраніе росс. піссень. М. 1780—81. Сахарова: Піссни русскаго народа. Спб. 1838—39 (вошли въ Сказанія русскаго народа); Сборникъ народныхъ піссень Шейна. Изслідованія: Бодянскаго: о народной поэзіи славянскихъ племенъ. М. 1837. Костомарова: объ историческомъ значеніи русской на родной поэзіи. Х. 1843.

<sup>(</sup>²) О свадебныхъ обрядахъ, преимущественно русскихъ, Н. Ө. Сумцова. Жарьковъ. 1881.

<sup>(</sup>в) Сочин. Каведина, ч. 4, стр. 82.

<sup>(4)</sup> Сказ. русск. народ. Сахар., І, кн. Ш, стр. 143, 145. (5) Тамъ же, стр. 153, 163. (6) Тамъ же, стр. 113, 148.

По сказанію лѣтописи, у нѣкоторыхъ славянскихъ племенъ, вошедшихъ въ составъ Руси, первоначально браковъ не было, а невъстъ добывали похищеніемъ. Хотя похищеніе невъстъ происходило иногла по предварительному согласію невъсты, но родственники похищенной, конечно, старались отомстить похитителямъ и начинали борьбу, которая могла оканчиваться иногда истребленіемъ цѣлаго рода. На подобныя слѣдствія похищенія, конечно, указываетъ одна свадебная пѣсня (¹). Невъста сидѣла у окна въ теремѣ и шила волю волотомъ, общивала чистымъ серебромъ; вдругъ къ окну прилетѣлъ орелъ и говоритъ ей, чтобы она не тратила чиста серебра и не портила красна золота:

«По сегодняшнему денечку Быть саду да полоненному, Всему роду покоренному; Волюшкъ быть въ неволюшкъ, Дъвушкъ быть во забавушкъ.

Но не всегда, конечно, похищение невъстъ приводило къ плънение или покорение рода, какъ говоритъ пъсня. Начавшияся изъза похищения ссоры могли оканчиваться мировыми сдълками; похитивший родъ въ этомъ случав платилъ, конечно, пеню обиженнымъ родственникамъ похищенной. Часто, конечно, и прямо безъпохищения одинъ родъ покупалъ дъвицу у другого. Такимъ образомъ, рядомъ съ умыканіемъ, надо предполагать, отъ самыхъ первыхъ временъ, существовалъ обычай покупать невъстъ. На этотъобычай указываетъ какъ то, что еще до сихъ поръ въ общежития женихъ называется купиомъ, а невъста товаромъ, такъ и тъ свадебныя пъсни, въ которыхъ невъста проситъ отца, мать, братьевъи родныхъ не выдавать ея и пе продавать ея волюшки:

> Свътелъ мъсяцъ, родимый батюшко. Красно солнышко, родима матушка! Не бейте вы полу о полу, Не хлопайте вы пирогъ о пирогъ, Не пробивайте вы меня бъдную, Не давайте вы меня горькую На чужую дальню сторону» (2).

При покупкъ невъсты, конечно, заключались опредъленные договоры, въ которыхъ указывалось, что обязаны были заплатить

<sup>(</sup>¹) Сказ. русс. народ., т. І, кн. Ш, стр. 199, № 4.

<sup>(2)</sup> Тамъ же, стр. 112, № 18.

покупающіе невъсту. Отсюда въ нъснять невъста называется ряженою отъ слова рядь — договоръ. По совершеніи ряда или договора, договаривавшіеся подавали другь другу руку правую, или били по рукамъ. Отсюда самое сосватанье стало называться обрученіемъ, по рученіемъ, рукобитьемъ (1).

При заключеніи брачных союзовь, главными двйствую щими лицами были не жених в неввста, а их в родные, которые болве всего забогились о матеріальных выгодах в союза. Естественно, что судьба неввсты, при подобных условіях в переходившей вы новую семью, представлялась весьма печальною, и очень понятными становятся послів этого та глубовая грусть и свтованіе, которыми пронивнуты всв свадебныя півсни. Вы одной півснів невівста, упращивая отца и мать не отдавать ея на чужую сторону, вы чужому отпу, чужой матери, говорить:

«Какъ чужіе-то отецъ съ матерью Безжалостны уродилися: Безъ огня у нихъ серяще разгорается, Безъ смолы у нихъ гятвъ раскипается: Насижусь-то я у нихъ, бъдная, По конецъ стола дубоваго, Нагляжусь-то я, наплачуся» (3).

Прощаясь съ подругами, невъста просить ихъ научить:

«Какъ мий быть да жить въ чужить людяхъ, Какъ мий назвать свекра лютаго? Какъ величать свекровь лютую? Мий свекромъ назвать—осердится; Мий свекровью назвать—осердится; Мий свекровью назвать—осердится; Мий матушкой назвать—не хочется. Убавлю я спеси, гордости, Прибавлю я ума разума: назову я свекра батюшкой, А люту свекровь— матушкой» (3).

Само собою разум'вется, что при такой обстановив жизни только забвеніе своей воли и полная поворность и услужливость всімь и каждому могли быть защитой молодой женщины въ новой чужой семьв. И женихь, собираясь женшться, искаль себ'в суженой съ такими именно качествами.

<sup>(1)</sup> Соч. Кавелина, ч. 4, стр. 164-165.

<sup>(2)</sup> Cax. Chas., T. I, RH. Ill, CTp. 412, X 48.

<sup>(3)</sup> Caxap. Ckas. T. I, EH. III, CTp. 140, X 123.

Тавъ кавъ выборъ жениха и невъсты зависълъ отъ родителей, воля которыхъ считалась также священною, какъ воля самого Бога, то женихъ и невъста называются сужеными, т. е. назначенными, присужденными, а самый бракъ—судомъ Божіимъ.

«Въ воскресенье мић, матушка, Къ суду Божьему ъхати, Подъ волотымъ вънцомъ стояти» (1).

Въ свадебныхъ пъсняхъ молодой называется княземъ, а молодая—княгиней, лица, составляющія свадебный повадь, свиту жениха и невъсты, называются боярами, а главное между ними лицотысяцкимъ - воеводой (2): въ нихъ постоянно упоминаются ребро, золото, шелкъ и бархать, дорогія парчи, черные соболи: и вообще вся обстановка жизни изображается не простая, у низшихъ влассовъ, у которыхъ теперь поются эти пъсни, боярская и княжеская. Объясняя это, Кавелинъ говорить, что "встарину быть вняжескій и боярскій быль идеаломъ для низшихъ влассовъ. Основанный на однихъ началахъ съ простонароднымъ бытомъ, онъ былъ его продолжениемъ, какъ бы высшей степенью, и потому предметомъ удавленія и подражанія. Многія свадебныя пъсни, сохранившіяся теперь въ народъ, по встмъ въроятіямъ, сложены и пълись сначала на боярскихъ и княжескихъ свадьбахъ. Богатство, росвошь, упоминаемыя въ нихъ, могли быть дъйствительностію между одними высшими зажиточными сословіями и только идеаломъ, мечтой для простого народа. Да, въроятно, и не однъ свадебныя пъсни такъ произошли. Многія изъ тъхъ, которыя теперь поются одними врестьянами, носять на себъ 'слъды стариннаго боярскаго и княжескаго житья-бытья" (3).

Семейныя пъсни. Бракъ составляеть основу всей семейной жизни. Заключаемые при указанныхъ выше условіяхъ, при которыхъ имълись въ виду главнымъ образомъ не интересы жениха и невъсты, ихъ взаимное расположеніе и нравственный ихъ характеръ, а интересы родителей и родныхъ, которые прежде всего и болье всего заботились о выгодахъ брачныхъ союзовъ, о богатствъ и знатности рода, браки, конечно, не могли, въ большей части случаевъ, приводить къ правильной и счастливой жизни. Невъстабольшею частію не даромъ горькими слезами илакала передъ свадьбой, представляя свою будущую жизнь въ новой семью, гды ни она никого, ни ея никто не внаетъ, самою тяжелою и безотрадною, большею частію такую жизнь она испытывала на самомъ дълъ. Вотъ въ какомъ видъ изображаютъ пъсни положеніе молодой женщины въ чужомъ семействъ:

<sup>(1)</sup> Тамъ же, стр. 148, № 154. (2) Тамъ же, стр. 136.

<sup>(8)</sup> Сочин. Кавелина, ч. 4, стр. 156.

«Ни въ умѣ было, ни въ разумѣ, Въ помышленъи того не было. Чтобъ красной дівиці замужь идти. Соизволиль такъ сударь батюшка, Похотъла такъ моя матушка, Ради ближнева перепутьица: И я въ торгъ пойду, побывать зайду, Изъ торгу пойду, ночевать зайду. Я спрошу у своей дитятки: Каково жить въ чужихъ людяхъ? Государыня моя матушка! Отдавши въ люди, стала спрашивать: Въ чужихъ людяхъ жить умфючи, Держать голову поклонную, Ретиво сердце покорное-Ахъ, вечеръ меня больно свекоръ билъ, А свекровь ходя похваляется; Хорошо учить чужихъ дътей, Не роженныхъ, не хоженыхъ, Не вспоенныхъ и не вскормленныхъ» (1).

«Выдавала меня матушка далече замужъ. Хотвла матушка часто важати, Часто взжати, подолгу гостити. Лъто проходитъ, матушки нъту; Другое проходить, сударыни нъту, Третье въ доходъ, матушка ъдетъ.... Ужъ меня матушка не узнаваетъ: — Что это за баба, за старуха?— Я, въдь, не баба, я не старуха: Я твое, матушка, милое чадо. Гдѣ твое дѣвалося бѣлое тѣло? Гдъ твой дъвался алый румянецъ?-Бълое тъло на шелковой плеткъ, Алый румянець на правой на ручкъ: Плетвой ударить, тыла убавить, Въ щеку ударитъ-румянцу не станетъ (2).

Такой печальный характеръ имъютъ пъсни, изображающія тяжелое положеніе молодой женщины въ чужой семьъ, суровое обхожденіе съ нею мужа и родныхъ. Впрочемъ и всъ почти другія семейныя пъсни проникнуты глубокою грустію и скорбію. Въ нихъ изображаются также преимущественно печальные случаи и событія. Въ одной пъснъ, напр., изображается прощаніе добраго молодца съ милой, который говорить ей:

<sup>(1)</sup> Caxap. Ckas., T. I, RH. III, CTp. 212, X 43.

<sup>(3)</sup> Хрест. Филонова, т. II, стр. 40.

«Не сиди, мой другъ, поздно вечеромъ;
Ты не жги свъчу воску яраго,
Ты не жди меня до полуночи.
Ахъ, прошли, прошли наши красны дни,
Наши радости буйный вътръ унесъ.
И разсъялъ ихъ по чисту полю.

Соизволилъ такъ родной батюшка, Приказала миъ родная матушка, Чтобъ женился я на иной женъ.

Ужъ я батюшки не ослушаюсь, Родной матушки я послушаюсь, Обивнаюсь я со иной женой, Я съ иной женой, съ смертью раннею, Съ смертью раннею,

Въ другой пъснъ изображается смерть добраго молодца далеко въ чистомъ полъ. Онъ лежитъ около огня, на войлочкъ; припекаетъ свои ранушки боевыя и, прощаясь съ своими товарищами, говоритъ:

> «Ахъ, не жаль-то мнѣ роду племени, Мнѣ жаль-то малыхъ дѣтушекъ, Остались дѣтушки малешеньки, Малешеньки дѣтушки, глупешеньки, Натериятся холода и голода» (²).

Подобная вартина рисуется въ другой пёснё, гдё также разсвазывается, какъ добрый молодецъ умираеть далево въ чистомъ полё: лежить онъ подъ ракитовымъ кустомъ— избита, изранена, исколота весь:

«Что не ласточки, не касаточки
Кругъ тепла гнъздъ увиваются,
Увивается тутъ родная матушка.
Она плачетъ, какъ—ръка льется,
А родная сестра плачетъ, какъ ручей течетъ,
Молода жена плачетъ, какъ роса падетъ» (°).

Иногда въ пъснъ вообще изображается глубовое горе, вото-

<sup>(1)</sup> Сах. Сказ., т. I, кн. III, стр. 208, № 29. (2) Тамъ же, стр. 204, № 9. (3) Тамъ же, стр. 209, № 30, и Хрест. Филонова, т. II, стр. 43.

«Привязалось ко мих горе; Я пе знаю, какъ и быти, Своему горю пособити, Не могу горя избыти, Ни заъсть, ни запити: Я пойду ли лучше въ поле, И разсъю мое горе, По всему по чисту полю. Уродися, мое горе, Ты травою полыньею. Какова трава полынь горька, Таково-то горе сладко» (1).

Это горе, подобно злой неотвязчивой судьбѣ, постоянно преслѣдующее человѣка, весьма хорошо олицетворено въ слѣдующей пѣснѣ, въ которой народъ пронически шутитъ надъ своимъ бѣдственнымъ положеніемъ и посмѣивается надъ своимъ горемъ и самимъ собою:

«Ай горе, горе, гореваньние!
А и лыкомъ горе подпоясалось,
Мочалами ноги изопутаны!
А я отъ горя въ темпые лѣса—
А горе прежде въ лѣсъ зашелъ;
А я отъ горя въ почестной пиръ—
А горе зашелъ, впереди сидитъ;
А я отъ горя въ царевъ кабакъ—
А горе встрѣчаетъ, ужъ пиво тащитъ,
Какъ я нагъ-то сталъ, насмѣялся онъ» (²).

Дъйствительно, при бъдности и отсутствии образования, литенный благородныхъ развлечений, народъ издавна привывъ все утъщение въ своемъ горъ находить въ винъ. Объ этомъ онъ поетъ въ извъстной глубово грустной и трогательной пъснъ:

«Да спасибо же тебѣ, синему кувшину,
Ты размыкалъ, разогналъ злу тоску кручину:
Посѣдѣла-то моя буйная головушка
Ни отъ время, ни отъ лѣтъ, вое отъ безвременья;
Я родился во слезахъ, во слезахъ крестился,
Плакалъ долго сиротой отъ людскихъ навѣтовъ;
Красна дѣвица душа не для утѣшенья,
Все для слезъ же меня молодца полюбила.

<sup>(1)</sup> Сахар. Сказ., т. І, кн. Ш, стр. 210, Ж 34. (2) Тамъ же, стр. 223-224, Ж 28

Потухають во слезахь мои ясны очи, Изсыхаеть была грудь съ тяжкихъ воздыханій. Да спасибо же тебь, синему кувшину, Ты размыкаль, разогналь злу тоску кручину» (1).

Этотъ глубово грустный харавтеръ нашей народной пъсни подалъ поводъ Пушвину назвать ее грустными воеми, который отражается и въ художественныхъ пъсняхъ образованныхъ поэтовъ. "Отъ ямщива до перваго поэта, говоритъ онъ,

Мы всё поемъ уныло. Грустный вой Песнь русская. Извёстная примета! Начавъ за здравіе, за упокой Сведемъ какъ разъ. Печалію согрёта Гармонія и нашихъ музъ и девъ, Но нравится ихъ жалобный напёвъ».

Гоголь тавже называеть русскую песню тоскливою, рыдоющею и хватающею за сердие. Въ объяснение такого характера народныхъ нашихъ пъсенъ, вритики ихъ указываютъ обывновенно прежде всего на суровость и угрюмость свверной природы Россіи съ ея пасмурнымъ небомъ, мрачными лъсами, необозримыми топями и болотами, съ продолжительной зимой, сопровождающейся частыми вьюгами, мятелями и буранами, съ мимолетной весной и короткимъ летомъ, которое, по выраженію поэта, только каррикатура южныхъ зимъ, на природу, которая уже сама по себъ не могла возбуждать въ народной фантазіи свётлыхъ и веселыхъ кар тинъ, а потомъ, -- на всегдащнюю бъдность и убожество народнаго быта, на стъснительную обстановку семейной жизни, такъ ясно выразившуюся въ семейныхъ пъсняхъ, и наконецъ на тяжелыя историческім обстоятельства, подъ вліяніемъ которыхъ суждено было жить русскому народу, каковы, напр., продолжительное монгольское иго, смутное время самозванцевь и междуцарствія, крапостное право и проч.

Разгульныя и плясовыя пъсни нашего народа представляютъ противоположность семейнымъ пъснямъ и, повидимому, противоръчатъ ихъ грустному характеру; онъ такъ веселы, что веселье ихъ часто выходитъ изъ всякихъ границъ. Но это и заставляетъ подозръвать искренность ихъ веселія; источникомъ его служитъ не чистая и спокойная свътлая радость, а тоже горе и

<sup>. (1)</sup> Сахар. Сказ., т. I, кн. III, стр. 208,  $\, \text{ж} \, 28, \, \text{ и Хрест.} \, \Phi$ нлонова, т. II, стр. 42-43.

нужда, которыя народъ хочеть на время забыть въ разгульи; этимъ разгульемъ онъ обязанъ бываетъ тому же синему кувшину, въ которомъ онъ привыкъ искать забвенія своего горя.

По формъ и изложению, наши пъсни отличаются особенноюобразностію и живописностію. Эти вачества сообщають имъ частыя обращенія въ природъ, сравненія и уподобленія. Въ пъсняхъ постоянно встръчаются эти обращенія въ солнцу врасному, полю чистому, вътру буйному, льсу дремучему, березъ кудрявой, травушив-муравушив, ясному соколу, былому лебедю, кукушечив, сърой утицъ. Мысли, чувства и разныя положенія человъка, печальныя и радостныя состоянія души изображаются посредствомъ сравненій, которыя большею частію иміють отрицательный характеръ, напр. "не былинушка въ чистомъ полъ зашаталася, зашаталася безпріютная головушка"; "не трава растеть, не огонь горить, не огонь горить-ретиво сердце"; "ужъ не лебедь ходить бълой, ходить красна дъвина душа"; "что не ласточки не васаточки вкругъ тепла гивзда увиваются, увивается тутъ родная матушка". Въ языкъ пъсенъ замъчательны преимущественно двъ особенности: 1) постоянное соединение съ извъстными словами однихъ и тъхъ же эпитетовъ, которые съ той или другой стороны характеризують обозначаемые словами предметы; напр. "солнце врасное", "младъ свътелъ мъсяцъ", "звъзды частыя", "море синее", "мать сыра земля", "зелена трава", "шелкова трава", "кудрявая березонька", "зеленая дубровушка", "дремучій лізсь", "сивый орель", "сврый волкь", "кормилець батюшка", "родимая матушка", "свекровь лютая", "злая мачиха", "слёзы горючія", "ретиво сердце"; и 2) частое употребленіе уменьшительныхъ словъ; напр. "вставалъ ранешенько", "умывался бълешенько"; "курится огоневъ малешеневъ"; "лазуревые цвъточки, василечки"; "бълая лебедушка"; "сърая утушка"; "дътушки малешеньки, глупешеньки" и проч. Употребление эпитетовъ дълаетъ ръчь живописною, а обиліе уменьшительных словь сообщаеть пісні особенную нъжность и задушевность.

Малороссійскія бытовыя пъсни. Кромѣ историческихъ пѣсенъ, называемыхъ думам и, въ малороссійской поэзіи очень много бытовыхъ пѣсенъ. Въ сборнивахъ малороссійскихъ пѣсенъ мы встрѣчаемъ пѣсни весеннія (веснянки), троицкія, купальныя, колядскія (щедривки— на щедрый, т. е. Васильевъ вечеръ), зажнивныя (на зажинки хлѣба), свадебныя и наконецъ семейныя, въ которыхъ изображаются черты семейнаго быта. Особенною красотою отличаются семейныя пѣсни. Гоголь находитъ въ нихъ совершенную противоположность малороссійскимъ думамъ. "Въ думахъ, говоритъ онъ, одни казаки, одна военная, бивачная и суровая жизнь; здѣсь,

напротивъ, одинъ женскій міръ, нѣжный, тоскливый, дышащій любовію. Эти два пола видѣлись между собою самое короткое время и потомъ разлучались на цѣлые годы. Годы эти были проводимы женщинами въ тоскѣ, въ ожиданіи своихъ мужей"... Какъ образецъ нѣжности и глубины чувства въ малороссійскихъ пѣсняхъ, Гоголь приволить въ переводѣ слѣдующую пѣсню:

"Разсердился, разгитвался на меня мой милый! Воть онъ сталаетъ своего втриаго коня и третъ далеко-далеко отъ меня. Куда же ты, мой милый, голубчикъ мой сизый, куда ты утзжаешь? Кому ты меня беззащитную, молодую, кому оставляещь?". "Оставляю тебя, моя милая, одному Богу. Жди меня, пока не возвращуся изъ дальней дороги". "О еслибъ я знала, еслибъ я втрала. откуда будетъ тать мой милый: я бы ему по всей дорогт мостила мосты изъ зеленаго тростника и все бы ждала его въ гости. Боже Всесильный! выровняй вст долины и горы, чтобы вездт было ровно, чтобы оттолт ему до самаго дому было хорошо тать" и проч. (1).

Сравнивая малороссійскія пісни съ великорусскими, Максимовичь говорить: "въ русскихъ песняхъ выражается духъ покорный своей судьбъ и готово повинующійся ея вельніямъ.... Русскія пъсни отличаются глубокою унылостію, отчаяннымъ забвеніемъ, какимъ-то раздольемъ и плавною протяженностію. Въ малороссійскихъ меньше такой роскоши и протяженности; онъ, будучи выраженіемъ борьбы духа съ судьбою, отличаются порывами страсти, сжатою твердостію и силою чувства, а равно и естественностію выраженія. Въ нихъ видимъ не забывчивость и унылость, но болье досаду и тоску; въ нихъ больше дъйствія.... Въ русскихъ песняхъ превосходне описательная поэзія... въ нихъ встръчаемъ разсказъ сочинителя, между тъмъ какъ въ пъсняхъ малороссійскихъ находимъ драматическое изложеніе предмета.... Пъсни нъжныя отличаются неподражаемымъ простодушіемъ и естественностію, которой ни мало не противорьчать безпрестанныя сравненія". Говоря о сравненіяхъ, онъ указываетъ "на частыя сравненія съ окружающею безукрашенною природою, частыя бесёды съ буйнымъ вётромъ, дробнымъ дождемъ, черными тучами. Унылая, въщая зозуля (кукушка), одинокій яворъ, плакучія ивы и гибкія лозы, печальная калина, крещатый барвинокъ служать эмблемами отдельных состояній духа.... Если сравненія

<sup>(1) 0</sup> малорсс. пъсняхъ. Сочин., т. II. стр. 185—186.

отрицательныя составляють... отдичительное свойство народной поэвіи русской, то малороссійскія п'ясни будуть отличаться положительностію своихъ сравненій "(1).

## II. РУССКІЯ СКАЗКИ.

Народная пословица называеть свазку складкой, т. е. вымысломъ: "сказка складка, а пъсня быль", говорить она, противополагая свазку былевой ивсив, или былинв. Двиствительно: отличительную черту сказки составляеть вымысль, и не такой вымыслъ, какой обывновенно бываетъ, напр., въ романахъ и повъстяхъ новаго времени, но фантастический, т. е. въ сказкахъ часто изображаются такія лица и предметы, вакихъ совершенно нъть въ дъйствительности, или же дъйствительно существующіе лица и предметы представляются съ такими свойствами, какими они въ дъйствительности не обладаютъ. Дъйствіе или событіе въ свазвъ происходить часто въ тридевятомъ царствъ, въ тридесятомъ государствъ, иногда подъ землею, въ какомъ-нибудь хрустальномъ дворцѣ; дѣйствующими лицами являются: Баба-Яга, которая хотя имбеть человъческій видь, но въто же время бадить въ жельзной ступь, погоняя пестомъ и заметая сльдъ помеломъ; Кощей безсмертный, Змій шести или двынадцати-главый, который летаеть по воздуху и говорить человическимь языкомь; жарьптица, олень-златорогій, конь-златогривый, свинка-золотая щетинка, сапоги-самоходы, коверъ самолетъ, скатерть-самобранка живая и мертвая вода и проч. Вследствіе такого фантастическаг, элемента и составилось понятіе о сказвъ, какъ о произвольномъ совершенно и безсмысленномъ вымыслъ, достойномъ только детей и людей необразованныхъ. Но съ одной стороны, народная фантазія не создаетъ ничего по одному чистому произволу, безъ всякаго смысла и основанія, а съ другой-нельвя оставить безъ вниманія того обстоятельства, что сказки разныхъ народовъ удивительно сходны между собою. Почти всъ указанныя выше диковинки встръчаются не только въ русскихъ, но и вообще славянскихъ сказвахъ и повторяются съ разными измъненіями въ свазвахъ нъмецвихъ и свазвахъ другихъ народовъ. Это сходство сказовъ, котораго нельзя объяснить одними позднъйшими заимствованіями одного народа у другого, потому что оно замъчается у народовъ не только сосъднихъ, но и отдъленныхъ другь от друга пространствомъ и временемъ, указываетъ

<sup>(1)</sup> Малоросс, пъсни. Предисл., стр. XIII—XVIII.

на одинъ общій первобытный источнивъ свазовъ и заставляеть допустить, что всё сказочныя дивовинки первоначально им'вли опредъленный смыслъ, который впоследствіи затерялся.

сказкахъ, дъйствительно, усматриваются воззрвній того періода народной жизни, **обоготворяемы** стихіи силыприроды, конародомъ были И разныхъ формахъ представлялись солнце, луна и ввъзды, явленія грома и молніи, вътра, дождя и снъга, борьба силъ природы въ разныя времена года. Сказочные герои и героини-паревичи и царевны изображаются съ солицемъ, мъсяцемъ или звъздами во лбу или на лицъ или головъ; это можетъ указывать на первоначальное сродство ихъ съ этими небесными свътилами, образами коихъ они сначала, вероятно, и были. Между дъйствующими лицами въ сказвахъ часто являются силы природы; напр. въ свазвъ о Оедоръ Тугаринъ сватаются за врасавинъ и уносять ихъ съ собою Вътеръ, Градъ и Громъ; въ сказкѣ обт Ивант Бтоломт (1) Вътеръ, Дождын Громъ женятся на трехъ сестрахъ-царевнахъ. Наконецъ во многихъ разсказывается объ очарованіяхъ, превращеніяхъ, усыпленіяхъ и оваментніяхъ. Тавъ, въ свазвъ Заколдованная невыста говорится о царевив, которая превращена была въ медввдицу (3); въ сказкв Царевна-лящика разсказывается о Еленв прекрасной, которая оборачивалась лягушкою (3); въ сказкъ Окаменълое царство изображается цёлое царство въ состояніи окаменёнія: "кругомъ вамни, и скоть и люди, гдв кто быль, стояль или сидвль. вто куда вхаль, такь всв и окаменвли; иной дрова рубить, руку съ топоромъ поднялъ, да такъ и осталса" (4). Превращение въ какой-нибудь странный видъ, оприенрніе, окаменрніе въ мионческихъ представленіяхъ служать символомъ замиранія растительной и плодотворной силы и вообще ненормального состоянія природы во время зимы. Заколдованная царевна, после того, какъ снято было съ нея очарованіе, даеть м'вшокъ съ свменами: куда ни бросять эти семена, повсюду начинають расти деревья. цвъты и плоды; царевна, очевидно, служить здъсь образомъ скованной зимнимъ холодомъ природы, которая, освободившись отъ оковъ зимы, повсюду выказываетъ свое плодородіе весною и лътомъ.

Возвращеніе похищенныхъ, или очарованныхъ врасавицъ, добываніе жаръ-птицы, коня-златогриваго, живой и мертвой воды и тому подобныхъ диковинокъ составляетъ обыкновенные подвиги большей части сказочныхъ героевъ. Врагами, съ коими при этомъ приводится сражаться героямъ, представляются: Змъй ше-

<sup>(1)</sup> Лът. русс, лит. т. Ш.

<sup>(</sup>²) Асан. вып. VIII, № 12. (³) Тамъ же, вып. VII, № 17. (⁴) Тамъ же, Вып. V, № 40.

или двенадцати-главый, Кощей безсмертный, водяной или морской царь, Морозво, Баба-Яга-востиная нога. Фантавія родная въ нихъ первоначально олицетворяла, въроятно, вредныя явленія силь природы, препятствующія світу и теплотів и останавливающія развитіе плодотворной силы земли, каковы, напр.,. тучи и облава (Змій), закрывающія солице, стужа и холодъ безсмертный, Морозво), уничтожающіе растительную жизнь, и зима (Баба-Яга), измъняющая весь видъ природы. Соотвътственно тому и сказочныя диковинки, за которыя герои сражаются съ указанными врагами, могли первоначально укавывать на солнце и благодетельныя явленія солнечнаго света и теплоты: сапоги-самоходы или скороходы и коверъ-самолетъ, въроятно, образы вътра или быстро летящей тучи; живая вода, оживляющая мертвыхъ и убитыхъ, - образъ росы и весенняго и лътняго дождя, оживляющаго природу; скатерть самобранка, доставляющая героямъ все нужное для пищи и питія, — символъ богатства и изобилія растительности природы во время весны и лета.

При изображеній похожденій героевь, для добыванія этихъ диковиновъ, въ сказкахъ встречается насколько постоянныхъ мотивовъ и пріемовъ. Отправляясь на подвиги, сказочные герои большею частію встрівчають три дороги, сь надиисью на столов: "по правой сторонъ ъхать быть убитому; по лъвой сторонъ Вхать-быть самому голодному; по средней сторонъ вхать-быть коню голодному". Герои всегда выбирають дорогу по правую сторону и на ней находять отыскиваемыя диковинки. Весьма важнымъ лицомъ, заправляющимъ всёмъ ходомъ приключеній въ большей части свазовъ, является Баба-Яга-костяная нога. Она изображается въ видъ сердитой и безобразной старухи, воторая живетъ въ лъсу, въ избушкъ на курьихъ ножкахъ; эта избушка обнесена заборомъ изъ костей человъческихъ, вмъсто дверей у воротъ-ноги человъческія, вмъсто запоровъ-руки, вмъсто замва-роть съ острыми зубами. Избушка обращена въ лесу и поворачивается при словахъ: "избушка, избушка, повернись въ лъсу задомъ, а во мив передомъ". Вздитъ Баба-Яга въ желъзной ступъ, пестомъ погоняетъ, помеломъ слъдъ заметаетъ. Роль Бабы-Яги въ сказкахъ не одинавова. Сказки собственно о Бабъ Ягъ изображають ее злою и кровожадною; какова, напр., извъстная свазва, въ воторой Баба-Яга собирается събсть девочку, которую прислада въ ней для этого не любившая ея мачиха. Въ другихъ свазвахъ она изображается помогающею сказочнымъ героямъ въ борьбв ихъ со врагами; такъ, напр., Иванъ-царевичъ въ одной свазвъ, при помощи Бабы-Яги, достаетъ жаръ-птицу. Здъсь она имъетъ харавтеръ въщей въдьмы, знающей то, что недоступно обывновеннымъ смертнымъ — прошедшее и будущее, волдуны, владъющей способностію производить разныя чары. Въ подобныхъ скавкахъ обывновенно действуетъ не одна, а три сестры Бабы-Яги, изъ коихъ старшая, разумбется, самая сильная и самая внающая. Баба-Яга непременно внаеть, где сврыты похищенныя врасавицы, или тв дорогія диковинки, которыя герои отыскивають, она наставляеть ихъ, какъ дойти туда, какъ побъдить враговъ, или убъжать отъ ихъ преследованія. Она даетъ герою влубочевъ, который покатится и доведеть его до искомой цвли. Въ другихъ случаяхъ этогъ влубочевъ исполняетъ другую роль: стоить бросить его, и онъ превратится въ огромную гору, которая задержить или остановить врага, преследующаго героя. Такую же роль играють - полотенце, гребень и щетка, которыми также снабжаеть Баба-Яга сказочныхъ героевъ; если бросить на дорогв полотенце, сдвлается быстрая и глубовая рвка; если бросить гребень, явится дремучій, непроходимый лісь; если бросить щетку, сделается огненная река (Жаръ-птица). Иногда эти же вещи въ другихъ сказкахъ (о Бабъ-Ягъ) служатъ защитой противъ самой Бабы-Яги.

Итакъ чудовищные и фантастические образы въсказкахъ суть образы мионческие, въ которыхъ въ древния времена представлялась дѣятельность силъ обоготворенной природы. Когда забылись миоы, потеряли смыслъ и сказочные образы. Впослѣдствии ихъ стали переносить на людей и дѣйствия человѣческия. Но то, что казалось понятнымъ и естественнымъ, когда было просто только символомъ извѣстнаго явления природы, сдѣлалось непонят нымъ и неестественнымъ, когда стало прилагаться къ дѣйствиямъ человѣческимъ; сказочные образы получили характеръ чудесныхъ и чудовищныхъ.

Утративъ миеическій смыслъ, сказка сдівлалась такимъ иравоописательных разсказомъ, въ которомъ возгрінія народа и черты нравовъ дійствительной живни самымъ страннымъ образомъ перемінным съ старинными, потерявшими смыслъ, миеическими представленіями. Чімъ древніе сказка, тімъ боліе, разуміется, въ ней старинной миеической приміси: въ сказкахъ позднійшаго происхожденія преобладаетъ уже бытовой и нравоописательный элементъ. Чудесное миеическое въ этихъ сказкахъ уже сміняется чудеснымъ христіанскимъ, и самая сказка часто имітеть характеръ религіозной легенды, изображающей понятія и нравы временъ христіанскихъ.

Къ первому роду относятся всё почти сказки о мачихе, падчерице и пасынкахъ, о трехъ сестрахъ, трехъ невестахъ и о трехъ братьяхъ. На миенческій элементъ этихъ сказокъ указано выше; здёсь указывается элементъ нравоописательный. Въ сказкахъ о мачихе и падчерице (Баба-Яга и Морозко) изображается

нелюбовь мачихи къ падчерицамъ и пристрастіе ея къ родимиъ дочерямъ; но, желая извести или погубить падчерицу, мачиха, обывновенно, губитъ своихъ дочерей. Падчерица всегда представляется умной, доброю и трудолюбивою, и потому она повсюду находить себ'в друзей, спасается отъ вс'яхъ преследованій и дълается счастливою; родныя же дочери, избалованныя пристрастіемъ матери, изн'яженныя и не пріученныя ни къ какому делу, становятся заносчивыми и ни къ чему неспособными, и потому не заслуживають любви и помощи отъ другихъ и подвергаются темъ бедствіямь, которыя мачиха готовить для падчерицы. Въ сказкахъ о трехъ сестрахъ (Перушко Финиста-ясна совола) (1) и трехъ невъсткахъ (Царевна-лягущка) (2) старшія сестры или невъстки стараются извести младшую сестру или младшую невъству. Старшія сестры представляются завистливыми въ счастью младшей сестры и стараются отнять у нея счастіе, или погубить ее; но ихъ зависть и злость обнаруживаются, и он'в сами погибають. Особенно вам'вчательны сказки о трех вратьях. Братья представляются иногда царевичами, а иногда просто врестьянами; старшіе братья изображаются умными и любимыми, младшій же брать Иванъ-паревичь или просто Иванушко-большею частію дурачкомъ, нелюбимымъ и гонимымъ. Несмотря на то, героями сказокъ становятся не старшіе, а младшіе братья, которымъ судьба всячески покровительствуетъ и награждаетъ всевозможнымъ счастіемъ. Типъ младшаго брата, или дурачка въ сказкахъ, весьма интересный для характеристики народныхъ понятій, рисуется въ двоякомъ видъ. Иногда младшій брать изображается дурнемъ въ самомъ прямомъ смыслъ; онъ ничего не дълаетъ та. кого, за что бы стоилъ такой удачи, какая во всемъ достается на его долю; судьба награждаетъ его безъ всякаго основанія, какъ будто единственно потому, что она любать дурней (3). Нельзя вонечно, допустить, чтобы народъ сознательно хотыль выразить, этими сказками свое одобрение или защиту глупости или лености; по всей вероятности, оне принадлежать въ искаженнымъ произведеніямъ позднійшаго времени, когда основной смысль, на которомъ первоначально создались сказки о трехъ братьяхъ, уже ватерялся и стали повторяться и различнымъ образомъ варіпроваться только одни внъшвіе ихъ пріемы, когда, съ утратою первоначальнаго смысла, сказка утратила и серьезный тонъ и стала

<sup>(</sup>¹) Сказки Аванасьева. Вып. VII, № 1. Сказки Худякова, ч. 1, стр. 25-30.

<sup>(2)</sup> Тамъже, Вып.П, № 23. Вып. VII, № 17.

<sup>(3)</sup> Tamb me, V, Me 53. VI, 14, 32.

служить шуткв и забавв. Двиствительно, во многихъ другихъ сказкахъ глупость дурачка имфетъ особенный смыслъ; онъ представляется глупымъ только для другихъ и сравнительно со старшими братьями. Старшіе братья называются умными въ правтическомъ смыслъ: они поступають хитро и осторожно, наблюдая вездъ только свои личныя выгоды, и потому не бросаются туда, где нельзя получить пользы для себя и где особенно можеть быть какая нибудь опасность; младшій же брать, напротивь, отличается прямотою, добродушіемъ и незлобіемъ; онъ всегда поступаетъ прямо и по совъсти, всъмъ готовъ помочь другимъ, часто со вредомъ и явною опасностію для себя, и безъ отговорокъ всегда идеть, куда его посылають. При такомъ характеры и такомъ поведеніи, онъ, естественно, осторожнымъ и эгоистическимъ братьямъ представляется совершенно глупымъ; но на самомъ дъль онъ оказывается умиве ихъ: въ трудния и ръшительныя минуты у него являются твердость, ловкость и находчивость, какихъ нътъ у старшихъ братьевъ. И потому, гонимый и страдающій вначаль, онъ представляется въ конць торжествующимъ надъ другими. "Въ царскій звіринецъ, — такъ разскавывается въ сказкъ Зепръ-Норка (1), повадился Звърь-Норка и постоянно похищаль изъ него зверей. Царь приказаль своимъ тремъ сыновьямъ кажлую ночь поочередно караулить звъринецъ. Старшіе сыновья прогуляли свои ночи въ трактиръ и, разумъется, не видали звъря; но младшій добросовъстно караулиль и хотя не поймаль звъря, но узналь, гдъ онъ спрывается. Спасаясь отъ преследованія младшаго брата, Норка подбежаль къ огромному бълому камню и скрылся подъ нимъ въ землю. По общему совъту отца и братьевъ, положено было спуститься за ввъремъ подъ землю на веревкъ; но у старшихъ братьевъ недостало силы поднять камень. Поднявъ камень, младшій брать предложиль старшимъ спуститься въ землю; но они струсили и отказались. Тогда младшій спустился одинь, сказавши братьямь, чтобы они тянули веревку кверху, когда она затрясется. Въ подземномъ парствъ у Норки было три сестры красавицы. Взявши съ младшаго брата объщаніе, что онъ выведеть ихъ на свъть, онъ научили его, какъ можно побъдить Норку. Побъдивъ звъря, младшій брать привязалъ къ веревкъ трехъ красавицъ и потрясъ ее; старшіе братья вытащили ихъ и снова опустили веренку. Теперь следовало ему самому привязаться; но, зная зависть и злобу братьевъ, онъ подумаль, что они захотять завладёть одни сестрами и, чтобы погубить его, непремънно обръжуть веревку, и потому, для опыта,

<sup>(1)</sup> Сказки Аоанас. Вып. 1, № 6.

вивсто себя, онъ привязаль въ веревкв камень. Предположение оправдалось: братья, действительно, обрезали веревку на такой высотъ, что привязанный къ ней камень совершенно расшибся. Младшій брать одинь остался въ подвемномъ царствів и, не видя предствъ выйти оттуда, горько заплаваль. Вдругъ поднялась сильная буря; чтобы укрыться отъ нея, онъ подходить къ одному дереву и видить, что на немъ въ гибедъ сидять маленькія итички и совствъ измовли отъ дождя. Забывая свое положение, онъ, но чувству состраданія, сняль съ себя платье и приврыль имъ птичевъ. Всворъ прилетъла огромная птица-мать этихъ птичевъ. Узнавъ, что онъ прикрылъ ея дътей отъ дождя, она въ награду ва это вынесла его на себъ на вемлю, гдъ онъ обличилъ своихъ злыхъ братьевъ. — Старивъ отецъ, — говорится сказкъ (Царевна Елена прекрасная) (1),-при смерти своей, просиль своихъ сыновей приходить къ нему на могилу читать поочереди; старшіе братья хотя и дали об'вщаніе, но не пошли на могилу, а младшій читаль по три ночи, не только за себя, но и за нихъ, и въ награду за это получилъ отъ отца коня, съ помощію воего досталь себ'в нев'всту, Елену прекрасную, которой папрасно домогались старшіе братья. Въ другихъ сказкахъ (2) младшій брать награждается за то, что, желая помочь больному отпу, рышается достать цылительных средствь, подвергая себя страшнымъ опасностямъ. Такимъ образомъ, младшаго брата спазка паграждаеть за его добродушіе, состраданіе, любовь и послушаніе, и вообще цанить въ немъ прямоту, честность и доброту его правственнаго характера, совершение протввоположнаго характеру хитрыхъ, эгоистическихъ и злыхъ старшихъ братьевъ.

Ко второму роду относятся тв сказки, въ которыхъ мионческіе образы сменяются христіанскими представленіями и нравоописательный элементъ становится преобладающимъ. Изъ нихъ
особенно замечательны сказки о правдю и кривдю и о богатетвю и бюдности. Вотъ содержаніе одной сказки о правдю и кривдю (3). "Два мужика—правдивый и вриводушный—спорили меж-

<sup>(1)</sup> Сказки Аванасьева. Вын VI, № 26. (2) Тамъ же, Вын VII, № 9. Вып. VIII, № 4.

<sup>(3)</sup> Сказки Асанасьева Вып. I. № 10. Другія сказки о правдѣ и кривдѣ жмотр. тащъ же. Вып. V. № 13. Вып. VI. № 15.

ду собою о томъ, чемъ лучше жить на свете-правдой или кривдой, и, не могши разрешить спора, потому что каждый изъ нихъ настаиваль на своемь, они положили-спросить объ этомъ трехъ разъ тъхъ, вто встрътится съ ними на дорогъ. Прежде всего они увидели барскаго мужика, который землю пахаль; "какъ лучше жить на свътъ, — спросили они его, — правдой или кривдой?" "Нътъ, — отвъчалъ онъ, — правдой въвъ прожить не сможешь; кривдой жить легче: вотъ и наше дъло, изъ-за неволи прикинешься, удто нездоровъ... а самъ между тъмъ въ лъсъ съвздишь за дрбовами не днемъ, тавъ ночью, если запретъ есть". Потомъони встрътили купца и предложили ему тотъ же вопросъ; "правдой жить мудрено, — сказаль купець, — нась обманывають, и мы обманываемъ". Наконецъ попался имъ приказчикъ; но онъ, видимому, и отвъчать имъ не хотълъ, когда они спросили его: какъ лучше жить на свъть -правдой или кривдой; "нашли, - сказалъ онъ, -- о чемъ спрашивать; какая нынче правда; за правду въ Сибирь попадешь, скажутъ-кляувникъ". Такимъ образомъ, всътрое говорили противъ правдиваго; несмотря на то, правдивый остался при своемъ мнвнів, что "надо жить правдой". Пошли они, говорить далбе сказка, странствовать. Криводушный умблъ ко всемъ приладиться, умёль всемъ польстить и угодить, и зато его вездъ кормили и всего ему давали, а правдивый, при своей прямоть и честности, часто должень быль голодать. Однажды у правдиваго долго совствит нечего было тсть; онъ попросилъ у криводушнаго кусочекъ хлъба; тотъ согласился дать, но подъ тъмъ условіемъ, чтобы выколоть у него главъ. Умирающій съ голоду правдивый решился пожертвовать своимъ главомъ. Спуста нъсколько времени правдиваго опять началъ мучить сильный голодъ; онъ опять сталъ просить у вриводушнаго кусочевъ хляба; криводушный потребоваль за него другой глазь. Сколько ни убъждаль его правдивый пожальть его, криводушный не согласился; "за то ты правдивый, - говорить онь ему съ насмъшкой, а я живу вривдой". Выколовъ у правдиваго оба глаза, криводушный оставиль его одного на дорогв. Но сказка не оставляетъ правдиваго и награждаеть его за правоту чудеснымъ образомъ.— После горячей молитвы въ Богу, на котораго только и оставалось надёнться правдивому, онъ услышаль голось, который повелъваетъ ему итти на гремучій влючь, умыться изъ него водой, потомъ взлыть на одинъ дубъ и остаться тамъ на ночь. Умывшись водою изъ указаннаго ключа, правдивый прозраль и, нашедши дубъ, взлъзъ на пего. Въ полночь въ этому дубу слетвлись нечистые духи и начали разговаривать между собою. "Вотъ

уже десять леть, -- говориль одинь духь другимь, -- какъ я вселился въ такую-то царевну и мучу ее; выгнать меня можетъ только тотъ, кто достанетъ образъ Смоленской Божіей Матери, поставленный на воротахъ въ кіоти у такого-то купца". Выслушавъ все это, правдивый на другой день отправился въ купцу, трехлътней работой у него пріобрэль образь и, явившись съ нимъ въ царю, испеляль царевну. Въ награду за это царь выдаль царевну ва него замужъ. Наградивъ правдиваго за его правоту и терпъніе, сказка не оставляеть вриводушнаго безъ наказанія. Увид'явь правдиваго и узнавъ, какимъ образомъ онъ сдълался богатымъ и знатнымъ, вриводушный и самъ вздумаль добиться такого же счастія, и отправился въ тому дубу, подъ которымъ, по увазанію правдиваго, собирались нечистые духи на совъщание; но его постигла совсемъ иная участь: духи заметили его на дубу и растервали на мелкія части. Смысль всей сказки такой: хотя правда не уважается на землъ и правдивымъ людямъ приводится только терпъть и страдать, но все же должно жить правдой; за нее награждаеть Богь, а за неправду Онъ наказываеть. Какъ въ борьбъ правды съ неправдою народная сказка перевъсъ и конечное торжество предоставляеть правдъ, такъ и при изображеніи богатства и бъдности она становится на сторону честной и правдивой бъдности и, награждая ее, наказываеть въ то же время богатство, соединенное съ неправдою. Такова, напр., сказка о Маркъ богатомъ и Василіи безчастномъ (1). Марко былъ ботатый купець, но не милостивый; особенно онъ терить не могъ нищихъ и приказывалъ травить ихъ собаками, когда они къ нему приходили. За такую жестокость Богь определиль отнять у Марка богатство и передать его только-что родившемуся сыну самаго бъднаго крестьянина, Василію безчастному. Узнавъ объ этомъ, Марко тогчасъ отправился къ отцу Василія, вызвался быть его врестнымъ отцомъ и выпросиль его себъ на воспитаніе, но, возвращаясь домой, на дорог'я бросиль его въ оврагъ. Здесь нашли Василія купцы, вхавшіе къ Марку съ деньгами, и взяли его съ собой. Марко выпросиль Василія у купцовъ, согласившись за него простить имъ долгъ, который они привезли въ нему. Въ судьбъ Василія приняла участіе дочь Марка, добрая и милостивая въ бъднымъ, Анастасія преврасная, но Марко въ одну ночь носадилъ Василія въ боченовъ и бросилъ въ воду. Боченовъ приплылъ въ одному монастырю; монахи пой-

<sup>(1)</sup> Сказки Аванасьева. Вып. I, 🔏 13.

мали его и воспитали Василія. Марко забхаль однажди въ монастырь на богомолье и узналъ здесь своего крестника. Опъ предложиль игумену монастыря 25 рублей вкладу и выпросиль опять себь Василія въ приказчики. Желая погубить его, онь послаль его къ своей женъ съ письмомъ, въ которомъ онъ приказаль, при первомъ же случав, столкнуть его въ кинучій котель на мыльномъ заводъ. Но на дорогъ встрътился Василію старецъ, который чудеснымъ образомъ измёнилъ содержание письма; жена Марка нашла въ письмъ приказание отдать замужъ за Василия дочь, Анастасію прекрасную, и тотчась исполнила его. Странню равсердился Марко, когда, возвратившись домой, нашелъ Василія своимъ вятемъ. Чтобы върнве погубить его, онъ наконепъ послаль его къ царю змію на съёденіе; но Василій и отъ спасся и возвратился домой съ 12 кораблями, которые далъ ему тоть же старець, сделавшій его зятемь Марка; Марка же старепъ сделалъ перевозчикомъ, который вечно долженъ всехъ перевозить черезъ ръку. Такимъ образомъ, по смыслу сказки, чъмъ богаче дълается человъвъ, тъмъ скупъе становится, жаднъе и немилостивъе. Такой же взглядъ на богатство выражается и въ пословицахъ: "не отъ скудости скупость вышла, а отъ богатства"; "чимъ богатье, тимъ скупъе"; "будень богатъ, будень и скупъ"; "залівть въ богатство, забыль и братство".

Чёмъ древнее сказки, по своему происхожденію, тёмъ более оне отличаются наивностію и простотою взгляда, ровностію и спокойствіемъ тона; по, съ теченіемъ времени, сказка мало-помалу утрачиваетъ эти качестна и, подчиняясь требованіямъ времени, становится выраженіемъ разныхъ взгляловъ и направленій и наконецъ получаетъ характеръ сатирическій. Являются сказки сатирическія, въ которыхъ, какъ вообще въ сатирическихъ произведеніяхъ, осмѣиваются разныя смѣшныя и неправильныя явленія жизни, разные недостатки и пороки. Къ такимъ сказкамъ относятся, напр., сказки: о Шемякиномъ судъ и о Ершъ Ершовичь Шетинникъ.

Есть сказки, содержаніе которых заимствовано изъ былинъ. Таковы, напр., сказка объ Иль Муромцв, сказка объ Алеш'я Поповичв. Н'вкоторыя сказки перед'яляны изъ западных в пов'єстей и сказокь; напр., изв'єстная сказка о Бов в Королевич составляеть перед'ялку одной итальянской поэмы XIV в. "Виочо d'Antona". Сказка о "Петрв — златых в ключахъ" есть также отрывокъ изъ одной западной пов'єсти о граф'я Петр'я Прованскомъ (1). Эти сказки пере-

<sup>(&#</sup>x27;) Очеркъ Пыпппа, стр. 233, 234.

шли къ намъ съ запада чрезъ Польшу и сначала, разумъется, обращались въ книжной литературъ, изъ которой потомъ перешли въ народъ.

Средствомъ въ распространенію въ народѣ сказовъ съ иноземнымъ содержаніемъ и вообще сказовъ книжнаго происхожденія служили, между прочимъ, и до сихъ поръ служатъ такъ называемыя "лубочныя картинки". Всего чаще встрѣчаются на лубочныхъ картинкахъ сказви "о Бовѣ Королевичѣ, Ерусланѣ Лазаревичѣ, семи Семіонахъ, объ Иванѣ царевичѣ, жаръ - птицѣ и сѣромъ волкѣ". Но особенно въ нихъ много сказовъ сатирическаго или забавнаго содержанія, между которыми самая обывновенная сказва— "Погребеніе кота мышами".

Особый отдёль сказовь составляють сказки о животныхъ, называемыя животным или звъриным эпосом, хотя не совствы точно, потому что, кромъ животныхъ, въ нихъ разсказывается и о развыхъ неодушевленныхъ предметахъ. Эти сказки получили начало свое еще въ тъ древнія времена, когда, при младенческомъ взглядъ на природу и подъ преобладающимъ вліяніемъ фантазін, народъ любиль придавать разумную жизнь всему окружающему, влагая свою человъческую мысль, чувство и слово не только въ животныхъ, но и въ неодущевленные предметы. Основные мотивы сказокъ о животныхъ, какъ и мотивы сказокъ минитестихъ, очень сходны у всёхъ народовъ индо-европейскаго племени. Это даетъ право предполагать, что всв сходные мотивы въ сказкахъ образовались еще въ то время, когда всв эти народы находились въ нераздельности. При сходстве въ основныхъ мотивахъ, въ сказкахъ много и особенностей. Сообразно съ разными мъстностями, у однихъ народовъ дъйствующими лицами или героями свазовъ чаще являются одни животныя, -- у другихъ--- другія: въ восточныхъ сказкахъ, напр. индійскихъ-тигръ, въ греческихъ -- левъ, въ нъмецкихъ, славянскихъ и русскихъ-- волкъ, медвъдь и лиса. Сказки о лисв особенно были распространены въ средніе в'яка въ западной Германіи, с'яверной Франціи и Фландріи и въ XII-XIII в. получили даже литературную обработку, подъ названіемъ Reinhart Fuchs. Наши сказви также разсказывають преимущественно о волкъ, медвъдъ и лисъ ("Лиса и Волкъ", "Лиса и Пътухъ", "Лиса и Заяцъ", "Лиса на ночлегъ", "Лиса-плачея", "Мужикъ, Медвъдъ и Лиса"). Лиса ивображается хитрымъ животнымъ; при помощи своей хитрости, она всегда береть верхъ надъ другими сильными, но недогадливыми животными, особенно волкомъ и медвидемъ. Изъ другихъ животныхъ нашихъ сказкахъ изображаются: заяцъ, коть, козель и баранъ; изъ птицъ-пътухъ, гуси, лебеди и утки.

## III. РУССКІЯ ПОСЛОВИЦЫ.

Пословицами (1) называются краткія изреченія, въ которыхъ выражаются мысли и сужденія, върованія и суевърія и правила житейской мудрости народа, харавтеризуются разныя явленія жизни и историческія событія. Мысли и правила выражаются въ пословицахъ иногда прямо и непосредственно, напр. "всегда себя покоить, такъ дому не устроить"; иногда въ форм'в сравненія, напр. "вонь узнается при горь, а другь при быдь"; "глядя на лъсъ не выростешь, смотря на людей богатъ не будешь"; иногда въ формъ указанія на какой-нибудь частный случай, которому придается общее значене, напр. "за двумя зайцами погонишься, ни одного не поймаешь", "обожжешься на молокъ, будешь дуть и на воду"; или наконецъ въ формъ указанія на вакое-нибудь историческое событіе, напр. "погибоща, аки Обре", "погибъ, какъ шведъ подъ Полтавою". Поэтому, большая часть пословицъ имъютъ два смысла-одинъ, который прямо представляется въ указываемомъ случай, а другой общій смыслъ, который изъ него выводится или только подразумъвается; поэтому и говорится: "пословица заднимъ умомъ живегъ". Эта образная форма выраженія мыслей составляеть отличительную черту пословицъ и придаетъ имъ поэтическій характеръ: "голая річь не пословица" или "одна ръчь не пословица". Словесное выражение въ пословицамъ огличается особымъ мфриымъ складомъ и созвучісиъ словъ или въ началв и срединв пословицы, что навывается аллитераціей, напр. "отъ сумы да отъ тюрьмы не отрекайся", или въ концъ, т. е. риомою, напр. "не проси у богатаго, проси у тороватаго".

Пословицы не сочинялись народомъ намфренно, а возникали



<sup>(1)</sup> Встарину пословица называлась притчею. «Есть притча въ Руси п до сего дне», говоритъ Несторъ, «погибоша, аки Обре». Эта притча впослъдствіи стала называться пословицею. Въ Словъ Данійла Заточника пословицы называются также притчами. Изданія пословиць: «Русскія народныя пословицы и притчи» 1848 г.; дополненіе къ послъднему сборнику было напечатано Буслаевымъ во 2-мъ томъ Архива Калачова въ 1854 г.; въ 1857 г. Снегиревъ издалъ новый сборникъ пословиць. Самый полный сборникъ русскихъ пословицъ напечатанъ В. И. Далемъ: «Пословицы русскаго народа». Москва. 1862; «Малороссійскія пословицы, поговорки и загадки и галицкія приповъдки, собр. Н. Закревскій» М. 1860 г.; Южнорусскія пословицы въ Трудахъ Географ. акспедиціи, т. І, вып. 2 (1877 г.). Сборникъ бълорусскихъ пословицъ И. И. Носовича, напечатанъ въ Сборн. 2-го Отд. Ак. Наукъ, т. XII.

въ немъ естественно, вызываемыя самою жизнію народною, умпожались постепенно, вмёстё съ историческимъ ходомъ развитія жизни и народной и книжной словесности, подъ вліяніемъ коей многія изъ нихъ и образовались. Поэтому на пословицахъ огнечатлёлись слёды разныхъ времень. Есть пословицы весьма древнія, въ которыхъ можно видъть слъды еще миническихъ ній нашихъ предвовъ. По замізчанію Буслаева въ пословицахъ: "ивъ пустого дупла-либо сычъ, либо сова, либо самъ сатана"; "горы да овраги - чертово житье"; "всякому черту вольно въ своемъ болотъ бродить"; "вънчали вокругъ ели, а черти пъли" сохраняется память о древнихъ языческихъ обрядахъ (почитаніи дуплинъ древяныхъ, горъ, ръкъ, озеръ и вънчани вокругъ ракитова куста) и языческихъ божествахъ, которыя, съ появленіемъ христіанства, въ воображеніи нашихъ предковъ, превратились въ злыхъ духовъ. Есть пословицы историческія, указывающія на разныя историческія эпохи. Такъ, пословицы или притчи: "погибоша, аки Обре"; "бѣда, аки въ Роднѣ"; "Радимичи Волчья Хвоста бъгаютъ"; "Путята врести (новгородцевъ) мечемъ, а Добрыня огнемъ" (Нестор. Лът.) указиваютъ на самыя первыя времена исторіи. Тавъ, пословица: "съ добрымъ думцею (совътникомъ) инязь высокаго стола додумается, а съ лихимъ думцею и малаго стола лишенъ будетъ" (изъ Слова Даніила Заточника) указываетъ на времена удъловъ. Пословицы: "не во время гость хуже татарина"; "тутъ словно Мамай воевалъ"; "постой, татаринъ, дай саблю вынуть"; "каковъ ханъ, такова и орда"; "хоть въ орду, такъ пойду" (т. е. судиться) говорять о владычествъ татаръ. Пословица: "семеро пойдутъ Сибирь возьмутъ" составилась, въроятнопослъ покоренія Сибири небольшою шайкою Ермака. Пословица "вогъ тебъ, бабушка, Юрьевъ день" указываетъ на время уничтоженія, при Борись Годуновь, крестьянских выходовь, происходившихъ въ Юрьевъ день (св. Георгія). Пословицы: "пропалъ, какъ шведъ подъ Полтавою"; "голодный францувъ и воронв радъ" говорятъ о пораженіи Карла XII и б'єдствіяхъ французовъ въ Россіи въ 1812 г.

Однъ пословицы составились подъ вліяніемъ внигъ св. Писанія, или вообще церковнаго ученія; таковы пословицы религіозныя и нравственныя: "Богъ не въ силъ, а въ правдъ"; "сила Господня въ немощи совершается"; "Господь богатитъ и выситъ, убожитъ и смиряетъ"; "коли Господь не сохранитъ града, то всуе стража и ограда"; "Богъ далъ, Богъ и взялъ"; "Богъ тому даетъ, кто правдою живетъ"; "материна молитва со дна моря вынимаетъ". Особенно много вошло въ пословицы изреченій изъ Псалтири и изъ книгъ Притчей, Евклезіаста, Премудрости Соломона и Премудрости Іисуса, сына Сирахова. Другія пословицы составились

подъ вліяніемъ произведеній народной поэзін-былинъ, пъсенъ и сказовъ. Таковы, напр.: "то старина, то и дъянье" (изъ былины); "отъ радости кудри вьются, въ печали съкутся" (изъ пъсни): "носъ вытащить, хвость увя-зить, хвость вытащить, нось увязить" (изъ сказки о журавлъ); "корова съ медвъдемъ (или волкомъ) тягалась, хвость да рога остались" (изъ сказки о медвёдё и волкё) Нословицы: "прямой что дурной", т. е. глупый; "глупый да малый всегда говорять правду"; "дурному горя не ма"; "дурному страху не ма" составились на основаніи сказокъ, о трехъ братьяхъ". Большая же часть пословиць образовалась чрезь наблюдение надъжизнію, общественною и частною, какъ естественный выводъ изъ разныхъ ея явленій, случаевъ, положеній и обстоятельствъ. Таковы пословицы о значеній міра-нарола: "гласъ народа-гласъ Божій"; "міръ великъ человъкъ". Пословицы о значеніи дома-семьи: "всякъ домъ по большу голову стонтъ". Пословицы, выражающія разныя практическія и житейскія истины и наставленія:, б'ялыя руки чужіе труды любять"; "частыя пирушки изведуть полушки"; "счастье безъ ума-дырявая сума, гдв найдешь, тамъ и стубишь"; "новая метла чисто мететъ"; "рыба ищетъ гдъ глубже, а человъкъ гдъ лучше"; "ретивая лошадка не долго живетъ"; "не будетъ пахотника, не будеть и бархатника"; "въ чужихъ рукахъ всегдаломоть великъ кажется, а какъ намъ достанется, такъ и малъ покажется"; "не все то перенять, что по ръкъ плыветь, не все то переслушать, что люди говорять"; "не бойся той собаки, которая лаеть, а бойся той, которая исподтишка кусаеть"; "въ большомъ мъсть сидъть, надо много ума имъть". При этомъ пословицы кратко, но иногда чрезвычайно мётко обрисовывають разныя положенія, нравы и обычаи въ народной жизни и разные характеры людей. Въ этомъ отношении интересны пословицы: "въ дъвкахъ сижено-горе мыкано; замужъ выдано-вдвое прибыло"; "плачетъ какъ на дъвичникъ"; "въ лъсу медвъдь, а дома мачиха"; "ва чужую душу одна сваха божится". Изъ пословицъ, обрисовывающихъ разные характеры людей, можно указать на слёдующія: "у злой Натальи всв люди канальи" (злой человъкъ); "шипитъ, какъ каленое жельзо, когда плюнешь" (человыкь горячій, раздражительный); "его семью нестами въ ступъ не попадешь" (увертливый); "его въ ступъ пестомъ не умелешь" (упрямый); "идетъ въ сапогахъ, а слёдъ босикомъ" (хитрый); "на небо посматриваетъ, а по землъто пошариваетъ" (разсчетливый ханжа); "гдъ ни ступитъ, туть и ступнеть" (увалень); "лепечеть что сорока" (скороговорчатый); "сказаль что отрубиль" (говорящій отрывисто и решительно); "говорить что ръка льется" (плавно и связно); "воркусть какъ голубовъ" (ласково и нъжно); "что слово молвить, то рублёмъ подаритъ" (говорить хорошо и дельно).

Тавимъ образомъ, пословицы образовались въ разныя времена, чрезъ наблюдение надъ жизнію, и суть не что иное, какъ выводы, сдёланные изъ разнообразныхъ ел явленій. Поэтому, какъ взятыя непосредственно изъ жизни, пословицы легко и сами собою примъняются въ разнымъ ея случаямъ. Особенно встарину, когда не было книгъ и книжнаго образованія, оне пользовались высокимъ уваженіемъ и им'яли значеніе правила и руководства въ жизни. Такое значение пословицы и до сихъ поръ сохраняють въ нашемъ: простомъ народъ, который употребляеть ихъ для подтвержденія своихъ мыслей, для оправданія своихъ поступновъ, для обличенія или обвиненія другихъ. "Старинная пословица во въкъ не сломится"; "на пословицу суда нвтъ", говорятъ о себв сами пословицы. Само собою разумвется, что не всв пословицы могуть имъть такое значение; есть много пословиць грубнять и оскорбительных для нравственнаго чувства, выражающихъ дожный, превратный взглядь на дъла и отношенія людей. Впрочемь, подобныя пословицы народъ и не относить въ настоящимъ пословицамъ: "не всякая ръчь пословица", говоритъ околица, глупая рёчь не пословица".

Отъ настоящихъ пословицъ надобно отличать поговорки, присловія или присказки. "Поговорка цвѣточекъ, пословица яголка", говоритъ народъ. Поговорка, не имѣя полнаго смысла, заключаеть тольно намекъ на какую-нибудь мысль; напр. "на поминѣ легокъ", "какъ снѣгъ на голову". Приговорка, присловье или присказка прибавляется въ рѣчи, при разсказѣ или описаніи чего-нибудь, какъ простое украшеніе; напр. "ни дать ни взять, ни вздумать ни взгадать, ни перомъ описать"; "не по днямъ, по часамъ растеть"; "скоро сказка сказывается, да не скоро дѣло дѣлается".

Загадии. Къ произведеніямъ народной словесности относятся еще загадии и заговоры или заклятія. Загадии составляють одну изъ первоначальныхъ формъ повзін у каждаго народа; особенно въ большомъ уваженіи оні были у восточныхъ народовъ, какъ привнакъ мудрости и того, кто можетъ давать загадви, и того, кто способенъ отгадывать ихъ. Въ настоящее время интересъ загадокъ заключается въ томъ, что въ нихъ выражаются еще древнійшія представленія народа о разныхъ явленіяхъ природы; таковы, найр., загадки о солнців, о місяців, о солнечномъ лучів, шзъ окна въ окно золото бревно (въ другихъ—веретено) ; о зарів и росів: "варя заряница, красная дівица, врата запирала, по полю туляла, ключи потеряла, місяців видівль, солніте скрало . Нівоторыя изъ этихъ загадокъ указываютъ еще на ту эпоху, когда явленія природы и світила небесныя представлялись еще въ жи-

вотныхъ образахъ; таковы загадки: о мъсяцъ: "сивый жеребець чрезъ прясло (или: подъ ворота) глядитъ"; о громъ: "конь бъжитъ, земля дрожитъ"; о ночи и днъ: "черная корова весь міръ поборола, а бълая подняла". Загадка всегда имъетъ метафорическую форму. "Вся трудность и вся сущность загадки, замъчаетъ Аеанасьевъ, именно въ томъ и заключается, что одинъ предметъ она старается изобразить чрезъ посредство другого, какой-нибудь стороной аналогическаго съ первымъ. Сравненія въ загадкахъ часто весьма наивны и незамысловаты; мъсяцъ, напр., сравнивается то "съ краюшкою хлъба", то "съ кускомъ творогу"; иногда мъсяцъ называется пастухомъ, а звъзды стадомъ; небо, усъянное звъздами, сравнивается съ рогожкою, по которой раскиданы горошины. По солержанію большая часть загадокъ довольно пусты; въ нихъ изображаются обыкновенные предметы и случаи обыденной жизни.

Заговоры или заклятія. Заговоры иди заклятія принадлежать въ области тавъ называемаго народнаго знахарства и сохраняются между людьми, слывущими въ народъ колдунами, въдунами, знахарями. Они составляють остатовь еще языческой старины, когда были обоготворяемы разныя силы и явленія природы, когда върили, что посредствомъ молитвенныхъ словъ и обрядовъ можно привлечь къ себъ ихъ благотворное вліяніе и уничтожить или остановить ихъ вредное дъйствіе, когда думали, что физическія явленія и разные вещественные предметы могуть имъть вліяніе и на нравственныя качества людей, на ихъ добрыя и дурныя дъйствія. Въ заговорахъ постоянно дълаются обращенія въ солнцу, мъсяцу, звъздамъ, заръ, вътрамъ, огню, грому, дождю, водамъ: упоминаются Овіанъ-море; островъ-Буянъ, камень-Латырь, встръчающіеся въ другихъ произведеніяхъ народной словесности. "Гой еси, Солнце жаркое! не пали и не пожигай ты овощъ и хаббъ мой, а жги и пали куболь и полынь-траву".-- "Гой еси ты, Зоря утренняя и ты, Зоря вечерняя! пади ты на мою рожь чтобы она росла-какъ лъсъ высока, вакъ дубъ толста".--"Матушка, Зоря вечерняя, утренняя, полунощная! какъ вы тихо потухаете-поблекаете, такъ бы и больвни и скорби въ рабъ Божіемъ (имя рект) потухли и поблекли-денныя, ночныя и полуночныя". -- "Мъсяцъ, ты мъсяцъ, -- серебряные рожки, златыя твои ножки; сойди мъсяцъ, сними мою зубную боль, унеси боль подъ облака". — Очевидно, заговоры выродились изъ молитвенныхъ обращеній къ стихіямъ и силамъ природы, которыя во времена язычества произносились жрецами и впоследствіи перешли въ сменившимъ жредовъ колдунамъ и знахарямъ. Въ христіанскія времена, вмёсто свётиль небесныхь, стихій и силь природы, съ молитвою о помощи во всёхъ дёлахъ, въ болёзняхъ и несчастныхъ

случаяхъ начали обращаться въ Спасителю и Богоматери, къ ангеламъ и святымъ; но въ то же время и языческія молитвы не вабывались, только въ языческимъ представленіямъ въ нихъ примѣшались христіанскія понятія, и въ заговорахъ, рядомъ съ краснымъ солнцемъ, свѣтлымъ мѣсяцемъ и матушкой-сырой землей стали употребляться имена Спасителя, Богоматери и Святыхъ. Такимъ путемъ составились тѣ лживыя молитвы и заговоры, о которыхъ говорится въ извѣстномъ индексъ запрещенныхъ внигъ.

# древне-русская книжная словесность.

Книжная словесность появилась у насъ вместе съ христіанскою върою, когда изъ Болгаріи были принесены къ намъ священныя и богослужебныя книги на славянскомъ языкъ. Славянская азбука изобретена и переводъ книгъ на славянскій языкъ сабланъ во второй половинв IX в. св. апостолами славянскими, Кирилломъ и Менодіемъ. Разскавывая объ изобрѣтеніи ими славянской азбуки, болгарскій писатель (конца ІХ или начала Х в.). черноризецъ Храбръ говоритъ: "Прежде убо Славяне не имъяху книгъ (письменъ), но чертами и ръзами читаху и гадаху, погани суще; крестивше же ся римскими и греческими письмены нуждахуся писати Словенску ръчь безъ устроя (безъ порядка)..... Потомъ же человъколюбецъ Богъ, строяй вся и не оставляяй человъча рода безъ разума, но вся къ разуму приводя и спасенію, помиловавъ родъ Словенскъ, посла имъ святаго Константина философа, нарицаемаго Кирилла, мужа праведна и истинна, и сотвори имъ письмена тридесять и осмь, ова убо по чину греческихъ пись мень, ова же по словенстви рвчи". Изъ этихъ словъ черноризца Храбра видно, что и у другихъ славянъ, до изобрътенія славянской азбуки св. Кирилломъ, не было настоящей письменности, а употреблялись только какія-то черты и розы (ученые называють ихъ рунами), которыя, однакожъ, были неспособны для выраженія христіанскаго ученія; славяне, принимавшіе христіанство до изобрътенія азбуви, должны были писать славянскую рьчь греческими и римскими буквами.

Святые Кириллъ (въ свътскомъ званіи Константинъ, р. 827 г., умеръ 869) и Меоодій (ум. 885 г.) были родные братья, дъти одного солунскаго патриція, по имени Льва (1). Солунь (Оессало-

<sup>(1)</sup> Сочиненія о Кирилаї и Меюодій, какъ славянскихъ апостолахь и оспователяхъ славянской письменности (А. В. Горскаго, арх. Филарета, В. П.

ники) быль главнымъ городомъ Македонін, которая прежле была иреимущественно страною славанскою. Менодій быль старшій брать. Посл'є домашняго воспитанія, онъ поступиль въ военную службу и быль несколько леть правителемь одной славяно-греческой области, но потомъ постригся въ монашество въ одномъ монастыръ (Полихроніевомъ), на горъ Олимпъ. Младшій братъ, Кириллъ, еще въ детстве отличался богатыми способностями и съ такою страстію занимался ученіемъ, что на него обратиль вниманіе бывшій опекувъ царевича Михаила, логоветь Өеоктисть, и его въ Константинополь для образованія вмѣстѣ съ ь. Въ Константинополѣ въ это время быль значи-Михаиломъ. кружовъ образованныхъ людей, которые начали изучать не только отцовъ церкви, но и греческихъ и римскихъ писателей. Во главъ этого кружка стоялъ знаменитый Фотій, бывшій потомъ цареградскимъ патріархомъ. Кириллъ сдёлался его ученикомъ и подъ его руководствомъ изучалъ словесныя, философскія и математическія науки. Богатыя дарованія, обширное образованіе и покровительство логофета Осоктиста при дворъ открывали Кириллу путь къ блестящимъ почестямъ въ свътъ; но онъ отказался отъ нихъ, принялъ санъ священника и занялъ мъсто библіотекари при церкви св. Софіи, но потомъ скрылся въ монастырь и только по настоянію друзей возвратился въ столицу и приняль должность учителя философін и званіе философа, которое и сохранилось за нимъ въ потомствъ.

Первымъ опытомъ собственно апостольскихъ трудовъ Кирвила было его путешествіе (около 851 г.) къ милитенскому эмпру, куда онъ былъ посланъ для состязанія съ магометанами. По возвращеній изъ этого путешествія, онъ отправился къ брату своему, Менолію. Менодій, наскучивъ міромъ, постригся въ монашество на горѣ Олимпѣ. Здѣсь братья проводили время въ узеній и духовныхъ подвигахъ. Здѣсь, думаютъ, они и начали переводить священныя книги на славянскій языкъ. Но такая мирная жизнь ихъ пе лолго продолжалась. Около 858 г. въ Константинополь прибыло посольство изъ земли хазарской, съ просьбою прислать мудраго и книжнаго учителя для борьбы съ іудеями и сарацинами. Царь Михаилъ III и патріархъ Фолій отправили къ хазарамъ Кирилла и Менодія.

Григоровича, М. П. Погодина, Ө. И. Буслаева, А. Ө. Гил фердинга, А. Е. Викторова и другихъ) помъщены въ Кирилло-Мефодіевскомъ сфорникъ, изданномъ М. П. Погодинымъ. Москва. 1865 г. Мефодіевскій юбилейный сфорникъ, изданный Импер. Варшавскимъ университетомъ къ 6 апръля 1885 года, подъ редакцією орд. проф. А. Будиловича. Варшава. 1885 г.

Путь ихъ изъ Константинополя въ хазарскому хану лежалъ чрезъ Корсунь (Херсонесъ на берегу Чернаго моря, близъ нынъшняго Севастополя). Въ Корсунъ Кириллъ остановился и изучилъ еврейское нарвчіе и открыль мощи священномученика Климента, папы римскаго. Въ одномъ изъ житій сохранилось еще такое свидетельство, будто въ Херсонесъ Кирилъ познакомился съ однимъ русиномъ и нашель переложенныя на русскій языкь Евангеліе и Псалтирь. написанныя русскими (рушскими) письменами, подъ которыми одни ученые разумьють глагольскія, а другіе - готскія письмена. Взявъ мощи св. Климента, Кириллъ и Менодій отправились къ хазарскому хану. Ханъ приняль ихъ весьма дружелюбно, и хотя самъ не крестился, но позволилъ креститься свободно всякому, кто захочеть. Крестивъ, по сказанію одного житія, до 200 человък и взявъ нъсколько плънныхъ грековъ, отпущенныхъ ханомъ, Кирилдъ и Менодій возвратились въ отечество. Въ некоторыхъ житіяхъ говорится, что въ 861 г. св. Меоодій посытиль Болгарію и обратиль въ христіанство Болгарскаго царя, Бориса; но другія житія объ этомъ не упоминають, а самое врещеніе Бориса, а потомъ и болгарскаго народа относять къ концу 864 или къ началу 865 г. Между темъ еще въ 862 г. св. братья посланы были въ Моравію, по просьбъ Моравскаго князя, Ростислава.

Дъятельность въ Моравіи составляеть самый важный пункть въ просвътительной дъятельности Кирилла и Менодія. Исторія христіанскаго просв'ященія Моравін тісно связана съ политиче. скою борьбою славянскихъ племенъ противъ немецкаго владычества и сопровождалась страшною борьбою самихъ просвътителей СЪ нъмецкимъ латинскимъ духовенствомъ. славянскихъ Панноніи (Моравское П Паннонское вняжества находились тамъ, гдѣ теперь Венгрія и Чехія, стріи) начали распространять христіанство латинскіе проповъдники Южной Германіи; но оно принималось здъсь очень трудно. Проповъдники совершали богослужение на непопятномъ для народа латинскомъ языкъ. Видя безуспъщность проповъди нъмецкаго духовенства, Ростиславъ обратился съ просьбою въ Царьградъ прислать такихъ процовъдниковъ, которые научили бы народъ въръ на понятномъ, народномъ языкъ. Императоръ Михаилъ для этой цъли обратился въ Кириллу и Мееодію: "Вы оба солуняне, сказаль онъ имъ, а солуняне всв чисто говорять по-славянски". Кириллъ и Меоодій отправились въ Моравію и принесли туда священныя и богослужебныя вниги на славянскомъ языкъ, начали учить народъ, строить церкви, совершать богослужение и заводить училища; кристианство начало быстро распространяться. Такие успъхи славянскихъ апостоловъ, естественно, возбудили сильную зависть въ латинскомъ духовенствъ. Оно обратилось въ Римъ и представило папъ Николаю I богослужение на славянскомъ языкъ новизною, противною римской церкви. Въ это время произошелъ первый церковный раздоръ между Востокомъ и Западомъ, между папою Николаемъ и патриархомъ Фотиемъ; при такихъ обстоятельствахъ, обвинение въ новизнъ Кирилла и Менодия, какъ проповъдниковъ Восточной церкви, должно было получить въ Римъ особенную силу. Папа вызваль ихъ въ Римъ. Взявъ съ собою мощи св. Климента, братья отправились.

Но пока Кириллъ и Менодій шли къ Риму, умеръ. Преемнивъ его, Адріанъ, узнавъ, OTP риллъ и Меоодій несуть въ даръ Риму мощи св. Климента, торжественно встрътиль ихъ за городомъ. Кириллъ представилъ пацъ Евангеліе на славянскомъ языкъ; въ внакъ одобренія, папа положиль его на алтарь въ храмъ св. Петра. Изнуренный трудами, св. Кириллъ заболелъ въ Риме и 14 феврали 869 г. скончался. По смерти Кирилла, Адріанъ рукоположилъ Менодія въепископа Моравін и, отправляя въ Моравію, даль ему буллу, въ которой богослужение на славянскомъ языкъ призналъ законнымъ. Между тъмъ обстоятельства въ Моравіи изменились. Немцы взволновали славянъ междоусобіями: Ростиславъ быль изгнанъ своимъ племянникомъ, Святополкомъ. Менодій удалился въ Паннонскому внязю, Коцелу. Славяне были рады своему епископу; но еще сильнъе стало преследовать его латинское духовенство. Оно возбудило противъ него нъмецкаго императора, Людовика, и Моравскаго внязя, Святополка; Менодія послали въ Швабію въ заточеніе, въ которомъ онъ находился два года съ половиной. По просъбъ моравцевъ, папа Іоаннъ VIII потребовалъ отъ императора освобожденія Мееодія и потомъ, по просьбъ Коцела, поставилъ Мееодія архіепископомъ въ Моравіи. Но вскор'я німцы обвинили Менодія ереси, такъ что Месодій папою ВЪ два раза жень быль отправляться въ Римъ для объясненія. Несмотря на такія гоненія, Меоодій постоянно заботился о просв'ященіи славянъ не только въ Моравіи, но и въ другихъ странахъ; около 871 г. онъ врестилъ чешскаго внязя Боривоя и ввель въ Чехія славянское богослуженіе; пропов'єдь его учениковъ коснулась даже Силевіи и Польши. Скончался св. Менодій 6 апр. 885 г. въ Велеградъ. По вончинъ Меоодія, латинскій языкъ вытёсниль изъ

Моравіи славянское богослуженіе. Ученики Кирилла и Меоодія (Климентъ, Наумъ, Савва, Ангеларъ и Гораздъ), изгнанные изъ Моравіи латинскимъ нѣмецкимъ духовенствомъ, ушли въ разныя страны, преимущественно же въ Болгарію. Болгарія заботливо хранила труды нашихъ просвѣтителей и потомъ передала ихъ нашему отечеству.

Время изобрътенія славянской азбуки черноризецъ Храбръ относить къ 855 году.

Въ основу славянской азбуки была припята св. Кирилломъ греческая авбука; это, вром'в свидетельства Храбра, доказывается совершеннымъ сходствомъ древнъйшихъ славянскихъ рукописей (наприм. нашего Остромірова Евангелія, написанаго въ 1056-57 г.) съ греческими рукописями VIII—XIII в.; для тъхъ звуковъ славянского явыка, для которыхъ не было буквъ въ греческомъ алфавить, частію были заимствованы буквы изъ другихъ алфавитовъ: еврейскаго, армянскаго и коптскаго, частію же изобрътены новыя особенныя буквы (таковы, напр., юсы). Всёхъ буквъ, по сказанію Храбра, изобр'єтено св. Кирилломъ 38; число это впоследствіи въ славянскихъ азбукахъ прибавлялось кращалось. Славянская азбука была изобрътена вообще всъхъ славянскихъ племенъ; но она сохранилась въ употребленіи только у славянь восточныхь, сохранившихь православное славянское богослужение (болгаръ, сербовъ, русскихъ, цевъ, также у румыновъ или валаховъ); западные же славяне, послъ уничтоженія у нихъ славянскаго богослуженія, латинскую азбуку.

Славянская азбука, по имени изобрътателя, св. Кирилла называется Кириллицею. Кром'в Кириллицы, у некоторых западныхъ славянъ (хорватовъ) извъстна еще другая азбука-Глаголита. Она носить название Геронимовской азбуки, потому что изобрѣтеніе ея приписывали блаж. Іерониму. Когда и въмъ изобрътена Глаголита, неизвъстно; но памятники Глаголиты столько же древни, какъ и памятники Кириллицы. Поэтому одни писатели относять происхождение ея въ одному въку съ Кириллицей; другіе хогять считать ее даже старше и древиже Кириллицы. Но, при сравнении Кириллицы и Глаголиты, нельзя не видъть, что оригиналь составляеть Кириллица, а Глаголита есть ея копія. Глаголита сходствуетъ съ Кириллицей и звуками и порядкомъ буквъ и отличается отъ нея только оригинальнымъ весьма вычурнымъ ихъ начертаніемъ. Основываясь на томъ, что глаголическіе памятники отличаются отъ кирилловскихъ разными, словами и формами, принадлежащими нарвчіямъ западнымъ, особенно нарвчію при-адріатическихъ корватовъ и сосъднихъ имъ словенцовъ, Гильфердингъ полагаетъ, что глагольская азбука составлена была въ приморской Хорватіи.

Такъ какъ, во время основанія славянской письменности, всѣ славянскія нарѣчія были близки между собою, то явыкъ священныхъ и богослужебныхъ книгъ, переведенныхъ св. Кирилломъ и Меоодіемъ, сдѣлался общеславянскимъ богослужебнымъ языкомъ и книги священныя и богослужебныя на этомъ языкъ стали употребляться у восточныхъ и западныхъ славянъ. Къ намъ онѣ перешли изъ Болгаріи, конечно, при первомъ появленіи у насъхристіанства, еще до всеобщаго крещенія Россіи при Владиміръ, такъ какъ еще до этого времени въ Кіевъ были христіане.

Книги св. Писанія, книги богослужебныя и нівоторыя отеческія сочиненія, принесенныя изъ Болгаріи, положили начало нашей письменности и книжной словесности; церковно-славянскій язык этихъ книгъ послужилъ основою книжной русской річи. Древнівішіе памятники нашей письменности составляють Остромірово Евангеліе, написанное въ 1056—1057 г. въ Новгородів, для новгородскаго посадника Остроміра (въ крещеніи Іосифа), діакономъ Григоріемъ, и Сборники Святослава 1073 и 1076 г..

## ОБЩІЙ ХАРАКТЕРЪ И НАПРАВЛЕНІЕ ДРЕВНЕ-РУССКОЙ КНИЖНОЙ СЛОВЕСНОСТИ.

Обстоятельства, при которыхъ возникло у насъ образованіе и появилась письменность, сообщили всей древней словесности особенный характеръ и направленіе.

Образованіе возникло у насъ изъ христіанской візры и въ ней имъло главный источникъ. Оно сосредоточивалось въ монастыряхъ и въ училищахъ при церквахъ, совершалось лицами духовными и монашествующими, по книгамъ церковнымъ и духовнымъ. Это сообщило какъ древней русской жизни, превней словесности религозно-черковное направление. Не говоря томъ, что большая часть памятниковъ древней словесности изъ сочиненій духовныхъ: словъ, поученій, посланій, святыхъ, -- даже сочиненія описательныя и историческія, какъ, напр., путешествія и лётописи, им'єють религіозный характеръ. Литературой занимались лица духовныя, а особымъ случаямъ И обстоятельствамъ, становились сателями липа изъ другихъ сословій, вняжескаго или боярсваго (напр. Владиміръ Мономахъ, Іоаннъ Грозный, выязь Курбсвій и др.), то и они писали въ томъ же религіозномъ направленіи, такь какь воспитывались также на церковныхь и духовныхъ книгахъ. Произведеній свътской литературы мы встручаемъ чрезвычайно мало; какъ особаго отдёла, свётской науки и литературы въ древней внижной словесности и не было. Научныя и литературныя потребности были мало развиты; имъ удовлетворяли произведенія литературь иностранныхь, изъ которыхь переходили къ намъ нъкоторыя свъдънія по разнымъ наукамъ и литературъ. приняли отъ грековъ, изъ Византіи: Христіанскую віру мы греческій или частиве византійскій характерь получила и наша словесность. Христіансвое ученіе мы усвоивали подъ руководствомъ греческихъ учителей и по сочиненіямъ греческой и византійской литературы. Византійской литературой называется періодъ греческой словесности отъ Юстиніана до паденія Константинополя (526 - 1453). Эта литература была, съ одной стороны, продолженіемъ христіанской литературы первыхъ в'вковъ церкви, съ другой стороны - наслёдницей древниго греко-римскаго образованія. Въ Византіи изученіе древнихъ греческихъ писателей вошло въ составъ преподаванія въ школахъ, вмъсть ученіемъ св. Писанія и отеческихъ твореній. Подъ ніемъ, съ одной стороны, отеческихъ твореній, первыхъ ковъ христіанства, съ другой -- сочиненій древнихъ греческихъ писателей и сложился характерь византійского образованія и литературы. Отъ христіанскихъ и языческихъ образцовъ были усвоены ученые и литературные пріемы и формы сочиненій. Язывъ и слогъ отличаются искусственностію и витіеватостію: навлонность въ символизму и аллегоріи, употребленіе длинныхъ ръчей и разговоровъ, постоянныя сравненія, противоположенія, вопросы, восклиданія, обращенія и другія реторическія формы составляють отличительныя свойства византійскаго слога. Съ VI в., какъ извъстно, и отеческая литература начала упадать; съ этого времени уже не появлялись такія оригинальныя произведенія, вавовы были произведенія Аванасія Александрійскаго, Василія В., Григорія Богослова и Іоанна Златоуста; стали собирать прежнія творенія, ділали изъ нихъ извлеченія и составляли сборника. саблавшаяся госполствующею византійской письменности, перешла и въ нашу древнюю письменность; мы встрвчаемъ въ ней также множество сборниковъ съ разными названіями и безъ названій. Древнівішимъ, послів Остромірова Евангелія, намятникомъ славянской письменности служитъ сборникъ Святослава (1073), который быль переведенъ съ гречесваго сборнива еще въ Болгаріи.

Очень видное м'всто въ византійской литературів занимають всторическія, лътописныя. ировзведенія 💮 HLH тавъ ваемые хроники и хронографы. Эти хрониви и хронографы имъли большое вліяніе на нашу лътописную словесность. Кромъ богословскихъ и историческихъ сочиненій, въ Византін было довольно разныхъ пов'єстей и сказаній литературнаго жарактера, полудуховнаго, полусвътскаго и чисто свътскаго и даже свазочнаго содержанія; особенно сильно распространены были такъ называемыя апокрифическія сказанія. Всв эти произведенія переходили въ намъ и имъли вліяніе на нашу словесность. Наконецъ изъ византійской же словесности, принявмей въ себя элементы греко-римскаго образованія, перешли въ нашу древнюю словесность и некоторыя сведенія историческія, теографическія и физическія, изреченія древнихъ философовъ, ораторовъ и поэтовъ.

Кавъ христіанство изъ Греціи, тавъ вивств съ нимъ и греческое образованіе стали распространяться въ другихъ странахъ славянскихъ еще задолго до крещенія Россіи. Въ этихъ странахъ прежде всего начала развиваться, подъ вліяніемъ греческаго образованія, и славянская письменность. Средоточіемъ этой греко-славянской письменности сделались Болгарія и Сербія, и особенно Болгарія, которая върнѣе всёхъ странъ славянскихъ сохранила славянскую письменность, полученную отъ Кирилла и Менодія.

Сочиненія болгарских писателей начали переходить намъ съ самых первых временъ христіанства, вмёстё съ учеными болгарами, которые, несомнённо, были у насъ первыми учителями въ училищах и первыми переводчивами внигъ съ греческаго. Впрочемъ, вліяніе болгарской и сербской словесности на нашу словесность не ограничивалось только первыми временами; и въ послёдующія времена изъ Болгаріи и Сербіи приходили въ намъ ученые инови; таковы, напр., были въ XIV в. митр. Кипріанъ, въ XV в. Григорій Цамблавъ и Пахомій Логоветъ. При постоянныхъ сношеніяхъ съ этими странами, конечно, переходили въ намъ и разныя сочиненія; по крайней мёрё въ старыхъ нашихъ библіотекахъ множество разныхъ рукописей болгарской и сербской редакціи.

Греческое или византійское вліяніе на нашу словесность продолжалось въ теченіе всего древняго періода; но особенно оно сильно было до XVI в., т. е. до паденія Константинополя. Съ конца XVI в., чрезъ Польшу, начало проникать къ намъ западно-европейское образованіе. Оно, впрочемъ, не измінило сущности древне-русскаго религіознаго образованія; оно внесло

только въ древнюю словесность научные и литературные элементы, пріемы и формы и сообщило ей такъ называемое схоластическое направленіе.

#### ДРЕВНЕ-РУССКАЯ ПЕРЕВОДНАЯ СЛОВЕСНОСТЬ.

Списываніе инигъ. Такъ какъ словесность наша вознивла подъ вліяніемъ другихъ литературъ, то первыми опытами въ ней, естественно, были списывание и переводы произведений этихъ литературъ. Когда не было внигопечатанія, списываніе внигъ, въ самомъ дълъ, было весьма важнымъ и необходимымъ средствомъ въ распространенію просв'ященія. Списать внигу, особенно н'ясколько внигъ, вначило дать возможность большему числу людей читать книги и след., усилить грамотность. Къ тому же, при древнемъ способъ писанія на пергамень, врупнымъ почервомъ устава или полуустава, списывание было деломъ весьма медленнымъ и труднымъ, нужно было много имъть терпънія и много употребить времени, чтобы списать целую, особенно большую, рукопись. Очень понатна, поэтому, та наивная радость, которую выражаеть списатель летописи Нестора по окончании своего, вероятно, продолжительнаго труда: "явоже радуется женихъ о невесте, говоритъ онь, тако радуется писець, видя послёдній листь; какъ радуется купецъ, прикупъ сотворивъ, и кормчій, во отищье (пристань) приставъ, и странникъ, во отечество свое пришелъ, тако радуетсписатель, дошедъ вонца внигамъ" (1). Съ и книжный другой стороны, такъ какъ списывались преимущественно книги свящ. Писанія, книги богослужебныя, писанія отеческія и житія святыхъ, то на списываніе ихъ смотрели не только какъ на дело важное и полезное, но и какъ на дело богоугодное, споспешествующее спасенію вакъ самихъ списателей, такъ и техъ, кто будеть читать или слушать списанныя душеснасительныя вниги. **ВЕГЛЯДЪ** списываніе внигь, какь на дело такомъ на важное для просвъщенія и въ то же время богоугодное, имъ занимались, какъ видно изъ лътописей и надписаній на древнихъ рувописяхъ, не только простые грамотные люди, но и внязья и внягини, епископы и игумены. Нъкоторые князья составляли и библіотеки при своихъ домахъ, какъ, напр., Ярославъ I, Святославъ Ярославичъ и Константинъ Всеволодовичъ. Епископы также собирали вниги и заботились о томъ, чтобы при церевахъ были вниги.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Лът., т. І, стр. 209.

Новгородскій арх. Геннадій содержаль у себя постоянныхъ писцовь, которые, по его порученію, занимались списываніемъ внигъ. Особенно извістень, кавъ собиратель внигъ, митр. Макарій, составившій огромный сборнивъ Четьи-Минеи. Но нигді тавъ ревностно и такъ постоянно не занимались списываніемъ внигъ, какъ въ монастыряхъ. Инови списывали вниги или по повелівнію настоятеля, воторый назначалъ списать извістную внигу тому или другому инову, какъ подвигъ монашескаго послушанія, или по собственному желанію, изъ любви въ книжному дівлу и для спасенія души, или по порученію лицъ постороннихъ, желавшихъ пріобрісти ту или другую внигу. Кроміз указанныхъ лицъ, списываніемъ книгъ, разумічется, занимались и въ другихъ сословіяхъ грамотные люди. Со введеніемъ въ XVI в. внигопечатанія, списываніе внигъ, естественно, должно было потерять прежнее значеніе; но оно долго существовало и при немъ.

Переводы инигъ. Первые переводы съ греческого языка на славянскій начались еще въ Болгаріи, откуда переведенныя сочиненія стали переходить въ Россію съ самыхъ первыхъ временъ христіанства. Съ первыхъ же времень, въроятно, начались переводы внигъ съ греческаго и въ Россіи. О Ярославъ I (1019--1054) летопись говорить, что онъ собираль вниги, велель не переведенныя переводить съ греческаго на славянскій (1). Первыми переводчивами были, конечно, болгары и греви, постоянно приходившіе въ Россію съ греческими митрополитами и епископами. Отъ грековъ и болгаръ изучали греческій языкъ и русскіе. По свид'втельству л'втописи, Всеволодъ Ярославичъ (1078— —1093) зналъ пять язывовъ, между воторыми, безъ сомивнія, быль и греческій (3). Кром'в того, русскіе отправлялись въ Грецію и на Авонъ и жили тамъ по нъскольку лътъ, занимаясь списываниемъ и переводомъ внигъ. Въ Грепіи монастыри—Студійскій (св. Өеодора Студита) и Іоанна Предтечи были постояннымъ пристанищемъ русскихъ путешественниковъ. После Греціи, другимъ, столь же важнымъ, центромъ просвещения и высшею школою духовнаго подвижничества, какъ для всёхъ славянъ, такъ и для русскихъ, была гора Афонская. На Афонъ было перенесено въ разныя времена множество внигъ изъ Константинополя и другихъ местъ; здесь всегда было много просвъщенныхъ инововъ и высовихъ подвижниковъ изъ грековъ, болгаръ и сербовъ, сюда нарочно отправлялись русскіе инови, чтобы получить вдёсь аспетическое образованіе.

<sup>(1)</sup> Лът., т. І., стр. 65. (2) Истор. Государ. Росс., т. ІІ, стр. 203.

Посредствомъ переводовъ и списыванія внигъ составлялись у насъ тѣ обширныя библіотеви, воторыя даютъ намъ нынѣ возможность судить о грамотности нашихъ предвовъ, каковы: кіевософійская, новгородско-софійская, патріаршая (синодальная), библіотека Троицко-Сергіевской лавры, московскаго Успенскаго собора, московской синодальной типографіи, библіотеки монастырей: Бѣлозерскаго, Волоколамскаго, Соловецкаго и другихъ. Кромѣ того, разумѣется, были и другіе пути, которыми умножалось число книгъ въ Россіи. Такъ, въ XIV в. митр. Кипріанъ привезъ много славянскихъ рукописей изъ Греціи и Болгаріи; при Іоаннѣ ІІІ мы получили много книгъ отъ грековъ, пріѣхавшихъ вмѣстѣ съ Софьею Палеологъ; при патр. Никонѣ и Алексѣѣ Михайловичѣ инокъ Арсеній Сухановъ привезъ съ Авонской горы и изъ другихъ мѣстъ 700 рукописей.

### ОБЩІЙ ОБЗОРЪ ПЕРЕВОДНОЙ СЛОВЕСНОСТИ ВЪ ДРЕВНЕМЪ ПЕРІОДЪ

Переводная словесность была довольно богата и имѣла весьма важное значеніе въ продолженіе всего древнаго періода. Подъ руководствомъ ея происходило все образованіе древнаго русскаго человѣка; подъ ея вліяніемъ воспитывались и по ея образцамъ составляли свои собственныя сочиненія наши русскіе писатели. Особенно нѣкоторыя произведенія переводной словесности были, можно сказать, настольными книгами, своего рода учебниками, воспитавшими тотъ складъ понятій и стремленій, который выражается въ древне-русской жизни и словесности. Поэтому и исторія ея необходимо входить въ исторію древней словесности.

Книги св. Писанія. Первое м'всто на ряду вс'яхъ книгъ, употреблявшихся въ древнія времена, занимають, разумівется, книги св. Писанія. Эти книги имѣли не только воспитательное HO И образовательное Всего болбе, конечно, читались тв священныя книги, которыя употреблялись въ цервви, при богослужении, т. е. Псалтирь, Еванчеліе и Апостоль (дівнія апостольскія и посланія). Чтеніе этихъ внигь начиналось иногда съ самаго детства, особенно людьми, приготов завшимися въ должностамъ церковно - служительскимъ, у которыхъ оно входило въ составъ приготовительнаго образованія, особенно Псалтирь была настольною внигою у нашихъ предковъ, и многіе изъ нихъ знали ее наизусть. Она употреблялась въ древнія времена и какъ книга богослужебная, и какъ книга учебная, и какъ внига назидательная для домашняго чтенія, и спасительная въ разныхъ особенныхъ случаяхъ жизни.

Кавъ на явленіе, особенно замѣчательное въ древне русскомъ образованій, должно указать на то, что священныя вниги употреблялись преимущественно съ толкованіемъ. Изъ нихъ особенно вамѣчательны: толковыя Псалтири св. Аванасія Александрійскаго, блаж. Өеодорита Кирскаго и Брунона еп. Вюрпбургскаго, толкованіе на Четвероевангеліе Өеофилакта, арх. Болгарскаго, и толковое, или учительное Евангеліе Калликста, арх. Константинопольскаго, содержащее въ себѣ поученія на всякую недѣлю изъ евангельскихъ чтеній. Апокалипсисъ употреблялся съ толкованіемъ св. Андрея Кесарійскаго. Древніе учители, при этомъ, имѣли въ виду, конечно, то, что съ толкованіемъ удобнѣе можно понимать текстъ священныхъ книгъ и при немъ не такъ легко впасть въ заблужденіе, чего особенно можно было опасаться, при слабомъ образованіи древнихъ читателей.

Писанія отцевъ и учителей цериви. Послѣ внигъ свящ. Пивсего чаще употреблялись сочиненія отцевь и учителей Knows сочиненій св. Златоуста, бывшаго любимымъ отцомъ и учителемъ у нашихъ предвовъ, особеннымъ уваженіемъ пользовались огласительныя поученія св. Кирилла Іерусалимскаправила Василія В., поученія св. Өеодора ro. постническія Студита, слова противъ аріанъ св. Аванасія, слова Григорія Богослова, Лъствица Іоанна Лъствичнива, сочиненія св. Ефрема, Исаава Сирина и Іоанна Дамасвина. Сочиненія Іоанна Дамаскина въ исторіи отеческой письменности им'єють то особенное значеніе, что въ нихъвъ первый разъ встречается систематическое изложение истинъ христіанскаго ученія на основаніи трудовъ предшествовавшихъ отцовъ я учителей церкви. Его Богословіе было переведено на славянскій языкъ Іоанномъ, экзархомъ Болгарскимъ, и въ этомъ переводъ перешло въ намъ въ Россію. Оно было особенно важно и необходимо для духовнаго образованія нашихъ предвовъ. Завлючая себъ систематическое изложение всъхъ догматовъ православной церкви, оно помогало имъ приводить въ порядокъ, уяснять и расврывать тв сведенія, какія они собирали изъ разныхъ сочиненій, и такимъ образомъ придавало ихъ знаніямъ некоторый научный систематическій характеръ; но особенно великую пользу оно приносидо нашимъ древнимъ учителямъ въ той полемикъ, которую они должны были вести съ разными неправомыслящими.

Съ именемъ Іоанна Дамаскина въ рукописяхъ помѣщаются еще Грамматика и Діалектика, переводъ которыхъ также приписывали Іоанну, экзарху Болгарскому. Но грамматика не встръчается между сочиненіями Дамаскина, ни по изданіямъ, ни по рукописямъ гречес-

кимъ. Діалектика, или гласы философски, есть переводъ сочиненія Дамаскина: Кєфадана фідобофіка. Она составлена подъ вліяніемъ разныхъ философскихъ сочиненій и особенно діалектики Аристотеля и содержитъ разсужденія о разумѣ и мысли, о существенномъ и случайномъ, о родахъ и видахъ, о сходствѣ и различіи, о количествѣ и качествѣ и другихъ предметахъ, которые составляли область діалектическаго ученія древнихъ философовъ.

Сборнини отеческихъ сочиненій. Сочиненія отцовъ и учителей церкви употреблялись въ древнія времена въ двукъ видахъвъ отдельныхъ, болъе или менее полныхъ собраніяхъ, или же разсвяны были по разнымъ сборникамъ. Трудность, а для многихъ и совершенная невозможность имъть полныя сочинения ваставляли въ Греціи, Болгаріи и другихъ странахъ прибъгать въ извлеченіямъ, дёлать выборы и составлять изборники и сборники. Одни изъ сборнивовъ составляють нвито пфлое, въ отдельныхъ внигъ, состоящихъ большею частію изъ однівхь и тівхь же статей, а часто изь сочиненій того же писателя, и имфють свои особыя названія; другіе сборники, -- и самая большая часть изъ нихъ, не имъя никакого названія, не им'вють и никакого опредівленнаго характера и состоять изъ статей самаго разнообразнаго содержанія.

Къ замъчательнымъ сборнивамъ перваго разряда относятся: Златоструй, Шестодневт, Златоусть, Маргарить, Андріатись, Измарагдь, Златая цьпь, Златая матица, Пчела.

Златоструй составлень въ IX в. Болгарскимъ царемъ, Симеономъ. Это сборникъ, состоящій изъ 136 словъ, выбранныхъ изъ разныхъ беседъ Златоуста на внигу Бытія, на посланія

ап. Павла и другихъ его твореній.

Шестодневъ Іоанна, экзарха Болгарскаго, содержитъ въ себъ объяснение первыхъ главъ вниги Бытія. Главнымъ пособіемъ при составленіи его служили для экзарха бесъды Василія В. о шестидневномъ твореніи міра, а потомъ сочиненія Северіана Гевальскаго, Іоанна Дамаскина и другихъ отцовъ и писателей. Кромъ того, въ немъ приводятся мъста изъ греческихъ философовъ, Платона и Аристотеля, указывается на Өалеса, Парменида, Демокрита, Діогена и др.

Подъ именемъ Златоуста, какъ отдёльнаго сборника, разумѣлось прежде собраніе поучительныхъ словъ и бесѣдъ премимущественно св. Златоуста, расположенное по недѣлямъ, начиная съ недѣли Мытаря и Фарисея, на всѣ дви Великаго поста и потомъ на всѣ недѣли до недѣли всѣхъ святыхъ, включительно. Маргаритъ (жемчугъ, перло)—другой особый сборникъ словъ Златоуста. Онъ состоитъ изъ шести отдѣловъ, въ которыхъ съ прибавленіями 38 словъ.

Измарандомъ (изумрудомъ) называется сборнивъ разныхъ словъ и поученій, помъщаемыхъ подъ именами св. Златоуста, Василія В., св. Ефрема, Григорія Двоеслова, Кирилла Александрійскаго и др., но многія изъ нихъ не принадлежать этимъ писателямъ и, судя по складу и содержанію, могутъ быть приписаны русскимъ сочинителямъ. На этомъ основаніи думають, что и самый сборнивъ этотъ—славянскаго происхожденія.

Именемъ Андріатист (отъ греч. ἀνδοιάς, статуя) называется въ рукописахъ собраніе тѣхъ бесѣдъ св. Златоуста, которыя были произнесены имъ въ Антіохіи, во время его пресвитерства, по случаю сверженія антіохійцами императорскихъ

статуй.

Златая импъ есть сборникъ разныхъ словъ и нравственныхъ поученій, наставленій о молитей, милостыні, послушаній, нестажательности и другихъ добродітеляхъ, составленный изъсочиненій разныхъ отцовъ и учителей церкви.

Златая матица есть сборникь, въ которомъ поученія преимущественно разныя слова и та и разные отрывки богословского, нравственного и историчесваго содержанія, встръчаются статьи о вругахъ-земномъ, лунномъ и солнечномъ, о звъздахъ и планетахъ. Изъ этого сборника, между прочимъ, предви наши почерпали свои свъдънія о природъ. Основаніемъ сборниковъ, извъстныхъ полъ Ичель, послужили Антологіи Мавсима Испов'вднива, жившаго въ VII въкъ, и инока Антонія. Онъ соединялись въ одинъ сборникъ и печатались на греческомъ и датинскомъ явыкв, съ прибавленіемъ нъкоторыхъ другихъ сочиненій, имъющихъ подобный же характеръ. Когда Ичела была переведена на русскій языкъ, опредъленно сказать нельзя; но уже въ Словъ Даніила Заточника есть мъста, буквально сходныя съ Пчелою. Пчелы содержать въ себъ собраніе разныхъ, большею частію краткихъ, изреченій св. Писанія, отцовъ и учителей церкви и древнихъ свътскихъ писателей о разныхъ предметахъ нравственныхъ, а иногда и житейскихъ. Изъ древнихъ писателей и знаменитыхъ людей въ Пчелъ приводятся изреченія Плутарха, Демоврита, Діогена, Исоврата, Менандра, Геродота, Эврипида, Писагора, Димоссена, Соврата, Ксенофонта, Аристида, Аристотеля, Катона, Эпивура и Чтеніе этихъ сборниковъ было весьма полезно образованія древне - русскаго человѣка; ОНО придавало образованію, заключенному богословской ВЪ чисто сти, нъкоторое разнообразіе и сближало нъсколько съ обыкновенною жизнію. И Пчела, действительно, была любимымъ чтеніемъ у нашихъ предвовъ, какъ показываетъ множество списковъ ея отъ XIV до XVIII в.

разряду сборниковъ, имфющихъ опредвленное вваніе и опредъленное содержаніе, еще относятся: поученія отъ Старчества, u $\lambda u$ синаксари, логи и торжественники. Патериками или отечниками назывались сборники, заключавшіе въ себ'в житія святыхъ. Изъ нихъ извъстны: Патерико скитский, завлючавший въ себъ житія егичетсвихъ инововъ, Потерикъ синайский - житія синайскихъ отщельниковъ (на горъ Синав), Патерико і ерусалимскій — житія і ерусалимскихъ отцовъ. Патерики эти переводимы были съ греческаго въ Болгаріи, Сербіи, на Авон'в и у насъ въ Россіи. По образцу ихъ составлялись русскіе патериви, какъ, напр., Патерика кісвопечерскій. Синаксари и прологи составляють два развыя названія одного и того же произведенія. Синаксарями (синавсарь значить сборникъ) въ греческой письменности назывались сборники краткихъ житій святыхъ. При переводъ съ греческаго они получили у насъ названіе прологово по первой стать в или по предисловію  $(Ho\acute{o}\lambda o\gamma oc)$ , kotopoe noměmeho было въ начале Торжественниками называются сборниви похвальныхъ на правдники Господскіе и Богородичные и на дни нівкоторыхъ СВЯТЫХЪ, ИНОГДА СЪ ЖИТІЯМИ СИХЪ СВЯТЫХЪ.

Кромъ этихъ сборнивовъ, имъющихъ особыя названія и болье или менье опредъленный составь, до нась дошло множество сборнивовъ самаго разнообразнаго содержанія, не им'вющихъ какого названія и опреділеннаго характера. Образцомъ для составленія этихъ сборниковъ, по всей въроятности, послужили извъстные "Сборники Святослава".-- Первый сборникъ, извъстный подъ именемъ Сборника Святослава, переведенъ съ греческаго сборника въ Болгаріи, для царя Симеона и въ 1073 г. переписанъ, съ нъкоторыми перемънами, для великаго князя Черниговскаго, Святослава Ярославича. Онъ содержить огрывки изъ отцовъ церкви и другихъ писателей о разныхъ предметахъ. Къ сборнику приложены интересные рисунки, изображающіе Святослава съ супру гой и сыновьями (памятникъ древнейшей книжной живописи). Именемъ того же внязя называется еще другой сборнивъ, списанный въ 1076 г. Эготъ сборникъ отличается отъ перваго тъмъ. что всв статьи въ немъ религіозно - правственнаго содержанія. Подобно сборникамъ Святосдава, составдялись сборники изъ разныхъ сочиненій; въ составь ихъ входиди и выписки изъ св. Писанія, и слова и поученія отеческія, житія святыхъ, выписки изъ лівтописей и хронографовь и другихь сочиненій, свівтскихь и духовныхъ. На нъкоторыхъ сборникахъ сохранились имена тъхъ лицъ, къмъ или для кого они составлены, или кому прежде принадіежали; именами этихь лиць они и называются въ тавъ, напр.: сборнивъ Іосифа, игумена Воловоламскаго, Кирилловскіе сборники, или сборники, написанные Кирилломъ Бѣлозерскимъ (1337—1427), сборникъ Паисіевскій, сборникъ игумена Досивея (соловецкаго), сборникъ митр. Даніила.

Историческія сочиненія. Сказаніе о письменахъ славянскихъ черноризца Храбра. Рядъ историческихъ сочиненій въ славянской письменности начинается сказаніемъ о началь этой письменности болгарскаго писателя, черноризца Храбра. Это сказаніе Храбръ написалъ, какъ видно изъ его словъ, еще при жизни современниковъ и очевидцевъ св. первоучителей славянскихъ. "Прежде убо Словене, говорить онь, не имъяху письмень, но чертами и ръзами читаху и гадаху, погани суще. Крестившежеся римскими и греческими письмены нуждахуся писати словенску рачь безъ устроя.... и тако бъща многа лъта. Потомъ же человъколюбецъ Богъ, строяй вся и не оставляяй человъча рода безъ разума, но вся къ разуму приводя и спасенію, помиловавъ родъ словенскій и посла имъ Константина философа, нарицаемаго Кирилла, мужа праведна и истинна, и сотвори имъ тридесять письменъ и осмь, ова убо по чину греческихъ письменъ, ова же по словенстви ръчи". Затьмъ, указавъ, какія буквы заимствованы изъ греческаго алфавита и какія внозь изобр'єтены для славанских звуковь, Храбръ опровергаетъ возраженія, которыя ділали въ его время прогивъ азбуки св. Кирилла противники славянской письменности, римско-католические проповъдники, которымъ особенно не нравилось богослужение на славянскомъ языкъ и славянская письменность, и въ концъ сказанія указываеть на повсюдную извъстность происхожденія славянской авбуки: "аще вопросиши словенскыя букваря, глаголя: кто вы письмены сотвориль есть, или кто книгы преложиль? вси въдять и отвъщавъ речетъ (рекутъ): святый Константинъ философъ, наридаемый Кириллъ, и Менолій брать его, суть бо еще живи, иже суть видьли ихъ.... и въ кое время въдять и рекуть, яко во времена Михаила, царя греческа, и Бориса, князя Болгарска, въ лето отъ созданія міра / \$Т\$Г.... " (т. е. 855 г.)

Палея составляеть первый опыть христіанской исторіи и накодится въ тёсной связи съ экзегетическими сочиненіями и особенно съ Щестодневами, объясняющими сказанія Библіи о шестидневномъ твореніи міра. Почти половину Палеи составляеть объясненіе книги Бытія и особенно первыхъ главъ ея о начал'є міра и первыхъ людяхъ. При изложеніи библейскихъ событій постоянно дёлаются обращенія къ іудеямъ, а иногла и къ магометанамъ, съ резкими укоризнами и обличеніями; поэтому она въ рукописяхъ и называется "Бытія толковая на Іудея". Кромѣ того, при объяснени библейскихъ сказаній, помѣщено много разсужденій и замѣчаній о явленіяхъ физическихъ и о силахъ природы человѣческой. Но особенно много помѣщено въ Палеѣ апокрифическихъ сказаній. Время, до котораго доводится въ Палеѣ исторія, неодинаково. Собственно Палею составляетъ изложеніе вегхозавѣтной исторіи по Библіи; въ нѣкоторыхъ спискахъ она оканчивается разсказомъ о смерти Саула, въ другихъ продолжается черезъ всю ветхозавѣтную исторію; въ ней перечисляются также цари вавилонскіе, персидскіе, египетскіе и римскіе до Тиверія и даже греческіе императоры до паденія Восточной имперіи; но въ этомъ случаѣ Палея уже переходитъ въ Хронографъ и сливается съ нимъ.

Хроники. Хрониками называются византійскія дітописи, въ которыхъ разсказъ начинается отъ сотворенія міра, излагается сначала ветхозавітная библейская исторія, потомъ исторія древнихъ царствъ и наконецъ византійская исторія. Еще въ Болгаріи въ Х вікі были переведены на славянскій языкъ дві хроники—Іоанна Малалы и Георгія Амартола и перешли къ намъ въ Россію. Первый нашъ літописецъ пользовался обімми хрониками; на Георгія Амартола онъ ссылается; видно, что онъ иміть его Хронику подъруками.

Хронографы. Византійскія хроники послужили источниками хронографовг. **Хронографами** называются лѣтописные заплючающие въ себъ сначала сборники, подобно хроникамъ, враткое изложение библейской истории и потомъ всеобшей исторіи до паденія Константинополя, и, наконецъ, славянской и русской исторіи. Списки хронографовъ весьма различны какъ относительно полноты излагаемыхъ событій, такъ и времени, до вотораго они доводятся, а также и вставовъ, которыми они наполнены; это повазываеть, что они имели несколько редакцій. Во всъхъ редакціяхъ хронографовъ помъщается много приложеній, выписокъ изъ разныхъ сочиненій и много цёлыхъ сочиненій. Поэтому хронографы, очевидно, могли служить для нашихъ предвовъ источнивами самыхъ разнообразныхъ свёденій; изъ вихъ они заимствовали историческія и біографическія св'ядінія о писателяхь, паряхь, внязьяхъ, разныхъ народахъ, географическія сведенія, описанія земель, городовъ, ръвъ, горъ, свъдънія по естественной исторіио ввёряхь, птицахь и камняхь, свёдёнія по минологіи халдейской, егинстской и греческой.

Разныя повъсти и сназанія. Кромѣ богословских и исто рических сочиненій, мы встрѣчаемъ въ переводной словесности довольно много сказаній и повѣстей литературнаго характера, полудуховнаго, полусвѣтскаго, а часто и чисто свѣтскаго содержанія. Эти повѣсти и сказанія переходили къ намъ иногда отдѣльно, а иногда въ указанныхъ выше сочиненіяхъ, особенно въ палеяхъ, хроникахъ и хронографахъ. Источникомъ ихъ сначала были Византія, Болгарія и Сербія, а съ XVI— XVII в. Западная Европа. Къ повѣстямъ и сказаніямъ, перешедшимъ къ намъ изъ Византіи, большею частію чрезъ Болгарію и Сербію, относятся: Александрія, Сказаніе о войню Троянской, Исторія Варлаама и Іоасафа царевича, Повъсть о Синагриппъ, Девгеніево дъяніе и Сказаніе объ Индійскомъ царствъ.

Аленсандрія. Подъ именемъ Александріи въ древне-русской словесности была извъстна Псевдоваллисоенова повъсть объ Алевсандръ В., которую прежде несправедливо приписывали философу Каллисоену, умершему раньше Александра (въ 328 г. до Р. Х.). Настоящее имя ея составителя невзвъстно; по всей въроятности, она составилась въ разныя времена, подъ вліяніемъ разныхъ свазаній объ Александрів В. Личность этого героя была предметомъ самыхъ разнообразныхъ сказаній, какъ на Востокъ, такъ и на Западъ; изъ историческаго лица Александръ превратился въ этихъ сказаніяхъ въ лицо баснословное. Разсказы о его жизни и подвигахъ представляютъ рядъ непрерывныхъ чудесъ. Онъ побъждаеть индійскаго царя, Пора, и береть оть него несмътныя сопровища, бестдуеть съ Брахманами (браминами), которые удивдяють его своею мудростію, такъ что онъ не рышился воевать противъ нихъ. Во время своихъ походовъ онъ встречаетъ необыкновенных людей и животныхъ: это люди съ собачьими головами и птичьими ногами и туловищемъ, съ глазами и ртомъ на груди, одноногіе, цивлопы, великаны, пигмеи. Онъ приходить въ страну, гдъ его войско томится отъ жестокаго зноя, или теряетъ дорогу отъ непроницаемаго мража и идетъ въ это время по земять, совершенно покрытой драгоптиными камнями. сказывается даже о воздушномъ путешествіи Александра на грифахъ; онъ прислушивается въ говору птицъ, воторыхъ равспрашиваетъ о ихъ жизни, законахъ и обычаяхъ; опускается въ глубину моря, чтобы извъдать его внутренность, и рыбы толпами стеваются въ нему. На дальнемъ востовъ Александръ доходилъ до рая и видёль страну, гдё мучились грешники; тамъ же онъ видель двухь колоссальных в людей и узналь, что это были первые люди. Наконецъ, онъ приходитъ въ солнечному городу (Геліополь), откуда солние восходить, и встрычаеть Гога и Магога.

царей ужасныхъ нечистыхъ народовь и, чтобы избавить отънихъ міръ, заключаетъ ихъ въ съверныхъ горахъ, откуда они выйдутъ при кончинъ міра. Встръчаетъ царство амазонокъ и посылаетъ имъ, вмъсто себя, копье, какъ царя; говорящія деревья предсказываютъ ему смерть въ Вавилонъ. Александрія была весьмараспространена у нашихъ предковъ, которымъ она нравилась своими баснословными разсказами. Нъкоторые разсказы изъ нея, какъто объ индъйскомъ царъ, Поръ, и о Гогъ и Магогъ и дивіихълюдяхъ, вошли въ наши сказки и лубочныя каргинки.

Сназаніе о войнъ Троянской. Основаніемъ этого Сказанія были не Иліада и Одиссея Гомера, но позднъйшія подлежныя сочиненія о Троянской войнъ, которыя приписывались Диктису и Дарету, будто бы современникамъ самаго событія. Изъ этихъ сочиненій въ средніе въка составлена была исторія Троянской войны Гвидономъ де Колумною или Колонною (въ XIII в.). Впрочемъ, сказаніе о войнъ Троянской, ваимствованное изъ Диктиса, встръчается еще въ хроникъ Іоанна Малалы. Въ Сказаніи описываются причины, произведшія войну Троянскую, перечислены участвовавшіе въ ней герои, греческіе и троянскіе, представлена краткая характеристика нъкоторыхъ изъ нихъ. Сказаніе о Троѣ частоупоминается въ азбуковникахъ, какъ источникъ разныхъ минологическихъ свъдъній.

Исторія Варлаама и Іоасафата или Іоасафа царовича. Это повъсть, въ которой разсказывается о томъ, какъ мудрый пустынникъ Варлаамъ обратилъ въ христіанство индійскаго царевича Іоасафа. Варлаамъ явился въ царевичу подъ видомъ купца, продающаго драгоценный вамень, и объясниль ему, что вамень этотъ изображаетъ царство небесное, котораго всего легче достигнуть уединениемъ и молитвою. -- Какъ на Востокъ, такъ и на Западъ повъсть о Варлаамъ и Іоасафъ была весьма распространена и пользовалась высовимъ уважсніемъ. Существенный интересь этой повъсти для нашихъ предковъ заключался въ тъхъ замысловатыхъ и въ то же время назидательныхъ притчахъ и апологахъ, которыми она наполнена. Такова, напр., притча объ инорого, въ которой равсказывается, вакъ одинъ путникъ, спасаясь бъгствомъ отъ инорога, котораго онъ встритиль въ поли, попаль въ пропасть. Падая въ пропасть, онъ ухватился за дерево и повисъ на воздухв; посмотрввъ внизъ, онъ увидилъ, что корень дерева, за которое онъ держался, грызутъ двв мыши, черная и бвлая, а наднѣ пропасти лежить страшный змѣй, а изъ стѣны выходять четыре головы аспида. Несмотря на такія опасности, путникъ устремился къ меду, каплю котораго онъ увидѣлъ на деревѣ. Смыслъ притчи такой: инорогъ, преслѣдующій человѣка, есть смерть; дерево, которое грызутъ мыши,—время, уходящее съ каждымъ днемъ и ночью, которые изображаютъ собою бѣлая и черная мыши; змѣй—адова утроба; главы аспида—физическія слабости человѣка; капля меду—краткія пріятности жизни, заставляющія человѣка забыть объ ужасахъ смерти (1). Подъ вліяніемъ ея въ народѣ составились извѣстные духовные стихи о пустыню и объ Іоасафю царевичю.

Сназанію объ Индійскомъ царствъ. Сказаніе объ Индійскомъ царствъ изложено въ формъ посланія индійскаго царя-пресвитера, Іоанна, въ греческому императору, Мануилу. Представляется, что Мануилъ (Иммануилъ Комненъ, 1143—1180) посылалъ посольство въ Іоанну и спрашиваль его о силъ и чудесахъ Индійсвой земли. Іоаннъ отвъчалъ посольству: "Сважите своему царю Мануилу: если хочешь увнать о силахъ и чудесахъ моего царства, то продай свое царство Греческое и купи на это бумаги и прівзжай въ мое Индійское царство, съ своими книжниками, и я дамъ тебъ описать чудеса Индійской земли, но ты не можешь описать мое царство до исхода души". Далбе сабдуеть разсказъ объ Индійской земль. Земля Индійская наполнена разными чудовищными людьми, звърями и птицами. Въ ней есть люди нъмые, люди рогатые, люди вышиною 9-ти саженъ (иже суть волотове), люди съ четырьмя и шестью руками, съ песьими головами (киновефалы), со скотьими ногами (сатиры), съ глазами и ртомъ на груди, или на головъ на темени въ волосахъ, люди-полиса да полчеловъка. или политицы да полчеловъка, есть чудовищные ввъри и птицы, напр. саламандра и фениксы и др. Земля Индійсвая обильна всвив-и волотомъ, и серебромъ, и разными драгоцвиными камиями. Это баснословное Сказаніе составляеть передълку разныхъ сказаній объ Индійской землів, которыя въ средніе въка перешли въ Европу и помъщались въ сочиненияхъ путешественниковъ, въ разныхъ сборникахъ и энциклопедіяхъ. Когда Сказаніе объ Йндійскомъ царствъ было переведено и передълано въ славянской письменности, опредълить трудно; но оно было

<sup>(1)</sup> Замътимъ, что эта притча объ инорогъ изложена Жуковскимъ въ одномъ стихотворени, съ нъмецкаго перевода Рюккерта. Смотр. «Двъ повъсти». Сочин. Жуковскаго, изд. 1869, т. IV, стр. 229—233.

извъстно у насъ издавна. Въ произведеніяхъ народной словесности Индія представляется въ такомъ же баснословномъ и фантастическомъ свътъ, какъ и въ Сказаніи, страною, наполненною всякими богатствами и чудесами. Идеалъ и типъ богатаго человъка—богатырь Дюкъ Степановичъ, по былинамъ, происходитъ изъ Индіи богатот въ описаніи богатства Дюка мы встръчаемъ черты, взятыя изъ Сказанія объ Индійскомъ царствъ; да и въ другихъ былинахъ также есть черты, напоминающія это Сказаніе. Затъмъ Сказаніе объ Индійскомъ царствъ, вмъстъ съ Александріей, было въ древнія времена источникомъ разныхъ разскавовъ о чудовищныхъ людяхъ, звъряхъ, птицахъ и драгоцъныхъ камияхъ для космографій, хронографовъ и азбуковниковъ.

Съ конца XVI в. стали распространяться у насъ чрезъ Польшу нівкоторыя сочиненія изъ западно-европейскихъ литературъ. Изъ такихъ сочиненій особенно были изв'єстны: Римскія дъянія, Великое Зерцало, рыцарскія пов'єсти о Мелюзинь, о Петръ - золотых ключах и Бовь королевичь, повъсть о семи мудрецахь, апофоегматы и фацеціи.—Римскія доянія (Gesta Romanorum) — сборникъ, составленный въ XIII или XIV в. Въ немъ заключаются не только разсказы изъ римскаго или вообще грекоримскаго классическаго міра, но и восточным сказки, притчи и апологи. Вообще содержание сборника самое разпообразное и пронивнуто правственнымъ, поучительнымъ направленіемъ. средніе вівка онъ быль въ большомъ упогребленіи и служиль источникомъ для разныхъ западныхъ повъстей и сказаній. Великое Зерцало есть также сборникь, подобный Римскимъ деяніямъ. Онъ также состоять изъ разныхъ пов'єстей и притчей навидательного характера; только эти повъсти и притчи заимствованы не изъ свътской повъствовательной и сказочной литературы, какъ въ Римскихъ деяніяхъ, но изъ духовно-исторической литературы; самый смыслъ ихъ направленъ въ утвержденію въры п духовной жизни, къ удаленію отъ гръха и возбужденію къ покаянію.

Чрезъ Польшу же въ половинъ XVII в. перешли къ намъ нъкоторые рыцарскіе романы, напр.: исторія о Мелюзинъ, исторія о внязь Петръ-златыхъ ключахъ и исторія о Бовъ королевичъ.

Наконецъ, къ сочиненіямъ, перешедшимъ къ намъ съ Запада чрезъ Польшу, еще относятся: "Исторія или повъсть о семи мудрецахъ", "Апофоеіматы", "Фацеціи" и "Басни Эзопа и Локмана". Повъсть о семи мудрецахъ состоитъ изъ 15-ти повъстей, или притчей. Апофоеіматы—сборникъ анекдотовъ о знаменитыхъ людяхъ, особенно греческой и римской исторіи. Фацеціи—сборникъ шутокъ, остроумныхъ изреченій и смѣшныхъ анекдотовъ, имѣющихъ сатирическій характеръ.

Апокрифическія сочиненія. Апокрифическими сочиненіями, или апокрифами (1), называются такія сочиненія, которыя составлены въ подражание священнымъ библейскимъ книгамъ, о библейскихъ дицахъ и событіяхъ и большею частью отъ имени библейскихъ лицъ; но священныя истины въ этихъ сочиненіяхъ смъщаны съ разными вымыслами фантазіи. Основная мысль, предметь или событіе въ нихъ заимствованы изъ книгъ свящ. Писанія, но они распространены и украшены такими вымышленными разсказами и подробностями, о которыхъ ничего не говорится въ священныхъ внигахъ. Такому украшенію, естественно, должны были подвергнуться преимущественно тъ священныя лица и событія, о которыхь въ Библіи свазано весьма вратко. Въ внигъ Бытія ничего не говорится ни о сотвореніи, ни о паденіи ангедовъ; очень понятно, что нъкоторые апокрифы, и особенно "Кни*ча Эноха*«, пытаются проникнуть въ міръ ангельскій, объяснить паленіе ангеловъ и вообще показать отношеніе ангеловъ къ природь и людямь. Самыя важныя и любопытныя событія, какь, напр, сотвореніе праотцевъ, Адама и Евы, паденіе ихъ и изгнаніе изъ рая, ихъ жизнь по изгнаніи, всеобщій потопъ при праведномъ Нов, столпотворение Вавилонское, разделение языковъ и разсвяніе народовъ, разсказаны въ Библіи весьма кратко. Судьба многихъ знаменитыхъ лицъ въ исторіи, напр. Эноха, взятаго на небо, Мелхиседека, бывшаго прообразомъ Спасителя, извъстна только въ общихъ чертахъ. Жизнь отца върующихъ, Авраама, бытописателя, законодателя и освободителя еврейского народа, Моисея, знаменитыхъ царей Давида и Соломона хотя описана въ священныхъ книгахъ сравнительно подробне, но все же еще

<sup>(1)</sup> Слово «апокрифъ» (отъ хроптем, хроптоб) собственно значить книгу тайную, сокровенную и заимствовано въ христіанскую дитературу отъ языческихъ сочиненій. У всъхъ древнихъ народовъ были тайныя религіозныя книги, происхождение которыхъ приписывалось богамъ, или знаменитымъ мужамъ древности. Въхристіанской церкви слово «апокрифъ» сначала прилагадось кътъмъ священнымъ книгамъ, которыя не вошли въ ветхозавѣтный канонъ, потомъ начали прилагать его вообще къ книгамъ малоизвъстнымъ или [сомнительнымъ по происхожденію, наконець къ книгамъ прямо подложнымъ, ложнымъ и еретическимъ.— По славянскимъ рукописямъ апокрифы изданы: г. Пыпинымъ въ «Памятникахъ старинной русск. лит.». Вып. 3-й: «Ложныя и отреченныя книги русской старины»; Тихонравовымъ: «Памятники отреченной русской литературы», т. 1 и 2. 1863; «Апокрионческія сказанія о ветхозавітных» лицахь и событіяхь» (Изслюд. авт.) Казань. 1872; Апокрифическія сказанія о ветхозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ по рукописямъ Соловецкой библіотеки. Сбор. 2-го Отд. Акад. Наукъ, т. XVII. (Изд. автора); Апокрифическія сказанія о новозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ по руколисямъ Соловецкой библіотеки. Сборн. 2-го Отд. Ак. Наукъ. Спб. 1890. (Изд. автора)

много возбуждала въ читателяхъ любопытныхъ вопросовъ; самое величіе и слава этихъ дицъ вызывали народную фантазію къ составленію разныхъ разсказовь о нихъ въ дополненіе къ библейскому разсказу. Отсюда весьма естественно могли вознивнуть разныя сказанія объ Адам'в и Евв, Канн'в, Авел'в, Спов, Энох'в, Нов, Авраамв, Мелхиседекв, Моисев, Давидв и Соломонв. Но если любопытно было для человъка узнать что-нибудь о первыхъ временахъ міра и первыхъ и древнихъ людяхъ, то еще болве и сильные всегда занимала его мысль о будущемь. Для іудеевь предметомъ всёхъ чаяній въ будущемъ было пришествіе Мессіи, о которомъ было предсказано пророками; воображение христіанъ, естественно, устремлялось въ последнимъ днямъ міра, когда снова пріидеть Спаситель и произведеть послідній судь, на которомъ каждому будетъ воздано по дъламъ его. Поэтому апокрифы часто обращаются и ко временамъ Мессіи и къ последнимъ, временамъ міра, и при этомъ рисують картины будущей жизни блаженства праведныхъ и наказанія грівшныхъ; таковы: Книга Эноха, Откровение Авраама и Восхождение Исаіи, которыя имъють апокалипсическій харавтерь; невоторые апокрифы и называются апокалипсисами.

Такимъ образомъ, апокрифы естественно возникли изъ стремленія дополнить нікоторые пробілы или пропуски въ библейскомъ разсказъ, объяснить нъкоторыя не довольно понятныя, или неясныя въ священныхъ книгахъ мъста, разръшить возникавшіе при чтеніи ихъ разные вопросы. Поэтому большая часть изъ нихъ имъютъ название и форму библейскихъ книгъ и составлены въ подражание этимъ внигамъ; по подражанию внигъ Бытия составлено "Малое Бытіе" или "Книга Юбилеевт"; по подражанію Исалмамъ Давида составлены "Псалмы Соломона"; по подражанію Пророческимъ книгамъ— "Пророчество, или Откровеніе Эно-ха, Иліи, Исаіи, Іереміи". То, о чемъ достаточно сказано въ священныхъ книгахъ, апокрифы или совстиъ оставляютъ, или передаютъ весьма вратко, но то, о чемъ сказано вратко и недостаточно, или что совсемъ опущено, они распространяютъ разными украшеніями и подробностями и дополняють вымышленными разсказами. Эти украшенія, добавленія и подробности и составляють новое, отличное отъ священныхъ внигъ содержаніе и существенный элементь въ апокрифическихъ сказаніяхъ. Основою ихъ послужили еще древнія преданія іудейскія, которыя существовали у іудеевъ не только до начала письменности. но и во время самой письменности, сохранились до повдивищихъ временъ и потомъ собраны были въ разныя книги, каковы, напр., Яшаръ, Талмудъ, Каббала и др. Изъ іудейскихъ книгъ и іудейсвихь преданій апокрифическія сказанія оть первыхь времень хри-

стіанства начали переходить въ христіанскія вниги. Во времена христіанскія такимъ же путемъ образовались свои апокрифы. Благочестивое чувство и воображение христіанъ первыхъ въковъ также не удовлетворялись теми краткими сказаніями о жизни и делахъ Спасителя. Богоматери и Апостоловъ, какія находятся въ книгахъ Новаго Завъта; они старались дополнить эти сказанія разными подробностями изъ преданій. А преданій въ первыя времена, когда христіанское просвъщение распространялось не посредствомъ внигъ, но чревъ устныя паставленія и разсказы, было, конечно, много; они переходили отъ одной области или города въ другимъ областямъ и городамъ. При отсутствіи образованія, въ разсказахъ не всегда могли отличить истину отъ вымысла, а страсть къ чудесному к стремление во всемъ видъть особенный смыслъ готовы были принять всякое невъроятное сказаніе. Наконецъ, нъкоторые аповрифы обязаны своимъ происхождениемъ разнымъ еретивамъ, которые составляли ихъ съ тою целію, чтобы защитить или распространить свое ученіе. Такъ составилась большая часть апопроизошли: Евангеліе Никодима, Евангеліе крифовъ. Такъ Гакова, Переписка Інсуса Христа съ Авгаремъ, Путешествія Апостоловъ и Евангелистовъ, Плачъ Богородицы, Двянія апостольсвія и Апокалипсисы. Первые в'яка христіанства были временемъ борьбы его съ язычествомъ и отжившей языческой цивилизаціей древняго міра. Во время этой борьбы явилось множество героевъ въры и церкви-мучениковъ, исповъдниковъ, подвижниковъ и учителей; преданія о ихъ подвигахъ составляють общирный отдівль религіозныхъ сказаній. Въ этихъ сказаніяхъ воображеніе также часто къ истиннымъ событіямъ примъщивало разные вымыслы. Такимъ путемъ образовались апокрифическія сказанія о святыхъ.

Большая часть таких апокрифовъ составились еще въ самыя первыя времена христіанства и вмѣстѣ съ христіанствомъ переходили отъ одного народа въ другому и распространились повсюду. Къ намъ въ Россію апокрифическія сочиненія перешли изъ Византіи, вмѣстѣ съ другими памятниками церковной письменности, особенно въ палеяхъ и хронографахъ, гдѣ они преимущественно помѣщались. Болгарская и сербская редакціи многихъ апокрифовъ показываютъ, что они, подобно другимъ памятникамъ письменности, принесены къ намъ изъ Болгаріи и Сербіи; встарину они и извѣстны были подъ именемъ болгарских бас ней.

Какъ у іудеевъ, такъ и у христіанъ апокрифы сначала совсъмъ не имъли того дурного значенія, какое они получили впослъдствіи. Возникнувъ изъ религіозныхъ преданій, подъвліяніемъ священныхъ внитъ, и заключая въ себъ интересные и поучительные разсказы, предлагавшіеся отъ лица древнихъ

патріарховъ, пророжовъ, апостоловъ и святыхъ отповъ, они читались не только простыми, но и образованными людьми. Осужденію и запрещенію апокрифическія книги стали подвергаться тогда, когда начали влоупотреблять ими разные еретики распространенія своего ученія, передёлывать ихъ и составлять изъ нихъ новыя книги. Отсюда возникъ Индексъ запрещенныхъ внигь, или правило, въ которомъ апокрифическія вниги перечисляются, запрещаются и подвергаются осужденію, съ еретическими внигами. Но не всѣ апокрифы, перечисляемые въ индексахъ, одинаково были распространены въ древней нашей письменности; некоторые изъ нихъ даже совсемъ не были изве-(напр., Книга Эноха и Малое Бытіе); стны въ полномъ видъ другіе были изв'ястны уже въ перед'ялкахъ, или же въ отрывкахъ. Болъе другихъ интересны по содержанію и болье другихъ имъли вліянія на складъ религіозныхъ понятій нашихъ предковъ и на произведенія древней словесности слідующія апокрифическія свазанія: Свазаніе объ Адам'в и Ев'в; Свазаніе о древ'в врестномъ; Сказаніе о праведномъ Энохъ; Сказаніе о потопъ и праведномъ Нов; Апокрифы объ Авраамъ; Завъты 12-ти патріарховъ; Исходъ Моисеевъ и сказаніе о Соломонъ; Списаніе Афродитіана Персянина о рожлеств'в Іисуса Христа; Хожденіе Богородицы по мукамъ; Хожденіе апостола Павла по мукамъ; Вопросы Іоанна Богослова с живыхъ и мертвыхъ; Бесъда трехъ святителей (Василія В., Григорія Богослова в Іоанна Златоуста). Сказаніе о 12-ти пятнипахъ.

Сказанія объ Адамъ и Евъ. ( Слово о Адамъ и О исповъданіи Евинп) составляють переділку греческаго апокрифа, который подъ именемъ Апокалипсиса Моисея напечатанъ въ Сборникъ Тишендорфа. Въ этомъ апокрифѣ изображаются последнія минуты жизни Адама, смерть Адама и Евы и ихъ погребение. Существенное отличіе славянскаго апокрифа отъ греческаго заключается въ томъ, что въ славянскомъ прибавлены нъкоторыя подробности о жизни въ раю и по изгнаніи изъ рая и два сказаніяо рукописаній, данномъ Адамомъ діаволу, и о показній Адамакоторыхъ нътъ въ греческомъ тексть, и, наконецъ, измененъ разсказъ о хожденіи Сиоа въ рай. Вотъ въ какомъ видъ изложенъ весь апокрифъ въ славянской передълвъ. "Поживъ девятьсоть и тридесять лівть, - говорится вдівсь, - Адамь заболівль (впаде въ бользнь чревную) и ужаснулся, потому, что до сихъ поръ не зналь, что такое бользнь. Онъ вельль собраться къ нему всёмъ своимъ чадамъ, которыя сошлись и стали подлё три стороны. Сиеъ сказалъ Адаму: "ты вспоминаешь о благахъ райскихъ, и потому болишь; я схожу въ рай и принесу (что-нибудь) для утоленія бользни"; Адамъ, для объясненія своей бользни, разсказываеть о своемъ паденіи въ раю". Въ нъкоторыхъ редакціяхъ (Исповъданіе Евы) разсказъ этотъ передается отъ лица Евы, которая своимъ детямъ, собравшимся около умирающаго Адама, разсказываеть о прежней своей жизни въ раю и по изгнаніи изъ него. Сначала кратко говорится о томъ, какъ Богъ, сотворивъ рай, поручилъ его на храненіе имъ-Адаму восточную и съверную страну, а Евъ-западную и южную, какъ Богъ запов'ядаль имъ не ясти отъ одного древа; какъ діаволъ искусиль ихъ, и они побли и пали. Когда они пали, всв деревья въ раю сложили съ себя листья; одна смоковница не поверже листьевь; они сшили нея одежду себъ. Тогда послышался гласъ архангела, призывающій ангеловь съ неба. Сошель Господь съ ангелами; поставили престолъ посреди рая; начали судить и осудили Адама и Еву, и ангелы изгнали ихъ изъ рая. По изгнаніи, Адамъ и Ева свли противъ рая и, приникнувъ къ земль, стали плакать и плакали 7 дней (въдругихъ спискахъ 15 дней). "Изнемогла душа моя отъ голода, — сказала Ева, — пойдемъ, поищемъ снъднаго". Встали они и обощли всю землю и не нашли ничего снеднаго; возвратились въ Эдему и опять начали плакать: "раю мой, раю, пресептлый раю, - говорить Адамь, - красота неизреченная; меня ради сотворенг есть, а Евы ради затворенг есть; милостиве, помилуй мя падшаю". Тогда умилосердился Господь и посладъ ангела Іоиля, воторый отдёлиль имъ седьмую часть рая; они побли сначала плода терноваго. Потомъ явился архангелъ Михаилъ, принесъ пшеницы и меду и сталъ наставлять Адама на дъла ручная.-Адамъ началъ землю дълати; діаволъ пришелъ и говоритъ: "небеса и рай суть Божів, а земля моя; если хочешь быть Божій, иди въ рай; а если хочешь быть моимъ, дёлай землю, но для этого дай мнъ рукописание на себя". Адамъ сказалъ: "чья земля, того и я, и даль рукописаніе, ибо онь зналь (замічаеть сказаніе), что Богъ сойдеть на землю, родится отъ Дввы и спасеть его. Діаволь взяль рукописаніе Адама и скрыль его въ Іорданъ подъ камнемъ, въ томъ мъстъ, гдъ Христосъ врестился. Ева скавала Адаму: "покаемся, чтобы Богъ избавиль насъ отъ діавола". Они положили поститься 40 дней. Адамъ велелъ Евт войти въ ръку Тигръ и, положивъ одинъ камень подъ ноги, а другой на голову, стоять по шею въ водъ и не выходить до тъхъ поръ, пока онъ не придеть къ ней. А самъ Адамъ пошелъ къ Іордану и, погрузившись въ него, каялся 40 дней; къ нему пришли звъри и птицы, явилось множество ангеловъ, и всв начали молиться за Адама. Между темъ діаволь пришель въ Еве и началъ звать ее изъ воды, сказавши, что Богъ уже услышалъ ея молитву; но Ева не отозвалась и не вышла изъ воды, пока не пришель Адамъ". Далее разсказывается, какъ Адамъ и Ева поселились въ Мадіамъ, какъ родились Каинъ и Авель, какъ Каинъ убилъ Авеля и какъ потомъ родился Сиеъ. "Въ то время, кавъ Ева говорила объ этомъ, Адамъ позвалъ ее и сказалъ ей, что душа его исходить изъ него. Сиоъ вздумаль сходить въ рай и принести что-нибудь для усповоенія Адама; Адамъ выразиль желаніе получить вътвь отъ масличнаго дерева. Сиоъ отправился въ рай вмъсть съ Евой. На пути встрътился имъ звърь порионій (въ другихъ списвахъ коутоуръ) и бросился на Сиоа; Ева стала укорять звіря, напоминая ему, какъ она хранила его въ раю, а Сиоъ закляль этого звъря. Пришедши къ раю, они начали плакать; явился ангель и спросиль, за чемъ они пришли. Сиев сказалъ что отецъ его, Адамъ, боленъ и проситъ вътвь отъ масличнаго дерева. "Для бользни отца твоего, отвычаль ангель, -- ныть лъкарства, потому что приблизилась смерть его", и отломилъ вътвь отъ того древа, изъ-за котораго Адамъ былъ изгнанъ изъ рая. (По другому сказанію: ангель даль три вътви оть трехь деревьпевга, ведра и кипариса). Когда принесли вътвь въ Адаму, онъ узналь древо и, саблавь изъ вътви вънецъ, возложиль его на голову. Тогда онъ увидёль руку Господню, пріемлющую его душу. Явились съ неба вадильница съ ладономъ и три ангела со свъщами. Господь повелълъ архангелу Михаилу отнести тъло Адама въ рай, а духъ его пусть пребываетъ на третьемъ небъ (по другому свазанію: принявъ душу Адама, Господь послаль архангела Михаила спрятать его тело). Когда понесли тело Адама, съ неба послышался гласъ Божій: земля еси, и въ землю пойдеши. Послъ погребенія Адама, Ева начала молиться, чтобы Богъ присоединилъ ее къ Адаму, такъ какъ она сотворена изъ ребра его. Архангелъ Михаилъ научилъ Сиоа похоронить Еву тамъ, гдъ тъло Адама и Авеля. И ту израсте древо из вънца Адамова, иже на главъ Адамовъ".

Сназаніе о древъ престномъ. Въ тъсной связи съ Сказаніемъ объ Адамъ и Евъ находится Сказаніе о древъ крестномъ (1): Въ немъ содержится исторія происхожденія древа, или креста, на которомъ былъ распятъ Спаситель. Сказаніе начинается съ того извъстія, какъ предъ смертію Адама Сивъ принесъ изъ рая вътвь отъ древа познанія добра и зла; изъ этой вътви Адамъ сдълалъ вънецъ, въ которомъ его и похоронили. Изъ вънца, бывшаго на главъ Адама, выросло великое дерево, которое раздъли-



<sup>(4)</sup> Напечатано въ Сборн. г. Пыпина, лист. 14; въ Сборникъ Тихонравова т. I, стр. 305—313.

лось на три части и было выше всёхъ деревьевъ. А райское древо, отъ вътви коего произошло это древо, выросло въ раю отъ тёхъ сёмянъ, которыя бросиль посреди рая Сатанаиль въ то время, когда Богъ насаждаль рай. Когда Богъ замътиль это древо, свазаль Сатанаилу: "ту буду азъ и тьло мое, и будеть тебь на прогнание" (потому что изъ него выростеть древо креста). Выросло это древо на три части: одна часть означала Адама, другая Еву, третья посреди-самого Господа. Когда Адамъ и Ева согръщили, Адамова часть древа упала въ ръку Тигръ, которая вынесла ее изъ рая, а Евина часть осталась въ раю до потопа, во время котораго она принесена была къ Мюрстви рици (къ водамъ Мерры); Господня же часть древа была отдана Аламу (т. е. вътвь древа), который изъ нея сдёлаль себё вёнець. Изъ этихъ трехъ деревъ, происшедшихъ отъ одного древа, сдъланы были три креста-крестъ Спасителя изъ древа, выросшаго изъ главы Адама, вресть върнаго разбойника изъ Адамовой части райскаго древа и кресть разбойника невернаго-изъ Евиной части. Какъ всё эти три древа очутились въ Герусалимъ, это объясняется слъдующимъ образомъ. "Адамова часть райскаго древа, вынесенная изъ рая Тигромъ, остановилась на пескъ. Однажды, когда Сиеъ захотълъ помянуть отца своего Адама, ангель указаль ему на это дерево и вельть ему разложить огонь на рыкь Ниль (?). Разложенный огонь остался неугасимымъ: лютые звъри стали стеречь его. Когда Лотъ пришель къ Аврааму и разсказаль ему о своихъ грахахъ, Авраамъ велѣлъ ему принести огня изъ той рѣки, думая, что онъ тамъ погибнетъ. Но Лотъ, воспользовавшись сномъ звѣрей, хранившихъ огонь, принесъ изъ него три головни. Почудился Авраамъ и велълъ Лоту посадить эти головни на одной горъ и поливать ихъ до тъхъ поръ, пока онъ не примутся расти: это будеть знакомъ, что Богъ простиль его. Головни начали расти, и выросло изъ нихъ прекрасное дерево. Часть древа райскаго, унесенная потопомъ, остановилась при водахъ Мерры; Моисей, странствуя съ евреями въ пустынъ, нигдъ не находилъ другой воды, кромъ горькой, тогда ангелъ указалъ ему на это дерево. Моисей посадиль его въ ръкъ крестообразно, и вода усладилась отъ дерева, которое само разрослось въ прекрасное древо. Когда Соломонъ строилъ храмъ въ Іерусалимъ, эти три дерева были привезены въ Герусалимъ. Древо, выросшее изъ головы Адамовой, было вырвано и привезено съ корнемъ, въ которомъ находилась голова Адамова. Сначала ея не замътили въ ворнъ, который отрубили отъ дерева и оставили безъ вниманія; но однажды, во время охоты Соломона, одинъ изъ его отроковъ, отставъ отъ свиты, попалъ въ пещеру и замътиль, что она состоить не изъ вамия, а изъ вости. Соломонъ приказаль очистить

кость отъ вемли и кореньевъ и узналь, что это была голова Адамова. Ее принесли въ Іерусалимъ. Соломонъ приказалъ засыпать ее камнями, изъкоихъ образовалась Голгова. Когда іудеи предали Іисуса Христа на распятіе съ двумя разбойниками, Пилатъ вельлъ сдълать три креста изъ тъхъ трехъ деревъ. Крестъ Спасителя былъ водруженъ въ томъ мъстъ, гдъ находилась глава Адамова; во время распятія Спасителя кровію изъ ранъ и водою изъ прободеннаго ребра крестился Адамъ (т. е. голова его, находившаяся подъ крестомъ) и освободился отъ клятвы (1).

Новозавѣтные апокрифы. Изъ новозавѣтныхъ апокрифовъ замѣчательны: Сказаніе Афродитіана о чудь въ персидстви земли; Хожденіе Богородицы по мукамъ; Хожденіе апостола Павла по мукамъ; Беспда трехъ святителей; Сказаніе о 12-ти пятницахъ.

Въ Сназаніи Афродитіана (2) разсказывается о паденіи всёхъ идоловъ въ персидской кумирнь во время рожденія Спасителя и излагается исторія поклоненія восточныхъ волхвовъ Спасителю.

по мукамъ. Хожденіе Богородицы Богородицы Хожденіе по мукамъ составляетъ переводъ, съ невоторыми измененіями и вставками, одного греческаго апокрифа, извъстнаго подъ именемъ "Откровенія Пресв. Богородицы" (3). "Молилась Пресв. Богоролипа на горъ Елеонской, да снидетъ архангелъ и разскажеть ей о мукахъ грешниковъ. Архангель явился въ сопровождения 400 ангеловъ: 100 ангеловъ востока, 100 отъ запада, 100 отъ сввера и 100 отъ "Сколько мукт, спрашиваетъ его Богородица, идпже мичится родь христіанскій? ", Неизреченны суть муви", отв'ьчаеть архангель. Онъ вельль явиться ангеламь отъ полудня; и увидъли множество мучающихся и йэжүм отверзся адъ. женъ, и услышали вопль многъ. На вопросъ Богоматери, кто сіи мучающіеся, Михаиль отвіналь: "сіи суть, иже не въро-Сына и Св. Духа, позабыша Бога и въроваша во Отиа и бъ тварь Богг на работу сотворилг, того ваша кже ны они все боги прозваша: солнце и мъсяць, землю и воду, и звъри

<sup>(1)</sup> Памятн. стар. русс. лит., ч. III, стр. 14: «О главѣ Адамовой».

<sup>(\*)</sup> Пам. отреч. лит., т. II, стр. 1-4.

<sup>(3)</sup> Хожденіе Богородицы по мукамъ напечатано въ Памятн. стар. русск. лит., ч. 3, стр. 118—124.

и гади.... от камени ту устроя Трояна, Хорса, Велеса, Перуна"..... Въ другомъ мъстъ Богоматерь увидъла тьму великую, и, когда, по ея повельнію, была огнята эта тьма, здысь оказалось множество народа, мужей и женъ, издававшихъ сильный вопль; архангелъ Михаилъ сказалъ Богоматери: "это тъ, которые не въровали въ Отца и Сына и Св. Духа, не хотъли исповъдывать имени твоего, что отъ Тебя родился Господь нашъ Іисусъ Христосъ и плоть принялъ". Потомъ Богоматерь обратилась къ полудню. Здесь проходила огненная река и въ ней было множество мужей и женъ; одни погружены были въ ней до пояса, по грудь, иные-до шеи, а иные доверху. До пояса были погружены тв, которые проклинали отца и матерь; по грудь тв, которые съ кумами гръхъ творили; до шеи тъ, которые ъли человъческое масо; доверху тъ, которые ложно клялись честнымъ крестомъ, взирая на который сами ангелы трепещутъ. Здёсь же Богоматерь видела мужа, повещеннаго за ноги, а тело его терзали черви; этотъ мужъ бралъ большіе прилоги (проценты) за свое влато; видъла жену, повъшенную за зубы, а изъ устъ ея выходили змви и терзали ея твло: эта жена ходила по сосвлямь, подслушивала, складывала сплетни и производила ссору и вражду. "Лучше бы не родиться человъку тому", сказала Богоматерь. Потомъ Богоматерь обратилась на полночь, а затемъ пришла на левую сторону отъ востока. И тамъ и здесь ангелы показали ей множество гръшниковъ, мучающихся за разные гръхи. Осмотръвь всъ муки ада, она заплавала и сказала архангелу: молюти-ся, да вниду и азъ, да ся мучу съ христіаны понеже нарекошася чада Сына Моего". Но архангелъ замътилъ, что ей подобаеть почивать вз раю. Она стала просить Михаила подвигнуть воинство седми небесь и помолиться за грешныхъ, дабы Госпольпомиловаль ихъ. "Седмижды на день, отвъчалъ на эту просъбу Михаилъ, и седмижды на ночь, Госпоже, когда возносимъ хвалу ко Владыкъ, мы молимся и за гръщныхъ". Тогда Богоматерь стала просить вознести ее на высоту небесную и поставить предъ престоломъ невидимаго Отца: явились херувимы и серафимы и вознесли Благодатную въ престолу Божію. Воздівь руці, начала молиться: "помилуй, Владыко, гръшныя, яко видъхъ я, и не могу терпъти, да ся мучу и азг со крестьяны". Послышался гласъ: "какъ могу помиловать ихъ, когда вижу гвозди на рукахъ Сына моего?" "Я молюсь не за жидовъ, сказала Богоматерь, но за христіанъ". "Они братіи моей не помиловали: какъ же я ихъ помилую", быль ответь на это. Когда молитвы Богоматери остались безуспешными, она созываеть пророковь, апостоловь и евангелистовъ и просить ихъ молиться вмёстё съ нею за грешниковъ: и, павши ницъ предъ престоломъ Божіимъ, всв начали молиться. Видя такую неотступную мольбу Богоматери и святыхъ, Богъ

послалъ своего Единороднаго Сына. Сынъ Божій сказалъ: "Я насадилъ рай и создалъ человѣка по образу своему, поставилъ господиномъ рая и далъ животъ вѣчный... а люди учинили преслушаніе и подверглись смерти. Чтобы спасти ихъ, Я сошелъ на вемлю и воплотился и возшелъ на крестъ... воды просилъ Я у нихъ, а они мнѣ дали желчи съ оцтомъ. Я сошелъ во адъ и попралъ врага, чтобы спасти васъ отъ клятвы, а вы не заботились о покаяніи, только назывались христіанами, а заповѣдей моихъ не соблюдали и потому должны мучиться теперь въ огнѣ неугасимомъ. Но ради милосердія Моего Отца, ради молитвъ Моей Матери, ради Михаила архангела и множества мучениковъ моихъ, — "даю вамъ, мучащимся день и ночь, имѣти покой отъ великаго четверга до святаго пентикостія (πεντηχοστήν, пятидесятнецы) и прославити Отца и Сына и Св. Духа". И сказали всѣ: "Слава милосердію Твоему!"

Слово о видънји св. апостола Павла. Извъстное мъсто второмъ посланіи въ Кориноянамъ, глав. 12, ст. 2-4, гдв ап. Павель говорить, что онь быль восхищень въ рай, до третьяго неба, подало поводъ въ составленію "Откровенія или Видпнія апостола". Въ славянскихъ рукописяхъ это откровение помъщается подъ именемъ "Слова о видпніи св. апостола ла" (1). Оно составляеть переводь греческого Апокалипсиса св. апостола Павла. Слово начинается превосходнымъ, сшей степени поэтическимъ представлениемъ той мысли, рая заключается въ словахъ апостола: "чаяніе твари откровенія сыновь Божіих чаеть, суеть бо тварь повинуся не волею, но за повинувшиго ю (Рим. 8, 19-20): вся природа жалуется Богу на беззаконія людей. "Было слово Господне ко мнъ, скажи людямъ симъ: доволъ согръщаете и прилагаете гръхи во гръхамъ и прогнъвляете Господа Бога, сотворшаго небо и землю? Вы навываетесь чадами Божінми, а творите дівла діавола. Покайтесь нынъ и уразумъйте, что вся тварь повинуется Богу, только одно человичество согръщаетъ. Много разъ великое и свътлое солнце молилось Богу и говорило: "Господи Боже Вседержителю! доколъ мив смотреть на беззаконія и неправды человеческія, повели, да сотворю по моей силь на них. ". И быль глась вь нему: "все это я знаю и видить око мое, слышить ухо мое, но мое человъколюбіе ожидаеть, пока они обратятся и покаются; если же они не придуть во мнв (т. е. не обратятся), тогда сужу имг". Много

<sup>(1)</sup> Памятн. отреч. лит., т. 2, стр. 40-58.

разъ луна и зв'язды вопрошади Бога и говорили: "Господи Боже Вседержителю! Ты даль намь область нощи: долго ли намь смотръть на блудъ и кровопролитіе, которые творять сыны человъческіе? Повели намъ, и сотворим на них по силь нашей". И быль глась къ немъ: "все это я знаю; ведеть око мое и слышеть ухо мое, но долготерпвніе мое ожидаеть, пока они обратятся; если же они не придуть во мнв, того сужу имъ". Много разъ воды жаловались на сыновъ человъческихъ и говорили: "Господи Боже Вседержителю! сыны человъческие осквернили святое имя твое вт наст". И быль глась въ нимъ: "я все знаю прежде бытія всего". Но особенно вемля постоянно вопість и жалуется Богу на людей: "я больше всей твари осуждена; не могу сносить блуда, разбоя, воровства, клятвы, волхвованія и обмана и всёхъ золъ человъческихъ: отецъ возстаетъ на сына, а сынъ на отца, брать на брата.... повели мив, да не подамъ имъ плодовъ отъ моей крепости". И быль глась въ ней: "все это я знаю, и никакой грбхъ не утантся отъ меня, но моя благость ожидаеть ихъ обращенія; если же они не обратятся, тогда сужу имъ" (1). Итакъ, видите, сыны человъческие, что вся тварь Богу повинуется; толькоодно человичество согришаеть. Потому благословите Бога непрестанно важдый день и каждый часъ. Каждый день, по захожденіи солнца, ангелы, приставленные въ людямъ, идутъ къ Богу на повловение и приносять ему дъла людей, которыя они сдълали отъ утра до вечера, дъла добрыя и злыя. Одни ангелы-добрыхъ людей идуть въ Богу съ радостію; другіе ангелы влыхъ людей-идуть съ плачемъ и рыданіемъ. Тавже и утромъ, въ первый часъ дня, ангелы приходять въ Богу на повлонение и приносять дела человеческія, добрыя и злыя. Когда быль чась поклоненія, пришли ангелы, им'тя съ собою бремена благія (діла добрыя). И вышель духь имь во срътение, и быль глась вънимь: "откуда пришли, ангелы, носящіе бремена благія?" "Мы пришли, сказали они. отъ тъхъ, которые, ради святаго Твоего имени, отревлись отъ міра и плачуть о своихъ грёхахъ въ пустыняхъ и пропастяхъ земенхъ, алчутъ и жаждутъ, и мы, ангелы ихъ, плачемъ съ ними; если угодно Тебъ, повели намъ итти и служить имъ". И быль гласъ въ нимъ: "моя благость и помощь съ ними есть"; и удалились ангелы Божій. И пришли къ престолу Божію другіе ангелы, которые плакали и рыдали; и вышель духь кв нимо во срътеніе, и быль глась Божій въ нимь: "откуда вы пришли, ангелы, носящіе бремена?" "Мы пришли, сказали они, отъ тъхъ, которые призывають имя Твое святое, а творять дъла плоти.... нужно ли намъ служить гръппнымъ людямъ?" И было имъ сказано: не переставайте служить имъ до техъ поръ, пока

они обрататся и поваются; если же не придутъ во мнъ, тогда сужу имъ". Видите, сыны человъческие, что всъ дъла наши ангелы приносять въ Богу, добрыя дела и злыя! Зная это время, благословите Бога непрестанно!" Послв этого следуеть самое видение апостола Павла. "Я быль въ духе святомъ, говоритъ апостолъ. И свазалъ мив ангелъ: "последуй за мною, и я поважу тебъ мъста святыхъ и праведныхъ, гдъ они пребываютъ, и сойдемъ въ бездну, гдв тьма и адъ, и я поважу тебв, куда уносятся луши гръщнивовъ, когда они умираютъ". Проходя съ ангеломъ полъ твердію небесною, апостоль увидель страшныхъ и немилостивыхъ ангеловъ: лица ихъ исполнены ярости, зубы выше рта, глаза светятся какъ звезды, изъ устъ ихъ выходить пламень огненный. "Это тв, сказаль ангель, которые посылаются за душею невърныхъ людей". Посмотръвъ на небо, апостолъ увидель другихъ ангеловъ: лица ихъ свътились какъ солнце, чресла препоясаны золотымъ поясомъ, въ рукахъ у нихъ печать Божія и свитокъ, на которомъ написано имя Божіе. "Это тъ, сказалъ ангелъ, которые посылаются за душею людей праведныхъ". "Я желаль бы, сказаль апостоль ангелу, вильть души людей праведныхъ и грешныхъ, отходящихъ изъ міра". "Посмотри внизъ, на вемлю", сказаль ему ангель. "Я посмотрель, говорить апостоль, и увидълъ весь міръ: надъ всемъ міромъ распростерто огненное облако". "Это беззаконие, смъщанное съ молитвою гръшниковъ". сказаль ангель. Вздохнувши, апостоль заплакаль и опять сказаль ангелу: "я хотель бы видеть, какимь образомь души праведныхъ и грешныхъ людей отходятъ изъ міра. И я увидель. говорить апостоль, человыка умирающаго; "это праведникь, сказаль ему ангель. Всв его благія дела предстали ему въ часъ смерти; предстали и добрые ангелы. Взявши душу праведнаго, ангелы три раза сказали ей: "познай, душе, свое тьло, откуда вышла; въ день воскресенія ты снова должна будешь возвратиться въ свое тело". Душа простилась съ теломъ и облобывала И пришелъ ангелъ, постоянно хранившій душу, и сказаль ей: "мужайся, душе; я радуюсь, что ты, живя на земль, сотворила волю Божію, и я возносиль въ Богу все благія дела твои". Также и духъ вышелъ во срътение души и сказалъ: "не смущайся, приходи на мъсто, вотораго ты нивогда не видала; я буду твоимъ помощникомъ, ибо я находиль въ тебъ покой во все время, когда жилт въ тебъ на землъ". И дукъ наставлялъ н укрвпляль душу, когда она возносилась на небо. На пути ее останавливали власти; "помедли, говорили онв, неть ли чего наmero въ тебв"; но, не находя ничего, тотчасъ отпускали. Послы-

шовлся гласъ съ высоты небесныя: "вознесите душу, сотворившую влю Божію". И тмы темъ ангеловъ вопіяли единымъ голосомъ: "мужайся, душе, и крвпися". Когда душа предстала предъ Бога, то Михаилъ и все воинство ангеловъ, поклонившись, сказали дуть: "се есть вспхх Бог, иже сотвори тя по образуи подобію". Впереди души шелъ ея ангелъ и взывалъ въ Богу: "Боже, помяни тварь свою; ся дела я приносиль въ тебе по вся дни". И духъ также говорилъ: "я духъ, оживлявшій ее и жившій въ ней; сотвори ей по твоему суду". И быль гласъ Божій: "меня не осворбила, и я не оскорблю; помиловала (другихъ), и помилована булеть: да передастся Михаилу Завъту, и да несеть онъ ее въ рай пиши, до дня воскресенія". И послышался глась какъ бы отъ тмы ангеловъ и архангеловъ, и 14 старцевъ, поющихъ и славящихъ Бога и глаголющихъ: "праведень еси Господи и судъ твой истинена". Подобнымъ же образомъ разсказывается, какъ апостоль видъль исходь оть міра души грішной. Послі этого ангель свазаль апостолу: "последуй за мною, и я поважу тебе мъста праведныхъ". Онъ возвелъ его на третье небо и поставилъ предъ вратами. У врать были два волотыхъ столпа, а на столпахъ сприжали, которыя всв исписаны. Апостолъ спросилъ ангела: "что написано на скрижаляхъ?" "Это написаны имена работающихъ Богу всёмъ сердцемъ", отвёчалъ ангелъ. "А написаны ли имена сущих во мірю?" спросиль апостоль. "Не только имена, но и образь и подобіе служащихь Богу извёстны ангеламь", отвічаль ангель. Войдя внутрь миста, апостоль увидель Исаію, который облобызаль его. Потомъ, но указанію ангела, апостоль посмотрълъ на землю и увидълъ на ней ръку, текущую медомъ и млекомъ; по берегу ръки насажены деревыя, наполненныя плодами; важдое дерево приносило плоды восемь разъ; свътъ той земли быль паче серебра. Когда апостоль спросиль, какъ навывается это мъсто, ангелъ сказалъ: "это земля обътованная; ты не слышаль того, что написано: "блажени кротціи, яко тіи наслюдять землю". Сюда перепосятся души людей праведныхъ по смерги. Последуй за мною, сказаль ангель апостолу, и я ввелу тебя во градъ Христовъ". Они были на озеръ хърусійствых (т. е. ахеронтскомъ). И взялъ его ангелъ въ корабль златой; ангелы пъли предъ ними, пока они вошли во градъ Христовъ. Свътъ града паче свъта міра сего; онъ окруженъ 12-ю ствнами; 1000 столновъ внутри каждой ствым. Огъ западной стороны града течетъ ръка медеяная, съ юга-ръка молочная, съ востока-ръка съ виномъ и елеемъ, а съ съвера-ръка масленая. "Эти четыре ръки, сказалъ ангель, образуются на земль; рыка медвяная называется Фисонь,

рвка съ виномъ и елеемъ-Тигръ, рвка съ елеемъ Гіонъ, рвка съ млекомъ Евфратъ". При медваной ръвъ апостолъ видълъ Исаію, Іеремію, Михея и Захарію, которые, прив'ятствуя, лобызали его: "это путь пророческій", сказаль ангель. У западной стороны града апостоль увидёль мужей и жень, сидящихь и поющихь: это тъ, которые всемь сердцемь веселятся о Боге и входять во градъ. Посреди града находится высовій алтарь; подлів него стояль мужъ, лицо котораго свътилось какъ солнце; въ рукахъ у него были чусли и псалтирь. Онъ пълъ и пъніемъ своимъ наполняль весь градъ: и слушали его всв, находящіеся на столпахъ вратъ, и возглашали алмилуія такъ громко, что потрясалось основаніе града. "Это Давидъ, сказалъ ангелъ, а это врата небеснаго Герусалима. Когда пріидеть Христось, царь въковь, во славъ своего царства, тогда самъ Давидъ начнетъ пъть, а съ нимъ будутъ ивть и всв праведные: аллилуія! Последуй за мною, свазаль ангелъ апостолу, и я покажу тебъ души невърных и гръшныхъ". И взяль его ангель на западъ солнца: здесь онъ увидель океань, обходящій вселенную, обону страну м'всто, гдв тьма, скорбь и туга, и ръку, пылающую огнемъ. Здъсь было множество мужей и женъ, погруженныхъ въ ръку до колънъ, до пояса, до рта, и проч. Далве описываются разныя мученія грышнивовь; ангель объясниль апостолу, кто за какіе гръхи мучится. Отъ этихъ мувъ ангелъ взялъ апостола и поставилъ его надъ кладяземъ, который быль запечатань семью печатями. Онь велёль приставленному здёсь ангелу отврыть кладязь, да возлюбленник Божій Павелг видить, яко дана ему власть видъти вся муки. При этомъ ангелъ велълъ апостолу немного посторониться, чтобы можно было вынести смрадь, выходящій изъ владязя: въ владязь ввергаются тъ, которые не исповъдали, яко Іисусъ снидеть во плоти, яко роди Его Дпва Марія. Послъ этого апостоль увидъль небо отверсто и Михаила архангела и съ нимъ множество воинства, сходящаго съ неба. Всв грешники начали просить архангела и ангеловъ молиться о нихъ. Михаилъ и ангелы, вивсть съ апостоломъ Павломъ, падая ницъ, начали взывать: "помилуй, Господи, свое созданіе". Небо заколебалось отъ вопля, вакъ дерево отъ вътра; потомъ оно отвервлось, и увидъли Сына-Божія, сходящаго съ небесъ. Онъ говориль, что грешники не заслуживаютъ прощенія, потому что они сами не хотели пользоваться теми средствами, какія имъ дарованы были для спасенія, "но нынь, сказаль Онь, ради Михаила архангела и ради Павла возлюбленнаго моего "даю вамь покой сущимь въ мукъ въ нощь и вз день святыя недоли". И всв возопили и сказали: "благодаримъ тя, Господи Боже, яко пода намъ на покой дни тъ".

Послів этого внгель сказаль апостолу: "послівдуй за мною, и я введу тебя въ рай". Въ раю эдемскоми апостоль видівль четыре извівстныя рівни—Фисонь, Гіонь, Тигръ и Евфрать, видівль дерево, отъ корня котораго происходили воды, давшія начало этимъ рівнамь. На деревів этомъ почивали Духи Божій; когда дыхали Духи, тогда шли воды: это тоть самый Духь, который до сотворенія міра носился вверху бездны, а послів явленія неба и земли сталь почивать на деревів. Видівль апостоль въ раю древо познанія добра и зла и древо жизни; видівль Пресвятую Богородицу, гуляющую въ сопровожденіи 200 авгеловь; видівль праотцевь Авраама, Исаака, Іакова; видівль Ноя и разговариваль съ нимь о потопів; видівль пророковь Илію и Елисія.

Несмотря на то, что всь апокрифическія сочиненія наполнены вымышленными разсказами, въ которыхъ священныя истины сившаны съ разными заблужденіями и суев ріями, что чтеніе ихъ постоянно вапрещалось въ индексахъ книгъ истинныхъ и ложныхъ, -- они были весьма распространены въ древнія времена и имъли большое вліяніе какъ на русское образованіе, такъ и на русскую письменность. Въ редкомъ памятнике древней руссвой письменности мы не встрътимъ какого-нибудь апокрифическаго сказанія или какой-нибудь апокрифической подробности. Такое вліяніе апокрифовъ было весьма естественно. Древне русская жизнь и древне-русское образованіе им'ели основу религіозную; на такой же основъ возникли и развились и апокрифичесвія свазанія. Слёд., они, какъ нельзя болёе, приходились по вкусу древнимъ русскимъ читателямъ. А техъ ощибовъ и невъроятностей, того страннаго сметенія вымысла съ истиной, какія насъ поражаютъ въ аповрифахъ, древніе читатели, при своемъ слабомъ образовани, не могли вполнъ и сознавать; даже самые образованные изъ нихъ едва ли обладали такимъ знаніемъ св. Писанія и исторіи, чтобы вритически могли относиться къ апокрифическимъ сочиненіямъ. А между тімъ въ этихъ сочиненіяхъ была привлекательная сторона: они удовлетворяли самому см'вдому любопытству, самой требовательной любознательности; они сообщали свъдънія, какихъ не могла дать ни одна книга. То, что составляеть непроницаемую тайну для исторія, апокрифы знають самымъ обстоятельнымъ образомъ: они знають, когда сотворены и пали ангелы, указывають день и даже часъ, когда произошло паденіе Адама и Евы, разсказывають подробности о первой ихъ жизни по изгнаніи изъ рая и, наконецъ, еще большія подробности о смерти Адама (Сказаніе объ Адам'в и Испов'вданіе Евы); они знають, что чувствовали и говорили, находясь въ аду. Адамъ и другіе патріархи и пророви, предъ пришествіемъ въ нимъ Спасителя (Слово Адама въ Лазарю); они рисуютъ подробныя картины кончины міра, страшнаго суда и будущей жизни, разсвазывая о томъ, въ какомъ возрасте и виде возстанутъ на судъ умершіе, увнають ли на томъ свъть другь друга и будуть ли имъть общение между собою родственники, чъмъ насыщаются праведные въ раю. Наконецъ, въ некоторыхъ апокрифахъ встръчаются глубоко трогательныя и въ высшей степени поэтическія вартины; таковы, напр., въ Хожденіи Вогородицы по мукамъ, Видпніи апостола Павла. Съ этой стороны апокрифы замінями для древне-русского человъка произведения искусства поэтического. котораго въ древней словесности не было. Удовлетворяя чувству религіозному, они въ то же время удовлетворяли и чувству поэтическому, и тъмъ лучше, что удовлетворяли изъ одного и того же религіознаго источника, который признавался единственно законнымъ въ силу изначала установившагося склада русской жизни. Постоянно читаемыя, апокрифическія сказанія иміли большое вліяніе на складъ религіозныхъ понятій и представленій нашихъ предковъ. Лучшимъ доказательствомъ этого служатъ произведенія религіозной народной поэзін-такъ называемые духовные стихи и легенды.

Такимъ образомъ, переводная словесность древнаго періода ваключала въ себъ много разныхъ сочиненій по разнымъ предметамъ знанія. Отсюда не удивительно, что въ этомъ періодъ, несмотря на то, что до конца XVI в. не было никакого научнаго образованія, мы встрівчаемь весьма много такихь просвітенных мужей, которые не только мудро управляли церковію, поучая народъ въръ и благочестію, но и являлись опытными совътниками въ делахъ государственныхъ, встречаемъ много писателей, сочиненія которыхъ отличаются не только богословскими познаніями, но и сведеніями по некоторыми светскими науками. Эти познанія предви наши пріобрётали изъ переводной словесности, чревъ постоянное чтеніе внигь. Но такимъ средствомъ къ просв'ященію не всв могли пользоваться съ одинаковымъ успъхомъ, да и само оно было весьма недостаточно бевъ другихъ средствъ. Только правильное научное образование можетъ приготовить къ правильному чтенію и пониманію внигъ, научить обсуживать и усвоять прочитанное съ должною пользою. А безъ обравованія и пособій науки это чтеніе приводить обывновенно не въ знанію ясному и отчетливому, а къ простой начиманности, существенныя черты которой составляють поверхностность, сбивчивость и смешение понятій. Отсюда рядомъ съ просвъщенными пастырями и учителями мы встрёчаемь въ древнемъ періодё всего более грамотнихъ. но необразованных внижниковъ, сведенія которыхъ, пріобретаемыя чрезъ начитанность, имъли и всъ ея свойства, т. е. были несвяз-

нымъ сборомъ разныхъ мивній и походили на тв разнообразние, но ничьмъ не связанные между собою сборники, которые они читали и списывали. На ряду съ отечесвими сочиненіями и статьями по разнымъ наукамъ и литературъ въ этихъ сборникахъ, какъ мы видели, помещались повести и сказанія, наполненныя равными заблужденіями и суевъріями; необравованные внижниви не могли относиться въ нимъ критически и безъ разбора усвоивали все, что читали. Въ понятіяхъ древняго внижнива даже не было строгаго различія между св. Писаніемъ, писаніями отеческими и всявими другими писаніями; писаміємь была для него почти всявая внига, все, что было написано; аповрифическое свазание пользовалось такимъ же авторитетомъ, какъ слова св. Писанія. Слівствіемъ этого было то странное смішеніе самых в разнообразныхъ понятій, ученія христіансваго съ самыми нелізными заблужденіями и суевъріями еще языческой старины, какое мы находимъ не только во всъхъ народныхъ произведенияхъ, ваковы духовные стихи и легенды, но и во многихъ произведеніяхъ жнижной русской словесности древняго періода.

# ПРОИЗВЕДЕНІЯ НАРОДНОЙ СЛОВЕСНОСТИ, ОБРАЗОВАВ-ШІЯСЯ ПОДЪ ВЛІЯНІЕМЪ КНИЖНОЙ СЛОВЕСНОСТИ:

# і) Духовные Стихи и 2) Легенды.

і) Духовные Стихи. Духовными Стихами вообще называются пізсни духовнаго содержанія (1). Такіе Стихи мы находимъ у народа въ двухъ видахъ. Одинъ видъ составляютъ такъ называемые Псальмы и Канты, которые имізютъ книжное происхожденіе и книжный характеръ; они возникли сначала на юго западів Россіи, въ книжной письменности XVII в., и потомъ перешли въ народное употребленіе и здізсь получили народный оттізнокъ. Другой видъ духовныхъ Стиховъ составляютъ собственно народные Стихи, которые и сложились въ народів, только подъ вліяніемъ книжной словесности. Время происхожденія этихъ Стиховъ,

<sup>(1)</sup> Первое изданіе «Духовных» Стихов» сділано Кирвевскимы въ Чтеніяхъ Общ. ист. и древн. 1848 г., № 9. Въ 1860 г. вышель Сборпикъ русскихъ духовныхъ стиховъ Варенцова. Полное изданіе Стиховъ сділано Безсоновымъ, подъ заглавіємъ: «Кальки перехожіе» 1861—1864. Выпуски 1—6. «Стихи нищей братіи», записанные въ Мезени Никольскимъ. Извістія Общ. любителей естествознанія, антро-пологіи и этнографіи, том. ХХХ, вып. 2.

какъ произведеній беввременной народной поозів, опредвленно указать нельзя; нікогорые изъ нихъ (напр., Стихъ о Голубиной внигъ
и Стихи о кончині міра) очень древни и привадлежать, віроятно,
еще первымъ віжамъ христіанства на Руси, а нікоторые составились въ позднійшім времена.

Духовные Стихи нынъ распъваются нищими калонами. Названіе калони произошло, въроятно, отъ калига (коротвій сапоть или высовій башиавъ—обувь странника) и означало встарину стражника, путепнественника въ Герусалимъ и вообще по святымъмъстамъ. Но встарину калики были совствить не такіе, навънынъшніе калоки. Вотъ какъ изображаются древніе калики перехожіе въ Стихъ Сорокъ каликъ со каликою.

> А изъ пустини было Ефиньевы, Изъ монастыря изъ Боголюбова, Начинали калики наряжатися, Ко святому граду Іерусалиму, Сорокъ каликъ ихъ со каликою.

Ставши въ кругъ, они выбрали для себя атамана, который положилъ для нихъ такую заповъдъ: "кто украдетъ или солжетъ или другой гръхъ сдълаетъ, оставить того въ чистомъ полѣ и закопать по плеча во сыру землю". Положивши такой завътъ, каливи отправились. Когда они стали подходить въ Кіеву, то въраменьи встрътили самого князя Владиміра, который въ это времяздъсь охотился.

> Становилися (калики) во единый кругь, Клюки-посохи въ вемлю потыкали, А и сумочки изповѣсили. Скричатъ калики вычнымъ годосомъ: Владиміръ князь стольно-кіевскій! Дай-ка намъ, каликамъ, милостыню, Не рублемъ беремъ мы и не полтиною, Беремъ-то мы цѣлыми тысячами. Дрогнетъ матушка сыра-земля, Съ дерсвъ вершины попадали, Подъ княземъ конь окорачился, А богатыри съ коней попадали.

У Владиміра нечёмъ было надёлить каликъ, и онъ отослаль ихъза милостыней въ Кіевъ, къ супруге своей, Апраксевне. Пришедши въ Кіевъ, калики также: Среди двова килженецкаго
Клюки-посохи въ землю потыкали,
А и сумочки изповъсили,
Подсумочья рыта бархата.
Скричатъ калики зычнымъ голосомъ,
Съ теремовъ верхи повалилися,
А съ горницъ охлопья попадали,
Въ погребахъ питья всколебалися.

Княгиня позвала каликъ въ свою светлую гридню, посадила за столами убранными, гдв они пили питья медвяныя, вли яства сахарныя (1). Каливи здёсь изображаются богатырями: они выбирають для себя атамана, милостыню беруть не рублемь, не полтиною, а цёлыми тысячами; отъ врика ихъ дрогнетъ матушка сыра-земля, такъ что даже богагыри Владиміра съ коней попадали. Такими же изображаются калики и въ былинахъ; таковъ, напр., въ былинъ объ Ильъ Муромцъ валичище Иванище. Эти богатырскія черты каликъ указывають на связь ихъ съ богатывими и дають право предполагать, что многіе каливи выходили изъ богатырей. Послъ разныхъ подвиговъ удальства и буйства, приходя въ сознаніе своей грізовности, богатырь отправлялся, подобно другимъ благочестивымъ христіанамъ, на богомолье въ Іерусалимъ или другія міста и изъ богатыря становился каликой. Примъръ такого перехода представляетъ новгородская быдина о Василіи Буслаєвь. "Ст молоду бито много, граблено, подт старость надо душу спасти", говорить Василій Буслаевь и отправляется со всей своей богатырской дружиной въ Іерусалимъ. Выходя изъ богатырей, многіе калики сначала, конечно, удерживали свой прежній, богатырскій характерь; но потомь, когда богатыри перевелись, они сравнялись съ обыкновенными страннивами, какіе выходили изъ разныхъ сословій и какихъ было всегда много. Странники, конечно, встръчали въ Герусалимъ старцевъ, воторые распъвали предъ народомъ священныя пъсни и житія святыхъ, и это обывновение составлять и распъвать духовныя пъсни перенесли въ Россію. Такъ, въроятно, получили начало духовные стихи. Одни странники ходили въ Герусалимъ и другія святыя міста только въ извістное время по обіту, а другіе ходили или, лучше, переходили изъ одного мъста въ другое постоянно, собирая при этомъ подаянія. Это тв, которые по старости лътъ, по болъзни или по какому-нибудь уродству не могли заниматься трудными делами, чтобы доставать себть пропитание, и находили средство для этого въ подаяніяхъ и милостынъ. За этими страннивами и осталось названіе калики и стало означать ни-

<sup>(1)</sup> Безсон. Кальки, вып. I, № 4, стр. 7-20.

щаго слівного, хромого или безруваго—калоку въ настоящемъсмыслів. Эти калівни, распівная издавна сложившіеся въ народівдуховные стихи, передавали ихъ отъ одного поколівнія другому и сохранили до нашего времени.

Нынашніе калави, впрочема, совсама не помнята древнягобогатырскаго времени; свое сословіе кака убогиха нищиха, живущиха подаяніями милостыни, они производята иза другогоисточника. Вота кака объясняется начало нищенства ва Стихпоо вознесеніи Христова. Накануна вознесенія Христова, говорита-Стиха, расплакалась нищая братья:

Гой еси, Христосъ царь небесный! На кого-то ты насъ оставляешъ? На кого-то ты насъ покидаешъ? Кто насъ поить кормить станетъ, Одъвати станетъ, обувати, Отъ темныя ночи охраняти?

Утёшая нищихъ, Спаситель обёщаль оставить имъ гору вругую— волотую:

Дамъ я вамъ, нищемъ убогимъ, Гору крутую—золотую; Умъйте горою владати, Промежду собою раздъляти. Будите вы сыты и довольны, Обуты и одъты, И отъ темныя ночи пріукрыты.

Но Іоаннъ Златоусть при этомъ замѣтилъ, что нищіе не съумѣютъ владѣть и удержать за собою золотую гору, и потому, вмѣсто нея, посовѣтовалъ дать имъ позволеніе просить милостынюименемъ Христовымъ.

Не давай нищимъ гору крутую, Что крутую гору золотую; Не умъть имъ горою владати, Не умъть имъ золотыя поверстати, Промежду собою раздъляти. Завнаютъ гору князья и бояра, Зазнаютъ гору пастыри и власти, Зазнаютъ гору торговые гости; Отоймутъ у нихъ гору крутую, Отоймутъ у нихъ гору золотую; По себъ они гору раздълятъ, По князьямъ золотую разверстаютъ,

Да нищую братью не допустять.
Много у нихъ будетъ убійства,
Много у нихъ будетъ кровопролитства,
Да нечёмъ будетъ нищимъ питатися,
Да нечёмъ имъ будетъ пріодётися,
И отъ темныя ночи пріукрытися.
Дадимъ мы нищимъ убогимъ
Имя твое святое;
Будутъ нищіе по міру ходити,
Тебя—Христа величати,
Въ каждый часъ прославляти;
Будутъ они сыты и довольны,
Обуты будутъ и одёты,
И отъ темныя ночи пріукрыты.

Спасителю угоденъ былъ этотъ совътъ Златоуста, и Онъ скавалъ ему:

Исполать тебѣ, [оаннъ златоустый! Умѣлъ ты словечко промолвить За нищую за братью за убогую; Дайвотъ тебѣ уста золотыя (1).

Основою такого взгляда на нищенство послужило, конечно, евангельское ученіе о милостыні, особенно притча о богатомъ и Лазарів, гдів въ поразительныхъ чертахъ представлена участь немилостиваго богача въ аду (Лук. 16, 19—31), и изображеніе страшнаго суда.

Какъ калъки ведутъ свое начало отъ временъ богатырей, такъ и распъваемые ими духовные Стихи имъютъ нъкоторую связь съ богатырскими былинами. Особенно нъкоторые изъ нихъ до того походятъ на богатырскія былины, что кажутся передълками какихъ-нибудь старыхъ былинъ; въ нихъ тотъ же общій съ былинами эпическій складъ и тъ же пріемы въ изложеніи предмета—въ разсказъ и описаніи; только въ языкъ этихъ Стиховъ преобладаетъ церковно-славянская стихія.

Содержаніе свое Стихи заимствовали изъ свящ. Писанія, церковныхъ пѣсней, церковной исторіи, житій святыхъ: потому основной характеръ Стиховъ—христіанскій, церковный. Но такъ какъ на Стихи имѣли вліяніе древнія народныя сказанія и про-изведенія народной поэзіи, въ которыхъ сохранились остатки

<sup>(1)</sup> Сборн. дух. стиховъ Варенцова, стр. 59—61. Въ другомъ варіантъ Стиха, виъсто Златоуста, разговариваетъ со Спасителемъ Іоаннъ Богословъ, и самый Стихъ называется Стихомъ объ Іоанню Богословъ.

старыхъ миоическихъ върованій, а изъ церковной письменности преимущественно апокрифическія сочиненія, въ которыя также вошли космогоническія сказанія разныхъ народовъ, среди коихъ они распространялись, то очень естественно, что, при церковнохристіанскомъ содержаніи и характеръ, въ Стихахъ много старой языческой примъси. Поэтому справедливо поэзію духовныхъ Стиховъ называють двоевприою.

Весьма трудно раздёлить Стихи на опредёленые разряды; содержаніе ихъ часто весьма неопредёленно. Самая общая и постоянная въ нихъ черта—нравственное направленіе, поучительность, которая служить конечною цёлію Стиха, о чемъ бы онъ ни разсказываль. Болёе опредёленный характеръ имёють Стихи о началь и кончинь міра; всё же прочіе, содержаніе которыхъ примыкаетъ къ священной исторіи вообще, или въ частности къ житіямъ святыхъ, можно назвать, хотя не точно, иравственно-историческими Стихами.

Стихи о началь міра. Къ Стихамъ о началь міра и первыхъ и главныхъ предметахъ въ мірь могутъ быть отнесены: Стихъ о Голубиной книгь, Евангелистая пъснь и о Георгіи Храбромъ.

Стихъ о Голубиной ннигъ имъетъ космогоническій харавтерь: въ немъ ръшаются вопросы о началь міра, происхожденіи и первенствъ разныхъ предметовъ въ міръ. Колоритъ Стиха христіанскій, и вопросы ръшаются и всё предметы въ міръ оцъниваются съ точки зрънія христіанской: все въ міръ производится отъ Христа, царя небеснаго. Обстановка Стиха также христіанская, дъйствіе происходитъ въ Іерусалимъ; дъйствующія лица: пророкъ Давидъ и русскій князь Владиміръ. Но въ то же время видно, что Стихъ составился не подъ вліяніемъ только чистаго церковнаго ученія, но преимущественно подъ вліяніемъ апокрифическихъ сочиненій и народныхъ сказаній; потому, при христіанскомъ содержаніи, въ Стихъ много старой космогонической примъси.

Въ большей части списковъ Стиха о происхождении вниги Голубиной говорится просто:

Восходила туча сильная, грозная, Выпадала книга Голубиная.

Но въ нѣкоторыхъ спискахъ прибавляются еще такія полробности, что это было "съ зачатья свѣту бѣлаго, въ городѣ Іерусалимѣ, упала книга на горѣ Өаворской, ко чудному кресту Леванитову, по латырю бѣлу вамени, ко святой главѣ, ко Адамовой . Эти подробности взяты изъ другихъ апокрифовъ и народныхъ сказаній (1). Потомъ описывается самая книга Голубиная:

> Долины книга сороку саженъ, Поперечины двадцати саженъ.

На рукахъ держать, не сдержать будетъ. На налой положить Божій, не удожится.

Подъ Голубиной книгой, въроятно, и разумълась первоначально вся древняя народная мудрость, вся совожупность народныхъ преданій (2), прибавленіе же къ ея названію: "божественная книга Евангеліе" "въ ней написано слово Господнее" показывають, что во времена христіанскія народъ разумъль подъ нею св. Писаніе или Евангеліе, а въ нъкоторыхъ спискахъ она отождествляется съ Псалтирью. Въ одномъ спискъ сказано:

Псалтирь книга всёмъ книгамъ мати. Почему Псалтирь всёмъ книгамъ мати? Поминаются праведныхъ родители.

И потомъ эта Псалтирь описывается такъ же, какъ книга Голубиная:

Въ долину книга сорока саженъ, А въ ширину книга сорока саженъ. А въ толщину книга десяти саженъ.

Если же подъ книгою разумъется св. Писаніе, то въ названія ея голубиною можно видъть намекъ на то, что она происходить отъ Св. Духа, символомъ котораго въ христіанской церкви служить голубь. А можетъ быть, это названіе книги голубиною еще до-христіанское и указываетъ на космогоническое значеніе голубя, которому въ минологіи приписывается производительная сила.

Къ Голубиной внигъ собралось множество народа—царей и вназей, поповъ и дьяковъ, людей мелкихъ, христіанъ православ-

 $<sup>(^{2})</sup>$  Замътимъ, что нъкоторые солижаютъ ее съ апокриф.  $\Gamma$ лубиною, или тъми  $\Gamma$ лубинными книгами, о которыхъ упоминается въ житіи Авраамія Смоленскаго.



<sup>(1)</sup> Выраженіе о главо Адамовой взято изъ апокрифическаго сказанія о крестном древо, а камень Латырь и крестз Леванитовь, или Леванидовь (изъ дерева Ливанскаго, съ горы Ливана),—изъ народныхъ сказаній, гдѣ они упоминаются весьма часто.

ныхъ; но нивто не смъетъ подойти въ ней. Навонецъ, подходитъ царь Давидъ:

До Божіей книги онъ доступается, Предъ нимъ книга разгибается, Все божественное писаніс ему объявляется.

Потомъ подходить внязь Владиміръ. Онъ проситъ Давида "прочитать внигу Божію" и объяснить: "отъ чего у насъ начался обълый вольный свъть, отъ чего солнце красное, младъ свътелъ мъсяцъ, явъзды частыя, ночи темныя, вори утренни, вътры буйные, дробенъ дождивъ, отъ чего у насъ умъ-разумъ, отъ чего наши помыслы, отъ чего у насъ міръ-народъ, отъ чего вости кръпкія, отъ чего тълеса наши, отъ чего кровь-руда наша?" Давидъ отвазывается прочитать книгу Божію. "Эта книга, говоритъ онъ, не малая, эта книга великая: на рукахъ держать,—не сдержать будетъ; на налой положить Божій,—не уложится. Я постарой по своей по памяти разскажу вамъ кавъ по грамотъ". Далъе слъдуютъ отвъты царя Давида:

У насъ бълый вольный свъть зачался отъ суда Божія; Солнце красное отъ лица Божьяго, Самого Христа, царя небеснаго; Младъ свътелъ мъсяцъ отъ грудей Божінхъ; Звъзды частыя отъ ризъ Божінхъ; Ночи темныя отъ думъ Божінхъ; Вътры буйные отъ Святаго Духа. У насъ умъ-разумъ самого Христа, Самого Христа, царя небеснаго; Наши помыслы отъ облацъ небесныхъ; У насъ міръ-вародъ отъ Адамія; Кости кръпкія отъ камени; Тълеса наши отъ сырой земли; Кровь-руда наша отъ черна моря.

Въ нѣкоторыхъ спискахъ Стиха (1) послѣ словъ: "у насъ міръ-народъ отъ Адамія" еще прибавляется:

Отъ того у насъ въ землѣ цари пошли— Отъ святой главы, отъ Адамовой. Отъ того зачались князья бояры— Отъ святыхъ мощей, отъ Адамовыхъ. Отъ того крестьяне православные— Отъ свята колѣна, отъ Адамова.

<sup>(1)</sup> Безсонова Кальки, ЖЖ 80, 81, вып. 2, стр. 287. 394

Подобное сказаніе встрічается еще въ легендахъ индійцевь, которые объясняють происхожденіе разныхъ касть также изъ разныхъ членовъ тіла Брамы.

Послъ этого Владиміръ спрашиваетъ Давида о первыхъ и главныхъ предметахъ въ міръ:

Который царь надъ царями царь? Который городъ городамъ отець? Коя церковь всёмъ церквамъ мати? Коя гора всёмъ горамъ мати? Коя трава всёмъ древамъ мати? Которое море всёмъ морямъ мати? Коя рыба всёмъ рыбамъ мати? Коя птица всёмъ птицамъ мати? Коя птица всёмъ птицамъ мати? Который звёрь всёмъ звёрямъ отецъ?

Отвъчая на эти вопросы, дарь Давидъ одъниваетъ достоинство всвхъ предметовъ съ точки зрвнія христіанской: первые предметы во всёхъ родахъ тё, которые имёють значение въ исторіи христіанства. Первый царь въ євъть "надъ царями царь" бълый, т. е. русскій царь, потому что онъ держить въру крещеную богомольную, стоить за ввру христіансию. Первый городъ въ мірів-Іерусалимъ, потому что "тутт у наст путт (средина) земли"; это средвевъковое представление объ Герусалимъ встръчается и въ Бесвив трехъ святителей и въ Хожденіи въ Герусалимъ игумена Даніила. Первая церковь—собору-церква посреди града Іерусалима (въроятно, церковь Воскресенія Христова); въ той перкви стоитъ престолъ божественный; на томъ престолъ стоитъ гробница бъла-ваменная; въ той гробницъ почиваютъ ризы самого Христа, царя небеснаго. Іорданъ ръка-всемъ рекамъ мати, потому что окрестился въ ней самъ Інсусъ Христосъ. Өаворъ гора-встил горамъ мати, потому что преобразился на ней самъ Інсусъ Христосъ. Кипарисъ древо-всемъ древамъ мати: на томъ древъ випарисъ объявился намъ животворящій вресть; на томъ животворящемъ креств распять быль самъ Інсусъ Христосъ. Плакунъ трава-всвиъ травамъ мати: когда жиды Христа распали и святую кровь Его пролили, Мать Пречистая Богородица по Інсус'в Христ'в сильно плакала... ронила слезы пречистыя на матушку на сыру-землю; отъ тъхъ слезъ пречистыхъ зародилась плакунъ трава. Океанъ-море-всъмъ морямъ мати: посреди океана выходила церковь соборная-богомольная святаго Климента папы

ринскаго (1). Китъ рыба-всемъ рыбамъ мати, потому что на трехъ рыбахъ земля основана. Кить рыба потронется, вся вемля восколеблется; основана земля Св. Дукомъ, а содержится словомъ Божінив. Стратинь птица — всемь птицамь мати: стратимъ птица на океанъ-моръ; по Божьему повельнію стратимъ птица встрепенется, океанъ-море всколыхнется, топитъ она корабли гостинные (купеческіе) съ товарами драгоцівными. Индрякъ звёрь — всёмъ звёрямъ отецъ: ходить онъ по подземелью, какъ солнышко по поднебесью, пропущаетъ ръки-кладази студеные; живеть онь во святой горь". Въ нъвоторыхъ спискахъ прибавляется еще свазаніе о вамнів "Алатыра". Бълг-Латырь или Алатыръ-каменъ – всемъ камнямъ отецъ: лежитъ онъ среди моря синяго; идутъ по морю много корабельщиковъ; для того камня останавливаются, беруть съ него много снадобья, посылають по всему свету белому, съ подъ камешка, съ подъ белаго датыря протекли ръчки по всей землъ на исцъленіе, всему міру на пропитаніе; на бъломъ латыръ камени бестдовалъ да опочивъ держаль самь Інсусь Христось, съ двунадесятью апостолами". Баснословныя преданія о вить-рыбь, стратимь птиць и звърь индрикъ вошли въ Стихъ изъ разныхъ средневъковыхъ сочиненій и преимущественно изъ такъ называемыхъ Физіологовъ и Бестіаріевт, въ которыхъ разсказывается о разныхъ чудесныхъ животныхъ. Подъ алатыреме или камнеме латыреме, который весьма часто упоминается въ народныхъ сказаніяхъ и которому приписывается чудесная сила противъ всявихъ болъзней, разумьють янтарь. Богатымъ источникомъ янтаря прежде считалось Балтійское море; оно, в'вроятно, и разум'вется вы народныхъ сказаніяхъ подъ латырь-моремь, которое, подобно латырю камню, упоминается въ нихъ весьма часто (2).

Въ концъ Стиха описывается сонъ Владиміра и объясненіе его царемъ Давидомъ. Владиміръ видълъ во снъ... "будто съ восточной и западной стороны сходились и бились между собою какъ бы два лютые ввъря: одинъ одного звърь одольть хочетъ". Объясняя этотъ сонъ, Давидъ говоритъ:

<sup>(1)</sup> Подъ океаномъ-моремъ здѣсь разумѣется Черпое море, а подробность о церкви св. Климента взята изъ церковнаго преданія, по которому св. Климентъ папа римскій при импер. Траянѣ былъ сосланъ въ Херсонесъ (Корсунь), замученъ вдѣсь и орошенъ въ море.

<sup>(</sup>в) А. Н. Веселовскій слово алатырь сближаеть тоъ словомъ «алтарь» (алтарь-камень) и находить въ немъ указаніе на алтарный камень Сіонской церкви. Разыск. въ области дух. стиха. III—V.

Это не два звъря собиралися,
Не два лютые собъгалися:
Это кривда съ правдой соходилася:
Промежду собою они бились дрались,
Кривда правду одолъть хочетъ.
Правда кривду переспорила,
Правда иошла на небеса,
Къ самому Христу, царю небесному;
А кривда пошла у насъ по всей землъ,
По всей землъ по свътъ-русской,
По всему народу христіанскому.

Основа этого сна взята изъ Беседы трехъ святителей, где правда и кривда изображаются то въ виде сокола и совы, то въ виде белаго и сераго зайца (1).

Стихъ о Георгіи Храбромъ (2), подобно Стиху о Голубиной внигь, имьеть также космогоническій характерь. но вь немь говорится уже не о началь всего міра, какъ въ Голубиной квигь, а только о началъ устроенія и просвъщенія Русской земли, которое приписывается св. Георгію. Въ Стихв о Георгіи можно различать две части. Въ первой части описываются происхожденіе и мученія Георгія. Сказаніе о происхожденіи Георгія представляеть странное, противоръчащее исторіи, смішеніе времени, ивсть и лиць. Св. Георгій жиль при Діоклитіанв и отъ него мученическую кончину; имя Діоклитіана сохранилось, принялъ дъйствительно, въ нъкоторыхъ спискахъ; въ другихъ же его вамънили царище Демьянище, Дектіанище, Даріанище и др. Полъ этими именами, очевидно, изображается языческій царь, или вообще язычество, гнавшее христіанство. Родился Георгій, по скаванію Стиха, въ Іерусалим'в, который оказывается въ Россіи (3); отецъ и мать Георгія не названы въ житіи, но фантавія народная матерью его сдълала Софію премудрую, которая породила три дочери, разумъя подъ ними, въроятно, знаменитую мученицу Софію и трехъ ся дщерей-Въру, Надежду и Любовь. Но всего страннве въ этомъ разсказв изображение самого Георгія:

<sup>(1)</sup> Калъки. Безсонова. Вып. 2, Ж 81, стр. 298.—Поддинныя слова Стиха о Голубиной книгъ мы привели по списку Киръевскаго. Чтен. Общ. ист. и древн. Ж ІХ. Прибавленія къ нему, встръчающіяся въ разныхъ варіантахъ, соединены вст у Безсонова въ сводномъ спискъ, вын. 2, Ж 92.

<sup>(2)</sup> У Кирћевск., Ж II. У Безсонова, вып. 2, № 105.

<sup>(°)</sup> Самый городъ Іерусалимъ въ нѣкоторыхъ спискахъ называется Русалимомъ.

По кольна ноги въ чистомъ серебръ, По локоть руки въ красномъ золоть, Голова у Егорья вся жемчужная, По всемъ Егоріъ часты звъзды.

Такими же точно словами въ народныхъ сказвахъ описываются разные богатыри и герои, и потому очень можетъ быть, что народъ сившалъ Георгія съ какимъ-нибудь древнимъ богатыремъ или божествомъ (можеть быть, съ самимъ Дажъ-богомъ), мъсто вотораго онъ и замвнилъ въ его представлении, подобно тому, вакъ св. Власій заміниль собою Волоса, св. Илья проровъ-Перуна, св. Іоаннъ Предтеча-Купалу; во второй части Стиха онъ, дъйствительно, изображается въ видъ богатыря, разъъзжающаго по Русской земль. Но можеть быть такъ же и то, что такое изображение Георгія снято просто съ какой-нибудь церковной иконы Георгія въ серебряной и позолоченной ризъ, усвянной ввъздами и украшенной жемчугомъ. За разсказомъ о происхожденіи следуеть изображеніе мученій Георгія. Кроме житія, принятаго церковью, въ которомъ изображаются мученія Георгія ходили еще аповрифическія сказанія о Георгіи; въ стать в о книгахъ отреченныхъ, между другими апокрифами, упомянуто " $\Gamma e$ оргіево мученіе". Подъ вліяніемъ такихъ сказаній, въроятно, и составилось въ стихахъ изображение мучений Георгія. "На городъ Іерусалимъ напустиль Господь царище Діоклитіанище, безбожнаго пса бусурманища". Онъ умертвилъ благовърнаго паря Өеодора, взяль въ плень Георгія и трехь его братьевь и трехь сестеръ, увезъ въ свою землю невърную и здъсь началь ихъ мучить, говоря имъ:

> «Вы покиньте въру христіанскую, Повъруйте мою латынскую, Латынскую, басурианскую».

Братья и сестры Георгія, убоявшись мученій, отвазались отъ въры христіанской, но Георгій остался неповолебимъ. Царь привазаль мучить его "муками разноличными". Сначала онъ привазаль его "60 пилы пилить".

По Божьему повельнію,
По Егорьеву моленію,
Не беруть пилы жидовскія,
У нихь зубья позагнулися,
Мучители всь утомилися,
Ничего Егорью не вредилося;
Егорьево тыло соцылялося;
Возставаль Егорій на рызвы ноги;

Поетъ стихи херувимскіе, Превовноситъ всѣ гласы архангельскіе.

Потомъ царь привазываетъ Егорья "ез топоры рубить", "ез са поги ковать гвозди желизные", "ез котеле садить и ез смоль варить"; "но ничего Егорью не вредилося". Навонецъ, царь велълъ посадить его въ глубовій погребъ, закрыть досками желізными и засыпать песками рудожелтыми. Здісь Георгій сиділь 30 літь. Когда исполнилось 30 літь, явилась Георгію Пресв. Богородица и скавала:

«Ты за это ли претерпаніе
Ты насладуемъ себа царство небесное».

И поднялись вътры буйные, разнесли пески рудожелтые, разметали доски желъзныя,—и Егорій вышель на святую Русь и пришель въ городъ Іерусалимъ. Здъсь, въ соборной церкви, онъ нашель свою матерь:

> Стоитъ его матушка родимая, Святая Софія премудрая, На молитвахъ стоитъ Івсусовыхъ.

Разсказавъ матери, что съ нимъ случилось, онъ сталъ просить у нея благословенія—отправиться въ путешествіе по землів Русской:

«Государыня моя матушка, Воздай мнъ благословеніе: Поъду я по всей землъ свято-русской, Утвердить въру христіанскую».

Мать снаряжаеть въ путь Георгія, какъ настоящаго богатыря:

«Ты поди далече во чисты поля: Ты возьми коня богатырскаго, Со двѣнадесять цѣпей желѣзныихъ. И со збруей богатырскою, Со вострымъ копьемъ со булатныимъ, И со книгою, со евангеліемъ».

Далье следуеть самое путешествие Георгія по землю Русской, которое можно назвать второю частію Стиха. Земля Русская представилась Георгію совершенно девственною и дикою, ненаселенною и невозделанною: повсюду люса дремучіе, горы толкучія, рыки текучія, ввёри рыскучіе и змёй огненныя: нельзя ни пройти, ни проёхать.

Тутъ же Егорій поважаючи, Святую въру утверждаючи,

Наважаль на льса дремучіе: Лѣса съ лѣсами совивалися: Вътви по землъ разстилалися, Ни пройти Егорью, ни проъхати; Святой Егорій глаголуеть: «Вы льсы, льсы дремучіе! Встаньте и разшатнитеся, Разшатнитеся, раскачнитеся: Порублю изъ васъ церкви соборныя, Соборныя да богомольныя: Въ васъ будетъ служба Господняя. Зароститеся вы, лъса, По всей земль свытло-русской, По крутымъ горамъ, по высокіимъ. По Божьему все вельнію, По Егоріеву все моленію, Разрослись лѣса по всей землѣ, По всей земль свытло-русской, Растуть льса, гдь имъ Господь повельль.

Проважая далве, Георгій встрвтиль "роки быстрыя текучія" и велвль имъ разм'вститься по всей земл'в Русской. Посл'в рікъ онъ навхаль на "чоры толкучія":

Гора съ горой столкнулися, Ни пройтить Егорью, ни проёхати.

### Георгій сказаль имъ:

«Станьте вы, горы, по-старому: Поставлю на васъ церковь соборную, Въ васъ будетъ служба Господняя».

Затемъ ему встретилось стадо звериное.

Навзжаль Егорій на стадо звірнное, На сірыхь волковь на рыскучінхь, И пастять стадо три пастыря, Три пастыря, да три дівицы, Егорьевы родныя сестрицы, На нихь тіло, яко еловая кора, Влась на нихь, какъ ковыль трава; Ни пройти Егорью, ни пробхати. Егорій святой проглаголываль: «Вы волки, волки рыскучіе! Разойдитеся, разбредитеся,
По два, по три, по единому,
По глухимъ степямъ, по темнымъ лъсамъ.
А ходите вы повременно,
Пейте вы ъщьте повелънное,
Отъ свята Егорья благословенное»!

Еще встрътилсь Георгію змей огненные, которымь онь новелёль разсынаться по сырой землё. Наконець, онь доёхаль до города Кіева. На керсонскихь вратахъ Кіева сидить птица иерногарт и въ коттяхъ держить осетра-рыбу; Георгій велёль ей летёть на океань-море. Внутри города онь нашель палаты былокаменны, гдё жиль царище Діоклитіанище. Описаніе встрёчи съ нимъ Георгія очень нацоминаєть встрёчу Ильи Муромца съ Соловьемъ разбойникомъ въ былинахъ. Увидёвъ Георгія, царище, подобно Соловью, кричить по-звёриному, визжить по-зменному, такъ что конь Георгія упаль на сыру землю. Егорій убиль царище, разрушиль его жилище, утвердиль въ Кіеве вёру самому Христу, царю небесному. Потомъ взяль своихъ сестеръ, привель ихъ въ Іорданъ-рёке и велёль имъ умыться и окреститься: "камышъ-трава съ нихъ свалилася и еловая кора опустилася". Онъ возвратиль ихъ своей матери.

Такимъ образомъ, изъ мученика за въру, какимъ Георгій изображается въ первой части Стиха, онъ превращается во второй части въ учредителя порядка, устроителя и просвитителя Русской земли. Черты, въ вакихъ онъ изображается, очевидно, сняты съ вакого-нибудь древняго богатыря, хотя его дъятельность не имветь вполнв богатырского характера. Онъ вздить на богатырскомъ конъ, съ вострымъ копьемъ богатырскимъ, но ни разу не употребляеть его въ дело. Только уже въ Кіеве, лицомъ въ лицу встретившись съ Діоклитіанищемъ, своимъ врагомъ и врагомъ христіанства, онъ пустиль въ него калену стрълу и разрушиль палицей его палаты, но все путешествіе онъ совершаетъ необывновенно мирнымъ образомъ. Землю Русскую онъ устрояеть темъ, что распространяеть веру христіанскую, строить церкви соборныя и богомольныя, издить повсюду съ внигою Евангеліемъ. Такимъ именно въ высщей степени мирнымъ способомъ, путемъ распространенія христіанской віры, дійствительно, и происходило устроеніе и просвищеніе земли Русской. Въ Георгіи, можно думать, народъ представиль вообще типъ тъхъ духовныхъ богатырей, героевъ въры и просвъщенія, которые въ древнія времена повсюду являлись въ одеждё инока и мірянина, въ санв внявя и епископа, посвіцали дикія племена

Руси, распространяя между ними въру, строя города, церкви, монастыри и пустыни.

Стихи о нончинъ міра и страшномъ судъ. Весьма замъчательный отдель народной духовной поэвіи составляють стихи о кончинъ міра и страшномъ судъ. Основою этихъ стиховъ послужило, разумбется, изображеніе кончины міра и последняго суда въ Евангеліи; но кромъ евангельскихъ черть мы встрвчаемъ здъсь много картинъ, созданныхъ народною фантазіей подъ вліяніемъ разныхъ церковныхъ сочиненій и преимущественно апокрифическихъ сказаній. Всего же сильняе, вонечно, народа извъстная картина страшнаго воображение которая была принесена къ намъ при самомъ началъ христіанства; Несторъ разсказываеть, что этою картиною всего сильнъе подъйствовалъ греческій философъ на князя Владиміра, во время проповёди христіанской вёры.

Стихи о страшномъ судъ очень разнообразны: одни начинаются изображениемъ пришествия антихриста; въ другихъ объ антихристъ не говорится, но описывается кончина міра и страшный судъ; въ нъкоторыхъ изображаются, главнымъ образомъ, му-

ченія, ожидающія гръшниковь въ будущей жизни.

Въ нѣкоторыхъ стихахъ (1), какъ и въ евангельскомъ изображеніи, прежде всего описывается пришествіе антихриста, а потомъ кончина міра:

> Сошлетъ Господи пророчество, Илію пророка и Онофрія, И станутъ святые пророчити. И сойдеть на землю бездущный богь, Бездушный богь антихристось: Онъ исколетъ святое пророчество, Отъ той-то отъ святой-то крови Загорится матушка сыра земля: Съ восхода загорится до запада, Съ полуденъ загорится да до ночи. И выгорять горы съ раздольями, И выгорять леса темные, 'И' сошлеть Господи потопіе, И на три дня на три мъсяца: И выпость матушку сыружерыю, п Аки каратыю бълую,

<sup>&#</sup>x27;(\*):Стики ади начинаютом словани мылоздобра да инновалося»; у Жир., № XIX; у Безсон., вып. 5, стр. 477.

Аки скорлупу янчную,
Аки двину вепорочную,
Аки вдовицу благочестивую.
И сойдеть Минанав архантель братюшка,
И утвердить престоль среди земли.
Вострубить въ трубоньку золоту:
Вставайте вы, живые и мертвые,
Старые и малые будьте въ тридцать лёть.

Въ другомъ Стихъ (1) для царства антикриста назначается опредъленное время, которое, впрочемъ, пройдетъ совершенно невамътно:

И будетъ царства его полчетверта года, Три года Господь обратитъ яко въ три мъсяца; Три мъсяца Господь обратитъ яко въ три часа; Три часа Господь обратитъ яко окомъ мигнуть.

Земля выгорить, по словамъ Стиха, на тридесять (въ друг. спискъ—на шестьдесять) лантей. Эта подробность, равно какъ и выше указанная о томъ, что при кончинъ міра вст умершіе воскреснуть въ одномъ возрастъ — въ тридцать лъть, вошли въ Стихъ изъ "Вопросовт Іоанна Богослова".

Сошествіе Спасителя судить живыхъ и мертвыхъ и самый судъ въ Стихахъ (2) изображаются въ следующихъ чертахъ:

Тогда сойдуть съ небесъ ангелы Божів
И снесуть они кресть пресвятый Его,
И поставять на місто на лобное,
Гдь Господь претерпівль вольное распятіе.
Потомъ снесуть престоль Господель съ неба на землю.
Тогда съ неба сойдеть страшный судія,
Самъ Інсусъ Христосъ,
На світоносномъ на облаці,
И сядеть Господь на престоль своемь,
Да н будеть судить живыхъ и мертвынхъ.

Судъ описывается такъ, какъ необрежается въ Евангеліи: праведние стоять по правую, а грашные по какую стороку престо-

<sup>(1)</sup> Кирћев., Ж XX. (2) Стихи собственно о страшномъ судъ начинаются слвани: «Живали мы гръшные на вольномъ свъту»: у Кирћев., Ж XVI; у Безсон. Калъки, вып. 3, ЖЖ 503---Б16.

ла Божія. Выслушавъ приговоръ Судін, праведные идуть "во преврасный рай" и "поють при этомъ півсни херувнискія". Осуждая грівшныхъ на мученія, Госнодь говорить имъ то же самое, что въ Хожденіи Богородицы по мукамз" свавано отъ лица Божія въ отвіть на просьбу Богоматери о помилованіи мучащихся въ аду:

> Даны вамъ были книги божественныя. И все было въ книгахъ написано, Въ чемъ гръхъ, въ чемъ и спасеніе, Чъмъ въ рай ввойти, чъмъ душу спасти.

И затёмъ въ Стихе указываются какъ добродетели, коими можно достигнуть спасенія, такъ и грехи, за которые грешники будуть мучиться:

Души спасти — постоит и молитвою; Въ рай войти — святою милостынею. Къ Божьей церкви вы не хаживали, Писанья Божьяго не слушивали, Со слезами Богу не маливались, Великаго говънья не гавливали, Земныхъ поклоновъ не справливали, Себъ вольнаго причастія не спріемливали, Не имъли вы ни середы, ни пятницы Постомъ и молитвою, Ни святаго воскресенья трехденнаго, Никакого годоваго господняго праздника.

Осужденные просять помолиться о нихъ Господу сначала Михаила архангела, потомъ Пресв. Богородицу, наконецъ пророковъи святыхъ. Это прошеніе грѣшниковъ напоминаетъ то мѣсто въ "Хожденіи Богородицы по мукамъ", гдѣ описывается, какъ Богоматерь, осмотрѣвъ всѣ муки ада, вмѣстѣ съ ангелами и архангелами и всѣми святыми, проситъ Бога о помилованіи грѣшниковъ (¹). Точно также и въ одномъ Стихѣ (²) Богоматерь на страшномъ судѣ представляется ходатайствующею ва грѣшниковъ; но Снаситель сказалъ ей, что Онъ можетъ исполнить ся просьбу только подъ тѣмъ условіемъ, если Она согласится видѣть во второй разъ Его распятіе за грѣшниковъ:

<sup>(</sup>¹) Памят. отреч. лит., т. 2, стр. 29 (²) У Кирѣев., № ХХІ.

Аминь, аминь глаголю тебв: Развъ ты хочешь видъть меня Во втерые Бога на распятия?

Потерявъ всявую надежду на помилованіе, грѣшниви, павши на сырую землю, начинають прощаться "съ превраснымъ раемъ", воего они лишаются, со Спасителемъ, Богоматерью и всѣми святыми. Прощаніе это весьма трогательно:

Простите наше восхожденіе, прекрасенъ рай!
Простите наши райскія пищи,
Райскія пищи мы лишаємся,
На вічную муку отсылаємся!
Прости ты наша заступница,
Госпожа Матерь пресвятая Богородица!
Прости нашь страшный судія, нашь інсусь Христось!
Прости нашь Іоаннъ предтеча!
Прости нашь Михаиль архангель святой!
Прости нашь Гавріиль архангель святой!
Простите всё внгелы, архангелы!
Уже намь грёшнымь вашей славы не слышать.

Простите святые всё праведные!
Простите прероки и аностолы!
Вы пошли въ радости неисповедимыя,
Во царствіе во небесное;
А мы пошли грёшные
Въ муки, плачъ неутёшный.
Прости знаменіе, животворящій кресты!
Крестнаго знаменія лишаемся,
Я въ адъ, и въ муку въ тартарары отсылаемся
Во вёки съ бёсами мучиться (1).

Послѣ этого грѣшники пойдутъ на мученія въ огненную рѣку, по словамъ одного Стиха (3), связанные рука объ руку:

Еретникъ съ еретникомъ, клеветникъ съ клеветникомъ, Двуязычникъ съ двуязычникомъ, ненавистникъ съ ненавистникомъ, и пр.

Когда же гръшники войдуть въ огненную ръку,

Велитъ Господь брега (раки) вийств содвинути, И велитъ Господь перстіемъ засыпати,

The think of the state of the s

The second of th

<sup>(4)</sup> Y Kaptes., & XVI. (4) Y Kaptes., & XXI. Milosurge and the

Чтобы не слыхать отъ гращных в голосу, Ни стонанія, ни рыданія, Ни ручнаго восплесканія.

Стихи о мученіяхъ гръшниковъ и блаженствъ праведныхъ-Особый отдёль составляють Стихи, въ которыхъ изображают ся мученія гръшниковъ въ будущей жизни и при этомъ ука зываются гръхи, за которые они будуть мучиться ('). Мученія описываются подробно и ночти тъ же самыя, какія указываются въ сказаніи о мытарствахъ; но награды людямъ праведнымъ въ будущей жизниописываются слишкомъ кратко и чертами слишкомъ блёдными и неопредъленными. Праведные будуть жить въ раю прекрасномъ, гдъ на деревьяхъ сидять птицы райскія и поють итсни царскія, такъ что все вольное житіе человёку показалось бы за одинъ часъ, за минуту.

Кром'в указанных Стиховъ о кончин міра и страшномъ суд'в, есть еще много другихъ, которые примыкаютъ къ нимъ по своему содержанію. (2). Изъних особенно зам'вчательны "Плачъ

земли" и "Прощаніе души ст тпломи"...

Въ Стихъ "Плачъ земли" изображается та же жалоба земли Богу на беззаконія людей, которая въ танихъ поэтическихъ картинахъ представлена въ "Слоей о видиніи ап. Павла"(3). Въ Стихъ собственно одна картина: жалоба высказывается отъ лица всей земли въ совокупности, а не отдёльно отъ солнца, моря, луны и проч., какъ въ "Слоей о видиніи ап. Павла". Другая особенность въ Стихъ та, что Богъ, выслушавъ жалобу земли, просить ее потерпъть, пока гръщники покаются. Вотъ самый Плачъ земли:

Растужилась, распланалась матушка сыра земля
Предъ Господомъ Богомъ:
Тажоль-до мив. гляколь Господи, вольный свёть,
Тяжель много, грешниковъ, боль беззаконниковъ!
Речетъ же самъ Господь сырой земля:
Потерпи же ты, матушка, сыра земля!
Потерпи же ты насколько времечка, сыра земля!
Не придутъ ли рабы грешные къ самому Богу
Съ чистымъ призавнемъ?
Ежели придутъ, прибавлю я имъ свёту вольнаго,
Царство небеское:
Ежели не придутъ ко мнь, къ Богу,
Убавлю я имъ свёту вольнаго,

<sup>(1)</sup> Эти стихи начинаются словайи «Воскребнет». Вогъ за вознесется рука: У Безсон., вып. 5, жж 494—495.

<sup>(\*)</sup> Сборн. Кирвев. въ Чтен. Общ. ист. и древн. Ж XXII—XXIV, XXVII, XXVIII, XXX, XXXVIII, XXXIX. (\*) Памят. отреч. русск. лит., т. 2, стр. 40—41.

Прибаваю я имъ муки въчныя, Ценорю и ихъ гладомъ гододинив (1),

Мисль Стиха "Прощанів души съ толомой взята также изъ "Слова о видоніи апостола Павла", гдѣ ангель, между прочимь, показываеть апостолу, важь отходять отъ міра души праведнихъ и грѣштихъ людей: "но повельнію ангела, душа, вышедши изъ тыла, спотрить (разсматриваеть) на тыло, чтобы узнать его въ будущей воскресеніе, когда она должна снова соединиться съ нимъ". Это прощаніе изображается въ Стихъ въ сладующей картинъ:

Солнушко на закать пошло,
Красное закатилося.
Душа съ тълонъ разставалася.
Отошедши, она тълу поплонилася:
Ты прощай, ты прощай, тъло бълое!
Ты пойдешь, тъло бълое, во сыру землю;
Ты сырой землъ на распутънце,
Ты сырымъ червямъ на расточенье,
Я, душа, пойду къ самому Христу,
Къ самому Христу, къ судьъ праведному,
Отъ Христа пойду въ муку въчную.

На вопросъ тела, почему она угадывавть, что пойдеть въ мужу въчную, душа указываеть на грехи, за которые она считаеть себи достойною въчной муки:

Потому я, тело белое, себя угадываю,
Что какъ жили мы были на вольномъ свету,
Мы на вольномъ свету, на прошедщемъ веку.
Не имели мы ни середы, ни пятинцы,
Ни великаго поста понедельничку,
Ни трехденнаго воскресеньица;
Мы по середамъ, по пятинцамъ платъе золовали,
Платье золовали мы, льны придовали,
Изъ чужихъ мы коровъ молоко выданвали,
Мы мъъ хабба споринью выничнывали;
Не ходили ни къ объщия, мы къ светория;
Мы не слушали явома колокольнито,
Мы не слушали явома колокольнито,

Волотью и врийм Чано Буючаль (1).

Market Brown & State & Brown of the

<sup>(1)</sup> У Кирвев., Ж ХХХ. (2) У Кирвев., Ж ХХІУ.

Къ этимъ грёхамъ, достойнымъ вёчной муви, въ другихъ Стихахъ прибавляется еще то, что "по сватьбамъ душа много хаживала, сватьбы звёрьями оборачивала", и то, что "заблудящимъ дороги не повазывала, мертвыхъ во гробахъ не проваживала" (1).

Стихи нравственно - историчесніе. *Нравственно - историческими* можно назвать вообще всё тё Стихи, содержаніе которихъ примываеть въ священной исторіи вообще, или, въ частности, въ житіямъ святыхъ. Къ ветхозавётной исторіи относятся тольво два Стиха: "*Плачз Адама"* и "объ Іосифъ Прекрасномъ".

Стихъ объ іосифѣ Препрасномъ. Библейская исторія объ Іосифѣ, проданномъ братьями въ Египеть, послужила сюжетомъ для Стиха "объ Іосифъ Препрасномъ". Согласно съ Библіей, въ Стихѣ послѣдовательно излагаются всѣ пункты этой трогательной исторіи: продажа Іосифа въ Египеть, жизнь въ Египтѣ у царедворца Пентефрія, невинное заключеніе въ темницу, переходъ изъ темницы на первое мѣсто въ государствѣ и полное интересныхъ приключеній свиданіе съ братьями и отцомъ. При этомъ съ особенною силою выставляется на видъ отеческая любовь въ Іаковѣ и сыновняя—въ Іосифѣ, которая изображена въ слѣдующихъ двухъ картинахъ. Когда купцы, говоритъ Стихъ, которымъ былъ проданъ Іосифъ, проѣзжали мимо того мѣста, гдѣ была похоронена мать его, Рахиль, Іосифъ попросилъ ихъ пустить его на могилу матери:

«Богатые вы купчане! Отпустите, ослобоните, На матушкину могилку, Горючихъ я слезъ наточуся, Съ родимою матушкою прощуся» (\*).

Далее следуеть плачь Іосифа на могиле матери, который излагается иногда въ отдельномъ Стихе. Эта картина составилась на основании древне-іудейскаго преданія, помещеннаго и въ Четь-Минеяхъ св. Димитрія Ростовскаго (31 марта). Другая картина очень оригинальна и,вероятно,русскаго происхожденія. Ожидая свиданія съ отцомъ, Іосифъ приказаль утвердить въ вемлю столбъ и обить его бархатомъ; когда слепого уже Іакова привели къ этому столбу, Іосифъ сталь за столбъ и, приветствуя отца, поклонился ему въ ноги, а Іаковъ, думая обнять сына, прижаль къ себе столбъ такъ

<sup>(1)</sup> Стихъ о въчной мукъ у Кирвев., Ж. ХХУ.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) У Киртевск., Ж VIII. Калтин, в. 1, Ж 38.

сильно, что изъ него "съ облыст сторонъ сокъ выступилъ". Когда Іосифъ объясниль ему, что опъ вижсто него обнялъ столбъ, онъсказалъ:

> «Спасибо, любезное мое чадо, Что ты не шелъ теперь ко инъ въ руки: Зажалъ бы съ тоски тебя до смерти» (1).

Стихи о богатовь и Лазарь. Евангельская притча о богатомъ и Лазарь дала содержание извъстнымъ Стихамъ о богатомъ и Лазарь. Народъ не ограничился простымъ переложениемъ притчи, но почти каждую черту ея усилилъ и распространилъ разными выдуманными подробностями, а нъкоторыя черты и измънилъ, сообразно съ своими понятиями. Такъ, богатаго и Лазаря, братьевъ по Христь, какъ ближнихъ, онъ представилъ родными вровными братьями и тому и другому далъ одно имя Лазаря.

Жили то были два братца, Два братца родныхъ, да два Лазаря. Что одна ихъ матушка породила, Не однимъ ихъ Господь счастьемъ надвлялъ.

При этомъ жестовосердіе немилостиваго богача становится еще рѣзче и поразительнѣе. Въ Евангеліи о смерти богатаго и Лаваря сказано просто: "умеръ нищій и отнесенъ быдъ ангелами на лоно Авраамово; умеръ и богачъ, и похоронили его"; въ Стихахъ эти слова распространены и усилены слѣдующими подробностями. Посылая за душой бѣднаго Лазаря, Господъ говоритъ ангеламъ:

«Выньте его душеньку и честно и хвально, И честно и хвально, и въ сахарны уста, Положите его душеньку на небеса, Ноложите душеньку въ пресвътлый рай».

### А о душъ богатаго свазано:

«Выньте его душеньку сквозь язвое ребро. Положите душеньку на острое колье,

<sup>(</sup>¹) У Безсен. Калъки, вын. 1, ж 37, стр. 171.

Ноднимите думеньку вверхъ высоко. И бросъте его душеньку въ таръ-гарары» (1).

Разговоръ между богатымъ и Лазаремъ за гробомъ также усиленъ и распространенъ; упрекая въ жестокосердіи богатаго, Лазарь говоритъ ему то же, что будетъ сказано Спасителемъ всёмъ грёшникамъ на страшномъ судё.

Въ изображени земной жизни богатаго отразились нёкоторыя черты народныхъ правовъ и понятій. Богатый говоритъ

Лазарю:

«Есть у меня братья получше тебя, Князья да бояре—тѣ братья мои, Попы тѣ церковны—хлѣбъ соль съ ними една у меня». По двору богатый похаживаетъ. За нимъ выходила свышиля раба (²), Въ руцѣхъ выносила медъ и вино: «Выпей, мой богатый, зелена вина, Закушай, богатый, сладкте меды» (в).

Стихи о Лазар'в всего чаще поются нищими кал'вками; ихъ любитъ особенно слушать нашъ простой народъ. Нищіе видятъ въ Лазар'в для себя прим'връ при собираніи милостыни, а народъ находитъ въ судьб'в его изображеніе своей собственной судьбы.

Изъ Стиховъ, разсказывающихъ о святыхъ, замъчательны Стихи объ Алексию, человики Божьемь, Іоасафи царевичи и Бо-

рись и Глыбы.

Стихь о св. Аленсъв, человънъ Боміемъ. Житіе св. Алевсъя, человъва Божія, не могло не поражать народнаго воображенія тъмъ высокимъ идеаломъ самоотверженія, какой въ немъ представляется. Имя князя и соединенное съ нимъ высокое положеніе въ обществъ, богатство и роскошь, окружавшія его съ волыбели, любовь родителей и роднихъ и прекрасная дюбящая супруга, съ которою только-что заключенъ союзъ на всю жизнь, все это отвергнуто св. Алексъемъ для Бога и спасенія души, все это съ радостію, въ самой цвътущей поръ молодости, промънено на имя и жизнь нищаго кальки, въ рубищъ переходящаго съ мъста на мъсто, подъ дождемъ й вътромъ на паперти храма

<sup>(1)</sup> Калъки, вып. 1, № 21. (2) Т. е. сверху изъ горницы, горничная.

<sup>(</sup>в) Калъки, вып. 1, № 27.

выпрашивающаго милостыню и, наконецъ, находящаго пріють въ убогой вельв. Неудивительно, что народъ переложиль это житіе св. Алексъя въ стихи, которые сдълались его любимыми стихами. Вотъ болве интересныя мъста изъ этого Стиха:

> Во славномъ во городъ, во Рымъ, При царъ было при Оноріъ, Жиль человъкь благочестивый, Великій Ефимьянъ князь; Супруга его Агланда. Жили они многія льта. У нихъ не было дътища ни единаго.

### Они начали молиться Богу:

«Создай ты намъ, Господи, чадо, Единое чапо молоденца! При млапости намъ на погляпенье. При старости напъ на сбереженье, При смертномъ часу на поминъ душъ». Услышаль Господь Богь ихъ молитву: Создаль имъ Господь дътище единое.

loacade, TO Sament DT. Не хоттлось Алекстю жениться; Хотвлось ему Богу молиться, За младыя льта потрудиться. Здъсь его отецъ не послушаль; А онъ своему отцу не поспорилъ. CTARRA OURHETEORRETCH

## После брана Алексей говорить своей супруги:

«Ой же ты, обручная княгиня! Ты станешь ли со мной за едино Богу модиться? Промежъ насъ будетъ Святой Дукъ. Княгиня ему умодчала, Нивакого отвъту не сказала.

Снявъ съ себя шелковый поясъ и златой перстень съ руки, онъ сказаль ей:

«Храни сін вещи сердцевыя:

Bots reos non meakors nonce, Со правой руки волоть перстень. Молися ты Госполу, трупися.

 $\label{eq:continuous} \varphi(t)(d) = d^* \Gamma(t) + e^{-i t} \qquad \qquad \varphi(t) \in d^* \Gamma_t.$ 

За Алексъя Божьяго человъка». А и пошелъ во иниую землю.

Пришедши во иную землю, "во Одест градт" (1), Алексъй сталъ на церковной паперти съ нищими и началъ молиться:

Создай ты мнв. Господи, власъ долгій, Чтобы отецъ, мать меня не познали»! Молился Алексвій Богу, трудился; Красота въ лицв его потребишася, Очи его погубишася; Сталъ Алексвій, какъ убогій (2).

Стихъ объ loacaфъ царевичъ. Еще высшій идеаль само-отверженія представляется въ Стихъ "объ loacaфъ царевичъ". Здёсь уже не сынъ богатаго внязя оставляеть домъ родительскій, но сынъ царя оставляетъ царскій дворецъ и престоль и для спасенія души удаляется въ пустыню. Стихъ этотъ составился подъ вліяніемъ исторіи Варлаама и Іоасафа царевича, въ которой разсказывается, "какъ мудрый отшельникъ Варлаамъ обратиль въ христіанскую въру индійскаго царевича Іоасафа. Варлаамъ явился въ царевичу подъ видомъ купца, продающаго драгоцвиный камень, и объясниль Іоасафу, что камень этоть изображаеть царство небесное, котораго всего легче достигнуть уединеніемъ и молитвою". Въ Стихъ, въ формъ разговора Іоасафа царевича съ пустыней, изображается состояние души царевича, жогда онъ приходить въ пустыню и ръщается начать уединенную жизнь отшельника. Пустыня олицетворяется и называется преврасною матерыю. Царевичь просить ее принять его въ себъ, жакъ сына; но она не совътуетъ ему оставлять міръ и царство, и говоритъ:

> «Не жить тебь во пустынь, Не молясь во мнь, Господу трудиться; Не трудясь во мнь, Господу трудиться: Нътъ во мнь царскаго вства, И пътъ во мнь царскаго пойла; Беть-воскушать—гнилая колода; Испивать—болотная водица».

<sup>(1)</sup> Т. е. въ городъ Эдесъ, въ Месопотамін. Смотр. житіе св. Алексвя. Четьи-Минен 17 марта. (2) Стихъ объ Алексвъ, человъкъ Божіемъ, у Кир., Ж VII; у Безсон., вып. 1, Ж 29.

Когда царевичь объщаеть терпъть лишенія въ пищь и питіи, пустыня указываеть ему на его молодость и на свойственныя молодости мечты и стремленія къ жизни веселой и разнообразной, которыя можеть пробудить въ его душь первая весна, когда все въ природь оживится и будеть вызывать къ жизни:

«Не жить тебь во пустынь:
Придеть мать весна-красна,
Лузья-болоты разольются,
Древа листами одънутся,
И запоють птицы райскія
Архангельскими голосами,—
А ты изъ пустыни вонь изыдешь,
Меня, мать прекрасную, можинешь» (1).

### Отвъчая на это, Іоасафъ говоритъ:

«Во зеленой во дубравѣ Есть частыя древа, Со мной будутъ думы думати; На древахъ есть мелкіе листья, Со мной станутъ говорити; Прилетятъ птицы райскія, Станутъ распѣвати, Меня будутъ потѣшати» (²).

Изъ житій русскихъ святыхъ или изъ русской исторіи замічательны только два стиха: "о Борист и Глюбт" и "о Дмитровской субботт".

Стихъ о свв. Борисъ и Глъбъ. Память свв. Бориса и Глъба, какъ первыхъ мучениковъ нашей церкви, глубоко почиталась, и житія ихъ, написанныя чернорняцемъ Іаковомъ и пр. Несторомъ, составляли предметъ любимаго чтенія у народа. Народъ сложиль о нихъ особий Стихъ; существенное отличіе его отъ житій за-ключается въ томъ, что житія представляютъ въ Борисъ и Глъбъ примъръ братской любви, а въ Стихъ главною чертою выставляется въ нихъ сыновняя любовь въ отцу, вслъдствіе которой они не послушали даже совъта матери, предостерегавней ихъ отъ Святополка, поъхали на поминки отца и погибли.

<sup>(1)</sup> Калеки, вып. 1, ж 50, стр. 216.

<sup>(\*)</sup> Калъки, вып. 1, Ж 52, стр. 221.

Стихъ о Дмитровской субботъ. Весьма замъчателенъ Стихъ о Дмитровской субботто". Димитріевская суббота установлена для поминовенія воиновъ, павшихъ во время знаменитой Куликовской битвы; Димитріевской она называется потому, что поминовеніе совершается въ субботу, предъ днемъ памяти св. Димитрія Солунскаго, 26 октября. ВъСтихъ происхожденіе Димитріевской субботы объясняется такимъ образомъ. "Наканунъ Димитріевской субботы внязь Димитрій Іоанновичъ, съ княгиней Евдовіей и внязьями и боярами, слушалъ объдню въ Успенскомъ соборъ, которую служилъ митр. Кипріанъ. Предъ Достойной вдругъ князю представилось видъніе.

Не горять свъчи предъ вконами, Не сіяють камни на златыхь окладахь. Не слышить онъ пънія святаго, А видить онъ чистое поле, То ли чистое поле Куликово.

Все поле поврыто тёлами христіанъ и татаръ: "христіане-то какъ свёчки теплятся, а татары какъ смола черна"; по полю ходитъ Пресв. Богородица, а за нею апостолы, архангелы и ангелы: они отпъваютъ мощи православныхъ христіанъ, на которыхъ въ это время вёнцы сходятъ съ небесъ; кадитъ на нихъ сама Богородица. Обощедши поле, она спросила: "а гдё жъ да князь Димитрій?" Апостолъ Петръ сказалъ: "онъ теперь въ Успенскомъ соборъ съ княгиней Евдокіей слушаетъ молебенъ". Богородица сказала:

«Не въ своемъ Димитрій князь мѣстѣ: Предводить ему лики мучениковъ, А его княгинъ въ жоемъ стадъ».

При этихъ словахъ видъніе пропало, свъчи опять загорѣли, камни на окладахъ иконъ снова засіяли. Князь Димитрій поняль это видъніе какъ знаменіе, что близовъ часъ его смерти, а княгинъ быть послъ него въ черницахъ, и на память его онъ "уставилъ Дмитровскую субботу" (1).

<sup>(1)</sup> Кальки, вып. 3, стр. 673-675, ж. 456.

2) Народныя легенды. Другую форму религюваюй народной поэзін составляють легенды (1), прованческіе разскавы духовнонравственнаго содержанія. Подобно Стихамъ, легенды составнию также подъ вліяніемъ разныхъ сочененій духовной письменности и апокрифическихъ сказаній, но только онъ еще болье уклонидись отъ этихъ сочиненій въ изображевіи своихъ предметовъ; священное содержание въ нихъ гораздо болбе, чвиъ въ Стихахъ, искажается разными измененіями и прибавленіями. Поэтому легенды далеко не имъють того важнаго и серьезнаго тона, кавимъ отличаются большею частію духовные стихи, а спорве похолять на религіозныя сказки, въ которых в отъ священнаго преданія часто остается одно только названіе лица или событія, а все прочее составляеть чистый вымысль народной фантазіи. Многія легенды представляють просто передфаку священнаго разсказа на народные нравы, или прямо изображають эти нравы съ религіовно-правственной точки зрінія и съ поучительною цілію.

Изъ лицъ ветхозавътныхъ легенды разсказывають о Нов и Соломонъ. Въ дегендъ о Ноъ, вромъ нъвоторыхъ другихъ подробностей, встричается тоть же разсказь, -- какъ діаволь препятствоваль Ною строить вовчегь, какъ хитростью вошель въ него вивств съ женой Ноя и вакъ хотвлъ потопить ковчегъ, во время потопа, -- который находится въ апокрифическомъ свазанів о Легенда о Соломонъ изображаетъ мудрость Соломона, разсказывая, вакь онь спасся изъ ада томь, что хотель построить въ немъ монастырь. Изъ новозанатной исторіи особенно вамечательны легенды "О хождении Іисуса Христа и апостоловъ". Между апокрифическими сказаніями есть "Обходы или питешествія впостольскія". Въ нихъ, между прочинъ, разсказывается, вакъ апостолы, странствуя по земле, однажды вспахали и застяли ниву одного пахаря въ то время, какъ онъ ходилъ въ городъ для того, чтобъ принести имъ хлеба, котораго они у него просили. Легенды о хожденіи Спасителя составились по образцу этихъ путеществій. Въ нихъ Спаситель одинъ, или вивств съ апостолами, изображается странствующимъ по вемлъ, чтобы учить дюдей вврув и добродетели, помогать белнымъ и пра-

<sup>(1)</sup> Народным легенды изданы Асанасьевымъ въ 1859 г. Критическая статья о них А. Пынина въ Современ. 1860 г., том. LXXX. Другой сборникъ народныхъ легендъ сдъланъ Драгомановымъ: «Малорусскія народныя преданія и разсказы». Кіевъ. 1876.

веднымъ и навазивать злихъ и жестокосердихъ. Такови, наприм.: "Чудесная молотьба", "Христось братець" и "Бидная вдова". Странствоваль, говорить легенда "о быдной вдовы", Христось содвинадцатью апостолами. Шли они разъ какъ простые люди, признать было нельзя, что это Христось и апостолы. Пришли въодну деревню и стали проситься на ночлегь къ богатому мужику. Богатый муживъ не пустиль ихъ, а послаль въ бъдной вдовъ: "она нишихъ пускаетъ, сказалъ онъ, ступайте въ ней". Бъдивы вдова, дъйствительно, пустила ихъ и разделила съ ними последнюю краюху кабба и последнюю горсть муки, изъ которой надругой день напекла для нихъ блиновъ. Переночевавъ у вдовы, Христосъ и апостолы отправились въ путь и встретили на дорогъ волка, воторый, обратившись въ Спасителю, сталъ просить у Него вды. Спаситель сказаль ему: "пойди въ бъдной вдовъ, съвшь у нея ворову съ теленкомъ". Апостолы заметили было, что эта вдова приняла ихъ ласково и накормила, но Спасительсвазаль: "такъ тому быть должно". Волкъ нобъжаль, събль у вдовы ворову, а вдова, узнавши объ этомъ, сказала только: "Богъ даль. Богь и взяль; Его святая воля". Потомь они встретили на дорогъ бочку съ деньгами; Спаситель вельлъ ей катиться къ богатому муживу на дворъ. Апостолы опять замътили, что лучшебы отдать ее бъдной вдовъ, а у богатаго и такъ всего много; но Спаситель по-прежнему отвичаль: "такъ тому быть должно". Богатый спряталь деньги, но не остался доволень и подумаль: "хоть бы еще столько же послаль Господь". Въ полдень, стало очень жарко, апостолы захотёли пить. Спаситель увазальимъ въ одной сторонъ колодезь; но, пришедши къ этому колодезю, апостолы увидёли въ немъ всякую срамоту-жабъ, змей и дагушекъ, и, разумъется, не стали пить и, возвратившись, разсвавали объ этомъ Спасителю. Спаситель ничего имъ не отвъчалъ. Спустя немного, апостолы опять запросили пить: Спаситель указаль имъ володезь въ другой стороне. Пришли апостолы въ колодезю и видять: растуть около него деревья чудесныя, поють птицы райскія, а вода чистая, студеная и сладвая. Когда, напившись воды, апостолы воротились, Спаситель спросиль ихъ: "что такъ долго не приходили?" "Мы только напились, отвъчалиапостолы, да пробыли тамъ всего три минуточки"...... Не три минуточки вы тамъ пробыли, а целыхъ три года, свазалъ Спаситель. Каково въ первомъ колодив, таково худо будеть на томъ свътъ богатому муживу, а каково у другого колодевя, таковохорошо будеть на томъ свёте бедной вдове" (1). Легенда пы-

<sup>(1)</sup> Аван., стр. 5-8.

тается иногда объяснить странные и непонятные на простой взглядь случаи въ судьбв людей счастивыхъ и несчастныхъ, и указываетъ на высшіе пути Промысла Божія, который все въ мірѣ и жизни направляетъ въ добрымъ цѣлямъ. Въ этомъ отношеніи замѣчательна легенда "объ ангелю". У одной женщины, говорится въ ней, родилось двое дѣтей. Богъ посылаетъ ангела вынуть изъ нея душу; но ангелу жалко стало двухъ малыхъ младенцевъ, и онъ не вынулъ души... "У той бабы, Господи, сказаль онъ, есть два малыхъ младенца; чѣмъ они станутъ питаться?" Богъ взялъ жезлъ, ударилъ въ камень и разбилъ его надвое и велѣлъ ему посмотрѣть въ трещину. "Что видишь тамъ?" спросилъ Господь. "Вижу двухъ червяковъ". "Кто питаетъ этихъ червяковъ, тотъ пропиталъ бы и двухъ малыхъ младенцевъ" (1).

Кромъ Спасителя и апостоловъ, въ дегендахъ представляются странствующими на землъ и святые, наприм. Илья пророкъ, Николай чудотворецъ, св. Касьянъ, св. Пятница (т. е. св. Параскева). Святые покровительствуютъ и награждаютъ тъхъ, кто ихъ почитаетъ. Особенно часто выводится Николай чудотворецъ, который изображается милостивымъ и помогающимъ бъднымъ и несчастнымъ.

Духовные стихи и легенды составляють весьма важный въ историческомъ отношеніи памятникъ религіозно-нравственныхъ понятій народа, которыя сложились въ немъ издавна и сохраняются еще до сихъ поръ. Они показывають, въ какихъ формахъ нашъ народъ усвоиль христіанское ученіе, какой и подъ вліяніемъ какихъ образцовъ составился въ немъ взглядъ на вёру и благочестіе, какія, по его понятію, самыя важныя добродѣтели и какіе самые тяжкіе грёхи и пороки; какія къ истиннымъ религіознымъ представленіямъ онъ примѣшалъ суевѣрія; какъ измѣнилъ и исказилъ нѣкоторыя событія священной исторіи и разсказы изъ житій святыхъ.

## СОБСТВЕННО-РУССКАЯ КНИЖНАЯ СЛОВЕСНОСТЬ.

Произведенія переводной словесности, служа источникомъ образованія для нашихъ предвовъ, доставляли имъ въ то же время богатый матеріалъ и для собственной ихъ литературной дъятельности и вообще были образцами для ихъ сочиненій. Въ частности же, харавтеръ сочиненій нашихъ писателей, ближайшимъ образомъ, долженъ былъ опредъляться потребностями русской

<sup>(1)</sup> Тамъ же, стр. 88-90.

жизни и особенно церкви русской, органомъ которой преимущественно и была древняя словесность. Насущною потребностію русской церкви въ первыя времена было утверждение русскихъ христіанъ въ върв и благочестіи христіанскомъ; для этого пастыри наши писали слова, поученія и посланія, которыя составляють преобладающую форму въ древней словесности. Утверждая русскихъ христіанъ въ въръ и благочестін, они въ то же время должны были ратовать противъ прежняго язычества и защищать ихъ отъ разныхъ иноверныхъ вліяній. Принявши христіанскую въру, предви наши долго не могли отстать отъ прежнихъ язычесвихъ нравовъ и обычаевъ: въ христіансвимъ понятіямъ примъшивали языческія суевърія, въ христіанскіе праздники продолжали совершать языческіе обряды и игры, даже христіанскихъ сватыхъ наивно смёшивали въ своихъ представленіяхъ съ именами старыхъ языческихъ божествъ и такимъ образомъ являлись, по выраженію древнихъ пастырей, деоевприыми. Полемика съ этимъ двоевъріемо въ русской жизни составляеть весьма різко выдающуюся черту во всей древней словесности, отъ поученій пр. Өеодосія Печерскаго до Духовнаго Регламента включительно. Изъ иновърныхъ вліяній всего сильнъе было вліяніе латинства. Борьбу съ латинствомъ Россія, можно сказать, наследовала отъ Греціи, вийсти съ христіанствомъ. Вопросы о ваблужденіяхъ латинской церкви были самыми живыми вопросами въ Греціи вь эпоху принятія нашими предками христіанства и вм'яст'я съ нимъ, естественно, должны были перейти въ Россію и выразиться въ русской словесности, тъмъ болъе, что первые митрополиты и епископы были изъ грековъ и съ самыхъ же первыхъ временъ открылись покушенія латинянъ распространить свое ученіе въ Россіи. Эти покушенія продолжались потомъ въ теченіе всего древняго періода. Со второй половины XIV в. начали появляться въ Россіи разныя ереси: въ XIV в. ересь стригольниковъ, въ XV в. ересь жидовствующихъ, въ XVI в. ереси Бакшина и Косаго; въ XVII в. явился расколъ. Всв эти обстоятельства способствовали особенному развитію полемического направленія древней словесности. Руководствомъ въ правственной христіанской жизни съ самыхъ первыхъ временъ сделались образцы древнихъ подвижниковъ въры и благочестія, переданные нашимъ предвамъ въ развыхъ патерикахъ; подъ вліяніемъ этихъ образцовъ скоро и въ русской церкви стали являться люди строгой въры и благочестія; изображеніе ихъ жизни и подвиговъ составило особый отдёль въ древней словесности-отдёль житій святых. Кром'в того, съ одной стороны вліяніе византійских хроникъ, а съ другой - весьма естественная потребность сохранить въ па-

мяти потомства замівчательныя событія въ церкви и государстві, дали начало мьтописными и историческими сочинениями, которыя появились въ нашей словесности очень рано и занимаютъ въ ней очень видное мъсто. Наконецъ, странствования русскихъ людей по разнымъ странамъ и особенно благочестивый обычай путешествовать по святымъ мистамъ, общій всимъ народамъ въ средніе віка, произвели въ древней словесности особую форму хожденій, или путешествій. Таковы главныя формы произведеній древней словесности. Къ нимъ причисляють еще произвеленія письменности завонодательной, церковной и гражданской, котосоставляя весьма важный источенсь для исторіи церкви и государства, содержать въ себъ и много данныхъ для исторіи явыка, нравовъ и обычаевъ и духовнаго развитія народа. Поэтическія произведенія древняго періода принадлежать въ области устной народной словесности; въ книжной же словесности, кромъ Слова о полку Игоревъ, собственно поэтическихъ произведеній мы почти не встръчаемъ. - Центромъ образованія и литературной дъятельности отъ начала письменности до половины XIII в. были на югь Кіевъ, а на съверъ-Новгородъ. Съ XVI в., съ возвышеніемъ Москвы и съ перенесеніемъ въ нее столицы Русскаго тосударства, образование и письменность сосредоточиваются главнымъ образомъ въ Москвъ и Новгородъ. Съ конца XVI в., впрочемъ, въ Кіевъ снова возникаетъ просвъщеніе; здъсь, подъ влія. ніемъ западной науки, проникшей чрезъ Польшу, развивается особая, такъ называемая схоластическая словесность, которая потомъ въ XVII в. переходитъ въ Москву и самой московской словесности сообщаеть свой схоластическій характерь и направленіе.

## **ШРОИЗВЕДЕНІЯ СЛОВЕСНОСТИ ХІ—ХІІІ В.**

Къ XI в. относятся: поучение Новг. арх. Луки Жидяты, слово Кіевскаго митр. Иларіона, полемическія посланія митр. Леонтія, Георгія и Іоанна ІІ, сочиненія пр. Осодосія Печерскаго, черноризца Іакова и пр. Нестора. Начало и устроеніе Русскаго государства, распространеніе и утвержденіе въ Русской землю кристіанской вёры и подвиги первыхъ полвижниковъ въ этихъ великихъ событіяхъ служатъ главными предметами сочиненій писателей перваго вёка нашей словесности. Дёла древнихъ княвей, не вошедшія въ народную словесность, изображаются въ лютописи; особенно св. Ольга и св. Владиміръ, какъ просвётнтели Россіи, постоянно прославляются въ произведеніяхъ книжтели Россіи, постоянно прославляются въ произведеніяхъ книж-

ной словесности. Славить Владиміра и его бабку митр. Иларіонъ въ своемъ Словъ; съ одушевлениемъ изображаетъ дъла ихъпр. Несторъ; черноризецъ Іаковъ пишетъ житіе Владиміра и прославляеть его и св. Ольгу похвалами. После Владиміра и Ольги предметомъ прославленія служать св. князья Борись и Гльбъ; погибшіе, какъ жертва вражды, они сдылались образцами братолюбія. Церковь дюбила выставлять ихъ світлый образь в послѣ, въ періодъ княжескихъ междоусобій, когда нужно было проповъдывать миролюбіе и братскую любовь. Вийстй съ христіанског верою начала распространяться и иноческая жизнь; Кіевопечерскій монастырь становится образцомъ не только длядругихъ монастырей, но и для всей христіанской общины, для всвхъ христіанъ. Устроеніе этой обители и подвиги первыхъ ел строителей, Антонія и Өеодосія, сдівлались также предметомъ сочиненій. Сочиненія русскихъ митрополитовъ изъ грековъ направлены къ тому, чтобы защитить молодую русскую цервовь отъ вліянія латинства; основная мысль этихъ сочиненій-о православіи Восточной церкви и о заблужденіяхъ церкви Западной.

Поученіе Новг. арх. Луви Жидяты (1035—1059). Это поученіе важно для насъ. какъ самое первое по времени оригинальное произведение духовной словесности. Оно написано не на одну вакую-нибудь опредёленную тему, а завлючаеть въ себе кратвое наставление вообще во всёхъ истинахъ вёры и благочести. "Прежде всего, говорить Лука, въруйте въ Бога, въ Троицѣ славимаго, во Отца, и Сына, и Св. Духа, какъ научили апостолы и утвердили св. отцы: Върую во единаго Бога.... до вонца-(т. е. до конца символа въры). Въруйте также въ воскресение и жизнь въчную и муку въчную (уготованную) гръшникамъ. Не лънитесь ходить въ церковь и на заутреню, и на объдню, и на вечерню; и въ клъти своей, отходя во сну, прежде помолись Богу, и тогда ложись на постель. Въ церкви стойте со страхомъ Божінмъ, не говоря ни о чемъ и не думая, но всею мыслію моли Бога, да отпустить Богь теб'в грвхи". Затвив излагаются христіанскія обязанности къ ближнимъ, делаются наставленія въ разныхъ добродетеляхъ и предостереженія отъ разныхъ заблужденій и пороковъ. "Любовь имейте, говорить онъ, со всякимъ человъкомъ, а особенно съ братіею, и да не будетъ у тебя однона сердцъ, а другое на устахъ. Не рой подъ братомъ ямы, да не вринетъ тебя Богъ еще въ худшую. Прощайте брать брату и всякому человъку, не воздавайте вломъ за зло... Не производи: ссоры, да не наречешься сыномъ діавола, но примиряй, да будешь сыномъ Богу... Чтите стараго человъка и родителей своихъ; не клянитеся именемъ Божівмъ и никого не завлинайте в -не провлинайте. Бога бойтеся, князя чтите.... чтите отъ всего сердца іерея Божія, чтите и слуги церковныя. Не убій, не укради, не лги и не свидътельствуй ложно". Есть въ поученіи и указанія на современные недостатки русской жизни, напр.: "мяды не емлите, не отдавайте въ лихву.... не хорошо говорить срамныя слова, не пей безвременно, но въ мъру и не до пьянства.... не ядите сквернаго, святые дни чтите". Весьма въроятно, что это поученіе сказано или написано арх. Лукою не по случаю какого - нибудь опредъленнаго церковнаго праздника, а при самомъ вступленіи его на свою паству, когда всего приличнъе было преподать народу такое общее наставленіе во всъхъ христіанскихъ добродътеляхъ (1).

Сочиненія св. Иларіона, мит. Ніевснаго. Иларіонъ родомъ быль русскій. По желанію Ярослава, онъ въ 1051 г., соборомъ русскихъ епископовъ, быль поставленъ митрополитомъ Кіева и всей земли Русской. Отъ митр. Иларіона сохранились до насъ: 1) слово о законъ и благодати, къ которому присоединены: по-хвала князю Владиміру, просвътившему Россію святымъ крещеніемъ, и молитва къ Богу отъ лица новопросвъщенной Россіи; 2) изложеніе или исповъданіе въры и 3) поученіе о пользъ душевной (2).

Въ слов в о закон в и благодати Иларіонъ весьма подробно раскрываеть взаимное отношение закона и благодати, подъ символическими образами сперва Агари и Сарры, а потомъ Ефрема и Манассіи, и доказываеть превосходство предъ закономъ, им'ввшимъ временную силу, Евангелія, имфющаго въчное и всемірное вначение. Потомъ, сказавъ объ отлучении іудеевъ, не принявшихъ Інсуса Христа, Иларіонъ говорить о распространеніи Евангелія между всеми народами, по всемъ странамъ и, наконецъ, въ странв Русской. "Въра благодатная распространилась по всей вемлъ, дошла и до нашего народа русскаго.... Вотъ уже и мы, со всёми христіанами, славимъ Святую Троицу, а Іудея молчитъ. Уже не идолослужителями именуемся мы, а христіанами.... Уже не вапища строимъ, но созидаемъ церкви Христовы; не закалаемъ другъ друга въ жертву бъсамъ, но Христосъ за насъ закадается и раздробляется въ жертву Богу и Отпу. Уже не вровь жертвъ вкущаемъ и погибаемъ, но вкущаемъ пречистую кровь Христову, и спасаемся.... Пуста была земля наша и изсохла; зной идолослуженія изсушиль ее, но внезапно потекъ источникъ Евангелія и

<sup>(1)</sup> Поученіе Луки Жидяты напечатано въ Русси. Достоп.

<sup>(&#</sup>x27;) Сочиненія Иларіона напечатаны въ Прибавл. къ Твор. св. отц. 1844 г.

напоиль всю вемлю нашу".... И продолжая сравнивать прежнюю языческую Русь съ христіанскою, Иларіонь, въ чувстві радости, взываеть въ Богу словами пророка: пойте Богу нашему, пойте... воцарися Богу надо языки (Исал. 46, 7—9).

Послѣ этого начинается похвала св. Владиміру, просвѣтившему Россію святымъ крещеніемъ. "Какъ восхвалимъ тебя, говоритъ Иларіонъ, досточтимий и славный отецъ нашъ, мужественный между владыками земными, Василій?... Какую воздадимъблагодарность за то, что чрезъ тебя познали мы Господа и избавились заблужденія идольскаго, что, по твоему повелѣнію, повсей землѣ нашей, славится Христосъ?" Иларіонъ называетъ Владиміра подражателемъ Великаго Константина, равнымъ ему умомъ, равнымъ любовію ко Христу и почитаніемъ служителей-Его.

Слово митр. Иларіона имбетъ важное значеніе и вообщекакъ памятникъ историческій, заключающій въ себъ данныя дляисторіи христіанства того времени, и въ особенности какъ памятникъ духовнаго ораторства или проповъдничества. Объясняя, кавимъ образомъ Владиміръ пришелъ въ мысли о своемъ врещеніи и крещеніи земли своей, Иларіонъ говорить: "онъ всегда слышаль о православной христолюбивой и сильной върою землъгреческой, какъ чтутъ тамъ единаго Бога въ Троицъ и покланяются; какъ творятся тамъ силы, чудеса и знаменія; какъ первви тамъ полны людей... Слыша все сіе, возгорелся онъ духомъ и возжелаль сердцемъ-быть христіаниномъ и обратить всю землюсвою въ христіанство". Потомъ, разсказывая о крещеніи Россіи, онъ говоритъ о Владиміръ: "онъ повелълъ всему народу своему вреститься во имя Отца и Сына и Святаго Духа... И ни одинъ человъвъ не противился его благочестивому повельнію; врестились, если вто и не по любви, то по страху въ повелъвшему; поелику благовъріе въ немъ соединено было со властію. Такимъ образомъ, вся земля наша въ одно время стала славить съ Отцемъ и Святымъ Духомъ... Тогда мракъ идольскій началъ отъ насъ удаляться и появилась заря благоверія. Тогда тьма служенія бъсовскаго исчезла, и освітило нашу землю солице-Все слово и особенно первая часть раскрывается отношеніе закона къ Евангелію и излагается сущность и всемірное значеніе христіанства, повазываеть, что-Иларіонъ, подобно другимъ христіанскимъ учителямъ, обладалъ глубовимъ знаніемъ св. Писанія. Но всего болве замвчательны въ словъ черты современности и народности, которыя. такъ пріятно встрітить въ самыя первыя времена русской проповъди и которыя, къ сожальнію, не утвердились въ ней и не получили развитія. Въ словъ Иларіонъ съ любовію и одушевленіемъ говорить о Россіи, утешалсь ся величісмъ не только какъ страны, просв'ященной христіанствомъ, но и какъ страны родной, слава воторой дорога для него и по прежнимъ преданіямъ, по темъ двламъ, которыя совершали въ ней еще прежніе языческіе князья: "славить похвалами, говорить онъ, римская страна Петра и Павла, чрезъ которыхъ увъровала во Іисуса Христа. Сына Божія; Асія, Ефесъ и Патмосъ-Іоанна Богослова; Индія-Оому; Египеть-Марка; важдая страна, городъ и народъ чтутъ и славять своихъ наставниковъ, которые научили ихъ православной въръ. "Прославими и мы, по силь нашей, хотя малыми похвалами, нашего учителя и наставника великаго кагана земли нашей, Владиміра, внука древняго Игоря, сына славнаго Святослава, которые, господствуя въ свое время, прославились мужествомъ и храбростію во многих странах и по своим побъдам и силь воспоминаются и прославляются до нынь. Ибо они господствовали не въ бъдной и неизвъстной странь, но въ Русской, которая извъстна во всъхъ концахъ земли". Прославляя далъв благовъріе и благочестіе Владиміра, Иларіонъ указываетъ созданный имъ Десятинный храмъ, въ которомъ покоилось честное тело его и въ которомъ, вероятно, и произносилось слово. Онъ обращается, наконецъ, къ самому гробу Владиміра и проситъ Владиміра встать и посмотреть на плоды той веры, которую онъ насадиль въ Россіи. Здёсь слово принимаеть уже характерь чисто современнаго описанія; пропов'ядникъ говорить о совершающихся дълахъ, указываетъ на живыя лица, можетъ быть, находившіяся въ самомъ храмъ-на внязя Ярослава-Георгія, его супругу и дътей. "Встань, говорить онь, отъ гроба твоего, честная мава! Ты не умерь, но спишь до общаго всемь возстанія. Встань!.... Отряси сонъ, возведи очи и посмотри, какъ Господь, сподобивъ тебя почестей, не оставиль тебя безъ памяти и на землю, въ сынъ твоемъ. Встань, посмотри на сына своего, Георгія, посмотри на кровнаго своего, посмотри на того, котораго извелъ Господь отъ чресль твоихъ, посмотри на украшающаго престолъ земли твоей, — и возрадуйся, возвеселись! Посмотри и на благовърную сноху твою, Ирину, посмотри и на внуковъ и правнуковъ твоихъ, вакъ они живутъ, какъ Господь хранитъ ихъ; какъ содержатъ они благовъріе, тобою преданное, какъ часто посъщають святые храмы, какъ славять Христа, какъ покланяются Его имени. Посмотри и на городъ, сіяющій величіемъ, посмотри на процвътающія церкви, посмотри на возрастающее христіанство; посмотри на городъ, освящаемый и блистающій ивонами святыхъ, благоухающій опијамомъ в оглашаемый хвалами святыми и божественными пъснопъніями! И, видъвъ все сіе, возрадуйся, возвеселись и

восхвали благаго Бога, строящаго все сіе! За похвалою Владиміру слёдуеть молитва, въ воторой Иларіонь, оть лица всей Россіи, взываеть въ Богу: "Помяни, какъ благій, и насъ убогихъ
твоихъ, яко имя Тебп человпколюбеця! Хотя и не имѣемъ мы
добрыхъ дёлъ, но спаси насъ, по великой твоей милости! Мы бо
людіе Твои и овцы пажити Твоея; мы—стадо, воторое недавно
ты началъ пасти, исторгши изъ пагубнаго идолослуженія. Пастырю добрый, положившій душу свою за овцы! Не оставь насъ,
котя мы и досель блуждаемъ; не отвергни насъ, котя мы и досель согрышаемъ предъ тобою, какъ рабы новокупленные, ни въ
чемъ не умъющіе угождать господину своему. Не возгнушайся, хотя и мало еще стадо, но скажи намъ: не бойся малое стадо, яко
благоизволи Отецъ вашъ дати вамъ царство (Лук. 12, 32)....

Эта молитва Иларіона, какъ выраженіе чувствованій новопросв'ященнаго и какъ бы начавшаго новое бытіе народа, долго читалась въ новый годъ и во вновь просв'ященныхъ святымъ крещеніемъ странахъ. Такъ, св. Гурію, при отправленіи его въ Казань, поручено было читать ее въ новопросв'ященной странъ казанской.

Сочиненія пр. Оводосія Печерскаго. Пр. Оводосій быль игуменомъ основаннаго пр. Антоніемъ знаменитаго Кіевопечерскаго монастыря (1062—1074); онъ даль этому монастырю твердое устройство, введя въ него уставъ цареградской обители св. Өеодора Студита. Строгое благочестие Антонія и его сподвижнивовъ привлекало въ Кіевопечерскій монастырь множество людей изъ всёхъ сословій, такъ что онъ вскор'в сделался центромъ не только духовнаго подвижничества, но и вообще христіанскаго просв'ященія, которое распространялось изъ него по всей Россіи; въ немъ воспиталось множество духовныхъ дъятелей, которые потомъ были начальниками другихъ монастырей или занимали ваеедры. Двательность пр. Өеодосія также не ограничивалась ствнами монастыря. Несторъ, составившій его житіе, говорить, что онъ неръдко поучалъ не только братію, но и народъ и писалъ посланія въ современнымъ внязьямъ-Изяславу и Святославу. До насъ дошли следующія сочиненія Өеодосія: 1) два поученія въ народу, 2) десять поученій къ кіевопечерскимъ инокамъ, 3) два посланія въ в. в. Изяславу и 4) двъ молитвы (1).

<sup>(1)</sup> Вст эти сочиненія пр. Өеодосія изданы преосв. Макаріемъ въ Уч. Зап. Ак. Н. 1856 г., кн. ІІ, вып. ІІ, стр. 193—224, и въ Ист. Русск. Церкви, т. 2. По-ученіе Өеодосія о тропаряхъ въ Хрест. Буслаева, стр. 691—693.

Поученія пр. Оводосія къ народу: о казняхъ Божінхъ и противъ пьянства. Начало поученія о казняхи Божішх вставлено Несторомъ въ летопись. Поучение это заимствовано одного Слова Златоструя. Оно дъдано изъ начинается ясненіемъ причинъ разныхъ общественныхъ тающихъ народъ, каковы, напр., нашествіе непріятелей, голодъ, засуха и проч. "Наводить Богь, по своему гивву, говорить Өеодосій, какую-либо казнь, или поганыхъ, когда мы не обращаемся въ Нему, а междуусобная брань бываеть отъ соблазна діавола и отъ злыхъ людей. Когда согрешить какая-нибудь страна, Богъ наказываетъ смертію, или гладомъ, или наведеніемъ поганыхъ, или бездождіемъ, или иными различными казнями". Между гръхами, наводящими эти казни Божіи на народъ, Осодосій указываеть прежде всего на гръхи деосепрія, по которому народъ, несмотря на то, что исповедываль христіанскую веру, держался нъкоторыхъ старихъ языческихъ суевърій. "Не поязычески лимы поступаемъ? говоритъ онъ. Если кто встрътитъ чернеца, или черницу, или свинью, или воня лысаго, то возвращается назадъ: развъ это не поязычески? Другіе върятт чиханію, которое бываеть на здравіе голов'є; но всемь этимь прельщаеть діаволь, равно какъ и другими обычаями, и разными искушеніями, удаляющими отъ Бога: волхвованіемъ, чарод'вяніемъ, блудомъ, запоемъ, рпзоиманіем, прикладами (ростомъ или лихвою), воровствомъ, лжею, завистію, влеветою, зубами (дравою), своморохами, гуслями, сопълями и всявими играми и дълами непотребными". Потомъ Өеодосій указываеть на некоторые греми въ особенности, какъто: на неблагочинное стояніе въ церкви, сопровождающееся см'ьхомъ и разговорами, на нехристіанское празднованіе праздниковъ, когда любили устраивать пиры и предавались на нихъ всякимъ излишествамъ и невоздержности, и, навонецъ, на пьянство, противъ котораго, въконцъ слова, онъ возстаетъ съ особенною силою. -Другое поучение пр. Өеодосія въ народу направлено также противъ пьянства, или противъ обычая пъть, во время пира за столомъ, множество тропарей и за каждымъ пить особую чашу, обычая, которымъ хотёли прикрыть неумфренность въ питіи или пьянство. "А тропарей, говоритъ здесь Өеодосій, не петь за чашами въ пиру больше трехъ: одинъ въ началъ объда, во славу Христа Бога нашего, другой въ концъ-во славу Дъвы Марів, третій—за здравіе государя; а больше не велимъ". Яркими врасвами рисуеть онъ гибельныя следствія, которыми сопровождается неумфренность въ питіи, и снова возстаетъ противъ пьянства и говорить, что оно делаеть человека хуже беснующагося: "обсный страждеть невольно и удостоится жизни ввчной, а пьяница страдаеть по своей воль и подвергнется вычной мукь.

Если въ бъсному придетъ іерей и сотворить молитву, то прогонить бъса; но если бы въ пьяному сошлися іереи со всей земли и сотворили надъ нимъ молитву, то не прогнали бы отъ него бъса самовольнаго пьянства".

Поученія въ віевопечерскимъ инокамъ. Изъ десяти поученій пр. Оеодосія въ віевопечерскимъ инокамъ только пять сохранились вполнів, а остальным въ отрывкахъ. Идеаломъ иноческой жизни для Оеодосія былъ уставъ св. Оеодора Студита, сочиненія котораго вообще имізли большое вліяніе на христіанское образованіе Оеодосія и сообщили его поученіямъ свойственный имъ тонъ и характеръ. Оеодосій говоритъ въ своихъ поученіяхъ о постів, нестяжательности и подвижничествів, о любви въ Богу и ближнимъ, о терпівній и смиреній, о хожденій въ служов Божіей.

Сочиненія пр. Нестора. Пр. Несторъ родился въ 1056 г. 17-ти лѣтъ онъ пришелъ въ Кіевопечерскій монастырь, игуменомъ Стефаномъ быль пострижент въ иноки и потомъ посвященъ въ діакона. Въ 1091 г. ему поручено было, съ двумя братьями, огкопать мощи пр. Өеодосія. Другихъ свѣдѣній о Несторѣ не сохранилось. Скончался около 1114 г. Образованіемъ Несторъ быль обязанъ своей любознательности и чтенію внигъ, которому онъ предавался съ любовію. Чрезъ это чтеніе внигъ онъ пріобрѣль тѣ богословскія и историческія свѣдѣнія, какія мы встрѣчаемъ въ его сочиненіяхъ. Его сочиненія: Житіе Бориса и Глюба, житіе пр. Өеодосія и Русская лютопись.

Житіе Бориса и Гльба, полагають, было первымь опытомь льтописной дъятельности Нестора, когда онь быль еще не довольно богать историческими свъдвніями; въ этомь житіи есть извъстія, не согласныя съ его собственною льтописью. Лучшее мьсто въ житіи составляеть его начало, гдь Несторь говорить о распространеніи христіанской въры въ Русской земль при св. Владимірь. Хорошо также описаніе характера и взаимныхь отношеній Бориса и Гльба, которые представляются образцами братской любви.

житів пр. Өзодосія отличается особенною полнотою и стройностію въ описаніи жизни Өеодосія и отчетливымъ изображеніемъ его подвижническаго характера. Несторъ съ особеннымъ вниманіемъ останавливается на каждомъ замівчательномъ событій въ живни Оеодосія. Поотому житіе Оеодосія, при своей глубовой навидательности, становится весьма важнымъ и въ историческомъ отношеніи. Описаніе домашней живни Оеодосія рисуетъ предъ нами состояніе древне-русской жизни, вообще, и, въ частности, живни семейной, подъ вліяніемъ новыхъ христіанскихъ началъ. Описаніе жизни въ Кіевопечерской обители заключаетъ много свідівній о самой обители, о лицахъ, жившихъ въ ней и приходившихъ въ нее, изображаетъ ея общественное и обравовательное значеніе для того времени, ея правственное вліяніє на народъ.

Льтопись Нестора. Первымъ русскимъ льтописцемъ Татищевъ признавалъ Новгор. епископа Іоакима, умершаго въ 1030 г. Въ своей Россійской исторіи онъ напечаталъ отрывокъ изъ такъ называемой Іоакимовской аптописи, найденный имъ въ рукописи XVIII в. Извъстно, что начальная Новгородская льтопись (до 1016 г.) до насъ не дошла: можетъ быть, это и была Іоакимовская льтопись, и отъ нея и уцълълъ найденный Татищевымъ отрывокъ. Но во всякомъ случав первая изъ сохранившихся до насъ льтописей съ самыхъ древнихъ временъ приписывается Нестору.

Подлинникъ лѣтописи Нестора до насъ не дошелъ, да и самое имя Нестора изъ всѣхъ извѣстныхъ нынѣ списковъ сохранилось только на одномъ спискъ, Хлюбниковскомъ (XV—XVI в.). Древнъйшее свидѣтельство, на основании котораго Несторъ признается составителемъ первой нашей лѣтописи, находится въ Кіевопечерскомъ патерикъ, въ посланіи черноризца Поликарпа къ игумену Акиндину, гдъ Несторъ упоминается какъ лѣтописецъ.

Изъ сохранившихся до насъ списковъ лѣтописи Нестора самый древній списокъ Лаврентыевскій, составленный инокомъ Лаврентіемъ въ 1377 г. для Суздальскаго князя Димитрія Константиновича (1). Но и въ этомъ спискъ лѣтопись Нестора представляется не въ томъ видѣ, въ какомъ она могла выйти изъподъ пера перваго лѣтописца. Какъ составленіе, такъ и переписываніе лѣтописей происходило въ древнія времена обыкновенно такимъ образомъ, что составитель лѣтописи переписываль сначала то, что до него было написано, и потомъ уже продолжаль самъ писать; при этомъ какъ составители, такъ и пере-

<sup>(1)</sup> Лаврентьевскій списокъ літописи въ 1-мъ томі Полн. Собр. Русск. Літ. 1846 г. Новое изданіе этого списка Археогр. коми. Спб. 1872. Извістные списки літописи Нестора, кромі Лаврентьевскаго: Ипатіевскій, Радвивилловскій Софійскій, Воскресенскій и Никоновскій.



писчики делали въ переписываемой летописи разныя вставки и дополненія изъ другихъ источниковъ. Поэтому літопись Нестора и въ самомъ древнемъ, Лаврентьевскомъ, спискъ дошла до насъ не отдёльно, а въ связи съ летописями другихъ летописцевъ воторые ее продолжали, и дошла съ разными вставвами продолжателей. Списви летописей, позднейшие Лаврентьевского, заключають въ себв еще болве вставовъ и донолненій, такъ что летопись въ нихъ имфетъ уже характеръ летописнаго сборника или свода. Но во всвять спискахъ всв древнія событія до 1110 г. включительно, очевидно, переписаны или заимствованы изъ одной льтописи. Это описаніе и принимается за ближайшій тексть льтописи Нестора. За 1110 г. следуеть летопись продолжателей Нестора, и съ этого времени списки лътописей уже существенно разнятся между собою. Подъ 1110 г. въ Лаврентьевскомъ спискъ находится следующая заметва: "игумент Селивестръ святаго Михаила написах (т. е. списаль, переписаль) книгы си льтописець, надъяся от Бога милость пріяти, при князи Володимерь, княжащю ему Кыевь, а мнъ въ то время игуменящю у святаго Михаила въ 6624" (1116 г.). Этотъ Сильвестръ, игуменъ віевсваго монастыря св. Михаила, и быль первымъ продолжателемъ летописи Нестора. Продолжая летопись, онъ переписаль ее и при этомъ, въроятно, внесъ въ нее нъкоторыя дополненія и вставки и, такимъ образомъ, первый придалъ ей ту редакцію, или тотъ видъ, въ какомъ она и стала переписываться другими переписчиками и продолжателями льтописей (1).

Лѣтопись Нестора имѣетъ такое заглавіе: "Се повисти времянных лють, откуда есть пошла Русская земля, кто въ Кіевъ нача первъе княжити, и откуду Русская земля стала есть". Но, по обычаю греческихъ лѣтописцевъ, Несторъ начинаетъ эту повѣсть не отъ начала Русской земли, а отъ временъ библейскихъ, съ раздѣленія земли между сыновьями Ноя, послѣ потопа. Сказавъ о потомствѣ Ноя, онъ говоритъ о раздѣленіи народовъ, послѣ столпотворенія Вавилонскаго, замѣчая, что языкъ словпиескъ произошелъ отъ племени Афетова (Іафета). Потомъ разсказываетъ о поселеніи славянъ на Дунаѣ и о томъ, какъ сталъ навываться каждый языкъ (народъ) славянскій, смотря по мѣсту,

<sup>(1)</sup> Въ спискъ лътописи, сдъланномъ Сильвестромъ, Костомаровъ видитъ даже самостоятельный трудъ Сильвестра, особый сводъ разныхъ лътописей и сказаній, въ который лътопись Нестора (собственно лътопись Кієвопечерскаго монастыря) вошла только какъ незначительная часть, и потому первая лътопись должна называться, говоритъ онъ, Сильвестровою, а не Несторовою (Лекціи по русск. ист., ч. І, стр. 30).

на которомъ поселился. "Словени же съдоща около озера Ильмеря (Ильменя) провващася своимъ именемъ, и сдълаща градъ, и нарекоша и Новгородъ. Тако разидеся словеньскій языкъ". Потомъ, разсказывая о пути Варяга ва Греки, по Черному морю, воторое потому называлось русскимъ моремъ (Понетьское (Понта) море... еже море словеть русское), онъ говорить о проповъди апостола Андрея, на берегахъ Чернаго меря, въ Синопъ и Корсунъ, передавая преданіе, какъ апостоль по Двъпру дошель до горъ кіевскихъ и, водрувивъ на нихъ крестъ, въ знаменіе того, что и на сихъ горахъ возсіяетъ благодать Божія, и градъ веливъ имать быти", пошелъ по Днепру и достигъ до Новгорода. При этомъ передается разсказъ объ обычаяхъ, замъченныхъ будто бы апостоломъ у славянъ новгородскихъ. Далве изображаются нравы и обычаи полянь, древлянь, вятичей и кривичей. Разсказъ о славянскихъ племенахъ вообще продолжается до 852 г. Съ 852 г. начинается собственно летопись Русской земли. Съ этого времени впереди событій выставляются года, которые прежде не выставлялись, летосчисление начинается отъ сотворения міра и начало года считается съ марта мъсяца. Указавъ кратко на хронологію отъ сотворенія міра или отъ Адама, Несторъ продолжаетъ льтопись и подъ 862 г. помъщаетъ сказаніе о призваніи варягорусскихъ князей, о пришествіи и утвержденіи ихъ въ Руси. Съ этихъ поръ идетъ постоянный разсказъ о русскихъ князьяхъ Рюривъ, Олегъ, Игоръ, Ольгъ, Святославъ, Владиміръ, и чъмъ дальше, тъмъ становится подробнъе, особенно о временахъ христіанскихъ при Владимір'в и посл'в Владиміра. При этомъ встрівчаются вводныя сказанія и вставки, показывающія, что летописець пользовался разными, какъ греческими, такъ славанскими и руссвими сочиненіями. Изъ греческихъ сочиненій источнивами для послужили палеи и хрониви и особенно Хронива Георгія Амартола и апокрифическое Слово Меоодія Патарскаго. При разсказъ объ уграхъ помъщено сказаніе о крещеніи моравовъ и болгаръ, объ изобрътеніи славянской азбуки и переводъ на славянскій языкъ св. Писанія св. Кирилломъ и Менодіемъ, заимствованное из Паннонских житій Кирилла и Меюодія. При разсвазв о походахъ въ Грецію Олега и Игоря помвщены договоры этихъ внязей съ гревами. Поль 1067 г., при разсказв о нашествій половцевъ, номвщено поученіе пр. Өеодосія Печерскаго "о казнях» Божішх»; подъ 1074 г., при разсказ о кончинъ Өеодосія, другое его поученіе "о постло". Подъ 1096 г. вставлено поучение Владимира Мономаха. Невоторыя изъ этихъ вставовъ могли быть сделаны переписчиками или продолжателями летописи Нестора. - Кром'в письменных в источниковъ, Несторъ, несомнвино, пользовался и устными сказаніями, и народными преданіямиПодъ 1106 г. онъ говорить: "въ сеже лъто преставился Янг, старецъ добрый, живъ лътъ девяносто, въ старости мастить, у него же и азъ многа словеса слышахъ, еже и писахъ въ лътописави семъ".

Литературное значение льтописи Нестора. Чувство религіозное и чувство патріотическое составляють основные мотивы, которые проходять по всёмь разсказамь летописи. Какъ благочестивый христіанинъ, воспитанный на чтеніи священныхъ книгъ, Несторъ всв событія въ мірв и явленія въ природв разсматриваеть съ точки зрвнія редигіозной и объясняеть ихъ непосредственнымъ участіемъ божественнаго Промысла. Осуждая Святополка за то, что онъ одинъ хотель завладеть всею Русью, говорить: "помыслиль такь въ своемъ высокоуміи, не зная, Богъ даетъ власть, кому хочеть; ибо Вышній поставляеть царя или князя.... Всъ бъдствія въ народъ: междоусобія, войны, засуха, голодъ, моръ суть навазанія Божін за грехи: "за грехи на каждую вемлю Богъ наводить голодъ, или моръ, или засуху, или иную казнь" (1). Явленіе кометы, солнечное затменіе или другое какоенибудь особенное явление природы суть знамения гитьва Божия и предвъстники того или другого бъдствія. Весьма часто по поводу разсказываемыхъ событій встречаются въ летописи благочестиразмышленія и сообщають ей поучительный характеръ. нихъ внушаются благочестивыя христіанскія чувства: въра въ Промыслъ Божій, миръ, любовь, братолюбіе, почтеніе къ родителямъ и старшимъ, върность врестному цълованію, раскаяніе во гръхахъ, любовь къ родной Русской землъ и забота о ея целости и защита отъ враговъ; при этомъ приводятся часто обширныя выписки изъ св. Писанія и примъры изъ исторіи другихъ народовъ. При такомъ характеръ лътопись, естественно, должна была имъть высовое образовательное значеніе. Сужленія льтописца о дълахъ людей и народовъ отличаются правдивостію и безпристрастіемъ. Христіанскій взглядъ и религіозное чувство нисколько не препятствують ему видеть доброе и у народовъ нехристіанскихъ. Разсказывая о полянахъ, онъ одобряетъ ихъ върность отеческимъ обычаямъ, кротость ихъ нравовъ, цъломудріе въ быту семейномъ, брачные уставы и обряды. Подробно и съ живымъ сочувствіемъ изображаетъ Несторъ воначальныя языческія времена Руси и дела древних языческихъ внявей. При этомъ онъ передаетъ тв поэтическія скаванія о нихь, воторыя сложились, в вроятно, въ кругу княжеской

<sup>(1)</sup> Лът., т. І, стр. 71.

варяжской дружины и составляють драгоцівный остатокъ не дошедшаго до насъ дружиннаго эпоса. Таковы сказанія объ Асжольдь и Дирь, о славномъ походь Олега подъ Константинополь, о его чудесной кончинь, по предсказанію кудесника, объ оригинальномъ мщеніи Ольги надъ древлянами за смерть Игоря, о подвигахъ Святослава. Въ этихъ свазаніяхъ весь древній періодъ нашей исторіи представляется въ настоящемъ геропческомъ свътъ; особенно истивнымъ героемъ изображается въ нихъ Святославъ, который проводилъ жизнь свою на ратномъ полъ, "легко ходя аки пардуст, "возъ по себъ не возяще, ни котыла, ни мясъ варя, но потонку изръзавъ конину ли, ввърину ли, или говядину, на углехъ испекъ яляще, ни шатра имяще, но подъкладъ постлавъ и съло въ головахъ... Посылаше въ странамъ, глаголя: "хочю на вы ити"; который, сражаясь при Переяславий съ многочисленнымъ войскомъ грековъ, говорилъ своей испугавшейся дружинъ: "уже намъ нъкамо ся дъти, волею и неволею стати противу: да не посрамимъ землъ рускіъ, но ляжемъ костьми, мертвыи бо срана не имамъ, ащели побъгнемъ, срамъ имамъ, ни имамъ убъжати; но станемъ кръппъ, азъ же предъ вами поиду, аще моя глава ляжеть, то промыслите собою" (1). Но, передавая съ участіемъ обо всемъ, въ чемъ выражается сила и слава Россів, Несторъ, разумъется, съ особеннымъ одушевленіемъ разскавываеть о временахъ христіанскихъ. Крещеніе св. Ольги, крещеніе св. Владиміра и, наконецъ, всего народа русскаго составляють въ летописи самыя подробныя и самыя лучшія картины. Въ нихъ есть высокія лирическія мъста, исполненныя глубокаго христіанскаго и патріотическаго одушевленія. Изображая путемествіе Ольги въ Царьградъ, для принятія крещенія, онъ сравниваетъ ее съ царицею Савскою, которая приходила въ Соломону послушать его мудрости: "такъ и сія блаженная Ольга искала доброй мудрости Божіей, но та искала мудрости человъческой, а сія Божіей". Разсказывая о кончинь св. Ольги, онъ товорить: "и плакаль о ней сынь ея и внуки ея, и всв люди, плачемъ великимъ... Она была предтечею въ христіанской земль, жакъ денница передъ солнцемъ и какъ заря передъ свътомъ; опа сіяла, какъ луна въ ночи, посреди невърныхъ людей свътилась. жавъ бисеръ... Она первая вошла въ царство небесное от Руси; ее хвалять Русскіе сыны, какъ начальницу; она по смерти молить Бога за Русь" (2). Изобразивъ картину врещенія Руси, онъ взываеть: "благословенъ Господь Іисусъ Христосъ, который возлюбиль новыхъ людей, Русскую землю, просвытиль ее святымъ

<sup>(1)</sup> Лът., т. І, стр. 27, 29—30.(2) Лът., т. І, стр. 29.

врещеніемъ! Коливая радость! не одинъ, не два спасаются... радость бываеть на небеси о единомъ грешнике кающемся: вотъ не одинъ, не два, но безчисленное множество обратились въ Богу и просвътились святымъ врещеніемъ" (1). Описывая вончину св. Владиміра, онъ называетъ его новымъ Константиномъ и говоритъ: "достойно удивленія, сколько добра сдёлаль овъ Русской землъ... Если бы онъ не крестиль насъ, то мы теперь оставались бы въ прелести діавола, какъ погибли наши прародители" (2). Къ подобнымъ же изображеніямъ относятся и тъмъста, въ которыхъ Несторъ разсказываетъ объ основани Кіевопечерского монастыря и первыхъ его подвижникахъ, преп-Антоніи и Өеодосіи, о братской любви и мученической кончинъ св. Бориса и Глъба, о просвътительной дъятельности Ярослава, который заводиль училища, собираль и переводиль внии ночью. "Подобноги и самъ любилъ читать ихъ днемъ тому, говорить онь, какъ кто-нибудь вспашеть землю, а другой засветь, а иные пожинають и вдять не скудную пищу, тавъ сдълалъ и онъ (Ярославъ). Ибо отецъ его, Владиміръ, вспахаль и умягчиль, т. е. просвытиль землю Русскую врещениемъ, а онъ засвяль внижными словесами сердца върныхъ людей, мыже пожинаемъ, воспринимая книжное ученіе. Велика бываетъ польза отъ ученія внижнаго; внигами бо важеми (навазуемы, наставляемы) и учимы есмы пути покаянію, и мудрость бо обрѣтаемъ и воздержание отъ словесъ книжныхъ: се бо суть ръки напанющи вселенную; се суть исходища мудрости, книгамъ боесть неизчетная глубина; сими бо въ печали утъщаемы есмы; сіи суть узда воздержанію (3). Но любовь въ отечеству и въ славнымъ дъламъ предвовъ не заслоняеть отъ лътописца слабыхъ сторонъ и недостатковъ въ ихъ характеръ и жизни, о которыхъ онъ говорить съ полною отвровенностію. Сюда относятся, между прочимъ, разскавы о жизни Владиміра до принятія имъ христіанства, о хитрости Ольги и жестокихъ поступкахъ ея съ древлянами, разсказы о томъ, какъ предки наши никакимъ образомъ сами не могли установить въ своей землъ порядка и должны были послать за море и сказать князьямъ чужимъ: "вся земля наша велика и обильна, а наряда въ ней нътъ; да поидъте княжить и володъти нами"; какъ Владиміръ предъ магометанскими послами сознавался въ природномъ русскомъ недостать: "Руси есть веселье пити, не можемь безь того быти".

Изложение летописи Нестора отличается эпическимъ ха-рактеромъ. Разсказъ, подобно эпосу, идетъ медленно и спокойно,.

<sup>(1)</sup> Тамъ же, стр. 51. (2) Тамъ же, стр. 57. (3) Лът., т. I, стр. 65-66.

захватывая на пути все, что представляется важнымъ и интереснымъ, и часто заходить въ сторону: часто, какъ мы замътили, встричаются вводные разсказы и отступленія; приводятся иногда довольно большія выписки изъ св. Писанія и собственныя благочестивыя размышленія літописца. Языкъ літописи церковно-славянскій или древне-болгарскій; но въ немъ встръчается много слъдовъ и древняго народнаго, южно-русскаго явыка, особенно въ техъ местахъ, гдв приводятся народных преданія и собственныя слова или разговоры действующихъ лицъ. Тавія выраженія, напр., каковы: лиде въ Греви; посла по Варяги; да поиди за внязь нашъ, за Маль; яшася по дань; за маломъ бо бъ не дошель до Царьграда", должны быть отнесены въ чисто русскимъ выраженіямъ. Наконецъ, въ летописи приводится и несколько народныхъ пословицъ, таковы: "аще ли ся въвадитъ волкъ въ овцъ, та вы-носитъ все стадо"; "толи не будетъ межю нами мира, оли камень начнетъ плавати, а хибль начнетъ тонути"; "погибоща аки Обре"; "бъда аки въ Роднъ".

Лѣтописная дѣятельность послѣ Нестора. Лѣтопись Нестора обывновенно начинается начальною русскою лѣтописью; но разныя дополненія и вставки, вошедшія въ нее, показывають, что кромѣ ея существовали въ разныхъ мѣстахъ и другія лѣтописи. Были лѣтописи кіевскія, волынскія, суздальскія, но эти лѣтописи не дошли до насъ въ первоначальномъ видѣ; мы находимъ ихъ уже въ связи съ другими лѣтописями и въ видѣ продолженія общей Русской лѣтописи въ разныхъ лѣтописныхъ сборникахъ.

Лѣтопись Нестора ованчивается 1110 г. Продолженіе ея, по Лаврентьевскому списку, до 1200 г. составляеть Кіевскую лѣтопись. Съ 1201 г. идетъ лѣтопись Волынская и доходить до 1292 г. Съ 1292 г. идетъ лѣтопись Суздальская. Въ Сувдальскую лѣтопись вошли извѣстія изъ лѣтописей Владимірскихъ, Ростовскихъ, Переяславскихъ и Тверскихъ, которыя, въ подлинномъ своемъ видъ, до насъ также не сохранились. Новгородскія и псковскія лѣтописи составляютъ особый отдѣлъ лѣтописей.

Общій харавтерь всёхь літописей одинавовь съ первою літописью. На всё описываемыя событія літописцы смотрять съ религіозной точки зрівнія и описывають ихъ съ пітью нравственнаго назиданія. Но, при единстві общаго религіознаго харавтера и ніравственнаго направленія, въ літописяхъ есть и большое различіе. Літопись Нестора и первыхъ ея продолжателей обнимаеть событія всей тогдашней Руси и, по словамъ Соловьева, можеть быть названа всероссійского літописью. Тавой харавтеръ літописи вытекаль изъ единства самой Руси до раздівленія ея

на удѣлы; съ раздробленіемъ же на удѣлы исчезаетъ и единство въ лѣтописяхъ. Лѣтописи получаютъ другой характеръ и становятся мпстными: въ нихъ описываются событія той или другой мѣстности, того или другого княжества, выражается сочувствіе къ тому или другому князю, къ извѣстнымъ дѣламъ и событіямъ. Но со времени соединенія всѣхъ княжествъ въ одно Московское государство соединяются вмѣстѣ и всѣ лѣтописи: являются лѣтописные сборники, каковы, напр., въ XVI в. Софійскій Временникъ, въ XVII в. лѣтопись Никоновская и Воскресенская лѣтопись. На нихъ отражается политическое господство Москвы, какъ преобладаніемъ московскихъ событій, такъ и характеромъ изложенія. Мѣстная лѣтопись московская превращается въ лѣтопись общегосударственную, всероссійскую.

## **ПРОИЗВЕДЕНІЯ СЛОВЕСНОСТИ XII В.**

Къ XII в. относятся сочиненія епископа Туровскаго Кирилла, хожденіе въ Іерусалимъ игумена Даніила, поученіе Владиміра Мономаха, Слово о полку Игоревъ и Слово Даніила Заточника.

Сочиненія св. Кирилла, еписнопа Туровскаго (1171—1182). Представителемъ духовнаго просвъщенія изъ руссвихъ пастырей въ XII в. авляется св. Кириллъ, еп. Туровскій. Отъ него до насъ сохранились только 12 словъ и поученій на воскресные и праздничные дни, три сочиненія объ иноческой жизни, молитвы на всю седмицу и покаянный канонъ.

Слова и поученія Кирилла замічательны вообще, какъ памятнивъ духовнаго ораторства и особенно вавъ лучшій образецъ того вліянія, какое имъла на нашу церковную словесность греческая отеческая и византійская словесность; можно сказать, ни на комъ изъ древнихъ нашихъ писателей такъ ръзко не отразилось это вліяніе, какъ на Кирилл'в Туровскомъ. Неизв'встно, почему современники Кирилла называли его вторыма златословесныма витею и, след., видели въ немъ русского Златоуста, -- потому ли, что они въ его сочиненіяхъ находили сходство съ сочиненіями Златоуста, или просто потому, что Кириллъ въ то время былъ самымъ лучшимъ духовнымъ ораторомъ и отличался необывновеннымъ врасноречиемъ; но нетъ сомнения, что сочинения Златоуста имъли особенное вліяніе и на образованіе св. Кирилла, хотя въ то же время, надобно свазать, въ поучениять его, при сходствъ въ содержания съ нъвоторыми словами Златоуста, недостаеть техь именно свойствь, которыя составляють отличительный характерь Злагоуста, недостаеть практического нравственнаго ваправленія, общедоступности и современности.

столько же, если еще не болве, имвли вліяніе на Кирилла и сочиненія другихъ отцовъ и писателей греческой церкви, напр. Григорія Богослова, св. Прокла, арх. Константинопольскаго и св. Епифанія Кипрскаго. Многія поученія Кирилла состоять изъ изложенія евангельскаго чтенія, съ различными дополненіями и объясненіями, заимствованными изъ книгъ Ветхаго Завѣта, особенно пророческихъ и Псалмовъ. Тексты Писанія, впрочемъ, весьма рѣдко приводятся буквально и точно; обыкновенно нѣсколько текстовъ сводятся въ одно изреченіе и связываются собственными словами Кирилла. Послѣ св. Писанія Кириллъ часто пользуется церковными службами и пѣснопѣніями и ихъ словами и образами излагаетъ свои мысли. Тамъ же, гдѣ не находитъ для своихъ мыслей образа въ Писаніи или церковныхъ пѣсняхъ, онъ обращается въ видимой природѣ и у нея заимствуетъ нужные образы.

Составленныя такимъ способомъ-изъ соединенія и сопоставленія разныхъ изреченій и образовъ св. Писанія, писаній отеческихъ, церковныхъ пъснопъній и картинъ природы, проповъди Кирилла можно уподобить мозаическим картинам византійскаго стиля. Въ то же время онв отличаются всеми свойствами греческихъ церковныхъ образцовъ, подъ вліяніемъ коихъ онъ составились. Образная форма ръчи, употребление разговоровъ и рвчей, сравненія, противоположенія, вопросы, восилицанія, обращенія и олицетворенія составляють отличительный харавтерь слога большей части греческихъ церковныхъ писателей. Этими же свойствами отличаются и сочиненія, особенно пропов'єди Кирилла. Кириллъ все старается представить въ формъ сравненія или противоположенія, символа и аллегоріи. Объясняемое событіе не разсказывается, а большею частію передается въ форм'в настоящаго д'виствія, при чемъ изображаемыя лица излагаютъ свои мысли и чувства въ формъ ръчей и разговоровъ. Такъ, въ словъ въ новую недълю по Пасхъ представляется разговоръ Іисуса Христа съ апостоломъ Оомою. Въ словъ неделю о разслабленномъ находится также общирный разговоръ Іисуса Христа съ разслабленнымъ. "Если Ты, Владыко, -- говоритъ разслабленный, -- вопросилъ меня о здравіи, выслушай кротко мой отвёть, чтобы я могь повёдать Тебе болевнь мою. Тридцать восемь леть я лежу на этомъ одре, гвожденный къ нему недугомъ; гръхи разслабили всъ члены моего тъла, а душа моя уязвлена страстями. Молюсь Богу, но не внимаеть мнв, потому что беззавонія мои превзошли главу мою. Все свое имъніе я роздаль врачамь, но не могь получить отъ нихъ помощи, ибо нътъ зелія, могущаго отмънить казнь Божію. Знающие меня гнушаются мною, -- смрадъ мой лишилъ меня всякой утвхи, -- ближніе мои стыдятся меня, всв люди каянутся мной

(приводять въ примеръ), а утешающаго не нахожу. Назову ли себя мертвымъ? но чрево мое требуетъ пищи, а языкъ изсыхаетъ отъ жажды. Живымъ ли себя представлю (помыслю)? но не тольво встать съ одра, но даже двинуться не могу. Ноги мои не ходять, а руки не только не делають, но даже осязать себя ими я не могу. Я непогребенный мертвецъ и этотъ одръ-гробъ мой; я мертвый между живыми и живый между мертвыми; ибо какъ живый я питаюсь, а какъ мертвый ничего не дълаю. Я мучусь, какъ въ аду, отъ оскорбленій поносящихъ меня; предметомъ смъха я служу для юношей и притчею навазанія для старцевъ; всѣ надо мною глумятся, а я вдвойнъ стражду; внутри терваетъ меня бользнь, а внъ я стражду отъ досажденія поносящихъ меня... Голодъ еще сильне недуга удручаетъ меня, ибо если я и найду себъ пищу, то руками не могу вложить ее въ уста.... У меня нътъ имънія, чтобы наградить человъка, пекущагося обо мев; я эмъ расточилъ данное мев въ раю богатство; змій эдемскій похитиль одежду чистоты, и я лежу здісь, лишенный Божія покрова; не имбю человбка, который, не гнушаясь, послужиль бы мев. . . . Не имею, Господи, человека, который ввергъ бы меня въ купель".... Слыша все сіе изъ устъ разслабленнаго, благій нашъ врачь, Госпедь Інсусь Христось, отвічаль ему: "что говоришь ты: не имъю человъка? Ради тебя Я сдълался человъкомъ, щедрый и милостивый не нарущилъ своего объта о вочеловъчении. Ты слышалъ пророва, глаголющаго: "отроча родися Сынъ Вышняго и далеся намъ, и Онъ болъзни и недуги наши понесетъ". Ради тебя Я, оставивъ скипетръ горняго царства, служу визшимъ; ибо Я пришелъ не для того, чтобы Мив служили, но чтобы послужить другимъ. Будучи безплотнымъ, ради тебя Я облекся плотію, чтобы исцелить душевные и телесные недуги всвях. Будучи невидимъ для ангельскихъ силъ, Я явился всёмъ людямъ; ибо не хочу оставить образъ мой въ тльнів, но хочу спасти и въ разумъ истинный привести; а ты говоришь: не имбю человтка: Я содблался человткомъ, да человъка сотворю Богомъ" (1).... Особенно часто встръчаются въ поученіяхъ Кирилла противоположеніе, символь и аллегорія. Такъ, въ началъ слова на Пасху онъ говоритъ: "предъ вчерашнимъ днемъ Іисусъ Христосъ кавъ человекъ быль распятъ, а какъ Богъ помрачилъ солнце и луну въ кровь преложилъ, и тьма сдёлалась по всей земли; какъ человёкъ возопивъ, испустилъ духъ, но гакъ Богъ поколебалъ землю, и камни распались; какъ человъть быль прободень въ ребра, но какъ Богъ раздраль завъсу перваго закона; какъ агнецъ источилъ кровь съ водою, на мъсто крови агнцевъ, закалавшихся прежде на жертву, но собою принесъ жертву Богу Отцу за спасеніе міра; какъ человівь

<sup>(1)</sup> Памятн. слов. XII в., стр. 45-48.

быль положень во гробъ, но какь Богь освятиль алтарь явыческой церкви" (1). Подобное же противоположение находится и въ концъ этого слова. Явленія природы вещественной у Кирилла часто служать символами явленій міра духовнаго. Такъ въ словъ въ новую недълю по Пасхъ обновление природы весною представляется символомъ обновленія природы человъческой върою Христовой, и всякое явление въ природъ служитъ обравомъ того или другого событія въ парствъ благодати. Небесаапостолы, солице-Христосъ; луна, исчезающая при солицъ,ветхій законь, уступающій Евангелію; зима, которую смінила весна, — время невѣрія, грѣха и смерти и проч. (2). Тоже встрвчаемъ и въ поученіяхъ Кирилла. Многіе отцы и писа тели перкви любили отыскивать аллегорический или иноскавательный смыслъ CB. Писаніи. Въ словъ въ недълю ВЪ пвътоносную, приводя пророчество Захаріи о входъ въ Іерусалимъ: "Радуйся зъло дщи Сіоня. Се бо царь твой грядеть вротокъ, вседъ на жребца юна" (Зах. 9, 9), онъ говорить, что дщери вышняго Јерусалима суть души святыхъ, а жребя-увъровавшіе во Христа люди от языка (язычниви). Ризы, воторыя по стилали Спасителю по пути, суть христанскія добродітели; а добрый и правый путь для міра, правителей и всёхъ вельможъ есть Христосъ; ломающіе отъ дерева вътви простые люди и гръшниви, которые соврушениеть сердца и умилениемъ души уравнивають свой путь въ Богу. Предшествующіе Спасителю суть пророви и апостолы, а последующие — святители и мученики (3). — Символическій и аллегорическій способъ представленія является преобладающимъ въ поученіяхъ св. Кирилла; каждой каждому событію, даже каждой частности и подробности въ событіи онъ старается придать особенное, иносказательное значеніе.

Въ этихъ свойствахъ таланта Кирилла заключается и основание какъ совершенствъ, такъ и недостатковъ его поученій. Какъ образныя представленія, какъ изображенія, они отличаются особенною картинностію, живостію и одушевленіемъ; они представляють высокій образецъ духовнаго краснорвчія, хотя формы этого краснорвчія чисто греческія. Но наклонность пропов'єдника къ риторическимъ украшеніямъ и стремленіе давать всему алдегорическое, иносказательное значеніе д'влаютъ ихъ искусственными и витіеватыми и трудными для пониманія. Трудно допустить, чтобы такія пропов'єди были понятны большинству тогдашняго

<sup>(1)</sup> Тамъ же., стр. 10-11.

<sup>(2)</sup> Памятн. слов. XП в., стр. 20—22. (8) Тамъ же, стр. 4—3.

русскаго народа, который не имъть никакого образованія. Особенно недостаеть въ проповъдяхъ Кирияла практическаго нравственнаго направленія, которое должно составлять существенную принадлежность проповъди. Нельзя сказать, чтобы въ нихъ не было никакихъ наставленій; наставленія помъщаются въ концъ почти каждой проповъди; но они опять выражаются не просто, а въ образахъ, символахъ и аллегоріяхъ и потому становятся также не совсъмъ понятными для большинства слушателей.

Лучшими словами Кирилла считаются слова въ новую недълю по Пасхъ, въ недълю о разслабленномъ и на Вознесение Господне. Приведенныхъ выше извлеченій изъ первыхъ словъ считаемъ достаточнымъ для того, чтобы имъть о нихъ понятіе; слово же на Вознесеніе Господне представляемъ въ перевод'в почти все, съ незначительными опущеніями. Въ началь этого слова проповъдникъ взываетъ къ пророку Захаріи и просить его дать начаток слову, "ибо ты, говорить онь, не притчею, но ясно показаль намь, говоря: "се Богь нашь грядеть во славь, отъ брани ополченія своего, и вси святіи Его съ нимъ; и станутъ нозв Его на горв Елеонстви прямо Іерусалиму на востовъ" (14, 3, 4). Желаемъ и прочее отъ тебя узнать, а о брани, бывшей на общаго врага, діавола, мы знаемъ отъ Исаів, видъвшаго серафимовъ". Затъмъ, сказавъ о побъдъ Іисуса Христа надъ адомъ и изведеніи изъ него праведных в душъ, Кириллъ приглашаеть своихъ слушателей взойти мысленно на гору Елеонскую. "Вознесемся нынъ, братіе, говорить онь, умомь на гору Елеонскую, чтобы мысленно узнать всв преславныя дела, на ней совершившіяся. На ту гору пришель нынь самь Христось Богь нашь и собрались чины всёхъ Святыхъ: соборы праотцевъ, множество патріарховъ, полки пророческіе, лики апостольскіе и толпы върныхъ, съ семидесятью учениками Христовыми. Тамъ нынѣ ангельскія силы и архангельскія воинства: одни на крыльяхъ в'втряныхъ приносять облака для взятія отъ земли Христа Бога нашего, другія готовять престоль Херувимскій. Богь Отець ждеть Того, Кого отъ въка имълъ въ лонъ съ Собою, а Духъ Св. повельваеть всьмъ ангеламъ Его: возьмите врата небесныя, да внидетъ царь славы. Небеса веселятся, украшая свои свътила, да благословятся отъ своего Творца, возносящагося съ плотію на облавахъ (свюзь тв врата); земля радуется, видя на себв Бога, явственно ходящаго, вся тварь красуется, будучи просвъщаема отъ горы Елеонской, на которой, по повельнію Отца, ангелы соединились со святыми апостолами, ожидая пришествія Сына". Далъе изображается пъснопъніе во славу вознесенія Господня. Къ этому пъснопънію призывають всъхъ ангелы, говоря: "восвливните Богу вся земля, пойте же имени Его" (Псал. 68, 2).

Пъснь начинаютъ патріархи: "се Богъ нашъ возносится, совокупивъ обоя воедино, земная съ небесными". Преподобные возглашаютъ: "вознесися на небеса, Боже, и по всей земли слава Твоя" (Псал. 56, 6). Праведники велегласно вопіють: вознесися судяй земли, да и мы во свътъ лица Твоего, Господи, пойдемъ". А Давидь, какъ старъйшина ликовъ, уясняя пъсненые гласы, взываетъ: "вси языцы восплещите руками, воскливните Богу гласомъ радости, да ввыдетъ Богъ въ воскликновении и Господь во гласъ трубив" (Псал. 46, 2, 6). Гласъ всвхъ оканчиваетъ Павелъ, говоря: "кто ввыдеть на небеса Христа свести? или кто снидеть въ бездну Христа возвести? (Рим. 10, 6. 7). Но той есть сшедый и пави возшедый превыше всёхъ небесъ" (Еф. 4, 10). Здёсь же была и языческая церковь, уневъщенная Христу; видя Его, возносящагося на небеса, она скорбить и, стоная сердцемъ, съ Соломономъ вопістъ: "уязвена есмь азъ любовію Твоею, женище небесный", и, какъ бы провожая возлюбленнаго, говорить: "да цълуетъ мя отъ лобзанія устъ его". Съ нею и апостольскій ликъ, ввирая на своего учителя и Господа, какъ чада церковныя, жалостно взывали: "Владыко! не остави сирыми насъ, коихъ Ты благоволиль возлюбить какъ милосердый, но пошли, какъ объщалъ намъ, пресв. Твоего Духа". Утъщая ихъ, Іисусъ отвъчалъ имъ: "съдите въ Герусалимъ. Азъбо восхожу ко Отцу моему и Богу вашему, и послю, яко объщахъ вамъ, иного Утъшителя, Духа моего и Отча". Потомъ следуетъ картина самаго вознесенія Спасителя на небо. "Благословивъ ученивовъ, Спаситель началъ возноситься на небо... свътлое облако поднало его отъ очей ихъ; Онъ возсель на херувимовъ и полетель на крыльяхъ ветряныхъ, имъя съ собою души человъческія, которыя Онъ вознесъ на небеса въ даръ своему Отцу и поселилъ въ горнемъ градъ. Впереди текли ангельскія силы, со страхомъ и радостію, желая отверзти врата небесныя, но вышніе вратники возбраняли, вопія: "это врата Господни; чрезънихъ невто изъ земныхъ не проходитъ. Мы дивимся, видя нынъ человъка, съдящаго на херувимскомъ престолъ и прежде серафимовъ хотящаго пройти чрезъ сім врата". Ангелы пов'єдали силу и власть Сына Божія. Тогда самъ Христосъ возгласиль: "отверзите Мнъ врата правды, и вшедъ въ нихъ, возвъщу Отцу моему, что сдъдалъ Я на землъ и какъ пострадаль". Узнавши глась Господа, всё силы небесныя пали ницъ и поклонились, говоря: "если мы не видъли Тебя, Владыко, сходящаго (на землю), то поклоняемся восходящему въ славъ ... Духъ Св. исходить во срътеніе, вводя равнаго Себъ Сына Божія, и, воздавая ему почесть, говорить: "да повлонятся Ему вси ангели Божіи". Самъ Богъ Отецъ возгласиль въ грядущему во плоти: "Сынъ мой еси Ты, съди одесную Мене: се престолъ твой,

Боже, въ въвъ въва! Твоя суть небеса и Твоя есть земля". И Отецъ, посадивъ Сына на престолъ, вънчалъ Его своею десницею, а серафими при этомъ воспъвали: "положилъ еси на главъ Его вънецъ отъ вамени драгаго, славою и честію вънчалъ еси Его, славу и велельпоту возложилъ еси на Него". Потомъ совершаетъ помазаніе существа Божія, вавъ говоритъ Давидъ: "сего ради помаза Тя, Боже, Богъ твой елеемъ радости паче причастнивъ Твоихъ" (¹). Нивто не будетъ отвергать, что это слово представляетъ возвышенную картину, нарисованную смълою, широкою вистію; но въ то же время всякій долженъ согласиться, что оно принадлежитъ болье въ области высокой духовной поэзіи, чъмъ въ области настоящей церковной проповъди. Кавъ въ этой проповъди, тавъ и въ большей части другихъ проповъдей Кириллъ является не столько народнымъ учителемъ-проповъдникомъ, скольво духовнымъ ораторомъ и поэтомъ.

Хожденів въ Іерусалимъ игумена Даніила. Обычай путешествовать по святымъ мъстамъ произошелъ изъ религіозныхъ побужденій нашихъ предковъ, которые смотръли на путешествія, какъ на самый важный способъ богоугожденія. Болье грамотные путешественники составляли записки о своемъ путешествін, подъименемъ хожденій, странниковъ, паломниковъ. Первымъ междуними по времени было Хожденіе игумена Даніила (3).

Игуменъ Даніилъ въ своемъ Хожденіи называетъ себя игуменомъ Русской земли, но, какой области или какого монастыря, не указываетъ. Основываясь на томъ, что, описывая Іорданъ, онъ сравниваетъ его съ Сосновой рожой, думаютъ, что онъ родился или жилъ въ Черниговской области, гдъ есть ръка Сосновая. Онъ называется паломникомъ, по общему обыкновенію называть паломниками всъхъ богомольцевъ, которые, возвращаясь изъ Іерусалима, приносили съ собою пальмовыя вомви, отъ заутрени Вербнаго воскресенія, и стояли съ ними въ этотъ праздникъ у себя дома. Время путешествія Даніила относится къ началу XII в. Путешествуя по религіознымъ побужденіямъ, Даніилъ и слъдилъ во время путешествія только за тъмъ, что имъло интересъ религіозный. Описавъ видъ города, или какого-нибудь мъста, онъ перечисляетъ,

<sup>(1)</sup> Памятн. слов. XII в., стр. 65-73.

<sup>(2)</sup> Оно мапечатано Сахаровымъ въ «Путешествіяхъ русскихъ людей», ч. 1, и въ Сказ. рус. н., т. 2 — Путешествіе вгумена Данімла по святой землѣ. А. С. Норова. Спб. 1864 г.

вакія въ немъ находятся церкви или монастыри, какія въ нихъ есть мощи, чудотворныя иконы или другія святыни. Сначала онъ описываетъ путь отъ Царьграда до Герусалима, потомъ святыя мъста, находящияся въ самомъ Іерусалимъ, и, наконецъ, разсказываеть о своемъ путешествій къ Іордапу, Іерихону, въ Виолеемъ, къ горъ Оаворской. Съ особеннымъ вниманіемъ Даніилъ описываетъ Іерусалимъ, ръку Іорданъ, церковь Воскресенія Хриси гробъ Господень. Вотъ какое впечатление произвелъ на него въ первый разъ Герусалимъ: "Святый градъ Герусалимъ, говорить онь, лежить въ долиев; около него высокія каменныя горы, такъ что надобно близко подойти къ городу, чтобы видъть Сначала виденъ ломъ Давидовъ, а потомъ вскоръ можно видеть Елеонскую гору, Святая Святыхъ и, наконецъ, весь городъ. Въ верств отъ Герусалима есть ровная гора; на той горъ люди (повлонники) слезають съ коней и все христіане пешіе идуть и повланяются св. Восвресенію (храму) Веливая радость бываеть тогда всякому христіанину, увидівшему святый градь Іерусалимъ; и нивто не можегъ не прослезиться, увидъвши землю желанную и мъста святыя, гдъ Христосъ Богъ походилъ, ради нашего спасенія. И идуть пітшіе съ веливою радостію во святому граду Іерусалиму". Разсвазыван объ Іорданъ, Даніилъ говорить: "Гордань ръка течеть быстро.... вода его мутна, но весьма сладка, такъ что нельзя насытиться пьющему ту святую воду". Даніиль самь изміриль Іордань, переходиль на другую его сторону и долго ходиль по берегу его любовно. Три раза онъ быль на Горданъ и, между прочимъ, одинъ разъ въ праздникъ водокрещенія, и тогда со всею дружиною моею, говорить онь, я видъль благодать Божію, сходившую на воду іорданскую. Безчисленное множество народа приходить тогда въ водъ со свъчами, и всю ночь бываеть изрядное пініе, при безчисленномъ множествъ свъчъ. Въ полночь бываетъ водокрещение (освящение воды). Тогда всѣ люди бросаются въ воду Іордана, какъ бы врещаясь въ Іорданской рікв, какь Христось въ полу-Іоанна". Съ ноши врестился отъ особенною подробностію Даніиль разсказываеть о гроб'в Господнемь и о пасхальной заутрени, въ церкви Воскресенія Христова, при самомъ гробъ, и при этомъ помъщаетъ сказание "о схождени септа по гробу Господню". "Видълъ я, говоритъ онъ, своими гръшными очами, поистинь, какь сходить свыть святый кь животворящему гробу Господа нашего, Інсуса Христа. Многіе странники справедливо разскавывають о схождени святаго свёта. Одни говорять, что Духъ Св., въ виде голубя, сходить ко гробу Господню, а другіе говорять, что молнія сходить съ небеси и оть нея зажигаются лампады надъ гробомъ Господнимъ. Это несправедливо; ничего тогда не видно—ни голубя, ни молній, но невидимо сходить съ неба благодать Божія, и важигаются лампады надъ гробомъ Господнимъ". Въ Великую пятницу Даніилъ ходилъ по-клониться гробу Господню и поставилъ на немъ "лампаду съ елеемъ отъ всей Русской земли"; "а въ головахъ, говоритъ онъ, стояла лампада греческая, а на персяхъ святаго гроба Господня лампада всъхъ монастырей, а на срединъ русская лампада, которую поставилъ я грѣшный.

Описывая святыя міста, Даніиль въ то же время разсказываеть и тв преданія, какія онъ слышаль въ томъ или другомъ мъстъ. Тавъ, описывая церковь Воскресенія Христова и мъсто распятія Спасителя, онъ говорить: "и туть быль водружень кресть Христовъ. Внизу же подъ темъ камнемъ лежитъ глава Адама перваго. Во время распятія Господня, когда Господь нашъ, сусъ Христосъ, на крестъ предалъ духъ свой и разодранась церковная завъса, и распались камни, тогда и тотъ камень надъ главой Адамовой разсёлся и чрезъ ту разсёлину сошла вода изъ ребръ Іисусъ Христовыхъ на главу Адамову и омыла гръхи рода человъческаго. Разсълина эта на томъ камиъ видна и до дня". Говоря объ Елеонской горь, онъ прибавляетъ: "тутъ есть церковь... а внизу подъ алтаремъ щера великая; въ той пещеръ Христосъ научилъ учениковъ своихъ пъть: Отче нашъ, иже еси на небесъхъ... Это мъсто тавъ называется: "Отче наша". Упоминая объ одной пещеръ Өаворской горь, онъ говорить: "Въ этой пещерь жиль Мелхиседевъ... Разсвазывая о моръ Тиверіадскомъ, замъчаетъ, что въ немъ много рыбы: "и есть въ немъ одна чудная рыба, которую любиль самь Христось; та рыба слаще всякой рыбы, видомъ походить на рыбу карпъ (яко коропъ); и вли мы, грешные, ту рыбу не однажды, но много разъ". Подобныхъ разсказовъ очень много въ путешествіи Даніила, и при чтеніи ихъ понятно становится, отъ чего въ древней Руси ходило много въ народъ разныхъ апокрифическихъ сказаній. Кром'в такихъ разсвазовъ, есть и другія зам'єтки въ путешествіи о странахъ, чрезъ которыя проходилъ Даніилъ. Эти заметки, впрочемъ, касаются не жизни, нравовъ и обычаевъ людей этихъ странъ, которыя своими ръзвими особенностями, сравнительно съ нравами и обычаями Русской земли, должны были бы, кажется, обратить на себя особенное внимание нашего путешественника, но произведеній природы, особенно царства растительнаго. И здёсь онъ также преимущественно останавливается на предметахъ, имъющихъ церковное употребленіе; такъ, напр., при разсказъ объ островъ Кипръ онъ говорить о происхождении дадана.

Даніиль быль не только человіть резигіозный, но глубовій патріоть. Проходя по святымъ містамъ, онъ повсюду усердно модился не за себя только, но и за всъхъ русскихъ людей. На гробъ Господнемъ онъ поставилъ лампаду за всю землю Русскую; въ послъсловій же къ своему путешествію онъ замічаеть: "Богъ тому свидътель и св. гробъ Господень, что во всъхъ сихъ мъстахъ я не забыль именъ князей русскихъ и княгинь ихъ, и дътей ихъ, ни епископовъ, ни игуменовъ, ни бояръ, ни дътей моихъ духовныхъ, но вездъ поминалъ ихъ. И за то благодарю благаго Бога, что Онъ сподобиль меня худаго записать имена князей русскихъ въ лавръ св. Саввы, гдъ и нынъ они поминаются на ектенін... (слідують имена князей). Во всіхъ містахъ я отслужиль 90 литургій за внязей, и за боярь, и за дітей моихъ духовныхъ, и за всёхъ христіанъ, живыхъ и мертвыхъ". Во многихъ мъстахъ путешествие Данила проникнуто глубокимъ религіознымъ одушевленіемъ, источнивомъ вотораго было искреннее религіозное в'врованіе. Въ древнія времена, когда путешествія по святымъ мъстамъ считались однимъ изъ способовъ богоугожденія, оно, естественно, должно было сделаться любимымъ чтеніемъ грамотныхъ людей. И дъйствительно, ни одно произведение древней словесности не дошло до насъ въ такомъ множествъ списвовъ. Позднъйшіе путешественники въ Герусалимъ подражали Даніилу, при описаніи своихъ путешествій (напр., іеродіаконъ Зосима въ XV в., Трифонъ Коробейниковъ и Юрій Грековъ въ-

Кром'в Путешествія игумена Даніила зам'вчательно Путешествіе въ Царьградъ Новгородскаго архіепископа Антонія (въмір'в Добрыни Андрейковича), въ конц'в XII в. Оно очень кратко и все состоить изъ разсказовъ о т'єхъ святыняхъ, которыя онъ вид'єль во св. Софіи и другихъ церквахъ и монастыряхъ.

Поученіе Владиміра Мономаха (1). Начало такихъ сочиненій, какъ Поученіе или Завъщаніе Владиміра Мономаха, коренится въ древнъйшемъ обычать временъ патріархальныхъ, когдаотцы и дъды и вообще старшіе въ родт, въ старости или приближаясь къ смерти, дълали наставленія своимъ дътямъ и внукамъ, какъ они должны жить, сообщая имъ при этомъ все, что они

<sup>(1)</sup> Владиміръ (Всеволодовичъ) Мономахъ (единоборецъ), названный такъ въчесть своего дъда по матери, греческаго императора, Константина Мономаха, сначала князь Черниговскій, потомъ быль 12 лѣтъ (1413—1125) великимъ княземъ въ Кіевъ. Его поученіе дѣтямъ найдено въ Лаврентьевскомъ спискъ лѣтописи, гдѣ оно вставлено подъ 1096 г. вмѣстѣ съ его посланіемъ къ князю Слегу Святославичу, написаннымъ въ этомъ году. Поученіе дѣтямъ написано позже—въ 1099 г.

видъли и испытали въ своей жизни, и когда подобныя наставленія, при отсутствій внигь и внижнаго образованія, служили для всёхъ главнымъ руководствомъ въ жизни, какъ плодъмноголетней · опытности предвовъ. — Замъчательное, вакъ ръдкій образчивъ литера турной двятельности людей светскихъ, поучение Мономаха весьма важно въ томъ отношеніи, что показываеть, какъ христіанское просвъщеніе изъ среды духовенства проникало и въ другія сословія; жакія въ дучшихъ людяхъ оно воспитывало понятія, чувства и стремленія, и какъ вообще, подъ вліяніемъ христіанскаго ученія и условій народнаго быта, слагался тотъ идеаль древне-русской жизни, который полнъе и яснъе выразился впослъдствіи въ Домостров. Между Поученіемъ Владиміра Мономаха и Домостроемъ Сильвестра находится самая тесная связь; въ Домострое мы встречаемъ много такихъ же точно наставленій, какія заключаются и въ поучении Мономаха. Въ частности, въ поучении Мономаха весьма хорошо отразилась и личность этого замечательного князя, глубово набожнаго и въ то же время въ высшей степени дъятельнаго, вездъ поспъвавшаго-ходить на войну противъ непріятелей и дома думать со дружиною, вздить на охоту и смотръть за церковною службою и за домашнимъ хозяйствомъ.

Владиміръ Мономахъ написалъ свое поученіе, какъ онъ самъ выражается, "на далечи пути, на санях сподя", т. е. во время зимняго путешествія въ 1099 г., когда на Волгѣ встрѣтили его послы отъ братьевъ, съ приглашениемъ итти войною противъ Ростиславичей. Глубово сокрушаясь о междоусобіи внязей, онъ вздумаль написать поучение своимъ дътямъ, чтобы дъти его, или вто другой, приняди его въ сердце и устремились на всъ добрыя дъла. Мономахъ былъ воспитанъ на св. Писаніи и писаніяхъ отеческихъ, какъ воспитывались тогда всв грамогные люди. Книгу Псалтирь онь браль съ собою даже въ дорогу. Отвазавшись отъ участія въ войнъ противъ Ростиславичей и сокрушаясь о княжескихъ междоусобіяхъ, онъ для утішенія расврыль внигу Псалтирь, "и воть что, говорить, мив встретилось: "вскую печалуещи, душе, вскую смущаети мя" и т. д. приводить почти весь псаломъ (41). Весьма замъчательны размышленія Мономаха о природъ, удивленіе ея врасотамъ и премудрому устройству въ разныхъ тваряхъ. "Велій еси, Господи, чудна діла твоя, говорить онъ... Кто не похвалить, не прославить силы твоей и твоихъ великихъ чудесъ и доброть, устроенныхъ на семъ свътъ: какъ небо устроено, какъ солнце, луна, звъзды и тьма и свътъ и земля на водахъ положена твоимъ Промысломъ". Вследствіе воспитанія на св. Писаніи и писаніяхъ отеческихъ и діятельной жизи посреди природы и Мономахѣ образовался TOTЪ йомецп Ø людей. проникнуто поученіе. христіанина, какимъ все его взглядъ

Правда, согласно съ характеромъ своего времени, когда форму жизни считали образцовою формою монашеской жизни стіанской, и Мономахъ предписываетъ нѣкоторые монастырскіе обычаи; напр., ночью велить вставать на молитву и класть по три земныхъ повлона, потому что этими повлонами, говорить онъ, очищается то, въ чемъ согрешаемъ днемъ; путешествующему на конъ, когда онъ ничъмъ не занятъ, велитъ постоянно произносить: Господи помилуй; но въ то же время онъ учитъ, что милость Божія заслуживается не одиночествоми, не чернечествоми, не голодома, какъ иные терпятъ, но дълами милости, правлы и любви. Онъ постоянно возбуждаеть въ деятельности, и внушаемое имъ благочестіе имъеть не созерцательный, а практическій характеръ. Любовь и милость онъ поставляеть основными началами дъятельности. "Всего паче убогихъ не забывайте, говоритъ онъ. но елико могуще по силъ кормите и придавайте сиротъ, и вдовицу оправдите сами, а не вдавайте сильнымъ погубити человъка". По чувству любви христіанской онъ не велить никого предавать смертной казни: "ни права, ни крива (виноватаго) не убивайте, аще будеть повинень смерти (хотя бы онь заслуживаль смерти), а души не погубляйте никакой христіанской". Онъ убъждаетъ посъщать больныхъ, провожать на кладбище покойниковъ, не проходить мимо ни одного человъка, не сказавъ ему привътливаго слова. Во гремя путешествия по своимъ землямъ онъ велить дътямъ строго смотръть за отроками (за свитою) и не позволять имъ безчинствовать "ни во селахо, ни во житьх, да не начнуть вась клясти", прибавляеть онь. Особенно онъ внушаетъ гостепрівиство, бывшее отличительною чертою нашихъ предковъ: "куда ни пойдете и гдъ ни остановитесь, напойте и накормите унеина (1), всего же больше чтите гостя, откуда бы онъ ни пришелъ къ вамъ и каковъбы нибылъ, простъ, или добръ, или соль (простой, или знатный, или посоль), -- , ти бо, прибавляеть онь, мимоходячи, прославять человых либо добрымь, либо злымъ". — Въчно дъятельный, онъ и дътямъ предписываетъ заниматься постоянно деломъ, за всемъ смотреть и всему учить-"егоже умъючи, того не забывайте добраго, а егоже не умпьючи, а тому ся учите: якоже бо отець мой, дома съдя, изумьяше 5 языкъ, въ томъ бо честь есть отъ инъхъ земель". Всего сильные Мономахъ возстаетъ противъ линости: "линость бо всему мати, говорить онь, еже умъеть, то забудеть, а его же не умпеть, а тому ся не учить". И потому почти къ каждому наставленію онъ присоединяеть просьбу не линиться:

<sup>(1)</sup> Унеинъ — просящій, алчущій.

ла дъля (ради) не лънитеся"... "Того не забывайте, не лънитеся"... Послъ этихъ общихъ наставленій Мономахъ говорить о томъ, какъ надобно проводить день, указывая при томъ на примъръ своего отца: "да не застанетъ васъ солнце на постели, тако бо отепъ мой дъяшеть (дёлаль) блаженный и всё добріи мужи совершенніи". По наставленію Мономаха, надобно вставать на разсвете и, совершивъ утреннюю молитву и воздавъ хвалу Богу за дневной свътъ, по восхожденіи солнца, садиться думать (сов'єщаться) съ дружиною, потомъ моди оправливати (производить судъ), потомъ на лово (на охоту) пхати и (послъ объда) лечь спать: "спанье отъ Бога присуждено полудне, отъчина бо почиваетъ и звъръ и птица и человпци". -- Навонецъ, чтобы сильне возбудить детей къ постоянной деятельности, Мономахъ разсказываетъ о своихъ походахъ и ловахъ въ продолжение 13 ти лътъ и о своихъ домашнихъ занятіяхъ. Большихъ походовъ Мономахъ совершилъ 83, а меньшихъ онъ и не припомнить. Когда не было войны со врагами, онъ отправлялся на охоту бороться со звърями и при этомъ подвергался сильнымъ опасностямъ. А находясь дома, онъ смотрёлъ за домашнимъ порядкомъ и не только смотрель, но и самъ делаль то, что нужно было делать другимъ: ловчій нарядь самъ держаль, самъ смотрълъ за конюшней, за соколами, за ястребами, но въ то же время худаго смерда (простолюдина) и убогой вдовицы не давалг сильнымо обидъть, и за церковнымъ нарядомъ и службами самъ надвираль. Разсказывая обо всемъ этомъ, Мономахъ не хвалится, а прославляеть Бога, который сотвориль его такимъ не лёнивымъ и потребнымъ на все дела человеческия. Указывая на Промысль Божій, много разь спасавшій его оть смерти, во время войны и охоты, онъ учить дътей не бояться смерти: "никтоже васъ не можетъ вредитися и убити понеже не будетъ отъ Бога повельно; а иже отъ Бога будеть смерть, то ни отець, ни мати, ни братья не могутъ отъяти... Божіе блюденье льплье есть человпиескаго". Поучение завлючается словами о братолюбіи, воторое особенно нужно было въ это время княжескихъ междоусобій.

Слово о полну Игоревъ. При религіозно-церковномъ направленіи въ древней книжной словесности, конечно, не могла развиться свътская поэзія. Правла, въ льтописи Нестора сохранились нъкоторыя поэтическія преданія о древнихъ князьяхъ, которыя можно считать остаткомъ древняго дружиннаго эпоса; въ Волынской льтописи есть также указаніе на то, что въ древнія времена быль обычай воспьвать подвиги князей и были пъвцы; авторъ Слова о полку Игоревъ вспоминаетъ о пъвцъ Боянъ, который быль его предшественникомъ и образдомъ въ прославленіи княжескихъ

подвиговъ; но, къ сожадъню, Слово о полку Игоревъ составляетъ единственный, дошедшій до насъ въ письменности, памятникъ этой княжеской поэзіи (1).

Въ Словъ о полку Игоревъ (2) изображается походъ Новгородъ-Съверскаго князя, Игоря Святославича, противъ половцевъ въ 1185 г. До нашествія татаръ половцы были главными врагами Россіи, съ которыми она должна была вести постоянную борьбу. Предметъ Слова, ввятый изъ исторіи этой борьбы, могъ быть интересенъ уже самъ по себъ; но онъ получилъ еще особенное значеніе отъ того, что борьбу съ половцами авторъ связаль въ немъ, какъ она дъйствительно была тъсно связана, съ тогдашнимъ внутреннимъ состояніемъ Россіи, раздираемой вняжескими междоусобіями. Пользуясь раздоромъ князей, половцы смъло производили набъги, жгли и разоряли города и села; да и сами князья, сражаясь другъ съ другомъ, часто привывали ихъ къ себъ на помощь.

Въ походъ участвовали: Новгородъ-Съверскій (Новгородъ-Съверскъ—въ Черниг. губерніи) внязь, Игорь Святославичь, сынъ Святослава Ольговича, внязя Черниговскаго; братъ его, Всеволодъ Святославичь, внязь Курбскій и Трубчевскій (Трубчевскъ—ишнъ въ Орловской губ); ихъ племянникъ, Святославъ Ольговичъ, Рыльскій (Рыльскъ—въ Курской губерніи) и сынъ Игоря, Владикіръ Путивльскій (Путивль—также въ Курской губ.). Изображаемыя событія, подвиги и битвы князей, происходять на берегахъ Дона и близъ устья ръки Каялы, впадающей въ Азовское море (нынъ

<sup>(1)</sup> Слово о полку Игоревѣ было открыто въ 1795 г. въ одной древней рукописи (конца XIV или начала XV в., какъ предполагали первые его издатели, или конца XVI в.. какъ предполагаетъ Тихонравовъ въ своемъ изданіи Слова) въ библіотекѣ графа Мусина-Пушкина. Въ 1800 г. оно было издано по этой рукописи. Въ 1812 г. рукопись Слова, вмѣстѣ съ другими рукописями библіотеки Пушкина, сгорѣла. Такимъ образомъ, погибъ и единственный дошедшій до насъ списокъ Слова; только копія съ него, сиятая для Екатерины II, найдена въ ся бумагахъ и напечатана Пекарскимъ въ V т. Зап. Ак. Н. 1864 г. Изъ прежнихъ изданій Слова лучшее сдѣлано Дубенскимъ (въ Русск. Дост., ч. 3 1844 г.), который перевелъ и объяснилъ его текстъ, приложилъ къ нему словарь, гдѣ разобрано и объяснено почти каждое слово текста. Новое изданіе Слова принадлежитъ Тихонравову (М. 1866 г.), который сдѣлалъ нѣкоторыя пямѣненія, противъ прежнихъ изданій, въ правописаніи и раздѣленіи словъ и разстановкѣ знаковъ препинанія, и присоединилъ указатель важивѣшихъ словъ и грамматическихъ формъ рѣчи въ Словѣ.

<sup>(\*)</sup> Имя автора Слова неизвъстно. Основываясь на разныхъ мъстахъ Слова, можно предполагать только, что онъ былъ человъкъ свътскій и современникъ изображаемаго событія.

Кагальнивъ—въ землъ войска донского). Весь походъ или всъ событія, составляющія предметъ Слова, описаны въ Ипатьевской льтописи подъ 1185 г.

Сравнивая Слово съ этими сказаніями летописей, мы находимъ въ нихъ совершенное сходство не только въ цъломъ разсказъ, но и въ главныхъ его подробностяхъ; единственный вымысль въ Словъ, о которомъ не упоминають льтописи, есть плачь Ярославны, подъ которой разумбется вторая супруга Игоря (Евфросинія), дочь Ярослава Владиміровича, Галицкаго. Во время похода Игоря она находилась въ Путивль, удъльномъ городъ сына Игоря, Владиміра. Кром'в того, въ Слов'в упоминается ещесупруга Всеволода, Ольга Глебовна. Такимъ образомъ, предметъ Слова о полку Игоревъ-историческій и изображается, въ главныхъ чертахъ, согласно съ лътописями. Но въ то же время вънемъ весьма ясно отразились и элементы древнихъ мионческихъ върованій языческаго періода нашей исторіи и нъкоторыя героическія преданія о славных дёлахь и князьяхь стараго времени. При описаніи современныхъ событій авторъ часто уносится своимъ воображениемъ въ самымъ отдаленнымъ временамъ, къ какимъ-то впками Трояновыми, воспоминаетъ стараго Владиміра, стараго Ярослава, храбраго Мстислава и другихъ внязей. Руководительною нитью при этихъ воспоминаніяхъ служать для него старыя словеса и замышленія првца Бояна. Воспоминаніемъ о Боянъ онъ начинаетъ свое Слово, называетъ его соловьемъ стараго времени, Велесовымъ внукомъ, въщимъ Бояномъ. Пъснопънія Бояна изображаются въ волшебномъ свъть: "если кому онь хотвль песнь творить, то растекался мыслію по древу, сфрымъ волкомъ по землф, сизымъ орломъ подъ облаками; свои въщіе персты онъ возлагаль на живыя струны сами князьямъ славу рокотали. Онъ скачетъ соловьемъ по мысленному древу, летаетъ умомъ подъ облаками, свиваетъ славу, вавъ вънецъ, около своего времени, и рыщетъ по тропъ Трояновой чрезъ поля на горы". Авторъ Слова не говоритъ, ктотакой быль Боянь; но видно, что это быль певецъ знаменитый, который, по его словамъ, воспевалъ стараго Ярослава, храбраго Мстислава, краснаго Романа, Олега Святославича, Святослава Ярославича и Всеслава Полоцкаго; эпохою этихъ князей опредъляется и время жизни и пъснопъній Бояна—вторая половина. XI и начало XII въка. Отъ лица Бояна приводятся въ Словъ двъ слъдующія припъвки, имъющія характеръ притчи или пословицы: "ни хитру, ни горазду, ни птицю горазду суда Божія не минути", и "тяжко ти головы (головъ) кромп (безъ) плечу, зло ти тълу кромъ головы".--Минические элементы въ Словъ выразились въ указаніяхъ на языческія божества и языческія вірованія. Вітры называются въ Словів внуками Стрибога: "се вътры Стрибожи внуцы въють съ моря стрълами на полкы Игоревы". Русскій народъ называется внукомъ Дажьбога, т. е. солнца: "при Олегь Гориславить погибашеть жизнь Дажьбожа внука". Боянъ называется внукомъ Велеса. Всеславъ, князь Полоцкій, изображается оборотнемъ-волшебникомъ, который днемъ людей судилъ, а въ ночь волкомъ рыскалъ "великому Хорсу волкомъ путь прерыскаше" (т. е. перебъгалъ, упреждалъ солнце). Къ миенческимъ же преданіямъ относятъ и лицо Тропна, о которомъ авторъ Слова упоминаетъ, когда говоритъ о самыхъ отдаленныхъ временахъ, до коихъ доходятъ его воспоминанія, употребляя такія выраженія: "рища въ тропу Трояню", "были впии (въка) Трояни", "вступила (обида) на землю Трояню". Впрочемъ эти выраженія нъкоторые объясняютъ древними преданіями о римскомъ императоръ Траянъ, которыя долго сохранялись въ Дакіи, гдъ этотъ императоръ воеваль, и чрезъюжныхъ славянъ могли перейти и въ Русь.

Въ самомъ началъ Слова авторъ объявляетъ, что онъ намъренъ разскавать повъсть о походъ князя Игоря "по былинама сего времени (по событіямъ современнымъ), а не по замышленію Боянову"; при этомъ онъ воспоминаеть о првит Боянъ и харавтеризуетъ его пъснопънія. Не льпо ли ны бяшеть (не лучше ли намъ), братіе, начяти старыми словесы трудных повпстій о полку Игоревь, Игоря Святъславича? Начатижеся той пъсни по былинами сего времени, а не по замышленію Бояню. Бояни бо въщій, аще кому хотяше пъснь творити, то растекашеся (растекался) мыслію по древу (1), спрыма волкома по земли, шизымь (сизымъ) орломь подъ облакы"... Это составляеть какъ бы вступление Слова, въ концъ котораго авторъ говоритъ: "Почнемъ же (начнемъ же), братіе, повость сію от стараю Владимера до нынъшняю Игоря, иже истягну (препоясаль или ознаменоваль) умъ крппостію своею и поостри (изостриль) сердца своею мужествомъ, наполнився ратнаго духа, наведе свои храбрые полки на землю половецкую, за землю Русскую". - Самое Слово можно раздёлить на три части. Въ первой части описывается походъ, битвы съ половцами и плвнъ выязей (2). Несмотря на то, что авторъ объщалъ начать свою повъсть отъ стараго Владиміра и довести ее до Игоря, онъ однакожъ ничего не говоритъ

<sup>(1)</sup> Это місто считають испорченнымь. Вмісто мыслію по древу, один, согласно съ требованіями паралделизма, хотять читать мышію (мышью) по древу, другіе—славію по древу на томъ основаніи, что ниже о томъ же Боянь сказано: скача славію (соловьемь) по мыслену древу.

<sup>(2)</sup> Изд. Дубенскаго. Русск. Дост., ч. 3, стр. 1—113.

ни о Владиміръ, ни о другихъ князьяхъ (1), а прямо начинаетъ описывать походъ Игоря и притомъ съ того времени, какъ Игорь, выступивъ въ походъ, увидълъ солнечное затмение и все свое воинство покрытымъ тьмою. "Братіе и дружино, говорить при этомъ Игорь своему войску, луцежъ (дучше) потату (побиту) быти, неже полонену быти, а всядемъ, братіе, на свои борзыя комони (на своихъ борзыхъ коней), да позримъ синяго Дону. Хощу бо, рече, вопіе преломити конецъ (въ концѣ) поля половецкаго съ вами, Русици; хощу главу свою приложити (положить), а любо (либо) испити шеломомъ Дону (напиться шлемомъ изъ Дону)". Игорь отправляется съ своимъ войскомъ, останавливается въ Путивл'в и ждетъ брата своего, Всеволода. Когда прибыль Всеволодь, съ своимь войскомь, князья отправляются въ походъ. Обращаясь къ Игорю, Всеволодъ говоритъ: "Одинъ брать, одинь свъть ты, свътлый Игорь. Оба мы Святославича. Съдлай, братъ, своихъ борзыхъ коней, а мои готовы, осъдланы у Курска; а мои-то Куряне-опытные навздники, подъ трубами (военными) повиты, подъ шеломами (шлемами) взлельяны, концемъ копья вскормлены. Пути имъ въдомы, овраги имъ знакомы; дуки у нихъ напражены, тулы отворены, сабли изощрены, сами скачуть, какъ сърые волки въ поль, ища себъ чести, а князю славы". Затымъ описывается самый походъ, встрыча и первая битва съ половцами. "Тогда вступилъ Игорь внязь въ златое стремя и повхаль по чисту полю. Солнце ему тьмою путь заступало; ночь, стонущи ему грозою, птицъ будила, свистъ звъриный вз стазби, Дивз (2) кличет вверху дерева, велить слушати (даетъ въсть) земли незнаемой... А половцы не готовыми (не тореными) дорогами бъжали въ Дону великому, кричатъ телъги ихъ въ полунощи, какъ лебеди распущенные. Игорь въ Дону воиновъ ведетъ. Уже птипы стерегутъ бъду, также волки по оврагамъ грозу навликаютъ; орды клектомъ на кости звърей зовуть; лисицы брешута на червленые щиты . . . сыны Русскіе червлеными щитами великія поля загородили, ища себ'в

<sup>(1)</sup> На этомъ основаніи Соловьевъ видить здёсь въ Слові о полку Игоревъ пропускъ (Истор. Россіи, т. III, стр. 110—111). Но, можеть быть, подъ обіщаніемъ начать постьють от стараго Владиміра разумівется—обращеніе къ прошедшимъ временамъ и то воспоминаніе о Владимірі и прежнихъ князьяхъ, которое, дійствительно, проходить чревъ все Слово. См. Тихонравова приміч. къ Слову о полку Игоревъ, стр. 50. Подъ старыму Владимірому одни разумівотъ Владиміра св., другіе (Соловьевъ)—Владиміра Мономаха.

<sup>(\*)</sup> Диоз значить — дивовище, чудовище. Подъ нинь разумьется здъсь по объясненію однихь — зловыщая птица  $\phi$ илииз, по объясненію другихь — птица yдода.

чести, а князю славы". Произошла первая битва вз пятокъ, въ которой половцы были разбиты. Но на другой день "кровавыя (красныя) зори свёть повёдають. Черныя тучи идуть съ моря и хотять прикрыть четыре солнца (1); а въ нихъ трепещуть сепія молнін; быть грому великому, идти дождю стрівлами съ Дону великаго. Вътры, Стрибоговы внуви, въють съ моря стръдами на храбрые полки Игоревы. Земля стучить; ръки мутно текуть; пыль поля поврываеть. Половцы идуть и оть Дону и оть моря и со всёхъ сторонъ обступили полки русскіе". Ватымъ описыве тся вторая битва съ половцами, въ которой русскіе потерп и совершенное поражение. Князья сражаются храбро, особе но Всеволодъ, котораго авторъ Слова, по силь и мужеству, равниваетъ съ ярыма Турома: "Ярый Тура Всеволода!... ты прыщ шъ на воиновъ стрелами, гремишъ объ шлемы мечами булал имми. Где Туръ проскакалъ, своимъ златымъ шеломомъ посвъчичая (сверкая), тамъ дежать поганыя головы половецвія". - Не половцы одоливають русскихъ. При описании страшной битв... ивина уносится въ вняжескимъ междоусобіямъ, отъ воторихъ началось горе Русской земли. "Олегъ (Святославичъ), говоритъ онь, мечемь крамолу коваль и стрылы по земль съяль... при Олегъ Гориславичъ съялись и расли усобицы (междоусобія), погибала жизнь Дажь-божья онука; въ вняжескихъ крамолахъ въвъ человъческій сокращался. Тогда по Русской земль ръдко ратаи (земледъльцы) вричали, но часто вороны каркали, дъля между собою трупы, да галки свою ръчь говорили, собираясь летъть на добычу".-И потомъ, обращаясь къ описанію битвы, онъ говоритъ: "Съ ранняго утра до вечера, съ вечера до свъта летають стрым каленыя, гремять сабли о шеломы, трещать конья харалужныя (булатныя) въ полъ незнаемомъ, посреди вемли половецкой. Черна земля подъ копытами, костями она была засвяна, а кровію полита; тугою взыдоша по Русской земли".— Наконедъ, описывая совершенное поражение русскихъ, онъ такъ выражаеть свою скорбь: "Никнеть трава отъ жалости, и дерево съ печали въ землъ приклонилось. Уже, братіе, не веселая година настала; уже пустыня силу покрыла. Встала обида въ силахг Дажь божья внука, вступила дввою на землю Троянову, всплескала лебедиными крылами, на синемъ моръ". И снова мысль певца обращается къ вняжескимъ междоусобіямъ, которыя онъ считаетъ причиною слабости русскихъ и силы враговъ ихъ, половцевъ. "Не стало въ князьяхъ единомыслія на поганыхъ. 1160 стали говорить брать брату: это мое и то мое же; и стали

<sup>(1)</sup> Подъ четырьмя солицами разумъются четыре князя.

князья ставить малое въ великое, и сами на себя крамолу ковать, а поганые со всёхъ сторонъ приходили съ победами наземлю Русскую".

Во второй части Слова о полку Игоревъ описываются: сонъ Кіевскаго князя, Святослава, и объясненіе его боярами; плачъ-Святослава о плененныхъ князьяхъ и воззвание его къ современнымъ князьямъ, съ просьбою ополчиться на половцевъ, и, навонецъ, плачъ супруги Игора, Ярославны (1). Наванунъ тогоиня, какъ узнали въ Кіевъ о пораженіи русскихъ половцами, внязь Святославъ видель сонъ: "его съ вечера одъвали черноюпаполомой (поврываломъ) на вровати тесовой; черпали ему синее вино ст трудомъ (съ горемъ) смъшанное; сыпали ему изъпустыхъ колчановъ поганыхъ половцевъ жемчуга на лоно; адоски въ златоверхомъ теремъ показались ему безъ князя (безъ верха) и съ вечера всю ночь каркали вороны".... Объясняя этотъ сонъ, бояре разсказали внязю о несчастіи, постигшемъ русское войско и русскихъ князей: "два сокола (князья-Игорь и Всеволодъ) слетели съ отцовскаго золотого трона, поискать града: Тмутороканя, или напиться шлемомъ изъ Дона. Уже крылья этихъ соволовъ подсевли саблями поганыхъ, и самихъ ихъ оковали желъзными путами". Святославъ плачетъ и обращается съвоззваніемъ во всёмъ внязьямъ русскимъ, чтобы они вступилисьза обиду сего времени, за землю Русскую, за раны Игоревы. Разсказыван объ этомъ, авторъ вспоминаетъ о томъ, какъ сильна была Русская земля, при старыхъ князьяхъ, и какъ ослабили еевняжескія междоусобія до того, что она сделалась легкою добычею враговъ... "О стонати, говорить онъ, Русской земль, помянувши первую годину и первыхъ князей"... Наконецъ, описывается плачь Ярославны, супруги Игоря, на ствнахъ города Путивля. "Ярославнинъ гласъ слышенъ: одинокою вукушкою (зегзицею) она рано вличеть. Полечу, говорить она, кукушкою по-Дунаю; омочу бобровый рукавь въ Каяль рыкь, оботру князю-(Игорю) кровавыя его раны на могучемъ его тълъ. Ярославна рано плачеть въ Путивлъ, на городской стънъ, говоря: о вътеръ, вътрило! Зачъмъ, господине, насильно въешъ? Зачъмъ мчишъ па своихъ легкихъ крыльяхъ ханскія стрёлки на воиновъ мося лады (моего милаго)? Развъ мало (тъсно) тебъ было въять вверху подъ облаками, лелъя корабли на синемъ моръ? Зачъмъ, господине, мое веселіе по ковылю развізяль? Ярославна рано плачеть въ Путивлъ, на городской стънъ, говоря: о Днъпръ Словутичъ-(славный)! Ты пробиль каменныя горы сквозь землю половецкую:

<sup>(1)</sup> Русск. Дост., ч. 3, стр. 113-211.

ты лельяль на себь лады Святославовы до полка Кобявова: взлелъй, господине, мою ладу (моего милаго) ко мнъ, чтобы мнъ не слать моихъ слезъ на море рано. Ярославна рано плачетъ въ Путивль, на городской стыть, говоря: свытлое, пресвытлое солнце! Для всъхъ ты тепло и красно (ясно): зачъмъ, господине, ты простерло свои горячіе лучи на воиновъ лады (милаго)? въ полъ безводномъ засухою у нихъ луки согнуло, тугою у нихъ колчаны замкнуло" (1).—Въ третьей части Слова описывается возвращеніе Игоря изъ пліна. Игорь убіжаль изъ земли половецкой; половецкіе внязья, Гзавъ и Кончавъ, преследують его; но "Богъ путь ему важеть на землю Русскую, из отню злату столу (въ -отеческому золотому престолу)", и сама природа покровительствуеть его бъгству и содъйствуеть его избавленію: "тогда вороны не каркали, галки умолкли, сороки не стрекотали, по лозамъ (вътвямъ) только прыгали; дятлы тектомъ (стукомъ) путь къ ръкъ указывають; соловьи веселыми пъснями разсвъть возвъщають". Возвращение Игоря производить повсюду радость и веселіе: "дівицы поють на Дунав, несутся голоса по морю до Кіева ... Страны рады, города веселы, воспъвая пъснь старымъ жнязьямъ, а потомъ молодымъ". Пъвепъ и самъ вавлючаетъ свою повъсть хвалою князьямъ и дружинъ: "воспоемъ и мы, говоритъ онъ: слава Игорю Святославичу, Буй-Туру Всеволоду, Владиміру Игоревичу! Да здравствують внязья и дружина, поборающие за христіанъ на поганые польи! Князьямъ слава, а дружинъаминь!"

Въ содержаніи Слова о полку Игоревѣ нѣтъ творческаго вымысла: лица и событія описываются дѣйствительныя и описываются согласно съ лѣтописями того времени. Вся поэзія Слова заключается въ глубокомъ чувствѣ, которымъ оно пронивнуто, отъ начала до конца, и въ прекрасныхъ картинахъ, въ какихъ изображаются описываемыя событія. Въ основаніи Слова лежитъ чувство любви въ Русской землѣ, которое, согласно съ изображаемымъ событіемъ и тогдашнимъ состояніемъ Руси, получило характеръ глубокой грусти и скорби. На походъ противъ половцевъ, кончившійся пораженіемъ войска и плѣномъ князей, авторъ смотритъ, какъ на естественное слѣдствіе бѣдственнаго состоянія Руси, раздираемой княжескими междоусобіями. Мысль о междоусобіяхъ, чувство скорби объ этомъ современномъ бѣдствіи выражаются и въ описаніи пораженія русскихъ и плѣна князей, и въ воззваніи къ современнымъ князьямъ отомстить врагамъ за обиду Русской земли, и въ воспоминаніяхъ

<sup>(1)</sup> Русск. Дост., ч. 3, стр. 211-221.

о прежнемъ времени и прежнихъ внявьяхъ. Часто, посреди разсваза или описанія, авторъ останавливается, вспоминаеть о бъдствіяхъ Русской вемли и выражаеть глубовое сътованіе: эпическая повъсть переходить въ лирическую думу. Эти лирическія мъста, или отступленія, выражающія основную мысль повъсти и въ то же время характеризующія благородную личность автора, какъ человъка, глубово любящаго свою родную вемлю, составляють лучшія міста въ Слові. Они оживляють все Слово и возбуждають особенное участие въ читателъ въ описываемымъ въ немъ лицамъ и событіямъ. Плачъ Ярославны также чисто лирическаго характера, и по глубинъ чувства, по простотъ и въто же время красотъ его выраженія составляеть прекрасную поэтическую пъснь. — Образы и картины въ Словъ заимствованы изъ окружающей природы и при всей простотъ часто весьма живописны и показывають въ певпе истиннаго народнаго поэта. Любимая его форма при разсказъ и описаніи-форма сравненія и уподобленія. Князь Всеволодъ, по силь и неукротимости, навывается буима, ярыма турома: буй-тура, яра-тура Всеволода. Игорь и Всеволодъ, попавшіе въ плень въ половцамъ, называются соколами. слетъвшими съ отповскаго золотого престолаи опутанными жельзными путами. Сердца этихъ героевъ изъ връпкой стали выкованы и во биести (доблести, храбрости) заналены. Въ другомъ мъстъ всъ четыре внязя, застигнутые войсвомъ половцевъ, сравниваются съ четырьмя солнцами, заврытыми черными тучами, въ коихъ блещутъ синія молніи. Тоскующая по мужт Ярославна сравнивается съ одинокою кукушкою, которая въ народной поэзік вообще служить символомъ грусти и скорби. Такъ же, какъ въ народной поэвіи, сравненія въ Словъ иногда имъють отрицательный характерь: Боянъ не десять соколовъ выпускалъ на стадо лебедей, но свои въщіе персты возлагалъ на живыя струны, и онъ сами князьямъ славу рокотали. Подобное же отрицательное сравнение встричается и въ описании погони половцевъ за Игоремъ: "не сороки застрекотали; следамъ Игоря едетъ Гзавъ съ Кончакомъ"... Изъ сравненій и уподобленій въ Слов'я составляются часто цівлыя картины, весьма живописныя. Таковы, напр.: картина войска, представленнаго въобразь тучи съ громомъ. изъ которой дождь идетъ стръдами; картина битвы, въ которой воины, какъ снопы на гумнъ, стелются головами: "на немизъ снопы стелють головами, молотять цепами харалужными (булатными), на току животъ кладутъ, въютъ душу отъ тъла"; другая картина битвы въ образъ кроваваго пира, съ кровавымъ виномъ: "тамъ (на ръкъ Каялъ) кроваваго вина недостало: тамъ пиръ покончили храбрые сыны Русскіе: сватовъ напоили, а сами полегли за землю Русскую"; картина междоусобій — въ образв земли, засвянной стрвлами: "Олегъ

мечемъ врамолу вовалъ и стрълы по землъ съялъ... при Олегъ Гориславичъ съялись и росли усобицы"... картина быстраго бъгства Игоря изъ земли половецкой: "а Игорь князь поскакалъ горностаемъ къ тростнику и бълымъ гоголемъ на воду, кинулся на борзаго коня, и соскочилъ съ него быстрымъ волкомъ, и пустился къ лугу Донца, и полетвлъ соколомъ, въ туманъ избивая гусей и лебедей въ завтраку, объду и ужину". Другая, столько же обыкновенная въ Словъ, форма ръчи-форма одушевленія и олицетворенія. Природа въ Слов'я представляется въ самой тъсной связи съ человъкоми: она сочувствуетъ его счастію и несчастію, горю и радостямъ. Когда Игорь выступаеть въ походъ, затменіе солнца предвъщаетъ ему несчастіе: "солнце тьмою путь ему заступало; ночь, стоная грозой, будить птиць, звъри ревуть; вловъщая птица, Дивг, кличетъ вверху дерева". Передъ первой битвой русскихъ съ половцами, въ которой должно было много погибнуть людей, "волки воють по оврагамъ, орлы влектомъ на кости звърей зовутъ". Когда войско русское было совершенно разбито при Каял'в и князья попали въ пл'внъ, природа представляется сочувствующею этому несчастію: "никнетъ трава отъ жалости и дерево съ печали въ земл'в привлонилось. Уже не веселая настала година; уже пустыня силу покрыла". Когда же Игорь убъжаль изъ плена, природа радуется и какъ бы помогаетъ его бытству: "тогда вороны не каркали, галки умолкли, сороки не стрекотали". Дъйствующія лица въ Словъ, какъ въ народныхъ пъсняхъ, обращаются къ разнымъ предметамъ природы. Ярославна высказываеть свое горе въ жалобъ солнцу, вътру, Дивиру. Князь Игорь разговариваеть съ рекою Донцомъ: "о Донецъ! не мало тебф величія, что ты лельяль (соблюдаль) князя на волнахъ, постилалъ ему веленую траву на своихъ серебряныхъ берегахъ, одъвалъ его теплыми туманами подъ сънію веленаго дерева, стерегъ его, какъ гоголь на водъ, какъ чайки на струяхъ, какъ чернеди (водяныя утки) на вътрахъ". Наконецъ, въ Словъ много эпитетовъ и выраженій, свойственныхъ народной поэзіи, напр.: сине-море. красное солнце, сизый орель, сфрый волкъ, поле чистое.... Все это -- указанные выше образы и картины, и формы, и обороты ръчи – сближаетъ Слово съ народною поэзіею. Языкъ Слова близко подходить въ малороссійскому нар'вчію.

Слово Даніила Заточнина (1). Кто быль Даніиль Заточникь, неизвістно. Изъ Слова видно, что онъ находился въ заточеніи на озеръ Лачь (въ Олонецкой губерніи), но, за какую вину, не говорится. Находясь въ заточеніи, онъ написалъ Слово къ ка-

<sup>(1)</sup> Напечатано въ Памятн. слов. XII в., въ Сказ. р. н., т. l.

кому-то князю, (1) съ тою цёлію, чтобы вымолить у него свободу.— Заточнивъ - типическое лицо древняго русскаго внижника, воспитаннаго на чтеніи книгъ и преимущественно разныхъ сборниковъ. "Я, княже господине, говоритъ онъ, не за море ходилъ и не отъ философовъ научился, но, какъ пчела, припадающая по разнымъ цвътамъ и совокупляющая медовый согъ, по многимъ внигамъ собираль сладость словесную и разумъ". Все Слово, дъйствительно, представляеть рядъ собранныхъ изъ разныхъ книгъ размышленій и изреченій, между которыми есть и мъста изъ Писанія, особенно изъ премудрости Соломона и Сираха, и народныя притчи и пословицы, и изреченія изъ разныхъ сборниковъ и, между прочимъ, изъ Ичелы. Размышленія Заточника касаются разныхъ предметовъ: щедрости и скупости, бъдности, мудрости и глупости; между этими богатства и размышленіями ніть непосредственной связи; они связываются между собою только тою целію, для которой они авторомъ, цълію обратить вниманіе князя на **C**B0**e** ніе. Это положеніе челов'єка опальнаго и свойственныя этому положенію чувства, естественно, должны были общему древняго кнажника, въ какомъ является предъ нами Заточникъ, сообщить и частныя черты его личнаго характера. Какъ человъкъ опальный, онъ опасается раздражить князя и потому высказываетъ свои чувства не прямо, а въ разныхъ стороннихъ размышленіяхъ и картинахъ. Онъ, повидимому, шутитъ и смъется надъ своимъ положениемъ, какъ будто хочетъ повеселить князя разными смѣшными изображеніями; но сквозь его смѣхъ и шутки слышится въ то же время горькая жалоба на жизнь и глубокая скорбь челов' вка страдающаго, которая часто выражается въ разныхъ сатирическихъ выходкахъ противъ разныхъ пороковъ и недостатковъ въ жизни. Это сообщило его Слову характеръ тъхъ произведеній, которыя обыкновенно называють юмористическими.

Изображая свое бъдственное положеніе, какъ человъка опальнаго, Заточникъ сравниваеть себя съ поблекшею травою, растущею въ такой тъни, что на нее ни солнце не сіяеть, ни дождь нейдеть, и съ деревомъ при пути, которое прохожіе посъкають и бросають въ огонь. Потомъ жалуется на свою бъдность и при этомъ проводитъ такую параллель между богатымъ и бъднымъ: "Богатый человъкъ повсюду извъстенъ и въ чужой землъ имъетъ друзей, а бъдный и между своими не видимо ходитъ. Заговоритъ богатый, всъ замолчатъ и слова его превознесутъ до облаковъ; заговоритъ бъдный, всъ на него закричатъ и

<sup>(1)</sup> Даніндъ называетъ киязя сыномъ великаго князя Владиміра, а въ заглавім одного списка князь называется Ярославомъ Владиміровичемъ. Предполагаютъ, что это былъ Ярославъ, сынъ Владиміра Мстиславича, внука Владиміра Мономаха, княжившій въ Новгородъ съ 1182 до 1199 г.

заградять ему уста: чье платье богато, у того и ръчь хороша. Княже мой, господине мой! избави мя от нищеты сея, яко серну от тенета, яко птицу от кляпцы (от силокт)". Изобразивъ свое бъдственное состояніе, Даніилъ проситъ внязя, чтобы онъ, веселясь многими брашнами и пія сладкое вино и покоясь на мягкой постели, подъ собольими одбялами, вспомниль, что онь, Даніиль, вь это время всть сухой хлебь, пьеть теплую воду и умираетъ отъ холода. Потомъ следуетъ сколько параллелей между щедрымъ и скупымъ княземъ, мудрымъ и безумнымъ мужемъ, хорошими и дурными совътниками князя и доброю и злою женою. Вотъ параллель между щедрымъ и скупымъ княземъ: "Князь щедрый-отецъ всемъ. Кто служитъ доброму господину, дослужится свободы, а вто служить злому господину, дослужится большей работы. Князь щедрый, вакъ ръка безъ береговъ, протекающая по дубравъ, напояющая не только людей, но и скотовъ и зверей, а князь скупой, какъ река, имъющая высовій ваменный берегь; нельзя ни напиться, ни воня напоить". При этомъ употреблены очень ръзкія выраженія о тіуню и чиновникахъ князя: "не имъй двора около княжескаго двора, не держи села около княжескаго села; ибо тіунз князя, ваки огонь, трепетицею накладень (на зажженной тряпоцъ), а рядовичи (чиновники) его, какъ искры. Если убережешься отъ огня, то не можешь уберечь своей одежды отъ искры". Затвиъ следуеть парадлель между умнымъ и глупымъ: "станешь посылать умнаго, не много говори ему; а пошлешь глупаго, и самъ не ленись итти вследъ за нимъ... Лучше слушать споръ умныхъ, нежели наставление глупыхъ... Не сви на бороздахъ жита, а мулрости на сердив безумныхъ: безумныхъ не орютъ, ни стютъ, ни вз житницы собирають, а сами ся рожають (родятся). Кавъ въ худой мъхъ воду лить, такъ и глупаго учить; мертваго не разсившить, а безумнаго не научить . Далве замвчательно изо. браженіе добрыхъ и дурныхъ сов'ятниковъ князя: "княже мой, господине! не море топитъ корабли, а вътры, и не огонь разжигаетъ жельзо, но надымание мъховъ; такъ и князь не самъ впадаеть во многія вещи злыя, но думцы (совътники) вводять. Съ добрымъ думцею князь высокаго стола додумается (достигнетъ большаго владънія), а съ лихимъ (дурнымъ) думиею думаетъ, и малаго стола лишенъ будетъ". Отсюда до конца Слова продолжается самая різкая сатира на злыхъ женъ: "лучте вола ввести въ домъ, нежели взять за себя злую жену; волъ не молвить и не мыслить зла, а злая жена біема бісится, а кротима высится, въ богатствъ гордится, а въ убожествъ (бъдности) другихъ осуждаетъ. Что есть злая жена? мірской мятежъ, ослипленіе ума, начальница всякой злобы.... поборница гръха, засада спасенія. Добрая жена вінець мужу своему и безпечаліе, а злая

жена печаль лютая и погибель дому. Червь дерево точить, а злая жена домъ мужа своего расточаетъ. Лучше въ худой ладъв по вод'в плыть, нежели злой жен в тайны пов'вдать. Лучше долотить камень и варить жельзо, нежели влую жену учить: жельзо уваришь, а злой жены не научишь; ибо злая жена ни ученія не слушаеть, ни Бога не боится, ни людей не стыдится, но все укоряеть и все осуждаеть... У одного человъка умерла злая жена, а онъ, по смерти ея, началъ дътей продавать; люди сказали ему: "зачёмъ продаешь дётей?" Онъ отвёчаль: "если они уродились въ мать, то, выросши, меня продадутъ". Такой мрачный типъ злой жены списанъ Заточникомъ, конечно, не съ русской отодом это не образованнаго, но еще молодого русскаго общества, а съ разныхъ восточныхъ сказаній (пов'єсти о Соломонъ) и съ греческихъ поученій о женахъ, въ которыхъ изображается испорченная византійская женщина и начали распространяться въ нашей письменности, съ самаго ея начала.

Слово Даніила Заточника пользовалось большою изв'єстностію въ древнія времена. Въ ХШ в. оно было даже передёлано. Эта передълва помъщена въ одномъ спискъ Пчелы XV в., подъ заглавіемъ: Даніила Заточника моленіе къ своему князю, Ярославу Всеволодовичу". Изъ Моленія не видно, быль ли авторъ, подобно Даніилу, въ заточеніи или просто быль въ милости у внязя и приноровиль въ своему положенію Слово Даніила Заточника; равнымъ образомъ нельзя сказать, точно ли онъ также носиль имя Даніила, или Моленіе названо Даніиловымъ только потому, что оно составляеть подражание Слову Даніпла. Все главное содержаніе Моленія взято изъ Слова Даніпла Заточника, на котораго авторъ и ссылается въ одномъ мъстъ. Но кромъ мъстъ заимствованныхъ есть и мъста оригинальныя, принадлежащія самому передълывателю. Между ними особенно вамъчательно слъдующее мъсто о рабскомъ состоянія: "княже, господине мой, быль я въ великой нуждъ; подъ работнымъ ярмомъ пострадаль, испыталь все это зло. Лучше было бы мив видъть свои ноги въ лыкахъ, да въ дому твоемъ, чъмъ въ красныхъ сапогахъ, да на боярскомъ дворв... часто работный хлёбъ у меня, какъ полынь въ устахъ, а питье свое растворяю плачемъ. Доброму господину служа, дослужишься свободы, а злому мужу служа, дослужишься большаго рабства. Не холопъ въ холопахъ, кто у холопа работаетъ". Основываясь на этомъ сильномъ неголовании противъ холопскаго состоянія, думаютъ, авторъ самъ ваходился въ такомъ же состояніи при дворъ какого-нибудь боярина.

#### произведенія словесности хііі в.

Между образованными лицами первой половины XIII в., т. е. до начала монгольскаго ига (1243), по лътописямъ извъстны: Кириллъ I, митр. Кіевскій (1223—1233), Кириллъ, еп. Ростовскій (1231—1262), Симеонъ, еп. Тверскій († 1289), Авраамій, игуменъ Смоленскій († 1221), Симонъ, еп. Владимірскій (1214—1226) и Печерскій инокъ Поликарпъ; но о сочиненіяхъ этихъ лицъ, кромъ Симона и Поликарпа, нельзя сказать ничего опредъленнаго.

Посланія св. Симона, еп. Владимірскаго, и инока Поликарпа. Какъ Симонъ, такъ и Поликарпъ были воспитанниками Кіевопечерской обители. Десять лать (1215 — 1226) Симонъ быль епископомъ Владимірскимъ и заслужилъ названіе пастыря книжснаго и учительнаго. Онъ него дошло до насъ посланіе Поликарпу. Поликарпъ быль инокъ молодой и даровитый, но честолюбивый. Ему тяжело казалось жить въ Кіевопечерскомъ монастырь, и онъ два раза уходилъ изъ него въ другіе монастыри; онъ не хотвлъ подчиняться архим. Акиндину. Желая уврачевать честолюбіе Поликарпа, Симонъ написаль къ нему посланіе, въ которомъ убъждаетъ его смиренно полвизаться въ Печерской обители. Для этого онъ сначала объясняетъ характеръ истинной иноческой жизни и высокое значение Печерской обители, а потомъ представляетъ и примъры подвижничества изъ жизни святыхъ этой обители. Поливарпъ остался жить въ монастыръ простымъ инокомъ и не только помирился съ Акиндиномъ, но даже, по его порученію, занялся описаніемъ живни тахъ Печерскихъ отцевъ, о которыхъ не успаль написать Симонъ. Это описаніе и составляетъ содержаніе посланія Поликарпа къ Акиндину. Въ немъ Поликарпъ, на основани того, что слышаль отъ Симона и другихъ людей, издагаетъ 12 поучительныхъ разсказовъ о 13 Печерскихъ подвижникахъ.

Посланія Симона и Поливарпа послужили основаніемъ для печерскаго патерика, который быль первымъ сборникомъ житій русскихъ святыхъ. Къ посланіямъ Симона и Поликарпа впоследствіи присоединено въ патерикъ нъсколько другихъ сказаній: сказаніе о началь Печерскаго монастыря и о преп. Антоніи изъльтописи Нестора, житіе пр. Өеодосія, составленное Несторомъ, сказанія о первыхъ временахъ русской церкви, о крещеніи славянъ вообще и о переводъ св. Писанія на славянскій языкъ и др.

Въ первой половинъ XIII в. (въ 1243 г.) Россія подверглась татарскому вгу, которое продолжалось болье двухсоть льть.

Татарское иго было страшнымъ несчастіемъ иля Кром'в вившнихъ б'вдствій-опустошенія сель, городовь и цівлыхъ областей, разоренія народа тяжелыми данями и постоянными поборами, оно отозвалось разными гибельными последствіами и во внутренней жизни народа. Оно остановило развитіе государственной жизни, еще не успъвшей сложиться и окрынуть. Князья должны были всв заботы употреблять только на защиту своихъ областей отъ татарскихъ хановъ и ихъ баскаковъ. Какъ они, такъ и епископы должны были вздить въ Орду, кланяться ханамъ и терпъть разныя униженія. Это рабство унизило духъ народный и развило грубый деспотизмъ въ высшихъ и рабскую покорность въ низшихъ сословіяхъ. Но особенно татарское иго надолго задержало христіанское просв'єщеніе Россіи, усилило невъжество и укоренило грубыя суевърія и пороки. Въ то время, когла нужно было заботиться о сохраненій жизни и имущества, трудно было заводить училища и думать о просвъщении; во время татарскихъ нашествій гибли памятники и прежней письменности. Пастыри церкви старались, по возможности, ослабить эти бъдствія татарскаго ига, одни - исправляя разныя нестроенія въ жизни, возникшія вследствіе тяжелыхъ тельствъ, другіе—самыми бъдствіями поучая и возбуждая народъ въ правственному исправленію. Въ ряду последнихъ замечателенъ Серапіонъ, епископъ Владимірскій.

Поученія св. Серапіона, еп. Владимірскаго. Серапіонъ былъ игуменомъ Кіевопечерскаго монастыря; въ 1274 г. былъ поставленъ въ епископа Владимірскаго, а въ следующемъ 1275 г. скончался. Намъ извъстны пова только пять поученій Серапіона, которыя были написаны имъ, въроятно, во время епископства во Владиміръ (1).

Почти сорокъ лътъ уже прошло послъ того, какъ иго татарскаго владычества отяготъло налъ Россіею (1237—1274). Нашествіе татаръ сопровождали: разореніе городовъ, убійства и грабежи, пожары и опустошенія всякаго рода; за нимъ слъдовали: тяжкіе налоги, притъсненія и порабощенія. При такихъ обстоятельствахъ проповъдывалъ Серапіопъ, и очень естественно, что его проповъдь получила печальный тонъ. Съ глубокимъ чув-

<sup>(1)</sup> Четыре поученія Серапіона напечатаны въ Прибавл. къ Твор. св. от. 1843; пятое слово — въ Потздкт въ Кирил. - бтл. монастырь Шевырева, ч. П, стр. 36. Въ Правосл. Собес. 1858 г. напечатаны еще два поученія подъименемъ Серапіона, еп. Владимірскаго, но приписываются ему по одной догадкт.

ствомъ скорби, во всёхъ своихъ поученіяхъ, онъ указываетъ на бъдственное состояние страдавшей Руси, усматривая въ немъ наказаніе за грфхи. "Сколько разъ, говорить онъ въ первомъ поучении, мы видъли солнце затмившимся, луну померкшею, видъли перемъны въ звъздахъ!.... Земля, отъ начала утвержденная и неподвижная, нынъ движется, по повельнію Божію, колеблется отъ гръховъ нашихъ, не можетъ носить нашихъ беззаконій. Мы не послушали Евангелія, не послушали апостоловъ, не послушали пророковъ, не послушали великихъ свътилъ, т. е. Василія, Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго и другихъ святыхъ святителей.... Вотъ и наказываетъ насъ за сіе Богъ знаменіями, вемлетрясеніемъ, бывшимъ по Его повельнію. Не говорить устами, но наказываеть на дёлё.... вынё потрясаеть и колеблеть вемлю, хочетъ стрясти съ земли беззаконія и грехи многіе, какъ листья съ дерева.... Но что потомъ было у насъ? не гладъ ли? не моръ ли неодновратный? не частыя ли войны? Однакожъ, мы не покаялись, пока пришель на насъ, по Божію попущенію, народъ немилостивый, опустошилъ нашу землю, пленилъ города наши, разориль святыя цервви, избиль отцевь и братій нашихь, поругался надъ нашими матерями и сестрами". Послъ этого Серапіонъ убъждаеть слушателей обратиться къ Богу съ покаяніемъ и отстать отъ своихъ гръховъ.

Второе поучение также пронивнуто чувствомъ глубокой скорби о бъдствіяхъ и гръхахъ народа. "Не такъ скорбитъ мать, видя детей своихъ больными, какъ скорблю я, грешный отецъ вашъ, видя васъ болящихъ дълами беззаконными. Многократно бестдоваль я съ вами, но не вижу въ васъ никакой перемъны... Всегда съю я на нивъ сердецъ вашихъ съмя божественное, во нивогда не вижу, чтобы оно прозябло и принесло плодъ..... Чего мы не навлекли на себя? Какихъ не понесли мы наказаній отъ Бога? Не была ли пленена земля наша? Не были ли взяты города наши? Не въ короткое ли время отцы и братья наши пали мертвы на землъ? Не отведены ли въ плънъ жены и дъти? А мы, оставшіеся, не порабощены ли были горькимъ рабствомъ отъ иноплеменниковъ? Вотъ уже сорокъ почти лътъ продолжается томленіе и мука, и тяжкіе налоги не прекращаются, также голодъ и моръ скота нашего. Мы и хлиба не можемъ фсть въ сладость. Отъ воздыханія и нечали сохнуть кости наши. Что же довело насъ до этого? Наши беззаконія и наши гръхи, наше непослушаніе, наша нераскаянность".-- И Серапіонъ снова убъждаеть слушателей къ покаянію и исправленію.

Въ третьемъ поучени Серапіона содержится превосходная картина татарскаго нашествія. "Мы ни въ чемъ, говоритъ Серапіонъ, не оказывались лучшими. Тогда Господь навелъ на насъ

народъ немилостивый, народъ лютый, народъ, не щадящій ни юной красоты, ни немощи старцевъ, ни младости дътей; ибо мы подвигли на себя ярость Бога нашего.... Разрушены Божія церкви, осквернены священные сосуды, попрана святыня, святители сдвлались добычею меча; твла преподобныхъ иноковъ брошены въ пищу птицамъ; кровь отцевъ и братьевъ нашихъ, какъ вода многа, напоила землю. Исчезла врепость нашихъ князей, военачальниковъ; храбрые наши бъжали, исполненные страха; а еще болье братьевъ и чадъ нашихъ отведено въ плывъ. Поля наши поросли травою, и величіе наше смирилось, красота наша погибла, богатство наше досталось въ удёль другимъ, труды наши достались невърнымъ. Земля наша стала достояніемъ иноплеменниковъ, мы сдълались предметомъ поношенія для сосъдей нашихъ, посмъщищемъ для враговъ нашихъ. Ибо свели мы на себя гнъвъ Господа, какъ дождь на небеси, подвигли на себя ярость Его, отвратили отъ себя великую Его милость и довели себя до того, что на насъ смотрять съ сожальніемъ. Нъть наказанія, которое бы не постигло насъ".

Четвертое поучение было сказано Серапіономъ по особенному случаю. Необразованный и суевърный народъ вообразилъ, что голодь, нісколько літь постигавшій его, происходить оть наговоровъ волшебниковъ и волшебницъ и началъ сожигать или бросать ихъ въ воду, чтобы пспытать, виновны они, или нъть, предположивъ, что если они станутъ тонуть, то невинны, а если поплывуть, то волшебники. Всею силою своего слова возсталъ просвъщенный пастырь противъ такого грубаго суевърія и своеволія народа. "Я думаль, говорить онь, вы уже утвердились и съ радостію принимаете божественное писаніе... Между тъмъ вы еще держитесь языческихъ обычаевъ, волхвованію и сожигаете невинныхъ людей, и дълаете виновными въ убійств'в все общество и весь городъ... Изъ какихъ книгъ или какого писанія узнали вы, что отъ волхвованія бываеть голодъ на землъ, и опять-волхвованіемъ умножается хлъбъ? Если сему върите, то почему сожигаете волхвовъ? Вы молитесь и почитайте ихъ, приносите имъ дары, если они благоустрояютъ міръ, пускають дождь, наводять теплую погоду, повельвають земль приносить плоды. Вотъ нынъ, по три года, не родится хлъбъ, не только на Руси, но и въ землъ латинской: волхвы ли это сдълали? Не Богъ ли устрояеть свою тварь, какъ хочеть, казывая насъ за гръхи? Я знаю изъ божественнаго Писанія, чароды и чародыйцы дыйствують чрезь бысовь на людей.... но только на техъ, которые имъ веруютъ: потому что бесы действують только по попущенію Божію, а Богь попущаеть имъ дъйствовать только на тъхъ, которые боятся ихъ. Но кто твердо въруетъ въ Бога, надъ тъмъ чародъи не имъютъ силы. Скорблю я о вашемъ бевуміи. Умоляю васъ, оставьте дъла языческія... Божественныя правила повельвають осуждать человъка, по свидътельству многихъ. А вы поставляете въ свидътели воду и говорите: если станетъ тонуть, то невинна; а если поплыветъ, то волшебница. Не можетъ ли діаволъ, видя ваше маловъріе, поддержать человъка на водъ, чтобы онъ не потонулъ, и тъмъ вовлечь васъ въ душегубство? Потому что вы, оставивъ свидътельство богоподобнаго человъка, обратились къ бездушному веществу — къ водъ и, принявъ такое свидътельство, прогнъвляете Бога".

Въ пятомъ поучения "о маловърии" Серапіонъ возстаеть противъ другого суевърія народа. Народъ запрещалъ погребать удавленниковъ и утопленниковъ, и выгребалъ ихъ, приписывая имъ несчастія, постигавшія землю. "Это ли ваше покаяніе? говорить Сераціонъ. Темъ ли Бога умилостивите, чтобы утопшаго, или удавленника выгрести? Тъмъ ли Божію казнь хотите утишить? Лучше, братія, перестанемъ отъ вла; отступимъ отъ всёхъ влыхъ дёлъ: разбоя, грабительства, пьянства, прелюбодейства, скупости, лихвы, обиды, воровства... лжи, влеветы, резоиманія. Я гръшный всегда учу васъ, дъти: велю вамъ каяться, вы же не перестали отъ влыхъ делъ. А если какая на насъ казнь отъ Бога придеть, то мы еще болье Его прогнывляемь, дылая извыты: того ради ведро, сего ради дождь, того ради жито не родится, — и бываете строители Божіей твари, а о безуміи своемъ не сворбите". Обличаемое здъсь суевъріе, по которому перемъны въ воздухъ и вредныя явленія въ природъ приписывалясь погребенію утопленниковъ и удавленниковъ, существовало въ народъ и послъ Серапіона. Въ XVI в. писаль противъ него Максимъ Грекъ.

Всѣ поученія Серапіона отличаются особенною простотою и задушевностію и глубокою любовію къ поучаемымъ.

# ОБІЦІЙ ХАРАКТЕРЪ ОБРАЗОВАНІЯ Н СЛОВЕСНОСТИ ВЪ XIV—XVI В.

До нашествія татарь внижное образованіе сосредоточивалось, главнымь образомь, въ Кіевь и Новгородь; посль же опустошенія Кіева и віевской Руси оно стало появляться на съверовостокь въ разныхъ областяхъ. Кромь Новгорода и Пскова, сльды внижной дъятельности мы встръчаемъ во Владиміръ, Ростовъ, Муромъ, Ярославлъ, Твери и Разани. Но съ тъхъ поръ, какъ русская митрополія была перенесена изъ Владиміра въ

Москву, Москва становится главнымъ центромъ сначала государственной жизни, а потомъ и книжнаго просвъщения. Значеніе Москвы особенно усилилось послів паденія Константинополя, когда она въ глазахъ русскихъ людей стала столицею православія на м'єсто древняго Царьграда. Историческія обстоятельства XIV-XV в. особенно способствовали развитію иноческой жизни и умноженію монастырей, такъ что въ XIV в. ихъ насчитывается до 80-ти, а въ XV в. до 70-ти. Бъдствія татарскаго ига, раздоры внязей, моровая язва, разныя другія нестроенія въ общественной и частной жизни и, наконецъ, мысль о близкой вончинъ міра, сдълавшаяся съ начала XV в. господствующею мыслію, побуждала многихъ людей удаляться въ монастыри, которые постоянно умножались; ихъ строили внязья и бояре, епископы и частные люди. Мы видели, что монастырь съ самаго начала у насъ сдълался образцомъ христіанской общины, и монашеская жизнь противополагалась жизни мірской. Бывшій идеаломъ христіанской жизни и въ прежнее время, монастырь теперь сділался необходимыми убіжищеми оть всявих физибъдствій и нравственныхъ страданій, пріютомъ для бъдпыхъ и несчастныхъ всякаго рода. Во время голода монастыри вормили народъ, который сходился въ нимъ толпами; время они питали его и духовно. Приходившіе монастырь міряне слышали здёсь разсказы о жизни святыхъ и благочестивыя наставленія подвижнивовъ, и, сами проникались **иноческим**ъ духомъ, усвоивали себъ монашескіе взгляды на міръ и переносили въ жизнь нъвоторые монастырские обычаи и правила. Такимъ путемъ, между прочимъ, образовался тотъ аскетическій характеръ, какимъ еще до сихъ поръ отличаются религіозныя понятія нашего народа. Вмжстж съ тжиъ монастыри сделались орудіемъ для васеленія и христіанскаго просв'ященія пустынныхъ до того времени мъстностей. Скитъ отшельника, поселившагося въ дикомъ **уе**диненномъ мъстъ, скоро превращался въ многолюдную пустынь или монастырь, который привлекаль къ себъ множество людей; изъ этого монастыря потомъ выходили иноки для основанія другихъ монастырей въ другія отдаленныя міста. Наконець, монастыри же и пустыни сдвлались прибъжищемъ для грамотности и внижнаго просвъщенія. Здъсь занимались списываніемъ книгъ, продолжали вести лътописи, списывали житія святыхъ, отеческія писанія и составляли разные сборники. Изъ всёхъ обителей особенно возвысилась обитель пр. Сергія Радонежскаго, которая для Съверо-Восточной Руси въ московскій періодъ имъла. такое же важное значеніе, какое для Южной Руси имъла обитель Кіевопечерская. Послів нея славились обители: Бівлозерская,

основанная въ 1390 г. пр. Кирилломъ Бълозерскимъ; Сорская, основанная пр. Ниломъ Сорскимъ; монастырь Волоколамскій пр. Іосифа Волоциаго и монастырь Соловецкій пр. Зосимы и Савватія. Въ этихъ монастыряхъ сохранились для насъ обширныя библіотеки по древней письменности; въ этихъ и другихъ монастыряхъ воспитывались и всв замвчательные двятели въ исторіи письменности этого времени. Конечно, образованіе монастырсвое было очень не высово и состояло большею частію въ простой начитанности, въ умёньи читать и списывать вниги; но внё монастырей мало было и такого образованія, даже въ кругу высшихъ сословій. Училищъ не было. Правда, въ житіяхъ льтописяхъ о нькоторыхъ лицахъ попадаются такія замытки: "вданъ бываетъ родителема книгамъ учитися"; "времени же вданъ бываетъ отъ родитель своихъ на ученіе приспъвшу, божественнымъ внигамъ"; но такія замітки не могуть доказысуществованія училищь, а указывають, конечно, домашнихъ учителей или твхъ мастеровъ, о которыхъ говорится въ извъстномъ посланіи Новг. арх. Геннадія и Стоглавъ: "мы-де учимся у своихъ отцовъ или мастеровъ; а индъ-де намъ учиться негдъ: сколько отцы наши и мастеры умъють, потому и насъ учатъ". Посланіе Геннадія и Стоглавъ показывають, что въ низшемъ духовенствъ просвъщение было въ врайнемъ упадкъ. Это, разумъется, должно было имъть самыя вредныя последствія для религіознаго состоянія народа. Необразованные или мало образованные священники, естественно, не могли учить народъ; они совершали для него богослужение и исправляли требы, но не могли объяснять ихъ смысла и значенія. Питаемыя одними непонимаемыми обрядами, въра и благочестіе народа неизбёжно должны были получить тотъ чисто наружный обрядовый характеръ, при которомъ уживались въ народъ самыя грубыя суевърія и пороки и который въ XVI в. вызваль сильныя обличенія со стороны просвіщенняго Максима Грека, а въ XVII в. самымъ ощутительнымъ образомъ выразился въ расколъ. Всв произведенія словесности XIV—XVI в., вакъ и предыдущихъ въковъ, имъють поучительный характеръ но примъровъ настоящей церковной проповъди мы встръчаемъ очень мало. Преобладающую форму словесности этого времени составляють такъ называемыя посланія. Въ формъ посланія выражалось все: церковное правило для руководства духовенства, наставленіе въ истинахъ въры и деятельности народу, верженіе еретическихъ заблужденій и сов'яты по разнымъ чаямъ внязьямъ и боярамъ. За посланіями следують летописи, разныя повъсти и сказанія, путешествія и житія святыхъ. Умноженіе монастырей произвело множество описаній

святых и свазаній объ основаніи монастырей и пустынь. Навонець съ XIV в. начали появляться разныя ереси, каковы были въ XIV в. ересь стригольниковъ, въ XV в. ересь жидовствующихъ, въ XVI в, ереси Бакшина и Косого. Противъ этихъ ересей явились въ литератур $\hat{\mathbf{x}}$  полемическія сочиненія.

### нроизведенія словесности XIV В.

Въ исторіи внижнаго просвінценія и словесности XIV в. извівстны: митр. св. Петръ, Алексій и Кипріанъ и пр. Кириллъ, инуменъ Бълозерскій.

Сочиненія митр. Кипріана (1376—1406). Съ именемъ митр. Кипріана (родомъ серба) обывновенно соединяется мысль о вліяній на нашу словесность сербской письменности. Кипріанъ, дъйствительно, перенесъ въ Россію много рукописей изъ Сербій, которая тогда (1389 г.) потеряла свою самостоятельность и подверглась турецкому игу. Кромъ того, живя въ Константинополъ, въ обители Студійской, онъ занимался переводомъ и списываніемъ книгъ. Лътописи представляютъ Кипріана вельми книженымъ и учительнымъ, что доказываютъ и его сочиненія: разныя посланія, житіе св. Петра и прощальная грамота. Посланія написаны въ разныхъ лицамъ и по разнымъ случаямъ, они касаются разныхъ вопросовъ относительно устройства церкви и духовенства и ръшаютъ разныя недоумънія и вопросы того времени, каковы между прочимъ вопросы о кончинъ міра и о монастырскихъ имъніяхъ.

Посланів пр. Нирилла Бълозерскаго. Пр. Кириллъ, основатель и игуменъ Бълозерской обители, былъ весьма просвёщенный человъкъ. Любознательность его не ограничивалась только духовными книгами; въ одной изъ книгъ (книга правилъ), писанныхъ его собственною рукою, мы встръчаемъ выписки изъ физики Галена о происхожденіи грома и молніи, о падающихъ звъздахъ, объ устройствъ земли, о землетрясеніяхъ, о четырехъ стихіяхъ и о моряхъ. Любовь Кирилла къ книжному просвъщенію стала священнымъ преданіемъ для иноковъ его обители, а написанныя имъ книги послужили основою богатой библіотеки этой обители. Изъ оригинальныхъ сочиненій Кирилла извъстны три посланія, написанныя къ сыновьямъ Димитрія Донского (Василію, Андрею и Димитрію). Они служатъ памятникомъ того нравственнаго вліянія, какое древніе наши просвъщенные иноки изъ монастырей простирали на князей и народъ, подавая разные совъты

и наставленія, какъ вообще для жизни, такъ особенно въ какихънибудь важныхъ случаяхъ.

Путешествія XIV в. Отъ XIV в. дошли до насъ путешествія въ Царьградъ и Іерусалимъ новгородца Стефана, смоленсваго діавона Игнатія и дьява Александра. Новгородскій иновъ Стефанъ въ 1350 г. ходилъ въ Царьградъ поклониться святымъ мъстамъ. Подобно игумену Даніилу, онъ описываетъ въ своемъ путешествіи (1) священныя мъста, соборъ св. Софіи и разныя святыни, которыя онъ видълъ. При этомъ онъ сообщаетъ и тъ преданія, которыя онъ слышаль. Онъ всему удивляется и всему върить, что разсказывали ему провожатые. На Константиновомъ онъ видель секиру Ноеву; въ алтаре одной церкви ему показывали чашу изъ белаго камня, въ которой Спаситель претвориль воду въ вино. Самое замъчательное мъсто въ путешестви составляетъ разсказъ Стефана о нечаянной встрече его въ Царьграде съ двумя земляками новгородцами, Иваномъ и Добрилой, которыхъ на родинъ считали уже давно погибшими. Оказалось, что эти новгородцы жили въ цареградскомъ Студійскомъ монастыръ и занимались списываніемъ книгъ для Россіи. Изъ этого монастыря, замічаеть Стефань, много внигъ посылали на Русь.

Историческія сказанія или повъсти. Б'єдствія татарскаго ига, ръзво отразившіяся въ народныхъ былинахъ и пъсняхъ, гдъ татары служать вообще образомы страшной, вражеской силы, сдылались предметомъ и произведеній книжной словесности. —Еще съ XIII в. въ книжной словесности начинается рядъ полуисторическихъ, полупоэтическихъ повъстей или сказаній, предметомъ которыхъ служить описаніе замічательныхъ историческихъ лиць и событій. Тавовы, напр.: "Повпсть о житіи и храбрости Александра Невскаго", изображающая побъду Александра надъ шведами; "Сказаніе о благовърном князь Довмонть", гдв описывается борьба Новгорода и Пскова съ ливонскими немцами и Литвою; "Рукописание Магнуса, короля Свийскаго", изображаю. щая также борьбу Новгорода съ шведами при шведскомъ королъ, Магнусь Эрихсонь. Но главнымъ центромъ этихъ свазаній служатъ событія татарскаго ига, борьба съ татарами и особенно внаменитая Куликовская битва. Къ этимъ сказаніямъ относятся: "Сказаніе о нашествіи Батыя на Русскую землю"; "Убівніе князя

<sup>(1)</sup> Напечат. въ Сказ. Сах., том. П.

Михаила Черниювскаго и боярина его Өеодора въ ордъ отъ царя Батыя"; "Убіеніе князя Михаила Тверскаго въ ордъ отъ царя Озбяка (Узбека)"; "О взятіи и раззореніи Москвы Тохтамышемъ"; "Повъсть о спасеніи Москвы отъ Тамерлана"; "Повъсть о побоищъ Витовта съ царемъ Темиръ-Кутлуемъ"; "Сказаніе о Мамаевомъ побоищъ" (1); "Задонщина, или слово о великомъ князъ Димитріи Ивановичъ и братъ его, князъ Владиміръ Андреевичъ"; "Слово о житіи и преставленіи Димитрія Донскаго".

Эти повъсти или сказавія называются украшенными, потому что историческое событіе въ нихъ обстановлено вымышленными подробностями и передается риторически-украшеннымъ языкомъумильными, потому что трогательное ихъ содержание возбуждаетъ чувство жалости и умиленія. Они составляють особый родь эпоса исторического, отличного отъ настоящихъ эпическихъ произведеній, каковы народныя былины и Слово о полку Игорев'в. Какъ произведенія книжной словесности, они проникнуты тімь направленіемъ и являются съ тѣми чертами, какими отличается книжная духовная словесность. Событіе въ былинъ представляется подвигомъ силы и мужества богатыря; въ сказаніи событіе освівщается религіознымъ свътомъ: подвигъ совершается съ помощію небесной силы. Идеаль героя въ сказаніи также отличенъ идеала богатыря въ былинъ. Въ богатыръ былинъ Bcero выражается физическая сила: еще въ дътствъ кого схватитъ гатырь за ногу, у того нога прочь, кого за голову, у того голова долой. Въ геров сказанія съ малыхъ льть развивается сила ховная, которая потомъ и доставляеть ему побъду надъ Богатыри былинъ постоянно похваляются своею силою храбростію; герой сказанія отличается глубокимъ смиреніемъ: въ Сказаніи о Мамаевомъ побоищ'в Димитрій Донской самое нашествіе Мамая на Россію считаетъ напазаніемъ Божіймъ за свои гръхи. Въ другихъ сказаніяхъ прославляется благочестіе, мудріе и воздержавіе героевь: это ті самыя качества, которыя прославляются и въ произведеніях внижной духовной словесности. Образцами при изображении героя сказания служили щенной исторіи. Лицо Александра Невскаго, по словамъ повъсти, было яко Іосифа прекраснаго, сила его-вторая часть от силь Сампсона, а мудрость ему Бого даль Соломонову. Иногда, чемъ, брали образы и изъ гражданской-греческой и римской исторіи. Такъ, тотъ же внязь Александръ Невскій сравнивается сь Александромъ Македонскимъ, подобникомъ Ахиллеса, и императоромъ Веспасіаномъ; Димитрій Донской уподобляется грече-

<sup>(1)</sup> Напечатано въ Сказ. р. н. Сахар., т. І.

скому царю Константину и русскому внязю Владиміру. При такомъ складъ, въ сказаніяхъ страдаетъ историческая истина; частныя черты историческихъ дъятелей пропадаютъ въ тъхъ общихъ образцахъ, съ которыми они сравниваются или сопоставляются; но въ нихъ зато ярко отражается общій складъ и идеальное настроеніе эпохи, указываются тъ идеалы, которые занимали умъ, чувство и воображеніе современниковъ.

Изъ всёхъ свазаній заслуживаеть вниманія "Сказаніе о Мамаепобоищи, воторое въ одномъ спискъ приписывается рязансвому ісрею Софронію, а въ летописи и вт Задонщине авторъ его навывается разанцемъ Софоніемъ. Софроній или Софонія имъль подъ руками Слово о полку Игоревъ и во многомъ подражалъ ему при составлени своего сказанія.—Сказаніе начинается обращеніемъ къ кажому-то Урану: "Се повъдай, Уранъ, како случися на Дону православнымъ христіаномъ съ безбожными татары".... Далве следуетъ разсвазь о томъ, кавъ "Божінмъ попущеніемъ, отъ наученія діавола, Мамай задумаль пленить Русскую землю И раззорить христіанскую въру". Собравъ всв свои силы, онъ переправился черевъ Волгу и сказалъ своимъ улусникамъ: "да ни единъ васъ пашетъ хлеба, будьте готовы на Русскую землю, на хлебы". Узнавъ объ этомъ движеніи Мамая, врагь Московскаго Димитрія, Олегь, князь Рязанскій, написаль ярлыку къ въ воторомъ предлагалъ ему свою помощь; онъ расположилъ сдъ. лать то же самое и литовского князя, Ольгерда. Но Мамай гордо приняль пословъ Олега и Ольгерда и вельль сказать чужая помощь ему не нужна, что онъ, если бы захотълъ, одинъ своею силою могъ бы завоевать и древній Герусалимъ. Въ тивоположность этой гордости и самонадъянности Мамая, въ Димитріи Свазаніе восхваляеть вротость и смиреніе, при воторыхъ онъ самое нашествіе Мамая на Русскую землю считаеть грѣхи. Отправивъ посла ваніемъ Божіниъ 8a СВОИ ровскъ, къ брату своему, Владиміру Андреевичу, Димитрій самъ пошель въ митрон. Кипріану. Кипріань посоветоваль Димитрію утолить гиввъ Мамая зологомъ; но посланный съ дарами на пути узналъ о переходъ на сторону Мамая Ольгерда и возвратился навадъ. Тогда Кипріанъ благословилъ Димитрія на битву маемъ. Далъе описывается сборъ князей въ Москву и вленіе войска; описаніе это походить на описаніе сбора Игоря въ полку Игоревъ. Приготовившись похолъ Словъ 0 походу, Димитрій отправляется въ Троицвую пустынь, кому подвижнику Сергію, который, благословивъ его, въ оруженосцы двухъ иноковъ. Пересвъта и Ослябу. Потомъ, помолившись у гроба св. Петра и поклонившись, въ Михайловскомъ соборъ, гробамъ православныхъ внязей, своихъ предвовъ, онъ вы-

ступаеть въ походъ. Описаніе выступленія въ походъ и изображеніе войска Димитрія составлены по подражанію Слову о п. И.: "вызы же великій, Димитрій Ивановичь, вступи въ влатокованное стремя и съде на своего любовнаго коня.... а солнце со восхода свътить въ путь его и вътрецъ тихъ и теплъ по въетъ.... "Братія моя милая, говорить Димитрій внявю Владиміру Андреевнчу и другимъ внязыямъ, не пощадимъ живота своего за въру христіанскую и за святыя церкви, за землю Русскую! "... l'осподине внязь Димитрій Ивановичь, отвічаеть ему Владимірь Андреевичъ, воеводы у насъ вельми връпки, а русскіе свъдоми (искусны), имъютъ подъ собой борзы кони, имъють вельми тверды... щиты червленные, копья злаченныя, сабли булатныя, а дороги имъ вельми свёдомы (извёстны), берези рега) имъ по Оцъ (по Окъ) изготовлены, хотятъ головы своя сложити за въру христіанскую и за твою обиду государя князя". Затемъ следуетъ прощальный плачъ супруги Димитрія, княгини Евдокіи, который составленъ авторомъ, очевидно, по подражанію плача Ярославны въ Словъ о п. И., хотя онъ нисволько не походить на него ни по чувству, ни по Вздохнувъ печально и ударивъ въ грудь руками, княгиня рить: "Господи Боже великій! призри на мя смиренную, сподоби мя еще государя своего видети.... Дай же, Господи, ему помощь отъ връпкія руки твоея, да побъдить противныя своя... Не сотвори, Господи, якоже за мало леть брань была на реце Кальв христіаномъ съ татары отъ злаго Батыя. Отъ таковыя же бъды нынъ, Господи, спаси и помилуй! Не дай же, Господи, нынё погибнути оставшему христіанству.... Азъ же унылая иміно дві отрасли, внязя Василья да Юрья, но еще и ті мали суть.... Возврати имъ, Господи, отца ихъ по здорову!".... Затъмъ, ражая походъ, авторъ, опять подражая Слову о п. И., говоритъ: прусскіе сынове успёшно грядуть, ави медвяны чаши пити и стеблевинны (винограду) ясти. Но не медвяны чаши пити, ни стеблевинны ясти грядуть: хотять укупити чти (чести) и славнаго имяни во въки земли Русской, великому князю Димитрію Ивановичу похвалу и многимъ государемъ". Перебхавъ черезъ Донъ, Димитрій началъ готовиться въ битвъ. Описаніе разныхъ предзнаменованій предъ битвой опять напоминаеть Слово о п. И.: гіе же дни пріидоша на то м'всто мнози волцы, по вся нощи воють непреставно: гроза бо велика есть слышати, полкомъ сердца утверждаетъ, и мнози ворони собращася, обычно неумолкающе грають, галицы же своею рычью говорять, и мнози орли отъ Усть-Дону приспъша, лисицы на кости шутъ, ждучи дни грознаго, Богомъ изволеннаго, въ онь же имать пастися множество трупа человического и провопролитія,

морскимъ водамъ". Вечеромъ, наканунъ битвы, Димитрій осмотрвлъ всв полки и выбхалъ на одно высокое место, съ котораго представилась ему чудная картина всего войска, битвъ: образъ Спасителя, изображенный на внамени, свътился, кавъ солице; знамена възли, какъ облака, тихо трепещущія; ругви какъ живыя колыхались; доспъхи русскіе, какъ воды, всв вътры колеблются; шеломы ихъ на главахъ ихъ украшены, какъ утренняя заря въ ведряное время. Это картина во всемъ Сказаніи. Димитрій сощель съ коня, колъни противъ знамени, на которомъ сіялъ образъ Спасителя, и началъ молиться: "о Владыво, Господи Вседержителю, смотръливымъ окомъ на люди своя, иже твоею рукою сотворени суть, и внуши, Господи, гласъ молитвы моея; обрати, Господи, лице свое на нечестивыхъ съ яростію, иже злая творять рабомъ твоимъ".-- Ночью внязь Димитрій и воевода Волынскій на Куликово поле брать примъты. Волынскій сошель СЪ припаль къ земль на правое ухо, пролежаль долгій чась, всталь и опать поникъ. "Одна примъта, сказадъ онъ князю, пользу, а другая скорбная; я слышаль, какь земля плакалась дві стороны: одна плакала какъ жена о дітяхъ еллинским языкома, а другая вавъ девица, играющая въ свирель. Будетъ бъда на поганыхъ, но и христіанъ падетъ множество". "Да детъ воля Господня", сказалъ внязь. Далве описывается самая битва. При описаніи битвы многіе образы и самыя выраженія опять ввяты изъ Слова о п. И.: "Треснуща конья харалужныя (стальныя), звенять доспъхи злаченые, стучать щиты червленные, гремать мечи булатные и блистаются сабли...". Димитрія нашли израненнымъ подъ срубленной березой. Когда разсказали ему о побыдь, онъ воскливнуль: "сей день, его же сотвори Господь, возрадуемся возвеселимся въ онь", и, сввъ на коня, повхалъ осматривать ле ратнаго побоища. Разсказомъ о погребении павнихъ воиновъ завлючается Сказаніе. Въ нівкоторых в списках вего еще прибавляется описаніе возвращенія Димитрія въ Москву, какъ поб'ямтеля: при этомъ княгиня Евдокія встрічаеть его у Фроловскихъ воротъ, и онъ приноситъ благодарственныя молитвы во мъстахъ, гдъ молился, собираясь въ походъ.

Въ Сказаніи, какъ показываетъ его содержаніе, есть весьма трогательныя положенія, которыя могли бы вести къ прекраснымъ поэтическимъ картинамъ; но всв эти положенія изображены въ Сказаніи довольно сухо; кром'в смиренной молитвы авторъ не даетъ д'єйствующимъ лицамъ другой мысли и другого чувства; въ самомъ Димитріи изъ-за набожнаго и глубоко върующаго князя нисколько не видно челов'єка и героя великаго

событія. Неудачныя подражанія Слову о п. И. не только въ пріємахъ, но и въ выраженіяхъ, тяжелый слогъ и испорченный языкъ производятъ непріятное впечатлівніе. Несмотря на то, встарину Сказаніе пользовалось большимъ уваженіемъ, что доказывается множествомъ его списковъ, дошедшихъ до насъ съ разными прибавленіями.

# произведенія словеоности ху в.

Совершенный упадокъ просвъщенія въ духовенствъ, жизнь духовенства и особенно положеніе монастырей, въ которые, вмъстъ съ ихъ умноженіемъ, вошло много недостатковъ, ереси стригольниковъ и жидовствующихъ, въ развитіи которыхъ исторія усматриваетъ тъсную связь съ разными недостатками въ духовенствъ и монашествъ, составляли главные вопросы, около которыхъ преимущественно сосредоточивалась дъятельность образованныхъ пастырей и учителей XV в. Главными между ними были: Московскій митр. Фотій, Новгородскій арх. Геннадій, игуменъ Волоколамскаго монастыря пр. Іосифъ и пр. Нилъ Сорскій.

Св. Геннадій, архіеп. Новгородскій (1485—1504) вился заботливостію о просвіщеній, собраніемъ перваго списка Библіи и энергическою борьбою съ ересью жидовствующихъ. Просвъщеніе стояло въ XV в. на такой низкой степени, что мало было даже просто грамотныхъ людей и невого было ставить на высшія церковныя должности. Геннадій обратился съ просьбою въ тогдашнему митр. Симону, чтобы онъ ходатайствоваль предъ Іоанномъ III о заведенім по врайней мірів самыхъ первоначальшколъ грамотности для образованія духовенства. ведуть во мев мужива, --писаль онь въ своемъ посланіи въ Симону, —и я ему велю Апостоль дати чести, а онъ и ступить не умветь; я ему велю Псалтирь дати, а онь и по тому едва бредеть; и я его отреку (отважу), а они извёть творять: "земля, господине, такова, не можеми добыти, ктобы горазди грамоть", ино всю вемлю излаяль, что нъть человъка на вемлъ, кого бы избрати на поповство. Да миъ челомъ бьютъ: "пожалуй, господине, вели учити"; и я прикажу учить ихъ эктеніи, а онъ и къ слову не можетъ пристать; ты говоришь ему то, а онъ говорить иное. Я велю имъ учить азбуку, а они поучатся мало азбукь, да просятся прочь и не хотять ее учить.... а хотя и учатся, то не отъ усердія и живуть долго; а на меня брань бываеть отъ ихъ нераденія, а моей силы нът, что ми их не учиет ставити. И я для того быю челомъ государю, чтобы вельль училища учинити, да его разумомъ и грозою, а твоимъ благословеніемъ, то дёло исправится; а ты бы,

сосподинъ отецъ нашъ, государямъ нашимъ, а своимъ дътямъ, веливимъ вназьямъ, печаловался, чтобы велели училища учинити; а мой совыть учить въ училищахъ первое азбука граница истолкована совству, да и подтительныя слова, да Псалтыря съ слъдованіем накропоко; а какъ то изучать, могуть послів того проучивая и конархати и чести всякія вниги. А то муживи нев'яжи учать робять да рычь ему испортить, да первое изучать вечерню, а за это мастеру принести каши да гривну денегъ, ва заутреню также да и больше того, а за часы особо, да поминки (подарки) кромъ того, что рядиль отъ него. А какъ отойдетъ отъ мастера, то ничего не умъетъ, только покнигъ бредетъ, а церковнаго устава ничего не знаетъ. А какъ государь укажетъ ивучить Исалтырь съ следованиемъ да и все то, что выше писано, и укажеть, что брать от того, то учащимся будеть легко, и не посмъють отказываться. Да чтобы и поповъ ставленныхъ вельль учить, зинеже то нерадоние вз землю вошло. И какъ услышать то учащіеся, то съ усердіемь примуть ученіе".

Ересь жидовствующихъ появилась сначала въ Новгородъ. Названіе жидовствующих еретики получили какъ потому, что основателемъ ереси быль жидъ Схарія, прибывшій изъ Литвы или Кіева въ Новгородъ въ 1471 г., такъ и потому, что всего резче въ ней поражалъ современниковъ элементъ жидовства. Жидовствующіе отвергали таинство Пресв. Троицы, учили, что тотъ, кого свящ. книги называють Сыномъ Божіимъ, еще не родился, и когда родится, то назовется Сыномъ Божіимъ не по существу, а по благодати, подобно Моисею, Давиду и прочимъ проровамъ; объщанный Мессія еще не притавъ кавъ OTP шель, то надобно во всей точности соблюдать законъ Моисеевъ. Нъкоторые изъ еретиковъ приняли обръзаніе, іудейскіе обряды, іудейскій календарь и праздновали іудейскую пасху. Но еще сильные выражается въ ереси другой элементъ-раціоналистическій. Жидовствующіе поридали св. церковь, отвергали таинства, возставали противъ ученія отеческаго и даже апостольскаго, противъ почитанія святыхъ, крестовъ, иконъ, мощей и другихъ священныхъ предметовъ; отвергали посты и монашество. Все это показываеть, что ересь жидовствующихъ заключала въ себъ смъсь разныхъ заблужденій, взятыхъ изъ разныхъ ересей. Вром'в того, жидовствующіе особенно уважали астрологію и математическія науки; у нихъ быль Шестокрыль (астрономическія таблицы), по которому они предсказывали разныя небесныя явленія; самъ Схарія, по словамъ Іосифа Волоциаго, быль наученъ "всякому изобрътенію, чернокнижію, чародъйству, звъздозаконію и астрологіи".

Когда узналъ Генналій о распространеніи ереси въ Новгородь, немедленно сдёлаль розысих, или слёдствіе, въ которомъ, объясняя вредъ ереси, просиль немедленно принять противъ нея мёры и требо валъ казни еретиковъ. Высказывая это требованіе, въ посланіи къ митр. Зосимѣ, онъ ссылается на примёръ испанскаго короля Фердинанда католика, который ввелъ инквизицію, о чемъ ему разсказывалъ цесарскій посолъ, при проёздѣ чрезъ Новгородъ. Значить, мысль о казни еретиковъ явилась у Генналія не самостоятельно, а подъвліяніемъ Запада; такой мысли въ нашемъ церковномъ ученіи, дъйствительно, до того времени не было. На борьбу съ жидовствующими Геннадій вызвалъ игумена Волоколамскаго монастыря, Іосифа.

Сочиненія пр. Іосифа Волоцнаго. Пр. Іосифъ (въ мірѣ Иванъ Санинъ, род. 1440, ум. 1515 г.) представляетъ образецъ древнаго строгаго инова и древнаго русскаго богослова. Съ великою ревностью онъ возсталъ противъ ереси, убъдилъ в. князя принять строгія мѣры противъ еретиковъ и своими стараніями достигъ того, что въ 1504 г. въ Москвѣ снова созванъ былъ соборъ, на которомъ еретики были осуждены, и нѣкоторые преданы сожженію, а другіе посланы въ заточеніе по разнымъ монастырямъ.

Содержаніе и значеніе Просвътителя. Во время борьбы съ ересью жидовствующихъ Іосифъ написаль нёсколько посланій къ разнымъ лицамъ, которыя потомъ вошли въ составъ его обширнаго сочиненія, изв'ястнаго подъ именемъ Просоптителя (1). Просвититель содержить въ себи исторію ереси жидовствующихъ и опровержение ея учения. Онъ состоить изъ предисловия, гдв излагается исторія ереси (впрочемъ, только до перваго собора противъ нея въ 1490 г., окончание ея излагается въ 15-мъ словъ) и 16-ти словъ, въ которыхъ весьма подробно опровергаются ея заблужденія. Сначала въ предисловіи излагается исторія ереси жидовствующихъ. "Въ великой землю Русской, говорить Іосифъ, съ тъхъ поръ, какъ посътилъ ее Востокъ свыше и свътомъ богоразумія озариль самодержца и владыку ея, блаженнаго Владиміра, въ продолжение 470 летъ, никто не видалъ ни еретика, ни отступника. Но діаволъ, для превращенія и смущенія правой въры, посравшій во всей вселенной срмена зловерія, опуталь своими кознями и землю Русскую". Потомъ онъ разсказываеть о началъ распространенія ереси въ Новгород'я и Мосвв'я, излагаетъ ученіе еретивовь и говорить о соборв въ 1490 г., на вогоромъ еретиви были осуждены. На этомъ останавливается исторія ереси в

<sup>(1)</sup> Просвътитель изданъ въ Прав. Собес. 1855 г.

оканчивается предисловіе. Затъмъ слъдуетъ опроверженіе ереси въ 16-ти словахъ. Изъ нихъ особенно интересны 8, 9, 10, 11, 13, 14, 15 и 16 слова.

Въ 8, 9 и 10 словахъ разсматривается учение жидовствующихъ о кончинъ міра и второмъ пришествіи Спасителя. Мысль о бличкой кончинъ міра была въ средніе въка общею мыслію во всей Европ'я. Основываясь на двухъ м'встахъ Апокалипсиса (20, 4. 6), на Запад'я ждали кончины міра въ Х в., по окончаніи тысячи леть оть Р. Х. Потомъ стали ждать ее съ концомъ 6-й и 7-й тысячи отъ сотворенія міра. Въ одной русской паскаліи противъ 1492 г. было написано: "зди страхъ, зди скорбь! Аки въ распятіи Христовь сей кругь бысть, сіе льто и на конць явися, вт неже чаемт и всемірное твое пришествіе". Послівнимъ годомъ считался именно 1492 годъ, а последнимъ месяцемъ мартъ. Этою мыслію жидовствующіе воспользовались для своихъ возраженій. Когда прошель 1492-й годь, они начали смінться надъ ученіемъ церкви о второмъ приществіи Спасителя и порицать тв писанія, на которыхъ основывалось учение о кончинъ міра, и особенно писанія св. Ефрема Сирина. Іосифъ подробно разбираетъ мявнія о кончинъ міра. Онъ говорить, что какъ вообще не слъдуеть пытать о томъ, что отъ насъ сокрыто, такъ въ особенности о кончинъ міра, которая намъ неизвъстна; потомъ разбираетъ мъста отеческихъ писаній, на основаніи которыхъ составилось ожиданіе кончины міра, по окончаніи седьмой тысячи.

Въ 11-мъ словъ, которое больше всъхъ другихъ словъ состоить изъ четырехъ отдельныхъ главъ, опровергаются возраженія жидовствующихъ противъ монашества. По той мірь, какъ монастыри умножались и усиливались, въ нихъ входило много недостатковъ; бъдные и простые люди часто искали въ монастыръ только пріюта и смотръли на монашескую жизнь, какъ на средство въ провормленію; богатые и знатные часто уврывались въ немъ отъ преследованія власти, или поступали прямо по повельнію самой власти и, естественно, вносили въ монастырь многія привычки, нажитыя въ міръ, въ богатой и праздной жизни. Недостатки монашеской жизни послужили для еретиковъ поводомъ къ огрицанію самого монашества. Постригшись въ иноки съ молодыхъ летъ и самъ будучи строгимъ инокомъ, Іосифъ явился ревностнымъ защитникомъ монашества. Въ 11-мъ словъ онъ собралъ все, что могло доказывать его достоинство и преимущество, какъ высшей формы христіанской жизни.

Словв 13, 14, 15 и 16 написаны Іосифомъ послѣ второго собора на еретиковъ, когда осужденные еретики стали распространять миѣніе, что не должно осуждать ни еретика, ни отступника, приводя евангельскія слова: "не осуждайте, да не осуждени

будете". Это межніе и особенно межніе, что не следуеть подвертать еретиковъ казни, высказывалось и православными; его раздъляль и Іоаннъ III; но особенно сильно возставали противъ казни еретиковъ Вологодскіе старцы. Это были иноки Вологодскихъ монастырей и Кириллобълозерскаго монастыря. Старцы эти составляли особую партію, которая отличалась нівоторымь свободомысліемъ и на многіе предметы смотрівла иначе, чівмъ Іосифъ и его последователи. Самымъ резкимъ представителемъ этой партіи и въ то же время самымъ сильнымъ противникомъ Іосифа быль инокъ-князь Вассіанъ Патриквевь, по прозванію Косой, вмъвшій свою пустыню на Бълоозеръ и считавшійся ученивомъ пр. Нила Сорскаго. Сторонникъ Елены, онъ во время паденія ея партіи быль насильно пострижень въ монахи и потому, естественно, сделался врагомъ Госифа, стоявшаго на стороне партіи, его низвергнувшей. Особенно ръзко Вассіанъ и Вологодскіе старпы расходились съ Госифомъ въ двухъ современныхъ вопросахъ: о казни еретиковъ и о монастырскихъ имъніяхъ.

Опровергая мивніе жидовствующихъ и ихъ стороннивовъ о казни еретиковъ, Іосифъ высказываетъ въ упомянутыхъ словахъ, что должно не только осуждать, но и проклинать еретиковъ, что инови должны стараться объ искорененіи еретиковъ, а власть свътская должна подвергать ихъ наказаніямъ. Жидовствующіе указывали на слова Спасителя: "не осуждайте, да не осуждени будете", и на слова Златоуста, что не должно ненавидъть или убивать ни невърнаго, ни еретика; Іосифъ объясняетъ, какъ надобно понимать эти слова и говорить: "когда невърные и еретики не прельщають православныхъ, тогда не должно делать имъ зло, но если они стараются увлечь и совратить православныхъ, тогда должно неточію ненавидьти ихъ, или осуждати, но и проклинати и язвити и симъ руку свою освятити". Положеніе христіанъ и особенно пастырей и учителей въ этомъ случа в онъ сравниваеть съ положениемъ пастуховъ, которые оставляють звъря въ поков, когда онъ не вредить стаду, но когда заметять нападеніе волковъ, то немедленно вооружаются и убивають ихъ.

Во всёхъ словахъ вмёстё съ опроверженіемъ еретическихъ мнёній Іосифъ излагаетъ и положительное ученіе церкви о спорномъ пунктё, иногда въ такой полнотѣ, какъ будто это составляетъ главную цёль его сочиненія; кром'в того, онъ часто дёлаетъ отступленія отъ главнаго предмега, останавливается на мысляхъ, соприкосновенныхъ съ нимъ, и излагаетъ ихъ весьма подробно. Такимъ образомъ, въ Просв'єтитель вошло множество разсужденій о разныхъ предметахъ в'ёры и д'єятельности христіанской. Понятно, что въ то время, когда церковь, тревожимая еретиками, нуждалась въ оружіи противъ нихъ, сочиненіе Іосифа

получило особенное значение и заслужил оназвание *Просвытителя*: Въ истории же литературы Просвытитель имжеть значение, какъпервое такое общирное русское богословское сочинение, въ которомъ разсматриваются почти всё истины христіанской вёры и прятельности.

Путешествія въ XV в.: івродіанона Зосимы по св. мѣстамъ; Івромонаха Симеона въ Италію; Аванасія Нинитина Зосима быль іеродіаконь Троицвой лавры. Путешествіе по святымъ мъстамъ онъ началъ съ Кіева, откуда отправился въ Царьградъ, изъ Царьграда на Авонскую гору и, наконецъ, въ Герусалимъ, гдъ онъ пробылъ цълое лъто и посътилъ всъ святыя мъста. При описаніи путешествія онъ пользовался хожденіем игумена Даніила и странником Стефана. Суздальскій ігромонах Симеонз быль одинь изъ спутниковъ митр. Исидора, во время его путешествія на Флорентинскій соборъ. Въ своихъ запискахъ онъ описываеть разные иноземные города, намецие и итальянские, которые ему привелось видъть: Дерпть, Любевь, Люнебургь, Аугсбургь, Нюренбергъ, Феррару, Флоренцію, Вевецію. Весьма интересны взгляды путешественника, или, лучше, тв впечатльнія, какія производили на него европейскіе города и разныя въ нихъ достопримѣчательности. Въ Любекв поразили Симеона и его спутниковъ воды, проведенныя въ городъ, текущія трубами по всёмъ улицамъ, а въ Люнебургъ-фонтаны имъвине форму статуй: "истекаютъ изъ тъхъ людей изъ всъхъ воды сладки и студены: у инаго изъ устъ, а у инаго изъ ока, а у инаго изъ ловтя, а у инаго изъ ноздрію". Въ Ферраръ вниманіе Симеона остановили часы въ колокольнь, устроенные съ такимъ чуднымъ механизмомъ, что при каждомъ ударъ, во время боя этихъ часовъ, выходилъ изъ столба ангель и трубиль въ трубу. Въ Венеціи показалось зам вчательным то, что по встмъ улицамъ вода и вздятъ поулицамъ въ баркахъ. Изъ особенностей природы европейскихъ странъ Симеона поразили Тирольскія горы: "дивны горы тів ш толикой высоты суть, яко облаки въ ноль ихъ ходять и облаки отъ нихъ ся взимають. Снези же лежать на нихъ отъ сотворенія горъ твхъ".

Путешествіе Аванасія Нинитина въ Индію. Аванасій Никитинь быль тверской купець. Съ цёлію выгодно продать русскіе товары въ Персіи онъ присоединился къ русскому посольству, отправлявшемуся въ 1466 г. къ шемахинскому владётелю, и чрезъ Персію пробрался въ Индію. Здёсь онъ пробыль тригода и въ 1472 г. возвращался на родину, но на дорогѣ умеръ

въ Смоленскъ. Путешествие Никитина (1) интересно, между прочимъ, и потому, что Нивитинъ былъ въ Индіи еще прежде открытія морского пути въ Восточную Индію португальнемъ Васко ди-Гамою въ 1497 г. Навитинъ сообщаетъ много интересныхъ свъдъній. Какъ русскій человінь, для котораго всего важніве была віра. онъ и въ Индіи обратилъ особенное вниманіе на въру индійцевъ. "Встять втръ въ Индіи, говорить онъ, 84 (подъ втрами, втроятно, разумьются многочисленныя васты индійскія), и всв върують въ Бута (Будду); а въра съ върою ни пьеть, ни встъ, ни женятся между собою". Онъ посвтилъ священный городъ Перватъ, былъ въ индійскихъ храмахъ, видёлъ индійскихъ идоловъ и описалъ ихъ. Описывая главные торговые города Индіи и пристани Индійскаго онъ разсказываеть о нравахъ и обычаяхъ запискахъ ръзко отразилась и личность самого Наконецъ, ВЪ православнаго христіанина Нивитина, какъ русскаго ріота. Съ чрезвычайною скорбію онъ говорить о томъ, трудно въ такой далекой странъ соблюсти чистоту въры и исполнить всё ся обряды. "Вотъ уже прошли, говоритъ онъ четыре великія говъйна (четыре великихъ поста) и четыре великіе дни (четыре Пасхи), а я не знаю, ни что великій день, ни что пость, не знаю ни рождества Христова, ни другихъ праздниковъ, ни среды, ни пятницы. Книги мы взяли съ собою изъ Руси, но теперь уже ихъ нътъ; когда меня ограбили, то отняли и книги, и я промежду иноверцевъ только молю Бога, чтобы онъ сохранилъ меня". Не зная точно времени, онъ соблюдалъ посты и праздники приблизительно, по соображенію.

# ироизведенія словесности XVI в. —

Въ произведеніяхъ словесности XVI в. выражается, съ одной стороны, стремленіе въ вритическому разбору недостатковъ русской жизни, вмёстё съ заботою о ихъ исправленіи, а съ другой—стремленіе подвести итогъ подъ выработанныя издавна начала, правила и обычаи. Строгій разборъ всёхъ недостатковъ религіозной, умственной и нравственной жизни сдёлалъ Миксимъ Грекъ въ своихъ сочиненіяхъ. Такой же разборъ религіозно-церковной жизни произведенъ отцами Стоглаваю собора, вакъ показываютъ записки этого собора. Стоглавъ жалуется на упадокъ древнихъ уставовъ и преданій и стремится возстановить ихъ. При упадвъжизни, вслёдствіе ея уклоненія отъ древнихъ правилъ, весьма

<sup>(1)</sup> Подробное изсладование п обозрание хождения папечатано И. И. Срезневскимъ въ Уч. Зап. Ак. Н., кн. 11, вып. 2. 1856.

естественно также было стремление собрать эти правила въ одинъ кодексь, подвести итогь въ сложившимся издавна обычаямъ. Такой кодексъ древникъ правилъ, издавна сложившихся обычаевъ въ частной домашней жизни, представляеть въ себъ Домострой. Въ области литературной такое же значение итога или свода имъетъ сборнивъ митр. Макарія—Великія Четьи-Минеи, въ которомъ собраны были почти всв книги, находившіяся въ у нашихъ предковъ, и **употребленіи** которомъ, след., въ подведенъ итогъ къ богатствамъ древней письменности. Главное богатство въ ней составляли житія святыхъ, которыя до сихъ поръ разсъяны были по разнымъ мъстамъ; Москва, собравшая всъ областныя силы Русскаго государства, становится центромъ и всёхъ мъстныхъ святыхъ, собирая сказанія о нихъ въ одинъ сборникъ. Вибств съ собираніемъ всвять областей въ одно Московское государство утверждалось единодержавіе и выработывался типъ самодержавнаго царя Московскаго; въ XVI в. этотъ типъ сложился окончательно. Какъ собираніе областей въ одно государство, такъ и утверждение единодержавия сопровождались сильною борьбою между выязыями и боярами, коренившеюся еще въ старинныхъ родовыхъ отношеніяхъ внязя и дружины; внутреннія основанія этой борьбы, начавшейся издавна и окончившейся при  $\Gamma$ розномъ, весьма ръвко выразились во сочиненияхо  $\Gamma$ рознаго и князя А. Курбскаго. Таковы главныя литературныя явленія XVI в. Вследь за ересью жидовствующихъ явились имевшія тесную связь съ нею ереси Бакшина и Косаю и вызвали въ латературъ зам вчательное полемическое сочинение--- Показание истичны инова Зиновія. Кром'є того, встрічается еще нісколько сочиненій въ описательномъ и историческомъ родъ.

Сочиненія Мансима Грена (1). Мансимъ Гренъ былъ призванъ въ Россію для разбора великокняжеской библіотеки и для перевода книгъ на славянскій языкъ, въ которыхъ нужда особенно почувствовалась при борьбъ съ жидовствующими, но по особеннымъ обстоятельствамъ его дъятельность приняла самые шировіе размѣры. Онъ явился не только переводчикомъ книгъ, но и распространителемъ просвъщенія и здраваго пониманія въры и благочестія, не только исправителемъ книгъ, но и исправителемъ нравовъ современнаго русскаго общества.

Мавсимъ былъ албанскій грекъ (род. въ городѣ Артѣ, въ Албаніи, около 1480 г.), но въ самыхъ молодыхъ лътахъ отпра-

<sup>(1)</sup> Сочиненія Максима Грека паданы въ Прав. Собестаникъ за 1859, 1860, 1861 и 1862 г.

вился для образованія въ Италію. Направленіе въ образованіи былофилологическое; преимущественно изучали греческую и римскую литературу. Максимъ сначала жилъ во Флоренціи, а потомъ въ Венеціи. Во Флоренціи онъ быль внакомъ съ Савонаролою; въ Венеціи онъ слушаль знаменитаго ученаго Іоанна Ласкариса и быль въ короткихъ сношеніяхъ съ типографомъ, переводчикомъ и издателемъ внигъ, Альдомъ Мануччи. Здёсь онъ познакомился съ произведеніями греческой и римской литературы. Неразумное увлечение древнею явыческою литературою привело Италію въ самымъ вреднымъ последствіямъ: въ наукъ къ противорелигіозности, а въ жизни къ совершенной распущенности нравовъ. Вмёсто св. Писанія и отцовъ церкви, руководителями и высшими авторитетами при всехъ разсужденіяхъ сделались Платонъ и Аристотель. Вибств съ языческими заблужденіями, Европ'я въ XV-XVI в. была распространена в'яра въ астрологію, въ зависимость судьбы и дёль человёка оть теченія звёздь и планеть. Следуя астрологіи, начали верить, будто все въ міре судьба человическая управляется движевіемь и амэінвіка звъздъ, стали отвергать будущую жизнь и смъяться надъ ре-Увлеченіе языческими идеями встрітило во Флоренціи сильнаго обличителя въ лицъ Іеронима Савонаролы (род. 1452. ум. 1489 г.), который за свои обличения быль обвинень разныхъ церковныхъ и гражданскихъ преступленіяхъ и въ 1498 г., по распоряженію папы Александра VI, какъ еретикъ, быль сожженъ на костръ. Максимъ зналъ Савонаролу, слушалъ его проповъди, удивлялся его твердости въ въръ. Личность Савонаролы произвела глубокое впечатленіе на Максима и конечно. имъла большое вліяніе на образованіе его характера: и въ Максимъ мы видимъ ту же ревность по въръ и ту же смълость обличени порововъ, какимъ онъ удивлялся въ Савонаролъ. Около-1507 г. Максимъ отправился на Асонскую гору и оставался въ ней до того времени, когда пришло изъ Россіи на Авонъ приглашеніе книжнаго переводчика.

Прибытіе въ Россію (въ 1518 г.) такого образованнаго человъка, какъ Максимъ Грекъ, было, какъ нельзя болье, необходимо. Въ XVI в. со всею силою начали обнаруживаться гибельные плоды того невъжества, въ когоромъ такъ долго оставался русскій народъ: въ священныя и богослужебныя книги вкрались грубыя ошибки, извращавшія чистоту истинной въры; несущественные церковные обряды были возведены на степевь догматической важности, и вообще все благочестіе получило чисто внъшній, обрядовый характеръ; ложныя апокрифическія сказанія читались наравнъ съ книгами св. Писанія; во всъхъ сословіяхъ страшно усилились суевърія и упадокъ нравственности. Кромъ того, ересь

жидовствующихъ хотя и была осуждена соборомъ 1504 г., но находила еще довольно приверженцевъ; проживавшіе въ Россіи нностранцы распространяли противоцерковныя идеи, астрологическіе календари и въру въ звъздочетство. Наконецъ, всегдашнія стремленія латинской церкви подчинить себ' нашу церковь въ это время еще усилились. Жившій тогда въ Москв'в ученый латинянинъ, Николай Нъмчинъ, писалъ и распространялъ разныя сочиненія въ пользу своей церкви. Такое положеніе Россіи, естественно, должно было вызвать Максима къ самой разнообразной дъятельности: нужно было переводить и исправлять вниги, объяснять истинный смысль вфры и значение церковных обрядовъ, обличать суевърія и пороки, бороться противъ латинства и другихъ иноземныхъ вліяній. Такъ какъ Максимъ въ это время еще не зналъ славянскаго языка, то ему даны были въ пособіе при переводь съ латинского помощника. Псалтирь была переведена чрезъ полтора года, и Максимъ хотвлъ возвратиться на Аеонъ; но внязь Василій Іоанновичь и митрополить Варлаамъ упросиди его заняться исправленіем в богослужебных внигь. Онъ началь исправлять Тріодь, а потомъ и другія вниги. Многочисленныя и грубыя ошибки, которыя онъ при этомъ встретиль въ книгахъ, онъ выскавываль, по прямотъ своего характера, прямо и ръзво. Это возбудило ропотъ въ приверженцахъ буквы. Къ тому же, при несовершенномъ знаніи сдавянскаго языка, онъ и самъ допустиль нікоторыя ошибки, при исправлении книгъ. Исправляя книги, Максимъ въ то же время возставалъ противъ разныхъ недостатковъ религіозной и нравственной жизни русскаго народа и подвергалъ ихъ въ своихъ сочиненіяхъ самому строгому осужденію. Сочиненія эти, естественно, производили противъ него раздражение во многихъ и вмъстъ съ исправлениемъ книгъ и нъкоторыми другими обстоятельствами были причиною того, что Максимъ подвергался разнымъ обвиненіамъ и преследованіямъ и более 25 леть содержался въ тяже. домъ монастырскомъ заключеніи.

Скончался Максимъ въ 1556 г. въ Сергіевой Лавръ.

Сочиненія Максима по поводу перевода и исправленія книгъ. Для оправданія отъ обвиненій въ порчі священныхъ книгъ и ереси и отъ другихъ обвиненій, Максимъ написаль нісколько сочиненій. Опровергая обвиненія въ порчі священныхъ книгъ, Максимъ указываетъ причины неисправности книгъ и объясняетъ діло книжнаго исправленія вообще. Ошибки въ старыхъ книгахъ онъ производитъ отъ неискусства древнихъ переводчиковъ, невіжества переписчиковъ и неразумія исправителей. Не только переводъ, но и исправленіе книгъ, по его словамъ, требуютъ знанія языковъ, знакомства съ грамматикой, риторикой, пінтикой и даже

философіей. Неудивительно, говорить онь, что русскіе внижниви не замінають въ внигахь ошибовь: "не навыкнуща бо по сущему тайны священныя философіи богословцевь, по чернилу бо точію преходять... сего ради и множайшими согрошають...

Догматино-полемическія сочиненія Мансима. Сочиненія эти направлены противъ заблужденій язычества, іудейства, магометанства, католичества и протестантскаго раціонализма.

Сочиненія противъ латинянь. Всего болье Максимь писаль противь заблужденій латинской церкви. При Максимь въ Москвъ жиль ученый латинянь, Николай Нюмчинъ. Онъ написаль посланіе о соединеніи церквей, доказывая, что въра у грековъ и латинянъ одна и та же. Одинъ образованный бояринъ того времени, Оеодоръ Карповъ, былъ въ сношеніяхъ съ Николаемъ Нъмчиномъ. Да и самъ Николай Нъмчинъ писалъ къ Максиму посланіе. Въ отвътъ Николаю Нъмчину и вообще противъ латинства Максимъ написалъ нъсколько посланій и словъ, въ которыхъ онъ опроверталь заблужденія латинской церкви, указывая преимущественно на то, что она измѣнила догматъ объ исхожденіи Св. Духа, прибавивъ въ символь въры слова: и ото Сына.

Сочиненія противъ астрологическаго ученія. Зная, вакое вредное вліяніе производило на жизнь астрологическое ученіе на Западів, Максимъ сильно возсталъ противъ него, когда замівтиль слівды его и въ Россіи. Онъ указываеть на то, что астрологическое ученіе противно ученію о всеблагомъ Промыслів Божіемъ и свободной волів человітка, что оно ведеть къ безравличію въ правственныхъ достоинствахъ человітка, освобожлаеть людей отъ отвітственности за ихъ дівла, въ случай несчастій приводить человітка къ отчаянію.

Къ разряду полемическихъ сочиненій Максима относятся также сочиненія протива народных суевърій, ложных апокрифическихъ сказаній и неправильнаю пониманія нъкоторыхъ церновныхъ молитвъ и обрядовъ. Изъ апокрифическихъ сочиненій, Максимъ обратилъ вниманіе на сказанія: Афродитіана о чудѣ въ персидской вемлѣ во время рожденія Спасителя, объ Іудѣ предателѣ, о рукописаніи грѣховнѣмъ и о свѣтлой недѣли и на вападный сборникъ апокрифическаго характера—Люцидарій.

Нравоучительныя сочиненія Мансима. Самый важный отділь составляють нравоучительныя сочиненія Мансима. Въ нихъ онъ подвергаетъ самому строгому разбору и осужденію всів недостатки религіозно-нравственной жизни русскаго народа во всівхъ

его сословіяхъ: 1) неправосудіе и мадоимство судей и начальниковъ и происходившіе отсюда грабежи, разбои и всяваго рода насилія, 2) фарисейсвое лицеміріе, при отсутствій истинваго христіанскаго благочестія, и 3) слабыя стороны въ жизни духовенства и монашества.—1) На неправосудіе и мадоимство Мансинъ жалуется почти въ каждомъ сочинении. Въодномъ словъ рисуется страшно разстроенное состояніе Россіи во время малолітства Грознаго подъ управленіемъ бояръ. Россія изображается здісь въ видъ жены, сидящей на распутіи, облеченной въ черную одежду. какая вдовамъ свойственна, стонущей и безутешно плачущей; со всвук сторонь ее окружають звври-львы, медведи, волки и лисицы. На вопросъ путника, вто она такая и зачемъ тутъ сидитъ, жена просить его оставить ее въ поков и пройти мимо ея съ молчаніемъ: "мои несчастія, говорить она, не токмо не удобь сказаема суть, но и отнюдь неисиплына от человыковь". Уступая однавожъ просьбъ путнива, она говоритъ: "я одна изъ благородныхъ и славныхъ дщерей царя и содътеля Владыки; имя мое Василія (царство)... Меня, дщерь царя и содътеля всъхъ, стараются подручить себт всв славолюбцы и сластолюбцы; весьма мало у меня истинныхъ рачителей, которые бы, достойно Отца моего и моего царскаго имени, заботились о дълахъ людей, живущихъ на землъ; большая же часть, одолъваемые сребролюбіемъ и лихоимствомъ, лютейшимъ образомъ морять подвластныхъ всякими истязаніями". Указавъ на угрозы въсловѣ Бежіемъ противъ неправедно начальствующихъ, она говоритъ: "пренебрегая все это, сущія во властьку беззаконно и противно пирують нын'я съ гуслями, сурнами, тимпанами, смёхотвореніемъ, сквернословіемъ и буесловіемъ... Нътъ у меня, говорить жена, поборающихъ по мнъ, въ ревности Божіей; нътъ іерея Вышняго, великаго Самуила, съ дерзновеніемъ ополчившагося противъ преступника Саула; нътъ Насана, мудрою притчею испълившаго царя Давида и спасшаго его отъ лютаго паденія; нізть ревнителей, подобныхъ Иліи и Елисею". Обличая неправосудіе и мадоимство, Максимъ въ то же время объясняль въ своихъ сочиненіяхъ обязанности судей и правителей. 2) Неправосудіе, мадоимство и разнаго рода насилія и несправедливости темъ более возмущали душу Максима, что они приврывались наружнымъ, чисто фарисейскимъ благочестіемъ. Дівлая разнаго рода несправедливости, многіе успоконвали свою совъсть строеніемъ и украшеніемъ храмовъ, многочисленными поклонами, модитвами и постами, нисколько не заботясь о правственномъ исправления и не оставляя своихъ беззавонныхъ дълъ. На это ложное, чисто внъшнее пониманіе въры и благочестія, при которомъ уживались въ русской живни самыя неправедныя дела, Максимъ постоянно нападаеть въ своихъ нра-

воучительныхъ сочиненіяхъ: "Поелику вы хвалитесь и думаете почитать Меня муромъ и доброшумными колоколами, то послушайтевнятно и прилежно моего поученія и утвердите его въ сердцахъ вашихъ: не для добронумныхъ колоколовъ, пъснопъній и многопъннаго мура Я сошель на вемлю и приняль вашь образъ... вся подсолнечная моя и всполнение ея... преврасными паніями и хваленіями предивными непрестанно прославляеть Меня вокругь престола безчисленное множество безплотныхъ пвидовъ... но радивашего спасенія, которое для Меня всего дороже, Я претерпівль съ любовію всв страданія.. Для того Я и повельль написать въ внигахъ мои спасительныя запов'еди и наставленія, могли знать, какъ угождать Мнв. Вы же книгу моихъ словесъ снаружи и внутри обильно укращаете серебромъ и золотомъ, а силы запов'тдей моихъ, въ ней написанныхъ, не принимаете, и не только не исполняете, но и поступаете противно имъ... Установленные Мною праздники въ славу и честь мою, а вамъво святыню и для исправленія добраго житія, вы делаете предлогомъ пьянства и безчинія, безобразно безчинствуя въ нихъ". 3) Печальное состояніе візры и нравственности въ народі весьма много зависило отъ духовенства, которое, въ большинстви своихъ членовъ, ни по образованію, ни по жизни, не могло быть хорошимъ руководителемъ въ делахъ веры и благочестія. Максимъ въ своихъ сочиненіяхъ постоянно говорить о томъ, что пастыри не учать народь, и въ своей жизни ничемъ не отличаются отъсвоихъ пасомыхъ. "Нътъ ни одного, говоритъ онъ въ одномъ сочиненіи, кто бы училь прилежно, наказываль безчинныхъ, утвшаль малодушныхь, защищаль немощныхь, обличаль противящихся слову благочестія, угрожаль безстуднымъ, обращаль заблудшихъ отъ истины и честнаго житія христіанскаго. Но съ особенною силою и разкостію Максимъ изображаеть въ своихъ сочиненіях слабыя стороны въ монашествв. Въ монастырскихъ имъніяхъ онъ видъль причину ослабленія монашеской жизни. Владвніе ими онъ считаль противнымь основной идев монашества.

Тавимъ образомъ, Мавсимъ касался въ своихъ сочиненіяхъ почти всёхъ главныхъ предметовъ вёры и дёятельности. Онъ хотёлъ оградить православное учене въ Россіи отъ иновёрныхъ заблужденій и объяснить истинный духъ вёры, подавленный въ русской жизни обрядовою стороною, истиное пониманіе благочестія, затемненное нев'єжествомъ, сусв'єріемъ и грубыми поровами. Нётъ сомнінія, что его просв'єтительная дізтельность не осталась безплодною, хотя она возбудила противъ него преслідованіе. Его обличительный голосъ былъ строгъ и різовърно въ лучшихъ людяхъ онъ находилъ сочувствіе.

Стоглавъ. Стоглавом вазываются Записки о денния мосжовскаго собора 1551 г., которыя состоять изг ста главт (1). Сначала въ Стоглавъ излагается исторія собора-вавъ царь Іоаннъ Грозный, по сов'ту съ митр. Макаріемъ, повел'влъ собрать соборъ архіереевъ со всей русской земли. Затёмъ слёдують рвчи царя, которыя онъ говорилъ отцамъ собора и въ которыхъ просиль отцовъ утвердить древнія преданія христіанской мстинной нашей въры; за ними помъщены 37 вопросовъ, прелложенныхъ на разсмотръніе собора, и, наконецъ, отвъты на нихъ или самыя постановленія собора. Въ ръчи своей Грозный говорить, что "прежніе обычаи поизшатались и ві самовластіи учинено по своим волями и прежние законы порушены" (стр. 48). Въ вопросныхъ пунктахъ онъ указываетъ на тѣ же недостатки, на вакіе указываль Максимъ Гревъ и другіе учители, а именно: на отступленіе отъ церковныхъ уставовъ, при совершеніи церковныхъ службъ и обрядовъ, неправильное писаніе иконъ, порчу священныхъ внигъ, воторыя писцы пишутъ съ неправильныхъ переводовъ (опись въ описи прибываеть), небрежное ученіе грамотв и отсутствие училищь, грубые нравственные пороки и суевърія въ народъ.

Начало книгопечатанія. Для устраненія порчи церковныхъ книгъ, на Стоглавомъ соборъ было положено дозирать, бы писцы писали съ добрыхъ переводовъ; но эта мъра, вавъ мы заметили, была неисполнима и не могла превратить зда. Поэтому Грозный и митр. Макарій въ 1553 г. для печатанія церковныхъ внигъ ръшились завести типографію. Чрезъ десягь лътъ послѣ этого быль построень въ Москвѣ типографскій домъ и подъ надзоромъ латчанина Миссенгейма началось печатаніе. Печатными мастерами были: діаконъ Иванъ Өедоровъ и Петръ Тимоееевъ Мстиславецъ. Сначала они напечатали Апостолъ въ 1563-1564 г., а потомъ въ 1565 г. Часовникъ. Но невъжественные и суевърные люди возстали противъ этого великаго и столь необходимаго дёла, какъ противъ ереси; типографскій домъ, говорять, быль сожжень, а Өедоровь и Тимоосевь, обвиненные въ ереси, должны были спасаться бъгствомъ и ушли въ Литву и вдесь занялись печатаніемъ внигь. Сначала они трудились въ Заблудовъ, у гетмана Хотвевича; потомъ Оедоровъ печаталъ въ Львовъ, а Тимовеевъ въ Вильнъ; наконецъ, Оедоровъ перешелъ въ Острогъ, къ князю Константину Острожскому, стараніями котораго въ 1581 г. была напечатана первая славянская Библія,

<sup>(1)</sup> Стоглавъ напечатанъ въ Прав. Собес. 1862 г.

извъстная подъ именемъ Острожской. Между тъмъ и въ Москвъ послъ Өедорова и Тимоеева внигопечатание возобновилось; въ 1568 г. однимъ изъ учениковъ ихъ, Андроникомъ Невъжею, была напечатана Псалтирь.

Домострой. При упадкъ жизни, вслъдствие ея уклонений отъ древнихъ правилъ и уставовъ, весьма естественно было стремленіе собрать эти правила въ одинъ водексъ, подвести итогъ подъ сложившиеся издавна обычаи. Такой кодексъ древнихъ правиль и преданій, издавна сложившихся обычаевь въ частной домашней жизни, представляеть въ себъ Домострой, приписываемый знаменитому современнику Іоанна Грознаго, священнику Сильвестру (1). Впрочемъ, по последнимъ изследованіямъ, безспорно Сильвестру въ Домостров можетъ быть приписана только одна последняя LXIV глава: "Посланіе и навазаніе отъ отца къ сыну": только она въ большей части списковъ надписывается его именемъ и завлючаетъ въ себъ особое завъщание въ сыну, отдъльное отъ прочихъ главъ. Всв прочія главы Домостроя образовались въ разныя времена и приведены въ порядокъ еще прежде Сильвестра; Сильвестру же принадлежить только составленіе новаго, болже краткаго, извода Домостроя. Въ Домостров выражается не частный взглядъ одного человъка и даже не воззрвнія и правила только одной эпохи XVI в. Въ немъ излагаются обычаи, образовавшіеся издавна, въ теченіе всей древне-русской жизни, преподаются наставленія, составившіяся подъ вліяніемъ всей древне-русской письменности. Тъсная связь Домостроя и особенно первыхъ его 25 главъ съ намятниками древней письменности несомнънна. Не только основной взглядъ и мысли, которыя высказываются въ этихъ правилахъ, но даже:

<sup>(1)</sup> Сильвестръ былъ Новгородскимъ священникомъ и вызванъ былъ изъ Новгорода въ Москву мятр. Макаріемъ въ 1547 г. Въ Москвѣ, въ качествѣ совѣтника Іоанна Гровнаго, въ должности священника въ придворномъ Благовѣщенскомъ храмѣ, онъ находился 6 лѣтъ. Въ 1553 г., потерявъ расположеніе Іоаниа, онъ удалился въ Кирилловъ монастырь и здѣсь постригся въ иноки, съ именемъ Спиридона. Въ 1560 г. Грозный заточилъ его въ Соловецкій монастырь, гдѣ онъ и скончался. Памятникомъ образованія и любви къ книжному дѣлу Сильвестра, кромѣ Домостроя, служатъ три послапія, паписанныя имъ—одно къ Іоанну Грозному и двакъ казанскому воеводѣ, князю Шуйскому Горбатому, и много рукописей съ его именемъ, сохранившихся въ библіотекахъ Кириллова и Соловецкаго монастырей. Домострой папечатанъ въ Врем. Общ. ист. и древн. 1849 г., кн. І. Другое изданіе Домостроя сдѣлано Яковлевымъ по рукописямъ Имп. Публ. библіотеки. 1867 и 1887 г. Третье изданіе въ Чтен. Общ. ист. и древн. 1881 г., кн. 2.

самыя выраженія, въ какихъ они передаются, постоянно указывають на священныя и богослужебныя книги, житіх святыхъ и разныя отеческія сочиненія, которыя отъ самых первых временъ были источникомъ образованія нашихъ предковъ. Наставленія о почитаніи родителей (гл. XVII), о воспитаніи дітей (гл. XVIII), изображеніе доброй и умной жены хозяйки (гл. ХХ) заимствованы изъ книгъ св. Писанія—Притчей, Премудрости Соломона и Премудрости Іисуса, сына Сирахова. Наставленія о хожденіи въ церковь и поведени во время церковной службы, о домашней модитвъ, о почитаніи отпа духовнаго, о содержавіи слугъ, о возвообще неправеднаго стяжанія, держаніи отъ лихоимства и трезвости И поведеніи BO время стола весьма сходны. иногда въ самыхъ выраженіяхъ, съ разными сборнивами сочиненій. Начало многихъ благочестивыхъ обыотеческихъ первыхъ въкахъ русской Домостроя лежитъ еще ВЪ живни. Правила, напр., о томъ, чтобы, при отходъ во сну, полагать по три поклона въ землю, чтобы въ полночь вставать на молитву, чтобы утромъ, вставъ съ постели, отпъть заутреню и часы, а въ недвлю и праздникъ-молебенъ празднуемымъ тымъ, предписывалъ еще Владиміръ Мономахъ въ своемъ поученіи; правила эти въ Домостров и выражены почти словами этого поученія. Обычаи дізлать разныя пожертвованія въ церкви и монастыри, посъщать тюрьмы и больницы и подавать въ этихъ мъстахъ милостыни, въ важныхъ и трудныхъ дълахъ обращаться за советомъ и благословеніемъ въ святительскому и иноческому и вообще духовному чину, во время бользни служить молебны, святить воду съ престовъ и иконъ, давать объты и совершать путешествія по святымъ м'єстамъ ведуть свое начало также отъ древнихъ временъ. То же надобно сказать и о тъхъ правилахъ правтической мудрости, бережливости, умнаго веденія хозяйства и управленія домомъ, которыя излагаются въ последнихъ главахъ Домостроя. Они составились постепенно, составляютъ достояніе мудрости въковъ предыдущихъ и вошли въ Домострой, въроятно, изъ домашнихъ записей и семейныхъ памятей.

Домострой не имъетъ системы. Правда, онъ раздъленъ на главы, изъ коихъ каждая имъетъ особое названіе; но часто въ одной и той же главь излагаются разныя наставленія, и одно и то же правило повторяется иногда въ нъсколькихъ главахъ. Можно сказать только, что въ первыхъ XV главахъ излагаются преимущественно правила относительно въры и благочестія; въ слъдующихъ за ними XVI—XXVI главахъ—семейныя правила, взаимныя обязанности мужа, жены, дътей и домочадцевъ; въ остальныхъ же XXVI—LXII главахъ, съ дополненіями, правила

экономів, управленія домомъ в вообще хозяйствомъ. Характеръ Домостроя чисто практическій; праведное житіе онъ представляеть не въ общихъ чертахъ, но определенно указываетъ, въ вакихъ добродетеляхъ оно должно выражаться. Въ изложении побужденій въ праведному житію онъ тавже не ограничивается одними высшими, чисто духовными, побужденіями, но присоединяеть въ нимъ еще правтическія побужденія, указываеть на общественное мивніе-на похвалу от людей въ случав праведнаго житія, и посмъх и поношеніе въ случав неправеднаго, и, кромв того вреда, какой причиняеть порокъ душъ, удаляя ее отъ Бога, указываеть и на тъ вредныя слъдствія, какими сопровождается въ обывновенномъ быту неправедная и безпорядочная жизнь. Такъ, воспитывать дътей въ страхъ Божіемъ онъ убъждаетъ родителей тъмъ, что дурныя "ненаказанныя (невоспитанныя) дъти отъ Бога гръхъ, а отъ людей уворъ и посмъхъ, а дому тщета, а себъ скорбь и убытокъ".

Еще ръзче этотъ практическій, или, лучше сказать, житейскій харавтерь обнаруживается въ техъ наставленияхъ Домостроя, которыя касаются обращенія съ людьми, различных житейских в случаевъ и отношеній. Здісь видимъ уже не просто приложеніе правила, закона въ жизни, но иногда полное приспособление ихъ къ обстоятельствамъ, къ требованіямъ людей и времени. Отношенія во всемъ людямъ въ Домостров подчиняются савачющему общему правилу: "со всеми надобно вести себя такъ, чтобы не только не навлечь на себя ненависти, вражды, обиды и разныхъ непріятностей, заслужить у всёхъ расположение и доброе мнёние о себё". Достигнуть этого, очевидно, можно было, между прочимъ, всегдашнею увлончивостію и даже угодливостію другимъ. И многія наставленія Домостроя направлены именно къ тому, чтобы научить, какъ ужиться съ разными людьми въ жизни и при этомъ по возможности сохранять правду, не ссорясь однакожъ съ неправедными людьми и не вредя ни своимъ добрымъ къ нимъ отношеніямъ, ни другимъ своимъ интересамъ. Такой принципъ, высшей правды, образодалеко не согласный съ идеей съ укоренившимися вала, разумвется, сама жизнь древняя въ ней неправедными обычаями, которые заставляли человъка, служа правде, угождать въ то же время и неправде, и такимъ образомъ служить двумъ разнымъ господамъ.

Въ первыхъ XV главахъ Домостроя излагаются правила въры и благочестія. Жизнь, сообразная съ этими правилами, называется праведным житіемъ, а люди, живущіе такимъ житіемъ, модьми богобоязнивыми. Вотъ идеалъ праведнаго житія людей богобоязнивыхъ. Каждый человікь, какъ истинный христіанинъ,

долженъ исполнять всв обязанности, предписываемыя церковію, я во всемъ, по возможности, усвоять себъ ся духъ. Въ самомъ дом' его должно быть подобіе церкви: ствны комнать надобно устанавливать ивонами, на подобіе церковнаго иконостаса. Здісь, въ присутствіи семьи, своей домашней церкви, онъ долженъ возжигать свёчи, воскурять онміамъ, совершать утреннюю и вечернюю молитвы, читать и пъть часы, вечерню и молебны. "Въ дому своемъ, всякому христіанину, во всякой храминъ, святые и честные образы, написанные на иконахъ, по существу ставити на ствнахъ, устроивъ благолвино, со всякимъ украшениемъ и со светильники, въ нихъ же свещи предъ святыми образы возжигаются, на всякомъ славословіи Божін, и по півній погашають; вавъсою закрываются, всякія ради чистоты, и отъ пыли всегда чистымъ крылышкомъ ометати и мягкою губою вытирати ихъ.... и храмъ тотъ чистъ держати всегда... на славословіи и святомъ прнім и мочитвр сврам вжигати и качити очаговоннями чачономъ и оиміамомъ; а образы святые поставляются, иже въ началъ по чину" (гл. VIII). "По вся дни въ вечеръ мужъ съ женою и съ детьми и домочадцы, вто уметь грамоть, отпети вечерню, павечерницу, полунощницу, съ молчаніемъ и со вниманіемъ, съ молитвою и поклоны. А въ полунощи всегда тайно вставъ, со слезами прилежно всегда Богу молитися, еливо вмфстимо, о своемъ согръщении.... А утръ вставъ, Богу модитися, и отивти заутреню и часы, а въ недвлю и праздникъ молебенъ. А гдъ невому пъти, ино молитися довольно вечере и утре".... (гл. XII). Но домашней молитвой не должно ограничиваться, а нужно, какъ можно чаще, ходить въ церковь и приносить съ собою, по возможности, свъчи, ладанъ, просфоры и прочія вещи, нужныя для богослуженія (глав. ІХ). Высшею формою христіанской жизни въ древнія времена считалась жизнь иноческая; самый уставъ иноческой жизни, несмотря на отличныя отъ нея условія жизни мірскихъ людей, во многихъ отношеніяхъ быль обявателень для сихъ последнихъ. Въ Домостров часто встрычаются наставленія мужу, жень и всымь вы домы не забывать правила келейнаго; распредёленія разныхъ родовъ пищи и питія, въ разныя времена праздниковъ и постовъ, составлены примънительно въ монастырскимъ уставамъ. Многія правила и обыпредписываемые въ Домостров всемъ, заимствованы изъ монашеской жизни. После молитвы, обязанностей въ Богу и церкви, главными добродетелями въ древнія времена почитались постъ и благотворительность, или милостыня въ разныхъвидахъ (сюда относятся пожертвованія въ церкви и монастыри и проч.). Эти добродетели, постоянно внушаемыя въ разныхъ церковныхъ поученіяхъ, внушаются и въ Домостров. Люди странные, нищіе, безпомощные въ Домостров считаются даже въ числе членовъ семейства (гл. VII). Онъ совътуетъ всякому домохозянну приготовлять всёхъ припасовъ домашнихъ гораздо более, чемъ сколько требуется для дома, съ тою целью, чтобы было на что содержать странныхъ и пришельцевъ и кормить нищихъ. Господа должны давать денегъ слугамъ, чтобы и они имъли возможность подавать отъ себя милостыню.

Послъ наставленій относительно въры и благочестія, въ Домостров замвчательны обязанности человека, какъ члена семей. ства: глав. XVI-XXVI. Главное лицо въ семействъ, разумъется, мужъ, отецъ, господинъ дома, въ которомъ все должно дълаться по его воль, съ его совъта и разръшения. Не только слуги, домочадцы и разные ремесленные люди, сама жена, ждый день, послъ утренней молитвы, должна совътоваться съ нимъ о разныхъ нуждахъ, семейныхъ дълахъ и домохозяйствъ, "и все творить по его навазанію". Съ его совъта и разръшенія она также должна ходить въ церковь, выходить въ гости, къ роднымъ и знакомымъ и принимать гостей къ себъ. Поддерживалась эта власть наказаніемъ, подъ которымъ разум'й лось поученіе на добро, вразумленіе словомъ (выговоръ) и наказаніе въ собственномъ смыслъ. "И увидитъ мужъ, что не порядливо у жены и слугъ, ино умъль бы свою жену навазывати всявимъ разсужденіемъ и учити. Аще жена по тому навазанію и наученію не живеть, ино достоить мужу жену свою наказывати и пользовати страхомъ наединъ, и понавазавъ пожаловати и примолвити, и любовію наказывати и разсуждати, а мужу на жену не гивватися, ни женв на мужа: всегда жити въ любви и чистосердечіи.... А только (если) велика вина и кручиновато д'яло и за великое и страшное ослушание и вебрежение, ино плеткою въжливенько побить, за руки держа, по винъ смотря, да поучивъ примолвити, а гнъвъ бы не быль, а люди бы того не въдали и не слыхали" (глав. XXXVIII). Какъ мужу, отцу, господину дома, принадлежитъ власть надъ семействомъ и надо всемъ въ доме, такъ женехозяйкъ должна принадлежать распорядительность по дому и хозяйству. Нравственный идеаль жены въ Домостров изображается въ техъ же чертахъ, въ какихъ онъ изображается въ книгахъ Премудрости Соломона и Інсуса, сына Сирахова: "хвалится жена добрая, молчаливая, трудолюбивая и послушная; такая жена вънецъ мужу своему, дороже вамени многоценнаго; она уделъ боящихся Господа" (глав. ХХ). Собственныя требованія Домостроя отъ жены относятся въ занатіямъ хозяйственнымъ, область воторыхъ онъ назначаеть для нея исключительною двятельностію: ея діло ваниматься хозяйствомъ. Для этого сна должна вставать прежде всёхъ вт домё: "а николиже бы государыню (госпожу) слуги не будили, а государыня бы сама слугъ будила" (глав. XXIX). Проснувшись рано, она встыть людямъ въ домф должна дать работу и увавать порядовъ на весь усившиве. должна а чтобы работа шла не только ръть за другими, но и сама знать, какъ всявое лвло лвлать, чтобы могла указать другимъ. Другихъ требованій отъ жены Домострой не предъявляетъ. Было, разумъется, одно важное діло, вотороє слідовало поручить женщині, воспитаніе дітей; но воспитание въ тъ времена не отличалось много от питанія и было такъ несложно, что для него не требовалось ни особаго времени, ни особой заботы; оно и состояло только въ учени страху Божію, въжеству и рукодёлію; сыновей учили письму и разнымъ промысламъ. Методъ, какому Домострой совътуетъ слъдовать при воспитаніи детей, основань на техь же началахь, на которыхъ основана была власть отца, господина въ семействъ, т. е. на страхв и наказаніи (гл. XVII). Воспитаніе оканчивалось бракомъ. При этомъ особенныя были заботы о дочеряхъ, состоявшія въ приготовленіи приданаго. Домострой на этотъ случай преподаеть следующія любопытныя наставленія: "а у вого дочь родится, ино разсудны люди, отъ всяваго приплода на дочерь откладывають, на ея имя, или животинку ростять съ приплодомъ; а у (отъ) полотенъ и у шириновъ (платьовъ) и у убрусовъ (полотенъ) и рубашевъ, по вся годы ей въ пришенной (особый) сундукъ кладутъ: и платье и саженье и монисто и святость (образа) и суды оловянные и мъдяные и деревянные, прибавливати по немножву всегда, а не вдругь: себъ не въ досаду, а всево будетъ полно. Ино дочери растуть, а страху Божію и въжеству учатся, а приданое съ ними вдругъ прибываетъ, и какъ замужъ сговорять, ино все готово.... А по судьбамъ Божівмъ только та дочь преставится, ино ее наделкомъ поминаютъ: ея души сорокоусть и милостыню изъ того дають" (гд. XVI). Это приготовление приданаго было главною, а у многихъ исключительною целію при воспитаніи дочерей. Кроме детей и родственнявовъ, къ семейству встарину принадлежали и слуги, подъ названіемъ домочадцевъ. Домострой предписываетъ заботиться о нихъ, какъ о своихъ чадахъ и присныхъ, и следить не толькоза исправностью ихъ въ работв, но и за ихъ религіознымъ и нравственнымъ поведеніемъ.

Въ XXVI — LXIII главахъ издагаются наставленія относительно управленія домомъ и хозяйствомъ, правила экономіи и бережливости, "благоразсудливаго и порядливаго житія". Основное правило, которое здёсь предписывается, состоить въ томъ, что важдому человъву должно жить сообразно съ своимъ достаткомъ. Чтобы важдому жить по своимъ средствамъ и ни въ чемъ не нуждаться, нужно, во-первыхъ, всв хозяйственные припасы покупать въ свое время и покупать не по мелочамъ, а массой; а во-вторыхъ, купленные или заготовленные дома принасы сберегать, чтобы они не испортились, или не были раскрадены. Въ последнихъ главахъ помъщены наставленія какъ приготовлять объды и пиры для гостей. При этомъ весьма подробно перечисляють разныя купостныя и скоромныя, которыя следуеть подавать шанья. время TO или другое года. Особое приложение встрвчается въ некоторыхъ спискахъ Домостроя, подъ названіемъ: "нарядъ гостинный и нарядъ свадебный", гдъ излагаются наставленія, какъ принимать гостей молодымъ.

Такимъ образомъ, въ Домостров самыми подробными правилами опредвленъ каждый шагъ въ жизни человъка, начиная съ важнъйшихъ обязанностей религіозныхъ и оканчивая самымъ мелочнымъ хозяйственнымъ занятіемъ. Правила эти, слагавшіяся издавна, въ Домостров приведены были въ одинъ кодексъ, который, заключивъ русскую жизнь въ строго опредвленныя формы, сдёлался для нея неизмѣннымъ руководствомъ не только до реформы Петра В., но пережилъ и реформу и даже до сихъ поръ еще сохраняется въ жизни многихъ людей.

Посланіе и наказаніе оть отца из сыну, составляющее LXIV главу Домостроя и содержащее въ себъ завъщание Сильвестра своему сыну Анфиму, называють малымо Домостроемо, потому что оно представляеть извлечение или сокращение ставленій большого Домостроя. Зав'вщаніе это, между прочимъ, очень хорошо характеризуеть личность самого Сильвестра. Подобно Мономаху, который въ своемъ поучении разсказываетъ своимъ дътямъ о своей жизни и своихъ подвигахъ, и Сильвестръ въ подкръпление своихъ наставлений указываетъ здъсь своему сыну на свою собственную жизнь. "Ты видель, сынь мой, говорить онъ, какъ я жиль въ этомъ житіи, во благословеніи и стражь Божіемъ, въ простоть сердца и церковномъ прилежаніи, всегда пользуясь божественнымъ писаніемъ; вавъ, Божіею милостію, я отъ всёхъ быль почитаемъ и всёми любамъ, какъ всявому я старался угодить въ потребныхъ случаяхъ и рукодвліемъ и службою, и покорностію, а не гордынею, ни прекословіемъ. Не осуждаль я нивого, не осмъиваль, не укоряль и ни съ къмъ не бранился; приходила отъ кого обида, теривлъ ради Бога и на себя вину полагаль, и чрезь то враги делались друзьями.... Не пропускаль я никогда церковнаго пенія оть юности моей и до сего времени, развъ только по немощи. Никогда не презрълъ ни нищаго, ни страннаго, ни печальнаго, развъ только по невъдънію; заключенныхъ въ темницы и больныхъ посъщаль, плънниковъ и должниковъ, по силъ, выкупалъ, голодныхъ по силъ кормиль. Рабовь своихъ всъхъ освободиль и надълиль, и иныхъ вывупаль изъ рабства и на свободу отпускаль. И всв та рабынаши свободны и добрыми домами живуть, какъ видишъ, и молять за насъ Бога, и всегла доброхотствують намъ, а вто изъ нихъ забылъ насъ, да простить его Богъ.... Видълъ ты, чадо, какъ многихъ сиротъ, рабовъ и убогихъ, мужескаго пола и женскаго, и въ Новгородъ и заъсь въ Москвъ, я вспоилъ и вскормиль до совершеннаго возраста и научиль, кто къ чему быль способень; многихъ грамотъ писать и пъть, иныхъ иконному письму, иныхъ книжному рукодълію, однихъ серебряному мастерству, другихъ всякому рукодълію, а иныхъ научилъ всякой торговлъ. А мать твоя многихъ дъвицъ и вдовыхъ и убогихъ воспитала въ добромъ наказаніи, научила рукоділію и всякому домашнему обиходу, и, наделивъ, замужъ повыдала, и мужчинъ мы поженили у добрыхъ людей"...

Четьи-Минеи митр. Манарія. Митр. Манарій (1542—1564) быль однимь изъ просвъщенных дъятелей въ царствованіе Грознаго. Онъ принималь самое дъятельное участіе въ Стоглавомъ соборъ (ему нъкоторые приписывають и редавцію записовъ объ этомъ соборъ); его стараніями вмъстъ съ Грознымъ была устроена первая типографія въ Москвъ. Но самый важный памятникъ просвътительной дъятельности Макарія составляють его Великія Четьи-Минеи.

Мы выше замѣтили, что житія святыхъ были одними изъ первыхъ памятниковъ нашей письменности. Въ XIV и XV в., съ усиленіемъ монашеской жизни и умноженіемъ монастырей, явилось множество житій, описаній чудесъ, сказаній объ основаніи монастырей и пустынь. Трудами описанія занимались иногда сами митрополиты, архіепископы и епископы. До XVI в., особенно въудѣльный періодъ Россіи, святые чтились большею частію въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ они прославились. Москва, сосредоточивъ въ себѣ отдѣльныя области, сдѣлалась центромъ и всѣхъ мѣстныхъ святынь. Въ 1547 г. было установлено, когда какому святому должно праздновать, какимъ святымъ —во всей Россіи, и какимъ мѣстно — только въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ они подвизались. Вмѣстѣ съ тѣмъ положено было составить службы и житія всѣхъ русскихъ свячыно обыло составить службы и житія всѣхъ русскихъ свячь

тыхъ, для которыхъ они не были составлены. Вследствіе этого явились многіе жизнеописатели и песнотворцы святыхъ.

Житія святыхъ составлялись въ разныя времена, и житіе одного и того же святого имъло нъсколько редакцій. Обыкновенно, прежде литературной обработки, въ формъ настоящаго жизнеописанія, сказанія о жизни и подвигахъ святого существовали или въ устныхъ преданіяхъ, или въ простыхъ запискахъ современниковъ. Въ этихъ сказаніяхъ жизнь святого изображалась иногла со всею обстановкою жизни современной; въ нихъ заключались указанія на современные нравы, пов'трія и суев'трія, встрвчались нервдко даже вымыслы народной фантазіи. При литературной обработев эти сказанія подвергались критикв; все, что не выдерживало критики, или что несогласно было съ прямою цвлію жизнеописателя, отбрасывалось. Цвлію было изображеніе духовной жизни и духовныхъ подвиговъ святого, для нравственнаго назиданія читателей, а потому событія изь обыкновенной мірской жизни святого, не представлявшія назиданія, были оставляемы безъ вниманія. Чрезъ такую критику житіе делалось короче, пріобрівтало больше значенія въ исторической вібрности, но зато лишалось многихъ подробностей, весьма важныхъ въ .бытовомъ отношеніи.

Литературное достоинство житій, составленныхъ въ разныя времена, также не одинаково. Древнія житія отличаются простотою и естественностію разсказа. Таковы, напр., житія пр. Өеодосія, св. Бориса и Глівба, пр. Антопія, св. Леонтія и Исаім Ростовскихъ. Другой характеръ имъютъ житія позднайшаго времени XIV—XVI в. Изъ Болгаріи и Сербіи въ это время расукрашенному и витіеватому слогу; пространился BRYCL къ простымъ изложеніемъ разсказа не удовлетворялись, а находили нужнымъ упращать его, такъ что некоторыя житія, написанныя просто первыми составителями, поручались для передълки искуснымъ писнамъ. Витіеватымъ слогомъ особенно отличаются житія, написанныя Епифаніемъ п Пахоміемъ Логооетомъ.

Всв житія русских святых, вмюстю сь житіями святых греческой церкви, митр. Макарій соединиль въ одинь сборникъ Четьи-Минеи. Составлять этотъ сборникъ онъ пачалъ еще въ Новгородь, когда былъ тамъ архіепископомъ. "Иисалъ я, говорить онъ въ предисловіи къ нему, сіи святыя великія книги въ великомъ Новгородь, когда былъ тамъ архіепископомъ, а писалъ и собиралъ ихъ въ одно мъсто двенадцать лётъ, многимъ имъніемъ и многими различными писарами, не щада серебра и вся-

вихъ почестей". Кромъ краткихъ и пространныхъ житій святыхъ, въ Четьи-Минеи вошли торжественныя, похвальныя и поучительныя слова на праздники и памяти святыхъ, цёлыя вниги св. Писанія съ толкованіями, творенія святых отцовъ, учителей и писателей церковныхъ, патериви и "всй святыя книги собраны и написаны, которыя въ русской землё обрётаются". Четьи-Минеи Макарія образомъ, митр. сборникъ не только житій святыхъ, но почти всей вляютъ Въ XVII в. онв послужили древне-русской письменности. источникомъ для Четьихъ-Миней св. Димитрія Ростовскаго.

Сочиненія Іоанна Грознаго и князя А. Курбскаго. Послѣ сочиненій Максима Грека, Стоглава и Домостроя важнівйшій литературный памятникъ XV1 в. составляють сочиненія Іоанна Грознаго и внязя А. Курбскаго. Съ одной стороны они много объясняють оригинальный характерь Грознаго и его царствованія, съ другой представляють довольно много любопытныхъ черть, дополняющихъ общую картину умственнаго и религіозно-правсостоянія, изображаемую указанными памятниками. Послъ Владиміра Мономаха, написавшаго поученіе своимъ дътямъ, до Іоанна Грознаго мы не встръчаемъ между князьями ни одного писателя. Грозный не только любиль читать книги, но и самъ брался за перо и умёль владёть имъ, любиль говорить ръчи и отличался замъчательнымъ красноръчемъ. Памятникомъ его образованія и враснорічія служать: річь, говоренная имъ на добномъ мъстъ, при публичномъ поваяни предъ народомъ, ръчь при открытіи Стоглаваго собора, посланіе въ Кирилло-Бълозерскій монастырь, посланія къ князю Курбскому и духовное зав'ьщаніе. Изъ нихъ особенно зам'вчательны: посланіе въ Бълозерскій монастырь и посланія къ Курбскому.

Посланіе Грознаго въ Нирилло-Бѣлозерскій монастырь (1) написано по поводу безпорядковъ и упадка жизни въ этомъ монастырь. Монастырь этотъ былъ мѣстомъ ссылки опальныхъ бояръ и князей; сдѣлавшись монахами, бояре не оставляли привычекъ боярской жизни, жили не по монашески и служили соблазномъ и дурнымъ примѣромъ для другихъ монаховъ. Грозный выставляетъ въ своемъ посланіи все противорѣчіе безпорядочной жизни идеалу монашества вообще и, въ частности, образцамъ древ-

<sup>(1)</sup> Напечатано въ Акт. Ист., т. 1, ж 204, стр. 372—394. Хрест. Буслаева, стр. 849—856.

няго подвижничества. Съ обличениемъ безпорядковъ въ Кирилловомъ монастыръ соединяется ръзкое обличение въ нестроенияхъ и упадкъ монашества и въ другихъ монастыряхъ. Посланіе написано въ игумену Кириллова монастыря, Козмъ, который жаловалса Грозному на монастырскіе безпорядки и просидъ его дать монахамъ наставленіе. Грозный сначала отрицается отъ этого (давать монахамъ наставленія), указывая на высоту монашескаго званія, "Я братомъ вашимъ, говорить онъ, не достоинъ называться, но по евангельскому слову, сотворите меня, какъ единаго отънаемниковъ;... ибо написано: свътъ ангелы для инововъ, а инови свътъ для мірянъ. Вамъ должно наставлять насъ, ваблудшихъ въ тьм в гордости и свни смертной". Но, прикрывшись таким в смиреніем в, Грозный высказываеть потомъ самыя ръзкія укоризны монастырю. "Видите ли, какого плача и скорби достойно послабление иноческому житію. И по тому вашему послабленію для Шереметева и Хабарова (1) такова у васъ слабость учинилась и преступленіе чудотворцева преданія. А если намъ благоволить Богь у васъ постричься, то у васъ будетъ весь царскій дворъ, а монастыря уже не будетъ. Зачвиъ же и идти въ монахи и говорить: отрицаюсь отъ міра и всего, что въ міръ, а міръ у всьхъ на глазахъ. Какъ Шереметеву назвать другихъ монаховъ братією, когда у него десятый холопъ, который въ кельи живетъ, ъстъ лучше братіи. Великіе свътильники Сергій, Кириллъ, Варлаамъ, Димитрій и Пафнутій и многіе другіе преподобные въ русской землів установили крівпкіе уставы иноческому житію, а бояре, пришедши къ вамъ, ввели свои любострастные уставы. Значить, не они у вась постриглись, а вы у нихъ, какъ бы не вы имъ законоположники и учители, а онивамъ. Да, уставъ Шереметева добръ, держите его, а Кирилловъ уставъ не добръ, оставьте его. Сегодня тотъ бояринъ одну страсть введеть, а въ другой разъ иной другую слабость введеть, и малопо малу весь обиходъ монастырской испразднится, и будутъ всъ обычаи мірскіе. Відь, по всімъ монастырямъ начальники сначала уставили кръпкое житіе, а любострастные посль ихъ раззорили... Нынъ у васъ Шереметевъ сидитъ въ вельъ что царь п Хабаровъ въ нему приходитъ съ другими чернецами да ъдятъ и пьють, что въ міру; а Шереметевь, не въсть со свадьбы, не въсть съ родинъ, разсылаетъ по вельямъ постилы и воврижви и другія пряныя составныя овощи, а за монастыремъ дворъ, а на немъ всякіе годовые запасы, а вы молчите о такомъ великомъ пагубномъ монастырскомъ безчиніи. А другіе говорять, будто и виногорячее приносили потихоньку въ келью къ Шереметеву. Въ мо-

<sup>(1)</sup> Опальные бояре, постриженные въ монахи.

настыряхъ не только что горячее, и фражскія вина—заворъ: это ли путь спасенія? Это ли иноческое пребываніе?... Иноческое житіе не игрушка; три дня въ чернецахъ, а седьмой монастырь мѣняетъ... Надобны четки не на скрижаляхъ каменныхъ, а на скрижаляхъ сердца плотяныхъ; я видалъ, какъ по четкамъ бранятся: что въ тѣхъ четкахъ?—А впередъ о Шереметевъ и другихъ такихъ нелъпицахъ намъ не докучать; и отъ насъ отвъту никакого не будетъ".

Переписка Грознаго съ княземъ Курбскимъ. Князъ Курбскій быль однимь изь славныхь дівятелей въ царствованіе Грознаго. Отличившись во многихъ битвахъ и особенно при взятіи Казани, онъ подвергся гніву Грознаго за одну проигранную битву съ литовцами и долженъ былъ спасаться бъгствомъ въ Литву и перешелъ на сторону Польскаго короля, Сигизичнда. Въ Литвъ онъ сдълался самымъ дъятельнымъ поборникомъ православной вёры, которая здёсь подвергалась нападеніямъ і евуптовъ. Онъ писаль письма къ князю Острожскому и другимъ знатнымъ лицамъ на Волыни и Литвъ, возбуждая ихъ заботиться о христіанскомъ просвіщеній, собираль отеческія сочиненія, отыскиваль для нихъ переводчиковь, въ преклонныхъ уже лътахъ началъ учиться датинскому языку и словеснымъ наукамъ: грамматикъ, риторивъ и діалективъ, самъ перевель богословіе и діалектику Іоанна Дамаскина, Маргарить и, наконецъ, написаль исторію Флорентинскаго собора, на который указывали католики въ доказательство истинности своего ученія. Вообще во всей дівятельности Курбскаго ясно сказывается достойный ученикъ Максима Грека, подобно ему ревностно заботившійся о православной въръ и христіанскомъ просв'ященіи. Что же касается характера и взглядовъ Курбскаго, какъ политическаго деятеля, то они всего лучше выражаются въ его посланіяхъ въ Грозному и Исторіи Гроз-Haro (1).

Первое посланіе Курбскій написаль изъ Вольмара, куда онъ убѣжаль, спасаясь оть гнѣва Грознаго, послѣ потери битвы подъ Невлемъ. "Царю, отъ Бога препрославленному, паче же въ православіи пресвѣтлу явльшуся, нынѣ же, грѣхъ ради нашихъ, сопротивъ сихъ обрѣтшемуся... За что ты, царь, побилъ сильныхъ во Израилѣ, и воеводъ, отъ Бога тебѣ данныхъ, предалъ разнымъ смертамъ, въ церквахъ Божіихъ пролилъ побѣдоносную святую

<sup>(1)</sup> Переписка съ Грознымъ в Исторія Грознаго напечатаны въ Сказаніяхъ князя Курбскаго. Мъста изъ нея приведены здъсь по первому изданію 1833 г.

вровь ихъ и мученическою кровью ихъ обагрилъ церковные пороги?.. Чъмъ провинились предъ тобою и чъмъ прогиввали тебя христіанскіе предстатели? Не раззорили ли они прегордыя царства и своимъ мужествомъ и храбростію не привели ли подъ твою власть техъ, у вого были въ работе наши праотцы? Не преданы ли тебъ во власть тщаніемъ ихъ разума претвердые германскіе грады?... Не безсмертнымъ ли ты считаешь себя, или въ небытную ересь прельстился, какъ бы не думая предстать предъ неумытнаго судью, Богоначальнаго Іисуса, имъющаго судить вселенной въ правдъ? Онъ, Христосъ мой, съдящій на херувимскомъ престолъ, одесную силы владычества въ превысовихъ-судія между тобою и мною!" Представляя бъдствія и гоненія, понесенныя какъ имъ, такъ и другими боярами, Курбскій говорить Грозному: "кровь моя, какъ вода, пролитая за тебя, вопість на тебя въ моему Господу. Богь зритель сердець: я прилежно размышляль умомъ своимъ, свою совъсть обличителемъ и свидътелемъ противъ себя ставилъ, и не знаю и не нахожу себя согръщившимъ предъ тобою ни въ чемъ: съ твоимъ войскомъ всегда ходиль и никогда не навель на тебя безчестія, но только побъды пресвътлыя во славу твою поставляль". Указавъ потомъ на убитыхъ и заточенныхъ Грознымъ, онъ въ концъ письма обращается къ нему съ такими словами: "убитые тобою стоятъ у престола Господня и просять на тебя отмщенія; заточенные и прогнанные тобою безъ правды, мы день и ночь вопіемъ отъ земли въ Богу... и сіе писаніе, слезами измоченное, въ гробъ съ собою велю положить, грядущи съ тобою на судъ Бога моего, Інсуса Христа" (1). Страшно поразило Грознаго такое посланіе отъ бывшаго его подданнаго. "Я получилъ твое письмо и хорощо поняль: подъ устами твоими ядъ змъиный, хотя снаружи оно полно меда и сота", говорить онъ ему въ своемъ ответномъ посланіи. Въ этомъ посланіи онъ опровергаеть каждое обвиненіе Курбскаго и доказываеть ему, что онъ сделался изменникомъ и погубиль свою душу. "Почто ты, князь, если думаешь быть благочестивымъ, отвергъ (погубилъ) единородную свою душу? Что ты заплатишъ за нее въ день страшнаго суда? Если и весь міръ пріобрътешь, все-таки смерть, наконець, постигнеть тебя. Зачвит ты продаль душу за твло?" Онъ объясняетъ Курбскому, что, перешедши на сторону враговъ, онъ сделался врагомъ отечеству и неизбъжно будетъ вредить ему. "Ужели ты, окаянный, думаешъ уберечься? Если ты будешъ съ ними воевать, церкви (приведется) раззорять, и иконы попирать, и христіанъ

<sup>(1)</sup> Сказанія кн. Курбскаго. Спб. 1833. Ч. 11, стр. 1-8.

погублять; если гдв и не дерзнешь руками, то своею мыслію смертоносною много сделаешъ такого зла. Подумай, какъ, во время войны, нъжные младенческие члены будуть попираемы консвими копытами... и это твое злобъсное умышление развъ не уподобляется неистовству Ирода, который убиль младенцевъ? Въ томъ ли состоить твое благочестіе, чтобы дёлать зло?... Ради тівла ты погубиль душу и ради мимолетной славы пріобрёль нельпотную славу и не на человъка возъярился, но на  $\it B$ ога возсталь... Если ты называешь себя праведнымь и благочестивымь, то зачёмъ убоялся неповинной смерти, которая не есть смерть, а пріобрівтеніе? Почто презрівль и слова апостола Павла: "всяка душа владывамъ предвладующимъ да повинуется". Смотри и равумвй, что противящійся власти Богу противится, а вто Богу противится, тотъ отступникъ именуется, а это горчайшее согръшеніе.... И это сказано о всякой власти, которую и кровью и войной получають... Также презрыль ты и другія слова апостола: праби, послушайте господей своихъ, не предъ очима точію работающе, яко человъкоугодницы, но яко Богу, и не товмо благимъ, но и строптивымъ, не токмо за гнъвъ, но и за совъсть". И если ты праведень и благочестивь, то почему не захотель пострадать отъ меня, строптиваго владыки, и наследовать венецъ живни, но ради временной славы, сребролюбія и сладости міра попраль все свое благочестіе съ христіанскою вітрою и закономь?... Какъ не устыдился ты раба своего, Васьки Шибанова, который соблюдъ свое благочестіе и, стоя при вратахъ смерти, предъ царемъ и предъ всемъ народомъ, не отвергся отъ тебя, ради врестнаго целованія, но готовъ быль умереть за тебя, всячески тебя похваляя? Ты же не поревноваль его благочестію: изъ-за одного гифвиаго слова моего ты погубиль не только свою душу, но и души всёхъ прародителей, которыя Божіймъ изволеніемъ поручены въ работу двду нашему, великому государю".... Защищаясь противъ обвиненій Курбскаго въ жестокостяхъ, Грозный говоритъ, что во всъхъ его дълахъ виновны бояре, которые испортили его и своими измѣнами вызвали его на гнѣвъ и жестокость. "А того въ своей злобъты не могъ разсудить, что это не благочестіе, чтобы самодержавству находиться подъ властію попа и вашего злочестія.... Какъ ты не могъ уразумъть и того, что властителямъ подобаеть не яритися звърски. но и не смирятися безсловесно, какъ сказалъ апостолъ: "овъхъ убо милуйте, разсуждающе, овъхъ же страхомъ спасайте, отъ огня восхищающе". Видишъ ли, какъ апостолъ повелъваетъ спасать страхомъ?... Кавъ ты не стидишься злодвевъ называть мучениками, не разсуждая словъ апостола: "аще вто не законно мученъ будетъ, сирвчь не за царя, не ввичается?"... Далве Грозный довазываеть, что царямь необходимо быть строгими и управ-

лять самимъ, иначе царство разорится: "Греки погубили свое царство и покорились туркамъ: не такую ли же погибель ты и намъ совътуещъ: да падетъ она на твою голову... Развъ это хорошо, чтобы попу и прегордымъ и лукавымъ рабамъ владёть, а царю только почтену быть предсёданіемъ и честію царствія, а по власти быть ничемъ не лучше раба? Какъ же и самодержцемъ онъ можетъ назваться, если не самъ все устрояетъ?... А что ты писаль: "за, что я сильныхъ во Израили погубиль, и воеводъ, отъ Бога данныхъ намъ, различными смертями уморилъ"... такъ это ты писалъ и лгалъ ложно, какъ научилъ тебя отецъ твой, діаволъ.... Сильныхъ во Израили я не погубилъ, да и не знаю, кто сильнъйшій во Израили.... Земля правится Божівмъ милосердіемъ, милостію Пречистыя Богородицы, молитвами всёхъ святыхъ, благословеніемъ нашихъ родителей, и послів нихъ нами, своими государями, а не судьями и воеводами... А что мы своихъ воеводъ казнили разными смертями, такъ мы, Божіею помощію, имбемъ у себя множество воеводъ и кромф васъ измънниковъ. Мы вольны жаловать своихъ холопей, вольны также и казнить ихъ. Крови въ церквахъ мы никакой не проливали и праговъ церковныхъ никакою кровію не обагряемъ; сколько силы и разумъ намъ позволяютъ цереви Божіи сіяютъ всякими украшеніями, не только праги и помость, но и преддверія; а мучениковъ за въру въ сіе время у насъ нътъ; доброхогныхъ же своихъ, полагающихъ за насъ свою душу истиню, а не лестію... мы жалуемъ всявимъ великимъ жалованьемъ, а тѣ, которые окажутся противниками, казнь пріемлють по своей винь". Далье Грозный указываеть, какія измёны и обиды привелось ему терпъть отъ бояръ въ прежнее время, начиная съ малолътства... "А что ты писаль о томъ, будто тъ предстатели (бояре) прегордыя царства разворили и покорили подъ власть тёхъ, у кого прежде праотцы ваши въ работъ были, то это справедливо тольво о царствъ Казанскомъ, а около Астрахани и близво вашея милости не было, не только что дёла. Въ этомъ ли состоитъ храбрость, чтобы службу ставить въ опалу? и такъ ли следовало поворять прегордыя царства? Сволько ни было хожденія въ казанскую вемлю, когда вы ходили не съ понуждениемъ, охотно? Вы всегда ходили вакъ на бидное хождение. Такъ ли вы прегордыя царства раззорили, что народъ смущали безумными толками и отвращали отъ войны. А во время пребыванія подъ Казанью вы всегда совътовали развращенное, и когда истощились запасы, то, простоявъ три дня, вы хотели возвратиться домой... Такъ ли раззоряють прегордыя царства?... Судією Христа Бога нашего ты ставишъ нежду собою и мною, и я этого суда не отметаюсь... Онъ, Господь Богь нашь, судитель праведный, испытующій сердца и

утробы... внаетъ, за какое дъло вы на меня возстали и въ чемъ отъ меня пострадали, если, по вашему безумію, я простеръ на васъ месть съ милостію... вы соблазнъ всему и начало злу... Ты ставишъ судією Христа, а дёль его отметаешься; Онъ говорить: солнце да не зайдеть во гивъв вашемъ"... А что ты говоришъ: "вровь твоя, пролитая отъ иноплеменныхъ за насъ, вопість на насъ въ Богу", то это достойно смёха. Кровь, пролитая другими, на другаго и вопість. Да если и продита твоя кровь сопротивными сущостатами, то это ты сдёлаль для отечества; еслибы ты не сделаль этого, то быль бы не христіанинь, а варварь. Еще больше вопість въ Богу наша вровь, пролитая вами: не ранами, а многими трудами вы отягощали меня; отъ вашего озлобленія и утвсненія, вмісто врови, много слезь продилось изъ очей налихъ, много было воздыханій и стоновъ сердечныхъ... Свое писаніе ты хочешь положить съ собою во гробь; это значить, что ты отложиль последнее свое христіанство. Господь повеледь не противиться злу, а ты и обычное последнее прощеніе отвергь, и потому не должно быть и півнію надъ тобою"

Отвъчая на это посланіе Грознаго, Курбскій называеть его широковъщательными и многошумящими и говорить, отрыгнуто отъ неувротимаго гивва со многими ядовитыми словами; со многою яростію и лютостію въ немъ хватано отъ многихъ священныхъ внигъ, не строками и не стихами, какъ свойственно искуснымъ и ученымъ, но цёлыми книгами, паремьями и посланіями Не прилично такъ варварски писать въ чужую вемлю, гав есть искусные не только въ грамматическомъ и риторическомъ, но и философскомъ ученіи. Курбскій говорить, что онь, какь осворбленный и изгнанный, заслуживаеть утъщенія, и хорошо ли грысти такт кусательно за глаза невиннаго человъка и бывшаго върнаго слугу своего. "Я хотълъ, говоритъ онъ, отвъчать на каждое слово твое и могъ бы, потому что, по благодати Христа моего, и языкомъ отеческимъ владею и довольно научился. но удерживаю руку съ тростію: я отдаю всё, какъ и въ прежнемъ посланіи писаль къ тебъ, на судь Божій и положиль здёсь молчать, а говорить тамъ со дерзновеніемъ предъ маестатомъ (величествомъ) Христа моего, вмъстъ со всъми избіенными и гонимыми тобою" (1).

Но Грозный не оставиль въ поков Курбскаго и снова вызваль его на переписку. Въ 1577 г. онъ взяль городъ Вольмаръ, куда свачала бъжаль Курбскій, и тотчась же написаль въ нему посланіе, въ которомъ, указывая на одержанныя имъ побъ-

<sup>(1)</sup> Сказанія Курбскаго, ч. II, стр. 103—106.

ды надъ немцами, Литвою и татарами, онъ укоряль его: "вы говорили: евть людей на Руси, невому стояти; и нынв вась неть: кто же нынв береть претвердые германскіе грады?... Ты себв въ досаду написаль, будто бы мы посылали тебя въ дальніе города, какъ въ опалу, а вотъ мы нынъ, Божіею помощію, прошли далее твоихъ дальныхъ городовъ... И гле ты хотелъ усповоиться отъ всехъ трудовъ своихъ, въ Вольмаръ, и туда Богъ принесъ насъ на покой твой; и гдъ ты хотълъ спастись отъ насъ, мы и туть, по Божьей воль, тебя нагнали". Въ этомъ послани Грозный снова разбираеть первое посланіе Курбскаго и жалуется на прежнія обиды и изміну боярь, утверждая, что они погубили, парицу Анастасію и его самого довели до Кроновы жертвы: "а съ женою вы меня за что разлучили? если бы вы не отняли у меня моей юницы, то не было бы Кроновы жертвы". Чрезъ два. года Грозный самъ потерпълъ поражение въ войнъ съ Литвою и потеряль городь Полодиь. Воспользовавшись этимъ случаемъ, Курбскій въ 1579 г. послаль къ Грозному одно за другимъ два обличительныя посланія. Въ первомъ изъ нихъ онъ исчисляетъ бъдствія Россій по изгнаній и убісній доблестныхъ мужей: голодъ, сожжение Москвы, бъгство войска отъ крымскихъ татаръ, и опять опровергаеть влеветы, взведенныя на него Грознымъ. Въ завлючении письма онъ говорить ему: "уже пора твоему величеству укротиться и войти въ чувство; мы уже ближе стали во гробу твломъ, а душею безсмертною и умомъ въ суду Божію, нежели къ суетному сему житію" (1).

Въ перепискъ Грознаго съ Курбскимъ прежде всего выразились ихъ личныя отношенія, какъ противниковъ, глубоко оскорбленныхъ другъ другомъ: и Курбскій и Гровный во всемъ винять другь друга, и тоть и другой во всемь считають себя правыми и видять одинъ въ другомъ одни недостатки. Только изъ сравненія ихъ посланій можно уразумьть справедливость. Но, вивств съ личными отношеніями, по замівчанію Соловьева, отразились въ перепискъ и родовыя преданія, вскрылась историческая связь авленій. Грозный смотрить на Курбскаго не какъ на простого отъбзжчика, оставившаго отечество только изъ страха. личной опалы, но вакъ на представителя целой боярской партіи, противной царской власти. Поэтому онъ всего более защищаетъ въ своихъ посланіяхъ идею самодержавной царской вдасти. Курбскій также упреваеть Грознаго не за себя одного, а за многихъ, и грозить ему небесною карою также за многихъ: онъ является ващитникомъ идеи боярской. Основная мысль Курбскаго та, что царь-

<sup>(1)</sup> Сказанія Курбскаго, ч. II, стр. 119-144.

долженъ совътоваться съ боярами, что прежде только тогда и было хорошо, когда слушались ихъ совътовъ, и все пошло дурно, когда Грозный удалиль совътниковь и сталь управлять самь. Основная мысль Грознаго совершенно противоположная: царь не долженъ находиться ни подъ чьимъ вліяніемъ. "Это ли совъсть прокаженная, по твоему, чтобы царство свое въ рукъ держать? До сихъ поръ русскіе владътели не давали отчета никому. Жаловать своихъ холоцей мы вольны, вольны также и казнить ихъ" (1). Въ литературномъ отношении послания Грознаго носять на себъ отпечатокъ его сильной и оригинальной личности. Грозный имълъ большія сведенія въ св. Писаніи, писаніяхъ отеческихъ, летописяхъ и хронографахъ; но эти свёденія онъ употребляль почти безъ всякой переработки, а прямо, какъ вычиталь, "не строками и стихами, по выраженію Курбскаго, но цълыми книгами, паремьями и посланіями". Въ слогъ Грознаго отражается его страстная натура и, въ частности, то возбужденное состояніе духа, въ какомъ онъ писалъ; его разсужденія слишкомъ многоръчивы и пространны; это особенно надобно свазать о первомъ его посланіи, которое Курбскій справедливо называеть широковпщательныму и многошумящиму. Другой недостатовъ составляеть безпорадовъ въ изложении. Грозный не излагаетъ предмета, а безповойно бросается отъ одного предмета въ другому, не окончивъ одного переходить къ другому, а иногда нъсколько разъ начинаеть говорить объ одномъ и томъ же. Но, несмотря на эти недостатви, слогъ его отличается необывновенною силою; его выраженія часто чрезвычайно оригинальны и прямо и мътко попадають въ цвль. Особенно замвательно умвнье поймать противника на словв и обратить противъ него его же собственное оружіе, и способность въ провін, которая составляеть отличительную черту его слога и придаеть его сочиненіямь ту силу, за которую Курбскій называеть ихъ пусательными. Письма Курбскаго, какъ человъка не просто начитаннаго, но и знакомаго съ словесными науками, отличаются значительною правильностію и стройностію изложенія; но въ явыкъ ихъ много словъ и оборотовъ польскихъ и латинскихъ.

исторію Іоанна Грознаго Курбскій написаль, какь онь самь замівчаєть, по просьбів многихь людей, которые желали знать, оть чего произошла страшная переміна въ Іоаннів, который послів добраго правленія сдівлался тираномь своихъ подданныхъ. Исторія состоить изъ девяти главь и содержить описаніе жизни Гроз-

<sup>(1)</sup> Соловьева Ист. Россія, ч. VI, стр. 204—216.

наго, отъ самаго его дътства до 1578 г. Начало и первую причину жестокости въ Грозномъ Курбскій видить въ его воспитаніи. Исправленіе Грознаго и успъхи славныхъ дъль первой половины его парствованія онъ приписываетъ Сильвестру и Адашеву и вообще мудрымъ совътникамъ и доблестнымъ мужамъ, которые его окружали. Перемъна въ характеръ Іоанна началась послъ удаленія этихъ совътниковъ, когда Грозный сталъ слушать своихъ ласкателей, новыхъ совътниковъ. Описывая разныя событія, Курбскій хочетъ объяснить и причины ихъ. Только объясненія его часто невърны или поверхностны. У него нътъ историческаго спокойствія и безпристрастія; онъ и здъсь, какъ въ посланіяхъ въ Грозному, является человъкомъ партіи.

Слабыя стороны въ жизни духовенства и разныя церковныя нестроенія благопріятствовали распространенію ересей, которыя въ нихъ находили опору для себя. Послів ереси жидовствующихъ явились двів ереси—Матвіз Бавшина (или Башвина) и Осодосія Косаго. Впрочемъ о Бакшинів и его ереси осталось мало опредівленныхъ свіздіній.

Истины поназаніе Отенскаго имона Зиновія. Свёдёнія о ереси Өеодосія Косаго сохранились въ сочиненіи ученика Максима Грека, инова Отенсваго монастыря (близъ Новгорода), Зиновія (ум. въ 1568 г.). Къ Зиновію пришли однажды три посавдователя ереси Косаго, врылошане Хутыесваго Спасова монастыря (два монаха, Герасимъ и Асанасій, и мірянинъ Осодоръ, иконописецъ), и просили его свазать свое мивніе о новома ученіи. Узнавъ отъ врылошанъ, въ чемъ состоить это новое ученіе, Зиновій написаль противь него общирное сочиненіе, подъ заглавіемъ: "Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученіи" (1). Въ немъ онъ подробно излагаеть свои бесёды съ крылошанами, разбирая отдёльно каждый пункть еретическаго ученія. Все сочиненіе состоить изъ 56 главь или 10 пришествій врылошанъ. Завлючая въ себъ опровержение еретическаго учения то же время хорошо характеризуетъ реди-Косаго, оно въ гіозное и умственное состояніе русскаго общества въ XVI в., указывая на всв крупные и мелкіе религіозные вопросы того времени. Въ историческомъ ходъ полемика Зиновія была продолженіемъ полемики Іосифа, **Bak**T и ересь Косаго была прайнимъ развитіемъ того раціоналистическаго ученія, рое, пронивнувъ съ Запада и привившись въ русскому невъжеству, сначала выразилось въ ереси жидовствующихъ; поэтому Показаніе истины тісно связывается съ Просеттителем и по

<sup>(1)</sup> Напечатано въ Правосл. Собесъдн. за 1863 г.

содержанію и по направленію. Особенно въ первой части сочиненія Зиновія раскрываются ті же пункты христіанскаго ученія, жавъ я въ сочинени Іосифа; сходство въ мысляхъ и доказательствахъ и въ порядкв ихъ расположенія показываеть, что Зиновій руководствовался Просв'єтителемъ. Но, съ другой стороны, полемика Зиновія, какъ дальнійшій шагь впередь, хотя въ одномъ и томъ же направленіи, гораздо тверже и основательнов. Зиновій не ограничивается, какъ Іосифъ, простымъ подборомъ и перечисленіемъ свидътельствъ на извъстную мысль изъ Писанія и отцевъ церкви, но объясняеть ихъ, сопоставляетъ между собою и съ другими мъстами и выводить заплюченія. Онъ глубже, нежели Іосифъ, прониваетъ въ смыслъ и силу еретическихъ мудрованій и въ опроверженіи ихъ принаравливается въ пріемамъ своихъ противниковъ и старается действовать темъ же оружіемъ. Ученіе Косаго, по словамъ крылошанъ, нравилось своею ясностію и простотою (нынъшнее ученіе отврыто, а ученіе отеческое вакрыто); и Зиновій также заботится о простогв и ясности изложенія, разсматриваеть и объясняеть важдую мысль съ такими подробностями, что часто становится растянутымъ и утомительнымъ. Тавъ кавъ Косой, по словамъ врылошанъ, училъ по книтамъ, давая самимъ слушателямъ читать объясняемыя имъ мъста, то и Зиновій, опровергая его мудрованія, не ограничивается увазаніемъ на внигу Писанія или внигу отеческую, но читаетъ самыя мъста изъ этихъ книгъ. Наконецъ, учение Косаго нравилось простотою и естественностию объяснений; и Зиновий не ограничивается приведеніемъ свидітельствъ изъ писаній, но часто употребляеть доказательства отъ разума и изъ простыхъ явленій природы. При такихъ качествахъ сочинение Зиновія, естественно, должно было получить весьма важное значение для борьбы съ ращіоналистическимъ ученіемъ XVI и XVII в.

Путешествія въ XVI в. Изъ путешествій XVI в. замѣчательно путешествіе московских купиовъ, Трифона Коробейникова и Юрія Грекова. Въ 1583 г. они ходили въ Іерусалимъ, Египетъ и на Синайскую гору, по распоряженію Грознаго, который посылалъ ихъ въ эти мѣста съ милостынею на поминовеніе убитаго имъ Іоанна царевича. Путешествіе ихъ находило много читателей, часто переписывалось и нѣсколько разъ было напечатано. Главный интересъ его для превнихъ читателей завлючался, разумѣется, въ тѣхъ апокрифическихъ, легендарныхъ, чудесныхъ разсказахъ, которыми оно наполнено.

## СОСТОЯНІЕ ОБРАЗОВАНІЯ И СЛОВЕСНОСТИ ВЪ ЮГО-ЗАПАДНОЙ РОССІВ ВЪ XVI—XVII В.

При польскомъ королъ Сигизмундъ Августъ Юго-Западная Русь была присоединена въ Польше и подверглась вліянію польсвой національности и латинства. Что-бы врепче привязать Русь въ себъ, Польша составила планъ сдълать ее латинскою, уничтожить въ ней православную въру, русскій азыкъ и народность. Сильнъйшимъ орудіемъ въ исполненіи этого плана явились і езунты, которымъ Августъ открылъ свободный доступъ въ Польшу. Они тотчасъ же начали дъятельную пропаганду латинства, писали противъ православія сочиненія, но особенно сильно д'яйствовали посредствомъ воспитанія юношества. Во всёхъ главныхъ городахъ, ноль-СКИХЪ И РУССКИХЪ ОНИ ОТЕРЫЛИ СВОИ ШКОЛЫ, ВЪ КОТОРЫХЪ ВОСПИТЫВАЛИ ревностныхъ приверженцевъ датинства и враговъ православія и руссвой народности. Дъйствуя на высшее русское общество посредствомъ сочиненій и воспитанія, они для простого русскаго народа устроили такъ называемую Унію, которая введена была въ Юго-Западной Россіи въ 1596 г. Такія притесненія веры и народности возбудили въ русскомъ народъ сильную борьбу противъ Польши и латинства, которая, съ одной стороны, выразилась въ ожесточенныхъ казацкихъ войнахъ, а съ другой вызвала въ русскихъ на защиту умственную деятельность. Такъ какъ сила іезунтовъ завлючалась въ образованіи, то для противодійствія имъ нужно было распространить между русскими основательное образование въ духв православія. Заботиться объ этомъ начали богатые и образованные русскіе вельможи еще до введенія Уніи. Мы видъли, какимъ двятельнымъ поборникомъ православія явился въ Литвъ князь Курбскій. Другимъ знаменитымъ поборникомъ православія быль князь Константинь Острожскій. Онь открыль высшее училище въ Острогъ (въ 1580 г.), завелъ при немъ типографію, въ которой было напечатано много книгъ богослужебныхъ и учительныхъ; стараніями его была издана здесь въ 1580-1581 г. первая полная славянская Библія. Но высшее сословіе не долго могло поддерживать такую борьбу съ датинствомъ; молодое его поколъніе, увлекаемое польскою образованностію, не слідовало отцовъ и переходило въ латинство; такъ поступили даже сыновья Курбскаго и Острожскаго. Тогда возстали на защиту православія такъ называемыя Церковныя Братства. Братства эти, составлявшіяся около церквей и монастырей, первоначально им'єли ціль благотворительную, но послъ введенія Уніи они все вниманіе обратили на защиту отъ латинства православія и русской народности. Они строили училища, заводили типографіи, отправляли молодыхъ людей для образованія въ западные коллегіумы и университеты, чтобы приготовить изъ нихъ защитниковъ въры. Въ Львовъ, Вильнъ, Луцвъ, Кіевъ и другихъ городахъ были устроены училища, по образцу западно-европейскихъ училищъ; въ этихъ училищахъ начали преподавать уже не одну грамотность, но разные языки и разныя науки: грамматику, риторику, діалектику, по руководствамъ западно-европейскимъ.

Такимъ путемъ начала распространяться въ Россіи западная наука. Впрочемъ, эта наука, новая для русскихъ людей, была давно изв'ястная, уже устар'явшая въ это время въ Европ'я, средневъковая, схоластическая наука. Сущность этой схоластической науки состояла не въ содержаніи, которое было у нея данное, готовое и заключалось въ христіанскомъ ученіи, но въ пріемахъ и формахъ при раскрытіи этого содержанія. Въ ней начала и формы древней науки и особенно философіи Аристотеля были приложены въ объяснению и утверждению христіанского ученія. Такая формальная наука всего более отвечала темъ насущнымъ потребностямъ, для которыхъ русскіе начали знакомиться съ образованіемъ, чтобы защитить отъ латинства древнія истины православнаго ученія. Она давала лучшія средства для борьбы съ врагами, тъ ваучныя пособія, которыхъ недоставало русскимъ людямъ. Въ древне - русской переводной словесности, какъ мы видъли, было много разныхъ сочиненій; но безъ научнаго образованія эти сочиненія не могли приносить надлежащей пользы. Они производили грамотниковъ и начетчиковъ, которые къ вычитаннымъ сведеніямъ не могли относиться вритически. Схоластическая наука стала воспитывать не просто грамотныхъ и начитанныхъ людей, но ученыхъ, воторые способны были опфинть внигу, объяснить и защитить истину и опровергнуть заблуждение. Эти ученые стали приводить христіанскія истины, заключающіяся въ разныхъ источникахъ, въ научныя системы, въ которыхъ все православное христіанское ученіе получило одинъ опредъленный видъ и характеръ и стало сообщать всвиъ одинаковыя понятія о догнатахъ въры. Вместв съ богословскими системами начали появляться книги и руководства и по другимъ предметамъ знанія.

Кіевская анадемія. Центромъ этой сходастической науки сдѣдалось Кіевское училище. Оно основано было Братствомъ Богоявленской церкви и называлось сначала Школою славянскаго и латино польскаго письма. Возвышеніемъ своимъ оно обязано было митр. Петру Могилѣ, который преобразоваль его въ 1631 г. въ высшее училище; по его имени оно стало называться Кіевомогилянской коллегіей, а потомъ съ 1701 г. Кіевской академіей. Устройство академіи, курсы наукъ и вообще вся училищная дисциплина были заимствованы Петромъ Могилою преимущественно

чять латинскихъ ісзуитскихъ коллегічмовъ. Въ академіи преподавались и греческій и славянскій языки, но господствующимъ языкомъ сделался языкъ латинскій. Кром'в славянской грамматики и катихизиса, всв науки преподавались на латинскомъ языкв; на немъ писали сочиненія; на немъ должны были говорить воспитанниви не только въ классахъ, но и дома. Изъ наукъ преподавались въ академін: православный ватихизись, ариометика, пінтика, риторива, философія и богословіе. Богословіе, разумвется, было самою важною и высшею наукой; оно преподавалось по системамъ падныхъ богослововъ, Петра Ламбарда, Оомы Аквината и другихъ, и имъло полемическое направленіе. При религіозныхъ спорахъ католиковъ съ протестангами полемическій элементъ былъ преобладающимъ и въ западной богословской науки; въ Россіи же онь составляль еще местную потребность, потому что при тогдашней борьбъ православныхъ съ ісвунтами и уніатами всего нужние было приготовить въ школи людей, способныхъ защищать свое ученіе и опровергать заблужденія противниковъ. Поэтому послъ каждаго отдъла въ богословіи обыкновенно помъщался целый рядь возраженій и опроверженій. Философія преподавалась по Аристотелю; она представляла рядъ диспутацій; каждая диспутація ділилась на пісколько вопросовт; вопросы двлились на нвсколько пунктовъ; пункты подраздвлялись еще на частныя положенія. Вообще преподаваніе философіи, какъ и богословія, было направлено въ тому, чтобы образовать людей, способныхъ спорить, твердо защищать положенія науки и опровергать всв возраженія протихь нихь. Поэтому, какь по богословію, такъ и по философіи, были въ большой модів такъ называемые диспуты, которые происходили на латинскомъ языкв и составляли особенно существенную часть публичныхъ экзаменовъ. Для диспутовъ избирались предметы, допускавшие спорные вопросы; одна сторона представляла возраженія, другая должна была опровергать ихъ. - Послъ богословія и философіи самое важное мъсто въ системъ образованія занимала словесность, т. е. риторива и пінтика. Риторика преподавалась по латинскимъ руководствамъ, составленнымъ по сочиненіямъ Аристотеля, Димитрія Александрійскаго, Цицерона и Квинтиліана. Она разділялась на общую и частную; въ первой разсуждалось преимущественно объ изобрътеніи и выраженіи мыслей, во второй по родахъ и видахъ прозаическихъ сочиненій. Объ историческихъ и философскихъ сочиненіяхъ говорилось, впрочемъ, мало; все вниманіе было обращено на ораторскую рвчь, которая считалась главною формою сочиненій. Съ особенною подробностью излагались правила сочинять разнаго рода ръчи и письма поздравительныя, привътственныя, просительныя, благодарственныя, прощальныя и надгробныя.

Пінтика также преподавалась на латинскомъ языкъ и по латинсвимъ и польскимъ руководствамъ. Построенная по классическимъ источникамъ, пінтика и направленіе имъла влассическое: при поэтическомъ вымыслъ прибъгали къ изреченіямъ и примърамъ изъ классическихъ писателей и вводили въ поэзію образы изъ греческой минологія. Строеніе стиховь было взято также изъ классическихъ руководствъ; стихи писали на латинскомъ, польскомъ и славянскомъязывахъ. По образцу польскаго стихосложенія образовалось въ Кіевъ силлабическое стихосложение, основанное на числ'в слоговъ, съ удареніемъ на предпоследнемъ слогь. Силлабическіе стихи назывались виршами отъ латинскаго versus. Направление словесности вообще въ Европъ въ это время было панегирическое. Въ прозаическихъ сочиненіяхъ оно особенно выражалось вървчахъ равнагорода, на разные случан, а въ поэтическихъ преимущественно въ поэмахъ и одахъ. Поэма составляла главную форму эпической поэвіи; въ лирической поэзіи главную форму составляли оды или стихи привътственные; оды раздълялись на праздничныя, именинныя, брачныя, похоронныя, благодарственныя, застольныя. Особенно въ большомъ употребленіи были произведенія духовнаго содержанія, переложенія псалмовъ, церковныхъ пісней и молитвъ (напр.: Царю-Небесный; Тебе, Бога, хвалимъ), тавъ навываемые псальмы и канты, въ драматической поэзіи духовныя драмы, или мистеріи.

Характеръ юго-западной литературы. Кіевская академія впоследствіи послужила образцомь для академін Московской многихъ отношеніяхъ для всёхъ духовныхъ семинарій; на юго-западъ же, подъ вліяніемъ ея, развилась цълая литература. Юго-западная литература отличается именно характеромъ тогообразованія, которое господствовало какъ въ другихъ юго-западныхъ шволахъ, такъ преимущественно въ Кіевской академіи. Хаэтой литературы — религіозно-церковный; наука призвана въ школы для служенія въръ и церкви. Главною цълію образованія была защита віры и церкви отъ нападеній католиковъ и протестантовъ; отсюда литература, возникшая подъ вліяніемъ этого образованія, естественно, получила полемическое направленіе. Существенныя же свойства юго - западной литературы, отличающія ее отъ древне-русской словесности, составляють научные въ ней элементы, научные пріемы и формы. Предметы излагаются въ сочиненіяхъ не просто, какъ они прежде излагались русскими писателями, получавшими образование путемъ одной начетанности въ внигахъ, но по правиламъ науки; при расврытін и доказательствахъ предметовъ юго-западные писатели, кром'в св. Писанія и писаній отеческихъ, постоянно польвуются источнивами свётской науки, свёдёніями философскими, историческими,

литературными, естественными. Источнивъ этихъ свёдёній быль древній, влассическій; влассическій характерь они сообщили и произведеніямъ литературнымъ. Къ произведеніямъ юго-западной литературы относятся: 1) полемическія сочиненія, написанныя въ защиту православія, 2) сочиненія по богословію и другимъ нау-вамъ, 3) проповёди и 4) стихотворенія разнаго рода и мистеріи.

Юго западная проповедь. Самымъ сильнымъ орудіемъ пропаганды латинянъ между православными была проповъдь, на которую они постоянно, притомъ, указывали, какъ на доказательство своего превосходства предъ православнымъ духовенствомъ, у вотораго проповеди не было. Поэтому для развитія цервовной проповъди въ Юго-Западной Россіи была учреждена особая должность проповёдниковъ, которые почти исключительно должны были заниматься проповъдываніемъ. Такіе проповъдники были при соборахъ и монастыряхъ; почти каждое братство содержало при своей церкви своего проповъдника. Съ должности проповъдника начинали свою службу церкви и пріобратали ученую извастность почти вса знаменитые пастыри Южной Россіи. Но особенно заботились объ образованіи пропов'ядниковъ въ школахъ. Наставникамъ Кіевской академіи было вижнено въ обязанность, по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ, заниматься катихизическими беседами. танники также еще съ риторического класса начинали упражняться въ составленіи проповёдей, и проповёдь въ продолженіе всъхъ курсовъ считалась самымъ важнымъ сочинениемъ. Впрочемъ, отдельной науки проповедничества сначала не было; правила для составленія проповідей излагались въ общихъ курсахъ риторики, въ формъ особыхъ трактатовъ о проповъди, въ составъ курса, слъдовали за ораторскою ръчью. Ораторская ръчь древнихъ и была положена въ основание проповъди. проповади, какъ и въ ораторской рачи, мы встрачаемъ то же расположение матеріи съ извъстными частями ораторской ръчиприступомъ, предложеніемъ, изложеніемъ и заключеніемъ. вымъ сочинениемъ, которое можно принять за начало отдъльной науки пропов'вдничества, была "Hayka албо способъ о сложенiuсказаній" ректора Кіевской академін (1659—1662 г.) Іоанникія Голятовскаго. Въ этой наукъ соединены почти всъ правила и пріемы пропов'єдничества, которыя сложились, съ одной стороны, подъ вліяніемъ схоластическаго образованія въ школахъ, другой — подъ вліяніемъ образцовъ латинскихъ и польскихъ Эта наука и проповеди самого Годатовского, повъдниковъ. тонія Радивиловскаго и Лазаря Барановича всего лучше могутъ жарактеризовать и вообще юго-западную пропов'ядь.

Наука о проповъдяхъ и проповъди Іоанникія Голятовскаго Наука о проповъдяхъ была приложена Голятовскимъ къ составленному имъ сборнику поученій-Ключу разуминія. Такъ названъ сборникъ потому, что его поученія, по словамъ проповѣдника, двери въ небу, а наука, приложенная въ нему, отверзаютъ проповъдникамъ отворить двери въ составленію номожетъ поученій. Ключь разумінія состоить изь двухь частей. Въ первой части помъщены поученія на праздники Господскіе и Богородичные, во второй - поученія на праздники святыхъ. Правила о пропов'ядяхъ присоединены, какъ прибавленія, къ той и пругой части. Въ прибавленіяхъ въ первой части Голятовскій говорить о томъ, изъ какихъ частей должна состоять проповёдь и какъ нужно составлять каждую часть ея. При этомъ онъ отдъльно разсматриваетъ существенныя части проповъди: экзордіумъ (приступъ), пропозвцію (предложеніе), наррацію (пов'яствованіе или изложение) и конклюзію. Разсуждая объ источникахъ матеріи для слова, онъ главнымъ источникомъ поставляетъ Слово Божіе и ученіе отцевъ церкви, но въ то же время, следуя обычаю польскихъ и латинскихъ пропов'ядниковъ, присоединяетъ въ нимъ и свътскія науки: "нужно также читать исторіи и хроники о разныхъ царствахъ и странахъ, что въ нихъ происходило и что теперь происходить; также книги о звъряхъ, птицахъ, гадахъ, рыбахъ, деревьяхъ, камняхъ, все это замъчать и приспособлять въ своей рвчи; нужно читать и проповъдниковъ нынъшняго времени и имъ слъдовать". Между другими источниками темы и матеріи для слова Голятовскій указываеть на имя празднуемаго въ извъстный день святого. Въ день, напр., св. Владиміра, имя котораго значитъ — владълъ міромъ, Христофора — носиль Христа въ сердцъ, Василія, что значить — царь, Николая — витязь, защитникъ, —можно говорить о свойствахъ, выражаемыхъ ихъ именами. Особыя правила приложены для составленія надгробныхъ словъ. Матерію для нихъ совътуется брать или изъ общей мысли о неизбъжности смерти, или изъ положенія, какое въ жизни занималь умершій, а также изъ тъхъ свойствъ, какими онъ отличался. Можно также при этомъ имъть въ виду его фамилію, древность рода, гербъ или прозваніе. Но самымъ лучшимъ источникомъ для темы надгробныхъ поученій представляется опять имя умершаго. Если, напр., умершаго звали Стефаномъ, что значитъ-корона, въ поученіи можно говорить о томъ, какую корону приготовилъ для себя умершій изъ своихъ добродътелей. Наконецъ, при изобрътении положеніи матеріи въ словъ, Голятовскій совътуеть имъть въ виду мъста, или циркумстанціи: Во всъхъ правилахъ сказывается одна цёль-всёми средствами сдёлать интересною. Для достиженія этой цёли советуется составлять

замысловатыя вступленія, чтобы заставить слушать произносимуюпропов'ёдь, и хитрыя заключенія, чтобъ расположить слушателей притти на сл'ёдующую пропов'ёдь.

Излагая эти правила, Голятовскій, для примера, постоянно ссылается на свои проповъди. Его проповъди, дъйствительно, составлены по этимъ правиламъ и въ то же время отличаются характеромъ тъхъ богословскихъ системъ, которыя преподавались въ школахъ. Догматы въры и правственной дъятельности въ нихъ излагаются со всеми научными пріемами и формами, какія были приняты въ этихъ системахъ, такъ что некоторыя проповедимогуть быть названы трактатами изъ системы догматическагоили нравственнаго ученія, перенесенными въ пропов'ядь. Въ правилахъ для проповъди Голятовскій, между прочимъ, совътукъ природъ, къ исторіи и науетъ проповъдникамъ обращаться вамъ естественнымъ. Это мы встрвчаемъ постоянно и въ егопроповъдяхъ. Предметы въ нихъ обывновенно объясняются образами, заимствованными изъ природы-парства минералогическаго, растительнаго и животнаго. Иногда цёлое слово состоить изъ аналогического сближенія, или сопоставленія того или другогопредмета или событія духовнаго царства съ предметами и явленіями природы физической, которые въ этомъ случав должны быть образами міра духовнаго. При этомъ Голятовскій, подобнодругимъ проповъдникамъ, мъста св. Писанія любитъ объяснять въ символическомъ и аллегорическомъ смыслъ. Такъ, въ словъ на Срътеніе Господне изъ текста: "се лежитъ Сей на паденіе и на возстаніе многимъ во Израили" (Лук. 2, 34), назвавъ Спасителя камнемъ многодъннымъ и красугольнымъ, положеннымъ въ основание Церкви, Голятовскій приміняєть къ Нему названія разных драгопінных в камней: карбункула, ясписа (яшмы), шифера, хризолита, берилла, агата, аметиста, смарагда (изумруда), топаза и магнита. Почти все слово состоить изъ указанія сходства многоцівннаго камня, т. е. Іисуса Христа и его добродътелей съ свойствами упомянутыхъ драгопенныхъ камней, почему Іисусъ Христосъ и называется карбункуломъ, берилломъ, агатомъ и т. д. (1). Въ словъ на Успеніе Богоматери изъ текста: "предста Царица одесную Тебе, въ резы позлащенны одъяна" (Псал. 44, 10), Голятовскій говорить о ниткахъ, изъ которыхъ Богоматерь сотвала себъ ризу-льняной, шерстяной (вовняной), шелковой (едвабной) и золотой. Нитки эти означають разныя добродътели Богоматери: нитка льняная означаеть терптніе и умерщвленіе плоти и страстей; шерстяная—чистоту и невинность; шелковая—смиреніе и

<sup>(1)</sup> Ключъ разумънія, ч. І, лист. 46—53.

покорность; волотая—мудрость. Основаніемъ для такого сближенія служать свойства льна, шерсти, шелка и волота. Ленъ означаеть терпѣніе, потому что, приготовляя его, мочать, сушать, труть и бьють; шелкъ означаеть покорность, потому что шелкъ, какъ покорный человѣкъ, отличается мягкостью,—его можно согнуть, какъ угодно,—но въ то же время и крѣпостію, его трудно разорвать и проч. (1).

Ко второй части сборнива Голятовскій приложиль наставленія, какъ должно пользоваться пропов'єднику его словами и поученіями для составленія новыхъ поученій "Изъ слова на св. великомученика Георгія, говорить Голятовскій, ты можешъ составить другое слово на св. Димитрія, Прокоція, Евстафія и другихъ мученивовъ; та же будетъ тема; тотъ же экзордіумъ, та же наррація и конвлювія; только тамъ, гдѣ я говорю о св. Георгіи, ты называй св. Димитрія, Провонія, Евстафія и др. Изъ словъ на праздниви Господскіе и Богородичные можно составлять слова на дни святыхъ. Во второмъ словъ на Срътеніе, говорить Голятовскій, изображаются дорогіе камни, которыми Христосъ называется; изъ этихъ дорогихъ камней ты можешь устроить архіерейскую корону св. Николаю. Тема будеть та же: "положиль еси на главъ его вънецъ отъ камене честна" (Псал. 20, 4). Въ нартв дорогіе камни и силу и свойства каждаго раціи изображай изъ нихъ приспособляй къ св. Николаю, какъ я приспособлялъ ко Христу. Также въ первомъ словъ на Успеніе Богородицы изображаются нитви, изъ кавихъ Пречистая Діва сотвала себів ризу; изъ тъхъ нитокъ можешъ устроить ризу св. Онуфрію, приспособляя свойство каждой къ св. Онуфрію, какъ я приспособляль ихъ въ Св. Деве. А экзордіумъ и конклюзію въ короне св. Николая и къ ризъ св. Онуфрія можешъ придълать, какія захочешъ" (3). Слова на дни святыхъ можно передълывать и произносить въ Господскіе и Богородичные праздники, а слова на эти праздники, изменивши, можно произносить въ какую-нибудь недълю. Навонецъ, Голятовскій учить, какъ изъ цълаго слова сделать одну часть для другого слова и, наоборотъ, какъ изъ одной части слова сдёлать цёлое слово.

При такихъ правилахъ проповёдь становится, очевидно, дёломъ механическимъ, въ которомъ на первомъ планё стоитъ соблюденіе формы и установленныхъ пріемовъ. Правда, Голятовскій предписываетъ проповёднику приспособленіе ко времени проповёди, къ лицу, къ случаю и проч., но это приспособленіе относится не къ внутренней, а къ внёшней сторонё дё-

<sup>(1)</sup> Тамъ же, лист. 146-153. (2) Тамъ же, ч. II, лист. 125-127.

ла, къ формъ, и приспособленная проповъдь также является общею формою, такъ что, измънивши ее немного, можно приспособить къ другому лицу и другому случаю.

Проповеди Антонія Радивиловскаго. Другимъ внаменитымъ пропов'єдникомъ быль Антоній Радивиловскій, игумень Кіево-Николаевскаго монастыря. Онъ составиль два сборника проповъдей: "Огородокъ (садъ) Маріи Богородицы" (1676 г.) и Вънецъ Христовг изг проповъдей недъльныхг, аки изг цвътовг рожаных г (изт цептовт розы) сплетеный (1688 г.). Первый сборникъ посвященъ Богородицъ, второй - Господу Спасителю. Аналогическое сближение или сопоставление духовныхъ предметовъ съ предметами и явленіями природы физической и вообще орнаментальная обстановка священныхъ и богословскихъ истинъ матеріаломъ изъ наувъ свътскихъ, замъченныя нами въ словахъ Голятовскаго. еще ръзче высказываются въ проповъдяхъ Радивиловскаго. Въ первомъ отношении особенно замъчательны слова въ недълю 5-ю по Пасхв и въ недвлю 2-ю по Пятидесятницв. Въ первомъ словв, изъ текста: "аще бы въдала еси, кто есть глаголяй съ тобою: даждь ми пити, ты бы просила у него, и далг бы ти воду живу" (Іоан. 4, 10), Радивиловскій проводить самую подробную параллель между водой и благодатію, указывая между ними сходство и различіе. Сходство указывается въ следующемъ. Какъ вода живая, т. е. текучая, разливается по всёмъ полямъ, такъ и благодать Св. Духа изливается на всёхъ людей. Какъ вода твердую и сухую землю умягчаеть и делаеть плодоносною, такъ и благодать размягчаеть душу человъка и дълаеть ее плодоносною для разныхъ добродътелей. Какъ естественная вода очищаеть тъло отъ грязи и охлаждаетъ его жаръ, такъ и благодать омываетъ душу нашу отъ гръховной грязи и охлаждаеть плотскія похоти. Вола одна по натуръ, но производитъ разныя свойства въ предметахъ: въ лиліи бълый цвътъ, въ розъ-красный, въ фіалкъ-лазуревый, въ фигъ-сладость, въ полыни-горечь. Такъ и благолать но производить въ людяхъ разныя действія: одному сообщаеть чистоту, подобную лиліи, въ другомъ возбуждаеть стыдъ. выражающійся въ краскь, похожей на розу; въ одномъ буждаетъ богомысліе, подобное сладости фиги, въ другомъплачъ и раскаяние во гръхахъ, похожие на горечь полыни. Различие между водою и благодатию представляется въ щихъ чертахъ. Естественная вода не имъетъ такой силы, чтобы измънять природу дерева: вто когда видълъ, чтобы низкій иссопъ силою натуральной воды превратился въ высовій кедръ. Благодать совершенно изм'тняетъ людей: грфшника дфлаетъ праведникомъ, сыповъ тьмы-сынами свъта, гордыхъ-смиренными. Вода не

можетъ утолять жажды такъ, чтобы потомъ снова ея не чувствовали: пьющій оть воды благодатной не вжаждется во въки. Полобнымъ образомъ, въ словъ въ недълю 2-ю по Пятидесятниць, изъ текста: "ходяй Іисусь при мори галилействыв" и проч. (Мато. 4, 18), Радивиловскій, объясняя, что подъ моремъ тиверіалскимъ можно разум'ять сей прелестный своть, проводить параллель между міромъ и моремъ, между рыбами и людьми. "Въ міръ-въ семъ великомъ и пространномъ люди погружены, живуть и действують, какь рыбы въ море. Какъ въ моръ тиверіадскомъ были разныя ловленія рыбы, такъ и на семъ свътъ одни люди довять богатство, другіе-почести, одни роскошь, другіе-ласку и пріязнь свояхъ господъ. При этомъ употребляются разные способы ловленія, или съти: съть дукавства, съть похлебства, подарковъ, лицемърія. Какъ въ моръ рыбы играють и быгають повсюду, какь будто дылають что-нибудь нужное и полезное, но иногда ничего не находять; такъ и дюли бъгають повсюду, гоняются за почестями, богатствомъ и поскошью предестнаго свёта и потомъ у него въ забвение приходять. Какъ въ мор'я большія рыбы пожирають меньшихъ, такъ то же бываеть и на свъть, гдъ богатые и сильные притъсняють убогихъ и низшихъ подчиненныхъ лихвами, тяжкими поборами. судомъ. Какъ рыбы бываютъ сильны и резвы только до техъ поръ, нока находятся въ водъ, а когда вытащать ихъ на землю, теряють свою силу и умирають, такъ и люди бывають смелы. высоводумны, неукротимы, пока не постигнеть ихъ смертельная бользнь. Весьма часто Радивиловскій въ своихъ проповъдяхъ приводить примъры и свидътельства изъ древней исторіи, миоологіи и апокрифовь, иногда даже басни и пословицы. Сообщая разнообразіе и украшеніе пропов'яди, эти прим'яры и свидътельства, впрочемъ, мало придаютъ силы доказываемымъ мыслямъ; большая часть изъ нихъ относятся въ разряду такъ называемых в анекдотовъ. Подражая польскимъ и латинскимъ образпамъ, и русскіе пропов'вдники главнымъ образомъ заботились о ванимательности своихъ проповъдей и часто, опуская изъ виду прямыя потребности, поучение и назидание слушателей, старались больше всего обратить внимание на самихъ себя, блеснуть своимъ умомъ и образованиемъ и для этого прибъгали въ баснословнымъ и анекдотическимъ разсказамъ, или вдавались въ хитрыя схоластическія разсужденія.

Проповъди Лазаря Барановича. Третьимъ знаменитымъ проповъдникомъ на Юго-Западъ былъ Лазарь Барановичъ, архіеп. Черниговскій. Онъ составилъ два сборника поученій: "Мечъ духовный" (1666 г.) на недъли, и "Трубы словест проповъдныхт" (1674) на разные церковные праздники.

Тонъ и характеръ проповеди Барановича гораздо строже и церковиће проповъди Голятовскаго и Радивиловскаго. Въ его поученіяхъ, нётъ такихъ сказаній и анекдотовъ изъ миоологім и исторіи, какіе встрівчаются часто въ словахъ Голятовскаго и Радивиловскаго. Онъ основывается преимущественно на св. Писаніи и ученіи отеческомъ. Поэтому онъ ближе подходить въ восточнымъ пропов'єдникамъ византійскаго стиля; но вм'єст'я съ свойствами византійского краснорічія въ его проповідяхь выражаются и свойства юго-западнаго сходастическаго образованія и словесности. Такъ, напр., въ словъ на Богоявление онъ вдается въ такія же сближенія и уподобленія, какія мы видьли у Голятовскаго. Въ этомъ словъ гръхи уподобляются развверямъ: гордость-льву, лихоимство-виту, гневъ-волву, объяденіе-медвъдю, зависть-ису, льность-ослу, бодъяніе-свиньъ. Особенно любитъ Барановичъ отыскивать въ св. Писаніи символическій и аллегорическій смысль. Въ такомъ смысль онь объясилеть почти каждое евангельское чтеніе и при этомъ прибъгаетъ въ сближеніямъ и противоположеніямъ, часто слишвомъ далекимъ и натянутымъ; поученія выходять слишвомъ витіеваты и искусственны; языкъ и слогъ наполнены риторическими фигурами: метафорами, сравненіями, антитезами. Такъ, въ словъ о разслабленномъ Барановичъ представляетъ овчую јерусалимскую купель образомъ крестной купели, исполненной аскупительной крови агица Христа. Пять притворовъ овчей купели соотвътствуютъ пяти ранамъ Спасителя: "при сихъ-то пяти притворахъ-пяти ранахъ агипа Іисуса, возстаютъ здравыми грешники, больные всёми пятью чувствами: те, которые очи имеють и не видять нагаго; уши имъють и не слышать просящаго; ноздри им'вють и не обоняють благоуханія Христова, смрада пос'ящаемыхъ больныхъ и мертвыхъ; уста имъютъ и не произносять словъ молитвы, сладчайшихъ меда; руки и ноги имъють, и не осяжуть воздъяніем рукт до неба и шествіем ного до церкви, руками не біють себя въ перси, не вводять страннаго въ домъ свой, ногами не приходять въ темницы въ заключеннымъ и не бъгаютъ отъ гръховныхъ искушеній (1). Въ словъ въ недълю Самаряныни, Барановичъ проводитъ параллель между первою женою въ родъ человъческомъ и женою Самарянскою. "Въ тотъ же часъ шестый, въ который первая жена пришла въ рай сорвать илодъсъ древа и согръшила вкушеніемъ, въ тотъ же полуденный часъ-

<sup>(1)</sup> Мечъ духовный, 1666 г., лист. 25-27.

точника приходить сія жена Самаряныня почерпнуть изъ источника воду (благодати), чтобы очистить гръхъ вкушенія первой жены. Первая жена, пришедшая сорвать плодъ древа въ полдень, прельщена была бъсомъ полуденнымъ; но сія жена, приходящая въ тотъ же часъ почерпнуть воды изъ источника, угаситъ силу огненную, обрътши, при семъ источникъ Іаковлемъ, источника Іисуса, могущаго весь адъ угасити" и т. д. (1).

Витіеватость, замысловатость и остроуміе въ сближеніяхъ и противоположеніях составляють отличительныя черты, всего ръзче выдающіяся въ проповъдяхъ Барановича. Почти каждая, самая обывновенная мысль у него принимаеть вакую-нибудь витіеватую или замысловатую форму. Въ приступъ проповъди юго-западные проповъдники имъли обыкновение обращаться съ молитвою въ Богу о помощи, а въ слушателямъ съ о вниманіи; у Барановича эти обращенія отличаются также особенною замысловатостію. "Въ нынвшней проповеди, говорить онъ въ словъ о разслабленномъ, сотворимъ воспоминание о томъ, жакъ при купели овчей возставиль разслабленнаго отъ разслабы агнецъ Іисусъ. Іисусе, исцъляющій всявій недугъ и всявую язву въ разслабленномъ, исцели и мою разслабу въ глагоданіи, а слушателей въ слышаніи! Въ словъ въ неделю Самаряныни онъ дълаетъ такое молитвенное обращение: "Христе, источниче воды живыя!... исполни благодатію твоею почерпало устъ моихъ, полезная возмогу глаголати; исполни и почерпало ушей и сердца слушателей моихъ, да усердно послушаютъ!"

Проповъди этихъ трехъ проповъдниковъ и особенно проповъди Голятовскаго и Радивиловскаго могутъ служить образцами юго-западной проповъди, развившейся подъ вліяніемъ схоластическаго образованія въ школахъ и латинскихъ и польскихъ образповъ.

Юго-западная поззія. Выше мы замітили, что на преподаваніе риторики и пінтики въ Кіевской академіи и другихъ школахъ было обращено особенное вниманіе. Въ сочиненіи річей и стиховъ упражнялись, кромі пінтическаго и риторическаго, и въ другихъ классахъ. Особенно любили сочинать духовныя стихотворенія, переложенія молитвъ, церковныхъ пісней и псальмы и канты. Псальмы и канты писались преимущественно на Рождество и Пасху какъ воспитанниками, такъ и наставниками. Потомъ ихъ произносили, а чаще всего распіввали иногда пів-

<sup>(1)</sup> Мечъ духовный, 1666 г., лист. 35-38.

лымъ хоромъ пѣвчихъ предъ училищнымъ начальствомъ, въ домахъ богатыхъ и знатныхъ людей, которые за это распѣвавшимъ ученикамъ давали нѣкоторые подарки, и даже на улицѣ, предъ народомъ. Вотъ для примѣра стихотвореніе на Рождество, которое имѣетъ разговорную форму и написано, вѣроятно, для пѣнія хоромъ:

«Пастыри мили! Гдв вы днесь были. Гдв вы бывали, что вы видали?» - Грядемъ днесь отъ Виолеема, Изъ града уничиженна, Но днесь блажениа. -«Коежъ оттуда несете чудо? И намъ прорците, благовъстите». - Видъли мы вновь рожденно Отроча свято, блаженно, Владыку всвых намъ.-«Кои палаты имветъ тое. Ахъ, всеблаженно чадо царское?. -Вертепъ выбитъ подъ свалою. И то простою рукою; Се чертогъ Его.-«Мягка ли постель, въ красномъ ли ложи Сей почиваеть чудный Сынъ Божій?» Въ яслехъ мати кладетъ траву. Тужъ перину и подъ главу: Се царска кровать.-«Кія тамъ слуги отъ домочадцевъ Имветъ тое милое чадцо?» - Овцы и мулы съ ослами, Волы и кони съ козлами: Се домочадцы.-«Куюжъ тотъ домъ вкушаетъ пищу? Развѣ имѣетъ транезу нищу?» -- Пища въ зельв, въ млекв, зернв: Се столъ ранній и вечерній, Въ томъ чудномъ домв. --«Музыка ли тамъ модна и лестна Увеселяетъ царя небесна?» - Пастырей сонив на свирелкахъ, Хвалитъ его на сопълкахъ, Прекраснымъ коромъ.--«Кія же ризы, мию, златотканны У сего Сына Марін Панны?» — Баволна (хлопчатка), ленъ и волна-

## Симъ нищета предовольна Въ наготъ своей.—(1).

Изъ шволы обычай писать стихи переходиль и въ жизнь. Стихи, вмъстъ съ ръчами разнаго рода, составляли необходимую принадлежность всякаго торжества, церковнаго и гражданскаго; кром' праздниковъ, они писались на дни тезоименитствъ, по слупосъщеній знаменитыхъ, духовныхъ и свътскихъ, При изданіи книгъ стихи составляли тавже неизб'єжное украшеніе; они пом'єщались въ посвященіяхъ, прологахъ, эпилогахъ и въ самомъ текстъ книгъ, разнообравя собою прованческую рвчь: а иногда писались стихами и пълыя вниги. Въ этомъ отношеній замівчательны сочиненія Іоанна Максимовича (архіеп. Черниговскаго, а потомъ митр. Тобольсваго († 1715). Онъ написалъ стихотвореніе "Богородице, Діво радуйся", въ которомъ было до 25,000 силлабических стиховъ; потомъ въ стихахъ издожилъ молитву Отче нашь, восемь блаженствь евангельских и Алфавить духовный, ривмами сложенный, содержащій стихотворныя похвалы святыми въ азбучномъ порядкъ.

Мистеріи. Лучшую сторону юго-западной поэзіи составляютъ духовныя драмы, или Мистеріи. — Мистеріи были первою формою драматическихъ представленій у всёхъ западныхъ христіанскихъ народовъ. Онъ возникли изъ стремленія духовенства, съ одной стороны, уяснить посредствомъ наглядныхъ представленій догматы христіанской вёры и важнейшія событія священной исторіи, а съ другой-противопоставить эти представленія народнымъ языческимъ зрълищамъ. По началу своему онъ стоять въ тесной связи съ богослужебными обрядами Западной церкви. Въ Западной церкви, въ самыя раннія времена, мы замвчаемъ стремление драматизировать богослужение и богослужебные обряды. Въ V и VI в. существовали процессіи въ память входа Іисуса Христа въ Іерусалимъ, при чемъ Іисуса Христа изображаль одинь изъ священниковъ, сидящій на осляти; были также процессіи, изображавшія шествіе Іисуса Христа на распятіе подъ бременемъ тяжелаго вреста. Въ Страстную недълю чтеніе Евангелія распределялось между несколькими лицами, изъ коихъ одно представляло Інсуса Христа, а другія—начальниковъ іудейской синагоги. Пасхальная служба сопровождалась тавже разными обрядами: изъ гробницы, устроенной подъ алтаремъ,

<sup>(1)</sup> Калвин, вып. 4, стр. 66-68.

вынимали съ пъніемъ и ръчами крестъ, положенный туда въ Великій пятокъ; воскресеніе Спасителя возвѣщалось рѣчью священника, который быль одъть на подобіе ангела, хитонъ, съ золотымъ сіяніемъ надъ головой; ръчь обращена въ двумъ женщинамъ (ихъ представляего была ли два молодыхъ священника, закутанные въ плащи, на подобіе женщинь), которыя изображали собою Богоматерь и Марію Іавовию. Въ Рождество Христово посреди церкви ставили ясли, воторыя окружены были рисованными изображеніями, или статуэтками, или подвижными куклами (маріонетками), представлявшими Богоматерь, пастуховь, осла и быва. Изъ этихъ драматическихъ обрядовъ въ Богослужении Западной церкви и возникла духовная драма. Изъ обрядовъ въ Страстную недёлю и Пасху развились Пасхальныя представленія, обнимавшія изображеніе страстей Господнихъ, воскресение Спасителя и явления апостоламъ; изъ обрядовъ въ праздникъ Рождества Христова — Рождественскія представленія, заключавшія рожденіе Спасителя, повлонение волхвовъ и бъгство въ Египетъ. Такъ какъ содержаніемъ этихъ представленій служила тайна искупленія рода человъческаго, выразившаяся въ двухъ преимущественно событіяхъ, въ рождении и крестной смерти и воскресении Спасителя, то и самыя представленія получили названіе Мистерій (mysterium, греч. и и от того, тайна, таинство). Съ течениемъ времени стали изображать и другія событія изъ жизни Спасителя и Богоматери; вмъсть съ новозавътными событіями стали представлять и событія ветхозав'ятныя, напр.: паденіе Адама и Евы, исторія Авраама и Исаава, исторія Іосифа, исторіи Юдион, Даніиля и трехъ отроковъ въ Вавилонъ, исторія Товіи и его сына. Почитаніе святых произвело особый видь духовной драмы, содержаніе которой составляли жизнь и діянія святыхъ и особенно ихъ чудеса. Наконецъ, въ духовныхъ драмахъ иногда не было ничего историческаго; въ нихъ изображалась какая-нибудь поучительная мысль въ дъйствіяхъ вымышленныхъ лицъ, которыя были аллегоріями какихъ-нибудь доброд'втелей (в'вры, надежды, любви, милосердія) или пороковъ (гордости, зависти, скупости, по нравственному направленію эти любостяжанія); назывались Moralités.

Какъ возникшія изъ церковныхъ обрядовъ, мистеріи сначала представлялись въ церквахъ, потомъ въ церковныхъ оградахъ и на кладбищахъ. Сначала мистеріи, при изображеніи событій, составлявшихъ ихъ содержаніе, строго держались библейскаго, или евангельскаго текста, но съ теченіемъ времени начали распространять его разными подробностями, взятыми изъ апокрифическихъ сказаній; а потомъ и вообще въ духовныя драмы начали встав-

лять сцены изъ обыденной жизни, и не только серьезныя, но и проникать забавныя; въ нихъ началъ элементъ Поэтому, начиная съ XIII в. духовенство уже стало нять мистеріи изъ церкви и запрещало представленіе ихъ въ церковныхъ оградахъ и на кладбищахъ. Тогда мъстомъ ихъ представленія сділалась городская площадь. На городской площади устраивался бревенчатый помость, на которомъ приготовлялась сцена, состоявшая изъ трехъ отдъленій; въ верхнемъ отдъленіи пом'вщался рай, въ среднемъ-міръ, а въ нижнемъ - адъ. Съ Запада чрезъ Польшу духовныя драматическія представленія или мистеріи перешли и къ намъ. Въ Польшв, по указанному обычаю Западной церкви, церковные праздники также имъли драматическую обстановку. Въ праздникъ Рождества, напр., ставили въ церквахъ изображеніе вертепа; въ немъ находились картонныя фигуры Богоматери, Інсуса Христа, Праведнаго Іосифа, ангеловъ, пастырей и восточныхъ волхвовъ; изображалось также избіеніе младенцевъ Иродомъ. Когда въ Польшъ утвердились іезуиты, они начали составлять духовныя драмы изъ церковной исторіи и житій святыхъ и представляли ихъ въ своихъ шволахъ и на площадяхъ предъ народомъ. Изъ Польши и преимущественно школь духовныя представленія перешли въ Юго-За**іезуитских**ъ падную Россію. Они начались съ вертепных представленій. Вертепомъ назывался ящикъ въ три этажа; въ первомъ и третьемъ этажахъ происходило действіе посредствомъ куколь; второй этажь назначался для машинъ и пружинъ, которыми приводились въ движение фигуры. Въ такомъ ящикъ, освъщенномъ восковыми свъчами, представлялись: появленіе звъзды на востовъ, рожденіе Спасителя въ ясляхъ, привътствіе ангеловъ, поклоненіе волхвовъ, избіеніе младенцевь, бъгство въ Египеть. При этомъ показывавшіе вертепь иногда произносили річи оть лица фигурь или куволъ, разными голосами, соотвътственно роли фигуръ, а иногда просто распъвали, или произносили нараспъвъ какіе-нибудь стихи на Рождество. Сначала представление довольно строго держалось исторіи; но съ теченіемъ времени вертело превратился въ извъстный распъ, гдъ, вмъсто картонныхъ фигуръ священныхъ лицъ, начали показывать лубочныя картинки разнаго содержанія.

Мистеріи наши первоначально писались по образцу мистерій польскихъ школъ, он'в вошли въ обычай особенно въ Кіевской академіи; на преподавателяхъ ригорики и піитики лежала обязанность ежегодно приготовлять драму, комедію или трагедію, для представленія во время літнихъ рекреацій. Какъ книжныя произведенія школы, наши мистеріи різко отразили въ себ'я вс'я черты книжнаго образованія и того схоластическаго направленія, какое господствовало въ Кіевской академіи и другихъ школахъ, и дол-

го сохраняли свой духовный характерь и поучительное направленіе.

Первыми мистеріями, которыя представлялись въ Кіевъ, а потомъ перешли въ Москву, были: "Алексъй, человъкт Божій", "Іосифъ, сынъ Израилевъ" и "Жалостная комедія объ Адамъ и Евп". Мистерія объ Алексъъ, человъкъ Божіемъ, была передълана изъ польской мистеріи, составленной изъ житія св. Алексъя. Въ ней, согласно съ житіемъ, изображаются всъ обстоятельства жизни Алексъя: бракъ его, улаленіе изъ дома, потомъ возвращеніе, жизнь въ домъ, въ видъ нищаго, и смерть его. Мистерія "Іосифъ, сынъ Израилевъ" взята изъ Библіи. Въ началъ ея Іосифъ разсказываетъ отцу и братьямъ свои сны, потомъ братья продаютъ его купцамъ измаильтянамъ, которые передають его въ Египетъ царедворцу Пентефрію, наконецъ жизнь у Пентефрія до заключенія въ темницу.

Горавдо интереснъе этихъ піэсъ "Жалостная комедія Адами и Еви" (1), предметь которой составляеть гръхопаденіе прародителей. Эта комедія состоить изъ 4-хъ действій. Въ 1 мъ дъйстви Адамъ въ монологъ изображаетъ свое блаженное состояніе въ раю. Во 2-мъ дъйстви сначала изображается змія съ Евою, вкушеніе запрещеннаго плода и, наконецъ, сътованіе Адама о своемъ паденіи. Въ 3 мъ дъйствіи изображается судъ надъ Адамомъ и Евою. Архангелы Гавріилъ, Рафаилъ и Уріилъ приготовляють місто для суда. Змій радуется и говорить: "теперь родъ человъческій мой, и Богъ не имъетъ на него права, потому что люди отринули Его слово". Но архангель Гаврійль останавливаеть его радость и запрещаеть судить людей до изреченія суда Божія, который имбеть теперь последовать, и позволяеть ему только привести Адама и Еву на судъ связанными. Начинается предварительный судь. Змій является какъ уполномоченный "от первоначальника своего Люцифера" и требуеть, чтобы Аламъ и Ева, какъ нарушители заповъди Божіей, были отданы ему, для преданія смерти... Для окончательнаго суда надъ Аламомъ и Евою, приходять Богг Отець, Богь Сынь, Правда, Истина, Милосердіе и Мирд. Начинается въ высшей степени интересный и глубовознаменательный споръ Правды, Истины, Милосердія и Мира объ участи прародителей. Истина требуеть, чтобы опредвление Божие осгалось неизм'вннымъ; Адаму и Евъ сказано было, что они смертію умрутъ, если преступять запов'ядь Божію. Но Милосердіе или Милость составляеть такое же существенное свойство Божіе, какъ и Правда и Истина. Она ходатайствуетъ предъ Богомъ за Адама и Еву.

<sup>(1)</sup> Напечатана въ лът. русск. лит., т. III.

Споръ ихъ ованчивается тымь, что оны рышають обратиться въ самому Сыну Божію за совытомъ, какъ избавить родь человыческій, съ такимъ условіемъ, чтобы ни одна изъ нихъ не потерпыла оскорбленія, чтобы Милость сочеталась съ Правдою, а Истина соединилась съ Миромъ. Въ 4-мъ дыйствій Правда, Истина, Милость и Миръ выражаютъ каждая отлыльно просьбу подать совыть, какъ избавить родъ человыческій. Выслушавь ихъ, Сынъ Божій говорить: "никавое иное средство не можетъ быть изобрытено, развыединый за то да терпитъ; тымъ же взыщите такова мужа, иже смертію за нихъ долгъ той воздасть: такимъ бо образомъ безвредны пребудете, и быдный человыкь освободится. Любви ради въ человыкомъ скорблю о семъ, и хоты быхъ усердно, дабы въживыхъ сохранены были". На этомъ мысты мистерія прерывается.

# ПЕРЕХОДЪ ЮГО-ЗАПАДПОЙ ОБРАЗОВАННОСТИ ВЪ МОСКВУ. СОСТОЯНІЕ МОСКОВСКОЙ СЛОВЕСНОСТИ ВЪ XVII В.

Съ половины XVII в., особенно съ присоединенія въ Московскому государству Малороссій, юго западная образованность стала переходить въ Москву. Переходили въ Москву книги, явившіяся на Югѣ; вызывались изъ Кіева въ Москву ученые люди для устройства училищъ, для перевода и печатанія книгъ. Первымъ замѣчательнымъ вызовомъ ученыхъ изъ Кіева былъ вызовъ, сдѣланный при Алексѣѣ Михайловичѣ бояриномъ Ртищевымъ въ 1649 г. для заведеннаго имъ училища при Андреевскомъ монастырѣ. Прибывшіе по этому вызову иноки составили ученое братство, которое трудилось не только въ училищѣ, но и при исправленіи, переводѣ и печатаніи книгъ. Съ этого времени кіевскіе ученые составляютъ въ Москвѣ постоянный кружовъ, около котораго преимущественно сосредоточиваются образованіе и литературная дѣятельность.

Ереси и разные безпорядки и нестроенія въ общественной и частной жизни еще въ XVI в. приводили московское правительство къ сознанію необходимости науки и образованія. Но, сознавая необходимость образованія п вызывая иностранцевь, въ то же время, по прежнему еще боялись иностранной науки и думали, что она можетъ быть опасна для вёры. Юго-западная наука, повидимому не представляла такой опасности; она приходила изъ страны единовёрной и единокровной, имёла характеръ религіозный и, слёд., была согласна съ общимъ строемъ русской жизни. Но, съ другой стороны, единовёрная и единокровная страна уже давно страдала отъ Уніи и латинства; образованіе, приходившее изъ нея, хотя было религіозное, но имёло чуждыя для русскаго ума западныя формы;

дюди, приносившіе это образованіе, не всегда и сами были свободны отъ увлеченія латинскимъ образованіемъ и латинскими идеями. Поэтому очень естественно, что и кіевское образованіе было принято въ Москвъ съ недовъріемъ, а впоследствіи возлудило противъ себя оппозицію въ русскихъ. Книги, приходившія изъ Кіева, всегда подвергались строгому пересмотру и часто сужденію. Катихизись Лаврентія Зизанія патр. Филаретомъ быль отданъ на разсмотръніеБогоявленскому игумену Иліи и справщику Григорію, у которыхъ по этому случаю было любопытное преніе (1). Эго преніе весьма хорошо характеризуеть различіе взглядовъ на образованіе Кіевскихъ и Московскихъ ученыхъ. Лаврентію, между прочимъ, поставлено было въ вину то, что составляло отличительную черту юго-западнаго богословскаго образованія, именно научные пріемы и употребление въ богословской области свътскихъ знаній и литературы. "Другую притчу, замвчали Зизанію, ты сказаль о чедовъкъ, душа и плоть какъ орелъ со свиньею связаны. Въ нашихъ обычаяхъ и въ греческихъ книгахъ такія бестовы (выраженія) о челов'єв не употребляются, а мнится намъ, т'в простые прилоги (примъры) взяты изъ внигъ Езопа, франкского мудреца, баснослагателя". Еще Зизанію говорили: "у тебя въ внигв написано о кругахъ небесныхъ и о планетахъ и о зодіяхъ, ватменіи солнца, о гром'в и о молніи и о тресновеніи, и о шибеніи и о перунъ и о кометахъ и о прочихъ звъздахъ: изъ вниги острологіи, а та внига острологія взята отъ волхвовъ еллинскихъ и отъ идолослужителей; потому книга эта къ нашему правовърію не сходна... А развъ это правда, говоришъ: облака, надувшись, сходятся и ударяются, и отъ того бываетъ громъ и огонь, какъ отъ камня и желъза? Огонь и звъзды, что на лверди небесной, называешь животными и зверями" (разуменотся знави зодіава). "Да вавъ же, по вашему, писать о зв'єздахъ?" спрашиваль Зизаній. "Мы пишемь и въруемь, отвъчали ему, какъ Мочсей написаль: и сотвори Богь два свътила великія и звъзды, и постави ихъ на тверди небесной свътити по земли, и владъти днемъ и нощію, и разлучати между світомъ и нощію. А животными звърями ихъ не называлъ Мочсей". На вопросъ Зизанія: вакъ же эти свътила движутся и обращаются? Илья и Григорій свазали: "по повеленію Божію, ангелы служать, тварь водя".

При такомъ раздичіи взглядовъ неизбъжно должны были произойти столкновенія между московскими грамотниками и віевскими учеными, когда послъдніе явились въ Москвъ, какъ учи-

<sup>(1)</sup> Напеч. въ Лет. русск. лит., т. II, 1859 г.

тели. На кіевскихъ ученыхъ стали смотръть какъ на людей, наклонныхъ къ латинству, тъмъ болъе, что воспитанные въ школахъ, гдъ все преподаваніе происходило на латинскомъ языкъ и по латинскимъ руководствамъ, они почти всъ сохраняли расположеніе къ латинскому языку и латинскому образованію. Невыгодное мнъніе о кіевскихъ ученыхъ усиливали въ русскихъ еще греки и восточные патріархи. Патріархи, съ одной стороны, боялись утратить свое давнее просвътительное вліяніе на Россію, а съ другой опасались, чтобы западное образованіе не повредило ея православной въръ. Поэтому, узнавъ о намъреніи царя Феодора завести въ Москвъ высшее училище, они постоянно внушали ему мысль открыть греческое училище, учить на греческомъ языкъ и въ греческомъ духъ.

Но, и взглядъ на грековъ въ Москвв уже давно измвнился. Уже при Максимв Грекв было мнвніе, что не должно принимать посвященія на митрополію отъ Цареградскаго патріарха, такъ какъ онъ живетъ подъ властію поганаго царя безбожныхъ турковъ. Въ XVII в. книги, печатанныя въ Греціи, принимались въ Москвв съ такою же осторожностію, какъ и вниги, приходившія изъ Малороссіи. Эго предубъжденіе особенно утвердилось въ средв раскольниковъ, которые уже ръшительно не хотъли върить греческимъ внигамъ, когда на нихъ въ спорахъ указывали православные.

Тавимъ образомъ, юго-западное образование недружелюбно встретилось въ Москве съ русскими понятіями и должно было уступить місто греческому образованію; но и греческое образованіе не могло утвердиться и при Петр'в В. въ свою очередь должно было уступить кіевскому образованію. Московская академія при Петръ В. была совершенно преобразована по образцу Кіевской академіи, и кіевскіе ученые начали занимать въ ней должности начальниковъ и учителей и высшія ісрархическія м'яста во всей Россіи. Съ этого времени кіевское образованіе надолго утвердилось повсюду. Несмотря на односторонность и указанные выше недостатки, оно имъло большое значение и приносило существенную пользу. Кіевская наука воспитывала въ учащихся способность въ анализу, развивала мысль и уврвиляла разсудочныя силы. Она не сообщала новыхъ идей и знаній, но своими научными пріемами и формами помогала уяснять и утверждать религіозныя истины и знанія и способствовала развитію духовной науки.

Заведеніе училищъ, исправленіе богослужебныхъ внигъ, борьба съ расколомъ, просвѣщеніе народа посредствомъ проповъди и распространенія книгъ религіозно-нравственнаго содержанія составляли главные предметы, около которыхъ преимущественно составляли главные предметы,

средоточивалась дівтельность просвіщенных людей XVII в. Во главі их стоить знаменитый патр. Никонь, который извістень въ исторіи исправленіемь богослужебных внигь и церковных обрядовь и многостороннею діятельностію на пользу духовнаго просвіщенія. Не страшась нареканій, опъ приблизиль къ себі віевских ученых, оказываль имъ особенное покровительство; онъ обогатиль патріаршую библіотеку собраніемь множества славянских рукописей и греческих книгь; съ его именемь дошель до нась весьма важный літописный сборникь; по его распоряженію началась въ Москві проповідь. Изь лиць, получивших образованіе на Юго-Западі, самыми замізчательными діятелями были: Епифаній Славинецкій, Симеонь Полоцкій и св. Димитрій Ростовскій; изъ грековъ—Арсеній Грекъ и Іоанникій и Софроній Лихуды, изъ другихь иноземцевь видный сліддь въ нашей литературів оставиль хорватскій сербь, Юрій Крыжаничь.

Училища въ XVII в. Московская академія. Братья Лихуды. Заведеніе училищь составляло самую настоятельную потребность. Первое училище было устроено патр. Филаретомъ около 1633 г. при Чудовъ монастыръ и называлось патріаршею школою. Потомъ бояринъ Ртищевъ въ 1649 г. завелъ училище при Андреевскомъ монастыръ и вызваль для него въ учителя ученыхъ иноковъ изъ Кіева. Въ 1679 г. царь Өеодоръ Алексвевичь вздумалъ завести для греловъ училище въ Москвъ. Училище это, устроенное первоначально для поддержанія греческаго образованія, совершенно упавша-го на Востокъ, сдълалось вторымъ, послъ Кіевской академіи, внаменитымъ разсадникомъ просвъщенія въ Россіи. Сначала оно называлось Еллинно преческими училищемь (1685—1700), потомъ Славяно-латинскою академіей (1700—1775), наконецъ Славяно*преко-латинского академіей* (1775—1814). Въ исторія сѣверовосточнаго образованія Московская Славяно греко-латинская академія получила такое же значеніе, какое въ исторіи Юго-Западной Россіи имбеть Кіевская академія. Проекть устава для академіи быль составлень Симеономь Полоциямь; за образець были приняты западныя училища и Кіевская академія. Въ академін положено было преподавать грамматику, пінгику, риторику, діалевтику, философію и богословіе, право церковное и гражданское и прочія свободныя науки. Но ни Полоцкому, ни другимъ юго-западнымъ ученымъ не привелось быть первыми наставниками авадеміи. Полоцкій не дожиль до ея отврытія, которое было остановлено смутами, происшедшими по смерти Оеодора Алексвеви. ча; при царевив Софіи ученикъ Полоцкаго, Сильвестръ Медвъдевъ, возобновилъ дъло объ отврытіи академіи и самъ надъялся быть въ ней начальникомъ и наставникомъ, но своими латински.

ми заблужденіями онъ не только на себя навлекъ осужденіе, но и бросиль тень на всёхъ юго-западныхъ ученыхъ. Первыми наставниками въ академіи были сділаны греви, братья Лихуды.— Іоаннивій и Софроній Лихуды получили образованіе въ Венеціи и Падув, гдв пріобрвли довторскіе дипломы, и потомъ, до прибытія въ Москву, нівсколько лівть были учителями и пропов'яниками въ разныхъ мъстахъ Греціи. Въ 1685 г. они открыли преподаваніе въ академіи, которая сначала помінцалась въ Заиконоспасскомъ монастыръ и называлась Заиконоспасскими школами. Въ продолжение 8-ми лътъ они преподавали, на греческомъ и латинскомъ языкахъ, грамматику, піитику, риторику, физику. По всемъ этимъ наукамъ они составили учебники, которые донын'в хранятся въ рукописяхъ въ Московской академіи. Изъ этихъ учебниковъ видно, что Лихуды владъли общирнымъ образованіемъ; образованіе это имѣло характеръ схоластическій; главнымъ авторитетомъ въ риторикъ, логикъ и физикъ былъ Аристотель. Впрочемъ, они не рабски во всемъ следовали Аристотелю, а стремились и въ самостоятельнымъ изследованіямъ. Лихуды преподавали въ академіи съ такимъ успѣхомъ, что въ ко**доткое** время воспитали много учениковъ, которые посл'я нихъ могли продолжать преподавание. Изъ нихъ особенно замъчателенъ іеромонахъ Палладій Роговскій. Палладій быль весьма даровитый и дюбознательный человъкъ. Не удовлетворяясь преподаваніемъ въ Московской академіи, онъ отправился въ Виленскую іезунтскую школу, потомъ въ Ольмюцъ, гдъ изъ любви къ наукъ ръшился на временное отступление отъ православия, и, наконецъ, въ Римъ. Здесь онъ семь лътъ изучалъ въ греко-уніатской коллегіи философію и богословіе и получиль степень доктора богословских и философскихъ наукъ. Возвратившись въ Москву, онъ исповедалъ патріарху Адріану свое невольное отступленіе, прокляль латинскія мудрованія и написаль испов'яданіе своей в'вры, согласно съ православіемъ Патріархъ приняль его и сделаль наставникомъ академіи. Со времени Палладія преподаваніе въ академіи изм'внидось. При преемникахъ Лихудовъ оно происходило на греческомъ языка; Падладій не зналь греческаго языка и началь преподавать всё науки на латинскомъ изыке. Но уже совершенно другой видъ получила академія, когда въ 1701 г. протекторомъ ея быль пазначень митр. Разанскій, Стефань Яворскій. Воспитанникт Кіевской академіи, онъ совершенно преобразоваль ее по образцу своей академін. На латинскомъ языкъ стали читать всъ левціи и писать сочиненія; наставники были вызваны изъ Кіева и начали преподавать науки по кіевскимъ руководствамъ и ввели въ академію вообще всв порядки, существовавшіе въ Кіевской академіи. Преобразованная такимъ образомъ Московская академія стала на ряду съ Кіевской академіей и подъ именемъ Славино-греко-латинской академіи сдёлалась разсадникомъ просвёщенія не только для духовнаго, но и гражданскаго сословія. Вънее долго поступали не только духовные, но и свётскіе люди; изъ нея брали воспитанниковъ для академической гимназіи, заведенной при академіи наукъ, и для отправленія за границу; въней получили первое образованіе многіе дѣятели въ новой русской литературъ и въ томъ числъ самъ основатель ея, Ломоносовъ.

Исправленіе богослужебныхъ книгъ. Патріархъ Никонъ. Епифаній Славинецкій и Арсеній Грекъ. Другою настоятельною потребностію времени было исправленіе богослужебныхъ книгъ, которое началось при Максимъ Грекъ и съ тъхъ поръ было постоянною заботою нашихъ пастырей. Ошибки въ богослужебныхъ книгахъ произошли отъ невъжества переписчиковъ. Введение книгопечатанія не могло исправить зла, произведеннаго переписчиками, потому что справщики типографіи, которымъ поручалось печатаніе внигь, были также необразованны. Подобнымъ нев'яжественнымъ справщикамъ поручено было печатание книгъ при патр. Іосифъ, и они напечатали до 6000 богослужебныхъ внигъ, наполненныхъ разными ошибками. Прекратить это зло суждено было патр. Никону. Сознавая всю трудность дела, онъ приступиль въчему съ большими предосторожностями и приготовленіями. Сначала онъ соввалъ соборъ (1653—1654) и предложилъ на немъ исправить богослужебныя вниги по греческимъ книгамъ и славянскимъ рукописямъ, а чтобы придать значение этому собору, испросиль утверждения егопостановленій у Константинопольскаго патріарха; потомъ онъ удалиль изъ типографіи прежнихъ невѣжественныхъ справщивовъ и поручилъ исправление и печатание книгъ Епифанию Славинецкому и Арсенію Греку. Епифаній Славинецкій стояль во глав'я ученаго братства, вызваннаго Ртищевымъ изъ Кіева. Это былъ глубовій богословь и серьезный ученый; съ богатыми дарованіями: онъ соединяль обширныя свёдёнія въ наукв и горячую, безкорыстную любовь въ ней. Получивъ образование въ Киевской академіи, онъ вздиль еще учиться за границу и по возвращеніи сдёлань быль учителемь вы кіевскомь братскомь училищё. прибытіи въ Москву онъ также поступиль въ наставники патріаршаго училища въ Чудовъ монастыръ и кромъ обучения постоянно занимался переводомъ книгъ съ греческого языка. Арсеній Грекъ быль также ученый человокь и получиль образование въ западныхъ училищахъ, между прочимъ въ римской коллегіи, для ступленія въ которую онъ, ради науки, принималь на время даже ватоличество. Въ Москву онъ прибылъ въ 1649 г. съ јерусалимскимъ патріархомъ Пансіемъ и остался здёсь по просьбё Але-

всвя Михайловича. Для повърки при исправлении книгъ Нивонъ собрать въ Москву изъ всѣхъ русскихъ монадревнія славанскія рукописи, а для пріобрѣтенія гредревнъйшихъ книгъ И греческихъ рукописей правиль въ Грецію и на Авонъ инова Арсенія Суханова. Сухановъ еще за три года до этого, при патр. Іосифъ, ъздиль въ Гредію и Іерусалимъ для описанія дерковныхъ чиновъ и представиль это описаніе въ запискахъ о своемь путеществіи, которыя онъ назваль Проскинитаріем. Во второе же путешествіе, по приказанію Нивона, онъ собраль въ Греціи множество книгъ ружописей, которыя впоследстви вошли въ составъ натріаршей библіотеки. Посл'я такихъ приготовленій было приступлено въ самому исправленію внигъ. Прежде всего быль исправлень и напечатанъ Служебникъ (1655). Потомъ Арсеніемъ Гревомъ была переведена съ греческаго и разсмотрена на соборе 1656 г. книга Скрижаль, заключающая объяснение обрядовъ православной грековосточной церкви. Одобривъ исправленныя книги, соборъ постановиль отобрать повсюду старыя вниги и замёнить новоисправленными. Это въ приверженцахъ старыхъ книгъ и обрядовъ, считавщихъ гръхомъ и ересью перемъну даже одной буквы въ внигахъ, возбудило ропотъ, потомъ сопротивление и, наконецъ, отврытое вовстаніе, приведшее ихъ въ расколу, или отпаденію отъ православной церкви. Первыми расколоучителями явились тв самыя лица, которыя были справщивами типографіи и печатали отивненныя теперь вниги. Это были: протопопъ Аввакумъ, священники Нивита и Лазарь, діавонъ Өеодоръ и Іоаннъ Нероновъ.

Произведенія московской словесности въ XVII Полоцкій и Димитрій Ростовскій. Съ появленіемъ училищъ начали появляться сочиненія по разнымъ отділамъ науки; юго-западные ученые принесли въ Москву проповъдь; вивств Съ лась и силлабическая поэзія. Со всёми этими явленіями науки и образованности весьма тесно связана деятельность преимущественно двухъ писателей: Симеона Полоцкаго и св. Ростовского. Послъ Епифанія Славинецкаго і ромонахъ меонъ Петровскій-Ситніановичъ Полоцкій (1628—1682) самымъ виднымъ представителемъ юго-западнаго образованія въ Москв'в. Полоцкій воспитывался въ Кіевской академіи, слушаль Лазаря Барановича, потомъ въ польскихъ католическихъ училищахъ. Въ Полоцкъ, гдъ онъ родился и жилъ по окончаніи своего образованія, его встрітиль Алексій Михайловичь, пригласиль въ Москву и сдълаль воспитателемь царевича Оеодора Алексвевича. Занявъ такое положеніе, Полоцкій такъ имъ воспользовался, что ему долго не могла вредить противная

ему партія и даже патр. Іоакимъ, подозрѣвавшій его въ приверженности къ датинству. Пользуясь расположениемъ Өеодора Алексвевича, онъ смело писаль и печаталь свои сочиненія, боролся съ расколомъ, говорилъ проповъди и писалъ силлабические стихи и духовныя вомедіи. Другимъ знаменитымъ дівятелемъ въ области духовнаго просвещенія, впрочемъ уже въ самомъ конце этого періода, уже въ первыхъ годахъ XVIII в., былъ св. Димитрій Ростовскій (1651—1709). Онъ получиль образованіе также Кіевской авадеміи и быль пропов'ядникомъ при Лазар'я Барановичь въ Черниговъ, потомъ въ Слупкъ, Батуринъ и Кіевъ. Обративъ на себя вниманіе пропов'ядническою д'явтельностію, онъ быль посвящень въ митрополита Сибирскаго, но такъ какъ здоровье не позволило ему жхать такъ далеко, то онъ сделанъ былъ митр. Ростовскимъ. Въ санъ митр. Ростовскаго онъ 9 лътъ неутомимо трудился для духовнаго просвёщенія, завель въ Ростове духовную семинарію, пропов'єдываль Слово Божіе, боролся съ расколомъ и писалъ разныя сочиненія. Въ Малороссіи св. Димитрій усвоиль плоды кіевской учености и въ то же время глубоко изучилъ творенія отцевъ и учителей греческой церкви; призванный въ Великороссію, онъ все вниманіе обратиль на потребности современной русской жизни и старался удовлетворить имъ. Поэтому его сочиненія совм'ящають въ себ'я свойства греческой отеческой письменности и черты юго-западнаго образованія, а нъкоторыя отличаются особенными качествами—применительностію или приспособленіемъ въ понятіямъ и потребностямъ православнаго русскаго народа. Стоя на переходъ церковной словесности отъ древняго русско-византійскаго періода, при концъ принявшаго въ себя элементы западнаго образованія, къ новому періоду словесности, получившей послів реформы Петра новый характеръ, св. Димитрій является последнимъ и самымъ лучшимъ представителемъ древне-русскаго духовнаго образованія, образномъ древне-русскаго богослова и проповъдника.

Полемическія сочиненія противъ раснола. Самымъ сильнымъ вызовомъ въ литературной дѣятельности былъ расколъ. Чтобы остановить распространеніе раскола, нужно было показать его заблужденія, тѣмъ болѣе, что сами раскольники съ первыхъ временъ начали полемику противъ православныхъ. Первые расколоучители были люди не только грамотные, но и стояли во главѣ грамотниковъ тогдашняго времени: протопопъ Аввакумъ, священники Никита и Лазарь, діаконъ Өеодоръ и Іоаннъ Нероновъ были справщиками типографіи при патр. Іосифѣ. Протопопъ Аввакумъ написалъ больше 30 сочиненій, изъ коихъ особенно замѣчательна его автобіографія, весьма хорошо характеризующая

его грубую, но оригинальную личность. Діаконъ Осодоръ писалъ обличительныя посланія. Но самымъ різвимъ выраженіемъ расжольнической полемики были такъ называемыя Челобитныя, которыя расколоучители подавали правительству въ защиту своего отпаденія и какъ протесть противь разныхъ новшество, церковныхъ и гражданскихъ. Таковы Челобитныя: суздальскаго священника Никиты Пустосвята, романовского священника заря и Соловециих раскольникова. Къ сочиненіямъ, написаннымъ противъ раскола, относятся: Жезля правленія Симеона ваго, Успть духовный патр. Іоавина, Опровержение Соловецкой серба Юрія Крыжанича, Окружныя посланія Челобитной Игнатія, митр. Сибирскаго, и Розыска св. Димитрія Ростовскаго. Выше всёхъ этихъ сочиненій о расколё и противъ раскола стоить Розыско св. Димитрія Ростовскаго. На борьбу съ расколомъ св. Димитрій былъ вызванъ успъхами раскола въ Ростовъ Ярославль, пронившаго сюда изъ раскольническихъ скитовъ въ Брынских лосах (Калужской губерніи), почему и въра расвольниковъ называется въ Розыскъ Брынскою върою. При составленіи Розыска св. Димитрій пользовался какъ прежде написанными вышеуказанными сочиненіями противъ раскола, такъ и сочиненіями самихъ раскольниковъ. Розысвъ состоитъ изъ трехъ частей. Въ первой части разсматриваются два вопроса: 1) есть ли въра раскольниковъ правая? и 2) есть ли въра раскольниковъ старая? Во второй части Розыска Димитрій довазываеть, раскольниковъ ложно, потому что проповѣдуется самозванцами, имфющими MMRI.STMPV не права людьми необразованными, которые ложно объясняють слово Божіе и ученіе отеческое. Вь третьей части разсматриваются діла, жь которымь приводить раскольническая въра.

Четьи-Минеи св. Димитрія Ростовскаго. — Историческими изследованіями любиль заниматься св. Димитрій Ростовскій. Кром'в Піаріуса, или дневныхъ записовъ, онъ составиль: каталого Кіевских митрополитов съ кратким льтосчисленіем, льтописаніе краткое константинопольских царей и патріархов и о благочестивыйших царех и святыйших патріархах всероссійских и льтопись от начала міробытія до Рождества Христова. Летопись эта составлена изъ внигъ св. Писанія, греческихъ и славянскихъ хронографовъ, латинскихъ и польскихъ хроникъ. Но самый важный трудъ св. Димитрія— Четьи-Минеи, которыя онъ началъ составлять еще въ Кіевв и составляль въ продолжение 20-ти летъ. Кроме жизнеописаний святыхъ, въ составъ Четьи-Миней вошли также синаксари на праздники Господскіе, Богородичные, по случаю перенесенія мощей, явленія чудотворныхъ иконъ и т. п.; поучительныя слова, солержание коихъ заимствовано изъ исторіи праздника; отдёльныя историческія разсужденія при началё или концё четверти Миней. Составленіемъ-Четьи-Миней св. Димитрій оказалъ великую услугу; проникнутые искреннею вёрою и благочестіемъ, его разсказы о жизни святыхъ сдёлались любимымъ чтеніемъ благочестивыхъ христіанъ.

Повъствованіе о Poccin Котошихина.—Къ историческимъ сочиненіямъ, изображающимъ состояніе Россіи въ XVII в., принадлежать два замівчательныя сочиненія: "О Россіи вз царствованіе Алекстя Михайловича" Котошихина и "Русское государство ет половинь XVII в. "Юрія Крыжанича. Котошихинъ быль дьякъ посольскаго приказа и занимался письмоводствомъ при дипломатическихъ сношеніяхъ съ иностранными дворами. Спасаясь отъ пепріятностей по службь, онь убъжаль около 1664 г. въ Польшу, потомъ странствовалъ по Пруссіи, наконецъ поселился въ Стокзятсь написаль сочинение о Россіи. Сочинение накраткимъ разсказомъ о царяхъ-предкахъ Алексъя чинается Михайловича, съ Іоанна Грознаго. Дошедши до Алексвя Михайловича, онъ останавливается на его вънчаніи на царство и женитьбъ и при этомъ описываетъ подробно свадебные ряды и пиры на парской свадьбъ. Потомъ изображаетъ царя и царскаго семейства вообще, описываетъ покои царя, царицы, царевичей и царевенъ; обычаи и праздники при рожденіи и крещеніи дітей, воспитаніе и жизнь царевичей и царевенъ, хожденіе въ церковь, путешествіе по монастырямъ, обряды при погребеніи царя и царскаго семейства. Далье говорить о царсвихъ чиновныхъ людяхъ, составляющихъ дворъ царя; боярахъ, окольничихъ думныхъ людяхъ, стольникахъ и стряпчихъ, изображая ихъ степени и должности, ихъ службу и прівздъ во двору; потомъ о царицыныхъ чиновныхъ людяхъ и боярыняхъ, составляющихъ придворный штатъ царицы. Особенно подробно Котошихинъ разсвазываетъ о руссвихъ посольствахъ въ иностраннымъ дворамъ и о пріем'в иностранныхъ пословъ въ Москв'в. Затьмъ ньсколько главъ посвящено описанію управленія Московскомъ государствъ. Здъсь говорится о разныхъ дворият и прикизахъ- какой приказъ какими дълами завъдуетъ, и кто какимъ приказомъ или дворомъ управляетъ; о помъстьяхъ, вотчинахъ и земляхъ; о войскъ, военныхъ чинахъ и ратныхъ людихъ; о торговить, торговыхъ и посадскихъ людяхъ. Особенно янтересна последняя 13-я глава сочиненія. Въ ней изображается жизнь боярская: объды, пиры и брачные обычаи: сватовство и смотръ невъстъ, сговоры и рядныя записи, вънчаніе, свадебные объды и подарки, подмёнъ невесть, разводы и расторжения брака. Такимъ

образомъ, Котошихинъ изображаетъ почти всѣ стороны древнеусскаго быта выспихъ сословій, въ томъ видѣ, въ какомъ онъ, лагаясь издавна, существовалъ предъ самой реформой Петра В. Поэтому сочиненіе его составляетъ драгоцѣнное дополненіе въ лѣтописямъ и другимъ историческимъ документамъ. Положеніе Котошихина, писавшаго внѣ Россів и, слѣд, не связаннаго никакими оффиціальными отношеніями, позволяло говорить ему прямо о всѣхъ нелостаткахъ русской жизни; онъ разсказываетъ объ отсутствіи науки и образованія даже въ царскомъ семействѣ, о невѣжествѣ породистыхъ бояръ, которые, засѣдая въ думѣ, часто ничего не могли отвѣтить на вопросы царя, потому что многіе изъ нихъ грамоть не ученые; изображаетъ вредныя послѣдствія мѣстничества, боярскую спѣсь, обманъ, недержаніе слова, страшное лихоимство, подмѣнъ и разнаго рода обманы при выдачѣ невѣсть, оскорбительныя для цѣломудрія и нравственнаго чувства обычаи при свадьбахъ и проч. (¹).

Русское государство въ половинъ XVII в. Крыжанича.--Но, изображая недостатки русской жизни, Котошихинъ не задается мыслію о способахъ къ ез улучшенію; его сочиненіе имъеть характерь простого исторического разсказа. Другой характеръ имбетъ сочинение о России Крыжанича. Крыжаничъ столько описываетъ состояніе Россіи, сколько разсуждаетъ о причинахъ ея недостатковъ и предлагаетъ разные планы для ея улучшенія или преобразованія; его сочиненіе им'ветъ не столько историческій, сколько политическій, или политико экономическій характеръ. - Юрій Крыжаничь (род. 1617 г.) родомъ быль Хорвать, по званію католическій священникъ. Съ общирнымь образованіемъ онъ соединяль знакомство съ законами, нравами и обычаями разныхъ народовъ. Горячій патріотъ, онъ о бъдственномъ положении славянскихъ задавленныхъ другими сильными народами, и потому естественно все вниманіе свое сосредоточиль на Россіи, которая представлялась ему единственною великою, свободною славяндержавою и въ которой онъ виделъ единственное спасеніе для всёхъ славянскихъ племенъ. Въ 1658 г. въ Вёнъ онъ встретился съ Московскимъ посланникомъ Лихаревымъ и получиль отъ него приглашение ъхать въ Россію. Сначала онъ

<sup>(1)</sup> О Россіи въ парствованіе Алексія Михайловича Григорія Котошихина Изд. 2 с. 1859 г.

жиль въ Малороссіи, въ Нѣжинѣ (до октября 1659 г.) а потомъ прівхаль въ Москву. Онъ хотвль вдесь, какъ говорить въ предисловів въ своей Политив'в, пробудить въ Русскихъ сознаніе своей славянской народности и познакомить ихъ съ единоплеменнивами, и для этой цёли: 1) исправить и очистить Славянскій языкь и написать для него "добру грамматику и лексикона", 2) написать исторію всего славянскаго народа и 3) обличить "обманы" иностранцевъ относительно славянъ вообще и въ частности Руссвихъ. Но въ Москвъ Крыжаничу суждено было жить не долго; 20 января 1661 г. онъ быль сосланъ въ Тобольскъ. Причины ссылки неизвъстны; но можно предполагать, что онъ пострадаль или за тв резвія осужденія недостатвовь въ Русскомъ народъ и Московскомъ государствъ, которыя мы находимъ въ его сочиненіяхъ и которыя онъ, вёроятно, и прежде высказываль, живя въ Москвъ, или за то, что считалъ себя принадлежавшимъ въ одно и то же время и католической и православной церкви. готовъ быль причащаться въ Русской церкви, но не хотълъ принимать второго врещенія, что требовалось тогда отъ всякаго католика, принимающаго православіе; къ тому же онъ вмінался въ споры о расколъ, на который онъ смотрелъ не согласно съ православными, какъ на пустую распрю, не заслуживающуюсерьезнаго вниманія. По смерти Алексвя Михайловича въ 1676 г. ему позволено было возвратиться въ Москву. Дальнейшая судьба его неизвъстна. Въ Тобольскъ Крыжаничъ прожилъ 15-ть леть и здесь написаль свои сочиненія: 1) Граматично Изваваніе, 2) Опроверженіе Соловецкой Челобитной, 3) О св. врещенія, 4) О Промыслів Божіемъ и 5) Политику. Въ сочиненій о Промысл'я Божіемъ (De providentia Dei) (1) Крыжаничъ разсуждаеть объ условіяхь счастія и благоденствія государства. Благоденствіе это зависить оть Божественнаго промысла, который всёмъ управляетъ въ мірів. Промыслъ Божій возвышаетъ народъ за добрые нравы и дъла; за дурные нравы и дъла онъ наказываетъ народъ униженіемъ и разнаго рода бъдствіями. Крыжаничъ подробно разбираетъ всв двла, или, какъ онъ называетъ, грпхи, за которые посылаются на народъ разныя бъдствія, подтверждая свои разсужденія фактами изъ священной и гражданской исторіи. Самое важное сочинение Крыжанича, въ которомъ выражены всв его задушевныя мысли, чувства и стремленія, есть Политика, изданная Безсоновымъ подъ заглавіемъ: Русское государство ез половинь XVII в. (2). Въ Политикъ, въ формъ разго-

<sup>(1)</sup> Оно издано Безсоновымъ. Москва. 1860 г.

<sup>(3)</sup> Русское Государство въ половинъ XVII в. часть І. Москва. 1859, часть. II. Москва 1860. Въ рукописи оно называется: «Разговоры объ владательству».

воровъ и отдъльныхъ разсужденій, Крыжаничъ излагаетъ теорію устройства государства вообще и въ частности Россіи, сравниваетъ состояние России съ состояниемъ другихъ славянскихъ и всвхъ европейскихъ государствъ; подробно разсматриваетъ всв стороны политического и частного быта въ Россіи въ царствованіе Алексъя Михайловича; разсуждая о какихъ-нибудь слабоили недостаткахъ въ русскомъ народъ въ религіозномъ, экономическомъ и политическомъ отношеніяхъ, онъ указываетъ причины ихъ и средства къ ихъ исправленію, предлагаетъ разныя реформы и наконецъ рисуетъ полную идеальную картину преобразованной по его плану Россіи. Вся Политика раздъляется на три части: 1) о народномъ и державномъ благе и богатстве; 2) о силъ державной и 3) о мудрости вообще и въ частности о мудрости политической. З-я часть самая общирная и самая важ-Говоря о мудрости вообще, Крыжаничь замъчаеть: Мудрость столько же нужна для государей, какъ обывновенныхъ людей; при живыхъ совътнивахъ нужны еще лучшіе совътники мертвые-книги; книги не увлекаются ни алчностію, ни враждою, ни любовію, книги не ласкательствують, не боятся поведать истину". Скажуть: между мудрыми раждаереси, и потому мы не должны учиться мудрости. На это отвъчаю: Магометъ не былъ мудръ и нивавихъ мудвыдумалъ, бесъдъ и хитростей не а крайнюю глупость написаль въ своихъ книгахъ, а между тъмъ наплодилъ ересь, болже всжхъ распространившуюся по свъту. А на Руси ересь встала развъ не отъ глупыхъ, невнижныхъ муживовъ?.... Отъ мудрости ереси искореняются, а отъ невъжества пребываютъ во въки.... Сватые отцы были мудры, а не зачинали ересей, но ратовали противъ нихъ.... Отъ огня, воды, желъза умираютъ многіе, а между тімь люди не могуть жить безь нихь; также точно и мудрость потребна людямъ" (1). Разсуждая о разныхъ родахъ мудрости и знанія, Крыжаничь особенно останавливается на мудрости политической. Основание этой мудрости завлючается въ познаніи народомъ самого себя: "познай само себя и не въруй инородникомъ". Врачъ не можетъ лъчить человъка, если не узнаетъ его болъзни: такъ и политикъ, не узнавъ своихъ силъ и нуждъ, не можетъ ни направить своихъ дълъ, ни промыслить о своихъ нуждахъ". Незнаніе своихъ силъ и способностей, своихъ пороковъ и недостатковъ составляетъ корень народнаго зла: "тогда люди сами себя и свои обычаи излишне любять, и считаютъ себя сильными и богатыми и мудрыми, не будучи тако-

<sup>(1)</sup> Русск. Госуд. ч. І. стр. 105—112.

выми на самомъ дълъ" (1). Потомъ Крыжаничъ разсуждаетъ о народныхъ свойствахъ и народныхъ порокахъ. Къ народнымъ порожамъ онъ относитъ: леность, расточительность и рядомъ съ нею скудость, пированіе, пьянство и излишнее гестепріимство, жестовость къ подвластнымъ, какъ слъдствіе расточительности, нелостатовъ благородной гордости, неумъренность во какъ следствіе той же склонности къ крайностямъ, гибельную охоту мъщаться въ чужія дъла и несогласіе между собою. "Между всёми народами, говорить онъ, особенно свойственно намъ nup oваніе и расточительность. Еще древніе предви наши въ язычествъ почитали славнаго идола Радигоста, въ честь воего пировали и упивались, а нынъ, вмъсто Радигоста, мы имъемъ двъ недъли св. Николы, масляницу, всю свътлую недълю, крестины, имянины, поминки и особенные пиры.... и во всъхъ этихъ слумы всё и всегда упиваемся на уморо" (2). За неумъреннымъ пированіемъ и расточительностью следуеть обубожение и окрутность на подвластных. "Несметное множество въ нашемъ народъ людей, говорить онъ, которые за честь себъ вмъняють, если много пирують и имъніе свое раскидывають безъ причины. А когда у нихъ не останется потребнаго содержанія на траты, нещадно притискивають и выжимають съ своихъ подвластныхъ" (3). Но съ особенною силою Крыжаничъ нападаетъ на крайнее пристрастіе Славянъ и Русскихъ въ иностранцамъ и во всему иноземному, которое онъ называетъ исеноманіей, или чужебъсіемъ. Онъ считаетъ этотъ недостатокъ господствующею чертою въ характер'в Славянъ и видить въ немъ причину многоразличныхъ бъдствій. "Сія смертоносная бользнь, говорить онь, заразила весь нашъ народъ. Неисчислимы бъдствія и срамоты, какія терпълъ и терпитъ весь нашъ народъ от чужебъсія т. е. отъ того, что мы чрезмфрно довфрчивы къ иноземцамъ и допускаемъ ихъ дълать въ своей землъ все, что они хотятъ" (4). Самыми сильными врагами Славянъ онъ считаетъ Нъмпевъ. "Ни одинъ народъ подъ солнцемъ, говоритъ онъ. искони въковъ не былъ такъ осрамленъ и изобиженъ, какъ мы. Славяне, отъ Нъмцевъ и слъд. ни одинъ народъ не долженъ беречься такъ инородческаго общенія, какъ мы, Славяне". Другимъ непріязненнымъ народомъ для Славянъ онт считаетъ Грековъ. Между Нъмпами и Греками Русскіе поставлены, какъ между двумя крайностями. "Німцы, говорить онь, убъждають нась ко всему новому, хотять чтобы презръвши всь похвальныя древнія учрежденія и нравы, мы со-

<sup>(1)</sup> Руссв. госуд. ч. І. стр. 116—117. (2) Тамъ же, стр. 175—176:

<sup>(&#</sup>x27;) Тамъ же, стр. 178. (4) Тамъ же, 181.

образовались съ ихъ развращенными нравами и завонами. Греви же рѣшительно осуждають всякую новизну: кричать и повторяють, что все новое-зло.... Расходясь такъ далево собою, въ большей части вещей, они въ томъ только отлично согласуются между собой, что тв и другіе ненавидять нашь народь, презирають и злословать и пронизывають самыми злейшими клеветами и нареканіями, доводя многихъ до отчаянія" (1)... "Тѣ и другіе ищутъ господства. Греки жаждуть удержать духовный авторитеть и духовную власть надъ Русью, если не надъ всею, то по крайности надъ віевскою епархіею. Я слышаль одного грека, который сердился на блаженнаго Кирилла Солунскаго, зачёмъ онъ изобрълъ намъ и передалъ славянскія буквы, равно какъ и перевель писанія. Следовало, говориль онь, не давать темь людямь буквъ и не переводить писаній, а принудить ихъ, чтобы они учились языку и буквамъ грековъ; пусть бы, такимъ образомъ, нуждались всегда въ греческихъ учителяхъ.... А Нъмцы добились того, что состоять вождями въ нашемъ войскъ (2). Наконецъ Крыжаничь жалуется, что Греви и Немцы постоянно сеють распри между славянами. Онъ убъждаеть всёхъ оставить эти распри и проситъ руссвихъ соединиться съ поляками (3). Мысль о соединении всёхъ славянскихъ народностей составляетъ задушевную мысль Крыжанича. Но этому соединенію препятствуеть разность въ въръ Славянъ, напр. Русскихъ и Поляковъ; поэтому онъ скорбитъ о разделении церквей Восточной и Западной и желаеть ихъ соединенія.—Но, упрекая Русскихъ и Славянъ въ крайнемъ пристрастіи къ иноземному и къ иноземцамъ, Крыжаничь самъ впадаеть въ крайность — въ излишнее порицаніе иноземцевъ. Въ этой врайности онъ доходитъ даже до того, что проповъдуетъ ръшительную ксенеласію-изгнаніе иностранцевъ, требуеть не допускать иностранных купцовь во внутреннія области, не принимать въ службу ни одного иностранца, не давать ни одному права гражданства.

Указавъ разныя нестроенія, пороки и недостатки въ Русскомъ народѣ и у славянъ вообще, Крыжаничъ предлагаетъ средства къ ихъ исправленію. Средства эти заключаются въ разныхъ законодательныхъ реформахъ и предоставленіи всѣмъ сословіямъ слободинъ т. е. правъ и привилегій. Съ просьбою объ этомъ Крыжаничъ обращается къ царю Алексѣю Михайловичу, и молитъ его позаботиться о всемъ Славянскомъ народѣ, помочь Заду-

<sup>(1)</sup> Русск. госуд. ч. II. стр. 186. (2) Тамъ же, стр. 193.

<sup>(3)</sup> Тамъ же, стр. 194.

найцамъ, Ляхамъ и Чехамъ и собрать всвять воедино. "Въ твоихъ рукахъ, царь, говоритъ онъ, чудодъйственный жезлъ Мочсеевъ. посредствомъ котораго ты можешь творить дивныя чудеса, въ твоихъ рукахъ самодержавіе совершенная поворность и послушаніе подданныхъ. Уже давно на свъть не было такого паря или владътеля, который имъль бы силу творить такія чудныя вавія ты легко можешь делать и пріобрести за нихъ у всего славянскаго народа нескончаемое благословеніе, у другихъ народовъ безсмертную славу, а у Бога, послъ сего земнаго царства, царство небесное" (1). Наконецъ Крыжаничъ выводитъ и самого царя, какъ преобразователя, и представляетъ его говорящимъ ръчь въ народу о тъхъ реформахъ, которыя нужно произвести. Въ ней излагаются права и привилегіи разныхъ сословій и вольности торговцевъ, ремесленниковъ, посадниковъ и даже, цёлыхъ городовъ. Для охраненія этихъ привилегій и вообще для утвержденія благосостоянія государства и всего народа нужно издать хорошіе законы. Неизвъстно, какъ приняты были всъ эти разсужденія и проэкты Крыжанича царемъ Алексвемъ Михайловичемъ и образованными и правительственными лицами въ Москвъ; но едвали они могли найти въ нихъ особенную симпатію къ себъ. По свообразованію Русскіе въ то время еще не способны были стать вполнъ на точку зрвнія Крыжанича, которая была высока для нихъ, да и во многихъ отношеніяхъ противоръчила ихъ издавна укоренившимся возвржніямъ. Къ тому-же это были разсужденія и проэкты латинскаго священника, который православную въру Грековъ и Русскихъ называлъ схизмою и былъ ръзкимъ обличителемъ недостатковъ Русскаго народа и безпорядковъ въ Московскомъ государствъ.

Проповъдническая литература. Вмёстё съ другими явленіями науки и образованности перешла въ Москву изъ югозападной Россіи и проповёдь. Собственной проповёди въ Москве уже давно не было. При совершенномъ упадке просвещенія въ духовенстве не только не было людей способныхъ учить народъ живымъ словомъ, но даже образовалось въ XVI в. странное мивніе, что проповёдь ведетъ къ ереси. Вмёсто проповёдей положено было читать въ перкви уставныя чтенія изъ отцевъ церкви. Въ XVII в. явилось въ Москве Учительное Евангеліе Кирилла Транквилліона, которое было первымъ опытомъ югозападныхъ ученыхъ явилась настоящая проповёдь. Патріархъ Никонъ сначала поручилъ

<sup>(1)</sup> Русск. госуд. ч. II. стр. 5.

пропов'вдывать Епифанію Славинецкому. Посл'є него усердными пропов'вднивами явились Симеонъ Полоцкій и св. Димитрій Ростовскій.

Проповъди Епифанія Славинецнаго. Въ рукописахъ встрівчается болье 50 словъ и поученій Славинецкаго на разные церковные праздники и дни святыхъ. Между ними есть и всколько такихъ словъ, которыя были написаны, въроятно, не для произнесенія съ канедры, а какъ образцы для общаго употребленія и руководства; таковы, напр., три слова къ священникамъ, одно къ монахамт, три слова противъ раскола и три слова о милосердіи. На проповъдяхъ Славинецкаго вполнъ отразился его личный харавтеръ. Кавъ самъ онъ былъ не правтическимъ деятелемъ, а учителемъ и ученымъ, въ тишинъ монашеской вельи занимавшимся переводомъ и исправлениемъ внигъ, такъ и его проповеди имъють не практическій, а созерцательный характерь. глубокое знаніе св. Писанія и писаній отеческихъ, онъ слишкомъ общи и отвлеченны. Такъ, напр., слов'в на страсть Христову, онъ обращается въ слушателямъ съ такимъ увъщаніемъ: "раздеремъ жестокое сердецъ нашихъ каменіе, ветхую грѣхъ нашихъ расторгнемъ катапетазму, неплодную ума нашего изтрясемъ землю, и злосмрадныхъ душъ нашихъ, гръхами умершвленныхъ, отвержимъ страсти, да отъсмерти гръховныя свободимся и воскреснемъ со Христомъ воскресшимъ, побъдителемъ смерти побъдоноснымъ". Воспитанный подъ вліяніемъ югозападныхъ пропов'ядниковъ, которые любили украшать проповеди разными свёдёніями изъ наукъ свётскихъ, Славинецкій неръдко употребляеть въ своихъ поученіяхъ свидътельства изъ языческихъ писателей и естественной исторіи, цитуетъ Одиссею, приводитъ примъры изъ Илутарха, мнънія философовъ, Эпиктета, Демокрита и др. Особенно сильнообнаруживается въ Славинецкомъ навлонность къ метафорическому выраженію мыслей, что дёлаеть его поученія слишкомъ витіеватыми и искусственными.

Проповъди Симеона Полоциаго. Гораздо проще были и приложимъе въ жизни и потому пользовались большою извъстностію у современниковъ проповъди Полоцваго, воторый и по таланту своему былъ ораторомъ проповъдникомъ. Полоцвій составилъ два сборнява проповъдей: "Облод душевный" (1681 г.)
и "Вечерю душевную" (1683 г.). Въ первомъ сборнивъ помъщены слова и поученія на дни воскресные; во второмъ на
праздники господскіе, богородичные и святыхъ. Подобно другимъ
сочиненіямъ, и проповъди Полоцкаго не отличаются ни глуби-

ною, ни оригинальностію; онъ свободно и безъ большого разбора пользовался въ нихъ разными сочиненіями, не пренебрегалъ даже и аповрифическими сказаніями; но существенная заслуга его, какъ проповъдника, заключается въ томъ, что онъ обращалъ внимание на состояние и потребности современной русской жизраскрываль ея темныя стороны и недостатки и старался проводить въ нее здравыя христіанскія понятія. Такъ, напр., въ нъсколькихъ словахъ онъ разсуждаетъ о необходимости воспитанія и обученія дітей, чего особенно не доставало русскому чело въку. Въ недълю о блудномъ сынъ онъ говоритъ: "ему же (т. е. блудному) подобній сынове днесь у многихъ родителей въ странахъ нашихъ обрътаются, виною ненаказанія родителей, безчинству вдающися и многу печаль со скорбію имъ приносящіи". Въ словъ проводится та мысль, что воспитываетъ дътей примъръ, жизнь ихъ родителей и вообще среда окружающая. этому родители и воспитатели должны быть чисты во всемъ: "отецъ долженъ быть въ дому, вакъ солце, мать какъ луна, а чада какъ звъзди". Воспитывая примъромъ собственной жизни, родители въ то же время должны учить детей. Чинг ученія, предписываемый Полоцвимъ, почти тотъ же самый, какой предписывается въ Домостров: нужно учить детей молитев Господней, символу въры, заповъдямъ Божінмъ, заставлять ходить въ церковь въ службамъ, исповъдываться и причащаться, молиться дома утромъ и вечеромъ. Въ то же время должно учить рукодълію, или какому нибуль честному занятію, чтобы, оставаясь въ праздности, дъти не привывали къ худымъ дъламъ: "праздность есть мать всвять худыхъ делъ". Воспитаніе и ученіе детей должно начинать съ малыхъ лъть: "что будетъ написано жезломъ на молодыхь деревьяхъ, говоритъ онъ въ первомъ словъ на день чудотворца Николая, то яснъе и сильнъе обозначается въ старыхъ; такимъ деревьямъ подобны юноши: что принимутъ въ себя, какъ свия, въ юности, то поважуть, какъ плодъ въ старости". Въ первомъ словъ въ недълю 30-ю по Пятидесятницъ изъ текста: како не удобь имущій богатство въ царствіе Божіе внидуть (Лук. 18, 24), Полоцвій старается установить правильный вяглядь на богатство и научить, вакъ должно имъ пользоваться. Въ словахъ на дни святыхъ Полоцкій говорить большею частію о тахъ добродътеляхъ, которыми отличались святые, и учить подражать **МНОГИХЪ** словахъ Полопкій объясняетъ праздниковъ, учитъ проводить ихъ по христіански и при этомъ воястаетъ противъ разныхъ дурныхъ обычаевъ и пороковъ, всего ръзче обнаруживающихся въ праздники. "Праздники установлены, говорить онь въ одномъ словъ (въ первомъ словъ въ неделю 27-ю по Пятидесятнице), для воспоминанія благоденній

Божінхъ и святыхъ, а также для того, чтобы посреди трудовъотдохнуть душевно, подобно тому, какъ путники и трудолюбцы-останавливаются въ пути, чтобы отдохнуть и запастись силами для дальнъйшихъ подвиговъ; они установлены "въ пользу и успокоеніе не точію господей свободныхъ, но и рабовъ и рабынь, паче же и скотовъ, человъкомъ трудящихся". Проводить праздниви должно въ дълахъ благочестія: "полезно есть слова Божія слушати, чести е, писати, проповедати, учитися му и учити". Обращаясь отъ этихъ наставленій къ какъ обыкновенно проводять праздники, онъ нападаетъ обычай "напиваться, якоже обыкоша едва не всяких новг людіе вт праздники наипаче творити". "Когда, говорить онь (въ общемъ поучени въ день недъльный), піявствомъ умы себъ наипаче помрачаемъ? токмо въ день воскресный: или во иный нъкоторый праздникъ. Когда пиршества, когда бесъды, когда всенощная при полныхъ чашахъ батнія, когда даже до дрождей истощение? токмо въ день воскресный". суевъріи онъ между прочимъ обличаетъ купальсловъ о скія игры въ ночь на Іоанна Крестителя (на 24-е іюня), когорую многіе проводили безъ сна, чтобы увидеть, какъ будеть играть солнце при восходъ. "Оле безумія! Оле суевърія! говорить онъ. Откуда сіе играніе солнца пріяша?... Нев'єгласи (нев'єжды) и слышать другь оть друга и видять своими очами. Что же видять? воистину то: яко піану сущу человіку, вся видятся колесообразно вращатися, за умножение паръ (паровъ), отъ питія излишняго во главу восходящихъ, аще вся стоитъ неподвижно; и яко едина вещь піаному удвояется и утрояется во очію его, а не въ себъ самой: тако тъмъ солицезрителемъ, егда излишне присмотрятся къ солнцу, отъ великаго действа лучесъ его эрв ніе повредится, ибо излишне чувствуемое вредить чувство: и того ради видится скакати и изменятися въ шарехъ, аще ни скачеть, ни измѣняется". Здѣсь же Полоцкій напалаеть сильно на качели, находя въ нихъ следы древняго языческаго обычая. "Есть обычай богомеряскій въ странахъ нашихъ россійскихъ во градъхъ же, въ селвхъ и въ весвхъ, еже висплицы нъкія поставляти, именуемыя просто роли, на нихъ же маліи и велиціи обывощаколыхатися, съ великимъ бъдствомъ здравія своего, многажды съ лишеніемъ живота, а всегда со грѣхомъ: ибо то древле идолослужители въ честь лжебогомъ своимъ творяху, а мы тоже содъваемъ, аки боги ихъ знающе и чтуще". Само собою разумъется, что въ проповедяхъ Полоциаго, какъ воспитанника югозападныхъ школъ, отразились и черты югозападнаго образованія и югозападной процоведи-наклонность къ символическимъ и метафорическимь объясненіямь и украшеніе проповёди свётскимиянаніями, хотя далеко не такъ ръзко, какъ у другихъ проповъдниковъ югозападной школы. Рядомъ съ отцами Церкви Полоцкій ссылается и на языческихъ писателей и пользуется апокрифическими сказаніями.

Проповъди св. Димитрія Ростовскаго. Но самымъ шимъ пропов'вднивомъ въ XVII в. былъ св. Димитрій Ростовскій. Съ должности проповъдника, какъ выше замъчено, Димитрій и началъ свое служение церкви; еще въ Малороссии своимъ проповъдническимъ талантомъ онъ пріобрълъ такую славу, что разные города наперерывь приглашали его въ себв для проповеди. Обстоятельства обратили его дъятельность на другіе предметы; 20-ть лять онъ трудился надъ Четьи-Минеями; въ санв митр. Ростовскаго онъ долженъ былъ постоянно бороться съ расколомъ; но посреди всёхъ занятій проповёдь онъ считаль главнымъ своимъ деломъ. "Моему сану, говорилъ онъ, надлежитъ слово Божіе пропов'єдати не точію языкомъ, но и пишущею рукою; то мое дело, то мое званіе, то моя должность". Проповёди св. Лимитрія отличаются разнообразными свойствами; онв совмвщають въ себв всв существенныя черты греческой отеческой проповъди, подъ вліяніемъ которой онъ преимущественно воспитался; но въ то же время въ нихъ отразились и следы юго-западнаго образованія и юго западной пропов'тди; это особенно надобно свавать о тъхъ проповъдяхъ, которыя были написаны св. Димитріемь въ Малороссіи; тв же проповеди, которыя были сказаны въ Россіи, отличаются знаніемъ русской жизни и примънительностію въ понятіямъ народа. Изъ пропов'єдей Димитрія, написанныхъ въ Малороссіи и отличающихся преимущественно указанными выше свойствами юго-западнаго стиля, особенно замъчательно Слово на Св. Троину, сказанное въ Батуринъ въ 1698 г. Въ этомъ онъ приглашаетъ слушателей поклониться Св. Тронцъ, явившейся Аврааму, подъ дубомъ мамврійскимъ, и для того просить перенестись туда своимъ воображениемъ. "До неба, говорить онъ, высоко; не всякъ умными и богомысленными ногами взыти можеть, а плотяными и вовсе невозможно; до мамврійскаго же урочища и до Авраамова намета ближе... Тамъ (на небъ) тысящи тысящъ и тьмы темъ обстоять ему, а туть, какъ на безлюдьи, никого, опричь семьи Авраамовой, не видать. Здесь-то способное имъемъ время поклониться въ нынъшній праздникъ". Поклонение Богу пропов'ядникъ сближаетъ съ образомъ поклоненія людямъ. "Не довольно воистину главою господину поклонитися, тело съ главою къ ногамъ господскимъ повергнуть, должно и подаровъ въ господину поднесть. И сіе-то болве нынв поклономъ называется, когда что господину поднесешъ, а не гла-

ву только предъ нимъ превлонишъ. И болъе господа взираютъ на таковой поклонъ, что имъ поднесешъ, а не на простое повлонение головы". На повлонъ Св. Троицв онъ приноситъ три златника отъ трехъ частей человъва; отъ души-Богу Отпу, отъ тъла-Богу Сыну, отъ духа-Богу Духу. Св. Златникомъ онъ навываеть въру во Святую Троицу и при этомъ проводить параллель между волотомъ и върою. "Яко бо злато огнемъ, говоритъ онъ, такъ святая въра бъдами, гоненіями очищена: яко злато от порниль искуси их (Прем. 3, 6); чищено сіе злато каменіемъ: каменіем побіени быша; пилено пилами: претрени быша; ръзано жельзомъ: убиством меча умроша; пробовано разными образы: искушени быша (Евр. 11, 37): то въ огнь, то въ воду владено, искущаемо: проидохома сквозь отнь и воду... Златомъ дорогія вещи покупаются, и за златникъ в'вры чего же не купишь? Еслибы вто имъль того духовнаго злата въры такъ много, какъ велико есть зерно горчицы, купилъ бы себъ таковую силу, которою бы могь горы преставляти. Аще имате въру, яко зерно горушично, речете горъ сей: двигнися и верзися въ море, и будеть тако" (Мато. 21, 21). Какъ святая въра сравнивается съ волотомъ, такъ и Богъ-Троица сравнивается также съ золотомъ. "Золото въ глубовихъ, заврытыхъ надрахъ родится, не скоро его вто найдеть, а божество Св. Троицы кому открыто? Кто его дознатися и взыскати можетъ?.. Злато полированное прекраснымъ блескомъ блещетъ, иногда какъ бы солнечныя изъ себя издаеть отміны; а божество Св. Троицы, о какихъ пресвітлыхъ лучей, неизреченнаго сіянія есть исполнено! котораго сіянія малую часточку, на Оавор'в овазанную, и святых в очи не могли возвръти... Злато людей обогащаеть, и божество Св. Троицы богатствомъ даровъ своихъ исполняетъ весь свътъ". Первымъ влатникомъ Димитрій называеть въру въ Бога Отца; изображеніе на этомъ златнивъ-образъ Ноя съ голубицею и масличною вътвію, что значить спасеніе міра. Вторыми златникоми называется въра въ Бога Сына; изображение на немъ-Исаакъ, сущій бремя, что значить: Сынь Божій понесь на себ'я бремя гръховъ нашихъ. Третій златникъ-въра въ Бога Духа Св., на немъ изображение голубя съ серебряными крыльями и огнь во храм'в свиденія, на алтар'в всегда горящій, ибо Духъ Св. въ видъніи голубя и въ видъ огня сходить". Все слово имъетъ символическій характеръ и наполнено разными сближеніями новозавътных писавій съ ветхозавътными, духовных предметовъ съ предметами вещественными (1). Такой же характеръ имъетъ Слово

<sup>(1)</sup> Сочиненія св. Димитрія, т. 2, стр. 279—302.

на Благовющение въ понедѣльникъ Свѣтлой недѣли. Въ этомъсловъ св. Димитрій проводить параллель между двумя праздниками—Благовъщеніемъ и Пасхою.

Сознавая, что такія высокія богословскія проповіди не могуть быть понятны для большинства, особенно для слушателей необразованныхь, св. Димитрій, иногда въ одной и той же проповіди, послів замысловатых сближеній, прибавляль простыя наставленія для простыхъ людей. Такъ, въ приведенномъ словіна благовіщеніе, послів объясненія сходства двухъ праздниковъ, онъ говорить: "но еще не аминь, еще нічто къ простійшимъ реку, пользы ради; то бо, еже глаголахъ, глаголахъ книжныхъ ради, не хощу же и безкнижныхъ отпустити не попользовавъ". И потомъ онъ объясняеть этимъ безкнижнымъ, чему поучають оба праздника, благовіщеніе и воскресеніе; это объясненіе составляеть другую половину слова.

Наконецъ, св. Димитрій и цільня поученія говориль простымъ языкомъ и глубокія истины и высокія нравственныя наставленія излагаль вь наглядныхь, взятыхь изъ повседневной жизни, картинахъ и образахъ. Такой характеръ имфютъ многія поученія, говоренныя имъ въ Ростов'в въ народу. Таковы, напр., поученія въ недізмо Мироносицъ, въ недізмо сыропустную и не память св. великомученика Евстафія Плакиды. Въ поученіи вънедълю Мироносицъ изъ текста: "Іисуса ищете Назарянина распятаго: воста, нъсть здъ" (Марк. 16, 6), Димитрій поставляетъ предметомъ указать, гдъ Христосъ нынь обитаетъ. Сначала онъ замъчаетъ, что, при исканіи Христа, надобно имъть осторожность, чтобы, вмёсто истиннаго Христа, не найти ложнаго, какъэто случилось съ раскольниками, которые, ища Христа и правой въры, оставляютъ свои дома и бъжатъ въ пустыню (въ лъсабрынскіе), "будто бы Христосъ и яже въра въ Него съдитъ нъгде въ лесу, за колодою". Затемъ, ища Христа, проповедникъ останавливается прежде всего на храмъ. Храмъ и созидается для Христа, но христіане часто дівлають изъ него вертепъ разбойниковъ. "Соберутся людіе въ церковь будто бы на молитву, а между собою модвать и празднословать о внешнихъ, или о купль, или о бранехт, или о пиршествахъ, или кого осуждають, или ругаются кому, и хульными словесы добрую ближняго славу разбивають, и творять храмь Божій не храмь Божій, но вертепъ разбойнивомъ"... "Бъ то время, егда Господь нашъ сотвориль бичь отъ вервій, и изгна вся продающія и купующія въ церкви. О, аще бы нынъ видимо пришелъ во храмъ свой съ бичемъ онвиъ! Не всвхъ ли бы изгналъ вонъ молвящихъ и сквернословящихъ, и свверная мыслящихъ и чтенію и пенію не внимающихъ? Но о Господи! уже то Твое время прошло, когда Тыизгоняль безчиниковь отъ святаго твоего храма; нынь наше окалиное время настало: уже мы Тебя изгоняемъ, а храмъ твой въ вертепъ расбойниковъ претворяемъ, и уже иногда рещи есть о храм'в Господнемъ: нъсть зде Бога; быль да пошель прочь: воста, нъсть здъ". Не находя Христа въ рукотворенныхъ храмахъ, проповъднивъ ищеть Его потомъ въ храмахъ перукотворенныхъ, т. е. въ душахъ христіанскихъ. "Но мнови суть крещеніемъ и правовъріемъ просвіщенній, но мало тахъ, въ нихъ же бы Христось, яво въ истинномъ своемъ обиталь храмъ; и воръ врещень, и тать, и разбойникь, и прелюбодій, и кійждо злодій правовиріемъ просвищенъ, но Христа въ немъ не спрашивай: инсть здю; развъ давно нъкогда быль, когда младенческие дни воръ имблъ, а какъ пришелъ въ возрастъ, началъ воровати, абіе отъще отъ него Христосъ: воста, инсть эди". Потомъ проповъднивъ проходитъ по всемъ сословіямъ отдельно, ищеть Христа въ чину духовномъ, высшемъ и низиемъ, ищеть въ монастирахъ, въ простомъ народъ, въ мюдяхъ великихъ, боярахъ и судіяхъ, и нигдъ не находить: нъсть здъ. "Гръхи наши, говорить онъ, взяли Господа нашего, и не въмы, гдв искати Его". При этомъ изображаются разныя картины религіозно-нравственнаго состоянія людей разныхъ сословій (1). Въ поученін на память св. великомученика Евстафія Плакиды, объясняя слова Евангелія: "подобно еста царствіе небесное сокровищу, сокровенну на сель (Мато. 13, 14), св. Димитрій изображаеть царствіе Божіе странствующимъ и ищушимъ себъ мъста въ міръ. Оно заходить въ цалаты внязей и бояръ и прочихъ могучихъ людей, потомъ ез ряды, гдв премногіе драгоценные товары, въ приказы и ратуши, где судін правду творить поставлены, заходить въ палаты вельможъ, но ногде не находить себъ мъста. Встрътиль его царь и пророкъ Давидъ и спросиль: откуда ты, царство небесное, грядеши и камо идеши?" Царство небесное свазало ему, что оно нигдъ не находить для себя мъста и намърено отправиться въ простому народу. "Не изыщеши мъста и въ простомъ народъ, сказалъ Давидъ: ибо еси уклонищися, екупъ не потребни быша; нъсть творяй благостыню, нъсть до единато" (Псал. 52, 4). Не находя себъ мъста въ городъ, даже въ храмъ, царство небесное ушло изъ города въ село. При этомъ путешествін царства небеснаго опять изображаются просто, но чрезвычайно характеристично, картины жизни разнаго рода людей. "Пошло царство небесное, говорить пропов'ядинь, въ ряды, идъже торговыхъ людей премногіе драгопънные купеческіе товары, и помыслило въ себъ: здъ всявъ отъ своего труда имать.

<sup>(1)</sup> Сочиненія св. Димитрія, т. 2, стр. 175—185.

еже имать, нъсть вдъ грабленія и обидь; вдъ убо вселюся. Смотрить небесное царство, жень дълается продажа и купля; и се видить великую обману, и слишить многія ложныя словеса, другь друга обманывають, другь другу лжеть, худое вмъсто лучшаго продая, и большую паче подобающія цъну уставляя, другь другу клянется, ротится въ неправдъ: не мъшкая убо тамо, царство небесное проль оттуда исходить" (1).

Конечно, эти картины, въ воторыхъ изображаются исканіе Христа, путешествіе царства небеснаго, своєю замысловатостію наноминають также стиль юго западной проповіди; но оні явлются внолні умістными въ поученіяхъ св. Димитрія. Оні употреблены св. Димитріємъ не для простого ораторскаго украшенія, но для упрощенія высовихъ понятій, для боліве яснаго представленія истинъ віры и благочестія. Изображеніе современныхъ правовъ, прамінительность въ понятіямъ и жизни народа и практическое направленіе, имінощее прямое, непосредственное отношеніе къ правственной жизни и нравственному навиданію слушателей, составляють отличительныя черты проповівдей, говоренныхъ Димитріємъ къ ростовской пастві.

Силлабическая позвія. Вмість съ наукою юго-западные ученые принесли въ Москву и силлабическую поэзію. Въ XVII в. и въ Москвъ, какъ на Юго-Западъ, мы встръчаемъ стихи, какъ необходимое украшеніе, во всёхъ книгахъ, которыя тогда лись. Они пом'вщались въ посвященіяхъ, предисловіяхъ, посл'всловіяхъ и въ самомъ текств книгь; какъ бы ни далеко, димому, отходило содержание этихъ внигъ отъ сущности характера поэзін. Въ ариеметикъ Магницкаго, напр., были изложены въ стихахъ даже опредбленія дбйствій ариометическихъ. Отдъльно стихи писали по всякому случаю въ царскомъ семействъ, по случаю восшествія на престоль, бракосочетанія, ти, по случаю побъды, какого-нибудь церковнаго или граждансваго празднива. Во главъ тавихъ стихотворцевъ въ XVII в. стояль Симеонь Полоцкій. Оть него остались цёлые сборники стихотвореній: Вертограду многоцептный, въ которомъ, въ краткихъ стихахъ, излагаются размышленія о разныхъ предметахъ, расположенныя въ алфавитномъ порядкв на разныя слова, благородіе, в'вждество, гордость, д'вва и проч. Риомологіонъ, пом'тщены: Орелъ россійскій, въ солнців представленный — въ похвалу царю Алексвю Михайловичу; элегія на смерть его, въ форм в разговора умирающаго царя съ разными лицами, которыя

<sup>(1)</sup> Сочиненія св. Димитрія, т. 3, стр. 285.

выражають свою скорбь, важдое отдёльными плачемы; всёхы плачей 12-ть. Гусль доброгласная—стихотвореніе, написанное при восшествій на престоль Осодора Алексевича. Кром'я того, Полоцкій переложиль вы стихи всю Исалтиры и весь М'ясяцесловь. Воть, для образца, переложеніе перваго псалма.

> «Блаженъ мужъ, иже во злыхъ совѣтъ же вхождаще, Наже на пути гранинихъ человавъ стояще: Ниже на сълалищъхъ восхотъ силъти Тэхъ, иже не желають блага разумети, .Но. въ закони Господни волю полагаетъ, Тому днемъ и нощію себе поучасть. Будетъ бо яко древо при водахъ насажденно. Еже дасть во время си плодъ свой неизменно. Листъ его не отпадеть, и все, еже дветь, По желанію сердца онаго усиветь. Не тако нечестивый, ябо исчезаеть Яко пракъ, его же вътръ съ земли развъваетъ. Тъмъ же нечестивіи не имутъ востати На судъ, ниже грѣшницы въ совѣтъ правыхъ стати. Въсть бо Господь путь правихъ, тия защищаетъ, Путь паки нечестивых въ конепъ погубляетъ.

Псалтирь Полоцваго пользовалась большимъ уваженіемъ у современнявовъ и была весьма распространена. Извёстно, что по ней познакомился впервые съ стихотворческимъ искусствомъ и самъ преобразователь русской поэзіи, Ломоносовъ. Кром'в Полоцкаго писали стихи: ученикъ его Сильвестръ Медвідевъ, Өеодоръ Поливар-повъ и Каріонъ Истоминъ.

Духовныя драмы. Изъ Кіева перешелъ въ Москву также обычай писать и представлять духовныя драмы и комедіи. Симеонъ Полоцвій написаль двъ комедіи, которыя представлялись при Московскомъ дворъ. Въ Ростовскомъ училищъ представлялись духовныя драмы, которыя были составлены св. Димитріемъ Ростовскимъ. Въ Московской академіи этотъ обычай быль утвержденъ Регламентомъ, которымъ предписывалось писать и представлять комедін для резолюціи, сіссть честной смплости студентовъ. Изъ Московской и Кіевской академій онъ распространился потомъ во всёхъ семинаріяхъ. Первое начало театральныхъ представленій въ Москов относится еще къ 1672 г., когда прибыль въ Москву съ театральною труппою нъмецъ, Іоганнъ Готфридъ Грегори. Воспольвовавшись этимъ случаемъ, бояринъ Матвъевъ устроилъ театральное представленіе для двора въ селъ Преображенскомъ, гдъ и

построена била театральная коромина. Ист Преображенскаго театръ иногла переносился въ Москву, въ мень болрана Милославскаго, получиний отъ этого назване ногъщнаго дворца. Въ числъ первыхъ пізсъ, ноторыя представлялись въ устроенномъ технихобразомъ театръ, были вомедін: "Алексъй нелевъвъ Болай", "Алемъ и Евва", "Госифъ сынъ Израилевъ", перешедшія съ Юго-Запада.— Изъ писателей духовныхъ драмъ собственно въ XVII въкъ извъстны только Симеолъ Полоцкій и Димитрій Росговскій. Полоцкій, какъ мы замътили, написалъ двъ номедіи: о блудномъсынъ и о трехъ отрокахъ въ нещи вавиленской.

Номедія о блудновь сынь (1) раздівляется на 6-ть частей; въ началі поміщень прологь, въ конці — эпилогь. Въ прологівзаключается обращеніе къ зрителямь, въ которомь объясняется, почему притча представляется въ дійствіи:

> «Не тако слово въ намяти держится. Якоже аще что дёломъ явится. Христову притчу дёйствомъ проявити, Здё умыслихомъ и чиномъ вершити. О Блудномъ сынё вся рёчь будетъ наша, Аки вещь живу узритъ милость ваща».

Въ 1-й части изображается бесъда отца съ сыновьями. Благословляя Бога, который научиль его жить и даль ему много всякаго богатства, отецъ даетъ сыновьямъ наставленія, какъ слъдуетъ имъ жить, и въ заключеніе говорить:

«Все вамъ вручаю, тожно мене чтите, Между собою миръ, любовь храните».

Старшій сынь об'ящаеть полное повиновеніе отцу и хочеть жить съ нимь постоянно; младшій просить отца отпустить его наводю, чтобы увидеть чужія страны и умножить славу и богатство дома.

«Свъщи подъ спудомъ нелъпо стоятя, Съ солицемъ азъ хощу тещи и сіяти.

Богъ велю далъ есть; се птини летавоть, Забріє въ ліссків вельне пребивають, И ти мив, этие, наволь волю дали. Разумну сущу весь міда посінцати. Твол-то слава и мив слава будеть, До конца міра всякь маст на забудеть.

<sup>(1)</sup> Напечатана въ Вивліовикв, ч. VIII.

Отець говорить, что хорошо исвать славы и посёщать чужія страни:

«За славу люди главу полагають.
Морскія волим съ бъдствомъ преплавають».

Но указываеть ему на его молодость и неопытность, наконець уступаеть его просьбъ и отпускаеть его на свободу.

Во 2-ой части изображается жизнь блуднаго на свободъ. Онавывается, что онъ не въ славъ и знанію стремился, а ушелъ изъ родительскаго дома потому, что ему не нравилась домашимя жизнь.

«Вѣхъ у отца яко рабъ плёненний, Во предёлахъ домовыхъ яко въ тюрьмё замкненний. Не что бяше свободно творити, Ждахъ обёдс, вечери, хотяй ясти, пити. Не свободно играти, въ гости не нущане, А на красныя лица зрёти запрещано, Во всякомъ дёлё указъ, безъ того ничто же, Ахъ, колико неволя, о мой святый Боже! Отецъ, яко мучитель, сына си томляще, Мичесо же творити по воли даяще. Нинѣ, слава Богови! отъ узъ свободихся, Едва въ чуждую страну едва отмолихся. Яко итенецъ изъ клётки на свётъ изпущенный, Желаю погуляти тёмъ быти блаженный».

Идеаль свободной жизни у Блуднаго сына самый грубый. Онь набираеть множество слугь, даеть каждому по сту рублей, начинаеть съ ними пить, играть въ зернь, въ карты и тавлеи. Слуги обирають и обыгрывають Блуднаго; въ концъ сцены онь пьяный отправляется спать: "и тако блудный сынъ пойдеть слоняяся, а за нимъ вси", замъчается въ комедіи.

3-я часть начинается замъчаніемъ: "изыдетъ Блудный сынъ похмъленъ, слуги различно его утъщаютъ; онъ обнищаетъ". Страдая отъ послъдствій безобразно проведеннаго дня, Блудный хочетъ опять повеселиться и требуетъ музывантовъ и пъвцовъ. Но оказывается, что денегъ уже нътъ и платить имъ нечъмъ. Блудный обращается въ слугамъ, товарищамъ своего пира, и проситъ у нихъ денегъ, но они не только не даютъ ему ничего, но и смъются надъ нимъ. Одинъ изъ нихъ совътуетъ ему возвратиться домой въ отцу.

Въ 4-й части изображается навазаніе Блуднаго. Томимый голодомъ, онъ продаетъ свою послёднюю одежду, надёваетъ рубище и нанимается въ слуги въ одному богатому господину. Бо-

гатый господинъ посылаетъ его пасти свиней; но Блудный, ударивъ одну свинью, разогналъ все стадо; за это другіе слуги начали бить его плетьми. Эти несчастія заставляютъ Блуднаго возвратиться домой въ отцу.

> «О коль от благо въ дому отчемъ быти, Нежели въ страны чуждыя ходита».

Въ 5-й и 6-й частяхъ изображается возвращение Блуднагодомой къ отцу, который принимаеть его съ радостию. Въ эпилогъ, заключающемъ обращение къ зрителямъ, опять объясняется цъль комедии:

Видёсте притчу, Христомъ изреченну, По сили дёломъ днесь воображенну. Дабы Христовымъ словамъ въ сердцахъ быти Глубже писаннымъ, чтобы не забыти. Юнымъ се образъ старийшихъ слушати, На младый разумъ свой не уповати».

Тавимъ образомъ, вомедія о блудномъ сынѣ есть представденіе въ лицахъ и дъйствіяхъ евангельской притчи. Она не прибавляеть въ притчв ничего особеннаго, но только распространяеть ее нъкоторыми подробностями. Главный интересъ завлючается въ ръчахъ дъйствующихъ лицъ, въ которыхъ выражаются русскія понятія того времени. Въ річахъ отца о польві посівщенія чужих странь выражается, конечно. взглядь самого автора и другихъ образованныхъ людей того времени. Но особенно интересны ръчи Блуднаго, въ воторыхъ выражается жалоба на несвободное положение детей въ семействе и вообще стеснительную обстановку домашней жизни. Поведеніе Блуднаго на свободъ показываетъ, какъ глупо понимали воспитанные въ рабствъ и невъжествъ люди идеалъ свободной и пріятной жизни, поставляя его во множествъ слугъ, пьянствъ, игръ въ зернь и т. п. Нравоучительная мысль въ комедіи та же, что и въ изв'єстной повъсти о Горп-злочастии; она выражена въ эпилогъ словами:

> «Юнымъ се образъ старвйшихъ слушати На младый разумъ свой не уповати».

Св. Димитрію Ростовскому приписывають шесть духовныхъ драмъ, изъ коихъ интереснье всъхъ "Рождество Христово" или "Рождественская" драма (1).

<sup>(1)</sup> Напечатано въ Лет. русск. лит., т. IV.

Въ началъ драмы антипрологъ и прологъ. Въ антипрологъ выведено нъсколько человъческихъ фигуръ: Человъческая Натура, Золотой Въкъ, Желъзный Въкъ, Надежда, Миръ, Вражда, Злоба, Смерть. Натура человъческая сътуетъ о своемъ паденіи и поврежденіи, приходитъ въ отчаяніе и начинаетъ призывать Смерть. Смерть является и хочетъ състь на престолъ. Но въ это время является Жизнь. Она отводитъ Смерть отъ трона, говоря, что только она имъетъ власть мертвить и живить.

Въ прологъ выражается мысль о томъ, что слава міра сего маловременна, что сладость его смѣшана съ желчью. Примѣръ этого—въ Иродѣ треокаянномъ, который ради временной славы возсталъ противъ самого Бога, за что теперь и мучится въ аду. Самая комедія на Рождество Христово состоитъ изъ 18-ти явленій

1-е явленіе открывается плачемъ Земли и жалобою, что она провлята за гръхи Адама и Евы и вмъсто прекрасныхъ цвътовъ осуждена производить мерзскій волчецт. Небо утвшаеть Землю тъмъ, что она чрезъ воплощеніе Бога-Слова получитъ въчную благостыню. Во время этого разговора Земли съ Небомъ раздается пъніе: "Христост рождается, славите" и проч... Милость Божія возвъщаетъ радость Землю и Небу:

«Земля Небу причтена, радуйся сугубо! Ликуй Небо, мъсто бо вигела гордыни Человъкомъ наполнить Бога благостыни(я).

Земле, за вмія вражду иногда проклята, Радуйся, яко Богомъ нюнѣ есть свята!»

Земля и Небо выражають свою радость, и при этомъ поется пъснь: "Слава въ вышнихъ Богу".

Во 2-мъ явленів *Вражда* или *Зависть* выражаеть негодованіе на близкое паденіе царства Люцифера. Пока это не исполнилось, она хочеть, какъ можно болье, произвести убійства на земль, и потому вываеть къ Вулкану и циклопамь:

«Вулкане, о Вулкане, тя молю усильий,
Остра ми оружія надобно есть зельні.
Поспійшите на помощь, ехотны Цикліопы!
Возжигайте огонь, бронты, бійте въ млать стеропы!
Мечи, копья, узы, остры куйте стрілы:
Сія въ іудейскіе разсію преділы,
Сотворю пролитіе крове, аки море». . .

Далье следуеть сцена Виоліемских пастырей. Двое изъ нихъ пошли въ городъ купить хлеба и зашли на кружало. Тре-

тій, оставшійся при стаді, соскучниць ждать, пошоль отыскивать и встрітиль ихъ вскорів. Пастыри сіли закусывать. Вдругь они слышать пініе и съ изумленіемъ, съ кусками во рту, долго смотрять одинь на другого. Наконець, пастырь Авраамъ говорить:

> «Што, братъ, гдъ же такъ гетакъ поютъ хорошенько? Еще я такъ не слыхавъ: ты слышешь, Аеонько»?

#### Пастырь Аеоня говорить:

«Я вже слышу и вижду ей птички высоко.
Смотрите. Видакъ ваше не досмотрить око:
Ты старъ, ты на глазъ хромъ. Вотъ въ гору смотрите.
Борист и Авраамъ: Е! е! е! видимъ, видимъ.
Авоня: А што правда итички.
Авраамъ: Братъ, кажется, робятка стоятъ не велички?
Авоня: Судари! и хто видаяъ ребяты съ крылами?
Птицы то залетъли межи облаками:
Етакъ бы хорошенько робята не пъли.
Смотри, смотри: не видно, вотъ и полетъли.»

Въ 3-мъ явленіи ангелъ возвѣщаетъ пастырямъ о рожденіи Спасителя и посылаетъ ихъ поклониться Ему. Пастыри недоумѣваютъ, почему ангелъ говоритъ имъ это.

### Авраамъ говоритъ:

«Чаю, тебе, государь, въ внязьямъ послали, Чтобъ они великому царю поклонъ даля, Не въ намъ, нищимъ пастухамъ. Что ты заблудилъ, Или не вслухалъ? въстникъ въ намъ таки не ходилъ.»

Убъжденные ангеломъ, пастыри начинаютъ наряжаться. Пастырь Борисъ говоритъ:

«Что же такъ итти худо худѣмъ? украсѣмся. Въ чулки, лапти новые, пойдемъ, првберемся; Аеоня, позабирай калачи и вино; Да и ты приберися, пойдемъ всѣ за одно».

Въ 4-мъ явленіи изображается самое поклоненіе пастырей. Пришедши въ вертепу, Борисъ говоритъ:

> «Постойте же вы здёся, я посметрю пойду, Есть ли въ ясляхъ реченный, и знова къ вамъ приду.

Всть, бранци, есть и не спить, и интупива сёдить, Ангели пертъ и старъ Госифъ тамъ стоитъ. Хедёмъ; я скажу: здравствуй; ти рци: милость пешли, А ти скажи: прости намъ, что ни съ чимъ пришли.»

Потомъ каждый изъ пастырей кланяется Снасителю и говоритъ привътствіе. Первый, напр., Борисъ говоритъ:

«Здравствуй, о Снасителю нашъ, нынъ режденний, Самовольно въ яслять смиренъ положенний! И подушечки мъту, одъяльца нъту, Чимъ би тебъ согрътися, нашему свъту! На небъ, якъ сказуютъ, въ тебъ палатъ много; А здъсь что въ вертепишку лежищи убого, Въ яслятъ, на остромъ сънъ, между бун скоты, Нища себя сотворивъ, всъмъ даяй щедроты? Это намъ деревенскимъ здъ лежати прилично, А тебъ, Спасителю, этакъ необично».

Въ следующихъ явленіяхъ выводится Любопытство звиздочетское, которое удивляется тому, что явилась новая звёзда на необычномъ мъстъ; изображается повлонение Спасителю восточныхъ царей; представляется избіеніе младенцевъ "не слышимое, но зримое". Когда Ироду донесли, что по его приказанію избито 14000 отрочать, онъ радуется и приказываеть пъть и играть: "Аполліо! Музы! съмо посившите"! Повеселившись, онъ хочеть "на пресладвомъ почити Мороеуша лонъ". Между тъмъ Невинность взываетъ въ небу о мщеніи Ироду; являются Истина и два ангела и говорять, что Ироду уготовано мъсто въ аду. Затвиъ изображаются мученія и смерть пораженнаго гивномъ Божівмъ Ирода, который, наконецъ, проваливается въ адскую пропасть. Смерть торжествуетъ свою побъду наль Жизнію, но Жизнь говорить, что она напрасно радуется, потому что чрезъ искупленіе Спасителя Натура человіческая оживеть и будеть жить вычно. Въ эпилогы актеры благодарять зрителей за слушаніе и, прив'ятствуя съ нарожденным Христом, просять ихъ простить сограшивших въ дайства. - При глубовой богословской основъ, драма отличается и характеромъ тогдашняго влассическаго направленія въ образованіи и словесности; кром'в аллегорическихъ фигуръ: Надежды, Любви, Мира и Кротости, въ ней действують: Фортуна, Золотой векь, Железный векь. Вражда взываеть къ Вулкану и циклопамъ; Иродъ взываеть къ Аполмузамъ. Но есть въ драмъ также и народный менть; наивное поведение и наивныя ръчи виолеемскихъ пастырей весьма ясно указывають на простой малороссійскій народъ.

Повъсти. При редигіозномъ направленіи въ древней словесности не могла развиться свътская повъсть, какъ изображеніе обыкновенной современной дъйствительной жизни. Только одно небольшое произведеніе въ этомъ родѣ мы встрѣчаемъ въ XVII в.; это "Исторія о россійскомъ дворяниню, Фроль Скобъевъ, и стольничей дочери Нардина (Ордина) Нащокина, Аннушкъ". Герой ея — бѣдный новгородскій дворянинъ, Фролъ Скобъевъ, ловкій и изворотливый ябедникъ. Хитростію и обманомъ онъ вошелъ въ знакомство съ дочерью знаменитаго боярина Нащокина, посредствомъ ея мамки, и тайно женился на ней. Бояринъ разгнѣвался; но Скобъевъ съ такою ловкостію велъ свои дѣла и такъ умѣлъ поддѣлаться къ боярину, что онъ не только простиль его и дочь свою, но и передалъ имъ впослѣдствіи все свое имѣніе, и Фролъ Скобъевъ изъ бъднаго и незначительнаго человъка сдѣлался богатымъ и знатнымъ.

Свётскую повёсть замёняли въ древнія времена разныя духовныя легенды, въ которыхъ преобладаль элементъ чудесный, въ которыхъ разсказывалось о силё и торжествё вёры, о нравственныхъ паденіяхъ человёка и бёсовскихъ вскушеніяхъ, и другія повёсти и сказанія преимущественно религіозно - нравственнаго содержанія. Въ переводной словесности было много такихъ повёстей и сказаній, переходившихъ съ Востока и Запада; но по временамъ являлись такія повёсти и въ Россіи. Къ такимъ повёстямъ, напр., относятся повёсти о кіевскомъ купцѣ Басартѣ (XV или XVI в.), о Саввѣ Грудцынѣ (XVII в.) и о Горп-Злочастіи.

Повъсть о Горъ-Злочастіи, и нанъ Горе-Злочастіе довело молодца во иночесній чинъ (1). Въ этой повъсти также изображается судьба добраго молодца, ушедшаго изъ родительскаго дома и подвергшагося разнымъ злоключеніямъ; злоключенія эти приписываются не бъсовской, но также посторонней силь, какому-то Горю-Злочастію, которое имъетъ характеръ роковой, неизбъжной судьбы. Спасеніе отъ Горя молодецъ находитъ также въ монастыръ. Горе-Злочастіе стало преслъдовать молодца съ того времени, какъ онъ пересталъ слушаться отца и матери и началъжить по своей воль:

«Своему отцу стыдно покоритися, И матери поклонитися, А хотёлъ жити, какъ ему любо.»

<sup>(</sup>¹) Эта повъсть найдена г. Пыпинымъ въ одномъ старинномъ сборникъ́ и была напечатана въ Современникъ 1856 г., № 3.

Повъсть начинается съ паденія прародителей, съ преслушанія ими запов'єди Божіей, откуда явилось всякое непослушаніе и "пошло зло племя человъческо не покорливо, къ отцову ученію ваворчиво, въ своей матери не послушливо и въ сов'ятному другу обманчиво". Отецъ и мать наставляли молодца на всякое добро, учили его не ходить въ пиры и братчины, не садиться на мъсто большое, не пить двухъ чаръ за едину, не ходить въ востарямъ (игрокамъ въ вости) и корчемнивамъ, не знаться съ головами кабацкими, а знаться съ мудрыми и разумными и друзьями надежными. Но молодець не послушался этихъ наставленій; онъ началъ жить по своей волю, завелъ знакомство съ дурными людьми, которые однажды увели его въ избу кабацкую, напоили до-пьяна и ограбили до-чиста. Молодпу стыдно было послъ этого показаться отцу и матери, и онъ вздумаль уйти на чужую сторону. На чужой сторонв ему привелось испытать много бъдствій: дома онъ не захотълъ слушать наставленій отца и матери, а на чужой сторонъ онъ самъ принужденъ былъ просить поучить его, какъ жить въ чужихъ людяхъ; дома ему стыдно было покориться родителямъ, а на чужой сторонъ ему велать покориться всякому человъку:

«Говорять молодцу люди добрые:
Добро еси ты, разумный молодець!
Не буди ты сибсивь на чужой сторонь:
Покорися ты другу и недругу,
Поклонися ты стару и молоду,
А чужиль ты двль не объявливай,
А что слышишь или видишь, не сказывай!
Не льсти ты межь други и недруги;
Не имый ты упадки вилявыя,
Не вейся зміею лукавою,
И ты съ кротостію держися истины съ правдою;
То тебь будеть честь и хвала великая».

Необходимость заставила молодца послушаться этихъ совътовъ чужихъ людей, и онъ началъ жить умпючи. нажилъ большое состояніе, такъ что задумалъ жениться и нашелъ уже себъ невъсту, но, позабывъ смиреніе, онъ вовгордился и однажды похвалился на пиру предъ своими друзьями, что на чужой сторонъ "нажилъ живота больше стараго".

«А всегда гнило слово похвальное. Похвальба живетъ человёку на пагубу».

Подслушало эту похвальбу Горе-Злочастіе и сказало:

«На хвались ти, моледець, свыниъ счастіємъ, Не хвастай своимъ богачествемъ: Бывали люди у меня, Горя, И мудрет тебя и досужае, И я ихъ, Горе, перемудрило. Учинися имъ злочастіє великое: До смерти со мною боролися, Во злемъ злочастій позорилися; Не могли у меня, Горя, уфхати. А тельке они во гребъ вселились, Отъ женя на пръпко они землею напрились, Босоты и наготы они избыли, И я отъ михъ, Горе, миновалось, А злочастіе на ихъ могилъ осталось».

#### Горе привидалось молодцу во сна и начало соватовать:

«Откажи ты, молодецъ, невъсть твоей любимой; Выть тебъ отъ невъсты истравлену, Еще быть тебъ отъ той жены удавлену, Изъ-за злата и серебра быть убитому! Ты пойди, молодецъ, на царевъ кабакъ; Не жалъй ты, пропивай свои животы.»

Молодецъ не послушался этихъ внушеній; тогда Горе явилось ему въ другой разъ уже въ образѣ архангела Михаила и стало дѣлать тѣ же внушенія. Молодецъ началъ опять вести прежнюю разгульную жизнь и скоро прожилъ все имѣніе, сдѣлался нищъ и нагъ, такъ что стылно стало ему показаться своимъ друзьямъ, и онъ опять пошелъ на чужую сторону. На дорогѣ ему встрѣтилась рѣка; перевозчики не хотѣли перевозить его даромъ, а заплатить имъ у него было нечѣмъ. Въ такой крайности молодецъ хотѣлъ броситься въ рѣку; но Горе вдругъ высквочило изъ-за камени:

«Босо, наго, нать на Гора ни ниточки, Еще лычкомъ Роре подпоясано.

Стой ты, молоденъ: меня, Геря, не уйдень инкуды. Не мечися въ быстру ръку, Да не буди въ горъ кручиновать: А въ горъ жить—некручинну быть; А кручинну въ горъ погинути! Спамятуй, молодецъ, житіе свое первое; И какъ тебъ отецъ говаривалъ, И какъ тебъ мать наказывала. Зачъмъ тогда ты ихъ не послушалъ?

Не захоталь ты инъ покоритися,
Постидился инъ меть, какъ теба любо есть!
А ито родителей своихъ на добро ученія не слушаєть,
Того выучу я, Горе адочастное!

Поклонися мит, Горю нечистому.

И ты будеть перевезень за быстру раку.»

Молодецъ покорился Горю, запълъ веседую пъсню, которая такъ понравилась перевозчикамъ, что они не только даромъ перевезли его черезъ ръку, но и накормили его, дали ему платье и посовътовали возвратиться на свою сторону, къ своимъ родителямъ. Молодецъ послушался и пошелъ на свою сторону, но Горе не хотъло оставить его:

«Полетиль молодець яснымы соколомы,
А Горе за нимы бранмы вречетомы;
Молодець полетиль савымы голубемы,
А Горе за нимы сфримы ястребомы;
Молодець пошель вы поле сфримы волкомы,
А Горе за нимы съ борвыми выжлецы (съ борвыми собаками);
Молодець сталы вы полы ковыль-травой,
А Горе пришло съ косою вострою.

Пошелъ молодецъ въ море рыбою, А Горе за нимъ съ частыми неводами.

Молодецъ ношелъ пвить дорегою,
А Горе подъ руку подъ правую:
Научаетъ молодца богате жить,
Убити и ограбити,
Чтобы молодца ва то повъсили,
Или съ камщемъ въ воду посадили.
Спамятуетъ молодецъ спасенный путь,
И оттолъ молодецъ въ монастыръ пошелъ постригатися;
А Горе у святыхъ воротъ оставается,
Къ молодцу впредь не привяжется.

Несчастіе, пресліждующее молодца, въ повівсти называется Горемт-Злочастіємт, которое иміветь характеръ какой-то роковой неизбіжной силы, но въ то же время причиною этого несчастія представляется непослушаніе молодца родителямъ и его самонадіянность. Непослушаніе родителямъ увлекло молодца сначала-

изъ родительскаго дома, а потомъ изъ своей стороны на чужую сторону и сделалось причиною всехъ его несчастій. Въ этомъ вавлючается основная мысль повъсти-мысль о послушаніи родителямъ, о святости родительской власти и семейной жизни, которая постоянно внушалась въ произведеніяхъ древней письменности. Отецъ и мать вь повъсти дають тъ же наставленія, кавія встрівчаются въ поученіи Владиміра Мономаха, въ Домостров Сильвестра и въ разныхъ первовныхъ поученіяхъ. На чужой сторонъ молодецъ сталъ направляться на добрый путь; но похвальба, говорить повъсть, опять его погубила, т. е. молодецъ слишкомъ понадвялся на свои силы, пересталь строго следить за собою, и прежнія привычки и страсти, сдержанныя на время необходимостію, снова явились и увлевли его въ прежней жизни и довели его до прежнихъ несчастій. Совершенное исправленіе могло произойти чревъ женитьбу, которая должна была возвратить его въ семейную жизнь, изъ которой онъ самовольно и преждевременно вышель. Но при этомъ и сказалась вся сила нажитыхъ привычекъ и прежняго поведенія: съ одной стороны, жизни на воль, къ которой онъ привыкъ, съ другой-опасенія несчастій, какія ему приводилось встрічать въ семейной жизни (быть тебъ отъ невъсты истравлену....), пересилили его доброе желаніе вступить въ новую жизнь, и онъ своро очутился въ прежнемъ положеніи. Такимъ образомъ, несчастіе добраго молодца есть необходимое последствіе избраннаго имъ пути, его собственнаго поведенія, въ связи съ общимъ складомъ окружающей жизни. Не принимая во вниманіе естественнаго, но логически необходимаго (по связи причинъ и следствій) хода жизни, древніе греки и другіе народы різво выдающіяся въ ней явленія обывновенно производили оть вліянія высшей посторонней силы, которую называли судьбою или рокому. Въ нашей повъсти эта сила представдена въ образ $\hbar$   $ar{F}$ оря Злочастія, воторому тавже приписывается характеръ неизбъжной судьбы. Образъ Горя-Злочастія составился, несомнънно, подъ вліяніемъ народныхъ пъсенъ, въ которыхъ Горе изображается въ такихъ же чертахъ. Помирившійся съ Горемъ молодецъ поетъ одну изъ такихъ пъсенъ, которая учитъ вабвенію горя во время самаго горя:

> «А и въ горъ жить — некручинну быть; А кручинну быть въ горъ погинути.»

Всё черты Горя-Злочастія изображають тоть вругь русской жизни, вь какой попаль молодець: "Горе босо, наго, нёть на Горв ни ниточки, еще лычкомъ Горе подпоясано"; разгульная, бражническая жизнь неизбёжно приводить къ крайней бёдности.—

Digitized by Google

Повъсть о Горъ-Злочастіи — обыкновенная исторія добраго мододца древне русской жизни: въ молодые годы онъ жилъ подъ строгими правилами Домостроя, потомъ, вырвавшись на свободу, которой долго его лишали, предавался часто полному разгулу страстей, воздерживаться отъ которыхъ не научало его ни воснитаніе, ни образованіе, и при этомъ подвергался разнымъ злоключеніямъ, а дошедши до крайнихъ бъдствій, уходилъ, наконецъ, въ монастырь, куда, по убъжденію древне-русскаго человъка, уже не могло проникнуть никакое Горе-Злочастіе:

> «А Горе у святыхъ воротъ оставается, Къ молодцу впредь не привяжется.

Главною причиною всѣхъ бъдствій, которыми Горе-Злочастіе добраго молодца древне-русской было пьянство. Начиная съ поученій преп. Оеодосія Печерскаго, въ церковной литературъ постоянно раздаются жалобы и обличенія противъ него; въ народной словесности, начиная съ былинъ, изображающихъ пиры богатырей у князя Владиміра, оно представляется единственнымъ источникомъ, въ которомъ русскій человівть искаль забавы и веселія во всякомь счастіи и утішенія и забвенія во всякомъ гор'я и несчастіи. Въ XVII в. мы встрвчаемъ несколько сатирическихъ разказовъ, направленныхъ противъ пьянства. Таковы: Повпсть о хмпльном питіи, разсказг о происхождении винокуренія, слово о пьянствь и повъсть о бражникт.

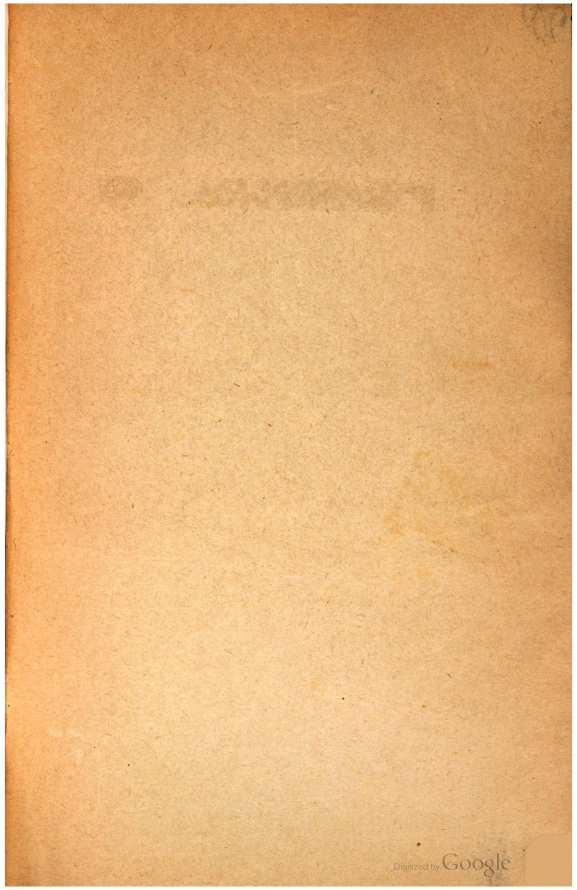
## оглавленіе.

|                                                                                                                     |     |     |     | $C_1$       | тран |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|-----|-------------|------|
| ВВЕДЕНІЕ                                                                                                            |     | •   | ••  |             | 3.   |
| РУССКАЯ НАРОДНАЯ СЛОВЕСНОСТЬ.                                                                                       |     |     |     |             |      |
| Мисическія или обрядныя цісин                                                                                       |     |     |     |             | 10.  |
| Былины или богатырскія пісня                                                                                        |     |     |     |             | 28.  |
| Историческія пісни Московскаго періода                                                                              |     |     |     |             | 65.  |
| Налороссійскія думы                                                                                                 |     |     |     |             | 79.  |
| Бытовыя пъсии                                                                                                       |     |     |     |             | 83.  |
| Русскія сказки                                                                                                      |     | ٠   |     |             | 93.  |
| Русскія пословицы                                                                                                   |     |     |     |             | 104. |
| Загаден, заговоры или заклятія                                                                                      |     |     |     |             | 107. |
|                                                                                                                     |     |     |     |             |      |
| древне-русская книжная словесность.                                                                                 |     |     |     |             |      |
| Начало славянской письменности. Просвётительная дёятеля                                                             | H0( | CTE | CI  | 8 <b>8-</b> |      |
| тыхъ Кирилла и Месодія. Переводъ священныхъ и богослужебны                                                          | XЪ  | Kł  | INI | ъ.          | 110: |
| Кириллица и Глаголита                                                                                               |     |     |     | •           | 114. |
| Общій характеръ и направленіе древне-русской словесност                                                             | I   | •   | •   | ·           | 115. |
| переводная словесность.                                                                                             |     |     |     |             |      |
| Списываніе и переводы книгъ. Общій обзоръ переводной сл<br>Книги св. Писанія и писанія отеческія. Разные сборники ( |     |     |     |             | 118  |
| и другихъ сочиненій                                                                                                 |     |     |     |             | 120. |
| Историческія сочиненія: Палем, Хроники и Хронографы.                                                                |     |     |     |             | 125, |
| Восточныя Вызантійскія и Западно-европейскія повісти и с                                                            |     |     |     |             | 127. |
| Апокрифическія сочиненія                                                                                            |     |     |     |             | 131. |
| ПРОИЗВЕДЕНІЯ НАРОДНОЙ СЛОВЕСНОСТИ, ОБРАЗОВАВЦ<br>Вліяніемъ Книжной словеспости.                                     | RI  | CA  |     | [0,         | ĮЪ·  |
| Духовные стихи                                                                                                      | •   | •   |     | •           |      |

|                                                                 | Стран  |
|-----------------------------------------------------------------|--------|
| собственно-русская книжная словесность.                         |        |
| произведенія словесности хі в.                                  |        |
|                                                                 |        |
| Поученіе Новг. архісп. Луки Жидяты                              |        |
| Communic on Wichiga arms Tierran                                | . 177. |
| Сочиненія св. Иларіона, митр. Кіевскаго                         | . 181. |
| Сочиненія преп Осодосія Печерскаго                              | . 184. |
| Сочиненія пр. Нестора. Начало Русскихъ літописей. Літопись Н    |        |
| ора. Лётописная дёятельность послё Нестора                      | . 186. |
| произведенія словесности хіі в.                                 |        |
| ·                                                               |        |
| Сочиненія Кирилла, еп. Туровскаго                               | . 194. |
| Хожденіе въ Іерусалимъ игумена. Даніила                         |        |
| Поученіе Владиміра Мономаха                                     |        |
| Слово о полку Игоревъ                                           |        |
| Слово Даніила Заточника                                         |        |
|                                                                 |        |
| <b>ПРОИЗВЕДЕНІЯ СЛОВЕСНОСТИ XIII В.</b>                         |        |
| Посланія Симона, еп. Владимірскаго и Кіево-печерскаго инока По  | ли-    |
| кариа                                                           |        |
| Поученія св. Сераціона, еп. Владимірскаго                       | . 220. |
| Общій характеръ образованія и словесности въ XIV—XVI в          | . 223. |
| произведенія словесности XIV В.                                 |        |
|                                                                 |        |
| Сочиненія митр. Кипріана. Посланія Кирилла Бёловерскаго         |        |
| Путешествія XIV в                                               |        |
| Историческія пов'ясти. Сказаніе о Мамаевом'я побоищ'я           | . 227. |
| произведенія словесности ху в.                                  |        |
| in thousand distribution At s.                                  |        |
| Св. Геннадій, архіеп. Новгородскій                              | . 232. |
| Просвътитель преп. Іосиса Волоцваго                             |        |
| Путешествія ісродіавона Зосимы по св. мізстамъ, ісромонаха Симе | она.   |
| ъ Италію и Аеанасія Никитина въ Индію                           |        |
| произведенія словесности XVI в.                                 |        |
|                                                                 |        |
| Общій характеръ и направленіе словесности XVI в                 | . 238. |
| Сочиненія Максима Грека                                         |        |
| Стоглавъ. Начало внигопечатанія                                 | . 245. |
| Домострой                                                       |        |

| •                                                                                                                | Стран  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Четын Минеи и другія сочиненія митр. Макарія                                                                     | 253    |
| Сочиненія Іоанна Грознаго и князя А. Курбскаго                                                                   |        |
| Истины повазаніе Отенскаго инова Зановія                                                                         |        |
| Путешествія XVI в                                                                                                |        |
| состояніе образовація и словеспости въ югозападной въ хуі—хуіі в.                                                | POCCIH |
| Начало и карактеръ образованія въ Югозападной Россіи. Братс                                                      | . wia  |
| училища и Кіевская Академія                                                                                      |        |
| Характеръ прозападной литературы.                                                                                |        |
| Югозападная проповёдь. Проповёди Голятовскаго, Радивиловскаг                                                     |        |
| Барановича                                                                                                       |        |
| Югозападная силлабическая поэзія                                                                                 |        |
| Югозападныя мистерін                                                                                             |        |
| ПЕРЕХОДЪ ЮГОЗАПАДНОЙ ОБРАЗОВАННОСТИ ВЪ МОСКВУ. СОС<br>МОСКОВСКОЙ СЛОВЕСНОСТИ ВЪ XVII В.                          |        |
| Положеніе Кіевскихъ ученыхъ въ Москвъ. Значеніе Кіевскаго об                                                     |        |
| 30BAHIA                                                                                                          |        |
| Училища въ XVII в. Московская Академія. Братья Лихуды ,                                                          |        |
| Исправленіе богослужебныхъ внигъ. Патріаркъ Никонъ. Впифа                                                        |        |
| Славинецкій и Арсеній Грекъ                                                                                      |        |
| Произведенія Московской словесности XVII в. Симеонъ Полоцкі                                                      |        |
| Димитрій Ростовскій                                                                                              |        |
| Полемическія сочиненія противъ раскола                                                                           |        |
| Четьи минен св. Димитрія Росовскаго. Пов'єствованіе о Россіи Ко                                                  |        |
| михина                                                                                                           |        |
| Гусское государство въ половина дунга. Корги крыжанича Проповёдническая литература. Проповёди Епифанія Славинецк |        |
| Симеона Полоцкаго и св. Димитрія Ростовскаго                                                                     |        |
| Силлабическая поэзія. Духовныя драмы Симеона Полоцкаго и                                                         |        |
| Демитрія Ростовскаго                                                                                             |        |
| Повъсти и разсказы XVII в.                                                                                       |        |











Digitized by Google

