

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

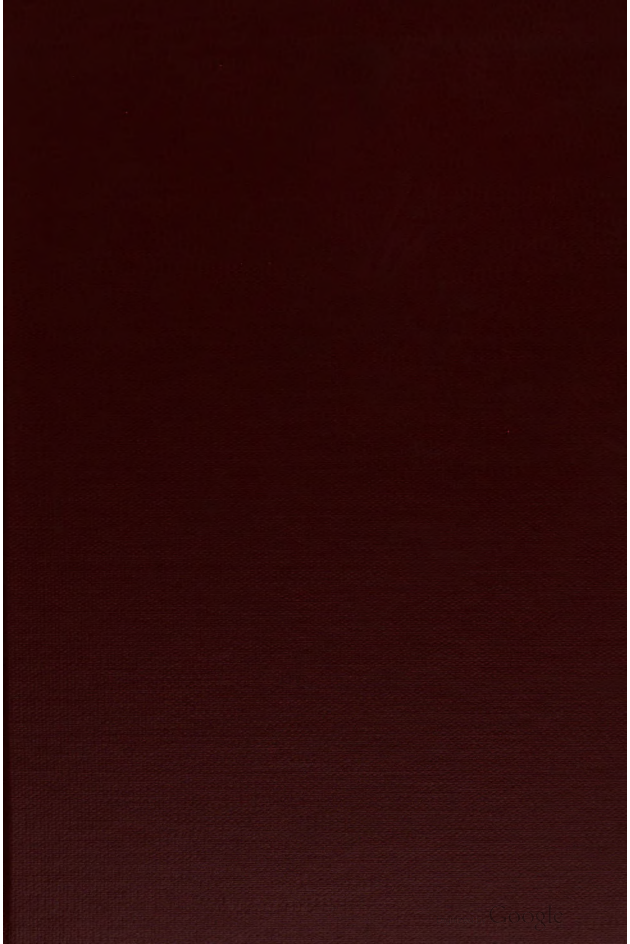
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



P Slav 424,50



HARVARD COLLEGE LIBRARY



XXIV30 PSlan-424.50

ЗАПИСКИ 21/649

# **ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКАГО ФАКУЛЬТЕТА**

# **IIMIIEPATOPCKATO**

# С.-ПЕТЕРБУРГСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

ЧАСТЬ XIX.

Bunreks I-A.





## **САНКТИЕТЕРБУРГЪ**

Въ типографіи В. Безовразова и К<sup>6</sup>. (Вас. Остр., 8 авнія, 36 45.)

1888.



49 -

Digitized by Google

P5(av 424.50 (19,p+1))

Печатано по опредълению Историко-филологическаго факультета Императорскаго С.-Петербургскаго Университета.

Секретарь В. Ериштедтъ.

31 Марта 1888 г.

# ИСТОРІЯ

# НРАВСТВЕННЫХЪ ИДЕЙ

XIX BBRA.

КРИТИЧЕСКІЕ ОЧЕРКИ ФИЛОСОФСКИХЪ, СОЦІАЛЬНЫХЪ И РЕЛИГЮЗНЫХЪ ТЕСРГЕ НРАВСТВЕННОСТИ.

COTUBEBIE

николая ланге.

часть первая.

HBMEHRIS YVEHIS.

Ταράσσει τους ἀνθρώπους οὐ τὰ πράγματα ἀλλὰ τὰ περί τῶν πραγμάτων δόγματα.
Αυχεί πουμυγείτε με πεκε, πο γτεμία.

(Bubetets IX).

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

1888.

## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Двѣ черты характеризують нравственность нашего времени: хаосъ идей и страстное исканіе полной правды.

Послік той борьбы за новыя идеи, которою ознамсновался конець прошлаго ц перваго половина новаго віжа, многіе изъ прежипуть идеаловъ были лишь временно и наспльно оттіснены, но не опровергнуты. Продолжая жить въ глубиніть человітческаго сердца, опи стремятся ныніть вновь захватить его жизнь—и мы всті чувствуемъ, какъ многое изъ того, что было объявлено отжившимъ, имітеть чудную сплу п мощь. Съ другой стороны, истинное и высокое содержаніе новыхъ идеаловъ, хотя и окончательно установленное для нравственнаго сознанія, не находить еще міста въ дійствительной жизни, и дізлаетъ правду— призракомъ. Таковъ нравственный хаосъ нашего времени, гдіть старан истина мнимо опровергнута, а новая правда— безсильна.

Вмѣстѣ съ тѣмъ, мало эпохъ въ исторіи человѣчества могуть сравниться съ нашей по тому, можно сказать, неистовому исканію полной правды и ея пемедленнаго осуществленія, которое почти эпидемически охватываетъ то тотъ, то другой изъ современныхъ народовъ и порождаетъ среди нихъ цѣлые ряды сектаторскихъ общинъ всякаго рода. Врядъ-ли можно отрицать, что идеальные элементы XIX вѣка несравненно сильнѣе, чѣмъ въ цѣломъ рядѣ предшествующихъ столѣтій, но и несомнѣнно также, что этимъ идеальнымъ стремленіямъ въ высшей степени недостаетъ знаній, выработки и устойчивости, какую имѣли правственныя идеи въ прошлыя времена.

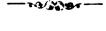
Конечное устранение нравственнаго хаоса и просвъщение стремлений къ правдъ можетъ быть произведено лишь самою жизнью и при томъ цѣлаго народа. Но способствовать этой великой задачѣ времени есть право и обязанность каждаго человѣка. Руководимый этою мыслью, авторъ рѣшился предпринять историческое и критическое изслѣдованіе нравственныхъ идей нашего уже близкаго къ концу столѣтія, въ убѣжденіи, что такое изслѣдованіе, если и не дастъ читателю готоваго нравственнаго идеала, то на великихъ примѣрахъ прошлаго наплучше научитъ,

При этомъ намъ нельзя будетъ избъгнуть изученія и обсужденія нъкоторыхъ ученій, которыя давно стали у насъ для однихъ-пугаломъ, для другихъ-предметомъ тайнаго обожанія. Но къ сожальнію, какъ ть, такъ и другіе "всегда думаютъ объ нихъ и никогда не говорятъ". Такое отношеніе имъетъ чрезвычайно важныя и вредныя последствія. Скрытыя отъ света истинной науки и добросовъстной критики, соціалистическія п свободомыслящія ученія становятся "идолами цещеры", какъ говорилъ Бэконъ, т. е. предметомъ совершенно личнаго и непросвътленнаго обсуждения страха или обожанія. Научная критика, одинаково далекая отъ поверхностной насмъшки, какъ и отъ неумфренняго восторга, открываетъ въ этихъ философскихъ теоріяхь (ибо только объ такихъ и идетъ здісь річь) долю правды и долю лжи. Въ свътъ науки эта доля правды принимаеть свой истиный, правственный и чистый характерь, а доля лжи, насилія и личныхъ увлеченій легко спадаетъ, какъ высохшая кора.

Первый догмать науки состоить въ томъ, что знаніе всегда полезно и хорошо, а незнаніе всегда вредно. Руководимый этимъ привципомъ, авторъ предлагаеть читателю свое изложеніе и критику разнообразнійшихъ правственныхъ ученій нашего віжа, въ твердомъ убіжденіи, что ничто не можеть остановить распространенія лжи или ошибки, кромі боліве полнаго и боліве яснаго знанія: "велика истина и превозмогаеть!"

Авторъ.

Февраль 1888 года.



# ОТДЪЛЪ ПЕРВЫЙ.

## НЪМЕЦКАЯ ЭТИКА.

## Общая характеристика нёмецкой этики XIX вёка.

"Все прекрасное — трудно", говорилъ Платовъ \*). Приступая къ изученю въ высшей степени трудной и отвлеченной нѣмецкой философіи намъ весьма естественно заранѣе спросить, что прекрасное будетъ цѣною нашихъ трудовъ.

Все следующее историческое изследование инфеть одну цель — показать конечные результаты правственной философіи нашего века. Такихъ результатовъ пли идей им признаемъ четыре, изъ которыхъ две принадлежатъ французской имели, а по одной — германской и англійской. Въ этихъ четырехъ идеяхъ заключенъ, по нашему крайнему инфию, весь смыслъ, все содержание и вся истина европейской правственной философіи.

Три изъ этихъ идей имъютъ тъсную связь съ ивкоторымъ историческимъ событіемъ первостепенной важности, а именно — двъ французскія — съ революціей конца прошлаго въка и соціализмомъ, а ивмецкая — съ религіознымъ протестантствомъ.

<sup>\*)</sup> Hippias major, 304.

Французская революція 89 года иміла принципами свободу п равенство, т. е. выражая тоже самое въ терминахъ нравственности она утверждала ученів о справедливости, какъ основанной псключительно на человіческомъ достоинстві. Утверждаемый въ этяхъ ученіяхъ педивидуализмъ вызвалъ реакцію въ виді соціслизма, котораго нравственный принципъ есть любовь, одпосторонне понятая какъ средство для объединенія людей. Соотвітственно этому французская этика развиваетъ въ двухъ свонхъ главныхъ направленіяхъ, дві системы общественныхъ идеаловъ: систему свободы и равенства и систему любви и подчиненія индивидуума цілямъ общаго, причемъ обнаруживается радикальное различіе этихъ идеаловъ и ихъ одинаковая необходимость \*).

То, что составляеть истину въ англійской этикъ есть ея реализма. Никто яснье и спльнье утилитаристовъ не показаль, что нравственность не можеть ограничиться ин какимъ нибудь мистическимъ соединеніемъ съ Гожествомъ, ни бользненнимъ развитемъ чувствительности, доброты или какихъ нибудь другихъ чувствъ, ни наковецъ, осуществленіемъ отвлеченныхъ, узкихъ и эгоистическихъ идеаловъ политики; но необходимо должна быть соединена съ реальной, прямой и дъйствительной заботой о счасти людей. Счастіе людей — вотъ первая и послъдняя цъль правственной дъятельности \*\*).

Наконенъ то, что составляетъ первостепенную и чрезвычайную заслугу нъмецкой философіи, есть не построеніе новихъ идеаловъ, но открытіе субъектионой правственности, т. е. такой, которая выводитъ нравственныя обязанности не изъ метафизическаго познанія цълей мірозданія, ни изъ Вожественнаго откровенія, ни изъ практическихъ указаній выгоды, ни вообще изъ какой нибудь цъли, но изъ факта правственного долга, изъ вепосредственно очевидныхъ и субъективныхъ требованій совъсти.

<sup>\*)</sup> Историческое развитие этой мысли составляеть весь второй отдёль кинги.

<sup>\*\*)</sup> Этими словами мы отнюдь не хотимъ выразить, что англійскій утилитаризмъ безусловно правъ. Напротивъ, какъ то будетъ многократно и подробно доказано въ третьемъ отдѣлѣ, это направленіе вполив ложно понимаетъ мотивъ нравственности, который долженъ бить совершенно безкорыстенъ. Впрочемъ обо всемъ этомъ см. особ. гл. 1, 2 и 3 третьяго отдѣла.

Религіозний протесть XVI віка, каковы бы на была его историческія формы и следствія, пивль, по мивнію историковъ, совершенно очевидный правственный схыслъ: именно, поставить на мъсто церковнаго авторитета-право свободнаго изследованія и убъжденія. Только внутри человіна живеть истина, только черезъ личную мысль и критику она достижима, только человъческая личность инбеть безусловную ценность, только свободя въры и совъсти суть первия права всякаго человъка — вотъ тъ основанія, которыя скрыте лежали въ религіозновъ протестанствъ, породили затыть всю новую философію и нашли свое нравственное выражение въ Кантовской этикъ. Не авторитетъ, ни вообще что вибудь вижинее создаеть правственность, но только внутренпое убъждение. Только оно имбетъ истинное достоинство, всв же основании этого внутренняго убъжденія, а не сами по себь. Этотъ принципъ им называемъ субъективной этикой, въ противоположность сбъективной. Объективная— разсиатриваеть нравственныя чувства лишь какъ средство къ осуществленю какого набудь высшаго блага, будь то міровое развитіе, или сохрансніе какого нибудь общественнаго строя, или счастіе людей; для субъективной же этики правственность есть цель сана по себе, а все прочес лишь косвенния, хотя можеть быть и необходиныя ся слъдствія; если первое направленіе выходить изъ понятія цъли и отсюда выводить соответственное тому нравственное настроение, то второе -- кладеть въ основу понятіе субъективнаго долга и только отсюда построяеть вившие пдеалы \*).

Иравственный субъективизмъ есть открытіе Канта. Но но обстоятельствамъ, которыя будутъ изложены ниже, Канть омибочно отождествилъ правственный долгъ съ формальнымъ требованіемъ всеобщности. Эту омибы всликаго философа старался исправить Гербартъ, но и онъ не вполиѣ достигъ этого; два элемента правственности: чувства любви и справедливости и непонятнымъ образомъ примыкающая къ нимъ верховная правственная санкція, не были еще Гербартомъ достаточно ясно указаны и различены.

<sup>\*)</sup> Какимъ образомъ такое понимание согласимо съ предъидущимъ замъчаниемъ объ английской этигъ будегъ показано въ течени дальнъйнаго изследования.

Къ сожальню немецкая правственная философія не пошла дальше по этому пути, напротивь того, въ целомъ ряде этическихъ системъ отвергла истинный принципъ субъективизма и перешла къ объективной этикъ. Въ последующемъ изложенія мы подробно покажемъ и докажемъ, что все исмецкіе философы, кромѣ Канта и Гербарта, запутались въ безъпсходныхъ противоречіяхъ и въ действительности никакой объективной, все равно метафизической или соціологической этики не были въ состояни основать: какъ попитки пропикцуть въ "тайны Провиденія" и вывести отсюда конечныя цели человеческой деятельности, такъ и стремленія найти законъ соціальнаго раметія и на основаніи его построить правственность — остались одинаково безплодны, мало того, только затемвили естественныя правственныя чувства.

Какія же причины этого страннаго уклоненія немецкой философіи, страннаго темъ боле, что правильное направленіе было дано уже раньше (Кантомъ), и оставалось только сму следовать. Нетъ сомпенія, что туть действовали частныя обстоятельства каждаго философа, характеръ его метафизическихъ ученій и др. причины, которыя будуть въ подробности разобраны въ следующемъ изложеніи. Но уже и здёсь мы можемъ указать на три общія причины этого уклоненія.

Первая изъ пихъ есть увлечение недостаточной, нало того, можной метафизикой. Мы не имбекъ никакого основанія отвергать вообще возножность метафизики, какт учени объ основахъ бытія, и полагаемъ напротивъ, что всь общія доказательства подобной невозможности совершенно неосновательны. Но съ другой стороны ясно, что, такое знаніе (если оно хочеть быть не только случайными догадками и не одною философісю надъ предъидущими системами) явится лишь после несравненно более точнаго изследованія основных вопросовь въ отдельных наукахъ, чемь это мы имфемъ нынф. Пока принципы въ основной наукф естествознанія, механись пифють, какъ то им видинъ имив, видъ весьма сомнительной ясности аксіомъ, причемъ физики не согласны ии относительно ихъ числа, ни относительно формулировки и даже вообще содержанія ихъ; пока научная психологія только начинаетъ свое развитие, а явления духа не только пе сведены къ основнымъ законамъ, но даже и эмпирическія обобщенія стра-дають крайней неясностью и произволомъ; нока отношеніе исидологів къ логикъ и этикъ составляєть въ полномъ смислъ слова

научный хаосъ; пока теорія познанія не нябеть твердыхь основь; пока философія біологіи есть поле остроумныхь, но фантастическихъ гипотезъ эволюціи—пока однивь словомь, какъ науки матеріальной природы, такъ и духовной такь далеки отъ законченисти, — въ это время научная метафизика врядъли возможна. Но для насъ важна здёсь даже не эта общая возможность (или невозможность), а лишь вопросъ о томъ, удовлетворительна ли какая нибудь изъ философскихъ системъ предложенныхъ въ нашемъ вѣкъ. И на этотъ вопросъ, какъ покажетъ дальнѣйшее изложеніе, мы рѣшительно должны отвѣчать—нѣтъ: ни одна изъ этихъ метафизическихъ системъ не выдерживаетъ самой слабой критики, и всѣ опѣ безъ исключенія, будетъ ли то панлогизиъ Гегеля, или наукоученіе Фихте, или Критика чистаго разума Канта, или теистическая философія Шеллинга, или ученіе о волѣ Попенгауера, или норѣйшая попытка Гартмана, — всѣ они недостаточны, противорѣчивы и совершенно ненаучны.

Но если это такъ, то совершенно понягно, что построеніе на такомъ шаткомъ фундаменть нравственныхъ идеаловъ, выведеніе этихъ посліднихъ изъ конечныхъ цьлей мірозданія должно было окончиться полной неудачей. Послідующія главы только подтвердять это мивніс.

Вторая главная причина, которая увлекла пъмецкихъ философовь на ложный путь объективной этики есть ученія дарвинизма и эволюціонизма. Подъ дарвинизмомъ мы разумбемъ крайнее и лишенное научной основательности распространение біологическаго ученія о борьбь за существованіе, какъ главной причинь прогресса, на всь области человьческой дъятельности, причемъ сама правственность разсматривается какъ наплучшее средство естественнаго подбора. Эволюціонизмъ же есть мало доказанная гипотеза всеобщаго развитія, причемъ именю этому развитію (ивчто вродь финикійскаго Молоха) приносятся въ жертву всв непосредственные человвческое интересы и сама правственность. Какъ мы увидимъ въ теченіи дальныйшаго изложенія, оба эти ученія представляють одно изъ техь нередкихь въ исторіи мисли и въ высшей степени ненаучныхъ перенесеній въ область философіи гипотезъ естествознанія, которыя въ точной наукъ могутъ имъть свое разумное основание, будучи всегда подчинены опытомъ выработанному матеріалу, въ философіи же сразу получають характеръ безусловныхъ, полныхъ и неограниченныхъ истинъ, возводятся въ законы мірозданія и становятся въ концѣ концовъ не научными понятіями, но фетишами мысли, idola theatri, какъ говорилъ Бэконъ.

Совершенно очевидно, что пъмецкій дарвинизмъ (который не должно сифицвать съ научными гинотезами самаго Дарвина) и вн эники эопальны зоказать сапос печальное влийно на ученія о правственности: дарвинизмъ — своимъ оправданіемъ права спльнаго, эволюціонизмъ — своимъ привиженіемъ человъческихъ интересовъ и нравственности нередъ мнимо известними целями міроваго развитія. Подобно тому, какъ объективная этика метафизиковъ никогда не была въ состоянии познать истинния цели бытія міра, но только подсовивала подъ нихъ игру отвлеченными понятіями и личные виусы философа, такимъ же образомъ и дарвинизмъ, никогда не будучи въ силахъ на деле доказать, что борьба за существование есть едипственный рычагъ прогресса, служиль только оправданісяь зла, а эволюціонизмь, разрышающій всь трудности магическимъ словомъ развитие, повелъ лишь къ тому, что человыческое счастье и человыческая правственность были объявлены игрушкой свирвного "безсознательного" и не mente comptuaro "uporpecca".

Но кромѣ этихъ двухъ теоретическихъ причинъ понизившихъ въ Германіи уровень правственныхъ ученій, мы должны указать еще на одну, совершенно инаго характера: рядомъ съ фетишемъ развитія и ложью метафизики занялъ мѣсто Молохъ государства! Тотъ взглядъ который мы проводимъ въ слѣдующемъ изложеніи можетъ быть выраженъ такимъ образомъ: пѣтъ ничего выше правственности и никто не суѣетъ стать на ряду съ ней. Именно поэтому мы можемъ разсматривать ее какъ повельніе "певѣдомаго Бога" \*). Все прочее можетъ быть только слугою этого повельнія и притомъ лишь настолько, насколько опо ему повинуется. Съ этой точки зрѣнія и государство и его сохраненіе есть не само по себѣ верховная цѣль, по должно служить правственности. Усиленіе государства безъ соотвѣтственнаго повышенія его правственныхъ задачъ есть здо.

Совершенно иначе судять объ этомъ иные изъ пъмецкихъ философовъ. Политическое объединение Германии и ся необыкно-

<sup>\*)</sup> Даявія апостоловъ XVII. 23.

венное возвышение ослению имъ глаза, и идея національнаго государства, какъ осуществителя національности, заняла для нихъ исто Бога. Результатомъ этого было неслиханное оправданіе, мало того, апофеозъ войны, смертной казни, экономическаго рабства и вообще всего соціальнаго зла, которое эти философы противуноставляютъ "христіанской сентимсптальности", слишкомъ рано, впрочемъ, торжествуя свою победу, ибо "Мив отищеніе, и Азъ воздамъ".

## ГЛАВА ПЕРВАЯ.

#### Кантъ (1724—1804).

Одна изъ величайшихъ задачъ нашего времени состоитъ въ справедливомъ и сознательномъ примирении двухъ основнихъ идей: пиливидуализма и монизма. Въ самыхъ разнообразныхъ сторонахъ человьческой жизни встрычаемь им борьбу ихъ. Что такое въ сущности индивидуализиъ? Это — признаніе за индивидутионь безусловной ценности и самостоятельности. Отсюда вытекаеть прежде всего требование свободы, какъ права; если личность имъстъ висшую нравственную цену, то никто не въ праве се принуждать, налагать на нее помимо ея согласія какія нибуль ограниченія, кром'ь техъ, которыя заключевы въ справедливомъ признаній за другими личностями техъ же правъ, какими обладаеть она. Вследствіе этого индивидуализмъ всегда склоненъ разсматривать государство лишь какъ свободный договоръ, котораго компетенція не идеть далье условій контракта и не имбеть большей обязательности и необходимости, чемъ этотъ последній. Далее, въ пидивидуализме верховных нравственных принципомь является уважение ка личности человъка вообще и сприведливость, т. е. признание за каждынь одинаковыхъ съ моими правъ. Наконецъ, цанболье характерно для этого направленія ученіе о разенство людей, какъ одинаковыхъ, безусловно-ценныхъ личностей.

Индивидуализмъ имфетъ два источника, изъ которыхъ одниъ внутренній и въчный, другой — частный и вифший. Первый есть непрерывно возрастающее въ исторіи чувство человъческаго достоинства и связанное съ нимъ уваженіе къ чужой личпости, второй — религіозное протестанство. Выхода изъ скептическаго отрицанія существующей церкви (католической), протестанство искало истины въ субъективной чистоть религіознаго чувства и въ разумномъ толкованіи Св. Писанія. Но но самой своей природъ сознательный разумъ принадлежить индивидууму, поэтому в здёсь, какъ въ субъективно сознаваемой чистотв религіознаго чувства — верховное рёшеніе было перенесено въ глубину личнаго сознанія, которое стало слідовательно верховнимъ судьей. Возникшая въ то время новая философія только укрішила убіжденіе въ верховномъ достоинстві индивидуума.

Что касается до второй иден до "монизма", то мы должны прежде всего замътить, что этотъ терминъ лишь весьма недостаточно и даже неточно обозначаеть всю совокупность явленій, на которыя ны хотинь указать. Монизмонь называется въ сущности извъстное философское ученіе, призпающее, что въ основъ, явленій вещественныхъ и душевныхъ лежить одна и таже сущность. Мы же подъ монизмомъ понимаемъ всь ть направления научной. этической и общественной жизип, которыя не видять въ индивидуум'в основнаго камня бытія вообще, нравственности и общественной жизни, но надъ нами: признаютъ еще нъкоторое высшее регулирующее начало. Въ сферъ теоретической философіи это направление произвело современный пантензив, въ сферъ нравственности — учение о законъ прогресса, наконецъ, въ сферъ общественныхъ ученій — соціализиъ въ его противоположности либорализму \*); въ извъстной степени и наше "народничество" есть порождение того же духа. Соотвътственно этимъ ученимъ свобода личности отнюдь не есть начто безусловно священное, она можеть быть ограничена во имя высшаго принципа; государство не есть простой договоръ, оно имъсть общее право ограничивать свободу личности, пидивидуальную собственность и вообще гражданскія права лица. Въ основъ этики должно лежать не уважение къ человъческому достоинству, но преклонение передъ задачей міроваго развитія, въ которомъ отдільный человінь есть лишь мимолетное явленіе. Вопрось о равенствъ людей уступаеть мьсто ученію "оргапической правственности", для которой каждый человыкь есть своеобразный органъ соціальнаго целаго, равно необходимый, какъ всякій другой органь, но самь по себь имьющій лишь обязанпости относительно великаго Целаго, а не права. Монизмъ, нодобно индивидуализму имъетъ два источника, изъ которыхъ тоже

<sup>\*)</sup> Соціализмъ им'єть консчио и пныя стороны, о которыхь будеть подребно говорено въ гл. 1—5 втораго отділа; мы указываемь здісь только одну его сторону. Исторически связь между соціализмомъ и философскимъ наптензиомъ совершенно нессумітна: достаточно указать на то, что Марксъ и Лассаль были гелегіанцы; на космологію сенсимонистовъ и пр.

одинъ внутренній и вѣчный, а другой — частный и внѣшній. Первый есть то всеобщее, глубочайшее и первопачальное исихическое явленіе, которое мы называемъ вообще любовью, и которое имѣстъ всегда результатемъ то или другое самоотреченіе индивидуума. \*) Второй есть времсиная реакція противъ крайне поверхностнаго раціонализма прошлаго вѣка, реакція которая, какъ мы увидимъ пиже, породила французскій соціализмъ (какъ противоположность принципамъ свободы), ультрамонтанство (какъ противоположность недостаточному "свободомыслію") и накопецъ, великія нѣмецкія системы философскаго пантензма и тепзма (какъ противоположность узкому и субъективному раціонализму и атепзму).

Все это найдетъ доказательство лишь втечени послъдующаго историческаго обзора. Для насъ пока достаточно замътить, что объ эти великія иден — господства Цълаго и свободы индивиду-ума, хотя и основаны отчасти на временныхъ и частныхъ явленіяхъ, имфютъ и нѣчто вѣчное и міровое, а именно, съ одной стороны — достоинство человѣка, съ другой любовь.

Итакъ, передъ пами стоятъ двѣ великія идеи и обѣ онѣ пмѣютъ право на существованіе. Примиреніе ихъ необходимо, ибо только оно можетъ дать намъ истинный идеалъ нравственной дѣятельности. Но согласно плану этого сочиненія, это необходимое примиреніе должно явиться только какъ результатъ критики разнообразнѣйшихъ правственныхъ ученій, какъ ел окончательный выводъ. Теперь же наша задача иная. Ми вошли въ разсмотрѣніе указанныхъ двухъ направленій только для того, чтоби показать, какъ въ самомъ началь XIX въка, или въриње еще въ концъ XIII, объ эти идеи были ясно и точно формулированы и была сдълана пероая, хотя и далеко пеудачная, но высокогеніальная попытка ихъ примиренія, и именно въ системъ Канта. Къ разсмотрѣнію его правственнаго ученія ми теперь и перейденъ.

I.

Основные принципы своей этики Канта выводить во всёхъ треха своихъ сочинсияхъ, посвященныхъ вопросама о правствен-

<sup>\*)</sup> Въ свое время мы покажемъ педостаточность исихологическихъ теорій, выводящихъ альтрупамъ изъ эгонама.

ности, и притомъ каждый разъ нёсколько отлично \*). Но несомивно, что напболёе систематическая и обдуманная дедукція находится въ первомъ отдёлё "Аналитики практическаго разума". Сложная дедукція эта имбетъ въ сущности, такую форму: въ основу полагается открытый Кантомъ фактъ, именно существованіе въ человѣческомъ духѣ безусловнаго нравственнаго долга, котораго содержаніе пока предполагается неизвѣстнымъ. Изъ этого факта, методомъ исключенія, выводится содержаніе этого долга и его общія условія, при которыхъ однихъ онъ возможенъ (свобода воли и бытіе чистаго практическаго разума).

Фактъ открытый Кантомъ и составляющій величайшее пріобрѣтеніе, сдѣланное научною правственностью новаго времени (хотя пеносредственно, такъ сказать, безсознательно извѣстный каждому человѣку), фактъ этотъ есть безусловная обязательность правственнаго закона, обязательность стоящая выше всякой другой, ни съ чѣмъ другимъ не сравнимая, и въ извѣстномъ смыслѣ сверхестественная, т. с. невыводимая и необъяснимая изъ прочаго человѣческаго опыта и прочихъ человѣческихъ желаній, однимъ словомъ фактъ "категорическаго императива" (безусловнаго внутренияго повелѣнія).

Чтобы попять все значение этого открытия, мы должны взять его въ нъсколько иномъ, болье широкомъ синслъ, чъмъ говоритъ о немъ Кантъ. Дъло въ томъ что, какъ будетъ показано ниже.

<sup>\*)</sup> Въ "Основи, къ метаф, правовъ" Кантъ выводеть формулу долга изъ змиирическаго изследованія, показывающаго, что все можеть привести ко злу, кроме доброй воли; только эта последняя есть истинное добро (Erster Abschnitt, стр. 10 sqq. изд. Кирхиана 1870). Въ "Метафизикъ правовъ попятіе долга выводится изъ совокупности его двухъ несомившимъ признаковъ: человъкъ въ немъ свободенъ и виъсть съ тьмъ подчиненъ, или иначе, формула правствопности является въ этой делукцій какъ отвіть на вопрось: какъ возможно соединеніе долга (закона) и цели (свободи). (Metaph. d. Sitten. Zweiter Theil. Einleitung 1. sqq., сгр. 210 sqq. изд. Кирхмана 1870). Шоневгауеръ (Die beiden Grundprobleme, H. Ueber d, Fundament der Moral. Dritte Aufl. 1881 crp. 118 sq.) почти отрицаетъ несомећиния преимущества "критики практическаго разума" надъ "Grundlegung" Канта и видить ея отличіе главиниъ образонъ въ "декламаціяхъ" и "растянутости". Но это положительно опибочно. И новое доказательство этого мы встрътимъ дальше при обсуждении формулъ долга, гдв преимущества строгости в посавдовательности вновь на сторовь "Критики пр. разума".

великій философъ самъ не удержался на высоть своей первоначальной пдеп, но переходя къ болье близкому указанію свойствъ безусловнаго нравственнаго закона виолив произвольно и даже непосльдовательно перенесь на него свойства законовъ природы вообще, какъ онъ ихъ нонималъ, т. с. такъ называемые природы всеобщности и пеобходимости. Этимъ онъ телько исказилъ свое первоначальное открыйе безусловно отличнаго отъ всьхъ другихъ явленій человьческаго духа— нравственнаго закона. Но такъ какъ дъло философской критики состоитъ именно въ отдъленіи случайныхъ ошибокъ отъ великихъ истинъ, то ми и разсмотримъ здъсь Кантовское открытіе прежде всего въ его чистой и общей формъ, съ тъмъ, чтобы посль этого яснье понять его ошибку.

Въ этомъ широкомъ и истинномъ смысле Кантовское открытіе состоить въ следующемъ. То что отличаеть правственныя явленія, есть ихъ безусловная санкція, недопускающая 1) пикакой уступки, 2) никакого вывода изъ другихъ желаній человъка. Нравственное требование не допускаетъ вопроса "почему": оно правственно, п это единственное и последнее его основание. Это не значить, конечно, чтобы правственныя требованія не могли быть между собою обобщены, сведены къ одному цъльному идеялу; это значитъ только, что они не выводичы ни исторически, ни исихологически изъ какихъ угодно другихъ мотивовъ или сужденій. Всв другіе мотивы не имфють безусловнаго характера, т. е. въ нихъ нътъ признака санкціи: ми можень выбирать изь нихь наиболье пріятные или полезные, но ин обр обнояр пзр запур модивовр ии не можемъ сказать, что онъ безусловно обязателень для насъ, что передъ нинъ должны уступать всь другіе. Такое безусловное первенство инфеть только требование нравственности.

Мы здісь отнюдь не имбемъ въ виду опреділять, въ чемъ же состоить этотъ "мотивъ нравственности" и есть ли онъ нічто всегда одинаковое и постоянное. Это опреділеніе можеть быть только результатомъ всей критики нравственныхъ доктринъ. Наша ціль теперь только указать на факть безусловную высоту. Втеченіе дальнійшаго анализа мы увидимъ, что были сділяны, особенно въ Англійской исихологіи, попытки вывести эту безусловную санкцію нравственняго закона (долга) изъ другихъ психическихъ явленій. По мы увидимъ тамъ же (см. гл. 3 третьяго отділа), что эти попытки не могуть быть оправдави ни научною исихологію, ни исторією

культуры. Но уже и здёсь мы должны отвётить на одно недоумъніе, прямо возникающее изъ подобнаго утвержденія безусловнаго долга. Недоунвніе это состонть въ следующемъ: осли обсолютный долгъ не объяснимъ ни исторически, ни исихологически, то онъ представляеть въ полномъ смислъ слова сверхъестественное явленіе. Но съ другой стороны вся научная испхологія утверждаеть и доказываеть причинную связь душевных явленій, и слъд. не оставляетъ мъста для подобнаго "чуда". Такимъ образоме мы повинимому попили ве читемма: или психическія авленія причинно связаны, тогда и чувство долга должно быть объяснимо изъ предъидущихъ условій жизни, или извъстныя психнческія явленія составляють чудо, тогда всеобщій законь причинности ложенъ. Эта дилемна представляеть однаво болве видимия, чвиъ дъйствительныя затрудненія. Оставляя пока въ сторонъ Кантовское решение этого вопроса (которое притомъ, бакъ ми увидимъ ниже, недостаточно), ми должни сказать, что утверждение безусловно-всеобщего закова причивности для исихическихъ явленій не имбеть за себя никакого доказательства. Исихологія действительно доказала, что многія (можеть быть даже всь за нсключеніемъ нравственнаго долга) состоянія сознанія опредъленн предшествующими причинами. Но въ ней этотъ принципъ причинности имъетъ приложение лишь постольку, поскольку доказанъ на самомъ деле, самъ же но себе онъ не ниветь очевидности. Здёсь именно мы находимъ одно чрезвычайно важное отличіе исихическихъ явленій отъ физическихъ вообще. Во вившней природъ господствуютъ законы сохраненія энергін и сохраненія вещества. Этотъ законъ не допускаеть на исчезанія, на творенія новой силы или новой матерін: силы лишь переходять одна въ другую, сообразно своей эквивалентности, вещество лишь мъняетъ форму, сохраняя всегда свой въсъ. Причина въ физическомъ мірѣ и есть именно ничто иное какъ предшествующее состояніе того же вещества и той же сили, а явленіе, которое не имъло бы причины, было бы прямычь нарушениемъ указанныхъ законовъ. Но въ исихической жизни, какъ то превосходнозамътиль Вундть, законь сохранения силы не инветь никакого приложенія и не только потому что здісь для большинства явленій натъ точной мары, но и потому, что психическое развитіс есть именно увеличение общей исихической энергін, безъ того, чтобы оно гдъ нибудь и необходимо сопровождалось уменьшениемъ

ея. Если это такъ, а върпость подобнаго замъчанія очевидна, то ин не пивеив болве никакого основанія утверждать, что осно беть исключенія исихическія явленія должны быть обусловлени предмествующими имъ причинами. Тамъ, гдъ всякія причины найдени — не можеть быті лучшаго объясненія, тамъ же, гдь мы ихъ не знаемъ, мы не имбемъ никакого права утверждать, что онъ все-таки должны существовать. Замътимъ притомъ, что здъсь ми пока не пибемъ намфренія добазивать, что правственний доль есть дъйствительно абсолютное исихическое явление, необъяснимое изъ предъидущихъ условій жизни; мы доказываемъ лишь, что подобное предположение возможно, то есть не противоръчитъ никакому закону духовной жизни: если же въ дальнъйшемъ изложения окажется, что всв до сихъ поръ предложенния теорія или не въ силахъ психологически объяснить правственности, или противорфчать даннымъ исторія культуры, то мы будемъ уже имъть и нъкоторое, хотя сще и отрицательное доказательство, правильности Кантова открытія. Положительное же утвержденіе можеть быть лишь результатомь положительнаго же изследования. соціологических в исихических данных, изследованіе, которое не можеть найти маста въ нашемь историческомъ обзоръ.

Мы возвращаемся теперь къ Канту. Онь открыль вышеразсмотрънный сверхъестественный характеръ правственнаго закона и обозначиль его какъ категорическій императивъ, то есть какъ безусловное повельніе. Подъ повельніемъ Каптъ разумьетъ всякія правила регулирующія желанія вообще. Эти правила могуть имьть случайный характеръ, опредыляться какими нибудь временными цылями, быть, слыдовательно, желаемыми ради чего инбудь другого, пли они могуть имьть безусловный характеръ, то есть быть всеобщими и необходимыми. Въ первомъ случав это императивы условные, во второмъ—категорическіе. Эти послыдніе, будучи всеобщими и необходимыми для всякаго разумнаго существа, составляють то, что называеть Канть практическимь закономь \*).



<sup>\*)</sup> Въ німецкой философской терминологіи слово "практическій" обозначаєть—относящійся къ волі или діятельности: практическій законъ есть законъ воли, практическая философія есть ученіе о правственной діятельности и т. п.

Уже въ этихъ определенияхъ \*) им видииъ, какъ Кантъ съузилъ свое первоначальное открытіе. Нравственный законъ явлистся здесь уже не вообще высшимъ требованісмъ человеческаго сознанія, но высшимъ именно вслідствіе его всеобщности и необходимости для всякаго разумнаго существа, т. е. всябдствіе его разумности. Но мы не будемъ пока останавливаться на этомъ. а проследние всю дедукцію Канта. Тогда наме станеть вполне ясно, въ какомъ мъсть ея онъ следаль это ни на чемъ не основанное предположение, самъ того не сознавая. Задача какую прежде всего ставить себъ Кантъ такова: предполагая существованіе безусловнаго нравственнаго закона найти его содержаніе, т. е. что именно онъ повелъваетъ. Нравственность имъетъ, конечно, целью регулирование желаній. Поэтому Канть начинаеть съ разсмотрънія желаній вообще (въ поторыя следовательно входать и желанія нравственныя). Въ желаніяхь им должим различать форму отъ содержанія. Какое бы содержаніе напр. ни имьло нравственное побуждение, его форма, какъ всякаго нравственнаго принципа или закона, состоитъ именно въ его законности, т. е. обязательной всеобщности для всякаго разумнаго су-

Ргассівске Grundsätze сугь вообще положенія, опредъяющія волю в кавимь инбудь образомь объединяющія многія правила дъйствій. Они могуть быть или субъективны или объективны (т. е. содержать правила для разумимую существу вообще); въ первому случай это Maximen, во второму Ітрегатічен. Пяперативы въ свою очередь могуть быть или безусловим и тогда они называются "practische Gesetze", или ихъ обязательность условна, т. е. имбеть такую форму: если ты желаемь А, то должень желать В (какь условіе А). Эти послідніе Нуротнетізсне Ітрегатічен суть очевидно тоже, что предписанія пользы, и въ основи ихъ лежить всегда желаніс счастія вообще; поэтому они называются "Vorschriften der Glückseligkeit" (Krif. d. pract. V. § 1 und Anmerkung S. 1 sqq.; Grundlegung S. 19.—34 et passim).

Glückseligkeit.

<sup>)</sup> Употребляение Кантонъ термини могуть быть расположены въ

щества. Другой составной элементъ всякого желанія есть его содержаніе или предметъ, осуществленіе котораго и составляютъ обыкновенную цѣль дѣятельности.

Изъ этихъ двухъ элементовъ желапія, второй, т. е. предметы желаній не могуть быть подведены подъ какой нибудь обшій и необходимый законь, следовательно не могуть составить н нравственняго закона. Ибо, какъ говоритъ Кантъ, ивчто можеть стать нредметомъ нашего желанія только по соотвітствію его свойствъ съ условіями нашей воспріничивости, но сама эта воспрівичивость міняется, такимъ образомъ ніть ни одного предмета желаній, который намъ нравился бы всегда и безусловно. Если напр. ин возьмень наиболье общую для организмовь потребность-питаніе, то ин можемъ утверждать, что инща наиз пріятна, однако, только тогда, когда мы голодны. Такниъ образомъ, сказать, что пища есть предметь безусловно нами желательний им не можемъ, она желательна намъ только въ извистных условіяхь. Тоже ни ножень распространеть и на всь другіе предмень желаній, которые, следовательно, не имьють всеобщности, этого существеннаго принципа нравственности. Они не имъютъ, далъе, и исобходимости, этого втораго признака правственнаго закона. Дело въ томъ, именю, что всякій предметь желанія желается нами только потому, что онъ нанъ въ какомъ нибудь отношении приятень, иначе говоря, то, на основанін чего ин обсуждаемъ достопиство предметовъ желанія, есть въ концъ концовъ пхъ отношеніе къ нашему счастію. Однако, подобное отношение опредъляется, очевидно, различными условіями жизни организма, общественнаго строя и многими другими вещами. Отношение это следовательно можеть быть установлено только на опыть, а никакъ не а priori. Но всякое онытное суждение не янъетъ разунной псобходимости. Мы знаенъ напр., что веществу свойственно притяжение, но необходимости въ этонь сужденін нать: ны ножень представинь вещество обладающее другими свойствами, и невогможнаго, противнаго логиев въ этомъ представлении ничего не будетъ. Подобно тому и всякое суждение объ отношени предметова желаній къ намъ, то есть всв эмпирическія сужденія о счастін — всв они не имвють и втораго необходинаго для нравственнаго закона признаванеобходимости.

Если такинъ образонъ нравственный законъ не ножеть опре-

двлять содержанія, то есть предметовъ желаній (ибо онъ всеобщъ и необходимъ, а они случайны и измънчивы), то остается предположить, что этотъ законъ приказываетъ только ивкоторую форму ихъ, ибо желанія только и состоять изъ содержанія и формы. Но форма желаній соответствующая закону, какъ такому, есть именю всеобщность и необходимость. Такимъ образомъ мы приходимъ къ основному положенію Кантовской этики: нравственний законъ гласитъ: твои желанія должни бить по формъ оссобщими и необходимыми, т. с. то желаніе правственно, которое можеть быть мыслимо какъ всеобщій заковъ для разументь существъ вообще \*). Если напр. ложь безправственна, то именно потому, что она не можеть стать всеобщею, ибо сделавшись такою она сама бы себя уничтожила. Кантъ выражаеть этотъ верховный законъ нравственности следующимъ образомъ. "Поступай такъ, чтобы субъективныя правила твоей воли (следовательно твои желанія) всегда могли быть и принципомъ всеобщаго закона.

Итакъ, Кантъ считаетъ нравственный принципъ чисто формальнымъ (определяющимъ лишь форму желаній), и этотъ пунктъ его этики былъ часто и, конечно, справедливо оспариваемъ. Действительно, изъ чисто формальнаго повеленія всеобщности невозможно вывести пикакой отдельной нравственной обязанности, и всё попытки подобнаго вывода у самого Канта софистичны. Напримёръ, хотя бы сейчасъ указанное доказательство безирав-

<sup>\*)</sup> Какъ извъстно въ Grundlegung Канть даеть три формули нравственнаго закона, именно кромъ указанной еще двъ слъдующія: 1) поступай такъ, чтобы человъчество какъ въ твоемъ собственномъ лицъ, такъ и въ личности всякаго другаго било би для тебя всегда целью, а не только средствомъ (стр. 53 sq): 2) поступай повъряя свои желанія представленісяв о воль разумнаго существи вообще вавъ законодательной (стр. 56 sq). Что касается до второй формулы, то это очевидно только вное выражение вссобщности правственнаго закона и вполив тождественно основной нашей формуль. Относительно же первой формулы, несмотря на всю ся важность въ Кантовской этикв, им врядъ ли можемъ се ставить на ряду съ главной формулою, ибо ся содержание можеть стать несомивнию только въ дальнейшей делукціи и пменво посль ученія о свободі; собственно говоря эта формула представляеть уже переходъ къ системъ добродътелей какъ это и видно ясно изъ "Metaphysik der Sitten". Поэтому мы сакдуя притомъ болве позднему изложению самого Канта въ "Ер. пр. разума" считаемъ основною формудою категорическаго императива только одну указабную.

ственности лжи, пменно, что она не можеть стать все общей, не разрушивь самой себя (тогда инкто не сталь бы върить, то есть некого было бы обманывать), это доказательство ничего не доказываеть, и мы съ полнымъ основаніемъ можемъ возразить Канту: да, ложь ставши всеобщемъ правиломъ уничтожить изаимную въру людей другъ въ друга, но самое это недовъріе будеть тогда всеобщимъ, т. е. вполнъ соотвътствующимъ Кантовской нравственности; мало того, даже всеобщая ненависть и вражда (bellum omnium contra omnes) тоже соотвътствуеть этому исключительно формальному принципу; однимъ словомъ, Кантовская формула долга, очевидно, недостаточна и невърна.

Но обыкновенно критики просто отрицали этотъ последній высодъ Канта, оставляя въ сторонъ то несомненное зерно истини. которое лежить въ основъ сейчась разспотрънной дедукція. Но для насъ, уже ранбе признавшихъ истинность великаго откритаго Кантонъ факта: безусловности правственнаго закона, весьна важно опредълить, почему изъ истинной посылки Кантъ пришелъ къ такому ложному выводу. Причина этой ошибки следующая. Когда Кантъ говоритъ, что правственный заковъ отличается безусловностью, т. е. безусловною (правственною) высотой, двлающею всь дъйствія человька подчиненными себь, то онъ правъ. Но когда онъ отождествляетъ эту нравственную безусловность съ всеобщностью и необходимостью \*) (т. е. переносить на нравственный законъ тъ признаки, которые по его мињийо характерируютъ вообще сужденія а ргіогі) и только при помощи этого отождествленія исключаеть изъ правственности всв предметы желаній, оставляя только ихъ форму, то въ этомъ произвольномъ отождествлении — онъ ошибается. Всеобщность и необходимость отнюдь не составляють первоначальныхъ и основныхъ признаковъ правственнаго закона. Основный признакъ есть его правственная высота, которая, какъ ин полаженъ ниже, болве ня на что не сводима и ничъчъ не объяснима. Болъе того, мы покажень въ свое время, что въ нравственныхъ явленіяхъ къ ихъ

<sup>\*)</sup> Kr. d. pr. V. Lehrsatz I (§ 2), crp. 22, Lehrsatz II и III стр. 23 и 30. Met. d. Sitten Zw. Th. Einleitung I, crp. 211. Grandlegung, Erster Abschnitt, напр. стр. 21 sq (о лжи; въ другихъ ивстахъ вироченъ ясиве, ибо не затемивно словечкомъ "zufrieden", напр. Met. d. Sitten, стр. 271 sq. Von der Lüge).

содержанію т. е. извістному чувству или мисли совершенно непостижсимыми и необъяснимыми образоми присоединается неизвістно откуда верховное одобреніе или порицаніе. Въ извістние
періоды человіческой исторіи это одобреніе непонатними же
образоми переходило на другіе исихическіе процессы и соединялось съ ними также тісно и непостижимо, каки съ предъидущими. Всі нравственныя явленія, такими образоми, составляють
исконную и неразрішниую тайну, тайну черезь которую человіки связань съ міроми и служать и должень служить великими, но непонятными цілями Ціляго.

Что соединение нравственнаго одобрения съ извъстными дъйствіями человъка пе можеть быть сведено па какіе нибудь опредъленные и понятние закопы-это здъсь не можеть быть еще доказано, но будеть сделано въ главе 2 и др. Здесь им говорили объ этомъ только для того, чтобы показать, въ чемъ, по на-шему мивнію, состояла ошибка Клита: всеобщность и необходимость (т. е. разумность) не составляють первичных свойствь правотвеннато закона. Если мы можемъ говорить о всеобщности его, то только въ следующемъ смысле: тако како правственный законъ есть законъ высшій, то онъ должень господствовать надъ остьми дъйствіями человъка и быть таковымъ для всякаго другаго, кому онъ быль бы открыть какъ мнв, если, однако, этому последиему не открыто еще чего пибудь болье высшаго. Но такъ какъ эта высшая цензура сосдиняется съ извъстными ноими дъйствіями непостижимымь для меня образомь, то утверждать, что для другихъ существъ она не можетъ со временемъ сосдиниться съ иными чувствами, мы не имбемъ никакого права: нравственный законъ, какъ напвысшій, есть лишь вслюдствіе того всеобщій для даннаго индивидуума, т. е. должень опредёлять есю действія этого последняго. Но говорить о безусловной всеобщности какого пибудь правственняго закона для людей вообще мы не имъемъ никакого права, и несомивний фактъ измъняемости правственныхъ идей служить тому лучшимъ доказательствомъ.

Тоже самое касается и до втораго Кантовскаго признака правственнаго закона — до его необход имости для всякаго разумнаго существа (т. е. до его разумности). Нравственный законъ дъйствительно песомивненъ для данной личности, но несомивненъ не по его разумности (напротивъ — нравственный за-

конъ непонятенъ и необъяснить изъ условій индивидуальной жизни, а по его совершенно специфической правственной висоть, которая представляеть такую же специфическую и ни на что не сводиную опінку, какова оцінка эстетическая \*). Такинь образонь, извістния правственния порми, дійствительно, кажутся необходимин каждой личпости, но утверждать ихъ объективную необходимость, т. е. необходимость данныхъ пормъ и для всёхъ другихъ людей—мы опать таки не нивемъ никакого права.

Если же нравственных нормы не имфють ни всеобщности, ни необходимости, по крайней мфрв въ томъ смысле какъ понимаеть это Канть, если эти его определения представляють проназвольный и ложный переносъ свойствъ теоретическихъ суждений а ргіогі на практическія, то очевидно падаеть и вся последующая аргументація, направленная на исключеніе изъ нравственнаго закона всякого предмета желаній, ибо аргументація эта была основана на несоответствій предметовъ желаній вообще съ требованісмъ всеобщности. Такимъ образомъ, мы приходимъ къ пониманію, въ чемъ состояла ошибка Канта, когда онъ пришелъ въ выводу, что нравственный законъ можетъ опредёлять только форму желаній.

Не должно, однако, думать что эта ошнока Канта была случайная: она глубоко обоснована въ его общемъ раціонализмъ. Но этотъ общій характерь его этики станотъ намъ яснымъ только, когда мы проследимъ дальнёйшія ступени его дедукців, и именно ученіе объ автономін воли и о чистомъ практическомъ разумі, къ чему мы теперь и перейдемъ.

### II.

Когда идетъ рѣчь о правственности, то им говоримъ, конечно, не столько о виѣшнихъ дѣйствіяхъ человѣка, сколько о

<sup>\*)</sup> Паучная исихологія несомитино доказала, что мыкоторыя изъ эстетических пормъ сводими на простия физіологическія отношенія, напр. инперваціонных чувствъ. По надъяться на подобное же объясненіе встхъ вообще эстетических пормъ, ми не имбемъ пока рішительно инкакого основанія (см. Вундть. Физ. Исих. гл. XV русск. пер.). Впрочемъ, это сравненіе эстетическихъ пормъ съ правственными ми сублам только для паглядности.

его внутренних мотивах, побуждавших его къ дъйствію. Вныння дъйствія могуть быть хорошими и тогда, когда мотивы дъйствія безусловно дурны. Человъкъ, удержавшійся отъ убійства изъ страха навазанія, не совершиль внышних образомъ ничего дурнаго, но допустивъ себя до этой мисли и только изъ страха отступившій отъ исполненія, онъ, конечно, правственно не чистъ. Съ другой сторови, мотивы дъйствія могуть быть хороши, когда внышнее дъйствіе видимо дурно: филантропически (но мало разумпо) помогая бъдняку, мы часто лишаемъ его послідняго имильса, который влекъ его къ самостоятельному заработку. Поэтому и Кантовскій законъ правственности отнюдь не говорить о внышнемъ характеръ дъяній, но прежде всего и исключительно объ опредъленіи самой воли человъка. Это, впрочемъ, само собою разумъется во всемъ предъпдущемъ изложенія, ибо, говоря о всеобщности и необходимости категорическаго императива, мы, конечно, разумъли не соотвътствіе съ нимъ внышнихъ дъйствій, по внутреннихъ мотивовъ человъка. Нравственныя дъянія должны вытекать изъ правственныхъ мотивовъ.

Но этого мало. Подъ нравственными мотивами дъйствій мы можемъ разумьть: или естественное и случайное совиаденіе нхъ съ нравственныхъ закономъ, или активное нормированіе нхъ этимъ послъднимъ. Только во второмъ случав, когда слъд. мы кладемъ въ основу само желаніе быть нравственными, т. е. само желаніе нравственнаго закона, только въ этомъ случав мы дъйствительно нравственны. Ибо въ основъ правственности лежить не случавное совиаденіе, по активное желаніе. Такимъ образомъ мы приводимъ къ высокому выводу Канта: въ основъ правственныхъ дъяній должно лежать только одно желаніе самаго правственнаго закона.

Если, напр., кто нибудь оказываеть другому добро из любви къ нему, то это чувство можетъ совиадать съ формулою нравственности, но можетъ и уклониться отъ нея, напр., когда изъза любви къ одному человѣку мы обижаемъ другаго. Тоже самое можно сказать и о всѣхъ другихъ мотивахъ дѣйствій. Слѣд., только то мы можемъ считать нравственнымъ, что совершается изъсамого желанія быть нравственнымъ, помимо всѣхъ другихъ мотивовъ. Но правственный законъ, какъ мы видѣли, состоить въодномъ формальномъ повеленіи: ты долженъ исполнять то, что можно мислить какъ всеобщій законъ, поэтому и нравственная

воля есть та, которая онредёляется одною только этою законодательною формою, а не какимъ бы то ни было другимъ *пред*метомъ желанія (въ указанномъ выше смыслё этого термина).

Разъ это положение доказано, Кантъ ставить себъ двъ задачи.

1) Какая воля можеть определяться одною всеобщею формою нравственнаго закона?

Эта воля должна определяться не кавими пибудь чуждыми сй предметами желаній, но разумь есть, вменно, источникь всеримь разумною, потому что разумь есть, вменно, источникь всеобщихь сужденій, и форма правственнаго закона есть, какъ мы видёли, тоже всеобщность. Итакъ, воля опредёляемая одною всеобщною формою закона есть тоже, что воля опредёляемая однимъ разумомъ, т. е. воля независимая от витимимихъ поленій: она опредёлена не чуждыми ей законами природы, но субственнымъ закономъ человіческаго разума. Такимъ образомъ, рішеніе поставленной задачи таково: воля, которая можеть опредёляться одною всеобщею формою правственнаго закона, есть лишь воля свободная.

Вторая задача обратно первой: если мы предположнив свободную волю, то что, спрашивается, можеть быть ся закономъ? Свободная воля есть воля опредъляемая не чуждыми человъку законами причиной связи явленій, но собственнымъ разумомъ его. Следовательно все содержаніе предметої желаній не можеть составить закона для такой воли, ибо эти желанія определяются различными опытимми законами, т. е. связаны причниностью природы. Другое дело форма желаній и, иченно, соответствующая закону - всеобщая форма. Всеобщая форма вообще не принадлежить къ міру явленій, она вносится, по миснію Канта, саминь познающинь разумонь. Такшиь образонь, свободная воля, то есть опредъляемая собственнымъ разумомъ человъка, есть воля иньющая желанісях осуществленіе лишь всеобщей формы закона вообще. Но мы видъли, что именно всеобщность и составляеть принципъ правственности. Такимъ образомъ, воля свободная, т. с. разумная, есть воля желающая только правственнаго. Иначе говоря, отвътъ на вторую задачу таковъ: законовъ свободной воли ножеть быть только законъ нравственный.

Итакъ, мы пришли къ выводу, что, съ одной стороны, сущсствованіе правственнаго закона возможно только при условін свободной воли (1 задача), съ другой, что свободная воля есть воля опредёляемия только нравственных законовъ (2 задача). Свобода воли и нравственный законъ, слёд., взанино обусловичвають другъ другъ.

Первоначально данъ, однако, нравственный законъ и именю въ видъ разсмотръннаго выше безусловнаго повельнів. Изъ того основнаго факта безусловности правственнаго закона строится, такниъ образонъ, вся система этики, а именво, во первыхъ, какъ мы видьли, опредъляется формула правственнаго закона, затыть выводится свобода воли, въ видъ его необходинаго условія. Волю, которая определяется только правственностью, т. е. формальнымъ принципомъ всеобщности Кантъ называетъ нетолько свободной (т. е. не опредъленной причинной связью явленій природы \*), но и автономной, т. е. такою, которая опредвляется собственными своими законами. Мы увидимъ ниже, что то, что вносится санимъ человъкомъ въ познаніе, есть разумныя формы его въ противоположность извиъ даваемому содержанію; таких образонъ, разунъ въ широконъ синслъ слова, т. е. способность нъкоторыхъ всеобщихъ принциповъ, составляетъ сущность человъка или върнъе принадлежить ей. Если, слъд., поступая нравственно, человъкъ опредъляеть свою волю только принципомъ всеобщности (категорическимъ императивомъ), то она определене, такъ сказать, изнутри, изъ самой сущности человъка, иначе говоря, она въ этомъ актъ автономна, т. е. подчиняется своему закону, а не чужому (не гетерономна). Какъ им видели уже выше, всякія другія побужденія, кром'в нравственных, ведуть къ подчиненю воли законамъ природной причиности, слъдовательно, во всехъ другихъ случаяхъ, все другіе принципы нравственности, кромъ принципа категорическаго императива Всъ они гетеропомии, т. е. при нихъ воля подчинена чуждымъ человъку законамъ.

Здёсь будеть умёстно замётнть, что ученіе объ автономів воли еще не достигло у Канта полнаго развитія, какое мы встрёчаемь у Фихте и Шопенгауера. Дёло въ томъ именно, что правственная воля по Канту справедливо можеть быть названа свободною, но пока она опредёляется разумомъ и пока разумъ

<sup>\*)</sup> Свобода у Канта есть вполив отрицательное попятіе, положительное значеніе она пріобръгають черезь признакь автономности.

есть ивчто отличное оть воли, автономень въ нравственности человъкъ, но не его воля, поо для этой послъдней одинаково вившне подчинение какъ разуму, такъ и природнымъ влечениямъ. Правда, Кантъ старается устранить его недочивние твиъ, что признаетъ особенный практическій (т. е. дъятельный) разунь. и этотъ пунктъ составляетъ даже центръ его нравственнаго ученія. Однако назвать разумъ практическимъ еще не значитъ разръшить указанной трудности, ибо корень ея очень глубокъ. Именно сущность указанцаго возраженія состонть въ томъ, чтобы точно опредълили отношенія воли и разуча. Обынновенная бъда всякой философіи состоить въ томъ, что она нигдѣ не можеть остановиться и сказать: этого я не знаю. Разъ ин вступаемъ на почву метафизики, какъ возникающія одно за другимъ противортнія неодолимо увлекають насъ къ ихъ устраненю. Такъ случилось и съ Кантомъ. Какъ только правственная воля была признана свободной, - возникъ вопросъ объ ся автономности; какъ только была утверждена эта автономность - потребовалось или волю вывести изъ разума или разумъ изъ воли. Кантъ не пошель такъ далеко и разръшилъ все недочивніе темнинь понятіень "практическаго разума. Но далинышее развитие философии показало, что вопросъ долженъ быль быть ясно поставленъ и сябло разрешенъ въ ту или другую сторону. Съ этимъ новымъ и болъе глубокимъ разръшениемъ мы еще встрътимся ниже, именно, когда пойдеть рачь объ этикъ Фихте и Шопенгауера.

Но оставимъ пока въ сторонѣ эти сомнѣнія и носмотримъ ближе на Кантовское ученіе объ автономін воли, ибо оно очень характерно, и въ немъ ключъ по всей этой этической системѣ. Кантъ противополагаетъ волю опредѣленную категорическимъ императивомъ всякой другой волѣ. Первая, не имѣя никакого матерьяльнаго желанія, формальна, свободия и автономна; вторая, имѣя какое инбудь объективное желаніе, всегда въ концѣ концовъ руководится исканіемъ счастія. Поэтому въ первой - счастіе есть (въ смислѣ удовлетворенія вообще) только результатъ. Здѣсь возникаетъ сомнѣніе чисто исихологическаго свойства: какъ можеть воля желать дѣйствовать, не будучи нисколько заинтересована какимъ нибудь предметомъ желанія, ибо правственное дѣйствіе есть именно дѣйствіе безъ всякаго интереса. Кантъ находитъ нодобный мотивъ (чуждый, однако, всякаго интереса) въ

уважении къ правственному закону. Мев могля бы возразить. говорить Канть, что упоминая объ уважения я только прячусь за темният чувствомъ, вятсто того, чтоби дать ясний ответь въ формъ разумныхъ понятій. Однако если уваженіе в есть чувство, то во всякомъ случав не пассивно воспринимаемое, но активно дъйствующее по понятіямъ разуна, и потому вполив отличное отъ встхъ другихъ чувствъ, сводимыхъ въ концт концовъ нъ склонности или страху. Я отношусь съ уваженіемъ къ тому, что признаю за непосредственный для меня законъ, я это уваженіе есть простое сознаніе подчиненія моей воли закому, безъ всякаго какого небудь посредствующаго вліянія на пою чувственную природу. Такое непосредственное определение воли закономъ и сознаніе этой подчиненности и называется уваженіемъ. такъ что оно должно быть разспатриваемо какъ само дийствие закона на субъектъ, а не какъ причина подобнаго дъйствія (не какъ мотивъ его). Собственно говоря, уважение есть простое представление о чемъ нибудь (болье) ценвомъ (чемъ мое счастье) и потому подчиняющемъ это последнее. Это ценное не можеть быть, следовательно. разсматриваемо ни какъ предметъ любви, ни какъ предметъ страха, хотя имбеть сходство съ твиъ и съ другимъ. Предметь уваженія есть, такимъ образомъ, самъ законъ и притомъ такой, который, съ одной стороны, мы сами налагаемъ на себя, а съ другой, признаемъ его необходимимъ. Какъ закону вообще мы ону подчинены помимо всякаго вопрося о нашемъ собственномъ счастів; какъ наложенный на насъ начи же самими онъ есть простое следствие нашей же воли; въ первомъ отношени онъ возбуждаеть къ себъ нъчто вродъ страха, во второмъ нъчто вродъ любови \*).

Для того чтобы читатель могь совершенно ясно понять это Кантовское учение о свободъ воли, составляющее основной пунктъ его системы, мы должны здъсь на время оставить эти этическия учения и передать возможно кратко основные принципы его "Критики чистаго разума".

Во всемъ нашемъ знанін, говорить Кантъ, мы должны различать форму отъ содержанія. Вившнія ощущенія дають намъ только содержаніе, сами же по себь они не заключають еще некакой формы. Что это такъ, именю, что формы повидимому 一般のできる。 これのは、一般のできるというなどのないのでは、一般のできるないのでは、これには、これにはないのできるないのできる。

<sup>\*)</sup> Grundlegung I, crp. 19 и слёд. (принёчаніе).

даваеныя намъ ощущеніями, напр. формы пространства, времени, причинной связи, въ дъйстрительности даны намъ не изъ опыта, въ этомъ им легко можемъ убъдиться. Дъло въ томъ, что все, что ин знаемъ объ этахъ формахъ, т. е. всв сужденія объ нихъ, нивють характерь всеобщности и необходимости (и притомъ синтетической, а не аналитической). Действительно, всв положенія математики, имбющія предметомъ чисто пространственныя и временныя отношенія \*), всь они несомнычно всеобщи и необходими. Напр. теорема, что сумма внутреннихъ угловъ треугольника равна 2 прамымъ, это положение върно не только относительно какихъ нибудь видъчныхъ нами треугольниковъ, но и отпосительно безусловно всталь, какіе только могуть быть. Тоже самое должно сказать и объ общемъ принциив причинности. Всякое явленіе, говоримъ ми, имфетъ какую инбудь цричину. Однако въ дъйствительности мы наблюдали въдь не всъ явленія, следовательно такого безусловно всеобщаго и необходимаго положенія изъ нашего опыта, касавшагося только нъкоторыхъ явленій, мы вывести не можемъ. И тамъ не мечае это положение иссомивнию вврно. Если бы мы взяли другія форнальния отношенія, то и въ нихъ нашли би тоже.

Такимъ образомъ, всё эти форми имфотъ источникомъ не внёшнія ощущенія, и пе опить. Остается предположить, что они дани намъ до опита, что опи апріории. Итакъ, то что ми называемъ пашимъ опитнимъ знаніемъ слагается изъ двухъ элементовъ: съ одной сторони содержаніе его дается намъ извить, въ видъ ощущеній, это—пассивная сторона, съ другой эти ощущенія, по законамъ нашего разума, получаютъ извістную форму, и въ этой діятельности разумъ активенъ, ибо онъ самъ создаеть эти формы. Одно содержаніе опита безъ разумныхъ формъ сго—безсинсленю, одни формы разума безъ содержанія даннаго ощущеніями вообще говоря—пусты и безпредметны. Однако есть ніжоторые случаи, гдів и одни формы разума дають уже достаточное знаніе. Примісръ этого мы видимъ въ указанныхъ положеніяхъ математики и общаго естествознанія.

Предметь критики (чистаго) теоретическаго разуна и есть анализь этихъ формъ разума съ цёлью опредёлить границы ихъ

<sup>\*)</sup> Эти посліднія въ арионетнив.

употребленія. Такихъ формъ Кантъ признаетъ три класса: формы чистаго воззрѣнія, формы разсудка и формы разума. Формы чистаго (формальнаго) воззрѣнія суть пространство и время. Все содержаніе ощущеній необходимо вливается въ эти формы и только въ пихъ доступно нашему сознанію. Ощущеній вившняго міра, которыя бы не были въ пространствѣ, и ощушеній вообще, которыя пе текли бы во времени — им не пиѣемъ. Но самыя эти формы (пространство и время) не происходять изъ опыта, какъ мы видѣли выше, но привносятся самымъ познающимъ субъектомъ. Однако эти формы могутъ доставить нѣкоторое знаніе и сами по себѣ, и примѣръ подобнаго знанія мы встрѣчаемъ, какъ сказано, въ чистой математикъ.

Формы разсудка, составляющія второй классь, суть, вообще говоря, формы сужденія обо всякомъ предмент опыта. Мы нарочно подчеркиваемъ- слово "предметъ", ибо въ немъ вся суть. Предметы только повидимому даны въ ощущеніяхъ; въ дъйствительности же даны намъ только ряды ощущеній въ пространствъ и времени. Если я говорю: это столъ, то я въ существъ дъла сима соединяю въ одно цълое мое зрительное ощущение съ ощущеніемъ твердости и непропицаемости и съ другими осязательными воспріятіями, и утверждаю за этими соединеніеми реальную связь. Соединение это дълаю я самъ изъ моихъ ощущений по ммкоторыма общима привилама. Тоже самое, когда идеть дело о причинной связи: я соединяю два ощущенія временно следующія одно за другимъ въ неразрывную связь причины и дъйствія, соединию по накоторыми общими и пеобходимими правилами разсудка. Тоже самое мы должны сказать и о множествъ другихъ случаевъ, гдъ только встръчается нъкоторое суждение о какихъ бы то ни было предметах опыта. Ибо само суждение есть нъкоторая форма, и какъ всякая форма вносится въ опыть санивъ разунонъ.

Но здёсь можно спросить: если всё эти формы вносятся самими нами, то что ручается, что указанныя опытныя сужденія, построенныя на такомъ, повидимому, шаткомъ основаніи субъективныхъ правиль разсудка, будуть соотвётствовать реальной дёйствительности? не должно ли скоре опасаться, что всё они явится въ подобномъ случаё чистыми иллюзіями, которыя з будуть разбиты при последующихъ опытахъ? Однако подобное возраженіе падаеть само собою. Мы спрашивали, не будуть ли противорё-

чить будущіе опиты нашинь субъективнымь опитанию сужденіямъ, и какое право инфенъ мы прилагать къ объективнымъ предметамъ наши субъективныя формы; однако, что такое этотъ будущій опыть и этоть объективный предметь? Віздь это будеть тоже наше опыть, т. е. онь будеть обусловливаться тыми же нашими формами сужденія, и это будеть тоть-же вившній предметь, какой, какъ ин видъли, ин сами строимъ изъ ощущеній. Иваче говоря, все что ин узнаемъ вноследствии и все предметы опита. какіе ин можень встрычать, все это есть и всегда и необходино будеть только явленія, т. е. закономірное соединеніе содержанія опыта съ формами нашего разсудка. Кром'в этихъ явленій, кром'ь такого опыта им ничего не знаемъ и знать не можемъ, ибо все наше знаніе необходимо обусловлено данными нормами нашего разсудка. Міръ сущностей въ себъ, если онъ и существуеть, недоступень нашему знанію. Это не значить, однако, что наше опытное знаніе есть субъективная илиозія. Или върнъе, если это и иллюзія, то иллюзія необходимая, закономърная, короче — это дъйствительность для насъ, потому что никакой другой дъйствительности мы не знаемъ и знать не можемъ.

Однако ин разсмотрели пока только 2 класса формъ разума, есть еще третій, который Канть называеть собственно разунними формами въ отличе отъ предъидущихъ, какъ рассудочныхъ. Дъло въ томъ, что разсудокъ, хотя даетъ намъ правила, по которият ин соединяемъ опущенія подъ формою отдільнихъ предметовъ, отдъльные предметы располагаетъ въ причинный рядъ и вообще создаеть опыть въ широкомъ смыслъ слова, но онъ ничего не говорить объ окончательныхъ целяхъ, къ которынъ въ концъ концовъ стремится всякое знаніе. Такъ, идя отъ одной причины къ другой, им невольно ищемъ начала этого ряда, т. е. начала, которое само уже не было бы обусловлено причиною, но создано свободно; далъе, сознавая единство нашего  ${m J}$  жы невольно приходимъ къ мысли о его полной простотъ, неизмънности и след. безспертін души; наконець, расширяя наше знаніе до последнихъ пределовъ міра, мы стремнися къ познанію полноты всехъ частей его, къ его пелостности въ Боге. Такинъ образомъ, мы необходимо влеченся тремя идеями, и стремимся достигнуть ихъ познанія па опыть: идеею свободы, души и Бога \*).

<sup>\*)</sup> Имая въ виду этическое ученіе Канта, я для простоты съузиль зваченіе космологической иден, оставнить въ сторона математическія

Однако, эти ндеи имъютъ въ теоретическомъ познаніи совершенно пное значеніе, чъмъ указанныя выше правила разсудка. Идеи разума влекутъ къ познанію стоящему вит опыта, вит области явленій, къ познанію сущностей: Бога, души, свободы. Однако сами эти идеи суть въ концт концовъ только наши субъективныя нормы, и ничто не ручается намъ, что объективныя сущности имъютъ туже природу, какую эти наши нормы. Правда и правила разсудка тоже субъективны, то они зато и не имъютъ другой области примъненія, какъ нашъ опытъ, т. е. область субъективныхъ явленій.

Такимъ образомъ три указанныя идеи разума не дають намъ никакого положительнаго знанія \*). Это не значить, конечно, что Бога или безсмертнаго духа въ насъ не существуеть. Критика чистаго разума указываетъ только предълы нашего теоретическаго нознанія и доказываеть, что эти сущности теоретическа для насъ непознаваемы. Оставаясь на почвъ теоретическаго знанія мы не можемъ ни отрицать бытія Бога, ни утверждать его. Однимъ словомъ, никакое метафизическое познаніе Его невозможно. Тоже касается и двухъ другихъ великихъ предметовъ этой мнимой науки: сущности духа и свободы воли.

Но здёсь можеть возникнуть вопросъ: если, какъ было показано выше, мы необходимо должны по правиламъ разсудка мыслить всикое явленіе обусловленнымъ какою нибудь причиною, то повидимому мы должны прямо отрищать всякую свободу воли, а не тольке признавать се непознаваемой? Однако и это возраженіе переходить, хотя и въ обратномъ направленіи, чёмъ обыкновенная метафизика, истинные предёлы познанія. Міръ явленій действительно безусловно связанъ закономъ причинной связи, и никакая свобода въ немъ не мыслима. Такъ какъ и



антиномін. Что касается до 4-й антинонін, то врядь ди кто ножеть ее отличить оть теологической идеи (см. напр. Wundt. Ueber Kants antimonien. Phil. Stud. II).

<sup>\*)</sup> Я оставляю туть въ сторонь метохологическое значение пдей отчасти потому, что опо не имъетъ никакого отношения къ задачамъ этики, а главное потому, что все это значение имъетъ источникомъ только Кантову любовь къ схемамъ. Оставаясь на почвъ самой «Критики чистаго разума" мы легко могли бы объяснить все это значение и про одного разсудка.

всѣ наши внутреннія состоянія, составляющія предметь изученія психологіи, суть тоже только явленія (пбо они являются намъ, во первыхъ, въ формѣ времени, вовторыхъ, обусловлены нормами разсудка) то и здѣсь мы не имѣемъ никакой свободы. Но утверждать, что за этими явленіями не стоить какого нибудь инаго міра сущностей, или что эти сущности, если онѣ имѣють бытіе, не могутъ быть свободны, такое утвержденіе оченидно онять переходить предѣлы нашего теоретическаго знанія и предполагаеть нѣкоторое, хотя и отрицательное знаніе о томъ мірѣ, который абсолютно непостижниъ для насъ.

Таковъ результатъ "Критики чистаго разума". Но ми уже видья раньше, что въ области правственности фактъ существованія абсолютнаго правственнаго закона ведеть къ признанію свободы. Такимъ образомъ то, чего возможность признана въ теоретическомъ познанів, получаеть дийствительность черезъ своеобразное расширение познанія совершаемое правственныма сознаніемъ. Итакъ, притика теоретическаго разума показываеть намъ, что міръ сущностей для насъ непостижимъ и что все наше знаніе ограничено явленіями для пасъ, этими "необходимими п закономърними иллюзіями". Въ этомъ мірѣ нѣтъ мѣста свободѣ, а сабд. и правственности. Здёсь исе связано железнымъ закономъ причиной связи. Но притика нравственнаго разума обнаруживаеть предъ нами иной міръ, міръ сущностей, стоящій за міромъ явленій. Это "царство духа", съ его свободой и нравствен-- нымъ закономъ, открывается след. не въ теоретическомъ познанів, но въ нравственной диятслиности. Законз правственности и есть законь этого сцерхуучственнаго, свободнаго и разумнаго міра.

Не противоръчить ли, однако, подобное сознание законамъ теоретическаго познания? Въдь и въ этикъ мы въ коицъ концовъ руководиися этими же законами? Кангъ отвъчаетъ на этотъ вопросъ длинпымъ разсуждениемъ "о правъ практическаго разума къ расширению, какое невозможно для теоретическаго познания". Но сущность этого разсуждения очень проста: все сознание свободы, которое мы имъемъ въ нашей правственной дълтельности, все равно не можетъ имъть никакого приложения въ теоретическомъ познании. Если бы я напр. захотълъ объяснить какое нибудь дъйствие человъка изъ его свободы, то изъ подобнаго объяснения уже потому ничего не могло бы выйти, что свобода при-

суща человъку всегда, дъйствіе же произошло въ извъстини номенть (или точнье, первая стоить вив условій времени, второе — происходить во времени). Далье, всякое дъйствіе безусловно опредълено цьлымь рядомъ предъидущихъ причинь въ видъ воспатанія, общественныхъ условій, физіологическимъ состояніемъ тыла и т. д. Для свободы въ этому рядь ныть инкакого мъста, ибо она принадлежить не къ этому ряду, не къ явленіямъ, но къ тому, что свойственно сущностямъ. Иначе говоря, всякое теоретическое приложеніе свободы невозможно прежде всего потому, что всякое такое познаніе есть своеобразный комплексъ пассивнаго воспріятія и активной переработки этого даннаго матерьяла, комплексъ которому слыл. соотвытствують другіе подобные же комплексы, а не свойства вещей въ себъ. Какъ только и начинаю что нибуль теоретически познавать, какъ я становлюсь на эту своеобразную почву "явленій", и вещь въ себъ исчезаеть для меня. Такимъ образомъ, свобода, хотя и есть свойство вещи въ себъ, но теоретическаго приложенія это познаніе имъть не можеть.

Если мы теперь, прежде чёмъ пдти дальше, спросниъ себя, что же сохранилось до нынё и вошло въ твердо установленное содержаніе науки отъ всего этого Кантовскаго ученія о свободё воли. то отвётъ долженъ быть весьма отрицательнымъ.
Вопервыхъ, что касается до "Критики чистаго разума", то

Вопервыхъ, что касается до "Критики чистаго разума", то врядъ ли кто нынь, кромь вымирающаго направленія Новокантіанцевъ, видитъ въ ней удовлетворительное решеніе проблеми познанія. Ікантовское ученіе о времени и пространствь положительно опровергнуто; и въ томъ и въ другомъ ми не видимъ ни исключительно субъективныхъ формъ, ни апріорности. Психологическій анализъ чувства времени, хотя еще не привелъ къ окончательнымъ результатамъ, но сделалъ весьма правдоподобнымъ предположеніе, что въ основъ оценки времени лежитъ своеобразный законъ періодическихъ перемънъ сознанія, или върный, винманія \*). Чувство пространства найдено весьма различныхъ для различныхъ чувственныхъ органовъ (зрительное пространство иного рода, чёмъ осязательное) и разложено на свой два фак-



<sup>\*)</sup> Cm. объ этомъ мое экспериментальное изследование. Beitrage zur Theorie der act. Apperception und der sinnlichen Aufmerksamkeit. (Philos. Studien von W. Wundt. Bd. IV Heft 3).

тора: ивстные знаки и иннерваціонное ощущеніе \*). Что касается до формъ разсудка, то, неговоря уже о очевиднихъ недостаткахъ ихъ перечисленія у Канта (таблицы категорій), никто,
конечно, не рышится нынь сводить функціи разсудка къ "трансцендентальному единству самосознанія": примыръ Фихте показаль
къ какой софистикы ведеть послыдовательное проведеніе этого
принципа. Правда проблемма причинности стоить передъ нами
въ такой же загадочности, какую она имыла до Канта. Но
врядъ ли кто станеть считать нины причинность вообще только
формою разсудка, тымь болье, когда устарылий дуализмы явленій и сущностей постепенно уступаеть мысто монизму.

Но. конечно, менье всего сохранилось отъ Кантовскаго ученія о разумь, какъ суммь направляющихъ идси. Вридъ ли возможно нинъ вообще признавать подобный органъ высщаго теоретическаго познанія. Если же онъ (паче чаянія) существуеть, то конечно его роль должна быть больше, чань то ненужное руководство разсудочнаго познанія, которое Кантъ ему пришсаль. Что насается до самыхъ идей разума, то для насъ здъсь, конечно, важное всего плея космологическая и въ частности динамическая автиномія причивности и свободы. Аптиномія эта, какъ извъстно, состоитъ въ томъ, что съ одной стороны ин должны признать всеобщность причинной связи: все въ міръ случается по законавъ природы, — съ другой, какъ старается доказать Канть, необходимо предположить еще свободу. Виходомъ изъ такого, будто-бы неизбъжнаго, противорвчія служить у Канта разделеніе міра на міръ явленій (природа), въ которомъ господствуетъ причинность, и міръ вещей въ себъ, которыя свободны, т. е. указанное выше предноложение умоностинаемой свободы.

Однако эта антиномія, подобно другимъ, представляєть, какъ указаль еще Шопенгауерь, \*\*) только игру понятіями. Иненно доказательство "тезиса", что явленія міра не могуть быть объяснены исключительно изъ одной причинности законовъ природы, но необходимо предположить для того еще "свободу", доказатель-

<sup>\*)</sup> См. напр. Основы исихологіи Спенсера т. Гії, стр. 187 ж сл. (русск. нер.) и особенно Вундта Физіологическия Исихологія стр. 701 ж сл.

<sup>\*\*)</sup> Kritik der Kantischen Philosophie (Werke Bd II, S. 583 ff).

ство этого положенія у Канта ошибочно \*), и такий образовь въ действительности никакой подобной антиноміи не существуеть.

Мы не инфенъ здёсь въ виду входить въ обсуждение по существу проблемим о свободе воли. Более подробный анализъ этого вопроса будетъ представленъ нами при разсиотрении уче-

<sup>\*)</sup> Доиззательство это ведется подобно другима ота противуположенія: если "петъ другой причинности, то все случающееся будеть предполагать предшествующее состояніе... но предшествующее состояніе само есть ньчто случившееся... след... неть полноти въ рязь одна оть другой происходящихъ причинъ. По законъ природи состоять въ томъ, что инчего не случается безъ достаточной причины, опредъленной а priori. След. положение, что причинность возможна только по законамъ, взятое вообще, безъ всякаго ограниченія, противорѣчить самому себь и не можеть быть донущено въ исключительномъ смысль. Поэтому и т. д." Въ примъчании Кантъ прибавляетъ "Здъсь нужно устранить одно только педоразумбије, именио такъ какъ прјемственный порядокъ въ мірѣ можетъ нивть только сравнительно первое начало, нбо ему всегда предмествуетъ извъстное состояние вещей въ мірт, - то въ міровомъ ході: вещей певозможно безусловно первое пачало". (Русск. переводъ М. И. Владиславлева стр. 370 и 372). Такимъ образомъ суть доказательства очевидно основана на точъ что безконечный временный выдъ не можеть быть закончень, котя въ каждой отовымой причинной связи мы имбемъ вполив достаточное обоснование. Т. е. весь этотъ телись повторяеть въ своемъ роде въ конце концовъ тоже, что сказано (въ перв. антиноміи) о продолжительности міра въ прошломъ времени. Т. с. вопросъ вообще состоить въ томъ, какъ прошедшее (т. с. нывъ законченное) можеть быть безконечины; это значило бы-законченная безконечность. Однако здесь ин находнив ошибку: прошедшее, конечно, уже закончено, т. е. не можеть теперь больше увеличиваться, но это не значить, чтобы оно когда инбудь въ определенный пункть времени началось. Если же такого определеннаго пункта не было, то оно осталось безконечиных вз одну сторону. Во всехъ подобныхъ доказательствахъ всегда гдв нибудь скрыто предполагается, что безконечное получило опредъленное начало. Законченная или данная безконечность не есть еще сама по себь противорьче. Мы не можемъ мыслить заковченной безконечности только потому, что мы въ известный моментъ такъ сказать начинием сс, с.т.д. одинъ предель ел уже необходимо надаеть въ определенний пунктъ времени или пространства и след. остается только возможность непрерывнаго удаленія другаго ся копца. По совершенно ненопитно почему движение причинной связи изъ безконечности къ опредъленному концу представляетъ большую невозможпость, чемъ имсленное движение отъ определеннаго конца къ безкопечному началу. И та в другая суть односторовнія безконечности в только въ этом смысль законченция.

ній пессимистовъ и въ частности Шопенгауера, у котораго это Ісантовское ученіе объ умопостигаемомъ (принадлежащемъ вещамъ въ себъ) характеръ свободы достигло особеннаго развитія \*). Тогда же мы подвергнемъ и критикъ это ученіе и постараемся доказать вообще иснужность для правственности этой мнимой свободы. По уже и тутъ, въ Кантовскомъ ученіи мы встръчаемъ одно важное педоумъніе, на которое теперь же и укажемъ.

Дъло въ токъ, что представляется совершенио непостижимимъ, какъ одно и тоже явление можетъ быть внолнъ обусловлено предшествующимъ явленісмъ (по причиной связн) и въ тоже время быть также внолив определено свойствами "вещи въ себъ", ибо въ такоят случат ин инфли бы одно и тоже япленіе обусловленное двумя различними и даже противоположники прилинами и притокт такт, что каждая изъ этихъ причинъ обусловливаетъ явление во всемъ его объемъ \*\*). Это было бы еще возможно, если бы эти два рода причинности принадлежали одному существу; но и это не такъ, ибо причинное отношеніе связываеть явленія, которыхь содержаніе дано намь извиф, т. е. есть результать воздыйствія какой нибудь иной вещи въ себь", а не нашего я; наши же свободныя действія вытекають именно изъ этого я. Иусть напр. мы совершили свободно нъкоторое действіе; опо по Канту определено, во первыхъ свойствами нашего "умоностигаемаго характера". Но съ другой стороны ни разсматриваем это дъйствіе, бабъ одно изъ членовъ въ рядъ непрерывной причинной связи явленій природы. Есля бы это наше теоретическое познаніе было исключительно обусловлено формами нашего разсудка, то, поскольку эти формы принадлежать нашену же унопостигаеному характеру, совпадение познанія съ действісит пе представляло бы невозножнаго. Но, какъ ми видели выше, наше реальное познаніе состоить не только изъ формъ разсудия, но и содержить матерыяль данный откуда-то извић. Этотъ матерьялъ уже не есть произведение нашего умоностигаемаго характера. Почему же, спрашивается, въ указанномъ

\*\*) Zeller. Deutsche Philos. seit Leibnitz (crp. 456).

<sup>\*)</sup> Въ другомъ направления это Кантовское учене било развито Пеллингомъ въ его изкъстимъ "Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit" (1809 г.), принадлежащихъ ужо къ теософическому періоду его философіи. Объ этомъ см. гл. 5 этого отдъла.

нашемъ дыйствіи, поскольку опо входить въ рядъ познаваемыхъ нами причинныхъ связей, наша сверхопытная причинность должна пепремённо совпадать съ сверхопытной причиппостью другихъ вещей въ себе (которая, однако, песомпённо опредёляетъ иногое въ этомъ познаніп нашего действія, какъ опредёленнаго члена въ ряду природныхъ явленій).

Читатель знакомый съ исторією философіи легко замітить, что указанное педоунтніе совпадаеть съ теми, которыя столь часто встръчаются при анализъ понятія о взаимоднаствіи всщей кообще. И здёсь, какъ и вообще изъ подобныхъ сомнёній, есть только три последовательных вывода: Вопервыхъ - предустаповленная гармонія" Лейбница; это ученіе предполагаеть что взаимодъйствие вещей есть простая видимость, миражъ: вещь не взапиодъйствують, но явленія въ нихъ только совпадають всявдствіе предварительнаго правильнаго созданія ихъ (подобно часамъ показывающимъ одинаковое время, но не находящимся, однако, въ реальной связи). Это инбије неопровержино, но и недоказуемо. Чтобы опровергнуть его ин должны были бы во всёхъ случаяхъ причинной зависимости разумно вывести следствів изъ причины; тогда только ихъ совнадение стало бы безусловно понятно. Но это невозможно, или вернее, было возможно только для Гегеліанской самонадъянности. Еще менье возможно доказать это мивије. Подобная предустановлениая гармонія, отрицая реальность взапиодъйствія, утверждаеть тьиь полную заключенность сущностей въ себъ ("монады не имъютъ оконъ", какъ говорилъ Лейоницъ); но то что заключено въ себъ, тъмъ самымъ лишено и возножности на деле познать состоянія другихъ вещей, а след. п совиядение этихъ состояний со своими, — иначе говоря, если каждая сущность знаетъ только свои состоянія, то совнаденіе этихъ состояній въ различнихъ сущностяхъ, если и существуетъ, то не только не познаваем, но и безполезно. Такимъ образомъ, послёдовательно проведенная эта гипотеза уничтожаеть самое себя. Наконецъ, не должно забывать, что весь ея raison d'être есть только сведеніе многихъ чудесь (совиаденій) къ одному верховному (предустановленной гармоніи); но и одно чудо есть всетаки consilium abeundi для философів.

Второе возможное разрѣшеніе нашего вопроса длетъ монизмъ. Онъ предполаглеть, что въ основѣ явленій лежить только одна сущность; поэтому совпаденіе первыхъ есть естественный резуль-

татъ этого единства. Это учение приняли почти всъ послъ Кантовскія философскія системы, почему этоть періодь німецкой философіи есть періодъ пантепстическій по преимуществу. Въ частномъ случав, въ нашемъ вопросв, очевидно, вся трудность совнадения свободы и причинности исчезаеть, если въ основъ міра полагается одина только верховний субъекть, абсолютное Я. Богъ. Индивидуальныя сознація суть только отдельныя янсли этого абсолютнаго субъекта \*). Такинъ образонъ ни видинъ, что Кантовская этика, подобно Кантовской теоріи нознанія, приводить насъ къ ученію Фихте. Но и этоть исходъ, какія бы разнообразния формы онъ не принималь, въ копцъ концовъ даетъ только инимое разрешение проблемии взапиодействия. Именно это разрешение само только тогда имееть силу, когда все явления, выводятся изъ предположения чине какого пибудь одного свойства въ Абсолютномъ (ибо принимая первопачально различныя стороны въ Немъ, мы идемъ на встречу новому вопросу о взаниодъйствін этихъ сторонъ). Но какъ бы мы ни судили, нельзя не сознаться, что (по крайней до сихъ поръ) всв подобиня повытки вывода всего содержанія міра изъ одного какого нибудь

<sup>\*)</sup> Возраженія, которыя діласть Банту Гегель (въ *Phänomenologie* des Geistes), гдв онъ показываеть, что субъективний долгь необходимо находить свое условіс вы поступатахь (и прежде всего въ поступаті: совпаденія законовъ природы съ закон ят праветвенности, т. с. въ бытін Бога), а съ другой стороны эти же постулати необходимо полагаетъ лишь своею цилью (т. с. считая мірь безправетвенныхъ, противоположнимъ себь, ставитъ себь задачею его исправление), это возражение есть именно то самое, на которое ин здесь указываемъ. Если міръ свободи отличень отъ міра природи, то что справивается ручается намъ. что наше правственное действие не будеть иметь въ природъ совершенно вного, чемъ намъ желательно, характера? Если же *Богъ* установляеть эту гармонію, то природа уже не противуположна долгу, но и нь ней действуеть тогь же божественный законь, и намь инть инкакой нужды противунолагать минмо гетерономную правственность автопомной. — Замілнив, однако, что несмотря на всю правильность этой критики у Гегеля, она имаеть силу лишь противъ Канта в формально субъективной этики, т. с. такой, которая выходя изъ принцина субъективнаго долга (а не конечной цили правственности), считаеть этоть долгь чисто разумною формою. А тогь, хотя и субъективный, по не формальный принципъ этики, который мы защищаемъ въ этомъ сочинения, для этой Гегелевской критики остается неприкосповеннымъ. (См. объ этомъ подробиве въ гл. 4).

свойства Абсолютнаго были положительно неудачим. Если же этого вывода не делается, то вся гипотеза представляется безилодной, и съ одинаковымъ усифхомъ можетъ быть заменена всякою другою. Главное затруднение этихъ монистическихъ системъ состоитъ и всегда состояло въ совершенной невозможности
вывести многое изъ единаго. И въ какимъ трудностямъ и софизмамъ ни прибегали въ этомъ отношени философи, сколько
остроумія и геніальности ни тратили на разрешение этого вопроса, опъ остался пока неопровержимыть аргументомъ противъ
всякаго монизма.

Но если ни монизмъ, не илюрализмъ (ученіе о многихъ сущностяхъ) со своею предустановленной гармоніею не выдерживаютъ критики въ своихъ объясненіяхъ проблемым взапиодъйствія, то намъ остается еще одинъ (и можетъ быть послёдній) исхоль. именно помня лучшую заслугу Канта (и Гегсля) подвергнуть критикъ самыя понятія сущности и явленія. Изъ этой вритивь, можеть быть, окажется, что самыя эти понятія вовсе ненужены иля мышленія и представляють лишь продукть пережитихъ ступеней психологического антропоморфизма. Но подобная критика была бы, конечно, забсь неукостна, ибо вся наша задача въ этомъ отступлении отъ прямаго изложения Канта состояла только, вопервыхъ, въ указаній педостаточности его ученія объ умоностигасной свободъ воли, въ указаніи на то, что это ръшеніс лишь испорирусть трудности проблемы, и вовторыхъ, въ приведении въ связь Кантовскаго учения съ последовавшивъ за нимъ пантеприомъ. Портому теперь им вповь возвратимся въ нашему философу.

## III.

Выше быль показань и объяснень принципь Каптовской этики, какъ опь выражается категорическимь императивомь. Далье было объяснено его отношене къ свободъ воли и ея автономіи. Всь эти результаты могуть быть выражены вкратць слъд. образомъ: въ основъ нравственности лежить сверхъопытное требованіе (категорическій императивъ); это требованіе касается лишь разумной всеобщности дъйствій, которая и есть нравственность; но всеобщность есть также и понятіе разума, слъд. под-

чинаясь категорическому императиву, человъкъ (какъ разумное существо) исполняеть лишь свой же законъ. Иначе говоря, правственность есть тоже, что всеобщиость, всеобщиость тоже, что разумность, разумность тоже, что свобода, свобода тоже, что самозаконность или автономія. Человъкъ правственный вмъстъ съ тъмъ разуменъ, свободенъ и автономенъ.

Такова основа Кантовской этики. Намъ предстоитъ теперь разсмотръть ту систему добродътелей, которая витекаетъ изъ указаннихъ принциновъ. — Какъ извъстно, эта система добродътелей изложена Кантомъ только во второй части Метафизики нравовъ (1797 г.) и, несмотря на многія глубокомисленния замъчанія, уже носитъ, какъ справедливо замътилъ Шопенгауеръ \*), сліди старческаго безсилія. Капту въ это время минуло 73 года! Поэтому слідующія ученія будутъ изложены лишь вкратць.

Категорическій императивь гласить: "поступай такъ, чтобы правило тооих зайствій могло стать припципомъ зайствій для истьхъ разумныхъ существъ". Такимъ образомъ нравственные поступки могуть инеть целью только то, что желательно для всякаго вообще разумнаго существа. Но вст наши цтли вт концт концовъ сводятся къ двумъ: нравственному совершенству и счастію. Какоо бы дійствіе человітка ми ни взяли, мы всегда увидинь. что онь имбеть целью или стать выше, совершение (какъ би онъ ни понималь это) или сделать себя и другихъ счастливъс. Съ другой стороны, исъ дъйствія могуть быть раздълены по тому, имъютъ ли они объектомъ меня самаго или другихъ людей. Соединия эти два перекрещивающіяся разділенія, ин получаемъ четыре возможныхъ рядовъ целей: личное счастіе, личное правственное совершенство, чужое счастие и чужое совершенство. Эти цели исчеримвають всю область человеческих стремленій. Наложимъ теперь на эти разділенія мірку категорическаго императива и носметримъ, что изъ всфхъ этихъ возможныхъ целей предписывается правственностью. Во первыхъ, что касается личнаго счастія, то оно хотя и есть цель, которая свойственна каждому человику (по влеченіямь его природы), по никогда не можеть быть разсчатриваема какъ правственный долга.

<sup>\*)</sup> Die ziden Grundprobleme der Ethik exp. 119.

Всякій желаетъ своего счастія помимо всякаго принумеденія, а между тъмъ было выше показано, что сущность нравственности выражается именно въ повелительной формъ ея закона, въ категорическомъ императивъ. Личное счастіе хотя и есть всеобщая цъль, но оно не есть долгъ.

Съ другой стороны, чумсое нравственное совершенство уже потому не можетъ быть моею цёлью, что совершенство человёка, какъ личности, зависитъ только отъ него самаго, ибо, веобще говоря, состоитъ всегда въ способности опредёлять сеом цёли по сеоимъ личнымъ понятіямъ о нравственномъ долгъ. Такимъ образомъ, было бы противорёчиво требовать отъ меня то, что зависитъ только отъ воли другаго. (Само собою разумёется, что этимъ не отрицается нравственное воспитаніе, ибо и въ немъ, по Канту, дёло состоитъ не въ созданіи въ другомъ человёкъ нравственнаго закона, по только въ пробужденіи его. послѣ чего ему должна быть предоставлена свобода и связанная съ нею отвётственность \*).

Такимъ образомъ, остаются въ области нравственныхъ дѣяній только 2 пѣли—личное нравственное совершенство и чужое счастіе. И та и другая цѣль могутъ быть обязатёльными и всеобщими, т. е. соотвѣтствуютъ категорическому имиеративу. Вслѣдъ за этимъ общимъ раздѣленіемъ Кантъ подвергаетъ анализу отдъльныя обязанности человѣка, но при этомъ самъ впадаетъ въ протнворѣчіе со своими безконечными подраздѣленіями \*\*), и слѣдить за нимъ въ этомъ ложномъ схематизиѣ намъ нѣтъ никакой нужды. Здѣсь достаточно будетъ разсмотрѣть отношеніе Канта къ двумъ основнымъ, по его мнѣнію, добродѣтелямъ: уваженію къ человѣку вообще и любви къ нему.



<sup>\*)</sup> Замітапія объ этомъ п объ нравственномъ катехизист см. Met. d. Sitten Zw. Th. Methodenlehre § 43 sqq. (стр. 333 sqq).

<sup>\*\*)</sup> Яснымъ приміромъ этого можетъ служить напр. то, что Кантъ относитъ уваженіе къ другому человіку къ обязанностямъ о чужомъ счастій, между тімь какъ самъ выставляетъ причиною этого уваженія то обстоятельство, что и въ другомъ человікі есть независимий отъ него иравственный законъ (требованія котораго, консчно, не совнадають съ требованіями личнаго счастія. Met. d. Sitten. Zw. Th., Zw. Buch, I Hauptst., 2 Abschn. §§ 37—4½ (стр. 313 sqq); ср. ibid. Einl., IV и V (стр. 218 sqq).

Уваженіе из человіну, кака носителю нравственнаю закона, составляеть основную добродьтель въ Кантовской этикъ. "Двъ вещи, говоритъ онъ въ заключени своего сочинения \*), наполняють меня все новымь и возрастающимь изумленісмь и страхож, чемъ чаще и продолжительные я объ нихъ размышляю. Это — звъздное небо надъ мною и правственный законъ во мнъ. И то и другое я отнюдь не долженъ мыслеть скрытымъ отъ себя въ каконъ то сумракъ или лежащимъ въ безконечности за ноимъ горизонтомъ; и то и другое я дъйствительно вижу передъ собою и мое существование непосредственно связано и съ ихъ бытісяв. Звіздный мірь начинается сь того санаго міста, которое я заничаю во вившнемъ чувственномъ мірів, и расширяєть мою связь съ окружающимъ въ необозримия протяженія міровъ надъ мірами и системъ за системами.... Нравственный законъ имбеть начало въ моемъ невидимомъ Я, въ моей личности и дълаетъ меня часномъ другаго міра, истинно безконечнаго, по доступнаго только разумному познанію. И въ этомъ новомъ мірѣ я нахожу себя уже не случайнымъ звъпомъ, но въ необходимомъ и общемъ соединеній (съ другими подобными мить существами). Взглядъ на звъздное небо съ его безконечными мірами уничтожаеть все мое значение, какъ физическаго существа, онъ напоминаетъ мнъ, что я долженъ буду отдать мое тело нашей иланеть (которая сама составляеть только точку въ безконечномъ міръ), мое тъло, въ которомъ малая часть вещества на короткое время и непостижичымъ образомъ получила жизненную силу. Но взглядъ на присущій моей личности правственный законь вновь и безконечно поднимаетъ мое значение, в именно какъ разумнаго существа. Этотъ законъ открываетъ мнъ новую жизнь, независимую отъ моей животной природы и даже отъ всего чувственнаго міра, открываеть по крайней мфрф постольку, поскольку я приссообразно подчиняюсь въ своихъ действіяхъ этому правственному порядку, не ограниченному условіями и предблами этой жизни, но простирающемуся въ безконечность ...

Иравственный законъ принадлежить, какъ мы видъли, сверхчувственному міру. Такъ какъ этотъ законъ имъетъ безусловную и верховную цънность, то и каждый человъкъ, какъ его поси-

<sup>\*)</sup> Kritik der practischen Vernunft. Beschluss (etp. 194 sq.).

мель, получаеть достоинство (Würde), т. с. ценность, которая выше всякой другой, которая, след., не есть ивновая ценность, но безусловная. Здесь им находинь источникь того уваженія, съ какинь им обязаны относиться ко всякому человеку. Это правильное отношеніе ко всякой личности Канть выражаеть следующинь образонь: "ты должень вндеть въ людяхь не средство, но саму цель", т. с. никакую человеческую личность им не китемь правственнаго права употреблять только какъ средство, ибо средствонь ножеть быть лишь то, что само не интеть высочайшей цены и достоинства.

Это величайшее уважение къ личности, какъ носителю верковнаго закона или какъ къ представителю сверхчувственнаго
міра, пропикаетъ всю Кантовскую этику, придаетъ ей возвишенный карактеръ и дълаетъ истиннымъ и лучшимъ образцомъ
индивидуалистической этики. "Провозглашение правъ человъка",
получило тутъ истинную и философскую форму, очищенную отъ
случайныхъ напосовъ политической жизни.

Изъ этого уваженія къ человіческому достопиству, какъ своему такъ и чужому Кантъ выводить основния положенія морали. Онъ указываетъ, какъ этому уважению противоръчитъ самоубійство, преобладаніе чувственных наслажденій, скуность, наконецъ ложь и ложное самоуничижение. Ложь, хотя бы она была безвредна, все таки унижаеть, ибо тоть кто лжеть, изображаеть себя другимъ, чемъ онъ есть, и темъ самимъ соглашается променять свое истинное достоинство на призракъ. Кроме того онъ унижается и такъ, что употребляеть себя, свое человъческое достоинство, какъ средство для обчана. Объ самоуничиженін Ісанть говорить: "самоуничиженіе, кабъ предрініе къ самому себъ въ срагненіи съ другими людьми (н даже вообще въ сравнении со всякимъ копечнымъ существомъ, хотя бы то быль серафинь) — вовсе не составляеть долга; нало того, стремленіе сравниться съ другими въ подобномъ смиренім или даже превзойти ихъ, соединенное съ мыслью о томъ, что такимъ образомъ я пріобръту еще большую внутреннюю цену, есть только скрытое честолюбіе, противоръчащее нашинь обязанностянь къ людянъ. Употребляеное же какъ средство для пріобрѣтенія чужой вилости (чья бы она ни была), т. с. какъ сознательное принижение своей личной правственной цены (льстивость и притворство), оно становится лимивым самоунижением и противо-



Digitized by Google

ръчитъ обязательному уваженію къ себъ, какъ посителю иравственнаго закона \*\*).

Мы не буденъ останавливаться здёсь на оцёнкё этихъ идеаловъ, но вернемся къ нинъ при анализё французской этики, гдё встрётинъ ихъ болёо развитыми и въ большей связи съ ученіями, изъ которыхъ они выросли—съ ученіями о политической своболё.

Не менье своеобразно отношение Канта къ обязанностямъ любои. Мы видели выше, что въ основе его этики лежитъ понятіе свободы и самодъятельности (автономін). Именно потому извъстния дъйствія и могуть быть требуемы, что они вполнъ зависять оть воли человъка. Съ другой стороны, то, что есть результать его пассивной воспріничивости, вообще не можеть быть предписываемо какъ долгь. Кантъ полагаетъ, что любовь имъстъ именно такой характеръ: она есть чувство, а не дъйствіе свободной воли и не зависить оть этой последней. Поэтому требовать отъ человъка чувства любви было бы просто безсинсленно. Иное — дъла любви. Эти зависять отъ воли и безусловно обязательны; къ нимъ Кантъ причисляетъ благотырительность въ широкомъ смисле, благодарность и диятельное сочувствіе. Естественное сочувствіе, какъ раздъленіе всякаго чужаго горя не есть долгь (по крайней изръпрямой). "Стонки имели высокое представление о мудреце, когда они заставляли его говорить следующимъ образомъ: я "желаю ниеть друга, но не для того, чтобы онъ мив помогъ въ бедности, болезни или заключени, по для того, чтобы я могъ ему помочь и спасти такими образомъ человика"; но тотъ же мудрецъ, когда ему не удалось спасти своего друга, говорить "что инь за двло", опъ отвергаетъ сострадательность. И дъйствительно, продолжаеть дальше Канть, если кто нибудь страдаеть, а я небудучи въ силахъ ему помочь дозволяю себъ (подъ вліяніемь воображенія) заразиться этимь страданіемь, то на дель оказывается только два страдающихъ, хотя первопачально дано било одно несчастіе; но увеличивать страданія въ міръ, коправственною обязанностью. Изъ He Mozetl бить этого уже видно, что чувство состраданія не ножеть быть

<sup>\*)</sup> Mct. der Sitten, Zw. Th. § 11 (crp. 280 sq.).

нашимъ долгомъ... Однако, продолжаетъ Кантъ, если чувство состраданія, равпо какъ и сочувствія къ чужимъ радостямъ, само но себъ и не составляеть долга, то само дъятельное соучастіе въ чужой сульбъ есть наша прямая правственная обязанность \* \*). Мало того, развитие вообще нашего естественнаго чувства сихпатін, какъ средства для исполненія правственной обязанности, можеть быть нашичь долговь, хотя и непрямымь. Но что значить это деятельное содействіе людямь? Есть ли это деланіе добра такъ, какъ мы его понимаемъ, или простое исполнение желаній другихъ людей? На это Кантъ внолив последовательно отвечаеть въ последнемъ смысле. Такъ какъ счастіе не есть прято резусловное и состоить только въ исполнени моих желаній, то тоть, кто хочеть делать людей счастливыми, должень исполнять их желанія, а не свои предположенія о точь, что было бы для нихъ лучше \*\*). И въ этомъ, какъ и въ другихъ ученіяхъ Канта, мы должны видёть, какъ высоко стоить его чистая этика надъ обыденными попятіями заурядной филантропів. Есть-ли предълъ этой благотворительной дъятельности, спрашивасть далье Канть, не полжень ин человькъ отдать есе другимъ? Ибтъ, отвъчаетъ онъ, отдача своего имънія должна идти только до той стенени, чтобы потомъ самому не пуждаться въ чужой благотворительности \*\*\*).

Мы не пойтеми чальше за Кантоми ви анализи отдильныхъ лоброльтелей \*\*\*\*), но прежле чыть оставить обонча-

Полим обязанности и при томъ относящием въ нашему совершенству суть следующія: 1) обизанности къ себе, какь живому существу (онв

<sup>\*)</sup> ibid. § 34 sq. (стр. 307 sq.).
\*\*) ibid. § 31 Casuistische Fragen (стр. 304).

<sup>\*\*\*)</sup> ibid (crp. 304).

<sup>\*\*\*\*)</sup> Изложенная вкратив Кантовская система добродьтелей виветь слідующій видъ. Обязанности вообще, кром'в указаннаго въ текст'в раздъленія по цълявъ (личное совершенство и чужое счастів), могуть быть еще раздълены по роду своей обязательности на обязанности въ полномъ и въ неполномъ смыслѣ слова (Volkommene und unvolkommene Pflichten). Вполить обязательно то, чего несоблюдение, если-бы это посліднее стало всеобщинь принцинонь дійствій, составило-би прямое противорьчіс. Такова напр. правдивость, пбо сслибы ложь стала всеобщей, то она сама бы себь противоречила (никто не сталь бы и верить). Ис внолив обязательно то, чего пссоблюдение, обратившееся въ общее правило, хотя и возможно, но противоръчить нашимъ собственнимъ желапіянь.

тельно эту область и перейти къ последнему вопросу этики, къ вопросу о нравственныхъ постулатахъ, разсмотримъ критически отношеніе этого ученія о добродетсляхъ къ положенному выше формальному принципу Кантовской этики. Дело именно въ томъ, что вся эта система добродетелей отнюдь

запрещають а) самоубійство б) порочния и чувствонния удовольствія, в в) самоодуреніе (Schstbetäubung) черезь іду или питье; 2) обязанности въ себъ, какъ правственному существу (опъ запрещають а) ложь, б) скупость, в) ложное самојничижение) и 3) обязанности къ себъ, какъ прирожденному судьт самаго себя. При этомъ Каптъ указиваетъ какъ нервую заповідь всіхъ обязанностей къ себі, слід.: "познай самого себя въ нравственномъ отношении, и въ дополнительномъ отдъль разсматриваетъ обязанности наши къ существамъ више и ниже насъ стоящинь: обязанности къ неодушевленной природі и къ животнынь суть только непрямыя; человыть не имбеть никакихъ прямыхъ обязанностей къ животинуъ, но напр., обращаясь съ инии жестоко, онъ ослабляетъ вообще свои альтрунстическія чувства, что поведеть его легко и къ жестокости относительно людей, т. е. из прямому нарушению долга (§ 17).. Что касается до обязанностей къ Богу, то, какъ говоритъ Кангъ, имъть религію, т. е. разсматривать наши обязанности, какъ божественныя заповіди, есть обязанность не къ Богу, по къ людямъ (§ 18). "Неполныхъ обязанностей относительно себа" Кантъ указывають двь: 1) Обязанность развитія естественнаго совершенства (какъ средства для достиженія цілей всякаго рода), 2) обязанность развитія правственцаго совершенства (правствениая чистога побужденій) и собственно правственное совершенство, т. е. разнообразіе правственных цілей: "бульте святы" и "будьте совершении" (§ 21).

Можетъ повазаться, что эти последнія обязанности суть "совершенния обязанности". И действительно по качеству это обязанности вътесновъ смысле, но по степени—въ шировомъ (существующія ради fragilitas человеческой природи).

Второй классъ составляють обязанности относительно другихъ людей. При этомъ мы можемъ разсматривать людей или вообще, или по различію ихъ состояній. Въ первомъ отношеніи мы обязаны

- 1) любить людей. Причемъ предписывается не чувство, но дъйствія, (именю а) благотворительности, б) благодарности, в) соучастія);
- 2) уважать ихъ (т. с. признавать въ нихъ правственное достопиство, которое выше всякой мъновой цены). Этихъ исключаются:
  - а) надменность,
  - б) злословіе и сплетил,
  - в) издівательство.

Наконедъ, что касается до нашихъ обязанностей къ людямъ по различію ихъ состояній, то это составляетъ уже предметъ пе общей этики, но прикладной.

не вытекаеть изъ формулы категорического императива, мало того, изъ этой формулы вообще невозможно вывести частнаго нравственняго дъйствія. Категорическій императивъ, какъ мы видели выше, гласить следующимь образомь: "поступай тавь, чтобы правило твоихъ дъйствій могло стать принципомъ всеобщаго законодательства". Онъ, следовательно, инчего не предписываеть относительно содержанія нравственных дійствій, но указываеть только на требуемую всеобщность ихъ. Этой всеобщности, по мижнію Канта, соотвътствують двъ цели: нравственное совершенство и счастіе; только эти дві ціли (правильно ограниченныя) подходять подъ формулу всеобщности. Но здесь ин должни спросить 1) почему счастие есть всеобщая цель? Ответь на это, въ духе самаго Кантовскаго учения. можеть быть только одинъ-потому что таковы требованія человіческой природы, насколько она намь извъстна. Но въ превъидущемъ анализъ возможныхъ принциповъ правственности Кантъ самъ отбросилъ всякое матеріальное содержаніе желаній, именно потому что оно обусловливается разнообразіемъ человіческихъ потребностей и, подобно всякому эмпирическому знанію, не ниветь безусловной всеобщности, этого, по его мивнію, основнаго признака правственности. Теперь же им съ удивленіемъ встрічасиъ ученіе о томъ же счастін (хотя и чужомъ) но уже кавъ о безусловно всеобщемъ желаніп. Очевидно, здесь есть прямое противоръчіе, и оно весьма легко можеть быть прослежено въ самихъ Кантовскихъ выраженияхъ \*). Мало того, намъ совершенно нонятна причина этого противорфчія. Мы виделя въ начале этой главы, что Кантъ правильно призналъ нравственный законъ безусловнымъ, но ложно отождествилъ эту безусловную высоту его со всеобщиостью. Разъ, такимъ образомъ, онъ самъ исключилъ инъ правственности всякое содержание, очевидно онъ не могъ перейти къ копкретной правственной деятельности, не совершивъ гав пибуль скачка или ошибки.

<sup>\*)</sup> Напр. Кантъ говоритъ "Ich will jedes Anderen-Wohlwollen (benevolentiam) gegen mich; ich soll also auch gegen jeden Anderen wohlwollend sein" (Met. der Sitten. Zw. Th. § 27, стр. 300). Здъсь основа оченидно простой эгонзиъ. Тоже ib. § 30, стр. 302 sq; ср. Grundl. I, стр. 21 sq.: "Würde ich wohl damit zufrieden sein, dass meine Maxime (mich durch ein unwahres Versprechen aus Verlegenheit zu ziehen), als ein allgemeines Gesetz (sowohl für mich als Andere) gelten solle?"

Тоже самое, хотя и не столь очевидно, можетъ быть пока-зано и относительно второй изъ указанныхъ Кантомъ всеобщихъ иравственныхъ цёлей — совершенствованія. Это послёднее и связанное съ нимъ укажение къ присущему человъку правственному закону дъйствительно есть безусловно всеобщая цель, разъ безусловно всеобщъ этотъ самий законъ. Однако и здёсь ми вправъ спросить, что есть причина этой всеобщности уваженія къ нравственному закону — сама ли всеобщная форма его, пли нъчто другое, напр., безусловно высокій характеръ правственнаго начала. Кантъ, говоря объ чувствъ унаженія къ нравственному завсякаго разумнаго существа, т. с. повелительную форму категорическаго императива. Однако совершенно ясно, что сама новелительная форма еще не внушаетъ никакого уваженія. Уваженіе это, какъ и всякое другое, зависить отъ того, кто нове-ліваетъ и что новелівается. Слід, и здісь послідняя причина всеобщиости уважения къ нравственному закону и свизанной съ нею всеобщиости желанія правственняго совершенствованія есть не просто необходимая форма категорического императива, а итито другое, именно безусловная высота или сапкція есть причина и того, что чужое счастіе ны считаемь всеобщею для себя целью. Итакъ мы приходимъ къ выводу, что вся Кантовская система добродътелей только видино связана съ его ученісиъ о категорическомъ императивф, въ дъйствительности же изъ этого посафдияго никакого правственнаго дъйствія вывести невозножно. Или правственный принципъ имъстъ не одинъ формальный признакъ всеобщности и необходимости — тогда категорическій императивъ не достаточно выражаетъ его, или этотъ императивъ дъйствительно наше нравственное правило -- тогда вся Кантовская система добродътелей, мало того, вообще пикакое отдъльное правственное действие изъ него выведены быть не могуть. Само собою очевидно, что изъ этихъ двухъ возножностей лишь первая соответствуетъ действительности, т. е. формализмы правственнаго начала есть лишь ошибка Канта.

## 17.

Есть одна черта, которая отличаеть нравственное ученіе Канта отъ всъхъ другихъ, эта черта есть автономность, т. е. самодостаточность нравственного долга. Другія этическія системы ищуть опредълсній добра въ понятін ціли, которую должень имъть въ виду человъкъ, причемъ такою целью считають счастіе, или исполнение божественныхъ заповъдей, или развитие, или еще что нибудь иное, а нравственное дъйствіе разсматривають какъ наилучшее средство для достиженія этой конечной ціли. Лля Капта же нравственность, т. е. исполнение нравственнаго закона, есть сама по себъ цъль. Исполнять этотъ законъ должно не для того, чтобы получить счастіе (все равно въ этой или будущей жизни), но только потому что этотъ законъ самъ по себъ хорошъ, разуменъ и соотвътствуетъ истинюй, т. е. сверхчувственной природъ человъка. Вопросъ о томъ для чего надо быть нравственных, безспыслень: это высочайшій долгь человыка и никакого другаго смысла онъ не пифетъ. Искать какой нибудь иной цели, значило бы подчинять его чему нибудь иному, и темъ отрицать безусловную высоту нравственнаго начала, видеть въ немъ линь средство.

Но здась возникаеть передъ нами посладній и наиболюю трудный вопросъ. — Счастіе не можеть быть цалью нравственной даятельности; это установлено окончательно. Но съ другой стороны, если долгъ и есть самъ по себа высшее благо, то полиая и окончательная справедливость требуеть, однако, чтобы добрый человакь не быль несчастнымь. И это не есть заинтересованное и эгоистическое желаніе человака, но требованіе самого разуна, который ищеть полной справедливости. \*) Затрудненіе это состонть не столько въ томъ, что мы видимь теперь въ міра несправедливое распредаленіе счастія; эта несправедливость можеть быть и мнимой, потому что никто не можеть считать себа безусловно правымь и еще менье въ состоянія судить о степени чужой правоты. Дъйствительная и повидимому неустранимая трудность вопроса состоить въ томъ, что мы вообще не можемъ представить никакой связи между исполненіемь долга и счастіемъ.

<sup>\*)</sup> Kritik der practischen Vernunft etp. 133.

Счастіе есть удовлетвореніе наших потребностей, и въ этомъ смисль подчинено законамъ природы, т. е. обусловлено причинной связью господствующихъ въ мірт явленій вообще (какъ физическихъ такъ духовныхъ); нравственный же долгъ лежитъ внь области явленій и принадлежитъ "умопостигаемой свободь", міру "вещей въ себь". Въ природь господствують ея законы и ньтъ мьста никакому чуду, сльд. и никакому иному распредъленію въ удовлетвореніи нашихъ потребностей, чымъ существующее, которое мы могли бы даже заранье предсказать, если бы имьли достаточное знаніе естественной связи явленій; правственныя же рышенія принадлежать къ области свободы.

Счастіе и правственность вообще могуть быть связаны только трояко: или счастіе и нравственность есть одно и тоже, или правственность пораждаеть счастіе, или наконець счастіе пораждаетъ правственность. \*) Что счастіе и правственность не блио н тоже, что правила для достиженія втораго иныя, чёмъ правила для достиженія перваго — это мы видели уже раньше: долгъ состоить именно въ томъ, чтобы отръшиться отъ всъхъ предметоог желаній и следовать одному формальному правственному закону. Еще невозможные второе предположение, пменно что счастие есть причина правственности. Это утверждение прямо ложно, ибо нравственность состоить не въ какой пибудь цели, но въ самомъ нравственномъ дъйствін. Что касается до третьяго возможнаго предположенія, именно, что правственность есть причина счастія, то оно повидиному тоже невозможно, ибо счастіе обусловлено неизмънными законами природы; для достиженія его должно знать эти законы, уметь ими воспользоваться, одиниъ словомъ имъть совершенно иное правило поведенія, чемъ безусловное и формальное предписание правственнаго долга \*\*).

Такова *интиномія* или коренное противорічіє діятельнаго разума. Онъ требуеть съ одной стороны, чтобы полное благо, т. е. соединеніе нравственности съ счастіємъ било возможно, съ

<sup>\*)</sup> Kritik der practischen Vernunft crp. 133, 137 sq.

<sup>\*\*)</sup> Существуеть однако пъкоторое особенное хотя и слабое чувство удовлетворскія, которое есть естественное послідствіе салаго правственнаго поступка и возникаєть изъ неливисимости от влеченій вообще. По, воперыхъ, и это чувство не должно быть цілью правственнаго поступка, а вовторыхъ, опо все таки не составляєть счастія (имія лишь отрицательный характеръ) Kritik der practischen Vernunft, стр. 110—143.

другой — не находить никакихъ основаній для этого совпадепія \*).

Изъ этого противоръчія есть только одинъ исходъ, именю признанія бытія такого Верховнаго Существа, которое стоя выше какъ природы съ ся законами причиниой связи, такъ и копечныхъ существъ исполняющихъ правственный долгъ, привело бы въ правильную связь добродътель со счастіемъ. Человъкъ, какъ разунно дъйствующее въ міръ существо не есть творенъ міра и природы, поэтому и въ исполняемомъ имъ нравственномъ законъ пътъ еще никакого основанія для необходимаго совпаденія между добромъ и счастіемъ. Но такъ какъ это совпаденіе есть требованіе (постулать) его разума, безь котораго сама нравственность. какъ возможность цолнаго блага недостигаема, то мы необходимо приходимъ къ утвержденію бытія Разумнаго Творпа и Промыслителя, возстановляющаго міровую справедливость, т. е. Бога \*\*). Бытіе Бога признанное возможнымъ по непостижнимъ для meорешического разума (метафизики) открывается теперь какъ дъйствительное и необходимое правственному сознанию. Наше теоретическое знаше ограничено областью природы, т. е. явленів, правственный же долгъ открываетъ новый міръ, міръ сверхчувственный съ его свободой и съ его главою и Промыслителемъ-Boront.

Кром этого пеобходимаго предположения даятельнаго (прав-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Строго говоря антицомія состоять у Канта въ невозможности совнаденія счастія и правственности, ея разрішеніе - только въ снятін этой певозможности, черезъ показание возможности, причинной связи noumena и phaenomena (въ Bort); положительное же основание для совпаденія дасть лишь постулать бытія Божія. Мы однако соединяемь антиномію и постулать въ одно, потому что невозможность boni consummati (сумым добродівтели и счастія), т. е. антиномія сама по себі, есть лишь результать Кантовского схематизма, и представляеть повтореніе антиномін теоретическаго разума (соединеніе свободы и причинности); если же, какъ это именио имбегь ибсто въ "діал. практ. раз.," различіе notimena и phaenomena ужо установлено черезъ предшествующее учение о свободь в автономности; то о мевозможности boni consummati исчего уже и говорить; 2) само требованіе практическаго разума состоить не въ одной возножности boni consummati, но съ санаго начала въ ого действительности, т. е. въ томъ, что именно даетъ постулатъ.

<sup>\*)</sup> Krilik der praetischen Vernunft, crp. 150 sq.

ственинаго) разума есть еще одно, которое тоже переступаеть за претълы чисто теоретического познанія. Это-требованіе безсмертія души. Діло именно въ томъ, что нравственный долгъ ставить передъ человъкомъ задачу соятости, т. е. полнаго соответствія воли и правственнаго закона. Но эта задача никогда не можеть быть окончательно осуществлена, ибо человыть имбеть не только разумъ, но и чувственную природу, постоянно и вновь заявляющую свои права. Онъ въ состояни лишь въ безконфиномъ прогрессы приближаться къ идеалу святости. Но безконечный прогрессъ, безконечно далекое (и тъчъ не менъе необходимое) совершенство требують и безконечного времени, т. с. безсмертія. Эта безконечная отдаленность идеала имбетъ чрезвычайное нравственное значение. Она, вопервыхъ, устраняетъ темныя теософическія бредин о полномъ и немедленномъ сліяній съ Божествомъ, о возможности сразу достигнуть святости: въ действительности бе конечный пдеаль достижимь лишь въ безконечности. Вовторыхъ, въра въ безсмертіе укръпляеть наши правственимя требованія, не допускаеть ихъ ослабленія или уступокъ: человфку открыта безконечность, и въ ней онъ можетъ преследовать цель, какъ бы она ни была велика и прекрасна. \*).

Итакъ, ограниченное областью природы теоретическое нознаніе получило неожиданное и великое расширеніе черезъ правственность. Нравственный законъ открилъ намъ 1) нашу принадлежность къ міру свободи, 2) безсмертный въ насъ духъ и 3) битіе Бога, какъ Вѣчной Справедливости. Это вмѣстѣ составляетъ то, что Кантъ называетъ чисто разумной вѣрой, т. е. вытекающей ихъ нравственнаго разума. \*\*) Здѣсь открывается возможность религін, но религін исключительно правственной. Эта релума есть ничто иное, какъ представленіе о нравственномъ долгѣ, какъ разумномъ, а не случайномъ новелѣніи Божества. \*\*\*) Исполняя въ правственности законъ Бога, мы получаемъ надежду на счастіе. Но и здѣсь не эта падежда должна быть мотивомъ нашей дѣятельности: это значило бы опять потерять свободу и стать рабомъ чужаго, хотя бы Божественнаго повелѣнія. И здѣсь должно сохраниться совершенное безкорыстіе, дѣйствіе должно исходить

<sup>\*)</sup> ibid. crp. 147.
\*\*) ibid. crp. 151.

<sup>\*\*\*)</sup> ibid. crp. 155.

изъ одного долга, чуждое какъ страха, такъ и надежди. Но именно черезъ такое дъйствие человъкъ становится достойнымъ счастія. Правственность есть ученіе не о томъ какъ стать счастлившит, но о томъ какъ быть достойнымъ счастія.

Съ этой точки эрвнія для нась становится возможнымь отвътить на вопросъ о томъ, какова была цель Вожества въ творенін человъка. Этою цілью не могло быть только счастіе ра-Зумныхъ существъ, но лишь высмее благо, которое ставить для встхъ желаній некоторое ограничительное условіе, и висню правстисиность, составляющую слинственное ибрило для распреивленія между дюдьян счастія. Только такое міростроеніе могло быть цьлью мудраго Творца ніра. Ибо если теоретическая мудрость означаеть познание высшаю блага, а нравственная - соответствие воли съ высшинъ благонъ, то санозаконная и верховияя мудрость никакъ не можеть дъйствовать лишь по одной только доброть. Эту доброту (какъ она проявляется въ заботь о счасти разумныхъ существъ) мы необходимо должны мыслить въ Богъ ограниченной и согласованной съ божественной святостью, какъ верховнымъ благомъ. Поэтому именно тъ, вто считаетъ пълью творенія славу Богу (понимая, конечно, это выраженіе не антропоморфически, не какъ простое желаніе быть восхваляеминь) лартъ наплучисе выражение нашей мысли. Ибо ничто не составляеть лучшей славы Бога, бакъ то, что Онъ самое ценное въ мірь, т. е. уваженіе людей къ его заповедямь, соблюденіе святаго долга вънчаетъ счастіемъ (въ прекрасномъ порядкъ міра). Если забота о людековъ счастів делаеть Бога предветовъ любви для людей, то черезъ то, что Онъ это счастіе распредвляеть сообразно справедливости — Онъ вызываетъ къ преклонению. \*)

Такова нравственная теологія Канта. Отчаявшись въ возможности теоретическаго познанія Бога, души и свободи, опъдаль имъ правственныя основи и такимъ образомъ возстановиль то, что разрушиль въ "Критикъ чистаго разума". Но, не смотря на оригинальность этой попытки, им никакъ не ножемъ считать ее удовлетворительной. Это новое доказательство бимія Вожія и безсмертія души еще слабъе чёмъ то, которое отвергнуль самъ Кантъ въ "Критикъ чистаго разума", и въ основъ ихъ лежить лишь желаніе смягчить резкость предъидущихъ виводовъ о са-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> ibid, crp. 157 sq.

модостаточности нравственности и возвратить людямъ тъ пдеалы, которыхъ вхъ лишила предъидущая критика.

Возможны только два последовательныя ученія о нравственности: пли утверждать, что само правственное настросніс есть первая и последняя цель нравственности, а все что опо пораждаеть есть лишь его необходимыя (по условіямъ человьческой жизни) следствія, которыя им'єють можеть быть ціну для счастія людей, по сами по себъ вравственной оценть не подлежать; или - утверждать, что извъстния цьли и результати сами по себъ нравствениы, а то или другое субъективное настроение человъка лишь наилучиее средство для ихъ осуществленія, само же по себі: цъны не имбетъ. Въ первомъ случав настросніе и дъйствіе главное, во второмъ-цъль и осуществление; въ первомъ, человъкъ и его душа есть безусловно ценное, во второмъ — извъстный вибший результать или порядокъ; въ первомъ — цъль нравственности дана въ самомъ человъкъ, во второмъ -- ока отодвинута въ отдаленныя времена; наконецъ, въ первомъ — нравственность есть сама себь награда и ни въ какой другой ненуждается, во второмъ — она зависить отъ вижинихъ условій, отъ разумнаго строенія міра, отъ награды въ будущемъ. Таковы противоположности субъективной и объективной этики.

Канть въ своемъ ученій о долгь даль основаніе для всего дальнейшаго развитія субъективной этики, и это его величайшая заслуга. Онъ показываетъ, что въ основъ правственности лежить нъкоторое безусловное требование, которое, правда, пеобходимо порождаетъ извъстный родъ дъятельности, но не эти результаты дъятельности составляють верховную правду, а то, въ какомъ настроеніи они были произведены. Правственность, т. е. нравственное настросніе, для Канта самодостаточно. Онъ даже не считаетъ нужнымъ разсуждать о томъ, что породитъ въ концъ концовъ правственная дъятельность, тъхъ болъе что эти вифшніе результаты зависять не столько оть илановъ человъка, сколько отъ законовъ природы. Если формула percat mundus, fiat justitia кажется неверной, то это только потому что justitia понята здесь въ слишкомъ вившиемъ смысле юридическаго права. Если же justitia есть действительно полная правда, то pereat mundus означаеть лишь уничтожение зла, какъ бы оно ни было сильно и велико. Ибо для субъективной этики, и это ея характерная черта, - зло есть абсолютная противоположность

добра, (между тыль какъ для объективной, т. е. исходящей изъ понятія ифкоторой вифшией цыли, это различіе лишь степенное: правственное дыйствіе отличается отъ безиравственнаго лишь тыль, что оно есть болье пригодное средство для этой цыли. Объ этомъ подробите см. въ слёд. главахъ).

Но если правственное настроение самодостаточно и есть само последняя и верховная цель, то для чего, спрашивается, нужна еще Вожественная справедливость, которая придала бы къ ней еще и счастіе? Что соединеніе счастія съ нравственностью, можеть быть желательно — это несомивню. Но къ сожальнію не все желательное — дъйствительно. Можно допустить, что то, что безусловно пужно для самой правственности дъйствительно существуеть, разъ дана эта последняя. Свобода воля, напр., есть дъйствительно необходимое условіе для долга (если понимать его формально, какъ Кантъ). Но совпадение счастия и правственности, пужно не для этой последней (она вполне возможна и безъ такого совиаденія), а лишь для (хотя и ограниченнаго справедливостью) желанія личнаго счастія. Постулать бытія Божія, какъ установляющаго гармовію долга и счастія, есть требование не самой правственности, какъ то ошибочно полатаетъ Кантъ, а лишь нравственнаго человъка, т. е. существа, которое хотя и подчинило свои желанія долгу, по ихъ не уннчтожило. Только въ этихъ желаніяхъ счастія и обосновано требованіе бытія Бога, а не въ природъ самаго дъятельнаго, т. с. правственнаго разума. Но если это такъ, то это требование и желаніе имбеть не больше реальности и силы, чёмь всякое другос. Нравственный человъкъ, сохраняя свое желаніе счастія, ножеть желать, чтобы быль въ мірь Справедливый Судья, но это желаніе имъетъ не больше реальной силы, чемъ желаніе безправственнаго человъка, чтобы такого Судьи не было. И то и другое есть безсильныя желанія, а вовсе не постулаты разуна.

Въ такой же степени недостаточно и Кантовское доказательство безсиертія души. Святость, какъ полное подчиненіе всёхъ своихъ желаній долгу, есть, конечно, идеалъ нравственности. Но утверждать, что возможность полнаго достиженія этого идеала есть необходимое условіе (требованіе) для правственнаго дъйствія, не имъетъ никакого основанія. Если бы нравственность была ученіемъ о достоинствъ цёли, и такою цёлью считалось бы полное правственное совершенство, то тогда, дъйствительно, вся-

поступки было бы лишь средствомъ для конечной цели (святости), само же по себъ безразлично. Но если, какъ то, коночно, сираведиво полагаеть Канть, полная святость не потому хороша, что она полная, а потому что въ ея составъ входять отдельныя нравственныя действія, то и центръ тяжести правственнаго идеала лежить прежде всего въ правильности отдъльных правственныхъ актовъ. Поэтому, допуская даже, что полная святость недостижима, отдъльные правственные акты сохраняють свою политю цену и достопиство, и человекъ въ нихъ писетъ совершенвую и вибств доступную цель. Полагать что недостижниость святости уничтожаетъ (безусловную) ценность отдельныхъ нравственныхъ действій, значить противоречить самой основе субъективной этики, для которой не безконечныя или удаленныя цали важны, а каждое правственное настроение. Такимъ образомъ Кантовское доказательство безсмертія души, основанное именно на инимой необходимости достижения полной святости, противоръчить его собственнымь основамь. Но этого мало, это доказательство представляеть совершенный софизив. Допустияв даже, что достижимость полной святости есть действительно необходимое условіе нравственности, допустимъ также, что эта ціль безконечно трудна; следуетъ-ли, однако, изъ этого, что она достижила лишь въ безконечное время? Конечно истъ! Притомъ здесь заключена въ существъ дъла дилемма, оба члена которой одимаково разрушають Кантовское доказательство: или святость достишима, тогда это должно совершаться въ копечное время (ибо безконечность означаеть именно отсутствие копца, т. е. недостижимость), или она педостижима, тогда и никакое безсмертіе здёсь не поможетъ!

Итакъ, какъ бытіе Бога, такъ и безсмертіе души не только Кантомъ педоказаны, но его мнимые постулаты разума противорічать основамъ его же этики. Иначе обстопть діло съ третьимъ ностулатомъ— свободой воли. Этотъ— дійствительно пеобходимъ, если мы примемъ, что долгъ имбетъ чисто формальный характеръ, пбо воля, которая можетъ руководиться одною формою закона, есть воля способная освободиться отъ реальныхъ жоланій, т. е. свободная. Но если этотъ постулатъ и пеобходимъ для формально субъективной этики, то этого отнодь нельзя сказать вообще объ этикъ, принимающей за верховное начало не

цвли двйствія, а его мотивы. Мы покажень въ гл. 1 тротьяго отд., что для того этическаго принцина, который ны защищаемь въ этонь сочиненіи, эта крайне сомнительная свобода воли отподь не нужна. Кромв того уже и выше ны видвли, что это ученіе Канта (объ умопостигаемой свободв) заключаеть въ себв важиня недоуненія, которыя дали поводъ къ новынь и въ другомъ духв решеніянь этого вопроса. Новынь и справедливымъ возраженіямъ оно подверглось также со стороны Гегеля \*).

## V.

Этическая система Канта лежить теперь предъ нами во всей ея полноть. Исходя пзъ факта, составляющаго основное Кантовское открытіе, пленю изъ нризнанія въ человіческомъ духів нъкотораго безусловнаго требованія нравственности (категорическаго императива), эта система пробусть опредълить содержание этого внутреннаго закона и находить (ошибочно, какъ им вили), что этинъ содержанівнь можеть быть лишь саная форма всеобщности. Начиная съ этого пункта все дальнъйшее развитіе системы есть лишь непрерывная (и безуспышная) борьба съ возникающими изъ такого правственинаго формализма трудностями. Формализмъ нравственнаго закона порождаетъ требование (сомнительной) свободы воли; необходимость примиренія свободы воли съ законами природы ведетъ къ раздъленію міра на двѣ половины: вещей въ себъ и природы, изъ которыхъ второй остается лишь (очевидно педостаточная) инимая реальность явленій; вовникающій при этохъ дуализиъ (глухой переуловъ философіи) устраняется черезъ (слишкомъ бездоказательний) поступать бытія Божія, и наконецъ изъ совершенно безсодержательнаго формальнаго нравственнаго закона извлекаются (въ дъйствительности подтасовываются) отдъльныя правственныя обязанности. — Такая удивительная судьба системы, начавшей такъ высоко и прекрасно и кончившей такъ слабо, невольно возбуждаеть въ насъ вопросъ о причинъ своихъ ошибокъ. Въ предъидущемъ изложени показано, что причина эта есть формализмо нравственнаго закона.

<sup>\*)</sup> См. гл. 4 этого отдъла.

Но почему, справивается, Кантъ впалъ въ эту ошибку, почему онъ, сдълатъ свое великое открытіе безусловнаго и субъективнаго нравственнаго долга, нонялъ его такъ формально. Здъсь мы подходимъ къ послъднему вопросу нашего изслъдованія и именно къ тому, съ котораго начали эту главу: формализмъ, т. е. всеобще-разумная форма долга, былъ для Канта пеобходимъ для примиренія крайняго индивидуализма съ монизмомъ, въ томъ широкомъ значеніи слова, какое мы придаемъ ему, т. е. съ ученіемъ о человъкъ, какъ части и члень цълаго міра.

Въ основъ индивидуализма лежить уважение къ человъческой личности, какъ такой. Признавъ, что единственное, что на свъть внушаетъ истинное уважение, есть правственный законъ, который каждый человъкъ носитъ въ себъ, Кантъ тымъ достаточно и виолнъ оправдалъ принципъ индивидуализма. Человъкъ сталъ для него существомъ, которое имъетъ безусловную (а не мъновую) цънность, и онъ выставилъ принципомъ вышеуказанное правило: поступай такъ, чтобы всегда видъть въ каждомъ человъкъ не средство, но цъль саму по себъ; иначе говоря: не употребляй другихъ людей какъ средство для чего-либо; ибо средство всегда ниже цъли, а человъческое достоинство должно быть выше всего.

Утвердивъ и доказавъ такимъ образомъ принцинъ индивидуализма, Кантъ однако ясно чувствовалъ его недостаточность. Взаимное уважение устранаетъ извъстную часть зла, по не все: оно разграничиваетъ сферы человъческой дългельности, но не связываетъ людей между собою. Стоя на порогъ новаго въка Кантъ ясно видълъ, что атомистическій либерализмъ (принципъ явившійся въ Англіи, поддержанный и развитый новой философіей въ са борьбъ съ принципомъ авторитета и нашедшій свое осуществленіе въ идеяхъ французской революціи конца XVIII стольтія) \*) долженъ быть дополненъ такимъ началомъ, которое указывало бы связь людей въ Цъломъ. Этимъ вторымъ принципомъ нравственности, стоящимъ на ряду съ уваженіемъ къ человъческому достоинству (справедливости), должна, какъ мы уви-

<sup>\*)</sup> Подробный апализь этого см. въ огділь о фр. этикі и особ. "общій обзоръ" и гл. о Прудоні.

динъ впосафдствін, служить любовь \*). По Канть по саной своей природъ, по премени, въ которое онъ жилъ и по странъ къ которой принадлежалъ, былъ мало способенъ оцънить значеніе любви. Онъ быль человікомъ строго исполнявшимъ свои обязаниости, но холоднымъ (онъ даже не зналъ семейной жизни); время, когда онъ жилъ еще не сознало и не видело того соціальнаго зла, пролетаріата, пониманіе котораго такъ подняло въ нашъ въкъ значение любви въ людямъ, показавъ насколько недостаточенъ принципъ либерализма; наконецъ, страна, въ которой онъ жиль пр то время была проникнута раціонализмомъ, для котораго чувство вообще было лишь смутниме родомъ познанія. Все это соединенное вибств скрывало отъ глазъ философа то, что дъйствительно въ состояни соединить людей, любовь и заставляло его искать связей для разділенных индивидуумовь въ иномъ и, какъ показало дъло, опибочномъ припципъ. Этимъ принциномъ, сообразно духу его времени и страны, явился для него міровой разумь.

Много разъ еще ин встрытить въ ньиецкой философіи этотъ принципъ, а каждый разъ онъ окажется недостаточнить для этическихъ задачъ. Но начало этихъ пеудачнихъ поинтокъ им имьемъ уже у Канта. Признавъ, что нравственний долгъ имьетъ содержаніемъ лишь всеобщую форму, т. е. то, что характеризуетъ разумъ, какъ такой, Кантъ дьйствительно ограничилъ индивидуализмъ: нравственный законъ, эта конечная причина цьнности индивидума, оказался однимъ и тымъ жее всеобщимъ разумомъ, проявляющихся во всьхъ людяхъ. Примиреніе индивидуализма съ монизмомъ было совершено. Но это примиреніе произошло прямо въ ущербъ нравственности: разумность правственнаго закона обратилась въ его формальность, т. е. въ ту кореиную ошибку Канта, на которую мы уже столько разъ указывали.

Такъ на самомъ порогѣ нашего вѣка мы встрѣчаемъ великаго философа не только открывающаго безусловность и субъективность правственнаго закона, но и ясно провидящаго необходимость примиренія стараго индивидуализма съ новымъ ученіемъ

<sup>\*)</sup> О значенія и смыслі этого начала см. главы о соціализмі въ

монизма. Но его глазъ еще недостаточно провидитъ новую нравствепность, чтобы реально, а не формально ее обосновать. Личный характеръ, страна и время еще скрываютъ отъ него возрожденіе ученія любви, но на этотъ разъ соединеннаго съ ученіемъ о справедливости и свободь. Но въ оправданіе (онъ въ немъ не нуждается), но въ объясненіе педостатковъ Кантовской этики мы должны прибавить, что эта задача примиренія любви съ свободой и справедливостью есть еще величайшая задача и для современной теоріи нравственности, и ея разръшеніе, можно думать. будеть дано лишь жизнью, и притомъ жизнью народа, но, въроятно, инаго чъмъ германскій.

# ГЛАВА ІІ.

#### Гербартъ (1776—1841).

Философія Канта имела, какъ мы виделя въ предъидущей главъ, двъ главныхъ части и двъ основныя мысли. Критика. теоротическаго разума дала основу для теорін познанія, крнтика дъятельнаго разума — основу для теоріи нравственности. Основная инсль первой можеть быть выражена следующимь образомъ: познаніе обусловлено свойствами познающаго духа; эти свойства первоначальны и безусловны и притомъ не составляють даннаго, готоваго элемента, но представляють родъ диятельности духа, какъ такого, его modus vivendi. Съ другой стороны, въ основь Кантовской теорін нравственности лежать два утверждевопервыхъ, безусловной высоты вравственнаго закона (долга), вовторыхъ, его отличіе отъ всякаго другаго познанія. Въ существъ дъла Критика теоретическаго разума противоръчить критикъ дъятельнаго. Для первой - абсолютное начало суть логическія формы познающаго субъекта, для второй - абсолютнов начало есть вполит своеобразное требование долга. Въ человъкъ оказываются, такинь образонь, два верховныхь начала, два центра. Ихъ примиреніе и совпаденіе происходить у Канта только чрезъ признание формальной всеобщности нравственнаго долга; правственность, такимъ образомъ, лишается всякаго содержанія, становится простою формою того же логическаго разума, и черезъ это только теоретическій субъекть совпадаеть съ правственныхъ.

Это примиреніе, уничтожающее всякое содержаніе нравственнаго, долга, очевидно ложно (тм. предъид. главу). Философскія системы вышедшія изъ Канта не могли его сохранить. Отсюда

происходять два противоположнихъ теченія. Одно развиваеть принципи критики теоретического разума и подчиняеть правственное начало теоретическому—это системи Шеллинга (въ его первыхъ періодахъ) и Гегеля; другое — сохраняеть абсолютную своеобразность правственности — это теорія Гербарта.

Къ какому результату приходить первое паправленіе, будсть подробно показано въ следующихъ главахъ. Мы увидимъ тамъ, что отрицаніе своеобразной и дальнейшимъ образомъ неразложимой природы нравственнаго долга приводить, вопервыхъ къ крайнему нравственному формализму, къ замене правственныхъ требованій логическими категоріями, т. е. въ существе дела въ отрицанію самой нравственности, какъ такой; а вовторыхъ, къ совершенно последовательному утвержденію, что правственность не есть высшее начало, но что конечная цёль жизни есть познаніе разумнести существующаго, т. е. квіэтизмъ.

Но въ этой главь им имъемъ въ виду прослъдить другое направленіе пъмецкой философін, именно то, которое вышло изъ критики дъятельнаго разума. Къ сожальнію этотъ нуть выбраль только одинъ изъ великихъ германскихъ философовъ, именно Гербартъ. Это дъйствительно странная вещь, что изъ двухъ основныхъ мыслей Канта, ложная— (субъект. познаніе) получила необыкновенное и грандіозное развитіе и распространеніе, а правильная (субъективная нравственность) нашла только одного сторонника. Но о причинахъ этого страннаго явленія мы ужо говорили въ "общемъ обзорь ньмецкой этики".

Въ предъидущей главъ им видъли, что Кантовское учение о нравственномъ долгъ имъетъ върную и ложную стороны. Върная состоитъ въ признании абсолютности правственныхъ требований, ложная — въ утверждении ихъ формальности. Иравственный долгъ, какъ то не разъ будетъ показано впослъдствии, имъетъ двъ составныхъ части: вопервыхъ, нъкоторое чувство: любви, справедливости (уважения къ человъческому достоинству), а вовторыхъ, иъкоторую безусловную и верховную санкцію, которая испонятнымъ для насъ образомъ тъсно присоединяется къ этимъ чувствамъ, придавая имъ черезъ то верховное, но дальнъйшимъ образомъ неразложимое правственное совершенство. Кантъ не различалъ этихъ двухъ элементовъ правственности и отождествилъ долгъ съ одною верх овною санкцією, вслъдствіе чего все содержаніе его, доставляемое черезъ тъ или другія чувства, было

элиминировано. Первый шагъ къ устраненію этой ошибки сділаль Гербарть. Онъ вполив сохраняеть лучшія стороны Кантовской этики, утверждаеть субъективность правственности (правственность имбеть основаніемъ не какую вибудь ціль, но само правственное чувство) и ея безусловность, но онъ уже ясно видить, что правственный долгъ не есть одно логическое требованіе всеобщности, а долженъ имбть своеобразное содержаніе. Это содержаніе онъ находить въ пдеяхъ полноты, внутренней свободы, благожелательности, права и справедливости.

Но и этическая теорія Гербарта есть только приближеніе къ истинъ. Признавая своеобразность правственнаго долга и его отличіе отъ логическихъ категорій всеобщности и необходимости, она еще не свободна отъ формализма, видить въ нравственныхъ идеяхъ лишь безусловно нравящіяся формы воли, подобныя эстетическимъ. Она еще не ръшается признать совершенное различіе между содержаніемъ нравственнаго долга и его верховною санкщею и непостижимости ихъ связи, стремится къ ихъ соединенію въ темномъ понятіи эстетичекихъ формъ, и нотому еще не свободна отъ того раціонализма, который, не будучи въ состояніи разумно вывести нравственность изъ цёлей мірозданія (за неизвъстностью этихъ последнихъ) только съуживаетъ и затемняетъ правственное чувство (въ которомъ истина дана непосредственно). Но великая заслуга Гербарта состоитъ въ томъ, что сохранивъ въ цёлости принцииъ субъективной этики, онъ сдёлалъ первый шагъ къ отрицанію ея формализма.

Мы перейдент теперь къ подробному изложению, его этическихъ теорій, которое намъ выяснить то, что можеть казаться неиспынь пъ этихъ предварительныхъ замѣчаніяхъ.

#### I.

Первая задача, которую ставить себь Гербарть состоить въ определении того, что такое нравственность или нравственныя сужденія. Прежде всего, ивть никакого сомивнія, что эти сужденія должни бить отличени оть чисто теоретическихь. Когда ми говоримь о томь, что такое-то действіе хорошо, а такое-то дурно, ми виражаемь не простое логическое сужденіе, но ука- занавемь, что первое действіе памь правиться, а второе намъ

непріятню. Иначе говоря, въ основѣ этихъ сужденій лежить не простое утвержденіе о существованіи или несуществованіи тѣхъ или впихъ вещей, объ условіяхъ ихъ возпикновенія или взаннодѣйствія, но указывается иѣкоторое отношеніе къ намъ, способность ихъ намъ нравится, однимъ словомъ нѣкоторая оцѣнка \*).

Однако, правится намъ многое, но не все это тождественно съ нравственнымъ. Какія же условія ограничивають нравственно нравящееся? Такихъ свойствъ Гербартъ указываеть четыре:

1. Въ отличіе отъ пріятнаго правственное правится намъ всегда и безусловно \*\*)

Пріятное весьма измінчиво. Когла холодно, намъ правится теньюе, когда жарко — холодное; когда ин устали двигаться нокой, когда устали сидътъ-движение. Поэтому приятное вообще не хожеть быть объективно характеризовано, но вещи являются то пріятими, то непріятными, смотря по нашему субъективному настроенію. Иначе правственное. Оно есть, вопервыхъ, пъчто постоянное: различие добра и зла не изятняется съ нашими субъсктивными настроепіями и желаніями, но всегда сохраняется, а то, что дурно, инкогда не можеть (для другаго субъекта или въ другое время) быть правственно пріятнымъ. Пначе говоря, зло прямо (абсолютно) противуположно добру, и потому между шими нать никакого перехода, какъ нать перехода между да п нють, между положительнымъ и отрицательнымъ: Можно сказать, что нравственно нравящееся отпосится къ пріятному, также какъ (въ теоретическихъ сужденіяхъ) прямо противортчивое къ противуположному. Бълий цвътъ противуположенъ черному, но противортчить онь только не-былому; поэтому предметь можеть быть сършиъ, т. е. бълый цвътъ можетъ постепенно переходить въ черный; перехода же между былымь и небылымь ныть: малышее изивнение былаго дылаеть уже предметь не былымь. Также отличается правственно правящееся от пріятнаго. Отношеніе пріятнаго къ непріятному есть только вопрось о больше и меньше, между ними существують безчисленные переходы; отпошение же нравственно добраго въ нравственно дурному - чисто исключительное,

<sup>\*)</sup> Herbart. Lehrbuch zur Einleitung in die Philosophie (1812 года). Стр. 124 sq. (Изд. G. Hartenstein'a Leipzig 1883).

<sup>\*\*)</sup> ibid, § 82. Allgemeine pract. Philosophic (1808 roga) crp. 9 sqq. (H32. 1873 r.): Vom sittlichen Geschmack.

пе допускающее ступеней. (Конечно въ целовъ человеке (какъ сумие разпообразныхъ отпошеній) могуть иметь место и нравственныя и безиравственныя действія; но каждое действіе по отдыльности можеть быть только или хорошимь или дурнымъ) \*).

Остановичся на минуту на этомъ выводъ. Свое положение, что различіе добра и зла безусловно и объективно, Гербартъ, собственно говоря, не доказываеть, а только поясняеть противуноложеніся в пріятному. Существованіе абсолютной оценки и не можеть быть, по его мижнію, доказано, но составляеть первый изъ трехъ основныхъ непосредственно очевидныхъ фактова нравственнаго сознанія. Нельзя, однако, отрицать, что этоть очевидний фактъ абсолютной противоположности добра и зла быль иного разь отрицаемъ въ философін нашего въка, и преплущественно въ двухъ ся главныхъ направленіяхъ, вменю пантепстическомъ монизм'в и соціологизм'в. Пантепсты всёхъ направленій (т. е. какъ Гегель и Шеллингъ, такъ и Шопенгауеръ и Гартиянъ) видъли въ субъективномъ правственномъ сознания лишь ограниченную, человъческую добродътель, которая не достигла еще высшей ступени познанія, для которой зло еще не обнаружилось, какъ необходиный членъ въ ніровонъ развитін, для которой, однинь словомъ, конечныя цели міра еще затемисны своего рода антрономорфизмомъ. Такой пменно смыслъ имъетъ у Гегеля противоположеніе субъективной нравственности (Moralität) — объективной (Sittlichkeit)\*\*), у Шоненгауера противоноложность экзотерической этиви (симпатіи) — эзотерической (эскетизму) \*\*\*) и наконецъ у Гатиана отношеніе между ученіемъ о счастій и развитіи \*\*\*\*). Съ другой стороны, соціологи, какъ и вмецкіе такъ и англійскіе, отрицають абсолютный характерь добра и зла, указывая на разнообразіе сябны этическихъ понятін у разныхъ народовъ и въ разныя времена \*\*\*\*\*). Мы, однако, не будемъ входить теперь въ об-

<sup>\*)</sup> Объ эточь см. Т. Ziller. Allgemeine philosophische Ethik. 1880 (Langensalza). § 2, стр. 11 sqq. Пменно это и называеть Гербарть объективностью блага. См. его Lehrbuch etc. § 84 и Allg. pract Philos. стр. 11 sq.

<sup>\*\*)</sup> См. наже, гл. 4 перв. отдъла.

<sup>\*\*\*)</sup> См. виже гл. 6.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Cm. ra. 7.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> См. гл. 8 перв. отд. и 3 третьяго.

суждение того, на чьей сторонт здтсь правда, ибо еще не разъ позвратимся къ этому вопросу въ течение следующаго изложения. Заметимъ пока только, что ни у одного изъ философовъ нашего втка им не встречаемъ болте радикальнаго утверждения абсолютности различия добра отъ зла, какъ именно у Гербарта (и въ его школт).

2) Второй признакъ нравственнаго есть его формальность. Мы указали, что нравственное нравится намъ безусловно, въ отличе отъ пріятнаго; спрашивается теперь, что же собственно намъ нравится безусловно. Отвітомъ на это служить второй признакъ нравственнаго — его формальность: безусловно правится намъ не содержаніе, но форма. Это весьма важное положеніе Гербартовской этики должно быть разсмотрівно подробніве \*).

Мы можемъ различать во всемъ форму отъ содержанія. Цервое правится намъ какъ собственно прекрасное, второе — какъ пріятное. Это последнее разделеніе ведеть свое начало отъ Капта. Именно, въ Критикъ сили сужденія Кантъ старается показать, что прекрасное правится, какъ онъ выражается, "безъ питереса" uninteressirt) \*\*), т. е. что удовольствіе, получаемое при созернанія препраснаго, совершенно спокойно, чуждо желанія завладъть прекраснымъ предметомъ; пріятное же мы всегда и необходимо желиемъ имътъ, это есть возбуждение соли, запитересованность ея. Мы можемъ, конечно, стремиться къ захвату и прекраспаго, но это стремленіе, совершенно чуждое самому созерцатыю, есть стремление обезпечить себь то же наслаждение и на будущее время. При наслаждении же пріятнымъ мы непремінно и во тоже время желаень, его, безъ чего пріятное не било би такимъ. Поэтому пріятное невозможно безъ представленія сущестоованія даннаго предмета (хотя бы обманчиваго, какъ въ галлюцинаціяхъ), прекрасное же можеть памъ одинаково правиться, хотя бы мы знали, что соответственный предметь въ действительности и не существуеть. Напр. другой человекъ мив можеть быть пріятенъ, потому что я нахожу въ немъ защиту себі: тогда я желаю, чтобы этотъ человікь быль при мив, чтобы его сила была, такъ сказать, моею. Но я могу находить наслаждение и въ созерцинии его сили, пужества и ловко-

<sup>\*)</sup> Allg. pract. Philosophic, стр. 16.

<sup>\*\*)</sup> Kant. Kritik der Urtheilskraft § 2.

сти, безъ всякой инсли о томъ, чтобы ими воспользоваться; въ этомъ случав для меня безразлично даже, существуеть ли мой идеалъ въ дъйствительности, или только въ моей мисли.

Теперь спрашивается, что же ножеть правиться наих безь личнаго интереса. Очевидно, не самое содержание вещей. Это содержание бываеть приятпо или неприятно, полезно или вредно, или накспець совершенно безразлично, но нравиться и притомъ безъ интереса содержание оно не можеть; къ этому способна только форма или отношения. Возьмемь опять прежний примъръ. Въчеловъкъ могуть мнъ правиться извъстныя его способности или по тому, что онъ мнъ полезны, и тогда я обращаю внимание на ихъ содержание, или онъ мнъ правятся безъ всякаго личнаго интереса, и тогда я обращаю внимание на ихъ гармоническое развитие, на ихъ разнообразие и т. п., т. е. на ихъ отношения между собой, на ихъ форму.

Это Кантовское учение о формально прекрасновъ Гербартъ распространилъ и на правственно прекрасное, и теперь для насъ внолив понятно его опредвление: нравственное есть формальное. Опреділеніе это ноказываеть, что правственныя отношенія чужды не только эгонзма, но и вообще всякаго личнаго интереса. Это высшая и чистьйшая область, гдь ньть больше иста "ни поту, ни крови", по только радостному и спокойному созерцанію. Такимъ образомъ, учение о нравственности стоитъ у Гербарта на ряду съ ученіемъ о прекрасномъ, пбо какъ то, такъ п другое имъетъ предметомъ абсолютно и формально нравящееся. Этика составляеть только часть общей эстетики \*). Не должно думать, однако, чтобы принципы собственно прекраснаго и нравственнаго были одними и тъми же. Напротивъ, самъ Гербартъ считалъ ихъ, вообще говоря, различными. "Общій признакъ прекраснаго кообще, говоритъ онъ, \*\*) а именно то, что оно объективно и непроизвольно правится или неправится, им встрачаемь въ столь различныхъ предметахъ, что отвлекшись ихъ различій, не получимъ ровно ничего объективнаго".

3) Третій признакъ характеризующій правственное есть то, что опо нравится непосредственно. Этихь оно отличается оть

<sup>\*)</sup> Herbart. Lehrbuch etc. § 83 (стр. 128).

<sup>\*\*)</sup> ibid. § 86 (crp. 131).

Đ

полезнаго (котораго ин желаемъ только ради другаго) и въ этомъ оно сходно съ непосредственно (чувственно) пріятнимъ. Эго свойство нравственнаго совершенно нонятно послѣ предъидущихъ замьчаній о его сходствѣ съ эстетически прекраснимъ: какъ то, такъ и другое нравится не вслѣдствіе какихъ нибудь обсужденій, ради чего другаго, но прямо, само но себѣ и конкретно \*).

Здёсь им пибень второй основный факть этики, который тоже не можеть быть доказань, если бы человыкь не быль способень прямо наслаждаться нравственно какь и эстетически прекраснымь, то никакія разсужденія не могли бы ему дать попиманія этого. Нравственное не есть логическое понятіе, и сказать, почему оно намь нравится, невозможно. Это — факть дальныйшимь образомь не объяснимый \*\*).

4) Накопецъ четвертый и последній признакъ правственнаго есть его отношеніе къ воль. Это тоже непосредственно очевидный фактъ: мы убъждены, что правственная оценка применима только въ техъ случаяхъ, когда имеется решеніе воли, и только къ этому последнему. Безъ воли правственность не имееть предмета \*\*\*).

Соединяя теперь въ одно цёлое всё четыре признака правственнаго, мы получимъ следующее опредёление: правственное (1) правится непосредственно и (2) безусловно; оно есть (3) пъкоторая форма и притом (4) от отношении воли, — иначе говоря, правственное есть то, что непроизвольно (или непосредственно) правится нам вт формах или формальных отношениях воли.

Разсматривая ближе это Гербартовское опредъление нравственнаго, мы видимъ, что опо, вопервыхъ, отрицаетъ всякій эвдемопизмъ, ибо пріятное условно нравится, по содержанію, т. е. съ личнымъ интересомъ, возбуждаетъ желанія; правственное же правится безусловно, формально, безъ возбужденія воли желаніями (безъ интереса). Оно отрицаетъ, далье, всякую монистическую этику, которая видитъ въ различіи добра и зла только относительную противуположность, допускаетъ возможность пере-

<sup>\*)</sup> ibid. § 82; oco6. Anmerkung. \*\*) Ziller, ibid, crp. 5.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Herbart, Lehrbuch § 83; Allg. pract. Philos., passim. Cp. Ziller, § 3, crp. 18 sqq.

хода одного въ другое и считаетъ абсолютное чумсвымъ этихъ различій; гербартовское же опредъленіе стремится установить абсолютность различія добра и зла: они не вырастаютъ из общенъ корпъ, какъ то думалъ, напр., Шопенгауеръ.

Замътимъ далъе, что подъ отношеніями воли Гербартъ разумъстъ не какую нибудь трансцендентную сущность ея, не то слъдовательно, что Каптъ называль "умозрительнымъ мерактеромъ \*),
но простыя отношенія между отдъльными желяніями. Это положеніе, по которому нравственной оцьнкъ подвергается не метафизическая сущность, а реальныя отдъльныя желянія (Einzelwillen) \*\*) опредъляется общимъ характеромъ Гербартовской исихологія,
которая все сводитъ на отпошенія отдъльныхъ представленій, а
не на метафизическія понятія различныхъ способностей и сущности духа. Но такъ какъ это положеніе пиветь болье отрицательный характеръ, чёмъ положительный, то здысь было бы неумъстно входить въ длинное изложеніе Гербартовской метафизики, тымъ болье, что это сдинственный нункть, гдъ его этика
отчасти, хотя и слабо касается метафизики. Во всыхъ прочихъ
частяхъ она совершенно независима отъ послёдней.

### II.

Размотръвъ общее опредъление нравственно прекраснаго переходимъ теперь ко второй существенной части Гербартовской этики и ставимъ вопросъ: какія же въ частности формальныя стороны или отношенія воли намъ безусловно и пенроизвольно правятся. Такихъ Гербартъ признаетъ пять и называетъ ихъ племи — это идеи внутренней свободы, полноты, благожелательности, права и справедливости.

1) Идея полноты (Vollkommenheit)\*\*\*). Совершенно очевидно что сильная, энергическая воля невольно привлекаеть, непосредственно нравится намъ. Тоже самое должно сказать о разнообразіи желаній: вообще говоря, человъкъ многосторопній, доступный

<sup>\*)</sup> См. гл. І этого отдёта.

<sup>\*\*)</sup> Ziller, § 4.

\*\*\*) Herbart. Ally. pract. Philos., etp. 35 sqq. Lehrbuch § 91. Mu
cabayend aghed hopagky basozenia y. Ziller'a.

разнообразнымъ висчатлъніямъ, преслъдующій не одну какую вибудь исключительную цъль — правится намъ больше того, которому подобная широта стремленій недоступна. Накопецъ, тотъ человъкъ, котораго стремленія не противорьчать одно другому; который, такъ сказать, не кидается изъ стороны въ сторону, но
имъетъ опредъленную систему цълей — правится намъ болье того,
у котораго стремленія случайны и не объединены. Эти три стороны воли (пли желаній) могутъ быть названы ся энергичностью,
многосторонностью и связностью или систематичностью (Zusammenwirkung). Онъ очевидно не указывають на содержаніе воли,
т. е. на предметы желаній, но только на ихъ отношенія или
форму. Поэтому то онъ и нравятся намъ не изъ личнаго интереса, не какъ пріятное, но безусловно, подобно эстетически прекрасному.

Гербарту не разъ дълали возражения, что слъдуя его принцинамъ, слъдуетъ одобрять, напр., великія злодъянія, ибо они показываютъ энергическую волю. Но это возраженіе основано на простомъ недоразумьніи. Сильная и злая воля можетъ дъйствительно правиться намъ, но не какъ злая воля, а какъ сильная: поскольку же она зла, она напротивъ, намъ не правится, ибо противоръчитъ, какъ мы увидимъ виже, прочимъ нравственнымъ идеямъ.

2) Пока человъкъ безраздъльно увлекается своими желаніями, опъ несвободенъ: не онъ направляетъ свои дъйствія, но случайности, независимия отъ него. Иначе, когда воля опредъляется правственными идеями: эти иден правятся безъ интереса, т. е. человъкъ сохраняетъ здъсь силу сужденія, остается внутренно свободнымъ. Внутренняя свобода, эта гармонія между волею и правственнымъ вкусомъ — непосредственно и безусловно правится намъ.

И эта идея указываетъ, подобно предъидущей, не на какое нибудь опредъленное содержание воли, но тоже только не на ем отношение: именно, здъсь опредъляется ся отпошение къ правственному вкусу; потому и она правится тоже безъ интереса.

3) Идся благожелательности. \*\*) Предъпдущія иден предполагали одну волю, идея благожелательности и див следующія

\*\*) Pract. Philos., crp. 39; Lehrbuch § 92.

<sup>\*)</sup> Allg. pract. Philos. ctp, 31 sqq. Lehrbuch § 90.

установляють отношенія между пісколькими волями. Влагожелательность надо строго отличать отъ симпатіи или состраданія. Эти последнія никакого положительнаго содержанія не инфорть. по только повторяють въ другомь то, что возбуждаеть состраданіе или сочувствіе. Поэтому состраданіе — правственно безразлично, ни худо, ни хорошо. Другое дело благожелательность: человъкъ при этомъ не повторяеть въ себъ состояние другаго. но становится вь своеобразное, именно благожелательное отношеніе къ нему. Такое отношеніе воли — непосредственно и безусловно нравится намъ. При этомъ было бы ошибочно, говоритъ Гербартъ, оценивать благожелательность смотря по цене того, на кого она направлена... Было бы ошибочно спрашивать: заслуживаеть ли этоть человькь благожелательности. Если бы онь заслуживаль ее, то она перестала бы быть благожелательностью, а была бы простымъ признаніемъ чужнуъ заслугъ, т. е. справедливостью, а не благожелательностью.

4) Идея права \*). Идею права Гербартъ выводить совершенно оригинально. Двъ воли, говорить онъ, могуть обнаружить притизанія на одну и туже вещь. Это ведеть къ спору. Но споръ есть отпошение безусловно ненравящееся, т. е. не потому что онъ иногда влечеть за собою несчастье и вообще не по своимъ возможнымъ последствіямъ, но просто самъ по себе, абсолютно. Споръ не нравится не только спорящимъ, но и тъмъ, кто его видить. Это неудовольствие возбуждаемое имъ есть именно нравственное, т. с. безусловное, пезаинтересованное, формальное и непосредственное. Споръ въ этомъ смысле мы должны строго отличать отъ зложелательства: ибо, вопервыхъ, въ этомъ последнемъ только желающій зла активенъ, т. е. это есть отношеніе одностороннее, а споръ — непремънно двустороннее, въ немъ всегда есть два спорящихъ, а вовторыхъ, желаніе зла вообще не необходимо связано со споромъ за вещь. Итакъ, это столкновение воль, называемое споромъ, абсолютно ненравится; то, что устраняетъ споръ и есть право. Право есть общее правило указывающее предълы владънія вещами, устраняющее столкновеніе изъ-за нихъ. Правило это установляется соглашениемъ воль. Исходя изъ такого опредъленія права, Гербарть отрицаеть обще-

<sup>\*)</sup> Pract. Philos., crp. 43, Lehrbuch § 93; Ziller §§ 13 m 14 (crp. 190 — 227).

принятые въ его время принципы вещилго права. Вопервыхъ, защищенность, по его инвнію, не существенна для него. Право есть только общее соглашение относптельно пользования вещами, и опо существуеть, пока существуеть это последнее, всякое же насильственное принуждение чуждо этому иснятию. Вибств съ твиъ, изъ даннаго опредъленія следуеть также, что внолив ложно било бы искать происхожденія всякаго права въ вещественных правахъ, которыя кто нибудь себъ ногъ бы принксать и тъмъ исылючить всв другія притязанія. Не то составляеть сущность јив occupationis, что кто нибудь нечто захватиль первымь, но то, что подобный захвать признань соглашениемь людей. Следовательно, вообще не отношение человъка къ вещи образуетъ источникъ права, но отношение между опредъленными лицами, обоюдно признанное, — и это отношение пибеть силу только для этахь лецъ и только въ томъ смислъ, въ какомъ оно (это отношение) было образовано. Такимъ образомъ идея права вполив формальна и отнюдь не опредъляеть никакого распредъленія собственности. (О томъ, какъ Гербартъ устрапяетъ различныя затрудненія, порождаемыя подобнымъ опредълениемъ права, будетъ сказано ниже).

5) Идея справедливости \*). Идея справедливости представляеть въ извъстномъ смыслъ верховное правственное отношение, ибо есь 5 нравственныхъ идей могутъ быть распредълены въ нъкоторый постепенно усложняющийся рядъ. А именно: двъ первыя иден — полноты и внутренней свободы указывають только на отношенія долженствующія существовать оз одной воль, безь отношенія ся къ другинъ, приченъ идся полноты опредъляеть отношенія нежду силою отдільных желаній воля, а идея внутренней свободы нормируеть отношение между волею и нравственною оциною (или вкусомъ). Такимъ образомъ, тутъ мы имбемъ дило только съ одною волею. Три же остальныя иден — благожелательности, права и справедливости определяють отношения между нъсколькими волями. Но и въ нехъ им находемъ извъстный естественный порядовъ, именно идея благожелательности, хотя и указываеть на отношенія между двумя волями, но еще не требуеть ихъ реальнаго взаимодыйствія, потому что определяеть только настроение воли А къ воль Б. Иначе въ правъ и справедливости; въ нихъ дви воли встричаются уже въ реальномъ вза-

<sup>\*)</sup> Pract. Philos , crp. 51 sqq. 11 58 sqq. Lehrbuch, § 94.

имодъйствін; при этомъ пдея нрява нормируеть ихъ взаниныя притязанія на какой нибудь вньшній предметь, слъдовательно сами по себь эти двъ воли въ правь, хотя дъйствують другь на друга, но еще не прямо, а черезь пъчто имь самимъ внѣшнее, именно черезъ предметь, за который онь спорять. Только въ послъдней идеъ, въ идеъ снраведливости мы находимъ уже прямое взапмодъйствіе двухъ волей. Пленно съраведлявость Гербарть опредъляеть, какъ сохраненіе одной воли отъ вторженія въ нее другой, или какъ сохраненіе одной воли отъ вторженія въ нее другой, или какъ возможное возстановленіе этой ърикосновенности, разъ она была нарушена. Справедливость, слъдовательно, отпосится не къ какому нибудь раздъленію вещей (это область иден права), но къ реальному отношенію самихъ воль.

Идея справедливости подобно идев права есть, по Гербарту, только отрицательная идея, въ отлыне отъ трехъ остальныхъ. Въ этихъ послъднихъ намъ положительно правятся извъствия, отношенія (пменно спла воли, ея внутренняя свобода, благожелательность къ другимъ). Иначе въ правовыхъ отношеніяхъ: удерживансь отъ спора, воля не дълаетъ чего нибудь активнаго, и потому въ этомъ безразлачна для насъ; только нарушая право, вступая въ споръ, она становится для насъ предметомъ неудовольствія. Тоже самое въ идев справедливости. Не нарушая справедливости воля еще не дълаетъ пичего хорошаго, и потому для насъ безразлична. Неприкосновенность чужой воли очевидно не сама по себъ нравится, ибо она есть только отрицательное свойство; по правственно ненравится намъ ея нарушеніе.

Возстановленіе нарушенной справедливости совершается черезъ награду или наказапіе (смотря но характеру нарушившаго неприкосновенность чужой воли діянія). Согласно этому, сущность справедливости Гербартъ видить именно въ понятіи о наградів и наказапіи, и собственно говоря, только ихъ и разсматриваетъ. Сирашивается теперь, что же такое это вторженіе въ чужую волю, или плаче—какія же именно діянія влекуть за собой награду или паказаніе? Три условія опреділяють это. Вопервихъ, необходимо, чтобы вторженіе одной воли въ сферу другой было не случайнымъ, но намітреннымъ, чтобы опо иміло цілью причинить другому добро или зло. Дійствіе, которое произошло нечаянно, ненамітренно— ненаказуемо и нецаграждасмо. \*) Даліве, необхо-

<sup>\*)</sup> Ограничение этого см. ниже.

димо, чтобы это дъйствие на чужую волю было совершено безъ согласія этой послъдней. Если бы это согласіе было дано, то, конечно, никакого вторженія и быть не могло бы, а слъдовательно не было бы и нарушенія справедливости. Накопецъ, въ третьихъ, замътимъ, что не самое намъреніе наказуемо или паграждаемо, но только дъяніе, т. е. намъреніе сопровождаемос успъхомъ. Одно намъреніе можетъ быть оцъниваемо по идеямъ полноты (напр., за свою силу) или по идев благожелательности (напр., какъ доброе настроеніе), но оно не нарушаетъ еще справедливости, пбо не вторгается въ чужую волю.

Итакъ, основной фактъ лежащій въ основь иден справедливости состоить въ томъ, что намъ пепосредственно неправится намъренное и насильственное причиненіе другому зла или добра. Это дійствіе само по себь есть нарушеніе справедливости, и притомъ одинаково и при совершеніи добра и при причиненіи зла, ибо вся суть туть въ пасильственности. Само настроеніе благодітельствующаго можеть намъ и нравится (по идев благожелательности), намъ можеть также нравится и благо получающаго, но намъ всегда и безусловно неправится это нарушеніе чужой воли, эта, такъ сказать, насильственности діяпія.

Если бы неудовольствие зрителя было силою дѣятельною, оно уничтожало бы само парушающее дѣяние въ моменть его совершения; оно дѣйствовало бы, какъ всякое сопротивление, въ обратномъ направлении. Но неудовольствие не есть сила, или вѣрпѣе, оно можетъ дѣйствовать только послѣ возбудившей его причины. Нарушающее дѣяние, слѣдовательно, несмотря на это неудовольствие, совершается. Однако, разъ оно совершилось, остается
еще возможность обратнаго дѣйствия, воздаяния, которымъ оно,
такъ сказать, нейтрализировалось бы. Пенравящееся положительное влечетъ за собой равное ему отрицательное, съ которымъ
виѣстѣ они обращаются въ нуль. Воздаяние, слъдовательно, есть
равное комичество блага или зла, возвращаемое получательно
первому дъятелю. Воздаяние есть символь, которымъ вырижается неудовольствие на вторжение въ чуждую волю.

Теперь намъ остается сдёлать только одно пояснительное замъчаніе. Можно было бы думать, что подобное объясненіе сущности наказанія прямо уполномочиваеть самого потериввшаго къ мести. Но это не такъ. Возстановленіе справедливости дозволено только какъ правственный актъ. Правственное же, какъ мы виділи, состоить не въ пріятномъ, но томъ, что нравится безъ всякаго личнаго интереса. Поэтому и наказывающій ни въ какомъ случать не долженъ иміть личнаго интереса. Слідовательно, потершівшій, какъ лично заинтересованный, наименте способенъ къ справедливому возмездію.

#### III.

Мы окончили разсхотрвніе двухъ первыхъ частей Гербартовской этики — дали опредъление правственнаго вообще и правствен. ныхъ идей въ частности. Мы видели, что правственное составляють ть отношенія воли, которыя непосредственно и безусловно правятся намъ. Мы нашли дальше, что таковыхъ отношеній цять, и назвали ихъ идеями. Наконецъ, мы разсмотрели въ частности эти идеи: полноты, внутренней свободы, благожелательности, права и справедливости. Но во всемъ предъидущемъ анализъ мы принимали для простоты существование только двухъ воль, разсиатривали отношенія, являющіяся только между ними. Теперь мы должны примънить найденныя идеи въ болъе широкой сферъ, ко многимъ лицамъ, иначе говоря къ обществу. Такимъ образомъ, изъ пати идей возникаетъ пать различныхъ системъ общественныхъ отношеній. А именно, идея справедливости опредъляеть систему возданній, идея права — правовую систему, идея благожелательности - управленіе, идея полноты - культуру и, наконець, идея внутренной свободы ту систему отношении, которую мы назовень одухотвореннымь обществонь. Занатимь притомь, что ни одну изъ этихъ системъ мы не должны смъщивать съ государствомъ. Государство есть система охраняемая вывшией силой; эти же части Гербартовской этики дають только идеалы, вив реальныхъ условій ихъ приложенія.

Такинъ образонъ, ны переходинъ топерь къ разсиотрънію пяти указанныхъ общественныхъ отношеній или систенъ. Это изложеніе удобнье вести въ иномъ, чыть прежній порядкь, а именю, начать съ идеи права, перейти затыть къ системанъ возданнія, управленія и культуры, и закончить ученіемъ объ одухотворенномъ обществь.

1) Правовая общественная система \*) возникаетъ изъ нден

<sup>\*)</sup> Pract. Philos., ctp. 76 sqq. Ziller, ibid. ctp. 278 - 310.

права. Право, какъ мы уже видъли, есть общее соглашение для избъжания спора за вещи, соглашение, разсматриваемое какъ общее правило. Область права Гербартъ ограничиваетъ вещинмъ правомъ, вопросы же уголовнаго права относитъ къ системъ возданий, имъющей совершенно иное основание. Именио, въ основъ права (вещнаго) лежитъ тотъ фактъ, что споръ между лицами абсолютно ненравится, въ основания же системы возданий лежитъ справедливость, т. е. желацие устрацить насильственное вторжение въ самую чужую волю.

Въ системъ общественныхъ отношеній, опредъляемой (вещными) правомъ, должны существовать общіе міры, устраняющія споры за вещи. Такія міры могуть или предъотвращать споръ, или служить для его разрішенія, разъ уже онъ возникъ.

Къ мърамъ заранъе устраняющимъ самую возможность права принадлежатъ два института: собственность вообще и jus оссиратопіз. Собственность есть право, предоставленное извъстному лицу, пользоваться нъкоторою вещью всячески, какъ онъ пожелаетъ. Какія бы свойства или части не обнаружились впослъдствін въ этой вещи, пользованіе ими одинаково будетъ принадлежать владъльцу.

Нравственныя основанія, почему собственность явилась, состоить въ невозможности заранье опредълить и распредълить между людьми пользованіе различными соойствами вещей. Еслибы вещи не были уступаемы извъстимить лицамъ для безусловнаго пользованія ихъ свойствами (т. с. въ полную собственность), то открытіе новыхъ сторопъ въ этихъ вещахъ постоянно влекло бы за собою безконечныя притязанія и споры. Право собственности разъ павсегда и радикально устраняетъ это.

ности разъ павсегда и радикально устраняеть это.

Что касается до jus occupationis (права завладънія вещью никому еще не принадлежащей), то, какъ было уже сказано выше, не самый фактъ завладъпія составляеть его сущность, но то, что люди заранье рышають уступить первому завладышему вещью право владъпія ею, и это право только до тъхъ поръ и существуеть, пока сохраняется это рышеніе.

поръ и существуетъ, пока сохраняется это решеніе.

Такъ какъ право вообще возникаетъ лишь ради устраненія спора, то и сущность права собственности состоитъ во взаимной уступкть вещей. Но при этомъ очевидно возникаетъ вопросъ, какимъ же образомъ возможно защищать свое право на вещь противъ другаго лица, когда самое право возникло только ради

устраненія спора. Не должно-ля, спрашивается, вести такое пониманіе собственности къ тому, что человѣкъ ради устраненія
спора долженъ будетъ уступить есе другимъ, и не разрушитъли это на дѣлѣ всякое право? Этотъ вопросъ дѣйствительно заслуживаетъ вниманія, ибо если бы намъ удалось устранить приведенное возраженіе, то результатъ окажется весьма важнимъ:
вещное право, которое до сихъ поръ всегда основивали на эгоизмѣ личности, будетъ выведено изъ иравственныхъ понятій
уступки и устраненія спора, и получитъ, такимъ образомъ, новый
и высовій смыслъ.

Указанное возражение можеть быть выражено следующимъ образомъ. Съ одной стороны, право возникаетъ изъ желанія устранить споръ, а съ другой - если существуетъ собственность, то владътель долженъ пивтъ право сохранять принадлежащую ему вещь, несмотря на притязанія какого-нибудь третьяго. лица, т. е. несмотря на споръ. Гербартъ старается разръшить это противоржие следующимъ образомъ. Право, говоритъ онъ, дъйствительно вытекаетъ изъ уступки, но не изъ простой уступки, а изъ уступки, янслимой какъ правило. Мы должны выслить моментъ, когда лице А дъйствительно уступаетъ другимъ все и беретъ только то, на что никто не заявилъ притязаній. Но разъ на извістную вещь не было заявлено притязаній, в она взята лицомъ A, то она уже принадзежить ему, уступлена ему. Если теперь лицо B, прежде уступившее эту вещь, заявить на нее притязаніе, то лицо А виветь право не уступить, хотя бы туть и возникъ споръ, ибо не оно есть причина спора, а лицо В, первоначально уступившес, а потомъ измѣнившее свое рѣшеніе. Этотъ автъ лица  $oldsymbol{B}$  нарушаетъ общее право, посколько уступка лицу A должна мыслиться не бавъ реальный фактъ, но бавъ общее правило. Такимъ образомъ, право на вещь протиет нъкотораго третьяго лида (вещное право) ниветь въ сущности такой симсяв: право противъ такого лица, которое хотя уступило раньше, но неопредъленно, такъ что въ кругв его уступокъ находилась и данная вещь, не будучи однако прямо названа. Такое понимание съ псобходимостью вытеклеть изъ Гербартовскаго опредъленія права, ибо съ одной стороны, если бы не было никакой предварительной уступки, то не было бы и никакого права (ибо право, какъ сказано відше, возникаетъ не изъ отношенія извъстнаго лица къ извъстной вещи, но изъ соглашенія лиць,

соглашенія ради устраненія спора). Съ другой стороны, если бы предварительное соглашеніе или уступка была вполив опредвленна, то, конечно, тоже никакое новое притязаніе не было бы возможно.

Но кроив этой общей, взаниной и неэпределенной уступки въ правовой сферъ есть еще иная, положительная сторона. Именно, хотя идея права (устраненіе спора) требуеть, чтобы человікь уступаль вещи другимь совершенно неопредъленно, т. е. безъ обозначенія, кому именно или какимъ опредъленнымъ лицамъ онъ ихъ уступаетъ (ибо въ такомъ случав опять явился бы мотивъ для споря), однако въ гражданскомъ обществъ лицо можетъ и должно еще примыкать въ совершенному уже между членами общества и опредъленному раздълу. Подобное примыкание (das Beitreten) есть, говорить Гербарть, такое ръшеніе лица отпосительно нъкоторой вещи, которынь оно отдает ее тому же, кому эту вещь уже отдали другіе. Совершенно очевидно, что такой актъ, хотя вносить некоторый положительный и связывающій элементь въ общество, не заключаеть въ себъ, однако, ничего возбуждающаго споръ. Этимъ Гербартъ старается пополнить недоститокъ обыкновеннаго определения гражданскаго или праваго общества, и дъйствительно, подобное понимание вещнаго права имъетъ особня преимущества. До сихъ поръ вещное право, говорить объ этомъ Циллеръ, только разділяло отдільныхъ лицъ и заключало каждаго въ его кругъ собственности. Теперь черезъ Гербартовское опредаление является накоторое общее рашеніе, которымъ проникаются всь члены общества, и которое составляеть связь, нежду ними. Такимъ образомъ, очевидно, возникаетъ истивное правовое общество, т. с. связь отдельнаго члена съ целниъ. (Что касается до ифръ разрешенія снора, разъ уже онъ возникъ, то мивнія Гербарта по этому вопросу не представляють особаго интереса).

2) Система возданній (Lohnsystem) \*). Идея справедливости, приложенная къ обществу, даетъ систему возданній. Идея эта, какъ мы видѣли, состоитъ въ томъ, что всякое насильственное вторженіе въ чужую волю не правится, причемъ оно влечетъ за собою нейтрализующее прежнее дѣйствіе противодѣйствіе, въ видѣ награды или наказанія.

<sup>\*)</sup> Pract. Philos., crp. 81 sqq. Ziller, ibid. crp. 310 — 335.

Что касается до наградъ, то онъ не возбуждаютъ некакихъ особенныхъ недоуменій. Другое дело наказанія. Разъ человекъ причиниль умышленно другому эло-онь, конечно, должень претеривть наказание — этого требуеть справедливость. Но какинъ мотивомъ долженъ руководиться наказывающій — это еще вопросъ. Наказывать — ради наказанія, очевидно, прямо противоръчило бы идеъ благожелательности. Злодъяние ненаказанное намъ правда правственно не нравится, по нанести виновнику зло, только чтобы уничтожить наше правственное негодование, ни всетаки не ноженъ. Мы должни найти другіе нотивы для наказанія. Такіе мотивы должны доставить три прочія нравственныя иден, а писню иден благожелательности, права и полноты. Мы ножень поэтому наказывать, чтобы устрашить другихъ и тъмъ обезпечить общество на будущее время отъ злодъйствъ, или наказывающій долженъ инъть целью исправить преступника, или наконецъ какія нибудь подобныя этому цеми. Такпиъ образонъ Гербартъ строго различаетъ возножность бить наказываемыми и условія возможности наказывать. Возможность быть наказываемымъ является — разъ нарушена справедливость, но для возножности наказывать нужны еще какіе пибудь дополнительные правственные мотивы.

Идея справедливости находится въ свособразномъ отношенія къ пдев права. Право, какъ мы видъли, возникаетъ въ моментъ уступки извъстной вещи съ одной стороны и принятія этой уступки съ другой. Уступка есть дъйствіе съ цёлью, чтобы другой взяль извъстную вещь. Это дъйствіе, однаво, заслуживаеть по пдев справедливости, награды, и именно въ видъ равной уступки съ противуноложной стороны. Это отношеніе распространенное на все общество ведеть къ признанію, что справедливымъ распредъленіемъ собственности было бы равное. Такое раздъленіе нисколько не противорічнть, вообще говоря, идев права, ибо эта пдея ничего не говорить о томъ, какъ должна быть раздълена собственность: сохраненіе права одинаково возможно во всёхъ распредъленіяхъ, если только они вообще признаются членами общества.

Но съ другой стороны, равное распредёление собственности можетъ оказаться впоследствие противорёчащимъ другимъ нравственнымъ идеямъ, и тогда окончательный результатъ можетъ быть полученъ только по соображении всёхъ обстоятельствъ.

3) Идея управленія \*). "Влагожелательность, душа системы управленія, піцеть общаго блага, т. е. напбольше возможной суммы удовлетвореній для всёхъ". Притомъ благожелательность не обращаеть вниманія на заслуги; это дёло справедливости. Она не заботится также и о равенстве, ни вообще о раздёленіи благъ, но только объ увеличеніи общей суммы ихъ. Что идея благожелательности должна развиться именно въ систему управленія, это очевидно: такъ какъ желанія вообще относятся къ будущему, то ихъ наилучшее осуществленіе въ цёломъ обществе требуеть цёлой системы отношеній, предъусматривающей и наилучше направляющей общество къ достиженію этихъ цёлей; съ другой стороны, система проникнутая общимъ благомъ и безусловно заинтересованная въ каждомъ шагѣ приближающемъ къ этому будущему благу, очевидно, не можетъ быть чуждой понятію управленія.

Но здъсь возникаетъ одно важное педоунтніс. Если управленіе должно руководиться только благожелательностью, а эта последняя не обращаеть никакого вниманія на справедливое распредъление благъ (ибо для него послъднее основание есть всякое чужое желаніе), то спрашивается не произойдеть ли столкновенія между системами управленія в справедливости. Система управленія распредъляеть блага по желаніямь членовь общества и по ихъ потребностямъ, которыя очевидио могуть быть весьма неравны, система же справедливости или воздаяния (вифств съ мдеею права) стремится, какъ им видфли, къ равному раздфленію. Это столкновеніе однако, говорить Гербарть, предполагаетъ данныхъ нъкоторое условіе, которое не необходимо, напротивъ, вполив неосновательно. Предположение это таково: ть, на которыхъ надаетъ тягость неравенства, всегда считають свои лишенія, даже если они необходими для общаго блага, за не счастіе. Въ этомъ случав, но и только въ этомъ, подобное неравное разделение благъ, причиняя намеренно известимъ лицанъ зло – парушаетъ справедливость, и есть нечто безправствен-Но если, какъ то и должно быть въ обществъ, всъ проникизты взаимною благожелательностью и считають общее благо за нъчто высшее, чъмъ частное и личное удовлетворение, въ но-

<sup>\*)</sup> Pract. Philos, erp. 88 sqq. Ziller, ibid. crp. 335.

добномъ случай непремённое осуществленіе иден равенства была бы не только излишнимъ, но и несогласнымъ съ прочими нравственными идеями.

Должно, однако признать, что тамъ, гдв рвчь идетъ только о неполномъ, постепенномъ осуществлени идей, и при недостаткъ взаимной благожелательности, справедливое равенство должно предшествовать правиламъ лучшаго управленія, подобно тому какъ соблюденія права должно предшествовать осуществленію справедливаго равенства.

4) Система культуры \*). Послё тёхъ возвышенняхъ требованій, которая поставила въ системе управленія идея благожелательности, искать чего нибудь еще болёв высокаго въ остальныхъ идеяхъ— невозможно. Идея полноты представляеть сравнительно даже мало новаго, ибо соотвётственная ей система культуры можетъ быть осуществляема и по требованію иден благожелательности, именно ради развитія разнообразныхъ силь общества и вытекающаго изъ этого удовлетворенія. Но идея полноты даетъ новый мотивъ для осуществленія этой системы, именно
стремленіе къ полнотё развитія.

При этомъ возникаеть вопросъ, какимъ образомъ достигать этой полноты развитія, иногосторопностію ли общества или многосторопностью пидивидуумовъ. Въ первомъ случав, им будемъ имъть большое раздъленіе работы, котя каждый индивидуумъ станетъ исполнять лишь простое дъло, во второмъ— индивидуумы будуть мало различаться между собою, будучи всв довольно разпосторопни. Гербартъ отвъчаетъ на этотъ вопросъ простою ссылкою на различіе индивидуальныхъ способностей, ведущее къ раздъленію работы и слъдовательно къ разнообразію общества и сравнительной простотъ индивидуумовъ.

Однако философъ, несмотря на то, что его Allg. pract. Phil. вышла еще въ 1808 г., понимать уже, что крайне раздъление работы поведеть непремённо къ тому, что большая часть людей, будучи занята безсмысленными въ своей отдёльности частами общей работы, потеряетъ сознание цёлаго. Поэтому онъ предусмотрительно прибавляетъ: "Каждый членъ культурной системы — па этомъ мы настапваемъ — долженъ, помимо своей сисціальности, обладать достаточно многостороннею внечатлитель-

<sup>\*)</sup> Pract. Philos., crp. 94 sqq. Ziller, crp. 370.

ностью, которая давала бы ему возможность усвоить хорошія стороны всякаго чужаго дёла, если уже не всю систему въ ея цёломъ".

5) Одухотворенное общество \*). "Когда индивидучны проникнуты одничь духомъ, котораго никто не стремится захватить въ личную собственность, но которому также никто и не чуждъ, этотъ духъ можетъ быть разсматриваемъ какъ душа общества, живущая во всъхъ, въ цъломъ".

Въ такомъ одухотворенномъ обществъ господствуетъ полная свобода въ томъ смислъ, что предписанія общественнаго права, справедливости и управленія (основаннаго на доброжелательности) безусловно совпадають съ желаніями отдъльныхъ лицъ. Отношеніе личинхъ желаній къ общественнымъ системамъ въ такомъ случаѣ вполнѣ подобно тому отношенію, которое должно существовать въ отдъльномъ лицѣ между его желаніями и правственною оцѣнкою, т. е. то отношеніе, которое мы назвали внутрешной свободой. Одухотворенное общество именно и представляетъ осуществленіе этой идеи.

Заканчивая разсмотриніе правственных идей индивидуальныхъ и общественныхъ Гербарть говорить: хотя многообразно и какъ бы въ разпомъ освъщени, по оставаясь всегда само себъ равнымъ, является въ целомъ обществе и частяхъ его правственное достоинство, присущее одухотворенному обществу. Достопиство есть возвышенная чистота, когда она вибств съ темъ права, справедлива, прекрасна и сильна; чисто же само по себъ то, что вполнъ соотвътствуетъ своему понятію. Если поэтому чистота соотвътствуетъ внутренией свободъ, основной идеъ одухотвореннаго общества, если, дамъе, правовое общество должно быть характеризовано какъ правое, система воздавнія — какъ справедливая, управление основанное на благожелательствъ-какъ прекрасное, а система культуры — какъ сила, то достоинство будеть наиболье соотвытствующимь пменемь для цылаго и окончательнаго совершенства, въ которомъ соединяются всё нравственныя иден подъ главенствомъ внутренней свободы.

<sup>\*)</sup> Pract. Philos., ctp. 99 sqq. Ziller, etp. 390.

# ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

#### Фихте

(1762-1814).

Въ исторіи философіи мы встречасиь два рода теченій, которыя можно назвать вертикальными и горизонтальными, и два рода соответственных имъ мыслителей, которыхъ тниами могуть служить Аристотель и Платонъ. Перваго рода философы разъ на всегда и обыкновенно еще въ началь своей дъятельности выбираютъ какой-нибудь метафизическій принципъ, и крыпко держатся за него всю жизнь; ихъ главное стремленіе направлено не на углубленіе этого основнаго принципа, но на его распространеніе на всё явленія міра, такъ сказать, на доказательство всеобыкновенно въ философскія энциклопедіи, захватываютъ всё наўки, сообщаютъ имъ единство и цёльность, и потому оставляють даже въ опытныхъ знаніяхъ глубокіе и важные слёды. Въ девятнадцатомъ вёкё мы имёсмъ двухъ великихъ философовъ такого рода, это—Гегель и Спенсеръ.

Совершенно иной видъ находимъ мы въ системъ Фихте, представителя втораго типа. Широта этой системы, т. е. разнообразіе ся приложеній, крайне не велико; собственно говоря, такихъ приложеній въ ней только одно, именно область нравственности; эстетика же, философія природы и даже могика остались вить ся вліянія. За то, подобно Платону, Фихте представляеть намъ примъръ необмуайнаго и ностепеннаго улубаемія въ основномъ принципь метафизики. Его главная забота есть не всеобщность приложеній этого принципа, а его внутренняя необходимость. Изслідованіе этой необходимости увлекаеть фи-

Ų

лософа все дальше въ глубь отъ исходной точки, заставляетъ жънять метафизические принциим и обращаетъ эту системы въ историю внутреннаго развития самого мыслителя. Это—вертикальное течение философии, направленное въ глубины Божества и на высоты правственности.

Разснатривая съ этой точки зрвнія систему Фихте, ны издожнить два послідовательные и главные фазиса въ развитін
(углубленіи) его метафизики и этика, какъ они отразились по
препмуществу въ трехъ соотвітственныхъ сочиненіяхъ его, а
пменно Основахъ теоріи познанія (Grundlage der Wissenschaftslehre (1794 года), Назначеніи человька (1800 года) и
Завыть о блаженной жизни (1806 г.). \*) Но прежде, чімъ
ны перейдень къ этому изслідованію, намъ необходимо понять,
какое направленіе приняль посліт—Кантовскій пдеализмъ, и въ
чемъ состопть его основная ошнока. Это вступительное разсужденіе послужить намъ общимь веденіємь къ изученію весьма
трудныхъ для отчетливаго пониманія системь Фихте, Піпллинга
и Гегеля.

# I. Идеализмъ Фихте и общая характеристика и вмецкаго идеализма вообще.

Основная мысль послѣ — Кантовскаго ндеализма такова: объективныя вещи суть лишь продукты мышленія:

Изследуя функціи познанія, Кантъ пришель къ убъжденію, что такъ называемый опыть или опытное познаніе не есть нечто данное извив готовымь, но представляеть продукть весьма сложной мыслительности, придающей извить данному матеріалу познанія определенныя формы (и именно, располагающая этоть матеріаль въ пространстве и времени, связывающая его въ отношенія причинь и следствій, возможнаго и необходимаго, многаго и единаго и т. д.) \*\*). Но что такое этоть "извив данный матеріаль"? Изследуя ближе это понятіс, ми паходимь, что оно заключаеть въ себе два признака: вопервыхъ, извив— дан-

\*\*) См. выше гл. I (§ 2).

<sup>\*)</sup> О значенія посмертныхъ сочинсній Фихте, и въ частности Thatsachen des Beieussiseins мы говорить здісь не будемъ.

ность, т. е. непосредственное признаніе, что наши ощущенія суть воздійствія на нась реальных объективных вещей; вовторых же, качественное разнообразіе этого матеріала или ощущеній. Что касается до этого втораго признака, то самь но себі онь не составляеть еще достаточнаго доказательства дійствительной реальности воздійствующих на нась вещей: вы самомы нашемы духів мы находимы чрезвычайно разнообразныя и качественно несходныя чувства, желанія и мысли, которымы однако отнюдь не приписиваемы объективной дійствительности, но признаемы за наши же субъективныя порожденія. Такимы образовы, единственное основаніе, почему мы признаемы, что и вий нась существують "вещи сами по себі», есть только непосредственно очевидное сознаніе, заставляющее нась предполагать такое объективное бытіе.

Правда, такое непосредственное сознаніе объективности само по себѣ совершенно и достаточно: въ концѣ концовъ и всякое знаніе основано на такомъ же пли подобномъ непосредственномъ и самоочевидномъ утвержденія. Но вопросъ состоить здѣсь именно въ томъ, дѣйствительно ли это сознаніе объективности извѣстныхъ нашихъ представленій непосредственно, или, можетъ быть, оно само есть продукть мышленія и изъ законовъ этого послѣдняго объяснию.

Именно такую задачу и ставить себь Фихте, и разрышаеть се въ утвердительномъ смысль, т. е., что изъ самого иншиенія (или самосознанія) дъйствительно выводимо (не самое реальное бытіе, конечно, но) сознаніе о бытіи вишинихъ вещей, миаче говоря, что самосознаніе само по себь и внутренно развиваясь необходимо само пораждаеть въ себь мысль о бытіи объективныхъ сущностей.

Здёсь было бы пермёстно подробно объяснять, каких образомъ Фихте пришель къ такому выводу, тёмъ более, что эта въ высшей степени сложная дедукція представляеть, можно сказать, напболёе запутанную (и при томъ безъ надобности) теорію изъ всёхъ, такія только даеть намъ исторія философін. Но основной нервъ Фихтевскаго разсужденія очень простъ и ми можемъ указать его здёсь. Это разсужденіе состопть изъ двухъ главныхъ частей, а пиенно, вопервыхъ, доказывается, что предположивъ самосознаніе, т. с. сознаніе Я о самомъ себъ, ми изъ одного этого принципа можемъ объяснить происхожденіе сознанія о бытіп вившнихъ вещей, т. е. разъ такое самосознаніе дано, оно необходимо и само по себъ придеть къ ошибочному отнесенію пныхъ изъ своихъ же состояній во вивший міръ, т. е. необходимо создаєть призракъ "вещей самихъ по себъ". Итакъ, эта часть доказательства имбеть условный характеръ: если мы возъмемъ самосознаніе за основной принципъ, то, мы будемъ въ состояніи объяснить изъ него и реальное бытіе (или точнье необходимость предположенія о пемъ); вторая же часть старается показать, что никакого другого принципа, кромъ самосознанія, мы принять въ основу всего нашего знанія и не можемъ \*).

Разсмотримъ прежде всего первую (условную) часть разсужденія. Требуется именно показать, какимъ образомъ самосознаніе можеть приходить къ ложному отпесенію своей же собственной дъятельности во вишній міръ. Но возможность и даже необходимость эта совершенно понятна. Въ самосознании дано, вопервыхъ, сознающее Я, вовторыхъ, сознавленое Я. Сознающее находить сознавленое уже дленымь, готовымь, нассивнымь; само же оно является даятельнымь и происходящимь. Если, следовательно, им предположнить, что сознавленое Я породило въ себъ (раньше сахосознанія) какія-нибудь состоянія или мысли, то сознающее И найдеть эти состоянія уже готовими и данними, отличными отъ его собственной дъятельности, т. с. чужнии, какъ бы извет данными, порожденними чемъ-то инимъ, чемъ само Я (непзивстными объективными вещами). Иначе говоря, просыплясь отъ безсознательнаго состоянія, и находя въ себъ саминь же собою въ этомъ состоянии порожденныя ощущения. Я отпосить ихъ (не понимая ихъ происхожденія) къ воздействію на себя какойто витшней природы, т. е. ложно (хотя и необходимо) объективируеть эти свои же состоянія въ образы "вещей самихъ по себь \*\*). Эту предсарительную, еще чуждую самосозпанія дья-

<sup>\*)</sup> Эту вторую часть дедувців мы находимь въ Eeste Einleitung in d. W.-L (J. G. Fichte's sämmtl. Werke, I Abth. 1 Bd.), которая составляеть въ этомъ смыслѣ безусловно необходимое дополненіе къ Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre.

<sup>\*\*)</sup> Читателю, знакомому съ основами "теорін познанія" (Wissenschaftslehre) фихіс, можеть ноказаться, что у самого философа эта де-хувція имість другой смисль. Однако ближе изслідуя ходь фихтевскаго разсужденія, и виділяя изъ него многочисленныя, чисто логическія ошибки, опъ, віроятно, убідится, что дійствительную основу этого

тельность Я, Фихте называеть "независимой (оть законовъ самосознанія) \*) діятельностью и опреділяеть ее какъ "творческое воображеніе или способность создавать представленія.

Таково разрѣшеніе первой задачи: самосознаніе находить въ себѣ уже готовый рядъ представленій или состояній, которыя еще бсзсознательно произведены "творческимъ воображеніемъ"; находя ихъ уже данными, независимыми отъ самосознанія, это послѣднее естественно принимаетъ ихъ за воздѣйствіе на себя внѣшнихъ вещей. Вторая изъ поставленныхъ задачъ тоже, въ существѣ дѣла, весьма проста. Доказавъ, что изъ одного самосознанія (Я) возможено объяснить все наше знаніе, мы еще обязаны показать.

разсуждения состагляеть именно приведенная въ тексть мисль. Видьлить же изъ этого разсужденія очевидния ошибки совершенно необходимо, хотя спв и касаются по временамь въ высшей степени важных иоложеній. Такъ напр., дедукція спитеза между "независимой діятельностью" и такъ наз. у фихте "Wechsel—Thun, und Leiden", составляющая, можеть быть, важивниую часть "Теорів познанія" (Wiesenschaftslehre), т. с. значить Synthesis E, есть одно силошное исдоразумнийе. Виведя, именно, категоріп взаимодъйствія (Синтезь В), причинности (Синтезъ С) и субстанцін (Синтезъ Д), Фихте переходить въ синтезу противоръчащихъ понятій субстанціальности Я и его причинной зависимости отъ не-Я. Приэтомъ оказывается, что страдавіе Я обусловлено дъятельностью не-Я, но и обратно, дъятельность не-Я возможна лишь подъ условіемъ страданія Я, что, следоналельно, это — вчанино обусловливающія другь друга діятельности, и ни одна изь нихь не можеть предшествовать другой (принципъ Wechsel-Thun, und Leiden). Это ведеть, далье, въ предположению Unabhängige Thatigkeit, которая, сльдовательно, но симому опредълснію стоить вив припципа взаимодійствія (Wechselbestimmung). До сихъ поръ все понятно. Но вотъ Фихте поднимаеть вопрось объ отношении Unabhängige Thätigkeit и Wechsel-Thun, und Leiden, и прямо противоръча своему же опредъленію независниой дъятельности, подчиняеть это новое противоръчіе тому же принцину взаимоопределеній, отъ котораго онъ призналь независимую деятельность свободной! Только черезь такое противоречие своему же определению Unabhängige Thätigkeit онъ получаеть весь следующій "безь нужди растинутый и занутанный" (по выраженію Zeller'a) синтезь Е (Grundlage d. gesammt W.-L., Zw. Aufl. 1802, crp. 82 - 199), cz. ero ватегоріями догнатического пдеализна, формани независимой діятельности (Ucbertragen и Entaussern), качественных и количественных идеализмонь и реализмонь, посредственнымь положеніемь (das mittelbare Setzen) и прочимь аппаратомь этой чутовищной софистики.

<sup>\*)</sup> T. c. Tr. Has. Wechsel—Thun, und Leiden.

что никакой другой принципъ не имбетъ такихъ прениуществъ, и что, следовательно, должено принять исходимиъ пунктомъ философіи пменно самосознаніе.

Задача философіи состопть въ объединеніи всего знанія на основаніи какого-нибудь одного принцппа. Такихъ радикально различныхъ принцпповъ существуетъ, однако, лишь два, именно мысль (которой исходная точка—самосознаніе) и реальныя вещи. Соотъбіственно этому, существуютъ только двѣ вполнѣ послѣдовательныя философіи: чистый матеріализмъ и чистый идеализмъ. Патеріализмъ объясняетъ все изъ природи "вещей самихъ но себѣ", идеализмъ строптъ все познаніе изъ развивающагося самосознанія (интеллигенцій). Средней дороги здѣсь (по мишию Фихте) нѣтъ, ибо это прямо противуноложныя и потому не примѣримыя воззрѣнія. \*)

Строго говоря, оба эти воззрвнія одинаково последовательны. Но они имфють различныя степени приложимости, что и заставляєть нась окончательно избрать принципомь самосознаніе, т. е. идеализмь. Мы видели уже, что идеализмь въ состояніи объяснить, откуда являются вещи сами по себе (именно, какъ необходимый призракъ Л), но обратно, матеріализмь не въ состояніи объяснить, что такое самосознаніе, пбо оно есть исчто безусловно своеобразное, первичное, не изъ какихъ механическихъ отпошеній отнюдь не объяснимое. Поэтому всякій матеріализмь именно въ этомъ пуякть всегда и необходимо терпёль крушеніе.

Итакъ, соединая оба разсужденія витсть, мы получаемъ теперь основное ученіе Фихте: вещи "сами по себь" суть лишь пеобходимыя фикціп познающаго Я, единственный же источникъ познанія есть самосознаніе въ его развитін. На этомъ, однако, итмецкій идеализмъ не остановился, и необходимость его дальнтишаго видонзитненія совершенно очевидна. Именно, сущность всего этого направленія состояла въ стремленіи сводить все дамное, готовое, законченное къ ступенямъ доижущейся или развивающейся мысли, разсматривать реальныя вещи, какъ продукти безсознательнаго разума, превратить витшнюю инертиость битія во внутреннюю свободу мышленія. Свобода, какъ законъ всего міра, вотъ разгадка всего идеализма. \*\*) Поэтому Кантъ превра-

🐡) Объ этонъ см. особ, гл. 5 этого отдела.

<sup>\*)</sup> Erst. Einleitung in d. W.-L (S. W. I, 1. crp. 429 sqq).

щаетъ инертность внёшнихъ вещей въ продуктъ разумнаго опыта, Фихте разлагаетъ ппертное бытіе самихъ мыслительныхъ формъ (кантовскія категоріи) въ рядъ продуктовъ развивающагося самосознанія, наконецъ Гегель \*) самый субъектъ самосознанія, который Фихте считалъ еще абсолютнымъ даннымъ \*\*), превращаетъ въ рядъ логически развивающихся понятій, никакому уже субъекту (этой послёдней опорѣ инертнаго бытія) непринадлежащихъ. Такимъ образомъ, пдеализмъ окончательно слагаетъ съ духа или, вёрнёе, мысли бремя реальности и превращаетъ весь міръ въ свободный процессъ саморазвивающагося разума. Свобода—это первое и послёднее слово идеализма.

Теперь изъ нравственной дремоти
Освобожденный духъ воскресъ,
II вы ввели раба заботы
На лоно счастія небесъ.
Теперь опъ свергъ съ себя ярмо животной злости,
Мракъ человъчностью разсъявъ на челъ,
II думи, выспренніе гости,
Въ его блеснули головъ.
Теперь къ звіздамъ направивъ очи,
IIодъемлетъ царственный онъ ликъ;
Ужъ въ даль міровъ, къ світиламъ почи,
Ужъ къ солінцамъ взоръ его проникъ,

и всюду онъ находить только свой же или божественный разунъ.

Такова сущность послѣ— Кантовскаго идеализна. Нанъ слѣдуетъ теперь отдать себѣ отчетъ въ его достоинствѣ, какъ философской теоріи. Мы имѣемъ здѣсь въ виду указать не на его частиме недостатки (о которыхъ еще много будетъ говорить въ слѣдующихъ главахъ), но не одну коренную ошибку, сдѣлавшую изъ теорій Фихте и Гегеля незабвенный урокъ философіи, уничтожившую на время весь авторитетъ ея, скажемъ прямо, обратившую философію въ посмѣшище. Читатель поинмаетъ, что мы хотимъ здѣсь указать на тѣ насильственныя, противунаучныя и самонадѣянныя дедукціи всей природы изъ человѣческаго разума, которымъ общее названіе стала натуръ-философія. Извѣстно, до какой вакханалін дошло это направленіе, какъ оно стало

<sup>\*)</sup> Cm. 11. 4.

<sup>\*\*)</sup> По крайней мѣрѣ въ началѣ своей философской дѣятельности.

притчей во языцёхъ; какъ Гегель на основаніи минной логики отрицаль возможность существованія малыхъ планеть (астерондовь), когда тё уже были открыты; какъ Шеллингь объясняль свётовыя явленія изъ взаимодёйствія эфира съ кислородомь (sic), а воздухъ признаваль за продуктъ "противуположныхъ электрическихъ матерій"; къ бакой чудовищной софистикѣ прибѣгалъ фихте въ своихъ наспльственныхъ дедукціяхъ. Все это слишкомъ извѣстно, чтобы требовать повторенія. Но общая причина, почему плеализмъ потерпѣлъ такое почти неслыханное въ исторіи философіи крушепіе, еще весьма мало знакома и, кажется, только въ русской философіи была правильно указываема. \*) Причина эта можеть быть выражена такъ: идсализмъ, непрершено толкуя о свободы мысли, въ дъйствительности и по самому своему принципу не допускаль этой свободы, и потому необходимо разошелся съ дъйствительной наукой.

Коренная ошибка всякаго идеализма состоить въ томъ, что выбравь разунь за коспологическій элементь, онь необходимо эн отвидать принять иныя изъ положеній этого послідняго це только за безусловно истинныя (это еще допустимо), но и за бе-зусловно простия, т. е. признать ихъ за первичные элементы самой мысли, и тымъ заранье ввель въ мышлении ньчто, что должно было стать вив всякаго дальнейшаго анализа. Такимъ образомъ, Кантъ, признавъ всеобщность и необходимость за основные и первичные признаки апріорныхъ сужденій, твиъ самынъ устраниль изь своей философіи ближайшій апализь этихь самыхь признаковъ; такъ Фихте, утверждая абсолютную первопачальность саносознація, ввель въ мышленіе нічто для саного мышленія уже непостижниое; табъ Гегель, принявъ діалектику понятій за законъ самой мысли, тамъ самымъ ограничилъ и подчинилъ эту посладнюю принципу, который самъ заранте поставленъ какъ-бы внт дальнъйшаго анализа. Однимъ словомъ, идеализмъ вводитъ въ мышленіе начто по его мнанію далье не анализируемое, и твиъ саныть налагаеть на познание произвольныя границы, делаеть мысль не своболной.

Но, скажуть намь, выдь тоже дылаеть и всякая наука, выдь

<sup>\*)</sup> Нічто подобное пиже приводимой критикі мы паходимъ именно въ кпигь г. М. Каринскаю (Критическій обзоръ германской философін. Сиб. 1873. Стр. 322 sqq).

н она признаеть законы логики, а слёдовательно и въ ней имель несвободна! Однаво есть одно въ высшей степени важное различіе между законами логики, какъ ихъ принимаеть и признаеть идеализмъ. Логика, насколько она примёняется въ дёйствительной наукъ, есть учене о безусловной върности извёстныхъ методовъ познанія, но отнюдь не о ихъ безусловной простотнъ. Дёло въ томъ, что им дёйствительно имёемъ (въ логикъ) критерій формальной истини, но мы не обладаемъ ни какимъ критеріямъ простоты понятій; мы можемъ утверждать, что понятіе А совмёстимо съ понятіемъ Б, но у насъ нётъ никакого ручательства, что понятія А и Б не будутъ впослёдствіи разложены на свои болёе простыя части, которыхъ однако теперь мы въ нихъ не замёчаемъ. \*)

Законы логики, какъ ихъ признаетъ въ своихъ операціяхъ маука, суть вменно такіе (формальные) критеріи совмістимости или несовмістимости понятій; законы мысли, какъ ихъ принимаєть въ своихъ дедукціяхъ идеализит, суть, напротивъ, первоначальные и якобы дальнібшимъ образомъ неразложние акты мысли. Поэтому наука всегда съ течепісмъ времени можетъ признать, что ся принципы сводимы къ болісе простымъ истинамъ; каждая же система идеализма, разъ ся принципь (будь то апріорныя сужденія или единство самосознанія, или діалектическій законъ) будетъ признанъ не первичнымъ, а выводнымъ — падаетъ!

И это не случайное явленіе. Считая имиленіе космологический принципомъ, идеализмъ обязанъ найти его цервичний элементъ или основной законъ, ибо только это и останавливаетъ дальнъйній ходъ разлагающаго анализа. Телько найдя такую (инико) твердую точку опоры, эта философія бываетъ въ состояніи на нее опереться, чтобы такимъ образомъ сдвинуть міръ. Обикновенное научное мышленіе, непрерывно разлагающее то, что ранъе считалось простымъ, для идеализма непригодно: онъ не находитъ въ немъ исходной точки опоры. Но принявъ, такимъ образомъ, съ самаго начала нъкоторыя "непереваренныя мыслью" положенія, идеализмъ всегда сохраняетъ въ своемъ желудкъ эти камешки, и отъ того, рапо или поздно, но кончаетъ свою тощую жезнь.

<sup>\*)</sup> Ср. ниже гл. 5.

Теперь намъ должно быть попятно приведенное раньше положеніе, что идеализмъ лишь на словахъ требуетъ свободы имсли, въ дъйствительности же есть участие несвободной мысли; распространня же свои теорів на весь міръ и отождествляя Божество съ мнию простыми законами мысли — онъ становится ученіемь о несвободномъ Божестви; наконецъ, выводя изъ этихъ произвольныхъ законовъ яко-бы міровой мысли цёлую систему конечныхъ цёлей человіческой діятельности, идеализмъ дівлается ученіемь произвольной и неспободной правственности.

Следующее изложение подтвердить этотъ общий приговоръ надъ пдеализмомь.

## II. Первое ученіе Фихте о правственности.

Въ предъпдущемъ изложение показано, какимъ образомъ Фихте объясняетъ все содержание и формы нашего познания. Предполагая, что въ основъ этого познания лежитъ безсознательная еще дъятельность творческаго воображения, онъ находитъ въ этомъ безсознательномъ продуктъ И основание, почему, носяъ возникновения самосознания, Я принимаетъ свое же собственное порождение за чужое на себя воздъйствие. Мало того, самосознание возможно даже лишь надъ условиемъ этого первоначально порожденнаго творческимъ воображениемъ матеріала, ибо это самосознание есть именно сознание себя какъ уже даннаго субъекта. \*) "Этимъ мы утверждаемъ, говоритъ Фихте,

<sup>\*)</sup> Мы, следовательно, толкуемъ productive Einbildungskraft Фихте какъ независниую отъ законовъ самосознанія (т. с. Wechsel—Thun, und Leiden) способность порождать матеріальное содержаніе познанія. При такомъ толкованій мы расходимся однако съ принятымъ объясненіемъ этой части Фихтевской системы, по которому (объясненію) подъ про- изводительнымъ воображеніемъ разумеють "способность Я отчуждать отъ себя часть своей деятельности (entäussern) и переносить ее (übertragen) на не-Я" (см. папр. Zeller. Philos. scit Leibnitz. 1873, стр. 608), след. толкують ее, какъ форму. Песмотря на всю простоту такого толкованія и на возможность его подтвердить искоторыми местами изъ Grundlage d. усватимі. W.-L, мы не можемъ признать его удовістворительнымъ. Съ одной стороны, при такомъ объясненія производительнаго воображенія это последнее попросту не нужно, ибо съ

что все реальное бытіе, какъ оно существуеть для насъ (о другомъ им не ноженъ и говорить), есть продукть одного вообруженія. Однаь изъ величайшихъ мыслителей нашего въка... называеть это самообманомъ познапіг. Однако обманъ имъетъ иъсто лишь тамъ, гдв им ножемъ противуположить ему истину... Здёсь же им доказываемъ, что эта дъятельность воображенія составляеть даже условіе для появленія (всего) нашего сознанія, а слёд. нашей жизни, нашего бытія, въ симслъ самосознающаго себя Я... Поэтому это воображеніе не обманиваетъ, но даетъ единственную возможную для насъ (въ познанія) истину \*).

Принявъ дъйствие этого воображения (которое, конечно, им должны строжайме отличать отъ поэтическаго, и вообще, сознательнаго), Фихте затъмъ показываетъ, подобно Канту и особенно Шеллингу \*\*) и Гегелю \*\*\*), какъ самосознание рефлектируетъ надъ этимъ материаломъ, и черезъ то получаетъ созна-

самаго начала уже Фихте утверждаеть за Я способность противуполагать себь пс-Я, т. е. то самое, что въ этомъ полкование принисывается productive Einbildungskraft; съ другой сторсиы, независимая діятельность (которую Фихте примо отождествляеть съ творческимъ воображеніемь) понадобилась ему пменно потому, что Wechsel-Thun, und Leiden не дасть начала діятельности, его содержанія, а только одну форму (см. выше прим. 3); т. е. она пужна Фихте для того, чтобы показать, откуда самъ реальный матеріаль ощущевій, т. е. то. что Каптъ называлъ содержаниемъ опыта. Приведенное въ текств объяснение имъетъ писнео такой симслъ. Замътниъ притомъ, что только при нашемъ толкованін становится понятнымъ, почему Фихте сначала приписываеть unabhängige Thätigkeit (= productive Einbildungskraft) не только Я, но и не-Я, что ставить въ туппев, тахъ, вто понимаеть эту абятельность въ выше указанномъ общепринятомъ смысле (см. Zeller. ibid. стр. 608, примъчаніе). Паконецъ, понимая дедукцію Фихте въ общепринятомъ смисль, мы попросту уничтожаемъ весь смисль дедужник объекта, поточу что сказать, что порождение объектовъ есть свойство воображенія Я, значить ставить одно слово на песто другаго и впадать въ чистый догнатизнъ, ибо такая сила воображенія есть тоже своего рода "вещь въ себъ". У Куно-Фишера этотъ пунктъ не совскиъ ясень. (Ср. стр. 525 sq. и 528 sq. патаго тома Gesch. d. neuern Philos.\.

<sup>\*)</sup> Fichtc. Grundlage d. gesammt. W.-L. II Theil, & 13 (Zw. Aufl. 1802, ctp. 198 sq).

<sup>\*\*)</sup> Си. «Систему трансцендентальнаго идеализма» (1800 г.).

<sup>\*\*\*)</sup> См. «Феноменологію духа» (1806).

тельных уже ощущенія; какъ рефлектируя далье надъ этими ощущеніями, оно возвышается до возгрюнія (т. е. представленій); какъ рефлектируя далье само возгрыніе, оно достигаеть разсудка, и наконець, разума \*). Намъ ныть нужды слыдовать за фихте въ этой исторіи внутреннаго развитія самосознанія. Но общій принципь постепеннаго возвышенія теоретическаго познанія здысь совершенно прость. Именно, сознавая то, что было прямо дано на предъпдущей ступени развитія, Я возводить это содержаніе къ самосознанію, дылаеть его своимь, понимаеть его.

Такъ объясняеть Фихте теорію познанія, и темь основиваеть первую систему последовательнаго идеализма. Здесь же хы находимъ и переходъ къ его первой теоріи правственности. Именно, въ вышеизложенныхъ принцинахъ познанія заключено нъкоторое противоръчіе, которое требуеть разрішенія. Мы признали, съ одной стороны, что Я или саносознание есть единственное и след. свободное и деятельное начало; съ другой жепроизводительное воображение есть, въ извъстномъ смыслъ, пассивнее состояние для саносознания; въ немъ это последнее находитъ содержаніс готовынь уже данныйь, (почену и считаеть его объективнимъ), а самое себя видитъ ограниченимъ. Какимъ же, справивается, образонь Я можеть быть и активнымь и пасспвинув, и производящимъ и виссть съ тъмъ находящимъ свое содержаніе уже готовымъ? Ответомъ на это служить Фихтевская "динамическая теорія Л", именно ученіе о томъ, что перво-. начальная сила Я есть стремленіе (das Streben) или воля.

Разсмотримъ ближе это основное для Фихтевской системы нравственности ученіе, которое тімъ интересніс, что оно послужило основанісий для мнимо оригинальной метафизики Шоненгауера \*\*). Въ познаніи или теоретическомъ Я мы нашли про-

<sup>\*)</sup> Между возэрвніемъ (Anschauung) и разсудкомъ Фикте поміщаеть еще воспроизводительное воображеніе (въ отличіс отъ производительнаго, первоначальнаго).

<sup>\*\*)</sup> Мстафизика Шопенгаусра основана, какт им увидимъ ниже (гл. 6), на трехъ ученіяхъ, а именно, о воль, какъ основь міра, о тыль, какъ вепосредственной "объективацін" воли, и объ "умоностигасмомъ" характерь, какъ основь человьческой дъятельности. Первос и второе изъ этихъ ученій было на 20 літъ раньше предположено фихте, а третье—уже за 37 літъ раньше Кантомъ (см. гл. 1) в пере-

нзводительное или творческое воображение, какъ данное, готовое, т. е. не вакъ самую дъятельность самосознанія, но вакъ ея границу, какъ не - Я. Съ другой стороны, им признали Я за свободное, абсолютное начало (въ немъ нътъ ничего извив на него наложеннаго, никакой границы), т. с. им признали его полной и чистой деятельностью. Какинь же образонь возножно соединить въ одно целое познающее Я (ограниченное) съ абсолютно деятельных, каких образохь Я ножеть быть и ограничено и безгранично? Это возможно, очевидно, лишь въ томъ сянсів, что Я полачаеть само себь границу и непрерывно се же переходить. Въ Я, следовательно, ин должни предполагать две деятельности: одну-подчиненную, другую-верховную, одну -- самограничивающую, другую -- снимающую эти границы, одну-создающую объекты, другую-изивняющую ихъ (какъ свои же произведенія), одну — создающую не-Я, другую абсолютно деательное Я, одну-центробежную, другую-центростремительную, причемъ объ опъ вместь составляють целое Я, его волю, кладующую нъкоторую границу, и затъпъ признающую эту же границу за свою собственную, саминъ Я созданную, т. е. след. ее переходящую.

Такова динамическая теорія Я. Она составляеть основной камень въ нравственной системь Фихте. Именю, изъ нея видно, что мы должны различать три Я: одно — теоретическое (познающее, ограниченное черезъ не Я, другое — дъятельное (признающее эту границу за произведеніе Я, и слід. допускающее ся измінсніе), и наконець, абсолютное Я, или вірніне идся абсолютнаго Я, какъ ціль діятельности (осуществленіе на діль полной свободы діятельнаго Я). Теоретическое Я есть, слід., лишь средство для діятельнаго: оно создаеть объекти, инимыя вещи въ себі, чтобы діятельное Я могло ихъ признать за свои же порожденія, перейти ихъ границу, освободиться отъ нея. И въ этомъ акті освобожденія діятельное Я руководится идоею абсолютнаго Я, какъ своєю цілью. Съ этой точки зрів-



работано за 10 лётъ Шеллингомъ (см. гл. 5). Такова эта минмая оригинальность метафизики Шопенгауера, который однако не стидится називать тёхъ, у кого онъ непрерывно запиствовалъ, "пустозвопами и шарлатапами" (см. предисловіе къ второму изданію "Міра какъ воли и представленія").

нія намъ становится совершенно понятнымъ трудевищій (по мевнію пасалистовъ) вопросъ: какимъ образомъ воля человъка можеть пзивнять вившина вещи? Предположивь полную самостоятельность последнихъ, им должни будемъ отрицать возножность такого воздействія (а след., и нравственной деятельности). Но преализмъ показываетъ, что вещи суть произведенія нашего же духа, только еще ограниченнаго. Эта именно граница, будучи собственнымъ созданиемъ Я, признается за таковую въ нравственной двятельности, и черезь то какъ вещи оказываются доступными для дъятельности Я (какъ его же порожденія), такъ и само Я лостигаеть (руководимое идеею абсолютнаго Я) свободы \*). Это освобождение Я и есть нравственность; ибо нравственность, какъ уже показаль Канть, есть автономность воли, дъятельность не по причинной связи явленій, но по самой природъ разумной (т. е. свободной) волн. Весь міръ, такимъ образомъ, становится средствомъ для правственнаго освобожденія Я, и другаго смысла онъ не имфеть: мірь есть призракъ, освобождаясь оть реальности котораго, воля становится свободной, чисто разумной и правственной, т. е. абсолютных Я.

Въ этомъ изложени принципа Фихтевской этики мы имъли въ виду лишь предварительное его описание, съ тъмъ, чтобы читателю было легче слъдить за слъдующей и уже систематической его дедукцию. Теперь же мы должны перейти имено къ этой дедукции, какъ ее находимъ въ Фихтевской "Системъ этики" \*\*).

Прежде всего мы должны точно опредёлить различіе научной, дедуктивной этики отъ всякой другой. Мы всё нибемъ болће или менфе ясное понятіе о правственномъ долгь, какъ фактъ. Но не этого ищетъ этика. Она стремится обосновать этотъ долгъ, т. е. привести его въ связь съ прочими необходимыми формами сознанія, вывести его изъ этихъ последнихъ и темъ показать его необходимость. Такая научная этика должна, следовательно, быть "теоріею правственнаго сознанія"; и въ этомъ смысле она

 $<sup>^{\</sup>circ}$ ) Такую дедукцію ми паходимь, вопервыхь, въ Grundlage ā. gesammt.  $W_{\bullet}$ - $L_{\bullet}$ , повторыхь-же, бъ видь поясинтельной дедукцій, въ System d. Sittenlehre (Werke, IV, стр. 52 sq).

<sup>\*\*)</sup> System der Sittenlegre nach d. Principien der Wissenschaftslehre (1798 r.).

отлична какъ отъ обыденнаго нравственнаго чувства, такъ и отъ понулярной проповъди морали, т. е. болъе или менъе декламаторскаго описанія различныхъ добродътелей \*).

Въ основу дедукціи нравственнаго закона полагается слідующее утвержденіе: Я необходимо и прежде всего нахожу себя діятельникь, т. с. необходимо и прежде всего приписываю себі, какъ субстанцій, волю, а не мышленіе \*\*). Основанія такого утвержденія были указаны выше, пиенно им виділи, что Я ссть прежде всего стремленіе (полагающее себі границу и затімъ признающее эту границу своимъ же созданісять, и тімъ переходящее ее). Итакъ, воля пли желанія есть абсолютное и первое начало, и объясними потому не изъ какого-нибудь чуждаго вліянія объективныхъ вещей, но единственно изъ природи самаго Я, Это есть, по сравненію Фихте, внутренняя пружива Я, его самодівательность \*\*\*).

Но далее, эта первоначальная воля должна, по самой природе Я, мыслиться какъ сознательная. Въ этой необходимой
форме она является какъ сознательныя желанія, т. с. какъ воля
действующая по іцелямъ, или точнее, по понятіямъ (о целяхъ).
Она, следовательно, является здесь свободной, т. е. не ее определяетъ реальное бытіе, но она стремится онределить его согласно своимъ целямъ. Это есть совершенно особенный родъ причинности по понятіямъ \*\*\*\*\*).

Однако, съ другой стороны, эта свободная воля есть необходимое свойство Я, его необходимый и разумный законг, и именно онъ является такимъ, разъ Я понимаетъ вышсизложенныя основанія своей свободы. Такимъобразомъ, свободная воля становится для возвысившагося на эту ступень самосознанія болье не фактомъ, но закономъ. Это своеобразное соединсніе свободы и закона, т. е. свобода (воли) видненная себъ въ законъ и законъ ставшій разумнымъ, т. с. свободнымъ, и есть нравственный принципъ. Мы его вывели, слёдовательно, изъ самой сущности Я, а въ этомъ и состояла предложенная задача \*\*\*\*\*

<sup>\*)</sup> Fichte. System der Sittenlehre nach d. Principiel d. W.-L. (Werke, IV, crp. 13 — 16).

<sup>\*\*)</sup> Syst. d. Sittenlehre, § 1 (Werke, IV, 18 sqq.).

<sup>\*\*\*)</sup> ibid., стр. 25 sqq.

<sup>\*\*\*\*)</sup> ibid., § 2, crp. 29 sqq.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> ibid., § 3, crp. 39 sqq. .

Остановичся здёсь на минуту и посмотримъ, что въ сущности означаютъ эти отвлеченныя формулы Фихте. Въ главъ 1 мм видёли, что Кантъ призналъ все теоретическое знаніе относящимся не бъ вещамъ самимъ по себѣ, а лишь къ явленіямъ для насъ \*); развивая это ученіе Фихте уничтожилъ самое понятіе объективнихъ сущностей. Но рядомъ съ теоретическимъ познаніемъ Кантъ призналъ еще иное, именно область нравственности: категорическій императивъ отбрываетъ намъ міръ свободы \*\*). Это именно ученіе и встрѣчаемъ мы здѣсь у Фихте. И для него за теоретическимъ познаніемъ стоитъ воля, за внѣшнимъ закономъ причинной связи явленій — свобода; и для него эта свобода в есть законъ сущности Л, а исполненіе этого закона и для него составляетъ вравственность. Такимъ образомъ, изложенная выше дедукція Фихте есть лишь белѣе систематическое изложеніе принпила Кантовской этики.

Итакъ, ин выбели теперь законъ свободи (пли правственный долгъ) какъ необходимое требованіе Я. Придавая этому долгу конкретный характерь им можемъ выразить его такъ: ты долеженъ быть свободенъ, т.е. сободно слідовать сверхьопытному закону твоей сущности (воли) \*\*\*). Но здісь возникаєть второй главный копрось этаки: им живемъ и дійствуемъ среди міра реальныхъ вещей, и слід, опреділены его законами (причинной связью); гдів же здісь місто правственной діятельности? что обезнечиваєть намъ примінимость правственной діятельности? что обезнечиваєть намъ примінимость правственнаго долга, какъ требованія нашей воли, къ реальнымъ вещамъ, обусловленнымъ смоими собственными законами (законами природы)? Прежде чімъ разрішить этотъ вопрось, им должны точніте выяснить его.

<sup>\*)</sup> См. выше, стр. 25 и слъд.

<sup>\*\*)</sup> См. више стр. 30 и др.

<sup>\*\*\*)</sup> Можетъ показаться страннымъ, что мы употребляемъ терминъ "сущность" въ наложени системы фикте, который, какъ показано выше, отрицалъ бытие объективныхъ сущностей. Нътъ сэмпънія, что этотъ терминъ болье догматическій, чтом идеалистическій характерь. Но за то его употребленіе чрезвычайно упрощаетъ наложеніе, замъняя ту весьма спутанную идеалистическую терминологію фикте, которыя такъ сбиваетъ неопытнаго читателя. Само собою разумъется, что употребляя здісь терминъ "сущность", ми, конечно, ксегда должны его нонимать въ смысль фиктевской "Теорів познанія" (Wissenschaftslehre), т. с., какъ необходимую форму мишленія.

Совпаденіе реальнаго міра съ требованіями нашей воли (иначе говоря, исполнимость на деле нравственнаго закона) ость въ существъ дъла совпадение нашего теоретическаго, т. е. ограниченнаго Я со свободничь, т. е. дъятельнымь, ибо реальный міръ есть, какъ мы видъли, наше же необходимое представление. Ставя такъ вопросъ, им уже ясно усиатриваемъ его разръшение. Это ртшеніе вполнъ подобно Кантовской дедукція понятій разсулка \*). Показавъ пленю, что разсудку самому по себъ свойственны извъстныя понятія (причинность и др.), Канть спрашиваль, вакое основаніе имбемъ мы прилагать эти (по существу, наши) понятія въ явленіямъ или општу. Онъ отвъчаль на это, какъ ин уже видели, следующимъ образомъ: право прилагать понятія нашего же разсудка бъ опытнивь вещамъ основано на томъ, что сами эти вещи (явленія) обусловлены въ своемъ появленіи нашею же мыслыю, и только въ ся границахъ возможны. Теперь Фихте ставить совершенно такой же вопрось въ области нравственныхъ понятій: какое осповаціе имбемъ ин расчитывать на совпаденіе явленій реальнаго міра съ ръшеніями нашей нравственной (свободной) воли, или иначе, почему теоретическое Я совиадаеть съ дъятельнымъ? Такъ какъ теоретическое Я есть ограниченное, условное, т. е. низмее, а дъятельное — свободно, безусловно, т. е. высшее, то отвътъ совершенно ясенъ: само теоретическое (сознающее) Я возможно лишь подъ условіемъ д'ятельнаго (нравственнаго) Я, т. е., есть его же косвенный продукть, а потому необходимо и совпадеть съ требованіями этого последняго, вавъ своего же источника; иначе говоря, познавіо (т. е. весь познавасный міръ) есть лишь средство для осуществленіе нравственпости, къ которому необходимо прибъгаеть дъятельное Я, чтобы стать не только свободныхь, но и сознающихь свою свободу (саносознаніе, бакъ ин видели возножно лишь подъ условіенъ творческаго воображенія) \*\*).

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> См. выше гл. I, стр. 27 sq.

<sup>\*\*)</sup> Эта дедувція реальности правственнаго принцина, подобно прочивь ученіямь Фихте, возбуждаєть при первомъ же вритическомъ взглядъ множество педоразучёній, отчасти впрочемь минимхь (въ зависимости, напр., отъ крайне сбивчивой терминологіи Ф.), отчасти же действительныхъ. Напр., (и это очень важно для его ученія) Фихте съ одной сторови утверждаєть тождество между сознанісмъ и пореге Trieb (Frei-

Мы не будень входить свёсь въ подробности о томь, какимъ образонь Фихте обосновываеть это свое учене, тёмь болёе, что оно представляеть одну изъ панболёе темныхъ частей его системы и безъ того всюду столь запутанной и безъ нужды затемненной. Но на общій смысль этого ученія мы обратимь вниманіе.

Мы видели выше, что въ основе всего пашего знанія и всей нашей деятельности лежить некоторая первичная воля или стремленіе (das Streben или der Urtrieb) \*). Но Я не есть нечто извив данное, а самосознаніе. Въ самосознаніи же—и въ этомъ состоить вся его природа—сознающій себя субъекть отделяеть себя, какъ субъекта, отъ себя же, какъ объекта сознанія, сознающее Я противуполагаеть сознаваемому. Субъекть затемъ развивается въ перую систему свободнихъ влеченій разума, объекть жо—(какъ мы видели) становится системой явленій природы, въ широкомъ смыслё слова, т. е. не только образуеть различнаго рода ощущенія и представленія, но и всевозможныя чувственныя или при-

неіtstrieb) (Sittenlehre, II Hauptst., § 9, Anm. Стр. 130), съ другой женолагаетъ, что сознаніе есть условіе для разділенія höhere Trieb отъ
niedere (Naturtrieb) (ibid., стр. 131, гдт вийсто сознанія употреблень
терминъ lehheit); т. б. обр., сознаніе, какъ отнесеніе бъ себт, приходится отличать отъ сознанія, какъ первичнаго разділеніе объекта отъ
субъекта, что очевидно невозможно. Вообще для выясненія всіхъ этихъ
вопросовъ било-би совершенно необходимо боліте точное разграниченіе
терминовъ и установленіе боліте яснихъ отношеній между ученіемъ о
"діятельномъ Я" въ Greadlage и сботвітственники частями Sittenlehre,
чімъ это ділается донині историками философін (не пеключая и
К. Фишера).

<sup>\*)</sup> Мы отождествляемь здібы основу діятельнаго Я — das Streben (вавы оно выведено вы Grandlage) съ Urtrieb, основой всего самосознанія (бабы оно выводится вы Syst. d. Sittenlehre). Правда, это отождествленіе во многихь отношеніяхь затруднительно и, при неопреділенности фихтевской терминологіи, во всябомь случав недоказуемо. По инаго выхода вы этомы сумбурь отношеній между Grandlage и Sittenlehre, кажется, ныть. Главное затрудненіе вы этомы пензбыжномы отождествленіи das Streben съ Urtrieb состопть вы томы, что первое имбеть выкоторое положительное содержаніе (что діятельность, сгавящая себы границы и затімы ихы переходящая. Grandlage, ПП, § 5. ПП. Werke, стр. 258 sqq.), второй же (повидимому) вообще лежить вий самосознанія и составляєть то сдинство субъекта и объекта, которое уже распалось вы самосознанія Я (Syst. d. Sittenlehre, Werke IV, 130; особенно же вы сочиненіяхы слідующаго періода, папр. Anweisung x. selig. Leben. Впрочемы, обы этомы см. неже).

родныя влеченія человіва. Такинь образонь, первоначальная воля, разділясь въ саносознанія Я, является въ двухь формахь: формі субъекта съ его высшине, свободными влеченіями и въ формі объективнихь, низшихь, природнихъ влеченій. Но въ существі діла въ основі обінкь этихь системъ влеченій (высшихь и низшихь, свободныхъ и обусловленныхъ законами природы, духовныхъ й катеріальныхъ) лежить одинь и тото жее первичний элементь—первоначальная воля \*). Отсюда съ совершенной ясностью видно, какимъ образомъ чувственное Я ножеть быть изміняемо свободнымъ или діятельнымъ Я, т. е. чувственный міръ вещей и чувственныя желанія человіка регулируемы его свободными и разумными желаніями: въ основіть того и другаго лежить одна и таже воля.

Съ этой точки зрѣнія, намъ становится болье понятникь и та формула нравственности, которую установиль Фихте: "будь сознательно, т. е. разумно свободень". Реально человѣкъ всегда свободенъ, потому что и вся природа есть созданіе его же воли, именно, какъ она авляется въ формахъ его познающаго духа. Но идеально, т. е. разумно человѣкъ становится разумнымъ лишь тогда, когда реальная свобода имъ посгигается \*\*), т. е. когда онъ понимаетъ, что вся природа и всъ его физическія влеченія, суть лишь средства для его дѣятельности, когда, слѣдовательно, онъ самъ, по убѣжденію, дѣлаетъ свободу своимъ закономъ, а ея осуществленіе своимъ назначеніемъ. Только черезъ такое убѣжденіе дѣятельность человѣка становится иравственной, т. е. свободной \*\*\*).

<sup>\*)</sup> Syst. d. Sittenlehre, crp. 128 sqq.

<sup>\*\*)</sup> Syst. d. Sittenlehre, crp. 178.

<sup>\*\*\*)</sup> Можеть показаться, что наше изложение догматизируеть Фихтевское ученіе, кладя вь основу бытіе, волю. Но такой упрекь врядьли будеть справедливь. Дело вь томь, что Фекте всегда быль, въ известномь отношеніи, догматическимь философомь: онь стремился устранить вещи сами по себь лишь изъ теоретическаго познанія, а никакъ не вообще. Поэтому опъ всегда (какъ это особ. ясно видно изъ боле нозднихъ сго сочиненій и, въ частности, Bestimmung d. Menschen и Аписівину г. selig. Leben) разсматриваль форми самосознанія, какъ разрішающія исковное бытіе на субъекть и объекть, которые въ сущности должни быть тождественны. Поэтому же онъ всегда (и особ. въ Sonneklarer Bericht) такъ різко отрицаль, что W.-Lehre и ся форми якоби им-

Поэтому Фихте следующимъ образомъ описываетъ процессъ нравственнаго развитія \*). На первой ступеня человать является, полобно животпому, преданнымъ природиммъ и физическимъ влеченіямъ. Реально онъ и здісь свободенъ (ибо природа есть порожленіе его же духа), но эта свобода не существуєть сще для него, пиъ не сознается, и не питетъ потому правственнаго значенія. Палье, человькъ пріучается подчинять свое игновенныя желанія правиланъ благоразунія; теперь его личное счастіе (бабъ тахітит паслажленій) становится для него сознательных принциномъ дъятельности, объединяющимъ и подчиняющимъ всъ иннутныя влеченія. Но объ эти ступени развитія стоять еще онъ нравственности; третья же ступсиь представляеть приготосление къ пей. Человъкъ получаетъ здъсь сознание и вкусъ къ спободъ, но писипо сще только вкусъ, а не разумное нонимание: человъкъ является ири этомъ со страстью ищущимъ свобозы, но свободы понимасной какъ "сеззаконное и исограниченное господство налъ міромъ". "Почти вся человіческая исторія, говорить Фихте, представляеть только картину этого мочента въ развитіи нравственности. Физическое и духовное рабство, завоевательныя и религіозныя войны и вообще ть преступленія, которыми издревле палнато себа нетоврисство — кикр обраснить все это. Ради чего иритеснители брали на себя столько труда и опасностей? Неужели они надъялись такимъ образомъ увеличить лишь количество своихъ физическихъ удовольствій? Конечно, ньть! "Что я хочу, то должно быть! Что я сказаль, должно исполнить!" — вотъ что было всегда единственных принципомъ всьхъ такихъ людей и народовъ".

Если сравнивать эту ступень съ предъидущими, она указиваетъ на приближение къ вравственности: чисто физическия желанія здёсь оттёснены уже на задній планъ. Но сама по себъ и въ сравненіи съ дъйствительной правственностью, эта ступень не имфетъ никакого достоинства. Она, отчасти, даже опаснёе,

таются создать реальность: реальность дана, а W.-L только ее понимаеть или объясияеть. Фихте даже, и въ этомъ его коренное отличе отъ Логики Гегеля, отнюдь не отождествляль методовъ W.-L съ формани самого мишленія.

<sup>\*)</sup> Syst. d. Sittenlehre, III Hauptst., I Abschu., § 16, II — IV (crp. 178 sqq.).

чъть предъидущія: она норождаеть тёхь людей, которые занимають мёсто идоловь въ исторіи и называются героями, въ действительности же грёшники.

Когда же человых, наконець, обуздаеть въ себь этого тенія свободи", подчинить его мишленію, признаеть, что свобода не есть влечение и страсть, но долгь и законь, тогда онь возвышается до нравственности, ибо нравственность есть, какъ ми вильли, именно сознательная или разумная свобода, т. е. постиженіе, что весь чевственний мірь есть лишь средство освобожденія для духа. Табъ кабъ это освобожденіе происходить только черезъ сознаніе (пбо какъ сущность, человъкъ всегда свободень), то основой правственности является сознательное убижение. Въ этонъ сянсь всякій вивший авторитеть прямо противорфиять вравстесяности. Неспособность отделаться отъ него и рабство передъ чувственной нриродой составляеть "ко-. ренное 210" на свътъ, ту безиравственную "инертность духа", которая порождается прежде всего трусостью и ея слъдствіенъ ложью, ибо "только трусь кожеть стать лженомь"; инертность духа, трусость и ложь — вотъ три коренные порока человъчества; истинная свобода, соединенная съ мужествомъ води и правдивостью-воть три кореннихъ добродътели \*). Итакъ, ин знаемъ теперь, что такое врабственность; это есть дыямельность по внутреннему убъледенію, состоящая въ осуществленів назначеніе человика, т. е. въ безконечномъ приближения къ абсолютной свободы. Отсюда Филте выводить цыло систему обязанностей, которая однако не представляеть для насъ особеннаго интереса.

Несравнение важные для насъ иней вепросъ, именно объ отношении разсмотрынной теоріи правственности бъ религін. Совершенно полятно, что эта система должба была относиться бъ ней весьма отрицательно: Богу ныть мыста тамь, гдь самосознаніе человыка есть абсолютное начало, и гдь весь мірь есть лишь средство пядивидуальной вели стать свободной: этоть міръ есть перожденіе того-же Я, это освобожденіе зависить тожо только оть него, оть его мысли. Въ системы Канта Божество являлось регулирующимь отношенія между свободной волей человыка (правственностью) и результатами, ботория соотвытству-

<sup>\*)</sup> ibid. crp. 198 sqq. (§ 16, Anhang).

ють этой воль въ мірь явленій, т. с. счастіємь; эти отношенія не зависять, по Канту, оть самого человька, по счастіє зависить оть воздыйствія на нась міра вещей самихь по себь \*). Но фихте не имыеть вужды даже въ такомъ Божествы: мірь явленій всецьло порождень самою волею человыка, и вещи сами по себь есть его же фикцін; по этому счастіє естественно должно совпадать съ рышеніями свободной воли человыка \*\*).

<sup>\*)</sup> Cm. bume rj. 1, §§ 2 n 4.

<sup>\*)</sup> Згісь заключень тоть писино вопрось, рішенія котораго составляють одно изъ главныхъ различій между первоначальной системой фихте и поздивнией. Первоначальное решение этого вопроса, именно утверждение естествениего совнадения между долгомъ, какъ решениемъ свободной воли, и реальнымъ міромъ, находимъ ми въ System der (это и составляеть предметь вышепзложеннаго Zweites Hauptstückes: Deduction der Realität oder Anwendbarkeit des Princips der Sittlichkeit, стр. 63—156); второе же рашеніе этого же вопроса, пленно утвержденіе необходимости Вожественнаго согласованія между долгомъ ая акинпексопету опасетеномо акидохви ик акорік акинпаквор и Bestimmung d. Menschen (Werke, I Abth., II Bd., crp. 295 sq.). Такимъ образомъ именио между 1798 и 1800 гг., должны мы искать изувненій во взглядахь Фикте. На это самое время в надаеть извествый "споръ объ атензив", который нашель себв выражение въ четырско статьяхь Фихте, а именно Ucber den Grund unseres Glaubens an cine göttliche Weltregierung (1798), Appelation an das Publicum gegen die Anklage des Atheismus (1799), Gerichtliche Verantwortung gegen die Anklage des Atheismus (1799) n Rückerinnerungen, Antworten, Fragen · (1799) (наисчатанные нослё смерти Фихте). Вы первой изъ этихъ статей, которая и подала поводъ къ обвиненію, философъ, въ сущности, держится еще толкованія Sittenlehre (см. особ. стр. 184 sq. Собранія сочив. т. V); тоже понятіе о Богь находимь ин и во второй (Appelation etc., стр. 208, 214, 217 и др.). По вначе разръщается этотъ вопросъ въ Rückerinnerungen etc., где подъ вліяніемъ спора съ болье добросовъстнымъ критикомъ, чтиъ былъ первоначальный апоприный инсинуаторъ (Schreiben eines Vaters an seinen Studierenden Sohn über Fichteschen und Forbergschen Atheismus, 1798; перепечатано въ Собр. сочиненій Фихте, т. V, стр. 304), Фихте старается разграничить то, что прежде отождествляль, именно правственную втру и правственный міропорядокъ, причемъ этотъ второй является здёсь уже самъ деятельцимъ, ordo ordinans, т. е. действительно Божественной волей (см. Rückerinпетинден еtc., стр. 363-66 интаго тома Сочиненій). Такимъ образомъ песомивню, что именно спорь объ атензив составляеть тоть пункть. на которомъ мы замъчаемъ у фикте переходъ отъ первопачальной системи ко второй. Это недостаточно выяснено Куно Фишеромъ (Fichte u. scine Vorgängern, ctp. 779 sqq.).

Съ этой точки зрвнія Фихто приходить (въ известной статью своой "объ основанія, почему им вёрнить въ Провиденіе") къ отождествленію Бога съ "нравственнинъ порядконъ", т. е. въ существе дела къ отрицанію Божества. Богъ, говорить онъ, не есть субстанція \*), но лишь правственний міропорядовъ, которий им называемъ божественнымъ. "Ни въ какомъ другомъ Боге им не пуждаемся и никакого другаго познать не можемъ" \*\*).

## III. Вторая система Фихте.

Изложенныя выше ученія обратили на себя вниманіе правительства, и Фихте быль обвинень въ атензив. Философъ весьма різко защищался отъ этого обвиненія, однако довольно основательнаго. Эта cause célèbre философіи повлекла за собой изгнаніе Фихте изъ Існскаго университета, въ которомъ онъ тогда занималь каосдру философіи (1799 г.) \*\*\*).

Подъ вліянісиъ отчасти этихъ происшествій, отчасти же самостоятельнаго углубленія мысли, направленіе Фихтевскаго ученія начинаетъ измѣняться. Не то, чтоби онъ сталь прямо отрицать свои прежнія теоріи, но, такъ сказать, пная сторона вещей теперь болѣе привлекаетъ его вниманіе. Мы видѣли выше, что изслѣдованіе познанія привело философа къ убѣжденію, что въ основѣ знанія лежитъ не какое-нибудь воздѣйствіе на насъ объективнихъ сущностей, но лишь пассивное состояніе нашего же духа (не—Я есть граница, созданная саминь жо Я)—это первая ступень въ теоріи Фихте. Изслѣдуя далѣе, откуда происходить эта граница, философъ находить ся объясненіе въ томъ, что основу Я составляеть воля или основное стремленіе, создающее себѣ границу, чтобы затѣмъ ее преодолѣть, и тѣмъ стать сознательно свободнымъ—это вторая ступень въ углубленіи системы. Обѣ эти

<sup>\*)</sup> Uber d. Grund etc., стр. 188 пятаго тома Сочиненій.

<sup>\*\*)</sup> ibid., стр. 186.

<sup>\*\*\*)</sup> Безпристрастное и подробное изложение этого "спора отъ атевзив" и любопытныя подробности о роли, которую играли въ немъ Гёте и Шиллеръ, читатель можетъ найти въ Geschichte d. neuern Philosophie Куно Фишера (иятий тоиъ, стр. 274—303).

теорін уже изложены нами выше. Обращая теперь вниманіе на свойства этой воли, лежащей въ основъ знанія (т. с. всего познаваемаго бытія), Фихте весьма скоро замъчаеть, что эта абсолютная воля уже отнюдь не можеть считаться принадлежащей какому-нибудь индивидуальному сознанію, и даже вообще сознанію, но что она есть общая основа міра, т. с. пантенстическое Божество.

Съ другой стороны, изследуя вновь факты сознанія Фихте находить, что въ основе самой свободной или нравственной воли лежить выра, именю вера въ бытіе реальнаго міра и въ возможность на него действовать, т. е. вера въ первоначальное единство объектовъ съ субъетомъ, единство которое во всехъ прочихъ формахъ сознанія является уже распавшимся. Эта вера лежитъ не только вне формъ теоретическаго познанія, но даетъ основу и самой воле, т. е. есть истинное абсолютное начало сознанія \*). Съ этой именю точки зренія фихте разсматриваетъ вопросъ въ своемъ сочиненіи о "Назначеніи человька" (1800).

Сочинение это написано въ видъ разсуждения человъка съ самимъ собою. Мит необходимо, говоритъ философъ, познать свое назначение, узнать, что такое я самъ. Но можеть быть, это безполезный вопросъ? Въдь уже давно прошло время, когда я учился этимъ вещамъ отъ моихъ учителей, и было-бы слишкомъ долго новторять то, что было мит такъ подробно тогда внушено, и чему я повърилъ? Однако, какимъ собственно путемъ дошелъ я до этого знанія, о которомъ теперь только смутно и изредка вспоминаю? Можетъ быть, влекомый страстнымъ желаніемъ истини, я пробился черезъ окружавшій меня мракъ, черезъ сомитнія и противорвчія? Или можеть быть, когда мяв предлагали различныя ученія, я удерживаясь отъ поспрынаго заключенія, испытываль ихъ, и вновь провърялъ, и вновь сравнивалъ и уяснялъ-пока, наконецъ, внутрений голосъ мнв не сказалъ: "да это такъ по истинь! Это также върно какъ то, что ты живешь!" Но вътъ, я не помню ничего подобнаго. Мои учителя давали мит поученія раньше, чыть я ихъ сталь искать; я зналь отвыти раньше, чъмъ поняль вопросы. Я прислушивался къ нимъ но принуждению; и они сохранились въ моей памяти пассивно и случайно; бозъ испитанія и безь борьби я дозволиль всемь этимь убъяденіямь укръпиться въ моей душъ.

<sup>\*)</sup> Bestimmung d. Menschen (Werke II, etp. 254 sq.).

Но если это такъ, то какъ я могу сказать, что змаю, въ чемъ состоить мое назначене, какъ человъеа. Я знаю только то, что другіе объ этомъ говорили, и что я давно когда то слишаль отъ нихъ, но самъ и своего знанія объ этомъ я ровно никакого не имъю. А между тъмъ, это не можеть такъ продолжаться. Я не хочу, чтобы оно продолжалось... Я отрекусь отъ всего чужаго, самъ буду изслёдовать и попытаюсь самъ разръшить эту задачу моей жизни \*).

Прежде всего, я нахожу себя какъ часть природи. Изслъдуя ея законы, я убъждаюсь, что все въ нее (а слъд. и самъ я) обусловлено желъзнымъ закономъ нричинной связи, такъ что достаточно пронидательный умъ могъ бы отъ въчности предсказать и опредълить и мое появленіе на свътъ и всю мою жизнь. Но этотъ выводъ ввергаетъ иеня въ отчанніе. Если все обусловлено предъпдущими причинами, то изчезаетъ всякая отвътственность, сглаживается различіе лобра отъ зла (такъ какъ оба одинако непроизвольни), и самый вопросъ о назначеніи человъка теряетъ смислъ.

Правда, мей открывается здёсь же возможность неаго объясненія. Я могу принять за псходный пункть не природу, но ное мышленіе, и попытаться изъ него все объяснить. Следуя основанъ "теоріп позванія", я могу объяснить вещя сами по себъ, какъ необходимую фикцію Я, которое безсознательно нородивъ въ себъ ощущения (т. е. ограничивъ себя, ставъ страдательнымъ), потомъ эти свои же состоянія (не понимая ихъ происхожденія) приничаеть за воздійствіе на себя объективнихь вещей. Но и это ръшение проблемии знания, если оно не будеть дополнено новымъ ученіемъ, имфетъ одинъ чрезвычайный недостатокъ: такого рода теоретическій идеализнь уничтожаеть въ корнъ всякую реальность. Если догнатическій реализнь отрицаль свободу, и тымь уничтожаль нравственность, то исключительный пдеализмъ делаеть то же самое: давая свободу человъку, онъ уничтожаетъ область ся примъненія, міръ прочихъ правственныхъ субъектовъ превращаеть въ плизію числи.

Здёсь открывается намъ третья ступень философін—вёра въ реальный міръ, какъ объектъ нашего правственнаго долга. "Мы

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 169 sqq.

необходимо признаемъ, говоритъ Фихте, что мы вообще дъйствуемъ и что мы должны дъйствовать извъстнимъ образомъ; мы должны, след., признать, что существуеть и определенная сфера для этой дівятельности: эта сфера и ость реальный и на дълъ существующій міръ, какъ мы его находимъ; и обратно, реальный міръ есть ничто инос, какъ сфера нашей діятельности, и ниветь только въ этомъ смисле реальность. Изъ сознанія двятельности проистекаеть действительный мірь, а не наобороть; первая есть исходная точка, второй же инбеть значенія сібдствія. Мы не потому действуємь, что познаемь, но потому познаемъ, что имбемъ обязанность действовать; деятельный разумъ есть основа всего познанія "\*). Въ основъ же дъятельнаго разуна въ свою очередь лежить вышеуказанная въра, которая лежа за познаніемъ, не есть мысль, но непосредственное убъяденіе въ бытіп абсолютно реальнаго Начала, проистекающее изъ прямаго соучастія въ немъ.

Изследуя ближайшимъ образомъ это безусловно реальное Начало, Фихте последовательно определяеть его какъ сверхчувственный міръ, какъ безконечную волю связывающую видивидуальный духъ съ другими такими же существами, какъ пантепстическое Божество, благодаря которому всь конечные духи сознають одинь и тоть же чувственный мірь. "Тецерь монмъ глазамъ, восклицаетъ философъ, открывается вселенная въ новомъ и просвътленнымъ образъ. Мертвое и тяжелое вещество, которое заполняло пространство, изчезаеть, и на ивств его течеть, волнуется и шухить потокъ жизни, силы и двятельности, потобъ твоей жизни, Безконечное Начало; ибо всякая жизнь есть лишь Твоя жизнь; но лишь просвытленный религей глазь можеть проникнуть въ это царство истинной красоти. Я самъ сродни Тебъ, а то, что я вижу, сродни миъ; все здъсь одушевлено, и живеть, и глядить на меня изъ очей духа, и говорить мосму сердцу... Чисто, свято и близко къ самой Твоей сущности, Въчное начало, протекаетъ эта Твоя жизнь, въ видъ связи во едино встхъ конечнихъ духовъ,... протеклетъ непостижнию, недоступно мысли, но тыть не менье очевидно" (въ въръ) \*\*).

<sup>\*)</sup> ibid., стр. 263 sq.

<sup>\*\*)</sup> ibid., ctp. 315 sq.

Никто не выразиль лучие Гете этой пантенстической въры, въ следующихъ словахъ Фауста:

Wer darf sagen Ich glaub' an Gott? Wer darf ihn nennen Und bekennen, Ich glaub' ihn? Wer empfinden. Und sich unterwinden Zu sagen, ich glaub' ihn nicht? Der Allumfasser. Der Allerhalter Fasst und erhält er nicht Dich, mich, sich selbst? Wölbt nicht der Himmel da droben? Liegt die Erde nicht hier unten fest? Und steigen freundlich blickend Ewige Sterne nicht hier auf? Schau ich nicht Aug' in Auge dir, Und dringt nicht alles Nach Haupt und Herzen dir, Und webt in ewigen Geheimniss Unsichtbar sichtbar neben dir? Erfüll' davon dein Herz, so gross es ist, Und wenn du ganz in dem Gefühle selig bist, Nenn es dann, wie de willst, Nenns Glück! Herz! Liebe! Gott! Ich habe keinen Namen Dafür. Gefühl ist alles. Name ist Schall und Rauch, Umnebelnd Himmelsgluth.

Сравния теперь эту новую систему Фихте съ прежней. Для этого намъ необходимо прежде всего ясно понять смысль одного изъ его ученій, на которое мы до сихъ поръ лишь намекали. Что такое въ сущности Я? Ми знасиъ, что это есть самосознаніе, т. е. сознаніе о себь, какъ себ. Въ Я, следовательно, субъекть — объекту, ибо объекть Я въ самосознаніи есть тоже Я. Но съ другой стороны, въ самосознаніи же объекть, хотя и полагается одинаковымъ съ субъектомъ, но темъ не менее отъ него отличается, есть сознаваемое Я въ отличіе отъ сознавищаго И только это отличеніе сознаваемаго оть сознавищаго и делаєть самосознаніе возможнить.

Такова природа Я, по Фихте. Совершенно очевидно, что въ этомъ понятін заключено коренпое противорвчіс. Съ одной стороны, Я есть тождество субъекта объектомъ, съ другой — ихъ различеніе, т. е. различіс. Въ первомъ отношеніи Я есть абсомотнос начало, въ которомъ примирены и соединены верховныя противуположности: субъектъ и объектъ, т. е. духъ и природа, познающій и познаваемое, дъйствующій и результать дъйствія; оно есть, слёд., Богъ. Съ другой же стороны, Я есть первый шагъ въ разділеніи субъекта отъ объекта, т. е. представляетъ начало того процесса распаденія абсолютнаго на его составныя части и элементы, который (процессъ) составляетъ сущность конечной природы, въ ся отличіе отъ Бога.

Это коренное противортчіє въ Л, какт самосознаній, представляеть постоянный двигательный импульст, увлекающій систему Фихте все даліте и даліте ен исходной точки и превративній его первоначальный пдеализмъ (т. е. ученіе о сознательной разумности абсолютнаго) въ противуположный ему мистицизмъ (т. е. ученіе о безсознательности и сверхразумности абсолютнаго \*)).

Первоначально Фихте разсматриваль самосознающее Я, какъ абсолютное тождество субъекта и объекта. Но онъ весьма скоро убъждается, что во всякомъ познаній разділеніе субъекта отъ объекта уже совершилось, и во всякой ділтельности это разділеніе сохраняется и лишь стремится уничтожиться въ идею абсолютнаго Я. Такимъ образомъ, ни теоретическое Я, ни ділтельное не могуть быть сами по себі абсолютными—въ этомъ направленіи Я окончательно признано различіемъ субъекта отъ объекта, а тождество ихъ отдвинута впередъ на безконечное разстояніе, стало обсолютной чилию.

<sup>\*)</sup> Боле подробное изследование этихъ коренимъ образомъ противуноложныхъ направленій см. ниже въ главе 5 этого отдела. Само собою разумеется, что мы не хотимъ здесь сказать, что фикте незаменаль этого противоречія въ своемь определеніи Я. Папротивъ, оно именно и служить основой главныхъ дедувцій въ Grundlage d. gesammt. W.-L. По и смыслъ перехода фикте оть одной системы къ другой есть также борьба съ этимъ коренимъ противоречіемъ, которое философу всетаки не удалось устранить, даже въ Anceisung z. seligen Leben.

Таково двежение теорія Фите ез возвышенім из правственности. Совершенно тоже происходить въ обратновъ направления. при уплублении въ метафизическую основу Я. Забев также оказывается, что въ саносознаній субъекть дань уже отличнымь оть объекта, и что ихъ единства надо искать глубже. Фихтевское "Назначение человъка" пробуетъ признать за такое единство "въру въ реальность Безконечной Воли," т. е. непосредственную жизнь въ Богъ. Изъ этой веры философъ пытается построить самосознаніе, разделеніе субъекта отъ объекта, весь міръ. Весьма скоро однако оказивается, что такое ръшеніе недостаточно радикально (подобно тому, какъ дъятельное Я было недостаточно радыкальных реженість въ возвышеній теорів къ нравственности), именно, возникаеть вопросъ, что такое сама эта въра: сознательна-ли она, или нътъ; если сознательна, то въ ней субъекть уже отделень отв субъекта, и, след., она не есть абсолютное ихъ тождество; если уже нать-то она не есть, въ существъ дъла, въра, но въкоторое исковное и неописуеное верхорное Бытіс пли жизнь въ невъ. Такинь образонь, въ этонь углубленін Я, въ поисбахъ за метафизическимъ тождествомъ субъекта и объекта, Фихте оканчательно отбрасываеть абсолютность Я, признаеть его исключительно разделениемъ субъекта отъ объекта, а изъ тождество находить лешь въ Божественномъ, неопистемомъ и неизмънномъ бытіп. Таково именно учепів въ предпоследнемъ изъ большахъ сочиненій Фихте — завъть о блаженной жизни (1806) \*).

Итакъ, абсолютность Я окончательно устранена, и именно въ двухъ направленіяхъ: въ возвышеніи къ правственности и въ углубленіи въ корень бытія. Въ первомъ направленіи абсолютное стало только пѣлью, пдеею, стоящей выше самосознанія, во второмъ — оно есть исконное Божественное бытіе, лежащее глубже самосознанія. Намъ остается сдѣлать одинъ еще шагъ, чтобы получить окончательную систему Фихте, именно, отождествить абсолютную цѣль правственности съ абсолютнымъ бытіемъ основы, т. е. признать, что возвращеніе въ Бога есть цѣль дѣятельности. Здѣсь, наконецъ, абсолютность Я, эта

<sup>\*)</sup> За этинь сочинениемь слудують тольно Reden an die deutsche Nation (1808).

исходная точка въ развити Фихте, становится окончательно устраненной: Я признается за корень не тожества субъекта и объекта, но именно раздъленія ихъ, и мы получаемъ ту систему, которая, какъ сказано, выражена въ "Завъпиъ о блаженной жизни".

Здёсь метафизическая основа есть Божественное бытые, лежащее вообще за сачосознаніемь, а правственная цель возвращеніе къ этому единству съ Божественной жизнью, самосознаніе же есть средство и путь черезъ который происходить это возвращение, само же по себъ создание мнимаго мира познания (явленій), т. е. принципъ по существу не-абсолютный. чего не знаемъ, говоритъ Фихте, объ этой непосредственной Божественной жизни, ибо съ первычъ же ударомъ сознанія она превращается въ мертвый піръ (прпроды)... Если п живетъ Божество за этими образами міра, мы Его самого не видимъ, но только Его покровъ, т. е. созерцасиъ Его надъ видонъ камней, растеній и животныхь, понимаемь Его, если поднимемся выше, какъ правственный законъ; но все же это не самъ Онъ. Формы вечно скрывають от насъ содержание, наша мысль закрываеть отъ насъ самый предметь, нашъ глазъ мешаеть намъ видъть. Если же ти жалуешься на это, я тебъ скажу: возвисься только до религін, и всь эти покровы спадуть, міръ со своей мертвой матеріей изчезнеть, а Божество вновь выступить въ тебъ въ своей первоначальной формъ, т. е., какъ жизнь, какъ твоя собственная жизнь, которой ты должень жить и живешь. Правда въ тебъ сохранятся и при этонъ пензбъжныя формы мышленія..., но эти формы тебя болже не давять, потому что ты къ нимъ болъс не стремишься и ихъ не любишь; онъ не могутъ болъе тебя обмануть, потому что ты самъ ихъ понялъ. Такимъ образомъ, въ томъ, что исполняетъ достигний святости человъкъ, въ этоми живеть, любить цоявлятся самь Боги, но уже не въ тыпи и не скрытый покровами, но въ своей собственной, непосредственной и сильной жизни; здісь вопрось, на который не могуть дать ответа пустыя и техныя понятія мысли, является разрешенными: Богь есть то, что делають те, кто Ему преданы и Его любять. Ты хочень видеть Бога въ Его собственной природъ, лицомъ къ лицу? Тогда не ищи за облаками; ти можешь найти Его вездв, гдв ты ни живень: посмотри на жизнь людей

которые Ему предались, и ты увидинь Его; отдайся Ему санъ, и ты найдень Его въ своемъ же сердцъ \*\*).

Съ этой точки зрвнія, окончательной целью нравственности должна явиться не свобода, какъ то было въ первой системе фихте, но окончательное соединеніе съ Божествомъ въ любем въ Нену: "абсолютное бытіе исходить изъ себя, чтобы вновь и жизненно къ себе вернуться" \*\*). "Любовь выше всякаго разума и сама есть источникъ и разума, и корень бытія, и единственная создательница жизни и времени. Здёсь я выразиль, наконецъ, верховное ученіе моей системи" \*\*\*).

Таковы двё системы Фихте. Онё могуть служить вамлучшимъ примёромъ той недостаточности идеализма, о которой шла
рёчь въ началё настоящей главы. Было, нменно, указано, что
идеализмъ, въ отличіе оть науки, принимаеть извёстным функція
мысли пе только за безусловно истинным (въ этомъ еще мало бёды),
но и за безусловно простия, абсолютно первичныя, на что не
имёсть уже никакого права, ибо мы не имёсмъ "критерія простоты понятій". Поэтому въ то время, какъ паучныя положенія
сохраняють свою силу даже въ томъ случав, когда псходным
аксіомы оказываются выводными положеніями, метафизическіе
тезисы пдеализма, основанные именно на безусловной первичности
той или другой функціи высли, теряють всякій смысль.

Именно это и случилось съ первой системой Фихте: Я или самосознаніе, признанное въ ней за абсолютно первичное начало, оказалось съ теченіемъ времени выводнымъ, и вся теорія потому заванилась, какъ карточный домикъ. Въ этомъ, именно, симслѣ въ высшей степени замѣчательны отношенія между первой п второй системой Фихте. Почти нѣтъ положенія первой системы, которое отрицала бы вторая, т. е. все матеріальное содержаніе "теоріи познанія" перешло всецѣло въ мистицизмъ втораго періода; и тѣмъ не менѣе, характеръ и слѣдствія этихъ двухъ системъ въ полномъ смыслѣ противоположны: въ первомъ періодѣ Фихте стоялъ на сторонѣ "просвѣщенія", т. е. раціонализма прошлаго вѣка, во второмъ—на сторонѣ его враговъ, романтизма

<sup>\*)</sup> Anucisung z. seligen Leben. Fünste Vorlesung (Werke V, crp. 471 - 72).

<sup>\*\*)</sup> ibid., achte Varl., crp. 512.

<sup>\*\*\*)</sup> ibid., стр. 541 sq.

и инстицизма; въ первомъ — защищалъ принципы французской революціи, во второмъ — пепрерывно изобличалъ безбожіе нашего времени; въ первомъ — былъ врагомъ философіи чувства (Якоби), во второмъ — называетъ Якоби равнимъ съ Кантомъ реформаторомъ, въ первомъ — верховной обязанностью человъка ставилъ свободу, во второмъ — любовъ.

Откуда же такое изивнение, если все матеріальное содержаніе первой системы всецьло перешло во вторую? Причина этого только одна: Я, «бсолютное начало для первой системы, стало во второй—сложныме, т. е. выводныме изе нимее принциповъ: Поэтому вся "теорія познанія" вытекающая изе Я, сохранилась,—но и въ этоме все дело —заняла совершенно иное место, безконечно умалилась въ своеме значеніи, а прежнее ся место заняль новий, тоже якобы прос той принципь абсолютнаго бытія или всеединства.

Такимъ образомъ, на системъ Фихте мы видимъ, какъ гри одномъ только отрицаніи простоты извъстнаго принцина падаеть вся основанная на этомъ принцинь система. Но мы знаемъ уже, что вообще утвержденіе абсолютной простоты какого нибудь начала есть лишь ни на чемъ ни основанная самонадъящость (ибо у насъ нътъ критерія простоты). Поэтому и вторую систему Фихте мы не можемъ отнюдь считать застрахованной отъ такого же, если не большаго паденія, какому подверглась первая.

Но этого мало. Можно показать, что вся система Фихте основана на крайне недостаточной и поверхностной исихологіи. Мы виділи, что въ основаніи всіхъ умозріній этого философа лежать лишь дві мисли, при томъ взапино исключающія другъ друга: мысль о тождестві субъекта и объекта въ самосознаніи, и мысль объ ихъ различіи въ томъ же самосознаніи. Несмотря на всі попытки примірнть эти два противорічащія положенія, Фихте очевидно этого не достигь (да и достигнуть, конечно, не могъ): въ конців концовъ, вторая мысль окончательно витіснила первую, и тождество субъекта и объекта было отодвинуто за самосознаніе, за Я, въ область техной Божественной природы.

Но далье, что такое въ сущности объ эти мисли, какъ не крайне поверхностния ръшенія трудной психологической проблемы самосознанія, которая, опережая ходъ паучнаго анализа,

дають бездоказательных и весьма мало содержательныя теорін. Ісаковы бы ни были недостатки современной ваучной исихологів, она во всякомъ случав выгодно отличается отъ прежней метафизики своей научной добросовъстностью: она не выдаеть первой попавшейся догадки за окончательную истину, а еще менъе за основу всякаго знавія.

Такова малая научная ценность этой нервой изъ объективпыхъ системъ метафизической иравственности; мы увидимъ въ следующихъ главахъ, что и другія подобныя системы не иредставляють большихъ достопиствъ.

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

## Гегель.

(1770 - 1831).

Въ основъ "системи" Гегеля лежитъ слъдующая мысль: міръ есть саморазвивающаяся идея, т. е. рядъ въ логическомъ порядкъ происходящихъ понятій, который существуетъ самъ по себъ и не принадлежитъ никакому мыслящему субъекту. Выраженная въ такой формъ эта мисль кажется въ наше время не только странной, но можно сказать — дикой. Какимъ образомъ понятіе можетъ существовать само по себъ, безъ понимающаго субъекта? Какъ оно само можетъ переходить въ другое понятіе? Неужели весь реальный міръ есть только познаніе (и притомъ безъ познающаго)? — вотъ рядъ вопросовъ, которые немедленно возникаютъ при этомъ у каждаго. Удивленіе наше еще возрастаетъ, когда мы вспоминаемъ, что эта философская система всего иятьдесятъ лътъ тому назадъ имъла неоспоримое господство во всей ученой Германіи, а отчасти и въ другихъ странахъ Европы.

Объяснить психологически распространение гегеліанства, т. е. то удивительное явленіе легковпрія, которое такъ характерно для всего XIX въка, и котораго, конечно, не чуждо и наше время (достаточно указать, напр., на повитріє зволюціонизна, этого современнаго гегеліанства), ми не можемъ: для общественной исихологія, этой прекрасной, но слишкомъ молодой науки, подобныя задачи еще далеко не подъ сплу. Другое дъло — историческое объясненіе самой философской системи Гегеля, — эта сторона гегеліанства для насъ совершенио ясна и даетъ даже ключъ къ пониманію самого ученія.

Мы должны при этомъ помнить, что уже со времени Канта нѣмецкая метафизика потеряла (въ существъ дѣла) связь съ дѣйствительнымъ міромъ и стала философією надъ философією Канта. Фихте изслѣдуетъ не законы человѣческаго духа, но "Критику чистаго разума", Шеллиягъ (въ его первыхъ періодахъ) и Гегель стоятъ на плечахъ Фихте Принявъ въ соображеніе, что само основаніе этой пирамиды, т. е. теоретическая философія Канта есть въ большей своей части лишь продуктъ неудачной психологіи того времени, что въ ся основѣ лежать два крайне сомнительныхъ, положенія, (1) всеобщность и необходимость, какъ признаки апріорнаго знанія и (2) ложное истолкованіе отношенія субъекта къ объекту то, далѣе, каждый слѣдующій этажъ вносилъ новыя ошибки, мы поймемъ, какъ скоро и безслѣдно должно было завалиться все съ такими усиліями возведенное зданіе.

Задача Канта, какъ мы уже знаемъ (см. гл. I), состоям. въ последовании самой познавательной способности. Онъ нашель, что въ познаній мы должны различать данный извив матерівль ощущеній и форму или норядокъ, въ который самъ субъектъ приводить этогь матеріаль по извъстной, необходиной, ему присущей организаціи духа. Въ этой субъскимизной формъ извив данное содержание становится явлением для субъекта. Даннов содержаніе есть для познающаго нассивный элементь, субъективныя же формы — активный. Здёсь возникають, однаво, два вопроса, которыхъ ръшение составляеть задачу Фихте. Вопервыхъ, откуда приходить это извив данное для познанія содержаніе его? Канть, безъ дальныйшихъ разсужденій отвычаль: оть ныкоторыхъ, неизвъстныхъ намъ объективныхъ сущностей (Ding-an sich). Но что такое самое понятіе "объективная сущность"? Будучи лишь предполагаемымъ объсктомъ познапія, чистою формою безъ всяваго содержанія, она вичьив не отличается отв прочихь (субъективныхъ) формъ духа, т. е. находить основание тоже лишь въ собственной организаціи сознанія, которое необходимо стремится противополагать познающее, свое Я-познаваемому, объекту. Такимъ образомъ, Фихте приходить къ своему парадоксальному выводу, что эта объективная сущность нашихъ ощущеній обосно-

<sup>\*)</sup> Объ этомъ см. гл. 1 и главу о Шопенгауерћ.

вана лишь въ законахъ нашего духа, иначе говоря, Я, какъ своеобразный организмъ сознанія, есть источникъ всего познанія; — это ученіе называется "субъективнымъ идеализмомъ".

Второй вопросъ, возбуждаемый "Критикой чистаго разуна" состоитъ въ следующемъ: если нознающее сознаніе, будучи чистою дъятельностью, проявляетъ однако целую систему субъективныхъ формъ (пространство и время, различные роды сужденій), то эти формы должны вытекать, развиваться изъ самознанія, а не лежать въ немъ готовымъ и инертнимъ матеріаломъ. И действительно (правда съ помощью софистики), Фихте удалось вывести изъ простаго самосознанія (т. е. изъ сужденія Я есть Я, Я сознаетъ себя какъ Я) весь логическій остовъ познапія, во всёхъ его формахъ.

Такимъ образомъ, общій, результатъ "теоріи познанія" Фихте можетъ быть выраженъ слідующими словами: все есть только разнообразная ділтельность самосознанія, которую оно объективируя превращаетъ въ реальный міръ.

Несомныно, что въ этой дедукцій міра изъ Я были совершены Фихте множество натяженъ (что мы отчасти показали въ гл. 3 этого отдела), по не это привлекло внимание Шеллинга. Для того, чтобы совершенно ясно понять, какъ этотъ мыслитель пришель къ идев о тождества бытія и разума (Identitätsphilosophie), которая, какъ уже мы указали, составляеть исходный пунктъ философіи Гегеля, мы должны сділать слідующія предварительныя замьчанія: 1) Прежде всего должно помнить, что ученіе Фихте о томъ, что весь міръ есть лишь двятельность самози ищаго Я, въ существъ дъла гораздо менъе нарадоксально, чъмъ кажется на первый взглядь. Именно, Фихте отнодь не утверждаль, что было бы и совершенно безсмисленно, что висшнія намъ вещи суть сознательныя произведенія нашего самосознанія. Напротивъ, весь смыслъ его системы очень простъ: самосознающее Я, говоритъ онъ, есть, консчио, отражение, возвращение и вкоторой двятельности къ самой себъ (само сознание). Ижкотерая творческа:, но еще не сознающая себя сила, возвращаясь къ себь. т. е. дълаясь сознательной, считаетъ, консчно, предъидущім свои же произведенія чужими, пбо она не сознавала себя, когда ихъ творила. И двиствительно, выражение "находиться въ сознании" ровно пичего не означаеть сравнительно съ терминомъ "существовать", если телько мы виолив отвлекаемся отъ всехъ прочихъ свойствъ субъ-

- екта, т. с. отъ субъективной связи представленій, ихъ отношенія къ чувствованіямъ, наконецъ, отъ самосознанія, которое только и дѣластъ субъектъ субъектомъ (Си. пиже гл. о Шопенгауерѣ). Такимъ образомъ, результатъ изслѣдованія Фихте, который послужить для Шеллинга таковъ: за самосознаніемъ лежитъ пѣкоторая несознающая себя творческая сила, которая, однако, можетъ быть разунной (въ смыслѣ несознающаго еще себя разуна).
- 2) Вторымъ основаціемъ для ученій Шеллинга служить ввеленное (или возобновленное) Кантомъ въ философію различіе между отвлеченнымъ разсудкомъ (Verstand) и творческить разимомъ (Vernunft), различе которое вообще составляеть краеугольный камень наменкой метафизики. Несовствы легко понять это соединение понятий разума и творения, и мы врядъ ли ошибемся, если примемъ, что подъ вившней новой формой завсь ожило очень старое и глубоко вросшее въ философію Плятоновское ученіе объ самостоятельно существующихъ пдеяхъ. \*) Отвергнувъ возножность истафизическаго познанія, Канть, однако. призналь практическій разумь, т. е. такой, котораго действія им вы самой .. Критикъ чистаго разума" онъ говоритъ, что еслибы человъческій разунь, инфицій (для познанія) лишь методологическое значеніе, быль бы воззрительнымь, то его акты стали бы творческими. Идеалистическій характерь посль — Кантовской философіи, для которой разумное познаніе только и имело действительность, дале романтизмъ съ его декламаціею противъ пошлаго разсудка", неспособнаго возвыситься до истины, наконецъ, убъждение философовъ того времени, что существуетъ особенный органъ познанія, который они называли "интеллектуальных возэрвніемъ" все это соединилось вибств, чтобы образовать понятіе творческаго

<sup>\*)</sup> Эта догадка подтверждается твиъ, что напр. у Шопенауера познаніе, освобожденное отъ частнихъ формь закона основанія (разсудва), обращено именно на "изатоновскія иден" (въ искусствъ); у Шеллина эти иден тоже вновь являются, и именно, какъ содержаніе разумнаго познанія (Vorlesungen über die Methode des academischen Studiums, 1803); у самого Канта свободная личность, какъ носитель категорическаго императива разума, представляеть вещь въ себъ и вполят подобна изатоновской идет. Тож з самос, конечно, должно сказать и о ступеняхъ развитія "иден" у Гезсля.

разума, стоящаго выше разсудочнаго познанія—понятіе, которому не соотвътствуеть въ дъйствительности ничего, и которое научная исихологія отвергла, какъ метафизическую фантазію.

Набонецъ, третьимъ звъпомъ для системы Шеллинга послужили его натуръ-философскія изследованія. Они, именно, привели его къ убъщению, что въ природъ не только господствуетъ тоть же разумь, что и въ явленіяхъ духа, но что и отдельния ступени ея развитія соотвітствують ступенямь развитія самосознающаго духа, какъ ихъ открылъ Фихте. Соединивъ эту мисль объ единствъ разумныхъ законовъ природы и духа съ понятіемъ творческаго разуна и съ результатомъ Фихтевскаго изследования (творческая несознающая себя сила, какъ основа субъекта), Шеллингъ получилъ основную мысль своей философской системы, ихенно мысль о томъ, что за природой и за самосознающимъ себя духомъ лежить ихъ создающий творческий разумъ, который не ссть ни объектъ (вещь въ себф), ни познающие субъектъ, но чистый и безличный разумъ. Эта философская система получила название идеализма, и именно абсолютнаго, а не субъективнаго, какъ у Фихте. Инъя въ виду философію Гегеля, ни пе буденъ пока далье слъдить за системою Шеллинга въ ся постепенныхъ видоизивленияхъ. Гегель принимаеть вполне эту парадоксальную и лишь исторически понятную мысль Шеллинга о томъ, что основа міра есть не субъекть и не объективная природа, но безличный разумъ \*); но онъ недоволенъ въ системъ Шеллинга тьяь, что поструній не показать закона этого мірового разума или иден, какъ онъ его называетъ, т. е. закона по которому

<sup>\*)</sup> Здёсь ми касаемся того пункта системи Гегеля (пиманентности Божества), который въ самихъ сочиненіяхъ философа педостаточно разъяснень, что и новело, какъ извістно, къ разділенію его школы на такъ называемое лівое и правое Гегеліанство: первое отрицаетъ субъектъ иден или витиіровое Божество (Фейербахъ въ началіт своей діятельности, Штраусъ), второе его признаетъ (Розенкранцъ и пр.). Однако, должно или вообще оставить въ стороніт метафизику Гегеля и считать ее просто соединеніемъ Identitätsphilosophie (Шеллинга) и діалектическаго метода Фихте, т. е. лишенной всикой самостоятельности, или разсматривать ее такъ, какъ мы ділаемъ, т. е. чистымъ ученіемъ объ идеї, непринадлежащей никакому субъекту. Подобное пониманіе кроміт его легической ясности, имітеть и историческое основаніе въ томъ, что тогда система Гегеля является какъ послідній и необходимый членъ ряда, который идеть отъ Гіанта (объ этомъ см. на стр. 86 sq.).

эта идея пораждяеть въ своень развитіи весь мірь. \*) Здівсь ми касаемся второго основнаго пункта гегелевской философіи, именно, такъ называемаго діалектическаго метода.

Обратимъ прежде всего вниманіе на одну замѣчательную и въ высшей стенени характерную для всей послѣ-Кантовской нѣмецкой философіи черту: для всѣхъ жихъ философовъ первоначальнымъ кажется ве какое нибудь состояніе, но лишь движеніе, или вѣрнѣс, дойствіе. Отсюда постоянное и все далѣе идущее разложеніе всякаго существованія на дѣятельности. Такимъ образомъ, Фихте превращаеть данныя у Канта категоріи разсудка въ моменти развивающаюся субъекта, Шеллингъ разлагаеть данный у Фихте субъектъ въ продукты дѣятельности разума, который самъ уже не имѣеть болѣе никакого субстрата, наконецъ, Гегель превращаеть данное содержаніе міроваго разума въ его послѣдовательное развитіе. \*\*)

Каковъ же у Гегеля этотъ закопъ развитія абсолютнаго разума, которое (развитіе) составляєть всю природу и сущность этого разума? Это—знаменитый законъ смёны трехъ моментовъ: положенія, противоположенія и спитеза, который въ задаткѣ мы находимъ уже у Фихте \*\*\*). Всякое частное, отдёльное понятіе прежде всего становится, т. е. утверждается какъ данное, самостоятельное, опредёленное — это первый моментъ. Но будучи,

<sup>\*)</sup> Второе, въ чемъ упреваетъ Гегель Шеллинга состоитъ въ томъ, что онъ сразу начинаетъ съ абсолютнаго знанія, что онъ "вистрвивъ абсолютнимъ, какъ изъ инстолета" (Ueberweg. Grundriss der Geschichte der Philos. III, стр. 264 четвертаго изд.), между тъмъ какъ обыденное сознаніе должно быть постепенно доведено до этого пункта. Эту вменно задачу Гегель разръшаетъ въ своей "Феноменологів духа".

<sup>\*\*)</sup> Мы выражаемъ эту последовательность въ несколько упроменномъ виде. Въ действительности, уже Фихте разсматривалъ само Я, кавъ продуктъ двухъ деятельностей, по темъ не мене дамо въ начале сто изследования именно Я, а не "in's unendliche gehende Thätigkeit". Равнымъ образомъ, уже у Шеллинга мы встречаемъ "потенция абсолютнаго, но темъ не мене это потенцирование не тождественно съ самимъ абсолютнымъ разумомъ, какъ въ идею Гегеля, которая сама в есть лишь діалектическій законъ развитія. Ср. Schelling. Ueber das Wesen d. Freiheit (Werke I, 7, стр. 350 sq).

<sup>\*\*\*)</sup> Основательное сравненіе діалектическаго метода у Фихте и Гегела см. у Zeller'a. Geschichte der deutschen Philosophie, стр. 782 sq. (München 1873).

однако, конечнымъ, это понатіе оказывается вслёдстіе того ограниченнымь другими понятіями, т. с. ими опредыленнымь; иначе говоря, теряеть свою самостоятельность, определяется черезъ другое; но въ свою очередь это другое опредълено первымъ, т. е. отъ него зависитъ. Такимъ образомъ, мы получаемъ отрицание самостоятельности даннаго понятія, его переходъ въ другія (пнобытіе), и обратно-это отрицательный или діалектическій моменть; но на этомъ разумное познание не останавливается; въ свою очередь, это противоръчіе, т. е. взаимный переходъ попятій (которыя однако различны) одно въ другое, причемъ они, следовательно, не остаются сами себь равными, требують третьяго, или метафизического момента, который открываль бы нъкоторов высшее начало, чемъ предъплущія понятія, начало, въ которомъ ихъ взапиния граници были бы сняти и сами они явились бы лишь какъ форма для искотораго высшаго начала. Затемъ тотъ же процессь повторяется для этого новаго попятія, оно становится, переходить въ другое и т. д.

Гегелевская система представляеть именно весь мірт какъ безчисленные діалектическіе переходы понятій, начиная съ самаго простаго и безсодержательнаго, до наиболье полнаго. Три главные момента этого развитія слъдующіє: прежде всего происходить діалектика иден об самой себь, т. е. метафизическая логика, затычь идея является внъ себя, въ иномъ, т. е. въ той раздробленности, раздъльности и взаимномъ отчужденіи, колорыя мы наблюдаемъ въ явленіяхъ природы; наконецъ, она сбрасываеть съ себя эти низшія и противорычивыя опредъленія, возвышается до духа, т. е. до постиженія самой себя, до возвращенія къ себь; до пониманія природы, какъ своего же пронзведенія \*).

<sup>\*)</sup> Для того, чтобы читатель могъ легче оріентироваться въ наложенномъ дальню діалектическомъ развитін "пден" мы дасмъ здёсь краткій планъ этого развитія.

І. Идея въ себъ -- логика (истафизическая).

II. Идея "выт себи", ся инобытіе —философія природы.

III. Возвращение идея къ себъ-дукъ.

А. Субъективный духъ.

В. Объективный (деятельный) духъ — этика.

Таковъ фундаменть системы Гегеля и таковъ са остовъ. Намъ следовало бы перейти теперь къ частному разсмотрению его этики, какъ некотораго момента въ развитии духа, но мы не можемъ оставить этихъ основоположныхъ идей системы безъ некоторыхъ критическихъ замечаній, вопервыхъ о самой міровой идее у Гегеля, вовторыхъ о діалектическомъ истоде.

Прежде всего, что каспется міровой идеи, т. е. разуна, который существуєть симъ по себь, безъ всякаго субъекта, то это положеніе принадлежить къ тѣмъ страннымъ утвержденіямъ, которыхъ много примфровъ встрфчается въ исторіи философія: именю, въ извъстное время и для однихъ они—очевидная, неоспоримая истина, а въ другое время и для позднъйшихъ по-кольній—простая нельность. Таково, именю, основное положеніе

- 1. Абстрактное право.
  - а. Собственность.
  - б. Договоръ.
  - в. Нарушеніе права п наказаніе.
- 2. Субъективная нравственность (Moralität).
  - а. Вина.
  - б. Ифль и благо.
  - в. Отвлеченное благо (долгъ) и совъсть.
- 3. Объективная нравственность (Sittlichkeit).
  - а. Семья.
    - a. Spars.
    - В. Плущественныя отношенія семы.
    - у. Воспитаніе датей и разложеніе семьи.
  - б. Гражданское общество.
    - а. Система потребностей (политическая экономія).
    - 3. Судебная охрана собственности.
    - у. Полиція и корпорація.
  - в. Государство.
    - а. Внутреннее государственное право.
    - Внашнее государственное право (неждународное право).
    - у. Всемірная исторія.
- С. Абсолютний духъ.
  - 1. Искусство.
  - 2. Peanria.
  - 3. Философія.

Гегеля. Его "пдея", лишенияя всякаго субстрата или субъекта, представляется начь столь же невозножной, какъ напр. существованіе любви вит любящаго субъекта или первнаго ощущенія вив организма. Но оставимъ это въ сторонв, и будемъ видеть въ нашемъ недочитния лишь неспособность "понлаго разсудка", чънь такъ часто исменкие метафизики отъ Фихто и до Гартмана вилючительно разръшають натруднения. Но признавъ даже возхожность подобной "пден". получинъ ли им объяснение явле--то тимикан аткитато приходится откачать прямина отрицанісмъ: ни природы, пи духа "идея" не объясняетъ. Допустивъ даже, что объективныя кещи достаточно объясияются терминомь инобите идеи, намъ остается, однако, сще вывести ихъ множественность, которая обусловливаетъ ихъ взаимния и, такъ свазать, случайныя взаимодъйствія. Природа отличается оть всянаго силлогизма темь, что въ последнемъ понятія даны раж, и всь ихъ отношенія ограничени логическою природою силлогизма; действительныя же вещи существують (въ пространствъ и времени) въ безчисленномъ количествъ и не имъютъ нинакой определенной логической последовательности, но наиболъе слежния приходять въ стелкновение и свяси съ наиболъе простими (безъ всякаго носредства). Это различіе (которое мы только отмічаеми) понимали уже Платопъ и Аристотель \*) и потому полагали, что кромъ разума или идей существуеть еще нъсторый элементъ (перимчная матеріа), который самъ не нивя определенных и положительных признаковь (ибо эти признаки опать таки составляють идеи) есть, однако, причина вносящая въ міръ случайность и множественность, и тъмъ нораждающая реальныя вещи. Самъ Гегель признаетъ, что въ природъ есть еще начто, что далаетъ отношения понятий въ этой среда случайными \*\*). Но случайность чужда иден (въ которой все необходимо и логически определено), кортому и природа, какъ

<sup>\*)</sup> См. Platonis—Timens c. 49 и Arist. Metaph. I, 3 и Phys. I, 9. Поняніе матерів у Аристотеля, однако, двусмысленно; ср. у Zeller'a (Philos. d. Griechen II, 2), стр. 318, прим. 2, 3 и 4 и стр. 366 и слъд. (3-го изд.).

<sup>\*\*)</sup> Hegel's Encyclopädie, §§ 248 и 250. Изъ того, что въ природъ пдея принимаетъ форму Anderssein, еще отнюдь не вытекаетъ случайности.

область логически случайнаго и въ ся отличіи оть понятія, не была и не могла быть выведена Гегслемъ изъ "идси". И дъйствительно, его дедукція случайнаго (какъ мы ее находимъ въ "Эпциклопедіи") есть лишь скрытая petitio principii, т. е. предполагаетъ доказаннымъ то, что составляетъ еще цёль доказательства.

Совершенно тоже должно сказать о духю; его специфическія особенности также не могли быть выведены изъ "иден". Но здесь им нивеив ошибку, которую Гегель только переналь отъ Фихте. Это по истинъ странное дъло, какъ сущность духа могла быть этими философами иопросту отождествлена съ "возвращающею къ себъ дъятельностью". Идея, говоритъ Гегель возвращается изъ природы, изъ инобытія, признавая, что эта природа была ся же произведенісять; на этой ступени идея становится духожь, котораго характерное свойство состоить именно. въ томъ, что опъ свои состоянія сознаеть какъ свои. Вся суть этого разсужденія состоить однако только въ произвольной подстановкъ исихологическихъ терминовъ на мъсто механическихъ, въ замънъ словъ "возвращается къ себъ" словами "признаетъ себя". Допустимъ даже, (въ чемъ нътъ, однако, никакой нужды) что идея действительно "возвращается къ себъ", что она дълается "сущностью, которая сняла вившность своихъ проявленій", что она "возстановляеть свое единство съ собою" \*), изъ всего этого, однако, еще отнюдь не следуеть, что эта идея стала духомъ, ибо всъ эти признаки вовсе не есть исключительныя (а слъд., и не характерныя) свойства духа, но одинаково свойственны самымъ разнообразнымъ предметамъ; напримъръ, движущееся тело тоже "возвращается въ себъ", на свое мъсто; математическое уравнение послъ разнообразныхъ измънений "возстановляеть свое единство съ собою"; организмъ "снимаеть вившность своихъ проявленій", и т. д., и темъ не менее ни движущееся тело, ни уравнение, ни организмъ не есть еще духъ. Самое большее на что ножно согласиться, это то, что всь эти опредъленія описывають черезь метафору (и притомъ слабо) процессъ самосознанія. И вообще, какъ бы мы ни вертьли этоть логическій терминъ "возвращаться къ себъ", мы никогда не

<sup>\*)</sup> Encycl. §§ 379, 381-382 n np.

моженъ получить действительнаго опредёленія сущности духа, вопервыхъ, потому что эта "сущность" намъ до сихъ поръ пензвъстна, а вовторыхъ, и особенно потому, что то, что действительно составляетъ для насъ психическій субъектъ, есть крайне свособразная связь представленій съ чувствованіями и волевыми актами, ничего общаго не имфющая съ логическими формулами. Поэтому только скрытымъ образомъ подтасовавъ гдёнибудь психическій терминъ вмёсто логическаго, мы можемъ получить переходъ отъ лишенной субъекта идеи къ конкретному духу \*).

Итакъ, ни природы, ни духа певозножно вывести изъ діалектики иден, и тутъ и танъ рано или поздпо проскальзываетъ въ дедукціи то самос, что должно быть лишь результатомъ ея (въ одномъ случав—понятіе матерін, въ другомъ—пенхическія обозначенія) \*\*). Но этого мало. Разсматривая ближе свойства

<sup>\*)</sup> Этими замічаніями мы вовсе не желаемь указать на какую нибудь пеностижную своеобразность субъекта, какъ такого, еще менфе на якобы абсолютное различіе субъективнаго отъ объективнаго. Въ гл. 6 мы, напротивъ, стараемся показать, вопервыхъ, что субъекть, какъ конкретийй, происходитъ сравнительно поздно, какъ тому учитъ и современиая исихологія, субъектъ же, какъ абстрактивя противоположность объекту, т. е. какъ противуположность "бить въ сознацін" и "быть въ дійствительности" — не означаетъ ровно ничего. Притомъ одно діло, объяснить субъектъ, принимая представленія, чувствованія и желанія за діянное, другое — постронны сущность духа иль понятія, именю взъ возвращенія идев къ себы. И здісь мы иміємъ вовсе не какую-инбудчастную ошибку Гегеля: какъ будеть показано ниже метафизическій или спитетическій моментъ въ діаісктическомъ методіь есть всенда скриная ретітіо ргіпсіріі, какъ то доказаль еще Тренделенбургь (Logische Untersuchungen, 11).

<sup>\*\*)</sup> Чтобы не затагивать безнолезно нашего изложенія, мы оставляемь въ стороні другія, можно сказать безчисленныя и неразрішними, недоумінія, возбуждаемыя "пдесю" Гегеля. Отмітнив здісь только два изъ нихъ. 1) Логика заключается у Гегеля ученіемь объ абсолютной иден; эту ступень онь представляеть какъ "полную истину" (Encyclop. § 236), какъ "единство понятія и объективности" (ibid. § 213). П тімъ не меніе, сейчась же затімь оказывается, что эта абсолютная идея вмість еще "влеченіе спять субъективную форму" (которую, однако, она уже спяла раньше, при переходії въ объекть, ібід., §§ 191 и 193) и "сділаться чистой истиной" (которой, однако, она тоже уже раньше стала. ibid., § 203). Только номощью этого съпзнова повторенія стараго иден и переходить въ природу. (Объ этомісм. совершенно правильным

діалектическаго метода вообще, мы убъждаемся, что онъ вообще не въ состоянія дать никакого новаго понятія (нначе, какъ черезъ скрытую petitio principii). Это доказалъ еще Тренделенбургъ въ своихъ превосходнихъ "Логическихъ изслъдованіяхъ" (1840), и мы можемъ ограничиться здъсь краткимъ изложеніемъ его аргументовъ.

Прежде всего Тренделенбургъ папоминаетъ различие между двумя родами противоположности, логической и реальной: былое, напр., реально противоиоложно черному, и логически-отсутствю бълаго (не бълому). Въ то время, какъ реально противоположное узнается нами лишь изъ опитя, логически противуръчивое дается самою мыслыю; кром'в того, логически противоположное ни въ какомъ случав не соединимо, между темъ какъ реальное можеть существовать вибств (напр., сврое). Саблавь это разавленіе, мы теперь спрашиваемь: противорьчіе, которое порождаеть лидея" въ діалектическомъ моментъ своего развитія, и черезъ которое она переходить въ третій моменть, есть ли реальная противуположность или логическая? Если логическая — то оба члена противорачія вовсе и ни въ какомъ случав далье несоединими, след., и третьяго, синтетического момента вовсе не будетъ; или реальная - по тогда это второе понятіе, съ которынъ данное составляеть противоречіс, ножеть быть открыто лишь на

критическія замычанія у Паута. Hegel und seine Zeit., стр. 305-6. Berlin. 1857). Потому же и ступени философіи природы лишь повторяють ступени объективнию понятія (Encyclop. §§ 194-213), именно механизмъ, химизмъ и органику (телеологію). 2) Не меньше педоунъній возбуждаеть смисль діалектической последовательности. Гегель, правда, прямо утверждаеть ея различіе оть временной связи. Но если временная последовательность можеть и не быть логической, то логически обусловливающее и по времени можеть лишь предшествовать обусловленному; во всякомъ случав, это должно быть такъ, если время уже признано существующимъ, т. е. для всей той части Энциклопедін, которая савдуеть посав § 257. Однако подобное, хотя и необходимое, толкование делаеть положительно безсмислениими искоторыя части философіи природы; тк. напр., оказывается, что специфическій (удільный) въсъ является очень не своро послъ паденія (Encyclop. §§ 267 и 293).— Мы уже не говоримъ объ общензивстныхъ недостатвахъ философіи природи у Гегеля, напр. о неявнихъ ученияхъ о свободноми движении (ibid., § 270), объ зластичности (§ 298), и наконецъ, о всегдашиемъ конькі натуръ-философін-вристализацін и магнетизмі, и о ми. др.

опыть, слёд. опять таки не какимъ нибудь діалектическимъ методомъ \*).

Другое основное для діалектическаго метода понятіе есть тожедество или совпадение нисшихъ противуръчивыхъ моментовъ въ висшемъ синтетическомъ моменть. Однако это новое попятіе всегда оказывается въ дъйствительности или совершенно нустияъ, или взятимъ изъ опита, а отнюдь не порожденнимъ самою діалектикою разума. Возьнемъ, напр., тоть въ высшей степени важвый для Гегелевской системы переходь, которымь онъ старается показать, что понятіе причины необходимо превращается въ понятіе свободы, иначе говоря, что дистина природы (парство ириочлы зависиности) есть духъ (царство свободы)"; ны легко убълися при этомъ, что вся суть здёсь въ простой игрѣ словомъ "тождество". Это доказательство свое Гегель ведеть приблизительно следующимъ образомъ. — Пусть дана памъ ирпчина и искоторое ся действіе; какъ пораждающая — причина активна, дійствіе, какъ порожденное — нассивно. Но разъ дійствіе пропзошло, оно само становится зъйствительностью, само производить другія дійствія, можеть вь свою очередь дійствовать и на свою биешую причину: при этомъ. следовательно, роли переменились: 10, что было активнымъ, стало нассивнымъ, и наоборотъ; но въ такомъ случат и различе между дъйствемъ и причиной вобще исчезнеть, ибо они различались именно какъ активнов и нассивное; действіе и причина являются, след., томодественными; пначе говоря, на масто причинной зависимости является такое отношеніе, въ которомъ причина, порождая дійствіе, не выходить изъ себя, а дъйствие въ свою очередь не бываетъ лишь страдательниять, но оба они составляють свободную ст себы дыйствительность (причень впосабдствие обязывается, что и духъ есть именно такая же действительность; онь не предполагаеть за собою никакой новой субстанціи, по въ явленіяхъ познастъ самаго себя. остается при себь, т. е. свободиняв) \*\*). - Критикуя это доказательство Тренделенбургъ справедливо говоритъ: "Весь результать этого разсужденія совершенно янцяній. Если

<sup>\*)</sup> Ad. Trendelenburg, Logische Untersnehungen, Erst. Bd. S. 44-45 (Berlin 1840).

<sup>\*\*)</sup> Enggelop., §§ 150 sqq. Мы итсколько сокращаемъ (для простоты) эту дедукцію, именно вообще оставляемъ въ сторонт субетанцію.

разсмотрать его сущность, то оказывается, что тождество, служащее здёсь врасугольнымъ камнемъ иля обоснованія понятія о свободъ, есть лишь въ высшей степени формальное отожнествиенія, достигаемое только черезъ произвольное опущеніе всёхъ реальных различій". Во взаниодъйствін, по Гегелю, причина дълается дъйствіемъ и дъйствіе причиной; одно, говорить онъ, есть тоже, что другое; след., здесь субстанція, выступнимая изъ себя въ явленін, возвращается въ себя (т. е. дълается свободной). Свобода-великое слово! - не имъетъ очевидно здъсь никакого другаго значенія, какъ служить утішеність субстанцін, что произведенныя действія въ свою очередь становятся причипами. Но никому до сихъ поръ не приходило въ голову называть свободой подобное безсодержательное тождество (ниенно, что действіе бываеть тоже причиной), которое только потому н находить всюду свое приявнение, что оно лишено всякаго двествительного содержанія. Принявъ подобное опредёленіе свободи, им придемъ къ саммиъ нелъпмиъ выводамъ. Если, напр., господинъ бъетъ раба, то и это значить свобода-ибо здесь синна раба оказывается взаимодъйствующей съ рукою господина, объ суть и причина и дъйствія, объ тождественни, и след. ихъ общая субстанція свободна. "То что здісь называется свободой, имъеть каждий порабощенный народъ" \*).

Птакъ, въ этомъ, какъ и многихъ другихъ случаяхъ, такъ называемый синтетическій моменть діалектики понятій, совнаденіе ихъ въ высшемъ тождествѣ, происходить лишь благодаря нолному отвлеченію отъ почти всѣхъ реальныхъ и существенныхъ признаковъ, лишь благодаря тому, что на этой вышинѣ абстракціи всѣ различія произвольно оставлены въ сторонѣ, т. е., иначе говоря, отъ того "что среди ночи абсолютнаго всѣ коровы кажутся сѣрыми". Во всѣхъ же другихъ случаяхъ это новое (яко-бы высшее) понятіе лишь только видимо порождается діалектикою, въ дѣйствительности же взято (скритымъ образомъ) изъ опита. Показавъ многочисленные примѣры подобныхъ ресітіопез ргіпсіріі Тренделенбургъ прибавляєть: Едва ли даже возможно опредѣлить, какая насса чуждыхъ, взятыхъ отъ пространственнаго движенія и отъ опыта элементовъ привзошла въ эту

<sup>\*)</sup> Trendelenburg, ibid. crp. 51 sq.

мнимо чистую, чуждую образовъ и самоочевидную діалектику. Тоть, кто выдёлить эти элементы со всёми ихъ слёдствіями, нотеряетъ всякую вёру въ яко-бы внутренное и чистое саморазвитіе понятій. Если отнять все опытное содержаніе отъ чистой мысли, она останется совершенно нищей \*).

Изложивъ и критически разсмотръвъ метафизическія основы спстемы Гегеля (ученіе объ "пдев" п ея законъ развитія) мы должны теперь перейти къ его этикъ. Для ея яснаго пониманія следуеть прежде всего сравнить ее съ этикою Канта (и Фихте), составляющей ея прямую противоположность. Мы вильли выше, что Кантъ отрицалъ способность теоретическаго разуна познать сущность вещей; абсолютное, по его межнію, открывается не познанію, но лишь въ нравственномъ действін; только черезъ эту дъятельность мы достигаемъ до истивъ битія Божія, безспертія духа и свободи воли. Такимъ образонъ, здёсь ин находинъ: 1) разкое раздалсніе нравственной даятельности отъ познавательной, 2) главенство практического или даятельного разума, которому только и открыто абсолютное. — Совершенно иныя основанія у Гегеля. Для него весь міръ есть лишь разумная идея; она вполнъ открыта человъческому познанію, пбо само это познаніе есть моменть въ ел же развитіи, и именно верховный моменть, въ которомъ (въ духф) она достигаеть познанія самой себя; поэтому здёсь невозможно то радикальное различіе, которое Кантъ установилъ между міромъ явленій и міромъ нравственной даятельности, ибо и то и другое есть тоте же разумь (панлогизнь). Еще менье возножно для Гегеля признать главенство правственной діятельности передъ позпаніемъ. Для Канта зло, какъ и добро имъетъ абсолютный характеръ, ибо истивное быте свойственно только правственной деятельности, все остальное — явленія, или, какъ выражаеть это Фихте, санъ Вогь есть ничто иное, какъ "правственный міропорядокъ". Только воля осуществляющая правду и создаеть истиню-сущее, и эта воля есть нечто первично данное, дальнейшимъ образомъ псобъяснимое и неразложние (вещь въ себъ). Но для Гегеля ничего подобнаго не существуеть; для него все, а следовательно и правственность, есть лишь проявленія одного и того же

<sup>\*)</sup> Trendelenburg, ibid. ctp. 68.

разума, след. все сводило на категорів разума; сама нравственная воля есть лишь "извъстный родъ разуна" и при тонъ такой, который даже не достигь еще высшей ступени, не сознавь себя какъ часть міровой иден, по полагаеть, что "міръ лежить во злъ", что міръ иное, чъмъ онъ самъ, и должень быть имъ исправленъ. Только когда спадеть съ глазъ эта последняя чешуя, когда нравственное созиание постигнеть, что оно тождестосино съ міромъ, и что все, а въ томъ числѣ и оно, есть лишь развитие одной и тойже разумной идеи, и что зло есть лишь отпаденіе отъ этой идеп, только тогда эта идея достигнеть въ духф полной реализаціи, а темъ и само зло во всемъ его объемъ исчезиетъ, ибо зло пе есть нъчто реальное, абсолртное, но лишь субъекть, противополагающій себя міру, непониманіе имъ разумности міра, такъ сказать, метафизическій эгоизмъ его; поэтому зло можеть быть окончательно искоренено. не реальною деятельностью исправленія міра, но лишь правильнымъ знанісяв свосто отношенія къ нему. Такимъ образомъ, для Гегеля правственная дъятельность получаеть только относительную высоту, а не абсолютную, какъ для Канта; абсолютная же идея есть знаніе.

Разсмотримъ же теперь ближе подробности этой своеобразпой этической системи. Мы уже видели выше, что міровая пдея порождаеть прежде всего логическія понятія в законы, которые составляють, такъ сказать, скелеть всего міра, и изъ границъ которыхъ не можетъ выйти ни природа, ни духъ. Вслъдъ затьмъ, идея является "вив себя", въ инобытіи, создаеть вивинюю природу, т. е. тъ разумныя, по еще не сознающія себя такими отношенія, которыя мы называемъ законами механики, физики и оргацического міра. Но діалектическое развитіе иден на этомъ не останавливается — она достигаетъ еще последней, высшей ступени, именно возвращается къ себъ, признаетъ, что природа есть сама же она, т. е. идея становится духомъ. Сущность духа состоить въ томъ, что для него явленія не есть пъчто вив его существующее, по его же состоянія, представленія и т. п., т. е., какъ выражается Гегель, плея здось существуеть для ссбя; духъ след. не выходить изъ себя, не новипустем просодой себы действительности, по его сущность есть свобода, т. е. "при себь быте"; въ противоположность матеріальнымъ предметамъ, которыхъ осповное свойство-тяжесть есть

Digitized by Google

отношение къ другому, къ тому, къ чему тело тяготееть, духъ остается при самомъ себе. Это именно и есть свобода, въ противоположность зависимости, т. е. отношения къ чему нибудь иному, чужому. Это при себе бытие духа есть самосознание, сознание себя самого. Именно, въ сознани должно различать, вонервыхъ, то что я сознаю, а во-вторыхъ то, что я сознаю. При самосознания же то и другое совиадаютъ, ибо духъ познаетъ себя самого и остается при себе.

Но духь въ свою очередь представляеть три ступени развития. На первой онъ существуеть от себть, субъективно (1); при этомъ онъ только постененно овладъваеть своимъ, отъ природи ему данныхъ содержаніемъ; а именно, существуеть вначалѣ въ видъ природнаго духа, какъ онъ данъ въ условіяхъ темперамента, подъ вліяніемъ тъхъ или другихъ мъстныхъ и кличатическихъ условій; затьмъ, духъ развиваеть въ себъ физическое самочувствіе и привычки, далье, сознавіе и его выстія ступени—самосознаніе и разухъ, наконецъ, становится вообще развитымъ, цыльнымъ и свободнымъ субъективнымъ духомъ, какъ онъ выражается въ мышленіи разумъ и воль, т. е. субъективнымъ духомъ, который поняль самого себя, и тъмъ сталь свободнымъ \*).

Ставъ субъективно свободнымъ (т. е. вполнъ овладъвъ свопиъ субъективнить содержаніемъ), духъ входить въ отношеніе съ прочимъ міромъ, и прежде всего съ другими духовными индивидуумами, т. е. онъ становится дъятельнымъ или объективо-

<sup>\*)</sup> Это развите сублективнию оула изложено въ Етсустор. §§ 387—482, и съда вошло въ видъ одного отдъла (именно втораго) содержаніе Феноменологіи. Эта часть Гегелевской системи отпродь не више его философіи природи. Всюду здісь произвольния опредъленія и классефикаціи; см. напр. die fählende Seele, которая должна представлять abstrakt sich fählende Seele (?), и заключасть въ себъ и геній, и сумаществіе, и привичку! Ср. далье повсюду повтореній одного и того-же, однаго на развижь ступеняхь духа (Етрупайная и въ die natärliche Seele § 399 и въ Алясканния § 446, причемъ объясняется это тымъ, что въ первомъ случат ощущеніе било "Existenzweise der Seele", здісь жо "hat nur abstract die Bestimmung der Unmittelbarkeit" (sic); die Vernunft — въ феноменологіи (§ 422) я въ теореническомъ духы (§ 467), и проч.). Встръчаются также мъстами и просто видуманния испхическія явленія, въ родъ напр. eigentliche Anschanung. Паконецъ, всюду и везді совершенный произволь и софистика.

ныма, осуществляеть свои требованія во вижшнемь ему мірь. Развитіе объективного духа (2) и составляеть содержаніе этики Гегеля. Это развитие представляеть, въ свою очередь, три главныхъ момента. Вопервыхъ, духъ утверждаетъ свое непосредственное бытіе въ его абстрактности, т. е. становится придическою личностью (Person), субъектомъ отвлеченнаго права; вовторыхъ, признавъ вибшность и недостаточность отвлеченнаго права, онъ пщетъ внутренняго для него основанія, порождаеть моральное пидпвидуальное сознаніе; при этомъ, онъ необходимо перестаетъ быть отвлеченной личностью, но является въ нъкоторой субъективной опредъленности, какъ извъстный моральный индивидуумъ, котораго цель есть осуществление во вившиемъ ему мірт добра. Но и эта вторая ступень оказывается недостаточной, ибо ведеть къ субъективной нравственности. Поэтому на третьей и высшей ступени деятельный духъ норождаеть объективную правственность (Sittlichkeit, въ противоположность Moralität), т. с. индивидуунъ сознаеть себя свободнымъ членомъ правственнаго общества; опъ, съ одной стороны, сохраняеть при этомъ свои моральныя чувства, пбо добровольно признаетъ нравственную высоту извъстныхъ объективныхъ нормъ, съ другойэти нормы заключены уже не только въ его сердцъ, но осуществлены въ государствъ и теченін міровой исторіи, т. е. нивють реальное бытіс. Здёсь, слёд., сливается отвлеченное (но реальное) право и конкретная, но субъективная мораль, и объективный духъ, признавъ, что вифшияя действительность (въ государствъ и исторін) соотвътствуєть его же требованіямь, сливается съ нею, т. с. признаетъ единство духа и міра въ его исторів, становится абсолютнымъ духомъ (3), т. е. идеею окончательно возпратившеюся къ себъ. Это - третья и высочайщая ступень общаго развитія духа, и вибсть съ твиъ конечная цель піроваго развитія \*).

Развитіе субъективнаго духа (1), равно какъ и абсолютнаго (3), не составляеть нашей задачи, но есть предметь психологів и философіи религіи. Наша задача должна быть ограничена здѣсь областью объективнаго или нравственно дѣятельнаго духа.

<sup>\*)</sup> Hegel's Grundlinien der Philos, des Rechts (Werke, achter Bd.), etp. 68 (Berlin 1833); Encycl. § 487.

Поэтому мы переходимъ теперь къ подробному разсмотрѣнію трехъ послѣдовательныхъ и уже указанныхъ ступеней этого духа, т. е. абстрактнаго права, хоральнаго чувства и объективной нравственности. Абстрактное право есть лишь простое само-утвержденіе или бытіе свободной воли, какъ такой, въ ея пепосредственной даиности \*). Мы должны поэтому, прежде чѣмъ идтн дальше, показать, что такое Гегель разумѣетъ подъ свободой и подъ волей.

Выше уже было показано, что результатомъ развитія субъективнаго духа быль "свободный духь", т. е. такой, который позналъ всъ свои способности и свойства, какъ именно свои же проявленія. Свобода, какъ многократно старается показать Гегель, должна быть строго отличаема отъ произвола. Произволъ означаеть ишчто иное, какъ возможность выбрать, что ножелаемы; въ немъ дана воля, которая еще неопредилена (для которой всякій выборь возможень), и опредиленныя, вибшнія ей вещи, изъ которыхъ она должна выбирать; след., въ произволь воля (неопредъленияя) отличия еще отъ міра (который опредъленъ); она еще не соответствуеть сму, а след., имъ более или менее стеснена, т. е. несвободна. Только когда духъ отброситъ произволь, т. е. выборь по случайнымь и пидивидуальнымь мотивамь, и станетъ дъйствовать согласно одному разуму, только когда опъ пойтель по сольшой дорогь міроваго развитія и убъдится, что и вишній ему міръ (порожденіе того же разума) соотвітствуєть - его желаніямъ, только тогда воля, сбросивъ свой индивидуальний произволь, станеть истипно свободной \*\*). Но и воля, съ другой стороны, для Гегеля не есть какая инбудь совершенно особенная спла, но согласно всему духу его системы, лишь дособый родъ мышленія " \*\*\*). Именно, въ воль онъ различаеть 1) элементъ чистаго, исопредъленнаго или всеобщиаго самоутверждения (стремление вообще) и 2) начто опредаленное, изопетный родъ желаній, данный висшнимъ міромъ. По спрашивается, какимъ образомъ всеобщиость самоутверждения можетъ быть соединена съ опредъленностью его? Это возможно только признаніи этой опредъленности сэосю, или соотвытствующей всеобщему

\*\*\*) ibid., etp. 35.

<sup>\*)</sup> Philos. d. Rechts, crp. 63 n 72.

<sup>\*\*)</sup> Philos. d. Rechts, etp. 52.

самоутвержденю, т. о. говоря яснье, признавъ опредъленное состояние внышняго міра соотвытствующимь себь, своему самоутвержденю пли, еще проще, признавъ его тождество съ собою, его разумность. Такимъ образомъ, воля есть ничто иное, какъ разумъ, который постепенио сознаетъ свое тождество съ міромъ. Поэтому осуществленіе воли и свобода собственно одно и тоже: свобода (или приближеніе къ ней) есть сущность воли \*).

Странность этихъ положеній смягчится, если мы привелемь ихъ въ связь съ основами Гегелевской системы. Если афиствительно весь міръ есть лишь саморазвивающійся разумъ, то воля, очевидно, должна быть тоже лишь его ступснью, и именно такою, на которой субъективный духъ утверждаетъ свои опредвленія, вносить ихъ въ реальный міръ, не замічая еще, что этоть реальный мірь имъ соотвътствуеть, и что самь духъ есть лишь таже міровая идея. Духъ есть, какъ мы видели выше, возвращение иден къ самой себъ, ел самосозпание, черезъ которое опа постепенно постигаеть, что весь мірь, вся природа в человическая исторія суть ся же созданіс. Поэтому самую сущность духа Гечель опредъляеть, какт развитие его свободы, какъ постепенное признаніе вившних явленій соотвътствующеми своимъ требованиямъ. На ступени субъективнаго духа эта свобода состояла въ признаніи от природы ему, какт субтекту, данных в свойство - своими, въ ихъ развити изъ себя; на ступени объективнаго духа свобода есть постепенное признаніе всей человыческой исторіи — своинъ же необходинынъ и разунныв произведенісят; накопецт, на последней п верховной (абсолютной) ступени, духъ достигаетъ своей полной свободы, т. е. признаетъ оссь мірь за свой, за порожденіе иден, пначе говоря, ему открывается здъсь величайшая и абсолютная истина: совершенное тождество бытія и мышлепія. Поэтому на второй, объективной, стуцени своего развитія, деятельность осуществляющая идеали въ



<sup>\*)</sup> ibid., стр. 38 sqq. (§§ 5—8). Совершенно ясно, что все это доказательство есть лишь petitio principii, ибо никакой всеобщности самотвержеденія въ воли нѣтъ. Только произвольно ипостазвровавъ отвлеченность (стремленіе воли вообще), Гегель пришель въ своему вопросу. Впрочемъ, суть ученія о воли, какъ "извѣстномъ родѣ разума", лежитъ не столько въ этомъ ватянутомъ доказательствѣ, сколько въ самомъ прищинѣ "пашлогизма".

реальномъ мірѣ кажется для духа еще отличной отъ мышленія, но и окончательная истина уже близка: осуществивъ свои идеалы, объективный духъ увидить міръ соотвітствующимъ себі, различіє желаемаго и осуществленнаго снятымъ, и місто ихъ занятимъ абсолютнымъ духомъ, для котораго бытіе и мышленіе тождественны. Съ этой высшей точки зрінія становится понятно положеніе Гегеля о томъ, что "дійствительность — разумиа и разумнос — дійствительно, \* \*) которое означаеть лишь то, что все существующее (даже зло) есть ступень въ развитіи разума (хотя и не окончательная), а съ другой стороны, что ничто истинно разумное не биваеть исключительно сублективнымъ, но ему должна принадлежать пелная реальность, какая вообще возможна.

Возвратимся теперь из абстрактному праву, этой первой стуиени въ развитии объективнаго духа. Здесь духъ утверждаетъ свою свободу дъйствія во вифинемъ мірь, т. е. свою юридическую личность, свое абстрактное право \*). Но эту свободу действовать, т. е. осуществлять себя въ мірт. опъ нонимпетъ на этой ступени еще совершение отклечение, безъ всякаго конкретнаго содержанія. Такъ какъ осуществленіе себя во вифинемъ мірь есть сліяніе съ нимъ, то уже на этой первой ступени яспо определена окончательная цель деятельности-осуществление полной свободы (въ вышеуказанномъ смыслѣ слова). Свое абстрактное право (право дъйствовать вообще) духъ проявляетъ прежде всего въ создани собственности, которая есть именно ничто иное, какъ опредъление сферы дъйсткия пидивидуальной воли, ся самоутверждение во вижшией природъ. Поэтому смислъ собственности отнюдь не въ ем полезпости: право пользованія и право собственности различны. Собственность вытекаеть лишь изъ присвоенія вещи (jus оссиранdi) \*). Отвлеченное право имать собственность получаеть конкретное быте въ договоръ, въ который лицо произвольно вступлеть съ другиян лицаян, и темъ хотя и ограничиваеть сферу своей даятельности, но за то эта абательность получаеть болье твердую и опредылению сферу приложе-

<sup>\*)</sup> Philos. d. Rechts. crp. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>‡‡</sup>) ibid., стр. 73 (§ 35).

<sup>\*\*\*)</sup> ibid., §§ 41 (Zusatz), 44, 50 (стр. 78 sqq).

нія. Изъ того, что договоръ, по самой своей природѣ, произволень или случаенъ, вытекаеть, что необходимые институты общества (п прежде всего государство) отнюдь не объясними изъ договора. Всякій договоръ пифетъ своимъ началомъ произволь лица, въ государствъ же человѣкъ родится; главное же различів состоитъ въ томъ, что договоръ существуетъ лишь для договаривающихся сторонъ, по ихъ желанію, а государство есть само по себѣ цѣль, и притомъ высшая, чѣмъ всѣ индивидуальныя \*).

Изъ втораго момента отвлеченнаго права, изъ договора, и именно изъ его случайности и произвольности, вытекаетъ третій моменть - нарушение права, въ которомъ въ свою очередь, какъ моменты діалектическаго развитія, происходять: стольновеніе гражданскихъ правъ, обманъ и, наконецъ, "насиліе и преступленіе". Подъ этой последней рубрикой Гегель обсуждаеть право наказанія и сбъясняеть его, какъ возмездіе. Тоть, кто нарушаеть чужое право, своимъ дъйствіемъ отрицаетъ право вообще, а слъд. и самъ становится внъ права. Нарушение, по самой своей природъ, должно обнаружиться какъ такое, т. с. не только нарушающимъ, по само нарушаемымъ; только черезъ это оно признается какъ вичтожное или ложное. Поэтому только нарушиев нарушенія мы возстановлясь прежній порядокъ, т. е. возвращаемъ нарушителю прежнюю его свободу и правоспособность. Но нарушеніе нарушенія и есть наказаніе. Всв прочія теорін наказанія могутъ отлично объяснить его полезность для исправленія преступника или выгодность для общества (какъ ивра устрашенія), но самаго права наказывать онв отнюдь не объясняють. Навазаніс, какъ чистоє возмездіє, какъ реальное признаніе внутренней ничтожности всякаго нарушенія права, есть, след., естественное последствие преступления, мало того, оно есть право преступника, ибо черезъ этотъ актъ ему возвращается прежняя правоспособность. Если однако Беккарія полагаль, согласно этому, что для наказанія потребно согласів наказувнаго, то онъ въ существъ дъла быль правъ; "но это согласіо человъвъ выражаеть уже санинъ совершениемъ преступленія". Изъ такой природи наказанія вытекаетъ требованіе, чтобы оно было равно предъндущему пре-

<sup>\*)</sup> ibid., § 75 (примъч. и Zusatz), стр. 116 sq.

ступленію. На этомъ Гегель основываеть и свою защиту смертной казни (за убійство) \*).

Эта Гегелевская теорія наказаній, хотя и есть наплучшая и папболье разумная пзъ всьхъ теорій "возмездія" \*\*), представляєть однако совершенно очевидную ошибку. Мы можемъ допустить, что всякое парушеніе права должно быть признано какъ такое, какъ нарушеніе, чтобы тыхъ для самаго преступника открыта была возможность возвращенія къ правды; но почему подобное признаніе нарушенія ложнымъ должно сопровождаться ремлинымъ возмездіемъ, этого, конечно, теорія Гегеля ничуть не объясняєть и объяснить не можеть, ибо изг правственности право наказанія вообще не выводимо. Мы будемъ еще пышть случай верпуться къ этому предмету въ нослыдней главы втораго и въ первой—третьяго отдыла этой книги.

Мы разсмотръли теперь всъ три момента діалектики абстрактнаго права. Ея первый моменть биль собственности, какъ совершенно отвлеченное утвержденіе права воли на дъйсткіе во внъшнемь міръ. Въ разділеніи собственности лицо встръчается съ другими лицами и заключаеть съ ними договоръ, по договоръ, по самой своей природъ, условень и случаень, т. е. право подвержено здъсь парушенію. Нарушеніе права показываеть однако его общую педостаточность, внъшность, т. е. правственное сознаніе должно еще болье углубиться въ себя, создать въ себъ моральния чувства, совъсть. Такимъ образомъ, мы необходимо переходимъ ко второй главной ступени объективнаго духа, къ субъективной правственности (Moralität).

На этой ступени воля не просто существуеть какт самоутверждающая сущность (an sich), но ищеть спутренного права, оправданія для себя своихъ дійствій (für sich). Первымъ подобнымъ оправданіемъ служить сомательность дійствія: человікъ отвітствененъ лишь за то, что онъ совершиль сознательно;

\*\*) Это утверждаетъ Целяерь (Gesch. d. dentsch. Philos., стр. 815 перваго изд.).

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> ibid., §§ 90 sqq (особ. см. стр. 132, 135—140 и 143). Согласно своимъ взглядамъ Гегель видитъ въ наказаній своего рода "месть"; по только месть показывая die Nichtigkeit преступленія, не возстановляєть однако парушеннаго права, и потому представляєть тк. цаз. Гегелемъ "дурную вли ложную безконечность" (Encyclop. § 500).

только такое действіе принадлежить ему, какъ правственному субъекту, и только въ этихъ границахъ приложимо понятів вины \*). Но этого мало. Сознательно производимыя человекомъ действія могуть имъть различныя послъдствія. Спрашивается, за всв-ли эти последствия человекъ ответственень. Нравственно субъективная опрыка состоить писино въ томъ, что человъкъ отвъчаеть лишь за намиренность своихъ действій, за то, что составляло его цилли. Поэтому, напр., совершонный по неосторожности пожарь, хотя бы его началомъ служило сознательное действіе, не вибняется въ вину, а съ другой стороны, при намбренномъ поджигательствъ, хотя ово прямо ограничивается, напр., лешь приложеніся огня только къ кучь соломы, вибняется въ вину всь дальнъйшія послъдствія пожара, пбо именно эти послъдствія п были цълью поджигателя \*\*). Это второс опредъление моральнаго, именно какъ целесообразнаго, вносить въ безконечное разнообразіе результатовъ человъческихъ ноступковъ-единство, и притомъ единство чисто внутреннаго характера, ибо пъль человъческихъ дъйствій есть вообще говоря удовлетвореніе желаній или счастіе въ широкомъ смыслъ слова, т. с. какъ собственное, такъ и чужое. Стремление къ счастію или желательность цели есть несомненно одно изъ опредъленій правственнаго блага, ибо и это благо (котораго содержание будеть определено ниже) должно быть желасно \*\*\*). Но подобное опредъление не есть еще высшее, и діалектика счастія пеобходимо ведеть къ новинь опредвленіянь морального. Почему счастіе не можеть служить окончательною цьяью двятельности, это Гегель старается доказать следующимъ образомъ. Всякое счастіе, всякое удовлетвореніе обусловлено сохраненісмъ жизни; но сохраненіе жизни пе есть уже предметь индивидуального произвола, не пдеть на равит съ прочими потребностями, но составляеть право; такимъ образомъ, принципъ счастія необходимо переходить въ принципъ права \*\*\*\*). В помнивъ, что принципъ права углубляясь, въ свою очередь, необходимо перешель въ субъективную нравственность и именно, вопервыхъ, въ сочнательность действій, далее въ ихъ намеренность, т. е.

\*\*\*\*) Philos. d. Rechts, § 127.

<sup>\*)</sup> Philos. d. Rechts, §§ 115 u cz. Recht des Wissens § 117).

<sup>\*\*)</sup> ibid., § 119 (стр. 161).

<sup>\*\*\*)</sup> ibid., §§ 121 (oco6. Zusatz) n ca. Encycl. § 505.

въ принципъ счастія, мы видимъ, что ни абстрактное право, ни принципъ счастія не могутъ сохраниться въ ихъ раздільности, по взаимно переходять одинъ въ другой: право, углубляясь, находитъ свою основу въ сознательномъ стремленіи къ счастію, а счастіе оказывается обусловленнимъ правомъ (именно, на жизнь). Этотъ переходъ указываетъ на необходимость сліанія этихъ двухъ принциповъ въ нікоторое высшее понятіе, которое ми и находимъ въ понятів долга и совпести, ибо долгъ и совість дають, съ одной сторони, пормы подобния праву, а съ другой, эти нормы являются здісь внутренно желательними, т. е. человість проникнутый долгомъ видитъ свое счастіе въ его исполненіи \*).

Понятіе долга и совъсти или правственно добраго и злаго составляеть третій моменть въ развитіи субъективной правственности, моменть, который имъсть для всей этики Гегеля чрезвичайное значеніе, ибо на этомъ пункть, какъ онъ полагаль, остановились его предшественники—Кантъ и Фр. Якоби (1743—1819), и отсюда начинается новороть къ объективной этикъ. Діалектическое развитіе понятій субъективнаго долга и совъсти Гегель изложиль въ разнихъ своихъ сочиненіяхъ довольно различно. Но напболье глубокое обсужденіе этого вопроса ям встръчаемъ въ "Феноменологіи духа", одномъ изъ его первыхъ (1806 г.) и, можетъ быть, напболье геніальномъ \*\*) сочиненіи, которое и послужить здъсь для насъ руководащею нитью.

Характерная черта этого момента въ развитіи правственности состоить въ томъ, что субъективний духъ считаєть свое 
субъективное же сознаніе долга висшею правдою и благомъ, а 
въ мірѣ видитъ лишь поле для своей правственной дѣятельности, не 
замѣчая еще, что такое противоположеніе субъективной справедливости объективному міру ведетъ къ правственной исключительности и злу. Эту ступень развитія представляють два ученія, 
именно Канта и Якоби. Ученіе Канта, какъ ми видѣли (гл. І, 
этого отдѣла), состояло въ утвержденіи категорическаго пиператива, который открываетъ человѣческому сознанію то, что 
должно дѣлать. Этоть абсолютный законъ Кантъ считаль простымъ требоканіемъ всеобщности ("поступай такъ, чтобы правило повоей дѣятельности могло стать общимъ закономъ лѣйствія

<sup>\*)</sup> ibid., § 128 (crp. 171).

<sup>\*\*)</sup> Zeller, Gesch. d. deutsch. Philos. Ctp. 784 (neps. nal.).

для осняз") и протпвуполягаль его, какь сверхьопитное откровеніс - міру явленій. Изъ этого факта существованія категорическаго императива, Кантъ выводилъ свои три нравственныя постулата, т. е. условія, безъ которыхъ категорическій императивъ быль бы безсинсленень. А писню, вопервыхь, если существуеть въ нашечъ духъ требование чистаю долга, т. е., такого, который должень быть исполняемь номимо всякаго интереса. всякихъ личнихъ мотивовъ, то должна существовать и воля способная дійствовать помино мотивовь, т. е., свободняя; вовторыхъ, если данняя намъ потребность къ чистой нравственности не хожеть быть осуществлена въ настоящей жизны, всегда ватенневной чувственностью, но представляеть лишь безконечную задачу, то и жизнь нужная для ся исполненія должна быть безконечной, т. е.—душа беземертной; наконець, въ третьихъ, такъ какъ правственная двятельность связана прямо со счастіемъ, мало того, такъ какъ это последнее зависить отъ законовъ природи. а не отъ нашей воли, и тъмъ не менъе справедливость требуеть гармоніп нравственности и счастія, то эта гармонія должна быть устроена нъботорымъ міровымъ существомъ, т. е., существуеть Провидьніе, Вого. Итакъ, свобода воли, безсмертіе души и битіе Бога составляють необходимыя условія нравственности: а такъ какъ эта послъдняя есть фактъ, то и они несомивины и составляють то, что Канть называль "чистой вфрой разума".

Противъ этого ученія и направляєть Гегель свои аргументы. Для пего чисто субъективный характеръ нравственности былъ не окончательной ся ступенью, но лишь переходной, ибо "міровая идея" отнюдь не живетъ исключительно въ субъектв, напротивъ субъектъ "находитъ правду" въ признаніи своего единства съ міромъ. Для Канта же субъективный нравственный законъ (категорическій императивъ) былъ полною истиной, и его осуществленіе не имфло никакой пеой цфли, кромф себя самого: нравственная дфятельность и есть, но его мифнію, само по себф выственная дфятельность и есть, но его мифнію, само по себф выственная субъективизма въ этикф Канта, сколько противъ субъективизма въ этикф Канта, сколько противъ несовмфстимости этого субъективизма съ объективными постуматами. Онъ указываетъ при этомъ на цфлый рядъ противорфчій, въ которыя запутывается Кантъ \*).

<sup>\*)</sup> Такъ разсуждаеть Гегезь о Кантк. Въ дъйствительности же санъ Кантъ различать дви висшихъ блага: bonum supremum и bonum con-

Вопервыхъ, разъ признавъ, что правственная дѣятельность есть сама по себѣ верховная цѣль, невозможно утверждать затѣмъ, что существуетъ еще необходимая, но безкопечно отдаленная цѣль полнаго совершенства, для осуществленія которой надобно безсмертіе; одно изъ двухъ, или эта безконечная цѣль и есть дѣйствительно верховное благо, тогда субъективная нравственная дѣятельность представляетъ только ступень къ нему или средство;—или эта дѣятельность абсолютна, есть сама но себѣ цѣль, тогда не надо болѣе пикакого еще полиѣйшаго совершенства. Въ первомъ случаѣ исполненіе долга не есть висшая нравственность (какъ думалъ Кантъ), но только средство къ ней, во второмъ— вѣтъ нужды въ безсмертіи. Однимъ словомъ, категорическій императивъ и постулатъ безсмертія противорѣчатъ другъ другу.

Вовторыхъ, признавъ, что правственная дъятельность есть цѣль сама по ссбѣ и высшес благо, нѣтъ нужды требовать (постулировать) бытіе Бога, который установилъ-бы гармонію правственности со счастіемъ и тѣмъ создалъ бы какое то второе высшее благо; — утверждая же подобную гармонію, мы въ ней должны видѣть идеалъ, въ совнаденіи полной правственности съ блаженствомъ, а никакъ не въ одной правственной дѣятельности (какъ думалъ Кантъ). Слѣд., и здѣсь заключено внутренное противорѣчіе (два высшихъ блага).

Наконецъ, въ третьихъ, что касается до постулата свободы воли, то и здъсь мы встръчасять подобное же затрудненіе. Эта умозрительная свобода" у Канта служитъ мостомъ между міромъ вещей въ себъ, а слъд., и правственности, и міромъ явленій. Душевныя явленій связаны между собою причинностью — это міръ явленія, но за этою причинностью стоять свободные акти воли, которые въ существъ дъла и опредъляють міръ явленій. Такимъ образомъ, свободно опредъляюсь правственнымъ закономъ мы, по

минициим, причень первое отождествляль съ правственною діятельпостью, а для втораго считаль необходимимь еще присоединеніе счастія,
какъ результата (по Божественной гармонія) пенолненія долга (Kant.
Kritik d. pract. Vern. Dialectik. Zweites Hauptstück. Стр. 132 изд.
Кирхмана). По Гегель быль правь, игнорируя это разділеніе, которое,
какъ ми ноказали въ гл. 1, дійствительно песогласно съ основнимъ
смисломъ ученія о субъективномъ долгь.

Канту, не остаемся однако въ мірѣ вещей въ себь, но дѣйствуемъ и въ дѣйствительномъ мірѣ явленій. Но здѣсь возникаетъ прежній вопросъ — или правственная дѣятельность есть сама по себѣ цѣль — тогда нѣтъ пикакой нужди въ измѣненіяхъ міра я́кленій, или эти измѣненія, т. е. осуществленіе въ дѣйствительности блага, есть верховная цѣль — тогда чисто субъективная этнка педостаточна. \*)

Итакъ, отпосительно всъхъ трехъ постулатовъ нравственности мы должны утверждать, что они не соединимы съ этикой, которая видитъ верховное благо не въ какой нибудь конечной изам двательности, а въ только сообразиемъ съ субъективными нормами актъ воли.

Но съ другой стороны, продолжаетъ Гегель, эти три постулата не есть и личная ошибка Канта, а съ необходимостью вытекаютъ изъ самой основы его этики, изъ чисто субъективнаго правственнаго сознанія. Сущность этого сознанія состоятъ прежде всего въ томъ, что оно різко протисополагаетъ себя, какъ правственную единицу, міру — какъ безиравственному. Но такъ какъ правственность есть не одно самосозерцаніе, по діятельность, то правственное сознаніе должно осуществлять свои ціли во вибинемъ міръ. Если, однако, этотъ міръ имбетъ совершенно иную природу, чімъ правственное сознаніе, подчиняется совершенно особимъ законамъ, то исполненіе правственныхъ цілей отодвигается въ безконечную даль, и притомъ вообще возножно лишь черезъ особую Богомъ установленную гармонію, а слід., и всіт три постулата правственности онять и съ необходимостью возникаютъ.

Такимъ образомъ, мы приходимъ къ убъжденю, что субъективная формальная этика носитъ сама въ себъ противоръче, уничтожаетъ самое себя. Это противоръче должно быть снято, т. с. діалектика иден должна нородить новое и болье правственное сознаніс. Каково же опо будеть? Принявъ въ соображеніе, что субъективная этика запутывается въ противоръчіе лишь потому, что противуполагаетъ свое сознаніе — законацъ природы, видитъ въ первомъ всю истину, а во второй лишь ложь, вслъдствіе чего, съ одной стороны, правственное сознаніе оказывается

<sup>\*)</sup> Heyel's Phänomenologie d. Geistes, herausg. v. Dr. Schulze (Werke, zweiter Bd. 1832). Crp. 468 sqq.

лишенных конбретнаго содержанія и безсиисленных (требующих номощи Божественной гармоніи), а съ другой — природа является чуждой, внъшней и враждебной нравственности, принявъ все это въ соображеніе, мы легко открываемъ слёдующую и окончательную ступень нравственности: духъ долженъ слиться съ природой, впдёть въ ней лишь себя же, иначе говоря, не замыкаться въ свою субъективную правственность, но искать истины въ единствъ субъективныхъ нормъ съ объективнымъ міромъ, единствъ вытекающемъ изъ признанія, что и внѣшній ему міръ есть проявленіе одной и той же міровой идеи, какъ и онъ самъ. При этомъ духъ достигаетъ полной свободи, ибо природа является не противъ него стоящей, но его же собственной.

Оглядываясь на пройденный путь, мы видимъ, что даятельный (объективный) духъ прежде всего утверждаль свое бытіе въ мірь въ видь абстрактнаю права. Но признавъ, что это право требуетъ внутренняго содержанія, правственнаго оправданія (моральных и институ и признаеть 1) необходимость сознательности дъйствій, 2) ихъ намеренности и цълесообразности, т. е. связи съ желаніями, нотребностями и вообще счастіемь; но 3) счастіе оказывается педостаточнимь п въ свою очередь обусловденнымъ правомъ (на жизнь). Это соединеніе счастія и права даеть 10, что называется правственнодобрымъ (долгъ, совъсть), т. е. духъ, который ищетъ счастія въ самомъ исполнении долга. Песмотря на возвышенность этого идеала, въ немъ оказываются разнообразния противоръчія, вытекающія изъ чисто субъективнаго характера этой стунени нравственности, изъ противуположенія долга законамъ природы. Такимъ образомъ, духъ признастъ, наконецъ, общую недостаточность исключительно субъективной правственности, основанной на однихъ внутреннихъ определеніяхъ, и возвишается до третьей и последней ступени деятельности — объективного правственности (Sittlichkeit, въ противоположность Moralität), т. е. до такой, на которой реальная действительность понимается духомъ какъ разумная, какъ проявление той же міровой плеп, которой законъ опъ носить въ себъ.

Въ виду того, что въ гл. 1 и 2 этого отдъла им сами признали субъективную этику истиной, а въ следующихъ главахъ найдемъ неоднократныя подтвержденія испозможности объективной этики (по крайней мъръ, въ настоящее время), мы не мо-

женъ ограничиться и здёсь одною передачею возраженій Гегеля противъ Канта, по должны задать себё вопросъ, насколько они правильны, и главное, инфорть ли они силу только противъ той формы этики, которой типъ представляеть Канть, или вообще противъ всякой (а слёд. и нашей) субъективной системы нравственности, т. е., такой, которая исходить не изъ нонятія цёли, а изъ простаго требованія дёйствій извёстнаго характера. Мы должны, слёд., разсмотрёть здёсь три вопроса: вопервыхъ, противорёчить ли себе этика Канта, вовторыхъ, если противорёчить, то есть ли это противорёчіе необходимое слёдствіе принцина категорическаго императива или только личная ошибка Канта, и въ третьихъ, если необходимое, то имёють ли силу эти возраженія и противъ всякой вообще субъективной этики (а слёд. и нашей), или только противъ формально субъективной, какова была Кантовская.

Что насается до перваго вопроса, то отвътъ на него носав предъпдущаго изложенія нетрудень: противорьчіе Канта самону себъ оченидно. Коренное отличие субъективной этики состоитъ именно въ томъ, что признавая абсолютный характеръ нравственпости, она ищеть сму основы въ некоторомъ субъективно дянномъ влеченій, которое отлично отъ всехъ другихъ по своей верховной санкціи, т. е. представляеть для сознанія безусловное достоинство. Осуществляя это субъективно-данное влеченіе, ин, однако, остаемся въ неведенію о томъ, бакова его конечная цель; эта цель открылось бы начь лишь тогда, когда ны знали бы синсав всего міра, цели его бытія. Отрицая существованіе подобнаго знанія, субъективная этика ограничивается утвержденісяв нравственности извъстнихв, сообразнихв св основния правственными влеченіями дъйствій, конечную же пуъ цель оставляеть въ сторонъ. Совершенно иначе поступаеть объективная этика. Въ ся основу всегда кладется бакая нибудь философія исторіи, какой нибудь законъ мірового развитія или какое нибудь опредъленное представление объ его целяхъ. Способствовать этому развитію или этичь цілячь и составляеть для нея нравственность; такимъ образомъ, для нерваго рода этики верховное благо — дъятельность, для второй — цъль дъятельности. Это не значить, конечно, что субъективная этика безцёльна; она признаеть только непостижимость конечной цели и ограничивается поставленісяв себв временнихь п частнихв целей, которыхв достоинство притомъ опредъляется исключительно субъективнымъ образомъ. Если, напр., чувства любви и справедливости имъютъ для насъ, для нашего сознанія (въ настоящее время) верховное достоинство, то цъль нравственной дълтельности есть лишь возможно широкая объективація этихъ чувствъ, т. е. распространеніе ихъ на возможно большое число цълей.

Возвращаясь къ постановленнымъ нами тремъ вопросамъ, мы теперь совершенно ясно видимъ, что въ этикъ Канта было дъйствительно заключено противоръчіе: признавая, съ одной стороны, что нравственность дана человъку лишь какъ субъективное требованіе его сознанія, онъ, съ другой стороны, ищетъ конечной цъли этого требованія (въ видъ безсмертія и битія Божественной гармоніи между счастіемъ и правственностью). Этимъ самымъ, однако, онъ очевидно признаетъ недостаточность исключительно субъективнаго стремленія (т. с. такого, котораго цъль непостижима). Если же это стремленіе недостаточно, требуетъ объективной помощи въ видъ конечной награды счастіемъ, то опо, слъд., и не имъетъ само по себъ абсолютной санкціп, безусловнаго достоинства, т. е. чисто правственнаго характера.

Что насается до втораго вопроса, т. е., до того, действительно ли эти противоръчащие Кантовскому принципу постулаты били тъмъ не менье необходими для его этики, то на него невозможно отвъчать ни да, пи иътъ. Два изъ нихъ, а именно, конечное совпадение счастия съ правственностью (Божественная справедливость) и безсмертіе, какъ необходимое для полнаго исполненія долга, отнюдь не необходими даже для Кантовской форми субъективной этики. Что касается прежде всего бытія Бога, какъ необходимаго для соединения правственности со счастиемъ, то вопервыхъ, само исполнение правственияго долга составляетъ ни съ чъчь (качественно, а не количественно) несравнимое удовлетвореніе, т. с. счастіє наиболье высокаго характера, и это не есть результатъ какой нибудь тапиственной и сверхъестественно установленной гармоніи, а вполив естественное (аналитическое, какъ сказаль би Канть) следствіе исполненія всякаго желанія, какъ такого \*). Вовторыхъ, общее и полное совпадение всякаго сча-

<sup>\*)</sup> Самъ Кантъ это чувствоваль, когда говориль объ правственномъ счастін, сстественно проистекающемъ изъ "Unabhängigkeit von Neigungen" (Kr. d. pr. Vern. Dialectik. Zw. Hauptst. H. Krit. Aufheb. d. Antinomie d. pract. Vern. Стр. 141 и сл. изд. Кирхмана).

стія съ добродітелью, правда, возножно только тогда, когда им мыслимь мірь вакъ созданный справедливымь Богомъ; по пока не будеть доказлил нравственная невозможность дуализма. невозможность для нрявственняго начала бороться съ техной силой природы безъ того, чтобы побъда ему была заранъе къмъ-нибудь обезпечена, до тъхъ поръ бытіе Бога будеть всегда вазаться желательнымъ, но не необходимымъ. Притомъ, этотъ поступать въ свою очередь возрождаеть то въчное недоумъніе, которое до сихъ поръ не разръшела никакая теодиція личнаго Бога, а именно, какъ и для чего Божество допустило зло (объ этомъ см. ниже, гл. 5). Еще ненъе необходимо для нравственности безсмертіе, и Кантовскій аргументь въ его пользу есть очевидная натяжия: даже допустивъ соминтельное, именно, что въ правственномъ сознанін заключено предположеніе о возможности полной добродътели или святости, им не нубенъ никакого основания утверждать ни того, что недостижники въ конечное время святость будеть достигнута въ безконечное, ни ся общей недостижниости въ эту жизнь (объ этомъ см. вирочемъ выше, гл. 1). Но, и здёсь им подходимъ къ важному недостатку Кантовской этики (см. више, гл. 1)-если бытіе Бога и безсмертіе души и не составляють необходиныхъ ея постулатовъ, и след. не возбуждають противъ себя и Гегелевскихъ возраженій, то иначе обстоить діло съ третьимъ постулатомъ — свободой воли. Здёсь Кантъ несомивнио запутывается въ свою же съть. Дъйствительно, разъ нравственный законъ имветь, какъ у Канта, чисто формальный характеръ, онъ можеть опредълить волю лишь способную освободиться отъ всякихъ мотивовъ (ибо онъ самъ не составляеть никавого мотива), а след. лишь волю свободную, т. е. стоящую вив міра явленій; но съ другой стороны, правственность должна быть соединена съ дъятельностью въ міръ. Переходъ отъ правственнаго решенія свободной воли къ міру явленій, возноженъ лишь при предположени связи этого міра со свободной волей, т. е. при предположения, что каждому акту такой воли соответствують известныя измененія въ міре явленій. Но этимъ самымъ предположеніемъ уничтожается абсолютное достоинство решенія свободной воли, ибо это решение оказывается нуждающимся еще въ дополненін въ мірь явленів. Этого противорьчія Кантовская этика дъйствительно не въ состоянія на избъгнуть, ни разръшить. Но если мы спросниъ себя, откуда возникло это противорвчіе, то

Digitized by Google

-

сразу увидимъ, что причина его не субъективный характеръ этики Канта, а лишь формализмъ его нравственнаго принципа. Только этотъ формализиъ порождаеть необходимость въ воль, дъйствующей безъ мотивовъ, т. е. свободной, со всъми следующими отсюда недоунвніями. Если же, какъ им старались доказать въ гл. 1 этого отдела, этогъ формализмъ категорическаго императива есть лишь личная ошибка Канта и отнюдь не свойствененъ субъективной этикъ вообще, то им получаемъ здесь отвътъ и на третій поставленный нами вопрось, т. е. пибють-ли силу возраженія Гегеля противъ субъективной этики вообще. Мы приходинъ пиенно къ выводу, что два изъ постулатовъ (бытіе Бога и безсмертіе души) съ вытекающими отсюда противорвчіями не были необходими даже для Канта, третій же — свобода воли, правда, для его этики неизбъженъ, но отнюдь не для субъективной иравственности вообще; однихъ словомъ, что возраженія Гегеля оставляють эту последнюю этику нетронутой и непобежденной.

Мы защищаемь въ этомъ сочинения тотъ взглядъ, что нравственное сознание имбеть двь составныхъ части: вопервыхънъкоторыя чувства, и именно любовь и справедливость (объ этомъ см. ниже, второй отдель) и непонятнымъ образомъ присоединяющуся къ нимъ верховную санкцію, вслёдствіе чего эти два чувства являются для насъ безусловно высшими и совершенными. Объективируя ихъ въ дъятельности, им поступасяъ правственно. Объемъ. въ какомъ совершается эта объективація, т. е. количество людей и обстоятельствъ, къ которымъ мы примъняемъ эти чувства, зависить отъ степени умственнаго развитія. Чамь оно выше, тамъ и область примъненія нравственных чувствъ шире, переходя постепенно отъ семби къ народу, отъ народа на все человъчество и, по мъръ пониманія, на весь міръ. Ізакова же цель этой діятельности, начъ неизвъстно, ибо конечная цель міровой жизни отъ насъ сврыта. Но мы принимаемъ правственний законъ, какъ хотя и непостижние, но очевидное въ его возвышенности Провидение (кому бы оно не принадлежало), которымъ, вероятно, міръ и въ частности человівь ведется бъ цілямь мірозданія. Но здъсь ны встръчаенъ новые возражение Гегеля противъ субъективной этики, которое до сихъ поръ для простоты оставляли въ сторонъ. Возражение это такъ существенно важно, что наиъ необходимо на немъ остановиться.

Если предъидущая критика была паправлена противъ Канта

н нормального долга, то савдующія замічанія Гегеля нивоть въ виду по преплуществу ученіе Фр. Якоби (1743—1819), этого "глубокомысленнаго и религіознаго искателя истины, просвъщеннаго, остроумнаго и живаго писателя и врага пустаго формализна и всякой натянутой системы", какъ его характеризуетъ Теннеманъ \*). Якоби полагаль, что въ основъ теоретпческаго познанія и правственности лежить вібра или чувство, которое непосредственно открываеть намь какъ реальность вившняго міра, такъ и правственный долгъ (совъсть); разумное же познаніе, по его мивнію, лишь сообщаеть этому непосредственно данному содержанію некоторую форму и порядокъ. Поэтому чисто разумная (или върнъе, разсудочная) философія не въ состояніи достигнуть пстины, но необходимо выраждается или въ фатализмъ и пантепзиъ (какъ у Спинозы), или въ отрицаніе реальности вещей (какъ въ плеализмъ Канта). Противъ этого-то ученія о непосредственномъ и субъективномъ откровеніи совъсти и направляєть свои возраженія Гегель. Сов'єсть, говорить онь, есть безусловное оправдание субъектионато самосознания. Считать совъсть верховных судьею значить утверждать, что каждый человыть сань по собы и въ самомъ себъ находитъ полную истину и долженъ признавать только то право и тв обязанности, к эторыя допускаеть его личное чувство. Но не значить-ли это обравдывать всякій произволъ? Что ручается здёсь, что пидивидуальная совёсть человёка не ошибается? Такъ какъ она есть чувство, то по тому самому оно лично, случайно, темпо, а слъд. всегда подвержено ошибкъ. Притомъ, въ этомъ ученіе заключена, продолжаеть. Гегель, и нвкоторое внутрениее противоржчіе: съ одной стороны, совъсть считается лишь паплучшимъ субъективнымъ органомъ для познанія правды, - котораго все достопиство опредъляется пленно его пригодностью для этой цели, его согласіемъ съ правдой, а съ другой-эта же совъсть выставляется окончательными судьею нравственности, не допускающимъ накакого дяльныйшаго обсужденія, т. е. какъ-бы самою правдой. Иначе говоря, эта двусмысленность совъсти состоить въ томъ, что, съ одной сторовы все ся значеніе полагается лишь въ совпадении субъективныхъ ел велений съ тенъ, что действительно хорошо, а съ другой — эти же веленія при-

<sup>†)</sup> Tennemann's Grundriss 1. Gesch. d. Philos. Crp. 489 (Vierte Aufl. 1825).

знаются неподлежащими пикакой провёркі, какъ будто бы они по самой своей субъективной природів были сами окончательной истиной \*).

Такимъ образомъ, этика (Якоби), выставляющая послёдней основой нравственности субъективное чувство (совъсть), въ существъ дъла есть этика произвола, унижаетъ объективную истину, подчиняя ее личнымъ вкусомъ, и тъмъ прямо открываетъ дверь злу, ибо зло состоитъ именно въ подчинене высшаго начала инзшему, причемъ это низшее ложно выдаетъ себя за безусловное и окончательное. Личная нравственность совъсти могла возникнуть лишь въ тъ печальные моменты исторіи, когда человъческое сознаніе, видя во внъшнихъ событіяхъ, въ судьбъ отечества, въ религіи и искусствъ лишь заблужденія, отрекалось отъміра и уходило въ себя \*\*). Но считать такія моменты за послёднее слово развитія, значитъ не понимать ни того, что человъкъ уходитъ въ себя лишь съ цълью вынести изъ глубины духа новую правду, ни того, что "все дъйствительное разумно".

Нътъ сомнънія, что эта Гегелева критика субъективной этики даетъ напболъе сильное противъ нея оружіе. Дъйствительно, совершенно очевидно, что всякое чувство, а след. и нравственное (совесть), по самой своей субъективной природа легко подвержено ошибкамъ. Чувство не можеть быть разложено на такіе же первоначальные н простые элементы, какъ мысль, а след. и оценка его несравнънно трудите (какъ трудите "на взглядъ" указать сколько ябло-- ковъ въ корзинъ, чъмъ по отдъльности ихъ сосчитавъ). Не должно однако преувеличивать силу этого возраженія; не надо писнно забывать, что и всякое логическое суждение въ концъ концовъ сводится тоже лишь на "чувство" совпаденія или несовпаденіе поллежащаго со сказуемимъ. Притомъ должно замътить, что хотя психологія чувствованій еще и весьма мало разработана, и мы не въ состояни еще указать мерило для сложности ихъ, однако многое заставляеть думать, что нравственное чувство. т. е. присутствіе или отсутствіе той верховной санкцін, которая по нашему мний отличаеть любовь и справедливость, вовсе не есть столь сложная и спутная оцфика, какъ ее часто изображають психо-

<sup>\*)</sup> Heyel's Philos. d. Rechts § 137 (crp. 180 sqq).

<sup>\*\*)</sup> ibid. §§ 138 и 139. При этомъ Гегель подробно обсуждаеть всъ формы ложнаго вознашения совъсти, § 140.

доги, находящіеся подъ вліяність утилитаризмя и эволюціонизма (объ этомъ см. подробиве третій отд.).

Но не эта "смутность" чувства и составляеть главный аргументъ Гегеля противъ принципа совъсти. Несравненно большее значение принисываеть онъ второму своему возражению. Возражение это, какъ ин сейчасъ видъли, состоить въ указаніе якоби двусмысленности субъективной этики, которая, съ одной стороны, полагаеть достоинство совъсти лишь въ са согласіи съ истиной. а съ другой — эту же совъсть выдаеть за верховнаго и совершенно самостоятельнаго судью. Это возражение, повидимому, весьма серьсино. Дъйствительно, никакая субъективная итыка не въ состояніе отвергать, что должны существовать ніжоторыя объективныя цели правственной деятельности, и что только знаніе этихъ целей въ состояние дать окончательную устойчивость и опредъленность нравственной діятельности, иначе говоря, субъективная этика совъсти не можеть не признать, что она (въ извъстномъ отношение) не есть еще верховная нравственная теорія. Такимъ образомъ, этика совъсти, повидимому, дъйствительно впадастъ въ противоръчіе, выдавая, съ одной стороны, себя за истину, съ другой — призная себя же несовершенной.

Однако приглядываясь ближе къ этому возраженію, ны начень дела. Въ существе дела никакого действительнаго противорвчія здісь ніть. Совість есть дійствительно верховный судья нравственности. Пока полнаго истафизическаго знанія им не пибенъ (а въроятно еще долго имъть и не будемь), компасъ совъсти есть единственный указатель пути, хотя отношение его къ объективнымъ целямъ мірозданія намъ также мало известно, какъ мало извъстна сила, влекущая магнитную стрълку въ полюсу. Если же возникаетъ вопросъ о томъ, въ какомъ отношенія совъсть станетъ къ этичъ объективнымъ целямъ мірозданія, когда омп будуть открыты, то на это возножно въ настоящее время отвётить только следующимъ образомъ: когда ин утверждаемъ, что въ случав открытія объективной этики субъективная займеть второстепенное место, и заветы совести совпадуть съ конечным приями мірозданія, то такое утвержденіе основано вовсе не на безусловномъ достоинствъ самыхъ этихъ цълей, какъ цълей мірозданія, а лишь на томъ, что при подобномъ полномъ знанін намъ станеть понятна и та въ настоящее время непостижния связь, ко: 33

⊒ir.

E

17

73

Ľ,

ú

7

торая соединила для нашего сознація верховную (субъективную) санкцію съ чувствами любви и справедливости, и черезъ то само нравственное чувство будетъ для насъ разложено и объяснено. Познавъ тогда, Кто п для чего соединилъ эти два элемента субъективной правственности въ ихъ неразрывную связь, им съ полнымъ правомъ и спокойствіемъ подчинимся и прочимъ  $E\iota o$  же законамь, зная, что прежде мы исполняли Его же цели, къ которимъ онь вель нась въ правственномъ чувствъ. Не то слъд. сделаеть субъективную правственность пережитымь моментомъ, что намъ станутъ извъстны цъли мірозданія (эти цъли могли-бы оказаться и безиравствении), а то, что на том же самомъ пути совъсти, котораго конецъ намъ теперь не видънъ, станетъ нъкоторая консчиая цёль, которая след. не потому сделаеть нравственное чузство пенужнымъ, что она есть объективная цель міроваго развитія, а потому что опа стоить именно на томь самомъ пути, но которому до сихъ поръ шло субъективное нравственное сознаніе.

Разсматривая съ этой точки зрѣнія выше приведенное возтаженіе Гегеля, мы видимъ, что оно невѣрно. Совѣсть не противорѣчитъ себѣ, выдавая себя, съ одной стороны, за окончательную истину, а съ другой, лишь за средство достиженія этой
истины, ибо совѣсть не есть, дѣйствительно, сама но себѣ верховная обзективная члоль, а только прямой путь къ ней, но
вмѣстѣ съ тѣмъ даже эта цѣль — такова, только подвергаясь
оцѣнкѣ совѣсть, и въ этомъ смислѣ эта послѣдняя никогда не
можетъ утратить своего значенія; поэтому Гегель неправильно
говорить, что совѣсть поладаетъ свое правственное достопиство
лишь въ согласіи съ объективной истиной; папротивъ, эта послѣдняя дѣлается нравственной или святой лишь черезъ совѣсть, хотя
это можетъ произойти только косвенно, иженно черезъ обнаруженіе, что эта истина стоитъ на той самой дорогѣ, которую, того
не зная, проходило нравственное сознаніе. \*)

<sup>\*)</sup> Истъ викакого сомития, что и то объяснение, которое им дасиъ здъсь, не только ис издернываетъ вопроса объ отношениять субъект. и объективной этики, но скорые само возбуждаетъ разнообразимя недоужаня. По отчасти, болые подробный разборъ этого вопроса быль бы здысь вообще пеумыстень, отчасти же, окончательно рышень опъ теперь и быть не можетъ. Пока им не имъемъ паучной метафизики, говорить о ел при-

Мы разснотрали теперь во всей полноть Гегелеву критпку субъективной этики. Подробность этого изсладованія была обусловлена его важностью. Въ результать им приходинь въ убажденію, что эта критика, несмотря на ея сплу и оригинальность, не опровергла тахъ принциповъ, которыя им проводниъ въ этомъ изсладованіи: пныя изъ его возраженій пиають сплу только противь ложнихъ уклоненій субъективной нравственности (напр. въ формализить Іланта), пныя — вообще невтрени, и наконець иныя инали бы сплу, если-бы Гегелю удалось на далт накой объективный принципъ этики. съ котораго субъективная нравственность являлась пережитымъ моментовъ. Переходя теперь къ изложенію того, что Гегель считалю такичъ принципомъ, им нокаженъ, что та цали исторів, которыя онъ выдаваль за объективныя цали нравственной даятельности, никакого новаго правственного содержанія не импьють.

Мы видели, что две первыя ступени деятельнаго духа суть абстрактное право и субъсктивная нравственность. Въ абстрактномъ правъ духъ, хотя реально утверждаетъ свое быте въ объективномъ мірь (а след. не противуполагаеть себя этому міру, по дъйствуетъ въ немъ), однако это утверждение лишено еще внутреннихъ нравственнихъ основъ. Съ другой стороны, субъективная правственность, въ ся высшей формъ-совъсти, хотя имъсть субъективное правственное оправдание, но за то заключена сама въ себъ, противунолагаеть себя міру, т. е. хотя и конкретна, но случайна и несвободна. Діалектическое соединеніе того и другого момента дъятельнаго духа и даетъ объективную нравственность (Die Sittlichkeit, въ противуположность Die Moralität). Объективная правственность состоить во томь, что духь признаеть, что внымній мірь (и прежде всего мірь человичества) представляеть въ своей истории развитие тъхъ же нравственных нормъ, какія даны во внутренномь убыжденій совисти. Забсь духь не только формально (какъ въ правѣ) утверждаеть свое битіе

миреніи съ этикой почти безплодно: здісь возникаеть столько возножностей (и віроятно еще большее число ихъ остается скриго), что пинкакое рішеніе невозможно. Достаточно указать напр. на возможность отрицанія абсолютности различія между субъектомъ и объектомъ, предположеніе вполит защитимос, в влекущее за собой совершенно особенное рішеніе пашего вопроса.

во внѣшненъ ему мірѣ, но нщеть для этого утвержденія и внутреннаго оправданія; а съ другой стороны, не только въ своей совѣсти находить онъ это оправданіе (какъ въ субъективной этикѣ), по признаеть и его реальное битіе, въ исторіи. Въ формахъ семьи, гражданскаго общества и государства человѣкъ находитъ и внутренную правду и внѣшнюю реальность: эти формы суть реальное право ставшее правственнымъ или нравственность нашедшее правовое осуществленіе. \*)

Если, какъ то было показано выше, свобода есть признаніе разумности міра, то въ объективной нравственности духъ достигасть полной свободы: онъ находить въ человѣческой исторіи в въ смѣнѣ еа формъ тѣ же разумные принципы нравственности, которые до тѣхъ поръ являлись ему лишь какъ субъективный долгъ или совѣсть. \*\*)

Уже здёсь, раньше всякаго подробнаго развитія этого принципа объективной этиби, мы видимъ что никакого дёйствительно новаго правственнаго содержанія Гегель не открыль (да и открыть не могъ). Высшее благо оказывается у него лишь простымъ совпаденіемъ завётовъ совёсти и фактовъ исторіи, никакой дёйствительно новой (т. е. не формально, а по содержанію) цёли въ дёятельность не вносящимъ, и притомъ скорёе ослабляющимъ силу субъективнаго долга черезъ его ограниченіе пость черезъ "дёйствительнаго", чёмъ укрёпляющимъ нравственность черезъ "дёйствительность всего разумнаго". Что это именно дакъ, мы особенно убёдимся, когда разсмотримъ подробности развитія объективной нравственность.

Гегель признаеть три главныхъ ступени или момента этого развитія: семью, тражданское общество и государство. Семья есть непосредственная, естественная форма объективной прав-

<sup>\*)</sup> ibid. § 33 (стр. 68). И здёсь, какъ повсюду у Гегеля, синтетическій моменть діалектики происходить деажди, т. с. какъ изъ противорёчія послыдних предъидущихъ понятій, такъ и изъ противорёчія главнихъ предъидущихъ м. ментовъ. Тк. обр., die Sittlichkeit есть результатъ, какъ педостаточности последнихъ ступеней der Moralität, т. е. діалектики понятій блага (формальнаго долга) и совёсти; такъ и недостаточности двухъ первихъ основнихъ моментовъ деятельнаго духа, а именю абстрактнаго права и Могаlität. Мы оставляемъ въ сторонъ первое.

<sup>\*\*)</sup> ibid. § 142.

ственности. Въ ней совпадение правственных чувствъ и соотвътствующей имъ реальности дамо, не нодвержено рефлекси, чувствуются, но не понимется. На ступени гражданскаго общества индивидуумы входятъ нежду собой въ столкновении по поводу различия ихъ интересовъ, и это порождаетъ ибкоторый общей строй, который однако имбетъ здёсь видъ только равенства передъ закономъ, соединепнаго съ различиемъ общественныхъ классовъ, т. с. здёсь иётъ еще полнаго и разумнаго совпадения индивидуальныхъ особенности съ всеобщими нормами, какъ то имбетъ мёсто въ организмъ государства. Разберемъ въ подробности развитие этихъ трехъ формъ.

Семья основана на любви. Любовь есть чувство единства т. е. зубсь уже чисствиется начто высшее, чыть педивидуунь (объективняя нормя), и анчность соглашается считать себя лишь членомъ этого целяго, признаеть соответстви между собою и этой объективныхъ началохъ; но это сденство и совпадение объективнаго и субъективнаго элемента имфетъ вдесь лишь форму непосредственняго, неразумнаго чувства \*). Семья 1) утверждаеть свое бытіе въ бракъ; 2) входя въ отношенія съ вившиниъ міронъ, пріобратаеть имущество в 3) заканчиваеть, наконецъ, свое развитів въ воспитанін дитей, которов есть начало разложенія старой семьи и основание для новыхъ \*\*). Бракъ не есть, какъ старается доказать Гегель, не только физическое сожетие, ни только договоръ и не одна любовь, но любовь ставшая правовой, правственной и объективной нормой, причемъ устранено все случайное и зависящее отъ одного настроенія человъка \*\*\*\*). Поэтому разводъ, строго говоря, безнравствененъ и ножеть быть допущень лишь "по жестокосердію людей" \*\*\*\*).

Сенья необходино порождаеть гражданское общество, нбо различныя сенья входять нежду собою въ сношеніе. То разнообразіе личностей, которое въ сень было еще связано, здёсь виступаеть съ полной силой — индивидуунь становится гражданскою личностью. Съ другой стороны, эти разнообразныя дичности сое-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> ibid. § 158 sq. \*\*) ibid. § 160 sqq.

<sup>\*\*\*)</sup> ibid. § 161 sq.
\*\*\*\*) ibid. § 163.

динены здёсь нёкоторыми всеобщими и формальными законами, которые въ семьё замёняло естественное чувство сдинства.—любовь. Если поэтому первая форма объективной правственности была характеризована нами, какъ непосредственная, то для второй также своеобразна разсудочность, ибо именно разсудокъ все раздёляеть, разлагаеть и вмёстё съ тёмъ установляеть всеобщіе, отвлеченные законы. Въ гражданскомъ обществе субъективный, индивидуальный элементь связанъ съ объективнымъ и всеобщимъ лишь виёшнимъ образомъ, и въ этомъ смислё это общество можетъ быть названо "сигышнимъ государствомо": индивидуумы здёсь обособлены, и эта обособленность составляетъ общій законъ и вмёстё съ тёмъ формальную соободу гражданской личности. \*)

Гражданское общество содержить въ себъ также три "момента": 1) систему потребностей и удовлетвореній (область политической экономіи), 2) систему закономърнаго охраненія личности и собственности и 3) институты общей полиціи и корпорацій.

Черезъ систему потребностей опредълены, вопервыхъ, санне роды потребностей, затыт разнообразные виды работы, какъ средства удовлетворенія этихъ потребностей, и наконецъ, различіе людей по имущественному состоянию \*\*). Имущественное различіе классовъ Гегель считалъ безусловно необходимымъ, ибо опо есть выраженіе "объективнаго права духа быть своеобразнымъ", т. с. того "момента" обособленія личности, который вообще лежить въ основъ , гражданскаго строя; стремление же къ равенству онъ называетъ "требованіемъ пустаго разсудка, принимающаго свои собственныя отвлеченія и формальныя повельнія (Sollen) за ньчто реальное и разумное"... "Если индивидумъ въ началъ (т. е. особенно въ молодости) борется противъ предложенія примкнуть къ какому нибудь определенному состоянію, и видить въ этомъ только ограничение своего общаго призвания и лишь вижшиюю необходимость, то причина этого есть отвлеченности импленія, которое не хочеть идти далее общихъ принциповъ, остается потому не действительнымъ и вообще еще не поняло, что именно для того, чтобы понятие могло осуществиться (оно не должно заключаться само въ себя), но распасться на противущоложность реальности и поня-

<sup>\*)</sup> ibid. §§ 181—184 n 186 (crp. 245—251). \*\*) ibid. §§ 189—200.

тія, и черезъ то принять форму ограниченнаго и обособленнаго явленія; только такимъ образомь и послё этого оно въ состояніи стать дёйствительностью и осуществленнымъ идеаломъ" \*). Гегель различаеть три главныхъ класса въ гражданскомъ строб общества, а именно, земледёльческій, промышленный и "общій", иміющій задачею заботиться объ общихъ интересахъ общества; этотъ послідній классъ "долженъ быть освобожденъ отъ инчнихъ матеріальныхъ заботь, или черезъ обладаніе капиталомъ, или черезъ даровое содержаніе отъ государства, которое пользуется его дівятельностью \*\*).

Право собственности, установляемое системою потребностей, ведетъ къ ея законному охраненію черезъ двятельность суда (Rechtspflege) \*\*\*). Здвсь является отвлеченная личность гражданина, какъ такого, или прававое лицо, т. е. утверждается ив-

<sup>\*)</sup> ibid. §§ 200 и 207. Нашъ переводъ п здёсь, какъ въ др. иёстахъ иёсколько упрощаетъ подлипникъ.

<sup>\*\*)</sup> ibid. § 205.

<sup>\*\*\*)</sup> ibid. § 209 sqq. Совершенно очевидно, что здісь повторяются ть же попятія и отношенія, что въ "абстрактномъ правь": "система потребностей" соотвытствуеть "собственности", Das Recht als Gesetzдоговору и "судебная охрана" — "нарушенію права и наказанію". Гегель однако старается отрицать это и показать, что въ абстрактномъ правъ еще отсутствуетъ моральный элементъ, и его ступени суть простия утвержденія воли во вившнечь ей мірь, гражданское же общество есть спитель объективной деятельности и такихъ же норив. съ моральнымъ оправданісяв ея; поэтому существеннымв, отличительнымв его признакомъ служитъ вообще признанность вормъ и соответствующее тому образованіс. Однако мы не можемь презнать такого объясненія удовлетворительнымъ: съ одной стороны, никакое право, хотя-бы и "абстрактное", не можеть быть чуждо субъективнаго, правственнаго момента, съ другой — "гражданское общество" вовсе не представляеть синисва субъективныхъ и объективныхъ нормъ, но всегда обваруживаетъ господство или тахъ или другихъ изъ нихъ; такъ напр., въ римскомъ гражданскомъ правъ господствуетъ вижший, формальный принципъ собственности, въ русскомъ же обычномъ-виутренній и субъективный принцинъ работи (См. Ефимсико. Обычное право, стр. 136 — 172). Писино, въ обсуждении такихъ частнихъ вопросовъ Гегелевой этики обнаруживается съ очевидною ясностью, что никакого соединенія объсктивныхъ и субъективныхъ пормъ она въ действительности не дастъ, а то, что она выдаеть за таког, есть крайне вившнее совнадение ихъ. Си. объ этомъ неже.

которое равенство людей (передъ закономъ). "Человъкъ имъетъ здъсь значеніе, поскольку онъ человъкъ вообще, а не потому что онъ іудей, католикъ, протестантъ, нъмецъ или итальянецъ; это мисль... чрезвычайной нажности. Но она становится ложной въ космополитизма, т. е. когда стремится овладъть конкретной жизнью государства: эта мисль должна имъть приложеніе только въ гражданскомъ обществъ".

Подъ рубрикой закономърнаго охраненія собственности Гегель обсуждаеть: "право какъ законъ", т. е. условія перехода отвлеченнаго права личности въ объективную норму гражданскаго общества, далье, условія обнародыванія закона и, наконецъ, принциш судоустройства (и судопроизводства), причемъ защищаетъ судъ присажныхъ \*), что было для Германіи того времени большиль прогрессомъ.

Третій "моменть" гражданскаго общества составляють "иолиція и корпораціи". Подъ полицією Гегель, слідуя примітру
юристовь того времени, разумість всю администрацію и относить сюда многое, что принадлежить въ существі діло только
государству, какт напр. общественныя заботы о бідныхъ, охрану
и руководство народнымъ хозяйствомъ и др. \*\*). Корпораціи Гегель понимаєть прешмущественно въ смысліт ціховаго устройства,
которое, однако, должно сбросить съ себя средневіковыя, окаменівшія формы \*\*\*). Въ обоихъ институтахъ, т. е. какъ полиціи,
такъ и корпораціяхъ реальныя заботы "системы потребностей"
соединяются съ отвлеченными, но общими формами гражданскаго
общества. Но соединеніе это имість здісь въ виду лишь болісе
или меніс частямя ціли; совершенно такое же соединеніе, но
преслідующее уже вполні общія ціли, есть третій и верховный
моменть діятельнаго духа—государство.

О государствъ Гегель въ высшей степени высокаго митнія. "Государство, говоритъ опъ, есть осуществленная въ дъйствительности нравственная идея, т. с. нравственный духъ достигшій (наконецъ) проявленія въ видъ реальной, и тъмъ не менте себя понимающей воли, воли, слъдовательно, которая сама себя разумьетъ и то, что знаетъ, и по скольку знаетъ, осуществляетъ \*\*\*\*\*).

<sup>\*)</sup> Philos. d. Rechts, §§ 221 H oco6, 228.

<sup>\*\*)</sup> ibid. § 241, 235 n др.

<sup>\*\*\*)</sup> ibid. § 250 sq.
\*\*\*\*) ibid. § 257.

Въ государствъ находять свое полное и окончательное примиреніе и соединеніе низшіе моменты правственности: подобно абстрактному праву, государство есть реальная воля, виветь нолную силу и дъйствительность; подобно субъективной норали, оно сознаеть себя, какъ вполнъ правое и разумное; подобно семьъ, оно совершенно естественно в конкретно; подобно гражданскому обществу-всеобще. Но то, что въ этихъ низшихъ номентахъ нравственности было раздельно и взаимно исключало другъ друга, въ государстве сняло свои разсудочныя границы и слилось въ разунную и вибств реальную идею: это есть действительность, нонятая въ ся разумности, и разумъ, ставшій двиствительнимъ. Въ этомъ смислъ, государство представляеть также окончательное осуществление свободы, въ вышеуказанновъ списав слова, т. е. то состояніе, въ которомъ индивидутить призналь реальное бытие не чуждымъ для себя закономъ, но проявлениемъ того же міроваго разуна, который создаль его самого, и исполняя завітн котораго, онъ сохраняеть свою свободу.

Свое учение о государствъ Гегель раздъляетъ на три момента: (внутреннее) государственное право, вившнее (международное) и философію исторіи, какъ уясняющую сявну отдельныхъ государствъ въ ніровой исторіи. Если въ другихъ частяхъ Гегелевой системи ми встръчаенъ по временямъ глубокомысленныя иден и остроуминя догадки, то въ области государственнаго и международнаго права им находимъ у него лишь въ висшей степени формальное и натянутое "выведеніе изъ разума" схемъ прусскаго государства времени политической реакціи. Интересного въ этой нравственно весьма подозрительной софистики весьма мало, да и это малов такъ закрыто лакомъ діалектики, что добраться до него почти невозножно. Читая эти страници "Философіи права", на которыхъ случайныя и мъстные порядки возводятся въ идеалъ міроваго разума, им невольно припоминаемъ, что авторъ ихъ быль тоть саный прусскій чиновникь Гегель, который, помъстивь въ этой своей книги безсовъстныя инсинуаціи на своего товарища по кафедръ (Фриза), и будучи въ этомъ уличенъ, незамедлилъ самъ же обратиться къ тогдашнему прусскому министру просвъщенія, Альтдорфу, съ формальной жалобой на яко-бы намесенное ену, какъ служащену человъку, оскорбление \*). Поэтому будеть

<sup>\*)</sup> Haym. Hegel u. seine Zeit, crp. 364-5.

справедливо пройти молчаніемъ эту постыдную часть Гегелевой системы.

Несравненю болбе интереса представляеть Гегелева философія исторіи, какъ исторія послідовательной сявны государствъ. Вся философія исторін основана на одномъ предположенія, которое принимается здёсь какъ заранее данное. "Единственная мысль, говорить Гегель, которую философія вносить въ исторію есть нростая мысль о разумь, т. е. мысль, что разумь управляеть міромъ, и что след. и ходъ всемірной исторіи разумень \* \*). Эта мысль, (которая находить свое полное доказательство въ вышензложенныхъ принцинахъ метафизики) служить для философіи исторін сначала лишь руководящимъ принцииомъ, но затъмъ находитъ въ пей полное подтверждение, именно когда оказывается, что весь ходъ исторіи дъйствительно разумно объяснимъ. Но для подиманія этого хода, т. е. для обнаруженія его разумности, мы должны отвътить прежде еще на три следующіе разъясняющіе дьло вопроса: вопервыхъ, что такое разумь, или разумный духъ, и какова цель его развитія; вовторыхъ — какими средствими онъ обладаетъ, чтобы осуществлять свою идею, и въ третьихъ, въ ченъ состоитъ окончательное осуществление духа. Предъидущее издожение даетъ нанъ возножность легко найти разръшеніе этихъ вопросовъ. Что насается вопервыхъ природы духа, то намъ уже извъстно, что она состоитъ въ свободъ, т. е. въ признанін разумности истинно существующаго или однородности его законовъ съ законами духа. Если поэтому исторія представляеть ступени развитія духа, то сна есть ничто иное "какъ прогрессъ въ созданін свободи", а задача философіи исторія должна состоять въ открытіи этого прогресса и въ разъясненіи необходимости его ступсией. Иначе говоря, философія исторін выходить изъ утвержденія, что конечная цёль всякого историческаго развитія есть сознаніе свободы, что однородно ся осущестиленію (ибо свобода и есть сознаніе своей свободы, т. с. разумности вибшнихъ нормъ). \*\*)

Что касается, далье, до вопроса о томъ, какими же средствими пользуется міровой духъ, чтобы осуществлять свою идею

<sup>\*)</sup> Hegel's Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (Werke IX), etp. 12 stoparo 1134. (1840).

<sup>\*\*)</sup> ibid., стр. 22 sqq. Ср. выше, стр. 132 и сл.

въ мірѣ, то на это можно только отвѣчать: всѣин возпожним, и прежде всего человѣческими страстями. "Идея есть рисунокъ, страсти — основа великаго ковра, который развертываеть предъ нами міровая исторія". Ничто великое въ мірѣ не происходить безъ страстей. "Подъ страстью мы разумѣемъ здѣсь вообще дѣятельность человѣка изъ личнихъ интересовъ, изъ частнихъ цѣлей или, пожалуй, язъ эгоистическихъ намѣреній, причемъ къ достиженію этихъ цѣлей онъ прилагаетъ всю эпергію 
воли и характера и.... приносить въ жертву все прочее". Человѣкъ при этомъ вполить поглощенъ своею страстью, тождествененъ съ нею. Эти человѣческія страсти и связанное съ ними 
недовольство и несчастіе служатъ камиями, изъ которыхъ міровой 
духъ возводитъ зданіе исторіи; поэтому то "міровая исторія и 
есть почва столь мало пригодная для счастія; періоды счастія 
оставляють въ ней бѣлые листи".

Канив образонь ніровой духь пользуется человівонь для осуществленія своихъ пілей, это Гегель пробуеть объяснить слівдуницинъ образонъ. "Дъятельность вообще, говорить онъ, есть се делива умозаключенія, котораго одинъ конець — всеобщая идея, покоющаяся въ глубинахъ духа, другой — вившній міръ, матерьяльные предметы. Дъятельность есть средство, которое переводить общее и внутреннее во внышнее бытіе. Пояснивь это примъромъ. Строеніе дома есть прежде всего внутренняя цвль и наибреніе: сили природы составляють средства для него, а жельзо, камень и дерево — матеріали. Сили природи прилагаются для обработки этихъ последнихъ: огонь, чтобы расплавить жельзо, воздухъ, чтобы поддержать огонь, вода, чтобы привести въ движение колеса ислъницы распиливающей лесъ, и т. д. Въ результать же выходить, что выстроенный домь не допускаеть въ себя ни воздуха въ видъ свободнаго вътра, ин воды въ видъ дождя, и ограничиваетъ изсто для огня. Камен и балки, повинуясь тажести, давять внизь, в благодаря этому возводятся высокія стіны. Такимъ то образомъ естественния силы, будучя употреблены сообразно ихъ свойстванъ и взаимодъйствуя между собою, сами себя ограничивають. Подобно же этому и людскія страсти, ища своего удослетворенія, следуя лишь своинь же собственнымъ законамъ и природъ, ведутъ, однако, тъмъ самымъ къ основанію здавія человіческаго общества, и къ взаимному своему ограничению въ правъ и общественномъ порядкъ. Изъ

этого видно также, какимъ образомъ въ міровой исторіи человівческія дізнія порождають отчасти нічто пное, чімъ то, чего сами люди желали, къ чему стремились, или что знали; люди служать своимъ интересамъ, а въ результать происходить то, что будучи внутрепно (и скрыто) заключено въ этихъ ближайшихъ пізляхъ, не было однако людьми ни сознавлемо, ни прямо желаемо" \*).

Вторымъ средствомъ для осуществленія цілей разума въ исторів служать великія историческія личности. Они необходимо являются, когда предстоить переходь оть прежнихь отжившихъ идей и формъ — къ новымъ. Эти новыя идеи именно и составляють всегда существенное содержание для дъятельности историческаго лица, хотя онъ самъ, можетъ бить, того и не сознаеть, какъ то случается напр. такъ часто въ политикъ. "Спокойнаго счастія, говорить Гегель, эти люди всегда лишены, вся ихъ жизнь есть работа и борьба, вся душа - одна страсть. Разъ цъль достигнута они погибають, какъ отпадаетъ шелуха защищавшая зерно. Обыкновенно они рано умирають, какъ Александръ, или бывають убиты какъ Цезарь, или изгнаны, какъ Наполеонъ на островъ Св. Елени". Историческія личности должны быть судимы именно съ этой трчки зрвнія, т. е. какъ люди, личныя страсти которыхъ служатъ средствани для осуществления задачъ ніроваго духа въ переходние моменти исторін. .Это — великіе люди, именно потому что они желяють и осуществляють вели-- кое и притомъ не воображаемое или мнимое, но дъйствительное и необходимое. Поэтому то и не должно допускать здёсь такъ . называемаго психологического объясненія поступковь, объясненія которое, служа преннущественно зависти, сводить все на субъективныя причины.., видить вездъ лишь одну личную страсть,... н на основаніи этого отрицаеть за историческими личностями вравственность... Какой школьный учитель не съумбеть показать, что Александръ В. или Цезарь были честолюбцами и нитым завоевательныя склонности и потому не были правственними людьми — изъ чего савдуеть, что сань этоть учитель гораздо болье добродытельный человыкь, чыль ты,... что онь и показаль не завоевавь Азін и не покоривь ни Дарія, ни Пора, но самъ проживъ счастанво и другихъ не потревожа". По-

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 25 sqq., oco6. ze crp. 30 -- 35.

добное психологическое толкованіе Гегель, съ своею обывновенною різкостью, называеть лакейскийь. "Для лакея ніть героевь, но не потому что они не герон, а потому, что онь лакей... Терзить, ругающій королей есть візчний типь. Удары, т. е. розги, онь, правда, нолучаеть не всегда; но зависть и самолюбіе во всівремена одинаково мучать его, какъ игла за кожей... Можно только радоваться этой судьбів всякаго Терзита \*).

Такими средствами действуеть піровой духь въ исторія. Отдёльное и частное борется между собою, и часть его погибнеть. Но всеобщяя идея не вступаеть сама въ эту борьбу и не подвергается опасностямь ея; она стоить за ней, вив нанаденія и неприкосновенная. Это можно назвать хитростью разума, который предоставляеть человіческимь страстямь бороться за него.... Частное вообще слабо противь общаго: недивидуми приносятся въ жертву и отдаются на гибель; этихь идея ила-тить дань существующему и прошлому, сама оставлясь цёлой.

Но есть, однако, и въ индиведуумахъ начто, что имееть . не одну относительную ценность, но есть само цель міроваго духа. Счастіе, наслажденіе, страсти, самая жизнь индивидууна. все это можеть считаться средствомь для развитія міровой идеп. но его привственность есть вачное, божественное и сана по себь цьль. Однако и она есть цьль не въ томъ смисль, какъ то полагаль Канть, т. е. какъ добрая двятельность, или въ видъ одной субъективной морали, одного идеала. Подобный идеалъ еще не есть верховное бытіе, именно потому что онъ безсильный идеаль, лишенный действительности. Отсюда то именно и происходять тв частыя и мяло разумныя жалобы на безсиліе правды и пустая критика существующаго въ міръ. Иравда безсильная — не есть правда; если она безсильна, то это не правда, а только личныя мечтанія человіка, еще не постигнувшаго тождества разума и міра. Къ этой то верховной стуиени знанія и ведеть философія, показывая, въ противоположность мечтаніямь объ плеалахь, что мірь именю таковь, какь онь долженъ быть, что истинное благо, всеобщій божественний разунъ ниветь и силу самъ себя осуществить. Этоть разунь въ его конкретномъ представления есть Богъ. Богъ управляеть піронъ,

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 37 — 41.

Исторія правств. пдей.

и исполнение Его илановъ есть міровая исторія. \*) Сознавъ это, человѣкъ соединяется съ Богомъ: Богъ открываетъ себя въ человѣческомъ сознаніи, или иначе говоря, это сознаніе само становится божественнымъ. Воть это то сознаніе въ индивидуумахъ не есть уже средство для міроваго духа, но сама цѣль, ибо это міровое развитіе достигло въ немъ своего конца: полной свободы духа черезъ познаніе!

Здъсь им находимъ отвътъ и на третій поставленный нами вопросъ, на вопросъ о томъ, въ какой формъ происходить реализація иден въ исторіи. Это форма, какъ мы видимъ, ость объективная правственность, т. е. такая, при которой необхоинность совпадаеть со свободой, необходиность — въ синсив закона разумной дъйствительности, свобода — какъ признаніе этого разумнаго закона своимъ же, соответствующимъ природе своего духа. Изъ предъидущаго изложения ин уже знасиъ, что такая объективная правственность находить свое выражение-въ государствъ. Государство есть осуществленный правственный плеалъ, \_божественная идея на землъ" \*\*). Только подъ этой формой сібі. философія и разсматриваеть историческій ходь жизни народовъ, только тъ народы и дъляють настоящую исторію, которые создавали государства; все же остальное есть только средство для этого развитія объективнаго духа. На твердой почвъ государства выростають въ свою очередь последние и высшие продукты міроваго развитія иден — религія, искусство и философія, но они суть уже произведенія не объективнаго или двательнаго духа, а абсолютнаго, т. е. такого, который призналь разумность не только исторіи, но и всей вижшней природы, и твив окончательно возвратился нь себв, сталь безусловно своболнияв.

Разсмотрѣніе абсолютнаго духа не можеть быть нашей задачей, вбо ин изучаемъ здѣсь лишь принципы дѣятельности (этику). Поэтому памъ остается лишь указать вкратцѣ, какимъ образомъ Гегель понимаетъ развитіе государственнаго принципа въ исторіи. Онъ полагаетъ, что каждая ступень этого развитія составляетъ задачу дѣятельности для отдѣльнаго парода, или точнѣе, для

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 42 - 47.

<sup>\*\*)</sup> ibid., crp. 49.

извъстнаго "народнаго духа". Этихъ ступеней онъ признавалъ въ исторіи четыре: восточный міръ, греческій, римскій и германскій. Весь славянскій міръ съ его тысячельтнею исторіей не находить вовсе мъста въ этой "философіи исторіи", ибо славянскій міръ, по митнію Гегеля, "до сихъ поръ не виступилъ какъ самостоятельный моменть въ рядъ созданій разума" \*). Замітимъ мимоходомъ, что когда Гегель писаль это, прошло лишь 15 льтъ съ освобожденія "германскаго міра" Россіею изъ подъ ига Наполеона. (Слона то я и не примътиль!)

Восточный міра есть дітство человічества. Здісь существують разумныя государственныя формы, но отдельные индивидууны не сознають еще этой разумности, а лишь подчиняются ей: по этому они еще не свободны. Затьсь свободень лишь одинь государь или патріархъ. — Въ Греціи человъкъ впервне паходить свою свободу; но такъ она была еще случайна, пленно совнаденіе государственной жизни съ педивидуальной основано было лешь на гармонической природъ индивидуума. "Это царство прекрасной соободы, ибо идея соединена здёсь съ пластических образомъ: она еще не стала отвлеченной, не отделилось отъ действительности, но непосредственно съ ней связана, подобно тому какъ въ художественномъ произведении чувственный предчетъ посить печать и выражение духовнаго начала". То, что въ восточновъ віръ было раздъльно - государственныя формы и видивидуальная свобода — здъсь уже совиадаеть, но это совиядение лишь непосредственно дано въ прекрасной природъ индивидуума, а не обосновано сознательно. Это иноместій періодъ человъчества. - Римское посударство соотвътствуеть зрыому, мужественному возрасту. Основное свойство этого возраста состоить въ томъ, что человъкъ не подчиняется ни произволу господина, ин своимъ собственнымъ, хотя бы и хорошимъ, но темнымъ влеченіямь, а служить нівкоторой общей цівли, если даже это и ведеть самого индивидуума къ гибели. По этому римское государство не есть уже царство индивидуумовъ, какъ Аонни. Здесь неть более места для радости и весслыя, а одна трудная и тяжелая работа. Но за то индивидуумъ становится въ Ринскомъ государствъ гражданской личностью, т. е. получаетъ особое достоинство и твердия права. Такой же принципъ осу-

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 425.

ществляеть римское государство и въ своей всемірной имперіи. Отавльные народы теряють свою національность и свободу, по получають гарантін въ охраненіи гражданскихъ правъ отдівльныхъ личностей. - Испытывая, однако, тоску о потеръ своей пидивидуальности, тяготясь этимъ деспотизмомъ государства, духъ уходить въ себя, въ свои глубины, оставляя безбожный міръ, и ишеть въ себъ примиренія; черезь это отреченіе онъ очищается и порождаеть такую внутреннюю жизнь, которая уже не основана на всеобщномъ и объективномъ существовании, но имъетъ внутреннюю всеобщность, т. е. духъ чувствуеть въ себъ Бога и темъ самъ становится Божественною личностью. Это христіанское сознаніе. Оно находить свое осуществленіе въ новомь верманском мірь, гдъ брошенное въ души варварскихъ народовъ, выростаеть въ ихъ исторіи въ христіанское государство. Въ этомъ государствъ индивидуумъ видитъ осуществление своего же нравственнаго идеала, и потому свою полную и реальную свободу. Такинъ образонъ, духъ нознаеть здесь тождество реальнаго и идеальнаго, бытія и мышленія, т. е. идея вполив возвращается къ себъ, изъ своего долгаго инобитія.

Заканчивая изложение философіи исторіи, Гегель говорить: "Въ этомъ развитіи мы разсматривали только понятія и оставляли въ сторонъ счастіе и могущество народовъ, величіе и совершенство индивидуумовъ, ихъ интереси, страданія и радости. Предметь философіи есть лишь свъть Идеи, какъ онъ отражается во всемірной исторіи...; она стремится понять только ходъ развитія самоосуществляющейся идеи, и именно идеи свободы, которая (свобода) есть сознаніе свободы. — Міровая исторія, разсматриваемая какъ процессъ развитія и происхожденія духа... — есть истинная теодицея, т. е. оправданіе Бога въ исторіи. Только эта мысль, именно, что все случающестя и все случившестя не только не произошло помимо Бога, по есть Его прямое дъло, только эта мысль въ силахъ примирить духъ съ собитіями міровой исторіи и съ дъйствительностью \*\*).

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 546 — 47.

вналь разумность всего существующаго. Какъ ны сейчась говорили, такое представление о нравственности, борющейся и страдающей, какъ о еще не высшей ступени бытія, вообще говоря, правильно: церковы воинствующая будеть сивнена церковыю торжествующей. Но весь вопросъ состоить въ томъ, открыль ли дъйствительно Гегель ту ступень, съ которой различие нежду добромъ и зломъ является упраздненнымъ, или исть. И въ этомъ отношении мы должны ръшительно отвъчать — исть. Мы уже знаемъ, что это примирение нравственнаго стремления съ реальнымъ міромъ происходить въ его системъ черезъ простое совпадение законовъ правственности съ законами вижшияго міра, совпаденіе, которое Гегель называеть свободой, и котораго первое начало есть государство (какъ объективное благо) \*). Если понимать подъ правственностью Кантовскій долгь, то примире-

<sup>\*)</sup> Какъ извъство, Гегель (въ Энциклопедін) разсматриваетъ государство какъ форму объективнаго, а не абсолютнаго духа. Мы должны однаво видеть въ этонъ лишь непоследовательность, или верие, виутрешиее противоръчіе, которое онь не быль въ силахъ разрішить. Строго говори, абсолютный духъ огличается отъ государства не качественно, но лишь количественно, именно, для перваго - свобода обнимасть весь мірь (все существующее — разумно), для втораго — человьческое общество (исторія — разумна). Если принять, далье, въ соображеніс, что вижиння природа отрицала свою самостоятельность уже раньше, при появленій субъективнаго духа, то мы не находить некакого основанія для этого поваго противуноложенія человіческой исторія и вившняго міра, которов однако только одно и составляєть различів между государствомъ (и Sittlichkeit вообще) и абсолютнымъ духомъ. До какой степени близко подобное толкование къ духу Гегелевой спстемы видио, между прочимъ, изъ того, что въ своемъ первомъ (пенапечатанномъ) этическомъ сочинении (Das System der Sittlichkeit) онъ дъйствительно считалъ государство "абсолютно — абсолютнивъ . (Подробности см. у Паута. Hegel u. s. Zeit, стр. 163 sq). Впрочень, последній синтетическій моменть въ развитін иден и вообще часто совиадаеть (въ существъ дъла) съ началомъ слъдующей ступени, напр., der freie Geist (Encyclop. § 481 sqq) ects yme der objective Geist. Поэтому же семь Гегель полагаеть, что къ "народному духу", т. с. тому, что создаеть ступсии исторіи (объективнаго духа) принадзежить н его религія и искусство (Vorlesungen über d. Philos. d. Gesch., стр. 66). Изъ всего этого следуеть, что ин совершение въ праве, нодвергая критеки эту систему, не отделять государства отъ проявлоній абсолютнаго духа вообще.

ніе ся съ реальностью Гегель действительно показаль. Мы поминь, что Кантовскій долгь есть лишь требованіе вссобщей формы желаній: тъ желанія онъ считаль правственными, которыя могуть стать общими для всехъ разумныхъ существъ (см. га. 1 этого ставла). Если, поэтому, Гегель показываеть, что въ лъйствительномъ мірю господствуеть тотъ же всеобіцій разумъ (въ видъ законовъ природы), то Кантъ не имфетъ болбе никакого основанія считать нравственный (практическій) разумъ раникально отличнымъ отъ теоретическаго, т. е. того, который строить реальность (см. ту же главу), а следовательно и вообще оставаться на почвъ исключительно "вопиствующей" правственности: Гегель показываеть ему, что практическій разумь, выставляющій исключительно требованіе, есть разунь еще не постигшій, что это требованіе уже удовлетворено въ реальномъ міръ. Но если для Кантовскаго формального долга Гегель дъйствительно находить нечто высшее, чемь правственное требование, то для насъ это обстоитъ совершенно иначе. Мы, вмъсть съ человъческимъ сознаніемъ вообще, видимъ въ правственныхъ троивбок запраборов содержание и прежде всего требование любви и справедливости, а эгонзмъ и несправедливость считаемъ зломъ абсолютно противоположнымъ добру. Для того чтобы стать выше этого непосредственнаго правственнаго сознанія Гегель долженъ быль бы показать такую точку эрвнія, съ которой эта противоположность является превзойденной, добро и зло равно исобходимы въ мірф, и именно для его полнаго развитія; иначе говоря, чтобы стать выше человъческой, субъективной этики Гегель долженъ быль бы объяснить, для чего въ мірь существуеть эло, его оправдать, кавь необходимое.

Если, какъ для Гегеля, зло есть лишь нѣчто формальное, именно противоположение индивидуальнаго сознания міру, какъ цѣлому, или если (что въ сущности тоже) добро есть лишь формальное требование всеобщности, какъ это полагалъ Кантъ, то дѣйствительно все это зло исчезнетъ, разъ индивидуумъ признаетъ, что его долгъ совпадаетъ съ законами міра. Зло не имѣетъ здѣсь дѣйствительно реальныхъ свойствъ, оно мнимо, лежитъ лишь въ ложномъ пониманіи человѣка, и какъ только это ограниченное пониманіе исчезаетъ, какъ исчезаетъ и самое зло.—Но совершенно иначе для насъ. Мы видимъ въ добрѣ не одно лишь формальное требованіе всеобщности, но нѣкоторые

дъйствительные признаки — любовь и справедливость, а въ завне одно формальное парушение всеобщности или ложное пониманіе, но нівкоторыя тоже реальныя качества - эгонавь в отрицаніе человъческаго достоннства (несправедливость). Это зло, бу-дучи не однихъ ошибочныхъ пониманіем отношеній индивидуума къ міру, не однимъ мнимимъ зломъ, не можетъ и быть устранено формальнымъ признаніемъ тождества міра и пидивидуча. Для Канта и Гегеля вло не отличается реально отъ добра, но есть лишь произвольно ограничившій себя индивидуунь: разъ эта граница снята, область, того что требуеть нравственное сознаніе (всеобщность), не отличается отъ того, что господствуеть въ міру (всеобщій Разумъ). Для техъ же, кто признасть, что зло и добро отличны по своимь качествамь, также какь отличенъ красный цвътъ отъ зеленаго, это различие отнюдь не исчезаеть, если даже пядивидуунь признаеть себя нераздёльной частью міра: и въ себь и въ мірь онъ будеть продолжать видъть оба цвъта, т. с. и зло и добро качественно раздъльными.

То примиреніс, къ которому стремится этика Гегеля, могло бы выйти для нашего правственнаго сознавія лишь тогда, когда намъ было бы показано такое верховное благо, съ точки зрѣнія котораго реальное различіе добра и зла исчезаетъ, иначе говоря, зло оправдывается какъ необходимая ступень въ развитіи цѣлаго. Но такое оправданіе возможно лишь для мнимаго зла, каково зло у Гегеля и Канта, настоящее же зло (несправедливость и эгопзиъ) никѣмъ до сихъ поръ оправдано и объяснено не было, также какъ пѣтъ цвѣта, который былъ бы виѣстѣ и краснымъ и зеленымъ.

Здёсь им подошли къ основной причине низменности идеаловъ въ Гегелевской этике—эта причина—формальное пониманіе добра и зла. Оно было необходимо въ этой системе желавшей все примирить, ибо примирить зло съ добромъ можно лишь игнорируя ихъ действительную природу и подменивъ ее формальнымъ различіемъ всеобщаго и частнаго. Потерявъ потому съ самаго начала действительное пониманіе правды (любви и сираведливости), Гегель лишиль свой идеалъ всякаго реальнаго содержанія. Гоняясь за призракомъ объективнаго блага, онъ утратиль единственное руководство — нравственныя чувства. Оправдывать зло и понимать его пеобходимость есть можетъ быть препмущество Божества; человека же такое оправданіе всегда ведетъ

нишь къ квізтизну. П Гегель меньше всьхъ избъжаль этого. Мы видиль его оправдывающиль войну, объясняющиль необходимость схертной казни, возводящиль въ идеаль эпоху прусской реакціи, поклоняющагося Паполеону, видящиль во всьхъ низостяхъ, которыми себя пятнали такъ называемие "великія историческія личности" лишь силу характера, а въ тъхъ, кто осивливался къ нимъ примънять общечеловъческую нравственность лишь "лакеевъ, для которыхъ нътъ героевъ", и наконецъ, считающиль свою философскую систему конечной цёлью исторів, послъдниль результатомъ міроваго развитія. Недаромъ же его ученики съ недоумъпіемъ сирашивали другъ друга—что же будетъ дальше, когда повидимому міръ закончиль свое развитіе въ Гегель. А дальше было то, что Гегель считаль "превзойденнымъ": люди продолжали искать и осуществлять субъективный провидъніа" завалилась, какъ карточный домикъ.

# RATRII AGALT

#### Шеллингъ

(1775 - 1854).

Въ предъидущей главъ им нивли дело съ этикой, выросшей изъ протестантскаго раціонализна и доведшей этотъ раціонализнъ до крайнихъ пределовъ; въ настоящей главъ, излагающей ученія Шеллинга, им вступаемъ на совершенно иную почву, пропикнутую инстицизиомъ и не чуждую католическаго вліянія.

Нъжещие историки философіи, почти всв вышедшіе изъ школы Гегсля (или Шлейсриахера) редко способны оценить по достоинству эти новыя и глубокія философскія попытки. Видя въ системъ l'erena послъднее слово философіи, они стараются "втиснуть" Шеллинга между нимъ и Фихте, забывая, что вся система Гегеля основана на развитии мысли данной Шеллингомъ же, мысли, которую Гегель со свойственной ему односторонностью приняль за полную и окончательную истину, но которую самъ авторъ ся нашель нужнымь углубить и дополнить иными началами. Впроченъ, должно признать, что для того, кто видить въ немецкой метафизикъ науку, или по крайней први првиую дорогу къ ней, система Гегеля съ ея законченностью, раціонализмомъ, ясностью принциповъ и разнообразісят ихъ приложеній, действительно должив казаться болье "научною", чьмь часто техныя, смутныя и мистическія слова Шеллинга. Но какъ им уже не разъ упоминали, для насъ, которые, признавая общую возможность метафизики, отрицають,

однако, за встми до сихъ поръ предложенными "системами" всякое право на научность, для которыхъ онъ всь одинаково непаучим, для насъ, говоримъ мы, достоинство спстемы опредъляется не столько законченностью и даже ясностью, сколько глубиной поставленных въ ней этических задачь. Разрышение потафизическихъ задачъ явится какъ самостоятельное знаніс только носяф несравненно большаго изследованія и выработки отдельныхъ наукъ, чемъ то мы имесят до сихъ поръ. Въ основъ же метафизическихъ теорій, которыя были предложены въ прошломъ (за отсутствісять въ нихъ объективнаго, научнаго достоинства) ми цениять лишь широту и глубину лежащихъ въ ихъ основъ правственных требованій или премловь, которыхь объективацію въ существъ дъла опъ представляютъ. Система Шеллинга, какъ и система Гегела равно далеки отъ научной метафизики, и мы даже не въ состояній теперь оцінить насколько та или другая изъ нихъ больше или меньше соотвътствуеть истичному устройству міра, по той простой причинъ, что это устройство намъ до сихъ поръ вообще неизвъстно. При одинакой ненаучности система Шеллинга выше Гегеля тымъ, что первый понималь и даваль место многому, что составляеть необходимое условіе правственнаго сознанія, и что второй игнорироваль, и потому, въ то время, какъ ученія Шеллинга заключали почти всь элементы для возвышающаго правственнаго вліянія, система Гегеля со своимъ оправданіемъ существующаго несомнънно способствовала попиженію правственныхъ требованій, пониженію, которое мы до сихъ поръ чувствуемъ (см. гл. о соціол. этикъ). Однимъ словомъ, изъ двухъ философовъ, одинаково чуждихъ наукъ, одинъ далъ (или, по крайней мара, стремился дать) идеаль, который быль выше существующаго, идеаль другаго - ниже.

Удивительна судьба Шеллинга. Одаренный необыкновенными, исключительными способностями, онь уже 15 льть оть роду поступиль въ университетъ, 20—занимаетъ выдающееся мъсто рядомъ съ Фихте, какъ его первый ученикъ, болье того, развиваетъ уже его принцины въ томъ направленіи, котораго еще не видить самъ учитель; 23 льть онъ уже профессоръ въ Існь, наконецъ, 26 создаетъ систему составляющую основу Гегеліанства, и о которой мы уже упоминали (см. стр. 116 и сл.). Но въ то время какъ Гегель усвоиваетъ эту новую мысль, именно о полномъ тождествъ бытія и разума, и развиваеть се въ продолженіе всей

жизни, Шеллипть уже черезъ три, четыре года ясно видить ея недостаточность. Если все въ мір'в есть развитіе разума, то сама правственность занимаетъ лишь второстеченное мъсто. Солъе того. она есть въ пекоторомъ смисле недоразумение не полнаго еще познанія, ибо то, въ чень она состоить, т. е. борьба со злонь. возможно лишь тамъ, гдъ зло реально, если же все существующее разумно, то и зло-есть лишь призракъ; если, далье, міръ тождественень съ разумомь, то личному Божеству, а след. и религін, какъ отношенію къ пему, ньть мьста; самъ человькъ съ его индивидуальностью и личнимъ достоинствомъ исчезаетъ кавъ мимолетное явление въ течении міровой "иден"; наконецъ, непосредственная и очевидная реальность міра обращается въ безтілесную и формальную смену логических в попатій. Для Гегеля все это было ни по чемъ: фиктивность правственности, мнимость зла, безличность Бога, поглощение индивидуальности человъка, формальный характеръ міроваго развитія—все это онъ готовъ быль признать и призналь, только бы не выйти изъ границь того, что онъ считалъ разумнымъ. Иначе Шеллингъ. Глубокое пониманіе его не могло удовлетвориться формализмомъ. И вотъ, онъ самъ оставляеть свою же мысль (которой завладель Гегель) и ищеть ей дополненія, углубленія.

Но здесь происходить печто странное. Трудность задачи (примиренія пантецзма съ религіознымъ сознанісмъ) все дальше, какъ въ льсь, завлекаетъ мыслителя. Найденныя дороги оказываются одна за другой безъисходными троиами; съ широтою пониманія растуть трудности решенія. Необыкновенно плодовитый нисатель сразу почти замолкаеть. Поставивь ясно свою задачу, онъ оказывается все менье въ сплахъ ее рышить. Такъ проходить долгихь 25 льть, и о результатахъ изследования доходять до публики только глухіе слухи. Когда же, наконецъ, берлинскій университетъ, послъ смерти Гегеля, призываетъ почти семидесятилътияго старца къ болье широкой дъятельности, приглашаетъ его сообщить результаты своего мышленія, - всемъ становится ясно, что непреодолимыя трудности задачи нобъдили великаго инслителя, что въ борьбъ съ ними онъ истратилъ всъ свои силы, и что то, что онъ теперь считаеть великимъ открытіемъ своей жизни, есть "слова, слова, слова".

Само собою разумеется, что здесь им не можемъ излагать

всь ть измъненія, черезъ которыя прошла система Шеллинга. Это, попервыхъ, относится болье къ исторіи метафизики, чёмъ этики, а вовторыхъ, само по себъ могло бы представить достаточный матеріаль для отдільнаго и большаго изслідованія. Притомь, общую характеристику исходнаго пункта въ развитіи Шеллинга ин уже дали въ началь предъплущей главы, его же позднъйшія теорін принадлежать болье мпоологін, чемь философін. То ученіе Шеллинга, которое им изложили въ этой главъ, занимаетъ середину между первоначальною философіею тождества и поздивишими берлинскими чтеніями. Философъ уже ясно сознасть здісь недостаточность отвлеченнаго пантепзиа и необходимость личнаго Бога, понимаеть всь трудности этого соединенія и делаеть первую въ этомъ родъ и въ высшей степени оригинальную попытку. Но уже и забсь это соединение религи и философии возбуждаеть въ читатель рядь тыхь вопросовь, на борьбу съ которыми Шеллингь истратиль (въ молчаніи) всю свою остальную жизнь, и разръшенія которыхъ онъ все-таки не достигъ. Этотъ конецъ литературной двятельности философа паканунь его тридцатильтняго логчанія находить свое наиболье яспое выраженіе въ небольшомъ, но чрезвычайно содержательномъ сочинении, носящемъ название о человъческой свободъ и связаннихъ съ нею предметахъ" (1809 г.). Излагая его содержание, мы разсмотримъ прежде всего, въ чемъ состоить здісь основной вопрось, которий ставить себь философъ, затемъ изложимъ то решение, которое даетъ ему Шеллингь, и наконець, покажень ть новыя затруднения, которыя порождаетъ подобная система.

I.

Ифисисая философія начала нашего въка была, какъ ин виділи выше, по преннуществу наптенстическая, въ противуположность англійской, какъ денстической. Представленіе о мірѣ, какъ находящемся въ Боги (а не стоящемъ внѣ Его), нерѣдко вызнвало обвинснія въ атепзиѣ, отрицаніи свободи воли и др. подобные этимъ упреки, которые рѣдко были справедливи, но почти всегда опасны для личности философа, какъ гражданина. Отъ такихъ обвиненій страдалъ и защищался фихте (напр., въ извѣстной своей брошюрѣ: "Воззваніе къ обществу по поводу обвине-

нія въ атензив, съ просьбой прочигать раньше, чвив оно будеть конфисковано", 1799 г.). Съ нини же приходилось бороться и Шеллипгу. Свое "изслівдованіе о сущности человічноской свободы" онъ начипаеть пиенно съ разсужденія о томъ, дъліствительно ли нантензмі есть атензмі и необходимо ли оні связинь съ фатализмомь, т. е. отрицанівнь правственной свободы.

Что каслется до перваго, то такое утверждение есть простое недоразумъние. Не только современний пантензиъ, но и тотъ, который им находниъ у Снинози, никогда не полагалъ, что Вогъ есть только сумма вещей. Гогда им утверждаенъ, что Вогъ есть піръ, то это означаетъ лишь то, что міръ находится въ Богъ, что Богъ не стоптъ вит его. Связка есть интетъ здъсь (какъ и вообще) смислъ не простаго тождества, но указываетъ на такое отношеніе субъекта къ предикату, въ которомъ первий есть предшествующее и внутренное, а второй — послъдующее и раскрытое \*).

Болье основанія вибеть, повидимому, второе обвиненіе, вменно, что пантензиь есть фатализиь. Что, напр., философія Спинози дъйствительно исключаеть всякую нравственную свободу — это, конечно, несомивнно. Но есть-ли это исключеніе следствіе самого пантензиа — это другой вопрось. Можно утверждать, говорить Шеллипгь, что до открытія ндеализиа, реалистическій пантензиь дъйствительно необходимо вель къ фатализиу. Если мірь состоить прежде всего изъ вещей, какъ такихь, то пантенстическій Богь не есть духь, но природа, и след. исключаеть всякую свободу. Но если, какъ то показываеть идеалистическая философія, вещи суть явленія для духа, и духъ прежде всего не какое нибудь опреділенное бытіе, но дъямельность, воля, то и обнимающій такой мірь духовь Богь перестаеть быть желёзнымь закономь природы, и по крайней мёрё формально, допускаеть свободу, не уничтожан индивидуальности \*\*).

Но здёсь им именть пока именно только формальное при-

<sup>\*)</sup> Schelling. Philosophische Untersuchungen über das Wesen d. menschl. Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände. 1809. Ctp. 340—342. (Sämmtl. Werke., Erst. Abth., VII Bd.).

<sup>\*\*)</sup> ibid. стр. 349 — 52. 🕡

боды, можеть быть результатомъ не одного идеализма, но болве гнубокаго изследованія оторато основнаго для всякаго пантензма вопроса, именно вопроса о томъ, како возможно зло, когда все создано и руководится всеблагнив Богомъ. Этотъ вопросъ теодищен (оправданія Бога) быль часто разскатриваемь философами и разнообразно или ръшаемъ. Такихъ ръшеній мы находимъ въ исторіи философіи пять, и всь они, какъ показываеть Шеллингь, неудовлетворительны. Самое обыкновенное и распространенное состонть въ томъ, что Богъ создаль только свободу въ человъкъ, а то, какъ эта свобода была употреблена этимъ последнимъ, за это Богъ неотвътствененъ. Относительно этого мити должно прежде всего заистить, что оно предполагаеть какую то совершенно миниую безразличную свободу, т. е. индетерминизмъ, liberum arbitrium indifferentiae, эту не только мнимую реальность, но и "язву правственности". "Если же это безразличие свободы разсматривать не только какъ нечто отрицательное, но какъ живую и ноложительную способность какъ къ добру, такъ и ко злу, то опять непонятно, какимъ образомъ Богъ, какъ чистое благо, можеть быть источникомь способности ко злу \*). - Другос мивніе состоить въ объясненій зла, какъ некотораго первоначальнаго и необходимаго ограниченія, свойственнаго всему сотворенному, какъ такому (malum mathaphysicum). Именно Лейбницъ полагалъ, что Богъ пе могъ по логической необходимости сделать сотворенное тоже Богомъ; сотворенное, оно необходимо должно быть ограниченнымъ; эта первоначальная ограниченность и, такъ сказать, инертность и есть истиния причина зля; по Богь въ ней невиновать, ибо она не зависъла отъ его соли, по есть логическая пеобходимость. Несмотря на кажущуюся правдоподобность этого объясиенія, оно, можеть быть, еще несовершенные, чень первое. Зло, по этой гипотезе, есть педостатокъ сили, слабость, ограниченность, т. с., не противоположно добру, но отлично отъ него по степени. Но именно такое толкование нравственнаго зла очевидно ложно. Ибо простое размышление о томъ, что только человъкъ, наиболъе совершенное изъ всъхъ видимихъ твореній, способент, и только онт одинт, къ злу, показиваетт, что въ основанін зла отнодь не можеть лежать педостатокъ или дишеніе. Діаволь, но христіянскимь воззренімнь, вовсе не быль са-

<sup>\*)</sup> ibid. стр. 354.

имиъ ограниченнымъ существомъ, а скорве вполив безграничнымъ. Неполнота бытія, въ метафизическомъ смисле слова, вовсе не есть обыкповенный признакъ зла, это последнее, напротивъ, часто связано съ такимъ превосходствомъ отдельнихъ способностей, которое редко принадлежить добру. Такимъ образомъ, основаниемъ злу должно служить не только въчто положительное, но можно сказать, высшая степень его", \*) (что это означаеть, им увидимъ ниже). — Третью гинотезу пропсхождения зля даеть учение объ последовательной эманаціи или истеченін ніра изъ Вога, какъ ни паходинь его (по Шеллингу) въ новонь платонизив, у Плотина (201-269 по Р. Хр.). Плотинъ именно полагаль, что Богъ есть источникъ разуна, разунъ источникъ человъческой думи, которая, исходя не изъ Бога, не пиветь уже совершенства; иначе, что причина зла есть послыдовательное выдаление міра изъ Бога. \*\*) И это объяснение Шеллингъ находитъ совершенио недостаточных и только оставляющих въ сторонъ сущность вопроса. Здась совершение не объяснено, отчего же вещя видъляются изъ Бога, а только утверждается, что выдълнинсь, онъ тънъ саминъ стоять виъ Его и потому несовершении. Это выдълсніе можеть нисть причиной или Вога, или вещи, или и то и другое; но если Богъ причина эманацін, то Онъ виталкиваетъ вещи въ состояние зла и несчастия -- и слъд. Онъ виновать въ зле; если вещи выделяются изъ Вога по собственной своей винь, то и эта первоначальная вина уже сама есть зло, и ны должны опять таки объяснить, откуда оно; или наконецъ, Вогъ и міръ разділяются взанино по несоотвітствію ихъ свойствъ, но это указываеть на какое то первоначальное единство Вога н міра в его собственный законъ разділенія, в тімь ділаеть

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> ibid. стр. 368 sqq.

<sup>\*\*)</sup> Я нарочно опускаю матерію Плотина, ибо здісь нікоторое сомивніє. Съ одной стороны, Плотинъ утверждаеть первоначальное бытіє (или, пожалуй, не бытіє) вещества, съ другой, — объясняя ало вослівдонательной эманацією, онъ долженъ быль-бы видіть въ радикальномъ влі, матеріи, посліднюю ступень этого исхожденія (см. Zeller. Phil. d. Griechen. Dr. Theil, Zw. Abth., стр. 490 sq. втораго изд.). Вирочень, самос понятіє эманація у Плотина подвержено сомніню, какъ то воказываеть М. И. Владиславленъ (Философія Плотина, стр. 78 сл. и 322), прямо пазывающій эту систему дуалистической (стр. 827). Но для насъ здісь важенъ не самъ Плотинъ, а мивніє о немъ Шеллинга.

Вога подчиненным чему-то еще болье сильному и высокому, относительно котораго вновь должень быть ноставлень вопросъ объотвытственности за зло. \*)

Четвертая теорія объясненія правственнаго зла есть дупанамь, т. е. утвержденіе первоначальнаго бытія двухь началь, изъ которыхь одно есть источникь добра, другое—зла. Но, говорить Шеллингь, это ученіе есть простое отрицаніе объясненія, распаденіе в разложеніе самой мысли и мало основательное сомивніе въ силь разума. \*\*)

Наконецъ, пятая и носледняя теорія, выходя изъ утвержденія, что все положительное имееть источникомь Бога, видить въ зле векоторую реальную сторону и некоторую отрицательную, и полагаеть, что зло существуеть въ Боге именно своею реальною стороною. Это теорія имманентности зла въ Боге. Но и она совершенно недостаточна, ибо съ одной стороны, делаеть зло — инимиъ, т. е. въ существе дела его отрицаеть, а съ другой, относительно этого хотя и инимаго зла не объясняеть, откуда оно.

Итакъ, ни одна изъ разснотрънныхъ теорій не даеть отвъта на поставленный вопросъ. Мало того, приглядъвшись ближе ин вилить, что несовершенство этихъ ияти теорій исключаеть, повидимому, всякую возможность другихъ ответовъ, а след. и вообще разръшения вопроса. Дъйствительно, возможны только два пониманія зла, пленно, пли видіть въ немъ лишь нікоторую границу, отрицаніе, или считать его совершенно реальнихъ. Первое ученіе защищаль Лейбниць, и мы видьли, что оно ошибочно. Что же касается втораго, то оно ведеть тоже въ двумъ возможнымъ объясненіямъ. Именно, мы можемъ утверждать, или что вло находится въ связи съ Богомъ, или что оно составляетъ Его противоположность. Если оно находится въ связи съ Богонъ, то оно можеть быть или имманентно ему, или только косвенно отъ него зависъть (учение о томъ, что Богъ даль человъку безразличную свободу); но оба эти толкованія ин нашли више недостаточными. Если же эло составляеть противуположность Бога, то оно должно быть объясняемо или черезъ дуализмъ, или че-

<sup>\*)</sup> Schelling, ibid. etp. 355.

<sup>\*\*)</sup> ibid. crp. 354.

резъ эманацію; но и эти двъ теорія, какъ им виділи, ломим. \*) Короче говоря, им (утверждая положительное бытіе зла) не моженъ мыслить его ни обусловленных Вогонъ, ни паходящимъ основаніе вив Его, ибо первое невозножно по достоинству Творца, второе по Его всеногуществу (абсолютности); притонъ зло въ этонъ второнъ объясненіи лишается всякой реальности, становится иниминъ. \*\*) Здёсь им подходинъ къ основному пункту системи Шеллинга, общему ему съ нёмецкимъ мистикомъ Якоеомъ Кэмомъ (1575—1624) и різко отличающему эту систему отъ системъ чистаго идеализма. Если зло не можетъ быть обосновано въ Богь, какъ таконъ, и виёстё съ темъ должно находить въ Немъ свою основу, то намъ остается только предположить, что оно основано въ Богь, но не поскольку онъ Богъ, а поскольку въ Иемъ есть ничто иное, ныкоторая темная "основа" бымія (Grund), ныкоторая "природа въ Богь".

### II.

Такъ какъ это положение есть врасугольный камень въ системъ Шеллинга, то ин должни подробно разсмотръть его. Нашъ философъ полагаетъ, что существование - темной "основи" битія въ Богѣ можетъ найти подтверждение съ весьма различнихъ сторонъ, и прежде всего черезъ разсмотръние недостатковъ предъладущихъ философскихъ направлений. Невозможно удовлетворитьси, говоритъ Шеллингъ, столь отвлеченнымъ понагіемъ, какъ напръто, которое давала древняя философія о Богѣ, какъ чистой дъятельности (actus purissimus), ни тъми, которыя все вновъсоздаетъ новая, въ своихъ заботахъ удалить отъ Вожества всякую природу. Богъ есть нечто более реальное, чемъ только нравственный міропорядокъ, \*\*\*), и обладаетъ совершенно иными и более жизненными силами, чемъ тъ, что Ему приписываютъ жалкія

<sup>\*)</sup> Такое сопостиновленіе этих пяти теорій находинь ми не у самого Шеллинга (у котораго ихъ связь изложена нісколько смутно), но у Куно-Фишера въ его "Исторін новой философін" (Gesch. d. neuern Philos., томъ шестой, стр. 903 сл.).

<sup>\*\*)</sup> ibid. стр. 352—3.

<sup>\*\*\*)</sup> Какъ полагалъ одно время Фихте. См. выше, главу третью.

хитросилетенія отвлеченнаго идеализна... Идеализнь, если онъ не инбеть въ своемъ основанін жизненнаго реализма, ведеть лишь къ пустымъ и абстрактнымъ системамъ. "Вся повая свропейская философія, говорить Шеллингь, съ санаго ся начала (у Декарта), ниветь одинь общій недостатокь, именю, что для ися не существуетъ природы, и потому опа лишена жизпенныхъ основъ. Поэтому (псключительный) реализмъ Снинозы такъ же отвлеченъ, какъ исключительный идеализиъ Лейбница. Идеализиъ есть душа философін, реализмъ — ея тело, и только оба виесте могуть составить жизненное целос. Реализнъ по ножеть никогда доставить (дъятельнаго) принципа, но онъ долженъ дать основу и средство, черезъ которыя этотъ принцинъ осуществляется, получаетъ ттло н кровь. Если философія лишена этого жизненнаго основанія (что обыкновенно служить признаконь, что и идеальный припципъ въ ней лишь слабъ), то она теряется въ системахъ отвлеченнъйшихъ понятій, вродъ мебытія, видоизмыняемости п т. п., составляющихъ совершенную противуположность съ жизненною силою и полнотою действительности. Если же, съ другой сторони, идеальному принципу дана полная сила, примпряющая же и посредствующая основа (бытія) удялена, то происходить тоть темный и дикій энтузіязив, который проявляется въ аскетическом умеріцвленія плоти, вли, какъ у жрецовъ фригійской богини, въ самооскопленін, въ философін же ведеть въ копцъ концовъ къ отреченію отъ разуна и науки. " \*)

Такимъ образомъ, и разсмотрѣвіе предъндущихъ направленій философской мысли въ ихъ несовершенствѣ показываетъ тоже, что мы нашли какъ необходимое условіе для разрѣшенія проблеммы зла въ мірѣ, именно существованіе въ Богѣ того, что не есть Онъ самъ, вѣкоторой темной основы бытія (der Grund). Это кажущееся столь страннымъ утвержденіе ваходить свое подтвержденіе еще и въ инаго рода размишленіи. Именно должно строго различать между основаніемъ бытія и его содержаніемъ. Это различать между основаніемъ бытія и его содержаніемъ. Это различає составляеть, какъ говорить Шеллингъ, основную мысль всего его изслѣдованія \*\*), и въ извѣстномъ отношеніи можеть считаться краеугольнымъ камнемъ того философскаго направленія, которое въ лицѣ Баадера (1765 — 1841), Хри-

<sup>\*)</sup> Schelling, ibid. crp. 356 .- 7.

<sup>\*\*)</sup> ibid. erp. 357.

стіана Вейса (1801—1866), а отчасти и Краузе (1781—1832) не безъ усивха боролось съ чистинъ раціонализионъ Гогеля. Если для Г'егеля бытіє было совершенно тождественнить съ разумонъ, и отвлеченное отъ всёхъ познавленихъ признаковъ обращалось въ нуль, въ небытіє, то для философовъ этого направленія оно представлялось какъ нівкоторая неразумная (или сверхъ разумная) основа, какъ проявленіе или утвержденіе радикально отличной отъ разума міровой или Божественной воли, т. е. обладающинъ нівкоторымъ совершенно особеннымъ, дальнівшимъ образомъ необъяснимымъ и неразложнимы признаковъ— существованія. Разумъ опреділяеть формы и свойства, въ которыхъ является это бытіе, т. е., онъ отвітаеть на вопрось — какой предметь? Бытіе же есть основа, носитель этихъ признаковъ и служить отвітомъ на вопрось — что есть? \*)

Прилагая къ Богу это понятіе основы бытія, им не ножень инслить эту основу ни выв Бога, ни, съ другой сторовы, составляющей Его сущность. Богъ, какъ существо абсолютное, долженъ нивть основу свосго бытія въ самомъ себв (ибо ничто не существуеть раньше или вив Бога). "Это утверждають всв философы, но они говорять объ этой основь только какъ о понятів, не придавая ему реального и дъйствительного значенія. Эта основа бытія, которую Богь инфеть въ самонь себь, не есть Вогъ, какъ такой, т. е., въ определенныхъ формахъ существованія; ибо она есть именно только основа этого существованія, такъ сказагь только природа въ Богв, нечто, правда, отъ Него неотдълимое, но однако различимое. Различіе въ Богв основы бытія и дъйствительнаго, опредъленнаго существованія не должно быть, конечно, мыслимо въ какой нибудь временной последовательности. "Въ Богв нътъ ни перваго, на последняго, но все взаимно предполагаетъ другъ друга, одно не есть другое, но п не можеть быть безъ него \* \*\*).

Къ такому же выводу ведетъ, наконецъ, и разсиотрѣніе отношенія, въ которомъ вещи, т. е. природа, можетъ стоять въ Вогу.

\*\*) ibid. crp. 358.

<sup>\*)</sup> Какимъ образомъ философы этого направленія устраняли возникающій здісь дуализмъ, объ этомъ см. ниже.

"Прежде исего должно устранить здесь понятіе шинанентности (т. е. отъ въка существующихъ, какъ бы готовыми, въ Божествъ вещей); это понятіе ложно, потому что предполагаеть мертвое (т. е. не развивающееся) бытіе вещей въ Богь. Мы признаемъ, напротивъ, что только понятіе происхожденія соотвътствуетъ природъ вещей. Но и оно не можеть находиться въ Богъ, какъ таконъ, ибо вещи вообще toto genere, или върнъе, безконечно отъ Него отлични. Такинъ образонъ, для того, чтоби быть отдъльными отъ Бога, онъ должны находить основу въ чемъ нибудь отъ него отличномъ. Но съ другой стороны, ничто не можеть быть внв Бога (пбо то, что стояло бы внв Его, какъ абсолютной реальности, было бы по тому самому мнимымъ, фиктивнымъ бытіемъ). Это противоръчіе (совершенно нодобное тому, какое ин видъли више въ понятів зла) можетъ бить разръщено лишь черезъ утвержденіе, что вещи имфють свою основу въ томъ, что находится въ Боль, по что не есть Онъ самъ, т. е. опять таки въ основь его бытія.

Итакъ, съ разныхъ сторонъ мы приходимъ къ одному и тому же выводу. Вопросъ о правственномъ злъ, разсмотръніе общихъ недостатковъ прежнихъ системъ, общее различіе основы бытія отъ его содержанія, наконець, вопрось объ отношеній природы къ Богу, все это ведеть, разъ признанъ принципъ пантеизна (а это необходимо), къ принятію въ Богъ некоторой темной природы, основы всякию бытія. Объяснить конкретно, въ чемъ она состоитъ, собственио говоря, невозможно, ибо ея основное свойство есть именно отсутствие всехъ конкретныхъ качествъ, такъ какъ всв эти качества принадлежать уже идеальной, т. с. просвътленной разумомъ сторонъ Божества. Она есть та "первичная матерія "Платона, которая сами не имфеть никакихъ качествъ. и въ этомъ смисль должия быть называема не столько существующей, сколько стремящейся къ (конкретному) существованію. "Если, однако, им захотимъ нагляднъе для человъка представить эту доснову, то ин можемъ сказать: она есть влечение, которое побуждаеть въчно-Единое порождать само себя. Она сама не есть это Единое, но однако также въчна какъ и Оно. Поэтому. говорить Шеллингъ, сама но себъ она есть соля, но воля, которяя еще лишена разума, и потому должна быть отличаема отъ самостоятельной и полной воли... Она ссть воля ка разуму, т. с. влечение и стремление къ нему, но не сознательное, а лишь темно

предчувствующее его господство \*). Мы говорииъ здесь о сущности этого первичнаго стремленія, какъ оно само по себъ существуеть, и какъ ин должен его представлять, хотя оно уже давно вытеснено, или точнес, поглощено болео высовинь началомъ (которое выросло одняко на немъ), и хотя им не можемъ его чувственно представить. Однако имслію, продолжаеть Шеллингъ, им ноженъ постигнуть эту основу всякаго бытія. А няенно, хотя черезъ въчный актъ Божественнаго сахооткровенія (въ мірь) все, что им видимъ нинъ, подчинено правиламъ, порядку, и имъетъ опредъленныя формы, одняко, и теперь, какъ и всегда, въ основъ міра лежить нічто безформенное... Это есть та непостижним основа реальности вещей, тоть неразложиный остатовъ (бытія), который никакая мысль не въ силахъ далее объяснить, и который навсегла остается въ основъ. Изъ этого неразумнаго и происходить разунь. Но безъ предшествующаго прака, нать инкакой реальности въ твореніяхъ... Бабы жалобы на то, что неразумное есть корень разума, что ночь сделана началомъ дня (основныя притомъ, отчасти, на недоразумъніи, вменно на непоньманін того, что это воззрвніе не исключаеть, какъ ми увидинь ниже, главенства разума), весьма характерны для современных философскихъ системъ, которыя всв желаютъ добыть fumum ex fulgore \*\*), что однако неудалось даже насильственнымъ дедувціямъ Фихте. Всякое рождение есть рождение изъ прака въ свътъ; съмена должны быть зарыты въ вемлю и умереть во тымв, чтобы изъ няхъ возникъ свътлый образъ растенія, который развивается уже подъ лучами солнца; человъкъ зачинается во чревъ матери; только изъ мрака неразумнаго (нменю, изъ чувства, влеченія, этихъ источниковъ познанія) рождаются свётлыя мысля. Такинъ же образонь, заключаеть нашь философь, должны ны представлять себъ и то первоначальное влечение: оно стремится къ разуну, котораго еще не знаеть, подобно тому какъ ин въ нашихъ стремленіяхъ ищемъ неизвістнаго еще и безъимяннаго блага; и

<sup>\*)</sup> Мы здёсь видинъ до какой степени мало оригниально ученіе Шопенгаусра о волё, какъ основё міра. Въ существе дёла оно есть только поверхностное пониманіе одного изъ ученій Шеллинга (и Фихте).

<sup>\*\*)</sup> Т. е. добыть димъ реальнаго бытія изъ молніи чистой мисли. Ми переводних здісь, какъ н въ нікоторых других містахі, не буквально, но слідуя смислу річи.

въ этомъ предчувствін оно движется какъ бурное море, подобное первичной матерін Платона, движется по темнимъ и неизвъстнимъ законамъ, неспособное создать ничего твердаго" \*).

Итакъ, одинъ элементъ Бога, а въ Немъ и міра, есть основа бытія или темная воля. Второй основной Его элементь есть разунь или "Слово". Читателю, знакомому съ содержаніемъ предъидущихъ главъ этого сочиненія, должны быть совершенно ясны основанія этого утвержденія. Идеализмъ, начиная съ Канта, лаеть цынй рядь аргументовь, доказывающихъ разумность міра. Именно. Кантъ показываетъ, что въ основъ законовъ природы лежать категорін разуна; Фихте приходить къ выводу, что саное бытіе объектовъ, какъ такихъ, есть лишь продуктъ въ развитіц самосознанія; наконецъ, Шеллингъ (въ нервой половинъ своего развитія) утверждаетъ совершенный параллелизив въ развитін природы и духа. Однимъ словомъ, фактъ міроваго разума несомитненъ, и вопросъ можетъ быть только объ его отношения къ "основъ бытія". Но и этотъ вопросъ (по крайней мёрь, съ его формальной стороны) не представляеть затрудненій. Изъ предъидущихъ разсужденій должно быть ясно, что оба элемента не стоятъ другъ противъ друга, но должны составлять одно жизненное единство въ Божествъ. Разумъ нуждается въ реальной основь бытія, а основа бытія, будучи именно стремленіемь къ разуму, способно воспринять его дъйствіе. Однимъ словомъ, мы должны представлять первоначальное состояние Вога (и въ Немъ міра), какъ зарожденіе разума въ "основъ бытія". "Соотвътственно природъ влеченія, которое, какъ темная основа, есть первое брожение (Regung) божественнаго бытія, въ Богь происходить инкотороо внутрение представление, черезь которое, такъ какъ оно не можеть имъть никакого иного предмета, кромъ самого Бога (ибо Богъ есть все), Божество понимаеть само себя, является себь раскрытыхь (sich selbst erblickt in cinem Ebenbilde). Черезъ это представление Богъ, собственио говоря, и происходить, хотя нока еще только въ самомъ себъ; оно существуеть здесь еще только у Бога, и есть Богъ родившійся въ Богъ. Это представление есть виссть съ тыть разунъ слово или разгадка первопачального влечения — и начало въчнаго духа. \*\*).

<sup>\*)</sup> ibid. crp. 359-60.

<sup>\*\*)</sup> ibid. crp. 360-61.

Весь ніръ есть инчто иное, какъ действіе этого нірового разуна на основу бытія, просвітленіе этой послідней, разділеніе того, что было скрыто и схутно въ ней, иначе говоря, весь піръ есть процессъ саноосуществленія и саносовнанія Божества, черезъ которое Оно достигаетъ своего яснаго и раскрытаго образа. Природа въ Богь есть поэтому ничто иное, какъ божественное стремление въ саморасврытир, воля въ отвровенир. тенное желяніе, стремленіе Божества из ясному образу. Этотъ ясний образъ (Ebenbild), предчувствуеный уже въ техномъ стремленів и світящійся уже въ техной основі бытія, Шеллингъ, по принтру Якова Бона, называеть идеею. Цель этой плен есть божественное вссединство, но уже просвътленное и воспринатое. Природа въ Богъ (темная воля) есть тоже всеединство, но еще скрытое и неразвитое: забсь оно хаотично, въ идеи же гармонично. Такивъ образовъ, "основа бытія" и конечная цель развитія по сущности одно и тоже, только въ "основъ" все перазвито, а въ цълн — раскрыто: поэтому и процессъ самооткровенія Божества есть ничто иное какъ внутреннее  $E_{io}$  passumie \*).

### III.

Прежде чёмъ им пойдемъ дальше и покажемъ, какую роль играетъ зло въ этомъ процессе развития Бога, им должим объяснить, какимъ образомъ Шеллингъ примиряетъ, черезъ свое понимание Божества, религиозное сознание съ пантенстической философию. Ибо это примирение есть одинъ изъ важиващихъ пунктовъего системы и одно изъ наиболее глубокомысленныхъ учений всей ивмецкой философии.

Религіозное отношеніе возножно лишь къ дичному Божеству. Поэтому пантензять, по крайней мёрё тоть видь его, какой мы нашли у Фихте и Гегеля, уничтожаеть религію. Если Богь есть "правственный міропорядокъ" (Фихте) или "діалектически развивающаяся идея" (Гегель), то нравильнёе было бы назвать Его "закономъ міра", а не Богомъ, и такимъ образомъ прамо и ясно устранить всякое недоразумёніе. Но такое отрицаніе личности въ Божестве, имееть чрезвычайно важным и печальным послёдствія.

<sup>\*)</sup> Kuno-Fischer. Schelling, exp. 906.

Человъть опазывается живущинь въ мертоми міры, его нравственная діятельность лишенной объективной опоры, и то, что сму представляется какъ высшая форма жизни — личность и ея сознаніе, низведенными на степень средства (почти игрушки) міровыхъ законовъ, наконсцъ, міровое зло никогда и никакъ не оправданнымъ, т. с. нравственно необъяснимымъ. Таковы последствія отвлеченнаго пантепзиа, но не меньше затрудненій представляетъ и обыкновенное религіозное пониманіс. Именно, если Божественная личность есть ижчто данное, исконно существующее, законченное и всесовершенное, то весь міръ сравнительно съ нею терястъ всякій симслъ. Если высшая правда осуществлена уже въ санонъ Вогъ ранъе всякаго бытія хіра, то созданіе этого хіра ничего не можеть къ ней прибавить, оно ненужно, ни правственно, ни метафизически. Равнымъ образомь, развитие міра (разъ уже онъ созданъ) или его совершенствование, тоже не только безполезно, но и непонятно: Всесовершенное Существо сделало бы проще, сразу сообщивъ міру все возножное достопиство. Наконецъ, какъ уже много разъ было упоминаемо, фактъ существования зла становится при такомъ понимании совершенно необъяснимымъ. Мы уже не говоримъ о томъ, что такое Божество мертво, окоченъло въ своемъ совершенствъ.

Итакъ, и прежняя наитенстическая философія и обыкновенное религіознос сознаніе, оба возбуждають равныя сомньнія: Пантензив уничтожаеть личность Божества; религіозное сознаніе — отдоляя Его от міра, дъласть Его мертвымь; и оба они не въ состоянін объяснить зля въ міръ. Шеллингь разръшаеть эту дилемну тыть, что Богь дылается личнымь черезь пантсистическое дыйствів вз мірь; Онъ не есть "абсолютно данная личность" (какъ полагаетъ обыбновенное религіозное сознаніе), но становится такою только черезъ свое воздъйствіе на техную основу бытія; Онъ не есть, однако, только разумъ (или законъ самаго міра), какъ полагаетъ современный пантеизмъ, но разумъ, дъйствующій на нечто радикально иное, чемь Онь самь, т. е. разумь, живущій на темной основъ бытія, а это и составляеть свойство личности, какъ такой. Ибо реальная личность есть "нечто самостоятельное (и разумное), покоющееся на независимой отъ нея основъ и именно такъ, что оба эти элемента взаимно проникають другъ друга и составляють одно существо. Поэтому Богь черезь соединение въ немъ идсальнаго принципа (разума) съ (относительно

независилой) отъ этого разуна "основой бытія", приченъ, однако, эта основа и разунъ необходино соединени въ неяъ, ость иненно высшая личность. Но только черезъ эту связь Бога съ природой и основывается въ Ненъ личность". \*)

Черезь это рашение Шелинить соединяеть противоноложность наптензна и тензна. Съ одной сторони, наитензиъ правъ, утвер--zass, the Born zenera of high s high handatics of Born, he онъ онибается монистически объясияя это взаимодійствіс. Богъ не есть только законь или норядокъ саного ніра, но дійствіе DASTREATO ERVALA ER ESTRO OTS HETO GESTGIOREO OTILITEDO, HA "основу" бытія. Съ другой сторони, религіозный тонзиъ правъ, утверждая личность Божества, но ошибается, полагая, что эта личность есть прито законченное, абсолютное. Божество станоsumes cannus coson a costaets coon inquoets, nopower nips, т. с. дъйствуя своимъ еще безличнимъ разуномъ на "основу битія". Иначе говоря, примиреніе пантензма и тензма происходить у Шеллига черезъ утверждение, что Бого становится Богомо черезъ свое дийствие въ міри, или нияче, черезъ ученіе о рожденіи Божества въ развивающенся Косносъ. Рожденіе личности Божества и происхождение и развитие міра-есть одно и тоже.

## IV.

Мы оставляемъ нова всякую критику этого ученія въ сторонъ. Она будеть умістиве, когда ны познакоминся съ системою Шеллинга во всей ся полноть. Теперь же ны должны перейти въ сго ученію о возможности зла и показать его связь съ изложенныхъ ученіемъ о происхожденіи Божественной личности.

Мы видъли выше, что процессъ развитія ніра или Бога въ віръ есть дъйствіе разуннаго начала на темную основу бытія, причемъ хаотическое состояніе ся силь переходить въ гармоническую связь, черезъ ихъ раздъленіе и правильное, т. е. соотвътствующее разуму соединеніе. "Но легко видъть, что при противодъйствія темнихъ влеченій "основи"... эта внутреняя связь силь въ ней можеть быть нарушена лишь черезъ цёлый рядъ послъдовательныхъ разръшенія, и что на каждой ступени этого

<sup>\*)</sup> Schelling., ibid. crp. 394 - 5.

разделенія силь возникаеть вы природе некоторое новое существо, котораго душа (какъ связь этихъ силъ) должна быть темъ совершенные, что больше въ ней раздылено то, что въ другихъ существахъ еще связано (въ хаосъ основы)... Каждое изъ возникающихъ такинъ образонъ въ природъ существъ заключастъ, сябдовательно, въ себь два принципа, но въ различной степени, т. с. ифкоторую первичную матерію или слфиую волю и разумный элементъ. "Тотъ принципъ, по которому каждое твореніе принадлежить къ "основъ" и тять, есть собственная воля его... Этой собственной воль твореній противоположень другой элементь, именно разумный, который есть вссобщая воля, и для котораго первый должень стать только средствомь. Когда же, наконець, черезъ последовательное превращение и разделение всехъ силъ и самое внутренное и глубокое существо первоначального хаоса ("основи") достигаетъ свъта (разума) и имъ озаряется, тогда и воля техъ существъ, (которая служить выражениемъ этого момента развитія), хотя и остается отдівльной,... однако становится тождествена съ разумомъ, сохрания бытіе "основы", такъ что оба и восей отчени составляють уже ивчто целов и единое. Такое возвышение самой глубины "основи", къ свъту (разума) происходить, изъ видимыхъ твореній, только въ человъкъ. Въ человъкъ соединены какъ все могущество темного начала, такъ и вся сила свътлаго. Въ немъ живетъ какъ глубочайшая "основа", такъ и высочайшее небо, эти два центра мірозданія." \*)

Но именю здёсь то и открывается возможность нравственности. Условій правственности (а слёд. и нравственнаго зла) два — сообода или относительная независимость отъ Бога (ибо въ Немъ и въ томъ, что прямо отъ Пего зависитъ — нётъ иёста злу) и личность (безъ которой нётъ нравственной отвётственности). Человёкъ же свободенъ (ибо въ немъ живетъ "основа", принципъ въ существе дёла отъ Бога независящій) и вмёстё съ тёмъ онъ личенъ, ибо личность или духъ, какъ мы видёли выше, есть "разумъ покоющійся на независимой отъ него основе, причемъ, одиако, оба элемента проникаютъ другъ друга и составляють одно существо". Такимъ образомъ, будучи свободнымъ духомъ или личностью, человёкъ заключаетъ въ себе возможность зла: въ немъ

<sup>\*)</sup> ibid. стр. 362—63.

оба принципа — "основа бытія" и "разунъ" — разділини, т. е. "основа" бытія сохраняеть еще въкоторую саностоятельность. Еслибы въ человъческомъ духъ единство общихъ началь было также неразрешимо какъ въ Боге, то человекъ не отличался бы отъ Бога (т. е. Богъ не открыль бы себя въ форма личнаго духа). Но то единство, которое въ Богь окончательно, должно быть въ человъкъ еще раздълино - а это и создаеть возножность добра и зла. Мы говорниъ ниенно возможность зая и нщенъ показать и объяснить именно эту раздълимость обоихъ принциповъ. Вопросъ о дъйствительности зла будетъ предметомъ совершенно другаго изследованія. То, благодаря чему человекъ пожеть отделяться отъ Бога (а это отделение и есть зло), есть его самостоятельность, выростающая на "основъ" природи, самостоятельность, которая, въ соединении съ идеальнымъ принципомъ. становится духомъ. Сачостоятельность или сачостоятельная воля человъка есть результатъ взапиодъйствія темной досновы" и міроваго разуна, но (въ отличіе- отъ прочихъ существъ въ природъ) это взапиодъйствие достигаеть здъсь высшей ступени, создаеть личность или духъ, какъ ивкоторое самостоятельное и цилое существо. Духъ, будучи реальной и глубокой связью разума и основы, стонтъ выше одного разума, какъ конкретное бытіс стоить выше отвлеченняго понятія. Поэтому онь, подчиняясь искущеню "основи" (т. е. простому желаню жизни), можеть отречься отъ міроваго разума или всеобщей воли, можеть противопоставить себя гармонін міроваго развитія, иначе говоря, можеть выйти изъ грапицъ этого развитія и нарушить то, что составляеть симсль этого развитія — постепенное проникновеніе разума въ хаосъ основы. Такинъ образонъ, возножность зла въ піръ обусловлена появленіемъ личнаго духа или, говоря словами Шеллинга, раздълимостию въ этомъ последнемъ "основи" (какъ основы самостоятельной воли) отъ разуна. Такинъ образонъ, и происходить въ воль человыка отложение сдылавшейся духовъ самостоятельности отъ свътлаго начала разума, т. е. распаденіе твхъ элементовъ, которые въ Богв неразделими \*).

Съ этой точки правственное зло не есть, какъ то думалъ напр. Лейбницъ, нѣкоторый недостатокъ реальности, malum metaphysicum, напротивъ оно становится возможных только въ

<sup>\*)</sup> ibid. ctp. 364 - 65.

человъкъ, т. е. танъ, гдъ оба основние принципа міра — основа бытія и разунъ находять свое высшее выраженіе. Зло вообще отличается отъ добра не натеріально, т. е. по содержанію, а по гармоніи или распредъленію составныхъ элементовъ. Зло есть неправильное отношеніе индивидуальнаго духа къ общему, нарушеніе равновъсія въ немъ силъ, т. е. своего рода міровая бользнь \*). однимъ словомъ, разрушеніе цълаго и дисгармонія.

Мы разсмотреди теперь вопрось о возможности зла. Эту возможность мы открыли въ существованіи индивидуальнаго духа, т. е. самостоятельной "основы" возвысившейся до разумной личности. То, что такой личный духъ стоить выше своихъ составныхъ элементовъ (т. е. "основы" и разума), делаеть его способных — такъ какъ онъ не есть еще въчная любовь — отвергнуть разумъ, и темъ самымъ впасть въ болезнь зла, въ дисгармонію съ самимъ собою (ибо разумъ остается все-таки его необходимымъ элементомъ). Теперь передъ нами возникаеть второй вопросъ, именно о дыйствительности зла, ибо не все же возможное вметъ реальность. Это не значитъ, чтобы мы хотелн объяснить, откуда въ каждомъ индивидуальномъ случав происходить зло; наша задача состоить въ объясненіи, откуда зло вообще, т. е. гдъ причина его всеобщиго распространенія въ міръ.

Нельзя сказать, чтобы отвътъ, который даеть здъсь Шеллингъ, былъ совершенно ясенъ, но насколько мы понимаемъ его нъсколько смутное изложение, дъйствительность, т. е. всеобщее распространение въ міръ зля, объясняется пскушениемъ человъка черезъ "темную основу". Раздълимость обоихъ началъ въ человъкъ даетъ оозможности уклоненія отъ міровой гармоніи, мотивомъ же тябого уклоненія служить воля къ жизни, поскольку она побуждаеть человъка сохраняться въ своей отдельности. Черезъ это, индивидуальное выдаеть себя не за члень целаго (какимъ оно действительно должно быть въ Космосф), но за цель саму по себъ, за нъчто окончательное и самостоятельное, а такимъ образонъ становится противъ Бога или Божественнаго откровенія въ міръ. Но эта "воля къ жизни" есть, какъ ны знасиъ, ничто иное, какъ таже тенная доснова" бытія или дстарая природа", ибо эту основу им характеризовали выше именно какъ неопредъленную волю къ проявлению вообще или къ жизни. Эта

<sup>\*)</sup> ibid. стр. 365 — 66.

воля достигаеть только въ человавъ духовной самостоятельности. H CABA. TOJAKO SABCA, BB MHAHBHATAJAHONB ATAB. HOMETA COSHAтельно противущоставеть свою любовь въ жизни и сохраненію. т. е. себя какъ индивидупльную волю — всеобщей или разуну, и темъ создать здо, т. е. отложение индивидуального духа отъ Бога и Космоса \*). Такимъ образомъ, черезъ ноявление человъка, т. е. пиливидуального духа начинается второй періодъ міра, пиенно исторія, въ противоноложность первону — царству природи. . Какъ въ первоначальнома тоорении техное начало должно было существовать какъ "основа" бытія (чтобы свыть разума могь вырости на этой основь), также и рождение духа должно набть нодъ собою тоже нъкоторую основу, и это — второй видъ технаго начала, долженствующій быть здісь тімь выше, чімь духь выше простаго разуна. Это и есть пробужденный черезь возбуждение техной "основы нрироди" духъ зла, т. в. духъ раздвоенія свытлаго разуна н технаго бытія, противъ котораго ножеть бороться въ свою очередь лишь высшій духь любой (последняя ступень въ развитій міра), какъ въ первоначальномъ періодъ противъ хаотическихъ движеній первоначальной природы боролся разума, пижющій (соотвътственно своей болье простой задачь) пдеаль болье низкій, чыль ндеаль ADOBH .

### V.

Мы разрышим теперь вопрось о злы вы міры и повазали какъ его природу (раздвоеніе черезь пидпвидуальний духь), такъ и условія его возможности и господства. Но это рышеніе требуеть ныкотораго важнаго дополненія; именно, должно показать отношеніе нравственнаго зла къ свободю человыка. Предъидущее изслідованіе дылаеть, повидимому, человыка орудісмь "основи", и слыд. какъ бы разрушаеть его свободу, а съ нею и правственную отвытственность. Стоящій на высшей ступени природы и самъ служащій началомь "парства исторіи", человыкь оказывается "искушаенняь" темной силой, которая тянеть его назадь, въ ныдра природы, "подобно тому какъ стоя на высокой и крутой

<sup>\*)</sup> ibid. crp. 373—76.

першинъ испытываеть головокружение и какъ будто слышить тайпый голосъ, зовущій броситься въ пронасть \*\*).

Какимъ образомъ это искушение совмъстичо со свободой человъка — вотъ вопросъ, на который мы должны теперь отвътить.

Исторія философіи длеть два ръшенія вопроса о свободъ воли: пилетерминисты утверждали, что воля вообще свободия, и что эта свобода состоить въ способности дъйствовать безъ мотивовъ: детерминисты, напротивъ, отринали всякую свободу и учили, что воля всецьло опредъляется извив данными и предшествующими причинами. Оба ученія, по мивцію Шеллипга, одинаково ложни: первое потому, что безъ мотивовъ всобще никакое решение неныслимо — это очевидный фактъ; если же такая свобода существовала бы, то она по самой своей природъ была бы одинакова со случайностью, т. е. отрицаніемъ разумности и всякой правственности; съ другой стороны, детерминизмъ ведетъ къ фатализму, уничтожаетъ вибияемость правственнихъ проступковъ и вообще превращаеть человъкъ въ "исихическій механизиъ" \*\*). При неудовлетворительности объихъ противоръчащихъ теорій, мы должны стать выше ихъ. Это именно и саблалъ Кантъ черезъ свое открытие "умопостигаемой свободы". Въ то время какъ изъ детерминизмъ вообще отрицаетъ причинную зависимость человъческихъ действій, а детерминизмъ также вообще се утверждаеть, Кантъ (см. гл. 1) старается показать, что сама причинная связь, равно какъ и обусловлинающее ее время, не принадлежать вещань саминь по себь, но представляють ть необходиния форми. которыя вносить въ познапіе самъ познающій субъекть, т. е. онъ суть формы его же мышленія. Поэтому причинная зависимость имъетъ не абсолютную реальность, но лишь видимую, т. е. составляеть законь лешь явленій для субъекти. Разспатривая вопрось о свободъ воли съ этой точки зранія, им легко убъждаемся, что такая свобода действительно существуеть, но не въ мірв явленій, который весь и насквозь, какъ выражался Шопсигачеръ. связанъ закономъ причинпой связи, а въ мірѣ "вещей въ себъ". гдъ нътъ ни времени, ни причинной зависимости, ни вообще тъхъ формъ, которыя вносить въ познание самъ познающий субъектъ. Въ мірѣ явленій все опредѣлено предшествующимъ состояніемъ

<sup>\*)</sup> ibid. стр. 381.

<sup>\*\*)</sup> ibid. ctp. 382 sq.

вещей, въ міръ же "постигаемомъ разумомъ" (т. е. не связанномъ нормами чувственности и разсудка, см. гл. 1) — ивтъ ни предшествующаго, на последующаго, на причины, не действія. но лишь самь себя опредъляющій духъ, т. е. "умопостигнемая свобода". Свойства такого свободнаго и самодентельнаго духа составляють его "умоностигаемый характерь". Действуя сообразно этому своему же характеру, духъ опредъляется не чуждыми и виъшними ему причинами, но лишь своею же природою, т. е. остается вполнъ свободенъ. Но для познающаю субъекта — эти же дійствія располагаются во временный рядь, причемь предьидущее является причной, а последующее результатомъ, и такинъ образонъ, для вимлиняю познанія внутренняя цільность и самозаконность духа, какъ вещи въ себъ, являются разорванными, разложенными и подчиненными законамъ причины. "Вообще только идеализмъ (Канта), говоритъ Шеллингъ \*), возвелъ ученіе о свободъ въ ту сферу, гдъ она только и становится понятной. Упоновнаваемая сущность каждой вещи, а особенно человъка, стоить, по ученію пделлизма, внів всякой причинной связи, равно какъ вив и выше времени вообще. Поэтому такая сущность не можеть быть определена черезъ предшествующія состоянія, такъ какъ она сама, скорфе, предшествуетъ всему, что въ ней происходитъ и произойдеть, и притомъ предшествуеть не по времени, но по понятію, какъ абсолютное единство, долженствующее быть полнывъ п законченныхъ раньше, чёхъ станутъ въ нехъ возхожны какія нибудь отделиныя действія или определенія. Мы выражаень здёсь Кантовское учене не вполнъ его словами, однако такъ, какъ онъ самъ, по нашену мивнію, долженъ быль бы его выразить, чтобы оно стало вполнъ понятнымъ" \*\*).

Но это Кантовское ученіе объ умоностигаемой свобод'в и такомъ же характер'в (которое впрочемъ Шеллингъ излагаетъ зд'всь не вполнъ точно) представляетъ еще не окончательное ръшеніе вопроса. Именно, мы вправ'ь спросить, откуда же этотъ самый умоностигаемый характеръ челов'вка; есть-ли онъ такое

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> ibid. crp. 383.

<sup>\*\*)</sup> Пе можеть быть сомпанія, что Шеллингь значительно изминять здась смысль Кантовскаго ученія.

же твореніе, какъ все другое, или нътъ? Дъйствительно, если сущность человъка дана ему Богомъ, то хотя бы вся дъятельность перваго и вытекала бы изъ нея по некоторой уже внутренней, изъ самой сущности двятеля вытекающей необходимости. т. е. свободно, однако сама эта сущность, самъ этотъ умоностигаеный характерь быль бы для человека извее даннымь, наложеннымъ, необходимымъ. Разръшеніемъ этого недоумънія и служить Шеллингово учение о "первоначальномъ или исконномъ актъ воли", которымъ человъкъ само себи создаль или выбралъ извъстный умоностигаемый характеръ. "Откуда проистекаетъ, спрашиваетъ нашъ философъ, эта внутренняя необходимость умопостигаемаго существа? Завсь именно мы достигаемъ того пункта, въ которомъ только и могутъ быть соединены необходимость и свобода, если они вообще соединимы. Будь этотъ умоностигаений характеръ мертвымъ бытіемъ и, относительно человъка, даннымъ, то и нравственняя свобода и вижняемость были бы уничтожены, ибо всь дъйствія человька суть необходимыя посльдствія этого его основнаго характера. Однако въ дійствительности, пменно эта внутренняя необходимость и составляеть своводу, такт какт основной характерт человика есть его же собственное дило". Такъ какъ самонознание есть не нервоначальный акть, но предполагаеть уже существование заранве объекта своего познанія, т. е. "себя", то и этоть акть воли, которымъ каждый человькъ, еще до созданія міра вообще, определиль свой характерь, должень быть представляемь нами какъ нъкоторый еще себя не сознававній исконный выборъ межеду злома и доброма \*). "Человъкъ хотя и родится во времени, онъ созданъ однако раньше мірозданія. И діло, которымъ онъ опредълилъ всю свою временную жизнь, само не принадлежить времени, но должно существовать отъ въка: оно не предшествуеть по времени жизни, но проходить черезъ нее, независимое отъ времени, какъ въчний актъ. Черезъ него жизнь человъка простирается до начала творенія, и по нему онъ стоить вив сотвореннаго, свободний и самъ себъ начало" \*\*).

\*\*) ibid. ctp. 385 — 6.

<sup>\*)</sup> Schelling, ibid. crp. 384-5.

### VI.

Итакъ вопросъ о свободъ человъка разръшенъ теперь нами. На предъндущихъ страницахъ были также разсмотръни и вопросы о природъ зла, возможности его ноявленія, и о причинахъ господства его въ міръ. Но отношеніе Бога ко злу было еще только слегка затронуто нами (см. стр. 174 и сл.) и нотому ми должни теперь, вмъстъ съ Шеллингомъ, спроситъ себя — зачъмъ Богъ допустилъ всеобщее распространеніе зла. Иначе говоря, здъсь ми подходимъ въ вопросу теодицей или оправданія Бога, котораго разнообразныя трудности были показани выше.

Вопросъ этотъ, какъ показываетъ Шелингъ, ниветъ лев части: 1) ссть ли зло необходимое следствіе твореніе ніра или откровенія, иначе говоря, могь-ли Богь сотворить ніръ, въ которомъ зло отсутствовало бы, и 2) если вло есть conditia sine qua non міра, то зачімь Богь приступиль вообще къ творенію? Что касается до перваго вопроса, то уже предъидущія разсужденія о роли "основи" въ мірь дають на него достаточний отвътъ. Эта "основа" есть дотя еще по само зло, но ето прямое условіе. Но какъ ин видьли више, она, въ извістномъ синсль, существуеть раньше Бога, есть его собственный элементь и въ этомъ синств независить отъ Его воли. Самъ Богъ иля своего существованія нуждается въ этой "основь", причемъ различіе Его отъ міра состоить только вь томь, что эта основа не выв Его, но въ Немъ. Эта "основа" въ Богв составляетъ, какъ ин видели више, условіе Его личности. "Онъ не можеть снять этого условія пначе, бакъ уничтоживъ саного себя. Все что Онъ въ состояній, это — обладіть этою досновою черезь любовь, и обратить се въ свою же славу" \*). — Не будь "основи", не было бы вообще ничего реальнаго. Такихъ образохъ лонуmenie "основи" есть не только conditio sine qua non міра вообще, но и самаго Бога. Если же это кажется странным, особенно зная, что "основа" ссть источникъ и зла, то ин должны всноинить то, о чемъ не разъ уже говорили выше, именно, что зло

<sup>\*)</sup> ibid. стр. 375 и 399.

вообще можеть истекать изъ Бога, по не поскольку Онъ-Вогь, а поскольку въ Немъ есть некоторая темная "основа" бытія.

Что же касается до втораго вопроса, т. е. зачень же Богь вообще приступиль къ твореню міра, то и на него ответь тоже не трудень. Это твореніе не есть результать, такъ сказать, логической необходимости въ Богь, но только нравственной \*). Если бы Богь, зная, что твореніе міра будеть иметь результатомъ появленіе зла, отказался отъ него, то онъ темъ самымъ отказался бы и отъ творенія добра. Это значило — ради избъжанія противоположности любви, отрицать самую любовь, т. е. приносить въ жертву абсолютно-положительное и вечное тому, что существуеть только какъ противоположность и временно \*\*).

Разрышпвы формально вопросы теодицен, т. е. объяснивы, какимы образомы Богы могы допустить зло, мы однако не имыемы еще отвыта на то, какой смыслы имыеты существование зла вы міры. Мы видыли, правда, что оно, вы извыстномы смыслы, необходимо, разы міры существуеть, но еще не объяснили его общей роли и конечной судьбы вы міровомы развитіи. Между тымы эта роль вы высшей степени важна.

Смысла зла состоить въ приведени міра въ такое состояніе, въ которомъ онъ познаеть необходимость сознательнаго возвращенія въ Богу и полнаго сліянія съ Нимъ въ любви, конечния же судьби зла будеть состоять въ обнаруженіи его несамостоятельности и ложности.

Дъйствительно зло, какъ мы его объяснили выше, т. е. какъ отложение индивидуальнаго духа отъ Цълаго, по самой своей природъ неразумно и не можетъ сохраниться. Индивидуальный духъ, отрицая свое единство съ всеобщей волей (разумомъ), тъмъ самымъ уничтожаетъ самаго себя, ибо то, что выдълило его самого изъ хаотической и темной "основи", былъ именно, какъ мы видъли, міровой разумъ. Такимъ образомъ, зло, нарушеніе индивидуальнымъ духомъ міровой гармонін есть не война, но только бунть: зло становится противъ добра не какъ равный ему противникъ, но какъ возмутившійся подданный; это есть борьба "отдъльной волн со всеобщей, индивидуума съ міромъ,

<sup>\*)</sup> ibid. c<sub>7</sub>p. 397.

<sup>\*\*)</sup> ibid. crp. 402.

челована съ Богомъ, однимъ словомъ безсилія съ всемогуществомъ. Какъ же можно въ подобномъ случав сомнаваться въ исхода этой борьбы? Мы должны прежде всего понять здась, въ чемъ состоитъ сила зла, и отсюдя намъ обнаружится его полное безсиліе. Не въ слабости зла лежитъ это безсиліе, но иненно, въ сго силь, въ этой заимствованной отъ добра, но въ сущности неотъемлемой отъ посладняго силь "). Поэтому вонцомъ міроваго развитія (т. е. откровенія Божества) должно быть необходимо "разрашеніе зла въ добро и обнаруженіе совершенной инимости перваго \*\*\*).

Такова будеть консчиля судьба зла, что же касается до его смысла въ міровомъ развитін, то опъ совершенно ясенъ послѣ предъидущихъ изследованій. Зло было необходимо, чтобы сталь возможенъ индивидуальный духъ, т. е. чтобы віръ быль не слешымь орудісмь Божества, но добровольно и свободно слидся съ Нимъ въ одну гармонію любви. "Воля основи должна сохраниться въ своей свободъ, пока все не исполнится, все не станеть дъйствительнымъ. Если бы она раньше была подчинена (разуму), то и добро вибств со зломъ осталось би въ немъ скритымь (не развитымь). Но добро должно возстать изъ прака въ дъятельность, чтобы затъчъ въчно пребывать съ Божествонъ; а зло должно отделиться отъ добра, чтобы навсегда обратиться въ ничтожество". Если же ин, далъе, спросииъ, почему совершенство не явилось съ самого начала, то "на это натъ другаго отвъта, какъ уже данный, и иненно, что Богъ есть жизнь, а не мертвое совершенство. Все же живое нубеть свою судьбу и подвержено страданіямъ и происхожденію. Этому свободно подчиныся и Богь, и именно уже тогда, чтобы стать личнымъ, Онъ отделилъ светлос начало (разумъ) отъ темнаго (основы бытія)" \*\*\*).

### VII.

Здёсь ны подходинь къ последнену и "висшену вопросу всего изследованія. Уже давно читатель задаеть себе вопрось,

<sup>\*)</sup> Kuno-Fischer, loc. cit. crp. 935 sq.

<sup>\*\*)</sup> Schelling, loc. cit. p. 405.

<sup>\*\*\*)</sup> ibid. crp. 404 m 403.

откуда же произошло это первое различіе между разумомъ и темной основой бытія. Ибо или эти два начала абсолютно различны и не имфютъ точки соприкосновенія—но тогда ми попадаемъ въ совершенный дуализмъ (который есть отрицаніе самой философіи, ибо радикально выдъляетъ одно начало изъ разума, и тфмъ долженъ признать его вполнф непознаваемымъ); или существуетъ нфчто обоимъ началамъ общее" — но тогда мы возвращаемся повидимому къ монизму, и передъ нами возникаютъ вновь тф вопросы о злф, объ отношеніи міра къ Богу, объ многомъ и Единомъ, именно для разрфшенія которыхъ мы и признали выше необходимымъ своеобразное начало "темной основы бытія", отличное отъ разума \*).

Такъ какъ абсолютный дуализмъ невозможенъ, ибо ему противоръчить несомнънное взяимодъйствіе обонхъ началь (разумъ живеть на "основъ", а основа подвергается вліянію разуча), то намъ необходимо предположить, что действительно оба начала или элемента пифють ка ой то общій исходный пункть, въ которомъ они еще не раздълены (Indifferenzpunkt, какъ прежде называль это Шеллингь). Это бытіе, существующее раньше, какъ разума, такъ и "основи" нашъ философъ называетъ перво-основой (Urgrund), или, такъ какъ оно въ полномъ смисле есть исходный пункть міроваго процесса, которому уже ничто не предшествуетъ и который самъ ни на чемъ не основанъ, самоосносой (Ungrund). Принявъ въ соображение, что эта безразличная перво-основа не есть еще Богь, или по крайней мъръ, не есть еще личный Богъ или духъ (ибо личность происходить, какъ мы виділи, черезь взаимодійствіе уже разділенных началь разума и темной "основи"), мы видимъ, что вышеуказанныя недоунтнія идеалистическаго или реалистическаго монизна здісь оказиваются устраненными. Мы видели, что эти затруднения состоять напр. Въ невозможности примирить пантеизмъ съ тензмомъ, ученіе о Богь какъ законь всего міра съ человыческой свободой, единство (пантенстическаго) Бога съ разнообразіемъ вещей, и т. п. Но для первоосновы эти затрудненія не существують; она еще не есть Богъ, ни пантенстическій (ибо въ ней пъть еще иіра), ни тенстическій (ибо первооснова еще не личный Богъ);

<sup>\*)</sup> ibid. ctp. 406.

въ ней нать еще на закона ніра, ни, съ другой стороны, свободы. Только нослю видаленія нать первоосновы обонхъ элементовъ мірозданія— разума и основы бытія— возникають всё эти противоположности и съ ними всё указанные вопросы. Но ми уже видали, что вопросы эти вполив разрёшими на почва такого , вторичнаго дуализма \*).

Мы разсхотрым теперь все содержание Шеллингова трактата, и остяется только соединить изложенныя ученія въ одно цілов. дать общую картину "ступеней Божественнаго откровенія". Исходный нункть мироваго развития есть, какъ ин сейчась видъли, безразличная еще первооснова, которая лишь отделенных образомъ можетъ быть названа Богомъ. Изъ нея виделяются два противоположеме элемента — разунь и основа бытія (темная воля). Дъйствія разуна на основу бытія создаеть Божоственную личность в ступеви са откровенія въ мірь (которыя суть также в ступени развитія самаго Божества). Этихъ ступеней двіз — царство природи и царство исторіи (человіка). Природа есть дійствіс разума на "основу", разділсніе первоначальнаго хаоса въ гармоническія соединенія силь. Когда разумъ окончательно проникаеть основу, якляется духовная личность человіва, и тімь открывается второй періодъ Божественнаго откровенія, который есть витесть съ темъ и происхождение личности въ саноиъ Божествь (пантепзив). Но въ личности человъка и возножность зля, ибо техняя основа еще не веразрывно соединена въ немъ съ разумомъ (всеобщей волей). Будучи волею въ жизни она внушаетъ и человъку личную чюбовь въ жизни къ индивидуальному самосохранению, во что бы то ни стало, а следовательно, и сопротивление міровой гармонін. Такимъ образомъ, является правственное эло, эта-"бользнь піра". Но вло не можетъ сохраниться; утверждая свою инчность, человъкъ ме можеть отрицать міровой разумь, который только и виділиль эту личность изъ хаоса основы. Такинъ образонъ открывается третій моменть міроваго процесса, именно возвращеніе человіка (и природы) въ лоно Божества, но возвращение уже сознательное, т. е. проникнутое Божественной любовью, а не то безразличное битіе первоосновы, которое служило исходнымъ пунктомъ. Міро-

<sup>\*)</sup> ibid. crp. 406 sqq.

вой процессъ или развитие Божества будеть имъть результатомъ, что Богь станеть всъмъ во всемъ. Ибо выше разума, выше самой правственной личности стоить любовь, которая и есть истинное религіозное чувство!

### VIII.

Таково содержаніе статьи Шеллинга. Мы изложили ее съ особенною подробностью по той причинь, что эти ученія составляють, въ известномъ смисль, высшій пункта от развитій ньмецкой метафизики. Тъ ученія, которыя явились затывь, представляють, сравнительно съ этой теоріею, или одностороннее развитіе одного изъ ея принциповъ (какъ то мы видъли въ системъ Гегеля), или крайне поверхностныя и, въ существъ дъла, заимствованныя метафизическія гипотезы (какъ то мы найдемъ у Шопенгауера и особенно Гартмана), или наконецъ, тъ попытки, которыя хотя и были сильны въ критическихъ опроверженіяхъ другихъ системъ и въ указанін затрудненій стоящихъ на дорогъ всякой метафизики, однако, въ своихъ собственныхъ построеніяхъ, дають лишь отдёльныя цённыя мысли и изследованія, въ 1416.10.11 же не въ состояній подняться даже на уровснь тъхъ вопросовъ, которые ставили себъ Кантъ, Гегель и Шеллингъ; таковы метафизическія ученія вопервыхъ — Гербарта и - Бенеке, вовторыхъ - Тренделенбурга и въ третьихъ - Лотце.

Здёсь было бы неумёстно входить въ подробности метафизическихъ теорій, явившихся въ Германіи въ такомъ чрезвычайномъ количествы и разнообразіи. Эта печальная для философіи эпоха, результатомъ которой быль современный намъ скептицизмъ и отсутствіе осякой философіи, будеть отчасти изложена въ следующихъ главахъ, отчасти же вообще лежить внё предёловъ нашего изследованія. Но два вопроса должны здёсь остановить наше вниманіс, а именно: 1) почему изложенная система Шеллинга можетъ считаться высшимъ пунктомъ нёмецкой метафизики XIX вёка? и 2) можемъ ли мы се считать хотя скалько нибудь удовлетворительнымъ рёшеніемъ "задачи міра"?

Ученіе Шеллинга (какъ оно изложено въ трактать о свободь) есть потому высшая точка ньмецкой метафизики, что въ

ней признани оба верховнихъ философскихъ принципа. т. е. какъ мистипезиъ, такъ в идеализиъ, и сделана наиболее генјальная попытка ихъ объединенія. — Что такое философскій мистицизиъ? Подъ инстическить въ общежитін разуньють обыкновенно ивчто таниственное, сверхъестественное, т. с. недоступное имсли. Собственно говоря, тоже саное, только въ болье систематическомъ видъ, утверждаетъ и философскій инстицизиъ. Одно ученіе составляеть его главное содержаніе, какъ им встрічаемь его у мистиковъ всъхъ эпохъ и народовъ, а именно, учение о томъ, что разунъ и мисль не представляють ни основи битія, ни конца міроваго развитія. Началомо міроваго процесса всё мистики считають ебкоторый непознаваеный инслыю источнивь бытыя, который одинь и сообщаеть кіру реальность; реальность или битіс, по ихъ мивнію, не есть догическое понятіе, но нвито большее всякаго понятія, доступное нашему понинанію не черезъ мысль, но лишь непосредственно, по нашему соучастью въ этомъ бытін (напр. черезъ волю). Концонъ же ніроваго развитія инстики считають любовь, т. с. след. тоже не какое нибудь логическое совершенство понятія (въ родъ напр. Гегелевскаго "абсолютнаго духа"), но реальное и вибств съ твиъ сознательное (въ отличіс отъ исходнаго пункта міроваго процесса) единство частнаго съ Цълив, т. е. всесдинство или принципъ "всего во всекъ". Мышленіе же (и разунь) инстики почитають лишь за средство перехода отъ первоначальнаго, безсознательнаго всеединства къ окончательному, сознательному всеединству въ любви, и потому отрицають его абсолютный характерь. Такова объективная сторона мистической метафизики, какъ мы ее находинь отчасти у Илотина (204—269 по Р. Xp.) и Дж. Бруно (1548—1600), и особ. у Эккарта (+1329) и Якова Бэма (1575 — 1624). Сибъектионая же. психологическая сторона этихъ ученій вполив соотвътствуетъ объективной, а именно, если основа міра есть не нонятіс, но реальное и непознаваемое бытіе, то постиженіе этого бытія человъкомъ тоже возножно лишь ирраціональными образомъ, черезъ соучастие или сліяние съ нимъ, и именно реальное соучастіе въ битін первооснови и любовное сліяніе съ Целинъ въ окончательновъ актъ Божественной любви, т. с. въ инстическомъ восторгв.

Разспатривая такое общее учение философскаго инстицизна

мы находимъ, что онъ сродни (какъ то ни кажется страннимъ) философскому матеріализму, а именю въ томъ, что оба направленія утверждають нікоторую реальную и непостижниую мыслью основу бытія въ мірѣ, но въ то время какъ матеріализмъ считаеть такою основою вещество вообще (понятіе—нолное разнообразнихъ противорічій), мистицизмъ видить въ немъ вслю, т. е. нічто реальное въ духъ (понятіе тоже весьма неясное). Это метафизическое сходство мистицизма и матеріализма особенно ясно видно изъ постоянныхъ жалобъ мистиковъ на отклеченность и формализмъ разумныхъ понятій, которыя яко бы не способны передать конкретнаго и реальнаго, жалобъ вполнів соотвітствующихъ тімъ упрекамъ, которые ділюють идеальной философіи матеріалисты, доказывающіе, что она "висить въ воздухъ" безъ реальной основы.

Какія бы прениущества не представляла метафизическая гипотеза мистицизма, для нея (какъ и для матеріализма) особенное затруднение представляють два вопроса, а именно: 1) о происхожденін и синслі разуна, и 2) о личномъ единстві. Дійствительно, объяснить, какъ можетъ пропсходить изъ основы бытія разумъ, мы можемъ тоже лишь разумно, т. с., показавъ какое нибудь логическое основание для такого выдъления. Но въдь это самое объяснение предполагаеть уже, что разунь есть действующая сила въ самой еще безразличной первоосновъ, и слъд. не происходить въ ней, но имъетъ совершенно абсолютное значение. Кромъ того-и на этомъ тоже постоянно спотыкаются инстикипостижение бытія первоосновы предполагаеть въ человъкъ особый органа познанія, иной чёмь разумь (ибо первооснова еще не разумна, или пожалуй, сверхразумна). Но такой мистическій органъ познанія есть совершенно безосновное предположеніе, мало того, противоръчить всемь даннымь научной исихологів.

Другой чрезвычайно трудный для всякаго мистицизма вопросъ есть сознательная личность. Подобно разуму, эта последняя представляется намъ абсолютнымъ началомъ, Я, самосознаніемъ, которое мы (повидимому) совершенно не въ силахъ построить изъ чего нибудь другаго. Построеніе личности изъ какихъ нибудь метафизическихъ элементовъ (въ родѣ, напр., воли у Шеллінга) представляетъ притомъ еще особую, и именно привстивенную трудность. Построенный такимъ образомъ индивидуумъ не миветъ,

строго говоря, больнаго нравственнаго достоинства, чёмъ всякое другое произведение природы, и нотому не только не можетъ быть цёлью правственнаго развития, но необходимо долженъ явиться лишь какъ средство для достижения всеединства міра.

Таковы свойства философскаго инстицизма, этого перваго элемента системы Шеллинга, второй ся элемента есть идеализмы. Идеализмы есть ученіе прямо противоположное мистицизму. Если этоть второй признасть бытіе отличнить оть иншленія, то первый отождествляєть ихъ; мистицизмь, далье, допускаєть нной родь познанія кромь разумнаго, для идеализма это абсурдь; наконець мистицизмь считаєть (отвлеченный) разумь лишь переходною ступенью въ развитін міра, а для идеализма — разумь есть абсолютное пачало.

Если достопиство мистицизма состоить въ томъ, что онь можеть объяснить факть ограниченности разума и разумнаго нознанія (пбо действительно все дедукців природы были всегда неудачны), то съ другой стороны, идеализмъ, разсматривая міръкакъ продукть разума, можеть легко объяснить господство въприроде разумныхъ законовъ. Вмёстё съ тёмъ, отождествляя разумъ съ сознаніемъ, онъ придаетъ пидивидууму верховное нравственное значеніе (какъ то мы видёли у Фихте. См. гл. 3 этого отдёла).

Но п недостатки пдеалистической метафизики отнюдь мо меньше ся достоинствъ, и мы видъли (напр. въ главъ о Гегелъ) въ какую игру понятій необходимо превращаются всъ попытки мислить бытів тождественнымъ разуму.

Птакъ, и мистицизмъ и идеализмъ одинаково не видерживаютъ критики. Ходъ иёмецкой метафизики привелъ Шеллига именно къ этому выводу. Идеализмъ въ системъ тождества оказался "уничтожающимъ природу", догматическій мистицизмъ (въсистемъ Якова Бэма) уничтожающимъ свободу человъка и его личность. Результатомъ этой критики и является новая системъ Шеллинга, именно какъ поинтка примирить, новидимому, противоположныя начала идеализма и мистицизма, взаимо донолнивъ ихъ.

Что теорія Шеллинга нявла въ виду именно такую задачу, это должно быть ясно изъ предъидущаго ся изложенія. Главнос ученіе мистицезма состоить, какъ им видели, въ утвержденія нъкоторой еще не разумной основы бытія; это ученіе составляеть красугольный камень и въ системъ Шеллинга, который ръзко жалуется на то, что для новой философіи "существуютъ только отвлеченныя понятія и отсутствуеть природа". — Главное же ученіе идеализна есть предположеніе свободы. Идеализнъ, какъ ин его встръчасиъ у Фихте и Гегеля, стремится свести реальныя отношенія и причинную связь вещей къ категоріямъ чистой мысли. Но чистая высль есть именно то, что по ученю идеализма составляеть сущность личности. Поэтому разумная личность черезъ это учение освобождается отъ гнета природы, постигаеть, что природа есть произведение ся же (или того же) разума, и тьуъ превращаетъ гнетъ даннаго извит содержания въ свободный, (т. с. самозаконный) процессъ собственнаго развитія. Что именно свобода есть основной мотивъ идеализма, намъ прямо говорять и Фихте и Шеллингь \*).

Утвердить эту свободу человѣка (идеализиъ) и виѣстѣ съ тѣмъ сохранить реальность бытія (мистицизмъ) — вотъ основная задача Шеллинга. Такая истинно философская и глубокомысленная постановка вопроса и заставляеть насъ считать его изслѣдованіе "О свободѣ человѣка" верховнымъ пунктомъ нѣмецкой метафизики, дальше котораго она не пошла.

Ответивъ такимъ образомъ на первый изъ поставленныхъ нами вопросовъ, именно о связи ПІсллингова изследованія съ другими теченіями немецкой философской мысли, мы должны теперь перейти ко второму, и именно разсмотрёть, почему и эта метафизическая попытка потериела крушеніе, подобно всёмъ прочимъ. Мы не будемъ здёсь останавливаться на частныхъ недоуменіяхъ возбуждаемыхъ этою теоріею, \*\*) равно какъ оставимъ въ

<sup>\*)</sup> Fichte. Erste Einleitung in die W.-L. (S. Werke, I Abth. 1 Bd. crp. 432 — 35) u System d. Sittenlehre nach. d. Principien d. W.-L. (S. W., IV Bd. crp. 35 sq). Schelling. Ueber d. Wesen d. Freiheit (S. Werke, I Abth. VII Bd., 350 sq.

<sup>\*\*)</sup> Напр., что такое можеть означать доміровой и свободный виборь душою какого инбудь опреділеннаго умозрительнаго характера, т. е. каковы могуть быть причины, почему разныя души выбрали при этомъ различное? Или эти причины даны из ихъ духі — и тогда опять изче-

сторонв и общій вопрось о философской достоинствів идеаливна (теорій на нашь взглядь радикально дожной. Си. ниже гл. о Піопенгауерів) и инстицизма (многіє ученія котораго уже прямо опровергнуты научной исихологією). Допустивь, слід., что глявная задача метафизики состоить вы правильной соединеній (мистическаго) реализма и (идеалистической) свободы, и что Післаннгу удалось совершить это соединеніє относительно личностичеловіка, т. е. сохранить ей какы полную свободу, такы и полную реальность. Но уступивы все это Післанигу (вы чемь, однако, и вты крайней нужды) можемы ли ми признать его рішеніє задачи міра хотя бы сколько инбудь удовлетворительнымы? На этоть вопрось мы должны отвічать совершенно отрицательно.

Основное затруднение, которое встричаеть здись теорія Шеллинга, ножеть быть выражено вкратив след. образонь: объяснивъ свободу человыка, эта теорія не была въ состоянін объяснить сиободу Божества (т. е. имилнентность Ему закона развитія косноса). Мы видели что для Шеллинга личность (в съ ней и свобода) Божества происходять въ воснось черезъ воздъйствіе безличнаго разума на темную основу бытія. При этомъ допустимы два возможныхъ предположенія: или первооснова, изъ которой выдъляются эти два элемента міра, есть уже само Вожество и разумъ; или это лишь "точка безразличія субъсктивнаго и объективнаго, " какъ то выражалъ Шеллингъ раньше, т. е. изкоторое такое совершенно неопредъленное бытіе, къ существованію котораго ин лишь ножемъ заключать, видя взаинодъйствие (или соотвътствіе) нежду субъектонъ и объектонъ, разунонъ и реальностью. Въ первонъ случав им опять возвращаемся въ вопросу о взаимодъйствін (но уже въ Божествъ) реальнаго и идеальнаго элемента, и передъ нами возникають всь теже затрудненія вакъ идеализна, такъ и реализна, которыхъ ин дунали избъгнуть. Во второмъ же — передъ нами становится никогда еще неразръшенная никакимъ мистицизмомъ задача: вывести разумное изъ чего нибудь иного, чемъ самъ разумъ (все равно, будь то воля,



заеть свобода; или онв онять таки свободно произведени самимъ субъектомъ, по тогда вновь возникаеть прежий вопросъ о томъ, почему субъекть произвель ихъ именно такими, а не другими, т. е. разсуждение обращается въ безконечный рядъ.

или первооснова бытія, или матерія), задача уже потому не рівшимая, что всякій выводь или дедукція есть показаніе какой нибудь разумной же необходимости, и слід. предполагаеть уже разумную природу въ самой первоосновь. Отказываясь же отъ такой разумной дедукцій и призывая на помощь сравненія, принципъ "соучастія въ волів" первоосновы, мистическій восторгь и т. п., мы можемъ назвать себя религіозными подвижниками, поэтами или какъ угодно иначе, но не философами, т. е. не учеными, и такой мистицизмъ есть отрицаніе философіи.

Было бы нельпо предполагать, что Шеллингь не замычаль этой дилемии, ставшей на его пути. Напротивь, изслыдуя его дальный сочиненія, мы съ совершенной ясностью видимь, что на борьбу именно съ этимь затрудненіемь, т. е. на выясненіе отношеній разума въ Бомсество къ темному бытію въ Цемт мес онь посвятиль всь свои силы. Но изученіе этихъ же сочинсній показываеть намь, что этоть основной вопрось имь въ дыствительности разрышень не быль. То что онь считаль въ копць своей жизни за его рышсніе (различіе отрицательной и положительной философіи или логически возможнаго и реальпо дыствительнаго) есть лишь слабое повтореніе догматической системы Лейбница и вмысть съ тымь злоупотребленіе неясными понятіями возможнаго и необходимаго, которыя уже столько разь вели философовь къ мнимымь открытіямь "задачи міра".

Такой исходъ наиболье глубокомысленной изъ метафизических системъ нашего времени нельзя считать случайнымъ; онъ былъ глубоко обоснованъ въ самомъ ложномъ направленіи этой науки въ Гермапів. Построспіе метафизической системы потому еще невозможно' въ наше время, что ть термины и понятія, которые составляють матеріалъ для этого построенія, сами недостаточно опредълены и обоснованы. Къ такимъ основнымъ для всякой метафизики понятіямъ принадлежатъ напр. понятія разума, силы, причины, вещества, сознанія, возможности, необходимости и т. п. Но, скажуть намъ, въ выработкъ этихъ понятій и состоитъ философія, и ни одна метафизическая система не береть ихъ готовыми и не уклоняется отъ этой работы. Здёсь мы подходимъ къ одному важному нункту нашего изслёдованія, который должепъ быть разъ на всегда разъяснепъ. Именно, критическая обработка и выяснепіе попятій чисто аналитически

на нашъ взглядъ не можетъ дать несомивнимъ результатовъ, н причина этого следующая: мы обладаемь критеріемь истины для простых логических отношений, но не импемь критерія простоты ихг. Пусть начь дано напр. бакое вибуль понятіе А. Изследуя его, ин ножень убъдиться, что оно несовиестимо съ понятіемъ Б, что пхъ соединеніе возбуждаеть въ насъ чувство несовивстимости или отрицанія. Но мы не нивемъ (не выходя изъ области аналитической логики) никакого средства для определенія того, есть ян действительно нонятіє А-простое или сложное. Объединенные словомъ его призняви могуть быть активно вызваны въ наше сознаніе лишь черезь это же слово (т. е. черезъ извъстний двигательний процессъ), и никакой другой власти надъ этимъ понятіемъ, кромѣ удержанія его насколько десятыхъ секунды въ области яснаго сознанія (активная апперцепція) им не имъемъ \*). Такимъ образомъ, особенной аналитической способности, т. е. способности отделить одинь признавь изь целой групны ихъ (усиливъ его чрезъ вниманіе) мы не имъемъ, ибо само наше внимание ограничено двигательными процессами. т. с. въ нашемъ случав выразительными движениям слова.

Если это такъ, то совершенно ясно, что чувствуя несовивстимость понятій А и В, но не всегда будучи въ силахъ ихъ логически анализировать (это возможно лишь, когда каждому ихъ признаку соответствуетъ напр. отдельное слово), мы не въ состояніи опредёлить (логически) все ли А несовивстимо съ В, или только какой нибудь одинъ изъ его признаковъ. Иначе говоря, если мы не выходимъ изъ области чисто логической обработки понятій, для насъ достижима истина только относительно простыхъ отношеній, но мы не можемъ опредёлить, что простю; слёд. и вообще аналитическая или логическая обработка понятій не заключаетъ въ себъ достаточнаго ручательства истины.

Этимъ мы произносимъ приговоръ почти надъ всёми метафизическими системами первой половины нашего вёка, и вмёстё съ тёмъ заканчиваемъ здёсь изложение учений его трехъ величайшихъ представителей — Фихте, Гегеля и Шеллинга. Оставляя

<sup>\*)</sup> Подробности этого процесса и его экспериментальное доказательство см. из мосит исихологическом изследовани: Beitrage zar Theorie d. sinnlichen Aufmerksamkeit (Philos. Studien, herausg. von W. Wundt, IV, 3).

за собой наиболье трудныхъ для пониманія философовъ, читатель, въроятно, вздохнеть съ облегчениевъ. Но авторъ не безъ нъкоторой тайной цели съ особенною подробностью излагаль эти, въ существъ дъла, отжившія системы. А именю, иногое показываеть, что ин живемъ во время весьма благопріятное возрожденію метафизики, хотя и въ иномъ видь. Распространеніе метафизическаго пессимизма, философскаго эволюціонизма, крайняго инстицизна и отчасти даже теоретическаго спиритизна — все это знаки времени. Предъидущее изложение, показывая гибель великихъ метафизическихъ теорій первой половины нашего въка. имъстъ именно въ виду предостеречь противъ повторенія старыхъ ошибокъ, за которыя уже столько разъ платилась философія, ділая одинь шагь впередь и затіжь два назадь. Эта же судьба несомнымо предстоить и новой метафизикы, если она захочеть "вънчать зданіе" раньше чтить спеціальныя науки заложили фундаментъ. Если такія истиню геніальныя и глубокомысленныя метафизическія системы, каковы были Гегелева в Шелингова, потеривли полное крушеніе, то какова же будеть судьба большинства современных намь "философій, " которыя не въ силахъ возвиситься даже на уровень техъ вопросовъ, какіе ставили себъ гиганты чистой мысли въ первой половинъ нашего въка!

## ГЛАВА ШЕСТАЯ.

## Шопенгауеръ.

(1788-1860).

Всякаго, ьто изучаль исторію пессимизма, занималь, конечно, вопросъ о причинахъ его распространенія. Это распространеніе такъ велико и такъ глубоко пронь дасть, какъ врядъ ди какая другая научная теорія нашего времени, кромі разві эволюціонизма. Главное сочинскіе Гартиана, появившееся въ то время, когда научные интересы отошли въ Германіи на задній планъ (1869 г.), видержало темъ не менье въ течени первыхъ семи леть — семь изданій, успъхъ для научнаго сочиненія объемомъ почти въ тысячу страницъ совершенно исключительный. Но вийств съ твиъ это вліяніе пессимизма подчинено какинь то странвань условіямъ. Сочинснія Шопенгауера, представляющія, коночно, не монъе интереса и вижиней привлекательности, чъмъ труди Гартмана, были долго совершенно игнорируевы. Когда же наконецъ они стали болье извъстны, пессимизмъ все-таки не произвель никакой школь. Чънъ болье онъ распространялся среди большой читающей публики, тънъ менье им видимъ его приверженцевъ среди философовъ, и не только Cathederphilosophanten, какъ выражался Шопенгауеръ, но и вообще ученыхъ. Не менве своеобразно современное распространение пессимизма среди молодыхъ представителей литературной Франціи, распространеніе непонятнымъ образомъ пдущее рядомъ съ поклонениемъ Спенсеру. Какія же причины всьхъ этихъ явленій?

Что пессимизмъ обязанъ успѣхами отнюдь не научнымъ достоинствамъ своей метафизики—это совершенно очевидно. Среди его метафизическихъ теорій мы встрѣчаемъ столько произволь-

14

наго, непоследовательнаго, наконецъ просто дикаго, что эти теорін несоннённо занимають одно изъ саныхъ цоследнихъ мёсть въ исторіи философіи. Къ обсужденію этихъ недостатковъ им еще не разъ вернемся въ последующемъ изложения, но и здесь уже иы можемъ указать на такія "образци", какъ напр. ученів Шопенгачера о познанів воля "изнутри", тогда какъ все остальпое познается нами якобы "извив", (ученіе безусловно ложное, а между темъ составляющее коренное и единственное основание всей его метафизики); налъе, на учение того же философа объ идеях заничающихъ какое-то среднее ивсто между сущностью міра-волею и феноменальнымь міромь представленій; о Гартмант и его мнимомъ уважении къ опытной наукъ и говорить нечего; Фр. Альб. Ланге въ своей "Исторіи матеріализма" \*) совершенно вфрио охарактеризоваль это отношение, сравнивъ .Гартмана съ фетишистомъ: какъ индъецъ С. Америки, когда видитъ что нибудь непонятное, говорить "это devil-devil", и думасть, что все объясниль, такъ и Гартмань, встричая какой нибудь еще не разъясненный опытной наукою вопросъ, говоритъ: "это просто дъйствіе "Везсознательнаго", и полагаеть, что разрышиль тыть всь трудности. А такъ какъ неизвъстнаго и непонятнаго пока еще достаточно, то и такой методъ открытія "Везсознательнаго" можетъ быть приминиемъ весьма легко и часто.

Но, повторяемъ, не эта жалкая метафизика была причиной успъха пессимизма; эту причину мы должны искать въ чемъ нибудь иномъ.

Можетъ быть, напр., эта причина лежить въ признании важной роли за волею, которая была отрицаема предъидущимъ нанлогизмомъ Гегеля? Однако и это открытие отпюдь не принадлежитъ пессимизму: Шеллингъ во второй половинъ своей дъятельности, а вмъстъ съ нимъ Краузе и Хр. Вейссе указывали на волю какъ на факторъ, или "потенцю" стоящую на ряду съ разумомъ \*\*). Мало того, у нихъ эта роль міровой воли была объясняема съ несравненно большей глубиной, чъмъ напр., это дълаетъ Гартманъ.

Часто, далье, видыли причину широкаго распространения нес-

<sup>\*)</sup> Фр. Альб. Лаше. Исторія матеріализма, т. 11, стр. 257 русск. перевода.

<sup>\*\*)</sup> Въ еще большей степени должно это сказать о Фихте (см. выше гл. III).

политическимъ и соціальнимъ пессинизномъ віжа или во вийиней привлекательности и оригинальности сочиненій Шопенгауера и Гартиана. Что въ этихъ объясненіяхъ есть доля праван, этого. конечно, отрицать невозможно. Пессимизиъ почти всегла инфеть болъе реальные источники, чънъ истафизическія теоріп. Мало того, какъ будетъ показано ниже, пессимизмъ у Шопенгауера и Гартиана даже вовсе не вытекаеть съ необходимостью изъ пхъ собственной истафизики. Съ другой стороны, ясное и часто инкантиое изложение этихъ философовъ было такою новостью послъ схоластической нанеры Гегеля в Фихте, что песомивню должно било имъть литературный успъль. Но врядъ ли, однако, эти причины достаточны для объясненія всей величины указанняго явленія. Общественный пессимизмъ пе есть же исключетсльная черта нашего времени. Мяло того, время появленія сочиненій Шопенгаусра было скорте временемъ оптимизма. Конецъ 60-хъ и начало 70-хъ годовъ, когда появилось первое и главное сочинсніе Гартилня, тоже было эпохою поднятія и объединенія Германів.

Въ ченъ же, наконецъ, причина распространенія этнхъ системъ? Причина эта, по нашему мнёнію, слёдующая: системы эти болье чьмъ какія нибудь другія и въ наиболье соотвымственной духу времени формь, удовлетворяють религіознымъ (и нравственнымъ) потребностямъ человъка.

Среди явленій общественной психологін им врядъ-ли моженъ найти другое, которое приниметь столь разнообразныя и новидиному такъ безусловно различныя формы, какъ религіозное чувство; а что въ системахъ Шопенгауера и Гартиана современный человъкъ можетъ находить если не удовлетворение этому чувству то замъну его, — это врядъ ли можетъ быть отрицаемо. Если сущность регулюзнаго чувства всегда и вездъ состояла въ личномъ подчинения человъка Верховному Бытію и соотвътственпомъ съ танъ чувствъ почтенія и страха, то несомивино, что грандіозныя, хотя и фантастическія теоріи пессимистовь способям вызывать тъ же чувства. Правда, эти теоріи по самому существу ихъ нантенстичны, по врядъ-ли кто решится утверждать, что пантензиъ безусловно противуноложенъ религи. И въ первонъ, какъ и въ посафдней, человъкъ чувствуетъ себя ничтожной единицей, которая чернаеть весь спыслъ изъ единаго источпика пірозданія, и если пантензув и считаеть пидивидууна

частью Целаго, то никогда не отождествляеть этого Целаго съ сумною этихъ пидивидуновъ, но ставить Его выше.

Мало того, можеть быть, именно этоть пантензиь и оказался болье соотвытственнымь религіозному духу времени, чымь, напр., тенстическая философія Баадера или Фихте младшаго, ибо выра въ догматы и вообще въ церковное христіанство была слишкомъ сильно подорвана предъидущей эпохой свободомислія. Религіозная потребность сохранилась, люди ищуть связи между отдывною личностью и цымых міромь, и связи не того свойства (логическаго), какую давала философія Гегеля, но болье внутренней, или вырные, болье способной кы переходу вы чувство; выбств сы тымь матеріалистическія и атенстическія теоріи прошлаго выка пе допускають возвращенія кы церковному христіанству—и воть почва для ученіи Шопенгауера и Гартмана готова.

Что эти системы несомивно близко стоять къ религіи въ широкомъ смысле слова, это мы видимъ, напр., въ отношения Шопентауера въ Буддизму и христіанскому аскетизму. Собственно гокоря, онъ прямо отождествляль (и не безъ основанія) свои ученія съ религіею Будди. Замфчательно также, что Гартианъ, несмотря на все свое свободомысліе, явно склонился къ спиритизму, этому несомиванному вырождению, именно, религиознато чувства. Но болье всего отражается этотъ религіозный характеръ въ санонъ пессинистическонъ отношения къ міру. Почти всемь культурнымъ религіямъ свойственна эта же черта; мало того, отрицаніе міра было часто исходныят пунктомъ религіознаго одушевленія. Правда, въ христіанскомъ аскетизмъ это отрицаніе міра имело источникомъ не соображенія о счастін (какъ у Гартмана и Шопенгаусра), но болъе правственные мотивы. Однако, трансцендентный эгоизмъ несомнённо имель место и въ чисто религіозныхъ стремленіяхъ.

Наше время часто и справедливо сравнивали съ эпохою паденія Римской Имперів. Помимо несомнівнаго сходства наших соціальных вонросовъ съ подобными же вопросами тего времени, въ самомъ нравственномъ складів есть что-то общеє: обіммъ эпохамъ свойственна какая то нервная внечатлительность и раздраженность, странно соединенная къ пресыщенностью и скептическимъ равнодушіемъ. Какъ здісь, такъ и тамъ, государственная религія находитъ среди образованныхъ классовъ только немного сторонниковъ; какъ тамъ, такъ и въ нынітшней Европі, неснотря на весь скептицизмъ, потребность върм въ лучшія и болъе справедливмя времена — громадна; какъ здъсь, такъ и тамъ эта въра, не находя правильнаго исхода, выраждается вътакія фантастическія и неимъющія устойчивости и достаточной глубины явленія какъ у насъ — С. Спионизмъ, пессимизмъ, наконецъ сниритизмъ, а въ Римъ — мистическій и чувственный культъ восточныхъ религій.

Такимъ образонъ, та единственная точка зрвнія, съ которой, по пашему мивнію, возножно оцвивать эти странныя ученія пессимизма такова: эти ученія подобны восточнымъ культамъ въ разлагающемся Римв и представляютъ, какъ и тв, случайныя и неправильныя удовлетворенія глубокаго нравственнаго и религіознаго чувства. Поэтому они могутъ имвть два исхода: если эти чувства (что однако сомнительно) суть только "остатки пережитаго", тогда пессимизмъ долженъ быть разсматриваемъ, какъ последніе остатки исчезающихъ теней суеверія. Если же' им находимся въ эпохіз действительно подобной той, которая предшествовала появленію христіанства, тогда въ ученіяхъ пессимизма им должны видёть первые, недостаточные, сами себя непонимающіе проблески новой истины. Но эти проблески также далеки отъ истиннаго свёта, какъ культь Изиды отъ христіанства.

## I.

Если есть какое небудь положеніе, которое обще всёмъ философсквить послё Кантовский системанть Германіи, песмотря на всё ихъ различія, то положеніе это таково: "мірть есть мое представленіе". Положеніе это высказанное втакой формів совпадаетть, повидниому, ста несомнітними результатами психологім, а признаніе его есть, по мнітнію нітмецкой философіи, первое начало мудрости, то чітить человіть освобождается отть догматическаго реализма. Разъ это будетть признано, можетть вносліть ствіе открыться, что за этимъ міромъ представленій стоить какая нибудь реальность (въ видіт вещи въ себі по Канту, міровой воли по Шопенгауеру, абсолютнаго Я по Фихте, абсолютной идеи по Гегелю, и т. д.); но это не измітнить вітрности перваго положенія, ибо возможность перехода за міръ представленій открывается у каждаго изъ этихъ философовъ только черезъ открывается у представленій открывается у каждаго изъ этихъ философовъ только черезъ открывается от

крытія (всегда мнимое) особеннаго органа или метода сверхонытнаго познанія (практическій разумъ у Канта, внутреннос познаніе воли у Шопенгауера, интеллектуальное воззрѣніе у Шеллинга, діалектическій методъ у Гегеля, и т. д.).

Это положеніе вполнѣ принимаєть Шопенгауєрь. Онъ начинаєть свое главное сочиненіе слѣдующими словами: "Міръ есть мое представленіе, — воть истина, которая имѣеть силу по отношенію къ всякому живому и сознающему существу, хотя одинъ только человѣкъ въ состояніи перенести ее въ рефлективное отвлеченное сознаніе, и какъ скоро онъ это сдѣлаєть, философское самосознаніе въ немъ наступило. Тогда сму станеть ясно и несомнѣнно, что онъ не знаетъ никакого солнца, никакой земли, а только глазъ, видящій солнце, руку осязающую землю; что окружающій его міръ существуєть только какъ представляющему, которое есть самъ человѣкъ... Нѣтъ истины несомнѣннѣе и менѣе нуждающейся въ доказательствѣ... \*).

Эта "несомнънная истина", на которой основывается вся философія Шопенгауера, мало того, которая есть основа и всей носль Кантовской ньмецкой философіи (кромь одного исключенія)— она, по нашему мивнію, опшбочна! Указать на эту ошибку значить найти основную ложь (πρῶτον ψεῦδος) ньмецкаго философскаго идеализма, и это мы постараемся теперь сдѣлать.

Въ положени "міръ есть мое представленіе" заключено два сужденія: 1) міръ есть комплексъ представленій и 2) "я" различенъ отъ представленій; представленія эти—мои, и это единственное сохравяющееся ц постоянно тождественное свойство ихъ.

Что касается перваго сужденія "міръ есть комплексъ представленій", то какое, спрашивается, его основаніе? Когда я го-



<sup>\*)</sup> Міръ, какъ воля и представленіе, § 1, стр. 1 русск. перевода. Мы цитируємь для удобства это сочнисніе въ русскомъ переводь, по переводь этоть (А. Фета) очень плохъ; напр., на страниць 385 мы встрычаемь слідующую фразу, заключающую пять отрицаній па двухъ строчкахъ: "Сюда относится и то, что приводить, уже отець исторіи, в что съ тіхъ поръ едва-ли было не опровергнуто именно, что че существовало человіка, который-бы не одниъ разъ не желаль не дожить до слідующаго дня". Поэтому въ нікоторыхъ цитатахъ мы ділаємъ незначительным формальным изміненія, ради большей ясноств.

ворю, напр., что это перо - реальный предметь, а это восноминаніс объ немъ — только комплексь представленій, то злісь я раздёляю представленіе отъ реальнаго предмета по весьма простому признаку: - меньшей устойчивости и ясности: восноминание является ясно только на несколько моментовъ \*), реальный же предметь сохраняется непэмьнымъ. Такимъ образомъ, терминъ "представление" не пиветь сань по себв какихъ нибудь абсолютныхъ отличій: всв его признави только количественние: меньшая устойчивость, меньшая ясность, большая связь съ чувствованіями, большая зависимость оть желаній и т. д. Но инчто, ни одинъ исключительно качественный признакъ не отлечаетъ представленій отъ того, что ин называемъ реальнивъ предметомъ. Правда, есть повидимому одинь такой признакъ и весьма существенный: представление существуеть только въ мосмъ сознаній, реальний предметь въ дъйствительности. Однако мегко видеть, что выражение существовать въ мосиъ сознания ссть только повтореніе прежняго въ другихъ словахъ. Мало того. это существование инфеть несонивно столь же реальный характеръ, какъ и все другое. Если би битіе инкло само по себъ степени, то преальное существование действительно могло бы быть отлично по качеству или степени отъ реальнаго, но такихъ степеней въ бытіп ніть: вещь существуеть или несуществуетъ \*\*). Поэтому и представленія ми отличаемъ отъ реальнаго бытія только по указанных выше относительным прпзнакамъ.

Все это разсуждение доказало повидимому то, что им желали опровергнуть, именно, что все есть только представления. Однако, это только кажется. Изъ нашего разсуждения, показы-

<sup>\*)</sup> Объ этонъ см. между прочинь мое экспериментальное изслідованіе "Beiträge zur Theorie d. sinul. Aufmerksamkeit" (Philos. Studien, herausg. v. W. Wundt, 1V, 3).

<sup>\*\*)</sup> Сколько различния философскія системы ни старались установить какое-пибудь понятное различіе между дійствительных существовапісмъ и возможнымъ, всё эти попитки, начиная съ Аристотеля и кончая 
Шеллингомъ и сродными ему философами, очевидно не вийли усийка и 
во всёхъ нихъ "возможное" при ближайшимъ анализі совиадаєть съ 
менлятьстинымъ еще дійствительнымъ. Замітимъ мимоходомъ, что вменно 
это понятіе "возможнаго" (и необходимаго) боліе, чімъ всякое другое 
способствовало блужданіямъ философів.

вающаго тождество по качеству реальнаго бытія и представлоній следуеть только одно: что все существующее ны одинаково ножень назвать како комплексомъ представленій, тако и реальностью, и въ обоихъ этихъ случаяхъ им не дасиъ ровно никакого знанія объ этомъ существующемъ, но высказываемъ только тождество: существу ощее - существуеть. Реальное же и идеальное. или дъйствительно существующее и представляемое, получають свою определенность только въ ихъ противуположеніи: только тогла А можетъ быть названо съ определенностью представленіемъ, когда рядомъ существуетъ В, имъющее большее постояпство, и потому называемое реальностью, ибо различие реальнаго и идеальнаго, новторяемъ, только количественное. Поэтому, когда им говорииъ "весь міръ есть представленіе", то этихъ ровно ничего не выражаемъ, ибо только тогда этотъ міръ можеть стать представлениемь, когда рядомь съ нимъ явится другой міръ — реальностей. Здёсь мы очевидно переходимъ ко второму изъ указанныхъ сужденій — именно, къ противоположности меня, какъ реальнаго и сохраняющагося, моимъ представленіямъ, т. е. измъняющимся состояніямъ. Если дъйствительно дано полобное сохраняющееся бытіе рядомъ съ изміняющимся міромъ представленій, то дъйствительно этотъ последній получастъ въ сравнении съ первымъ особый характеръ, именно дълается міронь явленій, въ противуположность міру сущностей \*).

Различныя направленія послі-Кантовской німецкой философін различно понняли это (мило) сохрапяющееся среди непрерывнаго теченія "каленій". Для фихте это "Я", для Гегеля—діалектическій законъ развитія, для Шопенгауера—воля,
какъ она непосредственно (и изнугри) познаваема для человіжа.
Уже одно это различіє миіній— весьма подозрительно; но ближайшая вхъ критика показываеть и ихъ совершенную ошибочность. Въ главь о фихте мы виділи, что единство сознанія от-

<sup>\*)</sup> Можеть показаться страннымъ, что мы какъ будто приписываемъ Канту мысль о томъ, что трансцендентальное Я есть сущность, тогда какъ онъ постоянно отряцаль возможность подобнаго познанія. Но мы говоримъ здісь не о самомъ Канті, занимающемъ въ этомъ вопрост столь неясное положеніе со своими Nonment in negativer Bedentung, но о всей измецкой философіи, которая вышла изъ Канта. "Я" фихте, подобно воль Шопенгауера и "идев" Гегеля суть уже вполив сущности, ничьмъ не уступающія тымъ, которые создавали "догматическіе" философи.

нюдь не ниветь абсолютного характера; притоит научная исихологія нашего времени весьма удовлетворительно объясняєть его изъ тождества условій жизни физическаго организма \*); даліве, что воля (Шопенгауера) отнюдь не дана абсолютно въ познаніи, это им увидинь сейчась; что наконець, минимі законъ развитія иден у Гегеля есть лишь цівлое сборище противорічій и логическихъ неясностей, это доказаль еще Тренделенбургъ, и съ его аргументаціей им познакомчлись уже въ главіз IV.

Итакъ, отъ всёль этихъ абсолютнихъ даннихъ сознанія не остается въ существё дёла вьлего. Такинъ образонъ, возвращаясь къ нашену разсужденію, им и здёсь не налодинъ противуположности Я (вли какихъ небудь абсолютнихъ даннихъ сознанія) тому, что нёмецкіе философи пазывають явленіями. Иначе говоря, и эдёсь, какъ при критивъ противуположности реальнаго битія представленіямъ им не находинъ никакого синсла въ положеніи "иіръ есть лишь конплексъ представленій", ибо и здёсь, какъ тамъ, им лишени втораго члена сравненія.

Вообще, внаго бытія, кром'в того, что все люди всегда називали реальнить, а что посятдователя Канта признали за одну видиность, за явленія, этого внаго бытія намъ не дано, поэтому то что вамь дано есть единственняя, а след., и совершенняя реальность. Это общее содержание только епослыдстви, при дальныйшень развити инсли, дълится на двы части, изъ которыхъ болъе устойчивая, постоянная, иснъе связанная съ чувствованіями и одпнаковая для всёхъ людей получаеть названіе объективнаго міря, въ противуноложность другой - менёе устойчивой и имеющей более связей съ экоціями, т. е. въ противуположность субъекту и его психическимъ состояніямъ. Иначе говоря, различіе субъскта отъ объекта привходить впоследствін (какъ уже глубокомысленно, но слишкомъ апріорно утверждать Шеллингь) въ существующему уже содержанію, которое до тыхь поръ ин не ножень назвать ни представленіями, ни реальностью, не только вообще бытість.

То, что придаетъ миниую очевидность положенію "міръ есть мое представленіе" есть повидимому чисто тождественное утвержденіе: все, что я знаю—находится въ моемъ сознаніи, и инчего помимо того, что находится въ моемъ сознаніи, мит не извъстно.

<sup>\*)</sup> Ribot. Les maladies de la personnalité.

Но при ближайшемъ анализъ оказывается, что это второе положение, полобно столь многимъ другимъ въ теории познания, имъсть два различнихъ смисла. Или подъ терминомъ "находиться въ сознания им понимасиъ нъчто опредъленнос, писнео, извъстныя частныя психическія отношенія между представленіями, какъ напр. связь по ассоціаціи смежность, связь представленія съ извъстнымъ чувствованісмъ или желанісмъ, извъстную быстроту сивны представленій, такъ называемое единство сознанія, однимъ словонь, какое нибудь изъ тъхъ качествъ, которыя мы обозначили выше терминомъ меньшей устойчивости и большей субъективности; въ этомъ случав "находиться въ сознании" имбетъ совершенно опредъленный смыслъ, который ближайшимъ образомъ составляетъ предметъ изученія для исихологіи; но изъ подобнаго значенія отнюдь не вытекаеть, что "все есть только представленія", напротивъ, здісь уже заранье дано отличіе субъективныхъ состояній отъ объективныхъ. Или, и это второй возможный сиислъ термина "находиться въ сознании", мы здёсь утверждаемъ простое существование для наст извъстныхъ вещей и выражаемъ лишь чисто тождественное положение: то, что существуеть не для насъ, намъ не дано въ сознаніи. Но здёсь опять возникаетъ прежній вопросъ: говоря для насъ, понимаемъ ли им подъ нами ибчто опредъленное, или нътъ? Если да, то мы следовательно уже разделили субъектъ отъ объекта, и след., уже не все есть лишь наши состоянія; — если нізть, если подъ словами "я", мое сознание не разумьють ничего опредъленнаго, но только быти вообще, то положение "міръ есть лишь мое представление" теряетъ опять всякій смислъ (за недостаткомъ втораго члена сравненія) и деляется совершенно однозначнымь утвержденію "мірь дъйствительно существуетъ Однинъ словомъ, или терминъ "представленіе" нивсть научный, психологическій смысль, т. е. указываеть на особую мало устойчивую связь явленій сознанія, тогда объективная, болье устойчивая связь уже признана данной; или представление и сознание означають только вообще бытие, и тогда выражение "міръ есть мое представление" терясть свое особенное содержание и дълается тавтологиею: существующее существуетъ. \*)

<sup>\*)</sup> Мы не должны быть введены въ заблуждение утверждениемъ Понецгауера, что субъектъ не предшествуетъ объекту, но что данъ вытель съ нимъ (Mipъ, какъ в. n np., сгр. 6), ни его основанномъ на

Возвратинся из изложению метафизики Шопенгачера и по-CHOTPHYS, KAKS OHS JAIBO DAZBHBACTS CBOO (JONHOO, KAKS MH видели) положение, что міръ данъ прежде всего какъ представленіе. Полобно всябому представленію, онъ должень ягляться намъ какъ объектъ -- субъекту; разделение познаваемаго отъ познающаго есть та самая общая и необходиная форма, которая обусловливаетъ возможность всякаго познанія. Следуя затемъ привъру Канта. Шопенгауеръ старается изследовать прочія необходимыя формы познанія; подобно Канту онъ ищеть, какія изъ нашихъ сужденій набють характерь исобходичостя и всеобщности, и заключаеть изъ этого ызъ характера къ ихъ субъективному (апріорному) происхожденію, т. е. видить въ нихъ формы познающаго духа или законы познанія. Онъ полагаль, что такихъ основнихъ, необходимихъ формъ сужденій четире, а именно: 1) все случающееся инветь предшествующую ему причину, 2) истинное познаніе должно навть достаточное основаніе, 3) пространство и время представляють непрерывный переходь между отабльными пунетами или моментами, и 4) всякое дъйствіе обусловлено своими мотивами \*). Если, съ одной стороны, эти четыро рода сужденій лежать въ основъ всякаго познанія, и безъ

этомъ опровержениемъ субъективная пдеализма Фихте. (ibid., стр. 16). Эти утверждения Ш. отнюдь не ослабляють нашего доказательства, нбо для него отношение субъекта къ объекту есть условие всякаго познания, мы же доказываемъ, что это отношение привходить впослъдствия къ данному уже содержанию, ибо субъекть не есть "то, что нознаеть и само пикъмъ непознаваемо" (ibid., стр. 5), по совершенно опредъленныя в познаваемыя исихическия отношения представления.

<sup>\*)</sup> Ми излагаемъ эти форми закона основанія въ такъ наз. Шопенгауеромъ дидактическомъ (а не систематическомъ) порядкъ (см. Ueber
d. vierfache Wurzel des Satzes vom eureicheiden Grunde). Нечего говорить, насколько произвольно это четвертное дъленіе: principium agendi
(мотивація) есть, конечно, тоже, что princ. fiendi (причина); princ.
essendi, конечно, не опредъляетъ всего характера пространства и времена;
наконецъ, prin. cognoscendi—ничего, въ существъ дъла, не значить.
Мы уже не говоримъ здъсь о томъ, дъйствительно-ли эти сужденія
пеобходими, а если необходими, то суть-ли они формы нознающаго
субъекта; и, наконецъ, сводими-ли они къ общей формъ принципа достаточнаго основанія. Въ философія III. такъ много спорнаго, ложнаго
и противорѣчнаго, что впредь мы будемъ обращать виниваніе только на
главныя ея опибки.

нихъ оно невозножно, то съ другой — Шопенгачеръ вийсти съ Кантомъ приписываетъ имъ лишь феноменальную действительность, т. е. полагаеть, что они приложимы лишь къ явленіямъ, а не къ вещи въ себъ, пбо во всъхъ нихъ признается уже различие субъекта отъ объекта познания, т. с. всв они относятся къ міру представленій. Міръ данъ намъ кавъ представленіе, н им не можемъ (пока) выйти изъ этого очарованнаго круга явленій. Истины естествознанія (т. е. разнообразные законы причинной связи), логики и другихъ отвлеченныхъ наукъ (т. е. область, гав господствуеть суждение о достаточномъ основании знания), математики (т. е. истины о пространствъ), наконецъ, самов познаніе нашихъ дібіствій и желаній (т. е. область, гді все опре--иди вонкадоонка дина жиндодина лишь разнообразное приложение этихъ четырехъ родовъ необходимихъ суждений, которыя ми признали формами познающаго духа, но которыя отнодь не принадлежать самой сущности вещей (Ding an sich).

До сихъ поръ Шопенгауеръ идетъ, въ существъ дъла, по дорогъ проложенной Кантомъ. Но дойдя до этого пункта онъ внезапно сворачиваетъ съ большой проъзжей дороги нъмецкой философіи и открываетъ (миную) тропинку въ дремучій лъсъ вещей въ себъ, изъ котораго онъ уже не найдетъ выхода. Этотъ поворотный пунктъ опредъляетъ весь характеръ его системы и потому требуетъ болъе близкаго обсужденія.

Значение стоящаго передо мпою, въ качествъ поего представленія, міра, говорить Шопенгауерь, или переходь оть него, какъ простаго представления познающаго субъекта къ тому, чемъ онъ можетъ быть кроми того, остались бы навсегда неотысканними, еслибы изследователь быль бы самъ ничемъ другимъ, какъ чисто познающимя субъектомя (окрыленной головою ангела безь тыза). Но онъ самъ коренится въ этомъ мірь, именно, чувствуетъ себя въ немъ пидивидуумомъ. т. е. его познавательная способность исобходимо посредствуется теломъ, котораго аффекты... служать для разсудка исходной точкой познанія... міра. тыо для исключительно познающаго субъекта... такое же представленіе, какъ всякое другое. Его движенія и двиствія, съ этой стороны, знакомы ему не болье, чымь изивнения всыхь другихъ созердаемыхъ объектовъ, и были би настолько же чужди п пенонятны, если бы ихъ значение не разъяснялось для него какимъ либо совершенно инымъ образомъ.... Онъ также назы-

валь бы внутреннею, непонятную ему сущность проявленій и дъйствій собственняго тыла — силою, качествомъ, характеромъ, какъ угодно, но не имъль бы о ней дальнъйшаго понятія. Но все это на деле совершенно иначе; пидивидууму... дано слово разгадки, и это слово есть воля. Оно, и только оно, даеть ему ключь къ собственному явленію, раскрываеть значеніе, указывасть внутренній механизиь его собственнаго существа, собственныхъ дъйствій, собственныхъ движеній. Познающему субъекту... его тело дано двуня вполне различными способами: вопервихъ. какъ представление въ созерцании, какъ объекть среди другихъ объектовъ, подвластный законамъ природы; но затемъ, въ тоже время и совершенно инымъ способомъ, именно какъ то, что каждому непосредственно знакомо и что обозначается словомъ воля. Каждый действительный акть его воли делается тотчась и неиннуемо и движеніемъ его тыла... Акть воли и двйствіе тыла не два различныхъ, объективно познанныхъ состоянія, соединениныхъ связью причинности и состоящіе въ отношеніи причины н дъйствія, но они одно и тоже, только данное двумя совершенно различными способами: разъ — совершенно непосредственно, н другой-- въ созерцаніи для ума. Действіе тела ничто иное, какъ объективированный, т. е. выступившій для созерцанія акть воли... Только въ рефлексін воля и дъйствіе различни; въ дъйствительности они одно и тоже. " \*) Эту истину о внутренномъ познанін воли Шопенгауерь называеть философской хат' ёбоууу, и свое открытіе характеризуеть следующимь образонь: лизвию нельзя проникнуть до существованія вещей: бакъ ни старайся, не пріобретень ничего кроме образовь и имень. Унодобляенься человъку, который ходя вокругъ замка и напрасно ища входа предварительно срисовываетъ фасады. Тънъ не менъе это и есть тотъ путь, по которому до меня ходили всв философи". \*\*) Посмотримъ тенерь поближе насколько правиленъ этотъ новый "по преинуществу философскій путь.

Въ понятіи воли, какъ сущности, мы должны различать у Поненгауера два рода признаковъ: одинъ положительный, другіе отрицательные. Положительный, какъ видно изъ приведенной выписки, дается человъку внутреннихъ актоме, который мы обо-

<sup>\*)</sup> Мірь, какь в. и пр., стр. 118—20 (§ 18).

<sup>\*\*)</sup> ibid., crp. 118 (§ 17 sub. fin.).

значаемъ словами "я хочу". Но та внёшняя обстановка, въ которой является этотъ актъ нашему познанію, т. е. какъ цаше представленіе (обусловленное выше указанными субъективными формами познающаго духа), эта вся обстановка, т. е. 1) мотивы для "я хочу", 2) всё его прочія причинныя связи, 3) его разнообразныя проявленія, насколько они обусловлены пространствомъ в временемъ — все это принадлежить субъективной природі представленій, а не самой волі какъ сущности. Такимъ образомъ, только объективація воли, т. е. ея внішнее явленіе для познающаго духа (а не внутренное, для дійствующаго) даеть этимъ проявленіямъ многообразность и причинную обоснованность, но самой воль, какъ сущности, эти признаки чужды. Поэтому отрицательныя ея свойства состоять: 1) въ ся единстві (внівременности и безпространственности) и 2) въ безпричинности и свободі. \*)

Выводъ Шопенгауера относительно этихъ отрицательныхъ свойствъ воли, какъ сущности, представляетъ, однако, очевидную и чисто логическую ошибку. Оставляя въ сторонъ сомнительность его теоріи познанія (которая вся зиждется на ложномъ, какъ мы видьли, предположеніи о томъ, что міръ есть прежде всего представленіе), самое большее, что ми могли бы изъ нея заключить, это слідующее: пространство, время и причинная связь суть субъективныя формы познанія, поэтому сущность вещей, можеть быть, ихъ и не имъсть, т. е. мы не имъсйъ основаній утверждать, что она, подобно явленіямъ, многообразна и связана причинностью. Но, съ другой стороны, утверждать положительно, что если эти формы субъективны, то онъ не чогуть быть амистию ст тимъ и объективны, значить поступать, какъ тотъ, кто сказалъ бы: я добръ, слидовательно вст прочіе (внъ меня)—замі! \*\*)

Читатель, мало знакомый съ историческими судьбами философіи, можеть удивиться, какъ такая грубая логическая ошибка могла быть совершена человѣкомъ, какъ Шопенгауеръ, обладавшимъ несомнѣнно глубокимъ умомъ. По къ сожалѣнію, исторія философіи кишитъ подобными недоразумѣніями, и причина этого

<sup>\*)</sup> ibid., стр. 126 п сл., 133.

<sup>\*\*)</sup> Совершенно однородное возражение делаетъ Гартианъ Канту но новоду исключительно субъективнаго понимания—пространства и времени (Philosophic d. Unbewussten, стр. 254 перв. изданія).

все таже, на которую им уже не разъ указывали: крайне незначительное количество в часто весьна малая достовърность фактическихъ сведеній, которыя кладутся въ основу саныхъ широкихъ философскихъ обобщеній. Любонытное локазательство этого можеть представить любой справочный словарь философскихъ понятій. Всв эти словари весьма незначительного (сравнительно съ подобниям же пособіями въ другихъ отрасляхъ знанія) объема, и мы врядъ ли ошибемся, если примемъ, что вся прошлая исторія философіи представляєть разнообразныя перестановки" какой нибудь сотни (если не меньше) понятій. При такомъ маломъ фактическомъ матеріаль мыслитель имветь обывновенно слишкомъ мало точекъ опоры, и высокія башни имъ возводимыя начинають скоро коситься, чего строитель, сабпо довъряющій фундаменту и не желающій постоянно свърять своей постройки отвъсомъ опыта не замъчаетъ. Это явление отнюдь не свойственно одной философіи, но им встръчаемъ его повсюду въ наубъ, когда количество и достовърность фактическаго матеріала не соотвътствуеть широть обобщеній: всегда въ таконь случав достовърность выводовъ постепенно становится меньше. Примерами тому могуть служить напр. все теорін о ходе проводящихъ путей головчаго мозга, о функціяхъ конечнаго аппарата зрительнаго нерва и т. и. Но точная наука давно приняла благоразумное решеніе не делать отъ фактически подтвержденнаго матеріала болье двухъ или трехъ чисто логическихъ шаговъ. Для философовъ же подобное ръшение казалось до сихъ поръ слишкомъ тягостно, и примъръ разбираемыхъ нами въ этопъ отделе философскихъ системъ показиваетъ, что всъ они искали скорве "иногого, чемъ добраго".

До сихъ поръ шла рѣчь объ отрицательныхъ качествахъ воли, какъ сущиости; посмотримъ теперь насколько обоснованъ ем единственный положительный признакъ, открывающійся кахдому въ актѣ самаго хотѣнія. Шопенгауеръ разумѣетъ здѣсь ту сторону явленій воли, которую исихологи называютъ импульсомъ. Предметъ желанія или мотивъ имнульса Шопенгауеръ относитъ (какъ мы видѣли выше) къ міру явленій: волѣ какъ сущности принадлежитъ лишь совершенно безцѣльное, слѣпое и безпредметное влеченіе къ дѣятельности вообще. \*) Замѣтимъ, во-

<sup>\*)</sup> Мірь, кикь в. и пр., см. напр. § 54.

первыхъ, что отделеніе мотива отъ самаго вмиульса воли есть исключительно логическое отвлеченіе; логически раздёлять явленія, данныя въ природё вмёстё мы конечно можемъ, но чтобы возводить отвлеченія подобныя "импульсу воли" въ метафизическія сущности, для этого требуется имёть какія нибудь основанія, кромѣ логической абсгракців. Какое же основаніе даетъ здёсь Шопенгауеръ? Оно можеть быть выражено такъ: единство движеній тыла съ импульсами воли.

Это утверждаемое Шоненгауеромъ единство мы можемъ понимать деояко, именно-или принять, что подъ импульсомъ волн онъ разунаетъ исплючительно санъ импульсъ безъ всякой цали, такъ что въ немъ не заключено даже указаній какому именно движению въ тъль онъ соотвытствуеть, или предположить, что дотя дальныйшія цып движенія (чотиви) не принадлежать воль самой по себь, но непосредственное знаніе тыла ей все-таки свойственно. У самого Шопенгауера им не находииъ указаній на то, какое изъ этихъ толкованій онъ приничаеть, \*) но какъ то, такъ и другое изъ нихъ оказывается ири ближайшемъ разснотринін одинаково невозножнычь. Дийствительно, если ны примень, что единство воли и движеній тыла ограничивается однинь импульсомъ, то мы теряемъ всякое основание для признания этого рода познанія особенными оти всехи прочихи. Ви чеми состоить, въ самомъ дъль, его отличіе, по Шопенгауеру? Въ томъ, что въ то время, какъ всѣ другія явленія природы для насъ въ ихъ сущности непознаваемы, что въ ихъ основъ лежитъ, кавъ учить физика, для насъ непостижния "сила", -- движенія тыл для нась объясними и понятни, именно здысь эта не-

<sup>\*)</sup> Самой волі, по III., чуждо всякое позпаніе, поэтому, можно думать, и познапіе о соотвітствующихь ей импульсахь движеніяхь. По съ другой сторопы, Шопенгауерь прямо утверждаєть, что строеніе тіла совершенно тождественно характеру пипульсовь воли: "какь общечеловіческой волі, такь индивидуально прина соотвітствуєть общечеловіческой волі, такь индивидуально прина карпорація, которая потому вполив и по всіхь частяхь характерна и впразительна". (ibid. стр. 129, § 20). Изь этого мы пидиви, что соотвітствіе воли тілу ограничиваєтся такь наз. Шопенгаўсромь "плеями", которыя пменно и запичають, какь мы увидимь дальше, это вполит пеопреділенное и некозможное положеніе между единой волею и ея многообразными проявленіями.

постиживая въ другилъ случаяхъ сила есть наша воля. Если, однако, подъ волею разумъть лишь одниъ импульсъ, безъ всякаго его соотношенія съ тънъ, на что онъ направленъ, т. е. безъ соотношенія не только съ его мотивами, но и съ характеромъ тъхъ движеній нашего тъла, которыя изъ него происходять, то подобная воля также безсодержательна и лишена всякихъ признаковъ, какъ и сила вообще, т. е. открытый Шопенгауеромъ путь къ познанію вещи въ себъ не даетъ въ таконъ случать ровно никакого поваго знанія. Что такое, дъйствительно, обозначають вообще слова "импульсъ воли", если им не указываемъ ни того къ чему онъ направленъ, пи его сознательности \*), не какихъ нибудь другихъ его связей съ психическими явленіями? Это такое же безсодержательное, непонятное обозначеніе, какъ и слово "сила", и оба они указываютъ лишь на нъкоторый не-извъстный намъ ж.

Второе возможное толкованіе Шопенгауеровскаго положенія объ единствъ воли и тъла приводитъ къ еще большимъ затрудненіямъ. Дъйствительно, утверждать, что человъку непосредственио свойственно знаніе того, какой импульсъ воли произве-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Сознательность или, точиве, психическій характерь принадлежить волћ, именно по ен связямъ съ субъективнымъ комилексомъ представленій, т. с. съ темъ, что только въ теченій развитія человъкъ начинаеть отделять, такъ менее устойчивое, отъ объективныхъ явленій, какъ более сохраняющихся. До вакой стечени это такъ, до вакой стечени саной воль или импульсу чуждъ субъективный характеръ, это могутъ съ наглядностью показать два сабдующихъ примъра. Ликари, а затъяъ и такъ наз, одержимые въ обществахъ мало цивелизованныхъ, непрерывно утверждають, что такое то ихъ действіе или даже желавіе принадлежить не имъ самимъ, но огладіншему ими духу, т. с. прямо отрицають субъектинный характеръ импульсовъ ихъ собственной воли. И это обстоятельство совершенно понятно, ссли им признаемъ все болье утверждающееся въ современной исихологіи возарініе, что личность или субъекть есть лишь наиболте твердая и постоянная группа представленій, которая потому всегда присуща сознанию и сопровождаеть всв другія представленін. (Подроби. объ этомъ см. особ. у Ribot. Les maladies de la personnalité). Другой фактъ подобной исихической излюзіи — обратнаго характера; именно, загиниотизированные субъекты принимають визшенния имъ дъйствія за совершенно свободния и ими самими желаемия.-Самъ III. это признаетъ, геворя, что непосредственное явление чуждо формы субъекть-объекта. (Міръ, стр. 133).

леть какое движение, значить противорфчить всемь ныне твердо устяновленнымъ относительно этого предмета даннымъ научной психологіи. Психологія эта показываеть, что не только знаніе формы тыла не дано человъку непосредственно, но что понятіе о самомъ пространствъ, обусловливающее его возножность, есть результать психическаго развитія. \*) Что же касается до знанія о формь собственнаго тыла и о соотвытствін такихъ то движеній съ такими то цізнями, то все это есть лишь продукть длиннаго опыта каждаго человъка, ребенокъ же рождается на свътъ, какъ превосходно говоритъ Прейеръ, съ совершенно хаотическимъ состояніемъ ощущеній тела, которыя лишь последовательно (черезъ сравнение непрерывнаго характера иннерваціонныхъ ощущеній съ качественными "містными знаками" осязательных в зрительныхъ) слагаются въ тотъ сложный комплексъ представленій, который ны имбень о движеніяхь нашего тела. Никакого же непосредственнаго, абсолютнаго знанія о немъ и характеръ его движеній намъ не дано, и противоположные взгляды на этотъ предметь Шопенгауера объясними лишь, отчасти, изъ положенія въ его время научной психологіи, отчасти же, изъ его общаго непониманія естественныхъ наукъ (о чемъ см. неже).

Такить образонь, какъ ни понимать это положение Шопенгауера о "внутрениемъ познавании воли", оно во всякомъ случать оказывается лишеннымъ всякаго основания. Мы уже не говоримъ здёсь о его прочихъ недостаткахъ, о томъ, напр., что вообще принимать волю за причину движений тела \*\*) возможно лишь при отрицании закона сохранения энерги, что объяснять прямо изъ нея процессы и даже строение тела значитъ игнори-

<sup>\*)</sup> См. напр. теорію Вундта (Физіологич. психол., стр. 700 и сл.), котораго попытка примирить нативизмъ съ эволюціопизмомъ намъ представляется весьма удачной. Печего и говорить, что Вундтъ не придаетъ нативизму абсолютнаго смысла.

<sup>\*\*)</sup> Попентауеръ, отрицая причинное отношение воли къ движевиявътъла (ибо такое отношение устанавливается разсудкомъ между двумя явлениями, а не между сущностью и явлениям, какъ мы это имъемъ здъсь), видитъ однако въ ней то, что объясняеть эти движения и лежентъ въ ихъ основт (Міръ, стр. 128 и сл.). Такимъ образолъ, мы находимъ здъсь туже двусимсленность понятия причины, какъ и у Канта: 1) причина понимается какъ закономърно предшествующее явление 2) она опредъляется какъ сущность, порождающая явления.

ровать всю физіологію, и проч., и проч. Одникь словомь, этоть новый путь "по которому до меня не ходиль еще не одниь философъ" оказывается вибств съ твиъ и такинъ, по которому ни одинъ изъ нихъ (надо надвяться) и впредь не пойдеть.

Доказавъ (инихо) что воля, какъ сущность, лежить въ основъ человъческой дъятельности, Шопенгауоръ переходить къ доказательству, что таже воля составляеть и вообще сущность природы. Но здъсь его разсужденія окончательно дълаются произвольными и фантастическими.

Прежде всего онъ старается установить бытіе того, что онъ называеть "Илатоновскими идеями". Мы виділи выше, что представленія суть объективаціи нікоторой сущности—воли, т. е. она (воля) является познающему субъекту какъ нікоторый объекть, подъ формами пространства, времени и причинности. Соотвітственно этому множественность (существованіе одинаковыхъ вещей въ разныхъ частяхъ пространства), изміняемость во времени и причинная связь (которая опреділяеть, что данное явленіе должно произойти въ извістный моменть и въ извістномъ місті) — всі эти признаки принадлежать лишь явленіямъ воли, а не ей самой, или, какъ выражается Шопенгауеръ, пространство, время и причинность составляють principium individuationis, т. е., такъ сказать, разиножають для познающаго субъекта одну и туже объективацію воли въ безконечномъ пространствів и времени.

Однако пространство, время и причинная связь суть уже частимыя формы познанія, которое имѣеть одну общую — именю, противоположность субъекта — объекту. Самая общая форма познанія есть представленіе вообще, объекть являющійся субъекту. Иначе говоря, познаніе (т. е. объективація воли для субъекта) имѣеть, по Шопенгауеру, двѣ ступени: одну — высшую, гдѣ объекть познанія подчинень лишь совершенно общей формѣ знанія, т. е. есть какое нибудь качествею, которое еще пе разиножено временень и пространствомь и не узаконено причинною связью; другую — низшую, гдѣ эти качественныя объективаціи подчиняются прочимь частимымь формамь познающаго субъекта, т. е. распредѣляются въ пространствѣ, времена и связываются причинностью. Эти первыя, верховныя, чисто качественныя объективаціи воли и суть то, что Шопенгауеръ называють "идеями". Эти идеи, согласно ихъ пройсхожденію, чужды изиѣняемости во

времени, пространственной множественности и причинной зависимости, но съ другой стороны онв уже не представляють единства, какъ сама сущность — воля, но суть разнообразныя качества или силы. Подъ силами мы именно разумбемъ то, что отлично отъ явленій, что находится само виб ихъ закономбрности, но что уже имбеть опредбленныя свойства и не есть совершенно единая и ненябющая качествъ сущность — воля.

Такими идеями Шопенгауеръ считаетъ, вонервыхъ, силы природы: электричество, магнитизмъ, тяжесть, косность, непроницаеность (sic), свътъ, упругость, химическое сродство и т. д. \*), далье, животныя и растительныя формы, и наконець, пидивидуальные человические характеры. Съ замичательнымъ непониманіемь результатовь естествознанія, онь всячески отрицаеть возножность какого нибудь объясненія этихъ, по его митнію, непостижникъ силъ, которыя онъ, следуя схоластанъ, называетъ qualitates occultae, "Современный, въ половинъ 19 стольтія снова подогратый, по невъжеству считающий себя оригинальнымъ грубый матерьялизмъ, говорить опъ \*\*),... при тупомъ отрицания жизненной силы, желаеть объяснить жизненныя явленія изъ физическихъ и химическихъ силъ, и последнія опять-таки вывести изъ механическаго дъйствія матеріи... Согласно этому даже свыть долженъ быть механической вибраціею, или даже волненіемъ воображаемаго и съ этою целью ностулируемаго эфира, который достигнувъ до ретини, багабанить по ней, такъ что напр. 483 билліона ударовъ въ секунду производить красный цвътъ, а 727фіолетовий и т. д. Неразличающіе цвътовъ оказались бы людьия немогущими счесть барабанныхъ ударовъ: не такъ ли? Такія грубыя, механическія, демокритовскія и подлиню корявыя теоріп вполет достойны людей, которые черезъ патьдесать леть по ноявленін Гётева ученія о цвътахъ еще върять въ однородные лучи Ньютона и не стидится это висказывать. Они узнають на опить, торжественно прибавляетъ Шопенгауеръ, что то, что прощается ребенку (Демокриту), изрослому не прощается. Они со временемъ могли бы даже кончить позоромь (sic): но тогда каждый украдкой уходить, какъ будто онь при этомъ и не быль (?!).

Принимая въ соображение, что Шопенгауеръ писалъ эти слова

<sup>\*)</sup> ibid., etp. 145.

<sup>\*\*)</sup> ibid., crp. 146.

въ 1844 году (3-е изданіе), им ноженъ только (считая всякую критику здісь излишней) новторить для нолиоты характеристики слова саного автора. "Не соотечественниканъ, не современниканъ— человічеству нередаю я ныя оконченное твореніе въ уніренности, что опо окажется для него не безъ достониства... Ибо только для него, а не для преходящаго, своинъ временнынъ безупіснъ занятаго поколінія, ногло произойти то, что ноя голова ночти противъ ноей воли, въ теченіе долгой жизни непрестанно предавалась своей работів").

Нанъ остается сдёлать послёдній магь въ этой удивительной истафизикъ, висино указать, какъ обосновиваетъ Шоненкатерь свое инвије о томъ, что не только за человеческинъ иядиведууномъ, но и за всвии прочини "идеяни" или силани стоить таже воля. Здёсь им ножень привести лишь слова саного автора, ибо онъ почернаетъ свои аргуненты не изъ логики, а (превиущественно) изъ реторики. Если им внихательно разснотринъ явленія пеорганическаго міра, говорить опъ \*\*), если ми увадань могучее, неудержнюе стремление водь въ глубину, постоянство, съ которынъ нагнять снова обращается къ свверу. увлеченіе (?), съ какият къ ному тянотся жельзо, напряженіе, съ какить электрические полюсы ищуть (?) возсоединения, я которое, подобно человъческимъ желяніямъ, только усиливается отъ препятствій (sic); если ин носмотринь на внезапное и бистрое наростаніе кристалла, съ такою правильностью образованія, которое очевидно (sic) есть только пораженное п задержанное стренленіе въ развихъ направленіяхъ: если им запітни виборъ, съ конеъ тъла посредствонъ жидеяго состоянія освобожденния н выведенныя пав оковь опрпенснія (3), другь друга ищуть и избъгають (?), соединяются и разъединяются; если мы наконецъ, непосредственно чувствуемъ, какъ тяжесть, коей стремленію къ зомной масст противодъйствуеть наше тело (?), постоянно давить н гнететь последнее, верная (?) своему единственному стренленію; то наиз не нужно особенно напрягать воображеніе, чтобы даже въ такой дали распознать свое собственное существо, то саное, которое увлекаеть и насъ къ своимъ целянь при светь познанія, а здісь въ слабійшную своную проявленіяхь стренится

<sup>\*)</sup> ibid., предисловіе къ второму над. (1844 года).

<sup>\*\*)</sup> ibid., crp. 140,

лишь сліво, глухо, односторонне и неизмінно, и тімь не меніве повсюду одно и то же, — подобно тому, какъ первое мерцаніе зари разділяеть съ лучами полдня назвапіе солнечнаго світа— и потому здісь, какъ и тамь, должно называться волею, составляющей сущность всякой вещи". Намъ нечего возражать на подобное доказательство, котораго вся спла состоить въ умышленномъ и произвольномъ обозначеніи физическихъ явленій психическими терминами.

Объединяя теперь въ краткихъ чертахъ эту ложную, произвольную и противоръчивую \*) метафизическую систему, им можемъ ее представить слъдующимъ образомъ. Въ основъ піра лежить единая, неизявная и безпричинная воля, которая не имъетъ сама по себъ никакихъ качествъ и которой свойственно лишь вообще желать дъйствовать, т. е. жить. Она слъпа, неразумна, и, какъ увидимъ дальше, несчастна. Объективируясь, эта воля создаетъ физическія сили, затъмъ стремясь лучше, т. е. тверже, обосновать свое проявленіе—растепія и животныя формы, наконецъ, человъка съ его разсудкомъ. Эти проявленія міровой воли

<sup>\*)</sup> Чтобы не затягивать основнаго изложенія, мы относимь въ примъчание указания на противоръчия въ метафизикъ III. Важивищее изъ этихъ противорачій несомивню состоить въ роли, которую III. приписываеть борьбъ "идей" за существование. Борьба эта, по его собственнимъ словамъ, происходить линь за матерію (ibid., стр. 160 и 176); но матерія, какъ онъ выражается, есть "паскиззь одна причинность" (ibid., стр. 9 и сл.) и следовательно борьба между идеями происходить лишь въ области человъческаго познація, ибо причинность есть субъективная форма. Изъ этого, въ свою очередь, сабдуеть: 1) что до появленія человъческаго разсудка (съ его тремя формами: пространствомъ, времецемъ и причиностью), борьбы между идеями не могло быть; по тогда и самъ разсудокъ произойти не могъ, ибо причина этого происхожденія, по Шопенгауеру, есть лишь исобходимость создания лучше организованпаго для борьбы существа (ibid., 178, § 27); 2) если иден борятся ляшь въ человъческомъ разсудкъ, то спасеніе міра не въ квізтивъ воли, а въ уничтожении интеллигенции; 3) и самое нажное, самая эта борьба за существованіе есть лишь призракъ, видемость, и след, воля сама по себь отнюдь не песчастна. - Мы не говоримъ здысь о прочихъ недозмъніяхъ, порождасмыхъ этиме удивительными "идсями", которыя и не явленіе, и не сущность, а что-то между шими, — которыхъ способъ провехожденія изъ сдиной воли, воли пеновятець, какъ и већ попытки вывести изъ единаго -- многое (на чемъ спотывнулись рашительно всф моинстическія системы), и проч.

борятся за существованіе, ибо таково исилючительное желаніе этой міровой сущности—жить! Человіческій разунь есть лишь посліднее и наиболіте совершенное въ этонь родів орудіе, ибо дозволяя предвидініе явленій природы онъ наиболіте способень самь сохранить бытіе человіна. Но здісь же открывается и новый путь къ спасенію міра, предметь которынь мы теперь и должны заняться и который есть задача пессимистической этики Попенга уера, т. е. той части его философіи, которая, несмотря на все несовершенство его метафизики, доставила ему въ нашемь вікті такое выдающееся місто.

## II.

Шопентауеръ начинаетъ съ разсуждения о силь безиравственныхъ влеченій человька и о трудности ихъ одольть \*). Первое изъ такихъ влеченій есть эгоизму. Онъ не есть желаніе причинить другому вредъ, но совершенное непризнание чужнуъ интересовъ: это безгранциное желаніе себъ счастья связано какъ въ животномъ, такъ и въ человъкъ со всей природой ихъ, нало того, можно сказать составляеть ее; а причина этого, что свое благо ощущается каждынъ непосредственно, чужое же лишь болье отвлечению. Еслибы страхъ наказанія при жизни или посль смерти не умфрялъ эгоизмя, то онъ могъ бы достигнуть самыхъ чудовищныхъ разифровъ: "многіе люди были бы въ состояніи убить другого только для того, чтобы его жиромъ вычистить себъ сапоги". Прямая противуположность эгоизма — справедливость, которая и составляеть нервую изъдвухъ основныхъ добродътелей; вторая же есть любовь, противуположная второму безнравственному влеченю, которое им ноженъ вообще назвать желанісять зла или ненавистью. Ненависть возникаеть прежде всего изъ столкновенія моего эгонзма съ чужниъ, причемъ всегда и необходимо рождается (уже не простое безразличие въ чужому благу а) зависть и вражда. Принимая въ соображение силу и разнообразіе формъ эгопама — жадность, сладострастіе, себялюбіе,



<sup>\*)</sup> Schopenhauer. Die beiden Grundprobleme der Ethik (Dritte Aufl., 1881). Begründung d. Ethik. Antimoralische Triebfeder (§ 14 — Ueber die Grundlage der Ethik, crp. 196 u cs.).

скупость, страсть къ наживѣ, несправедивость, жестокосердіе, гордость и проч., далѣе, силу и разнообразіе видовъ ненависти — недоброжелательство, зависть, злость, истительность, паглость, вражду, гиѣвъ, жестокость и проч., им видииъ, какъ трудно разрѣшить проблему нравственности, если только эта послѣдняя должна быть не школьной теоріею и упражненіемъ въ логикѣ, а имѣть жизненную силу.

Несомнънно, однако, что есть дъйствія, которыя внушены человъку не эгопзиомъ и не ненавистью. Винкельридъ, когда онъ схватилъ вражескія пики и вонзилъ въ свою грудь, конечно, не имълъ цълью личнаго счастья. Какой же можетъ быть мотивъ при подобныхъ дъйствіяхъ? \*)

Принимая въ соображеніе, что каждое дъйствіе должно имъть мотивъ, что мотивъ есть всегда ньчто желаемое, что желаемо лишь благо въ широкомъ смысль слова, и наконецъ, что въ истинно нравственныхъ дъйствіяхъ отсутствуетъ эгоизмъ, т. е. желаніе своего блага, мы приходимъ къ необходимому выводу, что въ подобныхъ дъйствіяхъ человъкъ питетъ прямымъ и исключительнымъ мотивомъ чужое благо \*\*). Но какъ, сирашивается, возможно, чтобы чужое благо само по ссбы было моею цълью? Отвътомъ на это служитъ самое обыкновенное и естественное явленіе — симпатія или состраданіе. Въ этомъ удивительномъ, повседневномъ, но поразительномъ и тапиттвепномъ \*\*\*) чувствъ обоснована возможность чистой нравственности, т. е. совершенно не эгопстической дъятельности, ибо оно даетъ человъку возможность считать чужое благо прямо своимъ \*\*\*\*).

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 205 n c.i. (§ 16). \*\*) ibid., crp. 203 sq. (§ 15).

<sup>\*\*\*)</sup> ibid., стр. 209.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Какъ им увидии ниже, Попсигауеръ дастъ "тапиственной симпатів метафизическое объясненіс, именло разсматриваєть ес, какъ темпую дога ку объ единстві міровой воли, лежащей въ основі всіхъ живихъ существъ, дога ку о томъ, что, въ сущности, "мучитель и мучимий одно", и что вся природа "тоже ты" (Міръ, какъ в. и пр., стр. 422—3, § 63). Научияя испхологія нашего времени ноказываєть однако, что въ подобныхъ предположеніяхъ нітъ никакой нужди. Писнво, если, какъ то въ настоящее время можеть считаться почти доказанчимъ, восномянація номіщени въ тіхъ же нервнихъ центрахъ, что в реальния ощущенія, и представляють отъ первихъ лишь различіе по нитензивности, то явленія сочувствія суть, очевидно, лишь слабый, по

Итакъ, человъку свойствении, вообще говоря, три рода желаній: 1) эгонстическія, т. е. личнаго счастія, 2) зложелательния— чужаго несчастія и 3) сострадательныя или симпатическія— чужаго блага. ППопенгауеръ здѣсь и повсюду говоритъ именно о состраданіи, а не сочувствій счастію, которое по его миѣнію не бываетъ непосредственно ощущаемо, и именно потому, что само счастіе или удовлетвореніе, по его теоріи, имѣетъ лишь отрицательный характеръ, т. е. представляєть одно устраненіе неудовольствія (си. ниже).

Состраданіе есть основа объихъ главнихъ добродьтелей — справедливости и человъколюбія. Справедливость есть первая ступснь нравственности; отрицательная ся формула— "никому не вреди". На этомъ принципь основано всякое право и государство \*). Исловьколюбіе есть вторая, положительная добродьтель, и ся формула— "всьмъ по мъръ силь помогай", устраняя активно чужое страданіе \*\*). Такимъ образомъ, вся нравственность заключена еще въ старомъ положеніи: Neminem laede, imo omnes quantum potes, juva.

До сихъ поръ наше этическое изследование ограничивалось анализонъ чувствъ и стремлений, находимыхъ нами въ человеке, теперь пора привести эти результаты въ связь съ теми метафизическими истинами, которыя мы изследовали выше. Съ этой высшей точки зрения тайный смыслъ сострадания открывается и

ассоціацій восиронзведенний образь собственнаю страданія. Другое діло чувство любви, или вообще альтрувстическія состоянія вы ихь положентельних составных частяхь (а не отрицательнихь, которыя однако только и важим для III. вы виду его нессимистической теорій обы отрицательной природів счастія. См. ниже, а также Die beiden Grundprobleme, стр. 210, § 16) — эти состоянія, несмотря на всі попитви психологовь, остались дальнійшемь образомы не объясиими. Именно, какь мы укажемь вы главі о Спенсері, всі попитви вывода альтрунзма изь эгонзма совершенно неудачям.

<sup>\*)</sup> Ученіе III. о государствъ, собственность, правъ и наказанін си. въ Grundlage d. Moral, § 17 (стр. 212 sqq.) и въ "Мірю, какъ с. и пр., § 62 (стр. 396 sqq.); эти теорін, вироченъ, представляють мало интереса.

<sup>\*\*)</sup> Подробности объ этой добродътели см. въ Grundlage d. Moral, § 17.

дълается понятникъ. Мы видъли выше, что въ основъ міра лежить одна и таже сущность — воля, которая только для познающаго субъекта приничаетъ видъ множественности. Если состраданіе состоитъ въ признаніи чужаго несчастія своимъ, то очевидно оно есть глубочайшее, хотя и непосредственное проникновеніе въ величайшую тайну міра — именно, что всѣ существа суть лишь проявленія одной и той же воли, что чужое страданіе — мое, ибо всѣ вещи и живыя существа суть "тоже ти", какъ выражаеть это браманская философія (tat twam asi). Съ этой точки зрѣнія зло, т. е. причиненіе другому страданія, есть причиненіе зла всему міру, а слѣд. и себѣ, какъ его проявленію.

Въ этомъ и состоить въчное правосудіе. Оно не можетъ быть воздающими со временеми, ибо само время есть лишь призракъ: міровое правосудіе не даеть отсрочки и не вижидаеть. Такъ какъ все бытіе и всв его роды, какъ въ целомъ, такъ и въ каждой части, исходитъ единственно изъ единой сущности міра — воли, то она въ позномъ смыслъ свободна и всемогуща и сама себъ судья. "Въ каждой вещи воля проявляется именно такъ, какъ она себя опредъляетъ сама въ себъ и виъ времени. Міръ — только зеркало этой ноли и вся конечность, всь страданія, всь муки, которыя въ немъ содержатся, принадлежать къ выраженію того, чего она хочеть, таковы потому, что она такъ хочетъ. Со строжайшинъ правонъ несетъ поэтому каждое существо вообще бытіе, затыть бытіе своего рода и своей особенной индивидуальности, вполив какъ она есть и при условіяхъ, каковы они есть, въ мірѣ, каковъ онъ есть, подчиненномъ случайности и заблужденію, временномъ, преходящемъ, въ постоянномъ страданін; и все, что съ міромъ случается, даже можеть случиться, совершается съ нимъ съ полнымъ правомъ. Ибо воляего; и какова воля, таковъ и міръ. Ответственность за бытіе и качества этого міра можеть нести только онь самь, никто другой; ибо какъ другому захотъть взять ее на себя? Если желаешь знать, чего стоять люди, въ моральномъ смыслф, въ цъломъ и вообще, то стоить взглянуть на ихъ судьбу, въ целомъ и вообще. Она есть-лишеніе, горе, плачъ, мука и сперть. Въччое правосудіе здісь властвуєть: еслибы они въ ціломъ не были негодии, то судьба ихъ въ целонъ не била би столь печальна. Въ этонъ смысле ин ноженъ сказать: самъ піръ есть піровой приговоръ. Еслибы можно было положить все горе міра на одну чашу въсовъ, а всъ внин ніра на другую, то стрълка навърное стала би неподвижно". \*)

Пока человъкъ не поняль этой истины, рего взоръ затемненъ, по выраженію Индусовъ, покрываломъ Майн: ему показываются, вибств (единой) вещи саной въ себв, только явленія во времени, въ пространствъ... и въ этой формъ онъ видитъ не существо вещей, которое едино, а ся проявленія, особенныя, раздъльныя, безчисленныя, иногоразличныя, даже противуноложныя. Тутъ представляется ему наслаждение какъ одно, а мучение какъ совершенно другое, этотъ человъкъ въ видъ мучителя и убійци, тотъ въ видъ страдальца и жертвы, злоба какъ одно и зло какъ другое. Онъ видитъ, что одинъ живетъ въ радости, изобилів и наслажденіяхъ, и въ тоже время, что другой у дверей перваго мучительно умираеть оть недостатка и холода. Тогда онъ спрашиваетъ себя: гдъ же воздавніе? И санъ онъ, водъ сильнымъ давленіемъ хотвнія, составляющаго его источникъ и его существо, хватается за наслажденія и восторги жизни, крішко за нехъ держется и не знастъ, что этихъ самыхъ актомъ своей воли онъ всв тв страданія и муки жизни, передъ видомъ которыхъ онъ содрагается, хватаетъ н криво къ себи прижимаеть. Онъ видить горе, онь видить зло въ мірь; но далекій оть пониманія, что то и другое только различния стороны проявленія одной воли къ жизни, онъ считлеть ихъ весьия различными. даже противуположными и часто ищеть посредствоиъ зля, т. е. посредствомъ причинения чужаго страдания избежать горя, страданія собственнаго пидивидучия, объятый principio individuationis, обианутый покрываловъ Майн. — Ибо какъ на бушующемъ морф, безпредъльномъ во все стороны и завывая воздымающимъ и опускающимъ водяныя горы, сидить въ лодкъ пловецъ, довърнясь шаткому судну; такъ посреди міра мученій снокойно сидить отдельный человекь, опираясь и надеясь на principium individuationis, или на способъ, какимъ недивидуунъ познаетъ нещи въ качествъ явленія. Безграничный міръ, всюду исполненный страданія, въ безконечновъ прошедшевъ, въ безконечной будущности, ему чуждъ, даже кажется ему сказкой: его исчезающая личность, его неразрёшимое настоящее, его игновенное

<sup>\*)</sup> Мірь, какь в. и пр., стр. 418 sq. (§ 63).

довольство, лишь это одно имбеть для него дъйствительность: и чтобы это сохранить онъ все делаеть, пока исправленное познаніе пе откроеть ему глазь. " \*) Однако въ сокровеннъйшей глубинь человъческаго піра живеть всегда нъкоторое техное сознавіе, что все это, весь прочій міръ, пожалуй, не такъ ему чуждъ. II это сознаніе и есть кетафизическая основа состраданія. Но только лостигнувъ ясного пониманія единой сущности міра, м прозръвъ призначность міра явленій въ ихъ обособленности, человъкъ постигаетъ міровое правосудіе, по которому только единая воля есть нричина всего зла и потому она же несеть и страданіе, педпвидууны же суть ея разнообразныя проявленія \*\*). "Онъ пойметь, что и различие между тыхь, кто причиняеть страдание и тыть, кто должень его терпыть, только кажущееся и не касается вещи саной въ себъ, которая есть живущая въ обоихъ одна и таже воля, но эта воля, обханутая познаніемъ, не узнаеть саха себя: ища въ одномъ изъ своихъ проявленій усиленнаго благоденствія, она производить въ другом великое страданіе и такинь образонь вы вылу увлечения конзасть зубы вы собственное тыю, не зная, что она терзаеть все только самое себя, заявляя тыть самымь, въ средъ пидивидуаціи ту вражду съ самою собой, которую носить внутри себъ. Мучитель и мучимый — одно. Первый заблуждается, считая себь непричастнияъ къ мученію, второйсчитая себя непричастнымъ къ винъ. Если бы оба они прозръзи, то причиняющій страданіе позналь бы, что онъ живеть во всень, что въ безпредъльномъ мірь терпить мученія и, если одарено разумомъ, напрасно вопрошаетъ, почему оно вызвано въ бытіе на такое страданіе, коего вины оно не понимаеть; а мучимый поняль бы, что все элое, совершаемое въ мірь или когда либо бывшее, истекаеть изъ той же воли, которая составляеть и его существо, и въ немъ проявляется, и что онъ посредствояъ этого проявленія и его подтвержденія приняль на себя заранье всь страданія, проистекающія изъ такой воля и терицть ихъ по праву. нока онъ — эта воля . \*\*\*)

135

5 25

1416

15:

12

П

155

ħ

'n

\*\*\*) ibid., стр. 421 — 2.

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 419 sq.

<sup>\*\*)</sup> Поэтому наказаніямъ въ государствѣ III, придаеть лишь исправительный и предупредительный характеръ (въ противуположность Гегелевой теоріи, см. выше, стр. 136 sq.).

Проникая въ справедивости и въ любви, какъ основанныхъ на состраданіи, глубочайшее единство міра, им однако не достигли еще верховной ступени нравственности. Справедивость и любовь составляють у Шопенгауера лишь первую ступень къ истинной нравственности; ея святое святыхъ есть аскетиять и подавленіе самаго желанія жизни. Для пониманія этой ступени мы должны однако дать прежде понятіе о пессимизив.

Истинная первоначальная причина несчастій въ мірь есть самый характерь міровой воли. Мы видьли выше, что мотивы желаній и вообще все разнообразіе ихъ принадлежать къ явленіямь, сама же воля—едина, безпричинна и безцільна. Ей свойственно, по самой природів ея, лишь одно желаніе—дійствовать вообще, т. е. жить. Поэтому никакое конечное удовлетвореніе ея—невозможно; счастіе есть лишь отрицательное понятіе, именно обозначаеть лишь удовлетвореніе, т. е. отсутствіе до тіхъ цорь мучившаго желанія \*). "Всякое стремленіе возникаеть изъ недостатка, изъ недовольства своимъ состояніемъ, есть слідовательно страданіе, пока опо не удовлетворено; но никакое удовлетвореніе не продолжительно, и скоріве, оно исходный пункть новаго стремленія. Стремленіе всюду (во всей природів) мы на-

<sup>\*)</sup> ibid., стр. 367 (§ 56) и 379 (§ 58). Само собою разумъется, что этоть (въ существъ единствениий) аргументь Ш. ложень: удовлетвореніе вовсе не имбеть исключительно отрицательного характера. Поэтому самъ Гартманъ отбросилъ этотъ неудачный пессемистическій аргументь. Но и кроит того, съ принципами Шопентацеровой метафизики пессимизмь отниодь не соглассиь. Вопервихъ, борьба происходить въ піръ явленій (писино за маторію, см. выше, прим. па стр. 230), пдеямъ жо и самой воль она чужда; вовторыхъ, если одна идея терястъ свою матерію (въ которой она являлась субъекту), то только потому, что другая идея захватываеть это вещество; по такъ какъ объ иден одинаково принадлежать воль, то ей это безразлично (если однако иден не служать одиt-большинь, другія-меньшинь ея выраженіемь, что впрочень не развито у Шопенгауера); втретьихъ, если отрицательний характеръ счастія пифеть причиною то, что сама воля не вифеть определенныхъ желаній, но только ость воля къ жизни, то вменно это стремленіе всегда и вполит удовлетворено (согласно принципу самого III.: жизнь волт нсегда обезнечена ся свободой или всемогуществомъ). Такимъ образомъ, ие только пессимизмь у III. основань на ложной исиходогической теорін (объ отридательности счастія), но онъ и не согласень съ его собственной метафизикой.

ходниъ прегражденных, всюду борющимся, такинъ образонъ, постоянно въ видъ страданія: нѣтъ конечной цѣли стремленія, слѣдовательно нѣтъ и цѣли страданію". "Всякое удовлетвореніе пли то, что обыкновенно называется счастіемъ, въ дѣйствительности и по существу только отрицательно и никакъ не положительно. Оно не есть самостоятельное и первобытное счастіе, а всегда должно быть лишь удовлетвореніемъ желаній: желаніе, т. е. педостатокъ, есть предшествующее условіе всякаго наслажденія; съ удовлетвореніемъ же кончается и желаніе, и слѣдовательно и наслажденіе. Поэтому удовлетвореніе или счастіе никогда не можеть быть ничѣмъ инымъ, какъ освобожденіемъ отъ страданія, отъ нужды: ибо сюда принадлежить нѐ только каждое дѣйствительное, очевидное страданіе, но и каждое желаніе, коего назойливость нарушаеть наше спокойствіе, даже и убійственная скука, превращающая намъ бытіе въ тягость". \*)

Но кромъ этого общаго основанія, разснатривая судьбу человъка, им наглядно убъждаемся, что она есть только иногообразное страданіе. "Эта жизнь, говорить Шоненгауерь, есть море, исполненное скаль и водоворотовь, которыхь человъкъ избъгаетъ съ всличайшею осторожностью и заботой, хотя знаетъ, что если ему и удастся, при всемъ напряжение и искусствъ, проскользить, онъ именно темъ самымъ съ каждымъ шагомъ приближается въ величайшему, окончательному, неизбъжному и неисправимому кораблекрушенію, даже прямо къ нему править, къ смерти: она есть конечная цель мучительнаго странствованія п для него хуже вськъ скяль, которыхъ онъ избъгнулъ". \*\*) "То, что всъхъ живущихъ занимаетъ и поддерживаетъ въ движенів, есть стремленіе къ бытію. Но съ бытісяъ, когда оно виъ обезпечено, они не знають что делать; поэтому второе, что приводить ихъ въ движение, это стремление сбыть тягость бытия, сделать ее нечувствительной, "убить время", т. е. избежать скуки... Скуку ни въ какопъ случав не следуетъ считать наловажнымь зломь; она подъ конець налагаеть на лицо отпечатокъ нстиннаго отчаянія. Она заставляеть существа, столь мало любащія другь друга, какъ люди, усердно искать другь друга, и черезъ то становится источникомъ общежительности. Про-

\*\*) ibid., crp. 371.

<sup>\*)</sup> Мірь, какь в. и пр., стр. 379 (§ 58).

тивъ нея всюду, какъ и противъ другихъ общественныхъ бѣдъ, принимаются публичныя мѣры, уже изъ одной государственной мудрости, такъ какъ это зло, равно какъ и его противуположная крайность, голодъ, можетъ довести людей до крайней необузданности: panem et circenses одинаково нужно народу. Строгая филадельфійская система наказаній дѣлаетъ, посредствомъ уединенія и бездѣйствіе, только скуку орудіемъ наказанія: и оно до того страшно, что уже доводило наказуемыхъ до самоубійства. Какъ нужда представляетъ бичъ народа, какъ скука бнчъ знати". \*)

Такинь образонь, "каждый, кто пробудился отъ первыхъ юношескихъ грезъ, принялъ въ расчеть собственный и чужой опыть, огланулся на жизнь, на исторію минувшихъ и собственнаго въковъ, наконецъ, на произведенія великихъ поэтовъ, безъ сомнинія, если только вакой-нибудь неизгладимый предразсудовъ не искальчиль его сужденія, признаеть результать, что мірь людской есть царство случайностей и заблужденія, которыя немилосердо въ немъ хозяйничають, въ большомъ, какъ и въ маломъ, но рядомъ съ которыми еще и глупость и злоба взилхивають своими бичами; изъ этого выходить, что все лучшее пробивается только съ трудомъ, благородное и мудрое весьма ръдко доходить до проявленія пли достигаеть вліянія..., а безсинсленное и превратное въ царствъ имсли, плоское и безкусное въ царствъ искусства, злое и каварное въ царствъ дъйствій владычествують впознь, задерживаемыя развь лишь краткими переривами; геніальное же въ любомъ родѣ составляеть лить исключеніе, одинъ случай изъ милліоновъ, и потому если оно высказалось въ долговъчномъ произведения, то послъднее затьиъ, переживши ненависть своихъ современниковъ, стоитъ усдиненно, хранится подобно аэролиту, происшедшему изъ другаго порядка вещей, чемъ здесь парствующій. — Что насается жизни отдельного человека, то каждая исторія жизни есть исторія страданія: нбо каждое жизненное поприще -- большей частью непрерывный рядъ большихъ и излыхъ невзгодъ, которыя конечно каждый скрываеть, зная что другіе різдко при этомъ ненытывають участіе или сожальніе, а почти всегда чувствують удовлетвореніе, представляя себ'в муки, отъ которыхъ они именно

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 371 sq.

изблвлены; но.... никогда человъкъ, при концъ своей жизни, если онъ благоразуменъ и въ тоже время чистосердеченъ, не захочетъ пережить ее еще разъ, а гораздо охотнъе предпочтетъ соверменное небытие. \*

Теперь мы вполяв подготовлены для пониманія основной пден Шопенгауеровской этики. Когда человъкъ постигь призрачность явленій и узналь, что все — одно, и что міръ лежить въ несча-стіяхъ, изъ которыхъ нётъ выхода при жизни, ибо оне обусловлены природой самой міровой воли, то ему остается одно: желать смерти и не только личной, по и міровой, копца всего. Уже тотъ, кто соблюдаетъ низшую добродътель—справедливость, тъмъ са-имиъ постигаетъ единство міровой воли, узнастъ свое собственное существо въ чужовъ проявлени, ибо соглашаясь не вредить другимь онъ ставить ихъ существо на ряду со своимъ, какъби не различаеть ихъ. Еще въ болѣе сильной степени утверждается это единство со встять существующимъ во второй низшей добродътели — мобом или сострадании: эгоистъ живетъ въ игръ чуждыхъ и враждебныхъ ему явленій, доброй же въ міръ-дружественныхъ: чужое благоденствие есть его собственное. Достигпувъ же, наконецъ, философскиго пониминія единства міровой воли, человъкъ окончательно сбрасываетъ то, что индусы называли покровомъ Майн, т. е. ту видимость индивидуальныхъ явленій, которая скрываеть единство міра. Опъ окончательно перестаетъ различать свое отъ чужаго; на безконечныя страданія всего живущаго взираеть онь какъ на свои собственных и усвоиваеть себъ страданія всего міра.

Очистившись въ такой міровой скорби и познавъ вийсть съ тьмъ ея неизбъжность, воля наконецъ окончательно отворачиваются отъ жизни—она ищетъ только полнаго и міроваго уснокоснія—смерти. Всякое наслажденіе, какъ подтвержденіе жизни, становится ей страшнымъ и ненавистнымъ. Человъкъ тогда достигаетъ послъдней и верховной ступени нравственности, т. е. добровольнаго отреченія отъ жизни и полнаго отсутствія желаній. Это не значить одпако, что онъ долженъ прямо убить себя. Напротивъ, самоубійство есть только эгоистическій страхъ передъ страданіями, т. е. свойственно воли, которая хотъла-би жить, но боится. Полное же отреченіе воли отъ жизни есть не самоубійство, но аскепились.

<sup>\*)</sup> ibid., erp. 385 sq.

Аскетнамъ не есть уже добродътель (какъ любовь или справедливость), онъ выше всякой добродетели. "Аскету недостаточно уже любить другихъ, какъ самого себя и делять для нехъ столько же, какъ и для себя; въ немъ возникнеть отвращение къ самону бытію, коего выраженіемъ служить собственное его явленіе, къ воль жизни, къ зерну и сущности того міра, который нризнанъ имъ несчастнымъ. Онъ поэтому отреклется отъ этого именно въ немъ проявляющагося и уже саминъ теломъ выражаемого бытія, и его поступки уличають его собственное появление въ мірь во лжи, становятся съ нимъ въ открытое противоречіе. Не будучи въ существъ ничъмъ инимъ, какъ проявленияъ міровой воли. аскеть рышается вообще ничего не хотыть, остерегается прилыпить свою волю бъ чему бы то не было, утверждаеть въ себе (скорбное). равнодушіе ко всьяъ вещамъ. - Его тьло, напримьръ, нощное и Здоровое, высказываеть генеталіями половое побужденіе; но аскеть отрицаеть волю и уличаеть тело въ лжи: онь не хочеть половаго удовлетворенія, ни подъ какимъ видомъ. Добровольное, полное цьломудріе — нервый шагь въ аскетизмъ или отрицанім воли въ жизни. Оно отрицаеть этихъ переходящее за предълы индивидуальной жизни подтверждение воли и темъ указываеть, что виеств съ жизнью этого тыа сана воля его создавшая — отнъняется.... Аскетизмъ высказывается далее въ добровольной и преднамеренной быности, которая возникаеть не только per accidens, отъ раздачи собственности для удовлетворенія чужихъ страданій, но становится здёсь сана по себе целью, долженствуя служить постояннымъ умерщвленіемъ воли, для того чтобы удовлетвореніе желяній и сладость жизни не возбудили вновь волю къ бытію, отъ которой познаніе скорбей міра отвратило аскета. Достигшій этой точки все еще, какъ оживленное тело, какъ конкретное проявление воли, чуеть расположение къ желаніямъ всякаго рода; но онъ нодавляеть ихъ преднамъренно, принуждая себя ничего не дълать изъ всего, чего бы ему хотклось, а напротивъ, делать все, чего бы ему не хотьлось, даже когда при этомъ нать иной цели, кроме именно умерщвленія воли. Такъ-какъ самъ онъ отрицаетъ волю, проявляющуюся въ его собственной особь, то онъ не станетъ противодъйствовать, если и другой будеть делать тоже, т.-е. причинить ему эло: онъ радъ каждому извив приходящему страданію, случайне или по чужой злобі, каждому вреду, каждому позору, каждому оскорбленію; онъ охотно принимаеть

Digitized by Google

ихъ, какъ новый случай убъдить самого себя, что онъ не подтверждаеть волю, и радостно становится на сторону каждаго врага проявленія этой воли, которая создала собственную его особу. Онъ поэтому переносиль такой позоры и страдание съ неисчернаемымъ терпринска и кротостью, воздаеть за зло, безъ хвастовства, добромъ, и столь же мало дозволяеть пробуждаться въ себе пламери гифва, какъ и вожделения. - Какъ самую волю, такъ умерщвляетъ онъ ся видиность, ея объективацію, тело: онъ скудно питаетъ его, чтобы пишний расцвътъ и преуспъяние его въ то же время не оживили бы спова и не возбудили бы волю, коей оно составляетъ только выражение и зеркало. Такъ прибъгаеть онъ къ посту; онъ даже хватается за самобичевание и самоистязание, чтобы постоянными лишеніями и страданіями все болье и болье сокрушать и убивать волю, которую овъ признаетъ и ненавидить какъ источникъ мучительнаго бытія собственнаго и міроваго. - Когда же наконецъ приходить смерть, разрышающая это проявление міровой воли, которой сущность однако здъсь уже давно умерла, за исключениемъ слабаго остатка, являвшагося въ видъ оживленія этого тела; то смерть, какъ вождельное искупленіе, въ высшой степени отрадна и пріемлется съ радостію. Съ нею не кончается здёсь, какъ у другихъ, только явленіе; а отміняется само существо. Для того кто кончается такинъ образонъ, въ тоже время кончается и міръ \* \*).

Такъ заканчивается эта первая система современнаго нессимизма. Ея послъднее слово и консчияя цъль есть абсолютное ничто, смерть \*\*).

<sup>\*)</sup> ibid., стр. 452 sqq.

<sup>\*\*)</sup> Критическія замічанія объ нессимистической этиків см. въ конців слідующей глави.

## ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

#### Гартманъ

(род. въ 1842 г.)

Въ предъпдущей главъ им видъли, что первая изъ системъ пессимизма представляеть двв различнаго достоинства части: вопервыхъ, въ высшей степени ненаучную и заимствованную \*) истафизику, которая не нибла и не ногла инбть никакого значенія; вовторыхъ, тоже непаучную и мало обоснованную этику, которой однако несомнино предстояло пграть важную роль, отчасти по ся внутрепнимъ достопиствамъ (въ противуположность предъидущимъ системамъ формальной нравственности), отчасти же по соотвътствію духу времени. Совершенно твже черты и въ еще большей степени свойственны второй систем' пессимизма-Гартнановской. Его нетафизика не только, подобно Шопенгауеровской, ненаучна и запиствована, но и, сверхъ того, чрезвычайно и, такъ сказать, наивно поверхностно; нравственная же его теорія, каковы бы не были ея недостатки (оне тоже гронадны) вполев обладаетъ тъми свойствами, которыя обезпечиваютъ ученіямъ успъхъ въ наше измученное эгоизмомъ и нравственнымъ формализмомъ время, т. с. она совершенно отрицаетъ и въ кориъ уничтожаетъ индивидуальный эгопэмъ и открываетъ человъку широкія и содержательныя перспективы правственной деятельности.

Правда, иногое (иожеть быть и все) въ этихъ цёляхъ піровой нравственности проникнуто тою болёзненною и личною раздражительностью и тёмъ фанатическимъ пессимизмомъ, которыя им уже встрётили въ системъ Шопенгауера и которыя дёлаютъ изъ

<sup>\*)</sup> См. выше, стр. 92, примъч. 2.

философін пессинизна лишь первие проблески свёта истинной нравственности и даже только предшественниковъ его, подобно тому какъ культы восточныхъ религій въ падающемъ Римѣ были предшественниками христіанства. Но это не мѣшаетъ новому пессимизму, подобно этимъ культамъ, приготовлять человѣчество къ принятію новой истины, приготовлять черезъ разрушительный аскетизмъ (у Шоненгауера) и черезъ безграничное служеніе міровому процессу (у Гартмана). Очищенное въ этой тоскѣ пессимизма и самоотреченіи, лишенное политическихъ, соціальныхъ и трансцендентныхъ илюзій западное человѣчество можетъ будетъ легче принять чистыя ученія любви и справедливости, чѣмъ еслибы эти отживленія иллюзіи (подобныя иллюзіи всемірнаго римскаго государства) сохранили свое владычество надъ умами людей: рег аsрега аd astra — вотъ истинный смыслъ и значеніе современнаго пессимнама.

### І. Метафизика Гартмана.

Къ сожальнію, для пониманія Гартмановской этики мы должны познакомиться съ его поистинь нельной метафизикой. Ограничися по крайней мыры основными ея ученіями, а именю, вопервыхъ, разсмотримъ ся методъ, вовторыхъ, главныя проявленія Безсознательнаго и, въ третьихъ, его философское понятіє.

Методз, которымъ Гартианъ открываетъ повсюду присутствіе міроваго Безсознательнаго начала, т. е. нѣкоторой метафизической сущности, обладающей лишь несознанными представленіями и безсознательной волей, методъ этотъ состоитъ въ слѣдующемъ \*). Пусть дано намъ нѣкоторое явленіе M и его матеріальныя причны n. Если вѣроятность этихъ послѣднихъ не велика  $\left(=\frac{1}{x}\right)$ , а M тѣмъ не менѣе произошло (т. е. его вѣроятность = 1), то намъ остается только признать, что однѣ матеріальныя причины n недостаточны для объясненія M, и слѣд. должно признать существованіе какой то духовной (несознаваемой) нричипы, настолько вѣроятной, чтобы вмѣстѣ съ n она дала вѣроятность равную 1 (слѣд.

<sup>\*)</sup> Philosophie des Unbewussten von Ed. v. Hartmann. Berl. 1869. Crp. 26 sqq.

въроятность этой новой духовной причины равна  $1-\frac{1}{x}=\frac{x-1}{x}$ ). ... Если же число матеріальных причинь велико и вероятность каждой изъ нихъ хотя бы немного меньше 1, то вероятность, что М произведено этими матеріальными причинами становится еще меньше, ибо по извыстной теорень теоріи выроятность, выроятность сложнаго совпаденія равна произведенію въроятностей отдельныхъ случаевъ. Т. е. слъд. если М имъетъ причинами независящія другъ отъ друга матеріальныя причины м, ми, ми, вероятность появленія которыхъ по отдъльности ровня  $\frac{1}{x^i}$ ,  $\frac{1}{x^{ii}}$ ,  $\frac{1}{x^{ii}}$ , то въроятность винодения (или одновременнаго появления) для произведения M равна  $\frac{1}{\pi_1 - \pi_2}$ , т. е. дроби, которая еще меньше 1, чъмъ важдля изъ дробей  $\frac{1}{x^i}$ ,  $\frac{1}{x^{ii}}$ ,  $\frac{1}{x^{ii}}$ . Слъд. необходимость еще иной (духовной) причины, чтобы дъйствительно произвести  $m{M}$  (т. е. довести его въроятность до 1) еще возросла. Примъняя тоже разсужденію относительно сознательных духовных приченъ (сознательныхъ представленій и сознательныхъ желаній), им также можемъ очень часто утверждать ихъ недостаточность, какъ причинъ (несоотвътствіе ихъ въроятности съ полною реальностью происшедшаго). Такинъ образонъ, исчисление въроятности приводить нась непрерывно въ убъжденію, что рядонь съ натеріальными причинами и сознательно-духовными, мы должны предполагать еще безсознательныя духовныя.

Табовъ методъ, которымъ Гартманъ старается отврыть въ разныхъ явленіяхъ природы и духа присутствіе. Безсознательнаго. Совершенно очевидно, что этотъ методъ не можеть дать нечего, и именно потому, что если извъстиныя намъ матеріальныя причины и не въ силахъ объяснить всего нроисходящаго, то некто не можетъ отрицать существованія неизвъстинихъ, но тоже натеріальныхъ причинъ. Все разсужденіе Гартмана основано на удивительной дилемию: или извюстныя намъ матеріальныя (и сознательно духовныя) причины достаточно объясняють данное явленіс, или должно предположить еще пныя, безсознательно духовныя причины. Но совершенно ясно, что есть еще третья и самая правдоподобная возможность: существованіе матеріальныхъ (и сознательно духовныхъ), но намъ неизвъстиныхъ причинъ. Этотъ удивительный методъ, которымъ всюду открывается участіе Безсознательнаго, есть простое ипоставированіе нашего незнанія;

въ существъ дъла Гартиановское Безсознательное (какъ справедливо заивчено Фр. Альб. Ланге \*)) вполнъ однородно съ тъмъ фетишемъ или чертомъ, которымъ дикарь называетъ то, что омъ непонимаетъ, чего естественими причины ему неизвъстны.

Понятно къ какинъ удивительнынъ результатанъ долженъ быль привести Гартиана такой методъ, и съ какою легкостью открываеть онь повсюду участіе безсознательнаго: "Негръ Австраліп и философъ Безсознательнаго останавливаются тамъ, гдв прекращается ихъ способность естественнаго объясненія и взваливаютъ все остальное на новый принципъ, при которомъ все весьма удовлетворительно объясняется однинъ словомъ. Граница, на которой прекращается физическое объяснение и начинается колдовство, у того и другого различна, но научный методъ одинъ и тотъ же. Для негра Австралін, напр., пекра Лейденской банки есть въроятно devil-devil, тогда какъ Гартианъ можетъ еще объяснить ес естественно; но методъ перехода отъ одного принципа къ другому совершенно одинаковъ. Листъ, который обращается къ солнцу, для Гартнана то же, что Лейденская банка для негра Австраліи. Въ то время, какъ неутомимость изследователей именно въ этой области производить ежедневно новыя открытія, которыя всь указывають на то, что и эти явленія пуфють свои механическія причины, философъ Безсознательнаго остановился здёсь случайно въ своихъ ботаническихъ изученіяхъ на пункть, который оставляетъ еще тайну въ полной неприкосповенности, и сстественно туть и та граница, гав является фантастическій рефлексь собственнаго невъжества - духовная причина, и объясняеть безъ дальныйшаго труда все то, что еще необъяснимо" \*\*).

Такимъ образомъ, Гартманъ открываетъ Безсознательный факторъ въ инстинктъ животнихъ, въ рефлективнихъ движеніяхъ \*\*\*), въ цълительной силъ природы, въ эмбріологическихъ образованіяхъ, далъе въ половой любви, чувствахъ, характеръ, нравственности, художественномъ творчествъ, происхожденіи языка, въ мышленіи, чувственномъ воспріятіи; въ мистицизмъ, исторіи, словомъ

<sup>\*)</sup> Фр. Альб. Линге. Исторія матеріализма (ІІ, 257 и сл. русскаго перевода).

<sup>\*\*)</sup> ibid., стр. 257—8. О др. коренномъ педостаткъ этого метода, обличающаго у Гартмана полное непонимание теорін въроятности, см. инже, стр. 255, прим. 5.

<sup>\*\*\*)</sup> Philos. d. Unber., crp. 99.

повсюду. Намъ, конечно, нътъ нужды следовать за нимъ въ эти дебри Безсознательного начала, которое правильное было бы назвать безсознательных невежествомъ. Одинъ примеръ будеть внозив достаточень. Гартиань полагаеть, что рефлективамя движенія не могуть быть объяснены матеріально, а следственно здесь участвуетъ какая нибудь духовная (безсознательная) причина. Какія же основанія приводить онь въ подтвержденіе этого? Четыре обстоятельства, по его межнію, мешають начь принять чисто механическое объяснение рефлексовъ, т. е. прямое сообщение между чувствительнымъ и двигательнымъ первомъ. Вопервыхъ, при раздраженін одного и того же чувствительнаго нерва происходить часто цьлый комплексь движеній; вовторыхь, при разграженіи различныхъ точекъ реагирують часто одни и теже двигательные нервы: соединяя оба эти аргумента вибств, мы видимъ, что вообще нътъ органически предопредвленныхъ путей для рефлективного раздраженія (след. оно и не объяснимо изъ строенія этихъ путой); это же подтверждается, въ третьихъ, и тъми микроскопическими изслъдованіями (Кёлликера), которыя показали, что центростремительные нервы теряются въ центральныхъ клъткахъ съраго вещества. а центробъжные изъ нихъ выходять, безъ того чтобы нежду тъми и другими существовала анатомическая непрерывность.

Таковы аргументы Гартмана. Всякій, кто хоть немного знакомъ съ физіологіей, видитъ всю слабость этой аргументаців. Будь дъйствительно путь, по которому распространяется нервная волна, совершенно неопредълененъ, можетъ быть, было бы основаніе говорить (не о присутствій духовныхъ причинъ, т. е. выбора Безсознательнымъ, а) о невозможности подвести подъ это распространеніе какой нибудь опредъленный законъ. Но въдь въ дъйствительности это совершенно иначе, и Pflüger установилъ точный законъ, показывающій, какъ расширяется область распространенія рефлексовъ, при усиленіи раздраженія \*); при обыкновенной же



<sup>\*)</sup> А именно, прежде всего происходять рефлексы на сторонь раздраженія и притомь въ техъ мышцахъ, которыя иннервировани вервами, выходящими изъ спиннаго мозга на одной высоть съ раздражаемым нервомъ; вовторыхъ, они переходять на соответствующе нерви другой стороны; втретьихъ, они распространяются на нерви лежащія ближе къ medulla oblongata, и наконецъ уже на все тело (См. напр. Landois. Lehrbuch d. Physiol. Dr. Aufl., стр. 741).

сняв его, оно несомивнию распространяется по одному и тому же направленію. Совершенно ясно также, что второй аргученть Гартмана имъетъ еще меньше значенія, ибо то обстоятельство, что раздражение разныхъ чувствительныхъ нервовъ порождаеть таже рефлексы, указываеть (если оно върно) лишь на сложность въ строенін каждаго нерва, представляющаго цільні пучекъ первныхъ волоконець, такъ что раздражая одинъ и тоть же нервъ, им раздражаемъ однако различныя волоконца (Primitivfibrillen Maкca Шульце). Наконецъ, третій аргументь далеко не пифеть фактической несометнности, ибо положительно отрицать анатомическую связь двигательныхъ нервовъ съ чувствительными въ клеткахъ сфраго вещества мы не имбемъ несомновныхъ основаній, напротивъ, многое говоритъ въ настоящее время за эту связь. Но еслибы эта связь и отсутствовала, то и это отнюдь не дълало бы распространение нервной волны случайнымь, но только анатомически неопредълнянив.

Таковы эти мнимо-научные Гартмановскіе аргументы. Если-бы мы имфли время разсмотрфть здфсь другія его ученія, мы нашли бы и тамъ не больше основательности. Естественно-историческія свфдфнія, которыми нанолнена его книга, могутъ импонировать лишь мало свфдущему въ этой области человфку, и его эпиграфъ — "метафизическіе результаты добытые индуктивнымъ методомъ" — долженъ быть по справедливости обращенъ: "индуктивные результаты (насильственно) обработанные метафизическихъ методомъ", — вотъ истинный смыслъ этого аптинаучнаго сочиненія.

Мы разсмотрели методъ "философіи Безсознательнаго" и указали его главныя приложенія. Посмотримъ теперь, что собственно Гартманъ разуметь подъ Безсознательнымъ. Безсознательное Начало, по его определенію, есть воля действующая по безсознательнымъ представленіямъ. Здесь мы, следовательно, сразу встречаемъ понятіс, принять которое чрезвычайно трудно. Что такое безсознательное представленіе? Единственное свойство представленія, какъ такого, есть именно его представляемость или сознательность. Безсознательное представленіе есть contradictio in adjecto, представленіе—не представленіе употребляется самыми выдающимися психологами. Но дело въ томъ, что они понимають въ этомъ случав печто совершенно пное, чёмъ Гартманъ. Наблюдая, что извъстния представленія исчевали изъ со-SHRUIS, II SRTENE BHOBL ABJEJUCL NH. OTOMJECTBASENE (no codepжанію) первыя съ последними и темъ приходимъ въ вопросу: въ какомъ же видъ существовали эти представления въ то вреня, когда они не были сознавлены? Вотъ синслъ, въ каконъ психологи унотребляють терминь "безсознательное представление": онъ обозначаеть лишь совершенно неопредъленное битіе представленія между первымъ и вторимъ его появленіемъ; здёсь слёдовательно ровно ничего не утверждается о свойствахъ этого сохраняющагося бытія, т. е. ин не говоримъ, есть-ли оно сохраненіе представленія въ духь, или сохраненіе соотвътствиющаю ему слыда въ нервных анпаратахъ. Совершенно пначе понимаеть этоть терминь Гартмань; для него безсознательное представление есть именно скрытое ез духъ состояние. Совершенно очевидно, что при такомъ понимании должно различать духъ отъ созеннія; но какъ такое различеніе возножно, санъ Гартиянъ ничего не говорить: еще менье можемь ин это понять.

Таково первое недоучание возбуждаемое Безсознательнымь; не менъе его важно и второе. Гартианъ именно, и въ этоиъ его отличіе отъ Шопенгауера, призналь что Безсознательному свойственна не только воля, но и представленія; и та и другія одинаково составляють его первичные аттрибуты. Но здёсь передъ нами очевидно возникаеть та проблемма, которую съ различныхъ сторонъ стремились разрышить Гегель, Шеллингь и Шопенгауеръ, пменно вопросъ объ отношения темной воли (Шеллинговой "основи") въ разуму. Гегель пытался волю объяснить какъ "особый родъ разуна" \*); Шопенгауеръ, обратно, разунъ выводиль изъ воли \*\*), напонецъ Шеллиягъ пытался ихъ примирить въ понятіп "перво-основи" \*\*\*). Удивительнымъ образонъ, Гартианъ не находить даже нужнымъ вновь самостоятельно разсмотреть этогь вопрось, онь ограничивается простыми ссылками на авторитеты Шеллинга и Спинозы, \*\*\*\*) совершенно забывая, что решенія этихъ философовъ и сами по себе

<sup>\*)</sup> См. више, стр. 128 и 132.

<sup>\*\*)</sup> См. више, стр. 231. \*\*\*) См. више, стр. 198.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Philos. d. Unherc., crp. 671 sq.

сомнительны \*), и для него во всякомъ случав не пригодны, но различію исходныхъ точекъ.

Такова эта удивительная метафизика Гартмана, исходной точкой которой служить нельный методь, возводящій неоткрытое еще въ метафизическую сущность, которая вся движется въ противорьчащихъ понятіяхъ "безсознательнаго представленія", и которая наконецъ разрышаетъ основной для себя вопросъ... ссылкою на авторитетъ Шеллинга. Если въ предъидущихъ главахъ мы имъли дъло съ недостаточной, но все-таки глубокомысленной метафизикой, то здъсь мы находимъ какого то (fit venia verbo) "недоноска мысла".

### II. Метафизическая правственность у Гартмана.

Свое правственное ученіе Гартманъ изложиль дважды. Вопервыхъ, въ видѣ вывода изъ метафизическихъ основъ (въ "Философіи Безсозпательнаго"), вовторыхъ, въ видѣ общей критики правственныхъ теорій (въ "Фепоменологіи правственнаго сознанія) \*\*). Мы начнемъ съ краткаго изложенія его метафизической этики.

Изъ предъпдущихъ замѣчаній видно, что Гартманъ разсматриваєть міръ, какъ проявленіе воли и разума Безсознательнаго. Вещество, растительный и животный міръ, человѣческая жизнь—все это созданія Безсознательной субстанціи, продукты ея внутренняго развитія. Это развитіе состоитъ, по Гартману, въ постепенномъ происхожденіи болѣе высокихъ организмовъ, т. е. одаренныхъ болѣе развитымъ сознаніемъ \*\*\*).

Это развитіе, всобще говоря, должно пифть какую нибудь июль, ибо вопервыхъ, "Безсознательное премудро": во всей природф, въ инстинктахъ животныхъ, въ целесообразности растеній, въ органическихъ образованіяхъ, одничь словочь повсюду, им находимъ, какъ выражается Гартианъ "абсолютное ясповидфніе"

\*\*\*) Philos. d. Unbew., ctp. 269.

<sup>\*)</sup> См. объ Шеллингъ више, стр. 199 sqq.

<sup>\*\*)</sup> Во второмъ изд. (Werke II. Wohlfeile Ausgabe) это сочинение носитъ другое назнание: "Das sittliche Bewusstsein".

■ \_Возможно цёлесообразную дёлтельность \*\*); вовторыхъ же, "считать самый процессь развитія конечною цілью, т. е. приписывать ему безусловную ценность вполне безсимсленно; ибо всякій процессь есть лишь сумма своихъ моментовъ, и если каждий изъ нихъ самъ по себв не имветъ цвиности... то и эта сумма тоже лишена всякой цвин \* \*\*). Совершенно очевидно однако, что сознанів само по себь не ножеть быть конечною цілью ніроваго развитія: оно есть лишь простое саноотраженіе, саностоятельнаго же содержанія не ниветь. "Еслибы мірь быль хорошь и цвнень во всемъ остальномъ, то еще пожно было-бы считать за хорошее, что ему правится смотръть на себя въ зеркаль сознанія, хотя бы все-таки это было-бы стетностью; но мыслимо ли, чтобы насквозь скорбный міръ, которому не только ничего радоваться на себя, но который долженъ осудить самое свое существованіе, какъ скоро онъ пойметь себя, имслимо ли, чтобы разумною конечною пълью такого міра могло быть идеально-прозрачное самоповтореніе въ зеркаль созпанія? Неужели еще мало реальныхъ страданій, чтобы нужно было повторить ихъ еще разъ въ волшебномъ фонаръ сознанія? Нътъ, невозможно, чтобы конечною цълью процесса, руководимаго премудримъ Безсознательнымъ. было сознание: это значило бы только удвонть муку, конаться въ своихъ собственныхъ внутренностяхъ \*\*\*\*).

Изъ этого ин уже видинъ, что не только развите сознанія не ножеть быть конечною цілью піроваго процесса, но
и само счастіе (по крайней мірів положительныя) тоже быть
ею не въ состоянів. Но вопрось объ этомъ будеть подробно
разсмотрівнь нами въ слідующемъ параграфів. Здісь мы только
хотимъ указать на то, что если цілью міроваго развитія не можеть быть положительное счастіе (по его недостижимости), ни
сама по себі правственность и сознаніе (по ихъ безцільности),
а тімъ не меніе міровой процессь необходимо должень иміть
ціль, то остается только признать, что этой цілью должны бить
отрицательное счастье, т. е. избавленіе отъ страданій.

<sup>\*)</sup> ibid., стр. 523. Поэтому несмотря на свой пессимизмъ Гартманъ исе-таки считаетъ міръ наплучшимъ изъ возможныхъ (ibid., стр. 524 sqq.).
\*\*) ibid., стр. 628.

<sup>\*\*\*)</sup> ibid., стр. 630. Мы цигуемъ по переводу г. Козлова (Сущность міроваго процесса или философія Безсознательнаго. М. 1875, томъ II, стр. 365 sq.).

Воль, самой по себь, необходимо свойственно искать удовлетворенія, т. е. счастія. А такъ-какъ воля есть проявленіе міроваго Безсознательнаго, т. е. это желаніе счастія есть, въ полномъ смысль слова, космическій факторъ. "Къ счастію стремится все живущее; счастіе имьютъ въ виду мотиви, сознательно или безсознательно направляющіе наши дъйствія; на счастіи такъ или иначе основаны всь системы нравственной философіи, хотя онъ не ръдко, повидимому, отрицають этой принципъ: стремленіе къ счастію есть глубоко корепящееся влеченіе, есть самая сущность ищущей удовлетворенія воли \*).

Если однако, какъ то будеть показано ниже, надежда на дъйствительное, положительное счастіе есть только иллюзія, то мы находимъ глубочайшій антагонизмъ между волею, стремящейся къ этому мнимому счастію, и умомъ, всегда обнаруживающимъ пллюзорность этихъ надеждъ. Такъ какъ процессъ міроваго развитія состоитъ именно въ развитіи сознательнаго ума, въ его, какъ выражается Гартманъ, эманципаціи отъ слѣной покорности желаніямъ (счастія), то совершенно очевидно, что этотъ великій міровой процессъ долженъ окончиться полнимъ обнаруженіемъ "иллюзій счастья", будь то личное, или соціальное или загробное счастіе, обнаруженіемъ, связаннымъ съ радикальнымъ разрушеніемъ этихъ надеждъ и совершеннымъ отреченіемъ отъ нихъ.

"Итакъ, если сознание есть только ближайшая цъль природы или міра, если мы все-таки необходимо ищемъ дальнъйшей цъли для самаго сознанія и не можемъ даже придумать пикакой иной, кромъ возможно большаго счастія; если далье всяческое стремленіе къ положительному счастію приносить только страданія, и если самое большее достижимое счастіе есть (только) безбользненность; если, наконець, въ самомъ понятіи сознанія заключается эманципація интеллекта отъ воли, побъда надъ нею и ея окончательное уничтоженіе: то можно-ли еще сомнъваться, что всевъдущее Безсознательное... создало сознаніе только для толо, итобы спасти волю ота горсии ся хотивній, чего она сама для себя сдълать не можеть, и что конечная голько для котораго сознаніе служить послъднимъ средствомъ, состоить въ томъ, итобы осуществить наивозможно

<sup>\*)</sup> ibid., стр. 631 (русск. пер., II, 366 sq.).

большее достижимое счастіе, именно состояніе безбользненсти (безиятежности)" \*).

Такимъ образомъ, міровой процессь авляется постоянной борьбою логического элемента съ антилогическимъ, борьбор, которая обанчивается полною побътою перваго назъ последния. Еслибы эта побъда была невозможной, еслибы этотъ процессъ не быль развитиемъ, влущниъ бъ мирной цван, еслибы онъ быль безконеченъ и исчервивался би слепою необходиностью и случайностью, не представляя никакой возножности къ благополучному завершенію, то, конечно, тогда, и только тогда, міръ представляль бы ньчто абсолютно безнадежное, онь быль бы адонь безь нсхода; и тупая самоотверженность была бы единственно возможной философіею. Но ин, которые признаемъ въ природе и исторін только одинь величественный и чудесный процессь развитія. ин вършиъ въ конечную побъду все ярче и ярче свътящаго разуна надъ неразуніенъ слепаго воленія, ны верпиъ въ конець процесса, несущій намъ спасеніе отъ муки бытія, конець, для ускоренія котораго и ин можемъ внести свою ленту, если будемъ руководиться разумомъ \*\*).

Въ этомъ содъйствии ускорению міроваю процесса и состоить правственность. Зувсь этика Гартнана резко расходится съ ученіенъ Шопенгауера. Мы видели въ предъидущей главъ, что Шопенгауеръ находить средство избавленія отъ піроваго несчастія въ индивидуальном аскетизмь, въ тонъ, что онъ называетъ "квіэтивомъ воли". Гартманъ справеданво считаеть такой исходь только за одну непоследовательность. Если индивидуунь есть лишь "одинь изь лучей всеединой сущиость", то какъ ножетъ его педпвидуальний и личений аскетезиъ повесте къ успокоенію всей міровой воли? "Эта воля, по прежнему, зажжеть жизнь, где только можеть, мбо (по самой своей безсознательной природъ) опа не можеть научиться изъ опыта и становится тамь благоразумные. И не только отдельная человъческая личиость туть безспльна, но и все человъчество; еслибы оно, напримъръ, (слъдуя совътамъ Шопенгачера) вымерло ислъдствие половаго воздержания, то Безсознательное воспользовалось-би нервинъ случаенъ, чтоби создать еще разъ человъка

\*\*) Pycck, nep., II, 369-70.

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 631 (pycce. nep., II, 367-8).

или подобный ему типъ, "и исторія стона и скорбей пошла бы по прежнему".

То чего недостаеть здёсь систем Шопенгауера есть понятіе піроваго развитія. Всякая насильственная остановка этого развитія, будь то аскетизмъ или самоубійство или что другое, равно безплодны: "для того, кто обладель понятіемь развитія, не можетъ быть никакого сомнвнія, что окончаніе борьбы между сознанісять и волею, нежду логическимъ и неразумнымъ элементонь ножеть лежать только въ концю развития, въ псходъ всего міровато процесса. Для того, кто крыно стопть на всеединствъ Безсознательнаго, спасение, переходъ воления въ неволеніе мыслимо только какъ всеединый актъ, не какъ пидивидуальное, но какъ косинчески-универсальное отрицание воли, какъ истинно последнее мгновеніе, после котораго не будеть уже никакого воленія, никакой діятельности, и "время перестанеть быть" \*). Съ этой точки эрвнія совершенно ясно, въ чемъ состоить нравственность. Она должна быть не трусливимъ бытствомъ въ индивидуальный аскетизмъ, но полною отдачею своей личности на ускорение міроваго прогресса, который есть непрерывное приближение къ спасению міра. "Мы, люди, первенцы духа и должны честно, бороться". Такъ какъ развитие состоитъ въ усилении и сохранснии болбо совершенныхъ организмовъ, въ которыхъ, т. с., разунное начало болъе освободилось отъ гнета желаній и следовательно лучше прозреваеть "плаюзін счастія", то единственная задача нравственности состоить въ помощи этому прогрессу, въ принссении въ жертву всего слабаго и малоразвитаго и въ поддержкъ сильнаго и высоко развитаго.

Въ какомъ же видъ должны мы мыслить этотъ послъдній актъ самоуничтоженія міра? На это Гартианъ даетъ только намеки; именно онъ указываетъ на три условія, необходимыя для окончанія міроваго процесса. Первое условіе состоить въ томъ, чтобы значительно большая часть проявляющагося въ мірѣ духа сосредоточилась въ человъчествъ, дабы "отрицаніе воли со стороны человъка могло уничтожить безъ остатка... міровую волю \*\*\*). Второе условіе возможности побѣды заключается въ томъ, чтобы человъчество прониклось сознаніемъ безумія воли и бѣдственно-

\*\*) ibid., стр. 639 (русск. пер., II, 875).

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Philos. d. Unbew., стр. 636—7 (русск. нер., 11, 372—3).

сти бытія и "исполнилось такой неодолиной жаждой поком и безбользненности небытія, что стремленіе въ уничтоженію воли и бытія, какъ дъятельный мотивъ, достигло-бы необоримой сили"; это возможно лишь въ старческомъ возрасть человьчества, когда спокойное познанія неизбъжности страданій преодольеть безсинсленную любовь къ жизни \*). Наконецъ, третье условіе состоить въ одновременности ръшенія для населенія всего земнаго шара. "На этомъ пункть, говорить Гартианъ, зависящемъ только отъ усовершенствованія и пскуснаго приложенія техническихъ изобрьтеній, можно предоставить полную волю фантазіи каждаго" \*\*).

Такова эта метафизическая этика Гартиана, равной которой по фантастичности (и пеосновательности) им почти не находимъ въ исторіи философіи. Она заканчивается тімь же нелівнивь приложения теорів въроятности, съ какого началась метафизика. Именно, принима въ соображение, что для безсовнательнаго нетъ воспомянаній, и что след. "опыть пройденнаго процесса не можетъ быть для него урокомъ, который предохранялъбы его отъ повторенія прежняго faux раз" \*\*\*), Гартианъ спрашиваеть себя, не будеть ли прекращеніе міра лишь началомъ новаго, т. е. не расинетъ-ли себя вновь это свиреное божество, которое человъкъ снялъ съ креста. "Здъсь Гартианъ прилагаетъ свою алгебру, чтобы насъ успоконть: онъ вычисляеть, что въроятность новаго творенія равиа только  $\frac{1}{28}$  \*\*\*\*). Къ несчастію, его расчеть ложень, и болье точное внчисление показываеть, что шансы того, что Безсознательное останется навсегда въ поков, и того, что опо вновь совершить "актъ верховнаго безунія" равны \*\*\*\*\*). Итабъ, если этотъ последній исходъ будеть иметь

<sup>\*)</sup> ibid., стр. 640 (русск. пер., II, 376—7).
\*\*) ibid., стр. 641 (русск. пер., II, 378).

<sup>\*\*\*)</sup> Русск. пер., II, 397.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Здесь п обозначаеть число предъидущихъ мірозданій.

<sup>\*\*\*\*\*\*)</sup> Мы встречаемъ здёсь ту-же ошибку, что въ цечисленіи вёроятности безсознательныхъ духовныхъ причинъ (см. выше, стр. 244). И здёсь, какъ тамъ, Гартманъ совершенно ложно полагаеть, что вёроятность есть нёкоторый реальный факторъ, тогда какъ она есть толькомыра нашего знанія: кинутая игральная кость несомнынно упадеть на опредёленную грань, которой реальная вёроятность всегда слёдовательно равна 1; но мы, незная точно причинъ опредёляющихъ это паденіе въ

мѣсто, то вся наша самоотверженность не послужить ровно ни къ чему, и мы будемъ попросту надути! \*\*)

### III. Критика нравственныхъ теорій у Гартмана.

Разсмотрѣнныя выше метафизическія основы нравственности изложены Гартманомъ въ первомъ изъ его большихъ сочинсній, "Философія Безсознательнаго". Черезъ десять лѣтъ послѣ этого онъ издаль новый большой трудъ, уже спеціально посвященный нравственности. Въ этой книгѣ ("Феноменологіи нравственнаго сознанія") авторъ совершенно оставляетъ въ сторонѣ свои метафизическія теоріи и пытается опредѣлить задачи нравственности черезъ одну критику всевозможныхъ этическихъ теорій. Содержаніе всей этой критики, по ея чрезвычайно разнообразію, не можетъ быть нами изложено, но на нѣкоторыя основныя ея пункты мы должны обратить здѣсь внижаніе; мы разсмотримъ именно Гартмановскую критику эгоизма, соціальнаго утилитаризма и эволюціонизма.

### 1. Критика эгоизма.

Эгоизмъ, говоритъ Гартманъ, не есть еще правственная теорія, но чисто естественная, природная; точка зрѣнія, съ которой человѣкъ

каждомъ данномъ случав, ихъ испорируемъ и полагаемъ ихъ одинаково часто действующими съ причинами, обусловливающими наденіе на другія грани. Это равенство въ частоте действія пензвестнихъ намъ причинъ, соединевное съ числомъ общихъ возможностей, и определяєтся исчисленіемъ вероятностей. Поэтому и вопрось о томъ, породитьли Безсознательное новый міръ или нетъ, въ существе дела, представляєть дилемму: или существуютъ причини для этого порожденія, и тогда опо, само но себю, или безусловно неизбежно, или безусловно невозможно (а мм совершенно не зная этихъ причинъ, не инфенъ микакихъ даннихъ для исчисленія вероятности),—или такихъ причинъ вообще не существуєть, и созданіе міра есть актъ абсолютнаго произвола, тогда нетъ и отношенія между шансами рго и сопета, т. с. ровно викакое исчисленіе певозможно.

<sup>\*)</sup> Fouillé. Critique des systèmes de morale contemporains. Paris. 1883. (стр. 267).

нашено, т. е. даже самъ того не сознавая, отрицаеть правственный долгъ. Па первой ступени эгоизна человътъ пщеть себъ полнаго и положительнаго счастія на земль \*), и прежде всего чувственнаго. Но весьма скоро уже обнаруживается, что чувственныя удовольствія и непродолжительны, и різстрацвають здоровье, и, наконець, не всегда и не всехъ доступны. Тогда человъкъ приничается искать такихъ удовольствій, которыя болью зависять оть него сачого и болье върни, и находить таковия пъежто всего вр тасовнятр настажтениятр и вр собтиненнятр съ ними душевномъ спокойствій, самообладаній и непритязательности. Это — точка эрвнія здраваго смысла (Klugheits-Moral). Ми не должни ценить слишкомь низко этого здравомислія, хотя оно еще и стоить еще визь нравственности, ибо только тогда, когда человъкъ долгинъ опытонъ научится на столько сдерживать свои страсти ради собственнаго большаго счастія, что действуеть уже не по капризу игновеннаго желанія, но по благоразумному расчету, только тогда станеть сколько-нибудь возможнымъ главенство высшихъ душевныхъ силъ надъ низшими, а съ тъмъ вибстъ пріобрътутъ значеніе и сравнительно тонкія влеченія пеэгоистической нравственности". — Но на ступени эгоистяческаго благоразумія сознаніе никонив образомв остановиться не можетъ: рано или поздно, но надежда на личное счастие на земъ оказывается плиозіею".

Ми видъли выше, какъ Шопенгауеръ обосновиваетъ такое же утвержденіе; Гартианъ недоволенъ этимъ доказательствомъ: счастія, говорить опъ, несомивню имъетъ положительный характерь, и потому нессимизмъ можетъ быть обоснованъ не на апріорныхъ аргументахъ, но на послъдовательномъ и опытномъ разсмотръніи "баланса счастія" въ различныхъ явленіяхъ жизни \*\*). Разсматривая съ этой точки зрънія здоровье, молодость, свободу и достаточность средствъ, Гартманъ старается показать, что они сами по себъ не даютъ никакого положительнаго наслажденія: здоровый только не чувствуетъ своихъ органовъ, молодость есть лишь способность къ наслажденію, обезиеченность

<sup>\*)</sup> Hartmann. Das sittliche Beunsslsein (второе взданіе "Феномепозогін правственнаго сознавіл"), .crp. 20 sqq.

<sup>\*\*)</sup> Philos. d. Unbewusst. etp. 540 sqq.

отъ нуждъ кажется великимъ счастіемъ только бѣдняку, сама же по себѣ порождаетъ лишь скуку \*). Несравненно болѣе счастія даютъ повидимому два другихъ великихъ двигателя всѣхъ живихъ существъ: голодъ и любовь \*\*).

So lange nicht den Bau der Welt Philosophie zusammenhält Bewegt sich das Getriebe Durch Hunger und durch Liebe.

Уловлетворение сильнаго голода несомивнию пріятно: но врядъли кто согласится теривть эти терзанія и муку жажды, чтобы затвив получить на ивсколько минуть тупое удовольствие насыщенія! Если же говорить объ удовольствіяхъ гастрономін, то мы прежде всего должны вспомнить, насколько они редки: "Большая часть 1,300 мильоновъ жителей земнаго шара имъють или скудное, неудовлетворительное интаніе, дозволяющее только поддерживать жалкое существование, или же пользуются ивкоторое время излишествомъ, которое не даетъ никакого перевъщивающаго наслажденія, а затімь териять нужду и недостатокь вь пищъ" \*\*\*). Не дурно также всиомнить здъсь слова Шопенгауера: "вто хочеть безъ подробнаго анализа проверить утвержденіс. что въ міръ наслажденіе якобы перевышиваеть страданіе, или что они, по крайней мара. уравновашивають другь друга, тоть пусть только сравнить ощущенія животнаго, пожирающаго другое, съ ощущеніями этого последняго" \*\*\*\*).

Что касается до половой любои, то мы не будень здёсь говорить о множестве страданій, которыя она, такъ сказать, косвенно порождаеть: о борьбе за обладаніе, о принудительномъ цёломудрій, о половыхъ порокахъ, разбитыхъ обианомъ жизняхъ, разрушенномъ семейномъ счастій—страданія, которыя почти безчисленны; но обратимъ вниманіе лишь на онутремній парадоксъ любой, обнаруживающій полную пллюзорность ей счастій \*\*\*\*\*\*).

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 549 sqq.

<sup>\*\*)</sup> ibid., стр. 553 sqq.

<sup>\*\*\*)</sup> ibid., стр. 554 (руссв. пер. II, 282).

<sup>\*\*\*\*)</sup> Parcrya, II, 313. Всеми этими аргументами мы показываемъ здъсь не то, что этоизмъ противоричитъ правственности, по то лишь, что онъ основанъ на "излюзін" счастін, что это последнее или недостижимо или крайне рідко.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Philos. d. Unbew., crp. 560 sqq.

Въ ченъ дюбящій думаеть найти свое счастіе? Это или взаниная любовь, или достониства любимаго, или счастие обладания. Но нътъ никакого сомнънія, что "самая горячая взаниняя дрбовь никого серьезно удовлетворить не можеть, даже при постоянной возножности общенія съ любинымъ предметомъ, если невозможность обладанія имъ остается неизмінной; есть примвры самоубійствъ, совершенныхъ въ такомъ положенів \* \*). Еще менье возножно объяснять любовь достоинствами любимаго. Эти постоинства остаются часто совершенно неизвъстными. любовь вспыхиваеть безъ всякаго разсужденія или выбора. Въ этомъ пиенно она кореннымъ образомъ отлична отъ дружбы. "Конечно и два истинные друга, какъ двое любовниковъ, не могутъ выносить жизни другь безъ друга и приносять другь другу всяческія жертвы: но развица между дружбою и любовью все-таки неизмърима. Одна есть прекрасный тихій осений вечеръ съ густымъ колоритомъ, другая страшно восхитительная весенняя гроза; одна напоминаетъ легко живущихъ одимийщевъ, другая-потрясающихъ небо тптановъ, одна безсознательна и самодовольна, другая томится и дрожить въ недоумъвающей тоскъ, одна ясно знаеть о своей консчности, другая въ тоскъ желанія, въ наслаждении и страдании всегда порываясь въ безконечность, то оглашаеть своими восторгами поднебесье, то сокрушаеть смерть " \*\*). Изъ всего этого ясно видно, что не сознательное понимание и оприка чостопиству чюсимаго чижетя чюсящим, но что-то другое. Не есть-ли, набонецъ, это счастіе обладанія? Это объяснение, очевидно, ближе всякаго другаго въ истинъ. -Что же такое этотъ демонъ (любви), спрашиваетъ Гартианъ, который такъ топорщится, рвется въ безпредъльное и заставляеть весь міръ плясать подъ его дудку. Да, какъ-бы онъ танъ ни изворачивался и чемъ бы ни прикидывался, чтобы прикрыть и отречься отъ своей цели,... эта цель есть действительно и истинно ничто ипое, какъ половое удовлетворение съ этой, опредъленной особью, и вст прицъпки и привъски къ этой пран, въ родъ гармоніи душъ, обожанія, глубочайшаго уваженія, суть только маска и ширма, иначе говоря, все это есть не сама яю-

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 179 (русск. пер. I, 140).

<sup>\*\*)</sup> ibid., стр. 177 sq. (русск. пер. I, 189).

бовь, а нъчто при любеи" \*). Здъсь обнаруживается, наконецъ, коренной парадоксъ любви: любящій полагаеть, что его величайшее счастіе состоить въ половомъ удовлетвореній съ опредыленной особью, нежду тычь какъ, по самому существу дыла, это удовлетворение само по себъ даетъ совершенно тоже удовольствіе во всьхъ случаяхъ, безразлично; здысь слыдовательно величайшую роль играетъ иллюзія, именно мнимая надежда подучить величайшее счастіс отъ обладанія данной особы; а что это иллюзія, "въ тонъ можно было-бы убъдиться опытонъ, еслибы удалось незамьтно подсунуть любящему подложное лицо, къ обладанію которымъ его воля обнаруживала-бы отвращеніе; тогда оказалось-бы, что удовлетворение воли последовало бы совершенно въ той же мъръ, какъ и съ настоящимъ любимимъ существонъ \*\*). Такинъ образонъ, любовь даетъ нъкоторое счастіе, но это счастіе (удовлетвореніе желанія обладать) безконечно далеко отъ того, на что овъ надъялся, не имбеть никакой реальной основи въ свойствахъ любимаго. "Любящій мечталь войти въ новую эру жизни; ему мнилось, что обладание перснесетъ его съ земли на небо; а между тъмъ онъ скоро замъчаетъ, что онъ въ свсемъ новомъ положении остался тъмъ же, что и прежде, и что заботы дня остались тъже. Онъ мечталь въ любимомъ существъ пріобръсти ангела, но теперь, когда влеченіе не пскажаетъ по прежнему его сужденія, онъ находить въ немъ человъка со встии человъческими недостатками и слабостями. Онъ мечталь, что состояние невыразимаго блаженства будеть вычнымь, а теперь онъ начинаетъ сомнъваться, ужь не слишкомъ-ли онъ обманулся въ блаженствъ, которое ожидалъ отъ момента обладанія. Одними словоми, они находить, что все идеть по старому, и что онъ въ своихъ ожиданіяхъ быль большимъ глупдомъ. Единственное реальное наслаждение, т. с. удовлетворение настоятельной воли, изчезло, а со всехъ сторонъ наступило разочарование въ мнимомъ въчномъ блаженствъ. Это разочарование ведеть за собою продолжительное недовольство, которое затихаеть очень медленно только путсят привычнаго погруженія въ злобу дня " \*\*\*).

\*\*\*) ibid., стр. 563 (русск. пер. 11, 293).

<sup>\*)</sup> ibid., стр. 179 (русск. пер. I, 140-41).

<sup>\*\*)</sup> ibid., etp. 561 sq. (русск. пер. II, 291 п сл.).

Все это разсуждение о любви имело одну цель, имение показать, что въ ней человеть ссть лишь орудие Безсознательнаго, которое увлекаеть индивидуума иллюзию счастия, чтобы достигнуть своих целей, а именно получить продолжение человеческаго рода, сводя при этомъ те пары, которыхъ организация наплучше дополняють другь друга, и которыхъ потомство, следовательно, наиболее будеть приближаться къ родовому типу. Но изъ этого же разсуждения следуеть также, насколько безсимсленно основывать свое счастие на половой любви; это значить основывать его на иллюзии, которою Безсознательное пользуется какъ приманкой.

Мы не пойдемъ за Гартманомъ дальше въ пессимистическихъ разсужденіяхъ объ иллюзорности личнаго счастія. Онъ изслѣдуетъ послѣдовательно тщеславіе, чувство собственнаго достоинства, честолюбіе, властолюбіе, мистическое настроеніе, научныя и художестьенныя влеченія, удовольствія сна и сновидѣнія, счастіе наживы и комфорта; наконецъ, удовольствія злобныхъ чувствъ — ненависти, гнѣва, мести — и вездѣ обнаруживаетъ совершенно иллюзивный характеръ счастія. "Итакъ, вотъ результать индивидуальной жизни: мы отъ всего отказываемся и, какъ сказано, въ Экклезіястѣ, убѣждаемся, что все есть суета, т. е. призрачно, ничтожно сластіе на землѣ невозможно для индивидуума, то безсмысленио его искать.

Но съ эгоизмомъ вообще еще далеко не покончено. Отрекшись отъ надежды на земное счастіе, человъкъ ищеть загробнаго.
Здісь мы должны строго различать собственно религіозную нравственность, которая чужда осякаго эгоизма, отъ тіхъ весьма
низменныхъ и личныхъ надеждъ, которыя мы можемъ назвать
загробнымъ эгоизмомъ. Эга вторая фэрма эгоизма, можетъ быть,
еще безнравственные первой. "Если земной эгоизмъ, говоритъ
Гартманъ, думаетъ прежде всего только о себъ, затімъ опять
о себъ, и въ третьихъ еще разъ о себъ, то все-таки случайно
и въ четвертыхъ онъ всиомнитъ о жень и дътяхъ, другь и
слугахъ. Загробный же эгоизмъ, напротивъ, думаетъ всегда и
исключительно о самомъ себъ, зная, что жена и дъти тамъ не
будутъ больше женою и дътьми" \*). Но этого мало: трансцен-

<sup>\*)</sup> Das sittliche Bewusstsein, cfp. 40.

дентный эгонзиъ, отрицая самъ всякую нравственность, не въ состояніе отыскать никакой справедливой связи между гръхомъ и загробнымъ наказаніемъ: эта связь является для эгоизма совершенно случайной, такъ сказать произволомъ Божества, и въ этомъ смыслъ этотъ эгоизмъ есть безусловно вредное, дажо съ общественной точки зрънія, ученіє: онъ разрушаетъ въ корнъ всякое понятіе о верховной справедливости. \*)

Наконецъ, этотъ эгонзмъ не выдерживаетъ, по мнѣнію Гартмана, и метафизической критики. Критика эта показываетъ невозможность (съ точки зрѣнія "философіи Безсознательнаго") личнаго безсмертія: сознаніе личности есть только явленіе въ теченім міроваго развитія, само же Безсознательное, т. е. то, что одно сохраняется, пмѣетъ представленія, но не сознаетъ пхъ. \*\*)

Итакъ, эгоизиъ, какъ земной, такъ и загробный терпитъ всюду пораженіе \*\*\*); "банкротство" же эгоизма прямо приводитъ насъ къ самоотреченію, этому основанію всякой нравственности: пессимизиъ обнаруживается, такпиъ образомъ, какъ лучшее противоятіе противъ оптимистическаго эгоизма. Это прекрасно понимали основатели всъхъ великихъ религій \*\*\*\*).

# 2) Критика соціальнаго утимитаризма или принципа общаго блага:

Весьма часто смешпвають соціальный утилитаризмъ съ эгоизмомъ, именно разсматривають общее благо какъ наилучисе средство для собственнаго счастія. Это смешеніе двухъ въ существе дела радикально различныхъ принциповъ темъ легче, что сами утилитаристы, и въ частности Дж. Ст. Милль, не достаточно ясно уясняють свое нравственное начало и смешь-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 43. \*\*) ibid., crp. 41.

<sup>\*\*\*)</sup> Я оставляю здісь въ стороні дві послідних ступени эгонзма: отрицательний земной эгонзмь, т. е. такой, который убідившись въ невозможности положительнаго счастія, ищеть по крайней мірі спокойствія (ципизмь), и отрицательний загробний эгонзмь, т. е. Illonentayepobekiй аскетизмь (Das Sittliche Bewusstsein, стр. 44—53).

\*\*\*\*) ibid., стр. 53 sqq.

ваютъ его съ благоразумно ограниченныть эгопзиомъ \*). Но самъ по себъ, принципъ общаго блага не питетъ ничего общаго съ эгопзиомъ: первый питетъ основой — самоотречение, второй — пскание собственнаго блага: общее благо въ социальномъ утилитаризмъ должно обозначать не чужое благо плюсъ мое, но благо вообще, причемъ о моемъ въ частности пътъ никакой заботы. \*\*)

Строго разграничивъ такинъ образонъ принципъ общаго блага отъ эгопзиа, на должим еще дать общую формулу этого принципа. Она была уже установлена раньше англійскими утилитаристами и требуетъ "наибольшаго возможниго счастія для наибольшаго числа индивидуумовъ".

ІІзъ этой формулы следуеть, что наивыгодивишее (для общей сумы) распределение счастия должно быть равныма. Всякое благо, писнно, оцфивается человъкомъ не по его абсолютной величинь, но по отношению къ предъидущему данному счастию, т. с. если извъстный индивидутиъ имъсть а наслажденій, и получаетъ еще и натеріальныхъ благъ, то счастіе его увеличивается не на n единицъ, а лишь на  $\frac{n}{a}$ . Напр. человъкъ имъющій 100 тысячь и человіть имінощій 100 р. получать вовсе не равное увеличение счастия отъ подарка въ 10 р.; если удовольствие перваго будеть x, то втораго въ тысячу разъ больше (1000 х). При такихъ условіяхъ совершенно очевидно, что для навкод он адмито им клаго отвято кінэрикову отвяться не должны увеличивать средства уже богатыхъ (отъ этого общее благо випграетъ очень мало), но напротивъ, самыхъ бъдныхъ. Ипаче говоря, идеалом утилитаризма должно быть равенcmeo. " \*\*\*)

<sup>\*)</sup> ibid., стр. 477 sqq. Върно-ли такое утверждение Гартмана, мы увидимъ въ третьемъ отдъль ("Англійская этика").

<sup>\*\*)</sup> ibid., ctp. 478 sq.

<sup>\*\*\*)</sup> При всякомъ перавномъ распреділеніе блягь, тахітит счастія для общества недостигнутъ. Пусть папр. средняя всличниа ниущества въ данномъ обществі равна a; но нусть одно лицо вибетъ a+n; другое же, соотвітственно тому, будетъ нивть только a-n. Удовольствіе перваго отъ прибавки n выразится черезъ  $\frac{kn}{a+n}$ , гді k есть постоянная; пеудовольствіе же втораго отъ уменьшенія нмущества на n

Воть противъ этаго необходимаго следствія соціальнаго утилитаризма и направляетъ свою критику Гартманъ. Сущность этой критики состоитъ въ томъ, что проведение полнаго общественнаго равенства уничтожить всякую культуру, между тыль какъ возножное усиленіе культуры, т. е. приближеніе къ концу піроваго развитія, есть, какъ ны видели въ предъпдущень параграфів, единственная и основная задача нравственности. Это пониженіе культуры должно будеть весьма скоро обнаружиться на самыхъ различныхъ сторонахъ общественной жизни. Такимъ образомъ уналеть прежле всего промышленность: всь предметы роскоши, какъ недоступные встяв, должны будуть изчезнуть \*). Далъе, тоже должно случиться съ искусствомъ: индивидууны будуть лишены возможности для себя пріобратать его произведенія, это останется доступнымъ только для государства и его публичныхъ коллекцій; но черезь это, вопервыхь, количество художественныхь произведеній должно будеть чрезвычайно уменьшиться, а во вторыхъ, съ этпиъ уменьшеніемъ числа художниковъ и ослабленіемъ конкуренцій, число талантовъ и выдающихся произведеній тоже должно упасть. Мы не говоримъ уже о томъ, что низшіе, но болъе доступные роды произведеній (фотографія, олеографія и т. п.) должны будуть (какъ болье доступные толив) окончательно вытеснить боле совершениме, по дорогіе \*\*). Среди этой всеобщей ниввелировки не устоить также и паука. Наука станеть ценнться только по ея матеріальной и всемъ доступной пользе, а это обратить ее въ одну технику; да и та долго не продержится \*\*\*). Однимъ словомъ, полное равенство уничтожитъ всю культуру, накопленную въками страданій, и возвратить человъчество къ первобитному животному состоянію, о которомъ такъ мечталь Pycco. \*\*\*\*)

Вообще, говорить Гартианъ, ин должин разъ навсегда уни-

выразится черезь  $\frac{kn}{a-n}$ . Поэтому сумма общаго блага измѣпится на  $\frac{kn}{a+n} = \frac{kn}{a-n} = \frac{kn (a-n) - kn (a+n)}{(a+n) (a-n)} = \frac{2kn^2}{(a+n) (a-n)}$ , т.е. сумма общаго блага уменьшинися (ibid., стр. 501).

<sup>\*)</sup> ibid., ctp. 503 sq. \*\*) ibid., ctp. 504 sq.

<sup>\*\*\*\*)</sup> ibid., стр. 507 sq. \*\*\*\*) ibid., стр. 511.

чтожить плиозію, будто развитіє культуры, ножеть породить счастіе. Напротивъ, цинилизація порождаеть всюду неравенство, неудовлетворенныя желянія, недостатокъ для однихъ и пресыщеніе для другихъ, уничтоженіе слабыхъ сильными — одиниъ словомъ, отнюдь не ведетъ къ счастію. Здесь им открываемъ, по мивнію Гартмана, основную ложь соціалистической демократів, которая увлекаетъ толпу надеждой на всеобщее счастіе въ будущемъ періодъ общественнаго развитія. Это развитіе, въ дъйствительности, вовсе не породить счастія: такое счастіе есть только повая иллюзія. Поэтому раскрытіе этой пллюзіп должно быть, съ точки зрвнія соціализна, всличайшинь преступленіень; онь должень предупреждать саную возножность этого разоблачения своей тайны, черезъ стъсненіе свободы изследованія и преподаванія \*). Предводители будущаго соціалистическаго общества должны будуть делать видь, что они ведуть общество въ развитію, въ действительности же уничтожать постепенно всякую культуру, чтобы обратить, наконецъ, народъ въ толиу скотовъ, ищущихъ только хлеба, и потому сравнительно счастливыхъ; а сами вожди должны будуть организоваться въ тайныя общества, которыя одни будуть знать секреть міра: плиозорность счастія. Въ этомъ смыслъ послъдовательно проведенный и сознавшій (но скрывающій свою коренную ошибку (инимое тождество счастія съ развитіемь) соціализять превращается въ іезунтство. "Кто съ вниманіемъ сльдить за событіями времени, не можеть имьть инкакого сомивнія въ томъ, что језуптизмъ подготовляетъ католичество къ грандіозному превращенію. Ісзунты отрівнаются отъ плеаловъ феодализма и склоняются къ демократін; они устраняють последніе следы аристократическаго управленія церковью въ пользу абсолютной власти наин (руководинаго ими), а вибств съ тъмъ предоставляють гибели и политическую аристократію, которая досель служила имъ опорой, потому что заметили, что эта опора сама сделалась драблой. На место того, ордень ісзунтовь постепенно овладъваетъ до сихъ поръ осмъпваемими имъ средствами демагогической агитаціи — прессой и ассоціаціями, объявляеть войну самому государству и въ корнъ подкапиваетъ уважение толим съ исторически созданнымъ основамъ современнаго соціальнаго и политическаго быта. То, что въ котоличествъ слу-

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 513 sq.

жить еще консервативнымъ интересамъ, есть отживающій остатокъ прежней, до-іезуитской эпохи..., само же іезуитство стольже мало консервативно, какъ и либерально: оно радикально въ полномъ смыслъ слова, т. е. открыто провозглащаетъ политическую революцію и предвидитъ уже соціальный переворотъ" \*).

Кто изъ русскихъ читателей не увидить въ этихъ словахъ Гартмана удивительнаго сходства съ исповъдью "Великаго Инквизитора" у Достоевскаго: какъ здѣсь, такъ и тамъ счастіе дается только толиъ, отрекшейся отъ разума, правственности и свободы, и какъ тамъ, такъ и тутъ только руководители этого "стада людей" приняли на себя бремя свободы и тайны бытія.

Итакъ, ложь соціальнаго утилитаризна (также какъ соціализма и ісзунтизма) состоитъ въ уничтоженій цивилизацій ради иллюзій счастія: соціалисти — это "наши внутренніе вандали". Между тъмъ правственность, какъ мы видъли, состоитъ пленно въ осуществленій культуры и связаннаго съ ней обнаруженія "иллюзій счастія", т. е. въ окончательной побъдъ логическаго элемента надъ темными желаніями воли.

### 3) Критика эволюціонизма или принципа развитія культуры.

Міровое развитіе есть фактъ; ставя своею задачею возможное содъйствію этому развитію, мы утверждаемъ принципъ эволюціонной нравственности. Какъ мы сейчась видъли существуетъ глубочайшій антагонизмъ между счастіемъ и развитіемъ: счастіе кажется доступнымъ лишь для ума еще не постигшаго нечальную тайну Безсознательнаго и не отрышивнагося отъ иллюзій; развитіе же состоитъ, какъ было показано выше \*\*), именно въ происхожденіе все болье проницательной мысли, въ эманципаціи интеллекта отъ безумія желаній, т. е. въ постепенномъ обнаруженіи иллюзорности счастія. Итакъ, тотъ, кто ставитъ своею задачею способствовать міровому развитію и въ частности увеличенію культуры, отнюдь не долженъ полагать, что эта культура сдылаетъ человычество (а тымъ менье его) счастливье; онъ видитъ въ этомъ содыйствіе только нравственный долгъ, актъ полнаго самоотреченія.

<sup>\*)</sup> ibid., crp. 514 sqq.

<sup>\*\*)</sup> См. выше, стр. 253 sqq.

Цѣль, которую преслѣдуетъ эволюціонная этика есть, слѣдовательно, созданіе не счастливаго человѣчества, по лучшаго, т. е. болѣе развитаго, культурнаго, а виѣстѣ съ тѣиъ, болѣе несчастнаго. Съ этой точки эршія нравственность есть борьба за культуру.

Denn ich bin ein Mensch gewesen, Und das heisst ein Kämpfer sein.

Наша обязанность состоить, следовательно, въ возможномъ поддержаніп культурно-развитыхъ существъ противъ мало развитыхъ. Съ этой же точки зрвнія получаеть свое оправданіе война. "Совершенно повятно, что сторонники принцепа общаго блага съ такою настойчивостью объявляють нойну войнь; језунтизиъ, соціальная демократія и утилитарный либерализиъ совиадають въ этомъ желавін; и дъйствительно, было-бы совершенно безнадежной попяткой опровергнуть ихъ, оставаясь на почвъ общаго блага.... Но съ точки зрвнія развитія культуры эти протесты противъ войны сами собою падають, потому что война есть главное средство въ борьбъ расъ, т. е. естественнаго подбора въ человъчествъ; поэтому приготовленія народовъ къ лучшему веденію войны составляло всегда одно изъ дъйствительнъйшихъ средствъ для умственнаго развитія и вравственнаго восинтанія человічества во всъхъ періодахъ его развитія; а по всей въроятности останется такинъ и впредь \*\*).

Такое же правственное значение вибеть конкуренція въ области прохышленности и торговли; поэтому же им отнюдь не должны ожидать (и искать) въ будущемъ равенства въ вознаграждении за работу; напротивъ съ теченіемъ времени относимельное благосостояніе меньшинства станетъ сравнительно съ положеніемъ большинства еще больше \*\*).

### 4) Нравственный принципъ искупленія.

Принципъ общаго блага и принципъ развитія—оба необходими: безъ развитія нътъ нравственной цели, безъ невоторой доли счастія нетъ силъ бороться. Поэтому оба правственные

<sup>\*)</sup> Das sittliche Bewusstsein, ctp. 534 sq.

<sup>\*\*)</sup> ibid., 535 sq. Но и положеніе большинства тоже должно чрезвичайно улучшиться, прибавляеть Гартианъ.

принципа должны быть въ извъстномъ отношении соединены или точнъе соподчинены: счастие должно перестать быть само по себъ цълью, и стать только средствомъ для поддержания развития, развитие же должно быть признано окончательною цълью. Такое соединение Гартианъ называетъ принципомъ нравственнаго міропорядка и считаетъ его верховнымъ изъ всъхъ \*).

Мы достигли здёсь конца нравственности. Но есть еще нъчто высшее, чъмъ она. Нравственность есть правильное отношеніе индивидуума къ Цівлому, должное соподчиненіе цівлей человъка. Но то къ чему стремится само Цълое (Безсознательное) не есть уже нравственность, но выше ея, ибо это Целое не имъстъ уже ни къ кому никакихъ обязанностей. Этою цълью можеть быть, какъ мы уже видели въ предъидущемъ параграфе, только одно счастіе, и притомъ не положительное, но отрицательное, т. е. избавление отъ мукъ бытия, безмятежность. Здёсь открывается намъ не последняя цель правственности (она уже опредълена выше), но глубочайшая основа ся. Это основа есть сострадание къ божеству, божественная скорбь (Gottesschmerz), чувство глубочайшаго единства съ несчастнымъ Безсознательнымъ: вравственность въ ся глубочайшей формъ есть искупленіе Божества отъ страданій. "Только человікъ можеть искунить Бога, т. с. принять положительное участія въ міровомъ процессъ ведущемъ къ этому спасенію Его. Такъ какъ человъкъ есть вообще типъ разумной, самосознающей и правственной личности, а въ частности типъ возвышающійся до нравственнаго принципа искупленія, онъ въ правъ сказать: только черезъ меня Богъ можеть быть спасень. Въ другихъ словахъ это значить: только черезъ устроение нравственнаго міропорядка разумно-сознательными индивидуумами міровой процессь можеть быть направлень къ своей конечной цели, и только черезъ конечное сознательное пониманіе отрицательно-счастливаго конца этого процесса, онъ можеть быть достигнуть. Поэтому мы можемъ заключить все наши изследование следующими положениями:

Реальное бытіе есть воплощеніе Божества, міровой процессъ есть исторія страданій воплотившагося Бога и съ темъ висств путь къ искупленію распятаго во плоти; нравственность же есть

<sup>\*)</sup> Das sittliche Bewnsstsein, crp. 570-613.

соучастіе въ сокращеніе этихъ страданій и въ ускореніе искупленія \* \*).

### 1V. Критическія замічанія объ этикі пессимистовъ.

Намъ нътъ никакой нужды систематически опровергать нравственния теоріи пессимизма: опт держатся на метафизическихъ гипотезахъ, которыхъ нолную несостоятельность мы обнаружили выше. Самые основные принцины этихъ гипотезъ, а именно воля у Шопенгауера и Безсознательное у Гартмана не выдерживаютъ самой слабой критики.

Но этого мало. Пессимистическая этика не только основана на ложной метафизики, но сама въ себъ носить коренное противоръчіе. Мы уже видьли, что Гартмань справедливо отвергь ученіе Шопенгауера о спасеніи міра черезъ индивидуальный аскетизмъ: индивидуумъ, будучи самъ лишь явленіемъ, не можеть радикально уничтожить волю — сущность. Но и Гартмановская этика также безплодна: мы видьли выше, что надежда на окончательное уничтоженіе міра совершенно неосновательна: Безсознательное, для котораго не существуеть прошлаго опыта, повторить вновь "актъ верховнаго безумія". Такимъ образомъ, пессимистическая этика имъетъ величайшій недостатокъ: цъли, которыя она ставить, недостижним по самой сущности дъла.

И несмотря на это, песмотря на недостаточную метафизику, несмотря на противуръчивую этику, несмотря на парадовсальную фантастичность пессимистическаго "апокапсиса", и на тысячу другихъ недостатковъ, пессимизиъ занялъ въ наше время такое положеніе, котораго не достигала почти никакая другая философская теорія: нрикрытыя какинъ то таинственнымъ сумракомъ, эти теоріи получили для посліднихъ поколітній непонятную привлекательность и пріобрітаютъ неожиданныхъ сторонниковъ и послідователей среди различныхъ народовъ, общественныхъ классовъ и самыхъ несходныхъ характеровъ. Въ ченъ же причина этого усивха?



<sup>\*)</sup> ibid., стр. 688. Эти слова Гартмана каждий христіанняв не можеть не назвать богохульными. По для насъ было необходимо привести ихъ, потому что безъ этого дальнійшая критика нессимизма не пукла би достаточныхъ основъ.

Въ предъидущихъ главахъ им видъли, что величайшій недостатовъ нѣнецкой правственной философіи есть формализмя, т. е. смѣшеніе нравственно хорошаго съ логически совершенничъ. Кантъ отождествилъ верховное совершенство правственнаго долга съ логической всеобщностью и разумной необходимостью; Фихте полагалъ правственность въ разумномъ пониманіи свободы; Гегель считалъ познаніе висшимъ благомъ, и всё они видѣли въ нравственности законъ міроваго разума. Какъ было показано въ предъпдущихъ главахъ, такое пониманіе нравственнаго совершенства повело къ его ложному отождествленію съ логическими категоріями, къ отрицанію специфически правственной санкціп, т. е. къ формализму. Неспособный въ дѣйствительности проникнуть въ тайну правственности, логическій разсудокъ не удержалъ въ широкихъ петляхъ своей сѣти понятій ея живой воды, но только тину схемъ.

Если этическій формализмъ состоитъ (какъ мы видѣли у Гегеля) въ отождествленіи нравственностъ съ правильнымъ познаніемъ, вслѣдствіе чего зло является лишь недостаточнымъ познаніемъ индивидуума, т. е. имѣетъ лишь мнимую реальность, то несомивнно что нессимизмъ, для котораго зло и несчастіе имѣютъ полную и особенную реальность есть прямой врагъ (всегда оптимистическаго) формализма. Если для послѣдняго воля есть лишь "особенная форма разума", то для перваго самъ разумъ есть созданіе воли \*); для формализма цѣль нравственности (высшее благо) имѣетъ логическій характеръ (напр. совпаденіе субъективнаго съ объективнымъ), для пессимизма совершенно реальный (папр. счастіе небытія); для перваго зло безусловно противуположно добру, для втораго зло есть лишь неправильное (индивидуальное) пониманіе добра, слѣд. по содержанію съ нимъ тождественно.

Здёсь им находиих истинную причину успёховъ пессиинзма. Нравственный формализиъ имёлъ симслъ лишь какъ борьба противъ еще болёе низменнаго нравственнаго (а точнёе опортунистскаго) принципа индивидуальной свободы. Онъ показалъ, именно, что индивидуумъ имёсть право на дёлтельность не потому, что онъ индивидуумъ, но потому что въ немъ живетъ (или долженъ

<sup>\*)</sup> Такъ у Шопенгауера. У Гартмана же воля имфеть, по крайней мфрф, такую же реальность какъ разумъ.

жить) мото же правственный принципъ, что осуществляется въ реальныхъ, объективныхъ нормахъ государства, народности и т. п. Только поскольку индивидуумъ признаетъ эти нормы, онъ и ниветъ свободу.

Но поднявшись выше опортупизна свободы, правственный формализнь самь заключаль въ себъ чрезвычайные недостатки: поверхностный оптинизнь вель къ оправданію всякой дъйствительности; сухой раціонализнь искореняль истинную основу правственности— правственныя чувства; узкое доктринерство подтасовывало въ великія цъли міра свои коротенькія и личныя желанія. Реакціей противь этого формализна и явился пессинизнь: раціонализну онъ противупоставиль ученіе о воли, какъ основь міра, доктринерству— свободомысліе и повый апокалипсись; паконець, поверхностному оптинизну—радикальный пессинизнь; однинь словомъ въ школьной философіи какъ будто пахнуло свъжинь вътеркомъ.

Этому движенію въ философін соотвѣтствуетъ цѣлый рядъ колебаній въ общественной жизни Европы. Саходовольный парламентаризмъ смѣнился сомвѣніями въ возможность политическаго равновѣсія вообще; принципъ laissez faire, laissez passer оказался "правомъ на голодную смерть"; національная политика привела къ милитаризму; соціалистическіе иллюзін выродились въ проповѣдь всеобщаго разрушенія; просвѣщеніе обратилось въ "фабричную цивилизацію", а искусство—въ забаву буржуазнаго общества. Въ основѣ этихъ явленій лежить таже правственная причина, что въ упадкѣ этическихъ ученій: правственный формализмъ, прикривающій самый безстыдный эгонэмъ.

Въ это время является пессимизмъ, служащій предшественникомъ правственнаго возрожденія. Онъ уничтожаетъ въ корнѣ правственный формализмъ, очищаетъ человѣка въ огнѣ міровой скорби, разрушаєть земные, трансцендентные и соціальные иллюзів на счастіе. Очищенное такимъ образомъ западное человѣчество будетъ въ сплахъ воспринять чистыя ученія любви и справедливости, изгнавъ изъ правственности послѣднія тѣни эгоизма. Но, какъ мы уже не разъ говорили, пессимизмъ самъ по ссбю имѣетъ лишь отрицательное значеніе. Въ своихъ собственныхъ, положительныхъ теоріяхъ онъ представляетъ нелѣпости, отрицаніе науки, внутреннія противорѣчія, которыя ни кониъ образомъ не могутъ сохраниться.

Однимъ словомъ, повторяя прежнее сравненіе, нашъ нессимизмъ подобенъ культамъ восточныхъ религій въ падающемъ Римѣ: какъ эти послѣднія приготовляли (черезъ разрушеніе пллюзіи всемірной монархіи) къ принятію христіанства, такъ системы Гартмана и Шопенгауера сами по себѣ представляя дикое суевѣріе, приготовляютъ однако западное человѣчество къ возрожденію ученія любви и справедливости, т. е. чисто субъективной и негоистической нравственности \*).

<sup>\*)</sup> Теперь намъ слідовало-бы перейти къ наложенію послідняго наъ важныхъ правственныхъ ученій Германін, пменно познакомиться съ вімецкой соціологической этикой (Пеффле и др.). По такъ какъ это направленів представляєть оригипальное соединеніе Контовскаго соціологизма (т. е. ученія объ обществі, какъ организмі) и Дарвиновскаго эволюціонизма, съ теорію государственнаго соціализма, и такъ какъ Контовская и Дарвиновская теорія будуть нами изучены лишь въ слідующихъ отділахъ, то и изложеніе пільчецкой соціологической должно быть отложено до слідующаго тома и будеть дано въ виді прибавленія къ исторіи апглійской этики.

# содержание.

|                                       |                           | Стран.                                                                                                                                                     |
|---------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Првдислов                             | ir                        | I                                                                                                                                                          |
|                                       | отдълъ первый.            | ,                                                                                                                                                          |
|                                       | нъмецкая этика.           |                                                                                                                                                            |
| ·                                     | ктеристика въмецкой этики |                                                                                                                                                            |
| # # # # # # # # # # # # # # # # # # # | ВАЯ. Канть                | тіс; его вствен- закона; формы; ности). ракторі воли: аниния краткоо с теоре- скія за- разума? свободі счастіе ніе къ . Кри- Нрав- разума): смертіе ъ Кам- |

| ГЛАВА | вторая. Гербарть                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 59  |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|       | Его отношеніе къ Канту. 1) Уто такое правственное? Оно нравится напъ безусловно; оно формально; оно непосредственно; оно относится къ волъ. Опредъленіе нравственнаго. Слъдствія. 2) Первопачальния правственных иден: идея полноты; идея внутренней свободы; идея благожелательности; идея права; идея справедливости. 3) Ученіе о правственнихъ идеяхъ въ примънсній къ обществу: правовая общественная система (собственность); система возданній и право наказывать; система управленія; система культуры; одукотворенное общество. Нравственное достоинство. |     |
| ГЛАВА | третья. Фихте                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 181 |
|       | нъмсцкаго идеализма вообще. Вишиня вещи-про-<br>лукты мышлевія; самосознаніе, какъ исходный пункть;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
|       | свобода въ идеализић. Критика ифмецкаго идеализма. 2) Первос ученіе Фихте о правственности. Творческов воображенів. Динамическая теорія Я. Дедукція прав-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •   |
|       | ственнаго закона. Реальность вравственных христвій.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
|       | Ступени вравственного развитія. Отношеніс въ религік.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •   |
|       | 2) Вторая система Фихте. Ел исходная точка. "Назначеніе человѣка". Вѣра въ реальность міра.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
|       | Пантеизмъ Фихте. "Завътъ о блаженной жизни".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
|       | Критическія замічанія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| ГЛАВА | ЧЕТВЕРТАЯ. Гегель                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 114 |
|       | Историческіе элементы системы: ученіе Канта, Фихте и Гегеля. "Идея" и законь ея развитія. Критива Гегелева ученія объ идев. Критива Гегелева ученія о діалектическомъ методів. Сравпеніе этики Гегеля съ этикой Капта. Объективный духъ и его моменты.                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
|       | Ученіе Гегеля о свободі и волі. Абстрактное право и его моменты. Субъективная правственность: Гегелева критика Канта и Якоби; ея педостаточность. Объективная правственность и ея моменты. Философія исторіи.—Критическія замічанія о системі Гегеля.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| ГЛАВА | RATRII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 171 |
|       | Общая характеристика Шеллинга. Его сочиненіе "о свобод'я челов'яка". 1) Обвиненія въ наптензит п фатализит. Вопросъ теодицен и его р'яшенія. Природа                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
|       | въ Богь. 2) Основа бытія и разумъ, какъ элементы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|       | Божества. 3) Примиреніе тензма съ наштензмомъ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
|       | происхождение Божественной личности. 4) Вопросъ о аль въ мірь. 5) Вопросъ о свободь воли. 6) Отно-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|       | шеніе Бога въ злу. 7) Периооснова. 8) Критическія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
|       | 3anbaarig.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Стран.                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| ГЛАВА ШЕСТАЯ. Монента уерь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3<br>-<br>8<br>-<br>- |
| ГЛАВА СЕДЬМАЯ. Гартнавъ  1) Метафизика Гартмана. Ед методъ. Проявлені Безсознательнаго. Философское понятіе о Безсознатель номъ. 2) Метафизическая праветвенность у Гартмана. Мірокое развитіе. Его ціль. Нравственност какъ ускореніе міроваго процесса. Конецъ міра. З Критики праветвеннихъ теорій у Гартмана. Критика эгонзма. Критика соціальнаго утилитаризма. Критика эволюціонизма. Нравственный принципъ искупленія. 4) Критическія замичанія объ этикъ пессимис | )<br> -<br> -         |

Digitized by Google

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

