

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

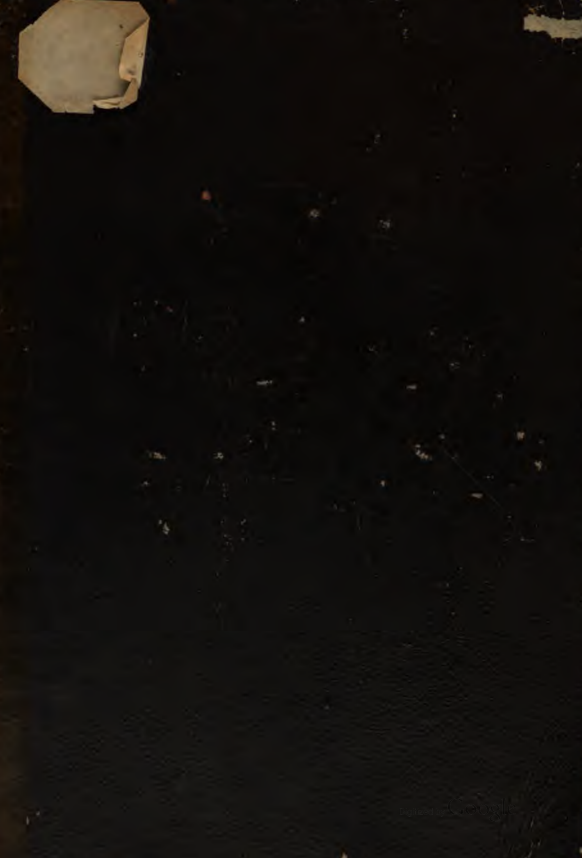
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



редственно сам органительную работу слушацаниями преподавателей.

## 5. Командир классного учебы

- 1. Командир классного учебного іяется непосредственным начальником тделения и помощником начальника куработе.
  - 2. Непосредственно подчиняется начальнику к
- 3. Командиром учебного отделения назначает учший дисциплинированный слушатель из числа слушателей учебного отделения. Назначение проводится ачальником факультета и отдается в приказе по зоенфаку.



K /66/13



T. C.

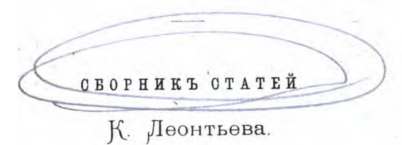
# востокъ, россія

9(c) 1-475

82734

И

СЛАВЯНСТВО.



Томъ 1-й.

МОСКВА Типо-Литографія И. Н. Кушнерева и Ко., Пименовская ул., д. Кушнеревой. 1885

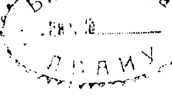
Leculton, TiN.

# ВОСТОКЪ, РОССІЯ

СЛАВЯНСТВО.

CBOPH'ME'S CTATEM

К. Леонтьева.





D:71.

## оглавленіе.

|     | 110СВЯЩенів.                               |      |
|-----|--------------------------------------------|------|
|     | Предисловіе.                               |      |
|     |                                            | Imp. |
| I.  | Панславизмъ и греки                        | 3    |
| II. | Панславизиъ на Ассий                       | 31   |
|     | Дополнение къ двумъ статьямъ о наиславизив | 76   |
|     | Византизиъ и славянство                    | 81   |
|     | Русскіе, греки и юго-славяне               | 193  |
|     | Мон воспоминанія о Оракін                  | 237  |
|     | Храмъ и церковь                            |      |
|     | Письма отшельника                          | 261  |
|     | Письма, о восточныхъ дъдахъ                |      |

## посвящается

Тертію. Ивановичу

## ФИЛИППОВУ

въ знакъ невыразимой признательности за неизмѣнную поддержку въ долгіе дни моего умственнаго одиночества.

## ПРЕДИСЛОВІ́Е.

Статьи, собранныя въ этомъ отдёльномъ изданіи, были напечатаны мною, въ разное время, въ разныхъ журналахъ и газетахъ.

Я не нашелъ удобнымъ держаться исключительно только хронологическаго порядка въ ихъ размъщеніи, котя и считаю этотъ порядокъ наилучшимъ, потому что онъ даетъ возможность читающему слъдить непосредственнъе за ходомъ мыслей автора.

Впрочемъ, большая часть статей, большихъ и малыхъ, размъщена у меня въ этомъ порядкъ, по мъръ ихъ появленія въ свътъ. Въ иныхъ же случаяхъ это оказалось неумъстнымъ и сбивчивымъ.

Вообще замѣчу слѣдующее: въ 1-мъ томѣ собраны почти исключительно разсужденія и замѣтки по восточным долами, по вопросу греко - болгарскому и т. д. и расположены они по годамъ. Между первыми статьями о "Панславизмѣ" и "Письмами о восточныхъ дѣлахъ" въ редакцію "Гражданина прошло ровно десять льти (отъ 73 до 83 года).

Во 2-мъ томъ я опять расположиль въ хронологическомъ порядкъ все касающееся до внутреннихъ дълъ Россіи; о восточныхъ и общеславянскихъ дълахъ упоминается здъсь только мимоходомъ (хотя, надъюсь, все въ томъ же духъ). Почти всъ статьи этого отдъла взяты изъ "Варшавскаго Дневника" (80-го года), въ которомъ я печаталъ тогда постоянцо. Исключеній мало.

По поводу "Варшавскаго Дневника" я считаю долгомъ выразить бывшему редактору этой газеты князю Ник. Ник. Голицыну самыя искреннія и сердечныя извиненія мои въ томъ, что в списавшись съ нимъ, позволяю себѣ печатать отдѣльно передовыя статьи писанныя мною и "смѣсь" подъ заглавіемъ "Сквозь нашу призму".

Время не ждеть, годы и силы уходять, — издать все вмисти я желаю, и нашель, наконець, возможность это сдёдать, но мёсто жительства князя миё неизвёстно, и я надёюсь, что онь, по своему былому горячему миё сочувствію, простить миё это нарушеніе литературныхъ обычаевь. (Извёстно, что "передовыя" и вообще не подписанныя именем» статьи газеты суть собственность редакціи).

Если обстоятельства позволять, я издамъ и третій томъ, и въ него соберу всѣ напечатанные отрывки изъ воспоминаній моихъ о многихъ мѣстностяхъ, гдѣ я жилъ и служилъ, о людяхъ, съ которыми встрѣчался, о личныхъ моихъ впечатлѣніяхъ въ разные годы моей жизни.

Я думаю, что этотъ 3-й томъ можетъ послужить полезной иллюстраціей для двухъ первыхъ.

Москва, 1885. Январь.

К. Леонтьевъ.



## г. ПАНСЛАВИЗМЪ И ГРЕКИ.

## ПАНСЛАВИЗМЪ И ГРЕКИ.

(Русск. Въстн. 1873.)

I.

Январь, 1873, Царьградъ.

Я только что возвратился изъ путеществія по Македоніи.

Въ столицъ всегда сильнъе и всегда замътнъе движение умовъ, хотя бы и по такому вопросу, котораго источники и основы въ провинціи.

Печальное ожесточение Грековъ и Болгаръ другъ противъ друга, сильное всюду, сильное, въ несчастію издавна, здёсь, въ Царьграді. принимаеть болве яркія краски. Сюда стекается все, и все отсюда нсходить; здёсь главные представители и вожди движенія; отсюда разсылаются инструкціи, открытыя или тайныя, по всёмъ второстепеннымъ городамъ; здёсь иноверная государственная власть искусно колеблется между двумя христіанскими народами, которыхъ примирить можеть только постепенно и современемъ либо общая усталость, либо вакая-нибудь великая гроза неожиданныхъ политическихъ катастрофъ. Царьградскія газеты принимають вь этой борьбі боліве наи меніве горячее участіе. Courrier d'Orient защищаеть Болгарь; Phare du Bosphore потворствуеть Грекамъ; въ первой 'газетв проглядываеть желаніе расположить Славянъ ко чему-то вродъ латинства или увърить ихъ въ симпатіяхъ галло-романскаго племени; во второй-какъ будто бы Германецъ внушаетъ Греку: "не бойся славянскаго варварства; я съ тобор!" Тигоче, которая считается оффиціознымъ органомъ правительства, сдержанна и осмотрительна, какъ сама мъстная власть...

Изъ всёхъ провинцій, тдё Греки живуть или только встрёчаются съ Болгарами, приходять сюда извёстія о непрерывной и пламенной борьбё; то Болгары осворбляють Грековь, собравшихся служить въ Рушукъ греческую особую обёдню; то Греки въ газетахъ доносять на какіе-то болгарскіе замыслы противъ Турцін; то Courrier d'Orient стра-

zed by

щаеть Турцію панэлленизмомъ; то въ Тульчі въ кофейняхъ драки между молодымыю, какой-то молодой Грекъ Каравіась оскорбляеть Болгаръ; то изъ Серреса раздаются греческіе вопли, что богатыя купеческія семьи, считавшіяся до сихъ поръ эдлинскими, перехолять на болгарскую сторону. Греческое духовенство требуетъ, чтобы болгарское переменняю вамилавки. Болгары негодують, будто бы патріархь хочеть, чтобы Порта вельда Болгарамъ носеть вамилавки красныя, для большаго позора. Въ одномъ македонскомъ городъ умираетъ молодой Болгарскій учитель; въ народі проходить слухь, что его отравили греки. Клеветь, гивва, жалобъ пристрастимкъ, съ обвикъ сторонъ потоки! Однаво, умъ безпристрастный, не подкупленный страстями борьбы, можеть, мив важется, становясь попеременно и искренно то на место Болгаръ, то на мъсто Грековъ, понять и тъхъ и другихъ и, соглашаясь, конечно, что Болары несраеменно правле \*), объяснить и даже извинить въ нѣкоторомъ смислѣ отчаяніе Грековъ/ Богатыя населенныя страны ускользають изъ рукъ ихъ племени, гордаго, энергическаго, умнаго и трудолюбиваго. Эллинизація Балканскаго полуострова-"великая иден"--- становится невозможностью...

Пусть такъ, гиввъ на Болгаръ несправедливъ ни въ христіанскомъ, ни въ административномъ, ни въ этнографическомъ смыслв; но онъ нъсколько понятенъ, и причины, возбуждающія его, ясны пе только для самихъ Грековъ, но и для всякаго безпристрастнаго наблюдателя.

Однаво, на чемъ, скажите мив, основанъ гиввъ эллинской, такъ называемой, интеллигенціи противъ Россіи?

Почему Русскіе должны быть во всемъ за одно съ Болгарами?

Быть можеть, полная солидарность Русских съ Болгарами не была бы выгодна ни темъ, ни другимъ. Где доказательство, наконецъ, этой полной солидарности?

На чемъ основываютъ Греки свои опасенія? Что значить для нихъ слово "панславизмъ"?

"Панславизмъ" значить для Грековъ ничто иное, какъ "государственное объединение всёхъ Славянъ" едва ли не прямо подъ Русскою державой.

Какія у нихъ доказательства тому, что правительство русское можеть находить это выгоднымъ для себя и для Россіи, и, наконецъ, для всего славянства?

Почемъ они знаютъ, наконецъ, что думаютъ объ этомъ сами Болгары?

Болгары думають совсёмь не то, они думають совсёмь иначе. Болгары говорять себё такъ: "Обведемъ около нашей отсталой, бёд-

<sup>\*)</sup> Примич. автора. Я скоро убъднася въ этой ошибит моей. Она была очень грубая.

0

ной, но молодой и сильной духомъ, народности, (волщебный) кругъ неприкосновенности. Отпадемъ прежде всего отъ Грековъ; оградимъ себя потомъ отъ сербскихъ притязаній и отъ того что намъ покажется излишнимъ въ русскомъ вліяніи. Вотъ намъ что нужно. Что касается Турокъ, то они всёхъ менёе опасны. Иновёрный и инородный мусульманинъ можетъ вредить намъ менёе, чёмъ вто-либо. Онъ можетъ вредить лишь вещественно"...

У Грековъ, у Турокъ, у многихъ Европейцевъ и даже у многихъ, Русскихъ, къ сожалънію, вопросъ славянскій является какимъ-то переводомъ нъмецкаго вопроса на русскій языкъ.

Кавая грубая ошибва!

Въ Германіи одна и та же нація прожила доліїє выка раздробленная на тридцать слишком самобитных государство и подъ властью своих національных династій.

У Славянъ нашего времени, по крайней мюрю, пять-шесть націй, изъ которыхъ большая часть не фили почти вовсе самобытною государственною жизнью, ибо у большинства этихъ отдёльныхъ націй государственная жизнь была прервана въ началё развитія иноземнымъ завоеваніемъ.

У Нъмцевъ-усталость отъ долгаго государственнаго сепаратизма.

У Славянъ—нетерпъливое желаніе пожить сворве независимою государственною жизнью.

Нвипы-нація.

Славяне—племя, раздёленное на отдёльныя націн языкомъ, бытомъ, прошедшей исторіей и надеждами будущаго.

Нѣмцы могли соединиться въ одно союзное государство (Etat confédéré).

Славяне могуть составить лишь союз отдельных государство (Confédération d'Etats).

Этнографически и вмецкое государство и и вмецкую націю можно уподобить большой планетв, около которой есть только два одноплеменных спутника германскаго племени, Голландія и Скандинавія.

Россія—планета со многими спутниками, похожими этнографически не на Баварію или Гановерь (Баварію или Гановерь можно было бы уподобить мишь отдёльному Новгородскому или Малороссійскому царству), а на Голландію или Швецію. Разница, во-первыхъ, въ томъ, что, вмёсто двухъ одноплеменныхъ націй, у Россіи есть: чешская нація, болгарская, сербская, словацкая, польская, пожалуй, иллиро-кроатская отдёльно и т. д.; а во-вторыхъ, историческія условія сложились такъ, что Голландія и оба скандинавскія государства ждутъ и боятся завоеванія со стороны Германіи, опасаются прекращенія своей государственности; а большинство славянскихъ націй привыкло надёяться на помощь Россіи, на развитиє своей государственности, при содёйствіи Россіи.

Судорожная, вполнъ нъмецкая, *сжатая* какъ стальная пружина, Пруссія Фридриха II, Блюхера и Бисмарка на просторную, пеструю и медленную Россію ничуть непохожа.

Для Пруссіи выюдно было завоевать и присоединить отдъльных итмечкіх государства; для Россіи завоєваніе или вообще слишкомътьсное присоединеніе другихъ Славниъ было бы роковымъ часомъ ея разложенія и государственной гибели. Если одна Польша, вдобавокъраздъленная на три части, стоила Россіи столько заботъ и крови, то что же бы произвели пять-шесть Польшъ?

Въ подъскихъ дълахъ, до послъдняго времени, ни Пруссія, ни даже Австрія, не могли быть вполит свободны противъ насъ.

Въ случав многихъ Польшъ, ни съ къмъ не подъленныхъ, весь міръ, и Европа, и Азія, будутъ намъ враждебны.

Потруднансь ин Греки подумать обо всемъ этомъ?

Вы видите, я ничего не говорю о сочувствіях, о страданіях и т. п. Всё эти сердобольныя фразы ни къ чему не ведутъ. Откровенное обращение къ интересамъ заоистическимъ вёрнёе. Если эгонзыт государственнаго долга совпадаетъ съ преданіями, съ привычными сочувствіями и т. п. вещами, очень высокими и важными (но не всегда политическими), тёмъ лучше: тёмъ больше можно вёрить, такъ называемому, безкорыстію сильной державы.

Анинскіе краснобан и мудрецы съ французскими бородками, и даже умные, опытные Фанаріоты забыли еще вотъ что:

Россія знаеть, что, вромѣ Чеховь, Болгарь и т. д., есть еще Румыны, Мадыры и Греки; она знаеть, что двѣ первыя несоплеменныя ей націи самою природой вещей вставлены, такъ сказать, въ славянскую оправу, принуждены быть инородными островами въ этомъ славянскомъ морѣ и будутъ вынуждены раздѣлить его судьбы волей и неволей, то-есть тѣснѣе или свободнѣе примкнуть, въ случаѣ распаденія Австріи и Турціи, къ тому союзу государствъ, о которомъ я говорилъ выше.

Что васается Гревовъ, то хотя ихъ географическое положение дълаетъ ихъ болъе, такъ сказатъ, свободными, чъмъ Румыны и Мадьяры по отношению въ этому славянскому морю, но за то ихъ коммерческие интересы, противуположные интересамъ Англіи, Италіи и Франціи на Востовъ и въ Средиземномъ моръ, рано или поздно оттолкнутъ ихъ совсъмъ отъ Запада и бросятъ ихъ тоже въ объятія слявянства.

Континентальная мощь сосёдняго славянства, его земледёльческій карактеръ и даже особенности его генія, болёе мануфактурнаго, чёмъ геній ново-греческій, будуть необходимыми условіями для процвётанія такой въ высшей степени торговой и мореходной націи, какъ греческая. Греки неизбёжно стануть коммиссіонерами Востока, и самъ Суэзскій каналь будеть въ ихъ рукахъ. Россія вполиё ли сознательно или ин-

стинитивно, но можетъ предчувствовать еще и такія обстоятельства, при которыхъ именно *инородныя* племена: Греки, Молдо-Валахи, а, можетъ быть, даже и Мадьяры, будутъ согласнъе съ нею, чъмъ южные и западные Славяне.

Я, пишущій эти строки, нисколько не желаю паденія Турціи; напротивъ того, дальше я постараюсь доказать, что Турція всёмъ намъ нужна: Русскимъ, Болгарамъ и Грекамъ. Я думаю, что она, въ нёкоторыхъ случанхъ, можетъ стать для насъ самымъ естественнымъ и вёрнымъ союзникомъ.

Но вогда уже говорится о панславизм'в, страшном для гревов то необходимо предполагать не то, чтобы совершенное паденіе турецваго племени, или не то, чтобы разрушеніе всей Турецвой имперін,—все это вовсе ненужно для панславизма; я говорю, что, при разсужденіи о панславизм'в, необходимо предполагать только одно: удаленіе мусульманскаго правительства за Босфор, перенесеніе столицы ислама въ Бруссу, Багдадз или Капра.

Ибо, пока столица султана въ Цареградъ, пока онъ владъетъ болгарскими и сербскими странами, Турки уже достаточно обезпечиваютъ Грековъ отъ всеславянскаго государства однимъ присутствиемъ своимъ по сю сторону Босфора.

Но, становясь на точку зрѣнія греческих опасеній, допустимъ, что-Турки оставили европейскій берегъ, что Австріи тоже нѣтъ и что на развалинахъ двухъ сосѣднихъ державъ этихъ образовались царства: Чешское, Угро-Словацкое, Тріединое Иллирійское королевство, царства Сербское, Болгарское и Молдо-Валахское съ присоединенною Трансильваніей. Всѣ они между собою составили союзъ и вступили въ какуюлибо особую политическую связь съ Россіей, связь, —которой характеръ и форму могутъ опредѣлить только неуловимыя теперь обстоятельства.

Смыслъ этого союза былъ бы, конечно, оборонительный противъ западной Европы, коммерческій, витстт съ тамъ, таможенный и т. п.

Союзъ этотъ можетъ быть весьма единодущенъ, если дѣло воснется притязаній со стороны или столкновеній съ интересами Запада; но можно ли ручаться, что онъ будетъ всегда единодущенъ въ собственныхъ нѣдрахъ своихъ? У важдаго изъ этихъ государствъ будутъ свои особые интересы, въ которыхъ они могутъ расходиться вакъ между вобою, такъ въ особенности съ Россіей.

Если провинціи одного и того же государства имфють очень часто противоположные интересы и вступають другь съ другомъ въ политическую, торговую или даже иногда и вооруженную борьбу (напримъръ, югъ и съверъ Америки, провинціи республиканской Франціи во времена террора и т. п.), то какъ же можно думать, чтобы всъ эти славянскія племена, которымъ, повторяю, такъ страстно еще хочется государственной самобытности и сепаратизма, жили бы между

собою въ въчномъ идилическомъ согласіи? Связь между ними можетъ быть тесна лишь насколько нужно, чтобы Западъ зналь свое мисто.

У Россіи будуть всегда какія-нибудь частныя несогласія съ западноили юго-славянскимъ міромъ.

Между прочимъ, важный вопросъ, могущій поселить несогласіе между славянами, съ одной стороны, и Русскою имперіей, -- съ другой, есть вопросъ о государственной формь Россіи. Сопринасаясь безпрестанно въ тысячв мелкихъ ежедневныхъ интересахъ съ Россіей, Славяне не остались бы равнодушны въ той осударственной формь въ воторую вылилась политическая жизнь русскаго племени. Задача въ томъ: будеть ли има нравиться эта форма?

Напримъръ, насколько теперь мы знаемъ Славянъ и австрійскихъ н турецвихъ. они всв конституціоналисти.

Въ Россів же много людей, которые находять подражательный конституціонализмъ своего рода предразсудномъ.

Они находять, что конституціонализмъ естествень и благотворень только въ Англін, гдъ онъ выработался не путемъ философствованія у подражанія, а, такъ сказать, наивно или эмпирически, ибо Англичане имъли вск запатви опо тотть в нивли всв задатки его дальнвишаго существованія еще въ то время. вогда они были такъ же просты и неразвиты, какъ нынъщніе Албанцы съ своими беями.

> Скажемъ даже больше... Повторимъ здёсь слова одной изъ не слишкомъ давнихъ заметовъ Русскаю Въстника: «Англійскій король есть, въ сущности, монаркъ самодержавный; никакая особая, писанная вонституція, никавая современная charte не ограничиваеть его правь; но ограничение его власти происходить путемъ обычая, общественнаго мнънія и вообще вслъдствіе организаціи страны.

> Такого рода русскіе люди думають, что подражательныя конституціи Франціи, Испаніи и другихъ вонтинентальныхъ странъ только испортили ихъ естественную государственную форму и повергли ихъ въ состояніе періодической анархіи... Но много ли такихъ людей между юго-западными Славянами?

Особенности ихъ исторін сдёлали для нихъ магическимъ слово "свобода". А машческій, кажется, вовсе не значить логическій... И въ Россін есть много людей, которые шепчутся о дальнойшемо развитіи нашихъ учрежденій. И въ печати слышишь постоянно: "Франція, въ которой распоряжался самовластный императоръ, не могла..."

Или: "Страны свободныя, подобныя Америвъ или Англіи, могутъ всегда..." и т. л.

Къ счастію, особенности русской исторіи сдёлали то, что, въ настоящее время, такъ говорятъ и пишутъ большею частію только люди бездарные или поверхностные. Более способные или практически опытные признаются, по врайней мёрё, что для насъ это еще слишкомъ Digitized by GOOGLE

メイ

рано. Основываясь на этомъ отлагательство, человъвъ, который бы боялся для Россіи учрежденія собранія законодательнаго и министерской отвотственности, можеть не безъ основанія подняться на слъдующую комбинацію:

Тогда и поверхностные практики, вѣчно едва поспѣвающіе вскочить на запятки за неудержимою колесницею идей, скажуть про всѣ искусственныя конституціи то, что они давно уже стали говорить о столь славной, во время оно, французской централизаціи и объ испанскихь долахъ...

Неудержимое расширеніе Россіи въ Азіи, —расширеніе, которое не только не ослабіваеть, но, напротивь, усиливается послі всякаго урона или разочарованія нашего на Западі, —также будеть всегда требовать сильнаго сосредоточія не жизни и быта, какь во Франціи, а лишь государственной, высшей политической власти...

У юго-западныхъ Славянъ иное положение.

Куда, безь нась, будуть расширяться эти другіе Славяне?

А жить съ нами, подъ знаменемъ нашего давняго, последовательнаго, многотруднаго, историческаго развитія, они, ничёмъ предъ исторіей не обязанныя народности, свободныя отъ высшихъ историческихъ задачь, вёроятно, не захотять...

При образованіи того оборонительнаго союза государство, о воторомь я выше говориль, непремінно выработается у юго-западныхь Славянь такая мысль, что крайнее государственное всеславянство можеть быть куплено только ослабленіемь Русскаго единаго государства, причемь племена, боліве нась молодыя, должны занять первенствующее місто, не только благодаря своей молодой нетериимости, своей подавленной жаждів жить и властвовать, но и необычайно могучему положенію своему между Адріатикой, устьями Дуная и Босфоромъ.

Образованіе одного сплошнаго и всеславянскаго государства было бы началовъ паденія царства Русскаго. Сліяніе Славянъ въ одно государство было бы кануновъ разложенія Россіи. "Русское море" изсякло бы отъ сліянія въ немъ "славянскихъ ручьевъ".

Греки объ этомъ никогда не думаютъ...

Греки не думають также и о томъ, что Россія чисто-славянскою державой никогда не была, что ея западныя и восточныя владёнія, расширяя и обогащая ея культурный духъ и ея государственную жизнь, стёсняли ея славизиъ разными путями, которые людямъ, знакомымъ съ русскою исторіей, извёстны не дурно теперь и которые станутъ еще понятнёе и извёстнёе по мёрё большей разработки русской исторіи,

Греки вообще дурно понимають вопросы внутренней политики не только при суждени о столь мало знакомой имъ Россіи, но даже и объ Европѣ западной, которой явыки, газеты и книги имъ ближе извѣстны. О страшныхъ соціальныхъ вопросахъ они говорять вообще мелькомъ и небрежно. Все вниманіе ихъ устремлено на дѣла международныя. Это понятно въ ихъ положеніи. Однако, именно нашъ примъръ можеть служить лучше всякаго доказательства тому, что внѣшняя политика державы опредѣляется неизбѣжно внутреннимъ устройствомъ ея политическаго организма.

Пусть такъ, скажутъ мив добросоввстные Греки, мы сожалвемъ, что всего этого мы не брали въ разсчетъ, но, ввдь, для насъ все равно, вы ли, или Сербо-Болгары будутъ преобладающимъ племенемъ во всеславянскомъ государствв. Во всякомъ случав, намъ, Эллинамъ, это соседство опасно.

Поэтому-то, отвъчаю я Грекамъ, старайтесь препятствовать панславизму сколько хотите, если вы его боитесь; но помогутъ вамъ въ этомъ дълъ не нападки на Россію, которыя ожесточаютъ противъ васъ общественное миъніе наше, какъ и вездъ не слишкомъ дальновидное въ международныхъ дълахъ.

Повторяю вамъ, Россія не была и не будеть чисто славянскою державой. Чисто славянское содержаніе слишкомъ бідно для ея всемірнаго духа. И если, становясь на точку зрівнія вашего гніва и вашихъ опасеній, я допущу на минуту, что Турціи и Австріи уже нівть, и что на місто ихъ образовался тоть союзъ государствь, о коемъ я выше говориль, то необходимо будеть придти къ слівдующему результату.

Россія, при сношеніяхъ съ этою восточною федераціей независимыхъ государствъ, неизбъжно будетъ во многомъ больше сходиться съ *инородными* племенами этого союза, съ Румынами и Греками, даже и Мадьярами, чъмъ съ юго-западными Славянами.

Россія будеть естественным защитником этих слабейших и отчасти старейших націй, противъ весьма возможных посягательствъ со стороны Славянъ юго-западных, жадных, упорных и властолюбивых, какъ всё долго, но неискусно подавленныя молодыя и грубыя народности.

Греки, умные Греки,-гдъ вашъ умъ?

Вы незнакомы съ предметомъ, о которомъ тревожитесь; ваше невъжество во всъхъвопросахъ, касавшихся славянской исторіи и устройства Россійской Имперіи, лишило этотъ и быстрый и ръзкій умъ вашъвсявихъ дъльныхъ основъ сужденія.

И какія доказательства у васъ въ рукахъ, что Россія во всемъ сочувствуетъ Болгарамъ? Писали у насъ и за нихъ и противъ нихъ, и за васъ и противъ васъ. Ихъ поступка 6 го января никто особенно не хвалилъ. Многіе находили только, что патріарху, во вниманіе къ уми-

Digitized by GOOGLE

ротворению цервви, следовало бы пастырски простить, а не объявлять схизму.

Кто говорить простить, тоть признаеть вину.

Болгары, мы знаемъ, вовсе не агнцы, это наролъ хитрый, искусный, упорный, терпівливый,--народъ, который заботится теперь лишь о томъ, чтобы выдёлить свою наролность вакими бы то ни было путями изъ другихъ, болъе выросшихъ сосъднихъ націй.

Болгары не станутъ, повёрьте, стёсняться и съ нами, Русскими, вавъ своро увидять, что мы не вторили всёмъ увлеченіямъ ихъ племениаго раздраженія. Они это уже и доказали, и мы это знаемъ коротко. Болгары посягають уже о сю пору и на сербское племя въ старой Сербін, разсылая туда свое духовенство и своихъ учителей. чтобъ отбить этотъ край не только церковно у вашего племени, но н этнографически у Сербовъ.

Болгары не агицы; Болгары придвинутые въ Босфору, Болгары при устыяхь Дуная; Болгары, у которыхь горсть людей богатыхь, искусныхъ и горячихъ ведетъ за собою покорную силу нъсколькихъ милліоновъ безгласныхъ, терпёливыхъ и полудивихъ селянъ; Болгары, которымъ всего выгоднее, какъ они сами иногла сознаются, быть за одно съ Турками; Болгары, которые могутъ слиться современемъ съ воинственными Сербами; Болгары теперь довазали, что ихъ пора настаеть, что уже прошло то время, когда они были жертвы или агицы. У агица выросли острые зубы и крылья. Онъ самъ полетить и самъ защитить себя. Обстоятельства ему благопріятны, и какъ ни горько это вамъ, Греви, а надо сознаться, что за Болгаръ и правда въ прощедшемъ, и сила въ будущемъ...

Грустно вамъ, что Оракія и Македонія ускользають отъ васъ... Я это понимаю. Но чёмъ же виноваты Русскіе въ томъ, что во Оракін и Македоніи живуть люди, которые Греками быть не котять?

И вы, и Болгары одинаково можете быть обвинены въ филемизмъ то-есть во внасенія племенных интересовъ въ церковные вопросы, въ употребленіи редигіи политическимъ орудіемъ; но разница та, что болгарскій филемизма оборонительный, а вашъ завоевательный. Ихъ филетизмъ ищетъ лишь очертить предвлы своего племени; вашъ ищетъ перейти предвлы эллинизма.

Вотъ въ чемъ ихъ правда и въ чемъ сила ихъ, а хвалить литургію 6-го января русскіе не должны, и тѣ русскіе, которые знають Востокъ, не хвалять ее.

Русскіе не виноваты въ томъ, что во Оракіи и Македоніи больше Болгаръ, чвиъ Грековъ.

Зачвиъ же вы не думали объ этомъ раньше? Зачвиъ вы не погречили Болгаръ шволами? Зачёмъ не окрестили ихъ эллинскимъ духомъ

сто лътъ тому назадъ, когда идея политической народности еще не была въ ходу?

Не было силы тогда?

Это правда.

Но чёмъ же туть виновны Русскіе, которые вийстй съ вами не разъ лили кровь на полё чести, которыхъ вы когда-то, братья Греки, просвёщали и учили и вёрё и быту, которые вамъ, съ своей стороны, столько разъ помогали и вийстй съ вами дёлили столько торжествъ и столько пораженій?

Исторія прошедшаго связала насъ съ вами, если хотите, даже ближе и теплье, чьмъ съ Болгарами, у которыхъ и не было никакой порядочной исторіи... И знайте, что, въ близкомъ будущемъ, вы помиритесь опять съ нами; опять будете намъ братья-Греки и друзья... У Болгаръ есть братья и помимо насъ, и выборъ ихъ свободные вашего... А вы, Греки, вы сироты въ этнографіи, и, кромъ Русской державы, старой между Славянами, пресыщенной размърами и властью, снисходительной и осторожной, у васъ нътъ друзей...

Вы втрите въ Германію?

Стыдитесь вашего политическаго ребячества!

Нынѣшніе правители Германіи поняли, кажется, что Drang nach Westen вѣрнѣе, чѣмъ напоръ на созрѣвающій Востокъ...

И если бы Россія серьезно захотѣла вамъ вредить, то, повѣрьте, эти правители Германіи предадутъ васъ Русскимъ съ радостью изъ-за мальйшей уступки имъ по западнымъ дѣламъ.

А если правительство въ Германіи измінится, если духъ бездарныхъ либераловъ возьметъ верхъ надъ стойкимъ духомъ императора Вильгельма и Германія станетъ тогда враждебна Россіи, то Германіи не поздоровится тогда между оскорбленною Россіей и Франціей, остервенившеюся отъ ужаса и мести!

Не обманывайте себя надеждами ни на силу Германіи, ни на ея сочувствіе къвамъ.

Вотъ что я котёлъ бы отвётить Грекамъ, которые не умёють отличать русскихъ интересовъ отъ болгарскихъ стремленій.

#### II.

Я думаю еслибы Греки не подозрѣвали вездѣ за Болгарами Русскихъ, они были бы повойнѣе. Не надо думать, что въ этомъ чувствѣ есть какая-нибудь физіологическая ненависть въ Русскимъ. За что же? Нѣтъ, это просто естественный разсчетъ и разсужденіе боязни. Народъ малочисленный трепещетъ за чистоту и цѣлость своего племени при мысли о сліяніи въ одно 120 милліоновъ сосѣднихъ славянъ. Славянской исторіи ученые Греки вовсе не знаютъ; характеръ Русскаго

государства, которое, съ одной стороны, какъ мы уже говорили, чисто славянскимъ никогда не было и не могло быть, а съ другой-расширяться на юго-западъ безъ вреда самому себѣ болѣе не можетъ, этотъ характерь имъ незнакомъ и непонятенъ.

- Вы, Славяне, наши естественные враги! Мы должны отнынъ поддерживать Туровъ, -- говориль мий разъ съ одущевленіемъ молодой и очень образованный греческій епископъ. — Пова существуєть Турція, продолжаль онь,--им еще обезпечены. Панславизив дружбою, единовъріемъ, сосъдствомъ своимъ опасенъ намъ болье, чемъ военною сидой, которую, мы увёрены, противъ насъ не употребять. Но смёшанные браки, необходимость знать тогда славянскій языкъ и тысяча подобныхъ условій могуть стереть племя эллиновь съ липа земли. Воть почему Турція намъ нужна, и вритскія дёла были одною изъ величайшихъ ощибокъ абинской политики.
- Никто на Турцію и не посягаеть, отвічаль я ему. Ноты нашего министерства были всегда составлены въ такомъ духв. что Россін не можеть оставаться равнодушною нь жалобамь христіань. Пусть Турція съумбеть усповонть и удовлетворить своихъ христіанскихъ подданныхъ, и Россія будеть ей самый вірный другъ.
- Я върю, что теперешнее правительство русское искренно въ своихъ словахъ, -- сказалъ епископъ. -- Оно это не разъ доказало; въ 29-мъ году, во время войны Турцін съ Египтомъ, въ 66-мъ, и теперь недавно, оно могло бы поступить вовсе иначе. Но люди проходять, правители и интересы измъняются... Тогда что? Болгары народъ грубый, безъ васъ они ничего не съумвли бы сдвлать...
- Во-первыхъ, берегитесь впасть во французскія ошибки, -- отвъчаль я этому молодому и пылкому епископу. - Французы до 66 года : безпрестанно смінямсь надъ невоинственностью Німцевъ, надъ ихъ несогласіемь, и писали въ газетахъ и внижвахъ своихъ о томъ, что французы рождены для военной сласы, Англичане для политической свободы, а Нъмпы для философів в кислой капусты. Теперь Французы этого не пишутъ. Націи умнёють и врёпнуть незамётно, и Болгары давно уже не нуждаются въ русскихъ помочахъ. А вы все считаете нав, вакъ вы говорите, простыми и грубыми толстоюловыми, на томъ основанія, что безграмотное сельское населеніе болгарских странь грубве, неввжественные и проще вашего живаго, грамотнаго, политивующаго гречесваго простонародья... Но, смотрите, не сила ли эта простота болгарская? У васъ мъщается въ дъла всякій, и разноголосица у васъ великая во всемъ; у Болгаръ немногіе вожди, обученные у васъ, у насъ, на западъ, увлекають за собою легко эту простодушную толиу.

Болгарская исторія только что начинаєть рости; ваша скороспёлая народность далеко зрълве. Это не всегда выгодно. И съ другой сто-

роны, юго-Славяне вовсе не такъ послушны намъ, Русскимъ, какъ вы думаете. Я видълъ тому много примъровъ. Приведу одинъ. Въ одномъ изъ городовъ Оракіи основалась, нъсколько лътъ тому назадъ, небольшая православная болгарская школа для противодъйствія уніатской школь, основанной въ томъ же городъ польскими священниками, подъ очень явнымъ покровительствомъ консульствъ французскаго и австрійскато. При началь учрежденія новой болгарской школы, въ уніатскомъ училищь было около 90 учениковъ, Благодаря стараніямъ молодаго и энергическаго болгарскаго учителя, благодаря согласію дкухъ православныхъ консульствъ, русскаго и эллинскаго, благодаря, наконецъ, участію, которое въ этомъ дълъ приняли не только вліятельные Болгары этого города, но и греческій архієпископъ и нъкоторые богатые Греки, къ концу перваго года въ уніатской школь осталось не болье десяти дѣтей, всь остальныя перешли мало-по-малу въ православную.

Въ училищъ, къ концу года, былъ назначенъ публичный актъ.

Русскій консуль, который видёль явное покровительство католическихь консуловь уніатамь, не находиль нужнымь скрывать слишкомь тщательно свое вниманіе къ школё православной, пригласиль съ собою на этоть актъ греческаго консула и самыхь значительныхъ греческихъ патріотовъ, чтобы Болгары видёли доброжелательство мёстныхъ Грековъ. Греки охотно согласились. Что же сдёлаль молодой болгарскій учитель?

Подъ вонецъ авта онъ вынулъ изъ вармана писанную по-болгарски рвчь и далъ ее читать громко одному изъ лучшихъ учениковъ своихъ.

Рѣчь была наполнена нападками на Грековъ. "Грцкий Патрикъ", "Фанаръ", "отеческое правительство султана, спасающее Болгаръ отъ Грековъ" и т. п.

Къ счастію, рѣчь была не велика, кончилась скоро, и ни одинъ изъ Грековъ хорошо по-болгарски не понималъ.

Консуль русскій быль справедливо возмущень фанатическою невъжливостью молодаго Болгарина, у котораго во все время чтенія этой непристойной річи глаза блистали оть радости. Онь призваль его къ себі и сказаль ему, что только во вниманіе къ его способностямь и трудолюбію не хочеть лишать его міста, ибо на это, какъ ему хорошо извістно, силу и средства русскій консуль имість, что его просать впредь оставить въ школі привычку повторять "Грцы-ты", "Грцы-ты", и такъ какъ на кого-нибудь нападать, повидимому, неизбіжно, то пусть твердить "Франки-ты", "Франки-ты", ибо школа основана для противодійствія католицизму, а не эллинизму, который, наконець, во Оракіи и не силень, и не страшень. Воть одинь примірьь. И такихъ бездиа. А воть и другой изъ греко-сербскихъ быль.

Критское возстаніе, всё греки это знають, было возбуждено не Россіей, а Франціей и аонискими натріотами. Россія его опасалась и не желала; но когда оно разыгралось, что оставалось дёлать Россіи, этому старшему брату православія на Востовії? Этому старшему брату оставалось свазать себь: я воздерживаль пылкаго младшаго брата. сколько могъ; онъ меня не послушалъ; это грустно; но теперь я не могу вовсе повинуть его въ бъдъ. Русское правительство тогда начало сколько возможно умерять советами гнёвъ Туровъ; русское посольство своимъ ходатайствомъ у Порты спасало жизнь пленнымъ Эллинамъ, взятымъ съ оружіемъ въ рукахъ; русское консульство въ Крить, отврыто пользуясь правожь убъжшща, не выдавало Кретянъ, сврывшихся за ствны консульского дома; престорвани русскій консуль въ Критв, г. Дендрино, страдавшій въ то время ужасною бользнью, имъль мужество, не сходя съ постели, принимать участіе во всёхъ бурныхъ и страшныхъ дълахъ, кипфвинхъ тогда на прекрасномъ и героическомъ островъ. Русскія суда перевознян въ свободную Элладу критскихъ женщинъ, дътей и раненыхъ, или уставшихъ повстанцевъ.

Русскія *независимыя* газеты возбуждали южныхъ Славянъ противъ Турокъ на помощь Грекамъ.

Одинъ Болгаринъ издавалъ даже нарочно съ этою цёлью, какъ говорили тогда, газеты, брошюры въ Валахіи на болгарскомъ языкъ.

И что же? Болгары остались сповойны и равнодушны; искусственное движение около Рушука осталось искусственнымъ и не нашло благопріятныхъ условій для развитія въ болгарскомъ населенін. Сербы же, вмёсто того, чтобы подать помощь Грекамъ, воспользовались этою трудною для Турцін минутой, чтобы очистить отъ турецкихъ войскъ свои крёпости.

Россія доказала еще недавно, что она дойствительно не ищеть гибели Турецкой имперіи, и этоть мирный инстинкть ея, не внимающій запоздалымь крикамь нівкоторыхь пустыхь публицистовь, ведеть ее лишь къ добру, какъ увидимъ дальше. Да, Россія и тогда не искала разрушить Турцію, но она могла желать, чтобы нівсколько большая настойчивость юго-славянь принудила Турцію отдать Элладів Крить, котораго прекрасныя горы и цвітущія долины такъ безплодно обагрялись кровью отважныхъ Анинянъ и благородныхъ островитянъ.

Сербы и Болгары имѣли свои, вовсе не русскія желанія. Что было дѣлать Россія?

Вотъ что я отвътилъ тогда греческому епископу. Вотъ что я хотвлъ бы сказать и встмъ Грекамъ.

Россія, повторяю я, доказала, что она разрушить Турцію не ищеть. Это давно уже стали повторять между собою тайкомъ и христіане; въ последнее время, котя и немногіе, но умине Турки стали тоже подозревать, что это можеть быть и въ самомь деле правда.

Да, это такъ. Но вотъ въ чемъ дело:

Положеніе Турецкой имперіи (особенно по сю сторону Босфора) справедливо могло внушать опасенія, справедливо могло подать поводъ назвать Турцію "больнымъ человъкомъ".

Но больной человькъ не значить еще человькъ умирающий; больные выздоравливають, и даже неизлъчимыя, въ сущности, бользни какъ у людей, такъ и у государственныхъ организмовъ, имъютъ свои послабленія и улучшенія, до того иногда долгія, что организмъ проживаетъ обыкновенную длину жизни, погибая, однако, но гораздо поздиве, иногда отъ той же или сходной бользии, а иногда вовсе неожиданно отъ иной случайности.

Могли ли мы оставаться равнодушны при видё подобнаго состоянія дёль въ Европейской Турців, и не имёли ли мы, я не говорю права (мы устали отъ этихъ разныхъ правъ, которыя каждый толкуетъ по-своему!), а необходимости, спросить себя: "владётель этого сосёдняго государственнаго зданія богатъ; съ нимъ мы жили поперемённо то дурно, то дружески; его отношенія въ намъ мы уже знаемъ; но въ виду столькихъ опасныхъ и могучихъ соперниковъ (если не всегда враговъ) нашихъ на Западё, намъ надо знать на всякій случай, въ какое отношеніе станутъ въ намъ его возможные наслёдники, эти мёстныя племена, соединенныя, въ тому же, съ нами кто исторіей нашею, а кто и кровью?"

Воть почему Россія всегда поддерживала христіанъ на Востокъ; она знала, что если не она, такъ другіе будуть поддерживать ихъ на всякій случай.

Россія можетъ не искать разрушенія Турецкой имперіи, но она не могла и стать поручителемъ за ся существованіе въ ся теперешнихъ предълахъ, когда въ нъдрахъ ся были безпрестанныя волненія, бунты, когда жалобы то на притъсненія, то на слабость власти раздавались со всъхъ сторонъ, когда финансы были постоянно разстроены, когда западные агенты командовали въ этой имперіи, какъ въ завоеванной странъ.

Давно ли французскіе консулы, подъ предлогомъ союзничества и добрыхъ совѣтовъ, оскорбляли ежедневно самыхъ почтенныхъ и полезныхъ пашей? Они смягчились только послѣ Седана. Турки это знаютъ хорошо, и потому, разъ оправившись отъ потрясенія, произведеннаго въ ихъ средѣ извѣстіемъ о пораженіяхъ французскихъ войскъ Германцами, за которыми они думали видѣть возстающую изъ мирнаго отдыха своего Россію, — разъ оправившись отъ этого перваго и неосновательнаго испуга своего, Турки всѣ въ одинъ голосъ стали истольно, инстинктивно радоватьст

отъ потеданскихъ юнкеровъ зазнавшаяся и нагдая французская буржуазія.

Англичане лично вели себя въ Турціи всегда лучте Французовъ, просто вслідствіе лучтаго личного воспитанія, но въ діла мінались не меніве французовъ и готовы были всегда поддерживать въ чемъ угодно и христіанъ, лишь бы не въ открытыхъ возстаніяхъ. Всякій искаль обратить Турцію въ какую-то чуть не вассальную страну. Съ какой же стати одна Россія, видівшая все это, оставалась бы бездійственною и не старалась бы, то тімъ, то другимъ путемъ, привлечь къ себі сердца возможныхъ наслідниковъ безпрестанно потрисаемой державы?

Съ какой же стати русскіе агенты оставались бы равнодушными, когда Англія почти дарила Греціи Іоническіе острова, когда Франція явно ласкала Болгаръ, объщая имъ все, чего они хотять, за переходъ въ уніатство, когда Австрія, въ началъ шестидесятыхъ годовъ, до того явно возбуждала національныя страсти сербскаго племени, что простое мусульманское населеніе сербскихъ странъ было доведено до изступленія и Турки не разъ стръляли въ австрійскаго консула въ Мостаръ.

Не самой Турців, не султану Россія была и должна быть враждебна; она была и должна быть враждебна западнымъ интригамъ, которыя до сихъ поръ такъ безпрепятственно разыгрывались въ нѣдрахъ организма Турецкой имперіи,—организма сложнаго и потрясеннаго развитіемъ новыхъ, постороннихъ Исламу народностей.

Россія и по исторіи своей, и по географическому положенію, и по религіи своей, и по племеннымъ особенностямъ имѣла гораздо болѣе другихъ державъ основанія искать привлечь къ себѣ сердца возможних наслѣдниковъ, въ случаѣ возможнаго (я не говорю неизбъжнаго или желательнаго, а въ случаѣ лишь возможнаго) ухода Турокъ за Босфоръ.

Всегдашняя опасность для Россіи—на Запад'в; не естественно ли ей искать и готовить себ'в союзниковъ на Восток'в? Если этимъ союзникомъ захочетъ быть и мусульманство, т'емъ лучше. Но если Турцію никогда сила Запада не допускала до этого союза, должна ли была Россія смиряться предъ Западомъ?

Кто же потребуеть этого?

Россія думала найти естественных союзниковь въ молодых христіанских націяхь Востока. Она поставила себі правиломь: поддерживать и защищать гражданскія права христіань и, вмпсть съ тьмь, умпрять по возможности рыль ихъ политических стремленій.

Такова была разумная и умеренная дейтельность оффиціальной Россіи на Востоке. Неоффиціальная Россіи Россіи газеть, книгь и частных сборищь, была, правда, менее шпрока и ужерфина; въ ней

Digned by Google

ンバジア

дъйствительно замъчался узкій славизмь. Такъ, напримъръ, славянскій съвзять 67 года надо было бы замёнить все-Восточными съвздомъ; это было бы и величавъе и менъе оскорбительно для не-Славянъ... Но ошибки общественной недальновидности дегко исправимы въ тёхъ странахъ, гай сильная власть, внимая иногда и "общественному мийнію", не вынуждена, однако, униженно ползать предъ нимъ. Россія, говорю я, искала сколько могла исполнить желанія христіань. Болгары вначаль просили только школь и литургіи славянской, Россія помогала имъ и просила грековъ быть помягче и посправедливће. Греки мъ. стани просили тоже помощи на школы (напримъръ, для женскихъ школъ въ Превезв, въ Халки, въ Буюкъ-Лере), -- эту помощь имъ давали. Греки просили ризъ и утвари церковной. — имъ посылали ризы и утварь. Греческіе монахи маленькихъ и б'ёдныхъ монастырей въ Эпир'ё н другихъ мъстахъ Турцін посылали старые хрисовулы мосвовскихъ царей въ Россію, — и имъ высылали по хрисовуламъ денегъ сколько могли. Биднийшія преческія обители на Авонъ жили и живутъ русскими добровольными подачніями и наперерывъ испрашивають себѣ право на сборы въ Россін; богатийшіе греческіе монастыри на томъ же Авонв (Ватопедъ и Иверъ) живутъ: одинъ доходами съ богатыхъ бессарабсвихъ имфиій, другой доходами съ монастыря св. Николая въ Москвъ.

Греви желали присоединить себѣ Критъ; Россія *просила* Турцію отдать имъ Критъ. Болгары *просили* сначала полунезависнмую іерархію у грековъ, Россія *просила* Грековъ и Туровъ коть сволько-нибудь удовлетворить ихъ.

У Россіи особая политическая судьба: счастливая ли она или несчастная не знаю. Интересы ея носять какой-то правственный характерз поддержки слабвйшаго, угнетеннаго. И всв эти слабвйшіе, и всв эти угнетенные, до поры до времени, по крайней мъръ, стоять за нее.

Въ Польшт за правительство врестьяне-Мазуры, а не дворянство; въ Бълоруссіи еще больше... Въ Финляндін, вто за Россію? не столько шведское дворянство, сколько завоеванный финскій народъ. Въ балтійскихъ провинціяхъ сельскіе Эсты и Латыши, по митнію многихъ, надежите для насъ чти владітельные Нтицы. Въ Туркестант, говорятъ, полевое кочующее населеніе полуязычниковъ Киргизовъ, плебейство Туркестана, довольнте русскими, чти владітельнымъ племенемъ Сартовъ, мусульманъ. Греки жаловались на угнетеніе отъ Турокъ: Россія защищала ихъ; Болгары жаловались на приттеннія отъ Грековъ: Россія защищала ихъ. Даже въ Индіи, слышно, и мусульмане и нидусы имтють предсказанія въ пользу Уруса и противъ Инглеза... Имя Бълаго царя, говорятъ, извъстно въ Индіи.

Такова особая, любопытная полнтическая судьба этой деспотической Россіи.

Интересы этой державы вездё болёе или менёе совпадають съ желаніем слабійшихь. По крайней мёрів, на время, то тамь, то сямь, по очереди. Это вовсе и не ненуество; это историческій fatum. Это выходить иногда противь воли. Правительство наше сначала опиралось больше на дворянство польское, чёмь на народь. Дворянство это взбунтовалось, и правительство обратилось къ народу.

Каковы же теперь желанія турецкихъ христіанъ, Болгаръ и Гревовъ?

Въ чемъ состоятъ ихъ *существенные* ближайшіе интересы? Что имъ нужно прежде всего — не для матеріальнаго существованія, конечно, а для ихъ національнаго развитія?

Паденіе Турція? О, ивть! напротивь: и Грекамь и Болгарамь нужно удержаніе Турокь на Босфорв, нужно сохраненіе цвлости Турецкой имперіи; Турки нужны теперь и твмь и другимь. И нужны они не съ моей личной или какой-нибудь теоретической только точки зрвнія, и не съ точки зрвнія какихь-нибудь дальновидныхь русских в интересовь. Ньть, Турки нужны и Грекамь и Болгарамь съ точки зрвнія именно крайней эллинской и крайней болгарской.

А если такъ, то, сообразно желаніямь единовърцевъ нашихъ, Турки необходимы и для русской политики, этой всегда фаталистически умпренной, всегда инстинктивно средней.

Основательнее доказать все это я постараюсь въ следующемъ письме.

### III.

Грекамъ Турки на Босфорѣ нужны, какъ средство предохранительное от развитія того панславистическаго государства, котораго они такъ опасаются.

Пока Туровъ на Босфорв, говорить себв теперь крайній Гревъ, панславизмъ невозможенъ; и намъ бороться противъ него легче при существованіи Турецкой имперіи въ ея нынвшнемъ составв. Двйствовать противъ панславизма всвми путями въ Константинополв даже несравненно легче, чвмъ въ Элладв. Наши конституціонныя формы имвютъ свои ственительныя стороны; въ Турціи, въ последнее время, стало удобнье для широкаго веденія подобныхъ двлъ. Съ одной стороны, возможность народныхъ движеній, подобныхъ твмъ, которыми мы терроризовали патріархію, заставивъ ее объявить схизму; съ другой—самодержавная власть, при которой, однажды расположивъ къ себв людей силы, можно скорвй и верней обезпечить успехъ всёхъ возможныхъ усилій.

Тавъ говорятъ Греви. Болгары—подданные султана, и Греви тоже: Элладъ принадлежитъ всего полтора милліона Грековъ, большинство

принадлежитъ Турцін. У Грековъ больше средствъ политическихъ, посредствомъ вліянія эллинской дипломатін, которая теперь въ большомъ согласіи съ Турками; больше средствъ умственныхъ, посредствомъ открытія столькихъ литературныхъ обществъ, больше средствъ коммерческихъ и т. п.

Болгаръ въ Турціи за то гораздо больше; они, правда, не имѣють сип Турціи своего политическаго центра, какъ Греки въ Элладъ; но это не всегда невыгода. Болгары не имѣютъ своихъ государственныхъ людей, своей динломатіи, которан бы извип помогла ниъ; но за то они циллине; они всп вмпстт подъ властью султана, и потому интересы ихъ не раздроблены; они не имѣютъ двухъ сильныхъ центровъ, подобныхъ Фанару и Авинамъ, которыя сегодня согласны, но завтра могутъ придти въ столкновеніе по какимъ-либо отдъльнымъ интересамъ.

И такъ, при существованіи Турціи, борьба довольна равна, и Греки, справедливо столь гордые своимъ дарованіемъ и своею энергіей, могуть еще надъяться, если не на торжество (то-есть на ниспроверженіе новыхъ болгарскихъ порядковъ), то, по крайней мъръ, на долгій и серіозный отпоръ развивающемуся во всъхъ отношеніяхъ болгарству.

Турція, одна Турція, думають Греви, можеть не допустить сербовь слиться съ Болгарами, можеть повровительствовать несправедливымъ притязаніямъ Болгаръ на сербское племя въ старой Сербіи, и, такимъ, образомъ держать эти два сосёднія славянскія племени въ долгомъ антагонизмѣ. Турція, подъ эллинскимъ руководствомъ, можеть препятствовать Россіи слишкомъ вліять на Болгаръ и т. д.

— Союзъ съ Турціей, съ Германіей, съ Англіей, съ въмъ угодно, чтобы только охранить себя отъ всесокрушающаго потока панславизма!

Вотъ что восклицають самые крайніе Греки.

Они и правы отчасти, если стать на ихъ недовърчивую въ Славинамъ точку зрънія и если предположить, съ другой стороны, что Турціи грозить какай-нибудь ръшительная опасность отъ Славинъ.

Но дѣло въ томъ, что именно самые пылкіе и врайніе Болгары тоже желають сохраненія Турціи.

Я началь второе письмо мое словами греческаго епископа; приведу здась съ натуры слова одного болгарскаго архимандрита, человъка, жившаго долго въ Россіи, умнаго, ученаго и въ высшей степени энергическаго.

— Намъ одно желательно, — сказалъ онъ мив, — чтобы султанъ сталъ современемъ и иаръ Болгарскій. Это выгодиве всего для нашей незрвлой народности; это лучше всего можетъ предохранить ее не только отъ Грековъ, но и отъ поглощенія Сербами и... отъ другихъ, — прибавилъ онъ, смёлсь и взявъ меня за руку.

Въ одномъ печальномъ и грязномъ хану, въ глухомъ болгарскомъ городев, посътилъ меня одинъ скромный, но очень порядочный учитель.

— Намъ, Славянамъ, прежде всего, надо опасаться Австрін, — сказалъ онъ. — Греки теперь намъ уже не страшны. Но Нъмецъ своею высшею цивилизаціей, — цивилизаціей христіанскою, во всякомъ случав, — можетъ гораздо глубже вредить намъ духомъ чъмъ, Турокъ. Отъ Туровъ религія отдъляетъ насъ глубоко: Турки могутъ вредить намъ вещественно; но что дълать! Надо терпъть нъкоторыя неудобства для высшей цъли.

Дальше ничего онъ мив не сказаль, мы съ нимъ виделись первый разъ; но я поняль и дальше.

И такъ, если Греки въ послъднее время стали смотръть на Турцію какъ на лучшій оплотъ панславизму, то Болгары смотрятъ на нее какъ на охранительный покровъ, подъ которымъ върнъе можетъ окръпнуть ихъ зеленая и еще слабая народность, не страдая отъ духовнаго и сглаживающаго вліянія народностей сосъднихъ и родственныхъ имъ, но болье ихъ зрълыхъ, просвъщенныхъ и кръпкихъ.

- Безъ Туровъ, въ настоящее время и надолго, мы слабое всъхъ на свътъ; виъстъ съ Турвами мы сильнъе и Грековъ и Сербовъ, ибо насъ больше, ибо мы всю вмосто райя, и не разбиты ни какъ Греки на дво половины, турецкую и свободную, ни какъ Сербы на четыре части: турецкую, австрійскую, черногорскую и бълградскую. Мы никогда не бунтовали какъ Греки и Сербы, мы сознательно не хотъли помочь имъ во время ихъ движеній. Поэтому мы имъемъ право на довъріе правительства. У насъ нътъ независимыхъ центровъ, въ родъ Цетинья, Авинъ и Бълграда, изъ которыхъ, при случав, можетъ грозить Туркамъ война; у насъ нътъ династий своихъ, намъ мечело присоединять къ независимому центру; у насъ нътъ ни Крита, ни Босніи, ни Эпира, ни Фессаліи, ни Герцеговины. Мы всъ виъстъ райя. Да вдравствуетъ же Абдъ-Улъ-Азизъ-ханъ, султанъ нашъ и царъ Болгарскій!
- Что дёлать, им свыклись съ Турками,—сказаль мив, смёнсь, однажды еще третій Болгаринъ.—Какъ-нибудь проживемъ. Этнографія же говорить, что мы отчасти одной породы съ ними. И славянскіе ученые этого не могуть вполив отрицать.

Относительно чувствъ Болгаръ въ Россів вотъ что можно сказать: большинство Болгаръ образованныхъ, Россів не враждебны; напротивъ того, они ей желаютъ всякаго добра, даже гордятся ен успѣхами, не прочь при случав отъ ен помощи (впрочемъ, очень осторожной; смѣлая помощь не нравится имъ и вредить въ глазахъ Турокъ, по ихъ мивнію). Но и политически и, такъ сказать, культурно они желають быть какъ можно болве Болгарами, какъ можно менве Греками, Сербами или Русскими.

- Если Россія желаетъ намъ безкорыстно того добра, котораго мы сами себъ желаемъ, то она пойметъ, что сближение съ Турками было бы для насъ выгодите всего.
- Россія, то есть благоразумная часть Россіи, отвітиль бы и этакому Болгарину, желаеть вамь блага и не желаеть, конечно, Туркамь зла; у нея есть соперники опасніє Турокъ, и ей въ пору лишь думать о своихъ западныхъ границахъ и своихъ внутрейнихъ ділахъ.

Дъйствительно, ито же у насъ этого не знаеть, опасности у Россіи есть серьезныя.

Государственные люди и сами націи, если они не ослівляєны заносчивою небрежностью, беруть мізры заблаговременно, и тогда еще, когда обстоятельства, повидимому, весьма благопріятны.

Разсчетъ будущаго ведется не на счастливыя условія, а на худыя. Дёло германскаго объединенія еще не кончено. Голландія, быть можетъ цёлая Данія, наши балтійскія и завислинскія провинціи, нёмецкая часть Австріи, вотъ еще сколько разныхъ добычъ могутъ имёть въ виду германскіе патріоты. Мы ихъ за это и не осуждаемъ: политика международная не есть сентиментальная идиллія, которой бы желали иные сердобольные фразеры и столь многіе дёльцы, воображающіе, что весь міръ и въ самомъ дёлё созданъ только для спокойнаго процвётанія ихъ торговли и для развитія ихъ благоденствія, ихъ капиталовъ.

Международная политика есть неизбъжная въ исторіи игра силь, такъ сказать, механическихъ силъ народной жизни. Вопросъ ем-вопросъ о взаимной пондераціи этихъ народныхъ силь. Смотря по эпохв, по вившнимъ обстоятельствамъ, по внутренией организація своеей, всякая нація бываеть завоевательною, насильственною, или мирною, оборонительною, выжидающею. Но иныя націи, иныя государства чаще судорожны и буйны; другія очень рідко и лишь въ крайности. Германія ныні вступила въ тоть же періодь, въ которомь была Франція при Наполеон'в І. Разница въ томъ, что у Франціи было тогда, что сказать свыту; свыть европейскій, видно, нуждался тогда въ урокахъ демократической силы. У Германіи нашего времени нътъ своего слова всемірнаго. Все, что у нея есть, изв'ястно и безъ нея. Нельзя же величавые (я не хочу сказать великіе) принципы 89 года вавъ бы они ни были ощибочны и для самой Франціи смертоносны, сравнивать съ такими сухими утилитарными мелочами, какъ всеобщая мелвая принудительная грамотность в тому подобныя нъмецвія вещи.

Поэтому-то Франція, увлекаемая своєю міровою идеей, и переступала, такъ далеко и безплодно для себя, но не безъ временной пользы для другихъ, естественныя границы своего племени; Германіи же нѣтъ ни нужды, ни призванія переходить за предѣлы того, что она основательно или нѣтъ можетъ считать зерманствому.

Но эта самая бъдность современной германской идеи и составляеть ея силу; идея проще и яснъе и имъетъ даже болъе подходящую въ правдъ и къ праву физіономію.

Чтобы понять восточный вопросъ въ его новой фазѣ, надо стать на мѣсто Нѣмцевъ и спросить себя: "Что для нихъ выгоднѣе всего въ смыслѣ преобладанія?"

Ясно, что лучшая комбинація для нихъ была бы вотъ какая:

- 1. Ослабить Россію въ Балтійскомъ морі и на Дунав.
- 2. Завладъть частію западныхъ окраинъ Россіи и Германскою Цислейтаніей.
- 3. Создать себъ на югъ союзника достаточно сильнаго, чтобы онъ годился ей противъ Россіи, и достаточно слабаго, чтобы онъ повиновался германскому руководству.

Допустимъ счастливыя условія для осуществленія такого плана: Россія побъждена; положеніе самаго Петербурга становится нестерпимымъ, такъ близко къ границъ враждебнаго государства. Нынѣшняя Австрія, союзникъ Германіи въ этой борьбѣ, по условію отдаетъ ей свои нѣмецкія провинціи и Богемію. Династія Габсбурговъ переноситъ свою столицу изъ Вѣны въ Пештъ и вознаграждается на первый разъ Молдо-Валахіей съ Добруджей. Молдо-Валаховъ можно привлечь всегда въ подобную сдѣлку, присоединивъ къ нимъ всѣхъ австрійскихъ Румыновъ и турецкую Добружду, въ которой румынскихъ селъ очень много. Боснія съ Герцеговиной также могутъ быть отданы Австріи: у нея у самой много людей сербскаго племени, которые могутъ радобаться перенесенію центра сербской тяжести изъ Бѣлграда въ Загребъ, Дубровникъ или какую-нибудь иную сербо-католическую мѣстность.

Образованіе этой юго-славянской конституціонной федераціи, съ примісью мадьяръ и румыновъ, на развалинахъ Турціи, обезпечило бы за Германіей на долгія времена страшный перевісь надъ всімъ, не только европейскимъ, но и ближайшимъ азіатскимъ міромъ.

Конфедерація эта была бы именно настолько сильна, чтобы сокрушить съ помощью Германіп вліяніе Россіи на дёла Юго-Востока, и достаточно слаба, вслёдствіе сепаратистскихъ наклонностей племенъ ее составившихъ, чтобы повиноваться Германіи. Дунай сталъ бы тогда дёйствительно рёкой германско. Болгарія принуждена была бы волей-неволей раздёлить судьбы другихъ юго-славянъ, "и" иаръ Болпарскій ушелъ бы далеко за Босфоръ; полу-татарская Московія была бы отброшена къ Спбири и Кавказу.

Австрія на устьяхъ Дуная, у воротъ Царьграда или, лучше сказать, въ самомъ Царьградъ, быть можетъ и въ Варшавъ, Австрія угрожающимъ разсыпнымъ строемъ опоясывала бы Московію отъ береговъ Балтійскихъ до Чернаго моря и Дарданеллъ, а за нею виднълись бы сплошныя и твердыя германскія колонны.

Прекрасное бы тогда было положеніе Эллиновъ! О, какъ эти бѣдные эллины простирали бы тогда руки то въ Багдадъ или Брусу, къ тѣмъ умѣреннымъ и терпѣливымъ людямъ, которыхъ такъ недавно еще звали "варварами", "нечестивыми агарянами", "звѣрями въ образѣ человѣческомъ", то къ дальней Сибири, къ Уралу и къ Москвѣ.

Съ одной сторопы, великія войны 66 и 71 года, съдругой,—повидимому, столь скромный вопросъ Греко-Болгарскій, одинаково измінням физіономію европейской политики.

Австрія становится естественнымъ, физіологическимъ врагомъ Россіи, Турціи и Грековъ. Турція—естественнымъ союзникомъ Россіи по дѣламъ австро-германскимъ, и Грековъ, вслѣдствіе ихъ антиславянской паники.

Быть можеть даже и большинство Славянь турецкихь, въ минуту грознаго рѣшенія, стануть на сторону султана противь  $\partial yx$ овнаго преобладанія нѣмцевь, какъ говориль мнѣ тоть почтенный учитель болгарскій въ уединенномь и глухомъ хану.

Въ уединенныхъ, грязныхъ и глухихъ ханахъ Болгаріи и Оракіи есть нынче люди, которые понимають эти вопросы.

Австро-германскія діла— вотъ исходная точка того политическаго переворота, который, несмотря не всю частныя распри, раніве или поздніве, долженъ хоть по времени объединить въ одной высшей, настроятельной потребности всі или почти всі народности и государства европейскаго Востока.

Я сказалъ, что выгодно для Германів и Австріи. Сказалъ, что выгодно для Грековъ и Болгаръ. Сказалъ, наконецъ, что выгодно для Россіи въ настоящую минуту.

Повторю все это.

Для Германіи и Австріи выгодно было бы (еслибъ это было возможно) ослабленіе Россіи и разрушеніе Турціи.

Дли Россіи постепенное, осторожное развитіє Грековъ и юго Славинъ подъ владычествомъ султана; сохраненіе добрыхъ отношеній и съ Турками, и болье пли менье со всыми восточными христіанами, прежде всего на случай какой-нибудь западной грозы.

Всевозможное миролюбіе и всевозможное искусство правителей не можетъ навёрное ручаться, что съумёетъ измёнить, по своей волё, во корыю теченіе историческихъ судебъ.

Я выше говориять что расчетть, государственный долженть вестись не на одни счастливые случан, но и, на несчастные. Это втрите. Россія миролюбивте другихть великихть державть не по какой-то гуманной монополіи. Есть люди очень гуманные, но гуманных государствть не бываетть. Гуманно можетть быть сердие того или другаго правителя; но нація и государство — не человтческій организмъ. Правда, и они организмы, но другаго порядка; они суть идеи, воплощенныя вт

Digitized by GOOGLE

извъстный общественный строй. У идей нътъ гуманнаго сердца. Иден неумолимы и жестоки, ибо онъ суть ничто иное, какъ ясно или смутно сознанные законы природы и исторіи. "L'homme s'agite, mais Dieu le mène"!

Россія миролюбива вследствіе широты своей, и вещественной и духовной. Эта широта есть ея историческій fatum.

Но Русскіе справедливо хвалятся что всѣ завоеватели: Монголы, Поляки, Карлъ XII, Наполеонъ I и самъ Фридрихъ прусскій — разбились объ ихъ спокойную грудь.

Вотъ поэтому-то Россія и не боится Германіи; но правителямъ Россіи предстоить удалить и устранить, съ своей стороны, всякую возможность столкновенія. Они хотять, чтобы совпсть была чиста у Россіи.

Россіи нечего отнимать у Германіи. Німцы найдуть, что отнять у насъ, если захотить. Німцы, и преимущественно Німцы духа не чисто прусскаго, а боліве либеральнаго, увлеваемые вавимъ-то злымъ духомъ своимъ, не могуть видіть балтійскихъ соотчичей своихъ въ рукахъ Россіи.

Рано или поздно, этотъ вровавый призракъ встанетъ предъ нами, мы это знаемъ, хотя и отдаемъ всю должную честь мудрому миролюбію нашихъ опытныхъ правителей.

И такъ, все соединяется, въ настоящее время, къ тому, чтобы Турція была не только сохранна, но и по возможности расположена въ намъ.

Турки, быть можеть, этого еще не понями; быть можеть, и долго не поймуть; привычки недовёрія вкрались смутно въ ихъ души. Немногіе у насъ въ Россіи понимають это. Греки, тѣ уже вовсе, кажется, не понимають и поймуть это, я думаю, позднёе Турокъ и позднёе нашего общества (я говорю, общества, а не правительства).

Мнѣ кажется, Болгары ближе всёхъ къ истинѣ, когда, предчувствуя молодымь инстиктомъ своимъ естественное, неизбѣжное теченіе дѣлъ, они говорять "и иарь Болгарскій". Они какимъ-то наитіемъ, мнѣ кажется, угадывають ту среднюю діагональ силь, по которой уже движется Восточный вопросъ, вступившій въ совершенно новую фазу послѣ Седанскаго погрома и... послѣ болгарской литургіи 6 января 72 года.

Литургію эту съ точки зранія православія, конечно, хвалить нельзя, точно такъ же какъ и объявленіе раскола.

И тв и другіе неправы въ томъ, что слишкомъ безцеремонно употребляютъ орудіемъ своихъ племенныхъ препирательствъ великую святыню личнаю, сердечнаю православія.

Но можно надъяться что съ перемъною нъкоторыхъ лицъ и обстоятельствъ, слово расколъ будетъ взято назадъ, и этотъ частный вопросъ кончится тъмъ, что усталый отъ собственнаго напряженія эллинизмъ войдетъ въ свои естественные эпиро-оессалійскіе берега.

### IV.

Повторяю здёсь вкратцё тё заключенія, къ которымъ привели меня (ошибочно или нётъ—не знаю) мое безпристрастіе, мое знакомство съ современнымъ Востокомъ и его политическими дёлами. Болгаръ противъ Грековъ я не защищаю. Это и не нужно. Схизма принесла Болгарамъ болёе пользы, чёмъ Грекамъ.

Болгары, сравнительно съ прежнимъ положениемъ своимъ, будутъ крѣпнуть; Греки, несмотря на всѣ свои усилія сравнительно съ прежними претензіями своими, будутъ ослабѣвать.

Положеніе Болгаръ въ Турцін выгодно, и они просять только объ одномъ, чтобъ имъ не мъшали жить хорошо съ Турками.

Но Греки, говорю я, напрасно нападають на Россію. Это имъ вовсе невыгодно, и они скоро образумятся. Это несомивню.

Я становился по очереди на точку зрѣнія греческихъ опасеній и на точку зрѣнія русскихъ интересовъ.

И тв и другіе совпали, во-первыхъ, въ томъ, что узкій славизмъ былъ бы одинаково опасенъ и для эллинскаго племени и для велико-русскаго царизма.

Я сказаль, что, предполагая даже самое худшее въ настоящее время съ крайне эллинской точки зрвнія, именно предполагая неожиданное удаленіе Турокъ за Босфоръ, все-таки, Русское государство, великорусскій царизмь (отъ котораго в общество русское ждетъ еще многаго) будетъ вынужденъ неръдко, если не постоянно, поддерживать всёми силами своими иноплеменниковъ и этнографическихъ сиротъ Востока Грековъ, Румынъ, быть можетъ Мадьяръ и азіатскихъ мусульманъ.

Здравая, вполнъ законная потребность, или болье чъмъ потребность, обязанность самосохраненія вынудить такую политику. Чтобы понять, стоить лишь внимально погляднять на карту Европы и вспомнить исторію Россіи.

Я старался показать, сверхъ того, что историческая судьба Россін склоняла ее всегда къ защить слабышаго или младшаго, или устарывшаго, однинъ словомъ, того, кто быль недоволенъ своими ближними и сильнышими. Греки, конечно, были бы слабышими не только противъ всего юго-славянства, но и противъ двоихъ сосыдей своихъ, Сербовъ и Болгаръ.

Они, еще не чувствуя этого, уже и теперь во многомъ, вакъ я указывалъ, слабве даже одних Болгаръ.

Подобно тому, какъ Россія никогда не имъла и не хотъла потворствовать Грекамъ въ элинизаціи Болгаръ, она не допустить никогда, пока у нея будеть сила, стереть національность Грековъ.

Только въ немыслимомъ случав распаденія царства нашего, у Гревовъ не осталось бы надежды на спасеніе отъ потока односторонняго славизма.

Это я говориль, допуская возможность скораго удаленія Турокь за Босфорь.

Я дівлаль это для изображенія лишь самой крайней возможности, не боліве. Я поступиль такъ, какъ поступають въ геометріи, допуская, что у линіи есть только длина и нють ширины, которая въ природів есть всегда у всякой реальной линіи.

Я бралъ Востокъ Европы, не принимая въ разсчеть австро-германскихъ интересовъ.

Картина стала реальные, ближе къ современной истинь, практичные, когда была взята и эта сторона въ разсчеть. Оказалось тогда, что Туркамъ и не нужно скоро уходить за Босфоръ \*).

Наконецъ, если мы прибавимъ еще два слова и позволимъ себъ упомянуть здёсь, хотя вскользь, о *глубинъ* соціальнаго европейскаго вопроса, то общая перспектива современныхъ дёлъ откроется еще яснёе; расширяясь, мысль получитъ плоть. Картина современности станетъ еще нагляднёе и вёрнёе.

Съ одной стороны, весь Западъ, малоземельный, промышленный, крайне торговый и пожираемый глубоко рабочимъ вопросомъ. Съ другой, весь Востокъ, многоземельный, мало-промышленный и не имъющій рабочаго вопроса, по крайней мъръ, въ томъ разрушительномъ смыслѣ, какъ онъ является на всемъ Западѣ, латинскомъ и германскомъ,—Востокъ, имѣющій громоотводъ ему въ своей общей многоземельности.

Одинъ американскій дипломать сказаль такъ на какомъ-то объдъ:

— Восточный вопросъ объемлеть всё дёла Востока, отъ береговъ Китая и Японіи до Средиземнаго моря и Египта... Всё державы могуть быть заинтересованы въ такихъ дёлахъ... Но задача въ томъ, что Соединенные Штаты и Россія на всё эти дёла смотрять иначе, чёмъ державы и націи западной Европы.

(Я не помню въ точности выражений этого американскаго посланника, но за смысле ручаюсь.)

Да! пока у Запада есть династіи, пока у него есть коть вакойнибудь порядокъ, пока остатки прежней великой и благородной христіанской и классической Европы не уступили міста грубой и невірующей рабочей республикъ, которая одна въ силахъ хоть на короткій срокъ объединить весь Западъ, до тіхъ поръ Европа и не слишкомъ страшна намъ, и достойна и дружбы, и уваженія нашего...

<sup>\*)</sup> Прим. авт. Я прому попоменть, что это писано въ 1873 году, т.-е. до посятдней войны.

А если?....

Если весь Восток, многовемельный и могущій произвести охранительныя реформы тамъ, гдъ у Европы загорится опять петролій... и, конечно, шире и страшиве прежняго; если Востокъ этотъ не захочеть отдать свои впрованія и надежды на пожраніе тому, что тогда назовется, въроятно, тоже прогрессом»?...

Если Западъ не найдетъ силы отстоять у себя то, что дорого въ немъ было для всего человъчества; развъ и тогда Востовъ обязанъ идти за нимъ?

# О, нътъ!

Если племена и государства Востока имѣютъ смыслъ и залоги жизни самобытной, за которую они каждый въ свое время проливали столько своей крови, то Востокъ встанетъ весь заодно, встанетъ весь оплотомъ противъ безбожія, анархіи и всеобщаго огрубѣнія.

И гдѣ бы ни былъ тогда центръ славниской тажести, какъ бы ни были раздражены Греки за то, что судьба осудила племя ихъ на малочисленность, идъ бы ни была, наконеиз, тогда столица Ислама, на Босфорѣ, въ Багдадѣ или Каирѣ, всѣ тогда, и Греки, и Болгары, и Русскіе (а за ними и Турки), будутъ заодно противъ безбожія и анархін, какъ была заодно когда-то вся Европа противъ насилующаго мусульманства.

Соединенные тогда въ одной высокой цёли народы Востока вступять дружно въ спасительную и долгую, быть можеть духовную, быть можеть и кровавую борьбу съ огрубъніемъ и анархіей, въ борьбу для обновленія человічества...

Славяне одни не въ силахъ рёшить этого ужаснаго и великаго вопроса. И если мы уйдемъ отъ него, то не уйдутъ отъ него эти бёдныя дёти наши, которыя растутъ теперь на нашихъ глазахъ.

Воть это, друзья Эллины, дъйствительно "великая идея", воть это настоящій *Восточный вопросъ*, за который, пожалуй, и стоить страдать и жертвовать жизнью и всёмъ достояніемъ!

А вашъ частный вопросъ—босфоро-баяванскій, вашъ этотъ малый вопросъ, онъ кончится только тімъ, что племя ваше устанеть въ борьбів съ упорными и ловкими Болгарами, постичнеть лучше свои законные преділы и пойметь очень скоро, повторяю, что самый вірный, самый твердый другь этого законнаю эллинизма пребудеть всетаки, столь оклеветанная и всепрощающая Россія.

# п. ПАНСЛАВИЗМЪ НА АӨОНЪ.

# ПАНСЛАВИЗМЪ НА АООНЪ.

("Руссв. Въстн." 1873.)

#### II.

Въ предъидущихъ письмахъ моихъ, подъ заглавіемъ Панславизмъ и Греки, а изложилъ вамъ свои взгляды на Восточный вопросъ и на новую фазу, въ которую, мий кажется, онъ вступилъ послѣ пораженія Французовъ германскими войсками и еще болѣе послѣ насильственнаго разрѣшенія греко-болгарскаго вопроса. Послѣ этого мий легче будетъ говорить о святой Авонской горѣ и о томъ, какъ и въ это глухое и тихое убѣжище чистаю православія пытается проникнуть паціональный фанатизмъ эллинской политики.

Прежде всего, надо для твхъ, кто мало знакомъ съ Востокомъ и святыми мъстами, объяснить, хоть вратко, что такое Асонская гора и въ какихъ отпошеніяхъ состоить она къ Турціи и вселенской патріархіи.

Авонская гора есть особая привилегированная провинція Турецкой имперіи.

Я не буду говорить о ея географическомъ положеніи: всякій самъ можеть взглянуть на карту.

Отношенія Авопа въ Турціи можно уподобить вассальнымъ отношеніямъ, ибо самоуправленіе у него почти полное и de jure и de facto.

Но монахи, населяющіе его, считаются подданными султана, а не какой-либо містной особой власти, какъ жители тіхь областей, которыя иміють съ имперіей лишь чисто вассальную связь.

Въ случав общихъ гражданскихъ тяжбъ или обывновенныхъ уголовныхъ дёлъ, монахи авонскіе подчинены высшимъ судебнымъ и административнымъ учрежденіямъ Македонскаго вилайета.

На Авонъ живетъ особый ваймакамъ, турецкій чиновникъ, состоящій подъ начальствомъ у салоникскаго генералъ-губернатора, то-есть македонскаго, ибо по-турецки Македонская область называется теперь Селаникъ-вилайетъ.

Каймакамъ на Асонт имъстъ, собственно говоря, только полицейскую власть, да и то употребляеть ее преимущественно лишь по требованию монашескаго мъстнаго синода, называемаго Асонский Промать (отъ греческаго слова πρώτος—первый).

Въ церковномъ отношенія, каноническомъ и духовно-административномъ, Авонъ зависить отъ константинопольскаго патріарха, и всё монастыри его суть монастыри патріаршіе, ставропигіальные, то-есть независимые отъ мёстныхъ или сосёднихъ епископовъ и митрополитовъ, напримёръ, салоникскаго. Всёми мёстными дёлами править Промать, который состоитъ изъ двадцати членовъ или представителей двадцати авонскихъ монастырей \*).

<sup>\*)</sup> Изъ этихъ 20 монастирей накоторые общежительные (киновіальные, cénobies), другіе своеобычные (по-гречески ίδιόρουθμα). Разница въ томъ, что въ общежительных царствуеть строжайшій коммунизмь; никто не имбеть ни права личной собственности, ни денегь при себь, ни пищи въ своей комнать безъ особаго на то разрѣшенія начальства, да и то очень рѣдко, въ случав путешествія, бользии или вообще чего-выбудь исключительнаго. Напротивъ, въ идіоритмахъ, то-есть своеобычных, подчинясь въ главных основаніях монастирской жизни общему уставу, монахи имеють право жить гораздо свободнее, чемь въ киновіяхь; общаго обязательнаго стола нёть; каждый можеть ёсть вь своей кельё (хотя вь трапезё каждый день готовится вакое-нибудь самое простое кушанье для неимущихъ посётителей, для работниковъ и для монаховъ, не желающихъ всть у себя). Сверхъ того, одинъ монахъ можеть быть лично очень богать, а другой не иметь ничего, и т. д. Всёхъ своихъ денегь отдавать въ общую вассу, какъ въ киновіяхь, монахъ своеобычнаго монастыря не обязанъ. Всемъ выдается изъ монастирскихъ и погребовъ начто общее, масло, мука и т. п.; а сверхъ того, каждый можетъ пріобрётать и издерживать свои средства вакъ кочетъ, - конечно, не на вакія-нибудь вовсе недопустимыя въ обители вещи. Иные русскіе писатели, печатавшіе объ Асонь, называють эти монастири штатными, потому что въ Россіи подобние своеобычние монастири вибють опредъленний штать, опредъленное число монаховь; на Авонъ этого въть; монастирь принимаеть сколько ему угодно людей. Инме также думають, что всв киносіи на Асонт болье или менье бъдни или, лучше сказать, что всъ небогатие монастири киновіальни, а всѣ богатие своеобични. Это ошибка. Болгарскій Зографъ-киновія, однако, онъ второй по богатству монастирь на Асонь; онъ имъстъ до 50-60 тисячъ дохода только изъ Бессарабіи; напротивъ того, гречестій своеобичний монастирь-Филовей, напримъръ, въ настоящее время прайне бъденъ. Болгарскій Хилендарь тоже небогатый, имбеть, однако, своеобычный уставь. Есть еще и другіе ложвые нли односторонніе ввгляды на асонскіе монастыри. Напримірь, иные думають, что если своеобычный ватопедскій греческій монастырь очень богать, то значить всть монахи въ немъ богачи, наслаждаются жизнью, тунеядци и т. п. Совсемъ не такъ. Богати, положимъ, отецъ Іаковъ, отецъ Ананія, отецъ Панкратій и т. д. Они, точно, занимають въ монастырё по пяти, шести и десяти хорошихъ комнать; имёють въ банкахъ гдё-нибудь или въ своихъ сундукахъ свои большія деньги, сверхъ того вклада, который они внесли въ кассу обители для полученія лучшихъ комнать и другихъ привилегій. Они, это правда, сидять въ шелковыхъ рясахъ на широкой софів турецкой, курять наргиле, бдять мясо въ скоромные дии, представляють обитель, бадять изрёдка въ Асины, Стамбуль, Одессу, Кишиневъ и т. д. Такихъ людей найдется (въ Ватопедв, напримъръ) на 200 слишкомъ монаховъ не болпе десяти или двънадцати.

По внутреннему, административному, своему устройству, Аеонъ покожъ на аристократическую республику, гдѣ аристократическій элементъ представляютъ, однако, не лица, а корпораціи.

Эти корпораціи суть двадцать привилегированных монастырей, имъющихъ право посыдать въ Протатъ представителей.

Вотъ ихъ имена:

Остальние-поди бедние, которие исполняють въ обители различния работи (или, говоря по-монашески, послушанія), служать при церкви, варять кушанье, місять хажбы, рубять дрова и т. д. Всь они получають, кромь опредвленной провизіи, еща небольшое жалованье изъ монастирской касси, и на сторону поэтому работать не жогутъ. Прибавимъ еще вотъ что, -- и это очень важно. Богатий проэстосъ авонскаго идіоритма на иногихъ, и набожнихъ и невърующихъ людей, производитъ дурное впечатавніе... "Что это за монахъ!" говорять яюди, "это не иновъ; это вакой-то богатый и энцемврини предать". Правда, эти люди больше похожи на предатовъ ние на богатых вірянъ, у которых набожность соединяется съ добовью къ роскоми н независимости. Но что же въ этомъ худаго, во-первыхъ? А во-вторыхъ, именно своею свётскостью, своимъ богатствомъ, вёсомъ и связями эти люди иногда въ висшей степени полезны остальному Анону. "Это столбы наши!" говориль мий про нихъ одинь руссый игумень. Не аскеть, который не выходить изъ нещеры своей, будеть отстанвать асонскія права, а проэстось, въ шелковой рясь, курящій наргиле. За проэстосомъ и аскету свободне совершать свои подвиги. Еще вопросъ: какія же удобства находить бедини монахь въ своебичномъ монастыре противъ киновіи, где все боле равни? Онъ иметъ больше свободи. Во-первихъ, онъ не обязанъ ходить на всевозможныя службы въ церковь, подобно киновіату; можеть, не спросясь, прочесть молитвы дома, это предоставляется его совести; во-вторыхъ, онъ свободенъ въ выборь пищи, одежды, общества и т. п. Въ киновіяхъ, безъ разрышенія духовника, монахи не имъютъ права бесъдовать по двое, по трое въ кельяхъ своихъ,-и за этимъ смотрять строго, особенно относительно молодыхъ; въ своеобычной обители однеъ монахъ можетъ пригласить другаго пообедать съ нимъ виесте въ кельи, побеседовать, вомолиться витстт. Въ виновіяхъ, особенно въ греческихъ, которыя съ иныхъ сторонъ еще строже русскихъ, не позволено, напр., иметь вечеромъ лампы или свечи безъ спроса для чтенія, даже іеромонахамъ, воторые, благодаря своему сану и постоянному утомительному подвигу долгаго богослуженія, всегда имфють кой-какія привилегіи. Въ своебычныхъ некого не стануть въ этомъ стёснять./Въ киновіямъ нельзя безъ спроса духовника или игумена выйти за ворота; въ своебычныхъ можно гулять, когда кончать работу, сколько угодно; нельзя только, не спросясь у начальства, пойти въ другой монастырь или въ авонскій городовъ Карею. Нельзя, разумъется, не содержать постовъ, нельзя слешкомъ часто не присутствовать при церковномъ богослуженів и т. и. И богатий проэстось, и бідний рабочій монахъ обязани ходить въ церковь котя настолько, чтобы не было соблазна другимъ, и т. д., однимъ словомъ, въ киновію вдеть тоть, кто, предпочитаєть равенство, а въ идіоритмо тоть, кто, предпочитаетъ свободу.

Многіе, и изъ мірскихь людей и изъ монаховъ, слишкомъ уже возвышають киновіальную жезнь въ ущербъ своеобичной и желали бы, чтобъ и въ Россіи и на Аеонъ всъ обители были киновіи. Но толковий почитатель монашеской жизни не должень забывать, что слишкомъ натанутал струна рвется. Не всякій изъ желающихъ искренно постриженія и удаленія отъ мірской жизни можеть понести сразу всъ стъсненія коммунизма киновіальнаго. Иние люди, бользненные, вспыльчивые или непостоянные, при всей искренности своей, на всю жизнь остаются негодними для киновій. Аеонъ именю тъмъ и хорошъ, что въ немъ оттънки монашества безчисленны. Примку, аеть.

# Греческіе монастыри.

1) Ватопедь; 2) Иверь; 3) Эсфигмень; 4) Ставро-Никита; 5) Филовей; 6) Котломушь; 7) Каракалль; 8) Григоріать; 9) Діонисіать; 10) свв. Павла и Георгія; 11) Дохіарь; 12) Ксенофь; 13) Симо-Петрь; 14) лавра св. Аванасія; 15) Пантократорь; 16) Ксиропотамь; 17) Костамонить.

# Boarapckie.

- 18) Зографъ; 19) Хилендарь (Хилендарь вначаль быль сербскій, но, мало по малу, Болгары, какъ соседние по местности, заняли ихъ мъсто, а Сербы стали все ръже и ръже являться на Авонъ).
- и 20) русскій св. Пантелеймона. (Въ немъ, если не ошибаюсь, на пятьсотъ человавь около полутораста Грековъ, и самъ игуменъ, отепъ Герасимъ, столътній Грекъ, извъстный издавна въ техъ краяхъ умомъ своимъ и безукоризненною святостью своей долгой и многотрудной жизни. Русскими онъ чрезвычайно почитаемъ и любимъ).

Всего монашескаго населенія на Асон'в полагается около 8 — 10 тысячь, не считая подвижнаго населенія—поклонниковь и насиныхь работниковъ изъ соседнихъ местностей. Население двадцати вышеназванныхъ монастырей составляетъ меньшинство. Остальные монахи разселены: 1) по скитамъ, то-есть по обителямъ меньшимъ, неимёвошимъ права голоса въ Протатъ, построеннымъ на землъ котораго-нибудь изъ дъйствительных, привилегированныхъ монастырей и болве или менве зависящихъ отъ него (таковы, напримвръ, русскій скить св. Андрея или Серайскій скить, зависящій отъ Ватопеда; скить св. Иліи, тоже русскій, населенный выходцами изъ южной Россіи, зависимый отъ Грековъ Пантократора; Молдавскій скить и др.); 2) по кедіямь и каливамь, то-есть по отдёльнымь домикамь въ лёсу, тоже на монастырской землё и подъ начальствомъ монастыря. Келья есть жилище съ домовою церковью; калива-домикъ безъ церкви; 3) по наемнымо квартирамо въ небольшомъ авонскомъ городей, называемомъ Карся, гдв живетъ каймакамъ турецкій и засёдаетъ Протатъ, и, навонець, 4) по шалашамь во люсу и по скаламь и пещерамь, иногда елва доступнымъ.

Въ племенномъ отношении греви преобладаютъ далеко надъ всеми другими элементами. Русскихъ не насчитается и 1,000 человъвъ, Болгаръ не болве того, а Молдо-Валаховъ, Грузинъ и Сербовъ очень мало.

Едва ин на 9,000 монаховъ аоонскихъ найдется двѣ съ половиною тысячи не-Грековъ.

Оффиціальный языкъ на Авонв греческій. Уставы вездв хранятся византійскіе и вообще хранятся строго. Въславянскихъ монастыряхъ, Хилендарв и Зографв, ничего нвтъ особаго, вромв языва и цервви.

Digitized by GOC

Убранство церквей, общій чинъ обителей, родъ иконописи, церковный напѣвъ, образъ жизни, образъ мыслей,—все такое же, какъ и у грековъ. Зографъ и Хилендарь просто переводъ греческой монастырской жизни на славянскій языкъ.

Нѣсколько иначе живутъ Русскіе въ монастырѣ св. Пантелеймона и въ Св. Андреевскомъ скиту. У нихъ другое пѣніе, иное убранство храмовъ; есть свои оттѣнки въ уставѣ, пищѣ, порядкѣ, занятіяхъ, привычкахъ; эти обители, по битиности своей, напоминаютъ во многомъ великорусскіе монастыри.

Обще-авонскому уставу и мѣстнымъ преданіямъ эти русскія обители подчиняють себя строго и безпрекословно.

Напримъръ, въ монастыръ св. Пантелеймона всенощныя бдёнія выдерживаются по древнему византійскому порядку: около 4 часовъ каждый день, послё полуночи, а подъ нъкоторые праздники по 10—12 и болье часовъ, отъ захожденія солнца и до разсвёта, напримъръ, во всю длину долгой зимней ночи.

Относительно избранія игуменовъ и тому подобныхъ вопросовъ внутренняго управленія, Русскіе сообразуются также вполив съ асонскими обычаями.

Прибавниъ даже, что въ язывъ свой русскіе монахи допустили множество греческихъ и даже турецкихъ словъ, напримъръ, фортья— ноша, мърка хвороста дровъ, и т. п. архондарикъ άρχονταρικόν, пріемная для гостей, мъсто гдъ принимаются архонты, именитне посътители. Нътъ нужды, что русскіе ужасно искажають и уродують греческія и турецкія слова,—изъ благозвучнаго турецкаго тэскерє (паспортъ, видъ) дълають дишкиръ; греческое слово δ έργάτης (работникъ) превращають иные въ аргатъ, а другіе еще врасивъе—въ рогатый; то архондарикон становится у нашихъ фондарикъ или даже фондаричокъ-съ.

Итакъ, за Грековъ все: власть, численность, языкъ, уставы, привычки и въ особенности сосъдство ихъ племени.

Русскіе отдалены отъ своей земли большимъ пространствомъ и обширнымъ моремъ. Греческое племя со всёхъ сторонъ окружаетъ Авонъ. Сосёднія села между Салониками и Святою горой все греческія. Острова Эгейскаго моря, Тассо, напримёрь, который видёнъ съ Авона, и столькіе другіе—недалеко; границы Өессаліи и самой Эллады близко, весь морской берегъ сосёдней Өракіи есть даже больше греческій, чёмъ болгарскій. Города: Кавалла, Эносъ, Силиврія, Дарданеллы, Галлиполи—все греческіе города по духу и населенію.

Самые богатые монастыри на Авонт: Ватопедъ, Зографъ и Иверъ. Ватопедъ получаетъ съ бессарабскихъ имтній своихъ, по счету однихъ, около 90,000 руб. сер. въ годъ, а по другимъ—гораздо болте, до 150,000 р. Зографъ получаетъ, кажется, около 20,000 р. У Ивера

тоже большіе доходы. Кром'в этихъ монастырей, еще *Ксиропотамъ* и *Святопавловская* обитель им'вють въ Россіи им'внія съ обезпеченными доходами.

И такъ, между нѣсколькими греческими обителями, имѣющими постоянные, вприме и большіе доходы, мы встрѣчаемъ одинъ только славянскій: Зографъ.

Монастырь св. Пантелеймона, который называется Русскимъ или Руссикомъ, котя правильнее его следовало бы звать греко-русскимъ, именій въ Россіи не иметъ; онъ процветаетъ, благодаря лишь однимъ постояннымъ и добровольнымъ приношеніямъ вкладчиковъ, и потому средства его далеко не такъ велики и не такъ вёрны какъ поземельные доходы греческаго Ватопеда.

И такъ, къ соспоству роднаго племени, ко власти, къ численности, къ характеру уставовъ и обычаевъ, къ языку надо прибавить и еще одну силу, находящуюся въ рукахъ греческаго племени на Авонъ, силу не маловажную—богатство.

Есть и еще одна греческая сила на Авонъ, о которой надо упомянуть. Сама новъйшая соціологія береть въ разсчеть всё реальныя, тоесть всё имъющіяся въ дъйствін силы, а не однё лишь силы вещественныя, матеріальныя. Есть у треческаго племени на Авонъ сила, которая тому, кто знаетъ монаховъ, поклонниковъ и Авонъ, является силой весьма важною; это примъры высшого аскетизма.

Въ Кіевъ, въ 1871 году, издана небольшая книжка подъ заглавіемъ: Письма съ Авона о современных подвижниках авонских. Авторъ ея—русскій монахъ на Авонь, отецъ Пантелеймонь, въ міру Сапожниковъ. Въ этой книжкъ изображена очень върно жизнь нъкоторыхъ авонскихъ монаховъ, удалившихся изъ обителей въ неприступныя скалы или хижины, построенныя въ самыхъ дикихъ мъстахъ.

Оставляя въ сторонъ собственно духовную часть этого небольшаго, но врайне любопытнаго сочиненія, въ воторой говорится о чудесахъ, совершившихся надъ этими асветами или надъ другими людьми, имъ преданными, — ибо размъры моей статьи не позволяютъ мнъ отвлекаться отъ главнаго предмета моего, — я могу засвидътельствовать здъсь только о нолной исторической върности этого изображенія.

Отшельники эти дъйствительно живутъ сурово, уединенно и добровольно нищенски, проводя все время въ поражающемъ постничествъ и молитвахъ.

Нѣкоторыхъ изъ нихъ я видѣлъ самъ и говоридъ съ ними. Люди эти вовсе не одичалые, какъ готовы, я думаю, предполагать многіе невѣжественные порицатели монашества, а, напротивъ того, большею частію свѣтлые, ласковые, младенчески-благодушные и при этомъ весьма самосознательные, то-есть понимающіе что они дѣлаютъ.

Вольшинство этихъ людей Греви; есть и Болгары между ними, но

если устранить вопросъ чисто-политическій, который сдёлаль Болгарь врагами Трековь, то мы найдемъ между ними и Греками очень мало разницы въ привычкахъ и психическомъ характерф, особенно же на почвф церковной; эти націи представляются какъ бы двумя тфлами, зараженными одинаковымъ электричествомъ, и которыя поэтому взаимно отталкиваются. Культурно эти націи до сихъ поръ, по крайней мфрф, были схожи другъ съ другомъ, гораздо болфе, нежели, напримфръ, съ нами, Русскими.

Образованный по-европейски Болгаринъ болье похожъ на такого же Грека, чъмъ на Русскаго того же воспитанія; простолюдинъ-Болгаринъ большею частію больше похожъ на греческаго простолюдина, чъмъ на русскаго; монахъ болгарскій и монахъ греческій болье близки другъ въ другу (не по сочувствію, а, такъ-сказать, объективно, по нравственной физіономіи), чъмъ къ монаху русскому.

Къ тому же, всё эти авонскіе Болгары подвижники суть Болгары стараго поколёнія, то-есть дёти чисто-греческаго воспитанія, сыны того времени, когда для турокъ всё христіане въ имперіи были одно: Румъ Миллети (то есть ромейскій, римскій народъ), а Болгары и Греки, вмёстё неся иновёрную власть, знали себё только названіе православныхъ. И такъ, высшая степень монашескаго аскетизма на Авонё принадлежить, также какъ и власть, языкъ, богатство, численность, греческому племени и отчасти его воспитанникамъ Болгарамъ.

Русскій набожный поклонникъ, котораго сердце рвалось на Аеонъ, слушая древніе разсказы о подважникахъ, встрічаеть здісь свой идеаль отреченія и возвращается на далекую родину свою успокоенный.

"Подвижничество, добровольная нищета тѣла и духа, не погибли еще на земл $^{\pm 1}$ 

И этому идеалу его, сами не зная того, послужили преимущественно Греви и родственные имъ по прежнему воспитанию Болгары.

— Какая польза въ этомъ фанатизмѣ?! —восклицаетъ либеральный прогрессистъ. —Понятіе пользы присуще всёмъ людямъ, и русскій богомолецъ не виноватъ, что онъ идеальные прогрессистовъ въ пониманіи пользы. Онъ видитъ пользу себѣ въ посѣщеніи такого пустынника; онъ видитъ въ примѣрахъ его жизни и его удаленіи пользу всей церкви; онъ ждетъ отъ его молитвъ пользы всякому человѣку и всему человѣчеству.

Это опять реальные факты, противъ которыхъ не можетъ сказать никакой матеріализиъ.

Тавово положение Святой горы.

Почему же внашние Греки такъ испуганы и ожесточены?

Какой панславизмъ увидали они на Авонъ?

Прежде чёмъ передать вкратцё печальную новёсть мірскихъ, политическихъ интригъ, искавшихъ поселить національную вражду на Святой горь, которая живеть своею особою, не греческою и не русскою, а православною жизнью, я разскажу небольшую исторію, случившуюся прошлымь льтомъ въ окрестностяхь Авона.

Въ ней играютъ роль Греви, Русскіе и отчасти Турки.

Она, какъ бы въ миніатюръ, изображаетъ современное положеніе дълъ на христіанскомъ Востокъ. Въ ней мы найдемъ всѣ тѣ черты, которыя, въ крупномъ видѣ, находимъ, разбирая нынѣшнія отношенія Грековъ къ Россій.

Часахъ въ десяти-двѣнадцати (то-есть верстахъ въ патидесяти) отъ границы Святой горы (за которую не переступаютъ уже женщины), на пути въ Солунь, есть греческое селеніе *Ровяникъ*. Хотя имя его и славянское, но населено оно Греками, какъ и всѣ села, лежащія къ югу отъ Солуня на томъ гористомъ и лѣсномѣ полуостровѣ, который выступаетъ въ Эгейское море тремя длинными косами: Саккой, Кассандрой и Аеономъ.

Ровянивъ отстроенъ очень недурно, имфетъ церкви, порядочную школу народную и вообще представляеть тоть веселый и вовсе не бъдный видъ, какимъ отличается большинство греческихъ селъ въ Турцін. Одинъ изъ приматовъ (главъ ходжабашей) Ровяника достраиваетъ себв огромный и высокій каменный домъ, какой годился бы во всякую столицу. Вблизи отъ села начинается прекрасный лісь широкихъ и могучихъ каштановъ, покрывающій на далекое пространство сосёднія горы. Въ получасв ходьбы отъ села, въ этомъ прекрасномъ каштановомъ лъсу находится церковь Божіей Матери, обыкновенно называемой Панагія (всесвятая) во Ровеникахо. Церковь эта имфеть икону, прославившуюся въ странъ чудесными испъленіями. Не только христіане изъ дальнихъ селъ, но и Турки нерёдко приходять молиться сюда или привозять своихъ больныхъ родственниковъ. Для отдыха этихъ больныхъ, построено около церкви небольшое и плохое зданіе о нескольких вомнатахъ, изъ нихъ же только дей крошечныя кельи обитаемы зимой. Въ этихъ двухъ маленькихъ кельяхъ живутъ две русскія монахини, об'в женщины уже въ літахъ. Одна изъ нихъ прійхала сюда и поселилась около Панагіи уже около десяти літь тому; другая не такъ давно. Онъ объ имъютъ, котя и очень скромныя, но, все-таки, свои, средства, и условились съ сельскими Греками, которымъ принадлежить эта земля и эта церковь, чтобъ имъ позволено было занимать тв лвв комнатки.

Сверхъ того, при самой церкви есть небольшая пристройка, гдв особо живетъ старая Гречанка, тоже монахиня.

Эта Гречанка— женщина необывновеннаго простодущія и самой исвренней доброты.

Ея набожность и благочестіе были единственною причиной возвышенія этого храма. Ей приснилось, когда она еще была б'ёдною мірянкой, что въ одномъ высохшемъ володив неподалеку скрыта древняя ивона Божіей Матери, которую надо отыскать и поставить въ храмв. Надъ ней долго смвялись тогда селяне; наконецъ, она убвдила ихъ начать поиски; икону отрыли, и построили церковь; вскорв икона эта стала привлекать много богомольцевъ и больныхъ. Ровяникскіе Греки, правда, украсили церковь на первый разъ; но потомъ, по всегдашнему обычаю всвхъ восточныхъ христіанъ (и Грековъ одинаково), стали смотръть на нее, какъ на источникъ общественныхъ доходовъ села и на средство для содержанія школъ своихъ, эллинскихъ учителей и т. п. (Всв греческіе селяне, замътимъ, очень любятъ учиться грамотъ, пренмущественно затъмъ, что легче будто бы сдълать коммерческую карьеру или, какъ они выражаются, итобы другой меня не провель). Всв деньги, которыя кладутся поклонниками и богатыми въ кружку цервовную, селяне берутъ себъ и на церковь не оставляють почти ничего.

Русскія монахини, матери Евправсія и Маргарита, постриглись недавно; об'в он'в прежде жили простыми богомолками, и Греки ихъ не безпокоили. Около двухъ л'втъ тому назадъ, пришла съ Дуная третья русская женщина, монахиня, давно уже постриженная, мать Магдалина изъ Малороссіи. Она была безъ всявихъ средствъ, очень больна, хотя и не стара, и р'вшилась поселиться тутъ потому, что отецъ ея, старикъ и тоже монахъ, недавно переселился на Афонъ, гд'в и живетъ кой-какъ трудами рукъ своихъ въ какой-то хижин'в.

Первыя двѣ русскія женщины неграмотны и не знають ни пѣнія, ни устава церковнаго.

Съ появленіемъ бѣдной и больной Магдалины, которой иногда, безъ прибавленія, ѣсть было нечего, завелся кой какой порядокъ въ молитвахь; она знала уставъ монашескій, пѣла по-русски и читала по-славянски въ церкви и прожила, больная и молясь всю зиму, въ одной полуразрушенной комнатѣ строенія.

Отецъ ея, самъ крайне нуждаясь, могъ существовать иногда только благодаря помощи русскихъ духовниковъ Пантелеймоновскаго монастыря на Авонъ, и потому не въ силахъ былъ ей помогать. Къ тому же, разстояние отъ Авона до Ровяниковъ около шестидесяти верстъ тяжелаго горнаго пути и лъса, зимой неръдко цълый мъсяцъ и два, бываютъ завалены на высотахъ снъгомъ.

Мать Магдалина развазывала мив, какъ она иногда голодала и болька въ то же время лихорадкой.

Разъ ей нестерпимо хотълось всть, хлвба давно не было. Евправсія и Маргарита были въ отлучкв гдв-то. Мать Магдалина питалась около недвли зеленью. Пошла она въ пустую церковь и, упавъ предънконой, просила Божію Матерь или напитать ее, или ужь послать ей смерть.

"Только что я заплакала и помолилась, —разсказываеть Магдалина, —слышу я, звонять колокольчики на мулахъ и голоса. Вышла, вижу старикъ одинъ, іеромонахъ, Грекъ съ Аеона, пробзжаетъ куда-то. Онъ зналъ меня и сейчасъ говоритъ: "А! что ты, бъдная, какъ живешь? Терпишь, должно быть, нужду все". Благословилъ меня и вельлъ послушнику своему достать для меня два большихъ и хорошихъ хлъба изъ мъшка. И повхалъ. А я уже ъла, ъла этотъ хлъбъ; ъмъ и молюсь за Грека-старичка и плачу! И ъмъ, и плачу!"

Наконецъ, отецъ прислалъ ей немного денегъ, изъ консульства Солунскаго ей помогли, и она задумала построить себъ около самой церкви маленькую, темную, особую хижину. Приходилъ на Аеонъ какой-то русскій поклонникъ, служившій при русскихъ постройкахъ въ Герусалимъ. Онъ вызвался даромъ, "во славу Божію", построить ей хижинку, нужно было только согласіе сельскихъ старшинъ; сельскіе старшины почему - то долго не ръшались, и вообще, какъ она и прежде замъчала, смотръли на нее хуже чъмъ на двухъ другихъ, безграмотныхъ, монахинь; но, наконецъ позволили.

Купивъ доски, повлоннивъ русскій началь ей строить; вдругь прибъгаютъ изъ села пять шесть греческихъ старшинъ и съ ними кавой-то неизвъстный человъкъ въ европейскомъ платьъ. Они, подъ предводительствомъ этого Европейца, кидаются на бъдную постройку, ломаютъ ее, ломаютъ въ дребезги доски; гонятся за Магдалиной въ церковь, ее выгоняютъ и вмъстъ съ ней старушку Гречанку, которая хочетъ отстоять Магдалину; схватываютъ нъкоторыя русскія (однако, недорогія) иконы и всъ славянскія церковныя книги и выкидываютъ ихъ вонъ изъ церкви. Старушку Гречанку даже, которой сама церковь обязана своимъ существованіемъ, изгоняютъ изъ ея убогаго уголка, за потворство панславизму, какъ оказалось, и запираютъ двери церковныя. Все это происходило прошлымъ лътомъ послъ греко - болгарскаго разрыва.

Что же это было такое?

Пока жили туть только безграмотныя русскія женщины, эллинизма дремаль. Съ появленіемъ грамотной Магдалины, которая и понятія, разумвется, о политическихъ интересахъ не имвла и распввала въ церкви и читала часы и вечерню для спасенія души, эллинизмъ слегка потревожился. Во всякомъ селв у Грековъ есть какой-нибудь болве или менве плачевный даскаль, учитель, который всегда съ умветъ указать старшинамъ на опасность.

Но Греки турецкіе поданные все не то, что свободные Европейцы! Явился таковой въ лицъ греческаго подданнаго, нъкоего купца Нанайотаки, который занимался въ этой сторонъ лъсною торговлей. Онъ возбудилъ старшинъ ровяникскихъ разрушить хижину и выбросить славянскія книги и русскіе образа.

Подлому Еэропейцу этому не поздоровилось, однако, черезъ насколько дней. Нашлись Греки иныхъ убъжденій.

Дня черезъ два-три послѣ побѣды надъ голодною и больною панслависткой, гордый Европеецъ сидѣлъ въ кофейнѣ сосѣдняго богатаго села Ларигова и хвалился: "Такъ-то мы ее, эту скверную бабу, проучили; такъ ихъ надо всѣхъ, и Русскихъ и Болгаръ; особенно Русскихъ, они все Болгаръ научаютъ." Въ кофейнѣ были и Греки, и Турки, сельскіе стражники. Всѣ слушали молча. Только одинъ заговорилъ. Это былъ эпирскій Грекъ, въ бѣлой фустанеллѣ, молодой человѣкъ лѣтъ двадцати трехъ, атлетической наружности, щегольски одѣтый и съ оружіемъ за поясомъ. Онъ сидѣлъ, закутанный въ бурку, въ углу, потому что его въ это время трясла лихорадка. Имя его было Сотири.

— Перестань ругать Русскихъ и эту бѣдную женщину; что она тебѣ сдѣлала?—сказалъ Грекъ-паликаръ Греку-Европейцу.

Тотъ всталъ.

- А ты вто такой, воскливнуль онь, чтобы меня учить?! Ты-какой-нибудь турецкій райя, а я, знаешь кто? Я свободный Эллинь!
- Не пугай меня,—отвъчаль ему паликаръ,—хоть у тебя и большіе усы, а у меня ихъ нътъ еще, а я тебя не боюсь. Я не хочу, чтобы при мнъ обижали Русскихъ; я ъмъ русскій хльбъ и русскаго имени позорить не дамъ.

Сотири служилъ слугой на ничтожномъ содержании у одного русскаго консула, который въ это время былъ на Авонъ.

— Чортъ побери и тебя, и Россію, и всёхъ Русскихъ, и всёхъ турецкихъ подданныхъ!...

Съ этими словами онъ схватилъ стулъ и поднялъ его.

Тогда паликаръ всталъ, сбросилъ бурку и выстрвлилъ ему въ грудь въ упоръ изъ пистолета. Пистолетъ осъкся; паликаръ бросилъ его и выхватилъ ятаганъ. Жандармы-Турки удержали Сотири за руку и стали уговаривать; онъ отдалъ имъ ятаганъ и вырвавъ у Европейца-Грека стулъ, началъ бить его такъ, что растерянный завоеватель, убъгая, упалъ на порогъ кофейни и едва ушелъ.

Турви, отнявъ у Сотири опасное оружіе, успокоились и не безъ удовольствія смотрёли, какъ онъ наказываль эллинскаго патріота и только слегка уговаривали его. Турки, особенно простые, пока не возбудять въ нихъ религіознаго фанатизма, къ Русскимъ естественно расположены; къ тому же, они находили, что Сотири правъ, ибо Панайотаки грубейшими словами разбранилъ и всёхъ турецкихъ подданныхъ, и консула, у котораго Сотири служилъ, и все правительство русское-Турки же любять, чтобы люди уважали начальство и чтили правительство.

Панайотаки ушелъ, наконецъ... Сотири закричалъ ему всл $^{1}$ дъ,  $^{1}$ дто дъло ихъ еще не кончено и что онъ убъетъ его $^{4}$ ... Панайотаки рано

утромъ убхалъ въ Солунь, увбряя, что бдетъ жаловаться; вброятно же, отъ страха.

Недъли черезъ двъ появилась въ цареградскихъ газетахъ такого рода корреспонденція:

Паригово, такого-то числа, около села Ровяникъ... и т. д... "Русскіе, желающіе завладать издавна церковью Панагіи, начали воздвигать себів жилища... и т. д... Жители села Ровяникъ, подъ руководствомъ г. Панайотаки, негоціанта и т. п. Во время этого спора, кавассъ русскаго консула, Сотири, выстрілиль изъ пистолета въ г. Панайотаки; но Русскіе, благодаря дружнымъ усиліямъ, принуждены были, наконецъ, уступить... Воздадимъ должную честь и т. д..."

Вскорт послт этого пришлось и мит самому протажать черезт Ровяникъ. Ко мит пришель одинъ изъ священниковъ села и сказалъ мит, что сельские люди поручили ему просить меня, чтобъ я защитилъ ихъ предъ русскимъ консуломъ, г. Якубовскимъ, если онъ будетъ преследовать село за обиды учиненныя Магдалинт, ибо это все дъло греческаго подданнаго Панайотаки и пяти или шести старшинъ, отъ злоупотреблений которыхъ терпятъ иногда и сами селяне. "Мы люди небогатые и смотримъ только какъ бы намъ спокойнте прожить, какъ прокормиться. Чтмъ намъ помъщала эта бъдная монахиня? Пускай себъ живетъ и молится. Но эти богатые люди, старшины, сильнте насъ! Такъ говорили и иные изъ селянъ слугамъ моимъ, помимо священника. Они удивлялись и гртму, который позволилъ себъ Панайотаки, бросая книги.

Магдалина ходила въ лариговскому епископу и прежде еще не разъ просила у него помощи; епископъ очень соболъзновалъ и хвалилъ ея усердіе, и утъщалъ, и объщалъ, но ни въ чемъ никогда не помогъ и не защитилъ противъ ровяникскихъ старшинъ, которые, однако, состоятъ въ его въдъніи по церковнымъ дъламъ.

Въ этой исторіи есть рѣшительно все, что въ болье широкихъ размѣрахъ видимъ и въ нынѣшнихъ аеонскихъ дѣлахъ, и въ греко-русскихъ отношеніяхъ вообще, послѣ объявленія схизмы, или послѣ того, какъ Греки вообразили, что Бусскіе и Болгары непремѣнно одно и то же и дѣйствуютъ по уговору. Тутъ есть все, что нужно для нагляднаго изображенія нынѣшнихъ дѣлъ на Востокъ, и особенно на Аеонъ. Есть богомольныя, простѣйшія русскія души, едва ли умѣющія отличить Болгарина отъ Грека, яюди, не знающіе даже о чемъ идетъ дѣло; есть греческія сердца столь же простыя и честныя, подобныя старой монахинъ-гречанкъ, священнику, который пришелъ передавать мнѣ объ огорченіи и безпокойствъ большинства селянъ, іеромонаху аеонскому Греку, который такъ жальлъ Магдалину и заботился объ ем нуждахъ; есть невърующій патріотъ Панайотаки, хамъ, трусъ, негопіантъ, который кощунственно выбрасываетъ даже образа и молитвенныя книги; есть глупые и алчные старшины, которыхъ онъ увлекъ угрозой, что Русскіе послё завладёютъ этимъ лёсомъ и церковью. Есть Сотири, который помнитъ русскій хлёбъ и подвергаетъ изъ-за Русскихъ себя величайшей отвётственности, есть хитрый и осторожный предатъ греческій, который какъ будто ласкаетъ Магдалину, но, вёроятно, поддерживаетъ старшинъ въ ихъ подозрёніяхъ; есть, наконецъ, нерёшительная толпа селянъ греческихъ, которые не принимаютъ участія въ разореніи хижины, но и не рёшаются помёшать старшинамъ, а подсылаютъ потомъ ко мнё священника сказать, что виноваты только пять-шесть человёкъ, и чтобъ я заступился за село въ русскомъ консульствё въ Солунё, если консуль за это будетъ преслёловать...

Несчастіе въ томъ, что въ ділахъ греко-славянскихъ теперь слышны только громкіе голоса разныхъ Панайотаки, алчныхъ старшинъ и хитрыхъ, осторожныхъ прелатовъ...

Но зная Грековъ коротко, я могу увърить, что и теперь между ними много и такихъ, какъ Сотири, какъ добрый іеромонахъ, какъ Гречанка-монашенка...

Что насается нерышительной толим селянъ... то прекрасное, породистое, храброе населеніе безчисленныхъ острововъ Эгейскаго и Средиземнаго моря еще свъжо и не усивло извратить въ себъ православныхъ чувствъ. Еще искренни и просты, въ хорошемъ смыслъ этого слова, толны молодцовъ эпиротовъ и есссалійскихъ селянъ; на Аеонъ, въроятно, и въ другихъ мъстахъ, есть сотни и сотни монаховъ Грековъ, которые подобны доброй и честной монашенкъ, защищавшей Магдалину.

Все это люди, которые большею частію и не поняли еще хорошо о чемъ идеть ръчь...

Есть между Греками даже учителя (я знаю нѣсколькихъ), которые теперь лишились своихъ должностей за умѣренность своихъ мнѣній, благодаря интригамъ людей, подобныхъ опозоренному Европейцу и завоевателю Панайотаки...

Нѣть причины думать, чтобы греческія толпы были навѣки въ рукахъ этихъ послѣднихъ и что они никогда не перейдуть въ руки добросовѣстныхъ учителей, или благородныхъ головорѣзовъ, въ родѣ Сотири, или добрыхъ пастырей, подобныхъ авонскому іеромонаху, поминищему о нуждахъ набожной Магдалины...

Разсказывая всю эту небольшую исторію, я полагаю, что она живъе всякаго сухаго перечня главныхъ событій изобразить именно то состояніе дѣлъ и умовъ на Авонъ и внъ его, о которомъ я буду говорить дальше. Сходства много.

Хотя очень трудно проследить начало и первыя причины того гоненія, которое чуть-чуть было не подняли Греки на Русскихъ асон-

цевъ однако, несомивно, то, что первые признаки этого гоненія появились прошедшею зимой въ греческой цареградской газеть *Неоло-*10с2 вскорь посль той неканонической литургіи, которую отслужили Болгары въ Богоявленіе, 6-го января. Гиввъ, охватившій тогда всю Греческую націю, пскалъ лишь повода и пищи.

Поводъ, какъ всегда въ этихъ случанхъ бываетъ, явился немелленно.

Есть на Авонт греческій монастырь свв. Павла и Георгія. Онт не богатт и не слишкомт бідент, и, между прочимт, имітт земли вт Бессарабіи. Братія этого монастыря, ведущая строгую киновіальную жизнь, была давно недовольна своимт игуменомт за то, что онт не жилт вт монастырт, и если возвращался на Авонт, то каждый разт не надолго, и проживалт вт Константинополіт монастырскіе доходы, подт предлогомт разныхт хлопотт по діламт.

Братія говорила: "Если ты игуменъ,—живи здёсь и начальствуй надъ нами; если ты хочешь жить на сторонё,—мы можемъ избрать тебя въ эпитропы (повёренные для дёлъ), и тогда уёзжай. Игуменомъ же ты больше быть надъ нами не можешь".

Игуменъ прибътъ къ защитъ патріарха. Патріархъ прислалъ на Авонъ отъ себя экзарха, который, съ помощію авонсваго протата (синода) и одного незначительнаго турецкаго чиновника изъ христіанъ, приступилъ къ разбирательству этого дѣла. Святопавловскіе монахи, большею частью пылкіе Кефалониты, горячо отстаивали свое исконное право мѣнять игуменовъ. Протатъ раздѣлился. Представители значительнаго большинства монастырей были въ пользу братіи святопавловской, имъ хотѣлось поддержать независимость Авона въ его внутреннихъ вопросахъ. Иверъ, богатый и вліятельный Ватопедъ, болгарскій Зографъ и Руссикъ были въ пользу святопавловской братіи. Нѣкоторые изъ бѣднѣйшихъ греческихъ киновій перешли на сторону игумена и патріархіи.

Борьба была продолжительна; святопавловская братія была рѣшительно осаждена въ своей обители. Монахи-Кефалониты заперлись и не хотѣли пускать ни игумена, ни экзарха, ни турецкаго чиновника. Одно время слышно было, что патріархъ потребуетъ у Порты отрядъ войска для усмиренія крамольныхъ иноковъ. Но этотъ слухъ, конечно, былъ ложный.

Дѣло это, кажется, и теперь еще не совсёмъ кончено. Но оно на одно время нёсколько утихло. После того, какъ экзархъ патріаршій уёхалъ съ Аеона, Святопавловцы поставили на своемъ и выбрали себъ игумена не изъ своей среды, но одного Грека, который въ последнее время жилъ въ особой кельи и когда-то принадлежалъ къ числу братій греко-русскаго монастыря св. Пантелеймона.

Какъ нарочно, почти въ то же самое время, въ смежномъ съ рус-

Digitized by GOOGIC

свимъ монастыремъ, греческомъ виновіальномъ монастырѣ Ксенофѣ, скончался старый игуменъ, и всенофскіе инови, подобно святопавловскимъ, предпочли избрать себѣ въ игумены одного Грека іеромонаха изъ того же монастыря св. Пантелеймона.

Чёмъ же виноваты Русскіе, что Греки, живущіе съ ними въ одной обители, правятся другимъ Грекамъ? Мірскихъ Грековъ и нёкоторыхъ полумірскихъ монаховъ это возмущаетъ; они говорятъ: «Это панславизмъ!»

Случились минувшею зимою и весной и другія событія на Авонів, которыя въ другое время прошли бы незаміченными, ибо они были совершенно случайны и вовсе незначительны; но въ эту эпоху племенной борьбы они въ глазахъ раздраженнаго мірскаго эллинизма приняли неестественные разміры.

Во-первыхъ, надо сказать два слова о русскомъ Св. Андреевскомъ свитъ.

Андреевсей скить, какъ мы сказали во второмъ письмѣ, построенъ на землѣ греческаго монастыря Ватопеда и зависить отъ него. Онъ возникъ на мѣстѣ большой кельи, въ которой покоился патріархъ Аеанасій Лубскій (мощи его въ Лубнахъ въ Россіи).

Стараніями игумена Өеодорита и помощниковъ его, іеромонаховъ Паисія и Доровея, этотъ скитъ скоро разросся, и по объему своему и по количеству населенія превосходить, правда, многіе греческіе привилегированные монастыри. Одинъ изъ посѣтителей Авона выразился про Андреевскій скитъ такъ: "Здѣсь иноки живутъ въ нестрогой кимовін". Это до извѣстной степени правда. Общежитіе Андреевское менѣе строго, не столько по уставу, сколько по обычаю, чѣмъ общежитіе Пантелеймоновской греко-русской обители; но эта разница служить на пользу людямъ набожнымъ или желающимъ постричься на Святой горѣ. Тѣ, что сразу не въ силахъ вынести суровый уставъ Руссика и нѣкоторыхъ греческихъ киновій, поступаютъ въ Андреевскій скитъ. Тотъ же, кто ищетъ болѣе трудной жизни, найдетъ и ее на Авонѣ.

Нынатий вселенскій патріархъ Аноимъ занималь патріаршій престоль въ то время, когда Серайская келья стала скитомъ; онъ, такъ сказать, открываль этотъ скить и всегда сохраняль къ нему особое расположеніе. Онъ не разъ во времена удаленія своего отъ патріаршаго престола говариваль, какъ слышно, что непремѣнно сдѣлаетъ что-нибудь для Сераевцевъ, когда будеть опять патріархомъ.

Прошедшею зимой онъ вспомниль свое объщание. Онъ прислаль нгумену Өеодориту крестъ, архимандричью мантію и грамоту, въ которой объявляль Андреевскій скить ставропигіальнымъ или патріаршимъ скитомъ. Отецъ Өеодорить названъ быль въ этой грамотъ не дижеемъ, какъ обыкновенно на Авонъ называють настоятелей зависи-

Digitized by GOOGLE

мыхъ свитовъ, а *изуменомъ* (титулъ, присвоенный здёсь лишь начальникамъ двадцати независимыхъ монастырей).

Всѣ эти знаки патріаршаго благоволенія къ отцу Өеодориту и его обители не освобождали, однако, Андреевскій скить отъ его зависимости отъ Ватопеда. Ватопедское духовное начальство предъ этимъ само не задолго сдѣлало отца Өеодорита архимандритомъ (прибавимъ, къ большей радости Св. Андреевской простодушной русской братіи, которая сердечно утѣшалась, видя въ митрѣ своего добраго и умнаго пастыря), и все обошлось бы на этотъ разъ въ средѣ монаховъ дружески и братски, если бы опять не то же вліяніе фанатизированнаго и до ребячества подозрительнаго мірскаго эллинизма.

Въ константинопольскихъ газетахъ началась тотчасъ же между самими Греками по этому поводу полемика. Одна газета обзывала панславистами авонскихъ Грековъ за то, что они опираются на русское вліяніе, за то, что живутъ русскими подаяніями, за то, что многіе изъ нихъ расположены къ Россіи и поддаются внушеніямо русскихъ духовниковъ Пантелеймоновскаго монастыря, отцовъ Іеронима и Макарія, размѣщающихъ будто бы по своей волѣ игуменовъ по греческимъ киновіямъ на Святой горѣ (Ксенофъ и св. Павелъ). Противники этой газеты, затронутые за живое, обращали противъ пея тоже самое оружіе и звали чуть не самого патріарха панславистомъ за то, между прочимъ, что онъ сдѣлалъ Свято-Андреевскій русскій скитъ патріаршимъ и какъ будто бы пытался этимъ оскорбить начальствующій Ватопедъ и за то, что онъ принялъ сторону авонской оппозиціи въ Святопавловскомъ дѣлѣ.

Раздраженіе у Грековъ расло, но преимущественно въ городахъ, а на Авонт все это для большинства монаховъ, занятыхъ молитвой, постомъ, богослуженіемъ, работою и мелкимъ рукодтіемъ, было незамтно и, прибавимъ, для многихъ... для очень многихъ, даже и неважно. Личные религіозные вопросы объ отношеніяхъ нашего ума и сердца къ Богу, церкви и жизни занимаютъ большинство Авонцевъ, какъ и следуетъ, гораздо больше, чти споръ Грековъ съ Юго-Славянами за политическое преобладаніе въ Турціи, или вопросы внтиней церковной дисциплины, въ родт отношенія экзархата болгарскаго къ патріархіи Константинопольской.

Я быль въ это время на Авонт и глядель на это множество людей разныхъ націй, простыхъ или ученыхъ, бёдныхъ и когда-то богатыхъ въ міру, которые столько молятся и трудятся, такъ мало спять, такъ много поють по ночамъ въ церкви и постятся,—я думаль часто, какъ оскорбительно должно быть многимъ изъ нихъ это внёдреніе сухихъ политическихъ страстей въ ихъ отшельническую жизнь!

Къ счастію, большинство этихъ людей, Русскіе, Греки и Болгары, живутъ, попрежнему, своею особою авонскою, не русскою, не греческою

и не болгарскою жизнью, и до нихъ едва доходять отголоски этой борьбы, исполненной столькихъ клеветъ и несправедливостей.

Не ангелами во плоти я хочу представить монаховъ. О, нѣтъ! И у нихъ есть свои интересы, свои ошибки, свои паденія и страсти. Распри въ обителяхъ, разстройства въ средѣ братіи, возстанія происходили въ монастыряхъ въ самыя цвѣтущія времена христіанства—
во времена отцовъ православной церкви; житія святыхъ наполнены подобными событіями; даже такой монашескій наставникъ, какъ знаменитый Іоаннъ Лѣствичникъ, предполагаетъ въ монахѣ возможность развитія всѣхъ страстей и пороковъ, при нерадѣніи или при самоувѣренности.

Идеалъ монаховъ можеть быть и состоить въ томъ, чтобы приблизиться въ безплотности и безстрастію ангела; многіе изъ нихъ могуть н достигать почти полнаго безстрастія долгою борьбой, но большинство монашества всегда было и не можеть не быть лишь колеблюи нетвердымь резервомь высшаю подвижничества. Безъ нерв шительной толиы невозможны герои аскетизма, и если на Авонв, напримёръ, изъ 8,000 иноковъ найдется тысячи 2-3 очень хорошихъ. добрыхъ и искреннихъ, хотя и слабыхъ иногда, и 500 людей высшаго разряда, достигающихъ образцовой жизни въ различныхъ положеніяхъ, игумена, духовника, пустынножителя или хотя бы обывновеннаго рабочаго монаха въ многолюдной обители, то Асонъ можетъ быть признанъ достаточно исполняющимъ свое назначение. Онъ таковъ и есть. И если, при этомъ, случаются ссоры и несправедливости, то безъ нихъ нътъ жизни духовной, нътъ испытаній, нътъ борьбы съ дурными страстями. Я котёль всёмь этимь сказать воть что: на Авонё всегда, вавъ н вездъ, могли быть раздоры, могли совершаться несправедливости и проступки, но всё эти несогласія и раздоры имёли до сихъ поръ въ виду не эллинизмъ, не болгарство, не руссизмъ, а тѣ изъ временныхъ интересовъ, которые прямо и непосредственно относятся въ монашескому быту. Вопросы объ избраніи игумена боле строгаго или болье мягкаго, вопросъ о насущномъ клыбы для братів, о воздвиженін новаго храма, о распоряженін кассы монастырской, о храненіи древняго чина и устава.... Воть предметы, которые могли и могутъ быть причинами распрей или борьбы между монахами, живущими не въ пещерать или отдельныхъ кельяхъ, а въ многолюдныхъ общинахъ.

Самыя дурныя страсти, которыя могуть временно волновать монастыри и монаховь, менёе вредять общему духу и общему строю монашества, чёмь высовіе принципы, осли ихь вносять не истати въ монашескую жизнь.

Что можеть быть лучше и благородиве патріотизма, и можно ли запретить человіку сочувствовать какимъ-либо успіхамъ народа изъ,

котораго онъ вышелъ, любить свое отечество оттого только, что онъ надълъ монашескую рясу и далъ искренній обътъ отреченія? Невозможно! Въ этомъ чувствъ и нътъ ничего дурнаго, пока оно не становится въ противоръчіе съ долгомъ монашескимъ.

Мы говорниъ о монашествъ, но то же можно сказать и о христіанствъ вообще. Патріархія константинопольская была вполнъ права, изобрътая новый терминъ: филетизмъ, для обозначенія столь вредной и неосторожной склонности нынъшнихъ людей вносить въ дъла религіи племенные или политическіе интересы. Неправота патріархін или, лучше сказать, тъхъ мірскихъ Грековъ, которые слишкомъ сильно вліяли на дъла, была не въ осужденіи филетизма, а въ осужденіи однихъ только Болгаръ. Прежде Болгаръ, и еще больше ихъ, сами греки гръшили всекда этимъ филетизмомъ; имъ давно хотълось погречить Болгаръ Македоніи и Оракіи вліяніемъ греческой литургіи, греческой іерархіи и т. п.

Болгарскій филетизмъ, какъ сказаль я въ моихъ первыхъ замѣт кахъ (Панславизмъ и греки \*), есть филетизмъ оборонительный, а греческій — завоевательный, стремящійся перейти свои естественные, атнографическіе предѣлы.

Вносить сознательно и систематически племенныя стремленія въ церковныя дёла значить вредить и церкви и личнымъ потребностямъ православія; значить, осуждать самого себя на множество несправедливостей и заблужденій.

Недавно въ Царьградѣ былъ тому поразительный примѣръ. Одинъ изъ сильныхъ и вліятельныхъ Болгаръ, человѣкъ съ состояніемъ и выгоднымъ положеніемъ, нѣкто Гавріилъ-эффенди Христаки, въ началѣ разгара греко-болгарскихъ дѣлъ, былъ, естественно, на сторонѣ своихъ одноплеменниковъ. Но онъ — человѣкъ лично-вѣрующій, а не политикъ православія, какъ большинство архонтовъ и греческихъ и болгарскихъ въ наще время. Жена у него гречанка, съ которою онъ живетъ счастливо. Отверженный патріархіей вмѣстѣ съ другими, онъ не былъ покоенъ; быть можетъ и жена уговаривала его, но кончилось тѣмъ, что онъ около Рождества явился къ патріарху, палъ ему въ ноги и просилъ себѣ лично разрѣшенія и причастія отъ вселенскаго престола.

Кто же, имъющій сердце и умъ, бросить камнемъ въ этого человъка?

Если его мучилъ духовный страхъ раскола,—что ему было смотреть на другихъ Болгаръ? Они проживутъ и безъ него.

Со стороны болгарской, конечно, посыпались обвиненія во измини, въ предательстві, выдумали даже, что онъ это сділаль боясь отче-

<sup>\*)</sup> Русскій Въстникь, Ж 2.

го-то Туровъ, — вавъ будто Турви входять въ тавія частныя дёла! Послёднее обвиненіе, впрочемъ, сами Болгары скоро бросили, понявъ, что оно глупо.

А намъ этотъ человъкъ, въ которомъ боролись два высовія чувства, племенной патріотизмъ и религіозность, и у котораго побъдило чувство не современное, не модное, на Востокъ въ высшихъ классахъ вдобавовъ гораздо менъе идеальное и менъе распространенное, чъмъ у насъ въ высшемъ обществъ, — намъ этотъ человъкъ, не побоявшійся клеветъ и насмъшекъ, внушаетъ уваженіе.

Въ Courrier d'Orient, почти настолько же пристрастномъ въ Болгарамъ, насколько Phare du Bosphore, напримъръ, пристрастенъ къ Грекамъ, появилась недавно по этому поводу слъдующая корреспонденція:

"Nous lisons dans le numéro d'aujourd'hui du journal bulgare Turtzia:
"Ces jours derniers, nous avons reçu quelques lettres de l'intérieur dans lesquelles Gavril effendi Christidis (Chrestovitch) est pris à partie. Ces lettres blàment-sévèrement la démarche qu'il a faite en dernier lieu auprès du patriarche grec. Nous n'avons par cru devoir publier les lettres en question, d'abord parce que nous n'attachons aucune importance à l'acte inqualifiable de Gavril-effendi et ensuite parce que nous savions qu'il était capable d'une telle démarche. Nous dirons seulement que, il y a deux ans (voir la Turtzia sixième année, numéros 11, 12, 13 et 14), nous avions émis quelques doutes sur le patriotisme de cette personne et nous regrettions vivement que notre voix n'ait pas été écoutée à cette époque.

Видите, все дело въ патріотизми, въ болгарской идев; до православних чувствъ никому и дела нетъ.

Болгары въ этомъ дълъ не чище Грековъ, съ точки зрънія церковной. Лухъ одинъ и тотъ же.

Въ самомъ началѣ борьбы Болгары были правѣе, конечно; они просили себѣ независимой іерархіи и славянской литургіи. Греки отказывали; они были не правы. Болгары, разсвирѣпѣвъ, совершили рѣшительный шагъ 6 января прошедшаго года. Въ свою очередь они поступили не православно. Не по-христіански поступили и Греки вынудивъ свою патріархію объявить расколъ \*).

И крайніе Болгары, и красные Греви потомъ обрадовались этому расколу одинаково. Первые вздохнули, что оторвали, наконецъ, свою народность отъ эллинскаго вліянія. Вторые восхитились тою мыслью, что расколь, отреченіе отъ всякаго родства съ славянами склонитъ въ ихъ сторону Западъ и особливо будто бы навъкъ уже (sic!) всемогущую Германію. Теперь же и различить уже невозможно кто правъ и кто виновать въ этой ожесточенной свалкъ.



<sup>\*)</sup> Это ошибка моя; Греки правы, Авг. 1884.

Конечно, еслибъ и со стороны Болгаръ и со стороны Грековъ мірскихъ, вліявшихъ на то и другое духовенство, было больше людей подобныхъ Гавріилу-эффенди, то разрывъ не произощелъ бы такъ грубо и свирено. Само духовенство на Востоке можеть иметь свои нравственные пороки, но грвшить, такъ сказать, догматически или канонически оно остереглось бы скорве вліятельных вірянь. Греческихъ епископовъ обвиняли иные въ томъ, что они ищутъ удержать Болгаръ за собою изъ личнаго сребролюбія, ибо эта паства приносила церкви доходъ. Это не нравственно, конечно, если это правда, но это менве грвхъ противъ церкви, противъ основъ православія, чвиъ то ръшительное провлятие и восторженное объявление схизиы, которое мы видели со стороны Грековъ прошлою зпиой. Точно также и съ болгарской стороны. Извёстно, что Болгаринъ Словейковъ, воспитанный во Франціи, и другіе ему подобные, набрали и подбили цёлую толпу болгарскихъ давочнивовъ, конюховъ, слугъ и подобныхъ дюдей, чтобы застращать епископовъ Панарета, Иларіона и другихъ, не рвшавшихся служить 6 января прошлаго года литургію, вопреки па-Tpiapxy.

Одинъ греческій архіерей, говоря со мною, еще два года тому назадъ, о греко-болгарскихъ дёлахъ, сказалъ мнѣ вотъ что:

— Болгары, въ числъ своихъ жалобъ на наше духовенство, приводилн, между прочимъ, грубое, жестокое обращение прежнихъ архиереевъ со своею паствой, ихъ вымогательства, и т. п. Въ этомъ много правды, но повърьте, что старики эти нисколько и не думали о племенномъ притъснении. Они дълали то же самое и въ Эпиръ, и въ Критъ, и въ другихъ греческихъ земляхъ. Это была всеобщая жестокость правовъ, это было отсутствие хорошаго правственнаго воспитания, а не тиранния національная. Были всегда между высшимъ духовенствомъ и люди славянскаго племени, и они тогда дълали то же.

И это совершенная правда. Несмотря на то, за последній десятовъ леть явилось почти повсеместно новое поволеніе греческихъ епископовъ, ученыхъ, благовоспитанныхъ, нередко обученныхъ философіи и богословскимъ наукамъ въ Германіи, но есть еще много и старыхъ архіереевъ. Самъ патріархъ Анеимъ, конечно, изъ этихъ старыхъ, и потому мы не ошибаемся, думая, что если бы прежній лично грубый, но менёе національный духъ имѣлъ перевёсъ въ дёлахъ патріархіи и экзархіи, то дёла приняли бы иныя, более мягкія формы.

Если бы между Греками и Болгарами было нѣсколько болѣе такихъ людей, какъ Гавріилъ-эффенди, вскормленныхъ въ духѣ личнаго православія, и поменьше такихъ, какъ плохой поэтъ Словейковъ, воспитанный въ Парижѣ, раздѣленіе произошло бы постепенно, безъ разрыва и раскола.

Старое, жесткое, но догматически и серьезно върующее поколъніе

восточныхъ христіанъ больше побоялось бы взять на душу свою этоть гръхъ церковнаго расторженія.

Всёмъ этимъ, повторяю еще разъ, я хотёлъ сказать, что личныя страсти, порови, заблужденія, распри и несправедливости не могутъ такъ глубово потрясти основы церковныхъ принциповъ, какъ принципы другіе, очень высокіе быть можеть, но чуждые церкви.

Церковь признала святымъ Кирилла, епископа Александрійскаго, за его борьбу противъ Несторіанской ереси, имівшей высшія философскія притязанія, а исторія світская представляетъ намъ его человікомъ страстнымъ, даже жестокимъ въ иныхъ случаяхъ.

Церковь въ этомъ вполнѣ послѣдовательна, и уроковъ ен не надо забывать, если мы хотимъ быть, въ самомъ дѣлѣ, православными, а не какими то воздушными, фантастически летающими и порхающими христіанами, принимая французскую утилитарную гумманность и нѣмецкій сентиментализмъ за истинное христіанство.

Повторяю это еще и еще разъ, и желалъ бы повторять безпрестанно; не въ личныхъ проступкахъ христіанъ, не въ грубыхъ вещественныхъ побужденіяхъ, не въ корыстныхъ распряхъ, даже не въ преступленіяхъ, которыя могутъ иногда совершить и отличные люди подъ вліяніемъ увлеченій и соблазна—гибель и вредъ православному принципу, а въ постепенномъ вырожденіи его въ другіе принципы, напримъръ, въ принципъ утилитарности экономической, какъ мы видимъ у столь многихъ соціальныхъ реформаторовъ, или въ принципъ политическій, какъ мы видѣли это въ греко-болгарскомъ вопросѣ, или у католическихъ священниковъ въ польскихъ дѣлахъ.

Грубыя побужденія смягчаются, въ преступленіяхъ люди каются, нли бывають наказаны за нихъ, караемы духовно, вещественно и граждански, временная и своекорыстная борьба утихаеть, уступая, при другихъ условіяхъ, лучшимъ вліяніямъ, но *царящій* надъ всёми этими дурными и грубыми страстями чистый принципъ остается не тронутымъ, и исправительная, примиряющая сила его снова нисходитъ побёдоносно на отуманенныхъ людей.

Принципъ не убивается вещественною корыстью и временными страстями; только другой принципъ можетъ вступить въ борьбу съ нимъ и исказить или уничтожить его.

Люди не звъри, и безъ принциповъ жить въ обществъ не могутъ. Какъ бы ни были они порочны, если не дадите имъ другаго принципа, они возвратится къ старому и преклонится предъ нимъ, умоляя о прощенів.

Если все, что я сказаль, вполнѣ приложимо во всей церкви,—къ церкви, живущей въ мірѣ и съ мірянами, въ государствѣ и въ тѣсной связи съ его администраціей, не примѣнимо ли это еще болѣе въ афонскому обществу монаховъ, которые избрали себѣ не дѣятельный въ

міру, а аскетическій, молитвенный и созерцательный путь христіанства?

Авонская гора до тёхъ поръ будеть горою святою, пока жители ея будуть одинаково чужды болгаризму, эллинству, руссизму и какимъ бы то ни было племеннымъ и другимъ отвлеченнымъ и быть можеть безкорыстнымъ стремленіямъ. Его безкорыстіе, его идеализмъ долженъ быть идеализмъ только иноческій, личная доблесть подвижничества, молитвы и добраго общественнаго монашества.

Къ счастію, самая разнородность племенъ, его населяющихъ, съ одной стороны, взаимно будетъ парализовать, кажется, всякую національную исключительность. Съ другой стороны, присутствіе надъ всёмъ этимъ, беза прибавленія въ высшей стецени (по этимъ дёламъ) либеральной и безпристрастной турецкой власти, также крайне спасительно для чистоты и ширины афонскаго православія. Наконецъ, и то, что я сказалъ еще прежде: большинство монаховъ афонскихъ, какой бы націи они ни были, живутъ, слава Богу, не греческою, не русскою, не болгарскою, а особою афонскою жизнію... Это главное. Большинство это гораздо больше интересуется своимъ личнымъ сердечнымъ мистицизмомъ, или своими скромными вещественными нуждами, или внутреннимъ управленіемъ своего монастыря и скита, чёмъ эллинскимъ или болгарскимъ патріотизмомъ.

Мы нашли подтвержденіе мысли нашей въ стать , которую приписывають ученому и молодому сирскому епископу Ликургу, недавно возвратившемуся въ Грецію изъ по вздви своей на Авонъ ( $N \epsilon \delta \lambda \sigma \gamma \sigma \zeta$ , константинопольская газета).

Авторъ этой статьи тоже говорить, что политическими вопросами на Авонѣ занимаются очень немногіе монахи идіоритмовъ. Остальные въ нимъ равнодушны. Изъ частныхъ источниковъ мы слышали, что преосвященный Ликургъ, будучи на Авонѣ, говорилъ и тамъ объ этомъ и радовался такой чистотѣ святогорскаго православія.

Изъ статьи Неологоса явствуеть, однако, нѣчто другое. Изъ нея оказывается, что преосвященный Ликургъ радуется, напротивъ того, существованию на Авонѣ ученыхъ, богатыхъ и независимыхъ проэстосово въ идгоритмахъ, ибо они имъютъ гораздо болѣе досуга, силы и умѣнья для политической борьбы, для охраненія въковаго наслюдія эллиновъ отъ чуждыхъ захватовъ.

Существованію этихъ проэстосою на Авонів рады и мы; это уже было сказано прежде; и рады мы почти по той же причинів... Почти... а не совсімъ по той же! Намъ бы нравилось чтобы проэстосы занимались политикой лишь для охраненія особаго святогорскаго въковаго наслыдства отъ всякаго односторонняго вліянія, болгарскаго, русскаго и греческаго, одинаково. Всякое одностороннее вліяніе того или другаго племени было бы крайне вредно для Авона.

Преосвященный Ликургъ (или спутнивъ его, авторъ статьи) говоритъ, между прочимъ, что Русскіе желали бы всв авонскіе монастыри видёть киновіями, потому что въ киновіямъ меньше досуга заниматься политикой, и, при обращеніи всвхъ своеобычныхъ обителей въ общежительныя, Авонъ легче бы поддался русскому вліянію. Вопросъ—какіе Русскіе? Русскіе монахи на Авонъ? Или духовное начальство въ Россіи? Или дипломатія русская?

Если это только монахи русскіе, то можно быть увереннымъ, что они несколько не претендують національно или государственно вліять на Асонъ. Они даже по многимъ причинамъ, которыя намъ ниже придется объяснить, имфють личныя основанія предпочитать злішніе порядки инымъ сторонамъ великорусской алминистраціи: вліннія иные изъ нихъ могутъ желать, быть можеть, духовнаго, личнаго. Но это дъло ихъ совъсти, и до націи и государства не касается. Если же авторъ говорить о правительстве русскомъ или о святейшемъ синоде, то н туть ошибка. Въ самой Россіи теперь стараются всв идіоритмы (штатные монастыри, кромъ давръ) обратить въ киновін; объ этомъ печаталось и въ газетахъ. Я уже сказаль выше, что мере этой, вообще, сочувствовать безусловно нельзя; она стеснительна и, при всемъ искреннемъ желанів блага, можеть, мив кажется, посягнуть на внутренегою свободу иноческаго призванія. Но какъ бы то ни было, если мъра эта принимается въ Россіи, то ясно, что въ ней нътъ нивакого русскаю филемизма, и если есть политика, то политива внутренняя н, вивств съ темъ, чисто церковная, а нивавъ не національная въ сиысяв вліянія на других. Объ этой статьв Неологоса мив придется, ввроятно, упомянуть еще не разъ.

Изъ тъхъ событій на Асонъ въ теченіе прошлой зимы и весны, которыя обратили на себя вниманіе и греческихъ газетъ, именно во время сильнъйшаго раздраженія греко-болгарскихъ страстей, я упомянулъ лишь о трехъ: о Святопавловскомъ дълъ, о патріаршей грамотъ отцу Осодориту, игумену русскаго Андреевскаго скита, и о небольшомъ эпизодъ избранія ксенофскаго игумена изъ греческихъ иноковъ Руссика, который въ другое время прошелъ бы совершенно незамъченнымъ.

Надо здёсь разсказать еще о двухъ обстоятельствахъ, раздражившихъ Грековъ: о посёщении Аеона русскими консулами, битольскимъ и солуньскимъ, и о дёлё русскаго казачьяго скита св. Или, состоящаго въ зависимости отъ греческаго монастыря Пантократоръ.

Имена этихъ. двухъ консуловъ, особенно солуньскаго, безпрестанно являлись за послъднее время въ газетахъ. То одинъ изъ этихъ консуловъ изображается пламеннымъ панславистскимъ писателемъ, тогда какъ у насъ, въ Россіи, нътъ ни одной не только всеславянской, но и какой бы то ни было политической статьи или книги, подписанной его именемъ. То, располагая огромною какою-то суммой, онъ подвупилъ въ

пользу Россіи всё бёднёйшія греческія обители на Авонё. То онъ живеть въ Андреевскомъ скиту, гдё ему помогають десять русских монаховъ-писарей; тогда какъ тамъ очень трудно найти хоть одного свободнаго монаха для переписки. То онъ послаль куда-то статью, доказывающую, что весь Авонъ есть добыча русскихъ. То онъ агентъ Каткова въ Македоніи.

То одинъ консулъ (битольскій) спѣщитъ въ другому на Авонъ изъ Солуня, и оба они совѣщаются тамъ о панславизмѣ, тогда какъ намъ здѣсь извѣстно, что эти оба чиновника на Авонъ никозда вмъстть не были и что солуньскій консулъ лежалъ больной, почти умирающій въ городѣ Каваллѣ, верстахъ въ 150 или 200 отъ Авона, въ то время когда битольскій консулъ посѣтилъ одинъ Святую гору.

Мив, какъ русскому, живущему теперь въ Царьградв, многое изъ этого всего извёстно коротко.

Мы всё знаемъ вотъ что... Солуньскій консуль очень заболёль и уёхаль на Авонь, не только не съ согласія посла, но даже вопреки его волё. Посоль находиль, что присутствіе консула было тогда необходимо въ Солунё, какъ по количеству накопившихся тяжебныхъ дёль у русско-подданныхъ въ томъ городё, такъ и по значительной стоимости счетныхъ дёль въ консульской канцеляріи; ибо черезъ это консульство идутъ на Авонъ безпрестанныя частныя пожертвованія на больныхъ русскихъ людей, всякаго званія и всякаго состоянія, отъ процентовъ, напримёръ, съ капитала въ 25,000 руб. сер., пожертвованнаго прошедшаго года г-жей Киселевой, до какихъ-нибудь трехъ рублей отставнаго солдата или бёдной крестьянки!

Солуньскій консуль, совершенно разстроенный бользнью и пользуясь тымь, что Авонь находится въ округь его юрисдикціи, ужхаль несмотря на запрещеніе посла.

Посолъ, однако, имълъ снисходительность не тревожить болье больнаго человъка, во внимание къ его прежнимъ трудамъ по службъ.

На Авонт не только Русскіе, но и Греки и Болгары знають, что этоть консуль жиль все время почти запершись, ръдко кого принималь и только просиль ни *о какихъ дълахъ*, ни политическихъ, ни тяжебныхъ, съ нимъ не говорить.

Вскоръ послъ этого онъ получилъ отпускъ, и г. Якубовскій (битольскій консуль) замънилъ его въ Солунъ. Въ настоящее время онъ вышель, по бользни, въ отставку.

На Востокѣ умы и сердца не заняты серьезно ничѣмъ, кромѣ политики и торговли, поэтому ни одинъ мірской Грекъ (или, пожалуй, и Болгаринъ) не можетъ предположить, чтобы русскій чиновникъ могъ жить гдѣ-нибудь безъ цѣли государственной. Если прибавить къ этому ту сухость и тотъ внутренній религіозный индифферентизмъ, который такъ свойственъ современнымъ единовѣрцамъ нашимъ на Востокъ и

при которомъ трудно понять, чтобы больной, знающій грамоту и даже европейскіе языки, могъ въ бользни предпочесть Авонъ Баденъ-Бадену или Швейцаріи, то безпокойство, овладъвшее не авонскими, а випшними людьми и газетами, станетъ болье понятво и, пожалуй, даже и простительно, если не забывать, въ какую эпоху все это такъ случайно совпало.

И прежніе русскіе консулы изъ Солумя и сосёдней Битоліи вздили на Авонъ, говёли тамъ, гостили, даже мирили спорившіе между собою за земли монастыри, по ихъ собственному желанію. Но вскорё послё пріёзда нынёшняго солуньскаго консула Болгары отслужили 6-го января свою болгарскую обёдню въ Цареградё, — и все послё этого озарилось въ глазахъ мірскихъ Грековъ инымъ свётомъ.

- Теперь о дълъ свита св. пророка Илін.

Большинство Ильинцевъ, придунайские казаки (изъ потомковъ Запорожцевъ), люди хотя и весьма простые и усердные къ церкви, но ивскольке по природъ республиканцы или, по крайней мъръ, либералы.

У нихъ тогда только что умеръ игуменъ отецъ Паисій, изъ бессарабскихъ Болгаръ, человѣкъ, который умѣлъ держать ихъ въ порядкѣ и вести дѣла скита, не раздражая пантократорскихъ Грековъ, которые чрезвычайно любили и уважали его.

Послѣ его смерти большинство братіи, подстреваемое тремя монаками, изъ коихъ одинъ хотѣлъ, повидимому, самъ быть игуменомъ, отвергли завѣщаніе отца Паисія, духовно повелѣвшаго имъ не избирать никого изъ среды своей, ибо нѣтъ достойнаго для управленія, а исвать на сторонѣ, изъ другихъ обителей или изъ пустынныхъ велій. Были указаны и лица.

Меньшинство, болве толковое, поддерживало завъщание и хотвло избрать одного изъ русскихъ же иеромонаховъ, живущаго въ особой кельи, въ лъсу.

Началась борьба. За меньшинство быль умъ, за большинство, конечно вещественная сила. Греческій монастырь Пантократоръ, на землѣ котораго скитъ построенъ, поддерживалъ меньшинство и объявилъ прямо, что излюбленнаго братіей зависимаго скита отца Андрея (Заморожца) онъ не допуститъ до игуменства. Произошелъ бунтъ. Прівхалъ протатъ въ самый скитъ. Ильинцы, руководимые отцомъ Андреемъ, бушевали и грозили самому протату. Солуньскій консулъ въ это время только что прівхалъ больной на Анонъ. Вожди Ильинской оппозиціи прибъгли къ нему за помощью. Онъ напомнилъ ямъ, что они находятся подъ властью турецкою и подъ начальствомъ греческаго протата и что онъ можетъ вмѣшаться лишь дружески, съ согласія протата. При этомъ сказалъ имъ: "Богъ еще знаетъ, кто правѣе: вы или греки". Протатъ принялъ посредничество консула, повидимому, охотно. Консулъ заключилъ дѣло противъ простодушнаго большинства, про-

тивъ запорожца отца Андрея, въ пользу Грековъ Пантократора и болье толковаго меньшинства, во главъ котораго стоялъ, не менъе отца Андрея, упорный Болгаринъ, давнишній казначей скита и другъ покойнаго игумена. Консулъ, конечно, не позволялъ себъ дълать ничего оффиціально и даже долго не котълъ тхать самъ въ скитъ, боясь оскорбить Грековъ и турецкую власть. Онъ потхалъ, лишь когда Греки прислали сказать ему, что съ хохлами просто нътъ слада и придется чуть не войско просить. При консулъ все кончилось тихо. Игумена провозгласили, и братія, повергшись ницъ, выслушала разръщительную молитву архіерея: таковъ обычай послъ смутъ въ обителяхъ. Консулъ взялъ наканунъ слово съ вождей оппозиціи, что они переночуютъ въ другой обители и предоставятъ братію его вліянію. Безъ нихъ братія была безгласна, хотя никто бы не помъщаль ей опять и шумъть и гнать всъхъ вонъ, и архіерея, и игумена, и даже консула.

Ильинскіе вожди послів говорили, что консуль взяль 2,000 рублей съ казначея-Болгарина, чтобы дійствовать въ пользу Грековъ; греческіе органы разузнали и объ этомъ дій и сказали, что и это панславизмо во Македоніи. Разумітеля, это вздоръ, что консуль взяль взятку, но, все-таки, оказалось, что простые и разсерженные хохлимонахи какъ-то логичніве въ своихъ клеветахъ, чімъ тоже разсерженные, но воспитанные по-европейски, газетные Греки въ своихъ обвиненіяхъ.

Можно, пожалуй, осуждать солуньскаго консула вообще за то, что онъ витшался въ дъло, которое не было его неизбъжною обязанностью; пусть бы Греки боролись съ хохлами, какъ знаютъ! Войска турецкаго, все-таки, и Турки имъ не дали бы, ибо этому, какъ нарушенію встать авонскихъ древнихъ правъ, воспротивился бы самъ греческій протатъ.

Можно также находить, что онъ злоупотребиль своимъ въсомъ, чтобы произвести такъ называемое *правственное давление* на Русскихъ въ пользу греческаго начальства.

Говорять, будто кто-то изъ русскихъ поклонниковъ на Авонт и укоряль его за это, указывая на права большинстви, и будто бы этотъ консуль отвъчаль: "Если сами Русскіе меня вмітали, я не виновать; я дійствоваль по совітсти, и что-жь мит ділать, если право умной силы я предпочитаю силь глупыхъ права!"

Все это такъ; но гдъ же тутъ панславизмъ?

Рѣшено, теперь все панславизмъ!

Преческій монастырь св. Пантелеймона біздень, разорился до того, что у монаховь, навонець, нізть ни бобовь, ни чечевицы, скоро не будеть хліба. Протать оффиціально объявляеть его банкротомь.

Игуменъ вспоминаетъ про одного суроваго и умнаго іеродіавона, Русскаго изъ Стараго Оскола, который живетъ на Авонъ у моря, въ

пустынной кельи, и въ безмолвія молится и разводить цвёты. "Онъ принесеть намъ благословеніе", говорять Греки. Зовуть его. Онъ соглашается. Самъ онъ не такъ богать; но онъ мужественъ, ума необычайнаго, онъ музыканть, онъ иконописецъ, онъ строитель, онъ богословъ хорошій, сталъ іеромонахомъ, онъ церкви подвижникъ сталъ неутомимый, онъ исповёдникъ тонкости и опыта рёдкихъ.

Всявдъ за его поселеніемъ, монастырь наполняется Русскими, монастырь строится, богатветъ, цввтетъ; воздвигается соборъ въ строгомъ греческомъ вкусв, обрабатываются запущенные кутора въ окрестностяхъ, выростаютъ снова пышные порубленные отъ бедности леса; люди просевщеннаго общества (Русскіе, конечно, ибо просеъщенные Греки никогда не вздятъ на Аеонъ) находятъ отраду въ его бесердъ и увзжаютъ съ Аеона примиренные съ монашествомъ.

Когда эти русскіе міряне чего-нибудь не понимають на Авон'в и осуждають что-нибудь византійское у Грековь, отець Іеронимь обличаеть ихъ односторонность или слишкомъ французское, модное пониманіе христіанства, которое должно быть милостиво, но должно быть и грозно по духу самаго Евангелія.

Русскій світскій человікь убажаеть, понявь лучше асонскихь Грековь и ціня ихъ древнюю суровость.

Что же это такое? - Это панславизмъ.

Прівзжаеть на Асонь, на поклоненіе, богатый купеческій сынь; онъ и дома быль мистикъ и волебался давно что предпочесть: клобувъ и рясу, или балы, театры, трактиры, торговлю и красивую добрую жену? Онъ забольдъ на Асонь; онъ умоляетъ Грева-игумена и русскаго духовника постричь его хоть предъ смертью. Игуменъ и духовникъ колеблются, добросовъстность ихъ опасается обвиненія въ іезуитизмъ... Молодой человъкъ въ отчании, положение его куже, жизнь его въ опасности... Онъ опять просить. Его наконецъ постригають. Онъ выздоравливаетъ, онъ іеродіаконъ, іеромонахъ, архимандритъ; онъ служить каждый день литургію, онь исповідуеть съ утра до вечера, онъ вездъ, у всенощной, на мулъ, на горахъ, на лодив въ бурную погоду; онъ спить по три часа въ сутви, онъ безпрестанно въ лихорадкъ, онъ въ трапезъ каждый день ъстъ самыя плохія постныя блюда, онъ, котораго отецъ и братья милліонеры; его доброту, умъ и щедрость выхваляють даже недруги его, Греки соватуются съ нимъ, идуть въ нему за помощью... Иные, напротивъ того, чёмъ-нибудь на него раздосадованные, говорять: все она са Греками, все она за Грекова...

Что это значить?—Панславизмъ!

Молодой офицеръ еще на скамъв кадетской мечталъ о монашествв; онъ бъжалъ изъ корпуса въ одинъ монастырь; его вернули и наказали. Онъ кончилъ курсъ ученья, сражался въ Севастополъ, по окончаніи войны постригся. Но подъ Москвой ему кажется слишкомъ много раз-

влеченій. Онъ еще молодъ и цвътетъ здоровьемъ... Онъ бъжить въ Турцію, на Авонъ...

Какъ? офицеръ?! Офицеръ, который даже знаетъ по-французски? Нътъ! опъ не можетъ върить; опъ атеистъ! опъ панславистъ!

Старый извощивъ, тамбовскій зажиточный троечникъ, молотитъ себъ овесъ и гречиху, обмъриваетъ, по собственному признанію, народъ, живетъ уже вдовый въ свое удовольствіе, но у него есть сынъ молодой.

- Батюшка, брось гречиху, слышь, гласъ Божій къ об'йдий зоветь.
- Ахъ ты, такой сякой, а гречиха не злась? Вотъ я тебя!...
- Батюшка, батюшка, не обмѣривай людей овсомъ... Грѣхъ великій! Пойдемъ на Анонъ, пострижемся вмѣстѣ.
  - Не хочу я въ монахи.
  - Батюшка, выпей водки, говорить сынъ.
  - --- Давай.
- Ну, теперь, вотъ въ тебѣ попъ нашъ пришелъ сельскій, выпей п съ нимъ для праздника... Теперь; батюшка, я хочу звать тебя на Авонъ, только на поклоненіе.
  - Пойдемъ.
  - А ты, батюшка, повлянись на образв.

Ямщикъ клянется. На другой день онъ трезвъе и вздыхаетъ. Но ужь поздно: клятва дана. Онъ теперь монахъ на Авонъ, любимый всъми, добрый, честный старецъ, все такой же простой и безграмотный, но, несмотря на свои восемьдесятъ лътъ, неутомимый работникъ и пчеловодъ на живописномъ, очаровательномъ пчельникъ, осъненномъ душистыми соснами и покрытомъ розовымъ верескомъ, съ котораго пчела беретъ медъ...

Видите! Русскій пчель разводить на Святой Горь, можеть быть по русской методь... Онь панслависть! А сынь его? Сынь, почти обманомь сманившій его сюда, о! сынь его, конечно, агенть Игнатьева, Фадъева, Каткова...

Уважаютъ Греки русскихъ духовниковъ? Панславизмъ.

Берутъ Греки другихъ монастырей изъ греческихъ иноковъ Руссика, живущихъ дружно съ Русскими, игумена? Панславизмъ.

Берутъ скитскіе Андреевцы въ свою русскую среду одного Грека монаха ученаго, чтобъ учить русскую молодежь свою по-гречески... Какова хитрость! Каковъ панславизмъ!

Богать Зографъ болгарскій?

Панславизмъ, -- потому что Болгары и Русскіе одно и то же.

Богатъ Ватопедъ греческій?

**Панславизмъ,**—потому что имфнія его въ Россіи.

Бѣдны греческіе монастыри Ксенофъ, Симо-Петръ, Эсфигменъ,— опасно; ихъ подкупятъ.

Волнуются Запорожцы? Бунтъ! Интрига! Панславизмъ!

Поворны русскіе монахи Грекамъ: "А! Политика покорности, мы это знаемъ, интрига, панславизмъ".

Помогъ русскій консуль Грекамъ: дурно сдівлаль. Зачівмъ вмівшался? Не помогъ,—еще хуже. "Видите, и права Грековъ не хотять поддержать!"

Боленъ русскій консуль... Онъ ничего почти не всть, говорять люди; слухи ходять даже, что онъ хочеть постричься.

Вздоръ! Больной человъкъ, воспитанный по-европейски, какъ всъ эти проклятые русскіе чиновники, не смъетъ больть на Авонъ; для этого есть воды всеспасительной Германіи... Возможно ли върить, что ему пріятно съ монахами? Что за скука! Мы, Эллины, вотъ тоже Европейцы, однако, никогда туда не вздимъ, хотя отъ насъ Авонъ и ближе. Кто жь нынче уважаетъ монашество? Кто-жь въритъ въ мощи, благодать, чудеса, въ исповъдь и покаяніе?...

О, бѣдные, бѣдные Греки! О, преврасное населеніе греческихъ горъ, острововъ Эгейскихъ, увѣнчанныхъ оливами, и ты, мой живописный и суровый, до сихъ поръ еще полугомерическій Эпиръ, въ молодецкой фескѣ и бѣлой одеждѣ! Какъ мнѣ васъ жаль! И такъ, для того лилась когда-то кровь столькихъ красавцевъ-паликаръ, чтобы надъ ними воцарились нынишніе Греки міра сего...

Нътъ! Никакой деспотизмъ, никакая иноземная власть, никакое иго не можетъ исказить такъ человъка, какъ исказить его авторитетъ недоученыхъ риторовъ и продажныхъ паяцовъ газетной клеветы!

#### IV.

Главная цёль нёкоторыхъ греческихъ газетъ одна— внушить какъ можно боле подозрений Туркамъ, увёрить ихъ всёми средствами, что Волгары и Русскіе одно и то же и что они самые опасные враги и Турцій, и Элляды. Я сказалъ: встьми средствами... Не всё, конечно, редакціи таковы. Есть органы подозрительные и, при всемъ томъ, однако, разумно патріотическіе.

Но въ Цареградъ издается теперь одна газета, которой имя *Phare du Bosphore*. Издается она на французскомъ языкъ, но въ какомъ-то особенно германо-греческомъ духъ и отличается чрезвычайнымъ безстыдствомъ своихъ клеветъ и искаженій.

Недавно въ четырехъ довольно длинныхъ и недурно написанныхъ статьяхъ, подъ заглавіемъ *Русскіе на Авоню*, газета эта представила Святую Гору совершенно преданною въ руки Славянъ.

Въ первой стать в перечисляются разныя мъры, принимаемыя какимъто панславистскимъ комитетомъ Россіи для скоръйшей славизаціи Авона и для усиленія прилива русскихъ поклонниковъ на Востокъ

Во второй изображаются успъхи русской колонизаціи на Авонъ съ 1818 года и до сихъ поръ.

Третья статья трактуеть о высщих политических цёляхь Россіи во Оракін, Македонін и вообще на Балканскомъ полуостровѣ, указывая на то, что Россія отказалась отъ боеваю завоеванія Турцін только для того, чтобы медленнъе, но гораздо върнъе достичь своей цъли посредствомъ славизаціи Оракін и Македонін... Какъ будто эти страны и безъ того почти не вполнъ болгарскія, то-есть не славянскія! Еслибы Россія искала и имъла возможность сдълать Болгаръ вполнъ Русскими, по чувствамъ, интересамъ и быту, тогда подобныя нападки еще имъли бы смыслъ; но Болгары преследуютъ свои болгарскія, а вовсе не русскія цёли, и теперь именно настаеть періодъ ихъ новой исторіи, когда, отдълавшись отъ Грековъ, они начнутъ болъе и болъе выяснять свои отдельныя болгарскія цели, которыя, быть-можеть, очень разочарують тёхь писателей и ораторовь русскихь, которые неопредёленными и общими фразами "о сочувствів Славянамъ" и тому подобными неполитическими нъжностями сбивають съ толку общественное мивніе Россіи, раздражають и безъ того огорченныхъ Грековъ и, внушая неумъстныя подозрънія Туркамъ, вредять не только русскимъ интересамъ на Востокъ, но и саминъ Болгарамъ. Болгары, повъръте, отлично бы устроились въ Турецкой имперіи безъ этого непрошенаго сердобольнаго братскаго нытья.

Наконецъ, въ своей 4-й статьъ, Phare du Bosphore печатаетъ отрывки изъ какого-то донесенія или частнаго письма одного "панславистскаго агента въ Македонін", изъ которыхъ явствуетъ, что Авонъ долженъ скоро обрусть, и, наконецъ, указываетъ, какія именно грозныя
и энергическія мъры должны принять правительство Оттоманское и
вселенская натріархія для престченія этого зла.

Оставляя безъ особаго вниманія первую и третью статьи Фара, которыя наполнены общими мѣстами и декламаціями противъ'панславизма на Балканскомъ полуостровѣ, разберемъ повнимательнѣе двѣ другія: прежде вторую, изобилующую самою безстыдною клеветой, а потомъ четвертую, предлагающую Портѣ и патріархіи самыя глупыя, котя и грозныя, мѣры противъ Русскихъ и Болгаръ на Авонѣ.

"Теперь, — говоритъ авторъ второй статьи, — мы разберемъ усиъхи русской колонизаціи на Святой Горъ съ 1818 года.

"Русскіе монахи обладають нынь следующими обителями:

"1) Монастырь святаю Пантелеймона, населенный исключительно Русскими".

Ложь! На 500 человъкъ братін, Грековъ около 150; нгуменъ Грекъ и представитель въ протатъ Грекъ.

"2. Зографъ (болгарскій монастырь), коего нгуменъ, отецъ Климентъ (M. Climis!), недавно объёхаль всю Македонію, возбуждая бол-

гарское населеніе противъ вселенской патріархіи, и далъ 500 ливровъ вспоможенія болгарской общинѣ Константинополя".

Двойная ложе! Во-первыхъ, отецъ Климентъ по всей Македоніи не вздилъ, а вздилъ, говорятъ знающіе люди, только по хозяйству въ монастырскія свои имфнія. Объ его отношеніи къ патріархіи я не могу ничего сказать; давалъ ли онъ деньги константинопольскимъ болгарамъ тоже пе могу ни утверждать, ни отрицать, но я слышалъ вотъ что изъ вёрныхъ источниковъ: Прошедшею зимою болгарское училище въ Солунф надфялось пріобрфсти отъ Зографа около 500 турецкихъ лиръ на покупку земли подъ церковь и школу. Зографъ отказалъ, говоря, что не будетъ больше помогать Болгарамъ, пока они не помирятся съ патріархомъ. Можетъ-быть съ тъхъ поръ и зографскіе Болгары увлеклись племенными чувствами... Этого я не знаю.

А во-вторыхъ, что же общаго между болгарскимъ Зографомъ и русскими монахами? Русскіе до того необладають Зографомъ, что зографскіе Болгары вытёснили мало-по-малу изъ своего монастыря всёхъ Русскихъ и полу-русскихъ бессарабскихъ Болгаръ. Остались только три, четыре человёка изъ крайне безотвётныхъ или ужь очень нужныхъ монастырю по письмоводству и хозяйственнымъ дёламъ.

Вообще замівчательно, что Русскіе съ Гревами и Греви съ Русскими уживаются легче въ асонскихъ обителяхъ, чёмъ, наприміръ, Русскіе съ Болгарами, Болгары съ Гревами, чёмъ даже Великороссы съ Малороссами, или Греви мало-азійскіе съ Гревами Эллады и острововъ.

Туть ність никакого сознательнаго систематическаго филетизма, туть есть нікоторая филіолозическая несовийстимость личных характеровь или исторических привычекь. Греки горды и самолюбивы, Русскіе уступчивіве и уклончивіве; при столкновеніях русскіе монахи смиряются, и Греки, понявь это, скоро каются. Болгары же превосходять упорствомь и способностью пассивной оппозиціи всів другія племена Востока. "Съ ними, — говорять Русскіе, — гораздо трудніве имість діло, чімь съ Греками. Грекь быстріве, онъ все скоро пойметь, и худое и хорошее, и можно съ нимь сговориться; съ Болгариномь, если онь недоволень, почти уже никакого слада". Такь точно демагогическій духь казаковь и паликарство эллинскихь Грековь плохо уживаются съ неограниченною властью игуменовь и духовниковь, которымь такь охотно подчиняются и Великороссы, и мало-азійскіе или оракійскіе Греки.

Что же тутъ общаго между зографскими Болгарами и Русскими? Третья русская добыча, Хилендарь (тоже болгарскій), быль до того не добыча Русскихъ, что ни за какую сумму не хочетъ дозволить Русско-Андреевскому скиту, совершенно безземельному, взять небольшой клочекъ вемли съ одною келіей на склонт горы по состаству скита. Андреевцы дають за этоть клочекъ около 6,000 рублей, но килендарскіе Болгары не уступили даже ходатайству самого генерала Игнатьева, который просиль ихъ объ этомъ, въ бытность свою на Авонв ивсколько лють тому назадъ. Кажется это много значить; вюсь генерала Игнатьева, представляющаго Россію и лично весьма вліятельнаго, всюмъ здёсь извюстенъ. Но Болгары, я сказаль уже, упориве всёхъ восточныхъ и славянскихъ племенъ, и Русскимъ поддаваться вовсе не любять.

Четвертия добыча: "монастырь св. Илін", говорить авторь. Эта обитель, правда, населена почти исключительно русскими изъ Добруджи, но это не монастырь, а безгласный скить, зависимый отъ греческаго монастыря Пантократорь, который коть и бёдень, какъ справедливо говорить авторь, но строгь, какъ то мы видёли въ дёлё избранія ильинскаго игумена.

Пятая добыча: скить св. Андрея. Это, мы уже знаемь, совсёмь русскій скить, и въ немь, дёйствительно, около 200 монаховь. Но и онь есть зависимый отъ Ватопеда скить, а не монастырь.

Къ томуже, все, что говорить авторь о времени его постройки, о происхождение его названия Серай, о времени, когда ватопедскій монастырь разрѣшиль серайской патріаршей веліи повыситься въ званіе скита, все это вздорь, незнаніе и ложь. Исторія совсѣмь не та. Разрѣшеніе стать этой кельи скитомь выхлопоталь отъ Ватопеда не великій Князь Алексѣй, а А. Н. Муравьевь, гораздо раньше. Великій Князь положиль камень будущаго собора, на постройку котораго Андреевцы до сихь поръ не имѣють средствь. (Воть, какъ искажаеть все эта безстыжая публицистика! Бызстыдство и ложь по тендеціи во всѣхь странахь нынче сдѣлались до того обычными, что никто уже и не оскорбляется ими... За что же нападать на іезуитовъ послѣ этого?... Развѣ за то, что они другаго направленія?)

Что касается щестой и седьмой обителей, попавшихъ въ руки Русскимъ, то надо только дивиться, до чего люди рѣшаются печатно лгать.

Шестая добыча есть какой-то монастырь Богородица около лавры св. Аванасія, въ немъ теперь 180 русских монаховь и т. д.

Но монастыря Боюродица вовсе нёть на Авоню. Туть смёшаны, вёроятно, двё совершенно различныя и отдёльныя вещи: 1) скить Боюродицы Ксилургу, населенный Болгарами, а не Русскими, и построенный на землю греко-русского монастыря св. Пантелеймона и зависимый оть него, и 2) келья св. Артемія, въ которой живеть 15—18 русскихъ монаховъ. Эта велья стоить на землё греческой лавры св. Аванасія и зависить оть ея начальства. Между тёмъ скитомъ и этою кельей, по крайней мёрё, 12 часовъ (то есть 60 версть) самаго тяжкаго горнаго пути. А у редактора Фара они географически слимсь во-едино, почти такъ, какъ всё Болгары исторически и пси-

хически слились во-едино съ Русскими, чего ни тѣ, ни другіе вовсе, быть-можеть, не желають.

Седьмая добыча, это чисто греческій Ксенофъ, который признанъ Русскимъ лишь за то, что осмълился избрать игуменомъ Грека изъ братіи Руссика! Авторъ, ужь вовсе не стёсняясь, называеть его просто русскимъ.

Остальная половина второй статьи наполнена извѣстіями о похищеніяхъ библіотекъ, объ отнятіи земель у Грековъ, объ особомъ флагѣ, черномъ съ бѣлымъ врестомъ, который развѣвается на трехъ корабляхъ русскаго монастыря, и т. д.; о типографіяхъ, наконецъ, будто бы открытыхъ и въ Руссикѣ и въ Андреевскомъ скиту, даже объ арсеналахъ... Утомительно и скверно!

Русскіе монахи грабять греческихь монаховь, отнимають у нихь землю! Пусть спросять у самихь греческихь монаховь, правда ли это?

Руссивъ, напримъръ, кавъ слышно, имъетъ довументы на часть сосъдней ему Ксенофской земли... Однако, онъ и не думаетъ начинать тяжбу... Руссивъ славится на Авонъ тъмъ, что избълаетъ всякихъ тяжбъ за землю, несмотря на то, что у него нътъ ни въ Турціи, ни въ Россіи доходныхъ имъній, и что если онъ и цвътетъ, то лишь вкладами своихъ монаховъ и приношеніями небогатыхъ людей изъ Россіи.

Типографій, разум'вется, никаких в нівть. Руссикь и Андреевскій свить издають иногда книги духовнаго содержанія, но они печатають и издають ихъ въ Россін. Это всімь изв'ястно, и о политик въ этихъ изданіяхь обыкновенно ни слова.

• Флагъ черный съ бъльмъ врестомъ принадлежитъ всъмъ авонскимъ судамъ: это ихъ старая привилегія. Если паша солунскій вельль поднять врасный турецкій флагъ на ворабль Св. Пантелеймона, то это ничего: одинъ флагъ—частный авонскій, а другой—общій флагъ имперіи... Но если паша серьозно думалъ, что это особый флагъ монастыря Руссика, какъ утверждаетъ (я думаю притворно) Фаръ, то очень стыдно ему не-знать условій и обычаевъ страны, которая ему ввърена султаномъ.

Но, я думаю, Фарз все вреть.

Что сказать теперь о самомъ ужасномъ обвиненіи, объ арсеналю,. который наміревается пріобрісти Андреевскій скить?

Ни въ чемъ, какъ въ выборъ этого слова арсеналъ, такъ не видна бъщеная злоба редакціи Фара... Это уже не греческій племенной фанатизмъ; это какое-то личное изступленіе. Не такъ пишуть благородные греческіе патріоты. Не такъ говоритъ, напримъръ, объ Авонъ статья Неологоса, статья однако патріотическая, которую приписываютъ преосвященному Ликургу Сирскому... Здъсь есть нючто иное...

И къ счастью многіе разумные Греки знають хорошо ціну мнініямъ и доводамъ  $\Phi apa$ .

Дъло вотъ въ чемъ. Встарину, когда Аеонъ подвергался набъгамъ пиратовъ, у иныхъ монастырей, построенныхъ у моря, вблизи пристаней ихъ, воздвигались высокія башни для защиты пристани и для наблюденія за моремъ. Тогда эти башни и пристани звались арсеналами или по-аеонски арсана. Теперь эти башни имъютъ простое хозяйственное значеніе, и многія пристани вовсе и не имъютъ ихъ; но привычное названіе арсана перешло и къ Русскимъ.

Свято-Андреевскій скить желаль, какъ слышно, купить у одного греческаго монастыря подобную простую пристань для своихъ небольшихъ судовъ, которыя снабжають его провизіей изъ Россіи. Но невинная пристань эта обратилась подъ перомъ нашего автора, обуреваемаго яростью, въ грозный арсеналь.

Въ 4-й статъв  $\Phi apa$  предлагаются Портв и патріархіи различныя радивальныя противъ панславизма мвры.

Разберемъ каждую изъ этихъ мѣръ особо.

4. Чтобы Порта вознаградила асонскіе греческіе монастыри значительною суммой денегъ или поземельною собственностью за утраты, которыя они понесли въ Молдо-Валахіи черезъ конфискацію ихъ имѣній Кузою. Эта мѣра обезнечила бы ихъ и сдѣлала бы менѣе зависимыми отъ Русскихъ.

Эта мъра прекрасная, и дай Богъ, чтобы Порта скълала это для бъдныхъ авонскихъ обителей. Все что даетъ поддержку православію, хотя бы и вещественную, не можеть не радовать добрыхъ христіанъ какой бы то ни было націи. Что касается русскаго правительства, то всвиъ извъстно, что оно вмисти съ Портой защищало инсколько лъть подрядъ права греческихъ монастырей въ Румыніи на эти такъ на зываемыя "преклоненныя" имънія. Значить Россія не боится обогащенія греческих обителей. Но какъ распределить между обителями эту огромную сумму, которую турецкое правительство должно пожертвовать, несмотря на всё другія крайне настоятельныя нужды свои, для противодъйствія весьма сомнительному обрусенію Авона? Ватопеду, Иверу, Ксиропотаму, Зографу давать не зачёмъ; они и безъ того не бёдны, и надо дать, напримёръ, Ватопеду по врайней мёрё 150,000 руб. годоваго дохода, чтобъ онъ самъ согласился отказаться отъ своихъ бессарабскихъ именій и такимъ образомъ отвергнуть всякую вещественную связь свою съ Россіей.

Значить, чтобы достичь цёли, надо разомъ обогатить всё бёднёйшія обители авонскія, надо, чтобы Григоріать, Симо-Петръ, Эсфигмень и другія киновіи получали по крайней мёрё по 20—25 т. руб. ежегоднаго дохода (около 3—4 т. турецкихъ золотыхъ лиръ). Но и тогда они едва ли будуть отказываться отъ добровольныхъ русскихъ приношеній и вкладовъ.

Каждый отдельно взятый монахъ въ виновіи или въ пещарів можеть быть безсребренником, но обитель не импеть права лишать людей возможности приносить жертвы, если это имъ отрадно и утішетельно. Иной больной человівь, или считающій себя многогрішнымъ придеть въ отчанніе и сочтеть, пожалуй, себя проклятымъ, еслибъ обитель, на которую онъ захотіль бы пожертвовать, отринула его лепту.

Къ тому же одинаковое, равномърное распредъление вещественныхъ средствъ испортило бы, въроятно, Асонъ.

Авонъ, въ томъ видъ какимъ онъ теперь, именно тъмъ и хорошъ что въ немъ на небольшомъ пространствъ сосредоточено множество различныхъ формъ и оттънковъ монашеской жизни.

Отъ жизни отщельника въ неприступной пещеръ до жизни проэстоса, обитающаго въ десяти комнатакъ съ шестью послушниками, множество оттънковъ.

Жизнь Грековъ и Болгаръ въ малыхъ веліяхъ и каливахъ (хижинахъ) отличается нёсколько отъ жизни Русскихъ въ подобныхъ же жильнхъ. Есть общежитія очень суровыя, есть общежитія не строгія; есть общежитія богатыя, и есть общежитія бёдныя; идіоритмы богатые, и бёдные; есть скиты (два русскіе и одинъ румынскій) общежительные, построенные корпусами на подобіе монастырей; есть скиты своеобычные, которые, не зная Аоона, вы примите издали за небольшія села въ лёсу или на горё: всякій живетъ въ особомъ домикъ, но очень сурово (такіе скиты всё греческіе, хотя и въ нихъ есть Рускіе и Болгары).

Заметимъ еще воть что:

Выше я говориль что одна изъ главныхъ реальныхъ силъ привлекающихъ на Святую Гору поклонниковъ и приношенія ихъ есть сила высшаго аскетизма, и что самые строгіе отшельники и представители этаго аскетизма суть Греки и Болгары (прежняго греческаго воспитанія, греческаго духа).

Эти свойства строгаго аскетизма принадлежать, впрочемь, не однимь пустынножителямь Авона, въ жилища конхъ и проникнуть очень трудно и проникають немногів; они принадлежать также большинству греческихъ киновій (имена ихъ перечислены были прежде).

Суровый образъ жизни этихъ общежитій—пость, долгія ночныя бадінія, холодныя кельи, въ которыхъ большею частію нітъ ничего кромів иконъ, рогожки на полу и какой-нибудь гвоздь чтобы повість толстую рясу,—все это внушаетъ сильное уваженіе и Русскому пришедшему издалека, и греческому сосіднему простолюдину, посітившему Аеонъ. Если набожному и чімъ нибудь огорченному русскому поклоннику видъ этой строгости внушаетъ охоту остаться на Святой

Горъ, точно также дъйствуетъ этотъ видъ и на върующаго Грека. Вообще же поклонникъ и желающій постричься имфеть на Аоонф обширный выборъ и богатый запасъ примъровъ и поученій.

Еслибы всё обители были одинаково бёдны или одинаково умёренно богаты, еслибы всф были киновін наи всф идіоритмы, еслибы населенъ былъ Аоонъ только Русскими или только Греками, -- было бы хуже: Аоонъ упаль бы и можеть-быть запуствль бы. Развилось бы какое-нибудь исключительное вмёшательство, педантство, односторонность, искусственность. Не было бы уже той жизни, того духовнаго разнообразія, того богатаго развитія, техъ антитезъ, техъ взаимныхъ возбужденій и примівровъ, которые теперь придаютъ столько нравственной силы аоонской жизни.

. Греки и Болгары схожи въ томъ напримъръ, что они и къ себъ и къ другимъ суровъе Русскихъ, особенно тълесно; Русскіе за то добрве, милосердиве Грековъ и Болгаръ.

Греки и Болгары кринче-они болье выпосять; Русскіе мягче-они легче милують.

Русскій ноклонникъ хвалить Грековъ и Болгаръ за ихъ аске-

Греческій и болгарскій мірской простолюдинь любить русских монаховъ за ихъ доброту. Такимъ образомъ восточные христіане и наши Русскіе, взаимно дополняя здёсь другь друга, развивають успёшно объ главныя основы христіансваго ученія—аскетизмь и милосердів.

Однообразіе Аеона, даже въ денежномъ отношенів, повліяло бы дурно на православный міръ.

Далће говоритъ авторъ: «Порта и патріархія должны немедленно приступить къ полному изгнанію всёхъ Русскихъ съ Авона".

Относительно этого изгнанія (expulsion pure et simple) русскихь монаховъ съ Аеона следуетъ свазать вотъ что: Можетъ быть инымъ чисто политическимъ Грекамъ пріятна была бы полная эллинизація Авона, но этому есть много препятствій.

Во-первыхъ, сама нынфшняя патріархія, проклявшая филемизмъ, не можеть, оставаясь върною себь, гнать съ Авона русскихъ монаховъ за то только, что они Русскіе.

Во-вторыхъ, общественное монашеское мивніе Авона глубоко возмутилось бы этимъ. Русскіе монахи въ средв авонскихъ Грековъ очень любимы за свое добродушіе, простоту, уступчивость и набожность. Многіе бъдные монахи, обладатели небольшихъ хижинъ, шалашей и т. п., большинство бъдныхъ киновій греческихъ и скитовъ (напримъръ, Ксенофскаго скита, сосъдняго Руссику), привывли видъть добро и помощь отъ русскихъ монаховъ.

На Авонъ много честныхъ и простыхъ Грековъ-монаховъ, имъющихъ правила, благодарное сердце и чуждыхъ еще, какъ я говорилъ

уже не разъ, племенной исключительности, обуревающей нынче до гадости крайнихъ политиковъ объихъ борющихся сторонъ—и греческой, и болгарской.

Въ-третьихъ, разсчетливые люди на Асонт побоятся оскорбить Россию и Русскихъ, потворствуя сколько-нибудь явно извержению Русскихъ. Наконецъ (и это главное), откуда взяли крайніе Греки, будто для Турціи была бы выгодна полная эллинизація Асона? Для Турціи чёмъ разнородите его племена, темъ выгодите.

Будь на Аоонт все одни Греки, племенная политика Эллады могла бы, наконецъ, восторжествовать надъ мъстными аоонскими интересами и убъжденіями; исключительно греческій филемизмо могъ бы легче заразить постепенно и тъхъ монаховъ-Грековъ, которые до сихъ поръ были чужды ему и которые теперь гораздо больше думають о спасеніи своей души или о скромныхъ вещественныхъ нуждахъ своихъ, чъмъ о "великой идеъ" и объ эллинизаціи Турціи.

Вудь на Аоонт одни лишь Греки, Аоонт, подготовленный сперва дтательною эллинскою пропагандой, расположенный столь близко оттреческих острововъ и Осссаліи, могъ бы легче, въ минуту какихънибудь замъщательствъ, отпасть отъ Турціи къ Элладъ.

Кавая же въ этомъ выгода для Турцін?

Точно также неудобно было бы для Турціи, еслибъ Асонъ быль весь болгарскій. Болгарскія земли тоже близко, и духовенство болгарское совершенно въ рукахъ своего народа. Оно вовсе не свободно Я полагаю даже, что близость странъ болгарскихъ, или стремящихся въ болгаризму, какъ напримъръ Македонія, дълаетъ то, что для турокъ можетъ казаться неудобнымъ не только полная болгаризація Асона, но и просто численный перевъсъ Болгаръ надъ Греками на Святой Горъ.

Я разсматриваю дело теперь съ точки зрёнія крайней турецкой подозрательности и, становясь искренно на мёсто турецких политиковь, говорю себё такь: за Грековъ теперь на Абоне число, за Болгарь—исографическое положение (нбо все-таки Фессалія, Эллада и острова Греческіе гораздо удаленнёе отъ Абона, чёмъ Македонія, которой Абонь есть часть и географически, и административно). У Русскихъ же на Абоне можетъ быть, скоре чёмъ у кого бы то ни было, сильная поддержка извить. Но за то они удаленнёе всёхъ другихъ отъ своего племени, отъ своей родины, и не имёють никакихъ, сравнительно съ Греками и Болгарами, мёстныхъ политическихъ интересовъ. Русское правительство или двигатели русскаго общественнаго миёнія, еслибъ и желали имёть вліяніе на дела Абона черезъ посредство русскихъ монаховъ, какъ увёряють насъ Греки, то это имъ не легко издали, а мы, Турки, легко можемъ противопоставить имъ всегда и Грековъ и Болгаръ, которые близко. Не оскорбляя никого п не по-

творствуя исключительно никому ни внутри имперіи, ни вит ся, мы лучше удержимъ за собою то болье самобытное и приличное великой державъ положение, которое мы пріобрым теперь, съ одной стороны благодаря униженію Франціи и сравнительному ослабленію Англіи, а съ другой-благодаря особымъ взаимнымъ отношениямъ Германии и Россіи, въ которыхъ взаимныя опасенія и нікоторыя общія выголы парализуются и уравновъщиваются взаимно. За русскихъ монаховъ на Авонъ-деньги русскія и незримый, но всегда ощутительный въсъ великой державы; за Болгаръ-мъстность и полная солидарность ихъ новаго духовенства съ ихъ народомъ, который держить все свое духовенство въ рукахъ и можетъ внушить ему что угодно, когда ему вздумается сдёлать какой-небудь политическій volte-face. За Грековъ на Авонъ-число, языкъ оффиціальный, преданія и власть патріархіи. За Грековъ-больше реальныхъ силъ, и даже русскія деньги въ ихъ рукахъ на Авонъ. Другія племена поэтому, примъщанныя къ Грекамъ на Аобив, вредить мить, Турціи, не могуть; они, напротивъ, полезны томъ, что могуть однимъ пассивнымъ, безсознательнымъ сопротивленіемъ своимъ или даже равнодушіёмъ къ эллинизаціи Асона противодъйствовать національной пропагандъ мірскихъ Грековъ, теперь столь полюбившихъ насъ, Туровъ, страха ради всеславянскаго.

Такъ должны думать умные Турки.

Divide et impera! Не правда ли? Но будемъ же, наконецъ; справедливы и мы. Чъмъ виноваты эти Турки, столь безпощадно и безсовъстно оклеветанные въ разныхъ органахъ либеральнаго и прогрессивнаго фразерства? Чъмъ виноваты турки въ томъ, что люди иной спры сами ищутъ разрыва и сепаратизма? Если сипиний видъ справедливости, безпристрастія и своего рода невитывательства совпадаетъ у Турокъ со сиутреннимъ сознаніемъ, что буйные раздоры мірскихъ христіанъ и мирная пестрота асонскаго населенія для цълости имперіи выгодна, то кто же можеть за это осудить ихъ?

Странное было бы дёло, еслибы государственные люди, которыхъ предки мечемъ и кровью своею завоевали во время оно и разстроенную по собственной винъ Византію, и грубыя, не культурныя племена сосъднихъ ей славянъ, не имѣвшихъ никакой солидной организаціи,—еслибъ эти государственные люди Турція пренебрегли своимъ-долгомъ, въ угоду кому же?—Фаръ-дю-Босфору съ одной стороны, или публицистамъ лже-славянскимъ, въ родъ сотрудниковъ Въстиика Европы, воображающихъ, что они понимаютъ восточныя дъла и знаютъ, въ какомъ именно духъ дъйствуетъ генералъ Игнатьевъ, котораго обязанности такъ важны и такъ сложны!

Впрочемъ, чтобы русскіе монахи не черезчуръ размножились на Авон'в, объ этомъ Туркамъ и заботиться нечего; объ этомъ позаботятся разными путями виньшите Греки, мірскіе члены патріаршаго си-

нода, даже нѣкоторые политикующіе проэстосы асонских богатых обителей въ шелковых рясахъ, курящіе наргиле или жертвующіе Богъ знасть съ какой стати свои деньги на Асинскій университеть, до котораго и православію вообще, и Асону нѣтъ никакого дѣла.

Сирскій епископъ Ликургъ, молодой іерархъ свободной Греціи, котораго слова уже одинъ разъя приводилъ, прошедшею осенью прибылъ на Авонъ. Слухъ прошелъ, что онъ вдетъ туда съ целью противодействовать Русскимъ.

И дъйствительно, разсказывають, будто бы онъ предостерегаль авонскихъ Грековъ отъ излишестию русскаго вліянія; но, тъмъ не менье, какъ человъкъ серьевно образованный, какъ христіанинъ добросовъстный, онъ отдаль честь Авону за то именно, за что и мы его хвалимъ, именно за чистоту и прямоту его православія. Въ статьнхъ газеты Νεολογος онъ говоритъ также о томъ, что чрезмърнаго усиленія Русскихъ на Авонъ бояться не слъдуетъ болье; это обрусеніе возможно было бы встарину, но что теперь Греки слишкомъ зорки, чтобы донустить его.

Вотъ это не влевета и не ложь, а спокойное суждение человъка, въ которомъ греческий патриотизмъ не убилъ вполив ни православия, ни чести, ни ума.

Вторан мъра, которую должна-де принять Порта протявъ Русскихъ на Асонъ: запретить имъ, какъ русско-подданнымъ, имъть въ Турція земельную собственность и вынудить русскіе монастыри возвратить греческимъ то, что они у нихъ купили или отняли посредствомъ разныхъ интригъ.

Во-первыхъ, любопытно замѣтить, что русскаго монастыря на Аоонѣ собственно и нѣтъ ни одного. Есть два русскіе скита, Св. Иліи и Св. Андрея, у которыхъ на Аоонѣ нѣтъ ни пяди своей земли; оба, какъ мы уже знаемъ, построены на земляхъ монастырей греческихъ (свободныхъ, дъйствительныхъ монастырей, имѣющихъ голосъ въ протатѣ и всѣ ставропигіальныя права), именно: первый скитъ, Св. Иліи, на землѣ Пантократора, а второй, Св. Андрея, на Ватопедской землѣ. Оби зависятъ отъ этихъ греческихъ обителей и не смѣютъ даже дровъ себѣ брать изъ лѣса безъ спроса этихъ монастырей (отказа, впрочемъ, со стороны Грековъ въ этомъ не бываетъ).

Что касается знаменитаго *Руссико* или монастыря Св. Пантелеймона, то у него на Авонъ есть земля и хорошій лъсъ, и есть еще подъ Солониками небольшое имъніе, Каламарья, которое едва-едва окупаеть трудъ земледъльческій.

Но вакъ же отнять эти земли у Русскихъ, когда, несмотря на имя свое, монастырь этотъ все-таки считается греческимъ, а отнять земли у греческой братіи (составляющей, положимъ, хоть бы и меньшинство) значить оказать ей весьма плохую услугу. Положеніе между

Сциллой и Харибдой! Выгнать всёхъ Русскихъ изъ Св. Пантелеймона,—
но монастырь этотъ, до поселенія въ немъ Русскихъ, нуждался въ
насущномъ хлёбё, собора не было, въ церковной утвари былъ недостатовъ... Съ Русскими явились и хлёбъ, и соборъ, и облаченія, и
почесть. Старый и благочестивый, добрый отецъ Герасимъ, нгуменъ
этой обители, грекъ, но онъ первый будетъ за Русскихъ горою; онъ
не разъ говорилъ греческой братіи объ униженіяхъ и крайности, которыя терпёлъ этотъ монастырь до наполненія его Русскими.

Не выгоняя Русскихъ, отнять у нихъ землю?—Но въдь земля принадлежитъ не Русскимъ, а собственнику идеальному, то есть обители, и отнять ее у русскихъ пришлецовъ значитъ ограбить и туземныхъ Грековъ, живущихъ съ ними.

Св. Андреевскій скить, правда, пріобрѣль недавно хорошую землю внѣ Авона, около города Каваллы; эту бы можно отнять у русско-подданных, по совѣту Phare du Bosphor, но вѣдь сама же эта газета говорить ниже воть что:

"Недавно монахъ, управляющій чифтликомъ Св. Андрея около "Каваллы, явился къ губернатору съ драгоманомъ русскаго консуль-"ства. Паша не принялъ ихъ и сказалъ: всю монахи здись подданные "султана".

Я знаю управителя Св. Андреевскаго хутора или скита у Каваллы. Если это правда, что онъ пошелъ по оффиціальному дёлу къ пашѣ или каймакаму съ драгоманомъ русскаго консульскаго агенства въ Каваллѣ, то онъ поступилъ, конечно, безъ такта. Но, съ другой стороны, что-нибудь одно: или русскіе монахи подданные султана, тогда они могутъ владѣть землею; или они русско-подданные, тогда они могутъ прибѣгать по трактатамъ и законно къ защитъ консульской.

Я, впрочемъ, вполит согласенъ какъ съ тти, что давно пора признать права мъстныхъ турецкихъ трибуналовъ (подобно тому какъ, мы признаемъ ихъ въ Египтт), такъ и съ тти что нынт съ каждымъ годомъ становится иностранцу все выгодите и выгодите быть турецкимъ подданнымъ въ Турціи, чти иностраннымъ.

Я разкажу здёсь объодномъ любопытномъ дёлё, котораго я былъ свидётелемъ.

Прівхаль прошлымь льтомь на Асонь бельгійскій консуль въ Салоникахь. Онь, вмысть съ тымь, и агенть пароходной компаніи Messageries. Онь просиль русскаго архимандрита, отца Макарія, способствовать дыламь этой французской компаніи, направляя русскихь богомольцевь на ея пароходы.

Архимандрить Макарій отвъчаль, что не можеть этого сдълать, ибо руссинхь богомольцевь привозить на Асонъ компанія турецкихь пароходовь.

— Мы не находимъ приличнымъ, — сказалъ архимандритъ, — дъйствовать въ ущербъ интересамъ компаніи, находящейся подъ покровомъ правительства, къ тому же турецкіе пароходы возять богомольцевъ очень аккуратно и покойно. Прежде ръжали сюда французскіе пароходы, но на нихъ очень грубо обращались съ поклонниками, бросали какъ попало вещи, отъъзжали отъ берета скоро, не трудясь брать карантинной практики, и мы не знали имъемъ ли право принимать людей къ себъ или нътъ. Жалобы оставались всъ безъ вниманія. Турецкою же компаніею мы довольны.

Агенть Messageries, самъ-человъвъ весьма впрочемъ порядочный, удявился, что нынъшніе Турки въждивъе нынъшнихъ Французовъ. Турки просвътились больше; Французы огрубъли противъ прежняго.

Позднѣе прошелъ слухъ, что Русское Общество Пароходства и Торговли согласилось съ *Messageries* для перевозки поклонниковъ, но русскіе монахи немедленно приняли мѣры, чтобы это соглашеніе разстроилось и чтобы наше Общество вошло въ сношеніе съ турецкимъ.

Какія же еще міры предлагаеть эллино-германская редакція Фара противь ни въ чемъ политически неповинныхъ русскихъ купцовъ, отставныхъ офицеровъ и чиновниковъ, семинаристовъ, солдатъ и крестьянъ, простодушно ушедшихъ не Авонъ спасаться и не полозріввавшихъ никогда, что они, бідные, такъ страшны.

Третьи мёра вотъ какая: нгуменамъ быть избираемымъ только изъ Грековъ и никогда изъ Русскихъ. Но ни въ одномъ авонскомъ монастырё не было ни разу и нётъ теперь русскаго игумена. Св. Андреевскій скить и Св. Ильинскія обители зависять отъ грчеескихъ начальствующихъ монастырей; въ тёхъ зависимыхъ обителяхъ, правда, теперь игуменами Русскіе, но прошлаго года, въ Ильинскомъ скиту, скончался игуменъ отецъ Паисій родомъ Болгарию, а не Русскій.

Къ тому же, изъ враткаго очерка волненій въ этомъ Ильинскомъ свиту, мы видёли до чего сильно могутъ вліять начальствующіе монастыри на Авонт на избраніе или утвержденіе игуменовъ въ скитахъ.

Въ Пантелеймоновскомъ независимомъ монастырѣ, или въ Руссикѣ, я говорилъ уже не разъ, игуменъ Грекъ, отецъ Герасимъ.

Далье, четвертая мьра: Запретить иностраннымь поплонникамь постисть Авонь безь особаю разрышенія патріархіи.

Это осуществимо, конечно; но не скажеть за это весь Асонъ спасибо эллинскому патріотизму. Я говорю не о Русскихъ только, а обо всемъ Асонъ, на которомъ большинство Греки же.

Но Греки эти — монахи; они имъютъ свои *особыя* преданія, свои особыя нужды, свои отдъльныя отъ эллинскихъ интересовъ духовныя и вещественныя потребности.

Неизвъстно еще, понравится ли асонскому протату, привывшему въ течение столькихъ въковъ въ самоуправлению, покориться безусловно такимъ внушениямъ племенной и мирской эллинской пропаганды?

Авонъ прежде всего хочетъ быть Авономъ. Таковъ онъ былъ до сихъ поръ.

Пусть спросять откровенно мивнія асонцевь объ Элладв и Турцін, напримірть. Всй греческіе монахи, если только они будуть искрении, отвітять, что принадлежать Элладі было бы, гибелью для Святой Горы, что Эллины не о томь думають, какъ бы пожертвовать деньги изъ личнаго благочестія на монастыри, а какъ бы съ монастырей взять деньги на свои мірскія потребности. Что въ Турціи церковь свободніве, чімь въ Греціи, что монашество у Турокъ (которые вообще религіозніве Грековь) въ большемъ уваженій, чімь въ свободной Элладів, что въ 1854 году, наконець, Асонь отъ турецкихъ войскъ почти вовсе не страдаль, а отъ эллинскихъ волонтеровъ и отъ повстанцевъ сосібднихъ греческихъ селъ едва спасся,—это діло извістное.

Такъ говорять теперь асонскіе Греки и будуть долго такъ говорить, если Турки не дадуть слишкомъ усилиться на Святой Горф эллинской пропагандъ.

Русскіе монахи тоже довольны турецкимъ начальствомъ. Я нарочно распрашиваль некоторыхъ простыхъ русскихъ монаховъ, которыхъ сужденія не искажены никакими предвзятыми идеями или тенденціями. Они всф Турокъ очень хвалили и говорили: "Сказать по правдф, такъ Турки будутъ помилосердне и посправедливе всёхъ здёшнихъ народовъ. Турокъ жилостливъ

Это до такой степени върно, что я бы могъ здъсь привести этому бездну примъровъ, еслибы позволило мъсто. Сверхъ того, особенность положенія авонскаго населенія—это широкое самоуправленіе подъвластью султана дъйствуетъ и на Русскихъ.

Отчего русскій монахъ остался на Авонь? Отчего онъ предпочель постричься здівсь? Во-первыхъ, жепщинь ніть за чертой Авона. Вовторыхъ, постричься легко; въ Россіи же положено этому тысяча препятствій, вслідствіє рекрутчины и тому подобныхъ условій, которыхъ для христіанъ въ Турціи ніть. Въ-третьихъ, на Авоній можно жить какъ хочешь, въ богатомъ монастырів, въ біздномъ, въ особомъ домикій съ церковью, зная надъ собой одинъ лишь нравственный судъ — избраннаго духовника; въ пещерів, въ шалашів среди літса, подъ скалой на открытомъ воздуків—никто не мізшаєть. Увидить Турокъ, полицейскій или жандармъ, похвалить и скажеть: "Святой человівкь, пророку Иссів и пророчиців Маріамъ служить; и у насъ, в'Аллахъ! есть такіе хорошіе дервиши". Правда, что и въ Россіи иные рады видіть человівка Божія въ лісу; но вдругъ возьмется от-

вуда-то становой или какой-нибудь другой просвёщенный человёкъ и обнаружить предупредительное усердіе. "Зачёмъ это голый человёкь въ лёсу? Это безпорядокъ!" Отшельнику русскому и тяжелы такія просвёщенныя заботы...

Помнять русскіе монахи свою милую родину, вздыхають иногда о ней, благодарять ее за помощь, молятся за нее, и сами, конечно, ничего подобнаго приведенному выше не скажуть безь вызова; но если ихъ поставить au pied du mur, то они признаются, что эти соображенія върны. "Исправились, много исправились нечестивые Агаряне, и лучше многихъ—увы, многихъ!—христіанъ умѣють чтить чужую святыню!"

Пятая мёра: приказать болгарскимъ монастырямъ Хилендарю и Зографу признать *схизму*, или выгнать вонъ съ Аеона болгарскихъ монаховъ.

По последнить слухамь, эти оба монастыря встретили безмоленем патріаршее отлученіе. Неизвестно только, читали ли они его въ церввахъ своихъ. Впрочемъ, еслибъ они и не прочли его, то хотя это было бы явное ослушаніе духовнаго начальства, хотя это быль бы филетизмъ, но, во всякомъ случав, турецкое правительство опятьтаки не совсемъ солидарно съ патріархіей и съ эллинизмомъ, точно также какъ оно не солидарно во всемъ и съ экзархатомъ, и съ болгарскими чувствами.

Выгнать Болгаръ съ Авона безъ согласія Турокъ нельзя, а Туркамъ, повторяємъ, выгоднье Авонъ, пестрый, чъмъ Авонъ однородный.

Прибавимъ здёсь кстати и то, что въ греко-русскомъ Пантелеймоновскомъ монастырѣ прочли въ церкви объявление схизмы, которое не хотятъ читать въ Хилендарѣ и Зографѣ.

Вотъ и еще новое доказательство тому, что я утверждалъ не разъ, именно, что Болгары—одно, а Руссвіе—другое. Эту разницу видимо признаетъ и статья *Неологоса*, которую приписываютъ преосвященному Ликургу.

Навонецъ, шестая и послюдияя мъра, предлагаемая газетой, вовсе вздорная.

Она совътуетъ уничтожить аристократическое преобладаніе пяти какихъ-то монастырей, и дать всёмъ двадцати монастырямъ право голоса въ Протать. Это ужь Богъ знаетъ что такое! Въ Протать и теперь всё двадцать монастырей (изъкоторыхъ семнадцать греческихъ, два болгарскихъ и одинъ греко-русскій по населенію) имъють право голоса.

Во всёхъ газетахъ константинопольскихъ напечатано недавно, что въ патріархіи начались засёданія коммиссіи, приготовляющей про-ектъ дёйствій на Святой Горё.

Лица, изъ которыхъ она состоитъ, Варнскій и Ларисскій епископы, и свътскіе члены, гг. Антопуло в Психари, пользуются общимъ уваженіемъ въ Константинополь, и потому можно быть увърену, что справедливость и здравый смыслъ возьмутъ верхъ въ этомъ вопросъ. Кътому же, не надо забывать объ иновърной власти, которая не увлечена ничъмъ исключительно.

По странной игрѣ политическихъ событій, по исходу греко-белгарскаго вопроса, непредвидѣнному для многихъ людей, даже очень умныхъ и знающихъ Востокъ, оказывается, что въ наше время чистьйшіе интересы православія (не политическаго, а духовнаго) тѣсно связаны съ владычествомъ мусульманскаго государя.

Власть Магометова наслёдника есть залогь охраненія и свободы для христіанскаго аскетизма.

Я кончинь.

Я желаль, съ одной стороны, оправдать русских Аоонцевъ предъ турецкимъ правительствомъ; съ другой—я хотёлъ показать что всему совокупному Аоону выгодно теперешнее его положение самоуправлеления подъ султанскою властью.

Политическая власть Турокъ, церковная зависимость отъ Вселенской греческой патріархіи, денежная постоянная помощь изъ Россіи: воть тройная зависимость, заключающая въ себъ наилучшіе залоги внутренней свободы для Святой Горы.

Подвластная Туркамъ и населенная разноплеменными монахами, она сохранитъ свой истинный характеръ—быть самымъ върнымъ ипоческимъ убъжищемъ и очагомъ чистаго православія. Авонъ будетъ достигать только при такомъ порядкъ дълъ своей особенной цъли. Всякая племенная исключительность, русская, греческая, болгарская, одинаково погубитъ авонскую жизнь и лишитъ Авонъ смысла.

Мић хотћлось бы также оправдать асонскихъ Грековъ предъ рускимъ обществомъ.

Поверхностное знакомство нашего общества съ Востовомъ, туманъ и неотчетливость, съ которыми являются подобныя дъла издали, пугаютъ меня.

Было бы очень прискорбно, еслибы, по незнанію, благочестивые русскіе люди смёшали криви авинскихъ демагоговъ, слабости гречесвихъ епископовъ (насилуемыхъ отчасти крайними мивніями мірянъ) съ мирными и добрыми монахами Греками, живущими на Авонъ.

Повторяю, большинство ихъ еще не успѣло исказить своихъ церковныхъ убѣжденій племенными стремленіями; большинство ихъ живетъ попрежнему или жизнію строго аскетическою, или, по крайней мѣрѣ, мирною мѣстною жизнію, оставаясь равно чуждымъ и мірскому эллинству, и крайнему славизму. Пусть попрежнему посылаются на Авонъ денежныя приношенія и всякіе дары личной набожибсти, пусть Россія останется попрежнему "столбомъ православія", какъ зовуть ее многіе еще до сихъ поръ на Востокъ.

Не всв Греки одинаково красны и неразумны.

Греви—enfants terribles Востова. Они образумятся. Дальше имъ некуда идти... Россія же должна быть сповойна и простить пророчески, не дожидансь обращенія, которое не замедлить.

## Дополнение къ двумъ статьямъ о панславизмъ.

(1884 года).

Съ того времени, когда я писалъ эти двъ статьи, прошло одиннадиать метъ. Онъ были объ напечатаны въ «Русскомъ Въстникъ»
73-го года, вскоръ послъ помъстнаго Константинопольскаго Собора,
объявившаго Болгаръ «схизматиками». Понятно, какъ измънилось многое съ тъхъ поръ и унасъ, и въ Турціи... Теперь перковнаго разрыва
Русскихъ съ Греками опасаться уже нельзи, какъ можно было его
опасаться въ 70-хъ годахъ. Болгарія почти вся свободна, объединеніе ен отложено не на долго; дни турецкаго владычества по сю сторону Босфора сочтены. Русскіе люди все болье и болье начинаютъ,
повидимому, разочаровываться въ пользъ и цълесообразности политики чисто-эмансипаціонной, и можно надъяться, что близокъ часъ,
когда мы не только всь поймемъ, но и скажемъ громко, что присоедимене Царьграда, напр., гораздо необходимъе и государственнъе, чъмъ
платоническое освобожденіе Славянъ.

Понятное діло, что и мои взгляды, какъ на Церковный вопросъ, такъ и вообще на діла Православно-Турецкаго Востока, не могли не изміннться въ частностяхъ и оттінкахъ, оставаясь въ основаніяхъ . неизмінными.

Я върилъ и тогда, върю и теперь, что Россія, имъющая стать во главъ какой-то ново-восточной государственности, должна дать міру и новую культуру, замънить этой новой Славино-Восточной цивилизаціей отходящую цивилизацію Романо-Германской Европы. Я и тогда быль ученикомъ и ревностнымъ послёдователемъ нашего столь замъчательнаго и (увы!) до сихъ поръ одиноко стоящаго мыслителя Н. Я. Данилевскаго, который въ своей книгъ «Россія и Европа» сдёлалътакой великій шагъ на пути русской науки и русскаго самосознанія, обосновавши такъ твердо и ясно теорію смимы культурныхъ типовъ въ исторіи человъчества.

Но, какъ г. Данилевскій въ своей книгѣ слишкомъ вѣритъ въ Славянъ, слишкомъ исклично надѣется на нихъ, такъ и я самъ въ то время,

Digitized by GOOGIE

когда писаль эти двё первый статьи, живи въ Царьградё, —слишкомъ въ нихъ вёрилъ, слишкомъ надёнлся на самобытность ихъ духа. Поздиве, и даже очень скоро, и понялъ, что всё Славине, южные и западные, именно въ этомъ, столь дорогомъ для меня культурно-оризинальномъ смыслю, суть для насъ, Русскихъ, ничто иное, какъ неизбъжное политическое зло, ибо народы эти до сихъ поръ въ лицё "интеллигенціи" своей ничего, кромё самой пошлой и обыкновенной современной буржуазіи, міру не даютъ.

Это я интаюсь изобразить и доказать въ поздивнимить моихъ статьяхъ, и особенно въ следующей за ними "Византизмъ, и Славянство".

Но и вромъ подобныхъ, по тому же пути дальше ущедшихъ общихъ взглядовъ на Восточный вопросъ и на Великорусское культурное призваніе, самыя отношенія мом въ Греко-Болгарской церковной распръ наменнянсь довольно скоро при ближайшемъ знакомстве съ деломъ и при новомъ положени моемъ въ Константинополь, особенно благопріятнымъ для освіщенія всіхъ недавнихъ событій. Изучая вдісь діло ближе, узнавши и роль многихъ тайныхъ пружинъ, а понялъ, что Болгары не только отложились своевольно отъ Патріарха (т.-е. вопреви его запрещенію), чего не сділали въ свое времи ни Россіи, ни Сербія, ни Румынія, но и преднамъренно искали раскола, преднамъренно всячески затрудняли мирный исходъ, чтобы произвести больше политическихъ захватовъ; я понялъ, что они безтрепетно готовы потристи всю церковь и нарушить весьма существенные и важные уставы ся въ пользу своей неважной и видимо ни къ чему замъчательному не призванной народности. Они котёли ниёть Экзархать не административный, не топографическій въ опредвленных границахь, но экзархать племенной, "филетическій"—какъ выразилось греческое духовенство на Соборъ 72-го года. Экзархать или даже Патріархію административную или топографическую Вседенскій Патріархъ могъ бы имъ дать и быль бы вынуждень обстоятельствами сдёлать это позднёе... но Болгары желали Экзархата "илеменнаго", т.-е. чтобы всё Болгары, гдъ бы они ни находились, зависъли бы прямо и во всъхъ отношеніяхъ отъ своего національнаго духовенства. Конечно, Патріархъ не имплэ даже и права уступить ихъ желанівиъ въ такой формь. Болгары тогда отделились самовольно; а Соборъ объявиль ихъ отделенными, т.-е. отщепившимися, отщепенцами, "раскольниками"... Вотъ и все.

И такъ, когда я въ 73 году писалъ эти две предъидущія статьи о Панславизме, я, во 1-хъ, еще до многаго не додумался, до чего додумался въ Царьграде, несколько месяцевъ поздиве; а во 2-хъ, я былъ стесненъ и темъ, что, состоя тогда на консульской службе,— обязанъ былъ не по необходимости только, но и по совести, въ печати являться более дипломатомъ или политикомъ завтрашия одия, чемъ соціологомъ или политикомъ более широваго грядущаго;—и еще

Digitized by GOOGLE

моси авторскою зависимостью отъ той Редакціи, для которой я писаль изо-за полуторы тысячи версто, не зная навърное со всъми ли монми взглядами она будеть согласна.

По всёмъ этимъ причинамъ и нодписался я тогда подъ объими статьями этими—псевдонимомъ (Н. Константиновъ).

И несмотря на всю сдержанность мою и на всю изворотливость моего выраженія, Редакція "Русскаго Вістинка" сочла необходимымъ напечатать следующую вставку на первой странице. "Печатая эти "письма, доставленныя намъ лицомъ, долгое время жавущимъ на Во-"стокъ и составившимъ себъ опредъленныя воззрънія на нынъшнее, положение дель какъ тамъ, такъ и вообще въ Европе, им не береися "защищать все, что въ нихъ сказано. Въ некоторыхъ межніяхъ мы "можемъ оказаться несогласными съ авторомъ, но не можемъ, во вся-"комъ случав, не признать большаго интереса за его письмами, воз-"буждающими мысль, живо характеризующими положение дёль и наст-"роеніе умовъ, и приводящими вопросы времени къ обдуманному вы-"раженію". Я упоминаю объ этомъ вовсе не для того, чтобы выразить какое-нибудь неудовольствіе на столь уважаемую мною Редавцію г. Каткова, а скорве для того, чтобы оправдать себя и объяснить, что эти объ первыя статьи мои не только теперь, но и тогда выражали не вполит то, что я думаль и что я сталь печатать поздиве. Знамя мое было еще тогда не совсвиъ развернуто...

И при всемъ томъ, что оно было не совсемъ развернуто, иные Русскіе либерально-славнискаго духа уже и тогда сильно возмущались темъ, что я въ Болгарахъ осмеливаюсь не быть ослепленнымъ и называю вещи по имени. Они, кажется, даже презирали меня за эту прямоту и ясность, какъ за какую-то политическую наивность.

Я же въ этой прямота выраженій вижу и политическую пользу.

Я понимаю, что въ политивъ неръдко полезно или необходимо обманывать словами и фразами другихъ, чужеземцевъ;—но зачъмъ же обманывать самихъ себя и свое, русское, общество этими фразами и словами,—это миъ непонятно!

# византизмъ и славянство.

(Чтенія въ Имп. Общ. Исторіи и Древностей Россійскихъ).

1875 г.

# византизмъ и славянство.

T.

### Византизмъ древній.

Что такое Византизмъ?

Византизмъ есть прежде всего особаго рода образованность или культура, имъющая свои отличительные признаки, свои общія, ясныя, ръзкія, понятныя начала и свои опредъленныя въ исторіи нослъдствія.

Славизмъ, взятый во всецълости своей, есть еще сфинксъ, загадка. Отвлеченная идея Византизма крайне ясна и понятна. Эта общая идея слагается изъ нъсколькихъ частныхъ пдей религіозныхъ, - государственныхъ, правственныхъ, философскихъ и художественныхъ.

Ничего подобнаго мы не видимъ во Всеславянствъ. Представляя себъ мысленно Всеславизмъ, мы получаемъ только какое-то аморфическое, стихійное, неорганизованное представленіе, начто подобное виду дальнихъ и обширныхъ облаковъ, изъ которыхъ по мъръ приближенія ихъ, могутъ образоваться самыя разнообразныя фигуры.

Представляя себё мысленно Византизмъ, мы, напротивъ того, видимъ передъ собою какъ бы строгій, ясный планъ обширнаго и помістительнаго зданія. Мы знаемъ, напримітръ, что Византизмъ въ
Государствів значить—самодержавіе. Въ Религіи онъ значить Христіанство съ опреділенными чертами, отличающими его отъ Западныхъ
Перквей, отъ ересей и расколовъ. Въ нравственномъ мірі мы знаемъ,
что Византійскій идеалъ не имість того высокаго и во многихъ случаяхъ крайне преувеличеннаго понятія о земной личности человіческой, которое внесено въ исторію Германскимъ феодализмомъ; знаемъ
наклонность Византійскаго нравственнаго идеала къ разочарованію
во всемъ земномъ, въ счастьи, въ устойчивости нашей собственной
чистоты, въ способности нашей къ полному нравственному совершенству здісь, долу. Знаемъ, что Византизмъ (какъ и вообще Христіанство) отвергаетъ всякую надежду на всеобщее благоденствіе народовъ;

что она есть сильнѣйшая антитеза идеѣ всечеловѣчества въ смыслѣ земнаго всеравенства, земной всесвободы, земнаго всесовершенства и вседовольства.

Византизмъ даетъ также весьма ясныя представленія и въ области художественной или вообще эстетической: моды, обычан, вкусы, одежду, зодчество, утварь, все это легко себѣ вообразить нъсколько болье, или нъсколько менъе, Византійскимъ.

Византійская образованность смінила Греко-Римскую и предшествовала Романо-Германской. Воцареніе Константина можно считать началомъ полнаго торжества Византизма (IV вікъ по Р. Х.). Воцареніе Карла Великаго (IX вікъ), его вінчаніе Императорское, которое было діломъ Папства, можно считать первой попыткой Романо-Германской Европы выдолить різко свою образованность изъ обще-Византійской, которая до тіхъ поръ подчиняла себі, хотя бы только духовно, и всі Западныя страны...

Именно, вследъ за распаденіемъ искусственной Имперіи Карла, все ясне и ясне обозначаются те признави, которые составять, въ сововупности своей, картину особой, Европейской культуры, этой въ свое время новой всемірной цивилизаціи.

Начинають яснве обозначаться будущіе предвлы поздивишихь Западныхь Государствъ и частныхъ культуръ Италіи, Франціи, Германіи, близится крестовые походы, близится цввтущая эпоха рыцарства, феодализма Германскаго, положившаго основы чрезмврному самоуваженію лица (самоуваженію, которое, перейдя путемъ зависти и и подражанія сперва къ буржуазін, произвело демократическую революцію и породило всв эти нынвшнія фразы о безпредвльныхъ правахъ лица, а потомъ, дойдя до нижняхъ слоевъ Западнаго общества, сдвлало изъ всякаго простаго поденщика и сапожника существо, исвоверванное нервнымъ чувствомъ собственнаго достоинства). Вскоръ послъ этого раздаются и первые звуки романтической поэзін. Потомъ развивается Готическое зодчество, создается вскоръ Католическая поэма Данта и т. д. Папская власть ростеть съ того времени.

И такъ воцареніе Карла Великаго (9 въкъ)—вотъ приблизительная черта раздъла, послъ которой на Западъ стала болье и болье выясняться своя цивилизація и своя государственность.

Византійская цивилизація утрачиваеть съ этого віка изъ своего круга всі общирныя и населенныя страны Запада, но за то пріобрітаеть своему генію на Сіверо-Востокі Юго-Славянь, а потомъ и Россію.

Въка XV, XVI, XVII суть въка полнаго разцвъта *Европейской* цивилизаціи и время полнаго паденія Византійской государственности на той почвъ именно, гдъ она родилась и выросла.

Этотъ же самый XV въкъ, съ котораго началось цвътеніе Европы, есть въкъ первало усиленія Россіи, въкъ изгнанія Татаръ, сильнъй-

таго противу прежняго пересажденія къ намъ Византійской образованности, посредствомъ укрѣпленія Самодержавія, посредствомъ большаго умственнаго развитія мѣстнаго духовенства, посредствомъ установленія придворныхъ обычаевъ, модъ, вкусовъ и т. д. Это пора Іоанновъ, паденія Казани, завоеваній въ Сибири, вѣкъ постройки Василія Блаженнаго въ Москвѣ, постройки странной, неудовлетворительной, но до крайности своеобразной, Русской, указавшей яснѣе прежияго на свойственный намъ архитектурный стиль, именно на Индійское многогдавіе, приложенное къ Византійскимъ началамъ.

Но Россія, по многимъ причинамъ, о воторыхъ и не нахожу возможности здёсь распространяться, не вступила тогда же въ періодъ ивътущей сложности и многообразнаго зармоническаго творчества, подобно современной ей Европъ Вогрожденія.

Сважу лишь кратко.

Обломки Вазантизма, разсвянные Турецкой грозой на Западъ и на Сверъ, упали на двъ разныя почвы. На Западъ все свое, Романо-Германское, было уже и безъ того въ цвъту, было уже развито, роскошно, подготовлено; новое сближение съ Византией и, черезъ ея посредство, съ античнымъ міромъ, привело немедленно Европу къ той блистательной эпохъ, которую привыкли звать Возрождениемъ; но которую лучше бы звать эпохой сложнаю цвитения Запада; нбо такая эпоха подобная Возрождению была у всъхъ государствъ и во всъхъ культурахъ, эпоха многообразнаю и глубокаю развития, объединеннаю его выстемъ духовномъ и государственномъ единствъ всего, или частей.

Такая эпоха у Медо-Персовъ послѣдовала за прикосновеніемъ въ разлагающимся мірамъ Халдейскому и Египетскому, т.-е. эпоха Кира, Камбиза и особенно Дарія Гистаспа, у Эллиновъ во время и послѣ нервыхъ Персидскихъ войнъ, у Римлянъ послѣ Пуническихъ войнъ и все время первыхъ Кесарей, у Византіи во времена Өеодосіевъ, Юстиніана, и вообще во время борьбы противу ересей и варваровъ, у насъ Русскихъ со дней Петра Великаго.

Соприкасаясь съ Россіей въ XV въкъ и позднъе, Византизмъ находилъ еще безцвътность и простоту, бъдность, неприготовленность. Поэтому онъ глубоко переродиться у насъ не могъ, какъ на Западъ, онъ всосался у насъ общими чертами своими чище и безпрепятственнъе.

Нашу эпоху Возрожденія, нашъ XV въкъ, начало нашего болье сложнаго и органическаго цвътенія, наше, такъ сказать, единство въ многообразіи, надо искать въ XVII въкъ, во время Петра I-го или, по кранней мъръ, первые проблески при жизни его отца.

Европейскія вліянія (Польское, Голландское, Шведское, Нѣмецкое, Францувское) въ XVII п потомъ въ XVIII вѣкѣ играли ту же роль (хотя п дѣйствовали гораздо глубже), какую играли Византін и древній Эллинизмъ въ XV и XVI вѣкѣ на Западѣ.

Въ Западной Европъ старый, первоначальный, по преимуществу религіозный, Византазмъ долженъ былъ прежде глубоко переработаться сильными мѣстными началами Германизма: рыцарствомъ, романтизмомъ, готизмомъ (не безъ участія и Арабскаго вліянія), а потомъ тѣ же старыя Византійскія вліянія, чрезвычайно обновленныя долгимъ непониманіемъ, или забвеніемъ, падая на эту, уже крайне сложную, Европейскую почву XV и XVI вѣковъ, пробудили полный разцвѣтъ всего, что дотолѣ таилось еще въ пѣдрахъ Романо-Германскаго міра.

Замътить, что Византизмъ, падая на Западную почву въ этотъ второй разъ дъйствовалъ уже не столько религіозной стороной своей (не собственно Византійской, такъ сказать), ибо у Запада и безъ него своя религіозная сторона была уже очень развита и безпримърно могуча, а дъйствовалъ онъ косвенно, преимущественно Эллино-художественными и Римско-юридическими сторонами своими, остатками клиссической древности сохраненными имъ, а не спеціально Византійскими началами своими. Вездъ тогда на Западъ болъе или менъе усиливается Монархическая власть нъсколько въ ущербъ природному Германскому феодализму, войска вездъ стремятся принять характеръ государственный (болъе Римскій, диктаторіальный, монархическій, а не аристократически областной, какъ было прежде), обповляются несказанно мысль и искусство. Зодчество, вдохновляясь древними п Византійскими образцами, производитъ новыя сочетанія необычайной красоты и т. д.

У насъ же со временъ Петра принимается все это уже до того переработанное по своему Европой, что Россія, повидимому, очень скоро утрачиваеть Византійскій свой обликъ.

Однако это не совстви такъ. Основы нашего, какъ государственнаго, такъ и домашняго, быта остаются тесно связаны съ Византизмомъ. Можно бы, если бы мъсто и время позволяли, доказать, что и все художественное творчество наше глубоко проникнуто Византизмомъ въ мучшихъ проявленіяхъ своихъ. Но такъ какъ здісь діло идеть почти исвлючительно о вопросахъ государственныхъ, то я позволю себъ только напомнить о томъ, что Московскій дворецъ нашъ хотя и неудаченъ, но по намиренію своеобразніве Зимилю, н быль бы и лучше его, еслибы быль пестрве, а не былый, какъ сначала, и не песочный, какъ теперь, потому что пестрота и своеобразіе болье Византійской (чымь Петербургъ) Москвы плъняеть даже всъхъ иностранцевъ. Cyprien Robert говорить съ радостью, что Москва есть единственный Славанскій городъ, который онъ видель на свете; Ch. de Mazade, напротивъ того, говерять съ бъщенствомъ, что самый видъ Москвы есть видъ Азіятскій, чуждый муниципально-феодальной картинъ Запада и т. д. Кто изъ нихъ правъ? Я думаю оба, и это хорошо. Я напомию еще,

что наша серебрянная утварь, наши иконы, наши мозанки, созданія нашего Византизма, суть до сихъ поръ почти единственное спасеніе нашего эстетическаго самолюбія на выставкахъ, съ которыхъ пришлось бы намъ безъ этого Византизма бѣжать, закрывши лицо руками.

Скажу еще мимоходомъ, что всѣ наши лучшіе поэты и романисты: Пушкинъ, Лермонтовъ, Гоголь, Кольцовъ, оба Графа Толстые (и Левъ и Алексъй), заплатили богатую дань этому Византизму, той, или другой, его сторонѣ, государственной, или церковной, строгой, или теплой...

Но жарка свѣча Поселянина Предъ иконою Божіей Матери 1)

Это точно также Русскій Византизмъ, какъ и возгласъ Пушкина:

Иль Русскаго Царя безсильно слово?

Иль намь съ Европой спорить ново?

Иль мало насъ?...

Семья?... Но что-жь такое семья безъ Религіи? Что такое Русская семья безъ Христіанства? Что такое, наконецъ, Христіанство въ Россін безъ Византійскихъ осново и безъ Византійскихъ формо?...

И удержусь и больше ничего здёсь не сважу ни объ эстетическомъ творчествъ Русскихъ, ни о семейной нашей жизни.

Я буду говорить нѣсколько подробнѣе лишь о государственной организаціи нашей, о нашей государственной дисциплинѣ.

Я сказаль, что у нась при Петрѣ принялось многое цивилизующее, до того уже по своему переработанное Европой, что Государственная Россія какъ будто бы вовсе утратила не только обликъ Византизма, но и самыя существенныя стороны его духа.

Однако, сказаль я, это не совсёмъ такъ. Конечно, при видё нашей *пардіи* (la guarde), обмундированной и марширующей (marschiren) по Марсову полю (Champ de Mars) въ Санктпетербурго, не подумаеть сейчасъ же о Византійскихъ легіонахъ.

При взгляді на нашихъ Флигель-Адъютантовъ и Камергеровъ, не найдешь въ нихъ много сходства съ врещеными преторіянцами, палатинами <sup>2</sup>) и евнухами Өеодосія, или Іоанна Цимисхія. Однаво это войско, эти придворные (занимающіе при этомъ почти всі политическія и административныя должности), покоряются и служатъ одной идев Царизма, укріпившейся у насъ со временъ Іоанновъ, подъ Византійскимъ вліяніемъ.

Русскій Царизмъ къ тому же утвержденъ гораздо крѣпче Византійскаго Кесаризма, и вотъ почему:



<sup>1)</sup> Кольцовъ.

<sup>2)</sup> Primicerius sacri cubiculi, castrensis u т. д.

Византійскій Кесаризмъ имѣлъ диктаторіальное происхожденіе, муниципальный избирательный характерь.

Цинциннать, Фабій, Максимъ и Юлій Цезарь перешли постепенно и вполив закопно сперва въ Августа, Траяна п Діоклетіяна, а потомъ въ Константина, Юстиніяна, Іоанна Цимисхія.

Сперва диктатура въ языческомъ Римѣ имѣла значеніе законной, но временной, мѣры всемогущества, даруемаго священнымъ городомъ одному лицу; потомъ, посредствомъ законной же юридической фикціи священный городъ перенесъ свои полномочныя права, когда того потребовали обстоятельства, на голову пожизненнаго диктатора-Императора.

Въ IV же въвъ Христіанство воспользовалось этой готовой властью, привычной для народа, нашло въ ней себъ защиту и опору и помазало по Православному на новое царство этого пожизненнаго Римскаго Диктатора.

Естественность этой диктаторіальной власти была такова, привычка народовь къ ней такъ сильна, что подъ властью этихъ крещеныхъ и помазанныхъ Церковью диктаторовъ Византія пережила Западный языческій Римъ на 1100 слишкомъ лѣтъ, т.-е. почти на самый долгій срокъ государственной жизни народовъ. (Болье 1200 лѣтъ ни одна государственная система, какъ видно изъ исторіи, не жила: многія государства прожили гораздо меньше).

Подъ вліяніемъ Христіанства законы измінились во многихъ частностяхь; новое Римское Государство, еще и прежде Константина утратившее почти всі существенныя стороны прежняго конституціоннаго аристократического характера своего 1), обратилось, говоря нынішнимъ же языкомъ, въ государство бюрократическое, централизованное, самодержавное и демократическое (не въ смыслі народовластія, а въ смыслі равенства; лучше бы сказать эгалитарное). Уже Діоклетіанъ, предшественникъ Константина, послідній изъ языческихъ Императоровъ, тщетно боровшійся противу наплыва Христіанства, быль вынужденъ, для укріпленія дисциплины государственной, систематически организовать новое чиновничество, новую лістницу властей, исходящихъ отъ Императора (У Гизо можно найти въ "Ніstoire de la Civilisation" подробную таблицу этихъ властей, служившихъ градативно новому порядку).

Съ воцареніемъ Христіанскихъ Императоровъ, къ этимъ новымъ чиновническимъ властямъ прибавилось еще другое, несравненно болъе сильное средство общественной дисциплины—власть Церкви, власть и привилегія Епископовъ. Этого орудія древній Римъ не имълъ; у него не было такого сильнаго жреческаго, привилегированнаго сосло-

<sup>1)</sup> Я нарочно для ясности называю эти вещи по нынащиему приблевительно.

вія. У Христіанской Византін явилось это новое и чрезвычайно спасительное орудіє дисциплины.

И такъ, повторяю, Кесаризмъ Византійскій имѣлъ въ себѣ, какъ извѣстно, много жизненности и естественности, сообразиой съ обстоятельствами и потребностями времени. Онъ опирался на двѣ силы: на новую религію, которую даже и большая часть не христіанъ (т.-е. атеистовъ и деистовъ) нашего времени признаетъ наилучшей изъ всѣхъ дотолѣ бывшихъ религій ¹), и на древнее государственное право, формулированное такъ хорошо, какъ ни одно до него формулировано не было (насколько намъ извѣстно, ни Египетское, ни Персидское, ни Аеинское, ни Спартанское). Это счастливое сочетаніе очень древняго, привычнаго (т.-е. Римской диктатуры и муниципальности) съ самымъ новымъ и увлекательнымъ (т.-е. съ Христіанствомъ) и дало возможность первому Христіанскому Государству устоять такъ долго на почвѣ расшатанной, полустившей, среди самыхъ неблагопріятныхъ обстоятельствъ.

Кесарей изгоняли, мъняли, убивали, но святыни Кесаризма нивто не касался. Людей мъняли, но измънять организацію ег основи ея нивто не думаль.

Относительно Византійской исторів надо зам'ятить еще сл'ядующее. Въ нашей образованной публикъ распространены о Византін самыя иревратныя, или, лучше сказать, самыя вздорныя, одностороннія, или поверхностныя, понятія. Наша историческая наука была до послівдняго времени незръда и лишена самобытности. Западные писатели почти всё долго страдали (иногда и безсознательнымъ) пристрастіемъ нан въ республиканству, наи къ феодализму, или въ католичеству и протестанству, и потому Византія самодержавная, Православная и вовсе уже не феодальная, не могла внушать имъ ни въ чемъ ни малъншаго сочувствія. Есть въ обществъ, благодаря извъстному свладу школьнаго обученія, благодаря изв'ястному характеру легкаго чтенія и т. п., привычка, не долго думан, чувствовать симпатію въ инымъ историческимъ явленіямъ и почти отвращеніе въ другимъ. Тавъ, напр., и швола, и стихи, и множество статей и романовъ, пріучили всёхъ насъ съ раннихъ летъ съ содроганиемъ восторга читать о Марасонъ, Саламинъ и Платев и, отдавая все сочувствие наше Эллинскимъ республиканцамъ, смотръть на Персовъ почти съ ненавистью и презръніемъ.

<sup>1)</sup> Шоппенгауеръ предпочитаетъ Буддизиъ Христіанству, и извёстний компиляторъ Бюхнеръ поддерживаетъ его въ этомъ. Но интересно, что Буддизиъ, не признающій личнаго Бога, по словаиъ его же защитниковъ, во иногомъ другомъ более, нежели всявая другая религія, приближается къ Христіанству. Напримёръ: ученіемъ кротости, милосердія въ другимъ и строгости (аскетизиа) къ себъ Христіанство содержитъ тъ себъ все, что есть сильнаго и хорошаго во всёхъ другихъ религіяхъ.

Я помню, какъ я самъ, прочтя случайно (и у кого-же? — у Герцена!) о томъ какъ, во время бури, Персидскіе вельможи бросались сами въ море, чтобы облегчить корабль и спасти Ксеркса, какъ они поочередно подходили въ Царю и склонялись передъ нимъ прежде, чъмъ кинуться за бортъ... Я помню, какъ прочтя это, я задумался и сказалъ себъ въ первый разъ (а сколько разъ приходилось съ дътства и до зрълаго возраста вспоминать о классической Греко-Персидской борьбъ!): "Герценъ справедливо зоветъ это Персидскими Өермонилами. Это страшнъе и гораздо величавъе Оермопилъ! Это доказываетъ силу идеи, силу убъжденія, большую, чъмъ у самихъ сподвижниковъ Леонида; ибо гораздо легче положить свою голову въ пылу битвы, чъмъ обдуманно и холодно, безъ всякаго принужденія, ръшаться на самоубійство изъ за религіозно-государственной идеи!»

Съ этой минуты, я сознаюсь, сталъ на древнюю Персію смотрѣть уже не такъ, какъ пріучила меня школа 40 и 50 годовъ, поэзія и большинство историческихъ, попадавшихся миѣ, сочиненій. Я полагаю, что у многихъ есть какія нибудь подобнаго рода воспоминанія.

Мнѣ кажется главная причина тутъ въ томъ, что Персія не оставила намъ такихъ хорошихъ литературныхъ произведеній, какъ оставила Эллада. Греки умѣли изображать все реальнѣе и осязательнѣе, "теплѣе" такъ сказать, другихъ своихъ сосѣдей и современниковъ, и отъ того мы ихъ знаемъ лучше и любимъ больше, не смотря на всѣ ихъ пороки и ошибки.

Молчаніе не всегда есть признакъ безсодержательности. G. Sand хорошо называла иныхъ людей, исполненныхъ ума и души, по не одаренныхъ умъньемъ выразить свою внутреннюю жизнь, les grands muets; къ такимъ людямъ она причисляла и извъстнаго ученаго, G. S-t. Hilaire, который, повидимому, многое понималь и предвидель глубже своего товарища и соперника, Кювье, но не могъ никогда восторжествовать надъ нимъ въ спорахъ. Наука, однаво, во многомъ въ последствии оправдала St.-Hilair'а. Выть можеть и Персія была, сравнительно съ Греціей, такой же Grand Muet. Есть примеры и ближе къ намъ. Если разсматривать жизнь Россіи со временъ Петра I и до нашихъ временъ, развъ, она многосложностью своихъ явленій не драматичнъе, не поэтичнъе, не богаче, хотя бы исторіи однообразно-перемънчивой Франціи XIX въка? Но Франція XIX въка горить о себъ безпрестанно, а Россія до сихъ поръ еще не выучилась говорить о себъ хорошо и умно, и все еще продолжаеть нападать на чиновниковъ, или заботиться о всеобщей "пользв".

Римъ, средніе вѣка Европы, и тѣмъ болѣе Европа новѣйшаго, болѣе близкаго къ намъ, времени, оставили намъ также такую богатую, распространенную тысячами путей, литературу, что чувства, страданія, вкусы, подвиги и даже пороки Римлянъ, рыцарей, людей

Возрожденія, Реформы, людей пудры и фижмъ. людей Революціи и т. д., намъ знакомы, близки, болье, или менье, родственны. Отъ временъ Пизистрата, или даже отъ Троянской войны до временъ Бисмарка и Седанскаго пльна, передъ нами проходитъ великое множество лицъ привлекательныхъ, или антипатичныхъ, счастливыхъ и несчастныхъ, порочныхъ и добродътельныхъ, но во всякомъ случав множество лицъ живыхъ и понятныхъ намъ. Одинъ изъ насъ сочувствуетъ одному лицу, другой другому; одинъ изъ насъ предпочитаетъ характеръ аристократической націи, другому нравится демагогія; одинъ предпочитаетъ исторію Англіи временъ Елисаветы, другой Римъ въ эпоху блеска, третій Афины Перикла, четвертый Францію Людовика XIV, или Францію Конвента, но во всякомъ случав, для большаго числа образованнаго общества, жизнь всвхъ этихъ обществъ, жизнь живая, понятная хоть урывками, по понятная сердцу.

Византійское общество, повторяю, напротивъ того, пострадало отъ равнодумія, или недоброжелательства, писателей Западныхъ, отъ неприготовленности и долгой незрълости нашей Русской науки.

Византія представляется чёмъ-то (скажемъ просто, какъ говорится иногда въ словесныхъ бесёдахъ) сухимъ, скучнымъ, поповскимъ, и не только скучнымъ, но даже чёмъ-то жалкимъ и подлымъ.

Между падшимъ языческимъ Римомъ и эпохой Европейскаго Возрожденія обыкновенно представляется какая то зілющая темная пропасть варварства.

Конечно, литература историческая уже обладаеть нівсколькими прекрасными трудами, которые населяють мало-по-мало эту скучную бездну живыми тівнями и образами. (Таковы, напр., книги Амедея Тьерри).

Исторія цивилизаціи въ Европѣ Гизо написана и издана уже давнымъ давно. Въ ней мало повѣствовательнаго, бытоваго; ио за то движеніе идей, развитіе внутренняго нерва жизни, изображено съ геніальностью и силой. Гизо имѣлъ въ виду преимущественно Западъ; однако, говоря о Церкви Христіанской, онъ долженъ былъ поневолѣ безпрестанно касаться тѣхъ идей, тѣхъ интересовъ, вспоминать о тѣхъ людяхъ и событіяхъ, которые были одинаково важны и для Западнаго и для Восточно-Христіанскаго міра. Ибо варваства, въ смыслѣ совершенной дивости, простоты и безсознательности, вовсе не было въ эту эпоху, но была, какъ я въ началѣ уже сказалъ, общая Византійская образованность, которая нереступала тогда далеко за предѣлы Византійскаго Государства, точно такъже, какъ переступала государственные предѣлы Эллады когда-то Эллинская цивилизація, какъ переступаеть еще дальше теперь Европейская за свои политическія границы.

Есть и другія ученыя вниги, которыя могуть помочь намъ, если мы захотимъ восполнить тоть недостатокъ представленій, которымъ

Digitized by GOOGLE

мы, люди неспеціальные, страдаемъ, когда дёло васается Византіи. Но исвать охотниковъ мало, и до тёхъ поръ, пова найдутся хоть между Русскими, напр., люди съ такимъ же художественнымъ даро-

ваніемъ, какъ братья Тьерри, Маколей или Грановскій, люди, которые посвятили бы свой талантъ Византизму... пользы живой, сердеч-

ной пользы, не будеть.

Пусть бы вто-нибудь, напр., передвлаль или даже перевель просто, но изящно, на современный язывь Житія Святыхь, ту старую Четь-Минею Димитрія Ростовскаго, которую мы всь знаемь и всь не читаемь, и этого было бы достаточно, чтобы убъдиться, сколько въ Византизмъ было искренности, теплоты, геройства и поэзіи.

Византія не Персія Зороастра; источники для нея есть, источники крайне близкіе намъ, но нъть еще искусныхъ людей, которые съумъли бы пріучить наше воображеніе и сердце въ образамъ этого міра, съ одной стороны столь далеко отошедшаго, а съ другой вполнъ современнаго намъ и органически съ нашей духовной и государственной жизнью связаннаго.

Предисловіе вь одной изъ внигъ Амедея Тьерри (Derniers Temps de l' Empire d' Occident) содержить въ себъ преврасно выраженныя жалобы на пренебреженіе Западныхъ писателей въ Византійской исторіи. Онъ приписываеть, между прочимъ, иного важности пустой игръ словъ Ваз-Етріге (Нижняя Имперія, Имперія низвая, презрѣнная), и называеть лѣтописца, воторый первый раздѣлилъ Римскую Исторію на Исторію Верхней (Италійской) и Нижней (Греческой) Имперіи, лѣтописцемъ неудачливымъ, неловвимъ, несчастнымъ (malencontreux).

"Не надо забывать, — говорить Тьерри, — что именно Византія дала человічеству совершеннійшій въ мірі религіозный законъ— Христіанство. Византія распространила Христіанство; она дала ему единство и силу".

"И между гражданами Византійской Имперіи,—говорить онъ далве, «были люди, которыми могли бы гордиться всё эпохи, всякое общество!"

### ГЛАВА Ц.

#### Византизмъ въ Россіи.

Я сказаль, что Римскій Кесаризмь, оживленный Христіанствомь, даль возможность новому Риму (Византін) пережить старый Италійскій Римь на цёлую государственную нормамную жизнь, на инмое тысячельніе.

Условія Русскаго Православнаго Царизма были еще выгодиве.

Перенесенный на Русскую почву, Византизмъ встрётиль не то, что онъ находиль на берегахъ Средиземнаго моря, не племена, усталыя

отъ долгой образованности, не страны, ствсненныя у моря и отврытыя всякимъ враждебнымъ набъгамъ... нътъ! онъ нашелъ страну дикую, новую, едва доступную, общирную, онъ встрътилъ народъ простой, свъжій, ничего почти не испытавшій, простодушный, прямой въ своихъ върованіяхъ.

Вивсто избирательнаго, подвижнаго, пожизненнаго диктатора, Византизив нашель у насъ Великаго Князя Московскаго, патріархально и насл'ядственно управлявшаго Русью.

Въ Византизмъ царила одна отвлеченная юридическая идея: на Руси эта идея обръла себъ плоть и кровь въ Царскихъ родахъ, священныхъ для народа.

Родовое монархическое чувство, этотъ Великорусскій легитимизиъ, быль сперва обращенъ на домъ Рюрика, а потомъ на домъ Романовыхъ.

Родовое чувство, столь сильное на Западъ въ аристократическомъ элементь общества, у насъ же въ этомъ элементь всегда гораздо слабъйшее, нашло себъ главное выражение въ монархизиъ. Имъя сначала вотчинный (родовой) характеръ, наше Государство этимъ самымъ разтакъ, что родовое чувство общества у насъ вилось впоследствін приняло Государственное направленіе. Государство у насъ всегда было сильнве, глубже, выработаннве не только аристократін, но и самой семьи. Я, признаюсь, не понимаю тахъ, которые говорять о семейственности нашего народа. Я видель довольно много разныхъ народовъ на свъть и читаль, конечно, какъ читають многіе. Въ Крыму, въ Малороссін, въ Турцін, въ Австрін, въ Германін, вездъ я встрътиль то же. Я нашель, что всв почти иностранные народы, не только Нъщы и Англичане (это уже слишкомъ извъстно), но и столькіе другіе: Малороссы, Греки, Болгары, Сербы, візроятно (если візрить множеству внигь и разсказовъ) и сельскіе или вообще провинціальные Французы, даже Турки, гораздо семействениве насъ, Великороссовъ.

Обывновенно принято, что Турецкая семья— не семья. Это легко свазать и усповонться. Другое дёло свазать, что Христіанскій идеаль семьи выше Мусульманскаго идеала. Это, конечно, такъ, и у тёхъ Христіанскихъ народовъ, у которыхъ есть прирожденный, или выработанный ихъ исторіей, глубовій фамилизмъ, вакъ, наприм., у Германскихъ націй, онъ и выразился такъ сильно, твердо и прекрасно, какъ не выражался дотолё ни у кого и нигдѣ. Чтобы убѣдиться въ этомъ нагляднѣе, надо, съ одной стороны, вспомнить несравненную ни съ чѣмъ другимъ предесть семейныхъ картинъ Дивкенса, или Вальтеръ Скотта, и съ менѣе геніальной силой у всѣхъ почти Англійскихъ писателей. А съ другой,—Германскую правственную философію, которая первая развила строго идею семейнаго долга для долга, даже внѣ религіозной заповѣди. Можно ли вообразить себѣ великаго Вели-

• корусскаго писателя, который догадался бы прежде Нъщевъ изложить такой взглядъ и изложить бы его хорошо, оригинально, увлекательно? Будемъ искренни и скажемъ, что это, можетъ быть, грустная правда, но правда.

Что касается до художественныхъ изображеній, то пусть только сравнить вто-нибудь самыхъ даровитыхъ писателей нашихъ съ Ангувидить тотчась же, до чего я правъ. лійскими, и онъ можно сравнить семейныя картины Графа Л. Н. Толстого съ картинами Вальтеръ-Скотта, и особенно Диккенса? Развъ лота "Детства и Отрочества" можетъ сравниться съ теплотою, съ қакимъ-то страстнымъ эническимъ лиризмомъ Копперфильда? Развъ семейная жизнь "Войны и Мира", семейные (весьма немногосложные) идиллические оттънки въ произведенияхъ Тургенева и Гончарова равны по обилію и сил'в идиллических врасоть семейнымь картинамь Англійской литературы? Разв'в можно вообразить себ'в великаго Русскаго поэта, который написаль бы "Колоколь" Шиллера? Сильны ли семейныя чувства (сравнительно съ Германскимъ, конечно) у Пушкина, у Лермонтова и у самого полу-мужика Кольцова?

Совствить ли быль неправъ Бълинскій, когда надъ предисловіемъсвоимъ въ стихамъ Кольцова поставилъ эпиграфомъ стихи Апол. Григорьева?

Руссвій быть—
Увы—совсімь не такь глядать,
Хоть о семейности его
Славянофилы намь твердять
Уже давно, но, виновать,
Я въ немъ не вижу начего
Семейнаго.

Отчего шировій на всё руки "Питерщивъ" Писемскаго и угрюмый, пострадавшій въ семью, "Бирюкъ" Тургенева всёмъ показались въ свое время естественные, правдивые всёхъ à la G. Sand сельскихъ идиллій Григоровича? Григоровичъ зналъ хорошо языкъ крестьянъ, вёрно ивображалъ многіе тийы, у него было чувство несомнённое, но онъ попалъ на ложную дорогу слишкомъ уже добраго и твердаго фамилизма, который—увы—въ удёлъ Великоруссу не достался!

Я знаю, что многимъ высоконравственнымъ и благороднымъ людямъ больно слушать подобныя вещи; я знаю, что сознавать это правдой тяжело... Быть можетъ, мнъ и самому это больно. Но развъ мы поможемъ злу, скрывая его отъ себя и отъ другихъ?

Если это вло (и, конечно, вло большое), то лучше безпрестанно указывать на него, чтобы ему противодъйствовать сколько есть силъ: а увърять самихъ себя, что мы семейственны, потому только, что по-падаются и у насъ, тамъ и сямъ, согласныя, строго нравственныя по убъжденію, семьи, это было бы то же, что увърять: "Мы очень фео-

дальны въ общественной организаціи, потому что и у насъ есть древніе Княжескіе и Боярскіе многов'яковые роды, потому что и у насъ было и есть еще отчасти богатое благовоспитанное дворянство, недавно еще привилерированное, сравнительно съ другими влассами народа". Это такъ; но, въдь, чтобы судить върно общественный организмъ, необходимо сравнивать его съ другими такими же организмами; а рядомъ съ нами Германскіе народы развили, въ теченіе своей нсторической жизни, такіе великіе образцы аристократичности, съ одной стороны, и фамилизма-съ другой. Что мы должны же сознаться: намъ и въ томъ и въ другомъ отношеніи до нихъ далеко Еся́и мы найдемъ старинную чисто Великорусскую семью (т.-е., въ которой ни отецъ, ни мать не Нъмецкой крови, ни Греческой, ни даже Польской, или Малороссійской), крінкую и правственную, то мы увидимъ, во-первыхъ, что она держится больше всего Православіемъ, Церковью, Религіей, Византизмомъ, запов'ядью, понятіемъ граха, а не вив Религін стоящимъ и даже переживающимъ ее эенческимъ чувствомъ, принципомъ отвлеченнаго долга, однимъ словомъ, чувствомъ, не признающимъ гръха и заповъди, съ одной стороны, но и не допускающимъ либеральнаго или эстетическаго эвдемонизма-съ другой, не допускающимъ той согласной взаимной терпимости, которую такъ любило дворянство Романскихъ странъ XVII и XVIII вък. и воторое у насъ котвлъ проповъдывать Чернышевскій въ своемъ романь: "Что дълать?" Романъ этотъ, отвратительный художественно, грубый, дурно написанный, сдёлаль, однако, своего рода отрицательную пользу: онъ показалъ впервые ясно, чего именно хотять люди этого рода. И въ этихъ людяхъ свазался отчасти Великоруссизмъ, котя на этотъ разъ своими вредными сторонами, своими разрушительными выводами.

Всякое начало, доведенное односторонней последовательностью до какихъ-пибудь крайнихъ выводовъ, не только можетъ стать убійственнымъ, но даже и самоубійственнымъ. Такъ, напримъръ, еслибы пдею личной свободы довести до всёхъ крайнихъ выводовъ, то она могла бы, черезъ посредство крайней анархіи, довести до крайне деспотическаго коммунизма, до юридическаго постояннаго насилія всёхъ надъкаждымъ, или, съ другой стороны, до личнаго рабства. Дайте право людямъ вездъ продавать или отдавать себя въ въчный пожизненный наемъ изъ-за спокойствія, пропитанія, за долги и т. п., и вы увидите, сколько и въ наше время нашлось бы кръпостныхъ рабовъ, или полурабовъ, по волъ.

Слабосемейственность Великоруссизма сказалась ярко въ сочиненіяхъ нашихъ Нигилистовъ. Нигилисты старались повредить и Государству; но въ защиту государственности со всёхъ сторонъ поднялись безчисленныя и разнородныя силы, а въ защиту семейственности раздавались больше даровитые и благородные голоса, чёмъ поднимались силы реальныя, фактическія... Я прошу только посмотрёть внимательно и безстрашно на жизнь нашу и нашу художестненную литературу \*).

Если, напримъръ, нъкоторымъ извъстнымъ Славянофиламъ посчастливилось вырости въ кръпкихъ Великорусскихъ семьяхъ, то, во 1-хъ, всъ эти семьи были крайне Православными, а во 2-хъ, имъемъ ли мы логическое право всегда върить въ то, что намъ нравится, въ то, что мы любимъ, находить и у другихъ то, что намъ въ самихъ насъ дорого?

Въ этомъ-то смыслѣ я, самъ Великороссъ вполнѣ, въ прошлой главѣ сказалъ: "Что такое семъя безъ религи? Что такое религия безъ Христіанства? Что такое Христіанство въ Россіи безъ Православныхъ формъ, правилъ и обычаевъ, т.-е. безъ Византизма?"

Кто хочеть укрѣпить нашу семью, тоть долженъ дорожить всѣмъ, что касается Церкви нашей!

Дай Богъ, чтобы я быль неправъ, утверждан, что семейное начало у насъ слабо! Я буду очень радъ, если какая-нибудь точная статистика докажеть инв, что я ошибся, что я слишкомъ пессимисть въ отношеніи нашего фамилизма. Но пока мив этого не докажутъ, я буду стоять на своемъ, и находить, что не только у Германскихъ народовъ и у тёхъ представителей Романскихъ, у которыхъ было больше случайнаго Германизма, но и у Малороссовъ, у Грековъ, Юго-Славянъ, у Турокъ даже, семейное начало глубже и крёпче нашего.

Я говорю у Турокъ. Идеалъ Мусульманской семьи ниже Христанскаго; но личный ли темпераментъ Турокъ, условія лиихъ общественнаго развитія сдёлали то, что оки очень любитъ свою семью, свое родство, свой родъ, свой очагъ. У нихъ есть большое расположеніе въ семейному идиллизму.

<sup>&</sup>quot;) Анархическій и антитенческій, но крыпьо семейственний, Прудонизив мало иміль успівка въ среді нашей молодежи; ей правились болье утопіи сладострастія, Фурьеризмь, вольния сходки въ хрустальнихь дворцахь, чімь атенстическая рабочая семья Прудона. Прудонь Французь Німецкаго умственнаго воспитанія—Гегеліянець.

Вспомнимъ также о нашихъ сектантахъ, что у нихъ преобладаетъ: семейственность или общинность (т.-е. начто въ рода государственности)? Въ собственно же половомъ отношении они вса колеблются между крайнимъ аскетизмомъ (скопчествомъ) и крайнею распущенностью.

Возможенъ ля въ Россін соціалисть, подобный спокойному Німцу Струве (см. у Герцена: "Былое и Думн"), который такъ дорожиль візрностью и добродітелью своей будущей жени, что обращался въ френологіи для выбора себі подруги? Еще примітрь: Разь и прочель въ какой-то газеть, что одна молодая Англичанка или Американка объявила слідующее: "Если женщинамъ дадуть равния права и у меня будеть власть, и велю тотчась же закрыть всі нгорние и кофейние дома, —однимъ словомъ всі заведенія, которыя отвлекають мужчинь оть дома". Русская дама и дівнца, напротивь того, прежде всего подумала би, какъ самой пойти скорів туда, въ случай пріобрітенія всіхъ равнихь съ мужчинами правь.

И такъ, родовое чувство, повторяю, выразилось сравнительно у насъ и въ семь слабве, чъмъ у многихъ другихъ; въ аристократическомъ началь то же самое; всю силу нашего родоваго чувства исторія перенесла на Государственную власть, на Монархію, Царизиъ.

Когда я употребляю выражение: "аристократическое начало", надо понять, что я говорю въ самомъ общирномъ смыслъ. Я понимаю очень хорошо, что хотятъ сказать тъ, которые утверждають, что у насъ никогда не было аристократия; но нахожу, что этотъ оборотъ ръчи не совсъмъ правиленъ; онъ не исчерпываетъ явления вполнъ.

Аристовратическое начало у насъ было (и даже есть) какъ и вездё \*); но родовой и личный характеръ у него былъ (и есть) выраженъ гораздо слабе, чемъ во всехъ Западныхъ феодальныхъ аристократияхъ, или чемъ одинъ родовой въ муниципальной аристократии Древне-Римскихъ Патрицевъ и Оптиматовъ.

Привилегированные люди, единоличная власть, семья, разныя ассоціацін, общины, все это есть везді, все это реальныя силы, неизбіжныя части всіхть общественных роганизмовъ. Но они разнородно сопряжены и неравномірно сильны и ярки у разныхъ націй и въ разныя времена.

Такъ и не ошибусь, и думаю, если скажу, что въ началѣ развитія Государства всегда сильнѣе какое бы то ни быле аристократическое начало. Къ серединѣ жизни Государственной является наклонность къ единоличной власти (хоти бы въ видѣ сильнаго президентства, временной диктатуры, единоличной демагогіи или тиракіи какъ у Эллиновъ, въ ихъ цвѣтущемъ періодѣ), а къ старости и смерти воцариется демократическое, эгалитарное и либеральное начало.

Смотря по тому какой оттъновъ, какая реальная сила преобладала въ томъ или другомъ народъ, и всъ другія окращиваются имъ, проникаются его элементами.

У насъ родовой наслёдственный Царизмъ былъ такъ врёповъ, что и аристократическое начало у насъ приняло подъ его вліяніемъ служебный, полу родовой, слабо-родовой, несравненно боле Государственный, чемъ лично феодальный, и уже нисколько не муниципальный характеръ. Извёстно, что Мёстничество носило въ себё глубоко-служебный Государственный, чиновничій характеръ. Гордились Бояре службой Царской своихъ отцовъ и дёдовъ, а не древностью самаго рода, не своей личностью, не городомъ, наконецъ, или замкомъ, съ которыми бы сопряжены были ихъ власть и племя.

Усилія Царей рода Романовыхъ и самыя різкія преобразованія Петра измінням лишь частности, сущность не могла бы быть измінена.

<sup>\*)</sup> Оно было и въ Америкъ, въ лицъ Южнихъ Рабовладъльцевъ, Южнихъ помъщивовъ-демократовъ.

Ранги, введенные Петромъ, казалось бы, демократизировали дворянство въ принципъ. Всякій свободный человъкъ могъ достичь чиновъ, служа Царю (т.-е. Государству). Но оказалось на дълъ иное, Дворянство этимъ больше выдълилось изъ народа, фактически аристократизировалось, особенно въ высшихъ своихъ слояхъ.

До Петра было больше однообразія въ соціальной, бытовой картинів нашей, больше *сходства* въ частяхъ; съ Петра началось болье ясное, різкое разслоеніе нашего общества, явилось то разнообразіе, безъ котораго ніть полной жизни, ніть творчества у народовъ. Петръ, какъ извістно, утвердиль еще боліве и крізпостничество. Дворянство наше, поставленное между активнымъ вліяніемъ Царизма и пассивнымъ вліяніемъ подвластныхъ крестьянскихъ міровъ (ассоціацій), начало рости умомъ и властью, несмотря на подчиненіе Царизму.

Осталось только явиться Екатеринв II, чтобы обнаружился и досугъ, и вкусъ, и умственное творчество, и болъе идеальныя чувства въ общественной жизии. Деспотизмъ Петра быль прогрессивный и аристократическій, въ смыслі вышензложеннаго разслоенія общества. Либерализмъ Екатерины имълъ ръшительно тотъ же характеръ. Она вела Россію въ цвату, въ творчеству и росту. Она усиливала неравенство. Вотъ въ чемъ главная ея заслуга. Она охраняла крипостное право (цёлость міра, общины поземельной \*), распространяла даже это право на Малороссію и, съ другой стороны, давала льготы дворянству, уменьшала въ немъ служебный смыслъ и потому возвышала собственно аристократическія его свойства-родъ и личность; съ ея времени дворянство стало несколько независиме отъ Государства, но попрежнему оно преобладало и господствовало надъ другими классами націи. Оно еще болве выдвлилось, выяснилось, индивидуализировалось и вступило въ тотъ періодъ, когда изъ него постепенно вышли: Державинъ, Карамзинъ, Жуковскій, Батюшковъ, Пушкинъ, Гоголь и т. п.

Людовивъ XIV и Петръ I-й были отчасти современниками. Но самодержавіе Людовика XIV значительно уравняло Францію: оно стерло послідніе сліды могучей, прежней феодальной независимости. Франція слідующаго віна быстро пошла въ демократизаціи и политическому смішенію.

Самодержавіе Петра, напротивъ того, разслоило крѣпче прежняго Россію, приготовило болье прежняго аристократическія, разнообраз-

Digitized by GOOGLE

<sup>\*)</sup> Власть поміщика была стіснительной, т.-е. крівпкой охраной для цілости общини. Къ внутренней организацін прививалось внішнее давленіе. Отсюда прочность міра крестьянскаго, надо опасаться, чтоби предоставленный только внутреннему деспотивну своему, онъ бы не разложился. Въ сіверных губервіяхъ, гді помищиков не было, такъ, говорять, и случилось.

ныя по содержанію эпохи Екатерины и Александра I. Съ теченіемъ времени непрочное, малородовое дворянство наше, отжившее свой естественный вѣкъ, утратило свое исключительное положеніе, которое могло бы, сохраняясь, привести къ какому-нибудь насильственному разгрому снизу. Аристократическая роль дворянства кончилась не столько пониженіемъ его собственныхъ, правъ и вольностей, сколько дарованіемъ правъ и вольностей другимъ. Уравненіе неизбѣжное все-таки совершилось естественнымъ ходомъ развитія.

Мирный же характеръ этого уравненія произошель опять-таки отъ силы и прочности нашего родоваго наслёдственнаго Царизма, отъ того превраснаго, такъ связать, историческаго воспитанія которое онъ намъ даль; ибо въ созиданіи его соединились три могущественныхъ начала: Римскій Кесаризмъ, Христіанская дисциплина (ученіе покорности властямъ) и сосредоточившее всю силу свою на Царскомъ родё родовое начало наше, столь слабое (сравнительно) и въ семъй, и въ дворянствъ нашемъ и, можеть быть, въ самой общинъ нашей \*).

Съ самаго начала исторіи нашей мы видимъ странныя комбинаціи реальныхъ общественныхъ силъ, вовсе непохожія ни на Римско-Эллинскія, ни на Византійскія, ни на Европейскія. Удѣльная система наша соотвѣтствуетъ, съ одной стороны (если смотрѣть аналогически на начало всѣхъ Государствъ, извѣстныхъ исторіи), той первоначальной, простой по быту и понятіямъ, отличной отъ народа аристократіи, которую мы встрѣчаемъ при зарожденіи всѣхъ Государствъ, грубымъ Патриціямъ перваго Рима (и, вѣроятно, чему-нибудь подобному и у другихъ Итальянскихъ народовъ), Германскому первоначальному рыцарству и т. д.

Подвижность относительно міста, неподвижность и врізность относительно рода, перевість родоваго начала и надъ личнымъ и надъ избирательно-муниципальнымъ, которое представлялось народнымъ візчемъ городовъ.

Такова была наша удёльная система, если ее разсматривать какъ первобытную аристократію. Она танла въ себё, однако, глубокія монархическія свойства, именно потому, вёроятно, что внё одного рода Рюрика, внезапно столь размноженнаго, не было нивакой другой сильной и организованной аристократів. Самыя вёчевыя конституців наши

<sup>\*)</sup> Юго-Славянскія сельскія задруга им'яли гораздо бол'я семейний характеръ, чімъ наша община; въ Юго-Славянскихъ задругахъ зам'ятні родовой принципъ; въ нашихъ мірахъ—какі би государственний, общинний.

Вообще у Юго-Славянъ и у Грековъ два начала, семейно-натріархальное и придическо-муниципальное, больше какъ-то бросаются въ глаза, чёмъ у насъ.

Еще прибавлю: на какихъ идеалахъ, на семейнихъ ли собственно, или на религіознихъ, сосредоточилась поэтическая діятельность нашего простаго народа? У Малороссовъ, у Грековъ, у Сербовъ, у Болгаръ, и́втъ мистическихъ стихотвореній, а Великоросси простаго званія (у Раскольниковъ) весьма богати мистическими стихотвореніями.

были, вёроятно, такъ эгалитарны по духу своему, что ихъ отпоръ централизующей власти не могъ быть силенъ, какъ только все-Боярство выразило вполиё ясно и разъ навсегда, что оно и не феодально (не слишкомъ лично), и не муниципально, а служебно и все-государственно. Аристократія наша приняла, наконецъ, чиновный характеръ; чиновничество же, съ своей стороны, родовой, наслёдственный. Служба давала наслёдственныя права. Изгнанное исторіей изъ дворянства, изъ аристократіи начало рода разлилось по различнымъ другимъ составнымъ частямъ общества, проникло въ купеческое сословіе \*) и придало духовенству не бывшій въ Византіи наслюдственный левитизмъ.

Подъ вліяніемъ внѣшнихъ враговъ и подъ вліяніемъ дружественнаго Византизма кровная удѣльная аристократія пала и перешла, вмѣстѣ съ новыми родами, въ это простое служилое дворянство. При всѣхъ этихъ передвиженіяхъ и переходахъ, жизнь Россіи разнообразилась, развивалась; крѣпъ Царизмъ центральный, воспитанный Византизмомъ, и Русь все росла и все умнѣла.

И такъ у насъ были всегда слабъе, чъмъ у многихъ другихъ, муниципальное начало, родовое, наслъдственно-аристократическое и даже семейное, какъ и старалси это показать.

Сильны, могучи у насъ только три вещи: Византійское Православіе, родовое и безграничное Самодержавіе наше и, можеть быть, нашъ сельскій поземельный міръ (Такъ, по крайней мірѣ, думають многіе о нашей общинѣ; такъ думають наши охранители Православія и Самодержавія, Славянофилы, и, съ другой стороны, человѣкъ совершенно противоположный имъ, соціалисть Испанскій, Эмиль Кастеларъ. Объ общинѣ я разсуждать здѣсь не буду; цѣль моя вная).

Я хочу свазать, что Царизмъ нашъ, столь для насъ плодотворный п спасительный, окръпъ подъ вліяніемъ Православія, подъ вліяніемъ Византійскихъ идей, Византійской культуры.

Византійскія иден и чувства сплотили въ одно тёло полудикую Русь. Византизмъ далъ намъ силу перенести Татарскій погромъ и долгое данничество. Византійскій образъ Спаса осёнялъ на Великокняжескомъ внамени вёрующія войска Димитрія на томъ бранномъ полів, гдів мы впервые показали Татарамъ, что Русь Московская уже не прежняя, раздробленная, растерзанная Русь!

Византизить далъ намъ всю силу нашу въ борьбё съ Польшей, со Шведами, съ Франціей и съ Турціей. Подъ его внаменемъ, если мы будемъ ему вёрны, мы, конечно, будемъ въ силахъ выдержать настискъ и цёлой интернаціональной Европы, еслибы она, разрушивити у себя все благородное, осмёлилась когда-нибудь и намъ предписатъ гниль и сирадъ своихъ новыхъ законовъ о мелкомъ земномъ всеблаженстве, о земной радикальной всепошлости!

<sup>\*)</sup> Законы о состояніях»; сынь почетнал гражданина в т. п. Google

Г. Костомаровъ, несомивно талантливый Малороссъ, но вто же считаетъ его особенно пристрастнымъ въ Веливоруссизму? Однаво, стоитъ расврыть его "Исторію Смутнаго Времени" (не знаю, върно ли и помню заглавіе этой вниги) чтобы убъдиться, до чего важенъ для насъ Византизмъ съ тъмъ двойственнымъ харавтеромъ Церкви и рофоваю Самодержавія, съ которымъ онъ утвердился на Руси. Поляви были въ Москвъ; Царя или вовсе не было, или являлось нъсколько Самозванцевъ въ разныхъ мъстахъ, одинъ за другимъ. Войска были вездъ разбиты. Бояре измъняли, колебались, или были безсильны и безмолвны; въ самыхъ сельскихъ общинахъ царствовалъ глубовій раздоръ. Но стоило только Поляку войти въ шапкъ въ церковь или оказать мальйшее неуваженіе въ Православію, какъ немедленно распалялся Русскій патріотизмъ до страсти. "Одно Православіе объединяло тогда Русскихъ", говорить г. Костомаровъ.

Церковное же чувство и покорность властямъ (Византійская выправка) спасли насъ и въ 12 году. Извёстно, что многіе крестьяне наши (конечно, не всё, а застигнутые врасплохъ нашествіемъ) обрівли въ себів мало чисто-національнаго чувства въ первую минуту. Они грабили поміншчьи усадьбы, бунтовали противъ дворянъ, брали отъ Французовъ деньги. Духовенство, дворянство и купечество вели себя иначе. Но какъ только увидали люди, что Французы обдираютъ иконы и ставятъ въ нашихъ храмахъ лошадей, такъ народъ ожесточился, и все приняло иной оборотъ.

Къ тому же, и власти второстепенныя были тогда иныя: онъ умъли, не задумываясь, обуздывать неразумныя увлеченія.

А чему же служнии эти власти, какъ не тому же полу-Византійскому Царизму нашему? Чёмъ эти низшія власти были воспитаны и выдержаны, какъ не долгой Іерархической дисциплиной этой полу-Византійской Руси? Что, какъ не Православіе, скрѣпило насъ съ Малороссіей? Остальное все у Малороссовъ, въ преданіяхъ, въ воспитаціи историческомъ, было вовсе иное, на Московію мало похожее.

Что, какъ не сохранение въ Христіанствѣ Восточно-Византійскаго оттѣнка народомъ Бѣлой и Южной Руси дало намъ ту вещественную силу и то внутреннее чувство права, которыя рѣшили въ послѣдній разъ участь Польекаго вопроса?

Развъ не Византизиъ опредълниъ нашу роль въ веливихъ, по всемірному значенію, Восточныхъ дълахъ?

Даже Расколь нашъ Великорусскій носить на себѣ печать глубокаго Византизма. За мнимую порчу этого Византійскаго Православія осердилась часть народа на Церковь и Правительство, за новшества, за прогрессъ. Раскольники наши считають себя болѣе Византійцами, чѣмъ членовъ господствующей Церкви. И, сверхъ того (какъ явствуетъ изъ сознанія всѣхъ людей, изучавшихъ толково Расколъ нащъ), Рас-

кольники не признають за собою права политическаго бунта; знакомме довольно близко съ Церковной старой Словесностью, они въ ней, въ этой Византійской Словесности, находять постоянно учене о строгой покорности предержащимъ властямъ. Лучше, маглядине всёхъ объ этомъ писалъ Вас. Кельсіевъ. Я самъ, подобно ему, жилъ на Дунав и убъдился, что онъ отлично понялъ это дёло.

Если исключить изъ числа нашихъ разнообразныхъ сектантовъ малочисленныхъ Молоканъ и Духоборцевъ, въ которыхъ уже почти ничего Византійскаго не осталось, то главныя отрасли нестарообрядческаго раскола окажутся мистики: Хлысты и Скопцы.

Но и они не вполнѣ разрываютъ съ Православіемъ. Они даже большею частію чтутъ его, считая себя только передовыми людьми Вѣры, Иллюминатами, вдохновенными. Они вовсе не Протестанты. (Дервиши почти въ томъ же духѣ относятся въ Мусульманству; они не совсѣмъ оторванные сектанты; они, т.-е. дервиши, кажется, что-то среднее между нашими мистиками—Христовыми и Божьими Людьми—и нашими Православными отшельниками).

Византійскій духъ, Византійскія начала и вліянія, какъ сложная ткань нервной системы, проникають насквозь весь Великорусскій общественный организмъ.

Даже всв почти большіе бунты наши никогда не имвли ни Протестантскаго, ни либерально-демократическаго характера, а носили на себв своеобразную печать лже-легитизма, т.-е. того же родоваго и религіознаго монархическаго начала, которое создало все наше Государственное величіе.

Бунтъ Стеньки Разина не устоялъ, какъ только его люди убѣдились, что Государь несогласенъ съ ихъ Атаманомъ. Къ тому же, Разинъ постоянно старался показать, что онъ воюетъ не противу Крови Царской, а только противу Бояръ и согласнаго съ ними Духовенства.

Пугачовъ былъ умиве, чтобы бороться противъ Правительства Екатерины, котораго сила была несравненно больше силъ до-Петровской Руси; онъ обманулъ народъ, онъ воспользовался твиъ легитимизмомъ Великорусскимъ, о которомъ я говорилъ.

Нѣчто подобное же хотѣли пустить въ ходъ и наши молодые Европейскіе Якобинцы 20 годовъ.

Увъряютъ многіе, что на подобныхъ же монархическихъ недоразумъніяхъ держатся и теперь еще политическіе взгляды нъкоторыхъ сектантовъ.

Что же хотёль я этимъ сказать? Монархическое начало является у насъ единственнымъ организующимъ началомъ, главнымъ орудіемъ дисциплины, и это же самое начало служитъ знаменемъ бунтамъ? Да! Это такъ, и это еще невелико несчастіе. Безъ великихъ волненій ие можетъ прожить ни одинъ великій народъ. Но есть разныя волненія.

Есть волненія во время, раннія, и есть волненія не во время, позднія. Раннія способствують созиданію, позднія ускоряють гибель народа и Государства. Послі волненій плебеевь Римъ вступиль въ свой героическій періодъ; послі преторіанских вспышекъ и послі мирнаю движенія Христіань Римъ разрушился.

Протеставтская ранняя революція Англіи создала ея величіе, укрѣпила ея аристократическую конституцію. А Якобинская поздняя революція Французовъ стала залогомъ ихъ паденія.

Послѣ 30-лѣтняго религіознаго междоусобія въ Германіи явились фридрихъ ІІ, Гёте, Шиллеръ, Гумбольдтъ и т. д., а послѣ ничтожной и даже смѣшной борьбы 48 года,— Бюхнеры, Бюхнеры и Бюхнеры! (Развѣ это не упадокъ?) Что касается до геніальнаго Бисмарка, еще неизвѣстно, что онъ такое для Германіи, дѣйствительный ли возродитель, или одно изъ тѣхъ шумныхъ и блестящихъ лицъ, которыя являются всегда у народовъ наканунѣ ихъ паденія, чтобы собрать воедино и израсходовать навсегда всѣ послѣднія запасныя силы общества. Мнѣ кажется, вопросъ можетъ быть спорнымъ только на какуюнибудь четверть вѣка, т.-е., можно спрашивать себя, что такое эпоха Бисмарка? Эпоха Наполеона І, или Наполеона ІІ! Послюднее, я думаю, спориме.

Германія не моложе Франціи, ни по годамъ, ни по духу, ни по строю; если же Пруссія была моложе, то гдъ-жь теперь эта Пруссія?

До сихъ поръ всё наши волненія пришлись во время и съ ними именно потому и можно было справиться, что въ душахъ бунтующихъ были глубовія консервативныя начала, потому что всё наши бунты имёли болёе или менёе самозванническій или мнимо-легитимный характеръ.

Это разъ. А съ другой стороны, тутъ и неестественнаго ничего нѣтъ. Если какое-нибудь начало такъ сильно, какъ у насъ Монар-хическое, если это начало такъ глубоко проникаетъ всю національную жизнь, то понятно, что оно доджно, такъ сказать, разнообразно извиваться, изворачиваться и даже извращаться иногда, подъ вліяніемъ разнородныхъ и переходящихъ условій.

Русскіе Самозванническіе бунты наши доказывають только необычайную жизненность и силу нашего родоваго Царизма, столь тёсно и неразрывно связаннаго съ Византійскимъ Православіемъ.

Я осмѣлюсь даже, не колеблясь, сказать, что никакое Польское возстаніе и никакая. Пугачовщина не могуть повредить Россіи такъ, какъ могла бы ей повредить очень мирная, очень законная демократическая конституція.

О демократическихъ конституціяхъ я скажу подробнье позднье; здъсь же остановлюсь еще немного на Мусульманахърфізіге ву

Любонытно, что съ техъ поръ, какъ Мусульмане въ Турціи ближе ознакомились и съ Западомъ, и съ нами, мы, Русскіе, несмотря настолько войнъ и на старый политическій антагонизмъ нашъ съ Турціей, больще нравимся многимъ Туркамъ и личнымъ и государственнымъ характеромъ нашимъ, чвиъ Западные Европейцы. Церковный характеръ нашей Имперін внушаеть имъ уваженіе; они находять въ этой чертв много сходнаго съ религіознымъ характеромъ ихъ собственной народности. Наша дисциплина, наша почтительность и покорность илфинють ихъ; они говорять, что это наша сила, завидують намъ и указываютъ другъ другу на насъ, какъ на добрый примфръ. Если бы завтра Турецкое Правительство ушло съ Босфора, а Турки бы ушли не всв за нимъ съ Балканскаго полуострова, то, конечно, они всегда бы надъялись на насъ, какъ на защитниковъ протинъ тъхъ неизбъжныхъ притъсненій и оскорбленій, которымъ бы подвергались они отъ вчеращнихъ рабовъ своихъ. Юго-Славянъ и Грековъ, вообще довольно жестокихъ и грубыхъ.

Турки и теперь, по личному вкусу, предпочитаютъ насъ и Болгарамъ, и Сербамъ, и Грекамъ. Чиновники наши на Востокъ, монахи Асонскіе и Раскольники Дунайскіе (Турецкіе подданные), вообще Туркамъ нравятся больше чъмъ Европейцы Западные и чъмъ, подвластные имъ, Славяне и Греки.

Здёсь нёть мнё больше мёста, но гдё-нибудь, въ другой разъ, я опишу подробно любопытные разговоры, которые я очень недавно имёлъ объ Россіи съ однимъ Пашею, знавшимъ довольно хорошо Русскихъ, и еще съ двумя простыми, но умными, Мало-Азіатскими Старообрядцами. Эти послёдніе удивлялись Нечаевскому дёлу и съ негодованіемъ говорили мнё о тёхъ людихъ, которые хотёли бы въ Россіи Республику сдёлать.

"Помилуйте!" сказали они миѣ, съ силой во взглядѣ и голосѣ. "Да это всѣ должны за Царя встать. Мы вотъ и въ Турціи живемъ, а и намъ скверно объ этомъ слышать".

Два прівзжихъ изъ Россіи монаха были при этомъ.

— "Удивительно, свазали они, что съ этими молодыми господами двое, нивавъ изъ мъщанъ, студенты попались. Другое дъло, если господскіе дъти сердятся на Государя за освобожденіе крестьянъ. А этимъ-то что! Я изъ политического чувства не сталъ ихъ увърять, что между "господами" и "нигилистами" нътъ ничего общаго. Это недоразумение тъмъ спасительно, что мъщаетъ сближению анархистовъ съ народомъ).

Что касается до умнаго Паши, то онъ, прочтя Гоголя во Французскомъ переводъ, хотя и смъялся много, но потомъ важно сталъ развивать ту мысль, что у всъхъ этихъ комическихъ героевъ Гоголя одно хорошо и очень важно. Это ихъ почтеніе въ высшинъ, по чину

и званію, къ начальству и т. н. "Ваше Государство очень сильно, прибавиль онъ. Если Чичиковъ таковъ, что же должны быть умиме и хорошіе люди?"

— "Хорошіе люди, Паша мой, отвъчаль я, неръдко бывають хуже худыхь. Это иногда случается. Личная честность, вполив свободная, самоопредъляющаяся нравственность могуть лично же и нравиться и внушать уваженіе, но въ этихъ непрочныхъ вещахь мють ничею политического, организующаго. Очень хорошіе люди иногда ужасно вредять Государству, если политическое воспитаніе ихъ ложно, и Чичивовы, и Городничіе Гоголя несравненно иногда полезиве ихъ для цълаго ("pour l'ensemble politique", сказаль я")."

Паша согласился. Онъ говориль мнв много еще поучительнаго и умнаго о Руссвихь, о Раскольникахь, о Малороссахь, которыхь онь зваль: "Ces bons Hohols. Je les connais bien les Hohols", говориль онь; "mais les Lipovanes \*) Russes sont encore mieux. Ils me plaisent davantage. Они отличные граждане, гораздо лучше Грековъ и Болгаръ; и Малороссы, и Липоване ваши заботятся лишь о Религіи своей. А у Грековъ и у Болгаръ только одно на умв обезьянство политическое, конституція и т. п. вздоръ. Върьте мнв, — Россія будеть до такъ поръ сильна, пока у васъ ньть конституціи. Я боюсь Россій, не серою этого отъ васъ н, съ точки зрънія могю Турецкаго патріотизма, отъ всего сердиа желаль бы, чтобы у васъ сдплали конституцію. Но боюсь, что у васъ Государственные люди всегда какъто очень умны. Пожалуй, никогда не будетъ конституціи, и это для насъ, Туровъ, довольно страшно!"

Ко инвнію Паши и Мало-Азійскихъ Раскольниковъ прибавлю еще инвніе глубокомысленнаго Карлейля о Русскомъ народі:

"Что васается до меня (писалъ онъ Герцену), я признаюсь, что никогда не считалъ, а теперь (если это возможно) еще меньше, чъмъ прежде, считаю благомъ всеобщую подачу голосовъ во всъхъ ея видо-измъненіяхъ. Если она можетъ принести что-нибудь хорошее, то это такъ, какъ воспаленія въ нѣкоторыхъ смертныхъ болѣзняхъ. Я несравненно больше предпочитаю самый Царизмъ или даже великій Турвизмъ чистой анархіи (а я ее такой, по несчастію, считаю), развитой Парламентскимъ краснорѣчіемъ, свободой книгопечатанія и счетомъ голосовъ. Вашу общирную родину (т.-е. Россію) я всегда уважалъ, какъ какое-то огромное, темное, неразгаданное дитя Провидѣнія, котораго внутренній смыслъ еще неизвѣстенъ, но который очевидно не исполненъ въ наше время; она имѣетъ талантъ, въ которомъ она первенствуетъ и который даетъ ей мощь, далеко превышающую другія страны, талантъ, необходимый всѣмъ націямъ, всѣмъ суще-

<sup>\*)</sup> Старообрядцы.

ствамъ и безпощадно требуемый отъ нихъ всёхъ, подъ опасеніемъ наказаній,—талантъ повиновенія, который въ другихъ мёстахъ вышелъ изъ моды, особенно теперь!"

И не только покорность, но и другія высокія и добрыя чувства выработались въ народъ нашемъ отъ долгой дисциплины, подъ которой онъ жилъ.

Недавно я случайно встрётиль въ одномъ Православномъ журналѣ слёдующее замёчаніе:

"При ръшительномъ отсутствін всякой свободы и самобытности въ жизни гражданской и общественной, нашему простолюдину естественно было пытаться вознаградить себя самобытностью въ жизни духовной, самодъятельностью въ области мысли и чувства" ("Христіанское Чтеніе", "О Русскомъ простонародномъ мистицизмъ", Н. И. Барсова).

Правда, это привело въ расколамъ и ересямъ, но за то привело, съ одной стороны, къ поэтическому творчеству, а съ другой—къ равнодушно въ политическихъ внутреннихъ вопросахъ, къ высокой слабости демагогическаго духа, именно въ тому, чего хотело всегда Христіанство: "Царство мое не отъ міра сего".

Такое направленіе равно полезно и для практической мудрости народовъ въ политикъ, и для развитія поэтическихъ наклонностей. Практическая мудрость народа состоитъ именно въ томъ, чтобы не искать политической власти, чтобы какъ можно менъе мъщаться въ общегосударственныя дъла. Чъмъ ограниченные кругъ людей, мъщающихся въ политику, тъмъ эта политика тверже, толковье, тъмъ самые люди даже всегда пріятные, умитье.

Однимъ словомъ, съ какой бы стороны мы ни взглянули на Великорусскую жизнь и Государство, мы увидимъ, что Византизмъ, т.-е. Церковь и Царь, прямо или косвенно, но во всякомъ случав глубоко проникаютъ въ самыя нъдра нашего общественнаго организма.

Сила наша, дисциплина, исторія просв'ященія, поэзія, однимъ словомъ, все живое у насъ сопряжено органически съ родовой Монархіей нашей, освященной Православіемъ, котораго мы естественные насл'ядники и представители во вселенной.

Византизмъ организовалъ насъ, система Византійскихъ идей создала величіе наше, сопрягаясь съ нашими патріархальными, простыми началами, съ нашимъ, еще старымъ и грубымъ въ началъ, Славянскимъ матеріаломъ.

Измѣняя, даже въ тайных помыслах наших, этому Византизму, мы погубимъ Россію. Ибо тайные помыслы, рано или поздно, могутъ найти себъ случай для практическаго выраженія.

Увлекаясь то какой то холодной и обманчивой твнью скучнаго, презрвинаго всемірнаго блага, то одними племенными односторонними чувствами, мы можемъ неисцвлимо и преждевременно разстроить орга-

низмъ нашего Царства, могучій, но все-тави же способный, какъ и все на свътъ, къ бользни и даже разложенію, хотя бы и медленному.

Идея всечеловъческаго блага, религія всеобщей пользы,—самая холодная, прозанческая в вдобавокъ самая невъроятная, неосновательная изъ всёхъ религій.

Во всёхъ положительныхъ религіяхъ, вромё огромной поэзін ихъ, тромё ихъ необычайно организующей мощи, есть еще нёчто реамьное, осязательное. Въ идеть всеобщаю блага реамьнаю нють ничею Во всёхъ мистическихъ религіяхъ люди согласны, по крайней мёрё, въ исходномъ принципё: "Христось, Сынъ Божій, Спаситель"; "Римъ вёчный священный городъ Марса"; "Папа непогрёшимъ ех cathedra"; "Одинъ Богъ, и Магометъ Пророкъ его" и т. д.

А общее благо, если только начать о немъ думать (чего, обывновенно, говоря о благъ и пользъ, въ наше время и не дълають), что въ немъ окажется реальнаго, возможнаго?

Это самое сухое, ни къ чему хорошему, даже ни къ чему осязательному, не ведущее отвлеченіе, и больше ничего. Одинъ находить, что общее благо есть страдать и отдыхать поперемвню и потомъ молиться Богу; другой находить, что общее благо это—то работать, то наслаждаться, всегда и ничему не върить идаальному; а третій— только наслаждаться всегда и т. д.

Какъ это примирить, чтобы всемъ намъ было полезно (т.-е. пріятно-полезно, а не поучительно-полезно)?

Если космополитизмъ и всеобщая польза есть ничто иное какъ фраза, уже начинающая въ наше времи наводить скуку и внушать презрѣніе, то про племенное чувство нельзя того же сказать.

Однообразно настроенное и блаженное человъчество—это призракъ, и вовсе даже неврасивый и непривлекательный, но племя, разумъется,—явление очень реальное. Поэтому племенныя чувства и сочувствия кажутся сразу довольно естественными и понятными. Но и вънихъ много необдуманности, моднаго суевърія и фразы.

Что такое племя безъ системы своихъ религіозныхъ и государственныхъ идей? За что его любить? За кровь? Но кровь, въдь, съ одной стороны ни у кого не чиста, и Богъ знаетъ, какую кровь иногда любишь, полагая, что любишь свою, близкую. И что такое чистая кровь? Безплодіе духовное! Всѣ великія націи очень смѣшанной крови.

Языкъ? Но языкъ что такое? Языкъ дорогъ особенно какъ выраженіе родственныхъ и дорогихъ намъ идей и чувствъ. Анти-европейскія блестящія выходки Герцена, читаемыя на французском языкъ, производять болье русское впечатлёніе, чёмъ по-русски написанныя статьи Голоса и т. п.

Любить племя за племя—натяжка и ложь. Другое дёло, если племя родственное хоть въ чемъ нибудь согласно съ нашими особыми ндеями, съ нашими коренными чувствами.

Иден же національностей въ томъ видѣ, въ какомъ ее ввелъ въ политику Наполеонъ III, въ ея нынѣшнемъ модномъ видѣ, есть ничто иное, какъ тотъ же *пиберальный демократизмъ*, который давно уже трудится надъ разрушеніемъ великихъ культурныхъ міровъ Запада.

Равенство лицъ, равенство сословій, равенство (т.-е. однообразів), провинцій, равенство націй,—это все одинъ и тотъ же процессъ; въ сущности, все то же всеобщее равенство, всеобщая свобода, всеобщая пріятная польза, всеобщее благо, всеобщая анархія, либо всеобщая мирная скука.

Идея національностей чисто племенныхъ въ томъ виді, въ какомъ она является въ XIX віні, есть идея, въ сущности, вполні космо-политическая, анти-государственная, противу-религіозная, имінощая въ себі много разрушительной силы и ничего созидающаго, націй культурой не обособляющая; ибо культура есть ничто иное, какъ своеобразіе \*); а своеобразіе ныні почти везді гибнеть преимущественно отъ политической свободы. Индивидуализма губить индивидуальность людей, областей и націй.

Франція погубила себя окончательно этимъ принципомъ; подождемъ коть немножко еще, что станется съ Германіей! Ея поздніе лавры еще очень зелены, а организмъ едва ли моложе Французскаго.

Кто радикаль отъявленный, то есть разрушитель, тоть пусть любить чистую племенную національную идею; ибо она есть лишь частное видонзміненіе космополитической, разрушительной идеи.

Но тотъ, кто не радикалъ, тотъ пусть подумаетъ хоть немного о томъ, что я сказалъ.

### ГЛАВАШ.

#### Что такое Славизмъ.

Отвѣта нѣтъ!

Напрасно мы будемъ искать какія-нибудь ясныя, рёзкія черты, какія-нибудь опредёленныя и яркія историческія свойства, которыя были бы общи всёмъ Славянамъ.

Славизмъ можно понимать только какъ племенное этнографическое отвлечение, какъ идею общей крови (хотя и не совсвиъ чистой) и сходныхъ языковъ.

Идея Славизма не представляеть отвлеченія историческаго, т. е. такого, подъ которымь бы разумівлись, какъ въ квинть-эссенціи, всі отличительные признаки религіозные, юридическіе, бытовые, художественные, составляющіе, въ совокупности своей, полную и живую историческую картину изв'єстной культуры.

<sup>\*)</sup> Китаець и Турокь поэтому конечно культурные Бельгійца и Швейцарца!

Орідітіzed by

Скажите: Китанзиъ, Китайская культура всякому, болъе или менъе ясно.

Скажите: Европензмъ, и, несмотря на всю сложность Западно-Европейской исторін, есть нівоторыя черты, общія всёмъ эпохамъ, всёмъ Государствамъ Запада,—черты, которыхъ совокупность можетъ послужить для исторической влассификаціи, для опредёленія, чёмъ именно Романо-Германская культура, взятая во всецілости, отличалась и отличается теперь отъ всёхъ другихъ, погибшихъ и существующихъ, культуръ, отъ Японо-Китайской, отъ Исламизма, Древне-Египетской, Халдейской, Персидской, Эллинской, Римской и Византійской.

Частныя цивилизаціи: Англо-Саксонскую, Испанскую, Итальянскую, Германскую также не трудно опредёлить въ совокупности ихъ отличительныхъ признаковъ. У каждой изъ этихъ частныхъ цивилизацій была одна общая литература, одна государственная форма выяснилась при началѣ ихъ цевтенія, одна какая-нибудь религія (Католическая или Протестантская) была тёсто связана съ ихъ историческими судьбами; школа жипописи, архитектурные стили, музыкальныя мелодіи, философское направленіе были у каждой свои, болѣе или менѣе выработанныя, ясныя, наглядныя, доступныя изученію.

Такимъ образомъ не только Германизмъ, Англо-Саксонство, Французская культура, Старо-Испанская, Итальянская культура временъ Данта, Льва Х-го, Рафаеля и т. д., не только, я говорю, эти отвлеченныя идеи частныхъ Западныхъ культуръ соотвётствують яснымъ историческимъ картинамъ, но и боле общая идея Европеизма, противопоставленная Византизму, Элленизму, Риму, и т. д., кажется отъ подобнаго сравненія ясной и опредёленной.

Такъ, напр., если бы на всю Европу, съ прошедшимъ ея и настоящимъ, смотрълъ какой-нибудь вполнъ безпристрастный и наиболье развитой человъкъ не Христіанскаю исповиданія, онъ бы сказаль себъ, что нигдъ онъ не видалъ еще такого сильнаго развитія власти духовной (а вслёдствіе того и политическаго вліянія), какъ у одною старшаю жреца, живущаю въ одномъ изъ южныхъ юродовъ, нигдъ прежде не видълъ бы онъ, быть можетъ, такой пламенной, одушевленной религіозности у Царей и народовъ, нигдъ такого нъжнаго, кружевнаго, величественнаго и восторженнаго, такъ сказать, стиля въ постройкъ храмовъ, нигдъ не видалъ бы онъ такого высоваго, преувеличеннаго даже понятія о достоинствъ личности человъческой, о личной чести, о самоуправляющейся нравственности, сперва въ одномъ сословіи, а потомъ и въ другихъ, нигдъ такого уваженія и такой любезности къ женщинамъ и т. д.

Потомъ увидалъ бы онъ атензиъ, какого еще нигдѣ не бывало, демагогію страшнѣе Аеинской демагогів, ноненія повсемѣстныя на прежде столь священного жереца, увидёль бы, небывалыя нигдё дотолё, открытін реальной науки, машины и т. д.

И такъ, даже и столь общая идея Европеизма ясна и соотвътствуетъ одной, такъ сказать, органически связной исторической картинъ.

Гдъ же подобная исная, общая идея Славизма? Гдъ соотвътственная этой идеи яркая и живая историческая картина?

Отдёльныя историческія вартины Славянскихъ Государствъ довольно ясны (хотя въ нёвоторыхъ отношеніяхъ все-таки менёе арки и богаты своеобразнымъ содержаніемъ, чёмъ отдёльныя историческія картины Франціи, Германіи, Англіи, Испаніи); но гдё же общая связь этихъ отдёльныхъ, положимъ и живыхъ, при близкомъ разсмотръніи, картинъ? Она термется въ баснословныхъ временахъ Гостомысловъ, Пястовъ, Аспаруховъ, Любушей и т. д.

Исторіи Древне-Болгарскаго и Древне-Сербскаго Царствъ очень безцвѣтны и ничего особеннаго, рѣзко характернаго, Славянскаго не представляють: онѣ очень скоро вошли въ потокъ Византійской культуры, "не бросивши вѣкамъ ни мысли плодовитой, ни геніемъ начатаго труда"; а съ паденіемъ Византійскаго Государства пресѣклась и ихъ недозрѣлая до своеобразно-культурнаго періода Государственная жизнь.

Чехи? Чехи? О Чехахъ говорить у насъ очень трудно. У насъ принято за правило говорить имъ всикаго рода лестныя вещи \*); писатели наши считаютъ долгомъ ставить Чеховъ непремѣнно выше Русскихъ. Почему? Я не знаю. Потому ли, что народъ ихъ грамотнѣе нашего; потому ли, что у нихъ когда-то были благородный Гусъ и страшный Жижка, а теперь есть только "честные" и "ученые" Ригеръ и Палацкій?

Конечно, Чехи—братья намъ; они полезны, не говорю, Славизму (ибо, какъ я сказалъ, Славизма нѣтъ), а Славянству, т. е. племенной совокупности Славянъ; они полезны какъ передовая баттарея Славянства, принимающая на себя первые удары Германизма.

Но, съ точки зрвнія вышеприведенныхъ культурныхъ отличій, мельзя ли Чеховъ вообще назвать прекраснымъ орудіємъ Німецкой фабрики, которое Славяне отбили у Німцевъ, выкрасили чуть-чуть другимъ цвітомъ и повернули противъ Германіи?

Нельзя ли ихъ назвать, въ отношеніи ихъ быта, привычекъ, даже правственныхъ свойствъ, въ отношеніи ихъ внутренняго, юридическаго, воспитанія Нѣмцами, переведенными на Славянскій языкъ?

Если они братья, то зачёмъ же съ братьями эта вёчная дипломатія, это гуманное церемонимейстерство, которое мёшаетъ называть

<sup>\*)</sup> Теперь, слава Богу, не такъ ужь! (1884 г.).



веши по имени? У нынъщнихъ Чеховъ есть, пожалуй, самобытность, но вовсе нъть своеобразія. Высшая ученость, напр., есть большая сила, но ужь, конечно, эта сила не исключительно Славянская. она могла только способствовать из изучению, къ пониманию Древне-Славянскихъ, доть сволько-нибудь своебразныхъ началъ; но отъ пониманія прошедшаго и преходящаго до творчества въ настоящемъ и даже до прочнаго охраненія еще ділая бездна безсилія. Грамотность простаго народа многіе считають пеобычайнымь и несомивнинымь благомь: но. въдь, нельзя же сказать, что это благо есть открытіе Славянъ или что пріобретеніе его Славянамъ доступно более, чемъ другимъ народамъ и племенамъ? "Краледворскац Рукопись", "Судъ Любуши" и т. п. преврасныя вещи, но эти археологическія драгоцінности мало приложимы теперь къ странъ, въ которой уже давно тъсно, которая обработана по-Европейски, гдв, за отсутствіемъ родовой аристократіи (она, какъ извъстно, онъмечилась, хотя и существуетъ), духомъ страны править вполив и до крайности современно, по-Западному править ученая буржувзія. Гдів-же Любушів найти себів туть живое мівсто?

Даже нравственными, личными свойствами своими Чехъ очень напоминаетъ Нёмца, быть можетъ, съ нёсколько Южно-Германскимъ, более пріятнымъ оттенкомъ. Опъ скроменъ, стоекъ, терпёливъ, въ семейной жизни расположенъ къ порядку, музыкантъ \*).

Политическая исторія сдёлала Чеховъ осторожными, искусными въ либеральной дипломатіи. Они вполнѣ по-Европейски мастера собирать митинги, дёлать демонстраціи во время и не рискуя открытыми возстаніями. Они не хотять принадлежать Россіи, но крайне дорожать ею для устрашенія Австріи. Однимъ словомъ, все у нихъ какъто на мѣстѣ, все въ порядкѣ, все по модному вполнѣ.

Прибавимъ, что они все-таки Католиви и воспоминанія о Гусъ имъютъ у нихъ, надо же согласиться, болье національный, чёмъ религіозный, харавтеръ.

Я не говорю, что это все непременно худо или что это все невыгодно для Славянства. Напротивъ того, вероятно глубовая германизація не чувствъ и стремленій политическихъ, а ума и быта національнаго, была необходима Чехамъ для политической борьбы противу Германизма.

<sup>\*)</sup> S.-Rene Taillandier, человъкъ умъренно диберальний, и потому, естественно, молящийся, на, такъ называемий, tiers-état, вездъ, гдъ онъ его встръчаетъ нли чуетъ, къ Чехамъ очень расположенъ и умоляетъ ихъ только бить подальше отъ этой деспотической, Византійской Россіи. "Ви не то, что Поляки съ ихъ возвишенними неосторожностями (imprudences sublimes); ви виработали у себя, благодаря близости Нъмцевъ, tiers-état; ваши добродътели болъе буржувани. Зачъмъ же вамъ необдуманние поступки и слова? Не нужно болъе поъздокъ въ Москву?" говориль Чехамъ этотъ Французъ въ 70-мъ году, въ "Revue des deux mondes". Я съ нимъ впрочемъ согласенъ:—на кой намъ прахъ—эти Чехи!

Вставленной въ Германское море малочисленной Славянской нація нужно было вооружиться jusqu'aux dents встан тіми силами, которыми такъ богато было издавна это Германское море; сохраняя больше Древне-Славянскаго въ быть и уміт, она, можеть быть, не устояла бы противъ болье зрізлыхъ и сложныхъ Германскихъ рессурсовъ.

Такъ какъ здёсь главная рёчь идетъ не о томъ, что хорошо или что худо, а лишь о томъ, что особенно свойственно Славянамъ, о томъ, что въ нихъ оригинально и характерно, то можно себё нозволожая битва и сдача Праги не сокрушили бы чешскую націю и не подчинили ее на столько вёковъ Католицизму и Нёмцамъ (т.-е. Европё), то, изъ соединенія полу-Православныхъ, полу-Протестантскихъ стремленій Гуситства съ коммунизмомъ Таборитовъ и съ мощью мёстной аристократіи, могло бы выработаться нёчто крайне своеобразное и, ножалуй, Славянское, уже потому одному Славянское, что такое оригинальное сочетаніе и примиреніе соціализма съ Византизмомъ и феодальностью не было ни у кого видано дотолё.

Но исторія судила иначе, и Чехи, войдя раньше всёхъ Славянъ и надолго въ общій потокъ Романо-Германской цивилизаціи, раньше всёхъ другихъ Славянъ пришли къ ученому сознанію илеменнаго Славизма, но за то, вёроятно, меньше всёхъ другихъ Славянъ сохранили въ себё что-либо безсознательно, наивно, реально и прочно существующее Славянское.

Они подобны пожилому мужчинъ, который утратиль силы плодотворныя, но не утратиль мужества и чувства. Они съ восторгомъ создали бы, въроятно, что-нибудь свое, если бы могли, если бы одной учености, если бы одного хорошаго знанія началь и судебъ Славянскихъ было достаточно для творчества, для организаціи.

Но, увы! Ученый Австрійскій Консуль Ханъ, который, долго обитая въ Эпиръ, записываль тамъ Греко-Албанскія старыя ви недавно созданныя эпическія пъсни Эпиротовъ, самъ не твориль ихъ! А сочиняютъ ихъ (и теперь еще, кажется, во всей ихъ наивной свъжести) горные паликары Греки и Арнауты, полуграмотные или безграмотные мужики въ старыхъ фустанеллахъ.

Своеобразное народное ,творчество (какъ показываетъ намъ вся исторія) происходило совокупными дъйствіями сознательныхъ умовъ и наивныхъ началъ, данныхъ жизнью: нуждами, страстями, вкусами, привязанностями, даже тъмъ, что зовуть обыкновенно невъжествомъ. Въ этомъ смыслъ можно позволить себъ сказать, что знаніе и незнаніе были (до сихъ поръ, по крайней мъръ) разносильными двигателями историческаго развитія. Ибо подъ развитіемъ, разумъется, надо понимать не одну ученость, какъ думаютъ (опять-таки по незнанію) многіе, а нъкій, весьма сложный, процессъ народной жизни, процессъ

въ значительной степени безсознательный и до сихъ поръ еще не ясно постигнутый соціальной наукой. У Чеховъ, повторяю, очень сильно Славянское сознаніе, но гдѣ у нихъ, въ Чехіи и Моравіи, богатство и прочность древнихъ или, напротивъ того, вовсе новыхъ, Славянскихъ, Чешскихъ привычекъ, произведеній, вкусовъ и т. д.? Все Европейское! Итакъ и не знаю, ито можетъ отвергнуть то, что и выше сказалъ: Чехія есть орудіе Нѣмецкой работы, обращенное нынѣ Славянами противъ Германизма.

Гдв же туть славизмъ?

Теперь поговоримъ о Болгарахъ.

Болгары воспитаны Гревами въ томъ смислѣ, въ какомъ Чехи воспитаны Нѣмцами. Вѣра у Болгаръ съ Греками одна, привычки схожи; религіовныя понятія до послѣдняго времени были одинаковы. Въ сельскихъ обычанхъ, въ повѣрьяхъ, постройкахъ и т. п. есть отличія, но эти отличія, такъ не велики (кромѣ языка), что во многихъ отношеніяхъ между Грекомъ Критскимъ и Грекомъ Эпирскимъ, Грекомъ Кефалонитомъ и Грекомъ Фракійскимъ, есть больше разницы бытовой и психической (личной, то есть), чѣмъ между Грекомъ Фракійскимъ и Болгариномъ той же страны, или между Грекомъ Македонскимъ и Болгариномъ.

Это я говорю о сельскомъ населеніи, которое еще гораздо різче отличается одно отъ другаго, чёмъ городское. Тотчасъ же по прівздё моемъ на Востокъ умълъ я по физіономін, по пріемамъ, по одеждъ, отличать Оракійскаго Грека отъ Эпирота и Грека островитанина, а потомъ и по характеру. Оракійскій Грекъ, сравнительно съ островитяниномъ и Эпиротомъ (Албанцемъ), робовъ, остороженъ и тяжелъ, вообще не слишкомъ врасивъ, не особенно смуглъ, одътъ какъ Болгаринъ. Островетянинъ (Критянинъ, на пр.) изященъ, красивъ, отваженъ, гордъ, тоновъ и вибств добродушенъ, дасковъ: онъ и по чувствамъ, не только по виду, романтичние и Оракійскаго Грека и Албанца; онъ моряка, наконецъ. Албанецъ, или Эпиротъ, вообще некрасивъ, очень бледень, худь, но обыкновенно граціозень, самолюбивь и подвижень до нельзя, воинствень: романтизмъ его чисто военный: эротическаго романтизма у него нътъ. Критянинъ влюбляется, Эпиротъ никогда. Народныя пъсня Крита исполнены эротизма; пъсни Эпира сухи и строго - воинственны. Воть вакая разница! Различать же Оракійскаго Грека отъ Оракійскаго Болгарина, я, сознаюсь, въ 10 леть не выучился. Кто виновать: я, или данныя самыя, не знаю.

Что васается до городскаго населенія, до лавочниковъ, ремесленниковъ, докторовъ, учителей и купцовъ, которые составляютъ, такъ называемую, интеллигенцію и у Грековъ, и у Болгаръ, то между ними ивть никакой разницы. Тъ же обычаи, тъ же вкусы, тъ же качества и тъ же пороки. Кръпкая, болье или менье, строгая семейственность,

удаленіе женщинъ на второй планъ въ обществъ, во время сборишъ и посъщеній, религіозность вообще болье обрядовая, чыть романтическая и глубово - сердечная, если она испренна, или просто насильственная, лицемърная, для поддержанія національной церкви примъромъ, чрезвычайное трудолюбіе, терпініе, экономія, расположеніе даже въ скупости, почти совершенное отсутствіе рыцарскихъ чувствъ и вообще мало навлонности къ великолушію. Лемагогическій и конститупіонный духь воспитань и въ Грекахь и въ Болгарахь, съ одной стороны безсословностію Турціи (или врайне слабою сословностью, несравненно слабве еще Русской сословности выраженной, даже и въ старой Турцін), а съ другой тёмъ подавленнымъ свободолюбіемъ, которое бользненно развивается въ народахъ завоеванныхъ, но не слившихся съ своими побъдителями. Вообще и у Болгаръ и у Грековъ мы находимъ расположение къ такъ называемому, прогрессу въ дълахъ Государственных в сильный духь охраненія во всемь, что касается семы.

Выходить, что въ политическомъ, Государственномъ отношеніи и Юго-Славяне и Греки своимъ демагогическимъ духомъ больше напоминаютъ Французовъ, а въ семейномъ отношеніи—Германскіе народы; въ этомъ отношеніи городскіе Болгары и Греки, очень схожіе между собою, составляютъ какъ бы антитезу психическую съ Великоруссами, которые въ государственномъ отношеніи до сихъ поръ больше подходили, по здравому смыслу и по духу дисциплины, къ Старо-Германскому генію, а въ домашнихъ дѣлахъ, по пылкости и распущенности, къ Романцамъ, (которымъ большинство изъ насъ и теперь продолжаетъ въ этомъ отношеніи сочувствовать, вопреки всѣмъ справедливымъ увѣщаніямъ и урокамъ строго нравственныхъ людей!)

Итакъ, Болгаринъ, психически похожій на самаго солиднаго, терпвливаго, расчетливаго Нвица, и ни чуть не похожій на веселаго. живаго, болъе распущеннаго, но за то и болъе добраго, болъе ведикодушнаго Великоросса, воспитанъ Греками и по Гречески. Онъ точно также орудіє Греческой работы, какъ Чехъ орудіє Німецкой, и точно также обращенъ противъ Новогрецизма, какъ Чехъ направленъ противу Германизма. Сходство между Чехами и Болгарами есть еще и другое. Чехи Католиви, но Католицизмъ у нихъ не представляетъ существеннаго цвъта на народномъ политическомъ знамени, какъ на пр., у Поляковъ. Онъ имъетъ пока еще у многихъ лишь силу личныхъ привычевъ совъсти, онъ имъетъ силу редигіозную, безъ поддержки политической; напротивъ того даже, Католицизмъ въ политическомъ отношенів связанъ у Чеховъ съ воспоминаніями горькими для напіональной гордости, съ казнью Гуса, съ Билогорской битвой, съ безпощадными распоряженіями Императора Фердинанда ІІ-го въ 20 годахъ XVII въва. Демонстрацін въ честь Гуса, который боролся противу

Католицизма, являются теперь въ Чехін національными демонстраціями. И у новыхъ Болгаръ, какъ у нынѣшнихъ Чеховъ, религія личной совъсти населеніи несовсьмъ совпадаетъ съ религіей національнаго интереса. Большинство Болгаръ этого еще, въроятно, не чувствуетъ, по незнанію, но вожди знають это.

Подобно тому, какъ Чехи кончили свою средневъковую жизнь подъ антикатолическими знаменами Протестантства и Гуситизма, и возобновляють нынъшнюю свою жизнь опять подъ знаменемъ послъднято, Болгары начинають свою новую исторію борьбой не только противу Грековъ, но и противу Православной Церкви, воспитавшей ихъ націю. Они борятся не только противу власти преческой Константинопольской Патріархіи, но и противу нерушимости церковныхъ, весьма существенныхъ узаконеній.

Разсматривая же вопросъ съ Русской точки зрвнія, мы найдемъ у нихъ съ Чехами ту разницу, что движеніе Чеховъ въ пользу Гуситизма приближаетъ ихъ хотя нёсколько къ столь дорогому для насъ Византизму Вселенскому, а движеніе Болгаръ можетъ грозить и намъ разрывомъ съ этимъ Византизмомъ, если мы не остережемся во время \*).

Конечно, изъ нѣсколькихъ народныхъ праздниковъ въ честь Гуса, изъ нѣсколькихъ личныхъ обращеній въ Православіе, нельзя еще заключать, чтобы Чехи склонялись къ общему переходу въ Церковь Восточную. Мы не имѣемъ права всегда слѣпо вѣровать въ то, что намъ было бы желательно. Другое дѣло желать, другое вѣрить. Но все таки мы видимъ въ этомъ старѣйшемъ по образованности Славнискомъ народѣ, хотя и легкую, а все же благопріятную нашимъ основнымъ началамъ, черту. Мы не лишены правъ надежды, по врайней мѣрѣ.

У Болгаръ же, напротивъ того, мы видимъ черту совершенно противоположную нашимъ Великорусскимъ основамъ. Самый отсталый, самый последній изъ возродившихся Славянскихъ народовъ, является въ этомъ случаё самымъ опаснымъ для насъ; ибо только въ его новой исторіи, а не въ Чешской, не въ Польской и не въ Сербской, вступили въ борьбу тё двё силы, которыми мы, Русскіе, живемъ и движемся — племенное Славниство и Византизмъ. Благодаря Болгарамъ, и мы стоимъ у какого-то Рубикона.

Чтобы судить о томъ, чего можетъ желать и до чего можетъ доходить въ данную пору нація, надо брать въ расчетъ именно людей крайнихъ, а не умъренныхъ. Въ руки первыхъ попадаетъ всегда народъ въ ръшительныи минуты. Умъренные же бываютъ обыкновенно

<sup>\*) 1882</sup> г. Теперь опасность разрика Русских съ Гревами мвновала; по за то Болгари обнаружние еще больше демагогическаго духа.

двухъ родовъ: такіе, которые въ самой теоріи не хотять крайностей, или такіе, которые лишь на дѣлѣ отступають отъ нихъ. Мнѣ кажется, что всѣ умѣренные Болгарскіе вожди, умѣрены лишь на практикѣ, но въ идеалѣ они всѣ почти крайніе; когда дѣло коснется Грековъ и Патріархіи.

Народъ Болгарскій простъ (не то, чтобы очень простодушенъ, или добродушенъ, какъ думаютъ у насъ, и не то, чтобы глупъ, какъ ошибочно думають иные Греки, а именно простъ, т.-е., еще неразвить). Въ добавовъ онъ вовсе не такъ пылко и горячо религіозенъ, какъ простой Русскій народъ, который вообще гораздо впечатлительнъе Болгарскаго. Народъ Болгарскій, особенно по селамъ, я говорю, прость. Напротивъ того малочисленная интеллигениия Болгарская лукава, тверда, по видимому, довольно согласна и образована Греками же, Русскими, Европейцами и отчасти Турками, именно на столько, на сволько нужно для усившной національно-дипломатической борьбы. Этого рода борьба, пока дело не дошло до оружія, иметь въ наше время какой-то механико-юридическій характерь, и по тому не требуетъ ни философскаго ума, ни высокаго свътскаго образованія, ни даже обыкновенной дюжинной учености, ни воображенія, ни возвышенныхъ, героическихъ, вкусовъ и чувствъ. Хотя по встиъ этимъ перечисленнымъ пунктамъ и Ново-Греческая интеллигенція (за исключеніемъ патріотическаго героизма) занимаетъ далеко не первостепенное мъсто во вселенной, но Болгарская, конечно, по незрълости своей и сравнительной малочисленности, стоитъ еще много ниже ея, но это равенству борьбы не слишкомъ мъшаетъ; это имъетъ свои выгоды и свои невыгоды. Простота же Болгарскихъ селянъ, н думаю, очень выгодна теперь для Болгарскаго дёла \*). Дёло въ томъ, повторяю, что народъ Болгарскій и простъ и политически неопытенъ, и вовсе не такъ религіозенъ, какъ наприм., Русскій простой народъ. Это сознають всь и на Востовь. Интеллигенція же его терприня приня на приня замътивши зимою 71 года, что стараніями Русской дипломатіи (такъ

<sup>\*)</sup> Нъкоторыя изъ этихъ сравнительныхъ выгодъ и невыгодъ я перечислялъ въ статът моей "Панславизмъ и Греки". Скажу здъсь еще вотъ что:

<sup>1.</sup> Болгары всё виёстё подъ Турціей; Греки раздёлены между двумя центрами, Аеннами и Царьградомъ, которые не всегда согласны.

<sup>2.</sup> Болгары противъ Султана не бунтовали никогда; у нихъ есть партія, мечтающая о Султань, какъ о царѣ Болгарскомъ, о Турко-Болгарскомъ дуализмѣ. Загнанность народа послужила ему въ пользу; онъ былъ непредпріничивъ и робовъ, а вожди обратили эту слабость очень ловко въ силу. Пока Греки рыцарски проливали кровь въ Критѣ, Болгары лукаво подавали адресъ Султану. Это вдругъ двинуло ихъ дѣла.

<sup>3.</sup> Простолюдины Болгарскіе менте развиты умомъ, чтиъ Греческіе; при ловкости старшинъ, и это оказалось силой. Ихъ легче обмануть, увърить, что расколь,—

говорять здёсь многіе, и даже иные более умеренные Болгары), дело между Патріархіей и Болгарами илеть во взаимнымъ уступвамъ, увидавщи на Вселенскомъ престолъ Анеима, который прослылъ до извъстной степени за человъка, расположеннаго къ Болгарамъ, или къ приивренію, вожди крайняго Болгаризма, Докторъ Чомаковъ (ввроятно матеріалисть), какой то поэть Славейковь и, въроятно, еще другія лица изъ тёхъ солидныхъ и богатыхъ старшинъ, которые и у Грековъ и у Юго-Славянъ такъ вліятельны, благодаря отсутствію родовой и чиновной аристократіи, и т. п. люди, уговорили и принудили извъстныхъ Болгарскихъ Архіереевъ, Иларіона, Панарета и друг... стать отврыто противу Вселенского Патріарха и прервать съ нимъ всякую связь. Они решнянсь просить, ни съ того, ни съ сего, позволенія у Патріарха, ночью, подъ 6-е января. разрішенія отслужить на Крещенье по утру свою особую Болгарскую Литургію, въ вид'в ознаменованія своей церковной независимости. Они предвиділи, что Патріарху Греви не дадуть согласиться на это, и что, наконецъ, и трудно вдругъ, въ нъсколько часовъ, ночью, второнихъ, ръшиться на такой важной шагъ, дать позволение служить Архіереямъ, которые были низложены Церковью и находится теперь въ рукахъ людей, Перкви враждебныхъ.

Чомаковъ и К° знали, что будетъ отказъ, и требовали настойчиво разръшенія, чтобы, въ глазахъ несвъдующихъ людей, сложить всю вину на Грековъ: "Греки намъ не даютъ воли: чъмъ же мы виноваты?"

Чомаковъ и Ко знали, что они поставять этимъ поспешнымъ требованіемъ Патріарха между Сцилой и Харибдой. Если, паче чаянія, Патріархъ благословить, то этимъ самымъ вопросъ разрешень, фирманъ Султанскій въ пользу Болгаръ признанъ Церковью, хотя въ немъ и есть вещи, дающія поводъ къ новымъ распрямъ. Если же Паріархъ откажеть: "coup d'etat" народный, и "Богъ дастъ" и расколо!

И Патріаркъ отказаль.

Этого только и желала крайняя Болгарская партія.

Она понимала многое; она знала, на пр., что прямо на опытную Русскую дипломатію повліять ей не удастся.

не расколь, что Россія сочувствуеть имъ безусловно, что весь мірь за нихъ и т. п. У Грековъ каждый больше мітшается и шумить. У Болгаръ меньше.

<sup>4.</sup> Греки образованиве и гораздо богаче, но за Болгаръ мода этнографическаго либерализма, за нихъ должим быть всв прогрессисты, атенсты, демагоги, всв ненавидящие авторитетъ Церкви, наконецъ всв, не знакомме съ узаконениями Вселенской Церкви или не вникающихъ!).

<sup>5.</sup> Оружіе? Но оружія Грековъ Болгары не боятся: противъ этого есть Турки, въ крайности нашлись бы и другіе. Страхъ Болгаръ отчасти притворный страхъ, отчасти омибочный... Можно было бы сказать и больше, но я пока воздержусь. (1874). Пр. 1884.—И черевъ 10 леть—мев приходится мало что изменить въ этотъ примечаніи 74 года.—Сущность все таже.

Она знала, съ другой стороны, до чего заблуждаются многіе Греви, воображая, что Болгары ни придумать ничего не умфють, ни сдълать ничего не ръшатся безъ указанія Русскихъ. Она предвидъла, что Греви все это припишутъ Русскимъ.

Болгарская крайняя партія предвидёла, какое бітенство противъ-Русскихъ возбудить въ Грекахъ поступокъ Болгаръ 6-го января, и какіе препирательства начнутся послів этого между Греками и Русскими.

Агитаторы Болгарскіе предвидёли, въ какое затрудненіе поставять они и Синодъ, и дипломатію Русскую. Они думали, сверхъ того, что для Турціи выгодны и пріятны будуть эти распри.

Къ тому же у Грековъ кто въ Россіи? Купцы, или монахи, за сборомъ денегъ, люди не популярные. У Болгаръ въ Россіи Студенты, Профессора. и т. п. люди, которые стоятъ ближе Грековъ къ печати Русской, къ вліятельнымъ лицамъ общества мыслящаго, къ прогрессу, къ модъ, къ дамамъ Москвы!

Студенты плачуть о бедствіяхь угнетеннаго, робкаго, будто бы простодушнейшаго въ свете, народа. Жинзифовы, Дриновы и подобные имъ пишуть не особенно умно, но кстати и осторожно...

Греки объявляють схизму.

Греки въ изступленіи бранять Русскихъ, и Русскіе отвічають имътімь же...

Турки, улыбаясь, склоняются то въ ту, то въ другую сторону..... Это и нужно было Болгарамъ.

"На Русскую дипломатію, на Русскій Синодъ, мы прямо дійствовать не въ силахъ (сказали себі Болгары): мы подійствуемъ лучше на общество, менте опытное, менте понимающее, менте связанное осторожностью, а общество Русское повліяетъ, можетъ быть, потомъ косвенно и на Дворъ, и на Синодъ, и на здішнюю дипломатію... Когда ніть силь поднять тяжесть руками, употребимъ какой нибудь болте сложный, посредствующій, снарядъ!".

Такъ думали, такъ еще думають, конечно, Болгарскіе демогоги. И будущее лишь покажеть, вполив ли они все предвидеди, или успёхъ ихъ быль только временный.

Болгарскіе демагоги не отполись, однако, во многомъ. Многое они предвиділи вібрно и знали обстоятельства хорошо. Напр., они знали очень хорошо вотъ что; во 1-хъ, что національная идея нынів больше въ модів, чіти строгость религіозныхъ чувствъ; что въ Россіи, напр., всякій глупець легче напишетъ и легче пойметъ газетную статью, которая будетъ начинаться такъ: «Долголітнія страданія нашихъ братьевъ, Славянъ, подъ игомъ Фанаріотскаго духовенства», чіти статья, которая будеть развивать такую мысль: "Желаніе Болгаръ вездів, гдів полько есть нісколько Болгарскихъ семействъ, зависить не отъ містъ

"наго ближайшаго Греческаго Архіерея, а непремённо отъ Болгарска"го—потому только, что онъ Болгарскій, есть, само по себё, желаніе
"скизмы, раскола, совершенное подчиненіе церковныхъ правиль при"дирчивому національному фанатизму. Это желаніе — поставить себя
"между Греками въ положеніе столь же особое, какъ положеніе Ар"мянъ, Католиковъ, Протестантовъ, Русскихъ Старообрядцевъ и т. п.
"Въ Солунѣ, Битоліи, Адріанополѣ и другихъ городахъ, по древнимъ
"Христіанскимъ Правиламъ, не могутъ быть два Православныхъ Епи"скопа вмѣстѣ, а могутъ быть Армянскій и Греческій (т. е., Право"славный), Католическій, и т. д."

Эти люди (Чомаковъ и К°) очень хорошо знають всё эти правила; они мудры, какъ змін; но имъ дёла нётъ до незыблемости Православія. Если они дорожать имъ нёсколько, такъ развё только по тому, что оно нашлось подъ рукою, въ народі, а не другая религія. Мёнять же явно религію неудобно, потому что въ среді простаго народа можеть произойти разрывь, а народа всего не очень много, около 5 милліоновъ, положимъ. И больше ничего!

Итакъ Болгарскій народъ, увлеваемый и отчасти обманутый своими вождями, начинаетъ свою новую исторію борьбой не только противу Грековъ, но, по случайному совпаденію, и противу Церкви и ея каноновъ.

У Грека всѣ національныя воспоминанія соединены съ Православіемъ. Византизмъ, какъ продуктъ историческій, принадлежить Грекучи онъ, сознавая, что въ первоначальномъ созиданіи Церкви прынимали участіе люди разныхъ племенъ: Итальянцы, Испанцы, Славяне, уроженцы Сиріи, Египта, Африки, помнитъ однако, что преимущественно на Еллинскомъ языкѣ, съ помощью Еллинской цивилизаціи, строилось сложное и великое зданіе догмата, обряда и канона Христіанскихъ, и что безъ сложности этой, удовлетворяющей разнообразнымъ требованіямъ, не возможно было бы и объединить въ одной религіи столь разнородные элементы: плементые, сословные, умственные, и на столь огромномъ пространствѣ! Послѣднее возрожденіе Грецизма и революція 20-хъ годовъ совершились также подъ знаменемъ Православія; ребенокъ Греческій слышить объ этомъ въ пѣсняхъ съ дѣтства.

«Діа́ ту́ Христу́ тинъ пистинъ ти́нъ агіанъ!» поетъ Грекъ. А Христіанство, «Святая Христова Вѣра» (Писти агіа ту́ Христу́) для Грека не значитъ голая и сухая утилитарная правственность, польза ближняго, или, такъ называемаго, человѣчества. Христіанство для Грека значитъ Православіе, догматы, канонъ и обрядъ, взятые во всецѣлости.

Невърующій Грекъ и тотъ за все это держится, какъ за народное знамя.

У Болгарина, напротивъ того, половина воспоминаній, по крайней шёрё, связана съ борьбой противъ Византизма, противу этихъ Право-

славныхъ Грековъ. У Болгарсваго патріота въ комнать, рядомъ съ иконой Православныхъ Кирилла и Месодія, обучившихъ Болгаръ Славянской національной грамоть (это главное для нихъ, а не крещеніе), вы видите обыкновенно язычника Царя Крума, которому подносять на мечь голову Православнаго Греческаго Царя.

Ликургъ, Епископъ Сирскій, посъщая, въ 73-мъ году, Асонъ, заъхалъ и въ богатый Болгарскій монастырь, Зографъ, котораго монахи съ Патріархіей связь прерывать не желали, а вели себя очень осторожно между своими Болгарскими Комитетами и Цареградской Іерархій. Однако, и у нихъ, въ пріемной, Ликургъ увидалъ портреты отверженныхъ Церковью Болгарскихъ Епископовъ. На его вопросъ: "По чему они держатъ ихъ въ почетъ?" — "Они имъютъ для насъ національное значеніе", отвътили ему сухо Болгарскіе монахи.

Такова историческая противоположность Грековъ и Болгаръ съ точки зрѣнія Православія. У Грековъ вся исторія ихъ величія, ихъ паденія, ихъ страданій, ихъ возрожденія, связана съ воспоминаніемъ о Православіи, о Византизмѣ. У Болгаръ, напротивъ того, только часть; а другая часть, и самая новѣйшая, горячая, модная часть воспоминаній, въ слѣдующемъ поколѣніи будетъ связана со скептическимъ воспитаніемъ, съ племеннымъ возрожденіемъ, купленнымъ ожесточенной борьбой противу Церкви, противу того Византійскаго авторитета, который, если присмотрѣться ближе, составляетъ почти единственную, коть еколько нибудь солидную, охранительную силу во всей Восточной Европѣ и въ значительной части Азіи.

Если сравнить другъ съ другомъ всё эти удачно возрождающіеся, либо неудачно возстающіе въ XIX вѣкѣ, мелкіе или второстепенные народы, то окажется, что ни у одного нзъ нихъ, ни у Чеховъ, ни у Сербовъ, ни у Поляковъ, ни у Грековъ, ни у Мадьяръ, нѣтъ такого отрицательнаго, такого прогрессивнаго, знамени, какъ у этихъ отсталыхъ, будто-бы невинныхъ и серомныхъ, Болгаръ.

Начало исторіи кладеть всегда неизгладимую печать на всю дальнійшую роль народа; и черта, по видимому, не важная, не різкая въначалів, разростаясь мало по малу, принимаеть, съ теченіемъ времени, все боліве и боліве грозный видъ.

Для насъ же, Русскихъ, эта черта, эта органическая особенность Ново-Болгарской исторіи, тімъ боліве важна, что Болгары случайнымъ и, отчасти для большинства ихъ самихъ неожиданнымъ, поворотомъділа, вступили въ борьбу не съ авторитетомъ какимъ бы то ни было, а именно съ тімъ авторитетомъ, который для Россіи такъ дорогъ, именно, съ той Вселенской Церковью, правила и духъ которой создали всю нашу Великорусскую силу, все наше величіе, весь нашъ народно-Государственный геній.

Дело не въ томъ, сознательно ли все Болгары вступили на этотъ

отрицательный, разрушительный, путь, или нётъ. Горсть людей, руководящихъ сознательно, сказала себё, и говорить и теперь во всеуслышаніе: "Пока не объединимъ весь народъ отъ Дунаи до послёдняго Македонскаго села, нёть уступокъ никому, нётъ примиренія. Намъникто не нуженъ, кромё Султана. И мы будемъ сектантами скорёе, чёмъ уступимъ котя что бы то ни было!" Но большинство, конечно, обмануто, увлечено и не можетъ даже представить себё всёхъ послёдствій подобнаго насильственнаго разрыва съ Восточными Перквами.

Положимъ такъ, большинство не виновато; но дёло идетъ здёсь не о нравственной свободной вмёняемости, а о полуневольномъ, трудноисправимомъ политическомъ направленіи народной жизни.

Народъ послушался своихъ вождей, по этому и онъ отвётственъ; иначе нельзя было бы и войнъ вести, и возстанія усмирять. Вотъ въчемъ дёло!

У Болгаръ по этому мы не видимъ до сихъ норъ ничего Славянскаго въ смыслѣ зиждительномъ, творческомъ; мы видимъ только отрицаніе, и чѣмъ дальше, тѣмъ сильнѣе.

Повторимъ еще разъ, что отрицание Болгарское относится именно въ тому авторитету, который править уже итсколько въковъ самой великой силой Славянства—Русскимъ Государствомъ.

Что бы сталось со всёми этими учеными и либеральными Славянами, со всёми этими ораторами и профессорами, Ригерами, Палацквии, Сербскими Омладинами, Болгарскими докторами, если бы, на заднемъ фонт картины, не видитлись бы въ загадочной дали, Великорусскіе ситга, Казацкій пики и топоръ Православнаго мужика бородатаго, которымъ спокойно и неторопливо править полу-Візантійскій Царь-Государь нашъ!? Хороши бы они были безъ этой пики и этого топора, либералы эти и мудрецы мёщанскаго прогресса!

Для существованія Славянъ необходима мощь Россіп.

Для силы Россіи необходимъ Византизиъ.

Тотъ, вто потрясаетъ авторитетъ Византизма, подванывается, самъ, быть можетъ, и не понимая того, подъ основы Русскаго Государства.

Тотъ, кто вошетъ противъ Византизма, вошетъ, самъ не зная того, косвенно и противу всего Славянства; ибо что такое племенное Славянство безъ отвлеченнаго Славизма?...

Неорганическая масса, легко расторгаемая въ дребезги, легко сливающаяся съ республиканской Всеевропой!

А Славизмъ отвлеченный, такъ, или иначе, но съ Византизмомъ долженъ сопрячься. Другого кръпкаго дисциплинирующаго начала у Славянъ разбросанныхъ мы не видимъ. Нравится ли намъ это, или иътъ, худо ли это Византійское начало, или хорошо оно, но оно единственный надежный якорь нашего, не только Русскаго, по и Всеславинскаго, охраненія.

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

# ГЛАВА ІУ.

Что тавов Славинство? (Продолженіе).

Я сказаль о Чехахь и о Болгарахь, остаются еще Словаки, Сербы, Поляки, Русскіе.

Словаковъ этнографически причисляють обыкновению къ Чешской націи, но исторически они связаны съ Мадьярами, съ судьбами Угорскаго Царства, и культурно, конечно, такъ проникнуты Мадьярскими бытовыми началами, что ихъ, въ отношеніи быта и привычекъ, можно назвать Мадьярами, переведенными на Славянскій языкъ, 1) точно также, какъ Чехи, по всей организаціи своей, переведены съ Нѣмецкаго, а Болгары, по воспитанію своему до послѣдняго времени, переведены съ Греческаго языка на Славянское нарѣчіе.

Теперь о Сербахъ.

Ни одинъ изъ Славянскихъ народовъ не раздробленъ такъ и политически и культурно, какъ Сербскій народъ.

Болгары всё райя Султана, всё считають себя и теперь Православными; всё до послёдняго времени были воспитаны Греками и по Гречески. Поляки всё Католики, всё дёти собственной падшей Польской цивилизаціи, Польской государственности. Хотя оня политически и раздёлены мёжду тремя Государствами, но всё тё изъ нихъ, которые не опімечились и не обрусёли (т. е., большинство), схожи между собою по историческому воспитанію, и вельможа, и шляхта, и крестьяне; шляхта и крестьяне могуть мало походить другь на друга; но я говорю о томъ, что шляхта въ Россіи похожа на шляхту въ Австріи, что крестьяне Польскіе, по всему пространству прежней собственной Польши, тоже болёе, или менёе, схожи между собою.

Чехи съ Моравами тоже довольно однороднаго историческаго воспитанія.

Учто касается до Сербовъ, то они раздълены, въ Государственномъ отношени, во 1-хъ, на 4 части: 1) Независимое Княжество; 2) Черногорія. 3) Турецвія владънія (Боснія, Герцеговина и Старая Сербія), и 4) Австрійскія владънія (Словинцы, Хорваты, Далматы и т. д.).

Они раздълены еще и на три половины по религіи: на Православную, Католическую и Мусульманскую.

<sup>1)</sup> Я разумъю здъсь не политическія симпатін, или антипатін Словаковъ, а только шхъ культурно-бытовыя привычки. Многіе смёшнвають это, и напрасно. Малоросси, на примъръ, доказали, что они предпочитають соединеніе съ Великороссіей Польскому союзу, но нельзя не согласиться, что въ быту ихъ, въ культурныхъ привычкахъ, было всегда довольно много Польскаго, съ Московскимъ вовсе не схожаго. Такихъ примъровъ много.

У Православныхъ Сербовъ двё царствующія династін, въ Белграді и Цетинь .

Племя ихъ довольно равномърно раздълено пополамъ еще и географически Дунаемъ и большими горами; на Съверо-Западъ—Австрійскіе Сербы, на Юго-Востокъ—Турецкіе.

Австрійсвіе Сербы, сверхъ того, разділены между собою исторіей, Хорваты соединены политически съ Угріей, и теперь боліве еще, чімъ прежде, по причині дуализма.

Словинцы и Далматы находятся подъ непосредственнымъ вліяніемъ Залитавскихъ Нівицевъ. Это въ административномъ отношеніи. По воспитанію вообще Хорваты естественно имівють въ себів много Мадьярскаго, хотя ихъ роль и характеръ меніве аристократическіе, чівить у настоящихъ Мадьяръ. Далматы долго были подъ культурнымъ вліяніемъ Италіи, да и теперь еще подъ нимъ находятся.

Граничары им'вють въ привычкахъ своихъ и въ организаціи много Казацкаго. У нихъ до посл'вдняго времени хранилась своеобразная община (Сербская задруга).

При такой, несоразмёрной съ численностью народа, разнородности историческаго воспитанія, Сербы не только не могли выработать у себя вакихъ нибудь новыхъ характерныхъ и особенныхъ культурныхъ признавовъ Славизна (юридическихъ, религіозныхъ, художественныхъ и т. д.), но стали утрачивать въ последнее время и те Славянскія особенности, которыя у нихъ существовали издревле. Они до сихъ не только не явились творцами чего либо Ново-Славянскаго, но были и слабыми охранителями Древне-Сербскаго, своего. Они не довольствуются въ Княжествъ старой скупштиной въ одну палату, а стремятся утвердить у себя двв законодательныя камеры, по демократическимъ Западномъ образцамъ. Они бросаютъ вовсе свои живописныя одежды и пляски: военные одъваются почти по Австрійски, штатскіе и женщины по обще-Европейскимъ образцамъ. Убичние уже давно писалъ, что сельская коммунистическая задруга у Турецкихъ Славянъ распадается постепенно, подъ вліяніемъ того демократическаго индивидуализма, того безграничнаго освобожденія лица отъ всехь стесняющихь узъ, къ которому стремится, съ половины прошлаго въка, образованный по Европейски міръ.

Въ Австріи Славянскій охранительный коммунизмъ Граничаръ поддерживался до послёдняго времени преимущественно интересами Нёмецкаго Монархическаго Правительства.

По мѣрѣ большаго увлеченія самой оффиціальной Австріи на путь либеральнаго всерасторженія и всесмѣшенія, стала больше и больше расшатываться и эта знаменитая Славянская коммуна. Нѣмцы, изъ собственныхъ выгодъ, были долго лучшими хранителями Древне-Славянскихъ особенностей.

Я здёсь, точно также, какъ по дёлу Чеховъ, не убёждаю никого находить сразу, что это худо. Я только заявляю данныя, чтобы подтвердить ими ту общую мысль мою, что есть Славянство, но что Славизма, какъ культурнаго зданія, или нётъ уже, или еще нётъ: или Славизмъ погибъ навсегда, растаялъ, вслёдствіе первобытной простоты и слабости своей, подъ совокупными дёйствіями Католичества, Византизма, Германизма, Ислама, Мадьяровъ, Италіи и т. п., или, напротивъ того, Славизмъ не сказалъ еще своего слова и таится, какъ огонь подъ пепломъ, скрыть незримо въ аморфической массё племеннаго Славянства, какъ зародышъ архитектуры живаго организма въ сплошномъ желткъ, и не доступенъ еще простому глазу.

Быть можеть, все быть можеть!

Но вто угадаетъ теперь особую форму, этого организованнаго, проникнутаго общими идеями, своими міровыми идеями, Славянства? До сихъ поръ мы этижь общихъ и своихъ всемірно-оригинальныхъ идей, которыми Славяне бы отличались різко отъ другихъ націй, и культурныхъ міровъ, не видимъ. Мы видимъ вообще что-то отрицательное, очень сходное съ Романо-Германскимъ, но какъ-то жиже, слабъе все, білитье.

Это горько и обидно! Но развѣ это неправда?

Мы видимъ только общія стремленія, отчасти общіе племенные интересы и дійствія, не не видимъ общихъ своеобразныхъ идей, стоящихъ выше племеннаго чувства, порожденныхъ имъ, но послів вознесшихся надъ племенемъ, для вящаго всенароднаго, яснаго руководства и себів и чужимъ (человічеству).

Славянство есть, и оно численностью очень сильно; Славизма нѣтъ, или онъ еще очень слабъ и неясенъ.

Мий возразять, что племенное чувство Славянства, сближая Славянь письменно и политически между собою, можеть способствовать выработий этого культурнаго Славизма, этой органической системы своеобразныхъ идей, стоящихъ вий частныхъ, мистныхъ и личныхъ, интересовъ и надъ ними, но глубоко, тысячами корней связанныхъ съ этими интересами.

Я отвёчу, что это возможно, 'и даже крайне желательно; ибо вовсе нелестно быть тёмъ, чёмъ до сихъ поръ были всё Славяне, не исключая даже Русскихъ и Поляковъ: чёмъ-то средне-пропорціональнымъ, отрицательнымъ, во всемъ уступающимъ духовно другимъ, во всемъ второстепеннымъ.

Бываютъ примъры, что подобная отрицательность становится залогомъ чего либо крайне положительнаго въ суммъ, именно по тому, что оно было не совсъмъ то, не совсъмъ такъ характерно и ръзко, какъ у другихъ. Дай Богъ!

Но вопросъ здёсь, во 1-хъ, именно въ томъ, что такое будетъ

этотъ, надъ Славянствомъ взвинченний, Славизмъ? Какія особыя юридическія, государственныя, иден послужатъ въ политическому сближенію и приблизительному объединенію Славянъ? А во 2-хъ, въ томъ, выгодны ли будутъ эти обще Славянскія иден для Русскаго Государства, усилятъ ли онѣ его мощь, или будутъ способствовать его паденію? Укрѣпятъ ли они его вѣковое зданіе, купленное нашими трудами, кровью и слезами? Или растворятъ онѣ его почти безслѣдно въ этой блѣдной и несолидной пестротѣ современнаго неорганическаго Славянства?

Вотъ два вопроса! И въ сущности эти два вопроса лишь двѣ стороны одного и того же.

Если Славяне призваны въ чему либо творческому, положительному, какъ особый ли міръ исторіи, или только какъ своеобразная часть Европейской цивилизаціи, и въ томъ и въ другомъ случав имъ нужна сила.

Сила государственная выпала въ удёлъ Великоруссамъ. Эту силу Великоруссы должны хранить, какъ священный залогъ исторіи, не только для себя, но и для Всеславянской независимости.

Быть можеть, со временемъ, для пособія самой Европъ, противъ пожирающей ее медленной апархіи.

И такить образомъ для всего человъчества.

### глава У.

## Продолжение о Славянахъ.

О Польше и Россіи можно и неговорить здёсь подробно. О противоположностяхь ихъ исторій, объ относительномъ своеобразіи ихъ Государственныхъ организацій, объ ихъ долгомъ, естественномъ и неотвратимомъ антагонизмѣ у насъ такъ много судили и писали въ послѣднее время, что всѣ Русскіе люди, и не занимавшіеся особенно политикой, знакомы теперь съ этими вопросами недурно въ общихъ, по крайней мѣрѣ, чертахъ.

Изъ всёхъ Славянъ только Поляки и Русскіе жили долго независимой Государственной жизнью, и потому у нихъ и накопилось, такъ сказать, и удержалось больше своего собственнаго, чёмъ у всёхъ другихъ Славянъ (повторяю еще разъ, что я не настанваю здёсь, худо ли, или хорошо, это собственное: я только заявляю, напоминаю реальныя данныя).

Уже одно существованіе своего національнаго дворянства и у Полявовъ и у Русскихъ отличаеть ихъ разко отъ всёхъ другихъ

Славниъ. Русское служилое сословіе и Польская шлахта очень нееходны своей исторіей; они лишены теперь почти всёхъ своихъ существенныхъ привилегій, но впечатлёнія историческаго воспитанія въ дівтяхъ этихъ двухъ сословій проживуть еще долго. Аристократіи истинно феодальной, на подобіе Западно-Европейской, не было ни у Поляковъ ни у Русскихъ; аристократіи, въ симслів какого бы то ни было різво привилегированнаго класса, у нихъ теперь вовсе ність, ни у Русскихъ, ни у Поляковъ; есть ністо общее, не смотря на всіх ихъ противоположности и несогласія: это сословное воспитаніе націи, котораго слюды слабие у Австрійскихъ Славянъ, и котораго вовсе ність вз въ правахъ у Славянъ Турецкихъ. Это будетъ ясніве изъ сравненія.

Польское дворянское сословіе, вельможи и шлихта, остаются до сихъ поръ представителями своей націи: они свершають всв національныя движенія Полонизма. Въ Россін дворянство было гораздо слабве: оно зависвло отъ Монархін на столько, на сколько въ Польшт Монархія завистла отъ дворянства. Народъ въ Россіи чтить дворянство только, какъ сословіе Царскихъ слугъ, а не само по себъ. Мы привывли зря шутить надъ бюрократіей, а народъ нашъ смотрить на нее серьезно, не комически, а трагически, или героически. За границей мундиръ чиновника Русскаго глубоко радуетъ Русскаго простолюдина. Это я на себъ и на другихъ испыталъ. Но руководиться во всемъ дворянствомъ своимъ нашъ народъ не привыкъ; на прим., въ религіозныхъ вопросахъ онъ уже потому не послушаетъ насъ нивогда, что мы господа, люди другаго власса, другаго воспитанін. Біднаго дворянина Базарова Русскіе престыне не признавали своимъ, а ученаго Инсарова простые Болгары слушались; ибо онъ быль вость отъ востей ихъ, такой же Болгарсеій муживъ, вавъ и они, но болве мудрый. То же и у Сербовъ. Чешская аристократія не связала своихъ именъ съ народнымъ дѣломъ нашего времени. Она дълаетъ оппозицію Вънъ тогда, когда замъчаетъ въ ней демократическія наклонности. Знамя Чешской знати болбе Австро-феодальное. чвиъ собственно Чешское, во чтобы то ни стало. Буржуазные вожди Неочехизма выходять изъ народа.

Вообще Юго-Славяне очень дегко переходять, въ быту и общихъ понятіяхъ своихъ, изъ простоты эпической въ самую крайнюю простоту современной литературной буржуазности. Всё они, между прочимъ, выростають въ слёпомъ поклоненіи демократической либеральной конституціи. Австрійскіе Славяне привыкли действовать безъ помощи аристократіи или какого бы то ни было дворянства, ибо въ одномъ мёстё господами у нихъ были Нёмцы, въ другомъ Мадьяры, въ третьемъ онёмеченные или омадьяренные Славяне, въ четвертомъ вражебные Поляки (какъ напр. у Малороссовъ въ Галиціи).

Они, особенно въ дълахъ чисто Славянскихъ, привывли руково-

Digitized by GOOGIC

диться напіональной буржувзіей, профессорами, учителями, кунцами, докторами и отчасти священниками, которые, впрочемь, во всёхъ нодобныхъ вопросахъ мало чёмъ отличаются отъ людей свётскихъ.

У Турецкихъ Славянъ отсутствіе сословнаго воспитанія еще замътнье; ибо привилегированное сословіе представляли и представлямоть еще до сихъ поръ, въ Турецкой Имперіи Мусульмане, люди вовсе другой Въры, которые не слились съ завоеванными Христіанами.

Уравненіе, конечно, въ Турціи сравнительно съ прежнимъ, огромное: у Мусульманъ противу прежняго осталось очень иало привилегій и тв скоро падуть; но реформы нынвшнія состоять не въ томъ, чтобы часть Христіанъ возвысить до положенія Туровъ и дать имъ привилегіи относитьно другихъ соотчичей ихъ, но въ томъ, чтобы Турокъ приравнять въ Христіанамъ, въ томъ, чтобы прежилю, все-таки болье аристовратическую, Монархію, въ которой всь Турки, равные между собою, составляли одинъ влассъ высшій, а всв Христіане составили классъ зависимый, низшій, чтобы эту аристократическую и весьма децентрализованную прежнюю Монархію превратить въ эгалитарную и централизованную, въ томъ, чтобы какую-то Персію Кира и Ксеркса, полную разнообразныхъ Сатрапій, обратить въ гладкую Францію Наполеонидовъ. Таковъ идеалъ современной Турціи, къ которому она иногда и противъ воли стремится, вслёдствіе давленія виёшнихъ обстоятельствъ. И такъ, у Славянъ Турецкихъ нътъ ни въ прошедшемъ, ни въ настоящемъ (ни въ будущемъ, въроятно), нивакихъ ни воспоминаній, ни слідовъ, ни залоговъ, ни аристократическаго, ни общаго монархическаго воспитанія. Гораздо менье еще чыть у Австрійскихъ. У Болгарь ділами править: докторь, купець, адвокать, обучавшійся въ Парижъ, учители. Епископы же Болгарскіе совершенно въ рукахъ этой буржувзін. Буржувзія эта, вышедшая отчасти изъ городскаго, отчасти изъ сельсваго народа Болгарін Дунайской, Оракін и Македонін, польвуется, вакъ видно, полнымъ довіріємъ народа. Эти люди: довтора, купцы и т. п., конечно лично сами отъ деспотизма Греческихъ Епископовъ не страдали; они дъйствують изъ побужденій патріотическихъ, національныхъ, но ихъ патріотическія иден, ихъ національный фанатизмъ, ихъ желаніе играть роль въ Имперіи, въ Европі, быть можеть и въ Исторіи, совпали вакъ нельзя лучше съ твиъ неудовольствіемъ, которое справедливо могь имёть простой Болгарскій народъ противу прежнихъ Греческихъ Іерарховъ, сурово, по духу времени, обращавшихся съ народомъ 1).

<sup>1).</sup> Хотя и туть надобно замітить нічто, если не ві полное оправдаміє Греческаго духовенства, то, по крайней мірії, для боліве яснаго нониманія Болгарскаго вопроса. Старне Восточине Енископи могли нийть свои пороки, будущ не только духовенин настирями, но и світскими начальниками нада всіми Православними людьми Турцін; оми били поставлени ві положеніе трудное, часто опасное; за почеть и вещественное

Леть 20-15 поль рядь Болгарскіе доктора, учителя, купцы твердили ежедневно народу своему одно и то же противъ Грековъ; молодое покольніе все взросло въ этомъ искуственно раздутомъ чувствь; народъ привыкъ, проснулся, повърняъ, что ему будетъ лучше безъ Грековъ; свое духовенство, избранное буржуваней и руководимое его, оказалось, конечно, во многомъ для народа лучше Греческаго. Лучшимъ оно оказалось не потому, что-бы по правственному воспитанію оно было выше, или по какимъ-нибудь Славянскимъ душевнымъ качествамъ, особенно мягкимъ и хорошимъ. Вовсе нътъ. Воспитаніе нравственное у Болгаръ и у Грековъ, въ глазахъ свъжаго, искренняго съ самимъ собою, человъка, почти одно и то же (и это почти вовсе не въ пользу Болгаръ: у Грековъ несколько более романтизма, теплоты); а психически не надо воображать себь упорнаго, тяжелаго, хитраго Болгарина похожимъ на добродушнаго, легкомысленнаго Великорусса: они также мало нохожи другь на друга въ этомъ отношенін, кавъ южный Итальянецъ и съверный Немецъ, какъ поэтъ и механивъ, вавъ Байронъ и Адамъ Смитъ.

Болгарское духовенство вело и ведетъ себя противу народа лучше, чъмъ вело себя Греческое, лишь потому, что оно своевольно создано самимъ этимъ народомъ, что у него внъ народа нътъ никакой точки опоры.

У Русскаго духовенства есть вив народа могучее Правительство. Греческое духовенство Турцін болве нашего, быть можеть, свободное со стороны административнаго влінія, менве нашего за то свободно оть увлеченій и страстей демагогій, оть твхъ посившныхъ и неисправимыхъ ошибовъ, къ которымъ такъ склонны, особенно въ наше время, толпы, считающія себя просвіщенными и умными. Это такъ. Но всетаки Греческое духовенство привыкло издавна къ власти, иметъ древнія, строгія преданія Вселенской Церкви, за которыя крізпко держится и, наконецъ, въ нныхъ случаяхъ можетъ найти оффиціальную под-

вознагражденіе, которимъ они подьзовались, они платили тяжкой отвътственностью. Инме заплатили и жизнью, и неръдко безъ вини. Такъ, напр., знаменитий Патріархъ Григорій быль повъшень Турками въ 20 годахъ, не смотря на вст увъщанія небунтовать, съ которыми онъ обращался къ Грекамъ. Понятно, что такое положеніе, развивая въ Епископахъ извъстнаго рода качества: силу воли, видержку, административний и дипломатическій умъ, развивало и соотвътственние пороки: властолюбіе; корысть (нногда для самосохраненія, въ случат бъды), жестокость. Но жестокость обращенія направлена была у нихъ стольто же и на Грековъ, сколько на Болгаръ. Національной иден при этой прежней жестокости и въ поминт не было. Невъжество, въ которомъ они оставляли Болгаръ, ни какъ нельзя считать плодомъ національнаго разсчета. Напротивъ, это была ошибка, или скорте бевсиліе, недостатокъ средствъ. Если би 50 лътъ тому назадъ большинство Болгаръ было обучено Греческой грамотт (о Болгарской тогда никто и не думаль), то Болгарскаго вопроса не было бы вовсе. Большивство Болгаръ было обучено Греческой бы большивство Болгарской погда никто и не думаль), то Болгарскаго вопроса не было бы вовсе. Вольшивство Болгаръ было бы погречено, по чувствямъ и убъжденіциъ.

держку то въ Турецкомъ, то въ Еллинскомъ Правительствахъ, какъ нъчто давно признанное и кръпко организованное.

Новое же Болгарское духовенство, не имън около себя могучаго единовърнаго Правительства и начиная свою жизнь прямо борьбой противъ преданій, находится поэтому вполить въ рукахъ Болгарскаго народа. И въ слъдствіе этой полной зависимости отъ тольи, оно ведеть себя не то чтобы лучше (это смотря по точкъ зрънія), а угоднье народу, нъсколько пріятиве для мужика и выгодите для честолюбія Архонта Болгарскаго, чъмъ вела себя, виъ Болгарской націи стоявшая, Греческая Іерархія.

Что васается до лучшаго и до худшаго, то примъры на глазахъ. Болгарская буржуазія могла заставить своихъ Епископовъ быть помягче, чёмъ были нерёдко Греческіе, съ селянами. Это, быть можетъ, лучше; но Болгарская же буржуазія принудила своихъ Епископовъ отслужить литургію 6 Января и отложиться отъ Патріарха, вопреки основнымъ, Апостольскимъ уставамъ Церкви. Это худшее.

Я хочу всёмъ этимъ свазать, что хотя Болгарская нація не сложилась еще ни въ отдёльное государство, ни даже въ полугосударственную область, съ опредёленной какой нибудь автономіей\*), но политическіе и соціальные контуры этой новой націи видны уже и теперь. Физіономія ея — крайне демократическая; привычки, идеалы, крайне эмансипаціонные \*\*).

Рѣшись завтра Султанъ на этотъ дуализмъ, котораго бы желали иные пылкіе Болгары, объяви онъ себя Султаномъ Турецкимъ и "Царемъ Болгарскимъ", вся область отъ южныхъ границъ до Дуная устроилась бы скоро и легко съ какимъ нибудь Совѣтомъ во главѣ крайне демократическаго характера и происхожденія.

Подобно Соединеннымъ Штатамъ и Швейцаріи, нивто и ни что не будетъ стоять вив народа, кромв идеальнаго и спасительнаго отъ сосвдей Султанскаго верховенства.

"Это избавило бы насъ отъ всякой иноземной династіи, и такъ какъ Республика есть наилучшая форма правленія, къ которой стремится вся образованная Европа, то даже, не очень долгое время, легкая подручная зависимость отъ Султана для насъ была бы лучше всего: можно будеть народъ пріучить до поры до времени даже сражаться охотно за Султана. Мы же съ Турками несомивнио одной почти крови. Это не велика бъда! а на религію кто черезъ 10—20 лътъ будетъ смотрьть? Религія—удъль невъжества; обучимъ народъ и онъ все пойметъ. Подъ охраной безвреднаго Султанскаго знамени нація созръеть прямо для Республики и изъ самой отсталой станетъ самой передовой напіей Востока!"



<sup>\*)</sup> Писано въ 1873-74 годахъ.

<sup>\*\*)</sup> Современныя событія оправдали меня.

Вотъ что говорять себѣ не всѣ, конечно, но самые смѣлые в энергическіе Болгары.

Быть можеть и воспитанники нашихъ Русскихъ училищъ не прочь отъ этого.

Я, впрочемъ, говорю, быть можетъ... Вообще, надо глубоко различать то, что говорятъ Болгары въ Россіи и при Русскихъ и то, что они думаютъ и говорятъ въ Турціи.

Прибавимъ же вотъ что о Турціи: хотя за последнее время обстоятельства вившней и внутренней политиви были довольно благопріятны ей, но она все-тави очень разстроена и слаба.

Предположимъ же, что, паче чаянія, Турецкое владычество въ Европів пало скоріве, чімъ мы ждемъ и даже желаемъ того, и допустимъ, что сосідн Болгарамъ устронть Республику не позволили, въ такомъ случай они пожелаютъ иміть Монархію съ самымъ свободнымъ устройствомъ, съ самой ничтожной номинальной властью. Такова по крайней мірів теперь ихъ политическая физіономій.

Сербы, нечего и говорить, всё демократы; и у нихъ эпическая патріархальность переходить какъ нельзя легче въ самую простую буржуазную утилитарность. У нихъ есть военные и чиновники, сверхъ докторовъ, купцовъ и т. д. Но чиновники и военные нигдъ не составляють родоваго сословія, которое воспитывало бы своихь членовь въ опредвленныхъ впечативніяхъ; они набираются гдв попало, и между ними могуть быть люди всякаго образа мыслей. Вчеращній чиновникь, или военный, завтра свободный гражданинъ и членъ оппозиціи, или даже явный предводитель бунта. Какъ воспитана вся интеллигенція Сербская, такъ воспитаны и служащіе Правительству люди. Залоговъ для неограниченной Монархіи мы въ Сербіи не видимъ. Сербы не съумвли вытеривть даже и того самовластія, съ которымь патріархально хотыль управлять ими ихъ освободитель и національный герой, старый Милошъ. Еще при высшей степени патріархальности народной жизни они уже захотыи конституціи, и взбунтовались. Исторія показываеть даже, что революціи, которыя низвергли сперва Милоша, возвели на престолъ Александра Кара-Георгіовича, а потомъ низвергли этого последняго опять въ пользу Обреновичей, были революціями чиновничьнин. Это была борьба бюрократическихъ партій за преобладаніе и власть.

Итавъ, повторяю, у Сербовъ нътъ, повидимому, залоговъ для връпвой Монархін. Что касается до какой бы то ни было аристократіи родовой, до какого бы то ни было дворянства, то въ Сербін нътъ и слъдовъ ничего подобнаго. «Всякій Сербъ—дворянинъ!» \*) говоритъ съ гордостью Сербъ. Это шляхетское чувство собственнаго достоинства, распространенное на весь народъ.

<sup>\*)</sup> Изъ Дентона. - Дентонъ радуется этому 1874.

Въ Турецкихъ провинціяхъ Сербскаго племени было до послѣдняго времени мѣстное Мусульманское дворянство Славянской врови; но оно численностью ничтожно, и обстоятельства ведутъ Турцію все больще и больше ко всеобщему уравненію правъ, и сами этн-Беи Босанскіе, начиная нѣсколько болѣе противу прежняго сознавать свое Славянское происхожденіе, скоро впадутъ въ совершенное безсиліє отъ внутренняго разрыва, отъ противоположныхъ вліяній народности и Мусульманизма на ихъ совѣсть и на ихъ интересы.

Вообще этотъ дворянскій элементь Мусульманства Славянскаго не важень.

Черногорім, быть можеть, очень важна въ стратегическомъ отношеніи для Славинь въ случав борьбы съ Турціей или съ Австріей, но цолитически она такъ мала и государственно такъ проста и патріархальна, что о ней можно бы здёсь и вовсе не говорить.

Дворянскаго элемента здёсь тоже нёть; воспитанія аристократическаго и тёмь болье; власть Князя очень ограничена. Черногорцы привыкли къ самоуправству, которому также не трудно перейти въ демократическое самоуправленіе, какъ воинственному горцу стать въ наше время горцомъ утилитарнымъ и буржуазнымъ, изъ юнака, или паликара, сдёлаться, и не подозрёвая чичего, самоувёреннымъ демагогомъ- бюргеромъ.

Орлиное гийздо Черногоріи очень легко можеть стать какимъ нибудь Славянскимъ Граубинденомъ, или Цюрихомъ.

Итакъ мы видимъ: 1) что ни у Чеховъ, ни у Хорватовъ и Далнатовъ, ни у Русскихъ Галиціи, ни у Сербовъ Православныхъ, ни у Болгаръ, ни у Черногорцевъ нътъ теперь никакого прочнаго и національнаго привилегированнаго класса. 2) Что у встух у нихъ почти нъть вовсе ни аристократическихъ преданій, ни сословнаго воспитанія. 3) Что Австрійскіе Славяне во всёхъ дёлахъ собственно Славянсымхъ руководятся національной буржувзіей, купцами, учителями, докторами, писателями и т. д.; ибо у Чеховъ старые дворянскіе роды не соединили, подобно Польскимъ вельможамъ, своихъ именъ и своихъ интересовъ съ деломъ національной оппозицін; оппозиція Чешской знати, какъ и уже сказалъ выше, имъетъ феодальную цъль. Словани сившаны съ Мадьярами, трудно отделимы отъ нихъ даже ветвенно; если же и отдёлимы умственно отъ обще-Угорской жизни; въ въ видъ элемента болъе демократическаго, чъмъ элементъ **ртій**; у Русскихъ Галиціи аристократія— враждебные имъ Поi. л. 4) Что у Турецкихъ Славянъ следы аристократическаго

воспитанія еще гораздо слабѣе, чѣмъ у Австрійе въ Турціи всѣ Христіане, и Славяне и Греки, ятъ изъ патріархальнаго быта въ бурзуазно-либевъ Гомера и Купера въ героевъ Теккерей, Поль

де-Кока и Гоголя. 5) Ни у Чеховъ, ни у Хорватовъ, ни у Сербовъ, ни у Болгаръ йътъ въ характеръ той долгой Государственной выправки, которую даетъ прочное существованіе національной популярной Монархіи. Они и безъ Парламента всъ привыкли къ парламентарной дипломатіи, къ игръ разныхъ демонстрацій и т. п. У всъхъ у нихъ уже кръпко всосались въ кровь привычки и предразсудки, такъ называемаго, равенства и, такъ называемой, свободы.

Однимъ словомъ, общій выводъ тотъ, что, не смотря на всю разнородность ихъ прежней исторіи, не смотря на всю запутанность и противуположность вхъ интересовъ, не смотря на раздробленность свою и на довольно большое, хотя и блёдное, разнообразіе тёхъ уставовъ и обычаевъ, подъ которыми они живутъ еще и теперь въ Австріи и Турціи (включая сюда, по ихъ малости, и оба Княжества Сербію и Черногорію), всё Юго-Западные Славяне безъ исключенія демократы и конституціоналисты.

Черта общая всемъ, при всей ихъ кажущейся бледной разпородности, это—расположение къ равенству и свободе, т.-е. къ идеаламъ или Американскому, или Французскому, но ни какъ ни Византійскому и не Великобританскому.

Раздёлять ихъ можеть очень многое: 1) религія (Католичество; Православіе, Мусульманство въ Боснін, быть можеть расколь у Болгаръ, если онъ устонтъ). 2) Географическое положение и черезъ это торговые и другіе экономическіе интересы; такъ, напримітрь, въ настоящее время Австрійскимъ подданнымъ выгодна свобода торговли въ Турціи и свободный ввозъ Австрійскихъ мануфактурныхъ контрафакцій. А Турецкіе подданные, и Славяне и Греки, постоянно на это жалуются и желали бы системы повровительственной для укрѣпленія и развитія містной промышленности. 3) Нікоторыя историческія и военныя преданія. Такъ, напримітрь, у Сербовь вся ненависть въ народъ сосредоточена на Туркахъ и Нъмцахъ; противу Грековъ они почти ничего не имъютъ, а съ Болгарами и говорить даже разумно о Грекахъ нельзя. Православные Сербы Турцін привыкли смотръть на Нъмцевъ (Австрів), какъ на самымъ опасныхъ враговъ, а Католическіе Сербы Австрін (Хорваты, Далматы и др.) привывли сражаться подъ знаменами Австрійскаго Государства. 4) Интересы чисто племеннаго преобладанія. Напримітрь, Болгары, пользуясь тімь, что онн Турецие подданные, пытаются уже и теперь, посредствомъ своего духовенства и своихъ учителей, оболгарить Старую Сербію (провинцію Турецкую, лежащую къ югу отъ Княжества). Сербы Княжества хотять отстанвать свою націю въ этой странъ противу Болгаръ, но имъ не такъ удобно действовать, какъ Болгарамъ, ибо последнимъ помогаетъ, какъ своимъ людямъ, Турецкая власть. Сербамъ, сверхъ того, не можеть слишкомъ нравиться быстрое политическое созрѣваніе Бол-

гарской націи. Въ стать моей: "Панславизмъ и Греки" я старался доказать, что сохраненіе Турціи можеть казаться одинаково выгоднимъ какъ для крайнихъ Грековъ, такъ и для крайнихъ Болгаръ, ибо Болгаре хотять еще укръпиться подъ духовно-безвредной для нихъ властью Турокъ, а крайніе Греки хотвли бы соединиться съ Турками на Босфоръ противу Панславизма.

Сербы въ другомъ положеніи. Церковной распри у нихъ съ Греками нѣтъ; а Болгаръ имъ бы удобнѣе было застать врасплохъ, безъ войска, безъ столицы, безъ опытныхъ министровъ, безъ династіи, безъ сильнаго народнаго совѣта и т. д. Сербамъ Турки и Турція менѣе нужны, чѣмъ Болгарамъ и Грекамъ. Понятно, что крайній Грекъ и крайній Болгаринъ, оба для пользы, для охраны своей національности, могутъ считать полезнымъ продленіе Турецкаго владычества, но крайній, пылкій Сербъ воздерживается от нападенія на Турцію лишь изъ осторожности, изъ соображеній, скоръе военныхъ, чъмъ собственно политическихъ \*).

Не охрана національности, а сознаніе сравнительно военнаго безсилія своего—вотъ что удерживаеть Сербію постоянно отъ несвоевременной войны съ Турціей. Сербіи очень было бы желательно стать Славянскимъ Піемонтомъ какъ для Австрійскихъ, такъ и для Турецвихъ Славянъ. И правда, что положеніе Сербіи очень похоже во многихъ отношеніяхъ на положеніе прежняго Піемонта. Малые разміры ничего не значать сами по себі: и Римъ былъ малъ, и Бранденбургъ былъ малъ, и Московское Княжество было не велико. Нужна лишь благопріятная перестановка обстоятельствъ, счастливое сочетаніе политическихъ силъ. Вотъ однимъ-то изъ такихъ счастливихъ сочетаній Сербы основательно могутъ считать (съ точки зрінія Сербизма своего) военное безсиліе и государственную неприготовленность сосідней, столь родственной, столь удобной для поглощенія и такъ великольпно у Босфора и при устьяхъ Дуная стоящей, Болгарской націи.

Болгары это чувствують и Сербамь не довъряють; точно также, какъ мало довъряють ихъ крайніе и вліятельные дъятели и намъ, Русскимъ, не смотря на все, доказанное дълами, безкорыстіе нашей политики на Востокъ \*\*).

<sup>\*)</sup> Не быль ли я и въ этомъ пророкомъ? Черезъ годъ послѣ этой книги Серби возстали. Они начали движение.

<sup>\*\*)</sup> Я боюсь, чтобы какой нибудь тонкій мудрець не приняль моихъ словъ о безворыстія Россій за фразу, за "придворную штуку", и не потеряль бы довёрія въ моей искренности. Разумёстся, безкорыстной политики пёть и не должно быть. Государство не имёсть права, какъ лицо, на самопожертвованіе. Но дёло въ томъ, что на востоке Европы корысть наша должна быть безкорыстна въ томъ смысле, что въ настоящее время мы должны бояться присоединеній и завоеваній въ Европів не

Такихъ противоположныхъ интересовъ мы найдемъ много и у Австрійскихъ Славянъ. 5) У Православныхъ Сербовъ въ Турціи есть двѣ національныя династіи — Черногорская и Сербская. И хотя и у Сербовъ, и у Черногорцевъ, не замѣтно той сознательной привычки къ безусловной покорности роднымъ династіямъ, какая видна у Рускихъ, у Турокъ, и была видна до послѣдняго времени у Прусаковъ, но привязанность, уваженіе къ этимъ династіямъ, все-таки есть. Мы видимъ, что въ настоящее время и Черногорцы и Сербы свои династіи чтутъ. Поэтому самому очень трудно рѣшить, который изъ двухъ домовъ, Нѣгошей ли домъ, или домъ Обреновичей рѣшились бы принести въ жертву православные и независимые Сербы Задунайскіе? Оказывается, что даже и монархическія, лояльныя чувства, объединяющія народъ въ другихъ мѣстахъ, у Юго-Славянъ способствуютъ нѣкоторому сепаратизму.

Кажется я перечелъ всё тё главныя черты или историческія свойства, которыя могуть препятствовать объединенію Юго - Западныхъ единопленниковъ нашихъ.

Мы видимъ, что все у нихъ разное, иногда противоположное, даже враждебное, все можетъ служить у нихъ разъединеню, все: религія, племенное честолюбіе, преданія древней славы, память вчерашняго рабства, интересы экономическіе, даже монархическія чувства направлены у однихъ на Князей Черногорскихъ, у другихъ на потомство Милоша, у третьихъ на мечты о коронъ Вячеслава и Юрія Подъбрадскаго, у иныхъ, наконецъ, это чувство состоитъ просто въ привычной, хотя и много остывшей уже, преданности Габсбургскому Дому, или оно направлено на временное охраненіе власти Султана.

Что же есть у нихъ у всёхъ общаго историческаго, кроме племени и сходныхъ языковъ? Общее имъ всёмъ въ наше время это—крайне демократическое устройство общества и очень значительная привычка къ конституціонной дипломатіи, къ искуственнымъ агитаціямъ, къ заказнымъ демонстраціямъ и ко всему тому, что происходитъ нынё изъ смёси Старо-Британскаго, личнаго и корпоративнаго, свободолюбія съ плоской равноправностью, которую выдумали въ 89 году Французы прежде всего на гибель самимъ себё.

Раздёлять Юго-Славянъ можетъ многое, объединить же ихъ и согласить безъ вмёшательства Россіи можетъ только нёчто общее

столько изъ человъчности, сколько для собственной внутренией сили нащей. И чъмъ ближе къ намъ націи по крови и язику, тти болье ин должни держать ихъ въ мудромъ отдаленіи, не разривал связи съ ними. Идеаломъ надо ставить не сліяніе, а тяготъніе на разсчитаннихъ разстояніяхъ. Это я надъюсь объяснить дальше гораздо подробите. Сліяніе и ситшеніе съ Акіятцами поэтому или съ иновършими и иноплеменними гораздо выгодите уже по одному тому, что они еще не пропитались Европеизмомъ.

имъ всёмъ, нѣчто такое, что стояло бы на почвё нейтральной, внё Православія, вні Византизма, вні Сербизма, вні Католичества, вні Гуснтскихъ воспоминаній, вні Юрія Подібрадскаго, вні Крума, Любуши и Марка Кралевича, вні крайні Болгарскихъ надеждь. Это, вні всего этого стоящее, можетъ быть только нічто крайне демократическое, индефферентное, отрицательное, Якобински, а не старо-Британски конституціонное, быть можетъ даже федеративная Республика. Замітимъ еще въ добавокъ, что если бы такая Республика <sup>14</sup>) создалась по распаденіи Австріи и по удаленіи Турокъ за Босфоръ, то она вышла бы не изъ тіхъ побужденій, изъ коихъ вышли Соединенные Штаты Америки, а изъ другихъ, въ охранительномъ смыслі гораздо худшихъ началь.

Люди, которые ушедши изъ старой Англіи полагали основы Штатамъ Америки, были все люди крайне религіозные, которые уступать своей горячей личной в'вры не хот'вли и не подчинялись Государственной Англиканской Епископской Церкви не изъ прогрессивнаго равнодушія, а изъ набожности.

Католиви, Пуритане, Квакеры, всё были согласны въ одномъ во взаимной терпимости, не по холодности, а по необходимости. И потому Государство, созданное ими, для примиренія всёхъ этихъ горячихъ религіозныхъ врайностей, нашло центръ тяжести своей внё религіи. Была вынужденная обстоятельствами терпимость, не было внутренняго индефферентизма.

Славяне, вступан въ подобную федерацію, не внесли бы въ нее тёхъ высокихъ чувствъ, которыя на просторт Новаго Свта одушевляли прежнихъ Европейскихъ переселенцевъ Стверной Америки. Они вступили бы въ эту федерацію при иныхъ условіяхъ. Тамъ, въ Америкт, чтобы житъ согласно, нужно было помиить о недавнихъ гоненіяхъ за личную втру. Здто, и въ Австріи, и въ Турціи, никто уже не гонитъ серьезно ни Католичества Чеховъ и Хорватовъ, ни Право-

<sup>14)</sup> Не иншнить, можеть быть, окажется здёсь слёдующій разсказь, дошедшій до меня нас вёрных источниковь. Одинь именятий Русскій человёкь, къ тому же и весьма учений, имя котораго извёстном у насъ, и на Востоке, и въ Европе, имёль не такъ давно разговорь съ одникь изъ главных народныхъ Чешскихъ вождей (также какъ нельзя лучше, извёстнымъ и у насъ и вездё).

Чешскій діятель разсыпался въ разговорі съ этимъ Русскимъ сановникомъ въ похвалахъ народу Русскому, особенно Правительству нашему: онъ говорить о своихъ симпатіяхъ къ намъ, о глубокомъ уваженіи къ нашей Монархіи.

<sup>&</sup>quot;Но, разумъется,—прибавиль онъ съ увъренностію, —монархическая форма есть временное состояніе; монархическая власть нигдъ въ наше время не имъетъ будущности."

Удивительно! Откуда у подей мислящих и даровитих это ослепленіе, вера въ демократическій прогрессь, какъ во что-то несомивно хорошее? Какъ же не похвалить при этомъ Герцена, за его насмёшки надъ республиканской ортодоксіей! Противоречія Герцена самому себё въ подобныхъ случаяхъ делають ему великую честь.

славія Сербовъ и Болгаръ. Напротивъ того, въ послѣднее время даже турецкіе министры, напр., такъ изучили нашъ церковный вопросъ, что дѣлаютъ нерѣдко Болгарамъ очень основательныя каноническія возраженія, когда тѣ слишкомъ спѣшатъ. Туркамъ иногда, для спокойствія Имперіи, приходится защищать Православіе отъ увлеченія Славянскихъ агитаторовъ.

И такъ не религіозныя же гоненія, не общія страданія могутъ объединить въ демократической федераціи нынѣшнихъ Юго-Славянъ, а только общеплеменное сознаніе, лишенное всякаго положительнаго организующаго содержанія, лишенное всякой сложной системы особо Славянскихъ идей.

Въ наше время легче всего помириться на Бюхнеръ, 'Дарвинъ и Молешотъ. Передовые люди, зная штуку, но держась черни, по незабвенному выражению Третьяковскаго, могутъ, для назидания тъхъ соотчичей своихъ, которые къ тому времени будутъ еще върить въту, или другую Церковъ, всегда притвориться, сходить къ объднъ, причаститься, похвалить старину, даже изръдка и съ трудомъ великииъ недълю попоститься.

Тавъ двлають давно уже и теперь многіе вліятельные люди на Востовъ, и Греки, и Славяне одинаково. Есть такіе, которые на 1-й недвлъ Великаго Поста и на Страстной дома, для дътей и слугъ, ъдять и постное, а потихоньку потомъ заходять въ гостинницу и подвръпляють мясомъ свои просвъщенные и прогрессивные купеческіе, учительскіе и лъкарскіе, желудки.

То же по своему могутъ дълать и Католики, пока народъ простъ, и то, если это занадобится для чего-нибудь.

Но строго говоря, зачёмъ и лицемёрить долго? Въ наше время, "при быстроте сообщеній, при благодётельной гласности, при обученіи народа, при благородномъ, возвышенномъ стремленіи въ полной равноправности всёхъ людей и народовъ".

Увы! патріархальная и гомерическая поэзія Православнаго Востока угасаетъ быстро... Юнаки и паликары доживаютъ свой въкъ, разбойничая въ горахъ безъ идей. Христіанскими общинами самодержавно правитъ уже не безстрашный гайдукъ Кара-Георгій, не мудрый и стойкій свинопасъ Милошъ, не безграмотные герои Канарисъ и Боцарисъ, не Митрополиты Черногорскіе, которые умѣли сражаться и съ Турками и съ Французами.

Нынашній Христіанскій Востова вообще есть ничто иное, какъ Царство, не скажу даже скептических, а просто неварующих обрісіетя, для которых религія ихъ соотчичей низшаго класа есть лишь удобное орудіе агитаціи, орудіе племеннаго политическаго фанатизма въту или другую сторону. Это истина, и я не знаю, какое право имаемъ мы, Русскіе, главные представители Православія во Вселенной, скры-

Digitized by GOOGIC

вать другь отъ друга эту истину или стараться искусственно забывать ее!

Двадцать лътъ тому назадъ еще можно было надъяться, что эпическія части народа у Славинъ дадуть свою окраску прогрессивнымъ, но теперь нельзи обманывать себи болъе!

Космополитическія, разрушительныя и отрицательныя иден, воплощенныя въ кое-какъ по-Европейски обученной интеллигенціи, ведутъ всь эти близкіе намъ народы сначала къ политической независимости, въроятно, а потомъ? Потомъ, когда всъ обособляюще отъ космополитизма признави бледны? Что будеть потомъ? Чисто же племенная илея, я уже прежде сказаль, не имветь въ себв ничего организующаго, творческаго; она есть ничто иное, какъ частное перерожденіе космополитической идеи всеравенства и безплоднаго всеблага. Равенство влассовъ, лицъ, равенство (т.-е. однообразіе) областей, равенство всёхъ народовъ. Расторжение всёхъ преградъ, бурное низвержение, или мирное, осторожное подкапывание всёхъ авторитетовъ-религи, власти. сословій, препятствующихъ этому равенству, это все одна и та же идея, выражается ли она въ широкихъ и обманчивыхъ претенвіяхь Парижской демагогін, или въ Уфединахь желаніяхь какого-нибуль мелкаго народа пріобрести себе, во что бы то ни стало, равныя со всвии другими націями Государственныя права.

Для насъ знаніе подобныхъ данныхъ важно. Хотимъ ди и мы предаться теченію, или желаемъ мы ревниво, жадно, фанатически, сберегать все старое, для органическаго сопряжентя съ неизбъжно новымъ, для исполненія призванія нашего въ мірѣ,—призванія, еще не выясненнаго намъ самимъ; во всякомъ случаѣ, мы должны знать и понимать, что такое эти Славяне, внѣ насъ стоящіе.

Хотимъ ли мы, по идеалу нашихъ нигилистовъ, найти наше призваніе въ передовой разрушительной роли, опередить всёхъ и все на поприщё животнаго космополитизма; или мы предпочитаемъ по-человёчески служить идеямъ организующимъ, дисциплинирующимъ, — идеямъ внё нашего, субъективнаго удовольствія стоящимъ, объективнымъ идеямъ Государства, Церкви, живаго добра и поэзіи; предпочитаемъ ли мы, наконецъ, нашу собственную цёлость и силу, чтобы обратить эту силу, когда ударитъ, понятный всёмъ, страшный и великій часъ, на службу лучшимъ и благороднёйшимъ началамъ Европейской жизни, на службу этой самой великой, старой Европе, которой мы столько обязаны и которой хорошо бы заплатить добромъ? И въ томъ и въ другомъ случав надо понять хорошо все, окружающее насъ.

Не льстить надо Славянамъ, не обращаться къ нимъ съ вѣчной улыбкой любезности; нѣтъ! надо изучить ихъ н если можно, если удастся, учить ихъ даже, какъ людей отсталыхъ по уму, несмотря на кажущуюся ихъ прогрессивность, и даже на ученость нѣкоторыхъ

нзъ нихъ. Ученость сама по себъ, одна, еще не есть спасеніе; иногда она залогъ отупънія.

Прежде всего не надо обманывать свое Русское общество; не надо оставлять его въ пріятномъ туманъ, изъ-за какой-то, вовсе необязательной въ литературъ, льстивой политиви!

#### l' JABA VI.

## ЧТО ТАКОЕ ПРОЦЕССЪ РАЗВИТІЯ?

Теперь мит предстоить оставить на время и Славянъ и наше Русское Византійство и отвлечься отъ главнаго моего предмета очень далеко.

Я постараюсь, однако, насколько есть у меня умёнья, быть краткимъ.

Я спрошу себя прежде всего: что значить слово "развитіе" вообще? Его недаромь употребляють безпрестанно въ наше время. Человъческій умъ въ этомъ отношеніи, въромтно, на хорошей дорогь; онъ прилагаеть, можеть быть, очень върно идею, выработанную реальными, естественными науками къ жизни психической, къ исторической жизни отдъльныхъ людей и обществъ.

Говорить безпрестанно: "Развитіе ума, науки, развивающійся народь, развитый человѣкь, развитіе грамотности, законы развитія историческаго, дальнѣйшее развитіе нашихъ учрежденій" и т. д.

Все это хорошо. Однако, есть при этомъ и ошибки; именно, при внимательномъ разборъ, видимъ, что слово развите иногда употребляется для обозначения вовсе разнородныхъ процессовъ, или состояній. Такъ, напр., развитый человъкъ часто употребляется въ смыслъ ученый, начитанный или образованный человъкъ. Но это совствъ не одно и то же. Образованный, сформированный, выработанный разнообразно человъкъ, и человъкъ ученый— понятія разныя. Фаустъ— вотъ развитый человъкъ, а Вагнеръ у Гете—ученый, но вовсе не развитый

Еще примъръ. *Развитие* грамотности въ народъ миъ кажется вовсе не подходящее выражение.

Распространеніе, разлитіе грамотности—діло другое. Распространеніе грамотности, распространеніе пьянства, распространеніе холеры, распространеніе благонравія, трезвости, бережливости, распространеніе желізных путей и т. д. Всі эти явленія представляють намъ разлитіе чего-то однородного, общаго, простаго.

Идея же развитія собственно соотвітствуєть въ тіхь реальныхь, точныхь наукахь, изъ которыхь она перенесена въ историческую область, никоему сложному процессу и, замітимь, нертодко вовсе проти-

воположному съ процессомъ распространенія, разлитія, процессу какъ бы враждебному этому послёднему процессу.

Присматриваясь ближе въ явленіямъ органической жизни, изъ наблюденій которой именно и взялась эта идея развитія, мы видимъ, что процессъ развитія въ этой органической жизни значитъ вотъ что:

Постепенное восхождение от простыйшаго къ сложныйшему постепенная индивидуализація, обособление, съ одной стороны, от окружающаго міра, а съ другой—отъ сходныхъ и родственныхъ организмовъ, отъ всыхъ сходныхъ и родственныхъ явленій.

Постепенный ходъ отъ безцвътности, отъ простоты къ оригинальности и сложности.

Постепенное осложнение элементовъ составныхъ, увеличение бонатства внутренняю и въ то же время постепенное укръпление единства.

Такъ что высшая точка развитія не только въ органическихъ тълахъ, но и вообще въ органическихъ явленіяхъ, есть высшая степень сложности, объединенная нъкіимъ внутреннимъ деспотическимъ единствомъ.

Самый ростъ травы, дерева, животнаго и т. д. есть уже осложнение; только говори ростъ, мы имфемъ въ виду преимущественно количественную сторону, а не качественную, не столько измфиение формы, сколько измфиение размфровъ.

Содержаніе при рості количественно осложняется. Трава, положимъ, еще не дала ни цвітовъ, ни плода; но она поднялась, выросла значитъ, если намъ незамітно было никакого въ ней ни внутренняго (микроскопическаго), ни внішняго, видимаго глазу, морфологическаго изміненія, обогащенія, но мы иміемъ, все таки, право сказать, что трава стала сложніве, ибо количество ячеекъ и волоконъ у нея умножилось.

Къ тому же, ближайшее наблюдение показываетъ, что всегда при процессъ развития есть непрестанное, хоть какое нибудь измънение и формы, какъ въ частностяхъ (напр., въ величинъ, видъ самихъ ячеекъ и волоконъ), такъ и въ общемъ (т.-е., что появляются новыя вовсе черты, дотолъ небывалыя въ картинъ всецълаго организма).

То же и въ развитіи животнаго тѣла, и въ развитіи человѣческаго организма, и даже въ развитіи духа человѣческаго, харавтера.

Я сказаль: не только цвлые организмы, но и всв органические процессы, и всв части организмовь, однимь словомь, всв органическія явленія подчинены тому же закону.

Возьмемъ, напр., картину какой-нибудь бользни 15). Положимъ,--

<sup>15)</sup> Я опасаюсь зд'ясь упрека за длинеоту и подробность того, что иные готовы счесть обыкновеннымъ уподобленіемъ.

Уподобление не только врасить рачь, но даже далаеть главный предметь болье

сходны. Утробные зрълые плоды еще разнородите и еще болъе отдъльны. Это оттого, что они и сложнъе, и единъе, т.-е., развитъе.

Младенцы, дъти еще сложнъе и разнороднъе; юноши, взрослые люди, до впадены въ дряхлость, еще и еще развитъе. Въ нихъ все больше и больше (по мъръ и степени развиты) сложности и внутренняго единства, и потому больше отличительныхъ признаковъ, больше отдъльности, независимости отъ окружающаго, больше своеобразія, самобытности.

И это, повториемъ, относится не только въ организмамъ, но и къ частямъ ихъ, къ системамъ (нервной, кровеносной и т. д.), къ аппаратамъ (пищеварительному, дыхательному и т. д.); относится и въ процессамъ нормальнымъ и патологическимъ; даже и къ темъ идеальнымъ, научнымъ, собирательнымъ единицамъ, которыя зовутся видъ, родъ, классъ и т. д. Чемъ выше, чемъ развите видъ, родъ, классъ, твых разнообразнве отделы (части, ихъ составляющія), а собирательное, целое, все-тави весьма едино и естественно. Такъ, собака домашняя — животное весьма развитое; поэтому-то отделеніе млекопитаю. щихъ, которое извъстно подъ названіемъ домашняя собака, --- отділеніе весьма полное, им'вющее чрезвычайно много разнообразныхъ представителей. Родъ кошекъ (въ широкомъ смыслѣ), четверорукія (обезьны), позвоночныя вообще-представляють, при всемь своемь необычайномь разнообразіи, чрезвычайное единство общаго плана. Это все отдъленія весьма развитыхъ животныхъ, весьма богатыхъ зоологическимъ содержаніемъ, индивидуализированныхъ, богатыхъ признаками.

То же самое мы можемъ наблюдать и въ растительныхъ организмахъ, процессахъ, органахъ, и въ растительной классификаціи по отдъламъ, по собирательнымъ единицамъ.

Все въ началѣ просто, потомъ сложно, потомъ вторично упрощается, сперва уравниваясь и смъшиваясь внутренно, а потомъ еще болѣе упрощаясь отпаденіемъ частей и общимъ разложеніемъ, до перехода въ неорганическую "Нирвану".

При дальныйшемъ размышленіи мы видимъ, что этотъ тріединый процессъ свойствень не только тому міру, который зовется собствень о органическимъ, но, можетъ быть, и всему, существующему въ пространствы и времени. Можетъ быть, онъ свойственъ и небеснымъ тыламъ, и исторіи развитія ихъ минеральной коры, и характерамъ человыческимъ; онъ ясенъ въ ходы развитія искусствъ, школъ живописи, музыкальныхъ и архитектурныхъ стилей, въ философскихъ системахъ, въ исторіи религій и, наконецъ, въ жизни племенъ, юсударственныхъ организмовъ и цълыхъ культурныхъ міровъ.

Я не могу распространяться здёсь долго и развивать подробно мою мысль. Я ограничусь только нёсколькими краткими примёрами и объясненіями. Напримёръ, для небеснаго тёла: а) періодъ первона-

чальной простоты: расплавленное небесное тёло, однообразное жидкое; б) періодъ срединный, то состояніе, которое можно назвать вообще цвітущей сложностью: планета, покрытая корою, водою, материками, растительностью, обитаемая, пестрая; в) періодъ вторичной простоты; остывшее или вновь, вслідствіе катастрофы, расплавленное тіло и т. д.

Мы замётимъ то же и въ исторіи искусствъ: а) періодъ первоначальной простоты: циклопическія постройки, конусообразныя могилы Этрусковъ (послужившія, въроятно, исходнывъ образцомъ для куполовъ и вообще для круглыхъ линій развитой Римской архитектуры), избы Русскихъ крестьянъ. Дорическій орденъ и т. д., эпическія пъсни первобытныхъ племенъ; музыка дикихъ, первоначальная иконопись, лубочныя картины и т. д.; б) періодъ цвётущей сложности: Пареенонъ, храмъ Ефесской Діаны (въ которомъ даже на колоннахъ были изваянія), Страсбургскій, Реймскій, Миланскій Соборы, Св. Петра, Св. Марка, Римскія великія зданія, Софоклъ, Шекспиръ, Дантъ, Байронъ, Рафаэль, Микель-Анджело и т. д.; в) періодъ смишенія, перехода во вторичное упрощеніе, упадка, заміны другимь: всі зданія переходныхъ эпохъ, Романскій стиль (до начала Готическаго и отъ паденія Римскаго), всв нынвшнія утилитарныя постройки, казармы, больницы, училища, станціи желёзныхъ дорогъ и т. д. Въ архитектуре единство есть то, что зовуть стиль. Въ цвътущія эпохи постройки разнообразны въ предвлахъ стиля; нетъ ни эклектического смешенія, ни бездарной старческой простоты. Въ поэзін тоже: Софовль, Эскиль и Еврипидъвсв одного стиля; впоследстви все, съ одной стороны, смешивается эклектически и холодно, понижается и падаетъ.

Примъромъ вторичнаго упрощенія всёхъ прежнихъ Европейскихъ стилей можетъ служить современный реализмъ литературнаго искусства. Въ немъ есть нѣчто и эклектическое, (т.-е. смишанное) и приниженное, количественно павшее, плоскос. Типическіе представители великихъ стилей поэзіи всё чрезвычайно несходны между собою: у нихъ чрезвычайно много внутренняго содержанія, много отличительныхъ признаковъ, много индивидуальности. Въ нихъ много и того, что принадлежитъ вѣку (содержаніе), и того, что принадлежитъ имъ самимъ, ихъ личности, тому единству духа личнаго, которов они влагали въ разнообразіе содержанія. Таковы: Дантъ, Шекспиръ, Корнель, Расинъ, Байронъ, Вальтеръ-Скоттъ, Гёте, Шиллеръ.

Въ настоящее время, особливо послъ 48 года, все смъшаннъе и сходнъе между собою: общій стиль—отсутствіе стиля и отсутствіе субъективнаго духа, любви, чувства. Диккенсъ въ Англіи и Жоржъ Сандъ во Франціи (я говорю про старыя ея вещи), какъ они ни различны другъ отъ друга, но были оба послъдними представителями сложнаго единства, силы, богатства, теплоты. Реализмъ простой на-

Digitized by GOOGLE

блюдательности уже потому бедне, проще, что въ немъ уже нетъ автора, нетъ личности, вдохновенія, поэтому онъ пошле, демократичное, доступное всякому бездарному человеву и пишущему, и читающему.

Нынъшній объективный безличный всеобщій реализмъ есть вторичное смисительное упрощеніе, послъдовавшее за теплой объективностью Гете, Вальтеръ-Скотта, Диккенса и прежняго Жоржъ Санда, больше ничего.

Пошлын общедоступныя оды, мадригалы и эпопеи прошлаго въва были подобнымъ же упрощеніемъ, пониженіемъ предъидущаго Французскаго классицизма, высоваго влассицизма Корнелей, Расимовъ и Мольеровъ.

Въ исторіи философіи то же: а) первобытная простота: простыя изреченія народной мудрости, простыя начальныя системы (Оалесъ н т. п.); б) цевтущая сложность: Соврать, Платонь, Стонки, Эпикурейцы, Писагоръ, Спиноза, Лейбницъ, Декартъ, Кантъ, Фихте, Шеллингъ, Гегель; в) вторичное упрощеніе, смѣшеніе и исчезновеніе, переходъ въ совершенно иное: эклектики, безличные смисители всъхъ временъ (Кузенъ); потомъ Реализмъ феноменальный, отвергающій отвлеченную философію, метафизику: матеріалисты, деисты, атеисты. Реализмъ очень прость ибо онъ даже и не система, а только методъ, способъ: онъ есть смерть предъидущихъ системъ. Матеріализмъ же есть безспорно система, но, конечно, самая простая, нбо ничего не можеть быть проще и грубве, малосложиве, какъ сказать, что все вещество и что нътъ ни Бога, ни духа, ни безсмертія души, ибо мы этого не видимъ и не трогаемъ руками. Въ наше время это вторичное упрощеніе философіи доступно не только образованнымъ юношамъ, стоящимъ еще, по летамъ своимъ, на степени первобытной простоты, на степени незрълыхъ ябловъ, или семинаристамъ цивло-пической постройки, но даже Парижскимъ работникамъ, трактирнымъ лакениъ и т. п. Матеріализмъ всегда почти сопровождаетъ реализмъ; хотя реализмъ самъ по себъ еще и не даетъ права ни на атеизмъ, ни на матеріализмъ. Реализмъ отвергаетъ всякую систему, всякую метафизику; реализмъ есть отчанніе, самооскопленіе, вото почему оно упрощеніе! На матеріалистическіе же выводы онъ правъ, все-таки, не даетъ.

Матеріализмъ, съ своей стороны, есть послёдняя изъ системъ послёдней эпохи: онъ царствуетъ до тёхъ поръ, пока тотъ же реализмъ не съумбетъ и ему твердо сказать свое скептическое слово. За скептицизмомъ и реализмомъ обыкновенно слёдуетъ возрожденіе: одни люди переходятъ къ новымъ идеальнымъ системамъ, у другихъ является пламенный поворотъ къ религіи. Такъ было въ древности; такъ было въ началѣ нашего вѣка, послѣ реализма и матеріализма XVIII столѣтія.

И метафизива и религія остаются реальными силами, действительными, несоврушимыми потребностями человечества.

Тому же закону подчинены и государственные организмы, и цъ́лыя культуры міра. И у нихъ очень ясны эти три періода: 1) первичной простоты, 2) изътущей сложности и 3) вторичнаю смъсительнаю упрощенія. О нихъ я повторю особо, дальше.

# ГЛАВА УЛ.

# О ГОСУДАРСТВЕННОЙ ФОРМЪ.

Я кончиль предъидущую главу следующей мыслью.

"Тріединый процессъ: 1) первоначальной простоты, 2) цвътущаго объединенія и сложности и 3) вторичнаго смосительнаго упрощенія, свойственъ точно такъ же, какъ и всему существующему, и жизни человъческихъ обществъ, государствамъ и цвлымъ культурнымъ мірамъ".

Развитіе Государства сопровождается постоянно выясненіемъ, обособленіемъ свойственной ему политической формы; паденіе выражается разстройствомъ этой формы, большей общностью съ окружающимъ.

Прежде всего спрошу себя: "Что такое форма?".

Форма вообще есть выраженіе идеи, заключенной въ матеріи (содержаніи). Она есть отрицательный моменть явленія, матерія— положительный. Въ какомъ это смысль? Матерія, напримъръ, данная намъ, есть стекло, форма явленія—стаканъ, цилиндрическій сосудь, полый внутри; тамъ, гдъ кончается стекло, тамъ, гдъ его уже нътъ, начинается воздухъ вокругъ, или жидкость внутри сосуда; дальше матерія стекла не можетъ идти, не смъетъ, если хочетъ остаться върна основной идеъ своей полаго цилиндра, если не хочетъ перестать быть стаканомъ.

Форма есть деспотизмь внутренней идеи, не дающій матеріи разбылаться. Разрывая узы этого естественнаго деспотизма, явленіе гибнеть.

Шарообразная, или эллиптическая форма, которую принимаетъ жидкость при нъкоторыхъ условіяхъ, есть форма, есть деспотизиъ внутренней идеи.

Кристаллизація есть деспотизмъ внутренней идеи. Одно вещество должно, при извъстныхъ условіяхъ, оставаясь само собою, вристаллизоваться призмами, другое октардрами и т. п.

Иначе они не смёють, иначе они гибнуть, разлагаются.

Растительная и животная морфологія есть также ничто иное, какъ наука о томъ, какъ оливка не смпеть стать дубомъ, какъ дубъ не

Digitized by GOOGLE

смъеть стать пальной и т. д.; имъ съ зерна предуставлено имъть такіе, а не другіе листья, такіе, а не другіе цваты и плоды.

Человъкъ, высъкая изъ камия или выливая изъ бронзы (изъ матеріи) статую человъка, вытачивая изъ слоновой кости шаръ, склеивая и сшивая изъ лоскутковъ искусственный цвътокъ, влагаетъ извиъ въ матерію свою идею, подкарауленную имъ у природы.

Устроивая машнну, онъ дѣлаетъ то же. Машина рабски повинуется, отчасти идеѣ, вложенной въ нее извнѣ человѣческой мыслью, отчасти своему внутреннему закону, своему физико-химическому строю, своей физико-химической основной идеѣ. Нельзя, напр., изъ льда сдѣлать такую прочную машину, какъ изъ мѣди и желѣза.

Съ другой стороны, изъ камня нельзя сдёлать такой естественный цейтокъ, какъ изъ бархата или кисеи.

Тоть, кто хочеть быть истинным реалистомь именно тамь, гды нужно, тоть должень бы разсматривать и общества человыческія съ подобной точки зрынія. Но обыкновенно дёлается не такъ. Свобода, раченство, благоденствіе (особенно это благоденствіе!) принимаются какими-то догматами вёры, и увёряють, что это очень раціонально п научно!

Да кто же сказаль, что это правда?

Соціальная наука едва родилась, а люди, пренебрегая опытомъ вѣковъ и примѣрами ими же теперь столь уважаемой природы, не котятъ видѣть, что между эгалитарно-либеральнымъ поступательнымъ движеніемъ и идеей развитія нѣтъ ничего логически родственнаго, даже болѣе: эгалитарно-либеральный процессъ есть антитеза процессу развитія. При послѣднемъ внутренняя идея держитъ крѣпко общественный матеріалъ въ своихъ организующихъ, деспотическихъ объятіяхъ и ограничиваетъ его разбѣгающіяся, расторгающія стремленія. Прогрессъ же, борющійся противу всякаго деспотизма—сословій, цеховъ, монастырей, даже богатства и т. п., есть не что иное какъ процессъ разложенія, процессъ того вторичнаго упрощенія иплаго и смъщенія составныхъ частей, о которомъ я говорилъ выше, процессъ сглаживанія морфологическихъ очертаній, процессъ уничтоженія тѣхъ особенностей, которыя были органически (т.-е., деспотически) свойственны общественному тѣлу.

Явленія эгалитарно-либеральнаго прогресса схожи съ явленіями горѣнія, гніенія, таянія льда (менѣе воды свободнаго, ограниченнаго кристаллизаціей); они сходны съ явленіями, напр., холернаго процесса, который постепенно обращаетъ весьма различныхъ людей сперва въ болѣе однообразные трупы (равенство), потомъ въ совершенно почти схожіе (равенство) остовы и, наконецъ, въ свободные (относительно, конечно): азотъ, водородъ, кислородъ и т. д.

("On est débordé", говорять многіе, это дело другое. "On est débordé"

м колерой. Но почему же колеру не назвать по имени? Зачёмъ ее звать молодостью, возрожденіемъ, развитиемъ, организаціей?).

При всёхъ этихъ процессахъ гніенія, горфнія, таянія, холернаго поступательнаго движенія замётны однё и тё же общія явленія.

- а) Утрата особенностей, отличавшихъ дотолъ деспотически сформированное цълое дерево, животное, цълую твань, цълый кристаллъ и т. д. отъ всего подобнато и соспонито.
- б) Большее противу прежняго сходство составных частей, большее внутреннее равенство, большее однообразіе состава и т. п.
- в) Утрата прежнихъ строихъ морфологическихъ очертаній: все сливается, все свободите и ровите.

И такъ, какое дъло честной, исторической реальной наукъ до неудобствъ, до потребностей, до деспотизма, до страданій?

Къ чему эти не научныя сентиментальности, столь выдохшіяся въ наше время, столь прозапческія въ добавокъ, столь бездарныя? Что мив за дёло въ подобномъ вопросё до самихъ стоновъ человвиества?

Какое научное право я имъю думать о конечныхъ причинахъ, о цъляхъ, о благоденствіи, напр., прежде серьезнаго, долгаго и безстрастнаго изслъдованія?

Гдв эти не догматическія, безстрастныя, скажу даже, въ прогрессивномъ отношеніи, пожалуй безнравственныя, но научно-честныя изсладованія? Гдв они? Они существують, положимъ, котя и весьма несовершенные еще, но только именно не для демократовъ, не для прогрессистовъ.

Какое мив двло, въ болве или менве отвлеченномъ изследованіи, не только до чужихъ, но и до моихъ собственныхъ неудобствъ, до моихъ собственныхъ стоновъ и страданій?

Государство есть, съ одной стороны, какъ бы дерево, которое достигаетъ своего полнаго роста, цвъта и плодоношенія, повинуясь нъко ему таниственному, независящему отъ насъ, деспотическому повельнію внутренней, вложенной въ него, идеи. Съ другой стороны, оно есть машина, и сдъланная людьми полусознательно, и содержащая людей, какъ части, какъ колеса, рычаги, винты, атомы, и наконецъ, машина, выработывающая, образующая людей. Человъкъ въ Государствъ есть въ одно и то же время и механикъ, и колеса или винтъ, и продуктъ общественнаго организма.

На которое бы изъ государствъ древнихъ и новыхъ мы ни взглянули, у всёхъ найдемъ одно и то же общее: простоту и однообразіе въ началѣ, больше развиства и больше свободы (по крайней мірѣ фактической, если не юридической свободы), члы будеть послю. Закрывши книгу на второй или третьей главѣ, мы находимъ, что всѣ начала довольно схожи, хоть и не совсѣмъ. Взглянувъ на растеніе, выходящее изъ земли, мы еще не знаемъ хорошо, что изъ

Digitized by GOODIC

него будеть. Различій слишкомъ мало. Потомъ мы видимъ большее или меньшее укръпление власти болье глубокое или менье развое (смотря по задаткамъ первоначальнаго строенія) раздъление сословій, большее разнообразіе быта и разнохарактерность областей.

Вмъстъ съ тъмъ, увеличивается, съ одной стороны, богатство, съ другой — бъдность, съ одной стороны, рессурсы наслажденія разнообразятся, съ другой — разнообразіе и тонкость (развитость) ощущеній и потребностей порождають больше страданій, больше грусти, больше ошибокъ и больше великихъ дълъ, больше поэзіи и больше комизма; подвиги образованныхъ — Фемистокла, Ксенофонта, Александра — крупнъе и симпатичнъе простыхъ и грубыхъ подвиговъ Одиссеевъ и Ахилловъ. Являются Софоклы, являются и Аристофаны, являются вопли Корнелей и смъхъ Мольеровъ. У иныхъ Софоклъ и Аристофанъ, Корнель и Мольеръ, сливаются въ одного Шекспира, или Гете.

Вообще въ эти сложныя цвётущія эпохи есть вакая бы то ни было аристократія, политическая, съ правами и положеніемъ, или только бытовая (т.-е.) только съ положеніемъ безъ рёзкихъ правъ, или еще чаще стоящая на грани политической и бытовой. Эвпатриды Анинъ, феодальные Сатрапы Персіи, Оптиматы Рима, Маркизы Франціи, Лорды Англіи, Воины Египта, Спартіаты Лаконіи, знатные Дворяне Россіи, Паны Польши, Беи Турціи.

Въ то же время, по внутренней потребности единства, есть наклонность и къ единоличной власти, которая по праву, или только по фавту, но всегда крвпнеть въ эпоху цвътущей сложности. Являются великіе замъчательные Диктаторы, Императоры, Короли или по крайней мъръ геніальные Демагоги и Тираны (въ Древне-Эллинскомъ смыслъ), Оемистоклы, Периклы и т. п.

Между Перикломъ диктаторомъ фонтическимъ и между законнымъ Самодержцемъ по наслъдству и религіи—помъщается цълая лъстница разнообразныхъ единоличныхъ властительствъ, въ которыхъ ощущается потребность вездъ въ сложныя и цвътущія эпохи, для объединенія всъхъ составныхъ частей, всъхъ общественно-реальныхъ силъ, полныхъ жизни и броженія.

Провинціи въ это время также всегда разнообразны по быту, правамъ и законамъ. Дерево выразило вполив свою внутреннюю морфологическую идею...

А страданія? Страданія сопровождають одинаково и процессь роста и развитія, и процессь разложенія.

Все болить у древа жизни людской...

Болить начальное прозябание зерна. Болять первые всходы; болить рость стебля и ствола, развитие листьевь, и распускание пышныхь цватому.— Пристократии и искусства)—сопровождаются стонами и следы процессь гніенія и

Digitized by GOOGIC

процессъ медленнаго высыханія, застоя, нерѣдко предшествующій эгалитарному процессу. (Напр. въ Испанія, Венеціанской Республикь—во всей Италія высыханіе XVII и XVIII вѣковъ предшествовало ініснію XIX) Боль для соціальной науки, это самый послюдній изъ признаковъ самый неуловимый; ибо онъ субъективень, и вѣрная статистика страданій, точная статистика чувствъ невозможна будеть до тѣхъ поръ, пока для чувствъ радости, равнодушія и горя не изобрѣтуть какоенибудь графическое изображеніе, какоенибудь объективное мърило, подобно тому, какъ, вовсе неожиданно, открыли, что спектральный анализъ можеть обнаружить химическій составъ небесныхъ тѣлъ, отдаленныхъ на безконечныя отъ меня пространства!

Раскройте медицинскія книги, о, друзья реалисты! и вы въ нихъ найдете, до чего музывальное, субъективное мірило боли считается маловажніве суммы всіхъ другихъ, пластическихъ, объективныхъ признаковъ; картина организма, являющаяся передъ очами врача физіолога, вотъ что важно, а не чувство непонимающаго и подкупленнаго больнаго! Ужасныя невралгій, приводящія больныхъ въ отчаяніе, не мітаютъ имъ жить долго и совершать діла, а тихая, почти безбольнаная гангрена сводить ихъ въ гробъ въ нісколько дней.

Вмёсто того, чтобы или наивно, или нечестно становиться, въ виду какого-то конечнаго блага, на разныя предвзятыя точки зрёнія, коммунистическую, демократическую, либеральную и т. д., научнёе было бы подвергать всё одинаковой, безстрастной, безжалостной оцёнкё, и если бы итогъ вышелъ либо либеральный, либо охранительный, либо сословный, либо безсословный, то не мы, такъ сказать, были бы виноваты, а сама наука.

Статистики нътъ никакой для субъективнаго блаженства отдъльныхъ лицъ; нивто не знаетъ, при вакомъ правленіи люди живутъ пріятиве. Бунты и революціи мало довазывають въ этомъ случав. Многіе веселятся бунтомъ. Современные намъ Критяне, напр., жили ноложительно лучше коть бы Оракійскихъ Болгаръ и Грековъ и несравненно веселье и пріятнье небогатыхъ жителей какихъ бы то ни было большихъ городовъ. Человъкъ добросовъстный, живой, неподкупленный политикой, не слепой, наконець, быль поражень цветутущимъ видомъ Критянъ, ихъ врасотой, здоровьемъ, свромной чистотою ихъ жилищъ, ихъ прелестной, честной, семейной жизнью, пріятной самоувъренностью и достоинствомъ ихъ походки и пріемовъ... И воть они, прежде другихъ Турецвихъ подданныхъ, возстали, воображая себя самыми несчастными, тогда какъ Оракійскіе Болгары и Греви жили гораздо хуже и терпили тогда несравненно больше личных обидъ в притеснений и отъ дурной полиціи, и отъ собственныхъ лукавыхъ старшинъ; однаво, они не возставали, а Болгарскіе старшины, тв даже подавали Султану адресы и предлагали оружісиъ поддерживать его противу Критянъ.

Нивакой нётъ статистики для опредёленія, что въ республивъ жить лучше частнымъ лицамъ, чёмъ въ монархіи; въ ограниченной монархіи лучше, чёмъ въ неограниченной; въ эгалитарномъ государствъ лучше, чёмъ въ сословномъ; въ богатомъ лучше, чёмъ въ бъдномъ. Поэтому, отстраняя мёрило благоденствія, какъ недоступное еще современной соціальной наукъ (быть можетъ, и навсегда, невърное и малопригодное), гораздо безошибочнъе будетъ обратиться къ объективности, къ картинамъ, и спрашивать себя, нётъ ли какихъннобудь всеобщихъ и весьма простыхъ законовъ для развитія и разложенія человъческихъ обществъ?

И если мы не знаемъ, возможно ли всеобщее царство блага, то, по крайней мъръ, постараемся дружными усиліями постичь, по мъръ нашихъ средствъ, что пригодно для блага того или другаго, частнато государства. Чтобы узнать, что огранизму пригодно, надо, прежде всего, ясно понять самый организмъ. Для гигіены и лъченія нужна прежде всего физіологія.

Форма (сказалъ я выше) есть выражение внутренней иден на поверхности содержания. Идея шара, напр., есть равное разстояние всъхъ точекъ поверхности отъ центра. Развъ не выражается эта идея на поверхности шара, развъ не она придаетъ кости, дереву, каплъ, расплавленному небесному тълу и т. д., вообще содержанию, матеріи, эту форму?

Разумвется, въ такомъ простомъ явленіи, какъ шаръ, это ясно; а въ такомъ сложномъ явленіи, какъ человвческое общество, оно не такъ ясно.

Но, тъмъ не менъе, основа метафизическая одна и та же и для маленькаго шара, и для великаго Государства.

Государственная форма у каждой націи, у важдаго общества своя; она въ главной основъ неизмънна до гроба историческаго, но мъняется быстръе, или медленнъе въ частностяхъ, отъ начала до конца.

Вырабатывается она не вдругъ и не сознательно сначала; не вдругъ понятна; она выясняется лишь хорошо въ ту среднюю эпоху наибольшей сложности и высшаго единства, за которой постоянно следуетъ, рано или поздно, частная порча этой формы и затемъ разложение и смерть.

Такъ государственная форма древняго Египта была ръзкосословная монархія, въроятно, глубоко ограниченная жреческой аристократіей и вообще религіозными законами.

Персія была, повидимому, болъе феодальнаго, рыцарскаго происхожденія; но феодальность ся сдерживалась безграничнымъ въ принципъ Царизмомъ, земнымъ выраженіемъ добра, Ормузда Исторія Грецін и Рима больше обработапа, и потому на нихъ все это еще ясиве.

Асины именно въ цвътущій періодъ выработали свойственную имъгосударственную форму.

Это — демократическая республика, однако, съ привиленями, съ Эспатридами, съ денежнымъ цензомъ, съ рабами и наконецъ, съ наклонностью къ фактической, неузаконенной, непрочной диктатуръ Перикловъ, Өемистокловъ и т. д.

Форма эта, которой естественные залоги хранились, конечно, въ самихъ нравахъ и обстоятельствахъ, выработалась именно въ цвътущій сложный періодъ, отъ Солона до Пелопоннезской войны. Во время этой войны началась порча, начался эгалитарный процессъ.

Свободы было и безъ того много: захотвлось больше равенства.

Спарта, отъ эпохи Ливурга до униженія ея Оиванцами, выработала также свою, чрезвычайно оригинальную, стѣснительную и деспотическую форму аристократическаго республиканскаго коммунизма съчъмъ-то вродъ двухъ наслъдственныхъ президентовъ.

Форма эта была несравненно стъснительнъе, деспотичнъе Аоннской, и поэтому жизни и творчества въ Аоннахъ было больше, а въ Спартъ меньше, но за то Спарта была сильнъе и долговъчнъе.

Всё остальныя Государства Греческаго міра колебались, вёроятно, между Дорической формой Спарты и Іонійской формой Авинъ. Потребность формы, стёсненія, деспотизма, дисциплины, исходящей изънуждъ самосохраненія, была и въ этомъ распущенномъ и раздробленномъ Эллинскомъ мірё, такъ велика, что во многихъ Государствахъ демократическаго характера (т.-е., вёроятно, тамъ, гдё выразился слабее деспотизмъ сословный) вырабатывалась тиранія, т.-е. дисциплина единоличной власти (Поликратъ, Періандръ, Діонисій Сиракузскій и друг.).

Феодализмъ сельскій, поміншичій или рыцарскій быль, повидимому, всегда ничтожень въ Элладі, почти такъ же, какъ и въ Римі; всі аристократіи Эллады и Рима иміли городской характерь; всі оні были, такъ сказать, муниципальнаго происхожденія.

Исторія Македоніи очень бѣдна и свѣдѣній о первоначальной организаціи Македонскаго Царства у насъ мало. Но нѣкоторые историки полагають, что у Македонянь быль феодализить выражень сильнѣе муниципальности (и дѣйствительно, о городахъ Македонскихъ почти нѣтъ и рѣчи, а все слышно лишь о Царяхъ и иходружиню о "Генералахъ" Александра).

Ослабъвшій Эллинсвій муниципальный міръ, соединившись потомъ съ грубой, неясной (неразвитой, въроятно) феодальностью Македонянъ, дошелъ до мгновеннаго государственнаго единства при Филиппъ и Александръ, и только тогда сталъ въ силахъ распространять свор-

цивилизацію до самой Индін и внутренней Африки. Опять-таки значить, для наибольшаю величія и силы оказалась нужной большая сложность формы—сопряженіе аристократіи сь монархіей.

Цвътущій інеріодъ Рима надо считать, я полагаю, со временъ Пуническихъ войнъ до Антониновъ приблизительно.

Именно въ это время выработалась та муниципальная, избирательная диктатура, императорство, которое такъ долго дисциплинировало Римъ и послужило еще потомъ и Византіи.

То же самое мы видимъ и въ Европейскихъ Государствахъ.

Италія, возросшая на развалинахъ Рима, около эпохи Возрожденія, и раньше всёхъ другихъ Европейскихъ Государствъ, выработала свою государственную форму, въ види двухъ самыхъ крайнихъ антитезъ—съ одной стороны, высшую централизацію, въ види государственнаго папства, объединявшаго весь Католическій міръ далеко внё предёловъ Италіи, съ другой жее—для самой себя, для Италіи собственно, форму крайне децентрализованную, муниципально-аристократическихъ малыхъ Государствъ, которыя постоянно колебались между олигархіей (Венеція и Генуя) и монархіей (Неаполь, Тоскана и т. д.).

Государственная форма, прирожденная Испаніи, стала ясна ивсколько поздиве. Это была монархія самодержавная и аристократическая, но провинціально мало сосредоточенная, снабженная ивстными и отчасти сословными вольностями и привилегіями, нючто среднее между Италіей и Франціей. Эпоха Карла V и Филиппа II есть эпоха цвёта.

Государственная форма, свойственная Франціи, была въ высшей степени централизованная, крайне сословная, но самодержавная монархія. Эта форма выяснялась постепенно при Людовикъ XI, Францискъ I, Ришелье й Людовикъ XIV; исказилась она въ 89 году.

Государственная форма Англіи была (н отчасти есть до сихъ поръ) ограниченная, менле Франціи вначаль сословная, децентрализованная монархія, или, какъ другіе говорять, аристократическая республика съ наслюдственнымъ президентомъ. Эта форма выразилась почти одновременно съ Французской при Генрихъ VIII, Елисаветъ и Вильгельмъ Оранскомъ.

Государственная форма Германіи была (до Наполеона I и до годовь 48 и 71) слідующая: союзь Государствь небольшихь, отдыльныхь, сословныхь, болье или менье самодержавныхь, съ избраннымъ Императоромь—сюзереномъ (не муниципальнаго, а феодальнаго пронскожденія).

Всв эти, уже выработанныя ясно, формы начали постепенно мвняться у однихъ съ XVIII столетія, у другихъ въ XIX вев. Вовстхъ открылся эгалитарный и либеральный процессъ.

Можно втрить, что польза есть отъ этого какая-нибудь, общая

Digitized by GOOGIC

для Вселенной, но уже никавъ не для долгаго сохраненія самихъ этихъ отдёльныхъ государственныхъ міровъ.

Реакція не потому неправа, что она не видить истины, нівть! Реакція вездів чуеть этпирически истину; но отдільныя ячейки, волокна, ткани и члены организма стади сильніве въ своихъ эгалитарныхъ порывахъ, чівть власть внутренней организующей деспотической влен!

Атомы шара не хотять болье составлять шарь! Ячейки и волокна надрубленнаго и высыхающаго дерева—здась горять, тамь сохнуть, тамь гніють везда смышиваются, восхваляя простоту грядущей, новой организаціи и не замічая, что это смышеніе есть ужасный моменть перехода къ неорганической простоть, свободной воды, безжизненнаго праха, не кристаллизованной, растаявшей, или растолченой соли!

До временъ Цезаря, Августа, Св. Константина, Франциска I, Людовика XIV, Вильгельма Оранскаго, Питта, Фридриха II, Перикла, до Кира, или Дарія Гистаспа и т. п. всю прогрессистью правы, всю охранители неправы. Прогрессисты тогда ведуть націю и государство въ цевтенію и росту. Охранители тогда ошибочно не върять ин въ рость, ни въ цевтеніе, или не любять этого цевтенія и роста, не понимають ихъ.

Послё цвётущей и сложной эпохи, какъ только начинается процессъ вторичнаго упрощенія и смашенія контуровъ, т.-е. большее однообразіе областей, смёшеніе сословій, подвижность и шаткость властей, приниженіе религіи, сходство воспитанія и т. п., какъ только деспотнямъ формологическаго процесса слабёсть, такъ, въ смысль государственнаго блага, вст прогрессисты становятся неправы въ теоріи; ибо, ріи, хотя и торжествують на практикъ. Они неправы въ теоріи; ибо, думая исправлять, они разрушають; они торжествують на практикъ; ибо идуть легко по теченію, стремятся по наклонной плоскости. Они торжествують, они вмёють громкій успёхъ.

Всть охранители и друзья реакціи правы, напротивъ, въ теоріи, когда начнется процессъ вторичнаго упростительнаго смётенія; ибо они хотять лишть и укрыплять организмь. Не ихъ вина, что они не надолго торжествують; не ихъ вина, что нація не умётть уже выносить дисциплину отвлеченной государственной идеи, скрытой въ нёдрахъ ея!

Они, все-таки, дълають свой долгъ и, сколько могутъ, замедляютъ разложение, возвращая націю, иногда и насильственно, въ культу создавшей ее государственности.

До дня цептенія лучше быть парусомъ, или паровымъ котломъ; посль этого невозвратнаю дня достойнье быть якоремъ или тормазомъ для народовъ, стремящихся внизъ подъ крутую гору, стремящихся нерадко наивно, добросовастно, при вликахъ торжества и съраспущенными знаменами надеждъ, до тахъ поръ, пока какой-нибудь Седанъ, Херопея, Арбеллы, какой-нибудь Аларихъ, Магометъ II, или зажженный петролеемъ и взорванный динамитомъ Парижъ не откроютъимъ глаза на настоящее положение далъ.

Я предвижу еще одно возраженіе: я знаю, мив могуть сказать, что предъ концомъ культурной жизни и предъ политическимъ паденіемъ государствъ замѣтнѣе смошене, чѣмъ упрощене. И въ древности, и теперь. Но, во первыхъ, самое смѣшеніе есть уже своего рода упрощеніе картины, упрощеніе юридической ткани и бытовой узорности. Смѣшеніе всѣхъ цвѣтовъ ведетъ въ сѣрому или бѣлому. А главное основаніе вотъ гдѣ. Я спрашиваю: просты ли нынѣшніе Копты, потомки Египтянъ или Арабы Сиріи? Просты ли были радапі, сельскіе идолопоклонники, которые держались еще, послѣ паденія и исчезновенія Эллинно-Римской религіозности и культуры въ высшихъ слояхъ общества? Просты ли были Христіане Греки подъ Турецкимъ игомъ довозстанія 20 годовъ? Просты ли Гебры, остатки огнепоклонниковъ культурнаго Персо-Мидійскаго міра?

Конечно, всё перечисленные люди, общины и народные остатки несравненно проще, чьмъ были люди, общины, нации въ эпоху цвъта Египта, Калифата, Греко-Римской цивилизаціи, чёмъ Персы во времена Дарія Гистаспа, или Византійцы во времена Іоанна Златоуста. Люди проще лично, по мыслямъ, вкусамъ, по несложности сознанія и потребностей; общины и цёлые національные или религіозные остатки проще потому, что люди въ ихъ средё всю очень сходны и равны между собою. И такъ, прежде смошеніе и нокоторая степень вторичного приниженія (то-есть количественное упрощеніе) потомъ смерть своеобразной культуры въ высшихъ слояхъ или гибель государства и, наконецъ, переживающая свою государственность, вторичная простота національныхъ и религозныхъ остатковъ. Теперь (въ XIX вѣкѣ) эту бользнъ предсмертную хотнтъ считать идеаломъ гипены будущаго! Идеалъ Прудоновъ и Кабе—полнѣйтее однообразіе людей по положенію, по воспитанію, и т. д.,—чего-же проще по идеалу.

### ГЛАВА VIII.

# О ДОЛГОВЪЧНОСТИ ГОСУДАРСТВЪ.

Возвращусь теперь къ тому, о чемъ я говорилъ мимоходомъ въ 1-й главъ; о долювъчности государствъ и культуръ.

Я сказалъ тогда, что наибольшая долговъчность государственныхъ организмовъ, это 1,000 или много 1,200 съ небольшимъ лътъ.

Культуры же, соединенныя съ государствами, большею частію переживають ихъ. Такъ, напр., Эллинская образованность и Эллинская религія боролись съ Христіанствомъ еще долго при Византійскихъ Императорахъ, тогда какъ послёднія черты Эллинской государственности стерлись еще до Р. Х., отчасти во времена Римсваго Тріумвирата, отчасти еще прежде.

Религія Индусовъ и связанный съ ней быть живуть давно безъ государства и въ наше время, не поддавансь Англичанамъ.

Византін, вакъ государства, нѣтъ давно, а нѣвоторые Византійскіе уставы, понятія, вкусы и обычан даже подъ Турецкимъ владычествомъ отстанвають себя до сихъ поръ отъ натиска космополитическаго Европензма. Въ семейной жизни, въ разговорахъ, въ литературѣ, въ постройкахъ, въ одеждахъ, во взглядахъ на приличія на Востокѣ еще много Византійскаго. Уваженіе къ званію, къ должности, къ положенію здѣсь гораздо замѣтнѣе, чѣмъ уваженіе къ роду, и у Турокъ, и у Грековъ, и у Славянъ, и у Армянъ, почти одинаково. Только у однихъ Албанцевъ феодальное чувство личности и рода, чуть-чуть замѣтнѣе, чѣмъ у другихъ.

Въ самомъ церковномъ вопросъ, если забыть объ интересахъ и увлеченіяхъ, а смотръть, для ясности, на людей и націи, какъ на орудія идей и началъ, увидимъ, что Греки олицетворяютъ между собою въ этой борьбъ Визавтійское начало, Византійскія иден—подчиненія народа въ церковныхъ дълахъ духовенству, а Болгары—ново-Европейское демократическое начало личныхъ и собирательныхъ правъ. Греки олицетворяютъ въ этой борьбъ авторитетъ организованной, а не личной и своевольной религіи, а Болгары суверенитетъ самоопредъляющагося народа. (Я думаю, что ни другъ, ни врагъ Болгаръ не можетъ оспаривать этого объясненія).

И такъ, дъло теперь не о культурахъ вообще, а лишь о государствахъ, о долговъчности юридическихъ организмовъ, производящихъ, отдъляющихъ эти культуры, или отчасти производимыхъ ими.

Начнемъ съ древняго Юго-Востова и мы найдемъ то, что намънужно, даже во всякомъ учебникъ:

#### I. Египетъ.

Древній Египеть и Китай могуть, повидимому, своимъ примівромъ опровергать ту мысль, что Государство живеть вообще не боліве 12 віжовь. Египту иные писатели приписывають огромную долговічность, около 40 віжовь, напр. У меня теперь подъ рукою статья Бюрнуфа ("La science des religions") и еще книга Бюхнера: "L'homme selon la science", въ которой тоже говорится о древности Египта и принодятся ссылки на многихъ ученыхъ. Бюрнуфъ говорить о Египтъ вотъ что: "D'après des documens hiéroglyphiques, les croyances de l' Egypte ne semblent pas avoir été fixées et systematisées avant la fin

de la IV-e, dynastie; elles durèrent jusqu' à la conquête de ce pays par Cambyse et à partir de ce temps elles tombèrent dans une décadence rapide". О 40 въкахъ въроятныхъ онъ говорилъ дальше. Но. во 1-хъ. эта продолжительность принята далеко не всёми учеными; во 2-хъ, эти 4000 лъть относятся въ цълой религозной культуръ, а не въ такимъ отдёльнымъ государственнымъ организмамъ, какъ Мемфисъ, царство Гиксовъ, Онвы, Саисъ; въ 3-хъ, примъръ Египетской государственности (принимая даже, что всё отдёльныя, смёнявшія другь друга въ этой странъ государства были очень сходны по строю, но формв), не можеть служить одинь опровержениемь тому, что вообще государства живуть не болбе 12 въковъ. Мы увидимъ ниже, что это такъ, на Римъ, Греціи, Персіи и т. д. Египеть древній долго быль одинокъ, въ сторонъ, онъ долго не имъль соперниковъ, Его поэтому трудно приравнивать по долговачности въ исторіи тахъ государствъ, которыя созидались поздиве другъ за другомъ, и все на тёхъ же почти мёстахъ, не на дёвственной почвё, а на развалинахъ предъидущей государственности. Если бы наука доказала, что при вовсе другихъ условіяхъ динотеріумы, птеродактили, мегалосауры, жили очень долго, то изъ этого не следуеть еще, что нынемній слонь, ныевшній левь, или быкь, могуть столько же прожить. О Китав а скажу дальше. Онъ тоже ничего не опровергаетъ своимъ примъромъ.

- И. Халдейскія и вообще Семитическія Государства:
- а) Древній Вавилонъ вмісті съ Ассиріей (ибо исторія обывновенно принимаєть, что если полумионческій Немвродъ и существоваль около 2100 до Р. Х., то, все-таки, чрезъ 100 літь послі него Нинъ (около 2000 літь до Р. Х.) соединиль Ассирію и Вавилонъ въ одно государство, которое существовало до смерти Сарданапала (т.-е. до 606) 1394 года.

Разумъется, не слъдуетъ забывать, что лътосчисление это можетъ быть, по сравнительной бъдности источниковъ, и не точно. Что значить, напр., Нинъ около 2000 лътъ? Отнимите 190 лътъ, напр., или 200, останется 1800 до Р. Х., вычтите—606 т. е. годъ паденія—и на долю этой первой Ассиро-Вавилонской государственности выпадетъ какъ разъ 12 въковъ, тъ 12 въковъ, которые прожилъ классическій Римъ—въчный образецъ государственности.

- б) Новъйшій Вавилонъ всего 68 лътъ (отъ распаденія Ниневійскаго Царства въ 606 году до взятія Вавилона Киромъ въ 538 г. до Р. Х.).
  - в) Кареагенъ, 668 года.
- (Отъ Дидоны (814) до разрушенія города Римлянами, т.-е. до 146 г. до Р. Х.).
  - г) Еврейское Государство.

Исходъ изъ Египта около 1500 леть до Р. Х.).

Но я полагаю, что государственную жизнь Евреевъ надо считать

че съ номадной жизни временъ Авраама, и даже не со дня пришествія Евреевъ въ Палестину, ибо это состояніе ихъ соотвътствуеть, мить кажется, состоянію Германскихъ народовъ во время такъ назмваемаго переселенія, состоянію Эллиновъ въ эпоху Троянской войны, вторженія Гераклидовъ, Римской исторіи въ эпоху догосударственную. Разница въ томъ, что объ Евреяхъ, напр., и Германцахъ у насъ есть источники болье достовърные, а объ Эллинскихъ, и еще болье о Римскихъ, первоначальныхъ движеніяхъ нътъ такихъ достовърныхъ источниковъ.

И такъ, если считать начало Еврейской государственности со временъ Судей, то это приходится за 1300 лётъ до Р. Х.

Распаденіе царства на Изранльское и Іудейское произошло за 980 літь до Р. X.

Стало быть, отъ основанія до распаденія всего только 310 літь. Отъ распаденія до перваго Ассирійскаго плівненія (т. е. до паденія Изранльскаго Царства) 260 літь.

Отъ распаденія до втораго или Вавилонскаго пліненія (отъ 980 до 600 годовъ, послі битвы Навуходоносора съ Нехао, въ 404 году?) Іуден прожили еще 376 літъ.

Съ этого времени Еврейское Государство утратило самостоятельность навсегда и Палестина стала областью сперва Вавилона, потомъ Персін, потомъ Греко-Македонскихъ Царствъ и, наконецъ, Римскаго Государства.

Поэтому, считая отъ Судей даже до конца более долговечной Іуден, мы получимъ отъ 1300 до 600 всего только 700 летъ.

Ибо называть жизнь Евреевъ послѣ плѣненія жизнью государственной, это то же, если бы мы жизнь нынѣшней Грузіи, Польши, Чехіи, или Финландіи назвали такъ оттого, что они еще имѣютъ свою физіономію, мѣстные, юридическіе и бытовые оттѣнки.

Что касается до волненій времени Маккавеевъ или до послідней борьбы Евреевъ противъ Рамлянъ при Титв, то это были лишь возстанія подчиненныхъ, бунты, но государственности уже не было давно.

ПІ. Персо-Мидяне.

Отъ Деіока, освободившаго Мидійское племя отъ владычества Ассиро-Вавилонскаго, т.-е. отъ 707 до Александра Македонскаго или до сраженія при Арбелахъ (въ 331 г. до Р. Х.) Итого только 376 лътъ первой Персо-Мидійской государственности.

Повидимому, однако, Македонское завоеваніе было не очень глубоко, а религія Зороастра (Маздензиъ) была еще достаточно врѣпка; ибо Персидское государство возродилось впослѣдствік съ той же религіей, при вліяніи свѣжаго и, вѣроитно, родственнаго племени, Пареовъ, подъ династіями Арзасидовъ (отъ 250 до Р. Х.—226 по Р. Х.) и Сассанидовъ, отъ 226—636 по Р. Х., т.-е. всего 886 л. И тавъ, если мы даже соединить всю Мидо-Персидскую и Пареянскую государственность въ одно цълое, несмотря на перерывъ, товыйдеть отъ Деіока (отъ 707 до Р. Х.) до Царя Іездегерда, при которомъ царство Сассанидовъ было разрушено Мусульманами (въ 636 году по Р. Х.), 1262 года.

IV. Греческія республики, Греко-Македонскія царства, Греко-Скиескія, Греко-Сирійскія, Греко-Египетскія и т. д.

- а) Анины отъ Кодра до Филиппа Македонскаго (1068 до 338), 730 лътъ.
- б) Спарта отъ того же времени (ибо Кодръ былъ убитъ во время Дорическаго вторженія въ Аттику и Пелопоннисъ) до сраженія при Мантинев (206), гдв Филопеменъ, предводитель Ахейскаго Союза, побъдилъ окончательно Спартанцевъ, или до (188 г.) уничтоженія узаконеній Ликурга, всего 880, или 860 лётъ.
- в) Онвы. Основаніе Онванскаго Государства в роятно, около того же времени Дорійскихъ переселеній.

Паденіе ея, т.-е. разрушеніе Өнвъ Александромъ Македонскимъ въ 335 году по Р. Х. Всего 733 года.

г) Сиракузы основаны въ 735 году; постепенное паденіе въ борьбъ съ Кареагеномъ въка за 3 до Р. Х. Присоединеніе Сицилін въ Риму въ 212 году, послъ очищенія Сицилін отъ Кареагенянъ. Всего-523 года.

Если же взять исторію всёхъ Греческихъ Республикъ, отъ временъ баснословныхъ до Александра Македонскаго, то-есть отъ 1000 или отъ 1200 лёть до Р. Х. (что будеть очень много) до 320 годовъ, то выйдетъ и на всю, такимъ образомъ принятую, ихъ государственную жизнь 870 лётъ (пусть будетъ 900 даже).

д) Царство Сирійскихъ Селевкидовъ.

Отъ 323 года, т.-е. отъ распаденія кратковременной монархів Александра до 64 года. (Уничтоженіе царства Помпеемъ). 259 лётъ.

- е) Пергамское Царство отъ 282 до 133 года, т.-е. до присоединенія его къ Риму, подъ именемъ Азін, 149 года.
- ж) Египетское Царство Птолемеевъ отъ того же времени (323) до присоединенія къ Риму въ 30 году. И такъ менте 300 летъ (293).
- з) Македонское Царство отъ самаго начала до распаденія Великой Александровой · Монархіи, т.-е. отъ Пердикки I (окол. 700 г.)до смерти Александра Великаго (до 323 года), 377 лётъ.

Отдъльное же Македонское Царство отъ распаденія до обращенія Метелломъ Македонів въ Римскую провинцію, т.-е. 148 года, только 175. Итого 552 года.

Теперь, если возьмемъ всю государственную жизнь Эллинскую и Македонскую вийстй и будемъ считать ен долготу весьма произвольно, снисходительно, съ самыхъ басносновныхъ и даже почти вовсе неиз-

Digitized by GOOGIC

въстныхъ временъ, т.-е. за 1100—1200 лътъ до Р. Х. и до присоединенія въ Риму Египта, самаго послъдняго и счастливаго въ этомъ
отношеніи изъ всёхъ тъхъ Государствъ, гдъ царила Эллино-Маведонсвая образованность, то-есть до 30 г. передъ Р. Х., то у насъ получится опять влассическая цифра около 1200 лътъ, около 12 въковъ.

V. Римъ. Въ этомъ государствъ разсчетъ легче. Оно было безпрерывно одно, отъ начала до конца. Здъсь не было ни раздробленія и разновременности, какъ у Греко-Македонянъ, ни перерывовъ, какъ у Персо-Мидянъ.

Считая отъ полу-мионческихъ временъ Ромула до Ромула-Августула и Одоакра, получаемъ:

Если же считать отъ временъ болъе извъстныхъ, то около 1000 не болъе.

VI. Византія отъ перенесенія столицы и торжества Христіанства до взятія Византіи Турками, (отъ 325 по Р. Х. до 1453)—1128 лётъ.

Прежде чёмъ обратиться къ вопросу о возрастё современныхъ Европейскихъ Государствъ, я нахожу необходимымъ сказать здёсь нёсколько словъ о Китаё.

Не знаю, имвемъ ли мы право разсматривать исторіи Китая, въ добавовъ столь еще темную, вакъ исторію одного Государства, непрерывно, прожившаю нъсколько тысячь льть?

Китай справедливве, мнв кажется, разсматривать, какъ отдвльный вультурный міръ, вместв съ Японіей и другими соседними краями, какъ особый историческій міръ, стоявшій не на большой дороге народовъ, подобно Государствамъ нашего Средиземнаго бассейна, и потому, доле сохранившійся въ своей отдвльности и чистотв.

Къ тому же надо прибавить, что и въ немъ, повидимому, были смѣны государственныя, но эти смѣны или еще мало извѣстны и мало понятны намъ, или онѣ и въ самомъ дѣлѣ не представляютъ такихъ антитезъ и такого разнообразія, какія иреставляетъ преемственная картина Государствъ и цивилизацій вокругъ нашего Средиземнаго моря.

Тамъ, въ глубинѣ восточной Азін, жило и волновалось почти одно и то же племя долгіє вѣка; здѣсь, около насъ, сталкивалось множество народовъ, принадлежавшихъ къ нѣсколькимъ породамъ (расамъ) и племенамъ: Арійскому, Семитическому, Евіопскому, Чудо-Тюркскому, Монгольскому и т. д.

Очень можеть быть, повторяю, что и долгольтнюю исторію Китайской гражданственности можно было бы, при болье точномъ изслідованін, разложить на нісколько отдільных государственных періодовь по 1,000, или 1,200 лість.

Шесть тысячь лёть могуть относиться въ общимъ племеннымъ воспоминаніямъ, а не въ той сформированной гражданственности, о воторой здёсь идеть рёчь.

Если же на такую сформированную гражданственность положить даже цёлыхъ четыре тысячелётія, то эта цифра легко разложится на нёсколько нормальныхъ государственныхъ періодовъ по 1,000 лётъ приблизительно каждый.

Объ Египтъ я говорилъ уже прежде почти то же самое.

Я полагаю поэтому, что ни Египетъ древній, ни современный Китай, всябдствіе своей обособленности, не могутъ служить опроверженіемъ того что—въ нашихъ враяхъ, по крайней мъръ и съ тъхъ поръ кавъ у древняго Египта явились образованные соперники вълицъ Халдеевъ и Персо-Мидянъ,—ни одно Государство больше 12 въковъ жить не можетъ.

Значительное же большинство Государствъ проживало гораздо меньте этого.

Демократическія Республики жили меньше аристократическихъ, Өнвы меньше Спарты.

Болъе сословныя Монархін держались връпче менъе сословныхъ и возстановлялись легко послъ всякаго разгрома.

Такова была, повидимому, Персія Ахеменидовъ, возродившаяся послъ погрома Македонскаго и пережившая своихъ минутныхъ побъдителей на долгіє въка.

### ГЛАВА ІХ.

# О ВОЗРАСТЪ ЕВРОПЕЙСКИХЪ ГОСУДАРСТВЪ.

Съ какого въка им будемъ считать образование Европейскихъ Государствъ?

Неужели считать исторію Франціи съ Хлодовига, т. - е. съ V въка? Тогда Франція будеть только одно изъ всёхъ Европейскихъ Государствъ, безпрерывно существующихъ до нынѣ съ того времени. Германія тогда была въ хаотическомъ состояніи и кой-какъ сколоченное Аріанское Царство Готовъ, разрушенное Хлодовигомъ, занимало значительную ея часть. Въ Англіи только въ ІХ въкѣ Эгбертъ принялъ названіе Короля Англін. Въ Испаніи сначала долго господствовали Аравитяне, и будущіе Испанцы-Христіяне не значили еще почти ничего.

Италія была въ совершенномъ разгромѣ. Въ ней Готовъ смѣняли Вандалы. Воцарялся Герулъ Одоакръ; Одоакра убивалъ Готъ Теодорихъ и т. д.

Слёды Аттилы были вездё еще свёжи. Римъ Западный палъ всего за нёсколько лёть до крещенія Хлодовига. Хлодовигъ въ тому же былъ еще чистый Германецъ, чистый Франвъ; съ Галло-Римскими элементами не произошло еще того слитія, которымъ началась исторія Франціи.

Предълы власть равно трудно вездъ и при всъхъ изслъдованіяхъ. Предълы, границы, отличительные признаки, распредъляющіе что бы то ни было на классы, роды, эпохи и какіе бы то ни было отдълы всегда болье или менье искусственны. Естественность же пріема при распредъленіи состоить именно въ томъ, что можно назвать наглядностью, художественнымъ, такъ сказать, тактомъ. Такъ дълають и въ естественныхъ наукахъ \*).

На основаніи подобной же наглядности я полагаю, что весь періодъ Европейской исторіи до Карла Великаго можно считать соотвітственным исторіи Греціи, героических времень Троянской войны, похода Аргонавтовь; время Нибелунговь соотвітствуеть временамь Гомера. Въ Римской исторіи этому періоду, мий кажется, соотвітствуеть время до основанія Рима или, если угодно, и весь приготовительный періодь первыхь царей. Разница только въ степени достовірности событій. Для исторіи смутнаго, приготовительнаго времени Европы мы имівемь сравнительно много разнообразныхь боліве или меніве достовірныхь свидітельствь.

Для исторіи приготовительнаго періода Эллады у насъ есть только поэтическая истина Гомерическихъ стиховъ и т. п. Для первобытной исторіц Рима еще того меньше.

Простирая аналогію дальше, я думаю, что періодъ Еврейской исторіи отъ Монсея до Судей соотвътствуеть опять тому же періоду странствій, вторженій,—приготовительной догосударственной борьбы. Здёсь опять мы имёемъ, какъ для Европейской исторіи, свидётельства, которыя иныя могуть оспаривать, но которыя, по крайней мёръ, послёдовательны и ясны.

Халден временъ Немврода, Иранцы до временъ Астіяга и Кира—не то ли же самое?

Вся разница, во первыхъ, повторяю, въ степени достовърности свидътельствъ, воторыя мы имвемъ объ этихъ приготовительныхъ эпохахъ, въ количествъ и качествъ подробностей, дошедшихъ до насъ; а во вторыхъ, въ тъхъ наиболъе существенныхъ, прирожденныхъ свойствахъ, которыя имъли при началъ своего пробужденія къ исторической жизни различные народы и племена. Такъ, напримъръ, характеръ жреческій, есократическій и вмъсть родовой преобладалъ у Евреевъ, муниципальный—у Грековъ и Римлянъ, родственныхъ по происхожденію, сельско-аристократическій феодальный—у Европейцевъ и, можетъ быть, у Иранцевъ.

<sup>\*)</sup> Система Линнея—искусственна;—Система другиго ботаника Bernard de Jusвіец—естественна по всецилости, по совокупности признаковъ.

Это чуть брезжущіе въ первобытной простоть и безцвътности отличительные признави опредълили въ послъдствів весь харавтеръ ихъ исторіи. Тавъ, у Римлянъ и Гревовъ и религія, и аристовратія, и монархическое начало получили всь муниципальный, градсвой, оттъновъ. Въ Европъ и аристовратія и монархія получили харавтеръ феодальный; и тамъ больше, гдъ было слабъе вліяніе муниципальныхъ преданій Рима—въ Германіи, въ Англіи.

Сама свётская власть Папы и его духовное могущество косвенно опредёлилось вліяніемъ Германскаго феодализма.

Геніальный Гизо, въ своей "Исторіи Цивилизаціи," и Пихлеръ, въ своей внигь: "Папство и Восточныя Цервви," одинаково развивають ту мысль, что на Востокъ Императоръ быль одинъ; аристократіи не было, централизація была сильна, и потому Цервовь могла еще опираться на этого Императора. Но что было дълать Римскому Епископу среди множества Западныхъ князей, полу-царей, полу-вельможъ, полуразбойниковъ, какъ не увеличивать сперва свою политическую независимость для безкорыстнаго служенія Церкви, а позднѣе и стремиться уже къ власти и преобладанію?

Именно усиленіе власти Папы, разрывъ съ Византійскимъ Востокомъ, принятіе Карломъ Великимъ Императорскаго титула и набъти Нормановъ (послюднее явленіе, такъ называемаго, переселенія народовъ, по врайней мъръ, на западъ), вотъ эпоха, съ которой впервые начинается исно выдъляться физіономія Западной Европы, съ одной стороны изъ Германскаго, приготовительнаго хаоса, съ другой—изъ общей всему первоначальному Христіанству Византійской окраски.

Создавъ себъ своего Кесаря, въ подражение Византии и, виъстъ съ тъмъ, на зло ей, Европа, сама того не подозръвая, вступала на совершенно иной путь.

IX и X въвъ по этому, а ни какъ не V, надобно считать началомъ собственно Европейской государственности, опредълившей постепенно и самый характеръ Западной культуры, этой новой всемірной цивилизаціи, замѣнившей и Эллино-Римскую и Византійскую и, почти современную послѣдней, непрочную цивилизацію Аравитянъ \*).

Цивилизація Европейская сложилась изъ Византійскаго Христіанства, Германскаго рыцарства (феодализма), Эллинской эстетики и философія (въ которымъ не разъ прибъгала Европа для освъженія) и изъ Римскихъ муниципальныхъ началь.

Борьба всёхъ этихъ четырехъ началъ продолжается и нынѣ на Западъ. Муниципальное начало, городское (буржувзія), съ прошлаго

<sup>\*)</sup> Гизо предпочитаетъ считать начало Французской государственности еще позднайшимъ, съ Гуго Капета (987—996). Во всякомъ случав я сказалъ—ІХ щ X ввка.

въка побъдило всъ остальныя и *исказило* (или, если хотите, просто измънило) характеръ и Христіанства, и Германскаго индивидуализма и Кесаризма Римскаго, и Эллинскихъ, какъ художественныхъ, такъ и философскихъ преданій.

Вивсто Христіанских запробных вврованій и аскетизма, явился земный пуманный утилитаризмь; вивсто мысли о мобви къ Богу, о спасеній души, о соединеній съ Христомь, заботы о всеобщемь практическомь блань. Христіанство же настоящее представляется уже не божественнымь, въ одно и то же время и отраднымь и страшнымь ученіемь, а дътскимь лепетомь, аллегоріей, моральной басней, дъльное истолкованіе которой есть экономическій и моральный утилитаризмь.

Аристократическія пышныя наслажденія мыслящимъ сладострастіемъ, "безполезной (!) отвлеченной философіей и вредной изысканностью высоваго идеальнаго искусства", эти стороны Западной жизни, унаслёдованныя ею или прямо отъ Эллады, или чрезъ посредство Рима временъ Лукулловъ и Гораціевъ, утратили также свой прежній барскій и царственный характеръ и пріобрёли характеръ болье демократическій, болье доступный всякому и потому неизбъжно и болье пошлый, некрасивый, и болье разрушительный, вредный для стараго строя. Личныя права каждаго, благоденствіе всёхъ (перерожденіе, демократизація Германскаго видивидуализма и Христіанская личная доброта, обращенная въ предупредительный безличный сухой утилитаризмъ) и здёсь играютъ свою роль. "И я имѣю тѣ же права!" говоритъ всявій и по вопросу о наслажденіяхъ, забывая, что «quod licet Iovi, поп licet bovi»,—что идеть Лудовику XIV, то нейдетъ Гамбеттѣ и Руместану.

Монархическая власть на Западъ, вездъ бывшая сочетаніемъ Германской феодальности съ Римскимъ Кесаризмомъ, повсюду ослаблена и ограничена силой муниципальной буржувзіи. Что касается до самаго индивидуализма Германскаго, который дълалъ, что еще во времена Тацита Германцы предпочитали смерть тълесному наказанію, то это начало; служившее когда-то для дисциплины Европейской (ибо тогда оно было удъломъ немногихъ, обуздывавших всихг остальных»), теперь стало достояніемъ каждаго, и каждый говорить: "Monsieur! 'Tous les hommes ont les mêmes droits!" (Вопросъ, что это: догматъ въры, или фактъ точной науки?)

Но, какъ бы то ни было, мы въ Исторіи Западной Европы видимъ воть что:

Начиная съ IX и приблизительно до XV, XVI и XVII и отчасти XVIII въковъ, она разнообразно и неравномприо развивается.

Со временъ Карла Великаго, съ IX и X въка, объединившаго подъ своимъ скипетромъ почти всю материковую Европу, за исключеніемъ самыхъ съверныхъ странъ и самыхъ южныхъ частей ея, опре-

дѣляются приблизительнѣе прежняго будущія границы отдѣльныхъ Европейскихъ Государствъ. Католическая схизма выясняется рѣзче.

Вскорт по смерти Карла Великаго, появились тт Норманы, которыхъ вмешательство въ Англіи, Италіи и Франціи способствовало окончательному выясненію государственнаго строя, политической формы этихъ странъ. Норманы (именно тт Скандинавы Ствера), которыхъ недоставало Имперіи Карла, явились на югъ сами, чтобы выполнить этотъ недостатокъ, чтобы связать своимъ вмешательствомъ боле прежняго во едино по духу всю Европу отъ полярныхъ странъ до Средиземнаго моря.

Съ той поры частныя Европейскія Государства и общая Европейская цивилизація развиваются ясибе, выразительніве.

Послѣ единой Персо-Мидійской цивилизаціи воцарилась въ мірѣ раздробленная Эллино-Македонская культура, эту смѣнила опять единая Римская; Впзантійская (Вселенская) была отчасти (въ восточной своей половинѣ) продолженіемъ единой Римской государственности, а отчасти на другой половинѣ таила въ нѣдрахъ своихъ новую, опять какъ Эллинская, но по своему раздробленную Е́вропейскую культуру.

Объединенная въ духъ, въ идеалахъ собственно вультурныхъ и бытовыхъ, но раздробленная въ интересахъ государственныхъ, Европа была тъмъ разнообразнъе и, виъстъ съ тъмъ, гармоничнъе; ибо гармонія не есть мирный униссонг, а плодотворная, чреватая творчествомъ по временамъ и жестокая борьба. Такова и гармонія самой внъ-человъческой природы, къ которой сами же реалисты стремятся свести и человъческую жизнь.

Я не буду распространяться здёсь объ юридическомъ, религіозномъ, областномъ, сословномъ, этнографическомъ, философскомъ и художественномъ разнообразіи Европы со временъ возрожденія и до половины XVIII вёка. Это извёстно, и чтобы вспомнить это лучше, достаточно раскрыть любое руководство или сочиненіе по всеобщей Европейской исторіи, напр. Вебера, Прево-Парадоля и другихъ.

Въ этомъ разнообразін всё историки согласны; объ этомъ болатствы содержанія, сдержаннаю деспотическими формами разнородной дисциплины, всё одинаково свидётельствуютъ. Многіе писатели видятъ въ этомъ лишь зло; ибо они стоятъ не на реальной почвё равнодушнаго изслёдованія, а на предвятой какой-нибудь точкё зрёнія свободолюбія, благоденствія, демократіи, гуманности. Они относятся къ предмету не научно и скептически, говоря: "что выйдеть— не мое дёло"; они судятъ все съ помощью конечной цёли, конечной причины (запрещенной реалистамъ въ наукі), "они иміть направленіе", но факты остаются фактами, и каковы бы ни были пристрастія писателей, исторія даеть у всёхь одно и тоже въ этомъ случай явленія развитія,

процессь постепеннаю осложненія картинь, какъ обще-Европейской, такъ и частныхъ картинъ Франціи, Италіи, Англіи, Германіи и т. д.

Кого бы мы ни взяли: протестанта и консерватора Гизо, прогрессиста Шлоссера, раціоналиста и либерала Бокля, вига и эстетика Маколея относительно нашего предмета всё они окажутся согласными.

Тотъ же итогъ дадугъ намъ не только историки, но и романисты, и корошіе и кудые, и прэты и публицисты, и самые краткіе учебники, и самыя тяжелыя монографіи, и самые легкіе историческіе очерки. Тотъ же итогъ съ этой объективной реальной точки зрвнія намъ дадуть и Вальтеръ-Скотть, и Шекспиръ, и Александръ Дюма отецъ, и Гёте, и Дж. Ст.-Милль (см. книгу его "Свобода"), и Прудонъ, и Вильгельмъ фонъ-Гумбольдтъ, и тяжелая монографія Пихлера о раздъленіи Церквей, и любой хорошій учебникъ.

Отъ XIV и XV до конца XVII и кой где до половины XVIII, а частію даже и въ началів нашего віжа, Европа все сложніветь и сложнъетъ, връпнетъ, расширяется на Америку, Австралію, Азію; потомъ расширеніе еще продолжается, но сложность выцеютаеть, начинается смишение, сглаживание морфологическихъ разкихъ контуровъ, релиыозныя антитезы слабоють, области и цълыя страны становятся сходные, сословія падають, разнообразів положеній, воспитанія и характеровь блюдиветь, въ теоріяхъ прововглашаются сперва: "les droits de l'homme", которыя прилагаются на практик' бурно во Франціи въ 89 и 93 годахъ XVIII въка, а потомъ мирно и постепенно вездъ въ XIX. Потомъ въ теорія же объявляется недостаточность этого политическаго равенства (упрощенія) и требуется равенство всякое, полное, экономическое, умственное, половое; теоретическія требованія этого крайняго вторичнаго упрощенія разрішаются наконець въ двухъ идеалахъ: въ идеалъ анархическаго государственно, но деспотичествго семейно--идеаль Прудона и въ распущенно-половомъ, но деспотическомъ государственно-идеалъ Коммунистовъ (напр. Кабе и др.).

Практику политическаю гражданскаю смишения Европа пережила; своро можеть быть увидимь, какъ она перенесеть попытки экономическаго, умственнаго (воспитательнаго) и половаго, окончательнаю, упростительнаю смишения!

Не мізшаеть, однако, замітить мимоходомь, что безь нізкоторой формы (безь деспотизма, т.-е.) не могли обойтись ни Прудонь, ни Коммунисты: первый желаль бы покрыть всю землю малыми семейными свитами, гдіз мужь—патріархь командоваль бы послушниками—женой и дізтьми, безь всякаго государства. А коммунисты желали бы распредізлять все человічество по утилитарнымь киновіямь, въ которыхь царствоваль бы свободно свальный грізхь, подъ руководствомь ничізмь неограниченнаго и атеистическаго конвента.

И туть и тамъ возврать къ дисциплинь. Les extrémes se touchent!

И такъ вся Европа съ XVIII стольтія уравнивается постепенно, смъшивается вторично. Она была проста и смъшанна до IX въка: она хочетъ быть опять смъшанна въ XIX въкъ. Она прожила 1000 лътъ! Она не хочетъ болье, морфологи! Она стремится посредствомъ этого смъщенія къ идеалу одноборазной простоты—и не дойдя до него еще далеко—должна будетъ пасть и уступить мъсто другимъ!

Весьма сходные между собою вначали Кедьто-Романскіе, Кельто-Германскіе, Романо-Германскіе зародыши стали давно разнообразными, развитыми организмами в мечтають теперь стать опять сходными скелетами. Дубъ, сосна, яблоня и тополь недовольны тёми отличіями, которые создались у нихъ въ періодъ цвётущаго осложненія, и которыя придавали столько разнообразія общей картиніз Западнаго пышнаго сада; они сообща рыдають о томъ, что у нихъ есть еще какая-то сдерживающая кора, какіе-то остатки обременительныхъ листьевъ в вредныхъ цвётовъ; они жаждуть слиться въ одно, въ смішанное и упрощенное средне-пропорціальное дерево.

"Организація есть страданіє, стісненіє: мы не хотимъ болье стісненія, мы не хотимъ разнообразной организаціи!"

Вездѣ одни и тѣ же болѣе или менѣе демократизированныя конституціи. Вездѣ Германскій раціонализмъ, Псевдо-Британская свобода, Французское равенство, Итальянская распущенность или Испанскій фанатизмъ, обращенный на службу той же распущенности. Вездѣ гражданскій бракъ, преслѣдованія Католиковъ, вездѣ презрѣніе къ аскетизму, ненависть къ сословности и власти (не къ своей власти, а къ власти другихъ), вездѣ надежды сльпыя на земное счастье и земное полное равенство!

Вездів ослівпленіе фаталистическое, непонятное! Вездів реальная наука, и вездів не научная въра во уравнительный и пуманный прогрессь. Вийсто того, чтобы изъ приміра 70 годовъ видіть, что демовратія вездів губительна,—аристократическая и пістическая Пруссія безумно расплывается въ либеральной, растерзанной, рыхлой и невірующей Все-Германіи; она забываеть, что если раздробленіе было иногда вредно единству порядка, то за то же оно было и несподручно для единства анархіи. Однородные темпераменты, сходные организмы легче заражаются одинаковыми эпидеміями!

Сложность машинь, сложность администраціи, судебныхь порядковь, сложность потребностей въ большихъ городахъ, сложность дыйствій и вліяніе зазетнаго и книжнаго міра, сложность въ пріємахъ самой науки— все это не есть опроверженіе мню. — Это все лишь орудія смышенія—это исполинская толчея, всьхь и все толькущая въ одной ступь псевдо-гуманной пошлости и прозы; все это сложный алгебраическій пріємь, стремящійся привести всьхь и все къ одному знаменателю. — Пріємы эталитарнаго прогресса—сложны, цъль груба, про-

ста по мысли, по идеалу, по вліянію в т. п.—Цівль—всего средній челових»; буржув спокойный среди милліоновь точно такихь же средних людей, тоже, покойныхь.

### ГЛАВА Х. (5).

### продолжение того же.

Одинъ изъ предразсудковъ, наиболъе сильныхъ въ наше время, есть убъждение, что централизация безусловно вредиа сама по себъ.

Обывновенно нападають на централизацію Франціи.

Но несчастие вовсе не въ самой централизации власти; несчастие въ смъшении формъ жизни, въ равенстви правъ, въ однообразии субъевтивнаго эвдемоническато идеала и въ болье свободномъ чрезъ это столиновении интересовъ.

Чемъ однородне темпераменть, темъ заразы опаснее, темъ требованія однородные!

Если разсматривать дёло не съ точки блага всеобщаго, а съ точки зрёнія государственнаго охраненія или порядка, то мы видимъ, что ни давняя централизація Франціи, ни раздробленность Германіи или Италіи, ни провинціальныя вольности прежней Испаніи, ни децентрализація Великобританской земли, ни разнородное горизонтальное (т.-е. корпоративно сословное) разслоеніе всей прежней Европы не пом'єщали всёмъ отдёльнымъ Государствамъ Запада стоять долго неприкосновенными и сотворить многое множество великаго и безсмертнаго для всего человічества.

Не централизація власти гибельна для страны сама по себѣ; она спасительна, напротивъ, до тѣхъ поръ, пока почва подъ этой властью разнообразна; ибо безсознательное или полусознательное: "Divide et impera" есть законъ природы, а не Іезуитизмъ и вредная низость, какъ думаютъ очень многіе люди нашего времени.

Пока есть сословія, пока провинціи не сходны, пока воспитаніе различно въ разныхъ слояхъ общества, пока претензіи не одинаковы, пока племена и религіи не уравнены въ общемъ индиферентизмѣ, до тѣхъ поръ власть больше или меньше централизированная есть небходимость. И тогда когда всѣ эти краски начали блѣднѣть и мѣшаться, централизація власти остается опять-таки единственнымъ спасеніемъ отъ дальныйшей демократизаціи жизни и ума.

Испанія никогда не была такъ сосредоточена, какъ Франція, а развъ ея положеніе лучше?

Италія? Развів она врівпва? Развів духъ ен плодучь?

Развъ не ясно, что видимый кой-какой порядокъ въ ней держится не внутреннимъ духомъ, а внъшними условіями общей политики. Развъ,

взирая неподвупленнымъ глазомъ на бездарность, прозу, духовное безплодіе, этой лжевозрожденной Италіи, не приходить на умъ, что ея
объединеніе свершилось вавъ бы не съ цѣлію развитія сложнаго и
обособленнаго въ единствѣ Итализма, а лишь для косвеннаго ослабленія Франціи и Австріи, для болѣе глубоваго разстройства охранительныхъ силъ Папизма, для облегченія дальнѣйшаго хода во
всеобщему Западному уравненію в смѣшенію? Италія стала похожа на
Францію Луи-Филиппа—и больше ничего.—Только много побѣднѣе
умственной производительностью именно потому, что все это старо!

А Соціалисты? Развів ихъ нівть въ Италіи? Еслін многословный и мечтательный періодъ Соціализма прошель, тівмъ хуже! Значить онъ гийздится глубже въ бездарныхъ, но могучихъ толпахъ!

Ясно одно: Европа въ XIX въкъ переступила за роковыя 1000 лътъ государственной жизни.

Что же случилось съ ней?

Повторяю, она вторично смышалась въ общемь виды своемь, составныя части ея стали противъ прежинго гораздо сходиње, однообразные, и сложность пріемевь прогрессивнаго процесса есть сложность подобная сложности какого нибудь ужаснаго патологическаго процесса, ведущаго щагъ за шагомъ сложный организмъ къ вторичному упрощенію трупа, остова и праха!

Вивсто организованнаго разнообразія, больше и больше распространяется разложеніе въ однообразіе! Фактъ этотъ, кажется, несомнівнень; исходъ можетъ быть сомнителень, я не спорю; я говорю только о современномъ явленіи, и если я сравню эту картину съ картинами всёхъ древнихъ Государствъ передъ часомъ ихъ гибели, я найду и въ исторіи Авинъ, и въ исторіи Спарты, и всей Эллады, и Египта, и Византіи, и Рима одно только общее, именно подъ конецъ: уравненіе, всеобщее пониженіе, смішеніе, круглые, притертые взаимно гольши, вийсто різкихъ кристаллова, дрова и сімена, годямя другимъ новымъ мірамъ для топки и для пищи, но не дающія уже прежнихъ листьевъ и цвёта.

Нынатиній прогрессь не есть процессь развитія: онъ есть процессь вторичнаго, смасительнаго упрощенія, процессь разложенія, для тахъ Государствь, изъ которыхь онъ вышель, или которымь крапко усвочися..... Иногда... кажется и для всего міра—Японія, напр., тоже европензуется (гніеть).

Что же сдёлали надъ собою Европейскія Государства, переступая за роковое 1000-лётіе?

Они всь испортили у себя болье или менье въ частностяхъ ту посударственную форму, которая выработалась у нихъ въ періодъ ивътущей сложности. Они всѣ постепенно измѣнили той системѣ отвлетенныхъ, виѣ личпаго субъективнаго удовольствія постановленныхъ

идей, которыя выработались у нихъ въ эпоху морфологическую и вознеслись надъ ними, какъ энамя, какъ великая руководящая тёнь.

Съ конца XVIII въка и въ началъ нашего на материкъ Европы вторглись ложно - понятыя тогда Англо - Саксонскія конституціонны я иден.

Испанія была самодержавной, но децентрализованной Монархіей. Ее попытались сдёлать болье конституціонной, ограниченной; попытались ослабить власть и усилить, сосредоточить представительство народа.

Приблизивъ Испанію болье въ этому лже-Брятанскому типу, упростили этимъ самымъ еще не много общую юридическую картину Европы.

И что-жь мы видимъ?

Франція? Но говорить ли о столь изв'ястной исторіи Франціи, которая такъ ясна и поучительна! Ен форма была самодержавіе централизованное, аристократическое и Католическое.

Обманчивое, пламенное величе 89 года измѣнило все это. Съ тѣхъ поръ Франція все больше и больше смышивались, уравнивалась всячески, пока 71 годъ не обнаружилъ, что у нея много людей, но нытъ человыка, вождя! Вождей создаетъ не парламентаризмъ, а реальная свобода, т.-е. ныкоторая свобода самоуправства. Надо умыть властвовать беззастѣнчиво!

И замътъте, именно съ 60 годовъ, какъ только либеральная партія жалкихъ Жюль-Фавровъ и Ко начала брать верхъ, какъ только Наполеону III стали вязать руки, такъ и начались ошибка за ошибкой, несчастіе за несчастіемъ.

Не власть виновата, виновата непокорность!

Теперь Франція очень смишана и даже проста: она демократическая Республика. Прочна ли она?

Что дълаетъ Германія?

Во первыхъ, прежде всего напомнимъ, что политически умерли уже всв Государства средней и южной Германіи, т.-е. тв, въ которыхъ, особенно послѣ 48 года, стало больше равенство и свободы, и больше раціонализма (Риль, чрезвычайно художественно описываетъ это смъщеніе средней Германіи).

Только одна Католическая Баварія еще обнаруживаетъ признаки жизни, благодаря своему своеобразію, своей отсталости (тоже у Риля есть о Баварскихъ селянахъ прекрасныя м'яста).

Побъдила всъхъ и все Пруссія, у которой были:

1) Король набожный и почти всевластный; 2) Конституція плохан, т.-е. дававшая возможность власти дёлать дёло; 3) Привиленированное и воинственное тикерство. И такъ, именно все то, чего не было, вли чего было меньше у средней Германіи въ 66 и у Франціи въ 70 годахъ.

Но... дальше что?

Ренанъ, который быль либераломъ кажется только въ религіи (что. конечно, хуже всего), послё пораженія Французской демократін, осрамившейся безь Императора еще хуже, чёмъ при немъ, Ренанъ въ отчанніи воскликнуль, что безь аристократіи жить нельзя Государству; но такъ какъ назадъ не можеть возвратиться никто, такъ пусть, говорить онъ, продолжается наше демократическое иненіе! Мы постараемся отметить нашимъ состодямъ, заражая и ихъ тымъ же.

Вскорв послв этого газета Times напечатала следующее: "Мщеніе Франціи осуществляется—старая Пруссія демократизируется" и т. д.

И воть мы видимъ, что вліяніе Прусской аристократіи въ округахъ уничтожено, Католическая партія и Церковь преслідуется такъ, что само Протестантское духовенство смущено (этотъ безсильный Протестантизмъ!), вводится обязательный гражданскій бракъ... (т. е. юридическій конкубинатъ).

Что касается до всеобщей грамотности, всеобщаго ополченія в всеобщаго единства, до жельзныхъ дорогь повсюду и т. п., то это все вещи обоюдо-острыя, сегодня для порядка, а завтра для разрушенія удобныя. Это все служить тому же вторичному смишеню.

Вифшиня политика скользка между Славянами и Франціей.

Либералы сильны лишь оппозиціей и фразами въ мирное время. У либераловъ XVIII въка были новыя идеи, старыя ненависти и матеріальные интересы на подачку простому народу. Есть ли все это у ныньшнихъ либераловъ?

Австрія, поб'єжденная подъ Садовой, вступила искренно впервые въ новую эру свободы и равенства, н — распалась на двое, опасаясь со дня на день распаденія на 5-6 частей.

Турція—даже и та едва держится, и держится она не сама, но лишь внішними обстоятельствами и внутренними раздорами Христіань. Съ каких это поръ? Съ тіх поръ, как она боліве прежняго уразняла права и положеніе разновпримя, съ тіх поръ, как демократизировалась по своему. Если бы дать ей еще парламенть, как хотіли Англичане, чтобы парализовать вліяніе Россіи и Генерала Игнатьева на самодержавнаго Султана, то, прибавпвъ либеральную неурядицу въ эгалитарной слабости, Турція не простояла бы и ніскольких літь.

Остается одна Англія. Здёсь эгалитарный процессъ не такъ еще рёзко выразился \*). Что касается до либерализма въ тёсномъ чисто конституціонномъ или политическомъ смыслё, то онъ уже быль издавна присущъ естественной организаціи этой страны.

<sup>\*)</sup> Реформы Гладстона теперь и Англію почти сравняли съ другими странами на пути разрушительнаго смешенія (1885 г.).

Если же расширить понятіе свободы, то она въ нівоторых от ношеніях непремінно совпадеть съ равенствомъ. А такой свободы въ Англіи не было прежде.

Ни Диссидентовъ Англіи, ни Католиковъ вообще, ни Ирланцевъ, ни бъдные классы . нельзя было назвать вполнъ свободными даже и политически. Свободныя учрежденія Англіи были до новъйшаго времени тъсно связаны съ привилегіями Англиканской Церкви.

Равенства, въ широкомъ смыслё понятаго, въ Англіи было сначала, пожалуй, больше, чёмъ напр. во Франціи, но потомъ, именно по мёрё приближенія цвётущаго періода (Елисавета, Стюарты, Вильгельмъ Оранскій и Георги) и юридическаго и фавтическаго равенства, стало все меньше и меньше. И Англія, кавъ всякое другое государство, какъ всякая нація, какъ всякій организмъ, даже боле, какъ все существующее и въ пространстве и въ сознаніи (какъ дерево, какъ человёкъ, какъ философскія системы, какъ архитектурные стили), подчинилась всеобщему закону развитія, которое состоить въ постепенномъ осложненіи содержанія, сдерживаемаго до поры до времени деспотизмомъ формы; по тому закону, по которому все сперва индивидуализируется, т.-е. стремится къ высшему единству въ высшемъ разнообразіи (къ оригинальности), а потомъ расплывается, смёшивается, упрощается вторично и понижается, дробится и гибнеть.

Съ перваго взгляда кажется, какъ будто Англіи посчастливилось больше другихъ странъ Европы. Но едва ли это такъ. Посмотримъ, однако, повнимательные.

Конечно, Англіи посчастливилось сначала темъ, что она долго сбывала свои горючіе матеріалы въ обширныя колоніи. Англія демократизировалась на новой почвъ—въ Соединеныхъ Штатахъ Америки.

Соединенные Штаты относятся въ Великобританіи въ пространства точно также какъ Франція XIX вѣка относится во времени къ Франціи XVII. Америка Вашингтона и Линкольна и Франція Наполеона I, Наполеона III, это одинаково демократически смашанныя страны, вышедшія посредствомъ процесса вторичнаго смѣшенія, первая изъ Англіи Елисаветы, Вильгельма III и Пятта, вторая изъ Франціи Франциска I, Ришелье и Лудовика XVI \*).

<sup>\*)</sup> Соединенные Штаты, — это Кароагенъ современности. Цивилизація очень старая, Халдейская, въ упрощенномъ республиканскомъ виді на новой почві въ дівственной землів.

Вообще Соединенные III таты не могутъ служить никому примъромъ. Они слишьомъ еще недолго жили; всего одинъ въкъ. Посмотримъ, что съ ними будстъ черезъ 50—25 лътъ. (И у насъ било прежде больше прочилго, не смъщаннаго разнообразия—было рабство, а теперь упрощене и смъщене). Всли они расширятся, какъ Римъ или Россия, на другия несхожия страны, на Канаду, Мексику, Автийские острова и вознаградять себя этой новой пестротой за утраченную послъдней борьбой внутреннюю сложность строя не потребуется ли тогда имъ Монархія? Многіе, бывшіе въ Америкъ, такъ думаютъ.

При процессв вторичнаго сивсительнаго упрощенія, а кажется уже говориль: до полной первоначальной племенной простоты и блёдности, Государства и націи, прежде своего окончательнаго разрушенія, или глубокаго завоеванія, никогда не доходять. Они всегда сохраняють до послёдней минуты нёкоторыя черты своего цвётущаго періода. Такъ, Спарта кончила жизнь съ двумя Царями, Римъ съ своей законной диктатурой Императора и даже съ тёнью Сената.

Тавъ Аенны умирали съ фактическими излюбленными демагогами во главъ, съ Демосеенами и Фокіонами.

Византія пала съ Православнымъ Кесаремъ на ствнахъ Новаго Ри-

И дабы еще разъ убъдиться, что приведенные мною многократно примъры изъ жизни не политической, а изъ явленій природы и изъ исторіи духа человъческаго, употреблены были не какъ риторическое унодобленіе, а въ видъ попытки объяснить реалистическими всеобщими законами исторію развитія и въ особенности паденія Государствъ, упомяну здъсь о томъ, что и во всемъ существующемъ мы встръчаемъ то же. Именно мы видимъ, что при процессъ разложенія и смерти остаются до послъдней минуты нъкоторыя черты, выяснившіяся въ періодъ цвъта или сложности.

Такъ, зародыши всёхъ животныхъ очень схожи между собой, очень просты и разнообразны; плоды утробные всёхъ млекопитающихъ крайне однородны и схожи въ началѣ; но остатки разныхъ животныхъ довольно еще различны, пока не распадутся въ прахъ (напримѣръ, внутренній скелетъ позвоночныхъ, наружные покровы умершихъ суставчатыхъ, раковины безъ моллюсковъ и т. д.). Такъ деревья высохшія и лишенным листьевъ хранятъ еще слѣды своей прежней организаціи: они проще, однообразнѣе, малосложнѣе прежняго, но опытный, внимательный глазъ по рисункамъ коры, по общимъ контурамъ ствола и вѣтвей, по росту, различаетъ, который дубъ, которая яблонь, который тополь, или маслина.

Такъ Протестантизмъ, который быль сначала ни что иное, какъ вторичное смёсительное упрощение Католицизма, сохранидъ въ себѣ, однако, нѣкоторыя черты Римской церкви.

Кончивъ это необходимое замъчаніе, я обращусь опять въ Англо-Саксонской исторіи.

И такъ, Великобританія сначала *сміншалась* и даже упростилась вначаль за *океаномо* и тымъ спасла себя отъ внутренняго взрыва и отъ насильственной демократизаціи дома.

Но она не спасла себя все-таки отъ частнаго разложенія. Насильственное отпаденіе упрощенной заатлантической Англіи произошло почти въ одно время съ насильственным внутренним смишеніем Фрапціи. И то и другое событіе относится ко 2-й половинь прошлаго въка. Обладая Индіей, Австраліей и другими колоніями, завоєвывая то Канаду, то Гибралтаръ, присоединяя то Мальту, то Іоническіе острова: Великобританія вознаграждала, правда, себя за эту потерю постороннимъ новымъ разнообразіемъ вий своихъ предвловъ, подобно древнему Риму, который, смышиваясь и отчасти въ смыслі однообразія и упрощаясь внутренно, но, вийсті съ тімъ, присоединяя своеобразныя и неравноправныя съ собою страны, поддерживалъ долго свое существованіе.

Законъ разнообразія, способствующаго единству, и тутъ остается въ полной силъ.

Завоеванія оригинальных странг—единственное спасеніе при начавшемся процессть вторичнаго смъшенія.

Однако, съ 20-хъ—30-хъ годовъ и въ нѣдрахъ самой Англіи на-чался прогрессъ демократическій.

И у нея явились радикалы. И эти радикалы, какъ бы именно для того, чтобы сблизить государствейный типъ Великобританіи съ типами материка Европы, чтобы упростить въ будущемъ и уравнять въ настоящемъ картину всего Запада, нерёдко бываютъ централизаторами. Таковъ, напр., во многихъ случаяхъ и самъ Джонъ Стюартъ Милль.

Разнородныя и странныя особенности Англійской организаціи понемногу сглаживаются, оригинальные обычаи сохнуть, быть разныхь провинцій, становится болье однороднымь. Права Католиковь уравнены, однообразія воспитанія и вкусовь гораздо больше прежняго. Лорды уже не брезгають поступать директорами банковь. Средній классь, какь и вь другихь странахь Европы, преобладаеть давно. Господство же средняю класса есть тоже упрощеніе и смышеніе; нбо онь по существу своему стремится все свести къ общему типу, такъназываемаю "буржуа".

Поэтому и Прудонъ, этотъ упроститель раг excellence, съ жаромъ увърнетъ, что июль всей исторіи состоить въ томъ, чтобы обратить всехъ людей въ скромныхъ однороднаю ума и счастывыхъ, не слишкомъ много работающихъ буржуа. «Будемъ крайни теперь въ нащихъ порывахъ!» восклицаетъ онъ, «чтобы дойти скоръе до этого средняю человъка, котораго прежде всего выработалъ tiers-état Франціи!»

Хорошъ идеалъ! Однако, во всёхъ странахъ идуть люди по слёдамъ Франціи. Недавнія изв'єстія изъ Англіи говорять, что г. Брайть, напр., въ річахъ своихъ выражаеть нетерпівніе, «когда же Англія станеть настоящей свободной страной?»

Апобопытно сравнить съ подобными рѣчами передовых Англичанъ вопли раскаянія многихъ несомивнно умныхъ Французовъ, напримъръ Ренана.

Жаль будеть видёть, если Англичанамъ придется брать уроки поздней мудрости у безумныхъ Французовъ. Дай Богъ намъ ошибиться въ нашемъ пессимизмв!

Марный постепенный ходъ эгалитарнаго прогресса, вёроятно, долженъ имъть на ближайшее будущее націи дъйствіе иное, чъмъ имъютъ на это ближайшее будущее перевороты бурные, совершающиеся съ пвлыю того же эгалитарнаго процесса. Но на будущее болье отдаленное, я полагаю, дъйствие бываеть сходное. Мирное смешение прежде, разстройство дисциплины и необузданность послё.

Однообразіе правъ и большее противу прежняго сходство воспитанія и положенія, антаюнизма интересово не уничтожаєть, быть можетъ, усиливаетъ, ибо потребности и претензіи сходите.

Къ тому же замъчается, что вездъ подъ конецъ государственности уснивается неравенство экономическое парадлельно и одновременно съ усиленіемъ равенства политическаго и гражданскаго.

Страданій не меньше прежняго; они другаго рода, новыя страданія, которыя чувствуются глубже, по мірів того вторичнаго уравненія въ понятіяхъ, во вкусахъ, въ потребностяхъ, которое настаетъ по окончаній сложнаго цвітущаго періода общественной жизни.

Гипотеза вторичнаго упрощенія и сившенія, которую я пытаюсь предложить, имбеть, конечно, значение болбе семіологическое, чвиъ причинное (чвиъ этіологическое).

Вторичное упрощеніе и вторичное смішеніе суть признави, а не причина, государственнаго разложенія.

Причину же основную надо, въроятиве всего, искать въ психологін человіческой. Человікь ненасытень, если ему дать свободу. Голова человъка не имъетъ формы гвардейскаго, Павловскаго шишака, плоскую сзади, въ сторонъ чувствъ и страстей высокую, развитую спереди, въ сторонъ разсудка. И, благодаря этому развитію заднихъ частей нашего мозга, разлитие раціонализма въ массахъ общественныхъ (другими словами, распространение большихъ противу прежняго претензій на воображаемое пониманіе) приводить лишь въ возбужденію разрушительных страстей, вивсто ихъ обузданія авторитетами. Такъ что наивный и поворный авторитетамъ человъвъ оказывается, при строгой повъркъ, ближе къ истинъ, чъмъ самоувъренный и заносчивый гражданинъ уравненнаго и либерально-развинченнаго общества. Русскій безграмотный, но богомольный и послушный крестьянинь, эмпирически, тавъ сказать, ближе къ реальной правдъ житейской, чъмъ всякій раціональный либераль, глупо вірующій, что всі люди будуть когда-то счастливы, когда-то высоки, когда-то одинаково умны и разумны.

Развъ реалисты не стали бы смъяться надъ тъмъ, кто сказаль бы, что прямые углы были равны только по ошибкв нашихъ отцовъ, а отнынь и впредь будеть все иначе на этой бъдной земль?...

Лукавые происки властителей и преобладающихъ классовъ сдёлали то, что земля обращалась около солнца. Это невыгодно для большинства. Мы-сделаемъ то, что земли будеть обращаться отныне около

Сиріуса! Прогрессъ нарушить всё основные законы природы... Животные будуть мыслить печенью, варить пищу легкими, ходить на голове!... Всё ячейки, всё ткани будуть однородны, всё органы будуть совершать одинаковыя отправленія и въ полной гармоніи (не антитезъ, а согласіе!).

Если и въ Англіи уже довольно ясно выразился процессъ демовратическаго упрощенія, то можно желать отъ всего сердца, чтобы дальнайшій ходъ этого процесса совершался въ ней какъ можно медленнье, чтобы она какъ можно дольше оставалась поучительнымъ примъромъ сложности и охраненій. Но можно ли увёрять себя, что Англія Гладстоновъ и Брайтовъ то же самое, что Великан Британія Питтовъ и даже Роб. Пилей?

Р. Пиль быль великій государственный мужь: онъ крайне неохотно уступаль прогрессу смёшенія и уравненія. Онъ не увлекался ниъ, какъ наши политическіе дёятели. Онъ говориль: "Я не нахожу болёе возможеным» продолжать борьбу."

Повторяю еще разъ: всё Государства Запада сначала были схожи, потомъ стали очень различны другь отъ друга и внутренно сложны, а теперь они опять всё стремятся сойтись на почвё эгалитарной разнузданности. Серьезный, солидный психическій характеръ націи не поможетъ тутъ ничего.

Твердыя и тяжелыя вещества, сталкиваясь въ безпорядкѣ, дѣй-ствуютъ другъ на друга еще разрушительнѣе мягкихъ или легкихъ.

Все сливается и все расторгается.

### ГЛАВАХІ. (6).

Сравнение Европы съ древними государствами.

Зданіе Европейской культуры было гораздо обшириве и богаче всёхъ предыдущихъ цивилизацій.

Въ жизни Европейской было больше разнообразія, больше лиризма, больше сознательности, больше разума и больше страсти, чёмъ въ жизни другихъ, прежде погибщихъ историческихъ міровъ. Количество первоклассныхъ архитектурныхъ памятниковъ, знаменитыхъ людей, священниковъ, монарховъ, воиновъ, правителей, художниковъ, поэтовъ было больше, войны громадиће, философія глубже, богаче, религія безпримірно пламенніве (напр., Эллино-Римской), аристократія різче Римской, монархія въ отдільныхъ Государствахъ опреділенніве (наслідственніве) Римской; вообще самые принципы, которые легли въ основаніе Европейской государственности, были гораздо многосложніве древнихъ.

Чтобы потрясти такое сложное по плану (см. объ этомъ предметъ у Гизо, въ "Исторіи цивилизаціи") и величественное, небывалое зда-

ніе, нужны были и боліве сильныя средства, чінь вы древности. Древнія Государства упрощались почти нечалино, экпирически, такы сказать.

Европейскія Государства упрощаются самосознательно, раціонально, систематически.

Древнія Государства не проповѣдывали сознательно религін прогресса; они эманципировали лица, классы и народы отъ старыхъ узъцвѣтущаго періода и, отчасти, вопреки себѣ, вопреки своему идеалу, который въ принципѣ былъ вообще консервативенъ\*).

Европа, чтобы растерзать скорве свою благородную исполнискую грудь, повврила въ прогрессъ демократическій, не только какъ во временный переходъ къ новой исторической матемисихозв, не только какъ въ ступень къ новому неравенству, новой организаціи, новому спасительному деспотизму формы, нътъ!—она повърила въ демократизацію, въ смѣшеніе, въ уравненіе, какъ въ идеалъ самаго Государства!

Она приняла жаръ изнурительной лихорадки за прорѣзываніе младенческихъ зубовъ, за государственное возрожденіе изъ собственныхъ нѣдръ своихъ, безъ помощи чуждаго притока! Древность поэтому не можетъ представить той картины систематическаго, раціональнаго смѣшенія, того, такъ сказать, научно предпринятаго вторичнаго упрощенія, какое представляють намъ Государства Европы съ VIII вѣка.

У древности это движеніе менте ясно, менте різко, менте окончено; но можно убідиться, что и во всіхть древнихъ Государствахъ вторичное упрощеніе картины,—ослабленіе, подвижность власти, рас-шатываніе кастъ, и поэтому неорганическое отношеніе людей, племенъ, религій, болте однообразное противу прежняго устройство областей предшествовали паденію и гибели.

Въ нъкоторыхъ случаяхъ прошедшее служитъ примъромъ и объяснениемъ настоящему; въ другихъ настоящее своей ясностью и ръзвостью раскрываетъ намъ глаза на что либо болье смутное и темное въ прошедшемъ.

Сущность явленія та же; сила, выразительность его могла быть разная, при разныхъ условіяхъ времени и міста.

Припомнимъ кратко, какъ кончали свою жизнь различныя Государства древности.

Отдёльное Асинское Государство было погублено денагогами. Это до того уже извёстно, что ученику Гимназіи, который не зналь бы о роли Клеона, о консервативномь или реакціонномь духё комедій Аристофана, о напрасныхь попыткахь Спартанцевь, Критія, 30 Тиранновь, Пизандра и др., возстановить аристократическое правленіе въ анархическомъ городё, такому ученику поставили бы на испытаніи единицу.

<sup>•)</sup> Дж. Ст. Малль говорить о томъ, что всё мислители классической древности били консерваторы; только теперь, моль, поняли, что есть прочрессь.

Устройство Аоннъ, уже со временъ Солона не слишкомъ аристократическое, после Перикла приняло вполне эгалитарный и либеральный характеръ.

Что касается до Спарты, она шла другимъ путемъ, была бъднъе и кръпче духомъ, но и съ ней случилось подъ конецъ то же, что съ нынъшней Пруссіей: Государство бъдное, болъе суровое и болъе аристократическое, побъдило другое Государство болъе торговое, болъе богатое и болъе демократическое, но немедленно же заразилось всъми его недостатками.

Спарта подъ конецъ своего существованія измѣнила только одну существенную черту своего быта: она освободилась отъ стѣснительной формы своего аристократическаго сословнаго коммунизма, по которому всѣ члены неравныхъ горизонтальныхъ слоевъ были внутри этихъ слоевъ равны между собою.

Въ ней стало больше политическаго равенства, но меньше эконо-

Около 400—350 до Р. Х. общественныя имущества были объявлены частными (какъ и въ другихъ мъстахъ), и всякій сталъ воленъ располагать ими, какъ котълъ, всякій получилъ равное право богатъть и бълнъть по волъ.

Организація Спарты, Дорійская форма, испортилась и стала приближаться постепенно къ тому общему среднему типу, къ которому стремилась тогда Эллада безсознательно.

Реавдія царей Агиса и Клеомена въ пользу Ликурговыхъ законовъ также мало удалась, какъ и реакція Асинскихъ Олигарховъ.

Что касается до общей исторіи Эллинскаго паденія, то самое лучшее привести здёсь пёсколько словъ изъ руководства Вебера. Для такихъ широкихъ вопросовъ хорошіе учебники самая вёрная опора. Въ нихъ обыкновенно допускается лишь то, что признано всёми, всей наукой:

"Мы видѣли, говорить Веберъ, что Греческій геній уничтожиль и разбиль мало по малу строгін формы и узкіе предѣлы Восточной (я бы сказаль не Восточной, а просто первоначальной) организаціи, распространиль личную свободу и равенство правъ для всѣхъ гражданъ до крайнихъ предѣловъ, и наконецъ, въ своей борьбѣ противъ всякаго ограниченія личной свободы, чѣмъ бы то ни было, традиціями и нравами, закономъ, или условінми, потерялся во всеобщей нестройности и непрочности. Далѣе я не выписываю (см. "Всеобщая исторія" Вебера, заключеніе Греческаго міра, послѣднія страницы).

Я привель отрывовь изъ общепринятаго Немецкаго руководства.

Но можно найти почти то же въ сочинении Гервинуса, "Исторія XIX въка".

Гервинусъ начинаетъ свою внигу съ того, что находитъ большое сходство между последними временами павшей Эллады и современностью торжествующей Европы.

И Гервинусъ въритъ въ будущее: "Историческія размышленія избавили меня отъ пламенныхъ ожиданій, волнующихъ другихъ, и тъмъ предохранили отъ многихъ заблужденій, но, вмѣстѣ съ тьмъ, эти размышленія никогда не отказывали мнѣ въ утѣшеніи и поддержкъ". Таковы слова знаменитаго ученаго. Онъ не говоритъ, однако, на какія именно утѣшенія онъ разсчитываетъ, на всеобщее благо, хотя бы купленное цѣною паденія современныхъ Государствъ, или на долгую государственную жизнь современной демократіи? А различить это было бы очень важно. Вѣрнѣе, что онъ думаетъ о послѣднемъ.

Гервинусъ находить и въ исторія Эллинизма и въ современности слідующія сходныя явленія:

"Вездѣ, говоритъ онъ, мы замѣчаемъ правильный прогрессъ свободы духовной и гражданской, которая сначала принадлежитъ только иѣсколькимъ личностямъ, потомъ распространяется на большее число ихъ и наконецъ достается многимъ. Но потомъ, когда Государство совершитъ свой жизненный путь, мы снова видимъ, что отъ высшей точки этой восходящей лѣстницы развитія (я бы сказалъ разлитія!) начинается обратное движеніе просвѣщенія \*), свободы и власти, которыя отъ многихъ переходятъ къ немногимъ, и наконецъ къ нѣсколькимъ".

"Въ Элладъ воцарилась передъ паденіемъ Тиранія; въ Европъ теперь (говоритъ онъ въ изданіи 1852 г.) абсолютизмъ". Видимо, онъ находился подъ впечатлъніемъ воцаренія Наполеона III и реакціи въ Германіи.

Но послёдствія доказали, что Наполеонъ III еще больше демократизироваль Францію, а монархическая реакція Германіи, рядомъ антитезъ политическихъ, привела эту страну точно также къ современному ен смесительному процессу.

Къ тому же я не вижу, чтобы тираннія единоличная была въ Элладъ вездъ въ эпоху паденія. Главныя два представителя Эллинизма, Асины и Спарта, пали въ республиканской формъ.

Если же считать и монархическій Македонскій періодъ за продолженіе Эллинской государственности (хотя это будеть не совсёмъ строго), то надо будеть заключить воть что: Абсолютизмъ, на почеть уже вторично смишанной и уравненной, конечно, есть единственный якорь спасенія; но дийствительность его не слишкомъ прочна безъ притока новаго дисциплинирующаго разнообразія.

<sup>\*)</sup> Развіз вы Александрійском в періодіз количественное разлитіе просвіщенія не било гораздо сильніве, чіми въ эпоху творчества?

Греко-Македонскія Монархіи простояли очень недолго. Наполеонъ III палъ и будущее объединенной и смѣшанной Германіи, по аналогіи, должно быть сомнительнымъ, по крайней мѣрѣ.

Ясно, что и Гервинусъ не свободенъ отъ религіи "des grands principes de 89."

Причины паденія древняго Египта также хорошо изв'ястны, какъ и причины паденія Эллинскихъ Государствъ, хотя и въ бол'я общихъ чертахъ, съ мен'я осязательными подробностями.

И здёсь мы увидимъ то же, что и вездё. Въ цвётущемъ періодё сложность и единство, сословность, деспотизмъ формы; потомъ еще большее, но мгновенное, увеличеніе разнообразія посредствомъ небывалаго дотолё допущенія иностранцевъ (Грековъ и Финикіяцъ при Псамметихѣ и Нехао; 200,000 воиновъ выселились при видю такого прогресса), возрастаніе богатства, торговли и промышленности, поэтому большая подвижность классовъ и всей жизни, потомъ, незамётное сразу, уравненіе, смёшеніе, слитіе и... наконецъ, почти всегда неожиданное, внезапное, паденіе (Нехао-Лессепсъ. — Камбивъ и т. д.).

Говорить ли о Римъ?

Его постепенная демократизація слишкомъ изв'єстна.

Смѣшивался и уравнивался онъ не разъ. Первый разъ Патриціи смѣшались, уравнялись постепенно съ плебеями въ маленькомъ, первоначальномъ Римѣ. Это придало Риму, какъ всегда бываетъ, меновенную силу, и онъ воспользовался этой силой для завоеваній въ Италіи. При этихъ вавоеваніяхъ наставшее внутреннее уравнительное упрощеніе восполнилось новымъ разнообразіемъ, какъ быта присоединяемыхъ областей, такъ и неравномѣрными правами, даруемыми имъ.

Потомъ почти вся Италія сміналась, сравнялась въ правахъ и, вітроятно, въ духів и бытів. Начались завоеванія на югів и западів, на сіверів и востовів, весьма разпообразныхъ племенъ и государствъ.

Всѣ простыя аристократическія реакціи Коріолановъ, Суллъ, Помпеевъ, Брутовъ и здѣсь не удались на долго, хотя, конечно, и сдълали свою долю пользы въ смыслъ какой-нибудъ еще непонятной намъ пондераціи реальныхъ силъ общества.

Цезарь и Августъ еще болъе демовратизировали Государство: они были вынуждены ходомъ развитія сдълать это, и осуждать ихъ за это нельзя.

Время отъ Пуническихъ войнъ приблезительно до Антониновъ включительно есть время цвётущей сложности Рима. Упрощаясь въ одномъ, развязывая себё руки, онъ еще болёе разнообразился, выростая до тёхъ поръ, пока силы, смёнпвающія и упрощающія все существующее, не взяли и въ немъ верхъ надъ силами осложняющими и объединяющими, надъ силами организующими.

Каравалла (въ III въкъ по Р. Х.) уравнялъ права всъхъ гражданъ рожденныхъ не отъ рабовъ, по всей Имперіи.

При Діоклетіанѣ (который быль само сымо раба) мы стоимъ уже у вороть Византіи. Не находя около себя сословныхъ началь, онъ ввель сложное чиновничество (вѣроятно, по образцамъ Древне-Восточнымъ, Персо - Халдейскимъ; ибо все возвращается, хотя и итсколько во повомо видю). Послѣ него Константинъ принялъ Христіанство. Виѣсто политенстическаго, муниципально-аристократическаго, "конституціонна-го", такъ сказать, Рима, явилась Христіанская, бюрократическая, но все-таки муниципальная, Кесарская Византія.

Старая Эллино-Римская муниципальность, старый Римскій Кесаризмъ, новое Христіанство и новое чиновничество на образецъ Азіатскій, вотъ съ чёмъ Византія начала свою 1000 - лётнюю новую жизнь.

Какъ Государство, Византія провела, однако, всю жизнь лишь въ оборонительномъ положеніи. Какъ цивилизація, какъ религіозная культура, она царила долго повсюду и пріобрътала цълые новые міры, Россію и другихъ Славянъ.

Кавъ Государство, Византія была немолода. Она жила вторую жизнь—доживала жизнь Рима.

Она была молода и сильна религіей. И разнообразіе ел было именно на религіозной почві. Замічательно, что къ X віжу были почти уничтожены, или усмирены, всів ереси, придававшія столько жизни и движенія Византійскому міру.

Торжество простано консерватизма овазалось для Государства также вредно, вакъ и слишкомъ смъсительный прогрессъ. Весь Западъ отложился отъ Церкви и Православные (уравненные) Болгаре Симеона оказались опаснъе Болгаръ-язычниковъ Крума. Имперія едва едва справилась съ ними. Церковь, пріостанавливаясь, была права для себя; она выработала главныя черты догмата, обряда и ванона, предоставляя подробности разнообразію времени и мъста.

Нравственная жизнь церкви не ослабила. Святые отшельники продолжали на Востоки дийствовать своими возбуждающими примироми на наству; были, и мученики; въ дальней Россіи Православіе рослоподъ Византійскими вліяніеми. Ему предстояли еще безконечный путь. Но подъ этой осмысленно пріостановившейся философіей Церкви продолжало скудние прежняго существовать слишкоми подвиженое, смишанное въ частяхи своихи Государство. Права были до того уравнены, что простые мясники, торговцы, воины всякихи племени, могли становиться не только сановниками, но даже Императорами.

Съ IX—X въка зрълище Византіи становится все проще, все суще, все однообразнъе въ своей подвижности. Это процессъ какого-то одичанія, въ родъ упрощенія разнообразныхъ садовыхъ яблокъ, которыя

Digitized by GOOGIC

постепенно всв становятся одинаково дикими и простыми, если ихъ перестать прививать. Этотъ родъ вторичнаго упрощенія, паденія, господствоваль также въ Италів послё блестящей эпохи возрожденія; въ Испанія онъ насталь послі Филиппа II; онъ грозиль бы, вітроятно, и Францін послі Людовика XV, если бы не произошла вспышка 89 года, замвнившая принижение застоя порывистымъ смъшением прогресса; тихую сухотку-восторженной холерой демократии и всеобщого блага! Необходимы новые элементы, по элементы, почерпнутые изъ силъ своего только народа, или близкаго намъ племени, страдающаго, подобно намъ, простотою или смъшеніемъ мало полезны; они, конечно, предотвращають паденіе на нівсколько времени и дають всегда періодъ шумной славы, но не надолго. Упрощающій прогрессъ есть уже не одичаніе упрощающаго односторонняго охраненія, а посліднее плодоношеніе и быстрое гніеніе. Влеска много, прочности никакой. Приміры Франціи временъ Республики и І-й Имперіи, Италіи 59-60 годовъ и, въроятно (для меня, сознаюсь, и несомивнио даже), Германіи застрашняю дня-на глазахъ.

Разъ упростившись политически и сословно,-нензбёжнымъ ходомъ дълъ, Государству остается одно: или разлагаться, или сближаться съ новыми чужебыми, несхожении, элементами,—присоединять, завоевывать новыя страны, носящія въ себё условія дисциплины, и не спёшить глубовимъ внутреннимъ единеніемъ всего, не становиться слишкомъ однообравнымъ простымъ по плану, или узору.

Что сважетъ намъ, наконецъ, великая Персія Кира и возрожденная держава Сассанидовъ?

Разумвется, не смотря на всв усилія науки, не смотря на влинообразныя надписи и на многія другія археологическія открытія последняго времени, подробности Персидской исторіи менёе для насъ осязательны, чёмъ подробности исторіи Еллиновъ, Римлянъ и Византійцевъ, дошедшія до насъ въ столькихъ письменныхъ документахъ. Однако индуктивно, исходя изъ другихъ примёровъ, мы можемъ и въ этомъ Государстве предполагать движенія, сходныя съ нынёшнимъ въ общихъ чертахъ.

Начало до Кира: простота бытовая, простая религія огня, простые феодальные вожди. Однообразіе веленыхъ яблокъ.

Потомъ завоеваніе Мидійскихъ и Халдейскихъ странъ.

Присоединеніе Лидіп, Грековъ, Египтянъ, Евреевъ, чрезвычайная пестрота и могучее Царское единство.

Можно себъ, безъ особеннаго труда и ошибин, вообразить, какъ велико должно было быть разнообразіе быта, религіи, языковъ, разнородность правъ и привилегій, въ этой обширной Имперіи послѣ Камбиза и до Дарія Кодомана. Все объединялось въ лицъ Великаго Царя, который быль олицетвореніемъ Бога на землъ. Сатрацы, упра-

влявшіе довольно независимо разнообразными областями, были, въроятно, большею частію сначала Иранскаго, феодальнаго, происхожденія. Но дворъ Царя, для объединенія, долженъ быль, конечно, опвраться не на однихъ природныхъ феодаловъ Иранцевъ, а для равновъсія, и на разныя другія, болье смъщанныя, демовратизированныя, протестующія, силы, другихъ народностей. Дворъ Великаго Царя, бывшій центромъ сложнаго цвътенія, долженъ быль стать постепенно и исходной точкой постепеннаго смъщенія и сравнительнаго уравненія пюдей, племенъ, религій. Мы видъли, что всякаго рода люди проникали ко двору: Халдеи, Греви, Евреи. Исторія Еврея Мардохея и Македонянина Амана одна уже доказываеть это.

Демовратическое разстройство Имперіи, однако, было, вѣроятно, еще не глубово въ эпоху Дарія Кодомана и Александра Великаго.

Не смотря на кажущуюся побѣду Греко-Македонянъ, побѣдила въсущности Персія. Ибо послѣ смерти Александра и Грецін, собственно, объ Елладѣ республиканской и помина уже нѣтъ; а Македонскія Царства всѣ кончили свою жизнь черезъ 2, или 3 столѣтія, всѣ погибли подъ ударами Рима еще до Р. Х. Къ тому же видно по всему, что Греки повліяли гораздо меньше на Персовъ, чѣмъ Персы на нихъ и на учениковъ ихъ—Римлянъ. До столкновенія съ Персами Греки были своеобразнѣе, чѣмъ стали послѣ этого соприкосновенія, и государственный духъ Персидскаго Царизма повліялъ не только на нихъ, но гораздо позднѣе и на Римлянъ, и еще болѣе на переработанныхъ Востокомъ Византійцевъ:

Греко-Македонская государственность немедленно послё смерти Александра была отодвинута къ сввернымъ и западнымъ окраинамъ Персіи, и вскоре после этого мы видимъ въ восточной части прежней Имперіи свежій притокъ Пареннъ, снова простыхъ, снова феодальныхъ, воинственныхъ и, можетъ быть, родственныхъ по племени древнимъ Иранцамъ.

Римъ не можетъ вполнъ побъдить ихъ.

Подъ ихъ вліяніемъ воздвигается новое Царство огнеповлонниковъ съ той же религіей, съ тъми же (въроятно, въ главныхъ чертахъ) го- сударственными принципами, и проживаетъ до XII въка по Р. Х.

Въ этомъ въвъ древнее Государство гибнетъ отъ руки Мусульманъ, и самая религія Зороастра исчезаетъ почти вовсе изъ исторіи. Не знаю, существуютъ ли подробные ученые труды о Царствъ Сассанидовъ. Мнъ они не извъстны. Но, продолжая надъяться на аналогію, я думаю что тъ смъшивающія причины, которыя дъйствовали при послъднихъ Ахеменидахъ, могли въ Имперіи возобновленной (и потому уже всетаки не юной) дъйствовать еще глубже.

Можеть быть и къ тому сложному чиновничеству, которое, говорять иные, послужило отчасти образцомъ Византійскому, Цари Сасса-

Digitized by GOOGIC

ниды должны были прибъгнуть уже вакъ къ подспорью Пареянскаго феодализма. А сложное подвиженое чиновничество, разумъется, при всъхъ остальныхъ равныхъ условінхъ, есть средство дисциплины для низшихъ классовъ (и для сталкивающихся интересовъ вообще) менъе прочное, чъмъ соединеніе и взаимное равновъсіе родовой аристократіи и чтимой всъми Монархіи.

Графъ Гобино, въ своей внигъ "Histoire des Perses," утверждаеть, что Царство Сассанидовъ именно и создано было разноплеменной демократией, низвергнувшей военный феодализмъ Пароянъ.

Изъ всего сказаннаго, мив кажется, позволительно заключить слъ-

- 1. Что мы можемъ находить значительную разницу въ степени упрощенія и смѣшенія элементовъ въ послѣдніе годы жизни у разныхъ Государствъ, но у всѣхъ найдемъ этотъ процессъ, сходный въ общемъ характерѣ съ современнымъ эгалитарнымъ и либеральнымъ прогрессомъ Европы.
- 2. Что культуры государственныя, смёнявшія другь друга, были все шире и шире, сложиве и сложиве: шире и по духу, и по мёсту, сложиве по содержанію; Персидская была шире и сложиве Халдейской, Лидійской и Египетской, на развалинахь коихъ она воздвиглась; Греко-Македонская на короткое время еще шире; Римская покрыла собою и претворила въ себъ все предыдущее; Европейская развилась несравненно пространиве, глубже, сложиве всёхъ прежнихъ государственныхъ системъ.

Полумъры не могли ее разстроить: для ея смъщенія, упрощенія, потребовалось болье героическое средство, выдумали демократическій прогрессъ—les grands principes de 89 и т. п.

Вивсто того, чтобы понять прогрессъ такъ, какъ его выдумала сама природа вещей, въ видв хода отъ проствишаго къ сложнейшему, большинство образованныхъ людей нашего времени предпочли быть алхимиками, отыскивающими философскій камень всеблаженства земнаго, астрологами, вычисляющими мечтательные детскіе гороскопы для будущаго всёхъ людей, безплодно и прозаично уравненныхъ.

Въ самомъ же дълъ Западъ, сознательно упрощаясь, систематически сиъшиваясь, безсознательно подчинился космическому закону разложения.

### ГЛАВА ХІІ.

#### 3 ARJEOTERIE.

Не ужели я кочу сказать всёмъ этимъ, что Европейская цивилизація уже теперь гибиеть?

Нътъ! Я повторялъ уже не разъ, что цивилизаціи обывновенно надолго переживають тъ Государства, которыя ихъ произвели.

Цивилизація, культура, есть именно та сложная система отвлеченных идей (религіозныхъ, государственныхъ, личво-правственныхъ, философскихъ и художественныхъ), которая вырабатывается всей жизнью націй. Она, какъ продуктъ, принадлежитъ Государству; какъ пища, какъ достояніе, она принадлежитъ всему міру.

Нѣкоторые изъ этихъ культурныхъ плодовъ созрѣваютъ въ раннія эпохи государственности, другія въ средней, зрѣлой, третьи во время паденія. Одинъ народъ оставляетъ міру въ наслѣдство больше, другой меньше. Одинъ по одпой отрасли, другой по другой отрасли.

Европейское наслъдство въчно и до того богато, до того высоко, что исторія еще ничего не представляла подобнаго.

Но вопросъ вотъ въ чемъ: если въ эпоху современнаго, поздняго плодоношения своего Европейския Государства сольются дъйствительно въ какую нибудь федеративную, грубо-рабочую, Республику, не будемъ ли мы имъть право назвать этотъ исходъ паденіемъ прежней Европейской государственности?

Какой цвной должно быть куплено подобное сліяніе? Не должно ли будеть это новое Все-Европейское Государство отказаться отъ признанія въ принципв всвхъ мвстныхъ отличій, отказаться отъ всвхъ, хоть сколько нибудь чтимыхъ, преданій, быть можеть... (кто знаеть!) сжечь и разрушить главныя столицы, чтобы стереть съ лица земли тв великіе центры, которые такъ долго способствовали раздъленію Западныхъ народовъ на враждебные національные станы.

На розовой водъ и сахаръ не приготовляются такіе коренные пе ревороты: они предлагаются человъчеству всегда путемъ жельза, огня, крови и рыданій!...

И, наконецъ, какъ бы то ни было, на рововой ли водъ ученыхъсъъздовъ, или на крови выросла бы эта новая Республика, во вснкомъ случаъ Франція, Германія, Италія, Испанія и т. д. падутъ: они станутъ областями новаго Государства, какъ для Италіи стали областями прежній Піемонтъ, Тоскана, Римъ, Неаполь, какъ для Все-Германіи стали областями теперь Гессенъ, Ганноверъ и самая Пруссія; они станутъ для Все-Европы тъмъ, чъмъ для Франціи стали давно Бургундія, Бретань!...

Мий скажуть: "Но они никогда не сольются!" Я же отвичу: "Блажень, кто вируеть: тепло ему на свити!" Тимъ лучше и для ихъ достоинства и для нашей безопасности; но имиемъ ли мы право не быть бдительными и убающивать себя тимъ, что намъ нравится? Чему учить здравый смысль? Чему учить практическая мудрость? Остерегаться ли худшаго, думать о немъ, или отгонять мысль объ этомъ худшемъ, представлять себи своего врага (эгалитарную революцію) безсильнымъ, такъ какъ представляли себи Прусаковъ Французы?

Необходимо всегда нывть при подобных суждених въвиду тогъ

крайній идеаль, который существуєть въ обществахь; нбо люди непремённо захотять испытать его. Необходимо помнить, что нововводители, рано или поздно, всегда торжествують, котя и не совсёмъ
въ томъ смыслё, котораго они сознательно искали. Положительная
сторона ихъ идеала часто остается воздушнымъ замкомъ, но ихъ дёятельность разрушительная, низпровергающая прежнее, къ несчастію,
слишкомъ часто бываетъ практична, достигаетъ своей отрицательной цёли.

Для диэпроверженія послёдних остатков прежняго государственнаго строя Европы не нужно ни варваров, ни вообще иноземнаго нападенія: достаточно дальнёйшаго разлитія и укрёпленія той безумной религи эвдемонизма, которая символом своим объявила: "Le bien-être materiel et moral de l'humanité."

Необходимо помнить, что очень многіе въ Европъ желають сліянія всьхъ прежнихъ Государствъ Запада въ одну федеративную Республику; многіе, не особенно даже желающіе этого, върять, однако, въ такой исходъ, какъ въ неизбъжное зло.

Для низверженія монархическаго порядка въ Германіи достаточно пеловкаго шага во вившней политикв, неудачной борьбы съ соедине́нными силами Славянъ и Франціи...

Многіе, сказаль я, не желающіе, быть можеть, сліянія всёхъ нынішнихь Государствъ Запада въ одну республиканскую федерацію, вірять, однако, въ такой исходъ. Въ него вірпть Тьеръ, хотя в сознается въ одной изъ своихъ річей, что "радъ бы быль не дожить до этой новой цивилизаціи."

Я полагаю: нашъ долгъ безпрестанно думать о возможности, по крайней мъръ, попытовъ въ подобному сліянію, въ подобному паденію частныхъ Западныхъ Государствъ.

И при этой мысли относительно Россіи представляются немедленно два исхода: или 1) она должна и въ этомъ прогрессъ подчиниться Европъ, или 2) она должна устоять въ своей отдъльности.

Если отвътъ Руссвихъ людей на эти два вопроса будетъ въ пользу отдъльности, то что же слъдуетъ дълать?

Надо крѣпить себя, меньше думать *о благь* и больше *о силъ*. Вудеть сила, будеть и кой-какое благо, возможное.

А безъ силы развъ такъ сейчасъ и придетъ это субъективное личное благо? Паденій было много: они реальный фактъ. А гдъже счастье? Гкъ это благо?

Что нибудь одно: Западъ или 1) устроится надолго въ этой новой республиканской формъ, которая будетъ все таки ни что иное, какъ паденіе всёхъ частныхъ Европейскихъ Государствъ, или 2) онъ будетъ изнывать въ общей анархіи, передъ которой ничтожны покажутся анархіи Террора, или 48 года, или анархія Парижа въ 71 поду.

Digitized by CTOOOL

Такъ или иначе, для Россіи нужна внутренняя сила; нужна кріпость организаціи, крізпость духа дисциплины.

Если новый федеративный Западъ будеть крыпокъ, намъ эта дисциплина будеть нужна, чтобы защитить отъ натиска его послъдніе охраны нашей независимости, нашей отдыльности.

Если Западъ впадетъ въ анархію, намъ нужна дисциплина, чтоби помочь самому этому Западу, чтобы спасать и въ немъ то, что достойно спасенія, то именно, что сдёлало его величіе, Церковь какую бы то ни было, Государство, остатки поэзін, быть можетъ... н самую науку!... (Не тендеціозную, а суровую, печальную!).

Если же это все пустые страхи, и Западъ опомнится и возвратится спокойно (примъръ небывалый въ исторіи!) къ старой Іерархіи, къ той же дисциплинъ, то и намъ опять-таки нужна будетъ Іерархія и дисциплина, чтобы быть не хуже, не ниже, не слабъе его.

Поменьше, такъ называемыхъ, правъ, поменьше мнимаго блага! Вотъ въ чемъ дѣло! Тѣмъ болѣе, что права-то въ сущности даютъ очень мало субъективнаго блага, т. е. того, что въ самомъ дълъ пріятню. Это одинъ миражъ!

А долюльтіе?

Развѣ мы въ самомъ дѣлѣ такъ молоды?

Съ чего бы мы ни начали считать нашу исторію, съ Рюрика ли (862), или съ крещенія Владиміра (988), во всякомъ случав выйдетъ или 1012 лётъ, или 886.

Въ первомъ случав мы ни сколько не моложе Европы; ибо и ея государственную исторію надо считать съ ІХ въка.

А вторая цифра также не должна насъ слишкомъ обезпечивать и радовать.

Не всѣ Государства проживали полное 1000лѣтіе. Больше прожить трудно, меньше очень легко.

Заматимъ еще вотъ что:

Аристократню родовую считають нынь обыкновенно какимъ-то бользненнымъ, временнымъ и ненормальнымъ продуктомъ, или, по крайней мърв, празднымъ украшениемъ жизни, въ родъ красивыхъ хохловъ, или яркихъ перьевъ у птицъ, въ родъ цвъточныхъ въпчиковъ у растеній, въ томъ смыслъ, что безъ хохла птица можетъ жить, и безъ въпчиковъ, безъ красивыхъ лепестковъ, есть много растеній, и большихъ. Но все это эгалитарныя върованія; при ближайшемъ же реальномъ наблюденіи оказывается, что именно тъ историческіе міры были и пледовитье и могущевтвенные другихъ, въ которыхъ, при монархическихъ склонностяхъ, сверхъ того еще и аристократія родовая держалась упорнъе.

Римъ Патриціевъ и Оптиматовъ прожилъ дольше купеческаго Карвагена, и больше *сдплаль* для человичества.

Спарта стояла дольше Асинъ, и не разъ врепила Асины своимъ примеромъ.

Древній *Иранъ* возобновили, послѣ полнѣйшаго разгрома, феодальные *Пареяне*, и послѣ ихъ вліянія, до временъ Аравитянъ, жила великая Имперія *Сассанидовъ*, которой цивилизація несомнѣнно повліяла на Византію, а, черезъ посредство ея, и на Европу и на насъ.

. Сила и духовное богатство самой Европы, за все теченіе ея исторін, прим'єръ тому же наилучшій. Она была создана феодализмомъ.

Наша Великорусская почва была всегда ровнѣе; завоеваніе, вопреки мнѣнію нѣкоторыхъ, было и у насъ (т. е., были насилія первыхъ Князей), но оно было не глубоко; оно было слабѣе выражено, чѣмъ въ другихъ мѣстахъ. И, можетъ быть, это не совсѣмъ благо.

Моя зипотеза-единство въ сложности, кажется, оправдывается и здесь. Мы имеемъ три поразительныхъ примера: Англію, Турцію, Россію. Въ Россін (т. е., въ ен Великорусском надрв) было сильно единство націн; въ Турцін было больше разнородности; въ Англін быда чармонія того и другаго. Въ Англін завоеваніе, чужое насиліе, было глубоко, и дало глубокіе охранительные кории странв. Завоеватели настолько слились съ побъжденными, что составили одну націю, но не составили одного съ ними класса. Въ Турцін завоеватели вовсе не слились съ Христіанами, потому могли только создать сложное Государство но не единую націю, и, отнявъ мысленно Турокъ (привилегированныхъ подданныхъ Имперіи), мы получаемъ чистьйшую демократію Христіанъ. Въ Россіи завоеваніе было слабо, и слишкомъ скорое слитие Варяговъ съ Славянами не дало возможности образоваться у насъ, въ собственной Великороссіи, крининь сословнымъ преданіямъ. Сообразно съ этимъ и творчество, богатство духа трехъ степеней: выше всёхъ Англія (прежняя, конечно), гораздо ниже и бёднье ея умомъ Россія, всьхъ безплоднье Турпія.

На Западъ вообще бури, взрывы, были громче, величавъе; Западъ имъетъ болъе плутоническій характеръ; но вакая-то особенная, болъе мирная, или глубокая, подвижность всей почвы и всего строя у насъ, въ Россіи, стоитъ Западныхъ громовъ и взрывовъ.

Духъ охраненія въ высших слояхъ общества на Западѣ быль всегда сильнѣе чѣмъ у насъ, и потому и взрывы были слышнѣе; у насъ духъ охраненія слабъ. Наше общество вообще расположено идти по теченію за другими;... вто знаеть?... не быстрове ли даже другихъ? Дай Богъ мнѣ ошибиться.

При такихъ размышленіяхъ взоръ невольно обращается въ сторону нашихъ братьевъ Славянъ... Что готовять они намъ?

Новое разнообразіе въ единствъ, все Славянское цвътеніе съ отдъльной Россіей во главъ... Особую, оригинальную форму союзнаго государственнаго быта, въ которой одинъ несоразиврно большой членъ

будеть органически преобладать надъ меньшими, чтобы именно вошло то приблизительное согласіе, котораго вовсе недоставало на Запад'я до сихъ поръ.

Или вавое нибудь быстрое *однообразіе:* много шума, много минутной *слав*ы, много вривовъ, много вубковъ и *эдравицъ*, а потомъ?... Потомъ *сліяніе*, смёшеніе, однообразіе... а въ однообразіе *гибель!* 

Надо знать, како сочетаются ихо в наши начала.

Въ способъ сочетанія весь вопросъ. Изъодинаковых данных мит линій я могу составить разнообразный геометрическій чергежъ, замывающій или не замыкающій, напримъръ, пространство.

Повойный Славянофиль Гильфердингь, въ своемъ предисловіи въ "Исторіи Чехіи" (по поводу 1000 лётія Россіи), выразился такъ: "Тысячелётіе Россіи является вполнё знаменательнымъ историческимъ фактомъ только въ сравненіи съ судьбою другихъ Славянскихъ земель. Мы, разумёется, отстраняемъ тутъ всявій мистицизмъ (по чему же это? За чёмъ такъ бояться мистицизма или стыдиться его?); мы, подобно читателямъ нашимъ (?), не видимъ, чтобы цифра 1000 сама по себё имёла особое значеніе, въ родё того, напримёръ, какое находили въ ней древне-Римляне, когда они съ таинственнымъ трепетомъ встрёчали тысячелётіе всемірной своей державы."

Нътъ! Но цифра эта представляется гранью, черезъ которую не перешло ни одно изъ прежде бывшихъ Государствъ Славянскихъ.

"Государство Чешское" и т. д. "семью годами не дожило до 1000лътія, Польское жило 935 лъть, Сербское 800, Болгарское съ перерывами 725, Хорватское менъе 5 стольтій."

И далбе: "Отчего же въ Русской землъ этого роковаго цивла, въ который виъстилась вся жизнь другихъ Славянскихъ Государствъ, отъ колыбели до могилы, тысячельтія едва достало на внъшній ростъ и сложеніе государственнаго организма, и на грани втораго тысячельтія (?) ей предстоитъ еще только въ будущемъ фазисъ внутренняго самознанія, внутренней самодъятельности?

"Есть надъ чвиъ задуматься..." говорить повойный "ученый" нашъ соотечественникъ.

И я скажу: "Есть надъ чёмъ, не только задуматься, но даже ощущать и тотъ трепетъ, который знали Римляне!"

Развѣ рѣшено, *что именно* предстоитъ Россіи въ будущемъ? Развѣ естѣ положительныя довазательства, что мы молоды?

Иные находять, что наше сравнительное умственное безплодіе въ прошедшемъ можетъ служить доказательствомъ нашей незрѣлости, или молодости.

Но такъ ли это? Тысячелетняя бедность творческаго духа еще не ручательство за будущие богатые плоды.

И что такое снутренняя самодъятельность? Если понимать само-

долительность эту въ смыслъ широкомъ, органическомъ, то организмъ всякаго Государства, и Китайскаго, и Персидскаго, самодъятеленъ; ибо живетъ своими силами и уставами. И древняя Россія такъ жила. А если самодъятельность понимать не иначе, какъ въ нынѣшнемъ, узко-юридическомъ, смыслю, то мы незамѣтно и неизбѣжно придемъ и въ идеалъ и на дълъ къ тому эгалитарно-либеральному процессу, отъ котораго надо бѣжать.

Потомъ, что такое *внутреннее самосознание*? Это говоритъ Славянофилъ. Въроятно, это значитъ обще-Славянское самосовнание. Прекрасно!

Но обще-Славанское самосознание вовсе ни какъ не значить: въчное восхваление Славянъ, Великорусская угодливость Юго-Славянскому своеводію.

Надо, мнъ важется, хвалить и любить не Славянь, а то, что у нихъ особое Славянское, съ Западнымъ несхожее, отъ Европы обособляющее. Не льстить Славянамъ надо, а изучать ихъ духъ и отдълять въ ихъ стремленіяхъ вредное отъ безвреднаго.

Не слитія съ ними слідуеть желать,—надо искать комбинацій, выгодныхъ и для насъ и для нихъ (а черезъ это, можеть быть, и для охранительныхъ началь самой Европы); надо искать, какъ я уже разъ сказаль, искуснаго тяютонія на почтительномо разстояніи, а не смішенія и слитія неорганическаго.

Но о чемъ же мы тревожимся? Не правда ли, Австрія ц Турція стоять?

Возможно ли бояться сліянія, когда ніть еще независимости у Южныхъ Славянъ.

Стыжусь отвѣчать на это.

Пусть стоять Австрія и Турція. Австрія намь нивогда не была сама по себь страшна, а особливо теперь, при ея благодътельном (для вого?) вторичномъ демовратическомъ смъщеніи и либеральной всеподвижности.

Существованіе Турціи, пока, многіе понимають, теперь даже выгодно и намъ и большинству нашихъ единовърцевъ на Востокъ (пока мы не готовы замънить ее на Босфоръ).

Но развѣ одно Государство за другое, также большое Государство, можетъ стать вѣчнымъ поручителемъ?

Развъ Европа не стоить передъ нами во всеоружейи?

Развѣ не видѣли мы вчера еще гораздо болѣе неожиданных катастрофъ, чѣмъ распаденіе Державъ, въ которыхъ племеннаго разнообразія достаточно, чтобы вредить единству интересовъ и общей силѣдуха, и въ которыхъ, съ другой стороны, сословнаго, горизонтальнаго, разслоенія уже на столько мало, чтобы не было большаго страха и крѣпкой градативной дисциплины?

Пусть стоять Австрія и Турція (особливо послідняя); пусть стоять оні, тімь болів, что намь, руссвимь, нужна какая нибудь приготовительная теорема для того, чтобы чисто племенной, безсмысленнопростой, Славизмь не застигнуль нась въ расплохъ, какъ женихъ, грядущій полуночью, засталь глупыхь дівь безь світильника разума!...

Теорема эта, прибавлю, должна быть на столько сложна, чтобы быть естественной и приложимой, и на столько проста, чтобы стать понятной, и чтобы не претендовать на угадываніе подробностей и разныхъ уклоненій, которыхъ не только столь незрёлая еще соціологія, но и боле точныя науки предвидёть не могутъ.

Иные у насъ говорять: "Достаточно пока сочувствій, митературнаю общенія, поднятія Всеславянскаго духа."

Да! Это не только желательно, это неизбъжно. Поднятіе это уже совершилось, но вопросъ: всегда ли и вовсемъ это поднятіе Славянскаго духа сочувственно и полезно намъ, Русскимъ?

Всь ли движенія племеннаго Славянства безопасны для основныхъ началъ нашей Великорусской жизни?

Всёмъ ли Славянскимъ стремленіямъ мы должны подчиняться, какъ подчиняется слабый и неразумный вождь и наставникъ страстямъ и легкомысленнымъ выходкамъ своихъ питомцевъ или послёдователей?

Молодость наша, говорю я съ горьвимъ чувствомъ, сомнительна. Мы прожили много, сотворили духомъ мало, и стоимъ у какого-то страшнаго предъла...

Овидывая умственнымъ взоромъ все родственное намъ Славянство, мы замѣчаемъ странную вещь: самый отсталый народъ самая послѣдняя изъ возрождающихся Славянскихъ націй, Болгары, вступаютъ въ борьбу, при началю своей новой исторической жизни, съ преданіями, съ авторитетомъ того самаго Византизма, который легъ въ основу нашей Великорусской государственности, который и вразумилъ, и согрѣлъ и (да простятъ мић это охотничье, псарское выраженіе) высворилъ насъ крѣпко и умно. Болгаре сами не предвидѣли вполиѣ, можетъ быть, того, къ чему ихъ привело логическое развитіе обстоятельствъ. Они думали бороться лишь противу Грековъ: обстоятельства довели ихъ до разрыва съ Вселенской Церковью, въ принципахъ которой нѣтъ ничего ни Греческаго, ни спеціально Славянскаго.

"Волгары слабы, Болгары бёдны, Болгары зависимы, Болгары молоды, Болгары правы", говорять у насъ...

Навонецъ, сважутъ мив:

Болгары молоды и слабы!...

"Берегитесь! сказалъ Сулла про молодаго Юлія Цезаря: въ этомъ мальчишкъ сидять десять Маріевъ" (демократовъ)!

Опасенъ не чужеземный врагъ, на котораго мы всегда глядимъ

пристально изподлобья; страшенъ не сильный и буйный соперникъ, бросающій намъ въ лицо окровавленную перчатку старой злобы.

Не Нъмецъ, не Французъ, не Полякъ, полубратъ, полуотврытый соперникъ.

Страшнъе всъхъ ихъ братъ близкій, братъ младшій и какъ будто бы беззащитный, если онъ зараженъ чъмъ либо такимъ, что, при неосторожности, можетъ быть и для насъ смертоноснымъ.

Нечаянная, ненаміренная зараза отъ близкаго и бевсильнаго, котораго мы согріваемъ на груди нашей, опасніве явной вражды отважнаго соперника.

Ни въ исторіи ученаго Чешскаго возрожденія, ни въ движеніяхъ воинственныхъ Сербовъ, ни въ бунтахъ Поляковъ противу насъ, мы не встрвчаемъ того загадочнаго п опаснаго явленія, которое мы видимъ въ мирномъ и лже-богомольномъ движеніи Болгаръ. Только при Болгарскомъ вопросв впервые, съ самаю начала нашей исторіи, въ Русскомъ сердцё вступили въ борьбу двё силы, создавшія нашу Русскую государственность: племенное Славянство наше и Византизмъ церковный.

Самая отдаленность, кажущаяся мелочность, блёдность, какан-то сравнительная сухость этихъ Греко-Болгарскихъ дёлъ, какъ будто нарочно таковы, чтобы сдёлать наше общество невнимательнымъ къ ихъ значенію и первостепенной важности, чтобы лыбопытства было меньше, чтобы послёдствія застали насъ въ расплохъ, чтобы всё, самые мудрые люди наши, дали угаснуть своимъ свётильнивамъ.

Довольно! Я сказаль, и облегчиль себъ душу!

# РУССКІЕ ГРЕКИ И ЮГО-СЛАВЯНЕ

(Русскій Въстинкъ 1878 года)

# РУССКІЕ, ГРЕКИ И ЮГО-СЛАВЯНЕ.

## ОПЫТЪ НАЦІОНАЛЬНОЙ ПСИХОЛОГІИ.

, I.

Всёмъ, я думаю, извёстно, что Греко-Славянскій православный Востокъ у насъ въ Россіи очень, мало знали до послёдняго времени.

Объ этомъ совсёмъ особомъ и, вмёстё съ тёмъ, столь существенно близкомъ намъ мірё долгое время думали и заботились лишь государственные люди Россіи, этнографы и люди прежняго славянофильскаго направленія, которые (справедливо ли, нётъ ли) ожидали, что изъ этихъ славяно-греческихъ родниковъ извергнется особаго рода живая вода, которая измёнитъ глубоко не столько политическій строй Европы, сколько культурный характеръ Петровской Россіи. Другими словами: они надёнлись, что соприкосновеніе наше съ Юго-Славянами и отчасти съ единовёрными намъ сосёдями ихъ—отклонитъ насъ отъ того общеевропейскаго пути, по которому мы, Русскіе, шли до сихъ поръ, и будетъ способствовать отчасти соблюденію остатковъ древней Московской Руси, еще сохранившихся у насъ, отчасти же и созиданію чегото новаго, невиданнаго доселё ни въ Европё, ни въ Азіи,—словомъ, національному творчеству на всёхъ поприщахъ, начиная съ государственнаго и художественнаго и кончая промышленымъ.

Я вовсе не имъю въ виду разсматривать здѣсь достоинства и недостатки этого ученія, котя надо сознаться, что въ неспеціальной
части общества до сихъ поръ его вовсе почти не знаютъ, и большипство даже и много читающихъ людей воображаютъ, что вся забота
такихъ людей, какъ покойные Кирѣевскій, К. С. Аксаковъ и Хомяковъ,
состояла именно въ достиженіи того, что достигается постепенно теперь
цълою Россіей, то-есть политическаго сближенія со Славянами, тогда
какъ для этихъ прежнихъ корифеевъ славянофильства освобожденіе Славянъ и политическое сближеніе ихъ съ Россіей должно было служить
лишь средствомъ, и никакъ не июлью. Цѣль была циливизація своя,
непохожая на западную, культура по возможности независимая отъ
хода европейской культуры.

Съ тъхъ поръ, какъ дъйствовали и писали Киръевскій, Хомяковъ и К. Аксаковъ, прошло много времени и все измъчилось... Иное къ лучшему, многое къ худшему.

Перерождалось отчасти и самое ученіе... Славянами стали сначала шестидесятыхъ годовъ заниматься у насъ многіе... Даже петербургскіе журналы и газеты "врасваго" направленія.

Напримъръ въ 61—62 году издавалась въ Петербургъ незначительная, во очень ядовидая и раздражительная газетка Сооременное Слово. Она была однимъ изъ неопрятныхъ шакаловъ, которые цълымъ хоромъ поднимали радикальный вой и визгъ по одному только знаку, который подавалъ имъ Сооременникъ, свисткомъ ли Добролюбова или статьей Чернышевскаго.

И эта газетка занялась тогда Славянами прилежно. Въ то время (61—62 году) Востокъ былъ весь въ волненіи. Только что кончились Сирійскіе ужасы; въ Элладъ падала Баварская династія; въ Герцеговинъ боролся противу Турокъ Лука Вукаловичъ; черногорскіе молодцы точно также какъ и теперь наводили ужасъ на турецкихъ низамовъ несокрушниюю отвагой своею; въ Сербін мало-по-малу слагались тъ обстоятельства, которыя довели (благодаря усиліямъ Англичанъ) до бомбардированія Бълграда, и около того же времени впервые начало назръвать церковное болгарское движеніе, ровно черезъ десять лътъ дошедшее до крайне печальнаго исхода.

Въ это-то время, говорю я, и органы вовсе ужь не славянофильскаго духа стали заниматься все больше и больше Славянами.

Я упомянуль именно о газетей Современное Слово (воторая была вскорй и запрещена за свое ужь слишкомъ безцеремонное отношеніе въ Русской государственности), потому именно, что редакція ся первая тогда изъ всёхъ органовъ, называвшихъ себя "честными", догадалась, что не слёдуетъ оставлять Славянство въ рукахъ людей "не честнаго" направленія. Подъ этимъ широкимъ названіемъ разум'влось тогда все остальное: и Московскія Вюдомости, и славянофилы, и г. Аскоченскій, и Время Достоевскихъ, Страховыхъ и Григорьевыхъ, и т. д.

Съ тъхъ поръ и наша "лъвая" сторона обратила свои взоры на Юго-Востовъ. Наши растерзанные и незатъйливые Луи-Бланы и Прудоны пожелали освътить Славянство съ другой стороны, вовсе не сътей, съ которой освъщали его люди подобные Е. Ковалевскому или 1 ильферднигу.

Г. Пыпинъ издалъ свою сухую, скучную, хоти и не безполезную для справовъ внигу о славинскихъ литературахъ; Чернышевскій издавался надъ воззваніями славянофиловъ въ Сербамъ... и тавъ далве... Поздиве и въ Москвъ издавался (не долго) ученый и серьезный жур-

журнала, озаглавленной "Всеславянство", краткое, но солиднаго тона историческое изследование приводило къ тому, что все Славяне гораздо либеральные западных Европейцевъ; что они до того всегда не любили никакой власти вить ихъ воли стоящей, что предпочитали насилие иноплеменниковъ (Немцевъ или Туровъ) взаимному междуславянскому подчинению, и авторъ статъи видимо радовался этому.

Вотъ куда постепенно стало отвлоняться первоначальное славянофильское ученіе, получившее, впрочемъ, около того же времени (въ 69 году) наиболье противу прежняго ясное выраженіе въ сочиненіи г. Данилевскаго *Россія и Егропа*.

Вотъ какъ раздвоилось первоначальное русло! Можно позводить себъ назвать славянофильство г. Данилевскаго бъльмъ славянофильствомъ, отъ котораго далеко убъгаетъ въ сторону "другое" славянофильство, выразившееся, между прочимъ, въ статьяхъ и наклонностяхъ журнала Бесподы.

Въ этомъ раздвоеніи взглядовъ нѣтъ впрочемъ ничего самаго по себѣ дурнаго. Напротивъ того намъ полезно изучать н Славянство и Востовъ съ разныхъ сторонъ, разсматривать ихъ съ самыхъ несходныхъ точекъ зрѣнія.

Я прибавлю даже, что еслибы о Славянствъ и Востокъ высказывались у насъ самые оригинальные, смълые и какіе угодно крайніе взгляды, то и это могло бы принести свою относительную пользу.

Историческая связь наша съ Востокомъ и Славянствомъ до того жизненна, до того глубока, что всякое невъдъпіе, всякое непониманіе наше можетъ современемъ, если не сёйчасъ, отозваться очень вредпо, сперва на виъшней дъятельности нашей, а потомъ и на внутреннихъ нашихъ дълахъ.

Для того чтобы действовать успешно, надо знать...

Участіе нашего общества въ дѣламъ Турціи выростаетъ и расширяется съ каждымъ новымъ движеніемъ, съ каждою новою вспышкой въ этой наэлектризованной и разлагающейся странѣ. Въ началѣ 60-хъ годовъ впервые заговорила русская печать громче прежняго о христіанахъ Турціи и о нашихъ къ нимъ отношеніяхъ.

Во время Критскихъ дѣлъ (семь-восемь лѣтъ позднѣе) высшіе влассы общества уже обнаруживали сильное движеніе, чего въ эпоху Герцеговинскихъ и Черногорскихъ дѣлъ 61—62 года еще не было...

Славянскій съёздъ 67-го года, совпавъ съ самымъ разгаромъ Критскаго возстанія, еще болёе усилиль это общеніе...

Наконецъ, теперь вопросъ этотъ въ Россіи до того созрѣлъ (какъто незамѣтно, почти подкравшись), что весь народъ принялъ горячее въ немъ участіе.

Мы стоимъ, быть-можетъ, на рубежъ великаго политическаго ие-

Digitized by 1300gle

реворота, котораго искать, который ускорять намъ бы не было и нужды, еслибы не ускоряли его сами противники наши...

Развизка, даже отложенная теперь, не заставить себя долго ждать. Турція не можеть продолжать своего существованія въ Европ'я по сю сторону Босфора и Дарданелль не потому вовсе, чтобы всі Турки поголовно были изверги и звіри и пе потому, чтобы христіане всі были люди симпатичные, честные, или прекрасно воспитанные, но потому, что управленіе милліонами иновірцевь, сознавшихь уже свои политическія права, на основанін Корана въ наше время невозможно.

Въ одной изъ депешъ своихъ нашъ государственный канцлеръ Кн. Горчаковъ выразился, если не ошибаюсь, такъ:

"Я не хочу отрицать способность турецкой націи въ развитію; я полагаю, что ни одно племя человіческое не лишено этой способности. Но я говорю только, что Турки доказали неумініе свое управлять хорошо христіанами"...

### II.

Передавая въ этихъ замѣткахъ тѣ общія впечатлѣнія, которыя я вынесъ изъ десятилѣтней жизни моей на Востокѣ, я хочу быть совершенно искреннимъ. Я не рѣшусь утверждать, что это непремѣнно правда; я скажу только, что все это мнѣ кажется правдой. Многое здѣсь для единовѣрцевъ нашихъ (образованнаго класса въ особенности) не будетъ лестно. Но пора лишить ихъ той странной привилегін, которую мы имъ дали посредствомъ нѣмаго какого-то согласія, привилегію быть единственными людьми не судимыми изо всего свѣта. Самихъ себя, Русскихъ, мы не только судимъ, мы уже лѣтъ 30—40 кажется постоянно только все осуждаемъ самихъ себя. Европейцевъ и Авіятцевъ мы судимъ. Одни только Юго Славяне всегда какъ будто бы хороши. Къ чему это?

Если они намъ очень близки, если они намъ братья, мы должны относиться къ нимъ какъ къ самимъ себъ, съ прямотой и откровенностью. Критика доброжелательности не исключаетъ.

Политическое призваніе Россіп требуеть разсмотрѣнія великой задачи со всѣхъ ея сторонъ.

Именно потому, что въроисповъдная и племенная связь наша съ христіанскими націями Юго-Востока такъ кръпка и существенна, такъ жизненна для насъ, намъ нътъ никакой нужды ограничиваться этнографическими очерками патріархальнаго быта сербскихъ поселянъ, черногорскихъ удальцовъ, болгарскихъ земледъльцевъ, или кандіотскихъ горцевъ. Этого рода литература и у насъ и на Западъ такъ уже обильна, что тъ изъ читателей, которые не составили себъ до сихъ поръ

доводьно вартиннаго представленія объ эпическихъ элементахъ христіанскаго Востока виноваты сами.

Гораздо менъе занимались у насъ изображеніемъ жизни, духа, быта славяно-греческой буржуазіи, воспитанной какъ пришлось по-европейски, однимъ словомъ той части общества, которую почему то принято называть "интеллигенціей".

Объ "интеллигенціи" этой писали у насъ много политическихъ статей. Но это обыкновенно касалось лишь извъстныхъ политическихъ дъйствій и движеній въ Афинахъ, Царьградъ, Сербіи, Болгаріи... Писалось это подъ вліяніемъ возбужденія исторической минуты благосклонно или строго... Мънялись теченія политическія, мънялись и наши взгляды.

А въ жизни самой вездв есть нъкоторая въковая устойчивость бытоваго типа, общаго духа, который ментеся медленно и который хорошо понять и разносторонне изследовать полезно не только въ смысле теоретическаго расширенія знаній, но и съ практическою цёлью: но сколько ни меняются политическія теченія, есть однако изв'єстные роковые предёлы, за которые колебанія эти цёлые выка переступить не могуть.

Эти-то предвлы политическихъ колебаній, возможные для одной и той же націи, и обусловливаются внутреннимъ строемъ этой націи, ея въроисповъданіемъ, ея преданіями и даже вкусами, ея соціальнымъ устройствомъ, которое кладетъ свою глубокую печать на личный типъ, нли психическій строй самихъ гражданъ.

Больше объ этомъ и въ этихъ вступительныхъ словахъ распространяться не буду. Я надъюсь, дальше станетъ яснъе, что я хотълъ сказать.

Здёсь я прибавлю еще вотъ что:

Если сербская ли, болгарская или греческая интеллигенція намъчвиъ-нибудь не правятся, изъ этого никакъ не слёдуеть, чтобы мы не должны были помогать всёми силами народамъ, руководимымъ обыкновенно этимъ во главё ихъ стоящимъ слоемъ.

Думать такъ можетъ только человъкъ слишкомъ простодушный въполитикъ.

Напротият того, чъмъ несовершенные европеизованные вожди всъхъ этихъ глубоко-родственныхъ намъ націй, тъмъ больше должны мы сами позаботиться о нихъ, тъмъ ближе должны мы постараться, пользулсь обстоятельствами, стать сами къ тому низшему классу ихъ, который можно назвать эпическимъ или патріархальнымъ по быту, къ тому классу, который сохранилъ досель въ своей жизни столь драгоцтынный для насъ и общій всему христіанскому Востоку славяно византійскій стиль.

### III.

Сравнимъ прежде всего Грековъ и Болгаръ между собою и съ Русскими. О Сербахъ поговоримъ поздиве.

Греческая нація и по темпераменту быть-можеть своему, а вѣрнѣе по историческому положенію, шумнѣе, виднѣе, извѣстнѣе Болгарской.

Всё занимающіеся мало-мальски политикой знають хоть скольконибудь духъ Грековъ. У Грековъ есть свободное государство, своя столица, свой университетъ, войска, палата депутатовъ. Число газетъ въ однихъ Аоинахъ, имъющихъ не болье 50,000 жителей, по временамъ, говорятъ будто бы доходитъ до ста; при всъхъ дворахъ есть представители Эллады.

Въ Константинополъ у Грековъ есть древняя, признанная всъмъ свътомъ, іерархія, которая служить во многомъ и политическимъ представителемъ народа; есть и газеты, которыя пишуть теперь довольно свободно. Разговоры же въ Турціи по кофейнямъ, мелочнымъ лавочкамъ, аптекамъ (въ которыхъ также имъють многіе обычай собираться) издавна очень безбоязненны и откровенны.

Сверхъ того, во многихъ случаяхъ, что не дослышится какъ-нибудь въ Турціи, то можно узнать изъ Асинъ, Тріеста, Молдо-Валахіи...

У Болгаръ, напротивъ того, неимѣющихъ ни столицы своец, ни палаты, ни войска; у Болгаръ, которыхъ газеты ничтожны и никъмъ кромъ ихъ самихъ, не читаются, все происходило подъ турецкою властью тихо, незамътно, все шло посредствомъ подземной работы \*).

Всявдствіе этихъ различныхъ условій жизни, Грековъ вообще судить легче чёмъ Болгаръ. У Грековъ, какъ я уже говорилъ, выработалось уже гораздо больше физіономіи исторической за эти полвіка, которыя прошли со дня ихъ перваго возстанія въ 21-мъ году.

Они успъли развиться больше Болгаръ не въ смыслъ ума только или учености, а въ смыслъ нъкоторой организации и потому у нихъ больше разнообразія въ ихъ эллинскомъ племенномъ единствъ.

Сословій, правда, у нихъ нѣтъ никакихъ съ самаго начала; этого элемента разнородности и гармоніи онп лишены. Но условія и географическія и историческія придали имъ гораздо больше національной пестроты чѣмъ Юго-Славинамъ.

Взглянемъ только на карту и намъ будетъ это понятно. Мы увидимъ строгій и пустынный Синай, дикія долины и горы Малой Азіи, торговую Смирну, столь близкую къ этимъ дикимъ странамъ, множество острововъ Архипелага, Средиземнаго и Адріатическаго моря, Ави-

<sup>\*)</sup> Прим. авт. Писано въ 1873—74 г.

ны у подножія Акрополя; прелестный Крить; Морею пастушескую и разбойничью; Эпиръ, носящій фустанеллу и сочиняющій до сихъ поръ въ безлѣсныхъ горахъ эпическія пѣсни. Въ двухчасовой ѣздѣ моремъ отъ этого полудикаго и виѣстѣ съ тѣмъ (не странно ли?) очень грамотнаго Эпира, почти италіянскій островъ Корфу, еще полный въ добавокъ памятниковъ и слѣдовъ британскаго протектората. Въ Кефалоніи у жителей опять иной характеръ. Корфіоты мягче и образованнѣе; Кефалониты страстнѣе, свирѣпѣе и виѣстѣ сь тѣмъ умнѣе. Македонскій Грекѣ ничѣмъ почти въ быту своемъ не отличается отъ сосѣдняго ему Болгарина; Оракійскаго Грека даже по одеждѣ сельской не отличишь отъ Болгарина Оракіи; оба въ темносинихъ чалмахъ и керичневыхъ шальварахъ.

У Критянъ есть кой-что италіянское; но на Корфіотовъ, напримъръ, они не похожи. Они оригинальнъе, красивъе, поэтичнъе, воинственнъе, изящите и т. д.

Буржувзія греческая, всявдствіе твхъ же историческихъ условій, гораздо разнообразные болгарской. Тонкій, осторожный, обдумчивый фанаріотъ \*) гораздо больше баринъ съ виду, больше способенъ къ серьезной политикъ, гораздо лучше воспитанъ въ общественномъ отношеніи, чъмъ афинскій двигатель. Афинянинъ образованный это что такое? Немножко риторъ древній, немного парижскій демагогъ, немного аферистъ; немного коломенскій моншеръ и mauvais genre, когда примется любезничать съ дамами. Онъ все еще въритъ слъпо, что Грекъ умнъе всъхъ на свътъ, что греческая нація единственный въ исторіи фениксъ, который до конца свъта будетъ еще нъсколько разъ возрождаться, чтобы осыпать человъчество цвътами и питать его плодами своего генія.

Прогрессъ его впрочемъ не переступаетъ порога семейнаго. Въ семъй онъ хочетъ, какъ всякій другой Грекъ (точно также какъ и Сербъ, й Болгаринъ) быть главой. Съйздивши въ Россію онъ не можетъ надивиться на беззаботность и снисходительность русскихъ мужей, братьевъ и отцовъ.

Я увъренъ вотъ въ чемъ: еслибы въ какомъ-нибудь университетъ подружились трое молодыхъ революціонеровъ и политическихъ мечтателей, Грекъ, Болгаринъ и Русскій, и стали бы виъстъ читать сочиненія разныхъ общественныхъ разрушителей, то Русскому бы могли понравиться анархическіе принципы Прудона, но не очень полюбился бы утилитаризмъ его безбожной семьи. Онъ сталъ бы въроятво хвалить или поліандрію Фурьеристовъ, или алюминіевые дворцы Чернышевскаго, въ которыхъ:

<sup>\*)</sup> Настоящія, старыя семьи Фанаріотовъ уничтожени и разсіяни почти всі послі 21-го года. Но подъ Фанаріотомъ я разумію здісь вообще цареградскаго Грека—богатаго, хорошо образованнаго и високо стоящаго въ обществі.

Сто приошей пылкихъ и женъ Сошлися на свадъбу вочную, На тризну большихъ похоронъ...

А Болгаринъ и Гревъ, не отказывалсь отъ государственной анархіп, охотно бы соединились противъ Русскаго по вопросу семейному и стали бы на сторону Прудона.

Русскій бы воскликнуль тотчась: "не говорите! этоть Прудонь ужасный буржуа!" А Грека и Болгарина онъ никакими силами не могь бы даже и вразумить, что такое значить буржуа.

— Буржуа—это политись, гражданинь, житель города, образованный богатый человькь, что-жь туть дурнаго? Воть еслибы ты сказаль: селининь, хорюшись, мужикь, варварь—это дело другое; а то горожанинь! буржуа! Это обыкновенно человыкь прогрессивный, либеральный, сознающій свое человыческое достоинство... Что же это значить? съ недоумініемъ спрашивали бы Грекъ и Болгаринь. И они были бы правы отчасти въ своемъ непониманіи идеи русскаго товарища.

Въроятно Русскій этотъ принадлежаль бы въ тому многочисленному влассу, который у насъ нъвоторые консерваторы удачно прозвали "дворянскій пролетаріать"; онъ быль бы обломкомъ распавшагося барства, и потому соединяль бы въ себъ два протеста, двъ распущенности: завистливый протесть бъдности при нервахъ тонкихъ, и брезгливый протесть нъвотораго сомме il faut, и нъкоторой романтичности, скучающей отъ тъснаго пути и скромнаго долга; соединяль бы въ себъ остатки распущенности родовой, аристократической, съ благопріобрътенною раздражительностью демагогіи.

У Болгарина и Грека нервы толще; старшій брать этого Болгарина пасеть еще стада отца своего въ Балканахь; одинь дядя Грека этого, правда, минестромъ Эллады; но за то другой дядя торгуеть табакомъ въ Янинѣ, въ маленькой холодной лавкѣ, а младшій брать служить мальчикомъ гдѣ-то въ кофейиѣ. И у Болгарина, и Грека воображеніе скромиѣе, умъ суше и практичнѣе; абсолюта ни тотъ, ни другой не ищеть и даже не понимаеть его. Сомпие ії faut'ныя и вообще эстетическія требовованія ихъ и отъ себя и отъ другихъ гораздо ограничениѣе, фантазів ихъ, сравнительно съ игрой великорусскаго воображенія, крайне убоги и блаженны. Въ этомъ отношеніи они пожалуй Маниловы, мечтающіе о дружбѣ съ Чичиковынъ и о прекрасномъ видѣ на мость, впрочемъ до первой расири въ комперческомъ судѣ.

Crixynmums of pasons.

Runous apocrpoactes, newDigitized by

ду Чернымъ Моремъ съ востока, Дунаемъ съ свера, между Сербскимъ племенемъ съ запада и Греческимъ съ юга—живеть одинъ и тотъ же народъ... Мъстами, особенно въ верхней Болгаріи, онъ живетъ не смъщанный ни съ къмъ; къ югу, во Оракіи и Македоніи, онъ живетъ смъщанно съ Греками. Болгары преобладаютъ туть въ селахъ, Греки—въ городахъ.

Множество сель, стоящихъ на разной степени по богатству или бъдности, по плодородію или безплодію почвы и по другимъ условіямъ, населены земледъльцами трудолюбивыми, трезвыми, упорными, терпълнвыми, экономными, въ великорусскому разгулу вовсе нерасположенными, очень осторожными и довольно лукавыми, при всей ихъ кажущейся простоть. Между ними есть очень незначительные оттыви во вившией физіономіи, въ быть, въ одеждахъ, въ привычкахъ, въ духъ даже (такъ горные Болгары болъе смълы, болъе молодцы, чъмъ Волгары Оракійских полей), но объединенные всв издавна на сплошной континентальной области, подпавшие всё вместе подъ одну турецкую власть, они не могли выработать въ себъ техъ местныхъ особенностей и значительных оттенковъ, какіе выработались у Грековъ подъ вліянісмъ болье разнообразныхъ географическихъ условій, подъ вдіяніемъ болье сложной исторіи за последнія времена. У Болгаръ со времени появленія Туровъ не было тёхъ колебаній и переворотовъ политическихъ, какіе были у Греческаго племени: не было сивны повелителей какъ у Грековъ-островитянъ (напримаръ у Критянъ долгое венеціанское владычество, а потомъ, вовсе не такъ давно, турецкое завоеваніе; у Іонійцевъ, т.-е. Корфіотовъ и др. пълый рядъ господъ: Венеціанцы, французское занятіе, русское, Англичане, присоединеніе къ независимой Элладъ). Все это вліяло на духъ, правы, даже на мелкіе обычан и выработало разные оттёнки въ Греческомъ народъ, оттънки иногда очень ръзкіе и теряющіеся только въ общеевропейскомъ типъ высшаго общественнаго положенія. У Болгаръ были тольво два вліянія постояно и однообразно дъйствовавшія въ теченіе въвовъ: вліяніе турецкое и греческое.

Понятное дёло что такой народъ долженъ быть очень простъ, несложенъ, однообразенъ: онъ и до сихъ поръ находится въ состояніи почти первобытной простоты. Поэтому вообще онъ мало занимателенъ, сухъ, бёденъ духомъ, хотя чрезвычайно настойчивъ и вёренъ себѣ (это впрочемъ и весьма естественно; чёмъ меньше у меня разныхъ вкусовъ, разныхъ впечатленій, идей, тёмъ мив легче достается внутреннее единство упорства, тёмъ меньше во мив раздвоенія). И зрителю стороннему Болгарскій простой народъ даетъ мало разныхъ впечатленій; все что есть у простыхъ Болгаръ, есть и у Грековъ; но у Грековъ простыхъ, взитыхъ во всецёлости отъ дикихъ береговъ Азіи до двѣтущихъ острововъ принтальянскихъ и до унылыхъ Оракійскихъ полей, найдется много разнородныхъ свойствъ и оттънковъ, которыхъ у однообразной Болгарской націи не найдется и которые могутъ или нравиться, или возмущать, но во всякомъ случав произведутъ болве сильныя впечатлънія на посторонняго наблюдателя, чъмъ немножко скучный, хотя и весьма почтенный видъ болгарскаго простаго населенія.

Такъ вакъ семейные обычаи, манера принимать и угощать гостей, строгіе и чистые семейные идеалы, даже одежда и пляски (настоящія болгарскія пляски круговыя, а греческія—разомкнутымъ полукругомъ; впрочемъ, между тёмъ и другимъ разницы не болёе какъ между однимъ парнымъ европейскимъ танцемъ и другимъ) мёстами у Грековъ и Болгаръ очень схожи, то вообще можно про Болгарина сказать что онъ въ типическомъ отношеніи что-то такое въ фодё Грека, только болёе блёдное, болёе безцвётное, что онъ ничто иное какъмакедонскій и оракійскій Грекъ по обычаямъ, по типу и характеру, но который говорить только по славянски и которому вожди его долгою пропагандой внушали, что у него съ этимъ, столь схожимъ сънимъ сосёдомъ, Грекомъ вовсе другіе политическіе и религіозные интересы.

Если писать статью чисто политическую объ интересахъ и стремленіяхъ, то Болгаринъ и Грекъ явятся самыми свиръпыми антитезами, и они, конечно, давно бы взядись за оружіе, еслибъ ихъ не сдерживала Турція. Если же писать повъсть похожую на дъло, реальную, или этнографическій очеркъ, то-есть о нравахъ, типахъ, личныхъ характерахъ, то болгарскіе нравы и греческіе нравы, особенно въ смътанныхъ континентальныхъ областяхъ, болгарскіе типы и греческіе типы вышли бы очень схожи. Та же кръпкая, честная семья, тоже трудолюбіе, почти та же восточная одежда, тъ же обычаи, та же осторожность, скрытность, та же наивность первобытная и неръдко очень милая и пріятная.

Это сельское населеніе. Разница впрочемъ большая та, что масса Болгаръ нѣсколько невѣжественнѣе, первобытнѣе, безграмотнѣе массы Грековъ. Но простоты, наивности и патріархальности много и у Грековъ вездѣ: на островахъ, въ Эпирѣ, въ Македоніи, въ самой Элладѣ.

Что свазать о городскомъ населеніи? Если мы отдёлимъ мысленно отъ народа такъ-называемую интеллигенцію (буржуазію), купцовъ, докторовъ, адвокатовъ, учителей и т. п., то, сравнивая между собою объ эти націи, Болгарскую и Греческую, мы увидимъ опять тоже самое: съ одной стороны значительное сходство въ типъ, въ понятіяхъ, во вкусахъ, въ характеръ, съ другой различіе въ томъ, что среда греческой интеллигенціи отъ иностранныхъ примъсей, отъ разнородности исторической, отъ болье стараго просвъщенія, несравненно пестрые,

богаче духомъ, обильнъе разнообразіемъ, чъмъ среда Болгарской буржувзін.

Если мы будемъ сравнивать европензованныхъ Грековъ и такихъ же Болгаръ съ Русскими, то первое наше впечатлѣніе будетъ что вообще восточные христіане суше, холоднѣе насъ въ частной своей жизни; у нихъ меньше идеализма сердечнаго, семейнаго, религіознаго; всё грубѣе, меньше тонкости, но за то больше здоровья, больше здраваго смысла, трезвости, умѣренности. Меньше рыцарскихъ чувствъ, меньше сознательнаго добродушія, меньше щедрости, но больше выдержки, болѣе домашняго и внутренняго порядка, меньше развращенности, распущенности.

У нихъ меньше чёмъ у насъ оригинальныхъ характеровъ, рёзвихъ типовъ; гораздо меньше поэзін; но за то у нихъ и помину нътъ о дъвушкахъ нигилисткахъ, о сестрахъ просящихъ братьевъ убить ихъ, потому что скучно; о мужьяхь вёшающихь молодыхь жень, потому что дела пошли худо; о юношахъ, почти отровахъ, убивающихъ кучера, чтобъ учиться революцій, и т. д. Самыя преступленія у восточныхъ христіанъ (у Грековъ и Славянъ безъ различія) носять какойто болве понятный, разсчетливый характерь; этихъ странныхъ убійствъ отъ тоски, отъ разочарованія, съ досады просто или отъ Геростратовскаго желанія лично прославиться, безъ цёли и сиысла, убійствъ обнаруживающихъ глубокую боль сердца въ русскомъ обществъ и выъстъ съ тъмъ глубокую правственную распущенность - ничего подобнаго здёсь и не слышно ни у Грековъ ни у Болгаръ, ни у Сербовъ. Желаніе грабежа, ссора, месть, ревность, словомъ, болве естественныя, болве, пожалуй, грубыя, простыя, но вообще боле разсчетливыя и сухія, такъ сказать, побужденія бывають на Востокъ причинами преступленій.

О преступленіяхъ въ средѣ интеллигенціи почти и не слышно здѣсь; для этого интеллигенція слишкомъ разсчетлива; но за то и великодушія и доброты гораздо меньше. Одинъ примѣръ. Я зналъ Грековъ и Болгаръ уже не молодыхъ, которые помнятъ Русскихъ еще владѣвшихъ крѣпостиыми. Они жаловались мнѣ съ удивленіемъ на то что слугъ, послужившихъ хоть полгода у русскихъ чиновниковъ на Востокъ, нельзя потомъ въ домъ къ себѣ братъ; до того они балуются и привыкаютъ къ снисходительности и щедрости господъ.

Это все сравненіе Русскихъ съ восточными христіанами вообще.

А если сравнить греческую интеллигенцію съ болгарскою, то увидимъ вотъ что. Насколько Греки кажутся суше Русскихъ и каждый отдёльно и взятые вмёстё однообразнёе Русскихъ, настолько Болгары кажутся для человёка пожившаго и съ ними и съ Греками суше и однообразнёе Грековъ.

И у твхъ и у другихъ, если сравнивать ихъ съ нами, преоблада-

ють: практичность, лукавство, выдержка, осторожность, духъ коммерческій, какой-то дипломатическій, надъ порывомъ, чувствомъ, идеальностью; но все-таки между Греками я зналъ чудаковъ, идеалистовъ, людей презирающихъ и коммерцію и лукавство, и дипломатію въ частной жизни, и осторожность, и даже къ національной политикъ равнодушныхъ. Я зналъ, хоть и меньше чѣмъ у насъ, милыхъ болтуновъ, остроумныхъ, забавныхъ, симпатичныхъ оригиналовъ; а между столькими Болгарами, видънными мною, я встрътилъ до сихъ поръ только развъ одного или двухъ такихъ, да и то не очень занимательныхъ. Членъ болгарской интеллегенціи—это буржуа раг excellence; всегда сдержанъ, всегда разсчетливъ, болье или менъе скупъ и остороженъ, всегда дипломатъ или всегда купецъ, и въ дружбъ, и въ бракъ, и въ политикъ...

Это опять тоже. Это Грекъ втрой руки; Грекъ немного скучный. Грекъ купецъ (хоть бы онъ былъ и не купецъ по ремеслу); Грекъ говорящій по-славянски: не *Илутаки* нѣжинскій или Одесскій, а Найденъ *Плутовичъ* изъ Филиппополя или Рущука.

Мив кажется, что такимъ образомъ я довольно ясно изобразилъ психическій характеръ Болгаръ.

Теперь, если мы будемъ разсматривать Болгаръ по отношению ихъ другъ къ другу, не выходя изъ ихъ собственной среды, и разбирать ихъ взаимныя отношения по слоямъ общественнымъ, то мы увидимъ вотъ что.

Дѣлами національными завѣдуетъ сравнительно незначительное число людей, вышедшихъ большею частію изъ того же простаго сельскаго класса Болгаръ, который составляетъ массу народа, или изъ простыхъ горожанъ.

Эти люди — епископы, доктора, купцы, адвокаты, богатые собственники, воспитавшіеся въ Европ'в или Константинопол'в у Грековъ, или въ Россіи, или въ Молдо-Валахіи, пріобр'вли европензма именно настолько, чтобы представлять свой народъ соціально, умственно и св'тски — довольно плохо, разум'вется, а политически, напротивъ, очень ловко. Они настолько обучились, чтобы вести ловко политическую интригу въ современномъ дух'в и современными средствами, и не настолько воспитались, чтобы простой народъ пересталъ ихъ понимать, или они его. У насъ скор'ве крестьянинъ проведетъ челов'вка высшаго круга; у Болгаръ старшины проводятъ народъ какъ имъ угодно. Это наши русскіе сельскіе міро'вды еп grand, въ сюртукахъ, не совс'ємъ хорошо сшитыхъ.

За горотью этихъ солидно-ловвихъ докторовъ, султанскихъ капуджи-баши, негоціантовъ, держащихъ въ рукахъ свое новосозданное духовенство, следуетъ слой более или менее молодыхъ учителей по большимъ и малымъ городамъ. Эти учителя, кой-какъ обученные сами, и не ръдко въ школахъ католическихъ и протестантскихъ — все пламенные фанатики своего національнаго дъла, люди бъдные, которые тоже вст вышли изъ мужицкихъ и мъщанскихъ семей, но не усиъли многому выучиться и обогатиться, и потому вполнъ зависятъ отъ того тъснаго круга важныхъ представителей, которые принимаются къ турецкимъ министрамъ и къ иностраннымъ дипломатамъ....

Всявдь за этимъ молодымъ фанатикомъ болгаризма, пропитаннымъ дешевыми реалистическими европейскими понятіями и одётымъ въ оборванный пли грязный европейскій сюртукъ, интеллигенція обрывается вдругъ; и почти немедленно за этимъ молодымъ прогрессистомъ и демагогомъ следуетъ простой сельскій міроедъ чорбаджи, въ толстой коричневой абъ, въ шальварахъ, въ бараньей шанкъ, или въ темносиней чалив; онъ большею частію безграмотенъ, домосвдъ, свъту не знаетъ, религію свою понимаетъ плохо; онъ очень педовърчивъ и медленъ; но учителю Инсарову, вышедшему почти изъ того же села, не трудно его увърить въ чемъ бы то ни было, особенно напримерь въ томъ, что греческие епископы только изъ одной жадности, чтобы брать съ него поборы, не хотять оснободить его, беднаго; или что раскола вовсе нътъ никавого, что "грпкій то патрикъ" все это неправду говорить, что воть и одфваются наши попы все также, и поють также какъ Греки, и служать также, и что нъть никакого беззавонія и граха въ томъ, что въ Филиппополь, въ Тульчь и въ самомъ Царьградъ по два епископа-болгарскій и греческій. Гдъ же болгарскому безграмотному мужику понять эти вещи, вогда очень образованные и даже религіозные русскіе люди спрашивають: "И въ самомъ деле, где же туть расколь? И что за беда! Все бы это, кажется, такъ легко примирить!"

Такимъ образомъ выходить следующая политическая картина:
Милліоны очень однообразнаго простаго Болгарскаго народа очень искусно и ловко управляются подъ властью Турціи незначительнымъ числомъ резко-отличныхъ отъ нихъ по образованію и понятіямъ и все-таки несколько, хотя бы фактически, если не de jure, привилегированными старшинами и наставниками вышедшими изъ его же

среды.

Такое устройство націи, очень демократическое и весьма простое, можетъ не имѣть въ себѣ прочности для будущаго, можетъ послѣ освобожденія быть причиной крайней демагогіи и раздоровъ, когда внутренніе вопросы возобладаютъ надъ внѣшними (т.-е. когда не будетъ ни Турокъ, ни Грековъ, давящихъ извнѣ), но теперь, при этихъ внѣшнихъ орудіяхъ объединенія, при этомъ внѣшнемъ давленіи, такое состояніе общества очень удобно для вершенія современныхъ національныхъ дѣлъ и для искуснаго перенесенія политическаго вопроса

на лже-религіозную почву. Много низшихъ и мало высшихъ; господство осторожной, довольно согласной, ловкой, лукавой плутократіи.

У Болгаръ не было какъ у Грековъ независимой Эллады, избаловавшей уже народъ конституціей, рядомъ внутреннихъ возстаній, всеобщею подачей голосовъ, привычкой всёхъ во все мёшаться. У Болгаръ несравненно меньше тёхъ посредствующихъ типовъ, смышлено грамотнаго, бойкаго простонародья, который такъ многочисленъ между Греками; у нихъ нётъ, или очень мало такихъ людей, какъ греческіе моряки сорви-голова, греческіе мелкіе лавочники, мелкіе мастера, и слуги читающіе постоянно газеты, политивующіе матросы и т. д.

Это болъе значительное развитие европеизма (я не могу сказать просвъщения, нбо я не въ силахъ понять, почему популяризация европейской буржуазности есть просвъщение?) у Грековъ путаетъ дъла; всякій во все мъщается, всякій хочетъ имъть свое мивніе. Но за то у Грековъ всякій больше понимаетъ; у Грековъ труднъе старшинъ, епископу и учителю обмануть народъ, напримъръ, въ церковномъ дълъ и представить ему черное бъльмъ—каноны не канонами и т. п.

Вотъ въ чемъ разница.

V.

Историческія условія сдёлали то, что греческое и вообще восточное христіанское общество до самаго послёдняго времени было церковніве русскаго въ своемъ воспитаніи. Церковь была смёшанніве съ остальною націей; народъ и высшее общество стояли ближе къ церкви.

Религіозность Грековъ вследствіе подчиненія Туркамъ незамётно для большинства ихъ самихъ приняла политическій характеръ. Разумёется, пока ко всему остальному, къ сильнымъ чувствамъ личнымъ, къ личному мистическому настроенію, къ болеющей сердечной любви прибавляется политическій, національный фанатизмъ, то религія въ народё достигаетъ верха своего могущества. Такъ и было у Грековъ прежде.

Но вакъ только обстоятельства измѣнялись, болѣе русской однообразная греческая почва оказалась сердечно менѣе религіозною чѣмъ наша.

Пока съ одной стороны были Турки жестче, пока законы были безпощаднве, пока беззаконныхъ притвененій было больше, пока христіанъ убивали легко—была ввра личная, быль страхъ, страданія, молитвы, постъ строжайшій; были вольные мученики; монастыри наполнялись аскетами.

Но Турція ослабіла; законы сматчились; завелось больше порядка; явилось къ тому же больше грамотности, мелкой учености, свободы.

Digitized by GOOGIC

Эллада обогнала въ демагогіи многія страны Европы; школъ вездѣ множество; учителя почти безконтрольно говорять въ селахъ что хотять. И воть это чисто торговое, практическое, промышленное, поверхностно обученное греческое общество остыло гораздо больше нашего къ религи въ ен сердечныхъ сторонахъ, несмотря на всю хвастливую близость къ народу, несмотря на всю церковность воспитанія. Вообще напрасны надежды на простой народъ, не онъ въ теченіе времени окрашиваетъ высшіе слои, но эти высшіе слои вездѣ одинаково вліяють на низшіе.

Я долго думаль, отчего же именно это такъ случилось?

Это случилось вопервыхъ оттого что тонкія и глубокія психическія потребности высшей цивилизаціи не внесли въ это глубоко демократическое, сплошное общество восточныхъ христіанъ внутренняго возбужденія въ замінь отупівшаго турецкаго меча. Вовторыхъ оттого что и самый умъ только практиченъ и еще нетребователенъ на Востоків. Мало мысли для мысли, мало идеальной образованности. И умъ и сердце грубы.

Если мы будемъ разсматривать поочередно Русскихъ, Грековъ, Сербовъ и Болгаръ и сравнивать ихъ всёхъ другъ съ другомъ съ точки эрънія религіозности, то безъ труда убъдимся что сила и степень этого качества распредъляются у четырехъ единовърныхъ націй Востока такъ:

Первую степень, какъ я выше говориль, занимають Русскіе. За ними слъдують Греки, потомъ Сербы и Болгары.

Это будеть ясно изъ подробностей. Сравнимъ прежде всего Грековъ съ Русскими. Многіе черты свойственныя Грекамъ, у нихъ общія и съ Сербами и Болгарами; такъ что говоря о Грекахъ мы будемъ подразумівать при этомъ и турецкихъ Славянъ; а послів уже будеть легче объяснить почему Юго-Славяне не имівотъ даже и тіхъ условій которыми Греки выкупають по отношенію къ православію свои недостатки и слабости.

Когда входишь у насъ въ Россіп на Пасхів или въ другой большой праздникъ въ церковь, то видишь что это праздникъ мистическій, сердечный. Когда входишь къ Грекамъ—видишь праздникъ народный.

Это вёрное замічаніе было мий сказано одними изъ самыхи даровитыхи консулови нашихи на Востовій. Кратко было сказано и ясно. Но исно лишь для тіхи вто на Востовій не только жили долго, но и мыслили живи тами.

Но для того кто мыслиль не живя на Востокъ, или кто жиль на Востокъ не трудясь мыслить, необходимы подробности.

Въ Россіи общество уже со временъ Петра воспитывается гораздо больше государствомъ чёмъ церковью. На Восток христіанское общество, долго подчиненное Туркамъ, находило своего естественнаго воспитателя въ церкви.

Въ Россіи общество было дальше отъ церкви, отъ духовенства; между священникомъ и дворяниномъ (до последняго времени почти единственнымъ начальникомъ народа и представителемъ націи) стояли вездъ: мелкій чиновнимь, нередко иноверный учитель Французъ. учитель Нёмецъ; мать очень свётская, начитанная; отецъ, который бранилъ монаховъ и поповъ, самъ не зная почему и т. д. На Востокъ всъ міряне стояли къ духовенству ближе: они были всъ ровнъе. смъщаннъе и между собою и съ духовенствомъ. Положение духовенства было здёсь совершенно иное чёмъ у насъ. Оно было въ одно н тоже время и униженнъе и свободнъе чъмъ унасъ. Униженнъе оно было противу Туровъ въ томъ смыслѣ что не имъло того внѣшняго почета вакъ у насъ; въ томъ смысль, что было бъднье нашего и скорве нашего могло въ недавнія еще времена подвергуться опасностямъ смерти, изгнанію и т. д. Такъ знаменитый патріархъ Григорій былъ повъшенъ султаномъ Махмудомъ, несмотря на то, что незадолго до своей трагической смерти отлучаль всёхъ бунтующихъ Грековъ отъ церкви въ своемъ пастырскомъ къ нимъ посланіи.

Свободнъе восточное духовенство было именно потому, что надънимъ было правительство иновърное и вчера еще очень грубое. Турецкое правительство лишило само себя первыми фирманами патріархамъ правъ вмѣшиваться во внутреннее управленіе христіанской церкви. Оно было иновърное и потому именно не имъло ни какихъ средствъ мѣщаться такъ во всѣ подробности церковнаго дѣла, какъможетъ мѣшаться правительство единовърное. Оно не имъло нужныхъ для этой цѣли однородныхъ съ церковью принциповъ; не имѣло кътому особой охоты. Самъ Коранъ приказываетъ судить христіанъ по Евангелію.

Сверхъ того надо не забывать, что рядомъ съ презрвніемъ къ гяурамъ, у набожныхь, знающихъ законъ свой Туровъ, всегда уживалось весьма своеобразное уваженіе ко Христу (Проровъ Исса), Божіей Матери (Пророчица Маріамъ) и нѣкоторымъ другимъ христіансвимъ и еврейскимъ святынямъ. Понятно, что рядомъ съ притѣсненіемъ, съ наружною дерзостью и даже жестокостью, было у Туровъ нерѣдво внутреннее уваженіе къ христіанству.

Всё эти обстоятельства сдёлали то, что на Востове церковь въ подробностяхъ безконтрольно начальствовала надъ народомъ и служила ему во всемъ національнымъ, политическимъ представителемъ. Епископъ въ Турціи и до сихъ поръ предъ правительствомъ есть не только духовный пастырь, но и политическій, административный представитель христіанъ по многимъ вопросамъ.

Это издавна сближало, сливало воедино духовенство съ народомъ. Тоже двлала и швола; той же цвли достигала и семейная жизнь, и внутренняя организація духовнаго сословія.

Швола христіанская долго была исключительно въ рукахъ цервви: священники были долго единственными народными преподавателями. Понятно, что воспитаніе общества должно было быть на Востовъ цервовнае чамъ у насъ.

Въ русской школъ священная исторіи и катехизись являлись лишь какъ нѣчто обязательное. Религіозныя впечатльнія юноша выносиль гораздо болье изъ храма, въ который онъ шелъ съ семьей, изъ книжки, которую онъ дома прочелъ (не рѣдко изъ книжки французской, или нѣмецкой, изъ Шатобріана или Шиллера, Графъ Габсбургскій, напр.) чѣмъ изъ уроковъ законоучителя въ шелковой рясъ.

На Востокъ на помощь церкви являлось прежде многое, именно вслъдствіе зависимости. Священная исторія христіанства, догматъ, катехизисъ, священникъ, епископъ были національными политическими опорами. Нація отъ церкви не отдълялись ничъмъ; другихъ исходовъ, другихъ знаменъ, другой силы не было. Не было даже долго другой поэзіи, другой литературы.

У насъ уже со временъ Екатерины были между дворянами изящные вольтеріанцы, вродъ вельможи воспътаго Пушкинымъ: "Къ тебъ привътливый потомовъ Аристипа", въ родъ отца Герцена (см. Былос и Думы), въ родъ свътскаго старика въ повъсти Тургенева Несчастная.

Въ началъ этого въка, въ 20—50 годахъ, въ Россіи мы видимъ духовенство составляющее особое сословіе, почти касту, ибо въ стров его была наслъдственность. Воспитаніе семинарій совершенно особое, вполнъ церковное; воспитаніе школьное мірское далеко не церковное; воспитаніе домашнее въ наиболье просвыщенныхъ дворянскихъ семьяхъ, чтеніе, обстановка вся располагающая или къ равнодушію, или къ романтизму, къ мечтательности, къ сердечной религіи и никакъ не къ напіонально-перковной.

На Востокъ мы видимъ противойоложное.

Мы видимъ не только монаховъ, но и бълое духовенство смъщанное съ народомъ, изъ него выходящее и въ него возвращающееся. Священникъ выходитъ не изъ семьи священника, а изъ семьи земледъльца, лавочника, учителя мірскаго, изъ семьи сельскаго капитана, одинъ священникъ сынъ кавасса, другой самъ былъ смолоду сельскимъ стражемъ, у третьяго сынъ идетъ въ кавассы къ европейскому консулу и т. д.

Мы не видимъ на Востокъ ръзко обособленнаго семинарскаго воспитанія. Здъсь за то всъ почти были больше семинаристы чъмъ у насъ.

Школа народная, въ то время когда у насъ ею правили свътскіе люди, здъсь руководилась еще почти безъ контроля духовенствомъ. (Турки долго не мъщались вовсе въ народную школу и всякія попытки ихъ отклоняются и до сихъ поръ христіанами очень искусно).

Въ семьяхъ самыхъ богатыхъ на Востовъ жизнь тогда была жества, груба, суха во многомъ; но эта семья Востова христіанскаго построена

вся на таинствъ, а не на свободномъ романтизмъ христіанскаго оттънка, какъ издавно у насъ, на волъ родителей, а не на любви и свободномъ выборъ. Дъвицы мечтаютъ не о любви, а о бракъ. Онъ подобно германскимъ женщинамъ Тацита любятъ бракъ, а не мужа.

Чтобы нагляднее себе представить христіанскій Востокъ въ этомъ отношеніи вообразимъ себе русское общество (начала XIX века) безъ дворянства, особенно безъ высшаго; вообразимъ себе нечто вроде купцовъ и чиновниковъ Островскаго, но и то съ некоторыми оттенками, напримёръ съ меньшими увлеченіями вообще; съ одной стороны у старшихъ поменьше того, что мы прозвали самодурствомъ; съ другой меньше и добрыхъ, щедрыхъ движеній; несравненно меньше влюбчивости и протеста со стороны девицъ; вообще больше сухости, сдержанности, скупости и сердечнаго равнодушія.

Съ другой стороны надъ этимъ церковно-воспитаннымъ, благочестивымъ, но вовсе не романтическимъ, насколько сухимъ и холоднымъ восточнымъ обществомъ первой половины этого въка, надо воздвигнутъ мусульманскую грозу, надо повъсить мусульманскій мечъ.

И тогда все будеть ясно. Картина общества на Востокъ съ одной стороны похолодиве нашей, съ другой трагичнъе. Воообразите, что въ чисто семейную и весьма церковную по многимъ принципамъ жизнь вторгается со стороны насиліе янычара и тогда вамъ будетъ еще понятнъе какъ турецкая власть, которая неръдко была дъйствительно игомъ, способствовала на Востокъ единенію, смъшенію всего христіанскаго: церкви, напіи, школы, семьи, даже племенъ; ибо пробужденіе Болгаръ и ихъ движеніе противъ Грековъ и греческой церкви началось сравнительно очень недавно, при временномъ облегченіи этого ига. Прежде они вмъстъ съ Греками считались у Турокъ просто христіанами и сами себя звали такъ.

#### IV.

Старое реторическое уподобленіе поэзіи цвѣтамъ или цвѣтовъ поэзіи, уподобленіе очень хорошее и вѣрное.

Цвъты служать въ ботаникъ наилучшимъ признакомъ для опредъленія растеній; они суть какъ бы высшее, сильнъйшее выраженіе физіологіи того дерева или травы, на которыхъ разцвътають. Ихъ внъшность служить признакомъ внутреннихъ неясныхъ еще законовъ.

Посмотримъ же что скажеть намъ сравнение ново-греческой поэзія съ русскою, особенно по религіозному вопросу. Заключение мое вотъ какое:

И въ поэзіи на сторонъ Русскихъ мы видимъ больше капризнаго романтизма, больше сердечнаго мистицизма, больше и аскетической, й лю-

бящей боли, больше личной глубины. На сторонѣ Грековъ издавна гораздо больше смѣшенія національнаго чувства съ лично мистическимъ, меньше боли, меньше теплоты, романтизма; больше догмата, больше патріотизма.

Чтобы меня лучше поняли изъ примъровъ я укажу на религіозныя стихотворенія Грека современнаго намъ, г. Танталиди, профессора древне-греческой поэзін при богословскомъ училищъ на Халкъ (въ Царьградъ).

Г. Танталиди лично вовсе не холодный риторъ; я имъю честь его знать и многимъ онъ извъстенъ какъ человъкъ чрезвычайно прямой, теплый, искренній и чрезвычайно религіозный по сердпу, а не по національнымъ соображеніямъ; на большинство авинскихъ Грековъ онъ не похожъ; онъ отъ большинства ихъ отличается именно силой и горячностію своего религіознаго чувства. Даже многіе изъ Болгаръ его уважають (а это много значитъ, при непримиримыхъ предразсудкахъ Болгаръ противу Грековъ).

Прекрасные, звучные стихи его я вынуждень быль бы переводить прозой, а потому и приведу изъ нихъ только какой-нибудь характерный отрывокъ чтобы дать понятие о его тонъ.

У г. Танталиди множество религіозныхъ стихотвореній и всё ихъ можно назвать вёрнёе еще церковными чёмъ лично-религіозными по сюжету. Напримёръ:

## ОДА

На всесвътное воздвижение Честнаго и Животворящаго Креста.

День тормества побёднаго!...
Великій день, великій праздинкъ Православья!...
Днесь воздвигаемъ мы оружье мира,
Средь чистой радости, средь ликованія святаго.
На царственный престоль восмедши,
Вёра наша пріемлеть скипетръ слави.
И церковь мествуеть во слёдь побёдоносному Кресту Госнодию...

Въ этомъ родъ много и другихъ: На Введеніе Пресвятыя Боюродици; на Во плоти Рождество Господа нашего и Бога и Спасителя Іисуса Христа; на Преображеніе и т. д.

Въ стихотвореніяхъ оттънка болье политическаго, напримъръ "На прівздъ Его Высочества Великаго Князя Константина Николаевича въ Константинополь", православное чувство занимаетъ также весьма видное мъсто.

Вообще всв подобныя стихотворенія г. Танталиди болве всего на-

поминають наши прежнія оды прошлаго вѣка и начала нынѣшняго. Въ нихъ есть нѣчто праздничное, торжественное, сходное съ одами Державина или Ломоносова.

Со временъ Вълинскаго, который какъ извъстно въ теченіе своей довольно долгой литературной дъятельности не разъ увлекался самыми противоположными идеями, у насъ не шутя вообразили что этотъ Державинскій родъ во всякомъ случав самь по себл не хорошъ. Всякій родъ хорошъ у хорошаго писателя. Плохіе одописатели были плохи; бездарные романтики на образецъ Шиллера и Байрона были бездарны; плохіе послъдователи ныньшняго сухо-объективнаго реализма отвратительны.

Воть въ чемъ объда. Нынъшній объективный реализмъ считается единственно возможною формой искусства; во времена Державина оды считались самою лучшею и правильною формой. Это все временныя увлеченія, временные вкусы, мода; неспособность современниковъ къ широкой, всесторонней оцънкъ и больше ничего.

Однаво, я увъренъ что даже и между самыми молодыми людьми нашего времени, несмотря на ихъ дурное эстетическое воспитаніе, найдутся хоть нъсколькіе, которые поймуть что стихи Ломоносова и по содержанію и по силь выраженія гораздо выше разныхъ гражданскихъ мотивовъ à la Некрасовъ, которые и цитировать совъстно.

Я нарочно потому упомянуль объ одахъ Державина и Ломоносова, чтобы дать хоть нѣкоторое приблизительное понятіе о родѣ г. Танталиди.

Но при этомъ не надо забыть двухъ обстоятельствъ: вопервыхъ что изыкъ у г. Танталиди обработанный, старый, превосходный; а у нашихъ поэтовъ прошлаго въка еще не было въ рукахъ такого готоваго прекраснаго орудія.

Возраждаясь, Греки нашли у себя готовыми уже нѣсколько прекрасныхъ языковъ: Гомерическій языкъ, языкъ цвѣтущаго періода Софокла и Оукидида, языкъ ученыхъ переводившихъ Библію на греческій языкъ, языкъ позднѣйшихъ византійскихъ писателей и наконецъ тотъ новый языкъ, на которомъ вокругъ ихъ говоритъ и поетъ народъ, нынѣшній языкъ, отчасти искаженный, отчасти украшенный примѣсью турецкихъ, славянскихъ, итальянскихъ и арнаутскихъ корней и оборотовъ.

Таково преимущество современныхъ греческихъ поэтовъ предъ поэтами русскими прошлаго въка и отчасти даже предъ нынъшними. Ничего подобнаго нътъ у другихъ народовъ; богатство даже несоразмъръ ное съ содержаніемъ, которое можетъ дать поэзіи нынъшняя греческая жизнь и уровень авинскихъ умовъ.

Другая же очень значительная разница между греческими одами г. Танталиди и одами, напримъръ, Державина, есть именно та существенная черта, которая вообще отдъляеть ръзко Русскихъ отъ Грековъ, черта грусти болье глубокой, черта меланхоліи и романической боли.

Державинъ представляется вовсе не грустнымъ поэтомъ, если сравнивать его съ другими Русскими; но и у него слышится несравненно болъе боли, чъмъ у Грековъ.

Всѣ религіозныя оды г. Танталиди безъ исключенія праздничны, торжественны, спокойны, почти веселы; нѣкоторыя изъ нихъ имѣютъ даже просто привѣтственный характеръ, напримѣръ "Патріарху іерусалимскому Кириллу", и т. п.

У него сверхъ того не замътенъ тотъ ужасъ смерти который охватывалъ Державина посреди барскихъ пировъ XVIII въка. Память смерти у г. Танталиди не носится вопреки всему въ тоскующей душъ самого поэта; она проявляется тогда лишь, когда есть къ тому внъшнія возбужденія, напримъръ въ его многочисленныхъ эпитафіяхъ.

Ужасъ смерти возбуждаетъ въ немъ мысль о кровопролитной войнѣ; подъ этимъ впечатлѣніемъ онъ пишетъ на полу-простонародномъ языкѣ прекрасное, большое стихотвореніе: На новой Годъ "какъ Св. Василій идеть изъ Неокесаріи на этотъ разъ безъ пера и безъ чернильницы..." (Чтобы понять это, надо знать что на Востокѣ дѣти колядуютъ подъ 1-е января, т.-е. подъ Св. Василія, и въ пѣснѣ ихъ поется что "Св. Василій идетъ съ перомъ и съ чернильницей...")

У Грековъ нѣтъ ни Лермонтова, ни Кольцова, хотя почти всѣ поэты ихъ вѣроятно читали тѣ грустныя европейскія произведенія, о которыхъ, конечно, нашъ Кольцовъ зналъ развѣ по наслышкѣ. Грусть у Русскаго глубока и естественна; у Грека она не глубока и не находитъ поэтому для себя изящнаго, сильнаго выраженія ни въ религіозныхъ, ни даже въ эротическихъ произведеніяхъ.

Когда Грекъ вдохновляется религіей, она, иногда и незамѣтно для него самоге, становится тотчасъ же побѣдною или обороняющею хоругвью, пышнымъ знаменемъ, которое онъ возноситъ съ гордостью надъглавой столь любимой имъ родной націи.

"За Вѣру Христа святую, за Церковь Восточную и Вселенскую я приму муки и смерть..." говорить онъ. "Воззрите братья Греки на эту святую хоругвь, она спасла народность вашу отъ всѣхъ безжалостныхъ и враждебныхъ силъ! Чтите ее, братья Греки! Чтите это святое знамя спасенія и въ этой жизни и въ будущей..."

Для русскаго поэта религія не хоругвь торжественная: она ивона древняя полустертая, предъ которою въ ночи горить лампада бользненной любви!

О своей хоругви Русскій повоень. "Хоругвь эту за каждаго изъ насъ давно держить царь", думаеть Русскій, и тоскуя, быть-можеть и о предметахъ иногда и не слишкомъ христіанскихъ — плачеть предъ своею одинокою дампадой въ темномъ углу.

Напрасно мы будемъ искать въ греческой поэзіи хотя бы малей-

шаго подобія такихъ чувствъ и любящихъ и колеблющихся какъ у Кольцова:

> Спаситель, Спаситель Чиста моя вёра. Но Боже! и вёрё Могила темна...

Напрасно будемъ мы искать у Грековъ такихъ романтическихъ, лично религіозныхъ стихотвореній, какія мы найдемъ у Пушкина и Лермонтова, напримъръ: "Въ часы забавъ иль праздной скуки" или переложеніе молитвы "Господи и Владыко живота моего":

Владико дней монхъ! духъ праздности унилой...
или Лермонтова Вътка Палестины.

Ничего подобнаго мы не найдемъ въ греческой поэзіи.

Въ стихахъ эпическихъ у Грековъ, въ стихахъ народныхъ, еще и досихъ поръ мъстами творимыхъ въ Эпиръ и другихъ болъе глухихъ краяхъ, мы встрътимъ полнъйшее взаимное проникновеніе тъхъ трехъ элементовъ, которые у насъ такъ отдъльны: религіознаго, эротическаго, патріотическаго. Любовь—это невинная дъвушка у окна или у колодезя, которая мнъ понравилась и на которой я бы женился; это жена молодая благословенная церковью, съ которою я разстаюсь чтобъ идти на войну, или на торговлю въ дальнія страны. Или, это безстыдная измънница, которую надо либо убить, либо бросить; или это просто развратная дъвушка съ которою молодецъ можетъ-быть и согръщилъ въ минуту искушенія, но надъ которою онъ будеть послъ съ презръніемъ смъяться.

Въра въ этихъ простонародныхъ стихахъ не моя въра, не въра моего бурнаго и усталаго сердиа, это не въра плачущая вопреки всъмъ пресыщеніямъ богатства и даже быть-можетъ юнаго разгула и разврата; нътъ это въра которую гнететъ иновърецъ, у которой пътъ царя-защитника: защитникъ ей каждый изъ насъ, ружье мое, моя личная хитростъ и отвага. Я не знаю тоски, скуки и слезъ пресыщеннаго разочарованія, я лежу за камнемъ и стерегу проъзжаго Турка, который, быть-можетъ, недавно ворвался въ монастырь и искололь глаза нашимъ древнимъ иконамъ, ибо считаетъ ихъ идолами!

Нація, патріотизмъ — это та же вѣра, та же церковь, все тотъ же Христосъ. "Вотъ какъ сражаются наши молодцы христіане... Да! здѣсь Сулія, здая Сулія, здѣсь попъ беретъ ружье и попадья несетъ заряды ему въ своемъ фартукъ".

Вотъ впечатавніе которое выносишь изъ чтенія эпическихъ греческихъ стиховъ нашего XIX въка. Я сказалъ полнъйшее единство, первобытное сліяніе трехъ элементовъ: религіознаго, патріотическаго, эротическаго.

Что касается стиховъ не эпическихъ, стиховъ греческихъ поэтовъ

полуевропейски воспитанныхъ, то у нихъ мы видимъ совсвиъ иное, непохожее ни на пъсню Грека-горда, ни на лирическое стихотворение русскаго поэта.

Я убъдился, что у въбът образованныхъ ново-греческихъ писателей особенно сильно выражается только патріотическое, національное чувство. Что касается до религіознаго, то оно или совсёмъ въ забвеніи, или очень холодно и искусственно, или вполнъ торжественно, вполнъ церковно, какъ у г. Танталиди.

Какое-то здоровье, спокойствіе, веселость, что-то сердечно-поверхностное—видны одинаково ѝ въ простонародныхъ пъсняхъ, и въ городской греческой поэзіи.

Но въ эпическихъ горныхъ стихахъ эти черты принимаютъ чрезвычайно правдивую, гомерическую, свѣжую, наивную, оригинальную форму; а въ городскихъ?... Я перечитывалъ не разъ по самымъ распространеннымъ сборникамъ лирическіе стихи тѣхъ греческихъ поэтовъ которые наиболѣе прославлены на Востокѣ, которые получили преміи на состязаніяхъ въ Авинахъ, и нашелъ у всѣхъ у нихъ одно—сильнымъ, глубокимъ, искреннимъ опять тотъ же патріотизмъ; тутъ при патріотизмѣ рядомъ съ Оукидидомъ, Зевесомъ, Ареемъ, можно встрѣтить и Христа... Можно п не встрѣтить. Но вездѣ Эллины.

Страдальческихъ бользненно-глубокихъ русскихъ молитвъ и слезъ предъ лампадами въ темномъ углу я почти не вижу въ нихъ.

Вообще грусть и Грека, и Болгарина, и Серба очень не глубока. Всё они лично не требовательны отъ судьбы, отъ жизни; здоровы, дёлетельны, терпъливы, бодры. Въ нихъ нётъ ни мистическаго исканія, ни аристократической требовательности и никакой болёющей любви...

Въ городскихъ стихахъ у Грековъ эросъ отдъленъ совсъмъ отъ религіи. Онъ имъетъ менъе эпическій, менъе семейный характеръ; у Грековъ очень много стихотвореній эротическихъ, но я не нашелъ въ нихъ истинной боли сердечной... Только у Ахиллеса Парасхо, поэта нынъ живущаго, замътенъ религіозно-романтическій оттънокъ. Есть у него одно стихотвореніе (къ Божіей Матери).

Я снова иду въ Твою церковь пустынную, Снова я виму бъбдинй Твой ликъ Бомія Матерь моя ненаглядная...

Это стихотвореніе, какъ и вообще стихи А. Парасхо, різво отличается отъ другихъ. У него есть боль сердца.

• Если въ чисто-религіозныхъ стихахъ своихъ Греки нашего времени ближе всего къ одъ; въ эротическихъ они колеблются можно сказать между мадригалами и водевильнымъ куплетомъ. Опять та же веселость, спокойствіе выражающіяся въ любви или шуточною любезностью, или искусственными, холодными вздохами.

Все "кустики", "луна", "свъть очей монхъ", "поцълун" и "поцъ-

лун". Цфлуются безпрестанно. А страсти не слышно; задумчивости нътъ и слъла.

Всв эротическія стихотворенія, попадавшіяся мив до сихъ поръ, довольно однотонны. Иногда колодно и преувеличенно страстны; иногда тяжеловъсно, семинарски-игривы. Выражение чувствъ, уподобления, самый родъ чувствъ чрезвычайно стары, несвоеобразны, изв'ястны; это нъчто полинялое, казенное, давно гдъ-то слышанное и подещевъвшее до крайности. И все это въ новыхъ Афинахъ вѣнчается лаврами!

Я нашель одно эротическое стихотвореніе Парасхо мало похожее на легонькія и черезчурь уже нехитрыя любезности его соотчичей. Въ немъ выражено чувство искренно мрачное, очень своеобразное въ сладкогласной и водевильно улыбающейся средъ современныхъ Авинянъ. Воть оно.

Я не ищу, друзья, дёвы неопитной въ любви:--я не хочу ея! Робкій румянецъ невинности мнѣ вовсе не миль! Легва побъда надъ сердцемъ незръдниъ, влюбленнымъ въ незнакомое, обожаюшимъ неиспытапное.

Нътъ! воннъ удалий никогда не убиваетъ беззащитнихъ. Легкая победа охлаждаеть его высокое мужество. Онъ ищетъ свирвпой схватии, онъ жаждетъ опаснаго бол. И мечъ свой овъ хочеть вонзить въ грудь могучаго бойца. Ла! и я зналъ добзаніе безгрёшной души. И мев знакомы вздохи чистой дви... Но я не слишаль пламени въ ея лобваньяхъ, И вздохъ ея быль стонь болзии, а не стонь любви! Я? Я хочу найти душу убитую, полумертвую, Которая уже все испытала и которой уже нечему учиться. 🤳 Такой души, которая знасть что такое страданье и... хочеть опять страдать! ...Ищу я сердца осенняго... И падшаго ангела мет радость вновь спасти! Да! я таковъ! Я ночь люблю больше дня, Падающій листь предпочитаю душистимь нарцисамь, Звёзды заката яркому сіянію утра, И дыханье полусмерти мив мильй всего живаго...

Есть у того же Парасхо и другое стихотвореніе на тоть же мотивъ, гдъ нъкоторые отгънки того же чувства выражены еще сильнъе. Поэть желаль бы чтобы та которую онъ полюбить не имъла ни брата, ни матери, и никакого близкаго, чтобы она ничего не смела любить кроме его и мечтала бы лечь съ нимъ въ одну могилу.

Оба стихотворенія эти не везді одинаково художественны и выдержаны, но конечно они демоничные, серіозные, романтичные другихъизвёстныхъ мнё эротическихъ стиховъ новогреческой музы.

Не любопытно ли что именно у Парасхо я нашелъ и религіозное молитвенное стихотвореніе отличающееся большею чёмъ у другихъ Грековъ томительностью и свёжестью сердечно-мистическаго чувства?

Конечно это совпаденіе любопытно, но оно весьма легко объяс-Digitized by Google няется.

Соблазнительный демонъ романтической любви такой же высшій духъ какъ и чистый ангелъ цёломудрія. Еслибы демонъ не былъ такъ "могучъ, лучезаренъ и прекрасенъ" (по выраженію А. Майкова), то его дёйствіе на душу нашу не было бы такъ страшно.

Христіанство не отрицаеть обманчиваго и коварнаго изящества зла; оно лишь учить насъ бороться противъ него и посылаеть на помощь ангела молитвы и отреченія. Поэтому-то и родственность романтизма эротическаго и романтизма религіознаго въ душѣ нашей такъ естественна и такъ опасна. "Духъ тъмы часто даже принимаетъ видъ ангела свёта", говорить сама церковь. И прибавимъ еще, что и у насъ самый страстный изъ нашихъ романтическихъ поэтовъ, самый демоническій; нменно Лермонтовъ, создаль въ то же время едва ли не лучшія у насъ молитвенныя и по Богь тоскующія стихотворенія. Итакъ за очень немногими исключеніями эротическая муза ныньшнихъ Эллиновъ и не глубока, и не изящна, и не грустиа, и не демонична, даже и не опасна... Искуситель Грековъ-это не мрачный страдалець Байрона и Лермонтова; не мыслящій Фаусть, для котораго любовь есть такое же серіозное дёло ума, какъ и сама наука, не "пышный демонъ, на огневой порфирѣ воего горять два огненныхъ крыла" и съ которымъ едва-едва подъ силу бороться чистому ангелу религін; нетъ, искуситель нынешнихъ баваро-французскихъ Авинъ — какой-то веселый сатиръ, не злой, но и не любящій глубоко, главное не страдальческій для себя и не опасный для другихъ. Онъ точно будто бы сейчасъ только заперъ торговую контору свою, потеръ руки, самодовольно поглядёлся въ зеркало и сказаль себъ:

— Ну, теперь серьезныя дёла кончены! Можно на досугё и пріятнымъ Эротомъ заняться. Вёдь и предки мои его чтили. А они были великіе люди.

Впрочемъ, появленіе такихъ стихотвореній, какъ приводимые три образца изъ Ахила Парасхо предвищають инчто иное.

#### VI.

На Востовъ не только лица и націи, но и очень многое переходить въ наше время изъ простоты первобытной—въ простоту самой крайней и дешевой буржуазности.

Напримъръ, горная тропинка, по воторой едва идетъ мулъ, минуя красивое и извилистое шоссе, обсаженное деревьями, по которому въка ъздили бы разнообразные экипажи, прямо переходитъ въ прямую линію желъзныхъ рельсовъ. Въ Адріанополь, на ръкахъ Тунжъ и Марицъ, нельзя до сихъ поръ найти ни красивой лодки для прогулки, ни разнородныхъ хорошихъ барокъ для перевозки; для перевозки тяжестей и перевзда употребляются самые первобытные плоскодонные, некрасивысь

чуть сколоченные челноки и барки. А завтра туть начнуть ходить пароходы.

Театральная, красивая одежда поселянь и небогатыхъ горожанъ, вийсто того чтобы въ высшихъ классахъ населенія пріобрйсть себй (какъ было, напримірь, въ Европів до XIX віка) утонченное и роскошное аристократическое выраженіе, прямо переходить въ дешевый сюртукъ и панталоны, т.-е. въ простую, вторично-упрощенную одежду либерально-лавочной Европы.

Въ греческихъ и славянскихъ горахъ горная эпическая пъсня еще не замолкла, а въ греческихъ и славянскихъ городахъ издаются уже давно газеты самаго радикально-буржуазнаго направленія и пишутся незатъйливые стишки въ самомъ новъйшемъ духъ.

Такихъ примъровъ на Востокъ множество. Сельскій Болгаринъ немногимъ посложнье въ мысляхъ своихъ, въ быть, въ потребностяхъ, въ идеаль, чъмъ первобытный Болгаринъ временъ Симеона и Самуила; а его племянникъ, сынъ, братъ, побывавшій въ Царьградъ, Одессъ, Вънъ или Николаевъ, по мыслямъ, по идеалу и т. д. нъчто вродъ послъдователя Гамбетты, конечно нъсколько грубый, малосложный, неимъющій за спиной своей вліяній великаго и цвътущаго прошедшаго.

Такимъ образомъ на Востокъ очень многое, почти все, изъ простоты эпической переходитъ прямо въ простоту буржувзную, европейскирадикальную, минуя извидистые и сложные пути цвътенія самобытнаго, пестраго, оставляющаго и послъ расторженія прежняго еще на значительный срокъ разнообразные слъды. На Востокъ нътъ нигдъ того охранительно въковаго накопленія, которое замътно напримъръ больше всего въ аристократической Англіи, менъе въ континентальной Европъ и еще менъе, но все-таки замътно и въ Россіи.

Дъйствительно, если взять Россію сравнительно съ націями Запада, то видишь, что явленія сложнаго цвътенія у насъ были гораздо слабъе и блъднье, чъмъ въ главныхъ пяти-шести политическихъ организмахъ Европы. Разносторонній Гёте ръзче и всемірные по содержанію разносторонняго Пушкина. Равныя по прелести формы Фаустъ и Годуновъ далеко неравны по всемірному значенію содержанія. Демонъ Лермонтова менье страшенъ и менье шировъ въ своемъ вліяніи, чъмъ демонъ Вайрона; онъ болье примиримъ съ жизнію; его утышаетъ, напримъръ, "съ ръзными ставнями окно". Ту же сравнительную блъдность и неръзкость найдемъ и на государственномъ, и на научномъ, и на философскомъ поприщахъ, и въ области исвусствъ.

Но если мы сравнимъ Россію и Русскихъ съ ихъ Восточными единовърцами, Греками и Славянами, то конечно современные Русскіе поважутся намъ представителями чрезвычайной сложности.

Въ Россіи характеры сложнъе и разнообразнъе, потребности, роды воспитанія, привычки, вкусы, идеалы разнороднъе; мысли сложнъе и все-

таки оригинальные чымъ на Востокы, въ среды интеллигенции конечно. Состоянія и общественныя положенія гораздо дальше отстоять другь отъ друга; всякаго разнообразія больше: сословнаго, племеннаго, религіознаго (расколы и мистическія ереси наши), чиновнаго; экономическія противоположности богатства и быдности рызче. Чувства тоньше и сложные (то-есть глубже), поэтому неизбыжно и страданія и наслажденія живые, глубже, разнородные.

И чувства восторга и чувства боли сердечной поэтому должны быть сильнее у насъ, чемъ въ такомъ обществе, где характеры малосложнее, потребности однороднее, вкусы однообразнее; где воспитаніе, пожалуй, неколько и разное въ простомъ народе по областимъ, сливается однако наверху съ помощію грамотности, сюртука и демагогіи, въ одинъ типъ свободолюбиваго и властолюбиваго, алчнаго реалиста, — греко-европейскаго п славяно-европейскаго буржуа. Боли мало; чувства грубе; потребности просты и легко удовлетворимы; фантазія не развита; аристократичности нетъ вовсе въ ближайшемъ прошедшемъ и потому и вкусъ, и умъ, и самое тело не такъ требовательны во всемъ: и въ поэзіи, и въ свётскомъ быте (см. Абу: Современная Греція \*), и въ эротическихъ чувствахъ, и въ любви... и наконецъ въ религіи.

Въ религіи что-нибудь одно: или наивная простота, или романтическая интензивность. Тамъ, гдъ утрачивается простота первобытная, необходима интензивность романтическихъ чувствъ; нужны страданія не простыя, не грубыя страданія, которыя бывають вездъ, а страданія, которыя ищуть исхода лишь въ идеальномъ міръ и въ идеальныхъ чувствахъ.

У насъ давнишняя (сравнительно) умственная развитость наша, развитость ума и изящества, въ средъ нашихъ дворянскихъ семействъ, оставлян въ душъ молодыхъ людей впечатлънія и церковныя болье изящныя, болье теплыя и тонкія, болье идеальныя и по внъшности (хоть бы говънье въ дътствъ съ образованною матерью, или праздникъ Насхи въ

<sup>•)</sup> Нельзя не согласяться, что Абу отчасти правъ, описывая какъ на асписияхъ балахъ кавалеры иногда говорятъ пресерьезно съ дъвицами о томъ, что "у нихъ на всъхъ пальцахъ мозоли". Съ 54 года, и прочтя внигу Абу, молодне Греки, можетъ бътъ, стали осторожнъе и тоньше; но все-таки естъ еще что-то въ этомъ родъ; европейскій бытъ дъластъ на Востокъ ужасающія завоеванія; но пренмущественно своими ввъщними и пошлыми сторонами. Замъчательно напримъръ, что и Турки, и христівне, надъвшіе европейское платье, гораздо грязнъе тъхъ своихъ соотчичей, которые носятъ восточную одежду. Молодаго героя поэмы или повъсти въ греческой фустанелль или въ черногорскомъ костюмъ найти очень цегко; онъ и въ жизни очень поэтиченъ; герой съвтскій на Востокъ почти немыслимъ. Какъ примъръ юго-славниеми свътской тонкости можно привести сладующій случай. За дипломатическимъ объдомъ сидитъ русскій камеръ-юнкеръ рядомъ съ женой одного изъ самихъ блестящихъ сербскихъ государственныхъ людей. Она печальна. "Что съ вами?" спрашиваетъ русскій. "Чрево болетъ, господинъ мой!" отвъчаетъ знатная сербская дама.

Москвѣ, или поѣздки съ родными въ одинъ изъ хорошихъ монастырей нашихъ) оставляютъ въ сердцахъ образованной молодежи болѣе глубовіе слѣды, чѣмъ могутъ оставитъ грубоватыя, простыя, менѣе изящныя религіозныя формы и чувства на Востокѣ. Кто же не замѣчалъ, что и въ самой Россіи есть разница по слоямъ въ этомъ смыслѣ. Молодые люди и молодыя дѣвушки самаго высшаго круга сохраняють очень часто больше связи съ церковью, чѣмъ ихъ сверстники и сверстницы изъ нашего растрепаннаго и разсѣяннаго по землѣ мелкаго дворянства. Изящныхъ воспоминаній о семъѣ и церкви у высшихъ дворянъ больше.

Въ сельскомъ народъ, какъ извъстно, также много исканія, тоски, боли и т. д. И у него другими путями и отъ другихъ причинъ религіозныя чувства теплъе повидимому, чъмъ у Грековъ и Юго-Славянъ.

Мы справедливо жалуемся иногда на религіозное равнодушіе нашего общества, на церковное невѣжество нашихъ образованныхъ людей, на расположеніе общества нашего къ вовсе неумѣстнымъ и непрошеннымъ реформамъ въ церковномъ устройствѣ. Мы имѣемъ право жаловаться на легкомысленное модничанье иныхъ іереевъ нашихъ, расшаркивающихся предъ мнѣніемъ большинства (предъ тѣмъ, что Милль зоветъ "la médiocrité collective"). Мы имѣемъ основаніе сожалѣть о томъ, что значительная часть нашихъ образованныхъ соотчичей нападаютъ на монаховъ и монастыри, не понимая ни религіознаго ихъ смысла, ни ихъ политическаго значенія. Эта часть нашего общества не понимаетъ, что монастыри для церкви, для религіи то же что университеты, лицеи, клиники для науки; она не догадывается, что въ обителяхъ происходитъ и предлагается мірянамъ накопленіе охранительно религіозныхъ вліяній и впечатлѣній, почти также какъ происходитъ и предлагается накопленіе научныхъ впечатлѣній и поученій въ университетахъ.

Все это такъ, но, съ другой стороны, мы видимъ немало и утешительных ввленій. Значительная часть нашего богатаго и образованнаго общества поллерживаетъ всячески перкви и монастыри. Я самъ вилълъ. какое множество жертвъ шло изъ. Россіи на Авонъ и отъ людей разныхъ влассовъ; вездъ отстраиваются новыя церкви безъ всякой задней политической мысли; въ Россіи монастыри благоленны и полны, и были бы еще гораздо многолюдиве, еслибы гражданскіе законы не сдерживали охоты къ пострижению; богомольцевъ всёхъ классовъ много и въ Россіи, и на Востокъ. Я недавно познакомился въ Цареградъ съ однимъ молодымъ французскимъ легитимистомъ, который безъ ума отъ нашихъ іерусалимскихъ поклонниковъ; на этомъ только основаніи онъ в'ариль въ молодость, силу и будущность Россіи. (Правъ ли онъ быль, считая Россію очень молодою, это другой вопрось). Дворянъ, чиновниковъ, офиперовъ, пропорціонально въ монашеств'я много: тамъ флотскій офицеръ игуменомъ, тамъ сенатскій немаловажный чиновникъ іеромонахомъ, тамъ дворянинъ, кончившій курсь въ университеть, не утратиль, однако, въру

Digitized by GOOGLE

и постригся въ иноки. О купцахъ богатыхъ и среднихъ и говорить нечего. И сколько хорошихъ, добрыхъ, искреннихъ монаховъ; сколько людей, которые отказываются отъ повышеній, и которые именно тѣмъ міру и полезны волей-неволей, что они хотятъ быть какъ можно менѣе отъ міра сего. Видна все-таки въ значительной части общества забота о религіозныхъ интересахъ, безъ всякаго отношенія къ политикѣ; видно, однимъ словомъ, что еще для многихъ Русскихъ православіе есть та лампада предъ иконой въ углу, о которой я говорилъ прежде, а не на-піональное только знамя...

Когда входишь въ храмъ внутри Россіи и видишь эту толиу такъ усердно молящуюся, понимаешь, что туть нѣть чужихъ, нѣть иностранцевъ, не предъ кѣмъ молиться для демонстраціи, нѣтъ Турокъ, Армянъ, вліятельныхъ католиковъ, какъ на Востокъ. Видишь націю сильную, беззаботную о чуждомъ вліяніи, даже слишкомъ иногда беззаботную...

И такъ, какъ ни дурны многіе признаки у насъ, на Востокъ многое еще хуже. Души, теплоты, содержанія на Востокъ менье. Тамъ, повторяю, воспитаніе мірянъ церковнье; у насъ оно, такъ сказать, теплье, романтичнье.

Идеаломъ было бы соединеніе того и другаго. Намъ нужно побольше церковности, побольше знанія, чтобы придать больше ясности и твердости нашей разнузданной теплоть, нашей горячей, ноющей тоскь. Восточнымъ людямъ, и Славянамъ, и Грекамъ одинаково, нужно бы побольше тонкой развитости чувствъ въ высшихъ слояхъ, побольше теплоты, поменьше грубаго довольства мелкимъ проявленіемъ европейской буржуазной цивилизаціи. Они ужь очень всему рады. Слово "разочарованіе", о которомъ у насъ изъ какого-то предразсудка нынче молчатъ, но которое многимъ слишкомъ коротко знакомо по чувствамъ, это слово тамъ вовсе не въ употребленіи. Чтобы перевести его однажды по-гречески мив нужно было прибъгать къ помощи профессоровъ и большихъ лексиконовъ. Г. Танталиди, сказалъ мив, наконецъ, что это значитъ "апогойтевсисъ". Живя десять літь на Востокъ, я во столькихъ разговорахъ ни разу этого слова не слыхалъ.

Страданія на Востов'в им'вють харавтеръ бол'ве внішній; они р'вдко исходять изъ глубины собственнаго сердца.

Пока было жить страшно, пока Турки часто насиловали, грабили, убивали, казнили, пока во храмъ Божій нужно было ходить ночью; пока христіанинъ быль собака, онъ быль болье человыкъ, то-есть быль идеальные. Въ двадцатыхъ и тридцатыхъ годахъ этого стольтія были еще добровольные мученики (см. Авонскій Патерикъ напримъръ); были матери, которыя говорили сыновьямъ, какъ лакедемонскія матери: "лучше пусть убыть тебя Турки, нежели видьть мив тебя измънникомъ Христу!" Въ монастыри шли прежде богатые и высокопоставленные люди. Богатые,

знатные Фанаріоты, Молдо-Валашскіе бояры приносили въ даръ на церкви и обители огромныя именія.

Но времена перемънились. Успъхи русскаго оружія, удачныя возстанія Сербовъ и Грековъ и вообще успъхи православной политики на Востокъ обезпечили христіанъ болье прежняго отъ внышнихъ быть. Эти политическіе успъхи Церкви послужили косвенно и неожиданно въ ослабленію православія сердечнаго, личнаго, мистическаго. Свобода открыла настежь двери мелочнымъ европейскимъ вліяніямъ, мелкому самодовольству.

Гораздо большая привычка въ труду для пропитанія чёмъ у нась въ высшихъ классахъ Россіи, большая грубость нервовъ, меньшая требовательность фантазіи, меньшая тонкость чувствъ и мыслей, а вдобавокъ относительно Европы и прогресса роль рагуепи вчерашняго, который всёмъ восхищается въ бурзуазной Европъ,—вотъ восточно-христіанская интеллигенція, греческая, сербская и болгарская.

Россія, уже сама по себѣ болѣе сложная, то-есть болѣе богатая разными исихологическими рессурсами и требованіями, вступила въ сообщеніе съ Европой цвѣтущаго періода, съ Европой гдѣ еще было много рыцарства, много утонченности, гдѣ и католичество и протестантство были еще сильны и свѣжи сравнительно съ нынѣшнимъ.

Греки и Юго - Славяне вступили въ общение съ Западомъ въ XIX въкъ, когда Европа суще, холодиъе, растеряниъе, ученъе количественно, но ничтожиъе качественно...

#### VI.

Состояніе монастырей есть, повторяю я, одно изъ лучшихъ міриль религіозной жизни въ исповіданіяхъ, гді, какъ въ католицизмі и православіи, есть учрежденіе монашества.

Состояніе это характеризуется двумя вещами: 1) количествомъ людей, желающихъ стать монахами и 2) тъмъ, изъ какого класса общества идутъ люди въ монахи.

Въ греческихъ областяхъ монаховъ очень много; я точной статистиви не знаю, но отъ всёхъ знающихъ людей слышалъ, что ихъ гораздо больше чёмъ въ Россіи. Но не должно забывать, что въ Россіи настоятельныя потребности набора и другія соображенія побуждають издавна гражданскій законъ стёснять свободу постриженія. Еслибы въ Россіи дана была людямъ хоть половина восточной свободы въ этомъ направленіи, то зная характеръ Русскихъ, не трудно предвидёть, что число монаховъ у насъ сейчасъ же бы далеко превзошло число греческихъ. Это видно по количеству поклонниковъ и поклонницъ въ Іерусалимъ и въ Авонъ. На Авонъ, не смотря на близость Греческихъ странъ, поклонниковъ греческихъ почти вовсе нътъ.

Что касается классовъ общества, изъ которыхъ идуть въ монахи, то изъ образованнаго класса Грековъ, изъ офицеровъ, адвокатовъ, изъ богатыхъ купцовъ, писателей, чиновниковъ, въ монахи почти вовсе нейдутъ, и давно уже.

Тайнаго пострига, не рѣдко встрѣчающагося въ Россіи, въ Греціи не знають. У насъ такой постригъ происходиль и происходить въ наше время не отъ однихъ тѣхъ внѣшнихъ, гражданскихъ стѣсненій, о которыхъ я говорилъ выше; опъ еще нерѣдко имѣетъ источникомъ и оложныя обстоятельства личныя. Были и есть у насъ люди, которые, давши ли клятву Богу, или по другимъ какимъ-либо обстоятельствамъ сердечнымъ, желаютъ имѣтъ на себѣ, такъ сказатъ, печатъ монашескаго обѣта; а вслѣдствіе ли закоренѣлыхъ привычевъ или другихъ важныхъ и серіозныхъ обязанностей, въ монастырь вдругъ на общее правило поступитъ не могутъ. Изъ такихъ людей иные поселяются по близости монастырей, въ гостиницахъ, или въ своихъ домахъ; другіе, оставаясь на службѣ и вообще въ міру, бываютъ тайно пострижены.

На Востокъ этого обычая не знають и восточный нашъ единовърецъ еще принесеть свою долю комфорта, какимъ пользуется, въ жертву (если ужь приносить!) Элладъ, Болгаріи и Сербіи, но не отдастъ на удовлетвореніе религіозной потребности.

Я никогда не забуду одного очень характернаго случая изъ моей жизни на Юго-Востокъ.

Провздомъ черезъ Тріесть, а встрітиль одного Грека, очень приличнаго, красиваго, среднихъ літь, съ прекрасными манерами. Зашель разговоръ о религіи.—"Да!—сказаль, глубоко вздохнувъ, этотъ Грекъ (вполні Европеецъ хорошаго тона по внішности)—религію мы забываемъ, но когда насъ поразатъ глубоко семейныя и другія несчастія, мы тогда вспоминаемъ о Богі и обращаемся къ религіи!"

Больше ничего. Обыкновенныя, кажется, слова? Отчего жь они такъ поразили меня? Оттого, что я, проживъ около десяти лътъ на Востокъ, одинъ разъ всего только слыхалъ ихъ отъ христіанина одътаго по-европейски. Я слыхалъ безпрестанно другое: "Православіе — это наша сила; христіанство — это узда и знамя для грубаго нашего народа; народъ нашъ исполненъ суевърія и тьмы, ему нужна еще церковь!" или: "Да, я могу быть атенстомъ, я могу быть ученикомъ Фейербаха, но пустъ Турокъ, католикъ или Нъмецъ коснется православія, этой народной нашей святыни, о, я!... тогда я!... и т. д." Грустнаго, сердечнаго тона я при разговорахъ о редигіи съ восточными мірянами не слыхалъ.

Еще доказательство. Одинъ изъ самыхъ опытныхъ русскихъ духовниковъ на Авонѣ, на предложенные мною вопросы по этому поводу, отвѣчалъ, что онъ, проживъ болѣе тридцати лѣтъ на Авонѣ, видѣлъ за это время тамъ болѣе двухсотъ человѣкъ поклонниковъ изъ высщаго и средняго дворянства, не считая купечества, а изъ Грековъ соотвѣтствен-

наго воспитанія только двухъ (изъ нихъ одинъ былъ врачъ, желавшій изъ разчета устроиться на Святой Горв); изъ Болгаръ и Сербовъ не помнилъ что-то ни одного.

Одинъ изъ лучшихъ и умивишихъ пашей говорилъ мив: "Я очень боюсь вашей Россіи, но я очень уважаю вашъ народъ. Я зналъ, напримъръ, этого вертопраха Кельсіева, и много бесёдовалъ съ нимъ: онъ очень умный человъкъ. Правду говорилъ онъ, что Русскіе на Дунав занимаются политикой для религіи; а Болгары и Греки смотрятъ на религію большею частію какъ на политическое орудіе".

Протестантскій миссіонерь на Дунав г. Флокень тоже говориль мив, что Русскіе несравненно симпатичные, душевные въ дыль религіи и Болгарь и Грековъ. Русскіе оттого крыпки въ своихъ религіозныхъ вырованіяхъ (всы: православные, молоканы и старообрядцы), что они думають о нихъ и сильно чувствують, а Болгары на пропаганду оттого не поддаются, что они сухи и тупы". Г. Флокенъ одинаково имълъ мало успыха и между Болгарами и между Русскими, поэтому вырить ему можно.

Еще свидътельство греческое. Одинъ греческій епископъ, живущій давно на Святой Горъ, сказаль мнт разъ: "Отчего у насъ, Грековъ, нъть такихъ благочестивыхъ христіанъ между высокопоставленными лицами, какіе есть у васъ въ Россіи?" (Онъ назвалъ мнт нъсколько лицъ).

Сравнивая Болгаръ съ Греками, находимъ следующе оттенки:

- 1) Болгары еще однообразнъе Грековъ; гораздо однообразнъе; еще розиње по устройству жизни.
- 2) Они имѣютъ менѣе тѣхъ церковности въ воспитаніи, ибо не жили близко отъ древнихъ патріаршихъ великихъ центровъ, не имѣли преобладанія въ Іерусалимѣ и на Афонѣ, какъ имѣли его искони Греки; ибо у нихъ гораздо менѣе монастырей; гораздо меньше церковно-ученыхъ людей изстари; географически даже они были удаленнѣе Грековъ отъ большинства великихъ православно-византійскихъ памятниковъ, центровъ и преданій; сельскій народъ ихъ, прибавимъ, не понималъ даже ни слова въ церковной службѣ до послѣдняго времени.
- 3) У Грековъ все-таки больше поэзіи, больше романтизма, какъ вслѣдствіе большей образованности, такъ и отчасти вслѣдствіе преданій той эпохи, при воторой они возставали и возрождались къ городской жизни. При возрожденіи Грековъ, героями были: Байронъ, Шатобріанъ, кровавымъ подвигамъ Эллиновъ вторили лиры великихъ поэтовъ; болгарскому разсчитанному и осторожному движенію современны лишь свисть локомотивовъ и журнальныя статьи. Сказать ли что о Сербахъ?

Сербы хвалять православіе; они чтуть его. Они могуть даже сражаться за него геройски. Но и у нихъ церковности воспитанія меньше чтмъ у Грековъ; близости къ памятникамъ, къ патріаршимъ странамъ, къ преданіямъ, къ славт византійской меньше; отъ Святыхъ Міть они гораздо дальше, чтмъ Греки. Съ другой стороны, у нихъ тоже гораздо,

Digitized by GOOGLE

несравненно менъе чъмъ у Русскихъ: идеализма, мечтательности, поэзін; болъзненности души вовсе нътъ; о тонкомъ, разнообразномъ развити, о сложныхъ потребностяхъ, о сложныхъ рессурсахъ и сложныхъ страданіяхъ не можстъ быть и ръчи. Они очень просты, и лично, и національно (т.-е. Сербы Турціи).

Повлонниковъ у Святыхъ Мёстъ сербскихъ вовсе не видно; монамество въ свободной Сербіи въ упадкъ \*). Въ Сербіи были уже попытки къ упраздненію малочисленныхъ монастырей. На Авонъ Сербовъ-монаковъ всего два, три. Наконецъ, вспомнимъ и то, что значительная частъ Сербскаго племени, взятаго во всецълости въ Турціи и Австріи, не православнаго исповъданія, а католическаго. Поэтому при очень возможномъ въ будущемъ пансербизмѣ, центръ національной тяжести можетъ не совпасть съ православіемъ, какъ совпадаетъ онъ у Грековъ и у Болгаръ. Этотъ центръ національной тяжести можетъ совпасть при пансербизмѣ съ чѣмъ-то среднимъ, внѣ Рима и внѣ Византіи стоящимъ.

Такова духовная, психическая почва съ которою намъ приходится имъть теперь дъло на Востокъ.

Она не совстви такова—какъ у насъ обыкновенно многіе думають. Она можеть изміниться такъ или иначе; но это діло будущаго.

Какой же изъ этого всего следуеть политическій выводъ? спросять меня.

На это я отвѣчу, прежде всего, что не считаю подобный выводъ обязательнымъ для каждой статьи, даже и при нынѣшнихъ обстоятельствахъ, столь бурныхъ, и требующихъ на все практическаго отвѣта.

Я назваль трудь мой "опытомъ національной исихологіи"; я изложиль то, что мий казалось непосредственною истиной моего созерцанія, и больше ничего. Выводовъ частныхъ, я думаю, можно сдёлать много разныхъ, смотря по убёжденіямъ и наклонностямъ каждаго. Я же попрошу только съ одной стороны вспомнить что политическіе интересы очень часто не имбють прямаго и немедленнаго отношенія къ тому вопросу: нравятся ли намъ жители какой-нибудь страны, или вообще хороши ли, или худы чёмъ-нибудь люди какой-нибудь націи. Для политическихъ дёлъ общее знамя важнёе личныхъ свойствъ. Отвлеченныя идеи и общіе, одушевляющіе самые разнородные характеры, интересы—воть что

<sup>\*)</sup> Изъ Убичини: Les Serbes de Turquie, стр. 78—79). "Монахи живутъ въ монастиряхъ. Монастырей въ Сербін 44. Это даетъ по три монаха на каждий монастирь. Самый населенный и съ исторической точки зрвнія самый знаменитый, Студеница, въ 64 году быль обитаемъ девитью иновами". Въ другихъ монастырихъ по одному, по два монаха. И Дентонъ и Убичини согласны въ томъ, что монастыри въ Сербін малолюдны. Дентонъ объясняетъ это твиъ, что монахи въ Сербін не попудярни, не любими пародомъ; что женатыхъ свищенниковъ народъ больше уважаетъ (у Русскихъ и у Грековъ на оборотъ).

соединяеть народы и государства въ союзы, или возстановляеть ихъ другъ противъ друга, доводя до отврытой и кровавой борьбы; а не психическое достоинство и личные недостатки отдъльныхъ лицъ; хотя бы эти достоинства или недостатки принадлежали и большинству той или другой націи.

Османъ-паша, напримъръ, конечно выше какого-нибудь жалкаго Серба, который спратался въ кукурузъ; но Османъ для Россіи противникъ, а Сербъ даже, и въ кукурузъ спратанный, имъетъ право на нашу помощь и состраданіе \*).

Самый грубый или алчный черногорскій воинъ, самый легкомысленный и пустой Румынъ, самый надменный и коварный Грекъ, самый упрямый и лукавый болгарскій чорбаджи должны быть для насъ дороже и ближе самыхъ просвъщенныхъ, изящныхъ и самыхъ благородныхъ по характеру англійскихъ лордовъ, дороже и ближе самыхъ простодушныхъ, честныхъ мусульманъ, самыхъ безукоризненныхъ по свойствамъ и образу жизни папистовъ.

## ДОПОЛНЕНІЯ (1885 года).

T.

Мнѣ кажется, что изъ этого очерка достаточно явствуеть: во 1-хъ, что нашъ Восточно-Православный міръ еще весьма разнороденъ въ оттънкахъ своихъ и содержаніемъ психическимъ не бъденъ. Во 2-хъ, что всъ оттънки и разнородности эти могутъ въ гармоническомъ (т.-е. полномъ контрастовъ) единеніи принести неисчислимые и самые пышные плоды, а при сочетаніи неудачномъ (т. е. способствующемъ однообразню и смишенію) могутъ стать лишь поводомъ къ расторженію и гибели.

Скажу кратко: для Восточно - Славянскаю міра нужно како можно менте единства государственнаю, политическаю во тъсномо смыслю и какъ можно больше единства церковнаю.

Со стороны политической желательно не сліяніе, но (какъ я въ другомъ мъстъ выразился) лишь какое-нибудь подчиненное тяготтніе на почтительном разстояніи; "Союзъ Государствъ", а не однородное и даже не слишкомъ тъсно сплоченное "Союзное Государство".

Со стороны же церковной—необходима несравненно большая противу прежняго близость другь въ другу мъстныхъ національныхъ церквей; ибо слишкомъ тъсная зависимость этихъ мъстныхъ церквей тамъ—отъ свътской власти, здъсь—отъ демагогическихъ вліяній, и сравнительно слишкомъ большая ихъ независимость другь отъ друга или отъ какогонибудь общаго церковнаго центра—становятся при новыхъ условіяхъ жизни положительно вредны и опасны для Православія.

<sup>\*)</sup> Писано въ 1878 году.

"Эллинство, или эллинская національность, (сказаль я уже прежде въ другомъ мъстъ) хотя и довольно важна для насъ на Востокъ съ чистополитической точки зрвнія, по передовому географическому своему положенію, по силі торговых и мореходных способностей своих, по чрезвычайно оригинальному соединенію въ средё своей крайней первобытности, дикости и наивности съ больщимъ разлитіемъ грамотности и даже сравнительной учености; но всё эти важныя черты новогреческой національности становятся второстепенными и даже ничтожными, квіда мы сравнимь ихъ съ тъмъ значеніемь, которое имьють Грски для православной Россіи, какъ представители и носители церковной идеи на Востокъ, какъ исторические (т.-е. не принципальные, а временные) мъстоблюстители четырехь великихь патріаршихь престоловь, какь самые выриме, опытные, способные и твердые охранители самыхъ древнихъ и, тавъ свазать, "изъ первыхъ рукъ" полученныхъ преданій и уставовъ вселенскаго православія. Говоря иначе и еще ясніве: не Греки должны быть важны для насъ сами по себъ, какъ Греки, а важны восточныя церкви, по исторической случайности оставшінся вз рукахз Грековз".

"Намъ прежде всего нужень Вселенскій Престоль на Босфорь для дальныйшаго церковнаго домостроительства, какой бы крови человыкь ни возсидаль на этомь престоль. Престоль этоть вскори должень или совершенно пасть, или стать вселенскимъ не по имени одному, а по дъйствительному значению. Никакие каноны не обязывають православную церковь держать на немъ Грека во что бы то ни стало, и недалеко то время, когда сами Греки вынуждены будуть, если не понять, то допустить это. Но пока этоть великій, центральный и спасительный по своей будущности престоль въ рукахъ Грековъ, нельзя раздражать ихъ какими-то славянскими бравадами, въ которыхъ нётъ ни .ума, ни дальновидной политики, ни христіанскаго смиренія со стороны сильнаго (т.-е. Россіи) передъ слабымъ, но правымъ духовно (т.-е. передъ патріархомъ"). Съ своей стороны и Патріархи или, -общее свазать-представители Греческаго духовенства не должны позволять себъ слабъть передъ "духомъ въка"; не должны становиться игралищемъ и орудіемъ самоувъренной и тупой въ своемъ европензме Аоннской демагогін... Аоинская демагогія; Авинскій парламенть; Авинскіе софисты и краснобай во фракахъвоть враги Россіи, враги церкви, враги самодержавія Русскаго; а не Фанаріоты; не Архіереи, не Патріархи, не монахи Греческой крови.— Напротивъ того высшее Греческое духовенство неоднократно доказывало что оно желаеть пребыть върнымъ обще-церковнымъ Греко Россійсвимъ преданіямъ, вопреки всёмъ распаляющимъ племенную вражду вліяніяхъ авинскаго либеральнаго элленизма... Будемъ надвяться, что этого запаса Православныхъ чувствъ достанеть у 1 реческой Іерархіи  $\partial o$ великаго дня разстченія Гордієва узла на Босфорт!

#### II.

О Сербахъ-и внига вн. Влад. Мещерскаго (Правда о Сербін).

Во всехъ предъидущихъ статьяхъ техъ я не сирываль, что Сербовъ знаю гораздо менфе, чфмъ Болгаръ и Грековъ. Внутренній сопіальный характеръ и политическая вившняя роль Сербскаго племени въ дълахъ Востова были мив очень ясны и безъ повздви въ страны и провинців, населенныя этимъ племенемъ; я доказаль это, между прочимъ, твмъ, что, живи въ Царьградъ, среди глубокаго военнаго затишья въ 73 году, пророчиль, что первые возстануть противь Турціи не Болары и не Греки, а Сербы. (Смотри Визант. и Славян. Глава 5-я; стран. 61-я Чтемій М. Об. Ист. и Древ.). Но психическій строй и бытовые оттінки. не посътивши самъ ни Княжества Сербскаго ни Босніи съ Герцеговиной, я должень быль угадывать лишь съ помощію своего рода индукціи. Напр., я не въриль въ религозность Сербовъ, я полагаль, что они въ дълъ личной въры должны быть непремънно слабъе Русскихъ и Грековъ. А безъ личной въры у многихъ людей въ высшей общественной средь той или другой націи можно ли разсчитывать долго и на правильную политику палаго народа? Конечно, нать; "интеллигенція" всегда можеть легко обмануть народъ или повести его рано или позано за собою, — такъ случилось въ Болгаріи, такъ позднее случилось и въ Сербіи.

Самъ я, говорю, не имъть случая личными, живыми впечатлъніями провърить моего предубъжденія противу Сербской націи въ церковномъ отношеніи; но воть почти въ то же самое время, когда я нашелъ, наконецъ, возможность, послъ множества затрудненій, отпечатать въ Чтеніяхъ мой трудъ "Визант. и Славян.", князь Влад. П. Мещерскій, возвратившись изъ Черняевскаго лагеря, издаль свою небольную книгу "Правда о Сербін". Эта книга дышетъ правдой, особенно для того, кто самъ дышаль воздухомъ Юго-Славянской религозности въ теченіе нъсколькихъ лъть.

Воть что сообщаеть намъ кн. Мещерскій.

Cmp. 90 u 91.

"Жизнь въ кофейняхъ или около кофеенъ есть жизнь всёхъ Бёл- градскихъ жителей съ утра до вечера

Цифры эти довольно краснорачивы".

Cmp. 345.

До прибытія внягини (нын'й королевы) Наталін ..., въ Б'йлград'й не знали, что значить ходить въ церковъ... "И не прошель годъ посл'й

ен прибытія въ Сербію, какъ люди стали ходить въ церковь: многія матери семейство стали обучать дотей своихо закону Божію...".

Cmp. 343.

"Княгиня Наталія, какъ изв'єстно русская, изъ фамиліи Кешко. Ея родина—Херсонская губернія".

Cmp. 220.

"О религіи онъ (т.-е. сельскій Сербъ) почти не имъеть понятія; перквей почти нъть, а священники скоръе повъренные въ дълахъ своихъ прихожанъ, чъмъ служители перкви".

Cmp. 199.

(Объ "интеллигенцін" Княжества).

"Вообще образование мъстное, выходящее изъ предъловъ низшаго, имъетъ раставвающее и обезанчивающее вліяніе на Сербскую молодежь..."

"Правительство Сербіи позаботилось не о томъ, чтобы высшее образованіе было серьезно, добросов'єстно и основано на начадахъ христіанскаго образованія, а о томъ, чтобы оно какъ можно скоръе прировняло массу культурнаго слоя къ вольнодумцамъ парижскихъ бульваровъ".

Кажется, изъ этихъ вратвихъ выписокъ ясно, какъ слабо религіозное чувство въ Сербін.

У внязя Мещерскаго есть и еще одно свъдъніе, которое подтверждаеть очень наглядно то, что я стараюсь доказать въ моей статьв; именно, что Русскіе вообще несрасненно религіозные своихъ Юго-Восточныхъ единовърцевъ; особенно Русскіе высшихъ классовъ сравнительно съ Юго-Славянами и Греками, по "европейски" обученными.

Воть оно, это свъдъніе (стр. 274).

"Огромную радость испытали при мнв русскіе въ Делиградв, когда прівхаль изъ Москвы хоръ Чудовскихъ пвичихъ и когда, на другой день послв ихъ прівзда, узнали тоже о прибытіи походной жельзной церкви изъ той же Москвы".

"Днемъ, послѣ обѣда, пѣвчіе, въ полномъ своемъ парадномъ облаченіи, явились въ домъ Черняева, выстроились, и послѣ представленія Черняеву, который принялъ ихъ самымъ ласковымъ и радушнымъ образомъ, запѣли "Отче нашъ" Бахметьевскимъ простымъ напѣвомъ".

"Едва они запали, какъ всами присутствовавшими овладало какоето прелестное настроеніе и слезы, — воть ужь непритворныя слезы, такъ и брызнули изъ глазъ у многихъ офицеровъ".

Неправда ли, что всё мы вёримъ этому, и всёхъ тёхъ изъ насъ, воторые заслуживають имени русскихъ людей, это даже и не удивляеть. Но еслибы миё сказали, что при звукахъ церковнаго пёнія, внезапно раздавшихся среди боеваго лагеря, заплакали офицеры Сербскіе, Черногорскіе, Болгарскіе или Афинскіе, я бы удивился и потому бы только не обрадовался до нельзя этому, что плохо бы этому разсказу повыриль... Не похоже!

Повторяю еще разъ: Русскій впечатлительные, чувствительные Грека въ дъль религіи; у Русскаго больше, чъмъ у Грека, исканія, томленія, любви, романтичности т.-е. религіозное чувство вообще глубже и сильные; Грекъ суще; но въ строго Православномъ смысль онъ церковные, попредъленные" русскаго. Что касается до Южнаго Славанина то онъ ни то, ни другое.

Именно Южному Славянину въ этомъ отношеніи слёдовало бы сказать: "ты не горячь и не колодень, — изблюю тя изъ усть моихъ!" Еслибы "изблевать" его была намъ какал-нибудь возможность... Но Южный Славянинь съ своей "буржуазностью" стоить на пути нашего будущаго и безъ его участія мы не можемъ идти далёе, и потому волей-неволей намъ нужно не отказываться отъ него, а стараться видоизмёнить претворить его, "нейтрализировать" какимъ-нибудь сильнымъ противоядіемъ его жалкую европейскую либеральность. Лучшаго же противоядія противъ нея пока нётъ, — какъ усиленіе Церковно-Православнаго дука, возвеличеніе Церкви, — иными словами Церковное единодушіе съ Греками.

#### III.

### О Ново-Греческой поэзіи.

Я не считаю себя въ правъ сказать, что я изучало Ново-Греческихъ стихотворцевъ; это слово "изучалъ" слишкомъ серьезно, чтобы его можно было употребить говоря о моемъ отрывочномъ знакомствъ съ этими стихотворцами по тамъ и сямъ попадавшимся мнъ сборникамъ; на истинно хорошее знаніе современнаго Эллинскаго языка я также не претендую; думаю только, что я "понимаю", надёюсь, что я "схватываю" духъ этой Ново-Греческой позвін и могу судить о сравнительныхъ достоинствахъ того или другаго изъ ея произведеній. Къ тому же, большинство Русскихъ вовсе съ ней незнакомо, и потому и не нашелъ нужнымъ черезъ излишнюю, "ученую" такъ сказать, къ себъ строгость отказываться отъ передачи впечатленій, которыя я вынесь и оть сообщенія выводовь, въ которымъ я пришелъ после десяти леть жизни среди христіанъ Турцін и свободной Эллады. Очеркъ мой быль уже окончень, когда въ 1874 году я пріобраль еще новый въ то время сборнивъ стихотвореній, изданный за годъ до этого въ Асинахъ, подъ заглавіемъ:-Носый Парнассь; различные лирические образим современной поэзіи.

Сборникъ этотъ подтвердилъ мои надежды на скорый поворотъ Ново-Греческой музы къ тому, более "реальному" романтизму, въ который вступила наша русская поэзія со временъ Пушкина. Я романтизмомъ реальнымъ называю такой романтизмъ, который переживается хотъ сколько-нибудь въ дъйствительной жизни самимъ авторомъ. Поэтъ въ періодъ реальнаго романтизма выучивается лучше своихъ предшественни-

ковъ находить въ самой жизни хотя бы и преходящее, но все-таки вполнъ достаточное удовлетворение своимъ эстетическимъ идеаламъ; выучивается дълать то, что повелъваеть Господь дълать Ангеламъ, въ прологъ Фауста:

> Doch ihr, die ächten Göttersöhne, Erfreut euch der lebendig reichen Schöne! Das Werdende, das ewig wirkt und lebt, Umfass'euch mit der Liebe holden Schranken, Und was in Schwankender Erscheinung Schwebt, Befestiget mit dauernden Gedanken!

(Вы-жь, дёти Божьяго избранья, Іюбуйтесь красотой созданья!.. Все, что въ бываньи движеть и живить; Пусть гранію объемлеть васъ любовной, И что въ явленьи призракомъ парить— Скръпляйте мыслью безусловной!

Перев. Фета).

Это возрастающее умънье поэтически понимать дъйствительность выражвется между прочимъ тъмъ, что поэть находить болье противъ прежняго личные, самобытные, назлядные оттънки, слова и обороты, соотвътствующе вполнъ и порывамъ его собственной фантазіи, требованіямъ его собственнаго вкуса и чувствамъ читателя.

Кромъ этого, собственно личнаго оттвика, въ періодъ возрастанія романтизма, поэты своимъ сердечнымъ чувствамъ выучиваются, быть можеть и невольно иногда, придавать черты мъстныя, національныя и современныя и, наконецъ, изображая жизнь чужую, иноземную или временъ прошедшихъ, изображають эту жизнь по своему, кладутъ на нее свою печать; печать личную, напіональную и печать своей эпохи.

Съ поэтами же, не дожившими до времени этого, болье реального романтизма, о которомъ я здёсь говорю, случается тоже самое, что бываеть съ начинающими, или очень молодыми поэтами; про этихъ стихотворцевъ ранней эпохи и молодого возраста можно одинаково сказать именно то, что сказаль Вальтеръ-Скотть про юношескія произведенія Вайрона "Часы досуга":— "Подобно всёмъ первымъ стихотвореніямъ очень молодыхъ людей, они ("Часы досуга") были написаны скорые подо вліннісмо того, что автору поправилось у другихъ, чымо всандствіе собственнаго личнаго вдохновенія". Слишкомъ общее что-то... даже и тогда, когда оно довольно хорошо исполнено и несомнённо прочувствовано, прожито общими психическими движеніями.

Для примъра намъ стоитъ вспомнить какое-нибудь изъ первоначальныхъ стихотвореній Жуковскаго, по формъ уже столь прекрасныхъ, и сравнить ихъ со зрълыми лирическими произведеніями Пушкина, постоя же Жус

ковскаго, послѣ вліянія Пушкина и, наконецъ, со стихами Тютчева, Фета, Ал. Толстаго, Майкова и Полонскаго.

Все становится и болбе мично, и болбе назлядно, и болбе національно, болбе мистно, пріобритая въ тоже время и боле всеобщее, болбе міровое значеніе, именно вслидствіе своей оригинальности и личной интензивности.

Мнѣ кажется, что Греческая поэзія въ 60-хъ и 70-хъ годахъ уже вступила въ тоть наилучшій періодъ романтическаго творчества, который наша русская поэзія переживала въ годахъ 30-хъ, 40-хъ и 50-хъ. У насъ въ 60-хъ годахъ поэзія начала падать; новыхъ, заслуживающихъ серьезнаго вниманія поэтовъ не явилось за это время вовсе, ибо хотя графъ Алексъй Толстой именно въ этихъ годахъ обнародовалъ лучшія свои произведенія, но самъ онъ по возрасту своему, по роду развитія, по духу принадлежить къ покольніямъ прежнимъ.

Теперь, за пятнадиать всего льть до окончанія XIX віка, у нась пробудилось какъ бы эстетическое раскаяніе; мы разочаровались въ надеждахъ нашихъ на "новыхъ" людей, которые дадуть міру или по крайней мірів Россіи ніто вовсе ужь особенное, ніто не бывалое и не слыханное на всіхъ поприщахъ.

У насъ-раскаяніе и возврать къ идеаламъ прошлаго; —у Грековъ, въроятно, теперь наибольшій разцвёть изящнаго вкуса и романтизма. Я говорю въроятно потому, что я уже десять лёть тому назадъ оставиль тё страны и никакихъ положительныхъ свёдёній о нихъ не имёю. Но ивто причины предполагать противоположное; для развитія поэзіи, между прочимъ, благопріятны не безпрестанныя войны и междоусобія, и не слишкомъ долгій міръ, а роздыхи посль сильныхъ политическихъ и боевыхъ потрясеній. Геронческая борьба за свободу Критянъ; глубокое національное потрясеніе во дни церковнаго разрыва съ Болгарами, и великія событія послёдней Восточной войны, въ которой Греки участія не принимали, но которая не могла не оставить въ сердцахъ ихъ сильныхъ и весьма разнообразныхъ слёдовъ, всего этого было достаточно—для того, чтобы ближнія по времени воспоминанія націи не были мелки, сухи и прозаичны и чтобы въ душахъ людей этой націи еще долго звучали напраженныя струны героизма и мечтательности.

Прибавлю еще и то, что черезъ воспитание Романо-Германскаго романтизма въ наше время—необходимо пройти даже и для того, чтобы отыскать въ себъ самыя сильнъйшія выраженія національнымъ залогамъ. А Греческіе поэты какъ видно изъ этого, теперь уже стараго, пожалуй, сборника "Новый Парнасъ" все лучше и лучше, все глубже и глубже начинають понимать старую Европу, Европу феодальную, романтическую, которую ихъ отцы и дъды такъ не любили и такъ не ясно понимали. Отцы и дъды нынъшнихъ Эллиновъ, не умъли ясно

отличить Европы — старой, цвётущей, столь блистательной и столь глубокой, отъ Европы новой, мёщанской и пошло-ученой... Большинству грамотныхъ единовёрцевъ нашихъ, нравилось и нравится, вёроятно, и теперь на Западё, именно то, что въ немъ хуже — демократическое равенство, конституціонная свобода, чрезмёрная книжностть и многожурнальность, капитализмъ, болёзненное развитіе торговли и промышленности, машины и т. п. ".

Именно то—что на этомъ Западъ все болъе и болъе стремится убить всякую поэзію жизни.

Въ стихотвореніяхъ: Венеція (Ахиллеса Парасхо); Ламартину (Алевсандра Византіоса); Одна зима въ Германіи, (Ангела Влахо); Версаль ( (Неоклиса Казази, пер. изъ Андрен Шенье); На мошло Лавальеръ (Харалампія Аннино). Конда-то (Клеона-Рангави) и др. я нахожу, наконецъ, признаки пониманія болье поэтическаго и болье полезнаго, чъмъ пониманіе мелочной книжности, демократіи и машинъ.

*Іонійскій матрось* (стихотвореніе Герасима Маврояни) можеть служить образцомъ реальнаго романтизма съ мъстными національными врасками.

У насъ, у Русскихъ, говорю я, теперь эстетическое раскаяніе и обращеніе къ идеаламъ еще недавняго прошлаго; у новыхъ Эллиновъ первые и весьма удачные шаги на пути романтической зрълости... Теченія различныя по исходной точкъ, сходныя по духу.

Итакъ, и съ этой точки зрвнія, т.-е. со стороны надеждъ на романтическое возрожденіе, сближеніе Русскихъ съ Греками па Босфорв и на берегахъ Эгейскаго моря могло бы быть плодотворно.

Говоря "сближеніе" я совсёмъ не имію въ виду непремінно одно *политическое* согласіе или одну національную дружбу. О, нівть! Это было бы слишкомъ наивно и поверхностно.

Дѣло вовсе не въ вѣчномъ согласіи и не въ постоянной дружбѣ; дѣло въ электризующемъ соприкосновеніи разнообразныхъ психическихъ элементовъ двухъ наиболье оригинальныхъ и сильныхъ духомъ націй Православнаю Востока, двухъ націй Церковно-связанныхъ неразрывно, національно - почти враждебныхъ въ иныя минуты ихъ исторической жизни.

Гармонія—или прекрасное и высокое въ самой жизни—не есть плодъ въчно-мирной солидарности, а есть лишь образо или отражение сложнаго и поэтическаго процесса жизни, въ которой есть мѣсто всему: и антагонизму и солидарности. Надо, чтобъ составныя начала цѣльнаго историческаго явленія, были изящны и могучи—тогда будеть и то, что называется высшей гармоніей. Дорогь не вѣчный мирь на землѣ, а искреннее примиреніе послѣ страстной борьбы и глубокій отдыхъ въ мужественномъ ожиданіи новыхъ препятствій и новыхъ опасностей, закаляющихъ дукъ нашъ!

# мои воспоминанія о оракіи.

(Русск. Въст. 1879 г.)

## ОДНА ТЛАВА (V-я) ИЗЪ СТАТЬИ

# MON BOCHOMNHAHIA O OPARIN.

## Примъчание 1885 года.

Я выдёлиль почти всю пятую главу изъ этихъ консульскихъ "Воспоминаній" моихъ потому, что мнё показалось, будто я никогда въ другихъ моихъ статьяхъ такъ отчетливо не опредёлилъ разницу въ отношеніяхъ русской политики къ Болгарамъ и Грекамъ.

«Я думаю, что это вратвое опредъленіе можеть дополнить все предъидущее, состоящее изъ общихъ взглядовъ, и послужить какъ бы предисловіемъ къ остальнымъ мелкимъ статьямъ, въ которыхъ идетъ дъло о разныхъ частностихъ и новыхъ случаяхъ въ развитіи тъхъ же вопросовъ Восточнаго и Церковнаго Греко-Славянскаго.

Aem.

Оракія и южная Македонія— двіз области Европейской Турціи, наиболів Босфору и Царыраду сосліднія, чрезвычайно важны для насъ. Оніз важны не только сосіндствомъ этимъ, но еще и тімъ, что обіз страны эти смишанныя; оніз не чисто болгарскія, какъ Дунайская Волгарія и какъ сізверная Македонія, и не чисто греческія, какъ Критъ или Эпиро-Оессалійскіе округи. Каждая по своему, эти двіз націи, Греческая и Болгарская, чрезвычайно важны для насъ. По многимъ причинамъ, какъ историческимъ, такъ и географическимъ, Болгары и Греки важніве для насъ Сербскаго племени. Я перечислю здізсь нізкоторыя изъ этихъ причинъ.

Болгары были до послёдняго времени самое отсталое, сиротствующее, такъ свазать, илемя изъ всёхъ христіанскихъ пародовъ, подвластныхъ Турціи; они были есп емпести подъ властію султана: начиная отъ границъ Сербіи, отъ окрестностей Солуня и Св. Авонской горы, отъ нижняго Дуная и до послёднихъ болгарскихъ селъ у вороть самаго Царьграда. Изъ среды Болгарскаго народа не выдёлился еще тогда никакой свободный центръ національно-государственнаго притяженія, какъ вы-

дълились Аонны со свободною Элладой изъ среды четырехъ, пяти милліоновъ Грековъ, какъ выдёлилась Сербія съ Бёлградомъ и Черногорія изъ сербскихъ провинцій, подвластныхъ Туркамъ. Для самихъ Болгаръ это, вазалось, было хуже; но для общей славянской политики на Востокъ. для общихъ интересовъ славянства, естественнымъ вождемъ котораго должна была, рано или поздно, явиться Россія, была въ этомъ обстоятельствъ и нъкоторая выгода. Эти самобытные, европензованные центры, подобные Аеннамъ и Бълграду, гораздо легче поддавались всъмъ западныме въяніяме и могли нередко (какъ мы видели это въ последнихъ событіяхъ) уклоняться оть столь естественнаго и для Сербовъ, и для Эллиновъ согласія и союза съ Россіей. Во время трехлітней борьбы на островъ Критъ, когда всъ почти греческія партін были за Россію н когда Россія могла свободно обнаружить свое сочувствіе Грекамъ въ предвлахъ чистаго грецизма, со славянскимъ элементомъ на этомъ прекрасномъ островъ не смъщаннаго, въ это время пламенныхъ греко-русскихъ сочувствій, Сербы обманывали и Грековъ, и Русскихъ. Объщан союзь съ Грепіей, угрожая Турпін войною въ соединенін даже съ грозною Черногоріей, Сербское правительство подъ рукою вело въ то же время переговоры объ очищени врвпостей, находившихся еще въ то времи въ рукахъ Турокъ, на территоріи Сербскаго княжества. Разумъстся, и Англія, и Франція, и Австрія всь были тогда за одно въ содвиствін Сербін на поприщь этой двойной дипломатической игры. Турки очистили кръпости и геройское населеніе Крита сложило оружіе на обагренную кровью своей родную землю!...

Что, въ свою очередь, дълало Асинское правительство, какъ оно долго сдерживало естественныя стремленія греческихъ населеній Крита, Оссаліи, Эпира и Македоніи, какъ оно интриговало противъ Славянъ и Россіи. — это изв'ястно всёмъ.

Надо, впрочемъ, помнить при этомъ одно; что не Греки только, но и Юго-Славане точно также "льстивы до сего дня"; помнить это надо не для того, чтобъ отказываться отъ нихъ, избави Боже! — да это и невозможно, — а въ видахъ собственнаго, весьма темнаго, можетъ быть, будущаго, чтобы знать истину, чтобы знать хорошо тъ условія, при которыхъ мы должны постоянно и неотвратимо дъйствовать на ту среду, на которую намъ приходится вліять.

Итавъ, я свазалъ, что политическая беззащитность Болгаръ, ихъ силошная зависимость отъ Туровъ, ихъ отсталость во всёхъ почти отношеніяхъ, ихъ географическое въ намъ и по Черному морю, и по нижнему Дунаю сосёдство, отсутствіе собственной независимой, или хотя бы вассальнной \*) столицы, отсутствіе собственныхъ высшихъ школъ и сравнительная малочисленность школъ народныхъ,— все это дёлало

<sup>\*)</sup> Писано въ 78-79 гг. и о прошлихъ обстоятельствахъ. Авт. 1885 г.

болгарскую народность (превосходящую притомъ же не только Сербовъ, но и Грековъ численностью) въ высшей степени важнымъ, и вийсть съ тъмъ, при нъкоторыхъ условіяхъ весьма доступнымъ для насъ элементомъ. Болгары были ближе къ намъ всёхъ другихъ православныхъ племенъ Востока, потому что они были политически неопредъленнъе въ то время, потому что враждебнымъ намъ силамъ не за что, такъ сказать, было у нихъ ухватиться. Не было правительства, хотя бы вассальнаго; не было Ристичей, Трикупи, Николичей, Деліяни, облеченныхъ правомъ писать ноты, заключать союзы, объявлять войну и вообще "trancher du potentat" даже съ единовърною и всёхъ ихъ вскормившею своею кровью Россіей.

Русская политика могла бы въ Болгарін прямо перешагнуть отъ раздачи богослужебныхъ книгъ и первовныхъ облаченій, отъ воспитанія юношей-Болгаръ въ русскихъ училищахъ, отъ пособій народнымъ школамъ, отъ хлопотъ по образованию независимой болгарской церкви въ какой-нибудь весьма реальной, придически опредпленной связи съ Болгарскимъ княжествомъ или царствомъ. Сдълать его, напримъръ, вассальнымъ, поставить его въ нъкоторую зависимость отъ своей короны для общей пользы, или придумать иную форму единенія, которая послужила бы врасугольнымъ камнемъ и образцомъ для будущаго восточно-православнаго союза, котораго никакія усилія западныхъ враговъ нашихъ не отвратять, если только мы сами не погубимь вакою-нибудь неумъстною въ политивъ "честностью" и нашей собственной, и всеславянской, и всехристіанской будущности!... Ни всеславянскій союзь съ Россіей во главів, въ воторый вошли бы исключительно одии Славяне, ни болъе естественный и болье сильный великій восточный союзь, частями котораго стали бы volens-nolens и Румыны, и Греви, и Армяне, вследствіе племенной и политической черезполосности Востока, ни та, ни другая конфедерація немыслима безь союзной столицы въ Парырадь. Это понимать обязанъ всякій Русскій; это знають государственные люди Запада и оттого-то они противуполагають, насколько могуть, свое veto каждому естественному движенію нашему на юго-востокъ. "Зав'ящаніе Петра можеть быть и ложно, сказаль мнв однажды одинь европеець; но сочинитель его быль великій пророкъ". "Если такъ, отвічаль я, то Западъ ничего не сдълаетъ и славянство выждетъ свою минуту". "Западъ до конца долженъ исполнять свой долгь и свое назначеніе", возразиль мой собесвлинкъ.

Этотъ врагь другими словами повторяль то же, что сказаль другь Россіи, Э. С., своею притчей о черепахі \*).

<sup>\*)</sup> Помню, почти въ первые дни моего водворенія въ Адріанополів, въ 64-мъ году, я, сділаль одну грубую формальную ошибку. Одниь русскій подданный подаль мий прошеніе на греческаго подданнаго. Я воспользовался читанным мною въ разныхъ Guides Consulaires и т. п. и сказаль драгоману нашему Э. С.

Но если это такъ, если при самомъ искреннемъ, напримъръ, удалении русскихъ правительственныхъ лицъ того или другаго періода отъ мысли завладъть Босфоромъ,—судьба Россіи, ея роковой ростъ, которому невозможно положить предъловъ до тъхъ поръ, пока она не исполнить своего назначенія, ея религіозныя преданія, ея коммерческіе интересы, то-есть и самыя идеальныя, и самыя, такъ сказать, грубыя ея побужденія влекуть эту съверную націю къ неизбижному завладънію Босфоромъ, то кто же какъ не Болгары являлись до сихъ поръ самыми

- Это еще разъ мий доказиваетъ, какъ я правъ, когда, глядя на русскихъ консуловъ, думаю, что Россія посилаетъ ихъ вовсе не для такихъ пустяковъ, какъ всё эти тяжби нашихъ лавочниковъ и судебныя коммиссіи. Я не видаль еще ни одного Русскаго, которий бы прійхаль сюда, уже знакомый съ торговыми и тяжебными ділами Востока; но за то ни Англичане, ни Французы, ни Австрійцы не могуть сравниться съ русскими чиновниками въ серьезнихъ вопросахъ высшей политики... Внучиться этимъ мелочамъ недолго и ошибиться въ нихъ не біда. Но надо, чтобы слава нашею флага греміла, вотъ ціль... И она гремить. У насъ старые люди сравниваютъ Россію съ черепахой. Черепаха хочетъ напиться въ ручьй и идетъ къ нему тихо. Вдругъ слышить—топочутъ ломади, кричать люди у ручья... Она сейчасъ и голову и ноги спрятала; она уже не хочеть пить. Утихъ шумъ, черепаха опять приближается... И она все-таки выберетъ часъ свой и дойдетъ до ручья. Ручей это, понимаете, Босфоръ. А шумять Европейцы. Вотъ что нужно... и Россія такихъ консуловь посылаеть, какіе для этого нужны, а не для пустяковъ.
  - Не знаю, отвічаль я, въ народі нашемь есть какія-то смутния чувства чего-то подобнаго; но могу вась увірнть, что правительство наше не заявляеть такакі видовь на Константинополь.
  - Конечно, возразиль Э. С., вы обязаны такъ говорить. Это дипломатія, почто у ручья все еще шумить Европа.
  - Нать, право, продолжаль я, говорю вамъ искренио. Мей-то самому, признаюсь вамъ, очень нравится ваша басня о *черепакт*ь этой. Только я совершенную правду говорю вамъ, что правительство наше кажется объ этомъ не думаетъ. По крайней марф, я не слихаль.
  - И это дипломатія хорошая, что вы такъ просто и такъ искренно говорите... сказаль упрямый Э. С., И черепаха дойдеть до ручья непремънко!...

Я засміняся и больше не спориль... На Востові невозможно ни друзей, ни врагові наших разубіднть въ томъ, что главная ціль всей политики нашей есть засваються Царырадомь. Надо помнить это; надо помнить, что какъ би ми ни били безкористии, никто нашему безкористию не повіреть и всі будуть дійствовать противь насъ какъ будто би наши только подозріваемие замисли доказани били какъ несомнівний фактъ. О мудрости и дальновидности нашей политики составилось везді такое выгодное понятіе по примърамь прежняю, что никто и не можеть вірить будто би ми въ самомъ ділі наивни, будто би ми слешкомъ ужь простодушно дорожить общественнить мейність Запада и т. п... (Изъ той же статьи Русскаю Вистимка).

<sup>—</sup> Что же, недо наиъ смёшанную судебную коммиссію назначить?

Лукавий Э. С. изсколько времени молча смотрёль на меня и потомъ, радостно улибаясь, сказаль: "какъ прикажете!.."

Чему же вы улибаетесь такъ выразительно? спросиль я, немного смущаясь въ сердцъ.

Объяснивъ, что надо препроводить бумагу истца въ консульство отвётчика и что не миъ въ этомъ случат, а греческому консулу надо режать, Э. С. прибавилъ:

естественными союзниками Россіи въ этомъ предначертанномъ исторіей теченіи?

Болгары единовърные (я не говорю одноплеменные, ибо и Полякъ одноплемененъ намъ), Болгары юридически необособленые, какъ обособлены Греки, Румыны и Сербы княжества, конституціями и вздорными министерскими вризисами, еще не избалованные Болгары, разселенные сплошь оть нашихъ границъ (то-есть отъ Нижняю Дуная) до самыхъ воротъ Царырада, отсталые, но съ проснувшимся уже сознаніемъ своихъ національныхъ и гражданскихъ правъ, эти Болгары поставлены были самою исторіей въ-положеніе аванпостовъ славянства на завътномъ пути его развитія!..

Итакъ, вотъ огромное значеніе Болгаръ для Россіи и для всего славянства... Болгары и тогда, когда я прібхаль во Оракію, казались въ Турціи самою удобною почвой для нашего двиствія; они были самыми подручными союзниками нашими въ дёлё нашего призванія.

Но если такъ, если всѣ условія политическія, религіозныя и географическія (особенно—географическія) соединились, чтобы сдѣлать Болгаръ наиболѣе намъ родственными и доступными, то Греки, въ значительномъ количествѣ разселенные, не только по ближайшимъ къ морю и къ Царъграду городамъ Оракіи, но и по селамъ въ южной части этой области, Греки, надменные своимъ прошедшимъ, претендующіе издавна сами завладѣть Босфоромъ и дѣйствительно имѣющіе на то болѣе всѣхъ не-славянскихъ и болѣе всѣхъ западныхъ націй право, Греки должны быть самыми опасными соперниками нашими, самыми явными и непримиримыми намъ врагами...

Да, отчасти такъ; отчасти совсвиъ не такъ. Исторія греко-русских отношеній сложилась совсвиъ иначе, и долгое время православные (по преимуществу, такъ сказать, православные) Греки были самыми пламенными, самыми полезными нашими союзниками въ нашей политикъ на Востокъ.

Признаюсь, мий было бы скучно и обременительно говорить въ этихъ запискахъ подробно о такой исторической азбукй!.. Мий хотйлось бы поскорйе перейти къ настоящей моей задачй, къ изображению той эпохи, въ которую я прійхаль во Фракію\*); но, къ изумленію моему, и въ самой образованной части нашей публики замічаль изъ разговоровь и газетныхъ статей такое поверхностное и легкомысленное пониманіе восточныхъ діль, что нельзя не остановиться здісь и не сказаль и о Грекахъ по крайней мірт столько же, сколько я сказаль о Болгарахъ. Изъ уваженія къ читателямъ моимъ (и отчасти, можеть быть, изъ потворства собственной моей ліни), я постараюсь быть краткимъ настолько, чтобы не вредить ясности въ изложеніи этого важнаго вопроса.

<sup>\*)</sup> То-есть —20 льть тому назадь: въ 64-мъ году. Авт.

Принципъ, во ния котораго мы всегда вившивались въ дела Востока, былъ не племенной, а впроисповидный.

Православіе, единов врчество наше съ христіанскимъ населеніемъ Турпін, давало издавна дійствіямь нашимь вь этой страні такую тверлую точку опоры, которой не имъла ни одна держава иновърнаго Запала. Всё другія державы действують на Востоке почти исключительно однимъ внёшнимъ, механическимъ, такъ сказать, давленіемъ, своею военною или коммерческою селой, различною въ своей степени, смотря по напін, которая ее одинстворяєть; только одна Россія поставлена віроисповеднымъ началомъ совсемъ въ иныя условія: она связана преданіями, върой своего народа съ редигіозною сущностью техъ небольшихъ христіанскихъ націй, которыя входять въ составъ уже съ прошлаго въка разстроенной и разрушающейся Оттоманской имперіи. Только для русской политики на Востокъ возможно было до послъдняго времени счастливое сочетаніе преданій съ надеждами, религіознаго охраненія съ движеніемъ впередъ, напіональности съ вірой, святыни древности съ возбуждающими вѣяніями современной подвижности. Русскіе консулы послѣ врымской неудачи стали во многихъ отношеніяхъ и во многихъ областяхъ Турцін сильнюе прежняю (это будеть видно дальше изъ разсказовъ монхъ). Тамъ, гав этого не было, виноваты были лица, ихъ бездарность, ихъ равнодушіе, ихъ, просто говоря, глупость, а не настроеніе населеній и не тв нравственныя силы, которыми русскій чиновникъ могъ бы располагать. После Седана французскіе чиновники, дотоле столь грозные, шумные, драчанные даже больше всехъ другихъ вонсудовъ \*), стали вдругъ едва заметны; какъ только уменьшилась вера въ военное могушество Франціи, такъ и политическое значеніе ся пало до-нельзя. Русскіе (разум'я ется, тіз изъ нихъ, повторяю, которыхъ позволительно было держать на коронной службів) и послів неудачь оставались вліятельны, благодаря органической связи единоверія.

Итакъ, если православіе гораздо больше чёмъ племя придавало всегда столько жизни восточной политикі нашей, то не важніве ли всёхъ христіанскихъ націй, самой ли Турціи или вассальныхъ и сосівднихъ ей странъ, именно та нація, въ которой православныя краски чуще, чъмъ у встать другихъ? Не въ томъ ли народів надо преимущественно намъ искать всякаго рода опоры, въ которомъ глубже накопленіе православныхъ силъ, этихъ реальныхъ и вовсе не мечтательныхъ силъ до сихъ поръ еще и у насъ столь могучихъ? Не съ тою ли изъ христіанскихъ націй Востока намъ слідовало по преимуществу дружить и сблизиться, въ которой наши собственныя священныя преданія крівпе и ярче выражены, чёмъ въ другихъ?

<sup>\*)</sup> См. г. Бреше въ моемъ Одиссею Полилроніадесь. Это върное изображеніе французскиго консула времени Наполеона III. Авт.

Если Болгары, какъ говорнять я выше, были важиве для насъ и Румыновъ, и Сербовъ, и Грековъ, вследствие своей политической и культурной бъдности и большей доступности, то Греки, съ другой стороны, были не менъе важны для насъ по совершенно противуположной причинъ. -- по причинъ наибольшей выразительности у нихъ всёхъ тёхъ силь, которыя у Болгарь сравнительно слабы. Греви насъ окрестили. Конечно, это было очень давно, но стоить только вспомнить простую вещь, стоить вспомнить, что въ рукахъ Грековъ святыни Іерусалима, гдь 1060рять сами камни, Авонская гора, гдь и въ наше время можно очень скоро и съ удовольствиемъ забыть, что живешь въ такъ называемой Европъ и въ такъ называемомъ XIX въкъ; надо вспомнить, что въ рукахъ Гревовъ суровыя пустыни Синая и четыре патріаршіе престола; надо вспомнить, что лучшія преданія нашихъ монашескихъ обителей по преимуществу перешли оттуда; надо вспомнить, что народъ нашъ только вчера узналь, что есть на свёте Сербы и Болгары, и что если шли иные изъ простолюдиновъ сражаться въ Сербію и Болгарію для спасенія души, то это лишь потому, что эти Сербы и Болгары были православные, что въ умв народа мысль объ этихъ православныхъ людяхъ дальняго Востока, гнетомыхъ и избиваемыхъ иноверцами тесно связана съ чтеніемъ и разсказами объ этихъ самых в святых в мъстах. объ Асонъ, Герусалимъ и Синаъ, которые всъ греческаго духа и въ греческих рукахъ:.. Самъ Царьградъ, этотъ нынъ турецкій, торговый полуевропейскій Константинополь, въ глазахъ нашего народа есть Царьградъ священный, Царьградъ Св. Равноапостольнаго Царя Константина, городъ Св. Софін, городъ Вселеновихъ Соборовъ, святое тоже ивсто. лиць временно оскверненное Агарянами... Да и не только простой народъ, а прямо сважу, чъмъ тъснъе въ мыслащемъ Русскомъ человъкъ уживается общая образованность нашего времени съ православною върой, чемъ искрение живеть онъ сердцемъ и душой своею въ церкви н съ церковью", твиъ живве, глубже, неизмвинве убъждается въ слвдующихъ, конечно, не новыхъ, но къ несчастію недостаточно повторяемыхъ правилахъ: 1) Что никто еще до сихъ поръ не видаль долюевымых государствъ, построенныхъ не на мистическомъ основани, а на однихъ экономическихъ или юридическихъ условіяхъ. Когда такое государство, какъ Соединенные Штаты, довольно близко подходящее къ этому последнему идеалу, проживеть, не разлагаясь и не измёняя вовсе форму своего правленія, хоть пять віжовь, тогда его можно будеть ставить въ примъръ; а пока этой республикъ еще едва сто лътъ, она въ примъръ не годится. 2) И еслибы новыя вакія-нибудь государства будущаго и оказались способными вовсе отдёлять "profanum" отъ "sacrum" \*), то изъ этого не следуеть, чтобы такимъ старымъ государ-

<sup>\*)</sup> Ha domo m?

ствамъ, какова, напримеръ, тысячелетняя (или котя восьмисотлетняя, если считать съ врешенія Владиніра) Россія, подобные опыты надъ собою не были губительны. Франція въ конці прошлаго віна казнила священниковъ, закрывала монастыри и храмы, объявляла культъ разума, а потомъ принуждена была не разъ опять обращать взоры свои въ Риму и, очень можеть быть, была бы еще въ несравненно худшемъ положеніи, еслиби католическія чувства и католическая политика въ ней совершенно были бы забыты и безсильны. На клерикаловъ всё почти нападають, но никто еще Франціи безъ влерикаловъ не видаль. Была ли бы она безъ нихъ хоть десять лить возможна? Не разрушилась ли бы она немедленно? Это вопросъ; для меня, даже и не вопросъ... 3) Если православіе, эта могучая реальная сила русской жизни, это знамя, подъ которымъ мы одержали столько побъдъ и покорили столько враговъ, до сихъ поръ у насъ дъйствительно, если это православіе намъ необходимо, то надо же помнить, что политика, основанная на вероисповедномъ начале, невозножна безь сердечных мистических вырованій, которыми какь орудіємь эта механика политическия должна пользоваться. Надо помнить наже, что чемъ искрениве мистицизмъ многихъ и многихъ отдельныхъ лиць, темъ удачнъе и удобиве самая мудрая, спокойная, даже если хотите, самая дукавая политика пёлаго. Безъ искренности католицивма, мапримеръ, большинства Французовъ XVII века невозможна была бы глубокая, великая и очень хитрая политика Ришелье. Изевстная стенень лукавства въ политикъ, замъчу, есть обязанность; ибо политика есть дёло механическое; это есть ничто иное какъ естественная взаимная пондерація общественно-государственных силь... Старомосковскіе князья и бояре наши были всё очень искренные православные люди и, вибств съ твиъ, очень дукавые и очень искусные политиви... 4) Если это мистическое, сердечное православіе, къ политив'в само по себ'в въ своей искренности равнодушное \*), но именно вследствіе этой искренности своей, для успъшнаго веденія внъшней политики въ тяжелое бремя столь необходимое, если оно для Россіи такъ важно, то не должны ли мы страшиться всего, что охлаждаеть къ нему общество и народъ, всего, что нарушаеть мирь церкви, что затрудняеть общение между отдёльными національными церевами, входящими въ составъ православной семьи. Не должны ли мы дорожить невыразимо и пламенно всемь темь, что усиливаеть вліяніе духовенства на народъ? Монастыри, напримірь,

<sup>\*)</sup> Что понимаеть въ Восточномъ вопрост, напримеръ, набожная московская купчиха? Или какое дело до политики собственно нашему јерусалнискому поклоненку? И даже образованный, благовоспитанный русскій помещикъ если вздумаеть, по какому-либо сердечному томленію, посётить монастирь, не будеть заботиться о международнихъ отношеніяхъ. Но именно вследствіе того, что все эти люди искрении въсвоихъ религіознихъ чувствахъ, искрении точно также какъ болгарскій земледелецъ, критскій паликаръ и афонскій монахъ, и вёрують въ то же, во что вёрують эти последніе, наша связь съ Греко-Славянскимъ Востокомъ такъ глубока и пераврийна.

вліяють на общество больше, чемь самые лучшіе представители белаго духовенства, не могушіе, по семейному положенію своему и слишкома обыкновенному, котя и честному образу жизни, такъ отвлекать помыслы паствы отъ житейскихъ мелочей, какъ можеть отвлечь одинъ хорошій духовнивъ въ Оптиной пустыни или на Валаамъ, какъ можеть дъйствовать одинь асонскій отщельникь, удалившійся вы нещеру!.. Сколько косвенной, -незамътной прямо пользы дълають Русскому народу пять, шесть каких-нибудь намь, считающимся образованными, Русскимь, и неизвъстнихь. Грековь и Больарь, поселившихся въ ужасных разсълинахъ или въ пустынныхъ хижинахъ Авонской юры. Объ этихъ авонскихъ пустынникахъ (объ отцъ Даніиль-Грекь, объ отцъ Василів-Болгаринь и подобныхъ имъ) доходять вфриме слухи и описанія какъ печатныя, такъ и путемъ частныхъ писемъ и разсказовъ до русскихъ монастырей; слухи и описанія эти укрыпляють нашихь монаховь; образь этихь не-**ДИССЕНКЪ СВЯТЫХЪ ЛЮДЕЙ, КОТОДЫХЪ DVCCEIE ПОКЛОННИКИ ВИДЯТЪ ХОТЬ НА** этомъ турецвомъ Востовъ, восхищаетъ и утвінаетъ ихъ.

Поэтому-то, когда я говорю православіе, я говорю духовенство; когда я говорю духовенство, я подразум'ваю монастыри; когда я говорю монастыри, я вспоминаю о Святыхъ Містахъ; когда я вспоминаю о Святыхъ Містахъ; когда я вспоминаю о Святыхъ Містахъ; когда я вспоминаю о Святыхъ Містахъ Містахъ, я невольно съ поразительною ясностью вижу, какъ важна для насъ роль греческаго духовенства, преобладающаго въ этихъ Святыхъ Містахъ, владнющаго ими... Я не говорю объ эллинизив. Самъ по себъ, авинскій эллинизмъ не заслуживаетъ никакого особаго, выходящаго изъ ряда вниманія; эллинизмъ авинскій для русскихъ долженъ быть важенъ лишь настолько, насколько онъ носитель восточнаго православія. Отділять эти два начала возможно не только въ умі, но и во многихъ случаяхъ на практикъ; и дипломатія наша если не всегда, то очень долго и очень успівшно уміла прежде это ділать.

Воть что я хотель сказать здёсь и сказаль, конечно, очень бёгло и кратко о Грекахъ. Воть ихъ важность для насъ, воть почему Оракія, какъ главный и спорный пунктъ между Болгарами и Греками, тоесть между двумя христіанскими націями Турціи, одинаково для насъ пужными и дорогими, есть очень важная для насъ область. Чуть ли не самая важная, если разсматривать вопросъ съ той точки зрёнія, съ которой я разсматриваль его здёсь и съ которой (не знаю какъ теперь?) разсматривало его само министерство. Оно постоянно и строго внушало намъ умфренность и примиряющій духъ.

Конечно, когда и прівхаль туда въ первый разъ, и не могъ понимать все такъ исно, какъ понимаю теперь, но, въ общихъ чертахъ, вопросъ и тогда быль бы понятенъ для всякаго русскаго чиновника, которому бы и не удалось, какъ мив, прочесть какую-нибудь сотню или болье консульскихъ донесеній еще въ Петербургв. Я поздиве поговорю о крайностяхъ какъ вздорной эллинской "Великой Иден", такъ и болгарскаго племеннаго радикализма.

# ХРАМЪ И ЦЕРКОВЬ.

(Гражданинъ, 1878 года)

## ХРАМЪ И ЦЕРКОВЬ.

Ī.

Многимъ руссвимъ непріятно разстаться съ любимой мыслью о славномъ мирѣ, заключенномъ въ стѣнахъ самаго Царьграда, даже и въ томъ случаѣ, если общія условія европейской политики приведуть насъ въ соглашенію съ Турціей. И въ этомъ случаѣ естественно ждать какойнибудь такой комбинаціи, которая поставила бы Константинополь и оба пролива въ зависимость отъ насъ, хотя бы и косвечную, но все-таки прочную по самой силѣ обстоятельствъ.

Какъ и всегда случается въ истинно великихъ и роковыхъ историческихъ событіяхъ, живое чувство сердца и мечты возбужденнаго патріотизма совпадають въ безсознательныхъ стремленіяхъ своихъ съ самымъ върнымъ, спокойнымъ и дальновиднымъ политическимъ разсчетомъ.

Очень многимъ утвшительно было бы читать и слышать о торжественномъ шествіи нашихъ победныхъ дружинъ съ музывой и развернутыми знаменами по пестрымъ улицамъ Стамбула, великолепнаго даже въ неопрятности своей.

Это нравственная потребность внёшняго осязательнаго тріумфа — вовсе даже не шовинизмъ. Глупое слово шовинизмъ, выдуманное миролюбивыми либералами, приложимо разв'я только въ французскому честолюбію, искавшему лишь славы для славы безъ всякаго практическаго результата.

Россія на Востов'й им'йетъ реальную почву дійствія: у Россіи есть правтическое въ этихъ странахъ назначеніе, невыразнио богатое положительнымъ содержаніемъ и потому-то, віроятно, всі дійствительные результаты нынішней блистательной войны уже и теперь превзошли далеко ті убогіе замыслы, съ которыми мы въ ней приступали изъ смиренія, не столько христіанскаго, сколько либерально-европейскаю... (а это огромная разница).

И теперь... теперь... какъ страшно подумать, что нѣчто самое существенное для насъ ускользнеть опять изъ нашихъ рукъ! Самое существенное-это Царыградъ и проливы.

Мы должны понять, что это-то и есть для нась и для прочной организаціи всего восточно-христіанскаго міра самое существенное уже изь одного того, что именно этот пункть считается на Запада затромавающимь обще-европейскіе интересы... Что же изь этого сліднуеть, еслибы даже и такъ? Римъ несравненно болье еще чыть Царьградь всемірный городь, ибо ныть ни одного почти государства на всемь земномь шарь, куда бы Ватикань не простираль своего духовнаго вліянія черезь посредство множества людей, исповыдывающихь католическую выру. И несмотря на это, слабая Италія нашла возможнымь сдылать Римъ своей столицей, тогда какъ объ обращеніи Царьграда вь центрь великорусской жизни не можеть быть теперь и рычи.

Строго говоря, настоятельный вопросъ—не столько даже въ удаленіи самихъ турокъ, сколько въ непремѣнномъ уничтоженіи враждебнаго намъ и губительнаго для единовѣрцевъ нашихъ—нестерпимаго европейскаю на турокъ давленія.

Иметь дело съ самими турками было бы намъ возможно, еслибы Турція была посамобытнее относительно Запада и еслибы на почве ея не разыгрывались бы такъ свободно и безстыдно западные интриги и подкопы. Мы испытали это и въ кандійскихъ делахъ и въ столь печальной для православнаго чувства греко-болгарской распре...

Была эпоха какого-то роздыха и далеко, впрочемъ, неполнаго для насъ улучшенія,—это промежутокъ времени отъ конца Критскаго возстанія и до Герцеговинскихъ дѣлъ (отъ 1869 до 1875 года). Почему же въ это время было легче жить и христіанамъ если не по всей имперіи, то во многихъ ея областяхъ? Потому именно, что Турція находилась подъ нашимъ вліяніемъ... И что же? чѣмъ кончилось все это?—Умерщъменіемъ султана Абдулъ-Азиса, который намъ благопріятствоваль, и болгарскими, давно уже неслыханными въ Турціи, ужасами... Кто же знавомый съ той страной сомнѣвается, что и въ томъ и въ другомъ политическомъ преступленіи участвовала рука сэра Генри Элліота, который даже лично, повидимому, до бѣшенства завидовалъ дъятельности ченерала Инатьева и его огромному вліянію на несчастнаго султана!.

Злоба личнаго безсилія въ англійскомъ послів совпала на этотъ разъ съ извістными всему міру государственными претензіями Великобританіи, —претензіями, которымъ давно пора положить конецъ.

Такъ или иначе, раньше или немного поздне, Царьградъ долженъ подпасть подъ наше непосредственное вліяніе... Иначе лучше было бы и не вести войны, лучше бы даже и христіанъ не пріучать возлагать на насъ неосуществимыя никогда надежды.

И въ русскомъ обществъ, жаждущемъ хотя бы временнаго занятія оттоманской столицы, я сказалъ уже —върный политическій инстинктъ согласуется на этотъ разъ прекрасно съ чувствомъ военной чести, съ

любовью къ святынъ народныхъ преданій, съ законными требованіями нравственнаго, полнаго торжества.

Въ Москвъ многіе основательно думають, что во всей Европъ есть только одинъ голосъ, долженствующій имъть для насъ въсъ и внушать намъ уваженіе—это голосъ Германіи.

Остальныя мивнія можно брать въ разсчеть лишь изъ одной вившней ввжливости, ни къ чему не обязывающей.

И нъть разумной жертвы (такъ думають у насъ здъсь многіе), которой нельзя было бы принести Германіи на безполезномъ и отвратительномъ Съверо-Западъ нашемъ, лишь бы этой цъной купить себъ спокойное господство на Юго-Востокъ, полномъ будущности и неистощимыхъ, какъ вещественныхъ, такъ и духовныхъ богатствъ.

Балтійское море все равно погибло для насъ. Выкодъ изъ него—въ рукахъ Германіи, и ей ничего не стоить въ удобную минуту создать два Гибралтара на двухъ скандинавскихъ оконечностихъ.

И чёмъ больше мы дорожимъ долговечной дружбой, столь выгодной для обенхъ сторонъ, тёмъ серьезнее мы должны съ нашей стороны заблаговременно позаботиться о другомъ для насъ исходе, о другомъ направлени интересовъ нашихъ, чтобы избёгнуть всякаго повода къ столкновению даже и въ далекомъ будущемъ.

Нельзя ифрять государственныя дфла только завтрашнимъ днемъ.

Вотъ почему я говорю, что народное чувство, на этотъ разъ вполнъ, хотя и безсознательно, согласуется съ государственнымъ значениемъ великаго вопроса о движени на Царьградъ.

Вудемъ надъяться, что исторія, что сама жизнь опять вынудять насъ сдёлать еще одинъ шагъ,—можетъ быть самый главный.

Но гдѣ бы и какъ бы ни были подписаны условія мира, очень многіе въ Москвѣ выражають желаніе \*), чтобы въ числѣ требованій нашихъ отъ Порты было бы одно настоятельное, касающееся возвращенія христіанамъ если не всѣхъ, то тѣхъ изъ православныхъ храмовъ, которые обращены завоевателями въ мусульманскія мечети.

Болъе всего имъется при этомъ въ виду, конечно, знаменитый храмъ Св. Софіи.

Нъть спора, желаніе это самос естественное и прекрасное.

Предъявить это требованіе въ числів стольких других в, несравненно для Турціи боліве тяжких в прозных в, нетрудно. Достичь этой ціля легко во всіх в случаях даже въ том случай, еслибы у Порты осталась до боліве благопріятнаго времени нівкоторая номинальная власть надъ христіанскими странами, освобожденными отъ прямаго дійствія турецкой администраціи.

Я говорю это легко, воть почему. Невозможно себъ представить,

<sup>\*)</sup> Это желаніе ми уже неоднократно выражали въ "Гражданинъ". Ped.

наприм. вавимъ образомъ могутъ быть осуществлены тв глубовія реформы, воторыхъ требуеть прочное умиротвореніе Балванскаго полуострова безъ болве или менве долгаго занятія нівоторыхъ пунктовъ турецкой территоріи русскими войсками. Только при долгомъ присутствім вооруженной силы можно достичь серьезныхъ результатовъ и видіть, что реформы, долженствующія удовлетворить христіанъ, проникають въ самую жизнь и не остаются одною игрой въ европейскія фразы и прогрессивные термины.

Конечно, при подобныхъ условіяхъ первыя по крайней мірт попытки къ архитектурному возстановленію храма Св. Софіи будуть возможны. Возстановленіе такого великаго памятника нельзя предпринимать второпяхъ и какъ попало. Храмъ Св. Софіи—это сокровище двоякое: это святыня віры и это перлъ искусства. Только русскіе художники могуть взяться за это діло, не спъща и зрпло обдумаво его.

Иначе нашъ вандализмъ былъ бы гораздо хуже турецкаго. Турки замазали очень грубо нконы изъ своихъ религіозныхъ соображеній; по неральнію позволили обезобразить ствим, вырывая кусками прекрасную мозанку, покрывавшую ихъ, удалили изъ храма всё те украшенія и всю ту утварь, которыя составляють необходимую принадлежность православнаго святилища; снаружи окружили зданіе грубыми минаретами и тяжелыми, некрасивыми позднайшими пристройками; но это все исправимо. А если мы разъ навсегда, торопясь лишь освятить храмъ, испортимъ его навсегда... Если мы попрежнему будемъ и при этомъ случав обладать лишь нравственнымъ и государственнымъ мужествомъ, не обнаруживая ни на какомъ поприщъ умственной дерзости, свойственной всёмъ истинно культурнымъ, творческимъ народамъ, то не будуть ли коть немного правы тв, которые утверждають: что мы- нація, умівющая вести героическія, блистательныя войны и... пожалуй, еще управлять присоединенными странами, но что въ области разума и фантазіи мы способны только рабски подражать или Западу, или много-много своей собственной старинь, да и то изръдка и не всегда удачно.

Замътить еще, что вромъ насъ и невому на Востовъ взять на себя отвътственность за возстановленіе Св. Софіи. Исторически этотъ храмъ принадлежить, конечно, Трекамъ или, лучше сказать, вселенскому патріаршему престолу; въ распоряженіи этого посльдияго онъ и долженъ впоследствіи остаться. Этого требуеть справедливость. Но дъло вътомъ, что въ случав паденія Турціи сама патріархія вынуждена будеть почти исключительно опираться на насъ.

На почвѣ православія "нѣть ни Эллина, ни Іудея", ни Русскаго, ни Болгарина, ни Грека и *всеменскій*, такъ сказать, храмъ Св. Софіи долженъ стать на берегахъ Босфора какъ бы внѣшнимъ символомъ всевосточнаго, православнаго единенія. Самъ Босфоръ долженъ сдѣлаться отнынѣ средоточіемъ мира, братства и единенія для всѣхъ христіанъ

Востова, подъ рувоводствомъ тъхъ изъ нихъ, которые всъхъ ихъ силь-

Греки бъдны и малочисленны; они не въ силахъ будуть издержать на реставрацію Св. Софіи тъхъ суммъ, которыя можеть принести въ жертву весь православный міръ въ совокупности, и особенно Россія.

Сверхъ того, они должны сознаться, что и въ европейской цивилизаціи мы (Русскіе, конечно, а не Юго-Славяне) гораздо сильніве ихъ и можемъ съ большимъ успіхомъ приложить всі рессурсы современной техники къ древне-византійскому стилю.

Чтобы имъть понятіе о томъ, какихъ восхитительныхъ результатовъ можетъ достигать сочетаніе старовнзантійскаго стиля съ новъйшими познаніями и средствами, стоить только взглянуть на великольный новый корпусъ Зографскаго (болгарскаго) монастыря на Авонъ, построеннаго по мысли покойнаго г-на Савостьянова.

Я не могу здѣсь описывать подробно это грандіозное и, вмѣстѣ съ тѣмъ, изящное зданіе, изъ желтоватаго тесанаго камня, украшеннаго въ одно и то же время европейскими узорными чугунными балконами, въ нѣсколько этажей одинъ надъ другимъ, и какими-то восточными деревянными бельведерами, или воздушными домиками съ окнами, которые, какъ птичъи гнѣзда лѣпятся гдѣ-то на огромной высотѣ, по наружнымъ стѣнамъ поддерживаемые снизу гигантскими букетами расходящихся кверху бревенъ. Прибавлю только еще, что темныхъ и скучныхъ корридоровъ нѣтъ, но на внутренней сторонѣ, обращенной на тихій монастырскій дворъ, мощеный плитами, для сообщенія между келліями существуетъ открытая галлерея, образуемая широкими и отлогими ар-ками изъ того же желтоватаго камня, какъ и все зданіе.

Стоитъ только видеть эти новыя Зографскія постройки и сравнить ихъ, съ одной стороны, со старыми византійскими корпусами того же монастыря, а съ другой—съ казарменнымъ стилемъ хотя бы русской Пантелеймоновской киновіи на Авонъ, чтобы убъдиться, до какой степени онъ лучше и тъхъ и другихъ.

Русскій Пантелеймоновскій монастырь, справедливо славящійся строгодуховной жизнью инововъ своихъ, въ архитектурномъ отношеніи не замѣчателенъ и даже производить печальное впечатлѣніе на человѣка со вкусомъ.

Онъ очень обширенъ; церкви его внутри благольниы; иконостасы оригинальны и очень разнообразны, но всв штукатурные корпуса его имъють тотъ гладкій казарменный характеръ, который намъ, Русскимъ, къ сожальнію, слишкомъ корошо знакомъ по столькимъ постройкамъ нашимъ Александровскаго, такъ сказать, стиля,— по нъкоторымъ короннымъ зданіямъ, изуродовавшимъ Московскій Кремль,—по Аничкину дворщу, по всъмъ частнымъ жилищамъ этого періода. Эти бълмя штука-

Digitized by GOOQI

туренныя казенныя церкви съ зелеными крышечками и куполами!... н тому подобное... Это ужасно!

Монастырь Руссикъ, отчасти отъ денежныхъ условій, отчасти отъ прилива монаховъ, привлекаемыхъ въ него высотой нравственной жизни, принужденъ былъ строиться спъшно; по образцамъ 20-хъ и 30-хъ годовъ, принесенныхъ въ памяти изъ Россіи, и къ тому же, видно не было никакого Савостьянова подъ рукой для исправленія вкуса и стиля.

Разница огромная между самымъ новъйшимъ направленіемъ русскихъ построекъ, — направленіемъ, ищущимъ своего идсала, и ужасными наклонностями нашей вчерашней старины въ области архитектуры.

Но то, что у насъ уже *отгодит*, по крайней мъръ въ идеаль, то у восточныхъ единовърцевъ нашихъ еще во всемъ цвъту, раболъпство передъ попілымъ бюргерскимъ и плоскимъ стилемъ современной западной жизни.

Кто быль, напр., въ Анинахъ, тоть поиметь, что я хочу сказать, указывая на этоть только *опрятный*, только былый, только мовоевропейский городъ!

Не Грекамъ нынѣшнимъ по силамъ реставрировать Св. Софію, а развѣ-развѣ намъ, но и то осторожно.

Сочувствуя вполять желанію многихь москвичей, —вид'ять храмъ Св. ('офіи возстановленнымъ и освященнымъ даже и въ томъ случав, если султанъ еще останстся въ Царьградв, — я нахожу, однако, необходимымъ обратить вниманіе на нвито гораздо болве важное и драгоцівнное, на благоустройство невещественной Церкви, на умиротвореніе и утвержувеніе православія на Востокъ.

#### Π.

Всв, мив кажется, должны понять, что именно на Босфорь нуживе всего непосредственное двйствіе сильной десницы и безпристрастнаго ума, стоящаго выше містныхъ и мелко-патріотическихъ страстей. Русское вліяніе или русская власть въ этомъ великомъ средоточіи не должны иміть никакой исключительной окраски ни югославянской, ни греческой; русская власть или русское вліяніе должны пріобрісти въ этихъ странахъ характеръ именно вселенскій... И въ этомъ смыслів пареградская патріархія должна стать для этого русскаго всепримиряющаго вліянія самой мощной и прочной нравственной опорой. Долю не въ лицахъ, занимавшись за посліднее время этоть великій и многозначительный по свойству самой містности престоль; доло не въ національности этихъ лиць и не въ поведеніи ихъ; діло въ значеніи самаго Престола. Вопросъ не въ епископахъ; не въ людяхъ, жившихъ подъ візчнымъ пстрахомъ агарянскимъ". Люди мъняются: вопросъ въ древнемъ

учрежденіи, подъ духовнымъ воздійствіемъ котораго сложилась и окрівила и наша, еще столь живучая досель, Московская Русь.

Несчастнымъ болгарамъ, въ утвенени своемъ мечтавшимъ лишь о томъ, какъ заявить міру о существованіи и человъческихъ правахъ своей подавленной народности, было простительно и естественно видъть въ цареградскомъ патріархъ только преческаго владыку. Для великой Россіи необходимъ иной, — орлиный полетъ; для русской мощи достойнъе самовольно смиряться передъ безоружной духовной силой православнаго учрежденія, вдохнувшаго 1,000 лътъ тому назадъ въ насъ христіанскую душу, чъмъ вступать въ раздражительный и мелочной антагонизмъ съ ничтожнымъ по численности греческимъ племенемъ. — Вопросъ тутъ не въ Грекахъ или Славянахъ; это одна близорукость; это политика жалвая и безплодная; дъло, сказалъ я, прежде въ умиротвореніи, въ укръпленіи вселенскаго православія.

Царыградъ есть тоть естественный центръ, къ которому должны тяготъть всв христіанскія націи, рано или поздно (а можеть быть и теперь ўже) предназначенния составить съ Россіей во главъ Великій Восточно-православный Союзъ.

Не столицей Греческаго и Болгарскаго царства долженъ стать когда бы то ни было Царьградъ, и тъмъ болъе не главнымъ городомъ государствъ болъе отдаленныхъ, а столицей именно Восточнаго Союза этого; и въ этомъ (только въ этомъ) смыслъ его, правда, можно будетъ назвать вольнымъ чди нейтральнымъ городомъ.

Вольнымь только для членовь союза.

Ибо какое мы имѣемъ право и противу отчизны нашей, и противу потомства, и противу тѣхъ христіанъ, за которыхъ мы бъемси и приносимъ такія кровавыя жертвы, допустить иныя вліянія, такъ называемыя европейскія на равныхъ съ нами правахъ?

Даже при Туркахъ, которые представляли какъ-бы то ни было въ этихъ странахъ не шуточную силу,—эти чуждыя интриги посягали неръдко на самые священные интересы наши, — напримъръ, на спокойствіе Церкви, побо западная дипломатія поперемънно поддерживала то Грековъ, то Болгаръ въ ихъ разнузданномъ ожесточеніи другъ противъ друга, стараясь вырвать ихъ изъ подъ нашего примиряющаго вліянія. Послъ этихъ примъровъ чего можно было бы ожидать, еслибы Константинополь сталъ какимъ-то безсмысленно нейтральнымъ городомъ, и все это пестрое, самолюбивое и раздражительное населеніе христіанской Турціи было бы предоставлено мелкимъ страстямъ своимъ, безъ нашего "veto", въ одно и то же время дружескаго и отечески грознаго!...

Желать видьть Царырадъ какимъ-то всеевропейскимъ вольнымъ н може даже и косвенно недоступнымъ для насъ юродомъ можетъ только простодушное незнание дъла или преступное въ своихъ тайныхъ цълихъ лицемърие.

Восточный вопрось будеть кончень, даже и въ томъ случай, если Порта сохранить еще на этотъ разъ какую нибудь-тинь владычества, подобно великому Моголу въ Ость-Индін... Серверъ-паща правъ, говоря, что Оттоманская имперія во всякомъ случай теперь погибла...

Но что съумъемъ мы водрузить на этихъ развалинахъ, на этихъ остаткахъ почти неожиданнаго крушеніа?...

Разрушить враждебную силу — мы разрушили со славой, счастіемъ и правдой.

Но что мы создадимъ? Вотъ страшный вопросъ!...

Соз ание есть прежде всею прочная дисциплина интересовь и страстей. Анберализмы и дальныйшее подражание Западу не могуть создать инчего.

И какое же орудіе охранительной, зиждущей и объединяющей дисциплины мы найдемъ для дальнвишаго двиствія на Востокв, какъ не то же, уже издавна столь спасительное и для насъ, и для всего славянства—Вселенское Православіе?

Объ его укръпленіи, о новыхъ средствахъ въ его процвътанію мы должны прежде всего заранье и немедленно позаботиться.

Не возстановленіе храмов вещественных важно: утвержденіе духовной Церкви, потрясенной последними событіями.

Надо прежде всего примирить Болгаръ съ Греками.

Надо оставить на первое время часть Болгаръ подъ натріархомъ въ Кожной Оракіи и въ Южной Македоніи, отдавши все остальное экзарху. И часть Грековъ подъ Болгарами, гдв придется. Надо достичь того, чтобы патріархъ сняль съ Болгаръ проклятіе, если по уставу имветь онъ право сділать это безъ созванія новаго собора, если Болгары сознаются, что они поступали не канонически. И они должны сознаться и покаяться въ этомъ.

По внышности весь спорь въ границиях—и болье ничего; Греки давали меньше; Болгары хотвли больше. По совъсти, объ стороны нечисты, ибо объ онъ страдали одинаково тъмъ филепизмомъ, который проклять Греками на бурномъ соборъ 72 года. Объ стороны обращали святыню личной въры въ игралище національнаго честолюбія. Съ объихъ сторонъ епископы имъли слабость забывать о миръ Церкви, подчиняясь воплямъ толпы, голосу собственной крови, коварству европейской дипломатіи и дъйствію турецкихъ соображеній: раздъли и властвуй...

Вотъ въ чемъ одинаковая вина и греческой и болгарской іерархіи. Не будемъ, однако, судить строго и епископовъ. Они—люди; и, быть можетъ, игра всъхъ вышеперечисленныхъ вліяній, вмъстъ взятыхъ, была слишкомъ сильна, чтобы можно было устоять противу нея и не согръщить передъ Духомъ Святымъ!

И между греческими епископами есть прекрасные люди. Здось этого будто бы не знають, а мы, жившіе на Востокь, знаемь это А го,

что у насъ любять твердить: "Греки льстивы до сегодня", — такь это и повторять стыдно, это очень не умно, и только!

Кто же не мьстивь въ политикъ? Какая нація, какое государство? Всякій обязань быть въ государственных ділахъ если не грубо-лживъ (это тоже иногда невыгодно), то мудрь яко змій...

Государство или нація не лицо; ни государство, ни нація на политическое самоотверженіе права не иміють. Нельзя строить политическія зданія ни на текучей воді вещественных интересовь, ни на зыбвомь пескі какихь-нибудь чувствительных и глупых либеральностей... Эти зданія держатся прочно лишь на отвлеченных принципах върованій и въковых преданій.

Въ церковномъ же вопросѣ и Болгары и Греки были одинавово льстивы и неправы по совъсти. Разница та, что канонически, формально, въ смыслѣ именно отвлеченныхъ принцииовъ преданія, Греки были правѣе.

Нельзя же допускать *деойной ісрархіи* въ сившанныхъ по населенію областяхъ, какъ того хотвли во что бы то ни стало Болгары; ни своевольно и насильственно отлагаться, какъ они сдёлали въ 72 году.

Болгары, пожалуй, потому еще были *аьстивъе* (или умиве) Грековъ въ этомъ двлв, что расколъ *имъ выгоденъ* для чисто-мвстныхъ національныхъ цвлей; они *искали раскола преднамъренио*, искусно и упорно раздражая Грековъ, и добились того, чего искали.

А Греки, увлекшись гивомъ и надеждами на помощь Англіи, воображали, что святьйшій русскій синодъ сділаеть грубую ошибку и оффиціально заступится за Болгарь, подвергая и себя обвиненію въ игнорированіи даже аностольскихъ правиль! "Два епископа въ град'в да не будуть" и т. д. Греки, говорю я, сделали политическую ошибку; они лали посредствомъ поднаго отлученія Болгарамъ возможность простирать свободиве прежинго свое національное вліяніе до послыдняю македонского села. Отдъленным болгарам нивто изъ Гревовъ явно и законно уже ившать не могь. А европензированные и прогрессивные Турки потворствовали, продолжая игру свою: "divide et impera". Кто же не льстивь вы національных в дплахь? Слыдуеть быть искуснымь. И наше русское счастіе въ томъ лишь, что у насъ правтическій національный интересь и вся государственная мудрость должны совпадать ниенно съ теми отвлеченными принципами, съ тъми священными преданіями, о которыхъ я выше говорилъ. Итакъ, повторяю, дело не въ Славянахъ и не Грекахъ... Дело въ Церкви православной, которой духъ даль намь знамя даже и въ этой еще неоконченной борьбъ...

Еслибы въ какомъ-нибудь Тибетв или Бенгалік существовали бы православные Монголы или Индусы съ твердой и умной іерархієй во главь, то мы эту монгольскую или индустанскую іерархію должны предпочесть даже и цілому милліону Славннъ съ либеральной интелли-

зенцієй à la Гамбетта или Тьерь, должны предпочесть для прочной дисциплины самаго славянскаго ядра!

Сила Россіи нужна для всего Славянства; врѣпость православія нужна для Россіи; для врѣпости православія необходимъ тѣсный союзъ Россіи съ Греками, обладателями святыхъ мѣсть и четырехъ великихъ патріаршихъ престоловъ...

Тотъ, кто Славянинъ въ широкомъ, а не въ мъстно-македонскомъ кли какомъ-нибудь еракійскомъ смыслѣ, тотъ долженъ въ церковномъ дѣлѣ быть за Грековъ — даже и поневолѣ, если онъ уже предубъжденъ на основаніи старыхъ какихъ-то лѣтописей.

Пусть, вто хочеть, продолжаеть кричать такъ скучно и поверхностно: "Фанаръ! Фанаръ! Фанаръ!"

Пусть кричать о горестяхь и обидахь, записанныхь на старыхъ пергаментахь!... Надо вёрить въ Россію, въ ея судьбу, въ ея вождей...

# письма отшельника.

(Востовъ, 1879 года).

## письма отшельника.

I.

## Наше болгаробъсіе.

Я вздохнуль свободные въ деревенскомъ уединени своемъ, прочитавъ первый нумеръ вашей газеты.

Навонецъ, я услыхаль річь прямую и правдивую! Навонецъ-то, нашлись и въ изолгавшейся отчизнъ нашей люди, дерзающіе поворыть правду о Болгарахъ и вывести ихъ изъ того привилегированнаго и даже имъ самимъ вреднаго положенія, въ которое поставиль ихъ нашъ либерализмъ. Кого, въ самомъ дълъ, мы не судимъ, кого не порицаемъ, кого не осуждаемъ, кого не коримъ? Европейцевъ, при всемъ подобострастін нашемъ предъ Западомъ, мы, все-таки, різшаемся судить. Мы даже громинъ ихъ безпощадно тогда, когда они, весьма естественно соблюдая свои юсударственныя выгоды, противодъйствують намь. Авіатцевъ мы въ "просвъщенной" печати нашей разрываемъ на части и считаемъ долгомъ называть ихъ безпрестанно "варварами" (этимъ главнымъ образомъ доказывается, что и "мы Европейцы" и что нъть и не будеть другой цивилизаціи, кром'в прогрессивно-разрушительной ново-европейской). Мы позволяемъ себв изръдва порицать даже Чеховъ. Сербовъ и Хорватовъ; Греки у насъ давно уже изв'встны подъ браннымъ прозвищемъ фанаріотовъ: "Они суть льстивы до сего дня".

Самихъ себя, Россію, власти, наши гражданскіе порядки, наши прави мы (со временъ Гоголя) неумолкаемо и омерзительно бранимъ. Мы разучились хвалить; мы превзошли всёхъ въ желчномъ и болъзненномъ самоуничиженіи ненивющемъ ничего, замътимъ, общаго съ христіанскимъ смиреніемъ. Только одни Болгары у насъ всегда правы, всегда угнетены, всегда несчастны, всегда кротки и милы, всегда жертвы и никогда не притъснители.

Раздавались немногіе серьезные голоса и противъ нихъ, но ихъ тотчасъ же заглушаль громкій вой всероссійскаго свободолюбія. Пыталась самобытная мысль углубиться подальше въ сущность восточныхъ дѣлъ, но эта живая мысль, опережающая событія, была подавлена презрительнымъ равнодушіемъ. На людей, позволявшихъ себѣ, по поводу восточнаго вопроса, говорить и печатать вещи несообразныя съ модой (эту моду зовуть иные здравый смысль), смотрѣли вакъ на пустыхъ оригиналовъ или звали ихъ представителями казеннаго православія.

Всѣ болгарскіе интересы считались почему-то прямо русскими интересами; всѣ враги Болгарь—нашими врагами.

Когда станены думать обо всемь этомь, о непостижнимых заблужденіяхъ нашихъ, о легкомысленномъ отношеніи вліятельныхъ и правтическихъ людей, напр., къ церковному греко-болгарскому вопросу, о преднамъренномъ искаженіи истины одними (знающими), о нахальной либеральности другихъ, не постигающихъ такой простой, такой, скажу, грубой политической аксіомы, именно-что самый жестокій и даже порочный, по личному карактеру своему, православный епископъ, какою бы оне ни быль племени, хотя бы врещеный монголь, должень быть намь дороже двадцати славянскихъ демагоговъ и прогрессистовъ... когда поймешь, что .и Россія и все славанство безъ изъятія уже переступили за роковую черту, за которой дальныйшій европейскій прогрессь перестаеть быть залогомъ развитія, а становится лишь средствомъ разрушенія и зибеми... вогда, говорю, подумать обо всемь этомъ, -- станеть и страшно и свучно... Страшно станеть потому, что увидишь за всёмъ этимъ ит что фатальное, начто инстическое ссли котите... вакое-то провлятие... Свучно станеть потому, что сважень себв: "сдвлать ничего нельзя. Не то думають люди прямаго вліянія, что думаемь мы съ единомышленнивами!"... Хорошо быть зласомь вопіющаю въ пустынь, когда впереди жедешь кого-нибудь такого, кто будеть понимать дъло вще лучше нась, кто будеть пряжье и сильные нась и на нашемь же пути вліятельные. Но когда видинь, что все идеть намью и намью и дрди не видять этого, когда видишь, напримерь, ничтожество бельгійской буржуваной конституціи въ самой отсталой и самой патріархальной изъ освобожденныхъ нами славянскихъ странъ, когда видишь, что пастушескій и первобытный болгарскій пародъ предань въ руки адвокатовъ, торговцевъ европейскаго стпля и самолюбивыхъ учителей, вчера еще босоногихъ оборванцевъ и реалистовъ; когда слышишь или хотя бы подозріваешь, что какой-нибудь Каравеловъ-прогрессисть (відроятно что-нибудь безпокойное и наглое вродъ Гамбетты) береть верхъ въ дъдахъ развѣ не станеть скучно?

Развъ не станетъ тяжело, когда прочтешь такія телеграммы:

"Тырново, 27 марта. Болгарское народное собраніе подъ предсѣдательствомъ Каравелова отвергло проекть учрежденія сената и, по предможенію доктора Малова, внесло въ конституцію безусловное право сходена западарательнаго разрѣшенія полиціи. Умѣренная партія

подверглась сильнымъ нападкамъ крайнихъ. Тырново, 28 марта. Вчера народное собрание внесло въ конституцию статью о полной свободю совъсти съ правомъ переходить въ другую въру и о полной свободъ печати. По предложению Каравелова, собрание отвергло просьбу епископовъ, чтобы православныя церковно-служебныя книги и прочія религіозныя изданія, предназначенныя для употребленія въ церквахъ и школахъ, подвергались духовной цензуръ. По поводу вчерашнихъ постановленій народнаго собранія экзаркъ, всё епископы и предводители умеренной партін заявили сегодня протесть и удалились изъ собранія. Тырново, 29 марта. Народное собраніе отсрочило свои занятія до 4 апріля. Разсмотрено 117 статей устава. Статьи о составе будущей палаты переделаны въ томъ смыслъ, что всъ депутаты — выборные, членамъ по должностямъ и по назначению не быть. Признана свобода печати и сходовъ, дружествъ, обществъ литературныхъ, техническихъ, экономическихъ, политическихъ. Предложение Балабанова и другихъ объ учреждении сената отвергнуто единогласно. При этомъ произошла скандальная сцена. Вследствіе какихъ-то личностей, раздались крики: "вонъ Балабанова!" Балабановъ оскорбилъ предсёдающаго Каравелова. Панковъ вившался. Кончилось темъ, что авторы предложенія о сенать, всего 12 человевь. вышли изъ залы засёданія".

Развів не скучно не довърять въ глубинів сердца даже тімь опроверженіямь, которыя являлись поздніве? Пусть это діло замяли, віроятно благодаря русскому давленію. Пусть только половина всего этого правда; но и половина эта неутішительна. И если все это клевета, если даже ничего подобнаго не было вовсе, то, должно быть злой клеветникъ умень и коротко знакомъ съ духомъ Болгарской интеллигенціи. Эта ложь такъ художественна, такъ похожа на истину! Не выдумаешь чего-нибудь подобнаго вовсе безъ основанія: не будеть похоже. Если бы кто-нибудь прислаль теперь телеграмму изъ Парижа о томъ, что скромный якобинецъ Греви дійствуеть во всемъ вопреки духу либеральной конституціи, подобно геніальному и безстрашному юнкеру Бисмарку, кто бы, этому повірнять? Или кто бы повірнять извістію изъ Рима, что нтальянское правительство отказалось оть папскихъ владіній и что король Гумберть пошель въ Каноссу?"

Нізть, эта ложь важется столь близкою къ правді тому, кто виділь вблизи бідность и грубость мысли и ловкое безстыдство дійствій большинства Болгарскихъ вождей!

И отчего наши лучшіе умы вакь бы въ затміній, когда річь идеть о Болгарахь, объ этомъ безсодержательномъ и въ то же время загадочномъ народів, уже разо во своей исторіи послужившемо главнымо предметомо раздора и мастыва между Римомо и Византіей?

 духовенство и міряне (въ особенности духовенство), —это люди, которыхъ даже прямые, личные интересы тёснёе, чёмъ у кого - либо другаго связаны на Востокі со строгостью православной дисциплины, со строгостью православныхъ уставовъ, православныхъ чувствъ. Вотъ что такое фанаріоты. Царыградъ—это главный центръ Восточнаго Православія, а фанаріоты—греки Царь-града, представители, правители этого центра.

Нътъ нужды, что они могутъ быть иногда лукавы или своекорыстны. Ни лукавство, ни своекорыстіе личнаго характера, православныхъ убъжеденій и правильнаго спиритуализма не исключаютъ. Христіанство установлено не для однихъ мягкихъ, чистыхъ или вротко-идеальныхъ натуръ: оно для всёхъ характеровъ, для всёхъ натуръ, для всякаго воспитанія.

И что за политика,—политика какой-то нѣжной морали? Отвуда она взялась? И что мы сами-то за примѣръ? Какіе мы моралисты? Фанаріоты—консерваторы, мы—либералы; вотъ и все...

Мы освобождаемъ Болгаръ...

Прекрасно, освобождайте ихъ от власти сумпана, но не от канонических правиль повиновенія законной церковной власти. Неужели для насъ стало все равно, что шейхъ-уль-исламъ, что вселенскій патріархъ?

Мы дорожимъ върой нашего народа. Этой върой дорожатъ даже многіе изъ тъхъ Русскихъ, которые сами въ церковь молиться не ходятъ, или ходятъ ръдко, больше изъ національнаго чувства, чъмъ по въръ.

· Неужели же мы не видимъ связующей нити? Мужикъ идетъ въ Оптину пустынь, или Тихонову, или въ Кіевъ, въ Печерскую Лавру, или въ Соловки. Что онъ тамъ мыслить, что видить, чему научается? Откуда все это къ намъ пришло? Не съ Востока ли?... Не отъ Грековъ ий? Не въ рукахъ ли Грековъ и до нынъ Герусалимъ, Аоонъ, Синай? Не къ Царьграду ли, какъ центру обще-церковнаго вліянія и средоточію церковнаго управленія, тяготъють всь эти Святыя Мъста?...

Что можеть намъ дать взамёнъ всего этого величія безсодержательная, зеленая, лишенная серьезныхъ предацій, сама своего глубовореволюціоннаго (т.-е. либерально-этамитарнаго) духа не сознающая болгарская народность? У Болгаръ нётъ Святыхъ Мёсть, нётъ древнихъ церковныхъ средоточій, нётъ великихъ неподвижныхъ звёздъ православія, разливающихъ свой свётъ повсюду, даже и въ наше печальное время жалкихъ прогрессивныхъ надеждъ и устарёлыхъ европескихъ мечтаній.

Что думать о народѣ, который возрожденіе свое началь прамо съ борьбы противу той церковной іерархіи, правила и духъ которой легли въ основу его жизни, уставы и обычаи которой сохранили его въ теченіе вѣковъ подъ гнетомъ иновѣрной власти?

Не условонвайте себя твиъ, что этотъ Болгаринъ въ бараньей шапкв и коричневыхъ толстыхъ шароварахъ первобытенъ и простъ: чвиъ грубве и проще въ наше время народъ, твиъ легче лукавымъ и невърующимъ вождямъ увлечь его куда угодно.

Католическое духовенство жалуется, что въ полудивихъ, варварскихъ республикахъ Южной Америки оно гонимо гораздо болъе, чъмъ въ глубово-образованной Европъ. Отсталая, сравнительно невъжественная Италія легче отступилась отъ папы, чъмъ болъе цивилизованная, передовая Франція; въ послъдней были и есть даже республиканцы, не желавшіе нивогда полнаго разрыва съ Вативаномъ.

Прогрессивныя иден грубы, просты и всякому доступны. ("Жрецы и воины въдь всегда обманывали народъ". Не правда ли?)

Иден эти вазались умными и глубовими, пова были достояніемъ немногихъ избранныхъ умовъ. Люди высоваго ума облагороживали ихъ
своими блестящими дарованіями; сами же иден, по сущности своей, не
тольво опибочны, онъ, говорю я, грубы и противны. Благоденствіе
земное вздоръ и невозможность; царство равномпрной и всеобщей человъческой правды на землъ—вздоръ и даже обидная неправда, обида
мучшимъ. Божественная истина Евангелія земной правды не обпицала,
свободы юридической не проповодывала, а тольво нравственную, духовную свободу, доступную и въ цъпяхъ. Мученики за въру были при
Туркахъ; при бельгійской конституціи едва ли будуть и преподобные;
развъ "о равенствъ и свободъ юродивые", вродъ нашихъ подлыхъ
благотворителей, стръляющихъ изъ револьверовъ въ генераловъ.

Жалко, скучно и страшно за будущее славанства!

II.

Въдный килзь Черкасскій!...

Не знаю, что онъ въ самомъ дпъль думалъ про себя; но давно им мы читали, что "Славнискій Комитеть будеть стараться утвердить въ освобождаемой Болгарів духъ истинно православный и внушить Болгарамь отчужденіе отъ пустоты сербскихъ конституціонныхъ замашевъ?"

Князь Черкасскій быль человікь диктатуры; онь умерь въ день подписанія мира; прошель только годь; еще русскія войска не вышли изъ полуразрушенной Турціи, а трагическій образь возстающей изъ рабства и крови Болгаріи уже успіль мітновенно исказиться шутовской гримасой демагогическаго и парламентарнаго мінцанства!

Не того мы ждали: мы ждали оть нашихъ младшихъ, нашихъ семжихъ братьевъ примъра; мы думали, что они научать насъ, какъ лучше бороться протисъ европеизма... А они сразу перещеголяли Европу... О, какъ это гадко!

Бъдния тъни Хомяковыхъ и Киръевскихъ, — тъни, столь повяно увън-

чанныя общественным признанием и столь скоро обманутыя въ лучщихъ надеждахъ своихъ!...

"Старые" славянофилы воображали себв, что зативніе турецкаго полушвсяца повлечеть за собою немедленно яркій восходъ сіяющаго православнаго солица на христіанскомъ Востокв...

Они мечтали о какихъ-то патріархально-освѣжающихъ юю-славянскихъ роднивахъ! Какъ возвышенны, какъ благородны были эти мечты! Какъ упорно сохранились онѣ у немногихъ, оставшихся преженими славянофилами и донынѣ!

И какъ ошибочны эти надежды, какъ призраченъ этотъ яркій, своеобразный культурный идеалъ! Горькая ошибка наша; поправимъ ли мы ее?

Какъ было не понять, что какому-нибудь болгарскому учителю, кунцу, доктору, депутату и даже министру изъ мужиковъ или лавочниковъ недоступно и нежелательно то, что было такъ ясно и такъ желательно Кирвевскому, Хомякову и Аксаковымъ?... Эти люди были все русскіе дворяне, даровитые, ученые, идеальные, благовоспитанные, тонкіе, европеизмомъ пресыщенные; благородные Москвичи, за спиной которыхъ стояли цѣлые вѣка государственнаго великорусскаго опыта. То ли можетъ нравиться кое-какъ или даже и хорошо обучившемуся въ Европѣ пастуху вродѣ всѣхъ этихъ людей, которыхъ я знаю лично и которыхъ не хочу только называть?

Не то они всв чувствують, не то, что чувствуемь мы!...

И за то какъ глубоко, какъ обидно наше разочарованіе!... Какъ оно горько! И какъ намъ стыдно теперь!... Я говорю намъ... Да, намъ; потому что и я прівхаль лють 15 тому назадъ на Востокъ ученикомъ, поклонникомъ этого культурнаго славянофильства, долженствующаго возрасти и процейсть такими пышными цейтами на незыблемыхъ и древнихъ корняхъ православія.

Но увы!... Живя въ Турціи, я скоро поняль истинно ужасающую вещь: я поняль съ ужасомъ и горемъ, что, благодаря только Туркамъ, и держится еще многое истинно православное и славянское на Востокъ...

Я сталь подозрѣвать, что отрицательное дѣйствіе мусульманскаго давленія, за неимпніємь лучшаго, спасительно для нашихь славянскихь особенностей и что безъ турецкаго презервативнаго колпака разрушительное дѣйствіе либеральнаго европеизма станеть спльнѣе...

Я сталь бояться, что мы не съумвемъ, не сможемъ не успвемъ вовремя замвнить давленіе мусульманства другой, болве высокой дисциплиной,— дисциплиной духа, замвнить тяжесть жестваго ига суровымъ внутреннимъ идеаломъ; унизительный и невольный страхъ агарянскій стаботи до востимъ, о которомъ сказано: "Даруй ин по

р Божій" въ народъ неопытноиъ, незръ-

ломъ, руководимомъ вчера лишь вольноотпущенными лакеями, побывавшими кое-гдѣ въ Европѣ для того, чтобы перестать содержать посты и разучиться мобить власти, Богомъ поставленныя? Какой страхъ Божій въ православной націи, которая начинаеть свою новую исторію борьбой противу Вселенскаго патріарха и противъ принципа епископской власти,—въ націи, которую свои демагоги лѣтъ 20 подрядъ учили не слушаться архіереевъ, изгонять ихъ, оскорблять, не платить имъ денегь?...

Первыя впечатленія народа, вступающаго въ политическую жизнь после долгаго сна, такъ важны... (боюсь самому себе досказать свою мысль), быть можеть, даже неизгладимы...

Я долго прожиль въ Константинопол'в и много бес'вдоваль тамъ съ Греками и Болгарами.

Я прівхаль туда въ 72 году, сознаюся и *каюсь*, защитникомъ Болгаръ, котя и Грекамъ во многомъ сочувствоваль; но не прожиль и и года въ самомъ центръ борьбы, какъ уже мысли мои измѣнились...

Съ тъхъ поръ онъ все тъ же... Тогда только я понялъ, до чего инъ, какъ и большинству Русскихъ, былъ теменъ, смутенъ, недоступенъ этотъ столь важный и столь страшный Греко-Болгарскій вопросъ!...

Только тогда, послѣ этих долих беспдъ, послѣ внимательнаго чтенія, послѣ упорнаго раздумья я свазаль себѣ: никогда еще въ исторіи Россіи и Славянства принципь племеннаго славизма не вступаль въ борьбу съ православными уставами и преданіями, и въ первый разъ эту борьбу мы видимъ въ Греко-Болгарской распрѣ.

Истинно-національная политика должна и за предёлами своего государства поддерживать не голое, такъ сказать, племя, а ть духовныя
начала, которыя связаны съ исторіей племени, съ его силой и славой.
Политика православнаго дука должна быть предпочтена политикъ славниской плоти, агитаціи болгарскаго "мяса"... Національное же начало,
понятое иняче, внъ религіи, есть ничто иное, какъ все тъ же иден
1789 года, начала все-равенства и все-свободы, тъ же идеи, надъвшія
лишь маску мнимой національности. Національное начало внъ религіи
ничто иное, какъ начало эгалитарное, либеральное, медленно, но за то
вторно разрушающее...

И ему необходимо платить горькую дань, и съ нимъ надо, къ несчастію, считаться; но вовсе не следуеть служить ему слишкомъ искренно и простодушно.

Панславизмъ — неизбъжность... Но панславизмъ православный есть спасеніе, а панславизмъ либеральный есть гибель прежде всего для **Россіи!...** 

Кто панслависть умный, дальновидный и хорошій, тоть должень быть за церковь, за ея дисциплину, за ея каноны, за епископскую священную власть, за патріарха, за этихъ ужасныхъ и донына мьстивыхъ фанаріотовъ, а не за Болгаръ, воть уже 20 леть подрядъ постоянно по-

падающихъ въ руки своей крайней партін Чомаковыхъ; Цанковыхъ, Славейвовыхъ, Каравеловыхъ... Патріархъ—это старая Московская Русь; болгарская интеллигенція, за немногими исключеніями, это—Гамбетта и Рошфоръ и развё-развё Вирховъ и Тьеръ, только гораздо жиже и плоше!

Выборъ асенъ.

Однажды я беседоваль долго съ одникь пожилымъ Болгариномъ, человекомъ образованнымъ и тонкаго ума \*).

Онъ свазаль инв съ глазу на глазъ воть что:

- Мы, Болгаре, конечно, поступили неправильно, нарушивъ каноны; но что дълать? *Расколъ намъ выгоденъ...* Надъ нами было два завоеванія—греческое и турецкое; надо было сперва, съ помощію сильнъйшаго завоевателя, свергнуть слабъйшаго. Оттого мы соединились съ Турками противу патріарха.
- Я понимаю васъ, Болгаръ, отвъчалъ я, но намъ, Русскимъ, нътъ нужды быть во всемъ солидарными съ вами. Мы даже могли бы объявить васъ раскольниками съ церковной точки зрвнія, вивств съ темъ, продолжая защищать васъ, какъ Славянъ, отъ Турокъ и отъ Запада, и даже, если нужно, и оть лишних посягательство самаго элмнизма. На Дунав мы помогаемъ же русскимъ старообрядцамъ. Въ такой политивъ правда сочеталась бы съ мудростью. Одна не мъщаеть другой. Развѣ мы не могли бы объявить васъ раскольниками и воевать за васъ, вогда придеть время?... Тогда, когда Русская церковь ръшится назвать вась по цмени, вавъ вы того заслуживаете, самый искренній въ православін своемъ Русскій въ состоянін будеть стать за вась, но только какъ за Славянъ... не нначе. Церковь дгать Св. Духу или игнорировать свои уставы запрещаеть, а сражаться можно и за иновърцевъ даже, вогда того требують государственныя выгоды, -- на это нёть каноновъ... А теперь, какъ православному человъку, понявшему, наконецъ, всё ваши тайны, всю ваши замыслы и пріємы, какъ ему быть за васъ?... За васъ можетъ быть или незнаніе, или злонамъренность, или какое-то непостижимое затибніе, овладівающее иногда и самыми сильными умами.

Умный стариет помолчаль немного, потомъ поглядёль на меня съ тонкой улыбкой и сказаль доверчиво (я уже заметиль, что мы были одни):

— Да. Кто горячій монархисть, подобно вамь, тоть не можеть сочувствовать болгарскому движенію. Это правда. Принципь самодержавія и принципь патріаршей власти—это такь тысно связано; это почти одно и то же...

A bon entendeur-salut!

<sup>\*)</sup> Г. Злотовичемъ, винъ умершимъ.—Авг. 1885 г. Digitized by GOOGLE

### Ш.

### О поровахъ фанаріотовъ и о русскомъ незнаніи.

Новое Время назвало вашу газету фанаріотской. Это не обида; — обидно было бы, еслибы оно назвало ее либеральной. Въ 40-хъ и 60-хъ годахъ позволительно было умному человъку и патріоту быть либераломъ, но послів того, какъ либерализмъ вездю обнаружилъ уже плоды свои, либераломъ можетъ оставаться только или очень неспособный и слишкомъ простодушный человъкъ, продолжающій трогательно візрить въ какое-то прогрессивное, стремящееся ко все-благу "сюртучное", такъ сказать, все-человівчество, или, напротивъ того, очень ловкій хитрецъ.

Итакъ, газета Востокъ есть органъ фанаріотовъ или порожденіе фанаріотскаго духа; а я, авторъ письма о нашемъ Болгаробъсіи, — я, безнравственный человъкъ, проповъдующій, будто православіе (или вообще христіанство) существуеть не для однихъ избранныхъ, чистыхъ и кротко-идеальныхъ натуръ... но для всёхъ натуръ, для всёхъ характеровъ, для всякаго воспитанія.

Новое Время удивляется этому, какъ новости.

Я не виновать, что сотрудники *Новайо Времени* не знають основныхъ истинъ того в роисповъданія, къ которому они причислены, въроятно, сами по метрическому свидътельству.

Хорошая натура есть особый дарь; хорошее направление есть дъло свободнаго избранія. Христіанская вмъняемость относится не къ дарамь натуры, а къ пріобрътеннымь усиліями плодамь въры и страха Божія.

Это азбука христіанства. Можно не въровать, если не умпешь; но надо знать то, о чемъ судищь. Впрочемъ, я подозрѣваю, что редакція Новаю Времени знаеть, что я правъ, но она печатаеть именно то, что ей нужно въ виду русскихъ національ-либераловъ, имя которымъ, къ несчастію, легіонъ.

Но оставимъ все это. На здо всемъ, я хочу поговорить съ вами еще и еще именно объ этихъ самыхъ фанаріотахъ, воторые будто бы тавъ порочны, тавъ враждебны намъ и тавъ вредны Славянству.

Отношенія многихъ Русскихъ людей въ Цареградскимъ Гревамъ намоминають мні отношенія прежнихъ Французовъ въ Россіи и Русскимъ.

Я говорю именно о прежения Французакъ, потому что за послъдніе годы французскіе ученые и литераторы "удостоили" насъ болье внимательнаго изученія и, при всемъ политическомъ недоброжелательствъ своемъ, французское общество стало получше прежняго понимать Россію.

Политическое недоброжелательство понятно и даже извинительно,

если взять въ разсчеть могуще тво Россіи и ея естественный рость, ничвиъ, даже и миролюбивниъ смиреніемъ нащимъ, неотвратимый.

Поэтому, когда я говорю объ этихъ прежнихъ Французахъ, то я хочу напомнить не столько преднамъренную ложь враждебныхъ наиъ партії, сколько легкомысліе невъжества и фразу наивнаго предубъжденія.

"Козаки, варварство, les boyards" и т. п. Беранже, напримъръ, въ одной изъ своихъ пъсенъ восклицаеть, что у "козака кожа грязная и вомочая (гапсе)". — Почему же это? — Наши простые люди ходять въ баню чаще Французовъ. Въ другомъ мъстъ тоть же поэтъ говоритъ: "Русскій, который всегда дрожимъ подъ своимъ снъжнымъ покровомъ". —У насъ вимой въ домахъ теплъе, чъмъ у нихъ, и люди ходятъ въ шубахъ.

Сволько подобнаго вздора я наслушался отъ французовъ во время моей службы за границей! Одинъ французъ, никогда не бывавшій въ Россін, говориль, будто у нась оттого, вероятно, едять ржаной клебь, что пшеничную муку не умъють еще хорошо дълать. Даже одинъ изступленный врагь Россіи, Польскій эмигранть, не вынесъ этого вздора и вступился за нашу врупичатую муку. Другой францувь утверждаль, что Суворовъ быль генераль ничтожный и дикій, который только все кривлялся, чтобы забавлять своихъ солдать; третій (су-префекть), встрітившійся со мной на Дунайскомъ пароході, вскочиль въ восторгі съ своего мъста, услыхавши, что я упомянуль въ разговоръ о Таллах, Кельтах в Бурнундах ... "Галлы! Кельты! Вы Русскій и вы все это знаете?... Но кто-же вы? Кто, сважите!" Четвертый (тоть саный копсуль Moulin, котораго убили турки въ Салоникахъ) увъряль меня, что въ Россіи скоро будеть революція: не соціалистическая, — нъть! Для подобнаго, недоброжелательнаго пророчества еще можно было бы наёти поводъ въ действіяхъ нашихъ негилистовъ и въ пустой болтовит русскихъ путешественниковъ. Нётъ, Moulin, указывалъ мит на близостъ революцін якобинской (такъ свазать, эгалитарной, а не аграрной, не экономической), на возстание народа изъ-за равенства права. "Потому что, говориль онъ, какой-нибудь мосье Ивановъ или Петровъ спросить себя, навонецъ: отчего онъ не можеть иметь то положение, которое ниветь "un Ignatiew" им "un Lobanow". Moulin говориль это въ 71 году, черезъ 10 леть после освобожденія врестьянь. Что отвечать такому человъку?

Прибавлю, что явныхъ признаковъ большой политической вражды въ Россіи я въ этомъ Муленъ не замъчалъ. Онъ велъ себя умъренно. Върнъе всего онъ, какъ пустой человъкъ, судилъ самоувъренно о томъ, чего не зналъ.

Воть въ какомъ смыслѣ я сказаль, что сужденія многихъ соотечественниковъ нашихъ о Грекахъ и въ особенности о Грекахъ Цареградскихъ очень похожи на сужденія Французовъ о Россій, ру

И у насъ много Муленовъ.

Я помню многія встрічн и разговоры. Еще въ 60-хъ годахъ случилось мив вхать въ малль-поств до Харькова съ однимъ чиновникомъ министерства иностранных дель. Мы разговорились случайно о Крымскихъ Грекахъ. Онъ ихъ не зналъ вовсе; въ Элладъ и Турціи тоже не быль, но служиль тогда въ Азіатскомъ Департаменть; я быль въ Крыму и зналь тамъ и сельскихъ Грековъ, и рыбаковъ, и купцовъ, и помъщиковъ этой крови. "Греки эти такіе раставнные"! воскликнуль чиновникъ министерства. Я удивился. Я, напротивъ того, живя въ Крыму, находиль, по тогдашней молодости моей, что Греки нъсколько сухи, слишкомъ строги въ семейныхъ нравахъ своихъ, слишкомъ серьезны и патріархальны сравнительно съ нами. Женщины русскія, простаго званія, замічаль я иногда, живя вы Крыму, гораздо свободніве и, да простять мив прамоту моего выраженія, даже развративе простыхь гречановъ. Религіозныя обязанности, посты и т. п., прымскіе Греви наблюдали въ то время очень строго. Россін, вогда приходилось, они служили какъ истинные Русскіе подданные, не хуже насъ... "Почему же они раставиные?" съ удивленіемъ спросиль я. "Гдв вы ихъ видвли?"— "Нътъ, конечно, я не изучаль ихъ быта, отвъчаль чиновникъ министерства, но вёдь это такъ извёстно, что они растлыны"...

Каково это сужденіе?

Прошло съ тёхъ поръ очень много лётъ. Этотъ самый чиновникъ поёхаль потомъ на Востокъ, долго прослужиль въ свободной Греціи и върно теперь, онъ самъ посмъется надъ своими прежними взглядами, если случайно прочтеть это письмо мое.

Теперь онъ, можеть быть, будеть порицать Грековъ свободнаго королевства за ихъ демагогическій духъ, за ихъ эллинскій фанатизмі; онъ, въроятно, будеть жаловаться на періодическіе припадки ихъ Руссофобіи, бросающей ихъ поочередно въ предательскія объятія то той, то другой западной державы... Онъ назоветь ихъ, въроятно, скоръе слишкомъ жесткими, суровыми, сухими, но ужь никакъ не "растлівными"...

Прошли, говорю я, года и года. Я самъ прожилъ десять лѣтъ въ Турців; имѣлъ много дѣлъ и сношеній и съ Турками, и съ Болгарами, и съ Греками и вернулся на родину. На родинѣ, встрѣтилъ я одного стараго чнакомаго... Онъ человѣкъ жизни скромной, семейной, внимательно читаетъ прописи Смайльса, находитъ себя православнымъ, несмотря на то, что враждуетъ противу монашества и монастырей... И въ то же время въ восторгѣ отъ Миханла, Митрополита Сербскаго... Зашелъ разговоръ о греко-болгарской распрѣ... Я претендую немножко знать ея исторію и ея тайный для многихъ смыслъ... Но знакомецъ мой само-увѣренно прерваль меня, сказавъ, какъ бы вы думали, что?

Онъ въ 74-иъ году свазалъ то же самое, что говорилъ чиновникъ министерства въ 61-иъ году.

"Греки дюди раставниче... Фанаріотское духовенство исполнено ажи... Болгаре, народъ молодой и свѣжій, какъ и вообще Юго-Славяне. Они сохранили въ чистотть весь духъ первобытного христіанства!!! Что такое это? Какое это христіанство первобытное и что значить сохранить въ чистотть его духъ?... Какая фраза!... Ничего осязательнаго и яснаго!...

И вто это именно сохраниль этоть духъ: селяне-ли и горцы болгарскіе, воторые съ точки зранія православныхъ варованій своихъ и патріархальнаго быта своего очень похожи на греческихъ селянъ и горцевъ Крита, Эпира и Өессаліи, съ тою только не совсамъ лестною для Славянъ разницею, что у посладнихъ (т.-е. у Грековъ) все какъ-то выразительнае, изящнае, живае... 1). Или этотъ духъ первоначальнаго христіанства сохранили лучше насъ и Грековъ вса эти Жинзифовы и Дриновы, которыхъ мы знаемъ хорошо!... Хитрые буржуа европейскаго покроя, имающіе вса худыя качества Византійцевъ (да! именно Византійцевъ), но неимающіе того правильнаго и высокаго Православнаго направленія, которому не изманяли Византійскіе Греки даже и въ самые несчастные дни своего паденія.

Или, можеть быть, этоть чистый духъ сберегли для насъ Болгарсвіе епископы, которые, зная очень основательно всі уставы Церкви и всв апостольскія правила, нарушили ихъ сознательно н ловко, именно настолько насколько было нужно, чтобы, отделяясь оть патріарха даже и въ смишанных грево-болгарсвих областихъ, ничим слишком ръзкима не поразита ни свой простой народъ, ни русское общество? Они знали, что для простаго Болгарина главное дёло въ томъ, чтобы клобуки на попахъ были по-гречески разлатые кверху <sup>2</sup>); они знали также, въроятно, что русское общество равнодушно въ перковнымъ лъдамъ и считаетъ ихъ формалистикой, что Русская дипломатія бонтся перехода Болгаръ въ уніатство юраздо больше, чъмь нужно этого бо*атыся*; знали, должно быть, еще, что въ Россіи сразу и различить не съумвить ни тонкаю раскола оть грубой ереси, ни понять великой разницы между собственнымъ правильныйъ административно-осударственными обособлениемь отъ патріарха и болгарскимь филетическими (дисменнымы) мятежомъ...

Болгарскіе демагоги знали все корошо и все сдёлали ловко, дабы вылущить свое населеніе поскорве изъ Грековъ во Оракіи и Македоніи, Они заставили Россію идти за собой съ повязкой на очахь!

II punta. aemopa. Digitized by

<sup>1)</sup> Примеч. Чемъ и виновать, что это правда?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Волгарская "интеллигенція" (!) всегда горячо отстанвала визминій треческій обликь своего духовенства; она держалась за разлатые черные клобуки именно въ то время, когда его уме били нарушени столькія незримыя, но существенния правила христіанской дисциплины.

Неправда ли умно?... Умно, конечно, льстиво и коварно!... Но гдів-жь туть чистота "древле-славянскаго" духа?... Неужели первобытное, свъжее христіанство Юго-Славянъ должно состоять въ подобномъ племенномъ маккіавелизмів, разрушающемъ церковь?...

Избави насъ Боже отъ христіанства Чомаковыхъ и Каравеловыхъ! Русское непониманіе греко-болгарскихъ дѣлъ простирается до того, что мнѣ случалось слышать легкомысленныя слова по этому поводу даже отъ примърныхъ русскихъ монаховъ...

- Помилуйте, какіе-то фанаріоты... сказаль мив недавно одинь прекраснійшій инокь, соттеми образованный, духовно вполив достойный почтенія, умный, добрівшій серддемь.
  - "Какіе-то фанаріоты"...

Какъ вамъ это нравится?... Монахъ этотъ, впрочемъ, такъ уменъ и правдивъ, что я сразу могъ его образумить.

— Возненавижу церковь лукавствующихь, свазаль я ему. Церковь же лукавствующихь была въ этомъ случав скорве Болгарская, чёмъ греческія церкви, которыя, въ ущербъ Греческой національности, объявили Болгаръ раскольниками, ибо дали имъ этой анавемой средство немедленно выдълиться повсюду изъ смёщенія съ Греками и поставить себ'в везд'в особое болгарское начальство. "Два епископа (т.-е. два православныхъ епископа) въ одномъ город'в управлять не могутъ; но такъ какъ насъ смиренныхъ, б'ёдныхъ Болгаръ, эти изверги Греки признаватъ православными более не котятъ, то мы этому очень рады и поставимъ везд'в по городамъ рядомъ съ греческими своихъ епископовъ, подобно армянамъ, катомикамъ или русскимъ старовърамъ! Да здравствуетъ Султанъ Абдулъ-Азисъ, нашъ покровитель!...

Воть она церковь лукавствующих, которой мы потворствуемы!

Что значить *личное лукавство* людей въ общихъ церковныхъ и въ политическихъ дѣлахъ?... Почти ничего; оно вредно или полезно, смотря по принципу или роду интереса, которому оно служить...

Что такое мичное коварство передъ судомъ духовнымя? Грахъ, немощь личная, противъ которой есть у христіанъ правила борьбы душевной, есть покаяніе... Многіе изъ святыхъ, многіе изъ мучениковъ, быть можеть, хитрили въ минуты паденія; они были мюди; считать святыхъ безгрышными—прахъ. Апостоль Петръ схитриль отъ страха и отрекся отъ Христа на міновеніе. Въ этомъ смысль и епископы болгарскіе мично не должны быть слишкомъ строго судимы; они могли согрышить изъ тщеславія, гордости, изъ человъкоугодія, своекорыстія...

Но можно ли православнымъ людямъ поддерживать *церковъ лукав-ствующихъ*? Церковь, основанную на *тончайшей* лжи, на какомъ-то чрезвычайно искусномъ, едва примѣтномъ *издали* отщепленіи!

Нъть, самая ръзвая *догматическая* ересь была бы не такъ опасна, потому что она не носила бы столь невинной и обманчивой личины, не

издъвалась бы надъ нашимъ невъжествомъ, не подкрадывалась бы къ самому сердцу нашему, нынъ столь жалостливому и свободолюбивому!...

Примъровъ русскаго незнанія, русскихъ заблужденій, русской фразы нъть конца!...

Конечно, не и одинъ могу ихъ привести; но и вы сами, и всѣ тѣ, которые принимаютъ участіе въ нашей газетѣ, столь почтенной и серьёзной.

Одна ничтожная замётка **Не**стора о *льстивости Грековъ* сколько надёлала вреда!...

Мало ли что могло показаться льтописцу. И онъ быль человыкь "немощный," какъ и всь люди; и онъ могь заблуждаться. Надо принять въ соображение и то, что Византійские Греки были въ то время гораздо образованные русскихъ и уже по этому одному казались ему хитръе всъхъ другихъ людей, льстивье, лукавъе...

По поводу подобных древних наблюденій, не всегда удобно примънимых въ нашему времени, я вспоминаю отвъть, данный мнъ однимъ очень молодымъ Кандіотомъ, простаго званія. Нынъшніе Критяне вообще очень симпатичны и самая китрость ихъ не груба и не противна, а, напротивъ того, имъетъ въ себъ что-то мягкое, веселое и ласкающее... Этотъ же юноша, о которомъ я вспомнилъ, былъ воплощенное простодушіе и честность... Я что-то спросилъ у него, онъ отвътилъ... "Я не върю тебъ; ты лжешь, сказалъ я ему шутя: Апостолъ Павелъ говоритъ, что Критяне всъ лжецы".

— Когда, когда жилъ апостолъ Павелъ!! Съ тъхъ поръ сколько перемерло народу. Всъ люди перемънились, возразилъ мнъ, смъясь, мололой грекъ.

Авторитетъ апостола Павла важнъе авторитета нашего лътоцисца; однако, въ этомъ случав не руководиться исключительно замъчаніемъ апостола будетъ также не гръшно, какъ не гръшно согласиться, что русло какой-нибудь ръки, или глубина какого-нибудь озера, упоминаемаго въ Священномъ Писаніи. измънились съ теченіемъ въковъ.

Не знаю, случилось ли съ вами это, а мий случилось слышать эту фразу Нестора *преки выстивы до сего для* отъ очень серьезныхъ людей, отъ людей умныхъ и даже... отъ людей государственной службы... Правда, туть есть разница; ученые, исключительно кабинетные, нерёдко бывають наивны и сентиментальны въ политик, не понимають иногда и вовсе того, что государственная, такъ сказать, психо-механика не можеть руководиться одними "моральными" соображеніями и вкусами. Они часто не знають, что действія и противодействія естественной международной борьбы должны основаться какъ можно мене на личныхъ симпатіяхъ и увлеченіяхъ, хотя бы и цёлыхъ массь, ибо тогда не слёдовало-бы воевать противу Турокъ, такъ какъ извёстно, что лично многіе изъ

лахъ, даже очень добры и мягки въ мирное время и пока не распалено до безумія ихъ религіозное чувство...

Но моди государственной службы все это знають и почему они тоже упоминають не истати въ разговорахъ своихъ о словахъ Нестора, я понять не могу! Такъ, плохое остроуміе накое-то. А въ мысляхъ у нихъ совстью другое...

Такого рода людямъ всегда понравится, напримъръ, русскій "кулакъ"-консерваторъ, очень хитрый въ частныхъ дѣлахъ и непоколебимый, искренній въ религіозныхъ и государственныхъ убѣжденіяхъ свонхъ. И мнѣ такой человѣкъ нравится, и я его уважаю; но мнѣ нравится не менѣе его и православный Грекъ точно такого же "стиля" или закала; а нѣкоторые дипломаты наши, хваля подобнаго русскаго, въ то же время грека, на него очень похожаго и ему равносильнаго и по твердости вѣрованій, и по личныма слабостяма, непремѣнно назовуть льстивыма (т.-е. лживымъ) фанаріотомъ.

Отчего же это? Мив важется, что опытные дипломаты тоже заблуждаются въ этомъ случав, но несколько иначе, чемъ тоть знакомець мой, чтущій прописи Смайльса и не чтущій монаховь, о которомъ я говориль выше, — они заблуждаются, но не такъ, какъ чисто-кабинетные люди.

Заблужденія дипломатовъ въ греко-болгарскомъ вопросѣ происходять, конечно, не отъ добродушнаго исканія человъческой, прогрессивной правды на земномъ шарѣ,—исканія, неприличнаго ихъ высокому званію, опыту и уму, но отъ той ложной мысли, будто бы Россія должна для выгодъ своихъ, для укрѣпленія собственной силы, во что бы то ни стало угодить Юго-Славянамъ, и въ особенности этимъ Болгарамъ, отнынѣ и впредь долженствующимъ стать вѣрными проводниками Руссизма на Востокѣ. (Хороши проводники, ратующіе противъ той самой церкви, которой ученіе и преданіе возростили Россію! Хорошъ Руссизмъ — Бельгійская поворильня ста хамоватыми атейстами во главѣ!).

Въроятно, тъ изъ дипломатовъ нашихъ, которые стояли за Болгаръ, въ пылу практической дъятельности не нашли времени осмотръться кругомъ внимательно и понять того до грубости поразительнаго факта, что во всей Европъ чисто-національное начало, т.-е. племенное, разръшившееся отъ религозныхъ узъ, при торжествъ своемъ даетъ плоды вовсе не національные, а, напротивъ того, въ высшей степени космополитические или, точнъе, революціонные.

Въ Италіи, — эмансипаціонный націонализмъ погубиль Панство и даже по духу и общественному быту сдёладъ Итальянцевъ боле похожими на Французовъ, чёмъ они были до 59-го года, т.-е. менте національными. Вторая имперія, служа чужому либерально-націонализму, погубила и себя, и Францію; создавъ Италію, она ослабила себя и послужила косвенно какъ Германскому, такъ и Славянскому опять-таки либеральному націонализму. Въ торжествующей и почти вполнѣ объединившейся Гере

маніи *пемедленно* началось глубовое соціальное броженіе, и единство власти и племени повлекло за собой усиленіе атемзма и анархическихъ наклонностей. Цобъждая Францію, Германія у себя наткнулсь на рововую *культурную борьбу* съ Папствомъ, отъ которой не знаетъ какъ теперь избавиться, и, съ другой стороны, въ побъжденной странъ, во Франціи, униженіемъ имперіи она подготовила возможность *якобинской*, республики Греви-Гамбетта, имъющей въ свою очередь скоро и несомнънно перейти въ *пъчто еще худшее*.

Національно-либеральное начало обмануло всёхъ, оно обмануло самыхъ опытныхъ и даровитыхъ людей; оно явилось лишь маскированной революціей, — и больше ничего. Это одно изъ самыхъ искусныхъ и лживыхъ превращеній того Протея всеобщей демократизаціи, всеобщаго освобожденія и всеобщаго опошленія, который съ конца прошлаго въка неустанно и столь разнообразными пріємами трудится надъ разрушеніемъ великаго зданія Романо Германской государственности.

Поэтому-то и болгарское напіональное движеніе противу Патріарха и каноновъ для Россіи опаснѣе и вреднѣе всего остальнаго на свътъ; это самый злокачественный припадокъ проклятой либерально-прогрессивной (т.-е. космополитической) заразы!

Я прерываю это письмо, — оно и такъ слишкомъ длинно...



## письма о восточныхъ дълахъ.

(Гражданинъ; 1882—88 г.)

### письма о восточныхъ дълахъ.

I.

#### Наше назначение и наши выгоды.

Когда мы размышляемъ о ділахъ Востова и хотимъ дать себів ясный отчеть въ томъ, что намъ можеть предстоять и что для Россіи выгодніве, то необходимо прежде всего различить идеаль нашъ или ціль нашихъ замысловъ и дійствій отъ средствъ выполненія задачи.

Средства достиженія должны, конечно, избираться самыя подручныя и легкія, но объ этой легкости и доступности должно, однако, заботиться лишь настолько, насколько это не вредить высотв и ширинв идеала \*)... Если высшему политическому идеалу слишкомъ легкія средства вредять, то надо предпочесть имъ болве трудныя и даже такія, которыя сопряжены съ величайшими жертвами.

О выборѣ тѣхъ или другихъ средствъ я буду говорить позднѣе; теперь же я хочу подѣлиться съ вами любимыми моими мыслями о томъ, что должно быть нашимъ сознательнымъ идеаломъ или о томъ, что въроятно будетъ нашимъ роковымъ мазначениемъ. (Я употребляю здѣсь слово "роковой" не въ исключительно мрачномъ его значении, а въ смыслѣ болѣе широкомъ,—въ томъ смыслѣ, что свершение историческихъ судебъ зависитъ гораздо болѣе отъ чело-то высшаго и неуловимаго, чѣмъ отъ человъческихъ, сознательныхъ дѣйствій; сознательный идеалъ

<sup>\*)</sup> Чтоби мисль моя была понятна, я напомию кратко о Греко-Болгарскомъ вопрость. Конечно, утверждать наше вліяніе на Востокъ черезъ потворство болгарскоку либеральному движенію противу Вселенскаго патріарха било очень легкое и дешевое, нехитрое средство обикновеннаго демократическаго европензма. И ми сділали иного вреда и себъ, и церкви, потворствуя Болгарамъ больше, чимъ было нужно. Однако, такъ какъ и при этомъ неблагопріятномъ условін, сыслай обще-перковный идеалъ, есе-таки, не вполню забывался руководившими насъ людьми, то ми и остановилсь еще во-время—и единетнео церкви спасено, т.-е. ми съ Греками не въ расколю.

необходимъ; но онъ тогда только осуществимъ приблизительно, когда онъ коть сколько-нибудь сходенъ съ неясной еще въ подробностяхъ картиной этого роковаго предначертанія, когда онъ предугадываеть ся общія черты).

Идеаль нашь при разрешени Восточнаго вопроса должень быть самый высшій, самый шировій и смелый, самый идеальный, такъ сказать, изэ есиль возможных идеаловь. Воть почему.

Если идеаль нашь будеть слишкомъ односторонень, мелокъ и простъ, то мы, стремясь безъ мъры настойчно только къ ближайшимъ, очереднымъ цалянъ и не храня въ душь иныхъ завътовъ, можемъ испортить осбъ бутщее, закроемъ себъ путь дальнъйшаго, правильнаго и спаснтельнаго развитія \*).

Россія — не просто государство; Россія, взятая во всецёлости со всіми спонин аліатским владініями, это — цільні міръ особой жизни, особый государственный міръ, не нашедшій еще себъ своеобразнаго омнья кульмурной государственности (говоря проще—такой, которая на другилъ не ноложи).

Постому не изгнаніе молько Туровъ изъ Европы и не эмансилацію вилько Славинъ в диже не образованіе во что бы то ни стало изъ осиль Сминнъ, и только изъ Славянъ, племенной конфедераціи должны им инвъв въ виду, а нічто боліве шировое и по мысли боліве независимое.

Начиемъ хоть съ Турокъ.

"Стерженіе позорнаго ита азіатской орды" можеть занимать ограниченняю умы нашихъ единовірцевъ и единоплеменниковъ; намъ же давно пора догадаться, что никакое насильственное иго азіатскихъ владыкъ не можеть быть такъ "позорно", какъ добровольно допускаемая народомъ власть собственныхъ адвокатовъ, либеральныхъ банкировъ и газетчиковъ. Насиліе не можетъ такъ опозорить людей, какъ ихъ собственнам непостижника глупость.

Удаленіе Турокъ только необходимый пріемъ, это одно изъ неизбъжныхъ средстиъ и больше ничего.

Можно, пожалуй, новорить о "варварствв" и т. п.; можно даже, если это необходимо для возбужденія людей попроще, склонять печатно во всіхъ падежахъ слово "орда", "орды", "ордою", объ "ордів", какъ даля газеты и журналы наши во время послідней войны; но надо помнять при этомъ стихъ Тредъяковскаго:

Держись черни, А знай штуку...

<sup>\*)</sup> Я говорю развитыя, а не прогресса... Я нахому, что ндея настоящаго развитыя в цали демократическаго прогресса представляють непримеримыя антитезы. Развите ость усилоне организованной, т.-е. дисциплинированной развородности; демократическій прогрессь ость стремленіе въ смишенію въ однообразін, т.-е. разрушеніе восьо развороднаю (см. Византизи—

о).

Авт.

Не должно въ наше время считать подобную идею достойной серьезнаго вниманія русскаго ума.

Презрѣніе въ азіатцамъ, мысль объ изгнаніи Туровъ за то, что они не либеральны, не индустріальны и т. п., а живуть религіозно-монархическими и воинственными идеалами,—это все не наше, и не старо-русское, и не ново-славянское, а самое обыкновенное европейское.

Мысль объ изгнаніи Турокъ изъ Европы и объ замоно ихъ Русскими на Босфоры, конечно, не принадлежить Западной Европв, какъ чистополитическая мысль; Западная Европа считала эту мысль до последняго времени и, въроятно, отчасти считаетъ и теперь опасною и даже гибельною въ международномъ отношении. Но, все-таки, эта анти-азіатская иден, по существу своему, эминсипаціонна, либеральна, т.-е. болье или менье разрушительна. Это обывновенная нынышняя либеральная, западно-европейская, вовсе не наша по происхождению и по культурному духу идея, лишь агитируемая нами весьма удачно и счастливо съ 60-хъ годовъ. Европъ она не нравится съ точки зрънія радиовъсія политических силь; но по источнику и по характеру, все-таки, это мысль европейская. Это одно изъ последнихъ приложеній идеи "равенства и свободы" лицъ, общественныхъ классовъ, провинцій и племенъ. Русское во всемъ этомъ дълъ только приложение, или весьма счастливан эксплуатація, какъ я сказаль, этой обыкновенной, современно-европейской эмансипаціонной мысли въ пользу Россіи и ея слабыхъ единов'врцевъ.

Оттого-то всѣ поцытки Запада препятствовать намъ и были такъ неудачны съ 60-хъ годовъ \*).

При Государв Николав Павловичь дёло было поставлено прямве, яснве и по духу самобытите; говорилось больше о правах русскаго покровительства, о русской власти. Это было лучше по существу; но неудобно по времени. Рано. Насъ постигла неудача. Европа не узнавала въ тогдашнихъ нашихъ дъйствіяхъ своей идеи эмансипаціонной, демократической, эгалитарной. До православно-монархическаго духа ей не могло быть дёла; она его ненавидёла: она не была тогда въ противорічні сама съ собою, и побівдила. Съ 60-хъ годовъ русская дипломатія, русская печать и русское общество стали все громче и громче говорить въ пользу христіанъ Востока и, притомъ, опираясь не такъ, какъ въ 50-хъ годахъ, преимущественно на право нашей власти, а гораздо боліве на права самихъ христіанскихъ подданныхъ султана. Политика наша послів Крымской войны стала западное по мысли, т.-е. либеральніе; по существу это хуже, развратительное съ гражданской

<sup>\*)</sup> Недьяя же и Берменскій трактать серьезно считать большой неудачей; это, жыкь візрно было свазано въ "Правительственном» Візстинків", только еременный роздиль. Насъ Берменскій трактать только пріостановиль; Турцію онь приговориль жъ смерти.

Авт.

точки зрвнія; по времени—это стало удобиве; Европа, парализованная внутреннимъ противорвчіємъ, не могла уже вся дружно соединиться противу насъ; она вынуждена была уступать намъ безпрестанно на пути либеральныхъ реформъ, которыя мы для христіанъ предлагали; Турція черезъ это слабвла; христіане становились все смвлве и смвлве, и мы въ теченіе двадцати всего лють, почти неожиданно сами для себя, шагъ за шагомъ, разрушили Турецкую имперію, на которую столь многіе замычательные государственные люди Запада, отъ Меттерниха до Наполеона ІІІ и Пальмерстона, возлагали столько надеждъ.

Эмансипаціонный процессь вездів разрушителень, ибо онь, по существу своему, враждебень государственной, церковной и сословной дисциплинь; и если человічество еще не утратило способности организоваться, если оно еще не осуждено на медленное вымираніе и самоуничтоженіе (посредствомь всіхь мощныхь орудій того, что зовуть нынче прогрессь), то для дальнійшаго, боліве прочнаго, менье подвижнаго своего устройства оно вынуждено будеть придти къ новымь формамь юридическаго неравенства, къ новому и сознательному поклоненію хроническому, такъ сказать, деспотизму новыхъ отношеній.

XIX въвъ близится въ вонцу своему. Безъ малаго сто лътъ тому назадъ, въ 89 году, было объявлено, что всъ люди должны быть равны. Опытъ столътія довазаль вездю, что это исправда, что они не должны быть равны или равно поставлены и что "благоденствія" никакого нивогда не будеть. А назръваетъ что-то новое, по мысли отходящему въву враждебное, хотя изъ него же органически истекщее.

Ясно, что это новое ни либерально, ни эгалитарно быть не можеть. Итакъ, изгнаніе Турокъ...

Изгнаніе Туровъ необходимо, сказаль я, но, освобождая христіань, мы должны имѣть въ виду не столько свободу ихъ, сколько ихъ организацію. А для этого мы прежде всего изъ собственныхъ нашихъ умовъ всѣми возможными средствами должны выжить какъ можно скорѣе всѣ не только "конституціонныя", но даже и вообще либерально-эгалитарныя иден, привычки и вкусы. Иначе мы погубимъ и свою будущность, и будущность всего Востока.

Одинъ примъръ изъ многихъ; положимъ, что пришло удобное время удалить султана съ береговъ Босфора и стать тамъ самимъ твердою ногою (поводы скоро найдутся, они уже существуютъ въ дъйствіяхъ Англіи). Говорить тогда и писать "для Европы" можно, что угодно, но мыслить для себя надо правильно и ясно.

Не потому надо, напримъръ, удалить султана, что онъ самодержавный азіатскій монархъ (это хорошо), а потому, что держава его стала слаба и не можеть уже болье противиться либеральному европеизму.

A мы можемь, если захотимь!... Мы уже и доказалното недавно .

н нашей последней войной и, что еще гораздо важнее, мы доказали это въ области политической мысли манифестом 29-го априля 1881 г.

Передъ лицомъ всей конституционной Европы и всей республиканской Америки мы объявили, что не намерены больше жить чужимъ умомъ и приложимъ все старанія, чтобъ у насъ самодержавіе было вреше и грозно и чтобъ о "конституціи" и помину бы больше не было.

Свернувши вруго (и Богъ дастъ навсегда!) съ пути эмансипаціи общества и лицъ, мы *вступили на путь эмансипаціи мысли*; съ пути медленнаго, но върнаго разрушенія, на путь организаціи и созиданія.

Въ этомъ дъйствіи мы едва ли не въ первый разъ со временъ Петра Великаго ръшнись быть самобытными не какъ сила только внъшне-государственная въ средъ другихъ государственныхъ единицъ, но и какъ политически-культурная мысль, смълая, независимая, ясная!

Это веливій шагь!

Благодаря ему, мы имъемъ полное право предпочитать себя султану на берегахъ Босфора не только изъ честолюбія, корысти или какого бы то ни было политическаго эгонзма, но и въ смыслъ культурнаго дома.

Пора положить предъль развитію мъщански либеральнаго прогресса! Кто въ силахъ это сдълать, тотъ будеть правъ и предъ судомъ исторіи.

II.

#### Продолжение того же.

Я свазаль въ первомъ письмѣ моемъ, что высшимъ идеаломъ нашимъ при разрѣшеніи Восточнаго вопроса должно быть нѣчто болѣе шировое, болѣе содержательное и по мысли болѣе самобытное, чѣмъ мѣщански-сентиментальная охота на "азіатскихъ варваровъ" и чѣмъ простодушное освобожденіе Славянъ "отъ ненавистнаго ига Турокъ и Швабовъ"...

Даже и созданіе конфедераціи независимых славянских государствъ не должно быть высшимъ идеаломъ нашимъ. Уже и теперь для внимательнаго ума ясно изъ самыхъ положительныхъ, реальныхъ данныхъ исторіи, современной этнографіи, текущей политики, изъ географическихъ отношеній и даже изъ нівкоторыхъ оттівнковъ національной психологіи, что безсознательное назначеніе Россіи не было и не будетъ чисто славянскимъ.

Оно уже потому не могло и быть таковымъ, что чисто славянскаго, совершенно своеобразнаго (настолько своеобразнаго и полнаго, напримъръ, какъ прежняя англійская конституція, какъ готическая архитектура, какъ французскіе моды и обычан, какъ китайскія мануфактурныя произведенія, какъ мусульманизмъ Аравитянъ и Турокъ)—ничего до сихъ поръ у Славянъ и не было. Развъ блестящая и дъйствишельно ни на что не похожая республика польская, ничего прочнаго и поучительнаго въ наслъдство міру по кончинъ своей не оставившая.

. Назначение Россіи еще и потому не можеть быть односторонне славнискимъ, что сама Россія давно уже не чисто-славниская держава. Азіатскія, подвластныя коронъ русской провинціи обширны, многозначительны по мъстоположенію и весьма характерны по идеямъ своимъ и при каждомъ политическомъ движеніи своемъ Россія должна неизбъжно брать въ разсчеть настроеніе и выгоды этихъ драгоцівнныхъ своихъ окраинъ.

Въ самомъ харавтерв Русскаго народа есть очень сильныя и важныя черты, которыя гораздо больше напоминають Туровъ, Татаръ и др. Азіатцевъ, или даже вовсе никого, чемъ южныхъ и западныхъ Славянъ. Въ насъ больше лени, больше фатализма, гораздо больше покорности властямъ, больше распущенности, добродушія, безумной отваги, непостоянства, песравненно больше наклонности къ религіозному мистицизу, (даже къ творчеству религіозному, къ разнымъ еретическимъ выдумкамъ), чемъ у Сербовъ, Болгаръ, Чеховъ и Хорватовъ.

У нихъ больше выдержки, теривнія, гораздо больше трезвости физической и умственной; скромныя семейныя добродьтели у нихъ несравненно крвиче, чвмъ у русскихъ людей; они мало расположены къ какимъ-нноудь нигилистическимъ крайностямъ, но за то ихъ индифферентизмъ въ религіи поразителень; ихъ машинальное, сухое охраненіе
кой-чего, къ чему они привыкли или что имъ дорого только въ политическомъ отношеніи, безъ всякой бури и боли "исканія" очень непріятно
поражаетъ Русскаго, когда онъ съ ними ближе знакомится. Они всѣ
расположены болье или менье къ умпренному либерализму, который,
къ счастію нашему, въ Россіи такъ не глубокъ и такъ легко можетъ
быть до тла раздавленъ между двумя весьма не либеральными силами:
между изступленнымъ нигилистическимъ порывомъ и твердой, безтрепетной защитой нашихъ великихъ историческихъ началъ.

Однимъ словомъ, нани западные и южиме единоплеменники гораздо болве насъ похожи всвми своими добродвтелями и пороками на европейскихъ буржуа самяго средняю пошиба. Въ этомъ смыслв, т.-е. въ смыслв психическаго, бытоваго и умственнаго своеобразія, Славяне гораздо менве культурны, чемъ мы. Ибо я сказаль уже вамъ, что подъ словомъ культурны, чемъ мы. Ибо я сказаль уже вамъ, что подъ словомъ культура я понимаю вовсе не какую попало цивилизацію, грамотность, индустріальную зрълость и т. п., а лишь цивилизацію свою по источнику, міровую по преемственности и вліянію. Подъ словомъ своеобразная міровая культура я разумью: иглую свою собственную систему отвлеченныхъ идей религозныхъ, политическихъ, юридическихъ, философскихъ, бытовыхъ, художественныхъ и экономическихъ (необходимо прибавить когда дъло идетъ о нашемъ времени; ибо нельзя же отвергать, что экономическій вопросъ вездю теперь стоитъ на очереди и что та нація, или то государство, которому посчастливится захватить въ свои могучія и охранительных руки это передовое и ни-

чъмъ до поры до времени не отвратимое движение умовъ, станетъ не пълые въка во главъ человъчества и не только себя прославитъ неслыканно, но и предохранитъ множество драгопънныхъ этому человъчеству предметовъ и началъ отъ насильственнаго разрушенія).

Такую систему отвлеченных идей, и безсознательно въ жизни живущихъ, и сознательно въ жизнь проводимыхъ, и изъ нея въ областа дальнъйшей мысли извлекаемыхъ, я зову культурой. Надо уговориться въ терминахъ, чтобъ понимать другъ друга, И для меня въ этомъ смыслъ Китай культурнъе Бельгіи; Индусы культурнъе Съверо-Американцевъ; русскій старовъръ или даже скопець гораздо культурнъе русскаго народнаго учителя по "книжкъ барона Корфа".

Въ этомъ же именно смыслё можно позволить себе сказать про Россію странную вещь, что она есть нація изъ всёхъ славянскихъ націй самая не славянская и въ то же время самая славянская. Она самая не-славниская, потому что по исторіи своей, по составу (быть можеть и по крови), по психическому и умственному строю, она отъ встхъ другихъ Славянъ очень отлична. Она же, съ другой стороны, самая славянская изъ всвхъ; не потому только, что она призвана стать помитически во главъ Славянъ, но и потому, что только у ней и существуетъ уже, и зарождается и можеть, утверждаясь, развиться дальше-многое такое, что не свойственно было до сихъ поръ ни Европейцамъ, ни Азіятцамъ, ни Западу, ни Востоку. Это и естественно; ибо только изъ болве восточной, изъ наиболее, такъ сказать, азіатской — Туранской, націи въ среде славянских націй можеть выйти нечто оть Европы духовно независимое; безъ этого азіатизма вліяющей на нихъ Россіи всь остальные Славяне очень скоро стали бы самыми плохими изъ континентальныхъ Европейцевъ, и больше ничего. Для такой жалкой цъли не стоило бы ни имъ "свергать иго", ни намъ предпринимать для нихъ и за нихъ самоотверженные крестовые походы. Не для того же русскіе орды перелетали за Дунай и Балканы, чтобы Сербы и Болгары высиживали бы посла на свободъ куриныя яйца мащанского европейства à la Вирховъ, à la Кобденъ или Жюль Фавръ.

Это было бы ужасно!

Конечно, мы Славянъ освободимъ; это необходимо; это неизбъжно; обстоятельства, не отъ насъ однихъ зависящія, заставять насъ сдёлать это и, вёроятно, очень скоро. Никакія коалиціи насъ не удержутъ; никакая боевая Германія съ своими шульмейстерами не воспрепятствуеть этому. Даже побъждая Славянъ на полі битвы, она будеть побъждена политически, фаталистически уничтожена, подобно Австріи, уступившей Венеціанскую область послі побіды своей при Кустоцці. Судьбы историческія должны свершиться, вопреки человіческимъ соображенімь; либеральное разрушеніе веего соціально-политическаго строя Европы, созданнаго віжами прошлаго величія, еще не достигло "точки на-

Digitized by GOOGIC.

сыщенія". Націонализмъ же чисто политическій, т.-е. опредъляющійся не культурно-бытовымъ своеобразіемъ племени, не оригинальностью въ немъ всего, отъ религіи до модъ и вкусовъ, а только государственной и зависимостью его, есть ничто иное, какъ одно изъ главныхъ проявленій все того же и того же, то-есть того могучаго и не всегда понятаго движенія, которое одни зовуть обновленіемъ и прогрессомъ, другіе революціей, а я предпочитаю называть точнье: згалитарно-либералимымъ разложеніемъ Романо-Германской цивилизаціи. Разложеніе это заражаеть и будеть заражать все человьчество до тъхъ поръ, пока движеніе не дойдеть до поворотной точки, или говоря прямье, до тьхъ поръ, пока дворъ, пока то, что я здысь говорю и что многимъ кажется лишь одной оригинальностью, не стонеть такимъ же общимъ мъстомъ, какимъ теперь стало многос, полютка тому назадъ казавшееся тоже чуть не пустымъ чудачествомъ!

Люди, освобождающіе или объединяющіе своихъ одноплеменниковъ въ XIX вѣкѣ, хотять чего-то національнаго, но достиган своей подитической цѣли, они производять лишь космополитическое, т.-е. нѣчто такое, что стираетъ все бодѣе и болѣе націонализмъ бытовой или культурный и смѣшиваетъ все болѣе и болѣе этихъ освобожденныхъ или свободно объединенныхъ одноплеменниковъ съ другими племенами и націями въ общемъ типѣ прогрессивно-европейскаго мѣщанства. Космополитическій демократизмъ и націонализмъ политическій—это лишь два оттѣнка одного же и того же цвѣта.

Чтобы понять это, стоить только вспомнить следующія общензвестныя событія исторіи истекающаго ныне столетія.

Демовратическое (эгалитарно - либеральное) движение началось съ Франціи. Франція первой республики и консульства не говорила спеціально о національности; она провозглащала обще-демократическое начало. Это такъ; но это начало до того тёсно связано съ политическимъ и племеннымъ націонализмомъ, что космополитическая идея очень скоро и незамётно для самихъ французовъ превратилась въ патріотическую и довела посредствомъ побёдъ политическій патріотизмъ гражданъ этого, по преимуществу племеннаго, чисто-національнаго государства, до неслыханнаго изступленія и героизма.

Замъчательно, что даже войска стали тогда только въ 1-й разъ кричать: Vive la France! Прежде кричали: Vive le roi!

Реакція всей остальной Европы, не желавшей еще тогда разстаться съ величіемъ своей аристократической культуры, пріостановила въ 1816 году этотъ потокъ.

Но остановила она его не надолго.

Франція предлагая, міру *свое* космополитическое ученіе, стала въ высшей степени національна. Вслідствіе давняго сплошнаго единства, племенная знамитарность не боло ни внутри

подвластныхъ, чуждыхъ племенъ, уравниван воторыхъ съ Французами, можно было бы расшатывать градативный, неравноправно-спасительный строй своего государства; ни настоящихъ соплеменниковъ по языку и крови за предълами Франціи, освобождая которыхъ или присоединня въ себъ (т.-е. также уравнивая въ правахъ и положеніи со всъми другими), она могла бы способствовать разстройству и распаденію другихъ государствъ и этимъ способствовать косвенно общему всесмъшеню.

Франціи (какт и всякому другому государству) было опасно только одно соціальное, внутреннее, сословное и провинціальное уравненіе, т.-е. однообразіє въ ся единство. Это уравненіе и низвело ее неожиданно, шагь за шагомъ, паденіе за паденіемъ (и все во имя прогресса, свободы и гуманности!) отъ Жемаппа и Вальми до Меца и Седана, отъ демоническаго и легендарнаго Корсиванца, у котораго только волосы были плоски (le Corse aux cheveux plats) до Греви, который весь есть ничто иное какъ самое чистое проявленіе "честной" европейской плоскости!

Другія наців и другія державы были въ другомъ положенів. Для нять либерально-эгалитарнаго разстройства историческому року нуженъ быль другой пріемъ, не столь прямой и односложный, какъ для единой и однородной Франціи, тысячельтіе продержавшейся одними только горизонтальными общественными наслоеніями.

Придумана была иллюзія: національный вопрось или, вырные назвать, племенная политика.

Источникъ быль націоналенъ, замысль тоже; результать же вездів все тоть же космополитическій, гражданское равенство, политическая и личная свобода, смітшеніе племенъ и сословій, однообразіе провинцій, т.-е. то же сомое, что во Франціи.

Названіе другое, діло одно.

Дъйствительно-національнаю по мысли, по духу, по формамъ (безъ которыхъ истинное творчество духа невообразимо и не бываетъ), т.-е. оригинальнаго, не вышло изъ этого движенія ничего.

Напротивъ того, очень многое изъ того, что создано было прежде и потомъ съ горячей любовью и непоколебимо сохранилось цёлые въка, погибло очень быстро, благодаря этому новому и какъ бы лукавому повороту революціоннаго вихря.

Этотъ поворотъ быль до того обманчивъ и ослешление отъ этого вихря было тавъ сильно, что многіе мыслящіе патріоты (и даже наши славянофилы) не узнали въ тавъ называемомъ національномъ движеніи своего злейшаго врага: космополитическую революцію!

Тавъ случилось вездѣ; начиная съ 1821 года (т.-е. съ Эллинскаго возстанія) и до мечтаній несчастнаго Араби-паши о независимости Арабовъ...

Подробно перечислять здёсь всё примёры, признаться, тягощусь.

Хочу скорве вончить это письмо. Вспомните ихъ сами—Италію и Австрію, Францію и Германію даже Россію и Польшу 60-хъ годовъ, пообды и пораженія, войны и возстанія... Результать везди и ото всего одинь: либеральная демократизація и космополитическое однообразіе идей, вкусовъ, потребностей и внъшнихъ формъ...

У Славянъ, еслибы не было около нихъ этой загадочной, полуазіатской, мистической и какъ-то героически-растерзанной Россіи вышло бы все это смішеніе и опошленіе и выдыханіе хуже, чімь гді либо, вслідствіе подражательности Славянъ, вслідствіе слабости ихъ охранительныхъ и творческихъ силъ.

Славяне, за неимъніемъ лучшаго, готовы хвастаться (и негразъ хвастались), что они по природъ своей либеральнъе другихъ племенъ...

Да и наши русскіе отъ этого, какъ вамъ извістно, до сихъ поръ не прочь...

Прошу васъ, однако, не ужасайтесь тому, что я говорю о Славянахъ такъ сухо и недоброжелательно.

Я знаю вы за Православіе и Самодержавіе покойны, когда я пишу, но я прошу вась и за "братьевъ Славянъ" не опасаться.

Въ моемъ идеалъ, или въ пророчествъ моемъ и для нихъ отведено подобающее мъсто. Я говорилъ уже, что ихъ придется освободить и даже невольно быть можеть объединить въ союзъ, политически устроить.

Чего же имъ больше? Они только этого и желають. Б'вдность ихъ мысли выше политической независимости и равенства со всфии другими, съ Н'вмцами, Гревами, Турками и т. д., не можетъ и подняться теперь...

Ихъ либерализмъ долженъ быть сначала удовлетворенъ въ международномъ отношеніи. И чёмъ сворёе мы развяжемся съ этимъ необходимымъ и Бого дасто последнимо вмансипаціоннымо дёломъ, тёмъ сворёе можно будетъ приступить въ дёйствіямъ созидающимъ, устрояющимъ, т.-е. ограничивающимо (не власть, конечно, а свободу!),—однимъ
словомъ ко организаціи, которая есть ничто иное какъ хроническій
деспотизмо, всёми, болёе или менёе, волей и неволей, по любви и изъ
страха, изъ выгодъ или изъ самоотверженія признаваемый и терпимый,
въ высшей степени неравномърный и разнообразный деспотизмо; постоянная и привычная принудительность всего строя жизни, а не преходящія и невёрныя принужденія одной только администраціи.

И это нужно (т.-е. дъйствіе административнаго жезла) и теперь нужно даже до крайности; но для въковаго бытія этого мало, очень мало...

#### III.

#### Гамбетта, Скобелевъ и Висмаркъ \*).

Гамбетта умеръ...

"Aнархіи теперь представляется шансі (говорить по этому поводу "Daily Telegraph"). Какъ бы французы ни скорбъли объ утрать того, кто могь бы совершить дъло отместки и сокрушить Германію, иностранцы не раздъляють этихъ сожальній..."

Я согласенъ съ англійской газетой; но у насъ, повидимому, многіє думають иначе... Я не говорю о епикъ, посланномъ нашими присяжными повъренными на гробъ ихъ французскаго собрата по ремеслу \*\*). Это понятно, и удивляться надо только одному, какъ позволило имъ сділать это безнаказанно петербургское начальство.

Но воть передъ нами передовая статья газеты московской, большею частью серьезной, несомнённо патріотической, нерёдко очень умной... Я говорю о Современных Извъстияхъ. Къ чему этоть уважительный тонъ! Къ чему вся эта германофобія или германофагія, которая сквозить между строчками...

"Для Россіи въ частности смерть Гамбетты утрата немаловажная, говорить эта газета. Какъ выскочку, наши дипломаты, повидимому, его не совсемъ жаловали. Да и были, действительно, у него не очень пріятныя замашки зазнавшагося буржуа. Но мы знаемъ, союзъ Франціи съ Россіей быль для Гамбетты мечтою, и онъ отъ всего сердца желаль силы для Россіи. Насколько способенъ быль углубиться его умъ, чисто французскій и потому поверхностный, онъ соглащался признать историческія задачи Россіи. Довольно сказать, что онъ связанъ быль самою искреннею пріязнію съ покойнымъ Скобелевымъ. И удивительная судьба! Не исполнилось еще годовщины со смерти нашего героя, смерть похищаеть собесёдника, съ которымъ Скобелевь дёлился мыслями и который Скобелеву повёряль свои задушевныя политическія мечты".

Кёльнская Газета подтверждаеть этоть взглядь следующими словами: "Сближение съ Россией противъ Германии нашло въ Гамбетте столь же ревностнаго сторонника, какъ и въ молодомъ Скобелеве... 1882 годъ унесъ обоихъ сторонниковъ идеи русско-французскаго союза. И это во всякомъ случав выгода для снокойствия міра" (Welt).

Что жь эта близость доказываеть? Она доказываеть только, что Ско-



<sup>\*)</sup> Это письмо прерываеть ходь мислей, развиваемых въ первых письмахь; оно было напечатано подъ впечатавнемъ неожиданной смерти Гамбетты; но тёмъ не менве и не рфиніся его исключить; ибо по духу она состоить въ связи со слёдующими письмами и въ нихъ есть ссыяни на это, третье.

\*\*Aem.\*\* (1885 r.).

<sup>\*\*)</sup> С.-Петербуріскія Видомости.

белевъ ошибался въ этомъ случав и что политическій смысль его быль гораздо ниже его военнаго генія.

Еслибы еще можно было предположить, что поведение Свобелева было не искренно и что онъ дёлаль лишь "демонстраціи" для нёкотораго устрашенія Германіи и для большаго склоненія ен государственных людей къ союзу съ нами... "если хочешь мира (или союза)— вотовься къ войнь", то, конечно, это было бы очень умно и дальновидно. Но можно ли это предположить? Конечно, нёть. Хотя подобная долголётняя и слишкомъ тонкая игра очень трудна и опасна, ибо можеть раздражить того, кёмъ мы дорожимъ; но она могла бы имёть еще смысль со стороны лица, облеченнаго спеціальною, такъ сказать, властію; со стороны министра, посла или, наконець, самого Монарха: но Скобелевъ никёмъ не быль "оффиціально" унолномоченъ для подобнаго косвеннаго давленія на Германію и, по всёмъ признакамъ, его надежды на союзь съ Франціей были искренни.

Мысль о такомъ союзв и о французской "отместив" не дурна и естественна, нока мы думаемъ только поверхностно о внвшнемъ, военно-политическомъ равновъсіи европейскихъ государствъ и Россіи. Но для того, кто ни на минуту не хочеть забыть завътной, исполинской и вмъстъ съ тъмъ весьма осуществимой мечты о независимой, мноюсложной и новой Славяно-Восточной цивилизации, долженствующей замъчнить Романо-Германскую, —дая того всяческое унижение Франціи, какъ передовой націи Запада, должно быть дороже военной побиды надъ Германіей. Еслибы Германія была теперь такой же либерально-эгалитарной республикой, какъ Франція, еслибы въ ней президентомъ сидъль какой-нибудь "честный труженикъ" вродъ Вирхова, то трудно было бы, конвчно ръшить, которая изъ двухъ республикъ гнуснъе, ненавистнъе, и пошлъе... парижская — "tigre-singe", по выраженію (кажется?) Вольтера, или та "корова", граціозно играющая на лугу, съ которой сравниваль Герценъ либерально-революціонную Германію.

Германское современное общество, положить, въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ, быть можеть, еще буржуванѣе и хуже (по идеаламъ, а не поведенію лицъ,—надо поминать эту разницу) французскаго; но Германское государство—монархія; и нѣмецкое общество еще выносить такихъ людей, какъ старый, воинственный пмператоръ, Бисмаркъ, Мольтве... Къ тому же, у Германіи, если только она не пойдеть прежде времсни противъ Россіи, еще не исполнившей своего роковаго назначенія и потому политически непобъдимой, есть еще огромныя задачи на Западъ,—присоединеніе 8 милліоновъ австрійскихъ нѣмцевъ (пожалуй, и безъ выстрома), завоеваніе Голландіи, и вытекающее изъ этого морское соперничество съ Англіей; весьма возможныя и естественныя претензіи въ Балтійскомъ морѣ; дальнѣйшее униженіе Франціи, которую, въ слу-

чав равнодушія Россін, вовсе не такъ трудно даже и раздылить теперь, какъ Польшу, между Италіей, Испаніей и Бельгіей, оставляя въ серединь небольшой независимый остатокъ, и, наконецъ, господствовать надъвсьмъ Стверо-Западомъ, замънивъ непригодную послъ великаго семильтія (отъ 71 до 78 г.) идею культурнаго Drang nach Osten систематическимъ государственнымъ движеніемъ nach Westen.

Воть вавіе простые помыслы и вмість, сътімь не легкія по исполненію задачи могуть предстоять даже и подгнившей соціально Германіи за преділами нынішней имперіи, если она будеть дружить съ Россіей. Россія нужніве Германіи, чімь Германія Россіи...

Въ самомъ дѣлѣ, какое *существенное*, *органическое*, такъ сказать, и непоправимое зло можетъ намъ сдълать Германія въ случав войны съ нами и нашего пораженія?

Отдать Австріи Константинополь?

Это смешно! Надолго ли? Разве въ наше время явнаго антиконституціоннаго поворота идей, -- въ наше время, -- аграрно-рабочаго движенія противу меркантильнаго индивидуализма; въ наше время—неовонченной еще племенной эмансипации и неосуществившагося еще племеннаго объединенія, подот успівшно бороться государство... положимъ... 50-ти-милліонное \*), конституціонное, и малоземельное, почти исключительно-меркантильное, наскоро сколоченное въ слабую федерацію, безъ всякаго преобладающаго и одущевленнаго единствомъ иден племени, съ государствомъ 80-милліоннымъ, имъющимъ, въ средъ этихъ 80 милліоновъ поданныхъ, милліоновъ болье 50 однороднаго, пъльнаго племени (русскихъ), вдобавокъ легко одущевимаго, съ государствомъ многоземельнымь, общиннымь, и въ которомь индивидуально-буржуизный духь такь не серьезень, что не выдержаль и 20 льть либеральнаго режима, а породелъ только крайнее объднъніе у однихъ, безумное, болъзненное какое-то грабительство у другихъ, у третьихъ отчаније и самоубійство, а у самых умных -- совершенное разочарованіе въ благодътельности юридическаго равенства и гражданской свободы?...

Разумвется, туть серьезная борьба возможна только въ двухъ-трехъ регулярныхъ сраженіяхъ... и только! У Австріи нёть будущности; у Россіи великая. Вредна ли, или полезна будеть эта будущность Россіи для остальнаго человічества, разрушительная она будеть или созидающая, — это другой вопросъ; но что будущность есть великая, — это ясно. Это ясно изъ самихъ отвратительныхъ пороковъ нашихъ; міръ долженъ скоро отказаться оть идей 89 года, отъ равенства и свободы; это только не ясно для тіхъ глупцовъ, которые думають, что нужна еще у насъ конституція, чтобы окончательно въ этомъ убідиться...

<sup>\*)</sup> Я кладу для Австрін около 50-ти милліоновъ наобунъ, въ случав предволагаемаго присоединенія къ ней Болгарскихъ, Сербскихъ странъ, Царьграда и даже частя Польши.

1. 14. 6 1 2 8742 tree on the seem of the test of the tenton of the

the side of ferral experience of the formal A CONTRACTOR OF THE STATE OF THE BOTH IN THE · my tom by · p # 4. I bik my might we kenting & to her I to Comment for a second and amount of HILE There were 1. 1.6.41

If wearing and true course inputational is course that mily country some of the an транрасти и планать плет И многи: Ан ись Поликовъ пелерентъ от въ

If the part from 1111 the my deponding commonwell now, where were well-Периотія по пення 1 13 чай на говерна по положити на робость с в принции потого разовити и и и и и и и невности, восилой по преда-

При пропина полива стипана водил и согласное съ Франціей не нато не мерет неменять на три тия по Парижа; не настолько новерните и проши поверовите поповерссимов, т.-с. пеличе франців, ть по том то чинь по про про пробы поменять Ивицамь жипатья игран запами на пост и втоом част посможность Востучно-сла-Manichest 4444 the bounds to begin na diable the

To the heave linewagene interpreted to it that if the grant and the terms. Ames a proper than the tradition than tradition in the state of the st the country to be a content of the present to meeting a content of the content of

The state of the property and a state of the the deal was not a more in the same the contract of the same about minute in a difference of the contraction of To make the second of the seco хорошо понимають все это. "Оканчивающійся годь, пишуть, напримітрь, все вь той же Кёльнской Газеть, уносить съ собою одну изъ крупныхъ политическихъ личностей въ Европів. Гамбетты не стало. Это былъ непримиримый врагь Германіи, главный представитель того политическаго направленія во Франціи, которое стремится къ отместків. Направленіе это не умреть вмысть съ нимь, но онь во всякомь случать, какъ организаторь, какъ настойчивый проводитель разь установменнаго плана быль такимъ лицомь, которое не скоро найдеть себь замыстителя". Что значать эти слова въ стратегическомъ отношеніи?

Они значать, что, въ случав войны съ Россіей, Нвицамъ и безъ Гамбетты необходимо будеть держать подъ ружьемъ на границв Франціи около половины своего войска, и только другую половину противопоставить русскому изступленію... Да, именно изступленію, русскому бышенству, не знающему границъ... Ибо, какъ это ни странно съ перваго взгляда, по, можно утверждать, что и крвпкій союзъ и вынужденная обстоятельствами война съ Германіей будуть у насъ въ народводилаково популярны! Объяснять причины такой двойственности русскаго настроенія было бы долго; —но понятно, что въ случав союза и здравий счысть, предпочитающій легкое трудному, будеть удовлетворень у русскаго народа, и старыя преданія о дружбв и родствв двухъ Царскихъ родовъ еще обновятся и окрвинуть; а въ случав войны припомнятся у насъ германской націи даже и всв тв мелкія обиды, готорыя наносили намъ у насъ живущіе Нвицы.

Германское правительство уважается у насъ, но слухамъ и преданіямъ, даже и мужикомъ (не любятъ его только русскіе либерали); бюргерство же, т.-е. большинство нъмецкой націи, вслъдствіе историческихъ и соціальныхъ впечатлівній, ненавидится въ Россіи до-нельза...

Воть въ чемъ разница!..

Неужели геніальный князь Бисмаркъ не знаеть и не поминаеть этой важной разницы?... В'ёдь это все такъ ясно и такъ просто!

Чтобы вообразить себф, что можеть памъ предстоять съ Германіей, намъ необходимо только предложить себф два вопроса:

1) Выгоднъе ли для Германіи соглашеніе съ Россіей по дъмамо инстро-турецкимо чъмъ война съ Россіей?

Конечно, несравненно выгодиве. Въодномъ случав, огромныя прісбритенія безъ всякаго риска и потерь. Въ другомъ—ужасный рискъ и и гадательныя выгоды (напр., мечты о созданіи двухъ, парализующихъ другъ друга, Славянскихъ державъ).

2-й вопросъ: Есть ли въ Германіи люди, способные понять въчемъ состоять истинные германскіе интересы?

Кажется что есть. `

Итакъ—зачемъ намъ Гамбетта и вообще на что намъ излишняя поправка Франціи?

#### IV.

## Какое сочетание обстоятельствъ намъ выгодиће всего?

Иное діло писать о предстоящих нами или о возможных и желательных политических добиствіях наших; иное діло излагать взгляды на предстоящія, возможныя или желательныя, политическія обстоятельстви, долженствующія обусловить образь этихъ дійствій.

Когда мы говоримъ о желательныхъ дъйствіяхъ, мы даемъ нѣчто вродѣ совѣта. Когда мы говоримъ только объ обстоятельствахъ, — мы дѣлаемъ нѣчто вродѣ предсказанія.

Давать совъты считается дъломъ болье свромнымъ, чъмъ предсказывать или пророчествовать. Не знаю, всегда ли это такъ. Если, напримъръ, врача не приглашають на консилумъ для избранія тъхъ или другихъ способовъ льченія, не смышно ли будетъ съ его стороны предлагать практическіе совъты? Но если этотъ самый врачъ думаеть, что онъ предвидить счастливый исходъ бользни, если обстоятельства (даже вовсе и не зависящія ото воли больнаго и его близкихъ) сложатся такъ-то и такъ-то, то я полагаю, что онъ хорошо сдълаеть, если откровенно выскажеть кому-нибудь свою мысль. При такихъ условіяхъ самое смылое пророчество гораздо скромнье непрошеннаго совъта.

Такъ хочу и я поступить въ этомъ письмѣ. Совѣтовать я никому не призванъ; но предвидѣнія и предчувствія мои нахожу полезнымъ сообщить хотя бы и тѣмъ немногимъ людямъ, которые могутъ сочувствовать мнѣ.

Какія же обстоятельства выгодніве всего для той высшей ипли, къ которой мы, русскіе, вовсе и не думаємь сознательно стремиться, но къ которой фатально влечеть нась исторія, отчасти вопреки ошибкамъ нашего "по-европейски" настроеннаго разума, отчасти благодаря самымъ этимъ счастливымь ошибкамъ \*)?

Но прежде еще, чъмъ изложить мой взглядъ на эти обстоятельства, надо напомнить: какая же эта самая высшая цъль?

Я сказаль во 2-мъ письмъ моемъ, что Россія — не просто государство; Россія, взятая во всецьлости со всьми своими азіатскими владыніями, это цылый мірь особой жизни, особый государственный мірь,

<sup>•)</sup> Вы внаете, что, цфия очень высоко человфческій умь и геній отдфілимъ лицъ, какъ непосредственную могучую и непроизвольную силу, я очень низко цфию общій разумь человфчества съ точки зрфнія практической его цфлесообразности; въ стомъ смыслф и ошибки, и пороки, и глупость, и незнаніе, —однимъ словомъ все, что считается худимъ, приноситъ плоды и способствуеть невольному достиженію той шли другой тамиственно и не нами предназначенной цфли.



не нашедшій еще себъ своеобразнаго стиля культурной государственности.

Поэтому не изгнаніе только Туровъ изъ Европы и не эмансипацію только Славянъ и даже не образованіе во что бы то ни стамі изъ встах Славянъ, и только изъ Славянъ, племенной конфедераціи должны им им'ять въ виду, а н'ято бол'яе широкое и по мысли бол'яе независимое.

Это болье широкое и по мысли независимое должно быть ничьмъ инымъ, какъ развитіемъ своей собственной, оригинальной Славяно-Азіатской цивилизаціи, отъ Европейской (или Романо-Германской) настолько же отличной, насколько были отличны: Эллино-Римская отъ предшествовавшихъ ей Египетской, Халдейской и Персо-Мидійской; Византійская (распространявшая свое вліяніе до ІХ, Х и ХІ въковъ и на западныя страны) отъ предшествовавшей ей Эллино-Римской, или, наконецъ, настолько, насколько была отлична новая, послюдия Романо-Германская цивилизація отъ предшествовавшихъ ей и отчасти поглощенных и претворенных ею органически цивилизацій Эллино-Римской в Византійской \*).

Подобная историческая цёль достигается, конечно, вёками, сознательными и безсознательными усиліями цёлаго ряда поколёній, ихъ прямыми и косвенными, совершенно даже иногда нецёлесообразными дёйствіями; но исторія доказываеть намъ, что нёкоторыя удачныя предпріятія и рёшительные поступки вліятельныхъ и власть имінощихъ лиць, увлекающихъ за собою толны или пріостанавливающихъ извісстное движеніе, опреділяють дальнійшій типь или стиль культурнаго развитія и могуть считаться поворотными пунктами всеобщей и частной исторіи. Приміновь на это множество, и я нахожу даже лишнимъ мхъ здісь приводить. Они должны быть извістны изъ учебника.

Такимъ поворотнымъ пунктомъ для насъ, Русскихъ, доажно быть взятие Царырада и заложение тамъ основъ новому культурно-государственному зданию. И такъ вакъ несомнённо то, что человёчество стало по всёмъ отраслямъ жизни теперь самосезнательнёе, чёмъ было тогда, вогда происходила смёна прежнихъ великихъ культурныхъ типовъ, то главныя черты предстоящей культуры можно даже, сообразно съ примёрами прежняго, и приблизительно угадать особенно съ ея отрича-

<sup>\*)</sup> Я должень здёсь прибавить, что главным основаніем этих мислей монхъ служна мис ванга г. Данилевскаго "Россія и Европа". Г. Данилевскій, по справедливому замічнію г. Страхова, первий обратиль вниманіе на эту смену культурных типост или стилей. Эту теорію культурной сміни можно назвать истянням откритіемь, принадлежащимь исключительно русскому мыслителю. Положить, Хомяковь и другіе славянофили развивали нічто подобное прежде г. Данилевскаго; но у нихь все это было не ясно, не приведено въ систему и, главное, не проязводило впечатлівнія чего-то органическаго, чего-то такого, чему быть надлежить; в въ сочиненій "Россія и Европа" весьма ясно этого рода освіщеніе рідпілен ву леть у стиненів "Россія и Европа" весьма ясно этого рода освіщеніе рідпілен ву леть у мененів проссія на приведення весьма ясно этого рода освіщеніе приніненів проссія на приведення весьма ясно этого рода освіщеніе приніненів при приніненів при приніненів принінен

*тельныхъ сторонъ*. Но здёсь рёчь не столько о самой этой цёли, сколько объ обстоятельствахъ, выгодныхъ для ея достиженія.

Обстоятельствами, выгодными для насъ и для всего Славяно-Восточнаго міра, я считаю приблизительно слёдующія:

- 1) Скорая война съ Австріей или Англіей.
- 2) Соглашение съ Германией.
- 3) Анархія во Франціи. Прежде или посл'в нашей войны—это второстепенный вопросъ.
- 4) Неустройстви въ Болгаріи и Сербіи; грубые промахи короля Милана и неблагодарность либеральных Болгарь и Сербовъ.

Объяснюсь подробиве:

1) Скорая и несомивно (судя по общему положению политических двль) удачная война, долженствующая разрышить Восточный вопросъ и утвердить Россію на Босфорф, дасть намъ сразу тоть выходь изъ нашего нравственнаго и экономическаго разстройства, который мы напрасно будемъ искать въ одивхъ внутреннихъ переменахъ. Разъ въковой сословно-корпоративный строй жизни разрушенъ эмансипаціоннымъ процессомъ, — новая прочная организація на старой почет и изъ однихъ старыхъ элементовъ становится невозможной. Нуженъ крутой поворотъ, нужна новая почва, новыя перспективы и совершенно непривычныя сочетанія, а главное необходимъ новый центръ, новая культурная столица.

Само собою разумъется, что Царьградъ не можеть стать административной столицей для Россійской Имперіи, подобно Петербургу. Онъ не должень даже быть связань съ Россіей въ той формъ, которая зовется въ руководствахъ международнаго права "union réelle", т.-е. онъ не долженъ быть частью или провинціей Россійской Имперіи. Великій міровой центръ этотъ съ прилегающими округами Оракіи и Малой Азін (напр., до Адріанополя включительно и вплоть до нашихъ теперешнихъ границъ около Карса) долженъ лично принадлежать Государю Императору; т.-е. вся эта Цареградская или Византійская область должна подъ какимъ-нибудь приличнымъ названіемъ состоять въ такъ называемомъ "union personelle" сп русской короной. (На подобіе Финляндін, или прежней Польши, или на подобіє Норвегін, въ которой король Шведскій есть нічто вродів наслівдственнаго президента). Тама, само собою, при подобномъ условін, и начнутся ть новые порядки, которые могуть сдужить высшимъ объединяющимъ культурно-государственнымъ примъромъ, какъ для 1000-летней, несомнино уже устарившей и съ 61-го года забольвшей эмансипаціей Россіи, такъ и для испорченных веропейскими вліяніями авинских Грековь и Юго-Славянь.

Поставленный, съ одной стороны, съ Россіей только въ мичное, а не въ реальное соединеніе; призванный, съ другой — стать не административной только столицей одного государства, а вультурнымъ цен-

тромъ цвлаго Греко - Славянскаго союза или Новаго Восточнаго міра, Царыградъ не легко подвергнется опасности, что въ него цвликомъ и спроста перенесутся устарввшія привычки демократизованнаго за последнее время Петербурга, а напротивъ того, самъ этотъ, столь вредный, цивилизованный, но не культурный (не культурный, значить по моему, несвоеобразный) Петербургъ начнетъ быстро падатъ и терятъ значеніе, и въ самой Россіи административная столица почти невольно перенесется юживе, —въроятно не въ Москву, а въ Кіевъ.

Итакъ, будутъ тогда деп Россіи, неразрывно-силоченныя въ лицъ Государя: Россія — Имперія съ новой административной столицей (въ Кіевъ) и Россія — Глава Великаго Восточнаго Союза съ новой культурной столицей на Босфоръ.

Таковъ наилучшій и даже единственно возможный исходъ нашъ изъ современнаго нашего положенія; и для скоръйшаго достиженія подобной цьли позволительно русскому гражданину желать, чтобы Австрія или Англія какимъ-нибудь слишкомъ дерзкимъ поступкомъ, или сама Турція какими-нибудь новыми и нестерпимыми безпорядками вынудили бы насъ воевать.

Еслибы я призвавъ былъ совътовать, то я бы даже посовътоваль довести ихъ поскоръе до этого. И лучше бы все-таки начать съ Австріи; ибо тогда одно чувство самосохраненія дало бы намъ нравственное право направить изъ Карса войска къ Босфору. Воюя съ Австріей, мы имъли бы полное право позаботиться, чтобы нашей арміц никто не угрожаль съ юга.

Турція пала бы тогда сама собою. Всё эти австро-русскія соглашенія в "лестные пріемы", о которыхъ пишуть въ газетахъ, могуть быть очень искренни, благоразумны и т. д. Но... и Шлезвигь-Голштейнское соглашеніе — кончилось битвой при Садовой и изверженіемъ Австріи изъ Германскаго Союза.

Вёдь я сначала предупредиль васъ, что буду говорить больше о благопріятныхъ обстоятельствахъ, для цёлей высшихъ (культурныхъ), чёмъ о похвальныхъ и полезныхъ для цёлей низшихъ (утилитарныхъ, напр. для меньшей потери людей и денегъ).

О русскихъ столицахъ необходимо замѣтить здѣсь еще нѣчто особое, нѣчто такое, съ чего приличные, пожалуй, было бы даже начать, ибо это очень важно. Изъ всѣхъ культурно-государственныхъ образованій, возникшихъ, павшихъ и существующихъ нынѣ со времени Рождества Христова, только у двухъ подобныхъ историческихъ организмовъ была до сихъ поръ наклонность перемѣнять столицы: у Мусульманизма и России. Всѣ остальныя государства и культурно-религіозныя организаціи въ Западной, близкой къ намъ Азіи, въ Сѣверной Африкъ, въ Западной Европъ и въ ея грубомъ продолженіи новъйшей Америкъ, — центровъ своихъ не мѣняли и жизнь всѣхъ этихъ государствъ и культур-

ныхъ организацій была и есть неразрывно и неподвижно связана съ какимъ-нибудъ городомъ. Папство съ Римомъ; Франція съ Парежемъ; Австрійское государство съ Вѣной: нечего и сомнѣваться, что съ перехокомъ Віны въ обще - германское владініе погибнеть Австрія безвозвратно. Веливобританія, понятая какъ Англія въ тесномъ смысле, какъ Соединенное Королевство Великобританіи и Ирландіи, а не какъ культурное всесветное поприще Англо-Саксонскаго племени, неразрывно связана съ Лондономъ, несмотря на всю свою децентрализацію, и связь эта выразилась рёзче именно съ той поры, когла стиль англійской культурной государственности определился впервые съ ясностью, т.-е. съ эпохи Тюдоровъ. Мелкія государства Италін и Германін, имъвшія прежде (особенно въ первой) каждое свой особый культурный оттвнокъ, всв были связаны съ опредвленными городами, со своими второстепенными столицами... Единая Италія, давно тяготівшая въ Риму, естественно н въ очень короткое время овладела имъ. Остается еще сомнительнымъ-возможно ли и удобно ли будетъ даже-и для совершенно объединенной Германіи перенести, послѣ неизбъжнаго паденія Австріи, свою столицу изъ скучнаго Берлина въ пріятную и веселую Віну? Не слишкомъ ли это будеть близко къ границамъ того же неотвратимато Восточно-Славянскаго Союза? Я сказаль, что только Россія и мусульманство мінали не разъ свои столицы. Мусульманство, начавшись въ Меккъ, перешло потомъ въ Багдадъ, Бруссу, Адріанополь и Царьградъ; и, покинувъ Царыградъ, оно должно будеть искать себъ новый центръ въ Азін или Африкъ, или окончательно разлагаться и угасать, подобно религін Зороастра.

Россія начала свою историческую жизнь въ Новгородъ; но очень своро перенесла свой центръ въ Кіевъ, потомъ во Владиміръ и Москву, потомъ въ Петербургъ, и теперь видимо рвется отъ него опять къ югу... И тавъ, религіозная культура исламизма и государственность Русскаго племени со стороны этой "непосъдности" сходны. Но, съ другой стороны, разница между ними огромная. Исламизмъ, мъняя центръ, мъняль племя, мъняль государственность, но самь не мънялся, какъ и следовало ожидать отъ свособразной религозной культуры. Русское племя и русская государственность, имън въ себъ всегда мало оригинальнаго, всякій разъ, мюняя центры, мюняли и нючто весьма важное въ своемъ культурномъ типъ, во всемъ строъ своей жизни и въ духъ своего міровоззрънія. Новгородъ-первый зародышь государственности и племеннаго объединенія: призваніе варяговъ; Кіевъ православіе и начало уд'яльной системы (какая-то неудачная попытка своеобразнаго устройства); Владиміръ (ненадолго-такое же преддверіе Москвы, какъ Новгородъ преддверіе Кіева); Москва-паденіе удільной федераціи; царство; утвержденіе восточно-византійскаго культурнаго стиля; новый порывъ, такъ сказать, изъ "Варягь въ Греки"; Петер-

бургъ-Европа; обратный порывъ "изъ Грековъ въ Варяги", но съ сохраненіемъ огромнаго, уже крапко нажитаго, византійскаго запаса. Съ 61 гола нашего стольтія крайній европензмъ повидимому торжествуеть; иллюзія "благоденственной", эвдемонической демократизаціи увлеваеть петербуріски - настроенную интеллигенцію всей Россіи; начинается разложение Петровской Россіи по послыднимь европейскимь образцамь. Тысячельтію Русской государственности ставять памятникь въ Новгородъ: а тысячельте для государствъ-иифра роковая и страшная, ибо очень немногія государственныя формаціи прожили больше 1000 лють; большинство прожило меньше! И- въроятно, еслибы не было этого спасительнаго Восточнаго вопроса и этого веливаго Царьграда, то памятникъ гордости нашей въ 62 году сталъ бы памятникомъ разочарованія и отчаянія... чуть-чуть не надгробнымь!.. Но въ эти же самые роковые года (61, 62, 63) возобновляются съ новой силой тв Юго-Славянскія и Греческія движенія, которыя мало-по-малу разложили Турпію. сделали невозможной Византію Эллинскию \*) и приготовили намъ путь въ чему-то новому, къ чему-то такому, что должно же быть своеобразносозидающимъ, чтобы не стать только разрушительнымъ (и замътимъ, нс по европейски, а ужь гораздо болье разрушительныму!...).

Третьяго пути быть туть не можеть, и назадъ мы уже болье въ дълахъ Восточно-Славянскихъ идти не въ состояни...

Воть почему я нахожу, что чимь скорие, тымь мучше. Цареградсвая Русь освёжить Московскую, ибо Московская Русь вышла изъ Цареграда; она болве Петербургской культурна, т.-е. болве своеобразна; она менве раціональна и менве утилитарна, т.-е. менве революціонна; она переживеть петербуріскую. И чёмь сворёе станеть Петербургь чемъ-то вроде Балтійскаго Севастополя или Балтійской Одессы. темъ, говорю я, лучше, не только для насъ, но вероятно и для такъ называемаго "человъчества", ибо не ужасно ли и не обидно ли было бы думать, что Монсей входиль на Синай, что Эллины строили свои изящные Акрополи, Римляне вели Пуническія войны, что геніальный красавець Александрь въ пернатомъ какомъ-нибудь шлемъ переходиль Граникъ и бился подъ Арбеллами, что апостолы проповедывали, мученики страдали, поэты пъли, живописцы писали и рыцари блистали на турнирахъ для того только, чтобы Французскій, Нъмецкій или Русскій буржув въ безобразной и комической своей одеждъ благодуществоваль бы "индивидуально" и "коллективно" на развалинахъ всего этого прошлаго величія?..

<sup>\*)</sup> Воть мой ответь темь, которые не понимають, что я стою вовсе не за все племя Эллинское, а лимь за Патріархаты и за такь называемихь фанаріотовь, т.-е. за высшее Греческое духовенство, которое одного духа съ покойнымь митрополитомь Филаретомь.

Стыдно было бы за человъчество, еслибы этотъ подлый идеаль всеобщей пользы, мелочнаго труда и позорной прозы восторжествоваль бы навъви!..

Чъмъ скоръе война, тъмъ выгодиве для высшаго идеала!

2) Соглашение съ Германией. Объ этомъ я подробиве говорияъ въ III-мъ письмъ и повторять здёсь того же не буду, даже и кратко. Напомню только воть о чемъ: въ I-мъ моемъ письмв (№ 83 прошлаго года) я сказаль, что средства для достиженія цілей нашихь, разумівется, надо выбирать самыя легкія, но только до тёхъ поръ, пока это не вредить высшему идеалу нашему. Если же эти легкія средства осуществленію высшаго идеада (культурному отдрълению от Запада) вредять, то надо намъ быть готовыми и на всякія жертвы, лишь бы это призваніе наше не упустить изъ виду. Напримъръ, еслибы Германія, положимъ, предложила намъ подълить Турпію съ Австріей, т.-е. отдать Австрін въ полное обладание Западную часть Балканскаго полуострова до Салоникъ, а самимъ взять Малую Азію, Босфоръ и часть Оракіи съ Адріанополемъ, то такое сочетание обстоятельствъ, по моему мивнию, счесть невыгодныма. И не только легкая война съ Австріей, но и кровопролитная война съ самой Германіей, съ моей точки зрвнія (государственно-культурной, а не утилитарно-эвдемонической), должна считаться условіемъ несравненно болве выгоднымъ, чвиъ соглашеніе, подобное вышеприведенному. Казалось бы, съ точки эрвнія легкости и удобства пріема, начать съ Турцін, а кончить Австріей выгодно; т.-е. выгодно, допустивъ австрійцевъ господствовать надъ западной частью Балканскаго полуострова года на три, на четыре, изгнать ихъ оттуда поздне побъдоносно; но не надо забывать, что Австрія страна болье либеральная и вообще болье европейская, чьмъ Россія, н. въ три-четыре года власти можеть нъвоторыми сторонами своего либеральнаго европензма развратить Сербовъ и Албандевъ еще гораздо больше, чъмъ католичествомъ. Востать-то Сербы и Албанцы возстануть подъ нашимъ знаменемъ несомнънно противу Австрін поздиве, но мькоморыя струны, и безъ того у нихъ (особенно у Сербовъ) слабыя, могутъ совершенно оборваться; напр. православное чувство, которому либеральный европензиъ гораздо больше вредить, чемъ само католичество. Юго-Славяне и безъ того православные весьма плохіе, и не будь на Востовъ Грековъ, особенно Грековъ столь напрасно поруганнаго у насъ фанаріотскаго духа (т.-е. просто старо-Московскаго), то за будущее Православной Церкви на Востокъ можно бы рышительно отчаяться.

Воть одна изъ главныхъ причинъ, почему механическій, "трауматическій", такъ сказать, вредъ большой войны надо предпочитать химическому и тонкому отравленію европеизмомъ токъ именно странъ, къ которымъ тяготъеть все болье и болье геній нашей исторіи. Изъ войны съ Германіей мы такжо выйдемъ побъдителями, не потому, что

наше войско окажется непремінно лучшимъ, или генералы наши непремінно проявять необычайную находчивость, но потому (это ужь непреминно), что Восточно-Славянскому Союзу нужно быть, потому что ему предназначено создаться и Германія объ эту идет разобъется точно такъ же, какъ разбились Австрія и Франція объ единство Италіи и Германіи...

Я говориль, что племенная эмансипація есть ничто иное, какъ оттівновь общей эгалитарной революціи, но именно потому-то ея идея и должна быть вполнів (или приблизительно) исчерпана прежде, чімь демократизація и Запада и Востока, достигши до своей точки насыщенія и до полнаго въ самой себів разочарованія, не заставить человічество выйти на новые и творческіе пути, вмісто тіхь разрушительныхь, по воторымь оно такъ самонадімно и глупо стремится съ вонца прошлаго віка.

Есть еще одна частность по поводу Германіи и Славянъ; было бы большимъ счастіемъ, еслибы Нъмцы заставили бы насъ предать Чеховъ на совершенное събдение германизму. Иначе можно опасаться, что они попадуть тоже въ составъ Великаго Восточно-Славянскаго Союза; - это было бы великимъ бъдствіемъ. Чехи- это европейскіе буржуа по преимуществу; буржуа изъ буржуа; "честные" либералы изъ "честныхъ" либераловъ. Ихъ претенціозное и либеральное бюргерство гораздо вреднее своимъ мирнымо вившательствомъ, чемъ бунты Польской шляхти. Это тоже химическое, внутреннее отравление. Ихъ гуситизмъ гораздо опаснъе іезунтизма; іезунтство и папство осязательны, стройны, охранительны, ясны, наконецъ; гуситизмъ же есть лишь отрицание католичества; революціонное племенное знамя оппонирующаго по - европейски Чешскаго мъщанства. Нъть пусимской религи; есть только гуситская критика, гуситское отвержение всего положительнаго. У Лютера есть коть Аугсбургское исповыданіе; у гуситизма исповыданія ніть, а есть только "охи" и "ахи" протеста и пусто-славянскаго фразерства! Эгалитарнаго либерализма довольно и у насъ, и у Болгаръ, и у Сербовъ, и у Грековъ, и у Румынъ, и у Словаковъ, а теперъ даже и въ Польшъ; довольно его и безъ Чешскаго ученаго, трудолюбиваго и мъщански настойчиваго контингента.

Вопросъ въ томъ — какъ ослабить демократизмъ, европсизмъ, либерализмъ во всёхъ этихъ странахъ, какъ задупить ихъ, а не въ томъ — какъ подбавить имъ еще чего-то архи-либеральнаго и архи-европейскаго....

Еслибы нужно было проиграть два сраженія Німцамъ, чтобы обстоятельства заставили насъ съ радостью отдать имъ Чеховъ, то я, съ мосй стороны, желаю отъ дуппи, чтобы мы эти два сраженія проиграли! Я знаю, славы у насъ останется еще довольно въ конечномъ результаті и при этой частной неудачі... О томъ, почему намъ выгодны анархія во Франціи и нівоторыя опибки и неустройства въ Юго-Схавянскихъ земляхъ, я поговорю въ слідующемъ письмів.

Y

#### Какое сочетаніе обстоятельствъ намъ выгодийе всего?

Въ предъидущемъ письмъ я сказалъ, что *претьимъ* выгоднымъ для насъ условіемъ я считаю анархію во Франціи (прежде или послъ взятія нами Царьграда—это вопросъ второстепенный).

Почему же это такъ? Я затрудняюсь отвъчать на это потому, что мию стыдно за несогласныхъ со много! Но отвъчать, хотя бы очень вратко, необходимо; вбо опыть жизни убъдиль меня, что большинство не то, чтобы "нашихъ соотечественниковъ", но вообще большинство претендующее понимать "(la mediocrité collective" по опредъленію Дж. Ст. Милля) понимаеть поздно... Было же время, когда и я не ясно все это понималь. Нужно поэтому снисхожденіе и къ другимъ...

Вотъ чего я, напримъръ, не понималъ лътъ 15—20 (положимъ) тому назадъ, а теперь понимаю, благодаря, копечно, помощи хорошихъ книгъ и статей, о которыхъ я ниже и упомяну съ признательностью.

1) Франція была передовая страна Запада съ самаго начала развитія романо-германской культуры. Франція -- это романо-германская Европа по преимуществу, - это такой историческій факть, который можно назвать математически или физически точнымъ. Съ этимъ согласны и сами Французы всёхъ партій, и всё иностранцы, какъ сочувствующіе Франціи, такъ и ненавидящіе ее. Во Франціи все общеевропейское \*) выразилось разче, ясные, наглядные, такъ сказать, чымь въ другихъ странахъ Запада. Борьба реальныхъ силъ общества, силъ соціально-политическихъ, властей, сословій классовъ была во Франціи выразительнъе и какъ бы последовательнъе, чъмъ те же движения въ Англіи. Германін, Италін, Испанін. Во Францін сміна владычествь: церкви, дворянства, монархіи, буржуазіи-была опредёленнёе и какъ бы рёзче и решительнее. Все те движения, которыхъ результаты должны были нивть широкое и безповоротное вліяніе на судьбы всего Романо-Германскаго міра, происходили или вследствіе прямой французской иниціативы и подъ французскимъ руководствомъ; или когда эти движенія зарождались и разрослись въ Италіи, Англіи, Германіи, то всякій разъ для распространенія ихъ на всю Европу и далве требовалась французская популяризація, французская переділка ихъ мостныхо формо во общедоступныя. Распаденіе Церквей, т.-е. выдаленіе Католичества изъ

<sup>\*)</sup> Протестантство, на

обще-православнаго единства, --- выдъление, опредълмение безповоротно самыя основныя и ръзкія особенности будущей Романо-Германской исторіи совершилось подъ непосредственнымь вліяніемь французскаго монарха, - Карла Великаго. Во главъ крестовыхъ походовъ стало прежде всъхъ французское рыцарство. Французы же довели и принципы рыцарства до наистрожайшаго и наитончайшаго ихъ выраженія. Союзъ городсинхъ общинъ съ королемъ противу феодальныхъ дворянъ былъ во Франціи постоянные и ясные, чымь въ исторіи другихь европейскихь государствь. Монархія во Францін была блистательніве и абсолютніве, чімь гдівлибо; только Людовикъ XIV во всей Европъ имъль логическое право сказать: "L'Etat c'est moi!" Моды и общественные обычаи Франціи господствують вездё уже около 200 лёть, и до сихъ поръ люди не рфшаются отъ нихъ отвазаться, несмотря на то, что они пережили сами себя, исказились подъ вліяніемъ демократическаго строя общества; несмотря на то, что они только неудобны и смешны, но и не целесообразны; ибо моды и свътскіе обычан имъють въ виду изящество, эстетику, а моды и обычан Францін XIX віка давно уже, за исключеніемъ весьма немногихъ своихъ сторонъ, весьма неизящны и некрасивы. Они даже въ высшей степени, до безпримърности, такъ сказать, исторической, вредять развитию хорошаю реализма въ современномь искусствъ. Поневолъ все иншуть на картинахъ мужиковъ (людей погрубве), когда людей потоньпие и психически болье интересных и сложных изображать по внышнему безобразію ихъ одежды (особенно мужской) на картинть нельзя! (Какой же саппой не видить, напримърь, на батальныхъ картинахъ Верещагина и друг. художнивовъ до чего европейскій русскій солдать выходить на безстрастномъ и безпристрастномъ полотив безобразиве и кукловатве азіатскаго низама; не говоря уже о мусульманахъ въ чалмъ и т. п.).

Атеистически-либеральное движеніе умовъ началось въ Англіи, но общечеловъческій вредъ причинило это направленіе только черезъ посредство Франціи XVIII въка.

Въ вонцѣ того же прошлаго вѣва и въ началѣ XIX практическое приложеніе этихъ идей Руссо, Монтескье, Дидерота и Вольтера къ государственной жизни во Франціи приняло изступленные, фанатическіе размѣры, произвело сперва либерально-эгалитарный терроръ внутри сословно-монархической Франціи, а потомъ подъ знаменемъ Наполеона цѣлымъ рядомъ неслыханныхъ побѣдъ убъждало остальную Европу въ необходимости и силѣ этихъ революціонныхъ идей; и, несмотря на низверженіе Наполеона, во всѣхъ остальныхъ государствахъ Европы, гдѣ раньше, гдѣ позже, гдѣ быстрѣе и опрометчивѣе, гдѣ осторожнѣе и медленнѣе распространялась, однаво, эта самая демократическая револючия безъ террора, а путемъ мирныхъ и легальныхъ реформъ. (Пріемъ, конечно, болѣе пріятный, —плоды тъ же, не меньс ядовитые!)

Франція первая укръпила христіанскую религію на Западъ; она же перван начала сибло и открыто вытравливать ее изъ жизни. Франція скорбе другихъ державъ довела монархію до высшей точки величія и блеска; она же первая и решилась стать настоящей демократической, эгадитарно-либеральной республикой. Французское дворянство было въ свое время образцомъ изящества и блеска; французскій буржуа есть нынче образецъ пошлости, грубоватости или изломанности и дурныхъ манеръ (физически даже очень дурныхъ). Герпенъ справедливо замътилъ. что даже лица у этихъ буржуа все какія-то некрасивыя и ничтожныя (и это до того върно, что стоить только сравнить портреты Трошю, Шанзи. Макъ-Магона и другихъ генераловъ новой Франціи съ портретами Висмарка, Штейнмеца, Мантейфеля, даже злаго и бритаго Мольтке, а также съ портретами французовъ XVIII, XVII, XVI века, чтобы понять по чего Герценъ правъ) \*). И въ этомъ отношени, значить, въ отношенін вырожденія, паденія, униженія всяческаго, Франція тоже остается передовой страной Романо-Германской Европы, раньше доходившей и доходящей до всего того, до чего суждено дойти всей Романо-Германской Европъ... Падать-такъ падать во всемъ и совствиъ! Соціалистическое ученіе во всёхъ его главныхъ видоизм'яненіяхъ (отъ Бабёфа до Кабе и Луи Блана) зародилось и развилось во Франціи; и во Франціи же начались и первые бунты рабочихъ, подъ этимъ уже не гражданскиюридическимъ, но экономическимъ знаменемъ. Въ Парижѣ и во Франціи люди прежде другихъ ръшились жечь историческія зданія и картины, вэрывать церкви и выбрасывать изъ школь (легальнымь порядкомь) Распятія... **Даже великая**, охранительная, художественная англійская конституція должна была пройти сквозь французское ариеметическое какое-то опопленіе, чтобы имъть возможность принести вездь тоть вредь, который она принесла на континентъ Европы, разбившись, наконецъ, о священную скалу Русскаго Самодержавія.

Замћчу, что все это, перечисленное мною здѣсь безъ особаго вниманія и нѣсколько второпяхъ, гораздо послѣдовательнѣе, точнѣе и вообще несравненно лучше изложено у Гизо въ его превосходной "Исторіи цивилизаціи", у Данилевскаго въ истинно великой (хотя и очень дурно мѣстами написанной) книгѣ "Россія и Европа", и, если меня не обманываетъ память, въ одной очень хорошей статьѣ г. А. Градовскато въ журналѣ "Заря" (за 69 или 70 годъ). У каждаго изъ этихъ авторовъ свои оттѣнки и своя цѣль, но всѣ они приводять мысль къ одному результату: Франція—это Европа—раг excellence; это "пупъ" Романо-Германской цивилизаціи; primum vivens—primum moriens западно-европейской государственности.

И такъ?

<sup>•)</sup> Гамбетта и Бурбо ролтно, одинъ по крови

И такъ, выводъ до грубости простъ: если для дальнъйшей независимости Восточно-Россійской мысли оть мысли Романо-Германской, иля выступленія на новые, иные пути культурной по идет и форми государственности необходимо чтобы въ глазахъ людей Востока (которые не очень дальновидны) престижь Романо-Германской цивилизаціи поскорве все падаль бы ниже и ниже, если для достиженія той умственной независимости, безъ которой не для чего, по моему, долго и жить одной политической независимостью, необходимо, чтобы подобострастные предразсудки въ пользу европейской цивилизаціи поскорве перешли бы въ свиръпое предубъждение противу нея, то надо желать, чтобы какъ можно скорве и окончательные компрометтировала бы свой нений та страна, которой принадлежить иниціатива современно понимаемаю про**ресса** (т.-е. прогресса не разнообразнаго развитія, а всеравняющаго революціонизма). Надо, чтобы новыя европейскія идеи, господствующія съ XVIII въка и до сихъ поръ, доказали бы какъ можно скоръе и ясные свою несостоятельность. Нынышнее большинство рышительно не понимаеть, что пошло и низменно, что въ жизни изящно или величественно; не понимаетъ даже, что государственно и что не-государственно (даже А. И. Кошелевъ доказаль, что онъ ничего этого не понимаеть). Но это ограниченное большинство сейчась понимаеть, что ему удобно и что неудобно. Надо поэтому желать, чтобы, наконецъ, само существование стало бы ръшительно неудобнымъ въ передовой странъ либерально-эгалитарной по духу Европы XIX въва.

И въ этомъ смыслѣ а не знаю, почему бы людямъ, желающимъ Россіи идеальнаю блага (т.-е. духовной независимости), не желать отъ всего сердца гибели и окончательнаго униженія той странѣ, или той нація, которой духъ и во дни величія, и во дни паденія представлялъ и представляеть собою квинтъ-эссенцію западной культуры, котя и отживающей, но еще не утратившей вполнѣ своего авторитета въ глазахъ того отсталаго большинства русской интеллигенціи, которое теперь еще имѣеть наивность вѣрить въ какое-то "демократическое и благоденствующее человѣчество".

Франція была передовой страной Католичества, лучшей опорой Западной церкви; она стала передовой страной атеизма; она давно пада, такимъ образомъ, какъ примъръ религозности; Франція вознесла
монархію на высшую точку славы; она же начала (во имя прогресса)
казнить королей, изгонять ихъ, мънять династін; она давно перестала
быть примъромъ монархической лойальности. Франція первая уничтожила у себя аристократію; люди серьезныхъ аристократическихъ убъжденій и вкусовъ давно перестали ей черезъ это сочувствовать... Французская нація долго была самой побъдоносной, самой героической нацей Европы; но въ 70-хъ годахъ эта нація потерпъла такое пораженіе;
что въ глазахъ людей военныхъ, или чтущихъ воинственность, она стала

чуть ди не самой последней напіей съ этой точки зренія. Но за то, что Франція республика, и республика демократическая, якобинская, у насъ многіе прогрессисты, многіе либералы, нигилисты явные и тайные (осторожные, робкіе—служащіе, напримірть) ей еще сильно сочувствують; надо желать, чтобы якобинскій (либеральный) республиканизив оказался совершенно несостоятельнымь и не перель реакціей монархизма, а передъ коммунарной анархіей; ибо монархическая, реакція все-таки, прочна не будеть, а только собъеть еще разъ съ толку наше и безъ того плохое общественное мивніе, ненадежная монархія будеть только томить, какъ томитъ осужденнаго на смерть больнаго медленная агонія; она будеть длить обманчивое и здовредное вліяніе европейскихъ либеральныхъ идей; торжество же коммуны болье серьезное, чъмъ жинутное 10сподство 71 года, доважеть несомивню въ одно и то же время и безсиліе "правоваго порядка", искренно проводимаго овъ жизнь (чьмъ искреннье тымь хуже!) и невозможность вновь организоваться народу на одних началах экономического равенства. Такъ что тв государственные организмы, которымъ еще предстоить жимь, поневоль будуть вынуждены избрать новые пути, вовсе непохожіе на тіз пути, по которымъ шла Европа съ 89 года. Большинство не умъеть ни отвлеченно предвидъть, ни художественно предчувствовать; большинству нужны наглядные прикрры...

Прибавляю еще вотъ что; возможно и серьезное (хотя, повторяю, опять-таки временное) торжество и господство коммуны безъ вандализма, безъ оещественнаго разрушения зданій, памятниковъ искусства, нъвоторыхъ библіотекъ и т. д.?—Конечно, нътъ, и при нынъшнихъ средствахъ разрушенія обратить большую часть Парижа въ развалины и груды пепла гораздо легче, чъмъ было во времена древнія разрушать другіе великіе культурные центры,—Вавилонъ, Ниневію, Старый Римъ и т. д.

А этого и нужно желать тому, кто жаждеть новых формь инвилизаціи на берегах Босфора.

Разрушеніе Парижа сразу облегчить намь дьло культуры даже и внышней вь Царырадь.

И неужели это только безсильное желаніе варварской зависти? Не думаю!—Не върнье ли, что это ньчто вродь пророчества, если не совсьмъ уже научнаго, то полу-научнаго, иппотетическаго, по индуктивному способу изъ примъровъ историческихъ выведеннаго.

Въ следующемъ нисьме буду, скръпля сердце, говорить о Славянахъ и о томъ, почему ихъ ошибки и даже, пожалуй, и некоторая степень неблагодарности могутъ быть намъ выгодны. Здёсь же заране скажу только два слова объ этомъ: Ошибки и неблагодорность Юго-Славянъ могутъ быть намъ выгодны по той же самой причинъ, по какой намъ выгодны и неустройства во Франции. Интеллигний Юго Славянъ слиш-

комъ похожа на французскую или обще-европейскую буржуазію, и если она нъсколько лучше, то развъ только тъмъ, что она еще юраздо хуже ел.

Это я надъюсь объяснить очень просто.

#### VI.

И такъ теперь следуеть о Юго-славянахъ.

Въ прошломъ письмъ моемъ я сказалъ такъ:

"Ошибки и неблагодарность Юго-славянъ могутъ быть намъ выгодны по той же самой причинъ, по какой намъ выгодны и неустройства во Франціи. Интеллигенція Юго-славянъ слишкомъ похожа на французскую демократію, и если она нъсколько лучше, то развъ только тъмъ, что она гораздо хуже ея".

Чъмъ же хуже и чъмъ мучше наши "братья Славяне" современныхъ Французовъ и вообще европейской интеллигенция?

Хуже они темъ, что интеллигенція ихъ стоить еще дальше на пути эгалитарнаго индивидуализма, чёмъ интеллигенція устарівшей Франціи. Хуже они темъ, что у нихъ неть и тени техъ могучихъ тормазовъ (мегитимизма, ультрамонтанства, аристократизма, національно-военных и рыцарских преданій и т. д.), которые въ теченіи целаго въка сдерживали Францію на наклонной плоскости ен эгалитарнаго ниспаденія и ослабъли окончательно только въ 60-хъ и 70-хъ годахъ нашего въка. Хуже Славяне тъмъ, что они всъ сплошь либералы, конституціоналисты и демократы; что у нихъ ніть ни тіхъ впечатлівній нь душт, ни той соціальной почвы подъ ногами, которыя воспитывають людей мыслящаго и властнаго охраненія. Что васается до простолюдиновъ, до болгарскаго и сербскаго земледвлъца, до черногорскаго воина, до чешскихъ и словацкихъ крестьянъ и рабочихъ, то у нихъ охраненіе есть лишь дёло привычки и незнанія, и кромё буржувзін, въ высшей степени обывновенной и европейской по типу своему, они ничего изъ среды своей, предоставленные самимъ себъ, выдълить до сихъ поръ не могли. Юго-славянская интеллигенція, говорю я, не им'я за собою нивакихъ могучихъ собственно мюстныхъ національныхъ монархическихъ, аристократическихъ и даже особенно сильно выраженныхъ религіозныхъ преданій, представляеть собою типь чистьйшей плутократической демократии. Въ этомъ смысле не только южное Славянство, т. е. Болгары и Сербы, но и Славянство австрійское, т.-е. Словаки, Чехи и Хорваты-однимъ словомъ всв Славяне (за исключение Русскихъ и Поляковъ) самыя демократическія по строю своему націи. Все монархическое, все аристократическое, и даже, говорю я, все религіозное господство надъ ними въ теченіи въковъ болье или менье хотя и въ разной степени и по разнымъ причинамъ было или совствиъ чуждо имъ, или, по крайней мъръ, не соединено со славой народныхъ преданій. У Болгаръ и Сербовъ Турціи все это было греческое или турецкое; у австрійскихъ Славинъ—швабо-мадьярское.

Этимъ-то они хуже даже Итальянцевъ, Французовъ и Нъщовъ-бюргеровъ, ибо плутовратически-либеральное устройство общества есть самое безсодержательное, ненадежное и безпринципное изъ всъхъ общественныхъ устройствъ. Нътъ ни сильныхъ, привычныхъ обществу привидегированныхъ властей, ни могучихъ, внъ либеральнаго благоденствія стоящихъ и поэтому дисциплинирующихъ это общество,—идеаловъ...

Но именно поэтому-то, что общество южныхъ и западныхъ Славянъ по природъ своей еще либеральные и эгалитарные, чъмъ нынышнее общество Франціи,—оно и лучше. Строй этого общества до того уже не проченъ, жизнь эта до того безсодержательна, до того не идеальна по духу или смыслу своему, до того поэтому не надежна, что долю такъ она простоять не можетъ.

Славниство, послё неизбёжнаго паденія Турців и Австріи, вынуждено будеть самой *непрочностью* своего либерально-плутовратическаго строя выйти скоро въ сладъ за Россією на какой-то новый историческій путь.

Теперь, пока Турція и Австрія еще существуєть, Славянство занято преимущественно вопросами политики внішней; оно прежде всего занятересовано отношеніями своего племени къ Німцамъ, Туркамъ, Мадьярамъ и Грекамъ. Послі удаленія Турокъ съ Босфора, послі неминуемаго разрушенія Австріи и послі необходимаго образованія на развалинахъ этихъ двухъ державъ великаго Восточнаго Союза подъ гегемоніей Россіи—Славяне вынуждены будутъ устремить все вниманіе свое на діла внутреннія, на свой соціальный строй. А такъ какъ событія на Западі Европы въ тоже время идуть своимъ чередомъ (и даже очень быстро); такъ какъ соціализмъ либеральный (т.-е. революціонный) растеть тамъ не поднямъ, а по часамъ, то грядущіе, близкіе и всёми ожидаемые перевороты въ Европі романо-германской не могуть не отозваться и на славяно-греческомъ Востокъ.

Ясно поэтому слъдующее соображеніе: если посль паденія Австріи и Турціи и во время того, какъ будуть слагаться совершенно новыя условія Восточнаго Союза —во Франціи, Италіи, Испаніи (и даже, можеть быть, —въ Германіи и самой Великобританіи), —индивидуально-плутократическій и конституціонно-демократическій строй общества окажется никуда негоднымь и уже слишкомь неўстойчивымь, то всё восточныя и славянскія націи, которымь необходимо будеть такъ или иначе войти въ составь вышеупомянутаго Великаго Союза, принуждены будуть изъ чувства самосохраненія произвести у себя дома прогрессивно-реакціонныя реформы, которыя могуть придать ихъ обществамь больше стойкости и уменьшить въ нёдрахь ихъ ту лихорадочную под-

Digitized by GOOGIC

вижность, которой такъ болезненно увлеклись всё наиболе образованныя націи міра; сначала Франція со дня объявленія правъ человтка (съ 89 года прошлаго века); потомъ вся Романо-Германская Европа (съ 48 года нынёшняго столетія) и, наконецъ, и наша Россія съ 61 года.

И при этомъ естественно, что тв напіи и тв государства, въ воторыхъ прежнихъ сословно-корпоративныхъ устоевъ было меньше, должны, движимыя силой Русскаго Самодержавія, и вдохновляемыя примеромъ русской покорности, скорпе придти къ темъ нелиберальными условіямъ, при которыхъ потребуется организація подобных же устоевъ, совершенно новых по частным формам, но вычных по существу своему. Говорю еще яснъе; такимъ націямъ во хорошемо смыслю отсталымо .(т.-е. по сравнительной неопытности и патріархальности) и въ самомъ дурном смысм передовым (т.-е. крайне эгалитарным по строю), -астче будеть перешаннуть прямо къ практическому отвержению ложных началь 89 года, т.-е. въ отвержению не только экономическаго, но даже и гражданского всеобщого равенства и всеобщей личной свободы, чёмъ тёмъ государствамъ и націямъ, которыя изболтались, такъ свазать, за иплый послыдній выкь вь атмосферь буржувано-плутократическаго либерализма. Весьма впроятно, что самый аграрно-рабочій вопрось (взятый не съ точки зрвнія революціонно-либеральной, т.-е. не со стороны вопроса мичных правъ или всеобщаю экономическаю равенства, которое невозможно, а только со стороны матеріальнаю обезпеченія, отчасти и насильственно-легальнаго, даннаго властью, подобно, напримъръ, принудительному обезпечению нашей русской крестьянской общины), весьма въроятно, говорю я, что этотъ вопросъ есть ничто иное, какъ маскированная и сама себя еще не понявшая корпоративно-сословная реакція будущаго.

Есть основанія думать и надъяться, что осуществленная въ государственно-культурной практикъ, аграрно-рабочая идея оказалась бы ничъмъ инымъ, какъ новой формой феодализма и больше—ничею; т.-е. новымъ особаю рода закръпощеніемъ лицъ къ разнымъ корпораціямъ, сословіямъ, учрежденіямъ, внутренно-принудительнымъ общинамъ и отчасти даже и другимъ лицамъ, какъ-нибудь особо высоко карьерой или родомъ поставленнымъ.

Поэтому чёмъ болёе мы будемъ убёждаться, что дальнёйшее развитіе человёчества не на началахъ личнаго равенства и мичной свободы, а на принципахъ совершенно противоположныхъ, должно привести народы въ новому горизонтальному разслоенію и въ новой вертикальной группировкъ общинъ, примиренныхъ въ высшемъ единствъ безусловно-монаржической власти,—тёмъ станетъ яснёе, что тотъ либерально-эгалитарный процессъ, которымъ восхищается интеллигенція всёхъ странъ съ конца прошлаго вёка,—есть именно то, что обыкновенно называется революціей т.-е.—легализованная, медленная, хроническая анархів.

Раціональная, научно-самосознательная Европа не могла и не котбла разлагаться эмпирически, неожиданно, нечанно, какъ разлагались и падали прежнія государства и культурные міры; —она выдумала раціональный самообмань демократическаго и утильтарнаго прогресса. Древній Египеть, Эллада, Римъ гибли тоже оть уравнительнаго смишенія; отъ демократизацій, отъ плутократіи, отъ матерьялизма, отъ усиленія если не вездів дегальнаго, то по крайней мірів фактическаго равенства правъ и свободы положеній; но они неизбіжную смертельную болізнь не считали гигіеническимъ идеаломъ и не оправдывали теоретически это самоубійственное движеніе, не называли его восторженно прогрессомъ къ чему-то лучшему...

Опредёлить демократическій прогрессъ навъ разложеніе очень важно, между прочимъ, и для того, чтобы исправить нашихъ анархистовъ легальныхъ, тайныхъ и даже наивныхъ и безсознательныхъ, къ числу которыхъ принадлежатъ, къ сожальнію, еще очень многіе русскіе (даже и теперь послъ ужаснаго событія 1-го марта 1881 года). Такими умъронными анархистами я называю всъхъ либераловъ нашихъ.

Я вовсе не говорю, что всё они злонамёренные люди; я хочу только сказать, что они не понимають куда идеть доло и не котять вёрить, что намъ русскимъ, надо совершенно сорваться съ европейскихъ рельсовъ и, выбравъ совстыть новый путь,—стать, наконецъ, во злавъ умственной и соціальной жизни всечеловъчества.

Для того же, чтобы стать во главь этого человычества и сказать свое слово, надо прежде всего отречься не оть прогресса правильно-понятаго, т.-е. не оть сложного развития социальных группъ и слоевъ съ единствъ мистической дисциплины, но отъ двухъ ложныхъ европейсвихъ принциповъ: 1) отъ утилитарно-эвдемонического, всеполезнаго, благоденственнаго направленія реальной науки, и замънить его честноскептическимъ и, во многихъ случаяхъ даже, пессимистическимъ направленіемъ этой науки; и 2) отъ либерально-вгалитарнаго пониманія общественнаго прогресса;—и замънить это дътское піровозэрьніе философіей болье върною дъйствительности, которая учить, что все истинно великое, и высокое, и прочное выработывается никахъ не благодаря повальной свободт и равенству, а благодаря разнообразію положеній, воспитанія, впечатальній и правъ, въ средть, объединенной какой-мибудь высшей и священной властью.

#### (ДОПОЛНЕНИЕ 1885 года).

Второе мое указаніе, кажется, довольно понятно; оно подразум'вваеть само-собою: незыблемость Самодержавія; укрупленіе Церкви и заботы о церковномъ воспитаніи народа и высшаго общества; утвержденіе и развитіе общины и вообще начала неотчуждаемости (даже и дворянских земель, напр.), вообще уменьшеніе подвижности общественнаю строя, ограниченіе безусловной свободы купли и продажи и т. д.

Что касается до *перваго*, то-есть до того, что я позволиль себь наввать *пессимистическимъ направлениемъ реальной науки*, то тыть кому это не ясно я могу указать во 1-хъ на "Поученіе при освященіи новыхъ зданій вокзала жельз. дор. въ Одессь, Пр. Никанора, Еп. Херсонскаго и Одесскаго". (Правосл. Обозр. 1884, Октябрь).

Это поученіе—превосходный образець сивлаго и прямаго пессимистическаю отношенія въ знаменитымъ изобратеніямъ и открытіямъ ненасытнаго XIX вака. Образцовъ же звдемоническаю и утилитарнаю, то-есть противоположнаго воззранія на вса эти усовершенствованія, такое множество, что затрудненіе только въ выбора. Ихъ найти можно везда и сколько угодно.

Кавъ на другой примъръ скептическаго и отрицательнаго отношенія въ индустріальному, техническому и т. п. богатству нашего времени можно указать еще на публичныя лекціи г. Астафьева (читанныя имъ недавно въ домъ Коншина, на Пречистенкъ); двъ первыя лекціи были даже прямо и озаглавлены тавъ: Наше техническое богатство и наша духовная нищета.

Г. Астафьевъ доказывалъ, что быстрота современной жизни, ел излишиля подвижность и все это смишение сословій, націй, обычаєвъ, религій не могуть не отражаться крайне вредно и на психическомъ состояніи человічества; отъ этого смішенія происходить неясность, непрочность, неопроділенность, неустойчивость душевной нашей жизни.

Еще должно упомянуть здась вообще о сочиненіяхъ Влад. Серг. Соловьева. Въ его книга "Критика отвлеченныхъ началь", въ его недавнемъ прекрасномъ сочиненіи "Религіозныя основы жизни" и во всёхъ другихъ статьяхъ и брошюрахъ этого замачательнаго русскаго мыслителя, мы находимъ одну основную, опять таки,—пессимистическую мыслы: безсиліе нашего духа, необходимость боговластія, подчиненіе раціонализма мистикъ, подчиненіе всего грубо-понятнаго и реальнодоступнаго таннственнымъ высшимъ началамъ, непонятнымъ для самодовлающаго въ мелочности своей разсудка, но жажда вары вполна доступнымъ и, можно даже сказать, осязательнымъ!

Я полагаю, этихъ трехъ примъровъ будеть довольно и они до-

вазывають, что русскій умь мало по малу срывается съ утилитарноэвдемоническаго пути буржуванаю европеизма и находить свой!..

Замътить здёсь еще очень простую, но въ высшей степени важную вещь. Пессимизмъ общато міровоззртнія или невъріе въ возможность земнаго счастія, земнаго благоустройства и вемной всесправедливости дветь обывновенно въ частныхъ житейскихъ случаяхъ оптимистическіе плоды.

Человъкъ, философски разочарованный въ земномъ человъчествъ, не будетъ от людей слишкомъ требователенъ: онъ будетъ меньшимъ доволенъ. Онъ не будетъ ребячески мечтать о золотомъ въкъ на землъ, достигнутомъ путемъ радикальныхъ революцій, уравнительныхъ реформъ или путемъ неслыханныхъ еще физико-химическихъ изобрътеній.

Пора разочароваться во всемъ этомъ и пора ожидать, что сама точная наука въ близкомъ уже XX въкъ приведеть насъ вовсе не къ тъмъ восхитительнымо результатамъ, на которые надъялись передовые люди въ XVIII въкъ и въ первой половинъ истекающаго столътія! Пора!

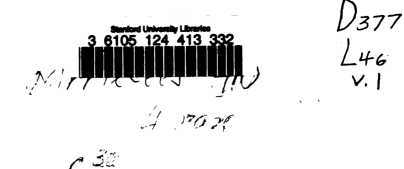
Коницъ І-го тома.



tet

Цъна 1 р. 50 к., съ пересылкой 1 р. 75 к.

153



# Stanford University Libraries Stanford, California

