## НАРОДНАЯ РУСЬ

-36-

КРУГЛЫИ ГОДЪ СКАЗАНИ, ПОВЪРИИ, ОБЫЧА) И ПОСЛОВИЦЪ РУССКАГО НАРОДА.

Изданіе книгопродавца М. В. КЛЮКИНА. Москва, Моховая, домъ Еенкендорфъ. 1901. Первая женская типографія, Е. К. Гербекъ, 2-я Мізшанская, д. № 26.

Посвящается

Алекстю Сергпевичу Ермолову.

"Слово сказаній живыхь, Мощное, вѣчное слово— Свѣтлый, кипучій родникъ, Кладезь богатства родного!..."

"....старый тапиственный сказь, Словно странникъ съ клюкою, въ народѣ Ходитъ-бродитъ, пророча порой..."

"....
 Нѣтъ ему ни въ чемъ помѣхъ!
 Это—славный русскій витязь,
 Богатырь послѣдий—Смѣхъ..."

## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Настоящая книга — плодъ болѣе чѣмъ двадцатилѣтнихъ наблюденій надъ современнымъ бытомъ крестьянина - великоросса, дополненныхъ сравнительнымъ изученіемъ всѣхъ ранѣе появившихся въ печати матеріаловъ по русской и славянской этнографіи.

Самостоятельныя наблюденія сосредоточиваются преимущественно на нижегородско-самарскомъ Поволжьё (губерніяхъ Нижегородской, Казанской, Симбирской, Самарской). Волгу я изъёздилъ вдоль и поперекъ, на берегахъ ся провелъ дётство, юность и раннюю молодость, поставившія меня лицомъ къ лицу съ народной жизнью, обвёявшей меня неотразимымъ дуновеніемъ самобытной поэзіи яркихъ преданій прошлаго.

Съ юношескихъ лътъ стали наполняться одна за другою мои записныя тетради—то пословицами, поговорками и ходячими народными словами, то обрывками деревенскихъ пъсенъ, то содержаніемъ подслушанныхъ сказокъ. Часть этихъ тетрадей, къ сожалѣнію, утратилась безслѣдно; уцѣлѣвшія послужили мнѣ поводомъ къ написанію—во "Всемірной Иллюстраціи", "Нивѣ", "Сѣверѣ" и другихъ журналахъ—первыхъ (если и вошедшихъ въ настоящую книгу, то только въ качествѣ матеріала) бѣглыхъ замѣтокъ о русскихъ простонародныхъ суевѣрныхъ обычаяхъ, связанныхъ съ различными праздниками и временами года.

Семь лѣтъ тому назадъ у меня явилась мысль объ изученіи исторіи русскаго народовъдънія — съ цълью болъе подробной разработки накопившагося въ тетрадяхъ и въ памяти матеріала. Близкому ознакомленію съ богатой литературой этого вопроса, начиная съ древнихъ первоисточниковъ и кончая новъйшими изслъдованіями, я въ немалой степени обязанъ предупредительной любезности, встръченной мною со стороны завѣдующаго Русскимъ Отдѣленіемъ Императорской Публичной Библіотеки-Владиміра Петровича Ламбина. Достойная всякаго уваженія личность этого человѣка хорошо извѣстна всёмъ работникамъ пера, которымъ приходилось за послёднее десятилётіе пользоваться сокровищами, собранными въ нашемъ государственномъ книгохранилишѣ.

Въ концѣ 1895 года былъ папечатанъ въ фельетонѣ "Правительственнаго Вѣстника" первый мой очеркъ, посвященный бытописанію народной Руси; въ 1896-мъ за нимъ послѣдовало нѣсколько новыхъ, а съ

- v m -

конца 1897-го по настоящее время они стали появляться періодически, постепенно слагаясь въ нѣчто цѣльное; къ 1899-му году созрѣлъ уже и общій планъ всего труда.

Безчисленныя перепечатки, которыми встрѣчала столичная и провинціальная ежедневная печать каждый, появлявшійся безъ всякой подписи, очеркъ, и переводы нѣкоторыхъ изъ нихъ на французскій и нѣмецкій языкъ—служили для меня достаточнымъ побужденіемъ къ писанію дальнѣйшихъ, причемъ зарождалась уже и мысль о приведеніи всего этого матеріала въ извѣстный порядокъ и объ изданіи книги.

Вниманіе, совершенно неожиданно оказанное этнографическимъ фельетонамъ "Правительственнаго Вѣстника" Ея Императорскимъ Высочествомъ Великой Княгинею Милицей Николаевною, пожелавшей узнать имя автора и запросившей особымъ отношеніемъ, чрезъ адъютанта Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Петра Николаевича, барона Стааль, редакцію газеты, "будутъ-ли эти фельетоны изданы отдёльной книжкой", укрёпила меня въ этой мысли, которая, однако, была еще далека отъ осуществленія. Письма, полученныя отъ Министра Земледёлія и Государственныхъ Имуществъ А.С. Ермолова, оказавшагося постояннымъ читателемъ этихъ очерковъ-фельстоновъ и выразившаго желание лично поихъ авторомъ, явились высокой знакомиться СЪ наградою за мой безымянный трудъ. Ободряемый

- IX -

добрыми совътами и благими пожеланіями столь освъдомленнаго читателя—я и приступилъ къ изданію этой книги.

Болѣе полугода потребовалось на систематическую обработку напечатанныхъ фельетоновъ, на дополненіе ихъ новыми очерками, также появившимися въ "Правительственномъ Вѣстникѣ", благодаря исключительно сочувственному отношенію главнаго редактора— Константина Константиновича Случевскаго, отведшаго на столбцахъ газеты широкое поле замысламъ автора.

Чъмъ жива народная Русь-въ смыслѣ ся самобытности? На чемъ зиждятся незыблемые устои ся въковъчныхъ связей съ древними, обожествлявними природу, пращурами? Какими пережитками проявляется въ современной жизни русскаго крестьянина неумирающая старина стародавняя? Гдв искать источниковъ того неизсякаемаго кладези жизни. какимъ является могучее русское слово-запечатаённое въ сказаніяхъ, пёсняхъ, пословицахъ и окруженныхъ ими обычаяхъ? Чёмъ крѣнка безконечная преемственность духа покольній парода-богатыря? Что даеть свѣть тепло жизни народа-нахаря? Что И темнитъ-туманитъ и охватываетъ холодомъ эту подвижническую-трудовую жизнь, идущую своими заповѣдными путями-дорогами?

Воть семь вопросовъ, на которые я – по мъръ силъ — нытался отвътить въ этой своей книгъ. Визаний міръ, обступающій суевърную душу русскаго кр. стъя-

Х .....

нина, и внутреннее бытіе этой дътски-пытливой, умудренной многовъковымъ жизненнымъ опытомъ, стихійной души, — вотъ что желалъ я отразить съ большей или меньшей полнотою на предлагаемыхъ вниманію читателей страницахъ.

Приблизился-ли я хоть сколько-нибудь къ задуманной цѣли—судить не мнѣ, а моимъ будущимъ читателямъ и критикамъ, за каждое существенное указаніе со стороны которыхъ я буду искренне признателенъ.

Если только суждено увидёть свёть, слёдующимъ изданіямъ этой книги, являющейся — вмёстё съ "Бывальщинами" — завётнымъ трудомъ всей моей жизни, то я не премину воспользоваться всёми такими указаніями, чтобы устранить, по мёрё возможности, тё ошноки и неточности, которыя, несомнённо, могутъ встрётнться здёсь, и пополнить допущенные теперь пробёлы.

Жизнь русскаго пахаря красна праздниками: къ нимъ пріурочено и огромпое большинство простонародныхъ сказаній, повърій и обычаевъ. Потомуто въ основу своихъ очерковъ я и положилъ эти "красные" дни, отведя мъсяцеслову ("круглому году") народной Руси чуть-ли не двъ трети своей работы. На общіе вопросы жизни, отразившіеся въ сказаніяхъ русскаго народа, пришлась остальная треть (первые семь и десять послъднихъ очерковъ.)

- XI ---

Перечитавъ отпечатанные листы своей "Народной Руси", - считаю особенно пріятнымъ долгомъ посвятить эту книгу глубокопочитаемому Алексѣгэ Сергѣевичу. Безъ его нравственной поддержки, безъ его драгоцѣнныхъ для меня писемъ, она если-бы и увидѣла свѣтъ, то—въ лучшемъ случаѣ—только въ отдаленномъ будущемъ.

Аполлонъ Корпнуский.

9 декабря 1900 г., С.-Петербургъ.

— XII —



I.

## Мать-Сыра-Вемля.

Ничего ивть для человъка въ жизни святъе материнскаго чувства. Сынъ родной земли—живущій-кормящійся ея щедротами, русскій народъ-нахарь, дышащій однимъ дыханіемъ съ пр. родою, исполненъ къ Матери-Сырой-Землъ истинно сыновней любви и почтительности. Какъ пережившія не одинъ, не два въка сказанія, такъ и чуть не вчера молвившіяся-сказавшінся красныя слова, облетающія изъ конца въ конецъ неоглядный просторъ народной Руси, въ одинъ голосъ подтверждаютъ это, ни на пядь не расходясь съ бытомъ-укладомъ позднихъ потомковъ могучаго богатыря Земля Русской Микулы-свъть-Селяниновича, крестьянствовавшаго на Святой Руси въ старь стародавнюю.

Ветхозавътное слово, повъствующее о созданіи человъка "отъ персти земныя", не могло не придтись по мысли, не могло не прирости къ суевърному сердцу славянина-язычника, крестившагося въ волнахъ Днъпра-Словутича при Владиміръ Красномъ-Солнышкъ, князъ стольнокіевскомъ. Въ стихійной народной дунгъ еще и до нашихъ дней не умираетъ живучее созинніе въковъчной связи съ обожествлявшейся супругою прабога Свярога, праматерью человъчества, за которую слыла обнимаемая небомъ земля, сливающаяся съ нимъ въ единомъ илодотворящемъ тапиствъ.

"Оть земли взять, землей кормлюсь, въ землю нойду!" -говорить хлюборобъ деревень русскихъ, примъняя зацавшія въ сердце слова Священнаго Писанія къ своему житейскому обиходу. "Кормилицей"---зоветь онъ землю, сторицей возвращающую ему засъянное въ добрый часъ зерно, "матушкой

родимою" величаетъ. А это слово великое въ неумытныхъ-прямодушныхъ устахъ его. "Добра мать до своихъ дѣтей, а земля до всѣхъ людей!", "Мать-Сыра-Земля всѣхъ кормитъ, встахъ поитъ, встахъ одъваетъ, встахъ своимъ тепломъ пригръваеть!", "Поклонись матушкъ-землицъ, наградитъ тебя сторицей!", "Какъ ни добёръ кто, а все не добръй Матери-Сырой Земли: всякъ пріючаеть семью до гробовой доски, а земля пріютить и мертваго!"-приговариваеть народная молвь, полслушанная своими пытливыми калитами-собирателями. "Всякому человѣку-и доброму, и худому-земля дасть пріютъ!", "Умру-похоронятъ, поверхъ земли не положатъ!", "Въкъ живешь – маешься, бездомникомъ скитаешься; умрешь – свой домъ въ сырой земль найдешь!", -добавляетъ къ этой молви свои подсказанныя горемычной жизнью поговорки бъднота-голь, живущая (по ея смешливому прибаутку) "противъ неба, на землъ, въ непокрытой улицъ". Недаромъ выплывають изъ глубины моря народнаго и такія слова, какъ: "Нужна рыбъ вода, птицъ вольная ширь поднебесная, а чеповъку-нътъ ничего нужнъе, какъ Мать Сыра-Земля,-умреть, и то въ нее уйдетъ!", "Кому земля-мать родная, комуродимая матушка, а кому и мачиха; да все, какъ время придетъ, и пасынка къ сырой груди прижметъ, не отголкнеть, не погубить - къ себѣ возьметь, на въчные въки приголубитъ!", "Корми-какъ земля кормитъ; учи-какъ земля учитъ; люби-какъ земля любитъ!".

Не мало ходить по-людямъ въ деревенской-посельской Руси всякихъ пословицъ, поговорокъ, присловій и прибаутковъ о томъ, какъ и чѣмъ питаетъ своего пахаря земля-кормилица. Все это красное богатство слова сводится къ дѣйственной вѣрѣ сердца народнаго, въ которой отразилась простодушная мудрость многовѣкового опыта трудовой жизни подъ властью земли.

Великую честь воздаеть своей въковъчной заботницъ, своей доброй кормилицъ посельщина-деревеньщина, вотъ уже не одно тысячельтіе припадающая къ ея могучей груди. "Свять Духъ живеть на землѣ!"—говорить она, именуя святою и свою родную землю, именуючи – приговариваеть: "Па родной землъ хоть умри, да съ нен не сходи!", "На какой землъ родился тамъ и Богу молись!" Съ благоговъніемъ смотритъ русскій пахарь на землю, молвить о ней только одну правду-истину, да и никому не совътуетъ обмалвливаться нередъ ней облыжнымъ словомъ. "Не моги солгать, —-земля слышитъ!", "На землъ – правдой живи, тогда земля будетъ и твоимъ дътямъ кормилицей!", "Въ землъ дъды прадъды лежать, изъ земли всякое слово слышать!" — говорится еще и теперь во многихъ уголкахъ свътлорусскаго простора.

Терпѣлива Мать-Сыра-Земля: кого-чего она-могучан-на своей груди не держитъ! Но есть на бѣломъ Божьемъ свътѣ и такіе грѣхи тяжкіе, которыхъ, по народному слову, и она, терпѣливая, не снесетъ: "Грѣхъ-грѣху рознь съ другимъ и сквозь землю провалишься!" Всѣмъ открываетъ любве обильная кормилица хлѣбороба-пахаря свои материнскія объятія, когда пробьетъ часъ смерти человѣческой. Но темная сила, бродящая по-свѣту на пагубу роду людскому, соблазняетъ иныхъ людей и на такія черныя дѣла, что умретъ человѣкъего даже и земля не приметъ послѣ смерти. Къ нимъ причисляетъ народное суевѣріе тѣхъ, кто, по его словамъ, спознаётся съ нечистой силою, продавая ей душу христіанскую -на всякое лихо другимъ людямъ. Твердо вѣритъ въ это держащійся за землю православный людъ.

Охватить, обступить отовсюду иного человъка горе, не даетъ ему-горемыкъ-ни сна, ви отдыха, ни пути, ни прохода; смвется-потвшается злосчастие надъ его убожествомъ, заслоняетъ отъ истомленныхъ выплаканныхъ глазъ бъдняка свътъ соднечный... Некуда дъться пасынку жизни отъ своего горя горькаго! И вотъ – потерявъ всякую надежду на счастливый исходъ жизни-борьбы - обращается онъ къ послёднему своему прибъжищу. "Разступись ты, Мать-Сыра-Земля", вырывается у него изъ глубины души тяжкій стонъ: "Разступись, родимая, открой мнъ двери царскія во твои-ли палаты въковъчныя!" Объ этихъ "палатахъ" ходитъ на Святой Руси такой красный сказъ, – что и просторны-то онъ (всъхъ людей пріютять), и богаты-де (весь бялый свъть укупять), и всъ-то въ нихъ-и богатые, и бъдные-за одними столами сидять: пьють, вдять, прохлаждаются, хлебосольными хозяевами не нахвалятся...

Добрый частоколь можно было-бы нагородить вокругь да около житья-бытья крестьянскаго изъ однихъ такихъ присловій о земль, какъ то-и-дъло повторяющіяся въ деревенскомъ обиходъ: "Не роди Мать-Сыра-Земля!" (вмъсто—"Не дай Богь!"), "Сквозь землю бы провалился (отъ стыда)!", "Земли подъ собой не взвидълъ (отъ радости, а также—отъ страха)!". "Какъ это его еще земля носить?"--говорится объ явно недобросовъстномъ человъкъ, "Какъ подъ землю провалился!" о пропавшемъ безслъдно, "Хотъ изъ-подъ сырой земли достань, а вынь да положь!", "Отъ меня и сквозь землю не уйдешь!", "Легче въ землю лечь (чъмъ это видъть)!" и т. под. "Не тужи по землъ", —утъщаютъ бобыля смъщливые краснословы, за

- 3 ---

крылатымъ словцомъ не лазящіе въ карманъ, походя его налету подхватывающіе: "Сажонку вдоль, полсажонки поперекъ. и будеть съ насъ!" (о могилъ). Записаны кладоискателями живого великорусскаго языка и такія слова, связанныя съ землею, какъ: "Выросло дерево отъ земли до неба. На томъ деревъ двънадцать сучковъ; на каждомъ сучкъ по четыре кошеля, въ каждомъ кошель по семи янцъ, а седьмое-красное!" Заганётъ мужикъ такую загадку да самъ-простота-тутъ-же и разга-"Дерево-годъ, сучки-мъсяцы, кошели - недъли, дываеть: семь яицъ-семь дней, седьмой день-красёнъ-праздничекъ, воскресеньице!". Повторяетъ народная Русь и такія загадки о земль. какъ: "Меня бьютъ, колотятъ, ворочаютъ и ръжутъ; я все терплю и встыть добромъ плачу!" (въ Псковск. губ.), "Что на свътъ сытнъй всего?" (въ Самарск. губ.), "Аще, аще, что ни есть въ свътъ слаще?" (тамъ-же).

Земля—общая родина счастливыхъ и несчастныхъ, богатыхъ и бъдныхъ. "Не иб-небу и богачъ ступаетъ, не подъ землей живетъ и нищій-убогій!"—гласитъ убъленное съдинами пережитыхъ въковъ простонародное слово. "Сверху небо, снизу—земля, а съ боковъ ничего нътъ. Хорошъ бълый свътъ: хотъ жарко, да вътеркомъ обдуваетъ!"—приговариваетъ, прибаутки ладитъ словоохотливая деревня: "Небо въ туманъ—и земля въ обманъ, и пусто въ карманъ!", "Солнышковёдрышко красной дъвицей по синю небу ходитъ, а все на землю глазъ наводитъ!", "На что далеко съ земли до неба, а какъ стукнетъ въ небъ громъ—и у насъ слышно!"

Въ могучей семьъ древнерусскихъ былинныхъ богатырей есть двое, всъ подвиги которыхъ непосредственно связаны съ землею, въковъчной кормилицею народа-пахаря. Это—Святогоръ, старъйший изо всей дружины богатырской, да Микула Селяниновичъ—богатырь-ора́тай.

О первомъ изъ нихъ допло до нашихъ дней нѣсколько былинъ, каждая изъ которыхъ выставляетъ его представителемъ чудовищно-могучей стихійной силы, не имѣющей прямого примѣненія, ищущей и не находящей его во всемъ окружающемъ—ни среди природы, ни среди населяющихъ послѣднюю существъ. Это—мученикъ своей собственной силы. Грузно богатырю отъ нея что отъ тяжкаго бремени. Бродитъ у могучаго силушка по жилочкамъ, жжетъ огнемъ, горячитъ жаркимъ полымемъ бурливую кровь, просится на волю вольную; и нѣту ей—неуёмной—пути-выхода изъ тѣла богатырскаго. Заключена она въ немъ—что въ душной темницѣ, за семью дверями дубовыми, за семью желѣзными засовами...И хотѣлъ-бы Святогоръ-богатырь свою полонянку на волюнку

.....

4

выпустить, да не можеть; и охота ему поработать ей дать, да не надъ чъмъ: не съ къмъ старшому изъ богатырей русскихъ помъряться побрататися силой-моченькой. Всь богатыри - побратимы, всв несуть върой-правдою службу родинь; одному ему нечьмь порадъть Земль Русской! Тяжко могучему, обида горькая береть его за сердце. А силы -- все прибываеть день ото-дня, все могутнъеть она-что ни часъ про шель на бъломъ свътъ... Да и не одному Святогору не въ моготу тяжко отъ своей силы становится, - грузно отъ Святогоро-вой и самой Матери-Сырой-Землъ. "По моей ли да по силъ богатырской кабы державу мнь найти, всю землю поднялъбы!"-молвилъ богатырь, похваляючись. Облетъла похвальба словомъ крылатымъ всю Святую Русь- о́тъ-моря до́-моря... Потхалъ на матеромъ конъ Святогоръ, ъдетъ не на прогулкуповздочку богатырскую, не съ лихимъ ворогомъ на ратный бой снарядился: выёхалъ-ёдеть тягу-державу земную искать. "... Вдетъ шагомъ Святогоръ-богатырь, ростомъ выше дерева стоячаго, головою - въ небо упирается, вдетъ -- самъ подремываетъ, сидючи"... Мать-Сыра-Земля подъ копытами богатырскаго матерого коня дрожия-дрожить; держить путь онъ къ горамъ высокимъ каменнымъ, къ ущельямъ да разсвлинамъ,дорога тамъ върнъй-надежнъе!.. И все грузнъй ему отъ силушки: храпить подъ богатыремъ добрый конь, того и смо-три-наземь замертво грянется... Долго-ли, коротко-ли ѣхалъ Святогоръ, добхаль богатырь до горы невиданной: крутая гора-что стъна, кругомъ-падь бездонная... Оглядълся старшой надъ богатырями русскими, видить: передъ нимъ брошена на горъ перемётная сумка малая. "А и не въ ней-ли тяга-держава земная лежить?"-смъется сердце богатырское. Ухмыльнулся Святогоръ въ густую, что дремучій лёсъ, бо-роду, —слёзъ съ коня, спёшился, бьетъ поклонъ Матери-Сырой-Земль, хочеть сумку поднять. Диво дивное, чудо чудное: не поднять богатырю малой сумки перемётной. Какъ ни бился, такъ и не могъ онъ оторвать сумку малую, -а и грузно-же было богатырю оть своей силушки!.. Да еще тяжелве было отъ нея самой земль: гдв стояль, тамъ вмысть съ сумкой Святогоръ и въ землю "угрязъ". Насмъядась судьба надь его похвальбой смёлою... И разошлась Святогорова мочьсилушка отъ той ли каменной горы по всей землъ православ-ной; и бродить она подъ каждой пядью земной вплоть до нашихъ дней, появляючись на бълый Божій свъть ненадолговъ стихійной силь народной, порождающей людей богатырски мощнаго духа.

Другая былина отправляетъ Святогора искать той-же тяги

-- 5 ---

земной-въ поле чистое, въ степь широкую... И видитъ богатырь впереди себя прохожаго съ малою сумочкой пере-метною... "Вдетъ рысью, все прохожій идетъ передомъ; во всю прыть не можетъ онъ догнать прохожаго". Окликаетъ его Святогоръ богатырскимъ зычнымъ голосомъ... Остановился прохожій — "съ плечъ на землю бросалъ сумочку"... Бдетъ къ нему могучій, "навзжаетъ на эту сумочку, своей плеточкой сумочку пощупываетъ -- какъ урослая, та сумочка не тронется"... "Перстомъ съ коня потрогивалъ, съ коня рукой потягивалъ, -- не сворохнется та сумка, не шевельнется"... Слъзъ богатырь съ коня, объими руками за сумку взялся, во всю силу богатырскую натужился,съ натуги кровь изъ глазъ пошла. "А поднялъ сумку онъ всего на волось, по кольна самъ во сыру землю угрязъ!" Прохожій то быль не простой подорожный человікь, а богатырь-оратай Микула Селяниновичъ; а въ сумкъ-то и несъ пахарь-оратаюшко тягу земную... Освдлая сила богатыряземледъльца оказалась куда могутные кочевой- Святогоровой, хоть и не было отъ нея грузно ни самому Микуль, ни матери его Сырой-Землв ...

Недаромъ русскій народъ изстари въковъ слыль народомъпахаремъ, - самымъ могущественнымъ изъ созданныхъ его въковыми сказаніями богатырей и является оратай Микула Се ляниновичъ: волей-неволею уступаетъ ему по силъ даже самъ Святогоръ. Представитель вфрной народу земли-кормилицы, можетъ быть, и не зналъ пословицы - Держись за землю, трава-обманетъ!", но оправдываетъ ее всеми своими мужицкими подвигами. Подвизается Микула во чистомъ полъ, свою соловенькую лошадку-знай понукиваеть, съ края въ край бороздочку отваливаеть, корни сохой выворачиваеть- крестьянствуеть, приготовляя, съ Вожьей помочью, распаханнуюзасъянную ниву-новь новымъ покольніямъ народа-земленашца, вск свои надежды-чаяния возлагающаго на поливаемую трудовымъ потомъ землю. Въ могучемъ своей простотою богатырь-оратав народная Русь воплотила саму-себя. Поэзія крестьянскаго труда, съ незанамятныхъ поръ питающаго населеніе пеобъятной страны, - вся па-лицо въ былинъ о Микулѣ Селяниновичѣ. Съ непокрытой головою, съ разстегнутымъ воротомъ-съ душой на-раснанику, въ самодъльныхъ лаптяхъ видънъ этотъ могучій сынъ могучаго народа посреди безграничнаго простора полей, убъгающихъ въ неоглядную даль, увлекающихъ за собою взоры... Вътеръ, свободно гуляя по широкому полю, налетаеть на него, треплетъ густыя пряди русыхъ кудрей добра-молодца, обвъваетъ холод-

комъ его открытую, пышащую зноемь, могучую грудь. комъ его открытую, пышащую зноемъ, могучую грудь. Налетай сама буря грозная, — не только не свалить съ кръп-кихъ ногъ, а даже и не покачнуть, ей богатыря Микулу. Въра въ свое въчное, въ свое святое, призвание — въ серд-цъ его: сила, несокрушимая сила — въ мускулистыхъ-желъз-ныхъ рукахъ пахаря. Нътъ у Микулы ни меча булатнаго, нътъ ни лука скоростръльнаго у Селяниновича, ни остраго копья мурзамецкаго: силенъ онъ самъ собой да своею сохой крестьянскою... "А у пахаря сошка кленовенька, сошники во той сошкъ булатные, захлеснуты гужочки шелко́веньки, а кобылка во сошкъ соловенька"... Такими словами любовно говорить былина о немъ, повъствуя о встръчъ его съ мудръпшимъ изъ богатырей — Вольгою свътъ Святославичемъ, поъхавшимъ съ хороброй дружиною "по селамъ городамъ за получкою, съ мужиковъ выбирать дани выходы"... Зоветъ Вольга Микулу вхать съ собой во товарищахъ. Повхалъ Селяниновичч. Много-ли, мало-ли отъ тхали, — вспомнилъ онъ, что "не ладно въ бороздочкъ свою сошку оставилъ неубранну"... повытряхнуть, бросить сошку за ракитовъ кустъ". Не толь-ко эти, а и другіс, десять, а и вся дружинушка Вольги, не ко этя, а и другіе, десять, а и вся дружинушка Вольги, не могли сдѣлать этого, — словно вросла соха въ землю, точно не земля, а желѣзо, на нивѣ у Микулы: "только сошку за обжи вокругъ вертятъ, а не могутъ съ земли сошку выдер-нуть"... Пришлось самому богатырю-оратаюшкѣ вернуться на полосу недопаханную: "одной ручкой бросилъ онъ сошку за ракитовъ кустъ"... Держитъ къ нему слово, спрашиваетъ пахаря вздивовавшійся Вольга: "А и какъ тя, мужикъ, звать по имени, — величать тебя какъ по изотчеству?" Богатырь отвѣчаетъ Святославичу со всей свойственною народной рѣчи картинностью: "А я ржи напашу, во скирды сложу, домой выволоку, дома вымолочу да и пива сварю, мужи-ковъ сзову: и начнуть мужики тутъ покликивать: — Гой, Миковъ сзову; и начнуть мужики тутъ покликивать: Пой, Ми-кула-свъть, ты Микулушка, свътъ-Микулушка да Селяни-новняъ!" По той былипъ, гдъ крестьянствующій богатырь встрѣчается со Святогоромъ, онъ, на такой-же вопросъ со стороны послѣдняго, отвѣчаеть болѣе коротко: "Я—Микула, мужикъ я Селяниновичъ! Я—Микула, меня любитъ Мать-Сы-ра-Земля!" Въ этихъ словахъ еще ярче встаетъ изъ-за тем-ной дали въковъ свѣтлый образъ могучаго оратая Земли Русской.

Въ извъстномъ народномъ стихъ́ о "Голубиной Книгъ", еще и теперь распъваемомъ убогими пъвцами каликами перехо-

- 7 -

жими, собраны-по мнънію Безсонова 1)- "правила и ръшенія на всѣ важнъйшія стороны древнихъ воззрѣній". Въ этомъ стихъ, отразившемъ въ своемъ словесномъ зеркалъ завътные взгляды родной старины чуть ли не на всё существующее въ мірѣ, задается, между прочимъ, вопросъ: "Которая земля всъмъ землямъ мати?"- "Свято Русь-земля всъмъ землямъ мати!"-слъдуетъ отвътъ.-"Почему-же Свято-Русь-земля всъмъ землямъ мати?" - не удовлетворяется полученнымъ отвътомъ пытливый духъ спрашивающаго. - "А въ ней много люду христіанскаго, оны въруютъ въру крещоную, крещонуюбогомольную, самому Христу, Царю небесному, Его Матери Владычиць, Владычиць Богородиць; на ней строять церкви апостольскія, богомольныя, преосвященныя, оны молятся Богу распятому..." -слъдуеть пояснение. Отъ ръчи о томъ, какая земля "всёмъ землямъ мати", вопрошающій переходить— за доброй дюжиною попутныхъ вопросовъ – къ такому: "На чемъ-же у насъ основалася Мати-Сыра-Земля?"-"Основалася на трехъ на рыбинахъ", -- не скупится на слова простодушная народная мудрость:

> "На трехъ рыбинахъ на китёнышахъ, На китахъ-рыбахъ вся сыра-земля стоитъ, Основана и утве́рждена, И содержитца вся подселенная..."

Отвётъ доходитъ до самой, что называется, подноготной мірозданія: "Стоитъ Китъ-рыба не своро́хнетца, — когда-жъ Китъ-рыба потронетца, потронетца—восколыхнетца, тогда бѣлый свётъ нашъ покончитца: ахъ, Китъ-рыбина разыгрантца, все синё море восколыхнитца, сыра мать-земля вся вздрого́нитца, увесь міръ народъ пріужаснитца: тады буде время опослёдняя"...

- 8 ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Петръ Алексвевичъ В е з с о и о в ъ, изибстный изслѣдователь русскаго народнаго творчества, происходилъ изъ духовнаго званія, родился въ 1828-мъ году, образованіе получилъ на историко-филологическомъ факультетѣ московскаго университета (окончилъ курсъ въ 1851 г.), выпустнышаго изъ своихъ стѣнъ замѣчательнѣйшихъ русскихъ народовѣдовъ. Спачала онъ служилъ въ коммиссіи нечатація государственныхъ граматъ и договоровъ, затѣмъ завѣдывалъ виленскихъ музеемъ и публичной библіотекою и былъ директоромъ виленской классической гимназіи, съ 1867-го по 1879-й годъ состоялъ библіотекаремъ московскаго университета, съ 1879-го по день смерти (22-е февраля 1898 года) занималъ каодру славниской филологіи въ харьковскомъ университетѣ. Онъ обогатилъ русскую науку трудами своими—, Болгарскія пѣсни", "Калѣки персхожіе", "Сборникъ дѣтскихъ народныхъ пѣсецъ", и "Бѣлорусскія нѣсни". Кромѣ того, изданы подъ его редакціей пѣсенныя собранія П. В. Кирѣевьскаго и П. И. Рыбинкова.

Наиболье върное объяснение этому отвъту даетъ А. Н. Аванасьевъ 2). "Земля поконтся на водѣ, якоже на блюдѣ, простерта силою всеблагаго Бога",- приводить онъ слова одного изъ забытыхъ памятниковъ народной старины. Эта "вода"-небесный воздушный океань, въ которомъ тучи водохранительницы представляются какими-то громаднъйшими рыбами. "Китъ-рыба – всъмъ рыбамъ мати!" – гласитъ "Голуби-ная Книга". А потому-то тучи-рыбы переименовались въ китовъ, принявшихъ – по волъ воображения не видывавшаго этихъ "рыбъ" пахаря-на свои спины "всю подселенную, всю подсолнечну". Иные утверждають, - говорить пытливый изслёдователь поэтическихъ воззрёний славянъ на природу, --что изстари подпорою земли служили четыре кита, но одинъ изъ нихъ умеръ. Когда же перемрутъ и остальные трп, въ то время наступить кончина міра. Землетрясеніе-вь глазахъ пахаря, задумывающагося надъ основами мірозданія-не что иное, какъ отголосокъ шума, производимаго китами, поворачивающимися съ бока на бокъ. По увърению памятливыхъ, особенно ревниво оберегающихъ дъдовскія преданія, сказателей, встарину было даже не три-четыре, а семь, китовъ, подставлявшихъ свои спины для земли. Когда отяжелъла она отъ незамолимыхъ гръховъ человъческихъ, ушли четыре кита "въ пучину эніопскую". Во дни Ноя всѣ киты покинули свое мъсто, отчего, -говорятъ дошедшіе до высотъ простонароднаго умозрънія свъдущіе люди, -и произошелъ всемірный потопъ.

По другимъ — родственнымъ съ индійскими — сказаніямъ, земля стоптъ не на китахъ, а на слонахъ. Ихъ тоже было въ древнія времена больше, а не три, какъ теперь, да состарились они — повымерли. "До сихъ поръ Мать-Сыра-Земля изрыгаетъ ихъ кости!" — говорятъ въ народъ по тъмъ мъстамъ, гдъ

9 ----

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Александръ Николаевичъ А о а н а с ь е в ъ-извѣстный изслѣдователь памятниковъ русскаго простопароднаго творчества, родился 11-го юля 1826 г. въ гор. Когучарѣ, Воронежской губерпіи, по образованю-питомецъ московскаго университета (выпуска 1848 г.). Еще будучи студентомъ, онъ началъ помѣщать въ различныхъ изданіяхъ статьи по народовѣдѣнію (въ "Современникѣ", "Отечеств. Запискахъ", "Архивѣ истор.-юридич. свѣдѣній о Россін". "Временникѣ общ. истор. и древн. рос.", "Извѣстіяхъ Академіи Паукъ по отдѣленію русскаго явыка и сдовеспости" и друг.). Съ 1849-го по 1862-й годъ онъ сдужилъ въ московскомъ главномъ архивѣ Министерства Иностранныхъ Дѣдъ. Три тома "Поэтическихъ возрѣпій славянъ на природу", изданные въ 1866-1869-хъ годахъ, являются памболѣе крупнымъ вкладомъ, сдѣланнымъ А. Н. Аоапасьевымъ въ сокровищниц русской науки. "Кромѣ этого замѣчательнаго труда, имъ изданы "Русскія народныя легенды" (М., 1860 г.), "Пародныя русскія скаяки" (1-е над. выходило выпусками; 2-е изд.—4 т. т.— М. 1873 г.; 3-е изд...-2 т. т.— М. 1897 г.) Скончался, онъ въ Москвѣ 23-го сентября 1871 года.

находять кости допотопнаго мамонта. Есть и такое представленіе объ устояхъ земли, что держится-де она не на китахъ и не на слонахъ, а на громадныхъ столбахъ. "Пошатнется который-нибудь изъ столбовъ, вотъ и трясение земли!"-думаетъ убъжденный въ этомъ людъ. Въ отреченной (апокрифической) рукописи "Свитокъ божественныхъ книгъ" сказано, что Творецъ основалъ хрустальное небо на семидесяти тьмахъ тысячь жельзныхъ столбовъ. "Да вижю, гдъ прилежитъ небо къ земли, якожъ глаголютъ книгы, яко на столпъхъ желъзныхъ стоитъ небо"...-читается въ сказанія о Макарів Римскомъ. Въ простонародныхъ заговорахъ то и-дёло встречаются такія выраженія, какъ: "Есть окіянъ-море жельзное, на томъ, моръ есть столбъ мъдный...", или: "На моръ-окіянъ, посередь свъта бълаго стоитъ мъдный столбъ отъ земли до неба, отъ востока до запада..." и т. п. По свидътельству митрополита московскаго Иннокентія<sup>3</sup>), просв'ятителя алеутовь, у этихъ инородцевъ также существуетъ повърье, что міръ держится на одномъ огромномъ столбъ. Но въ народной Руси эти послъднія сказанія распространены несравненно меньше, чъмъ особенно пришедшееся ей по мысли первое-о китахъ.

Дошла до нашихъ дней, въ различныхъ спискахъ, сербскоболгарская рукопись XV-го вѣка, въ которой находится неопровержимое подтвержденіе того, что всѣмъ славянскимъ

<sup>3)</sup> II и покентій, митрополить московскій, въ мірѣ Пванъ Евсевіевичъ Поповъ (по данной ректоромъ семинаріи фамичін-Всиіаминовъ), содинъ изъ за-мвчательнъйшихъ русскихъ іерарховъ, родился въ с. Ангинскомъ Пркутской губерніи, 27 августа 1797 г., въ семьъ бъднаго пономаря. По образованю онъ-нитомецъ иркутской духовной семинаріи. Служеніе Церкви началось для него въ 1817-мъ году, когда онъ былъ посвященъ въ діаконы, а затъмъ, черезъ годъво священники. Въ 1823-мъ году о. І. Веніаминовъ, по вызову Св. Сунода, отправился на островъ Упалашку на подвигъ просвѣщенія христіанской вѣрою алеутовъ. Апостольское служение его увѣнчалось успѣхомъ: не только алеуты, но и сосёди ихъ-коловии (обитатели острова Ситха)-приняли святое крещеніе. Въ 1839-мъ году просв'ятитель ихъ подаль въ Петербург'в просьбу въ Св. Сунодъ о разръшении напечатать переведенныя имъ на алеутский языкъ священныя книги; въ 1840-мъ году онъ постригся въ монахи и принялъ санъ архимандрита, 15-го декабря того же года, по желанию императора Николая Павловича, былъ посвященъ во синскопы повооткрытой алеутской спархіи, въ 1850-мъ былъ возведенъ въ санъ архіеннскопа якутскиго, посл'я чего перенелъ Св. Писаніе на якутскій языкъ. Въ 1857 мъ г. архіеннскопъ Пинокентій былъ вызвань въ столицу для присутствованія въ Св. Суподь: автёмъ, вернувшись въ Сибирь, онъ продолжалъ свой архинастырский подвигъ на Амуръ (въ 1862-мъ году переселился въ г. Влагов'ященскъ). 1867-й годъ, годъ кончины митрополита Филарста, ознаменовался для апостола алеутовъ, колошей и якутовъ назначеніемъ его митрополітомъ московскимъ. Пробывъ девнаднать Автъ въ этомъ санв, престарвлый іерархъ скончался 31 го марта 1879 года, оста-внивъ по себв пензгладимую ввками намять въ явтописяхъ. Православной Церкви и всюду, гдѣ пришлось ему трудиться на благо послѣдней.

народамъ родственны приблизительно одни и тѣ-же древнія сказанія о міросозиданіи. "Да скажи ми: що дрьжитъ землю?" задается вопросъ въ этой рукописи. "Вода висока!"—слѣдуетъ за нимъ отвѣтъ. "Да що дрьжитъ воду?"—.,Камень плосень вельми!"—.,Да що дрьжитъ камень?"—.,Камень дрьжитъ 4 китове златы!"—.,Да що дрьжитъ китове златы?"—.,Ръка огньнная!"--"Да що дрьжитъ того огня?"— "Други огнь, еже есть по́жечь, того огня 2 части!"—.,Да що дрьжитъ того огня?"—.,Дубь желѣзны, еже есть прьвопосаждень, отвъсего же кореніе на силе божіей стоить!" И дубъ, и огненная рѣка, и камень, все это является древнѣйшимъ олицетвореніемъ громоносныхъ тучъ небесныхъ.

Сохранившіеся памятники отреченной народной письменности отводять не мало мъста особо важному въ глазахъ пытливаго русскаго народа вопросу о томъ: на чемъ держится Мать-Сыра-Земля. Въ "Бесъдъ трехъ святителей" говорится, напримъръ, что земля плыветъ на волнахъ необъятно-великаго моря и основана на трехъ большихъ да на тридцати малыхъ китахъ. Малые киты прикрываютъ "тридцать оконецъ морскихъ". Вокругъ всего моря великаго — "желъзное столпіе" поставлено. "Емлютъ тъ киты десятую часть райскаго благоуханія, и отъ того сыти бываютъ"... По иному, занесенному въ "Соловецкій сборникъ", разносказу этой "Бесъды": "въ огненномъ моръ живетъ великорыбіе — огнеродный китъ — змъй Елеафамъ, на коемъ земля основана. Изъ устъ его исходятъ громы пламеннаго огня, яко стрълено дъло; изъ ноздрей его исходитъ духъ, яко вътръ бурный, воздымающій огнь геенскій"... Когда "восколеблется китъ - змъй", тогда и настанетъ свътопреставленіе... Всемірный потопъ, по старинному сказанію о Меводіъ Патарскомъ 4), произошелъ отъ того, что повелълъ Господь отойти тридцати малымъ китамъ отъ своихъ мъстъ, и— "пойде вода въ си оконцы на землю иже оступиша киты"... Отреченная письменность является, по мнъню Аванасьева, Буслаева 5) и другихъ

4) Меоодій II атарскій – епископъ-священномученикъ, пострадавшій за въру Христову въ IV-мъ въкъ до Р.Х. (въ 312 г.) – одинъ изъ борцовъ христіанства противъ ересей и языческихъ философовъ III-го въка, оставившій цълый рядъ сочиненій. Изъ нихъ напболъе извъстив: "О свободъ воли, противъ валентиніанъ", "О жизни и дъятельности разумной", "О воскресеніи", "Пиръ десяти дъвъ", "Противъ Порфирія", "О сотворенномъ". Въ 1877-мъ году вышла въ Истербургъ книга Ягна, въ переводъ проф. Е. П. Ловятина--"Св. Меоодій, симскопъ и мученикъ, полное собране его сочиненій".

водій, спископъ и мученнять, полное собраніе его сочиненій".
б) Оедоръ Ивановнять Буслаевъ-академикъ, много поработавшій по изслѣдованію древнерусскаго и византійскаго искусствъ, а также древнерусской письменности, родился 13-го апрѣля 1818 года въ гор. Керенскъ, Пензенской гу-

знатоковъ ея, прямымъ отраженіемъ простонародныхъ изустныхъ сказаній, а отнюдь не этимъ послъднимъ дала пищу книга. Родственная связь изустныхъ сказаній у всъхъ, даже и поставленныхъ въ самыя разнородныя условія исторической жизни народовъ, свидътельствуетъ о томъ-же, о чемъ говорятъ и научныя изслъдованія: объ одномъ мъстъ ихъ первобытной жизни. Такъ, напримъръ, преданіе о китахъ, поддерживающихъ землю, существуетъ даже у японцевъ: "Опятъ ворочается китъ подъ нашей землею!"--говорятъ они, когда-въ недобрый часъ--случается землетрясеніе.

По всёмъ уголкамъ свётлорусскаго простора ходитъ, оппраясь на слабъющую память вымирающихъ пъвцовъ-сказателей, духовный стихъ, именующійся то "Списками Ерусалимскими", то "Свиткомъ ("Листомъ") Ерусалимскимъ". то "Спискомъ ерусалимскаго знаменія", то "Сказаніемъ ("Притчею") о Свиткъ". Вымрутъ сказатели, перелетающие-что птицы Божін-изъ конца въ конецъ Земли Русской, но будутъ живы ихъ сказанія, сбереженныя отъ напрасной смерти въ сокровищницахъ собирателей словеснаго богатства народнаго. "Свитокъ Ерусалимский", во всъхъ своихъ разносказахъ-разнопъвахъ, приходится сродни "Голубиной Книгъ". Онъ "упалъ во святомъ градъ Прасулимовъ, въ третимъ году воскресенію Христову, изъ седьмова неба"-въ камнъ: "камень ни огнянь, ни стюдень, ширины объ аршина, тяготы яму несповъдать никому"... Къ этому камню съвхались,--гласить сказаніе, цари, патріархи, игумны, священники всъ другіе христіане православные. Служились-пълись И надъ невъдомымъ камнемъ молебны три дня и три ночи. И распался камень на двъ половины, и выпалъ изъ камия свитокъ, почитаемый во многихъ мъстахъ за "посланіе Господа Бога нашего Інсуса Христа". Въ этомъ посланія гръшники и праведники предупреждаются о томъ, что "время Божіе

берийи. Окончивъ курсъ московскаго университета (по словесному факультсту), онъ былъ назначенъ преподавателемъ русскаго языка въ одну изъ москонскихъ гимизай (въ 1838 г.). Въ "Москвитинитъ" за 1842-й годъ пониядиев перияя печатныя строки его, въ 1844-мъ вышла книга "О преподавани русскаго языка". Съ января 1847-го года О. П. Бусдаенъ началъ чтение университетскихъ лекций по русскому языку и словесности. Иблый рядъ дальвъйщихъ вечатиыхъ трудовъ упрочияъ за нямъ славу знаменитато русскаго ученаго. Въ 1861-мъ году опъ получилъ стенень доктора русской словосности и былъ назначенъ ординариымъ профессоромъ. Панболъв назвътиы и цвины наъ трудовъ его: "Онытъ исторической грамматики русскаго языка", "Историческе очерки русской народной словосности", "Историческая христоматія" и "Народная поззія". Въ "Въстникъ Европы" были налечатаны его интерееныя "Восноминания". Скончался О. И.—чъ 31-го юля 1897-го года.

приближается, слово Божіе скончивается". Въ цёломъ рядё воззваній къ "чадамъ Божінмъ" указуются наказанія за людское нечестіе. Самою тяжкой карою является безплодіе земней кормилицы живущаго, трудящагося и умирающаго на ли, русскаго пахаря.

> "Чады вы Мои! Да не послушаетя Моей заповѣди Господней И наказанія Моего,— Сотворю вамъ небу мѣднаю, Землю желѣзнаю. Отъ неба мѣднаго росы не воздамъ, Отъ земли желѣзной плода не дарую, Поморю васъ гладомъ на землѣ, Кладецы у васъ пріусохнуть, Истошницы пріускудѣють. Ня будеть на землѣ травы, Ни на древѣ скоры, Будеть земля яко вдова..."

Вдовство-сиротство земли тяжелъй всего для ея дътей, позднихъ потомковъ богатыря-крестьянина. Да и какъ-же не быть этой тяготъ, если въ томъ-же, записанномъ П. И. Якушкинымъ<sup>6</sup>), спискъ "Свитка Ерусалимскаго" прямо говорится, что отъ нея создано тъло человъческое ("очи отъ солица, разумъ отъ Святаго Духа), и что у всъхъ чадъ Божіихъ:

> "Первая мать—Пресвятая Богородица, Вторая мать—Сыра-Земля..."

Мать-Сыра-Земля представлялась воображенію обожествлявшаго природу славянина-язычника живымъ человъкоподоб-

6) Павелъ Ивановичъ Я к у ш к и н ъ —извъстный народовѣдъ и собиратель намятниковъ изустнаго творчества народной Руси, уроженецъ Орловской губерніи (род. въ 1820 г.), сынъ отставного офинера и матери крестьянки. Образованіе онъ получиль въ орловской гимпазіи и московскомъ университетѣ (по математическому факультету). Съ послѣдняго курса онъ "ущелъ въ народъ" — пѣшкомъ, съ котомкой, за плечами, подъ видомъ мелкаго торгаша-офени, для изучеченія быта сѣвернаго Поволжья. Съ этихъ поръ вся дальнъйшая, богатая только одними лишеніями, жизнь этого отдавшагося до самозабненія своему прияванію человѣка посвящена народу-пѣвцу, народу сказателю. Смерть застигла вдохновеннаго народолюбца въ Самарѣ, на больничной койкѣ, носьмого января 1872 г. Народныя пѣсни, собранныя Икушкинымъ, печатались въ "Лѣтописяхъ русской латературы и древности" сборникѣ"Утро", "Отечественныхъ Запяскахъ". Отдѣльныя изданія ихъ появились въ 1860 мъ ("Русск. пѣсни, собран. П. И. Якушкинымъ") и 1865 мъ ("Народныя пѣсни изъ собранія п. И. Якушкинымъ") и 1865 мъ ("Кародныя пѣсни изъ собранія п. И. Якушкива") годахъ. Имъ былъ напечатанъ цѣлый рядъ любопытныхъ "Путевыхъ писемъ" и раъсказовъ ("Великъ Богъ земли русской", "Прежніе рекруты", "Небываьвщие та дълова в собраніе сочиненіе его ивдано въ началѣ 70-хъ годовъ В. П. Михневше́атъ.

- 13 --

нымъ существомъ. Травы, цвъты, кустарники и деревья, поднимавшіяся на ея могучемъ твлѣ, казались ему пышными волосами; каменныя скалы принималь онь за кости; цёнкіе корни деревьевъ замъняли жилы; кровью земли была сочившаяся изъ ея нъдръ вода. "Земля сотворена, яко человъкъ", -повторяется объ этомъ, въ нъсколько измъненномъ видъ, въ одномъ изъ позднъйшихъ лътописныхъ памятниковъ: "каменіе яко тіло имать, вмісто костей кореніе имать, вмісто жилъ древеса и травы, вмъсто власовъ быліе, вмъсто крови-воды"... Рождавшая всъ плоды земные богиня плодородія испытывала, по народному слову, не одно счастливое чувство материнства. Мучимая жаждою-она пила струившуюся съ разверзавшихся надъ ея лономъ небесъ дождевую воду, содрогалась отъ испуга при землетрясенияхъ, чуткимъ сномъ засыпала при наступлени зимней стужи, прикрываясь отъ нея лебяжымъ покровомъ снъговъ; вмъстъ съ приходомъ весны, съ первымъ пригръвомъ зачуявшаго весну солнышка, пробуждалась она-могучая-къ новой плодотворящей жизни, на радость всему живому міру, воскресающему отъ своихъ зимнихъ страховъ при первомъ весеннемъ вздохъ земли. Ходитъ селами-деревнями и въ наши дни цвътистая-красная молва о томъ, что и теперь есть чуткіе къ вѣщимъ голосамъ природы, достойные ея откровеній люди, слышащіе эти чудодвиные вздохи, съ каждымъ изъ которыхъ врывается въ жаждущую тепла и свъта жизнь вселенной могучая волна творчества.

Противъ благоговъйнаго почитания Матери-Сырой-Земли, сохранившагося и до нашихъ дней въ видъ яркаго пережитка древнеязыческаго ея обожествленія, возставали еще въ XV-XVI стольтіяхъ строгіе поборники буквы завѣтовъ Православія, громя въ церковныхъ стънахъ народное суевъріе. Но ни грозныя обличенія, ни время- со всей его безпощадностьюне искоренили этого преданія далекихъ дней, затонувшихъ во мракъ въковъ, отошедшихъ въ бездонныя глубины прошлаго-стародавняго. Кто не почитаеть земли-кормилицы, тому она, по словамъ народа-пахаря, не дастъ хлъба-не то что досыта, а и впрогододь. Кто сыновнимъ поклономъ очестливымъ не поклонится Матери-Сырой-Земль, выходя впервые по веснъ въ зачернъвшееся проталинами поле, -- на гробъ того она наляжетъ не пухомъ легкимъ, а тяжелымъ камнемъ. Кто пе захватить съ собою въ чужедальній путь горсть родной земли,-тому никогда больше не увидъть родины. Больные, мучимые "лихоманками" - лихими сестрами, выходять въ ноле чистое, быотъ поклоны на всё четыре стороны свъта бълаго, причитаючи: "Прости, сторона, Мать-Сыра-Земля!" Волящіе

"порчею" падають наземь на перекресткахъ дорогъ, прося Мать-Сыру-Землю снять напущенную лихимъ человъкомъ болъсть. "Чъмъ ушибся, тъмъ и лъчись!"--говоритъ народная Русь. И воть-совътують знающие люди старые выносить твхъ. кто ушибся-разбился, на то самое мёсто, гдё приключилась такая бъда, и молить землю о прощении. "Нивка, нивка! Отдай мою силку! Я тебя жала, силу наземь роняла!"-выкликають во многихъ мъстахъ поволжской Руси жницы-бабы, катаясь по земль, вполнь увъренныя, что, припавъ къ ней, вернуть все пролитое трудовымъ потомъ засилье. Земля и сама по себѣ почитается въ народѣ цѣлебнымъ средствомъ: ею, смоченною въ слюнв, -- знахари заживляють раны, останавливаютъ кровь, а также прикладываютъ ее къ больной головъ. "Какъ здорова земля, - говорится при этомъ, - такъ бы и моя голова была здорова!" и т. д. "Мать-Сыра-Земля! Уйми ты всяку гадину нечистую отъ приворота и лихова дъла!"-произносится кое-гдъ еще и теперь при первомъ выгонъ скота на весенній подножный кормъ. Встарину при этомъ выливалась наземь кубышка масла — какъ-бы для умилостивленія земли этой жертвою. "Мать Сыра-Земля! Утоли ты всь вътры полуденные со напастью, уйми пески сыпучіе со мятелью!"-продолжался посл'я этого памятуемый мистами и теперь благоговъйный причетъ-заговоръ/

Было время на Руси, когда при тяжбахъ о черезполосныхъ владѣніяхъ-вмѣсто нынѣшней присяги-въ обычаѣ было ходить по межѣ съ кускомъ вырѣзаннаго на спорномъ полѣ дерна на головѣ. Это было равносильно лучшему доказательству законныхъ правъ тяжущагося. Еще въ древнеславянскомъ переводѣ "Слова Григорія Богослова"<sup>7</sup>) – переводѣ, сдѣланномъ въ ХІ-мъ столѣтіи-встрѣчается такая самовольная вставка переводчика: "Овъ же дърьнъ въскроущь на главѣ покладая присягу творить"... Въ писцовыхъ книгахъ Сольвычегодскаго монастыря значится: "И въ томъ имъ данъ судъ, и съ суда учинена вѣра, и отвѣтчикъ Окиноенко далъ истцу Олешкѣ на душу. И Олешка, положа земли себѣ на

<sup>7)</sup> Св. Григорій Вогословь, одинь изъ отцовъ Церкви, родился въ 328-мъ году въ Каннадокін, близъ Иазіанза. Въ молодости своей онъ обучался свётскимъ наукамъ въ Кесаріи Канпадокійской, Кесаріи Палестинской, Александріи и Авинахъ, гдѣ жилъ вмѣстѣ со св. Василіемъ Великимъ. По возвращеніи на родину, онъ принялъ святое крещеніе и удалился въ пустыню. Въ 379-мъ году былъ онъ вызванъ, будучи уже пресвитеромъ, въ Константинополь для укрѣпленія гонимаго аріанами Православія. Императоръ беодосій назначилъ его епископомъ столицы. Святитель скончался въ 390-мъ году на своей родинѣ. Сочиненія его состоятъ изъ 243 писемъ, 507 пѣснопѣній и 45 рѣчей. Всѣ они переведены на русскій языкъ.

голову, отвелъ той пожнѣ межу"... Много можно было-бы найти подобныхъ свидѣтельствъ о земляной присягѣ и въ другихъ историческихъ памятникахъ древней Руси. Въ XVI-мъ въкѣ эта присяга была замѣнена хожденіемъ по спорной межѣ съ иконою Богоматери на головѣ.

Клятва надъ землею сохранилась въ народъ и до сихъ поръ по захолустнымъ деревнямъ, лежащимъ всторонѣ отъ городовъ. "Пусть прикроетъ меня Мать-Сыра-Земля навъки!"-произносить клянущійся, правой рукою освняясь крестнымь знаменіемъ, а въ лёвой держа комъ земли. Братающіеся на жизнь и на смерть, давая обоюдныя клятвы въ неразрывной дружбъ, иногда не только мъняются крестами-тъльниками, а и вручаютъ другъ другу по горсти земли. Эта послъдняя хранится ими потомъ защитою въ ладонку и носится на шев, – чему придается особое таинственное значение. Старые, истово придерживающіеся дёдовскихъ завётовъ, люди увёряютъ, что, если собирать на семи утреннихъ зорькахъ по горсти земли съ семи могилъ завъдомо добрыхъ покойниковъ, -- то эта земля будетъ спасать собравшаго ее отъ всякихъ бѣдъ-напастей. Другіе знающіе всю подноготную старики дають совыть беречь съ этой цёлью на божницё, за образомъ Всёхъ Скорбящихъ Радости, щепоть земли, взятую изъ-подъ сохи на первой весенней бороздъ. Въ стародавние годы находились и такие въдунызнахари. что умъли гадать по горсти земли, взятой изъ-подъ львой ноги желающаго узнать свою судьбу. "Вынуть слъдъ" у человъка считается повсемъстно еще и теперь самымъ недобрымъ умысломъ. Нашептать, умѣючи, надъ этимъ вынутымъ слѣдомъ – значить, по старинному цовѣрью, связать волю того, чей слъдъ, и по рукамъ, и по ногамъ. Суевърная деревня боится этого пуще огня. "Матушка-кормилица, сыраземля родимая!"-отчитывается она отъ такой напасти: "Укрой меня, раба Божія (имя рекъ), отъ призора лютаго, отъ всякаго лиха нечаяннаго. Защити меня отъ глаза недобраго, отъ языка злобнаго, отъ навъта бъсовскаго. Слово мое кръпко, какъ желёзо. Семью печатями оно къ тебъ, кормилица Мать-Сыра-Земля, припечатано-на многіе дии, на долгіе годы, на всее-ли на жизнь въковъчную!.."

Какъ и въ сёдыя, затерявшіяся въ позабытомъ быломъ, времена, готова прицасть къ могучей земной груди народияя Русь съ голосистымъ причетомъ въ-родъ древняго:

"Гой, земля еси сырая, Земля матерая, Матерь намъ еси родная! Всъхъ еси насъ породила,

- 16 -

Воспоила, воскормила И угодьемъ надълила; Ради насъ, своихъ дътей, Зелій еси народила И злакъ всякой напоила"...

Мать-Сыра-Земля ростить-питаеть хлюбь насущный на благо народное; унимаеть она "вътры полунощные со тучами", удерживаеть "морозы со мятелями", "поглощаеть нечистыя силы въ бездны кипучія". До скончанія въковъ останется она все тою-же матерью для живущаго на ней и ею народа, своимъ внукамъ - правнукамъ заповъдывающаго одну великую нерушимую заповъдь: о неизмънномъ и неуклонномъ сыновнемъ почитаніи ея.

И кръпко держится народная Русь этой священной для нея заповъди, глубоко запавшей въ ея стихійное сердце, открытое всему доброму и свътлому—несмотря на свою кажущуюся темноту. Свътитъ въ его потёмкахъ Тихій Свътъ беззавътной любви и "неумытной" правды, которыхъ не укупить ни за какія сокровища.

Чёмъ ближе къ землё-кормилицё, чёмъ тёснёе жмется къ ея груди сынъ деревни и полей, тёмъ ярче расцвётаютъ въ его жизни эти неоцёнимые цвёты сердца. Благословеніе Божіе осёняетъ незримыми крылами трудовой подвигь земледёльца — по преданію, идущему изъ далёкой дали вёковъ къ рубежу нашихъ дней. И не отходить это благословеніе, — гласитъ родная старина стародавняя, — отъ вёрныхъ завётамъ праведнаго труда ни на шагъ во всей ихъ жизни.

О какомъ бы сказаніи ни вспомнить, какое бы слово крылатое о кормилицѣ народа-пахаря ни услышать, на какой бы связанный съ Матерью-Сырой-Землею обычай сѣдой старины ни натолкнуться, — всѣ они могутъ служить подтвержденіемъ выраженному народомъ-сказателемъ въ яркихъ своей образностью словахъ записаннаго П. В. Кирѣевскимъ 8) стариннаго стиха духовнаго:

 $\mathbf{2}$ 

<sup>8)</sup> Петръ Васильевичъ К и р 5 е в с к і й, извъстный собиратель русскихъ простонародныхъ и 5 сенъ и духовныхъ стиховъ, родился 11-го февраля 1808 года въ МоскиБ, происходилъ изъ старинной тульской дворянской семьи и приходится роднымъ братомъ Ивану Вас. Кирбевскому, одному изъ основателей славянофильства. Образованіе онъ получилъ домашиес, а затѣмъ слушалъ частныя лекціи профессоровъ московскаго университета. Съ первымъ печатнымъ словомъ И. В-чъ появился на страницахъ погодинскаго "Москвитяняна", въ 1845-мъ году. Иисалъ онъ очень немного, по заслуги его передъ рус-

"Человъкъ на земли живетъ— Какъ трава растетъ; Да и умъ человъчь— Аки цвътъ цвътетъ"...

Какъ травъ-муравъ не вырости безъ горсти земли, какъ не красоваться цвътку на камнъ-такъ и русскому народу не крестьянствовать на бъломъ свътъ безъ родимой земли-кормилицы. Какъ безъ пахаря-хозяина и добрая земля горькая сирота, такъ и онъ безъ земли-что безъ живой души въ своемъ богатырскомъ тълъ.

скою научной литературою громадны. Съ 1830-го года онъ подготовлялъ печатаніе своего собранія пізсенъ, но этому замізчательному труду суждено было появиться лишь только посліз смерти своего неутомимаго собирателя, умершаго 25-го октября 1856-го года.



II.

## Хлѣбъ насущный.

"Хлѣбъ—даръ Божій", – говорить русскій народъ и относится съ вполнѣ понятнымъ благоговѣніемъ къ этому спасающему его отъ голодной смерти дару, составляющему почти единственное его богатство. Немалымъ грѣхомъ считается въ народной Руси уронить на полъ и не поднять хотя-бы одну крошку хлѣба; еще большій — растоптать эту крошку ногами. Благоговѣйное чувство удваивается въ этомъ случаѣ и сознаніемъ того тяжкаго, страднаго труда, какимъ добываетъ народъ-пахарь каждую малую крошку, а также и воспоминаніями о тѣхъ тревогахъ-заботахъ, съ которыми неразлучно ожиданіе урожая.

Въковъчна дума крестьянина о хлъбъ. Думами объ урожат окружены всъ наши сельскіе праздники. Въ большинствъ простонародныхъ примътъ, повърій. обычаевъ и сказаній слышится явственный отголосокъ этихъ чуткихъ заповѣдныхъ думъ, пускающихъ ростки еще до засъва зерна, колосящихся вмъстъ съ первыми выбъгающими на свътъ Божій изъ сердца Матери-Сырой-Земли всходами, зацвътающихъ-при взглядь на первый выметнувшійся колось. Нътъ конца этимъ думкамъ-думушкамъ: что ни день-ростутъ онъ, гонятъ сонъ отъ усталыхъ очей пахаря, приводять къ его жесткому изголовью тревогу за тревогою. Этими думами засъяна вся жизнь мужика-деревеньщины-что твое поле чистое. Зоветъ народная пвсня вернуться на бълый свътъ весну, -- молитъ-заклинаетъ ее, чтобы пришла она-красная-,со свътлою радостью, съ великою милостью: съ колосомъ тяжелымъ, съ корнемъ глубокимъ, съ хлъбами обильными". Идеть пахарь, а дума-впе-

- 19 -

реди него, дорогу хлъборобу торитъ; за одной думкою другія перебъгаютъ тореный путь, самодъльными лаптями проложенный, трудовымъ потомъ политый. Глянетъ пахарь на ясное небо, -- въ тотъ-же мигъ закопошится у него на-сердцв думушка: пошлеть-ли Господь дождичка во-время. Дождь- дождю рознь: одинъ хлѣбъ роститъ, а другой хлѣбогноемъ прозывается. Кропить дождемъ небо, поитъ-тороватое-жаждущую землю-кормилицу, а у мужика-онять думка; пригрветь-ли его полосыньку красное солнышко въ пору-благовременье. Набъгутъ облака, сгустятся зачернёють тучи, повиснутъ надъ хльбородной нивою, --- смотрить честной деревенский людь, смотритъ-крестится, Бога молить: чтобы не разразились тучи градомъ, не выбило-бы хлъбушка богоданнаго на корню. На земль пахарь живеть, землею кормится, съ ея дыханіемъ каждый вздохъ его сливается. Сколько безысходнаго горя горькаго слышится, напримёръ, въ словахъ такой-относимой нъкоторыми собирателями къ разряду "плясовыхъ" -- пъсни бобыля-бездомника, оторваннаго мачехой-жизнью отъ земли:

> "Полоса-ль моя, полосынька, Полоса-ль моя не пахана, Не пахана, не скорожена. Заросла-ль моя полосынька Частымъ ельничкомъ, Ельничкомъ, березничкомъ, Молодымъ горькимъ осинничкомъ."

Думаетъ-гадаетъ о хлъбъ-урожав народная Русь и весной теплою, и знойнымъ лътомъ, и осенью ненастною; нътъ ей, кормящейся трудами рукъ своихъ, покою отъ думы и въ зимнюю пору студеную, — когда дремлетъ зябкое зерно въ закованной морозомъ землв, принакрытой парчой свъговъ серебротканною. На-роду написано мужику – и умереть съ этоюже недремлющей думою въ сердиъ.

Въ стародавніе годы, не озаренные свѣтомъ въры Христовой, хлѣбъ являлся для русскаго народа, да и вообще для всѣхъ славянъ-земледъльцевъ, даромъ обожествлявшихся Земли и Неба Эта могущественная чета возлагала на себя заботу о зарожденіи хлѣба насущиаго для народа-земленаница, изъ-года-въ-годъ обновляясь въ своемъ илодоносящемъ сліяніи другъ съ другомъ. Обнимая Землю со всѣхъ сторонъ, Небо орошаетъ ее животворнымъ дождемъ, пригрѣваетъ ее лучами солнечными: и отвѣчаетъ Мать Сыра-Земля на эти ласки всякими плодами земными. Что ни новая весна-то и новое проявленіе безсмертной любви боговъ-праотцевъ представало пытливому взору пращуровъ народа-пахаря.

Позднъйшія времена славянскаго язычества перенесли поня-тіе о небъ (Сварогъ) на Святовида (Свътовита), отождествленнаго съ первымъ, но принявшаго въ суевърномъ народномъ представлении болъе опредъленный обликъ. По свидъльтописца, въ древней Арконь<sup>9</sup>) существовалъ тельству главный храмъ этого бога, куда стекались на поклонение паломники изо всёхъ земель славянскихъ. Здёсь стоялъ идолъ Святовида; и былъ этотъ идолъ выше роста человъческаго, было у него четыре бородатыхъ головы, обращенныхъ въ че-тыре стороны свъта бълаго. Въ правой рукъ у него нахо дился турій рогъ съ виномъ. О-бокъ лежало освященное съдло Святовидово, у пояса висёль его мечъ-кладенецъ. При хра-мъ содержался посвященный богу боговъ славянскихъ бълый конь. Къ Святовиду обращались жрецы съ молитвами о плодородіи; по его турьему рогу было въ обычат гадать объ урожав. Налитое въ рогъ вино являлось олицетвореніемъ плодотворнаго дождя. Сохранились на Руси преданія и о другихъ олицетворителяхъ земного плодородія-о Даждьбогъ милостивомъ да ласковомъ, о Перунъ-объединявшемъ въ себъ ми-лость съ грозной силою, бога-плодоносителя-съ богомъ-громовникомъ. Позднъе передалъ пахарь-язычникъ первое свойство повелителя громсвъ небесныхъ Свътлояру (онъ же Ярило и Яръ-Хмѣль).

Озарились тонувшія во тьм'й дебри языческой Руси лучезарной зарею христіанства; шли годы, изъ годовъ слагались въка. И вотъ — потускнѣли облики древнихъ боговъ; перенесло живучее народное суевъріе пріурочивавшіяся имъ свойства на святыхъ угодниковъ Божіихъ. Зазвучали въ крылатомъ народномъ словъ нѣкогда чуждыя русскому сердцу, но съ теченіемъ времени сроднившіяся съ нимъ, какъ-бы приросшія къ нему, имена новыхъ, болѣе надежныхъ, заступниковъ народа-земледѣльца, отовсюду охваченнаго грозными объятіями природы: Илья-пророкъ, Никола-милостивый, Петръ и Павелъ, Власій и другія. Исчезла съ теченіемъ времени, изгладилась въ народѣ даже самая память о древнеязыческихъ, вызванныхъ изъ окружающей природы, богахъ.

Не самъ русскій народъ дошель до испусства пахать-засъвать землю: научили его этому, - если върить его старымъ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Аркона-древнеславнискій городъ жрецовъ на островъ Рюгенъ на Балтійскомъ морѣ. По свидѣтельству исторіи, датскій король Вальдемаръ I взялъ крѣность Аркону і5-го іюня 1168 года, сжегъ храмъ Святовида вмѣстѣ съ его идоломъ и увезъ всѣ сокровища этой языческой святыни въ Данію.

сказаніямъ, – небесные покровители. "Ей, въ полѣ, полѣ, въ чистейкомъ полѣ," – поется, напримѣръ, въ одной подслушанной изслѣдователями - собирателями словесной старины малороссійской пѣснѣ: "Тамъ-же ми й оре золотый плужокъ, а за тимъ плужкомъ ходить самъ Господь; ему погоняетъ та святый Петро; Матенка Божя сѣмена носить, насѣнечько носитъ, пана Бога проситъ: – Зароди, Божейку, яру пшеничейку, яру пшеничейку и ярейке житце! Буде тамъ стебевце саме тростове; будутъ колосойки, якъ былинойки: будутъ копойки, якъ звѣздойки; будутъ стогойки, якъ горойки; сберутся возойки, якъ чорны хмаройки!.."

Десятки, сотни сказаній ходять по Святой Руси, ходять, клюками о сырую грудь земли опираются, походя—о божественныхъ пахаряхъ рѣчь ведуть, цвѣтами воображенія пріукрашенную. Падаютъ эти яркіе, не блекнущіе отъ дыханія времени цвѣты, осыпаются лепестки ихъ на тучную ниву народную, - русскому сердцу о стародавней старинѣ живую вѣсть подаютъ.

Отвела старина-матушка "Домовыму" избы-дворы крестьянскія; схоронила она отъ смерти неминучей во темнымъльсу во дремучемъ "Льсовика", льсного хозяина; пустила, свдая, по лугамъ зеленымъ гулять "Лугового"; живетъ, по сусвърному воображению народа, до сихъ поръ въ каждой ръкв -...Водяной", со всвиъ подвластнымъ ему русальнить народомъ. Что ни шагъ ступитъ мужикъ-простота,-то на въщаго духа натолкнется. Живъ для него и въ каждомъ полъ древній "Полевикъ" ("Полевой"); величаютъ послѣдняго во многихъ мъстахъ, кромъ того, и "житнымъ дъдомъ". Идетъ пахарь полемъ, на зеленые всходы нё налюбуется... "Уроди, Боже, всякаго жита по полному закрому на весь крещоный міръ!--молитвенно шепчетъ онъ; а самъ озирается: не видать-ли гдъ у межи полевого "хозяина". Представление объ этомъ порожденіп "нежити" родственно не только у всвхъ славянскихъ, но и у многихъ другихъ сосъднихъ, народовъ. Полевикъ житный дъдъ, по народному повърью, живетъ въ поль только весной да льтомъ во время всхода, роста и созръвания хлъбовъ. Съ началомъ жинтва паступаеть и для него нелегкое время: приходится старому бъгать отъ остраго серна да прятаться въ недожатыхъ колосистыхъ волнахъ. Въ послъднемъ дожатомъ снопъ-послъдній и пріють ero. Потому-то на этоть снопъ и смотрять придерживающиеся старыхъ розсказней люди съ особымъ почетомъ: или наряжаютъ его да съ пъснями несутъ въ деревню, или – благословясь – перепосятъ въ житницу, гдъ хранятъ до новаго съва, чтобы, засъявъ вытрясенныя изъ него зерна, умилостивить покровителя полей, давъ ему возможность возродиться въ новыхъ всходахъ. Не умилостивишь, не постараешься задобрить Полевика, — не мало онъ можетъ "напроказитъ" въ поль: и всякую истребляющую хлъбъ гадину напуститъ, и — на лучшій конецъ — весь хлъбъ перепутаетъ. Задобренный-же, онъ, — говорятъ упрямые хранители отжившихъ свое время повърій, — станетъ-де всячески оберегать ниву зоркимъ хозяйскимъ глазомъ.

Суевърна душа народа-пахаря; но, и при всемъ завъдомомъ суевърія, онъ-добрый сынъ матери-Церкви. Во всякомъ важномъ случав жизни привыкъ обращаться онъ съ горячей, изъ глубины сердца идущею, молитвой къ Богу. А что-же для него можеть быть важные всего, связаннаго съ думой-заботою о хльбъ. И приступаеть онъ къ каждому своему новому труду въ поль не иначе, какъ съ благословения Божия. Приходить чудодъйница-весна, пробуждается къ новому плодоро-дію Мать-Сыра-Земля... И воть, тянутся отъ храмовъ Божі-ихъ въ поля по всей Руси великой молебные ходы крестные. "Поднимаются иконы" народомъ и въ засуху-бездождіе, и въ ненастье хлъбогнойное. Служатся благодарственные молебны и по окончании полевыхъ работъ; приносится въ церковь для освященія всякая "новина". Дума народа о хлъбъ-этомъ чу-десномъ даръ Божіемъ-съ наибольшей яркостью выразилась въ его окрыленномъ образностью, красномъ своей мъткостью словѣ, неисчерпаемыя богатства котораго сохранились въ сказаніяхъ, пословицахъ, поговоркахъ и всякихъ присловьяхъ, записанныхъ пытливыми собирателями неоцънимаго словеснаго богатства народнаго.

Хлъ́бъ въ деревенскомъ обиходъ – "всему голова". Впрочемъ, – по словамъ тысячелъ́тней простонародной мудрости, – онъ вездъ хорошъ: и у насъ, и за моремъ. Хлъ́бъ – предметъ первой необходимости для каждаго человъ́ка. Это понятіе выразилось въ цъ́ломъ рядъ такихъ поговорокъ, какъ: "Только ангелы съ неба не просятъ хлъ́ба!", "Хлъ́бъ – батюшка, водица – матушка!", "Богъ на стъ́нъ, хлъ́бъ на столь!", "Дай Богъ покой да хлъ́бъ святой!" и т. д. Любовно величаетъ русская народная пъ̀сня хлъ́бъ насущный, припъ́ваючи:

> "Растворю я квашонку на донышкъ, Я покрою квашонку чернымъ соболемъ, Опоящу квашонку яснымъ золотомъ; Я поставлю квашонку на столбичкъ. Ты взойди, моя квашонка, съ краями ровна, Съ краями ровна и полнымъ-полна!"

> > - 23 --

Въ одной свадебной пъснъ еще болье ласковыми словами ублажается коровай хлъба: "Свъти, свъти, мъсяцъ, нашему короваю! Проглянь, проглянь, солнце, нашему короваю! Вы, добрые люди, посмотрите, вы нашего коровая отвъдайте, вы, князь съ княгиней, покушайте!" Другая—такъ и зовется к ор о ва й но ю: "Коровай катается, коровай валяется, коровай на допату сълъ, коровай на ножки всталъ, коровай гряды досталъ. Ужъ нашъ-то коровай для всей семьи годенъ, для всей семьи—чужой родни: чужому батюшкъ заъсть, чужой матушкъ закушать, молодой княгинъ нашей утричкомъ прикушать: молодому-то князю нашему сыто-насыто наъсться!".

Красно́ говорить охочая до крылатаго словца деревня о хлѣбѣ батюшкѣ, послушать любо. "Хлѣбъ за брюхомъ не ходитъ!"--молвить народъ, всю жизнь ходящій за хлѣбомъ и около хлѣба. "Ищи--какъ хлѣба ищутъ", --прибавляетъ онъ къ этому слову мѣткое присловье, указывая на трудность добыванія хлѣба. "Какъ хочешь зови-только хлѣбомъ корми!"--вылетаетъ изъ народныхъ устъ окрыленный голосомъ голодной нужды прибаутокъ. "И песъ передъ хлѣбомъ смпряется!", --цѣпляется за него другой, еще болѣе рѣзкій по своей. неумытой-неприглаженной правдивости. Но тутъ-же у мужикахлѣбороба готово про-запасъ и третье--веселенькос-- словцо. "Что намъ хлѣбъ-были-бы пироги!", "Гдѣ хозяинъ прошелъ, тамъ и хлѣбъ уродился!"--приговариваеть онъ.

Г Народъ не считаетъ деньги за главнаго двигателя жизни. "Не держи денегъ въ узлу, держи хлъбъ въ углу!" – говоритъ его устами житейскій опыть. – "Влъ-бы богачъ деньги, кабы убогій хлъбомъ не кормилъ!" – дополняетъ онъ высказанную мысль: "И бъду можно съ хлъбомъ съъсть!", "Не дорогъ виноградъ терскій, дорогъ хлъбъ деревенскій: немного укусишь, а полонъ ротъ нажуень!", "Безъ хлъба – смерть!", "Хлъба ни куска, такъ и въ теремъ тоска; а хлъба – смерть!", "Хлъбъ на столъ, и столъ – престолъ; а хлъба ни куска, и столъ – доска!", "Безъ хлъба – не крестьянипъ!". Неприхотливъ русскій пахарь: "Какъ хлъбъ да вода – мужицкая ъда!", "Хлъбъ (ржаной) – калачу (пшеничному) дъдушка!", "Калачъ пріъстея, а хлъбъ – никогда!", "Покуда естъ хлъбъ да вода – внолбъды мужику лихая бъда!"...

Любить погуторить честной деревенскій людь; шикогда онъне прочь—острымъ словомъ перекинуться. А и мізтко-же бываеть объ иную пору это словцо мужицкое: скажеть—какъпить дастъ, не въ бровь, а въ самый глазъ, понадетъ!.. "Родись человѣкъ-и краюшка готова!".-гласить оно. "Безъ краюшки-не прожить и съдой старушкъ!", "Люди за хлъбътакъ и я не слъпъ!", "Каковъ ни есть, а хлъбъ хочеть ъсть!", "Уродъ-уродъ, а хлъбъ въ ротъ несетъ!", "Голодной кумъвсе хлъбъ на умъ!"-словно житомъ ниву засъваютъ, сорятъ по-людямъ присловьями одни люди добрые. "Не я хлъбъ вмъ, а хлъбъ-меня ъсть!" – пригорюниваются другие. "Мужикъ на счастье засвялъ хлъбца, а уродилась лебеда! -- махаютъ рукой третьи. Но навстрёчу этому слову идеть уже и новое, хотя и въ стародавнія времена сложившееся въ народной Руси: "Это что за бъда, коли во ржахъ лебеда; а вотъ нътъ хуже бъды-какъ ни ржи, ни лебеды!", "Всъмъ сытымъ быть-чистаго хлъба не напастись: проживемъ – не умремъ, коли и съ лебедой пожуемъ!", "Не всёмъ пирогъ съ начинкой, кому-и хлъбецъ съ мякинкой!" Охотники до зелена-вина государева отъ словецъ о хлъбъ не прочь зачастую перейти и къ присловьямъ о "хлюбной водицъ". А чъмъ не красны хотя-бы такіе прибаутки, напримъръ, какъ: "Нътъ питья лучше воды, коли перегонишь се на хлъбъ!", "Хлъбомъ мы сыты, хлъбомъ мы и пьяны!", "Полюби Андревну (соху), такъ и хлъбомъ брюхо набьешь, и хлъбеннымъ пойломъ горе зальешь!"

Среди загадокъ русскаго народа встрѣчается не мало говорящихъ о хлѣбѣ. Воть нѣкоторыя изъ нихъ, занесенныя собирателями живой старины въ неисчерпаемую сокровищницу великорусскаго языка: "Лежитъ бугоръ между горъ, пришелъ Егоръ, унесъ бугоръ (хлѣбъ въ печи)!", "Рѣжу рѣжу—крови нѣту!", "Что безъ кореньевъ растетъ, безъ костей встаетъ?", "Рѣжутъ меня, вяжутъ меня, бьютъ нещадно, колесуютъ, пройду огонь и воду, конецъ мой—ножъ да зубы!"—говоритъ о себѣ хлѣбъ, питающій своего неустаннаго вѣковѣчнаго работника.

Въ русскомъ народъ, отъ мала до велика, коренится сознапіе того, что Господь повелѣлъ отъ земли кормиться. Но, по тому-же народному слову, и земля не всякаго человѣка захочетъ кормить: "Богъ не родить, и земля не дастъ; Богъ не дастъ, и земля не родить!"--говорятъ въ крестьянской Руси. Хотя и сложилось въ ней присловье-"Не земля родить, а небо!", но съ гораздо большей увѣренностью повторяетъ деревеньщина-посельщина такія, какъ: "Земля-мать, подаетъ кладъ!", "Какова земля, таковъ и хлѣбъ!", "Добрая земляполная мошна, худая земля-пустая мошна!", "Чего на землю не падетъ, того земля не подыметъ!" н т. д. Сельско-хозяйственный опытъ подсказалъ крестьянину слова: "Добрая земля наземъ разъ путемъ приметъ, да девять лѣтъ помнить!",

-- 25 ---

"Не та земля дорога, гдъ медвъдь живетъ, а гдъ курица скребетъ!", "На доброй землъ съй яровое раньше, на худой позже!".

Изо всёхъ хлёбовъ ближе, роднъй изо всёхъ для русскаго пахаря рожь. Зоветъ онъ "матушкой", "кормилицею" величаетъ, именуетъ ее своимъ "богоданнымъ богачествомъ". Про ржаной черный хлёбъ у него и своя пъсенная слава сложена:

> л эту пѣсню мы хлѣбу ноемъ, слава! Хлѣбу ноемъ, хлѣбу честь воздаемъ, слава! Старымъ людямъ на утѣшеніе, слава! Добрымъ молодцамъ на услышаніе, слава!"

"Матушка-рожь кормить всёхъ сплошь, а пшеничка-по выбору!" - говорить мужикъ; говоря, простота, приговариваеть: "Красно поле рожью!", "Не кланяюсь и богачу, коли свою рожь молочу!", "И годь хорошть, коли уродилъ рожь!.." По старинной народной примътъ, рожь поспъваеть изъ закрома въ закромъ въ такомъ порядкъ: двъ недъли зеленится, двъ недъли колосится, двъ недъли отцвътаеть, двъ недъли наливаетъ, двъ недъли подсыхаетъ да двъ недъли хозяину поклоны бьеть, жать себя просить: "Торопись, -говорить, а то зерно уплыветъ!" Она-же, матушка, ведетъ къ мужику и такую ръчь: . Съй меня хоть въ золу, да въ пору!", "Съй хоть въ песокъ, да въ свой часокъ!", "Свять-то, свй, да на-небо поглядывай, дождичка у Бога моли! Если съвъ ржи придется во время полуночнаго (сввернаго) вътра, то-по примътъ-рожь выйдеть кръпче и крупнъе зерномъ. Тороватый на примъты деревенскій людъ говоритъ, что, если при посвив ржи пойдеть дождикъ мелкій, какъ бисеръ, то это Богъ объ урожав въсть подаеть; а если польеть ливень, то лучше и не продолжать свва, а скорве поворачивать оглобли домой, - не то быть худымъ всходамъ. Сложились и у бъдняковъ-бобылей свои бобыльскія слова про рожь-кормилицу. "Хороша рожь уродилась, да другимъ пригодилась!",--говоритъ ихъ устами народная Русь: "Ходи да любуйся на сосъднину рожь!", "Пойду туда, гдв про меня рожь молотять!" "У кого не засвто, то-му и тужить объ урожав горя нъту!"... Привыкшіе къ неурожайнымъ годамъ пахари обмолвилнсь про свое житье бытье строе такимъ краснымъ словцомъ: "У насъ народъ все бо-гатъетъ: земли отъ съмянъ остается!", "Не съй, не тужи, знай-котомку за спиной держи: Богь подасть, какъ по-міру иужда погонить!" Объ озимой ржи ходить въ народъ старая

- 26 -

загадка: "Загану я загадку, закину за грядку: въ годъ пущу, а въ другой выпущу!"

"Ржаница" идегъ, по народному слову, "мужику на сыть", а пщеница—"на верхосытку". Пшеница—"ржи богатая сестрица", она не кормитъ, а прикармливаетъ. "Однимъ пшеничнымъ пирогомъ мужикъ сытъ не будетъ, коли ржаного хлвба не добудетъ!", "Пшеничка—привередница: и кормитъ по выбору!", "Пшеница—невъста разборчивая, не ко всякому мужику въ домъ пойдетъ!", "Въ полъ ишеница годомъ родится, а матушка-рожь—изъ-году-въ-годъ!"...

Пъсни о пшеницъ въ большинствъ случаевъ – дъвичьи пъсни. Всъ онъ по своему содержанію со́иваются на одну и ту-же.

> "Я у матушки на пшеничникахъ, Я у батюшки на житничкахъ росла, Что бъла росла, красна выросла..." и т. д.

si.

"Красные дни-съй ишеницу!" дасть совъть присмотръвшйся за долгіе въка полевой страды къ прихотямъ природы деревенскій людъ. "Съй пшеницу, когда зацвътеть черемуха!", приговариваеть совътчикъ: "Пшеничный съвъ-полдень!", "Закрасуется нива пшеничнымъ руномъ, какъ посъешь ведренымъ днемъ!"... Съется на Руси пшеница въ средней (мало) и въ южной обльше-полосахъ; вездъ предпочитается яровой (весенній) съвъ, и только въ немногихъ, не боящихся мороза-стужи, мъстахъ высъвають ее на озимь. Въ послъднемъ случаъ зовется пшеница "зяблою" и "ледянкою". Есть разныя пшеницы: русская ("сърая"), египетская ("саидка"), красная, "черноколоска-чернотурка", "бълотурка", "кубанка" и другія. Но,-говорить народъ: "Какъ пшеницу ни зови, а все рожь-матушка поименитъе будетъ, даромъ, что всего одно у нея, у кормилицы, имячко!"

Полба съ ячменемъ слывутъ въ народной Руси за пшениныну родню: "Полба — пшеницъ меньшая сестрица, ячмень усатый — полбинъ братъ". По слову крестьянской мудрости: "Полба изъ бъды мужика не выручитъ, а только ъсть пироги выучитъ!", "Полба уродилась — полбъды долой, ржи невпроъдъ бъды и не было!" Ячмень въ нъкоторыхъ мъстностяхъ зовется еще "житаремъ". Это — самый съверный хлъбъ, менъе всъхъ другихъ страшащійся лихихъ угрозъ старика Мороза со всъми его сыновьями — Морозовичами. Примътливые люди торопятся съять ячмень въ тъ дни, когда цвътетъ калинаягода. "Ячмень на свъжемъ навозъ съй въ полнолунье!" —

- 27 -

ся, соловей замолкаетъ, — гласитъ примѣта. Плохъ тотъ ячмень родится, который посѣянъ при западномъ и югозападномъ вѣтрѣ. "Пріѣлся, какъ сухой ячмень беззубой кобылѣ!" — вылетѣла на свѣтлорусскій широкій просторъ смѣшливая народная поговорка объ этомъ подспорьѣ крестьянскаго хлѣба насущнаго. "Спора́ ячменная каша, спорѣй того ячные (ячменные) блины!" — говорятъ на студеномъ сѣверѣ, но говорятъ только потому, что въ тѣхъ мѣстахъ греча-дикуша совсѣмъ не родится.

"Не всё мужики – гречкосён!" — можно услышать изъ. устъ словоохотливой деревни. — "Не всё гречкосён, да всёмъ въ охоту грешневая кашка!"... Суровый, закаленный въ горнилё непокрытой нужды-невзгоды, крестьянскій опытъ оговариваетъ эту поговорку: "Свй рожь, а греча—не печа (не забота)!", "Былъ-бы хлёбъ, а каша будетъ!", "Безъ каши не помрешь, а безъ хлёба не проживешь!" Но охочіе до каши хлёбовды не умолкаютъ. "Каша- мать наша!" говорятъ они: "Горе наше—грешневая каша: всть не хочется, покинуть не можется!" (или "всть не можется, отстать жаль!"), "Грешная каша—матушка наша, а хлёбецъ ржаной—кормилецъ родной!", "Сладка грешневая каша—что твой липецъ-медъ!", "Безъ грешневой каши мужику ни въ чемъ спорнны нѣть!"

Не всякая земля — на гречиху спора... "Не равна гречиха, не равна и земля!" — говорить народное слово. "Не върь гречихъ на цвъту, върь въ закрому!", — приговариваеть оно, указывая на то, что греча — самый зябкій хлъбъ, почему и съется позднъе всъхъ другихъ. Ненадеженъ этотъ хлъбъ: "Холь гречиху до посъва да сохни до покоса!". По сельской примътъ: "Гречиха плоха — овсу поростъ!", "Гречиху јсъй, когда рожь хороша!" (по иному разносказу: "когда трава хороша"). "Съй гречиху или за недълю до Акулинъ (смотря по мъстности и погодъ), или спустя недълю послъ Акулинъ!" (день св. Акулины-"гречишницы" – 13-е іюня), — приговариваетъ умудренная хозяйственнымъ опытомъ деревня: "Не ровна гречиха, не ровна и земля: въ ниую и возъ бросишь, да послъ зерна не сберешь!", "Осударыня-гречиха ходитъ боярыней, а какъ хватитъ морозу, ведн на калъчій дворъ!"

 православнымъ, гречи безъ счету! Безъ хлъба, да и безъ каши-ни во что и труды наши!"

Гречневая каша съ незапамятной поры стародавней слыветъ за любимую вду русскаго народа: не гнушаются ею даже и въ богатыхъ хоромахъ, а не только въ бъдной хать. Ходить въ народъ о гречихь старая сказка, повъствующая о томъ, какъ впервые попала греча на Святую Русь. "За синими морями, за крутыми горами жилъ-былъ царь съ царицеп",-начинаетъ эта сказка свою пъвучую, изукрашенную цвътами слова ръчь и продолжаетъ: "На старость послалъ имъ Господь на утвшение единое дътище, дочь красоты несказанныя... Возрадовались царь съ царицею и не знаютъ отъ радости, какое имя дать дочери, какъ ее прикликати: какое имячко ни вспомнится имъ, есть оно и въ другихъ семьяхъ-то у боярской дочери, другое у княжеской, то у посадскаго мужика въ семьв"... Порвшили царь съ царицею снарядить посла, идти ему встхъ встръчныхъ-поперечныхъ опрашивать объ имени, чтобы дать его красавицъ царевнъ. Попалась послу старуха старая: на вопросъ посла отвъчала съдая, что зовутъ ее "Крупеничкою". Не въритъ бояринъ, никогда не слыхивалъ онъ такого имечка; но, когда стала клясться-божиться старая, взяль въ толкъ посланецъ царскій, что за такимъ то неслыханнымъ именемъ и послали его на поиски. Отпустилъ онъ старуху "во Кіевъ-градъ Богу молиться, а на отпускъ надъляль золотой казной". Вернулся посоль къ царю съ царицею, повъдаль имъ обо всемъ, и нарекли они новорожденное свое дътище "Крупеничкою"... Выросла-повыросла царевна, надумали отёцъ съ матерью замужъ ее отдавать, послали по всъмъ царствамъ-королевствамъ искать себъ зятя. Вдругъ-ни думано, ни гаданоподымалась орда бесерменская. Не посчастливилось царю въ войнъ съ ордой, положилъ онъ со всъми князьями-боярами на кровавомъ полъ свою голову. Полонила орда все царство, и досталась царевна во полонъ злому татарину. Три года томилась красавица въ тяжкой неволь; на четвертый шлапрошла старуха-старая черезъ Золоту Орду изъ Кіева,увидѣла полоняночку, увидавъ-пожалѣла да и оборотила царскую дочь "въ гречневое зернышко"; спрятала его въ свою калиту да и пошла на Святую Русь. Идеть старая, а царевна ей: "Спасла меня отъ работы великія, отъ неволи тяжкія; сослужи еще службу посліднюю: какъ придешь на Святую Русь, на широки поля привольныя, схорони меня въ землю!" Просьба царевны была исполнена, но-какъ схоронила старуха гречневое зернышко, -, и учало то зернышко

- 29 -

въ ростъ итить, и выросла изъ того зернышка греча, о семпдесяти семи зернахъ. Повѣяли вѣтры со всѣхъ со четырехъ сторонъ, разнесли тѣ семьдесять семь зеренъ на семьдесять семь полей. Съ той поры,—заканчивается сказка,—на Святой Руси расплодилась греча..."

Даетъ мужику подспоръе и просо пшенной (бълою) кашей. Но эта каша—не чета гречневой, не такъ плотно ложится. По народнымъ присловьямъ: "Пшенная кашка — ребячья!" "Просо ръденько, такъ и кашица жиденька!", "Просо вътру не бонтся, а морозу кланяется!"

Любимая снъдь деревенскихъ ъдоковъ гречневая каша, но и горохъ недолго застоится передъ ними на столѣ въ чашкѣ: "Горохъ да ръпа-мужицкому брюху кръпа!"-говорится въ народъ. Не мало цвътистыхъ присловій сказалось-сложилось объ этомъ кудреватомъ растении. "Кабы на горохъ не морозъ, онъ бы и тынъ переросъ!", "Не смъйся, горохъ, не лучше бобовъ: размокнешь, надуещься, лопнешь!", "Нашъ горохъ никому не ворогъ!", "Завидна дъвка въ домъ да горохъ въ поль: кто ни пройдеть, ущипнеть!", "Дъвку въ домъ. да горохъ въ полѣ не уберечь!" Каждое присловье въ свой цвѣтъ окрашено. Есть и такія смъшливыя, какъ: "И за моремъ горохъ не подъ печью съютъ!", "Лежебокъ шиломъ горохъ хлвбаеть. да и то отряхиваеть!", "Съ твоимъ умомъ только въ горох'в сидеть!" Если хотять сказать о чемъ-нибудь стародавнемъ, то выражаются такъ: "Это было тогда, когда царь Го-рохъ съ грибами воевалъ!" Ходятъ по свътлорусскому про-стору и такія изреченія: "Къ тебъ слово- что о стъну горохъ!", "Съ нимъ говоритъ-горохъ въ стъну лъпить!" Старые сельскіе хозяева совѣтуютъ сѣять горохъ въ первые дни новолунія и не свять при вътръ съ полуночи. Если при этомъ (съверномъ) вътръ свять, такъ, по увърению ихъ, будетъ горохъ ръдокъ, при западномъ и юго-западномъ- мелокъ-червивъ.

Загадокъ о горохѣ не мало. Вотъ одна изъ болѣе живучихъ: "Малы малышки катали катыпки, сквозь землю пропилисиню матку нашли; синяя, синяя да и вишневая!"... "Хоропии пирожки-гороховички, да я не ѣдалъ, а отъ дѣдушки слыхалъ; а дѣдушка видалъ, какъ мужикъ на рынкѣ ѣдалъ!"—посмѣивается деревня, сидя на ржаномъ хлѣбцѣ-батюшкѣ да на холодной-ключевой водицѣ-матушкѣ. "Сѣю, сѣю бѣлъ горохъ: уродися, мой горохъ, и крупенъ, и бѣлъ, и самъ тридесятъ--старымъ бабамъ на потѣху, молодымъ ребятамъ на веселье!"--приговариваютъ тороватые краснословы.

Овесь кормить не только дошадь, но и мужика и всю его семью: намолотить мужикь овсеца, свезеть на базаръ-про-

дасть, привезеть домой денегь на подати, на расходы домашніе, на хозяйственные. "Не лошадь везеть, овесь вдеть!", "Не гладь лошадь рукой, гладь овсомъ!", "Свномъ лошадь требу-шину набиваетъ, отъ овса (у ней) рубашка (къ твлу) закладывается!"-замъчаетъ деревенская забота о лошади, -крестьянской помощницъ. Овесъ любить, чтобы его съяли «хоть въ воду, да въ пору». Свять его умудренные годами хозяева совътують лишь тогда, когда босая нога на пашнъ не зябнеть, или-когда березовый листь станеть распускаться (симбирская примъта). Овесъ неприхотливъ: онъ, по народному / слову, и сквозь лапоть проростеть. "На курганъ на варганъ стоитъ курочка съ серьгами", - загадывается загадка объ овсѣ. Изъ овса готовять бабы-хозяйки лакомыя сньди - толокно да кисель овсяные, напекають иногда и овсяныхъ блиновъ (постныхъ). "Не подбивай клинъ подъ овсяный блинъ: поджарится, самъ свалится!" - говорять охочіе до прибаутковъ люди: "Хорошъ овсяный кисель, ребята ъдятъ да похвали-ваютъ!", "Толокно-и сладко, и споро, и спорно, и скоро: замъси да прямо и въ ротъ понеси!"

Изстари славился народъ русскій своимъ хлѣбосольствомъ; славится онъ этимъ неотъемлемымъ качествомъ и въ наши дни: любитъ честийхъ гостей—и званыхъ, и не́званыхъ—угощать, съ добрыми сосѣдями хлѣбъ-соль водить. "Отъ хлѣбасоли не отказываются!", "Хлѣбъ-соль кушай, а добрыхъ людей слушай!", "Безъ соли, безъ хлѣба — плохая бесѣда!", "Хлѣбъ-соль платежомъ красна!", "Боронись хлѣбомъ-солью!", "Кинь хлѣбъ-соль позади, очутится впереди!" Въ такихъ словахъ и многихъ имъ подобныхъ отражается широкая и глубокая — при всей своей простотѣ—душа пахаря-народа. Твердо памятуетъ онъ, что "хлѣбъ хлѣбу—братъ", но знаетъ и завѣтъ дѣдовъ-прадѣдовъ, гласящій, что: "Хорошъ тотъ, кто по̀итъ да кормитъ, а и тотъ не худъ, кто старую хлѣбъ-соль помнить".

- 31 ---



## Ш.

## Небесный міръ.

"Съ той стороны, съ-подъ восточныя, выставала туча темная, грозная; изъ той изъ тучи темныя, грозныя выпадала Книга Голубиная. Ко славному кресту животворящему, ко этой Книгъ Голубиныя соъзжалось сорокъ царей и царевичей, собиралось сорокъ королей и королевичей, много бояръ со боярами. Изъ нихъ было пять царей набольшихъ: былъ Исай царь, Василей царъ, Володуміръ царь Володуміровичъ, былъ премудрой царь Давыдъ Евсеевичъ"... Такова́ запъвка къ старшему (міровому) стиху духовному, сложившемуся въ стародавніе годы въ сердць пародной Руси и—въ десяткахъ разносказовъ—распъваемому, начиная отъ студенаго архангельскаго поморья и кончая степями южнорусскими. На этомъ стихъ зиждятся устон въковъчной народной премудрости, отвъчающей пытливому духу могучаго народа, сложившаго свой сказъ о міросозиданіи.

Упала съ неба, вышла изъ тучи, Книга Голубиная-"Божественная книга Евангельская"... Дивятся всв собравшіеся "ко кресту животворящему", диву дались всв "сорокъ царевъ, все царевичей, сорокъ князьевъ все князевичей, сорокъ поповъ, сорокъ дьяконовъ, много народу, людей мелкіихъ, христіанъ православныихъ. Никто (изъ нихъ) ко книгъ не приступится, никто къ Божьей не приниатиется"... Много-ли, мало-ли времени прошло-минуло, —въ стихъ сказа пътъ... Но вотъ-разступились собравниеся, "приходилъ ко книгъ премудрой царь, перемудрой царь Давыдъ Евсеевичъ, до Божьей до книги онъ доступается, передъ нимъ книга разгибается, все Божественное писаніе объявляется"... Увидъть это Воло-

- 32 -

думіръ царь, въ которомъ не трудно узнать Владиміра Красно-Солнышко, князя стольнокіевскаго, подступаеть онъ къ мудръйшему изъ собравшихся, держить свою ръчь къ нему:

> "А ты гой еси, царь Давыдъ Евсеевичъ! Ты прочти Книгу Голубиную, Разскажи, сударь, намъ про бѣлый свѣтъ: Отчего у насъ зачался бѣлый свѣтъ, Отчего зачалось солице красное, Отчего зачалось солице красное, Отчего зачалася младъ-свѣтёлъ мѣсяцъ, Отчего зачалася бѣла́ заря, Отчего зачалася бѣла́ заря, Отчего зачались звѣзды частыя, Отчего зачались вѣтры буйные, Отчего зачались вѣтры буйные, Отчего зачались кости крѣпкія, Отчего взяты тѣлеса наши?"

На этихъ девяти предложенныхъ царь-Володуміромъ вопросахъ-какъ на девяти китахъ-стоятъ-держатся всъ осно-вы міра. Но не смутился царь Давыдъ Евсеевичъ, на то онъ и былъ не только мудрый, а даже "перемудрый", не задумавшись, отвѣтилъ спрашивающему на каждое его сло-во вопросное. "А ты гой еси, Володуміръ царь, Володуміръ царь Володуміровичъ!"-возговорилъ онъ: "Ино эта книга не малая, высока книга сороку сажень, на рукахъ держать-не сдержать будеть, а письма въ книгъ не прочесть будеть, а читать книгу ее не кому. А сама книга разпечаталась, слова Божіи прочиталися. Я скажу, братцы, да по памяти, я по памяти, какъ по грамоть. У насъ бѣлый свѣтъ взятъ отъ Господа. Солнце красное отъ лица Божія, младъ-свътёлъ мъсецъ отъ грудей его, зори бѣлыя отъ очей Божіихъ, звѣзды частыя—то отъ ризъ Его, вѣтры буйные отъ Свята-Духа, міръ-народъ Божій отъ Адамія, кости крѣпкія взяты отъ ка-мени, тѣлеса наши отъ сырой земли"... Въ приведенномъ отвътъ явственно слышится отголосокъ народнаго обожествленія видимой природы. И теперь она еще живеть и дышеть каждымъ проявлениемъ своего существования, обступая призраками древнеязыческихъ-злыхъ и добрыхъ, темныхъ и свътлыхъбожествъ пахаря-хлъбороба, думающаго далеко не объ одномъ только хлюбь насущномъ. А въ до христіанскую пору-что ни шагъ, то и могущественный духъ возставалъ передъ устремленнымъ въ глубь жизни суевърнымъ взоромъ отдаленнъйшихъ пращуровъ народной Руси нашихъ дней.

Небо является теперь, въ представлении народа, престоломъ Божимъ, а земля подножиемъ ногъ Его. Въ съдыя-же времена,

- 33 -

А. А. Коринфскій.

3

затонувшія въ затуманенной безднѣ далекихъ вѣковъ, и Небо-Сварогъ, и Мать-Сыра-Земля представляли собою великихъ боговъ, съ бытіемъ которыхъ неразрывными узами было связано все существованіе міровъ небеснаго и земного, и отъ воли которыхъ зависѣли жизнь и смерть, счастье и горе человъка — этой ничтожной песчинки мірозданія, возомнившей себя царемъ природы.

Небо славяно-русскихъ народныхъ сказаний о богахъ – свътлый прабогъ, отецъ и полновластный владыка вселенной; земля-праматерь. Въ этомъ-ихъ великая связь, отъ которой, какъ лучи-отъ солнца, расходятся во всѣ стороны свѣта бълаго причины встхъ другихъ явленій бытія и небытія. Какъ видимый всъмъ дивный, сверкающій звъздами шатеръ небесный охватываеть-прикрываеть своей ризою всё предблы земные, — такъ и древній прабогъ народа русскаго обнималь и прикрывалъ собой все существующее въ поднебесномъ міръ. Свътила небесныя-солнце, мъсяцъ и всъ тьмы-темъ неисчислимой розсыпи звъздной - считались его дътьми, созданными имъ отъ своей плоти и крови. Солице, согръвающее все живое лучами, -- солнце, пріобщающее темную землю къ свъту небесному, пресвътлое солнце-это свътило свътилъзвалось въ языческой Руси Даждьбогомъ, сыномъ Небу-Сварогу приходилось. "И послъ (Сварога) царствова сынъ его именемъ Солнце, его-же наричаютъ Дажьбогъ... Солнце-царь, сынъ Свароговъ, еже есть Дажьбогъ, бъ бо мужъ силенъ"...говорится объ этомъ въ Ипатьевской 10) лътописи. Обожествляя пресвътлое солнце, народъ русский величаетъ его самыми ласковыми, самыми очестливыми именами. Оно является въ его выработанномъ тысячелътіями міровоззръніи добрымъ и многомилостивымъ, праведнымъ и нелицепріятнымъ заботникомъ обо всемъ міръ живыхъ.) Ниспосылая тепло и свътъ, осыпан міръ щедрыми дарами своего непостижимаго для смертныхъмогущества, оплодотвория не только землю, но и нъдра земныя, оно является въ то-же самое время и грознымъ судьеюкарателемъ всякой темной силы-нечисти и встахъ ся. пресмыкающихся по земль, слугъ, нечестивыхъ приспъпниковъ кривды. Можеть солнце счастливить своими благодіяніями, но въ его непобъдимой власти-и обездолить засухой, неурожаемъ и моровыми повізтріями, оть которыхъ не отчитаться никакими причетами, которыхъ не заклясть никакими заговорамизавлятьями – вромъ обращенныхъ изъ глубины стихійнаго серд-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) И натьевская лётоннеь—сводъ лётописныхъ снисковъ, хранившійся въ костромскомъ Ипатьевскомъ (Инатскомъ) монастырѣ. Происхожденіе этого свода относится изслёдователями къ концу XIV—началу XV вѣка.

ца народнаго все къ нему-же-къ пресвътлому, всеправедному, всемогущему солнцу красному (=прекрасному).

Нъть для солица ни богатыхъ, ни бъдныхъ, — всъмъ одинаково разливаетъ-раздаетъ оно свои дары и кары: проходятъ передъ его свътлыми очами — по народному, пережившему въка, слову — только праведные и нечестивые. Нътъ для суевърнаго русскаго люда клятвы върнъй-страшнъе клятвеннаго упоминанія имени этого прекраснаго свътила. "Красна-солнышка не взвидать!" — осъняясь крестнымъ знаменіемъ, произноситъ клянущійся пахарь, и кръпко правдою слово его. "Ото всъхъ уйдешь кривыми путями-дорогами, только не отъ очей солнечныхъ!", "Никто не найдетъ кривду, а солнышко красное выведетъ и ее на свъжую воду!", "Человъкъ цълый въкъ правды ищетъ, да не находитъ, а стоитъ выйти на небо солнышку. — только глянетъ, и правда — передъ нимъ!" — говоритъ русскій народъ.

Изслъдователемъ воззръній славянъ на природу-въ первомъ томъ его замъчательнаго труда, положительно открывшаго глаза изучению отечественнаго народовъдъния и народопониманія, записанъ любопытный простодушный сказъ о каръ Божіей за непочтительность въ солнцу. Это было давно,-гласитъ онъ, - у Бога еще не было солнца на небъ, и люди жили впотёмкахъ. Но воть, когда Богъ выпустилъ изъ-за пазухи солнце, дались всё диву, смотрять на солнышко и ума не приложать... А пуще-бабы! Повынесли онё рёшота, давай набирать свъта, чтобы внести въ хаты да тамъ по-свътить; хаты еще безъ оконъ строились. Поднимутъ ръшето къ солнцу, оно будто и наберется свъта полнымъ-полно, черезъ край льется, а только что въ хату-и нътъ ничего! А Божье солнышко все выше да выше подымается, ужъ припекать стало. Вздуръли бабы, сильно притомились за работой, хоть свъта и не добыли, а туть еще сверху жжетъ-и вышло такое окаянство: начали на солнце плевать. Богъ прогнъвался и превратилъ нечестивыхъ въ камень...

Воображеніе предковъ народа-пахаря, обожествляя животворное свътило дня, отвело ему и особое жилище, куда оно удалялось на отдыхъ послѣ дневныхъ трудовъ. Это жилище было, однако, не на западѣ, открывающемъ солнцу объятія передъ наступленіемъ ночи этой темной стихіи древняго Чернобога, а на востокѣ, въ волшебномъ царствѣ Бѣлъбога, олицетворявшаго собою стихію свѣта-дня. Тамъ, по народному сказанію, стоялъ дивный дворецъ солнца, весъ построенный изъ чистаго золота, каменьями-самоцвѣтами разукрашенный. Вокругъ дворца росъ густой садъ, все — яблони съ золо-

- 35 -

тыми яблоками; распввали въ этомъ саду жаръ-птицы. Посрединъ дворца высился алмазный, покрытый пурпуромъ, престолъ, на которомъ и отдыхало красное солнышко, скрывавшееся отъ темнъвшей земли. Каждымъ утромъ садилось оно въ свою лучезарную колесницу и вывъзжало – свътоносное – на бълыхъ, огнедышащихъ, коняхъ на свой небесный, проложенный тысачелътіями, путь, неся міру благотворный свътъ и свътлую радость. На Ивановъ день, когда оно, достигнувъ высшей точки стоянія, поворачиваеть съ лъта на зиму, выъздъ солнца совершался съ особой торжественностью: въ колесницу впрягались не бълые кони, а серебряный, золотой да брилліантовый.

У словаковъ 11), западныхъ родичей русскаго народа, существуеть слъдующая сказка, изображающая въ лицахъ смъну временъ года - борьбою двухъ враждебныхъ стихій: весенняго освободителя солица и его зимняго похитчика, -причемъ первый представляется воплощениемъ всего свътлаго-добраго, а послъдній-прообразомъ темнаго зла. Здъсь понятія о богъ-солнцъ и богъ-громовникъ сливались воедино, и борьба стихій проявлялась въ гулкомъ грохотѣ лѣтней грозы. Выходили, по словамъ сказки, на небесный просторъ два богатыря-соперника, бросались другъ на друга съ мечами-кладенцами... Длилась борьба, раздавался звонъ сшибавшихся другь съ другомъ мечей, но не гнулась побъда ни на ту, ни на эту сторону. Тогда кидали враги на небесную путину свое оружіе. "Обернемся лучше колёсами да и покатимся сь небесной горы!"- предложилъ богатырь-весна своему ворогу: "Чье ко-лесо будеть разбито-тотъ и побъжденъ будеть!" Согласился богатырь зима... Полетъли-покатились съ горъ-горы оба соперника колесами яркими. И воть - налетьло, ударилось колесо-весна объ колесо-зиму, - налетъло, раздробило его. Но не сдался противникъ, не сдался-изъ колеса добрымъ молодцемъ перекинулся, - стоитъ, а самъ насмъхается: "Не взяладе твоя сила! Не раздробилъ ты меня, а только пальцы па ногахъ придавилъ!.. Обернемся-ка, братъ, лучше въ огоньполымя, я-въ бълое, ты-въ красное! Чье пламя осилить,

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Словаки—славянскіе обитатели свверной Венгрін, составляване одиннадцать въковъ тому назадъядо Велико-Моравскаго государства, нокоренные мадьярами. Съ незапамятныхъ временъ живетъ это нлемя въ мѣстности, ограниченной съ запада р. Моравою, съ съвера—Карнатами, съ юга—р. Дунаемъ, съ юго-востока—ръками Улоль, Слана и Тиса. По общей народной перениен въ 50-хъ годахъ XIX столѣтія, число ихъ достигало 1.630.000 человѣкъ, къ 90-жъ-же оно возросладо 2.200.000.Около полумилліона ихъ элютерано, а всё остальные —римско-католики; до XIII-го столѣтія всѣ они были сынами Православной Церкви.

тотъ надъ другимъ и верхъ взяль!.." И вотъ – обернулись враги-соперники въ два пламени, и принялись они другъ друга палить, – жгутъ-палятъ, осилить одинъ другого не могуть... Шелъ-проходилъ той дорогою прохожій – старый нищій съ длинной съдою бородой. Взмолилось къ убогому бълое пламя: "Старикъ! Принеси воды, залей красное пламя! Я тебъ грошъ дамъ!" – "Не носи ему, принеси мнъ, я тебъ червонецъ подарю, – только залей ты бълое!" – перебило врага красное пламя. Червонецъ – не грошу мъдному чета: и залилъ старикъ пламя похитчика весенняго солица... На томъ и сказкъ – конецъ. Съ этой сказкою стоптъ въ несомнънной связи соблюдающійся до сихъ поръ на Руси обычай – скатыванія горящаго колеса съ горы въ ночь подъ Ивановъ день (съ 23-го на 24-е іюня).

Не мало пословицъ, поговорокъ и различныхъ присловій пріурочено народной молвью крылатою къ свътилу свътилъ небесныхъ, пригръвающему землю-кормилицу. Представляетъ его народь, даже и отръшившись отъ всякихъ призраковъ языческаго суевърія, — живымъ, одушевленнымъ, все живя-щимъ и все одушевляющимъ. Какъ и человъкъ – ходитъ оно, садится и встаетъ; какъ и человъкъ-оно веселится радуется ("играсть") и слезится-плачеть (дождь сквозь солнце), отуманивается грусть-тоскою, закрываясь тучами. Зимой, въ морозную пору, станетъ ему не въмоготу студено, - надёнеть оно рукавицы да наушники, --- знай себъ идеть путемъ-дорогою, съ "пасолнцами", ложными солнцами 12), по бокамъ... "Не пугай, зима, весна придетъ! Не страши, непогода, солнышко ведеть вёдрышко!" - говорить народъ-краснословъ, а самъ приговариваетъ: "Взойдетъ красно солнце-прощай, свътелъ мъсяцъ!", "Взойдеть соднышко и падъ нашими воротами, -нечего ночью грозиться!", "Что мнъ зодото – свътило-бы солнышко!", "Безъ милова не прожить, безъ солнышка-не пробыть!" Хотя, по народному слову, солнышко и свътить-сіяеть "на благіе и злые", но изъ тъхъ-же устъ вылетъли на свътдорусский просторъ реченія: "На весь міръ и солнышку не угръть!", "И красное солнышко на всъхъ не угождаетъ!" и т. п.

Ивляясь одицетвореніемъ правды-истины, солице представляется стихійной народной душів обличителемъ кривды. "У того совёсть не чиста, кто не взглянетъ прямо въ глаза солнышку!", "Воръ на соляце не взглянетъ, а взглянулъ-такъ и глаза вытекуть!", "На солнышко, что на смерть, во всѣ

\_\_\_\_ 37 -\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ложныя солица—явленіе солнечнаго отраженія на небѣ. Обыкновенпо, нхъ бываетъ два— со свѣтымъ сіяпіемъ наверху (...столбы"), или на свѣтлой раздвонвшейся дугѣ ("уши").

глаза недобрый человъкъ не взглянетъ!"-замъчаетъ посельщина деревеньщина, тороватая на присловья-поговорки всякія. При какихъ только случаяхъ не вспоминается русскому человъку красное солнышко! Если, къ примъру сказать, начинають упрекать кого нибудь въ отсутствии щедрости, -- "Не солнышко: встахъ не обогръешь!"-отговаривается онъ: "И на солнцѣ не круглый годъ тепло живетъ!", "И солнышко зимой не грветь! Когда-же добрые люди подсмвиваются надъ чьей-либо излишней осторожностью, --у того срывается въ отповъдь: "И соколъ выше солнца не летаеть!" Скажите-ка краснослову, не боящемуся тягаться съ неравными ему по положению людьми, чтобы онъ остерегался суда,-онъ, тогои-гляди, отвътитъ, что-де: "Дальше солнца не сошлютъ!"... "Солнышка въ мъщокъ не поймаешь!"-махнетъ рукой мужикъ-простота, которому кто-нибудь станетъ давать совътъ приняться за неподходящее къ его крестьянскому обиходу двло. "Солнышко - золото, да не про насъ!", "Солнышко съ золотомъ рядомъ садится, ловишь его-въ карманъ наложить норовнии, а все, братець ты мой, ни гроша въ мешкъ не шевелится!" - подсмвивается самъ надъ собою бобыль бездомникъ, горькая головушка.

Не одинъ десятокъ связанныхъ съ солнцемъ примътъ, въ стародавнюю пору подмѣченныхъ зоркимъ глазомъ крестьянствующаго на Святой Руси пахаря, ходить у насъ въ народъ. "Когда солнышко закатилось, новой ковриги не починай: нищета одолжеть! "-- говорить выученный въковъчной нуждою хозяйственный опыть. Но это-еще не примъта, а върнъетоже присловье. А вотъ и самыя настоящія примѣты другъ дружку погоняють, одна передъ одной торопятся свою ръчь вести, на времена года, на мъсяца да ва дни, что на подорожный костыль, опираючись. "Если на Василія теплаго (28-го февраля) солнце въ кругахъ-жди, православный людъ, большого урожая!"-гласить одна изъ нихъ. "На Спиридона-солноворота (12-го декабря) медвъдь въ берлогъ поворачивается на другой бокъ", - перебиваетъ ее другая, дополняя самоё-себя: "Послѣ солноворота прибудетъ дня хоть на воробьиный скокъ!", "Отколъ вътеръ на солновороть, отголь будеть дышать до сорока мучениковъ (9-го марта)!". Насмвну этимъ готовы идти и третья-"Не давай денегъ, какъ зайдеть солнце!", и четвертая--"Какъ солнышко зайдетъ, не заводи ни съ къмъ спора!<sup>4</sup>... Да и не перечесть всъхъ, не пересказать, не переслушать. Простонародныя русскія загадки немало говорять о красномъ солнышкъ. "Сито, вито, кругловито,"-гласить одна изъ нихъ (тульская), - "кто ни взглянеть, всякъ за-

- 38 --

плачеть!" — "Не стукнеть, не брякнеть, ко всякому подой-деть!", "Что милье на свътв?" — спрашивають о немь новгородские загадчики. "Летомъ гретъ, зимой холодитъ!" - вторять вологжане-землекопы и прибавляють къ этому: "Что все-гда ходить, а съ мъста не сходить?" Въ Самарской губернии гуляють по людямъ такія загадки: "Красно яблочко на синей тарелочкъ катается!" да "Что на свътъ всего ръзвъе?"; въ Рязанской — "Что никогда не стоить?", "Что скорѣе всёхъ по землѣ ходить?", "Что безъ огня горить?", "Что за красная дѣвушка съ неба въ оконце глядить?"; въ Симбирской — "Вертится вертушечка, золотая коклюшечка; никто ее не достанеть: ни царь, ни царица, ни красная дъвица!" Про солнечные лучи на архангельскомъ поморьв сложили такую загадку: "На улицъ станушки, въ избъ рукава!". Близъ самарской луки на старой Волгъ-"Барыня на дворъ, рукава-въ избъ!", "Бъ-лая кошка лъзетъ въ окошко!", "Изъ воротъ въ ворота лежить щука золота!"; въ новгородской округь-"Изъ окна въ окно-золото бревно ("веретено" - по иному, тихвинскому, разносказу)!", на курскомъ рубежв-"Сврое суконце тянется въ оконце!", у псковичей-"Пръсное молоко на полъ льють, — ни ножомъ, ни зубами соскоблить нельзя!", у яро-славцевъ — "Съку, съку, не высъку; рублю, рублю, не выруб-лю (или "мету, мету, не вымету!"), "Чего ни въ избъ не запрешь, ни въ сундукъ не схоронишь?" и т. д. О солнечномъ восходъ отъ олончанъ, сосъдей чуди бълоглазой, слывущихъ за въдуновъ-знахарей да за памятливыхъ сказателей, пошли по народной Руси гулять такія двъ загадки: "Летить птичкаговорокъ черезъ барскій дворокъ, сама себъ говорить:-Безъ огня село горитъ!" и "Встану на горку, на маковку, увижу Миколку на заполкъ!"

Съ представленіемъ о солнцъ объединяется у всѣхъ наро-7 довъ понятіе о двухъ его сестрахъ-утренней зарѣ (старшей) и вечерней (младшей). У древнихъ славянъ существовала одна солнцева сестра-богиня Дѣва-Зоря, будившая поутру красно-солнышко или встрѣчавшая его передъ отправленіемъ въ путь-дорогу, а ввечеру укладывавшая его спать или провожавшая домой въ его волшебное царство, къ золотому дворцу. "Заря-зоряница, солнцева сестрица, красная дѣвица!"- величаетъ ее въ своихъ заговорахъ народная Русь, надѣляя ее чудодъйной силою: разгонять тьму, убивать нечисть и оплодотворять съмена злавовъ, созданныхъ на потребу человѣческую. Такъ, еще до сихъ поръ существуетъ въ захолустныхъ угодкахъ неоглядной-необъятной родины народа-пахаря обычай выставлять на семь утреннихъ зорь

- 39 ---

приготовленное для посъва зерно. На зорькъ спрыскиваютъ ключевой водою больныхъ-для излъченія отъ тяжкихъ недуговъ. По цвъту зорь гадаютъ не только о погодъ, но и о судьбѣ: и въ томъ, и въ другомъ случав слишкомъ яркій (багряный, кровавый) цвътъ не предвъщаетъ добра. Къ вечерней зарѣ обращаются въ заговорахъ на унятіе крови. "На морь-окіянь", — начинается одинь изь нихь, подслушанный въразныхъ концахъ неоглядной родины русскихъ сказаній, -"сидитъ красная дъвица, заря-зоряница, швея-мастерица. Держить швея иглу булатную, вдъваеть нитку рудожелтую, зашиваеть раны кровавыя. Нитка оборвись, кровь — запекись!". - "Зарей-красавицею" величаеть народная Русь каждую изъсолнцевыхъ сестеръ, но тутъ же сама себя оговариваетъ цвътистымъ-что зорька майская-присловьемъ: "Вешній цвътъ духовитъй осенняго, утренияя зорька краше вечерней!" Въ народномъ воображени заря является олицетворениемъ счастья радости. "И на нашей улиць будеть праздникъ, и надъ нашей крышею займется заря!", "Ждеть, не дождется горюша горькая ясной зорьки, счастливыхъ деньковъ!", "Долго-ль до зореньки, -- тосковаль соловушекь. Близко-ль до счастьица, —плакала дъвица!" — можно услышать крылатую молвь деревенскую. Всю жизнь проводить нахарь-народъ въ TDYдь; въ поть лица своего онъ-по завъту Божіюсвой черствый хлъбъ встъ. Тысячельтнее дитя природы, кончаеть онь работу на вечерней зарь, подымается съ жесткаго ложа къ новому труду-только успреть зажечь пожаромъ востокъ утренняя заря-зоряница, красная дввица. Одна заря его въ домъ вгонитъ, другая на поле выгонитъ. И такъ ведется у него изо-дня-въ-день, изъ-года-въ-годъ, изъ-въкавъ-въкъ. "Пыхъ пыхъ по горамъ-не спи по зарямъ!"-приговариваеть съдая простонародная мудрость. "Зарю проспать -гроша ("рубля"-по позднъйшему разносказу) не достать!" -добавляеть она: "Заря работу родить, работа-деньгу ростить!", "День денежку береть, заря денежку кусть!". "Заря и мужика золотомъ осыплеть!", "До утренней зари не гляди въ окно: вспыхнетъ заря-вставать пора!".

- Связано съ понятіемъ о зарѣ не мало всякихъ примѣтъ на Руси. Тому, кто хочетъ копать колодезь, умудренные долголѣтними наблюденіями добрые люди даютъ совѣтъ- выходить изъ хаты по утреннимъ зорькамъ до семи разъ и присматриваться зоркимъ глазомъ: гдѣ первый паръ (туманъ) ложится. "Выдь на семь зорь, увидишь семь бѣлыхъ озеръ, - на которомъ хочешь, на томъ и колодецъ роешь!"-гласитъ мудрое слово. Числу с емь придается въ русскомъ народѣ осо-

- 40 -

бое таинственное значеніе. Оно вообще пользуется въ памятникахъ живой народной рѣчи большимъ почетомъ. Такъможно встрѣтить во многомъ-множествѣ сказаній не только семь зорь, но и семь вѣтровъ, семь холмовъ, семь русалокъ, семь небесъ, семь вѣщихъ дѣвъ, семь гремячихъ ключей, семь замко̀въ-печатей, семь засововъ, семь башенъ, семь переходовъ и т. д.

Объ утренней заръ, загорающейся надъ грудью Матери-Сырой-Земли посль перваго весенняго дождя, дошла до нашихъ дней такая присказка, цвътами слова изукрашенная: "Заря-зоряница, красна-дъвица, по-льсу ходила, ключи потеряла, мъсяцъ видълъ, солнце скрало!"... "По заръ зарянской катился шаръ вертлянский, никому его ни обойти, ни объёхать!"-говорить живая великорусская рёчь про солице. Съ древне-языческимъ почитаниемъ богини Зори имветь несомнѣнную связь повсемѣстно соблюдающійся на Руси обрядъ оплакиванія зари невъстою. Заря то-и-дъло поминается въ обрядовыхъ свадебныхъ пъсняхъ ("Не бъла-заря, въ окошечкъ заря взошла, не свътель-то мъсяцъ, дорожку мъсяцъ просвѣтилъ..." и мног. друг). Захолустными деревнями-селами ходить по-людямъ сохранившееся чуть не отъ стародавнихъ временъ язычества повърье о томъ, что – если обнести только-что родившагося ребенка семь разъ вокругъ бани, то будуть бѣжать отъ него всякія больсти. "Заря-зарина ("орина" - по иному разносказу), - причитается при этомъ, - заря-скорина, возьми съ раба Божія, младенца (имя рекъ) зыки и рыки дневные и почные!" Растенію зоря <sup>13</sup>) (любистокъ, гулявица, сильный-цвётъ) придается суевбрными людьми сила приворотнаго зелья.

Не только солнце со своими красавицами-сестрами, но и мѣсяцъ, и звъзды, были обоготворяемы славяниномъ-язычникомъ. И о нихъ дошло до нашихъ дней многое-множество преданій, сказаній, повърій и присловій. Мѣсяцъ представлялся воображенію древняго народнаго суевърія то супругомъ солнца, то его супругою (когда именовался луною). Попятіе объ этомъ неоднократно измѣнялось, шествуя по безконечной путинъ вѣковъ. По однимъ сказаніямъ, солнце является богиней (царицею) небесныхъ предѣловъ и—при поворотъ съ зимы на лѣто – наряжаясь въ цвътной праздничный сарафанъ и кокошникъ съ каменьемъ самоцвѣтнымъ, выѣз-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Зоря-ligusticum levisticum, levisticum officinale--высокое многолътнее растеніс, разводимое въ садахъ, по неръдко встръчающееся и въ дикомъ состоянін. Корень зори въ народной медицинъ примъняется до сяхъ поръ съ самыми разпообразными назначеніями.

жаеть изъ своихъ золотыхъ палатъ навстрвчу супругумѣсяцу. Пляшетъ солнышко, играетъ лучами отъ радости-въ предчувстви желанной встръчи, заливаетъ всю ширь и даль поднебесную золотыми волнами счастія. Съ первыми заморозками, - молвитъ преданіе, - солнце разлучается со свътлымъ супругомъмъсяцемъ вплоть до самаго возвращения на бълый свътъ весны: мужъ въ одну сторону, жена-въ другую. Не подаетъ ни тотъ, ни другая о себъ высточки во всю зпму-зимскую. Встрътится Весна-Красна съ Зимой-Мораною, туть-и имъ первое свиданье посль долгой разлуки живеть. Собирателемъ сказаній русскаго народа - Сахаровымъ 14) записано повърье о томъ, что принимаются встрътившеся супруги разсказывать другъ другу о своемъ житъв-бытъв въ разлукъ, все-безъ утайки-говорятъ на радостяхъ. Не диво, что эти розсказни, размолькой, и на есору наведуть. Пойдеть такая перепалка-перебранка, что даже земля затря-стись можеть съ перепуга. Горденскъ мъсяцъ,--говорять разсказывающие объ этомъ, --отъ него и ссора зачинается. Добрая встрвча солнца съ мъсяцемъ-и дни будутъ ясные, худаяна худую погоду наведетъ, на туманы да на изморозь плакучую. Весною, при первой грозь, по старинному сказанию, совершается бракъ солнца съ мъсяцемъ, каждогодно послъ ихъ разлуки обновляясь грознымъ торжествомъ природы.

Звъзды частыя — безчисленное потомство ясполикой обожествленной стародавнею стариной любвеобильной-свътоносной четы, солнцевы да мъсяцевы любимыя дътки.

> "Ясне солнце-то господывя, Ясенъ мѣсяцъ-то господарь, Ясни зирки (звѣзды)-то ёго дитки..."-

поется въ южнорусской пъснъ-колядкъ. Тамбовскія дъвушки еще и теперь распъваютъ старинную пъсню о перевощикъ. "Перевощикъ, добрый молодецъ! Перевези меня на свою сторону!"-молитъ-проситъ дъвица удалого перевощика. "Я перевезу тебя, за себя возьму!"-отвъчаетъ онъ. "Ты спросилъ-бы меня, чьего я роду, чьего племени?"-отговаривается красавица:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Иванъ Истровичъ Сахаровъ-одинъ изъ отцовъ современной русской этнографіи-родился въ 1807-мъ году, умеръ въ 1863-мъ. Онъ былъ сыпъ тульскаго священника, высшее образованіе получилъ въ московскомъ университетв на медицинскомъ факультетъ, былъ врачомъ московской городской больницы, пренодавателемъ палеографіи (исторіи письма по рукописнымъ намятникамъ) въ училицъ правовъдъція и Александровскомъ лицев и членомъ географическаго и архсологическаго обществъ. Изъ его трудовъ семый канитальный-диа тома "Сказаній русскаго народа"; затъмъ-слъдуютъ: "Путеществія русскихъ людей", "Пъсни русскаго народа", "Русскія народныя сказки" и друг.

"Я роду (-то) ни большого, ни малаго: Мила матушка—красна солнушка, А батюшка—свётёлъ-мёсяцъ, Братцы у меня—часты звёздушки, А сестрицы—бёлы зорюшки!"

"Солнце-князь, луна-княгиня", -гласить народная поговорка. По этой послёдней - луна (мъсяцъ) является солнцевой супругою, -- съ чъмъ совершенно сходятся языческія сказанія о свътозарной женъ Даждьбога.

Творческому воображенію пахаря нашихъ дней небо пред-7 ставляется свътлымъ теремомъ Божіимъ - со звъздами вмъсто оконъ. Изъ этихъ оконъ смотрятъ на бълый свътъ святые ангелы Господни. Нътъ счета-числа воинству небесному: сколько людей въ міръ-столько и ангеловъ. У каждой живой души - свой ангелъ-хранитель. Народится человъкъ, и ангела новаго посылаеть Богъ стеречь-беречь его отъ гръха напраснаго-наноснаго, отъ ухищреній нечистой силы діавольской. Прорубить ангель новое окошечко язь Божьяго терема, сядеть у него да и смотрить, глазь не спускаючи съ довъреннаго его попеченію сына земли. "Смотрить ангель, а самъ каждое двло земное въ книгу небесную записываетъ. А людямъ-то кажется, что это всё звъзды сверкаютъ!"-гласитъ народное слово. Умеръ человъкъ, захлопывается ставнями окно, падаетъ и его звъзда съ выси небесной на грудь земную. Кто увидить такую звъзду да успъеть сказать свое пожелание, - сбудется, не минуется. Въ русскихъ простонародныхъ сказкахъ и солнце, и мъсяцъ смотрятъ въ небесныя окна. Да и не въ однъхъ сказкахъ, а и въ прибауткахъ разныхъ, и въ причетахъ. "Солнышко-вёдрышко, выгляни въ окошечко! Твои дътки плачутъ, пить-ъсть просятъ! --кличутъ солнцу во время ненастья, затягивающагося не на-день, не на-два, а Богъ въсть на сколько дней. "Мъсяцъ ты, мъсяцъ, золотые твои рожки! Выглянь въ оконце, подуй на опару!"причитають бабы-хозяйки, приготовляя блинную опару для поминокъ и становясь при этомъ непремънно "супротивъ мвсяца". Кто часто смотрить на зввздную розсыпь-у того, по старинной примътъ, глаза будутъ зоркіе. Въ заговорахъ можно встрвтить свидвтельство объ этомъ. "Господи Боже, благослови принять оть синя моря силы, отъ сырой землиризвоты, отъ частыхъ звиздъ – зриния, отъ буйна витра – храбрости!" -- молить одинъ изъ нихъ, каждымъ своимъ словомъ проникая въ суевърную душу охваченнаго объятіями природы съ колыбели до гробовой доски върнаго ей пахаря.

Свътлый спутникъ земли, мъсяцъ, слывущій по инымъ мъстамъ народной Руси за "казачье солнышко", обожествлявшійся въ съдую старь временъ, и теперь еще напоминаеть деревенскому хлъборобу о пережиткахъ поклоненія ему. "Мъ-сяцъ, мъсяцъ молодой! Табъ рогъ золотой, табъ на увели-ченье, а мнъ на доброе здоровье!"—причитаютъ смоленскія (Краснинскаго у.) крестьянки, становясь передъ "молодиконъ"--молодымъ мъсяцемъ. Отъ рожденія молодого мъсяца - до полнолуния, по народному повърью, счастливые дни. А какъ пойдетъ-пойдетъ мъсяцъ на ущербъ, -- выплыветъ и всякое несчастье на бълый свъть. Если кому посчастливится увидьть съ правой стороны отъ себя народившійся мъсяць. да спохватится увидъвшій показать місяцу хоть копійку мідную (не говоря уже о серебряной или золотой монеть!)перевода у того деньгамъ не будетъ, "ничего не-видя раз-- богатветь!".. Слвва покажется, -- надо поклониться мвсяцу въ поясъ, чтобы защитилъ онъ отъ хворобы всякой раба Божія... Всякую работу совътуютъ добрые люди зачинать тогда, когда растетъ-подрастаетъ свътёлъ-мъсяцъ. И скотину-животину лучше колоть въ полнолунье, по увфрению скотоводовъ да мясниковъ, придерживающихся обычаевъ старины: ущербаеть мвсяць-и скоть худветь, съ твла снадаеть. На ущербѣ мѣсяца даже сѣять хлѣбъ нехорошо: зерно выйдетъ тощее. Засвянное въ поволунье поле даеть густой-частый хльбъ, созръвающій на диво скоро; въ полнолунье посвешь, -тихо станеть рости хлюбъ, да зато умолотисть будеть. Хочеть хозяйка, чтобы бълъ-волокнистъ уродился ленъ, — съй его, баба, на молодой мъсяцъ! А надо ей собрать побольше съмени льняного, - жди полнолупья!.. Не начинають строить знающіе всякое слово и словцо люди и новой хаты на лунномъ ущербѣ, ни лъса не рубятъ, ни печей не кладуть; всё это ждеть своего череда вплоть до новаго мъсяца. Только тогда,--говорять старики.-и можно поручиться за доброе житьё-бытьё въ новомъ домъ. Захочетъ молодой мужикъ выдблиться изъ большой семьи, свое хозяйство повести наособицу,-тоже, кто поосторожные, поджидають поволуныя счастливаго, -- чтобы множилась "собина" па повомъ мъстъ, а не шель старый достатокъ на убыль...

У Противъ такого почитанія свѣтняъ ночи возставали русскіе строгіе блюстители церковныхъ уставовъ еще въ XVII вѣкѣ. Вотъ, напримѣръ, любонытный отрывокъ изъ одного такого поученія: "Мнози неразумній человъцы, опасливымъ своимъ разумомъ вѣруютъ въ небесное двизаніе, рекше во звѣзды и въ мѣсяцъ, и разчитаютъ гаданіемъ, потребныхъ ради и миролюбивыхъ дблъ, роженіе мѣсяцу, рекше—молоду; пніе-жь усмотряютъ полнаго мѣсяца, и въ то время потребнаи своя сотворяютъ; пніи-жь изжидаютъ ветхаго мѣсяца... И мнози неразумніи человѣцы увѣряютъ себѣ тщетною прелестью, понеже бо овіи дворы строятъ въ нароженіе мѣсяца; иніи же храмины созидати начинаютъ въ наполненіе мѣсяца; иніи же въ тажь времена женитвы и посяганія учреждаютъ. И мнози баснословіемъ своимъ по тому-жъ мѣсячному гаданію и земная сѣмена насаждаютъ и многія плоды земныя устрояютъ"...

Звъзды, -- тоже, что и мъсяцъ, оказываютъ, по увърению / умудренныхъ жизненнымъ опытомъ домохозяевъ, вліяніе на урожай. Вотъ нъкоторыя изъ пріурочиваемыхъ къ нимъ примътъ. Ясная звъздная розсыпь въ ночь подъ Рождество, -- изобильнаго урожая ягодъ да грибовъ поджидаютъ дъвки красныя. Ярки звъзды во всъ святочныя ночи, -такъ и урожай хлъбовъ будетъ добрый, и пчела – Божья работница-роиться хорошо станеть, и гречиху дикушу свять можно безъ опаски передъ градомъ, и овцы ягниться примутся дружные дружнаго. Яркая игра звъздъ передъ яровымъ съвомъ – къ богатой яровинъ. Во многихъ простонародныхъ поговоркахъ звъзды зовутся небеснымъ стадомъ; а пастухомъ у нихъ-мъсяцъ рогатый. "Мъсяцъ, мъсяцъ, серебряные твои рожки, золотыя твои ножки! Паси-береги овецъ моихъ, какъ пасешь-бережешь ярокъ небеспыхъ – звъзды частыя!" – можно и теперь еще услышать во многихъ поволжскихъ деревняхъ передъ первымъ выгономъ овецъ на пастбище весеннее, на траву-мураву на зеленую.

Среди пословицъ и всякихъ иныхъ памятниковъ народнаго слова, собранныхъ незабвеннымъ въ лътописяхъ русскаго народовъдънія В. П. Далемъ<sup>13</sup>), встръчается много относя-

- 45 -

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Владимірт Ивановичъ Д а л. — котораго можно съ полной справедливостью назвать кладонскателемъ живого великорусскаго слова, былъ не русскимъ по происхожденію, но болѣе русскимъ по духу, чѣмъ многіе русскіе по крови. Опъ родился 10-го поября 1801 года въ мѣстечкѣ Дуганѣ, Славяносербекаго уѣзда, Екатеринославской губерпін, отъ отца-датчанина и матери—полунѣмки-полуфранцуженки. Будуцій "Казакъ Луганскій" (псевдонимъ Даля) обучался сперва въ мъстечкѣ Дуганѣ, Славяносербекаго уѣзда, Екатеринославской губерпін, отъ отца-датчанина и матери—полунѣмки-полуфранцуженки. Будуцій "Казакъ Луганскій" (псевдонимъ Даля) обучался сперва въ морскомъ кадетскомъ корпусъ, взатѣмъ—послѣ нѣсолькихъ лѣтъ морской службы—поступнать на медицинскій факультетъ деритскаго универсатета, но курса не окончилъ, а нъ 1829-мъ году, вслѣдствіе нужды во врачахъ по случаю русско-туренкой войны, былъ зачисленъ во вторую дѣйствующую армію. Еще съ 1819 года онъ началъ собирать матеріалы по изученію русскато народнаго языка и быта. Въ 1830-мъ году появился въ "Московскомъ Телеграфѣ" первый печатный онытъ Вл. И—чэ, въ 1832-мъ вышла книжка его "Русскія сказки. Первый пятокъ Казака Дуганскаго", и съ этой поры онъ всецѣщо отдался литературѣ и наукъ пародовѣдѣнія. Переѣзжая изъ одного конца Россіи въ другой — наъ Москвы въ Оренбургъ, изъ Оренбурга—въ Нижній-Новгородъ в

щагося къ свътиламъ темной ночи... Мъсяцъ, по народному представлению, не то-что солнце, согръвающее цълый міръ, ростящее хлъбъ въ полъ и всякій плодъ земной; онъ-"свътитъ, да не гръетъ, только напрасно у Бога хлъбушко ъстъ..." Потому-то и приговариваетъ пахарь въ лунную ночь: "Какъ мъсяцъ ни свъти, а все не солнышко!", "Гръло-бъ красное солнышко, а мъсяцъ-какъ себъ знаетъ!", "Свътило-бы солнце, а мъсяцъ-даромъ!"...

Мастеръ нашъ русскій народъ примънять подсказанныя ему стародавнею стариной поговорки ко всякимъ случайностямъ своей несложной, нехитрой, -- но и при этомъ далеко не всёмъ стоящимъ всторонъ отъ нея понятной, - жизни. "Какъ молодой мъсяцъ покажется да и спрачется!" - говорятъ, напримъръ, о ръдкомъ гостъ хлъбосольные хозяева. "Пропалъ, какъ молодой мъсяцъ!" – приговариваютъ другіе. "Свътилъ бы мнъ мъсяцъ, а по частымъ звъздамъ-коломъ бью!"-добавляютъ они къ сказанному, если имъ отвътятъ, что у нихъ-и такъ гостей много, всёхъ-де и не переугощать!.. "Всю ночь собака пролаяла на мъсяцъ, а мъсяцъ того и не знаетъ!" – не въ бровь, а прямо въ самый глазъ, попадаеть любящимъ сплетни-пересуды присловье, подслушанное на старой Волгъ (въ Симбирской губернія). Черезчуръ привередливыя красавицы, слишкомъ разборчивыя невъсты получають на свою долю особый, не очень-то приходящійся имь по нраву, прибаутокъ: "Еще какого жениха захотвла-во лбу мвсяць, а въ затылкв ясны звъзды?". 🗲 Простонародныя примѣты, на которыя за послѣднее время обращаютъ внимание и ученые погодовъды, даютъ не мало совътовъ сельскимъ хозяевамъ. Когда, -гласятъ онъ, - мъсяцъ народится на-полдень (внизъ) рогами, то-если это зимнее время – будетъ до самаго ущерба его стоять тепло, а если время лътнее-жара. Смотрять у молодого мъсяца на-полночь (вверхъ) рога, -быть зимой холоду, а лътомъ-вътрамъ. Кверху подняты рога, да нижній-то покруче, — такъ первая поло-вина мъсяца будетъ либо морозная (зимой); либо (лытомъ)

ей вътеръ покоя не дастъ. А если нижній рогъ пологій,переносить мужикь примѣту на вторую половину мѣсяца. Крутые мѣсяцевы рога заставляють ожидать вёдра, пологіе-ненастья непогожаго. Задернутъ мъсяцъ тусклою дымкой,размокропогодится на дворѣ; а если смотрить онъ во всѣ глаза на православныхъ, -и на мокромъ мъстъ сухо будетъ. Въ синевѣ мѣсяцъ-къ дождю, въ краснѣ-къ вѣтру, съ ушамикъ морозу. Если передъ новолуніемъ выдадутся ненастные деньки, -- "молодой мъсяцъ обмывается! "-говоритъ деревня. Въ Пермской губерніи примѣчають, что, если праздникъ Крещенія Господня придется подъ полный мъсяцъ, то сплошьда-рядомъ бываютъ по веснъ большія полыя воды. Воронежцы запримътили. что-если "обглядится" новый мъсяцъ въ трое сутокъ, такъ до ущерба вёдро будетъ безъ перемѣны, а если съ новолуныя три дня дождемъ небо плачется-не установиться красной погодъ вплоть до самаго конца мъсяца.

Любить русскій народъ загадки загадывать. "Загану-ка я загадку, перекину черезъ грядку!"-приговариваетъ онъ, увъренный въ томъ. что отъ загадки до разгадки-семь версть правды. "Синенька шубёнка покрыла весь міръ!"-загадываеть онъ о небъ. Мъсяцъ представляется ему то "сивенькимъ жеребчикомъ", глядящимъ черезъ прясло (Калужск. губ.), или "бѣлоголовой коровой", смотрящей въ подворотню (Псковск. губ.), то медвидемъ, то "лысымъ мериномъ съ бълыми глазами" (Симбирск. губ.). Въ симбирскихъ-же деревняхъ повторяють о немъ такую загадку: "Съ вечера сивый жеребецъ въ подворотню глидить, въ полночъ жеребецъ черезъ кровлю бъжитъ!"; въ самарскихъ – загадываютъ и такъ: "Маленькій, курбатенькій-всему міру свёть!", "За новымъ за дворомъ стоитъ чашка съ творогомъ!" въ новгородскихъ-"Идетъ лѣсомъ-не треснеть, идеть полемъ-не плеснеть!" и т. д. "Надъ бабушкиной избушкой — хлъба краюшка; хочетъ ъсть старуха, тя-нется-потянется, а все не достать!" — загадываетъ народъ о мъсяцѣ. "Кругло, а не мѣсяцъ; зелено, а не дубрава; съ хвостомъ, а не мышь?" - сыплеть онъ вопросами, что изъ мѣшка трясеть, а о разгадкъ спросять, ръпа - скажетъ.... Постаринному повёрью, въ концё каждаго земного мёсяца Богъ свой небесный мысяць ножомъ ръжеть на звъзды. "Оттого-товсе ихъ и больше на небъ!"-догадывается народная молвь. Ходить преданіе, что на лунь Каинъ-въ наказанье за первую пролитую на землъ кровь-въки въчные убиваетъ Авеля. Смотрять деревенские простецы на мъсяцъ, а мысли-то у нихъ сами собою такъ и передетаютъ къ этому преданію. Есть говорять-и такой догадливый людь, что все сбиваются на.

томъ-кто именно кого убилъ: Каинъ-Авеля, или Авель-Каина. Впрочемъ, это уже относится тоже къ маловѣроятнымъ преданіямъ не только смѣтливой, но и смѣшливой, старины-матушки.

Ввъздное небо представляется глазамъ зоркаго пахаря "грамоткой", написанной по синему бархату. "Не прочесть этой грамотки, — говоритъ онъ, — ни попамъ, ни дъякамъ, ни умнымъ мужикамъ." А, между тъмъ, для послъднихъ-то, оказывается, эта грамотка является не совсъмъ тайной, — недаромъ они съ поразительной для оторваннаго отъ природы горожанина точностью угадываютъ по расположению звъздъ время ночи. Ночное звъздное небо — такіе-же безошибочновърные часы для деревенскаго путника, что и крикливый въстникъ полночи пътухъ — на дворъ.

Не всѣ звѣзды для русскаго хлѣбороба одинаковы. Знаетъ онъ, что "звѣзда отъ звѣзды разнствуеть во славѣ", а потому и различаетъ если не всѣ, то хотя нѣкоторыя изъ жемчужинъ розсыпи звѣздной. Такъ, знаетъ онъ "Вечерницу"-первую вспыхивающую вечеромъ звѣзду, назоветъ и "Денницу" — позднѣе всѣхъ своихъ сестеръ погасающую на небѣ, только-только не встрѣчающуюся съ утреннею ранней зорькою.

На деревенской Руси, среди старожиловъ, всегда были-и теперь есть-свои самобытные звъздочеты, знающие не только звъзды "блудячую" (планету) да "хвостатую" (комету), появляющуюся, по ихъ словамъ, не то къ войнъ, не то къ голоду, или къ моровому повътрію, либо къ какому-нибудь другому народному бъдствію, а различающіе почти всякое свътило въ звъздномъ царствъ, раскинувшемся по синему небу. Такъ, напримъръ,-говорятъ они,-есть на свътъ "Чигирь-звъзда". Это-не что иное, какъ Венера науки о звъздахъ. Чигирьзвъзда предсказываетъ человъку счастье и несчастье. Въ началь XIX-го стольтія ходиль на Руси въ спискахъ сліздующій сказъ старинныхъ звъздочетовъ объ этой звъздъ: "Сія бо звъзда едина именемъ Чигирь есть межъ всёми звъздами, десять мъсть во всякомъ мъсяць имъетъ, а по трижды приходитъ на всякое мѣсто коегождо мѣсяца. Сіе бо есть великая мудрость. Аще кто добр'в гораздъ и разументь месячному нарождению, той видить и кій кругь в'ядаеть сія зв'язда Чигирь. Аще вхати, или идти куда, или селиться, --- смотри, на которую сторону та звъзда стоить: аще она станеть противу, и ты противу ея не взди никуды. Во дни первый, одиннадцатый и двадцать первый состоить Чигирь на востоць, и ты храмины не ставь, на дворъ главы своей не голи. Во дни вторый, дванадесятый и двадцать вторый стоить Чигирь межь востокомь и полуднемъ, п..... рожденное будеть курчя и безплодно. Во дни третій, тринадцатый и двадцать третій стоитъ Чигирь на полдни, и ты въ тѣ дни въ полдни не купайся, въ баню не ходи: изойдешь лихомъ, или учинится переполохъ". Большая Медвѣдица слыветъ въ народной астрономіи за "Сажаръ" (или "Стожаръ") звѣзду. По этому созвѣздію совѣтуется охотникамъ выходить смѣло на всякаго дикаго звѣря, кромѣ одного только медвѣдя. Плеяды, по народному опредѣленію— "Утиное Гнѣздо"; Поясъ Оріона — "Кичаги", Арктическій Поясъ — "Желѣзное Колесо", Млечный Путь "Становище". Три звѣзды, находящіяся подлѣ Млечнаго Шути, зовутся "Дѣвичьими Зорями". Падающія звѣзды, при видѣ которыхъ старые богобоязненные люди причитаютъ свое "Аминь, аминь! Разсыпься!", а молодые произносятъ завѣтныя желанія, —зовутся "Маньякомъ".

О "Дъвичьихъ Зоряхъ" дошло до нашихъ дней старинное сказаніе. Жили-были, --гласить оно, -- на бъломъ свъть три сестры ("родствомъ и дородствомъ-сестра въ сестру"). Жили онъ въ одномъ дому, безъ отца-матери: "сами правили домомъ, сами пахали, сами хлъбъ продавали". Проторяли къ сестрамъ дорожку свахи-сваты, да было имъ всъмъ диво-дивное: "Придутъ къ воротамъ, ворота сами растворяются; пойдутъ къ избъ-двери сами отойдуть настежь; взойдуть въ избу-въ избъ нътъ ни живого, не мертваго, какъ послъ мора. Постоятъ, постоятъ, такъ и пойдутъ ни съ чъмъ. Выйдутъ на улицу, посмотрятъ на окна, а у оконъ сидятъ три сестры вмвстъ, прядуть одну кудель"... Стали всъ за это считать трехъ сестеръ въдьмами; и надумали бабы-свахи сжить дъвокъ сосвъту. Чего-чего только онъ ни придумывали, лишь-бы загубить ихъ! Поджигали даже то городьбу у нихъ, то избу: и огонь не береть... По знахарямъ-въдунамъ хаживали: и тъ ума не приложать, что съ тремя сестрами сдълать! Увидали-подглядъли однажды ночью зоркіе бабьи глаза, что летить подне-бесьемъ Огненный Змбй прямо къ дому ненавистныхъ имъ трехъ сестеръ: "полеталъ-полеталъ, да и прочь полетвлъ: и Змъй ихъ не берсть!" Но вотъ-мало-ли, много-ли времени прошло: умерли сестры, всё сразу. Узнали объ этомъ свахибабы, пошли поглядъть на покойницъ,-пошли, а самихъ страхъ беретъ: послали напередъ себя мужиковъ. Пошли, осънясь крестнымъ знаменіемъ, мужики, подошли къ городьбъ, -- "городьба разступилась на четыре стороны", подошли къ избъ, – "изба разсыпалась въ мелкія щепки". Сказаніе заканчивается словами: "Тутъ-то мужики догадались, что тв три сестры были прокляты на-роду. Да и послъ смерти имъ худое

житьё: досталось вёкъ горёть зорями. Воть ихъ уже немножко осталось: только три пятнышка"...

По дѣвичьей примѣтѣ, звѣзды падають не только къ вѣтру, какъ говорятъ старые люди, а и къ дѣвичьей судьбѣ: въ какую сторону о Святкахъ звѣзда упадетъ, когда на нее смотритъ загадывающая дѣвушка.—въ той сторонѣ и "суженый" (женихъ) ея живетъ.

Не мало говорять о звѣздахъ и сельскія поговорки, каждая изъ которыхъ не мимо молвится. "Не считай звѣзды, а гляди подъ ноги: ничего не найдешь, такъ хоть не упадешь!"—замѣчаютъ разсѣянному человѣку—верхогляду, приговаривая: "Жить живи, да рѣшетомъ звѣздъ въ водѣ не лови!", "Часты звѣзды, ярки звѣзды, да разсыпчаты: сладки рѣчи, звонки рѣчи, да обманчивы!" и т. д. Простонародныя загадки говорятъ о звѣздахъ въ такихъ словахъ, какъ напримѣръ: "Разсыпался горохъ—на тысячи дорогъ!", "Полно корыто огурцовъ намыто!", "Вся дорожка осыпана горошкомъ!", "Поле (небо) не мѣряно, овцы (звѣзды) не считаны, пастухъ (мѣсяцъ) рогатый!".

<sup>6</sup> Нельзя назвать особенно точными "астрономическія" наблюденія, вѣками слагавшіяся въ народной Руси; но всѣ они, но каждая пословица, каждое повѣрье о небесномъ мірѣ, говорять о томъ, что не однимъ только хлѣбомъ насущнымъ живъ нашъ народъ-пахарь, — хотя дума объ этомъ не легко́ до стающемся всякому трудящемуся человѣку дарѣ Божіемъ и не отходитъ отъ хлѣбороба до гробовой доски.



## IV.

## Огонь и вода.

Огонь и вода — двѣ враждебныхъ другь другу, двѣ непримиримыхъ, хотя иногда и работающихъ одна на другую, стихіи. Русскій народъ, тороватый на красную рѣчь, не прошелъ мимо нихъ со своимъ живымъ, перелетающимъ изъ-вѣка въвѣкъ, словомъ. Есть у него про каждую изъ этихъ стихій наособицу и вмѣстѣ о нихъ обѣихъ свой сказъ, выразившійся во многомъ-множествѣ пестрыхъ пословицъ, загадокъ, повѣрій и преданій, – несмотря на всю враждебность — зачастую объединяющихъ обѣ эти могучихъ стихіи, по волѣ умудрённаго сѣдой стариною народа-сказателя.

Огонь, въ представления язычника древней Руси, являлся сыномъ Неба (Сварога), —почему и величали его въ тъ, затонувшія во мракъ въковъ, времена "Сварожичемъ", воздавая ему поклоненіе: "... и отневи молятся, зовутъ его Сварожичемъ...", —писалъ объ этомъ нъкій Христолюбецъ. Позднъйшее сказаніе, записанное въ "Памятникахъ отреченной литературы" (П.445), гласитъ о томъ, что произошелъ огонь отъ очей Божіихъ. "Како огонь зачася?" – вопрошается въ этомъ сказаніи. — "Архангелъ Михаилъ зазже огонь отъ зеница Господня и снесе на землю!" — дается отвътъ. Солнце принималось пращурами народа-пахаря, одухотворявшими всю видимую природу, за всевидящее око Творца. Такимъ образомъ, и по народному міровоззрънію, огонь является исходящимъ отъ прекраснаго свътила дня.

Вода, —какъ было уже сказано выше (см. гл. 1), —по стародавнему слову русскаго народа, доискивающагося до начала началъ вселенскихъ, представляется кровью земли.

- 51 -

"Огонь нисшелъ съ небеси", —гласитъ благочестивая простодушная мудрость. "Воды небесныя поятъ землю", —продолжаетъ она, приговаривая: "Огонь да вода —супостаты!", "Вода — всему господинъ; воды и огонь боится!" Даетъ мудрый тысячелѣтній опытъ народа добрый совѣтъ пахарю — "держаться за землю", "дружиться съ землей", но при этомъ совѣтѣ оговаривается: "Съ огнемъ не шути, съ водой не дружись, вѣтру не вѣрь!", "Дружись съ землей: отъ земли вшелъ, земля кормитъ, въ землю пойдешь!", "Огонь да вода —нужда да бѣда!", "Огонь — царь, водица — царица, земля — матушка, небо – отецъ, вѣтеръ — господинъ, дождь — кормилецъ, солнце князь, луна — княгиня" и т. д.

По народному представленію, огонь надѣленъ необычайной силою-мочью, но вода—сильнѣе огня ("земля—сильнѣе воды, человѣкъ—сильнѣе земли"). "Хороши въ батракахъ огонь да вода, а не дай имъ Богъ своимъ умомъ зажить!"—предостерегаетъ позднихъ потомковъ богатыря Микулы Селяниновича сѣдая старина. "Не топора бойся—огня!"—добавляетъ она: "Съ огнемъ, съ водою не поспоришь!", "Огню да водѣ Богъ волю далъ!", "Ходить у огня—обжечься, у воды—замочиться!", "Воръ воруетъ-хоть стѣны оставитъ, огонь придетъ и стѣны унесеть!"

По образному русскому выраженію, огонь-"богатырь-воевода", а вода-"сама себъ царь". Заберетъ силу вода, такъ ее,-приговариваеть народная Русь,-"и Бълый Царь не уйметъ"... Отъ огня, по ея крылатому слову, вода ключомъ ки-питъ, а водой и огонь заливаютъ. Вода — еще болве, чёмъ огонь, опасная для неосторожныхъ людей стихія. "Водою мельница стоптъ, отъ воды и погибаетъ!", "И тихая вода крутые берега подмываетъ!", -- гласятъ старщныя присловья: "Вода сама себя кроеть, а берегь - знай - роеть!", "Всегда жди лихой бъды отъ большой воды!" Объ этомъ же приговариваетъ и такая поговорка, какъ: "Пришла бъда, разлилась вода: перевхать нельзя, а стоять не велять!" Безвыходно-опасное положеніе, въ какое попадаютъ всв не внемлющіе опыту старыхъ, перешедшихъ поле жизни, людей, изображается на простонародномъ языкъ выраженіемъ--"Изъ огня да въ полымя!", или еще болве мъткими: "Изъ огня да въ воду!", "Только и ходу, что изъ воротъ да въ воду!"...

Огонь-огню рознь. Сердце цамятливаго къ завѣтамъ стародавней поры народа-сказателя сохранило свои вѣщія преданія не только о небесномъ и земномъ огнѣ, но и о "живомъ" (вытертомъ изъ дерева). Такъ п вода слыветъ, по этимъ преданіямъ, то живою, то мертвою. Небесный огонь (молнія) нис-

- 52 ---

посылается на землю, --говоритъ народъ, --неспроста: имъ караетъ нераскаянныхъ гръшниковъ правосудіе Божіе. Гасить пожаръ отъ грозы ("Божій огонь") потому-то и считается гръхомъ. Древніе славяне, объединяя въ одну стихію небесный и земной огни, называли ихъ-подобно многимъ другимъ, ведущимъ свое родословное древо отъ одного и того-же арійскаго корня племенамъ-"водорожденными" (сыновьями и внуками воды), ставя ихъ такимъ образомъ въ зависимое отъ нея положение. "Живому" огню придается и теперь особая чудодъйная сила. Въ стародавние годы на Руси, какъ и у другихъ родичей-славянъ, было въ обычав поддерживать на домашнемъ очагѣ неугасимое пламя, возженное отъ огня, добытаго изъ сухой сердцевины дерева. Это, по древнему върованію, оберегало домъ отъ всякой бъды и даже обезпечивало семьт мирную-счастливую жизнь. Въ глухихъ уголкахъ свътлорусскаго простора и до нашихъ дней еще кое гдъ сохранилось суевърно благоговъйное отношение къ такому, добываемому большаками семьи, огню.

Домашній очагь считался встарину священнымъ. Въ огнъ, поддерживавшемся на немъ, видъли силу-не только дававшую человѣку тепло и пищу, но и отгонявшую отъ жилища всю нечисть, всякую болёсть лютую. Очагъ былъ первымъ жертвенникомъ славянина-язычника; пылающее на немъ дерево-первой жертвою повелителю огней небесныхъ, Перуну-громовнику. Вокругъ очага собирались въ былую пору совъщанія родичей. Выселяясь съ дъдовскаго гнъзда, молодые члены рода непремънно брали съ собою къ своему новому очагу горящіе уголья со стараго. Только это, по върованію раннихъ предковъ современнаго пахаря, и могло сохранить родственныя Сязи. Если огонь на чьемъ-нибудь очагъ погасалъ, это сулило суевърному воображенію всякія бъды и слыло предвъстникомъ вымиранія-угасанія семьи. Даже разсыпавшіяся съ очага дрова не объщали ничего добраго для хозяевъ. Плюнуть на очагъ почиталось за великій грѣхъ. Если кто-нибудь заливалъ водою чужой очагь, это было выраженіемъ непримиримой вражды-на жизнь и смерть. Зола, взятая съ домашняго очага въ праздничные дни, служила-въ рукахъ главы семьи-цълебнымъ средствомъ: ею пользовали отъ самыхъ разнородныхъ болёзней. Отправляясь въ далекій путь, древній славянинъ бралъ съ собою не только горсть родной земли, -- какъ это наблюдается въ наши дни, -но и щепоть золы съ домашняго очага. Передъ пылающимъ очагомъ произносились заговоры. По колебанию его пламеня предсказывалась судьба и угадывался будущій урожай. Гада-

- 53 -

ніе это исчезло изъ народной памяти, но еще до сихъ поръ можно услышать на Руси слова заговора въ-родъ: "Ахти, мати бълая печь! Не знаешь ты себъ ни скорби, ни бользни, ни щипоты, ни ломоты! Такъ и рабъ Божій (имя рекъ) не зналъбы ни хитки, ни притки, ни уроковъ, ни призороковъ"... Еще и теперь на малорусскомъ югъ Россіи во многихъ деревняхъ сохранияся обычай давать болящимъ выпить святой воды съ золою. Въ Курской губернии, по свидътельству нъпечной сколькихъ изслѣдователей народной старины, печь замѣняетъ въ захолустныхъ уголкахъ аптеку. Передъ ея раскаленнымъ устьемъ ставятъ страдающихъ нервными болѣзнями ("отъ испуга"); о край печи заставляють тереться шеей больныхъ горломъ; "отъ простуды" больной бросаетъ въ пылающую печь найденный на берегу ръки камень, бросаетъ-приговариваеть: "Какъ камень на бережку у ръки былъ сухъ, такъ бы у меня раба Божьяго (имя рекъ) ноги были сухи, не боялись ни стужи, ни морозу, ни мятелицы, и сколь онъ теперь горячъ, такъ будьте и вы, ноги, горячи!" Чтобы предохранить новорожденнаго ребенка отъ "сглазу", кума беретъ изъ печ-ки уголь и, выйди на перекрестокъ, перекидываетъ уголь черезъ себя. Въ Орловской губерни подъ защиту очага отдають и домашнихъ животныхъ, прикладывая напримъръ, къ печи только-что появившихся на свъть телять. Еще въ сороковыхъ годахъ, во многихъ коренныхъ великорусскихъ мъстахъ было въ обычаъ, возвращаясь съ похоронъ, непремънно дотрогиваться рукою до печи. Это должно было, по мненію придерживавшихся такого обычая, предохранять отъ смерти "въ одночасье". Знающіе "всю подноготную" люди совътуютъ предохранять хлъбныя скирды и стога съна отъ мышеяди не чъмъ инымъ, какъ насыпаніемъ подъ нихъ — съ четырехъ сторонъ-золы отъ сожженныхъ на домашнемъ очагв. клочковъ свна и хлъбныхъ колосьевъ. Дотошныя бабыхозяйки отъ порыёдо времени выгребають изъ печи золу и посыпають ею поль въ курятникъ, думая, что отъ этого куры станутъ нестись лучше. Огородники, благословясь, раскидывають ("отъ червя") золу по грядкамъ, раздъланнымъ подъ посадку капустной разсады. Есть мъста, гдв принято подмѣшивать золы изъ очага въ первыя сѣмена ржи-для ббережи отъ градобоя".

Да и во многомъ-множествъ иныхъ случаевъ житейскаго обихода возлагала простодушиая старина падежды на помощь и покровительство своихъ благожелательныхъ-свътлыхъ духовъ, обитавшихъ въ домашнемъ очагъ. Всъ эти умилостивлявшияся пламенемъ божества объединились впослъдстви въ одномъ живучемъ существъ Домовомъ (зовущемся также "хозяиномъ" и "дъдушкою домовитымъ"). При этомъ перевоплощеніи, вызванномъ рукою всесокрушающаго времени, яркій обликъ могущественнаго духа огня поблъднълъ, растерявъ по путинъ въковъ не малую долю своей силы-мощи. Даже самая памать о немъ стала смутнымъ преданіемъ полузабытаго прошлаго, заслоненнаго отъ внутренняго міра современнаго пахаря туманной дымкою новыхъ наслоеній бытового суевърія. Пожалуй, даже не узнать въ теперешнемъ Домовомъ и отдаленнъйшаго родича божества языческой Руси, — до того расплылись всѣ его когда-то рѣзко проступавшія черты при послъдовательномъ многовъковомъ видоизмѣненіи; до того размънялись на мелочи его стихійныя свойства и обязанности. Народъ даже выселилъ его изъ самаго очага, перенеся мъстопребываніе стараго въ подпечекъ, —куда и обращаются въ подобающихъ случаяхъ со своими причетами-заклинаніями вѣдуны-знахари нашихъ дней.

Пытливый изслёдователь воззрёній славянь на природу вызвалъ изъ туманнаго мрака забвенія безхитростный образъ этого заботливаго хранителя семейнаго очага. Домовой, въ его обрисовкъ, самое старшее и почетное лицо въ семьъ домохозяина, къ которой и принадлежить по восходящей ли-ніп, какъ праотецъ (дъдъ), положившій основаніе очагу и собранному подъ единый кровъ союзу родичей. Онъ, обыкновенно, носить хозяйскую одежду, но всякій разъ успъваеть положить ее на мъсто, какъ только она понадобится большаку семьн. Онъ видитъ всякую мелочь, неустанно хлопочетъ и заботится, чтобы все было въ порядкъ и наготовъ, – здъсь подсобить работнику, тамъ поправить его промахъ. Его хозяйскому глазу пріятенъ приплодъ всякой домашней животины; онъ не долюбливаеть излишнихъ расходовъ и сердится за нихъ. Если ему житье по душѣ придется, то онъ служить домочадцамъ и зорко смотритъ за всѣмъ домомъ и дворомъ. Онъ сочувствуетъ каждой семейной радости, печалуется о каждомъ семейномъ горъ. Онъ даже предупреждаетъ почтительно относящихся къ нему семьянъ о каждой грозящей имъ откуда бы то ни было опасности.

До сихъ поръ на старой-кондовой Руси соблюдается еще не мало связанныхъ съ почитаніемъ домашняго очага обычаевъ свадебнаго обихода. Въ стародавніе-же годы ни одна невъста не уходила передъ вичаніемъ изъ родительскаго дома, не простившись съ его огнемъ. Прощаніе сопровождалось особыми обрядами, мало-по-малу исчезавшими изъ житейскаго обихода. При этомъ пълись подружками невъсты и особыя пъсни-"огнянки"; но и отъ нихъ не дошло до нашихъ дней почти никакого слъда. Передъ домомъ жениха невъсту также встръчаль огонь: выбъгаль навстръчу дружка съ горящей головнею изъ женихова очага въ рукахъ. "Какъ ты берегла огонь у отца-матери, такъ береги и въ мужниномъ домъ!"привътствовалъ онъ молодую, троекратно объгая вокругъ нея. Только успъвала она вступить въ хату, какъ ее вели къ пылающему очагу и здёсь осыпали тремя пригоршнями зерна.въ знакъ того, что она присоединялась къ семьъ и въ пожеланіе плодородія въ супружеской жизни. Съ этой минуты новобрачная поступала подъ покровительство свътлаго духа, присутствіе котораго въ домашнемъ очагѣ оберегало всю семью отъ "напрасной" бъды. Вечеромъ, послѣ пира-стола, молодуха снимала съ себя поясъ и бросала его на печь. Этимъ какъ-бы ввърялась вся брачная жизнь молодыхъ новожоновъ защитъ домового. У сосъдей великоросса-крестьянина, симбирскихъ чувашей, до сихъ поръ соблюдается перенятый отъ русскихъ старинный, утратившійся въ памяти народной Руси, обычай, состоящий въ томъ, что новобрачная, вступая впервые въ мужнинъ домъ, прежде всего земно кланяется печкъ, а затъмъ уже переходитъ къ выполнению другихъ обрядностей этого самаго торжественнаго для нея въ ея съренькой-будничной жизни дня.

Въ повседневномъ быту современнаго русскаго крестьянина можно насчитать многіе десятки такихъ случаевъ, въ которыхъ онъ, безсознательно пріобщаясь къ суевърію пращуровъ, обращается къ заступничеству позабытыхъ покровителей своего домашняго очага. Просматривая изслъдованія нашихъ народовъдовъ, то-и-дъло наталкиваешься на доказательства этого. Такъ, напримъръ, въ Курской губерние еще недавно считали необходимымъ, приводя съ базара купленную корову, накормить ее въ первый разъ на печномъ заслонъ. Во многихъ другихъ, даже и не смежныхъ, губернияхъ, отправляя кого-нибудь изъдомашнихъ въ путь-дорогу, и теперь еще хозяйки-большухи открывають заслонку и распахивають избную дверь-съ твмъ, чтобы теплое ввяніе очага слъдовало за путникомъ, оберегая его на чужой сторонкъ и непрестанно напоминая ему о родной семьт, заботящейся-печалующейся объ отсутствующемъ. Есть миста, гда во время первой грозы разводять въ печи огонь, какъ-бы призывая этимъ покровителя земного огня на-помочь противъ огня небеснаго. Это-уже несомнънный пережитокъ древняго умилостивительнаго безкровнаго жертвоприношенія Перупу-громовнику. Какъ на одинъ изъ соблюдающихся повсемъстно обычаевъ бла-

- 56 --

гочестивой народной старины, можно указать на обыкновеніе креститься при зажиганіи въ хать перваго вечерняго огня. Гасять огонь придерживающеся дедовскихъ заветовъ старые люди тоже съ крестнымъ знаменіемъ. Нъкоторые строгіе блюстители обрядовой стороны жизни принимають за немалый гръхъ погасить огонь безъ надлежащаго благоговънія. Разводя огонь въ печи, бълоруссы соблюдають молчаніе и остерегаются оглядываться. Если-же не соблюсти, по ихъ словамъ, этого обычая, то не диво-если въ тотъ же день случится въ домѣ пожаръ. Въ тверской округь записанъ обычай гнать отъ сосъдей какъ можно дальше того домохозяина, у котораго загорится хата: иначе карающій его гизвь Божій послівдуетъ за нимъ, и пламя охватитъ тотъ домъ, куда онъ вой-детъ, или даже къ которому подойдетъ. Черниговцы встарину обносили вокругъ пожарища не только святыя иконы, но и хлъбъ-соль. Нельзя не видъть въ этомъ обычаъ опятьтаки упомянутаго выше пережитка. Въ волынскомъ краю бабы выносять въ подобномъ случав накрытый чистымъ столешникомъ столъ, ставятъ на него святую воду, кладутъ обокъ съ нею хлъбъ-соль и ходятъ съ этимъ столомъ вокругъ горящаго дома, -ходючи. сами голосомъ голосять:

> "Ой, ты, огню пожаданый, Изъ неба намъ зосланый! Не расходься ты, якъ дымъ, Бо такъ приказавъ тоби Божій Сынъ!" '

Подслушанъ собирателями памятниковъ народнаго слова въ тъхъ-же обильныхъ сказаніями мъстахъ и другой разносказъ этого причета: "Витаю тебе, гостю! Замовляю тебе, гостю! Іорданскою водою заливаю тебъ, гостю! Пришелъ Господь въ міръ—міръ его не познавъ, а святый огонь слугою своимъ назвавъ; Господь на небо вознесся, за Господомъ и слуга святый огонь понесся!"

Суевърная душа обитателя глухихъ-захолустныхъ уголковъ подсказываетъ иногда ему, что въ пожаръ бываетъ виноватъ разгнъванный хозяевами покровитель домашняго очага. Такъ жестоко мститъ онъ, старый, только за самыя тяжкія нанесенныя ему обиды. Во избъжаніе такой бъды, чуть не разоряющей въ конецъ и самаго хозяйственнаго крестьянина, а бъдняка пускающей со всею семьей по-міру, соблюдается у бълоруссовъ особый обычай угощенія Домового, охраняющаго за это не только отъ пожара, но и ото всякой другой Божьей немилости. Въ Симбирской и сосъднихъ съ нею поволжскихъ губерніяхъ повсюду строго соблюдается обыкновеніе обжигать первыя брёвна каждаго новостроящагося дома. Это, по увѣренію плотниковъ, должно предохранять отъ грознаго посѣщенія "краснаго пѣтуха".

Въ стародавніе годы справлялся на Руси цёлый рядъ особыхъ праздниковъ, связанныхъ съ обожествленіемъ огня и воды. Яркіе пережитки ихъ до сихъ поръ почти повсемъстно сохранились въ обычаяхъ, пріурочивающихся къ Семику, ко Всесвятской (Ярилиной) недѣлѣ, къ Ивану-Купалѣ, къ Ильину дню и нъкоторымъ другимъ днямъ мъсяцеслова.

Тороватый на красное словцо да на присловье крылатое, русскій хлъборобъ-простота сыплеть направо и нальво и на всь стороны свъта бълаго мъткими пословицами-поговорками объ огнъ и водъ, зачастую примъняя ихъ къ опредълению всевозможныхъ явленій жизни. "Свну съ огнемъ не улежаться!" -говорить онъ о неподходящихъ другъ къ другу мужъ съ женой, -приговаривая: "Солома, съ огнемъ не дружись!", "Мужикъ-то съ огнемъ, а жена-съ водой!", "Не съ огнемъ къ пожару соваться!" и т. д Неправедно нажитую прибыль зоветь народъ огнемъ, поясняючи при этомъ: "Набиль чужимъ достаткомъ мошну, берегись-обожжешься!", "Краденая день-га-огонь, какъ-разъ съ ней сгоришь!", "У бъднаго отнятьогонь въ дому держать!". Приглядывается простодушная мудрость народная къ расточающему свое добро нехозяйственному человъку, а сама съдой головою покачиваетъ, глядючи, какъ онъ не къ себъ въ домъ, а все изъ дому, тащитъ. "Глупому сыну не въ помощь 'богатство", -говоритъ она, -"у него все, какъ на огнъ, горитъ, какъ по водъ-плыветъ!", "Моту денегъ подарить – что въ огонь кинуть, что на воду пустить!". Такъ и зоветъ-величаетъ она расточившихъ-промотавшихъ свое добро богатство "прогоръдыми". "Какъ огнемъ обхватило!" - замъчаетъ народъ о нагрянувшей на коголибо бъдъ-напасти: "Попалъ промежъ двухъ огней!", "Огоньне вода, охватить-не всплывешь!" О неосмотрительныхъ, семь разъ не примърявъ-хватающихся порой и не за свое двло, людяхъ также есть свое слово у посельщины-деревеньщины, отъ поколзнія къ ноколзнію передающей красныя рачи. "Дълать, что огонь—такъ и съ дъломъ-то въ огонь!", "Скоро огонь горить да вода бъжитъ!", "Не хватай картошку изъ огня-обожженься, не пей кинятку-обваришься! -- наставляеть она торонливый людь. Любить краснословь-пахарь побалагурить: ради краснаго словца-не щадить онъ порою матери-отца; но правда-истина для него всего дороже. Недаромъ сложилось о ней у его дъдовъ-прадъдовъ такое слово, какъ: "Правда ("праведное" по иному разпосказу) на огнъ

-- 58 ---

не сгоритъ, на водъ не потонетъ". Въ этой поговоркъ слышится явный отголосокъ воспоминанія о совершавшихся въ старую старь на Святой Руси, —да и не только на ней, а и въ другихъ земляхъ, — "судахъ Божіихъ" (испытаніяхъ виновныхъ и правыхъ огнемъ и водою).

"Суды Божіи" велись на Руси съ незапамятныхъ временъ. Еще Перунъ-громовникъ, грозный побелитель огней небесныхъ и дожденосныхъ тучъ, призывался въ свидътели-судьи ихъ. Каратель злой нечисти, переходившей пути-дороги тру-ду народа-пахаря, онъ являлся и бичомъ людскихъ пороковъ и преступленій. Огню и водъ, этимъ находившимся поль его властью стихіямъ, придавалась сила обличенія лжи. Потомуто и обращались наши отдаленнъйшіе предки въ затруднительныхъ случаяхъ къ ихъ нелицепріятному посредничеству. Какъ и у другихъ сосъднихъ народовъ-не только славянъ, а и нъмцевъ, -- огненное испытание виновности и правоты подсудимыхъ производилось въ древней Руси такимъ образомъ. Обвиняемый долженъ былъ пройти голыми ногами по раскаленному жельзу: народъ върилъ, что въ случав невиновности, всякій человікть сділаєть это безть вреда для себя. Судимый водою долженъ былъ или достать камень со дна котла съ кипящей водою, или войти въ ръку въ самомъ широкомъ мъстъ ея и плыть къ другому берегу. Виноватаго должна была утопить, въ послъднемъ случав, сама его кривда. Зачастую бывало такъ, что обвиняемые, страшась кары небесной, сознавались въ своихъ провинностяхъ и соглашались лучше нести наказаніе отъ судей земныхъ, чъмъ погибнуть отъ суда Божія. Впослѣдствіи, съ теченіемъ времени, испытаніе стало производиться болѣе легкимъ способомъ-бросаніемъ на воду жребіевъ, по которымъ и ръшался судъ. Слъды существованія "судовъ Божіихъ" на Руси сохранились какъ въ нъкоторыхъ памятникахъ древнерусской письменности, ("Русская Правда" 16) и др.), такъ и въ изустномъ народномъ пъсенномъ словъ, занесенномъ на скрижали исторіи литературы "калитами"народовъдами. Въ захолустныхъ уголкахъ съверовосточнаго края и до сихъ поръ еще кое-гдв прибъгають къ подобію Божьяго суда: заставляють заподозрънныхъ въ кражъ целовать дуло заряженнаго ружья, дають двоимъ тяжущимся заж-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) "Русския Правда"-историческій сборникъ, открытый историкомъ В. П. Татищевымъ въ 1738-мъ году въ синскъ Невогородской лътописи, писанномъ въ концъ XV въка. Издана она была въ 1767-мъ году и поситъ заглавіе: "Правда Русская, данная въ XI въкъ отъ великихъ Киязей Ярослава Владиміровича и сына его Изислава Ярославича". Этотъ памятникъ-важиъйшій источникъ для изученія древнерусскаго права.

женныя лучины одинаковой величины и слъдять: чья сгорить раньше, тоть и считается обвиненнымъ. Какихъ-нибудь шестьдесять-семьдесять лъть тому назадъ были, по сосъдству съ чувашской или мордовской округою, и такія русскія деревни, гдъ существоваль обычай бросать въ мельничный прудъ старыхъ бабъ, заподозрънныхъ въ колдовствъ. Если брошенная начинала идти ко дну, это считалось ея оправданіемъ, и ее спъшили спасти, а если не тонула, то признавалась за въдьму—виновницу какой-либо "напущенной" на деревню бъды. "Въдьму-колдунью вода не принимаеть!"—можно и теперь слышать отголосокъ этого обычая въ народной крылатой молви.

Вознося правду-матушку на недосягаемую для кривды высоту могущества, эта молвь не прочь оговорить самоѐ-себя поговорками въ-родѣ: "Правда-то правдой, а и про милость не забудь!", "На правду напирай, да часомъ и помилуй!", "Милость надъ грѣхомъ—что вода надъ огнемъ!". Въ этихъ и имъ подобныхъ словахъ явственно сказалась неисчерпаемая доброта сердца народнаго, и сквозь закорузлую оболочку свою блещущаго чистымъ золотомъ. "Гдѣ огонь—тамъ и дымъ!", "Не бывать дыму безъ огня!"—замѣчаютъ умудренные жизнью старые люди объ идущей про кого-нибудь худой молвѣ-славѣ. "Не огонь желѣзо калитъ, а мѣхъ!"—оговариваютъ они надѣющагося только на одну свою силу неискуснаго работника.

Трудъ упорный, потовой трудъ, всегда поведетъ въ хату достатокъ, если жить съ умомъ да о Богѣ не забывать, думаетъ народная Русь тысячелѣтнюю думу. "Гдѣ вода была, тамъ и будетъ; куда деньга́ пошла, тамъ и копится!" поучаетъ она только еще выходящихъ на поле жизни: "Ручей поитъ рѣчку, рѣка поитъ море, море—окіянъ-море; трудъ копѣйку ведетъ, копѣйка рубль бережетъ, не мѣняй бережоный рубль –дѣтей-внуковъ накормиль досыта!". Но не всякій разъ прислушивается къ старой воркотнѣ да на усъ мотаетъ молодежь,—отъ нея не диво услыхать въ отвѣтъ и такую отповѣдь: "Пора придетъ—вода пойдетъ!", "Что̀ копить не два̀-вѣка жить!", "Руки будутъ-деньги будутъ; всей воды не выпьешь, всей казны въ карманъ не уложишь!". Такіе безнечные вѣтрогоны и слушать даже не станутъ умудренныхъ опытомъ стариковскихъ рѣчей, что-де: "Ждать воды не бѣда, да пришла-бы вода!".

Любить деревня твхъ за ухватку, кто на бъломъ свътв живетъ — не тужитъ: знай работаетъ за троихъ и хоть не въ красной одежинъ ходитъ, не сладко ъстъ, да не только на судьбу не жалуется, а еще самъ надъ собой смъхи строитъ,

прибаутками сердце тешить. "Хлебъ да вода-молодецкая ъда!", "Сытъ крупицей, пьянъ-водицей!", "Богато живемъсъ плота воду пьемъ!", "Хлъбъ съ водою, да не пирогъ съ лихвою!", "Пей ты водку, а я воду; ты покраситешь, а я пьянъ буду!"... Да мало-ли наберется и другихъ такихъ пословицъ-поговорокъ, готовыхъ летать изъ конца въ конецъ по неоглядной родинъ пахаря!.. До чего ни коснись, на всякое дъло у него найдется слово, а то и цёлый коробъ... "У князя были, да воду пили!"--ведеть онъ разсказъ про скупыхъ хозяевъ, не тороватыхъ на угощенье. "Хоть на водъ, да на сковородъ!"--- киваетъ онъ въ сторону привычныхъ къ нескромнымъ замашкамь, живущихъ напоказъ. "Воду толочь - вода и будетъ!"---смвется онъ надъ непонятливыми слушателями, которымъ надо каждое слово разъяснять-разжовывать да въ ротъ класть: "Оть воды навару не будеть, оть безтолочи - толку!". "Спроси его: отчего ты глупъ?-У насъ, скажетъ, вода такая!". Не щадить народъ ни друга, ни ворога, не помилуетъ на словахъ и самого-себя. "Міръ силенъ-какъ вода, а глупъчто дитя!"-говоритъ онъ о сельскихъ сходкахъ, гдъ крикуны-галманы верхъ привыкли надо всъми брать: "Міръ, что вода-пошумитъ да и разойдется!", "Народъ, какъ вода на начовкахъ, переливается!" и т. д. "Послъ пожара да за водой!"-говорять въ деревнъ о твхъ, кто ужъ слишкомъ заднимъ умомъ кръпонекъ; "Бросай барышъ съ камнемъ въ воду!" -о дълъ, за которое не стоитъ и браться; "Вода съ водойне гора съ горой: сольется!"--о задумывающихся надъ однимъ и тъмъ-же, подходящихъ другъ къ другу людяхъ; "По которой ръкъ плыть, ту ему и воду пить!"-о подлаживании къ тому, съ къмъ ведется дъло.

Про оборотистаго мужика, которому все неладное съ рукъ сходитъ, пущено гулять по народной Руси не мало такихъ крылатыхъ словецъ, какъ: "Ему и бѣда, что съ гуся—вода!", "Онъ изъ воды сухой выйдетъ!", "Сблудилъ-своровалъ и концы въ воду!", "Его ремесло по водъ пошло, по водъ пошло водой снесло!". Скрытные, не любящіе многословныхъ ръчей люди получили на свою долю такое мъткое опредъленіе: "Нашъ молчанъ воды въ ротъ набралъ!" О тъхъ, кому не слъдъ довъряться, вылетъли изъ устъ народной мудрости слова: "У него правда на водъ вилами писана!", "Ему повърить—что по водъ на камнъ поплыть!", "Слова съ языка—какъ вода съ гуська!" и т. п. "Подъ лежачъ камень и вода не течетъ!" говорится о лежебокахъ, дожидающихся, что хлъбъ къ нимъ самъ въ руки придетъ. "Быль—что камень на шеъ, небылица—проточная водица!", "Былое—травой ноги оплетаетъ, нѐ-

— 61 —

быль — прибылой водой сбътаеть!", Чужую бъду на водъ разведу, а къ своей — ума не приложу!", — кончаетъ питающійся отъ щедротъ земли-кормилицы народъ-сказатель, не скупящійся на красныя да на мѣткія, не въ бровь, а въ глазъ, попадающія, рѣчи. Идетъ онъ по путинѣ вѣковъ, засѣваетъ молвью словесную ниву; всходятъ рѣчи, словами колосятся, присловьами наливаются, — чтобы снова попасть въ кошницу къ новымъ сѣятелямъ, зазвенѣть новыми, вырощенными народной былью, рѣчами. Ужъ разъ вылетѣла такая рѣчь-молвь на вольный просторъ, не попасть ей въ рѣку забвенія, не сплыть по водѣ безъ слѣда, не кануть камнемъ ко̀-дну — пойдетъ она гулять по Святой Руси, гулять — силы нагуливать, слово словомъ плодить...

Оставили свой слъдъ два исконныхъ врага-огонь да водаи въ сокровищницѣ русскихъ народныхъ загадокъ. "Что безъ огня горить, безъ крылъ летить, безъ ногъ бѣжить?" – спрашиваеть загадка. — "Солнце, тучи да ръки быстрыя!"--отвъчаетъ разгадка. "Въ водв я родилась, огнемъ покормилась!" — подаетъ голосъ соль сестра хлъба насущнаго. "Я не самъ по себѣ, а сильнѣе всего и страшнѣе всего, и всѣ любять меня и всъ губять меня!" -заявляеть тоть богатырь, которымъ "покормилась" дражайшая половина хлъба-соли. "Ни въ огня не горю, ни въ водъ не тону!" - слышится новое слово: ледъ говоритъ. Ќончается день, заволакивается небо тьмою-сумракомъ, наступаетъ ночь. Смотритъ народъ, а самъ приговариваеть: "Безсмертная овечка въ огнъ горить!" А огоньужъ тутъ-какъ-тутъ-въ его памяти: "Въ камнъ спалъ, по желёзу всталь, по дереву пошель, какъ соколь полетель!"вспоминается пахарю крылатое слово. "Чего изъ избы не вытащишь?",-спрашивають охотники до загадокь. -...Печку!"-слъдомъ разгадка идетъ. "Чего въ избъ не видно?"- "Тепла". Въ Псковской губерніи загадывають про печь по иному: "Стоитъ баба въ углу, а ротъ на боку!"; въ Новгородской -на свой ладъ: "По сторону бълецъ, по другую бълецъ, посрединъ чернецъ!"; у вологжанъ-въ томъ-же родъ: "Два бълыша ведутъ черныша!"; "Сидитъ барыня въ амбаръ-не свезешь ее на паръ!" - приговаривають симбирские загадчики. О печномъ заслонъ летаютъ по народной Руси свои загадки. "Мать Софья день сохнеть, а почью издохнеть!" (Псковск. губ.), "Двое парятся, третій толкается; когда открывается, вся сласть подымается!" (Самарск. губ.)-- наиболъе цвътнстыя изъ пихъ. "Мать толста, дочь красна, сынъ храбёръ-въ подпебесье ушель!" ("...сынъ кудревать-по поднебесью летать!"), загадывають про печной дымъ бабы-олон-

ки съ мужиками-олончанами. Въ Курской губерніи ходитъ такая-же загадка, но съ видоизмъненнымъ концомъ: "сынъ голенастъ, выгибаться гораздъ"... "Отецъ (огонь) еще не родился, а сынъ (дымъ) ужъ въ льсъ ходитъ!"-говорятъ исковичи, добавляя къ этому: "Зыблется, гиблется, а на землю не свалится!", "Кумово мотовило подъ небеса уходило!" По тъмъ мъстамъ, гдъ еще есть черныя-курныя избы, загадываетъ деревенскій людъ-краснословъ про дымъ по другому: "Черна кошка, хмыль въ окошко!" (Симбирск. губ.), "Ходитъ Хамъ по давкъ въ Хаминой рубашкъ. Хамъ, иди вонъ!" (Самарск. губ.) и т. д. "Что кверху корнемъ растеть?" — загадывается о сажв въ трубъ; "Полна коробушка золотыхъ воробушковъ!" -о печной загнеткъ (или: "Полонъ сусъкъ красныхъ яичекъ!"); "Ниже верху, выше печи, гръетъ плечи!" - о полатяхъ: "Ударю я булатомъ по бълокаменнымъ палатамъ, выйдетъ княгиня, сядетъ на перину!"-объ огнивъ, кремнъ, искръ и труть. Про самый огонь говорять и такъ: "Безъ рукъ, безъ ногъ, а на гору ползетъ!", "Красный кочетъ дыру точитъ!", "Дрожить свинка, золота щетинка!" () горящей лучинв-лучинушкъ березовой сложились загадки: "Красный пътушокъ по жердочкъ бъжитъ!" (Рязанск. губ.), "Бъжитъ кошка по брусочку, кладетъ кошка по кусочку!" (Самарск. губ.), "Вълое всть, черное роняетъ!" (Новгородск. губ.) и т. п. Свъча, по словамъ загадокъ, является "столбомъ", горящимъ безъ углей; свътецъ съ зазженной дучиною представляется "старцемъ", который стоитъ, "тюрю встъ и подъ себя мнеть." О немъ-же говорится "Стоитъ Ермошка на одной ножкъ, крошитъ крошонки-ни себъ, ни жонкъ!".

Существуеть на Руси сказаніе о сотвореніи земныхь морей, озерь и ръкъ. Когда Богъ сотвориль землю, —гласить оно, —повелълъ Онъ идти ливню-дождю. Полиль дождь. Воззвалъ Творецъ къ птицамъ, далъ имъ дѣло —разносигь воду во всѣ стороны свѣта бѣлаго. Налетѣли птицы — желѣзные носы (олицетвореніе весеннихъ грозъ) — и стали исполнять повелѣніе Создавшаго ихъ. И наполнились водою всѣ овраги, всѣ котловины, всѣ рытвины земли. "Отсюда и всѣ воды пошли", —заканчивается сказъ. По иному разносказу, дополняется онъ еще тѣмъ, какъ одна птичка изо всей птаствы отказалась повиноваться Творцу. "Мнѣ не нужны ни озера, ни ръки, — сказала она, — я и на камушкѣ напьюсь!" Воспылалъ на птичку малую великимъ гнѣвомъ Господь и запретилъ ей и всему ея роду-потомству на вѣки вѣчные даже и подлетать къ рѣкамъ и другимъ вмѣстилищамъ водъ земныхъ; вышло ей позволеніе утолять жажду одной

- 63 -

дождевою водой. И летаеть въ засуху эта птичка съ крикомъ-"Пить-пить!"

Въ духовномъ стихѣ о "Голубиной Книгѣ" созданіе рѣкъ, ручьевъ и родниковъ приписывается "звѣрю-Индрику", который, двигаясь съ мѣста на мѣсто въ подземныхъ нѣдрахъ, роетъ въ землѣ отдушины къ окіянъ-морю. О немъ такъ и сказано тамъ:

> "Куда звёрь пройдеть, Туда ключъ кирить!"

Издревле у русскаго народа и у всѣхъ его родичей, славянъ, находятся въ большомъ почитании ключи-родники, выбивающие изъ горныхъ каменныхъ пластовъ. Возникновение ихъ относится къ ударамъ огненныхъ стрълъ Ильи-пророка (молніи), почему и слывуть они гремячими да святыми. Надъ такими родниками-въ обычат устраивать часовни, ставить кресты. Къ нимъ въ праздники, а также во время бездождія, совершаются крестные ходы. Въ Симбирской губерніи (въ Карсунскомъ и Симбирскомъ уъздахъ) еще недавно - двадцать тридцать лътъ назадъ-богомольныя старухи-чернички шли въ засушливую весну къ священнику и просили благословить "идти на гремячій". Затъмъ, онъ подходили къ роднику и по близости отъ него принимались копать землю. Если имъ удавялось дорыться до новой водяной "жилы", это считалось за признакъ того, что Богъ смиловался надъ хлъборобами, и скоро пойдеть дождь. Онь возвращались домой и шли по селу сопровождаемыя дробнымъ припъвомъ веселой, припрыгивающей точь-въ точь по воробьиному, дътворы:

> "Дождикъ дождикъ, пуще! Дамъ тебъ я гущи! Ужъ ты, дождь—дождемъ Поливай ведромъ На дъдкину рожь, На бабкину полбу!" и т. д.

Водъ съ незапамятныхъ временъ придавалась въ народной Руси сила плодородія. Древній славянинъ-язычникъ видълъ въ дождъ источникъ урожаевъ, изливаемый облачною дожденосной дъвою, вступавшею въ брачный союзъ съ богомъ-громовникомъ. Отъ дождевой воды силу илодородія народъ перенесъ и на ръки, и на ручьи. Въ нъкоторыхъ мъстахъ, еще въ тридцатыхъ годахъ, соблюдался обычай молиться надъ родниками, — хотя-бы тамъ и не было поставлено ни креста, ни часовни. Встарину-же, когда русскіе похищали ("умыкали") себѣ невѣстъ, достаточно было объѣхать поѣзду трижды вокругъ озера, чтобы это считалось равносильнымъ вѣнчанію. И теперь еще въ мѣстахъ, гдѣ древнее суевѣріе держится особенно прочно, женихъ съ невѣстой клянутся надъ колодцами въ будущей вѣрности другъ другу.Противъ такого почитанія воды возставали еще въ XII—XIII столѣтіяхъ наши церковные писатели. "И се слышахомъ,"—писалъ одинъ изъ нихъ, митрополитъ Кириллъ.<sup>15</sup>)— "въ предѣлахъ новгородскихъ невѣсты водятъ къ водѣ и нынѣ не велимъ тому тако быти, или то проклинать повелѣваемъ"... Но сѣдая старина держалась и держится слишкомъ крѣпко своими цѣпкими корнями за жизнь народа-пахаря, —чтобы ее можно было оторвать какими-либо запретами. Время вѣрнѣе дѣлаетъ свое разрушительно-созидательное дѣло...

Вода, какъ и огонь, всегда казалась надъленною цълительной силою. "Вода очищаеть отъ всего нечистаго, огонь пожираеть всякую нечисть! "-говорить простонародная мудрость устами старыхъ людей. Отъ какихъ только болѣзней не пользуютъ водою деревенскія лёчейки и въ нашидни! И въ этомъ случав водв гремячаго ключа приписывается наибольшее значеніе. "Помогаетъ", по словамъ знающихъ опытныхъ въдуновъ, и дождевая вода. Даетъ помогу и вода, натаянная изъ снъга, особенно-собраннаго въ мартъ-мъсяцъ. Если берутъ для больного воду изъ проточнаго мъста, изъ ръки, то никогда не зачерпнуть противъ теченія. "Матушка-вода!"--гласитъ наговорное слово:.. обмываещь ты круты берега, желты пески, бѣлъ-горючь камень своей быстриной и золотой струей... Обмой-ка ты съ раба Божія (имя рекъ) всъ хитки, всъ притки, уроки и призоры, скорби и бользни, щипоты и ломоты, злу худобу; понеси-ка ихъ, матушка быстра ръка, своей быстриной-золотой струей во чистое поле, на синее море, за топучія грязп, за зыбучія болота, за сосновый льсь, ва осиновый тынъ!~

Въщая сила, каковою надълила воду народная старина, заставляетъ прибъгать къ ней съ гаданьями, и до сихъ поръ не утрачивающими смысла въ посельскомъ быту. Гадающіе смотрятъ въ воду, угадывая судьбу по движенію струекъ;

А. А. Коранфскій.

5

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) К н р и л л т.—митрополить кіево-владимірскій, бывшій холмскій епископь, набранный въ 1250-мъ году въ главы Русской Церкви послѣ разгрома Кіева татарами. Онъ учредиль нёсколько новыхъ епархій: ростовскую, сарскую и 'др. Въ 1274-мъ году имъ созванъ во Владимір' соборъ, на которомъ было постановлено 13 правилъ о перковныхъ дѣлахъ и объ исправленіи духовенства. Онъ скончался въ 1280-мъ году въ Переяславлѣ.

слушають воду, опредѣляя предсказаніе по шуму ея; бросають на воду разные предметы.

Какъ у домашняго очага живетъ Домовой, такъ и въ каждой ръкъ, въ каждомъ озеръ-Водяной. О немъ создано суевърнымъ народнымъ воображеніемъ не мало всякихъ сказаній. по которымъ еще и теперь можно угадать отдаленное происхожденіе его отъ языческаго Даждьбога. Отъ него зависитъ. по представленію народа, "задерживать дожди". Потому-то п воздаетъ ему пахарь-хлъборобъ всяческое почтение. умилостивляя его посильными дарами, величая, какъ и Домового, "двдушкою". Вода-его царство, гдъ онъ властенъ сдълать всё, что захочеть. Подъ его властью не только рыбы, но и русалки (дъвы подводныя), - не только все. что живетъ въ водъ. но и все-что къ ней приближается. Всъ, кому приходится жить дарами воды (рыбаки, мельники, лодочники). -- должны быть съ нимъ въ миръ. Памятующимъ это онъ оказываетъ всякое покровительство: бережетъ пловцовъ, посылаетъ добрый уловъ. смотритъ за неводами, слёдить за уровнемъ воды въ пруду и т. д. Но-..бъда тому. кто затъетъ съ нимъ ссору!" - предостерегають старые люди молодежь, все рѣже и рѣже вспоминающую про завъты съдой старниы.



## V.

## Сине море.

Хотя русскій народъ въ старину стародавнюю и не быль прирожденнымъ обитателемъ поморья, но какъ съ самимъ моремъ, такъ и со всёмъ заморскимъ, связано въ его тысячелътней памяти не мало всякихъ сказаній, повърій и цвѣтистыхъ ходачихъ словъ, съ незапамятныхъ временъ до сихъ поръ разгуливающихъ "отъ-моря до-моря". Теперь, когда народная Русь не только стоитъ твердою богатырской стопою на берегахъ семи морей, но даже омывается двумя океанами,—невольно выплываютъ передъ ея глазами изъ-за темны́мътемной дали минувшихъ вѣковъ затуманенные современнымъ житьемъ-бытьемъ облики былыхъ повѣрій, сбережонныхъ отъ безпощадной руки всесокрушающаго времени въ свѣтлыхъ глубинахъ, чуткаго ко всему родному-завѣтному, намятливаго сердца народнаго.

Было время, когда славянинъ-язычникъ поклонялся всей обступавшей его, видимой его суевърнымъ глазамъ, природъ-какъ единому, примирявшему въ себъ и доброе, и злое начала, божеству. Шли въка, одинъ за другимъ утопавше въ неизвъданиой безднъ славянскаго прошлаго: богъ-природа мало-по-малу разпадался ий-двое- воплощаясь въ Бълъбога (олицетворение свъта и добра) и Чернобога (воплощение злыхъ темныхъ силъ). Но власть и этихъ могущественныхъ стихий природы была, съ течениемъ времени, раздълена между происшедшимъ отъ каждой изъ нихъ потомствомъ, обожествленнымъ среди преклонявшагося предъ ихъ волею народа. Сначала народилась божественная чета-Небо съ Землею, ставше прародителями позднъйшихъ боговъ; а тамъ-и цълая семья ихъ зажила на славянскомъ Олимпѣ. Древнеязыческая Русь передала старшинство въ этой семьѣ сыну пра́бога-неба—Перуну, давъ ему въ могучія руки и молніеносные громы небесные, и дожди облачные; и огни горючіе, и воды земныя. Загремѣла по свѣтлорусскому простору Бѣлъбожичева слава великая, великая слава—нераздѣльная... Но шли-прошли еще годы-вѣка, раздѣлилъ свое царство и единый властитель земли и неба. Остались у Перуна громы да молніи, огнемъ сталъ повелѣвать Сварожичъ, вѣтрами буйными—Стрибогъ; доставались воды Морскому Царю.

Жилъ, по върованію древнихъ пращуровъ пахаря нашихъ дней, обиталь этоть могучій богь сначала не въ пучинъ морской, а въ бездонной глубинъ синяго неба, раскидывающагося безпредъльнымъ воздушнымъ океаномъ надъ Матерью-Сырой-Землею. И самое небо казалось живому народному воображению не чёмь инымъ, какъ океанъ-моремъ, въ волнахъ котораго купались и пресвътлое солнце, и ясныя звъзды, омывался и свътёлъ-мъсяцъ. Мало-по-малу представленіе о небѣ-морѣ было перенесено на заслоняющія его отъ глазъ человвческихъ волны дожденосительницъ-тучь, отовсюду окружившихъ, по волѣ народа-сказателя, небесный островъ "Буянъ". Когда пододвинулась Русь поближе къ заправскому синему морю и даже начала заглядывать за море, -сложилось въ ней понятіе о моръ-океанъ, на которомъ-де плаваеть стоящая на китахъ земля. Островъ Буянъ перенесся на средину этого безпредъльнаго моря и сталъ жилищемъ солнца съ алыми сестрами-зорями, а когда миновалъ чередъ обожествленію дневного свѣтила, поселились на этомъ островъ всякія дива-дивныя, и до сихъ поръ не покидающія его для суевърнаго воображения, придерживающагося заповъданныхъ стариною преданій. Обступають стерегуть его вътры буйные. Живеть на островъ и змъя "всъмъ змъямъ старшая", и въщій воронъ-, всёмъ чернымъ воронамъ старшій братъ" ("Живетъ воронъ-Огненнаго Змъя клюетъ!"), и птица-"всямъ птицамъ старшая и большая" (сь желъзнымъ носомъ и когтями мъдными), и пчелиная матка - всъмъ маткамъ старшая". Народное заговорное слово поселяетъ здъсь даже Илью-пророка, принявшаго на себя и власть надъ могучими громами Перуновыми. "На моръ на оксапъ, на островѣ на Буянъ", - гласитъ это посъдъвшее слово, - "гонитъ Илья-пророкъ къ колесницъ громъ съ великимъ дождемъ" и т. д. Простонародныя сказки то-и-дёло мёняють обитателей этого дивнаго острова. Но самъ-то онъ встаетъ изъ морскихъ воднъ попрежнему увлекающимъ воображение простодущ-

- 68 -

наго сказателя мѣстомъ всякихъ чудесъ... Морской-же Царь, порастерявъ свою власть на небесномъ морѣ, ушелъ—старый—въ морскую глубь, построилъ тамъ себъ палаты царскія да и живетъ-поживаетъ припѣваючи, по всей своей царской вольности, окруженный веселымъ подводнымъ народомъ: дѣвами-русалками, водяными воеводами да всякими чудищами морскими—"имъ-же нѣсть числа".

Позднъйшія сказанія рисують Морского Царя не только грознымъ властелиномъ, но и отцомъ многочисленной семьи. Только нёть у нихъ съ водяной царицею- "всёмъ русалкамъ русалкой"-ни единаго сына: однё дочери родятся-дёвы моря съ рыбыимъ хвостомъ. Изо всёхъ дочерей у съдого повелителя бурь морскихъ-одна дочка любимая: Марья Морев-на, морская царевна. У одной только у нея нътъ и хвоста рыбьяго. Ни въ сказкъ сказать, ни перомъ описать ея, царевнину, красоту,-говорятъ краснословы-сказочники, говорять, а сами ее "ненаглядною красой, золотою косой" вели-чають. Живеть она, по ихъ словамъ, въ отцовскомъ двор-цѣ, сидить въ своемъ терему дѣвичьемъ, изъ косящата окошечка на подводное царство не налюбуется. А въ сердце къ ней нѣтъ-нѣтъ да и стукнетъ грусть-тоска, а о чемъ тоска-невѣдомо, по комъ грусть-пезнаемо. Выходитъ подъ такой часъ Марья Моревна-морская царевна, золотая коса, "не-покрытая краса", — выходить изъ терему, садится въ золотой челнокъ, выплываетъ на зыбучия волны моря синяго. Плыветь ненаглядиая красота, а сама такъ и сіяеть, слънить лучами солнечными глаза встрвчному-поперечному... А товыйдеть изъ челнока, купаться начнеть. Не дай Богъ доброму молодцу засмотръться на любимое дътище владыки царства подводнаго... Заглядится ненарокомъ, —и свъта бълаго послъ ни разу не взвидитъ: нътъ и человъка такого, который бы не ослѣпъ отъ такой красоты невиданной!..

Дошла до нашихъ дней сложившаяся на Руси въ стародавніе годы сказка о томъ, какъ полюбилась Марья Моревна, морская царевна, встрйчному добру-молодцу, молодому королевичу. Увидалъ онъ ее, залюбовался красотой несказанною, да только глазъ-то не проглядѣлъ, а и самъ пришелся красавицѣ по́-сердцу. Засмотрѣлась красота на юнаго королевича, а былъ онъ молодъ, да удалъ: хваталъ ее съ челнока за бѣлыя руки, везъ въ быстроходной ладъѣ по синю́ морю, причалъ держалъ у пристани своего родного города, повелъ морскую царевну въ отцовскія палаты. Какъ увидалъ старый король добычу сыновнюю, – "Не бывать, сынокъ, свадъбѣ твоей! Самъ я—на старости лѣтъ, – говоритъ, – женюсь на Марьѣ Моревнь!" А морская-то царевна похитръй была. Велъла она добыть живой и мертвой воды; принесли королю воду черные вороны (прообразь темныхъ тучъ)... "Отруби, -говоритъ, -голову сыну!" Обезглавили молодого королевича; спрыснула его Марья Моревна живою водой: всталъ на ръзвы ноги добрый молодецъ, сталъ еще удалъй-красивъе. Захотълъ помолодъть и старый король, велълъ отрубить себъ голову, а потомъ спрыснуть и его живой водою. Отрубить-то отрубили и спрыснуть-спрыснули стараго гръховодника, да только не живой, а мертвою, водой: не подняться съдому завистнику съ сырой земли... Тутъ ему и конецъ пришелъ. А Марья Моревна смотрить на него, а сама приговариваеть: "Не зариться-бы тебь, старому, на молодое сыновнее счастыще! Въковать бы тебь, сыдому, выкъ свой въ палатахъ бълокаменныхъ. во той ли во топленой горницъ, на той-ли на печкъ на муравленой!" Схоронилъ королевичъ отца, а самъ съ морской царевною-за почестенъ пиръ, за веселую свадебку... Былъ счастливъ онъ со своею молодой женою не три дня, не три мъсяца, а безъ трехъ дней три-года... Къ исходу третьяговстосковалась королевичева женушка, всплакалась; всплакавшись-королевича покинула, пошла ко синю морю, отвязала отъ крутого бережка свой золотой челнокъ, съла въ него да и была такова: уплыла въ отцовское царство подводное... Встрътилъ Морской Царь свое потерянное любимое дътище рожонос, - расплясался на радостяхъ; потонуло отъ той пляски много судовъ-кораблей. Былъ между ними и KOрабль королевичевъ, а на томъ кораблъ-и самъ молодой Марьинъ Моревнинъ мужъ... Было, знать, на-роду ему написано: не сидъть королемъ на сырой землъ, а жить со своей королевною во палатахъ бълокаменныхъ, у того-ли Царя Морского-подводнаго...

Записанъ собирателями родной старины и цёлый рядъ другихъ сказокъ о Морскомъ Царё и его дочеряхъ, представлявшихся народному воображению не только красавицами, но и премудрыми. Въ нѣкоторыхъ изъ этихъ сказокъ повелитель морей именуется Поддоннымъ Царемъ, въ другихъ зовется Окіянъ-Моремъ, въ иныхъ-же – Чудомъ-Юдомъ. Но во всѣхъ разносказахъ одинаковы присущія ему свойства, являющіяся смѣшеніемъ злыхъ-разрунительныхъ и добрыхътворческихъ началъ. Въ пѣсколькихъ сказкахъ понадаетъ въ подводное царство, по волѣ народа-сказателя, его излюбленный сказочный герой—Иванъ-царевичъ.

Бхаль путемъ-дорогою могучій царь, изъ похода держаль путь домой, —заводить рачь одна изъ такихъ сказокъ. – День выдал-

ся знойный: такъ и пышеть съ небесной синевы огнемъ на бълый свътъ красно-солнышко. Вдетъ царь, притомился оть тяжкаго зноя, пересохло горло оть жажды. Видить пут-никъ передъ собою озеро, — разлилось, что море безбрежное, слёзъ съ коня, припаль къ водё, зачалъ пить воду студеную. Напился онъ, хотъль съ земли привстать. на добра-коня състь, -не по его хотвнью сдвлалось: ухватиль его за длинную бороду Морской Царь, не пускаеть, держить цёлкой рукою. Взмолился онъ подводному владыкъ, а тотъ ему свое слово молвить: "Объщай мнь отдать черезъ семь лють то, чего ты самъ дома не въдаешь!" Поклялся великой клятвою бородатый царь, -отпустилъ его повелитель народа поддоннаго. "Смотри, — говорить, — коли не сдержишь клятвы, не быть тебѣ живу и семи дней послѣ семи лѣть!" Вернулся царь домой, а тамъ— ему навстрѣчу вѣсть идеть: подарила его царица сыномъ Иванъ-царевичемъ. Не думалъ, не гадалъ онъ, что придется отдавать на погибель желанное, прошоное-моленое, датище. Ни словомъ и во снъ не обмолвился онъ про то своей цари-цъ, а самъ-что ночка темная осенияя-затуманился. Сталъ рости царевичъ, не по днямъ, а по часамъ, рости-что вешній цвівть красоватися. Не успівль царь оглянуться, какъ уже и седьмой годъ-на исході, а царевичь выровнялся-что въ двадцать льть. Минуль послъдний день изъ седьмого урочнаго года, — повъдалъ царь свое горе царицъ. Снарядили они царевича, снарядивши — во слезахъ проводили на морской берегъ, — проводивъ, одного у синя-моря покинули. Спрятался Иванъ-царевичъ за ракиты прибережныя, видитъ: прилетъли двънадцать лебедушекъ, прилетъвши --обронили съ себя крыльяперушки, обронивши-обернулись красными дъвицами, обернувшися принялись плавать-купаться во синёмъ моръ... А Пванъ-то царевичъ молодешенекъ, да догадливъ, былъ: распозналь онъ, что эти двізнадцать бізыхъ лебедушекъ, двізнадцать красныхъ дъвушекъ-дочери Морского Царя, владыки подводнаго. Приглянулась изъ нихъ ему одна больше всёхъ: подкрался онъ, взялъ съ берегового песка рудожелтаго ея бъаыя прылышки лебединыя. Накупались-наплавались праса-вицы, вышли па-берегь, нарндились въ свои крылья-перушки, вспорхнули бълыми лебедушками, улетъли въ даль далекую. Не пашла своихъ крылышекъ одна красна-дъвица, осталась на бережку любимая дочь Морского Царя—Василиса Премуд-рая... Ищетъ-понщетъ, найти не можетъ; увидъла добра-мо-лодца Иванъ-царевича, взмолилась она къ нему, чтобы отдалъ ей бълыя крылья лебединыя. "Отдамъ, —говоритъ, — только выходи замужъ за меня!" Согласилась царевна: приглянулся

- 71 -

онъ и ей-самой... Пошли они въ царство подводное, а тамъ, — ведетъ свою цвѣтистую рѣчь старая сказка, — какъ и на бѣломъ Божьемъ свѣтѣ, свѣтитъ красно-солнышко, бѣгутъ рѣчки быстрыя, зеленѣютъ луга шелковые, зеленѣючись травой-муравою разстилаются, на лугахъ — лазоревы цвѣты цвѣтутъ, за лугами – дремлютъ лѣса дремучіе... Пришелъ Иванъ-царевичъ, разставшись со своею зазнобой-царевною, ко дворцу Морского Царя. Встрѣтилъ тотъ его, сталъ задавать уроки трудные: "Коли сдѣлаешь, живъ будешь! Не сдѣлаешь голову тебѣ съ плечъ!" — говоритъ. Какъ задалъ царевичу первую задачу Морской Царь, такъ и затуманился добрый молодецъ: чуетъ молодецкое сердце смерть неминучую. "Не горюй, — говоритъ ему Василиса Премудрая, – ложись-спи, къ утру все готово будетъ!" Вздивовался Морской Царь, какъ увидѣлъ, что все къ сроку сдѣлано. — задалъ задачу урочную потруднѣй того...

Помогла царевна своему милому выполнить не одинъ, не два, а цёлыхъ двенадцать, подвиговъ. "Выбирай, - говоритъ Морской Царь, въ награду любую изъ двѣнадцати моихъ дочерей себѣ въ жены!" Выбралъ Иванъ-царевичъ прекрасную Василису Премудрую. Пироваль-плясаль на свадебномъ пиру весь подводный народъ, а царевичъ умыслилъ со своей молодою женой уйти на бълый свътъ. Задумано-сдълано... Спровъдалъ о бъгствъ Морской Царь, ударился въ погоню за бъглецами. Понесся-полетълъ онъ, во гизвъ своемъ, черной тучею, засверкаль огнемь молній пламеннымь.. Почуялъ Иванъ-царевичъ погоню; обернула Василиса Премудрая его рыбой-окунемъ, а сама разлилась слезами горючими--побъжала по желтому песку, по мелкимъ камушкамъ быстро водною свътлой ръчкою. "Будь-же ты ръчкою цълыхъ три года!"-закляль разгниванный отець свое дитище. По другому-же разносказу-такъ и не догналъ Морской Царь бъглецовъ: вышли они изъ подводнаго царства на бълый свътъ, стали во палатахъ царскихъ у Иванъ-царевичева отца въкъ въковать, наживать малыхъ дътушекъ... А къ Морскому Царю такъ-таки никакой въсточки о томъ и не дошло, словно дочь любимая съ богоданнымъ зятемъ-оба навъкъ изъ міра живыхъ сгинули...

Русскія простонародныя преданія выщають изъ глубины стародавнихъ лють о томъ, что всй дочери Морского Царя превратились въ большія ръки. Потому-то съ послёдними и связаны до сихъ поръ во многихъ мъстахъ суевърныя представленія, являющіяся пережиткомъ древняго обожествленія водъ земныхъ... Оть простонародныхъ сказокъ ближе всего переходъ — къ русскимъ былинамъ, имѣющимъ съ первыми не мало общаго. Во многихъ изъ нихъ можно встрѣтить упоминаніе о синёмъ морѣ, но наиболѣе ярко высказалось народное представленіе о немъ и о властвующихъ надъ нимъ силахъ — въ былинѣ о Садкѣ, богатомъ гостѣ новгородскомъ, передаваемой въ цѣломъ рядѣ разносказовъ. Въ собраніи К. Ө. Калайдовича <sup>18</sup>) ("Древнія россійскія стихотворенія, собранныя Киршею Даниловымъ") приводится едва-ли не самый полный сказъ этой старинной сѣверно-русской былины—подъ заглавіемъ "Садковъ корабль сталъ на морѣ".

> "Какъ по морю, морю синему, Бъгутъ, побъгутъ тридцать кораблей, Тридцать кораблей, единъ Соколъ корабль— Самого Садки, гостя богатаго..."

Такой запъвкою начинается этоть былинный сказъ. А разбогатыть Садко, по другому разносказу, отъ щедроть Морского Царя. Былъ онъ раньше не только не богатъ, а жилъ-чъмъ Богъ пошлеть; одна была у него утвха- гусли звончаты: хаживаль онъ съ ними на пиры званые, веселилъ хльбоссольный народъ. Сидълъ однажды Садко на берегу Ильмень 19)-озера, на бълъ-горючемъ камнъ, сидълъ-на гуселькахъ провчатыхъ поигрывалъ. Долго-ли, коротко-ли забавлялся удалой гусельникъ, вдругъ-, въ озеръ вода всколебалася", всплылъ поверхъ волнъ властитель подводнаго царства поддоннаго. Утъшилъ его Садко, посулилъ старый ему "кладъ изъ Пльмень-озера: три рыбы-золоты перья..." И слово Морского Царя не мимо молвилось; закинулъ гусельникъ въ озеро неводъ, дался въ руки объщанный кладъ, закупилъ на него Садко товару видимо-невидимо, сталь онь богатымъ гостемъ Господина Великаго Новагорода...

Плывуть по синю морю тридцать кораблей... "А всё корабли что соколы летять, Соколь корабль (самого Садки) на морё

<sup>19</sup>) Ильмень озеро въ Новгородской губерни, лежащее между Новгородскимъ, Старорусскимъ в Крестецкимъ уъздами, простирающееся на 40 верстъ въ длину и до 32 въ ширину. Изъ него вытекаетъ ръка Волховъ. Береговые ильменские жители сохранили въ своемъ быту мпожество древнерусскихъ обычаевъ и древнерусский (повгородский) говоръ.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Константинъ Осдоровичъ Калайдовичъ (род. въ 1792, умеръ въ 1832 г.).--историкъ, открывшій "Сборникъ Святослава 1073 г." и "Небеса и Шестодневъ экзарха Іоанна". Главнъйшіе труды его: "Русскія достонамятности", "О языкъ Слова о нолку Пгоревъ", "Законы в. к. Іоанна III и судебникъ Іоанна Грознаго", "Древнія россійскія стихотворенія, собранныя Киршею Дакиловымъ". По образованію онъ-кандидатъ московскаго университета. <sup>19</sup>) П. в. м. е. в. озеро въ Повгородской губернія, лежащее между Повгород-Карала в Киршей. Карала в Карала (Карала).

стоитъ..." – не сдвинуть и съ мъста, словно приросъ онъ къ водб... "А ярыжки вы, люди наемные, а наемны люди, подначальные!" - держить Садко къ своимъ корабельщикамъ властное слово хозяйское: "А въ мъсто всъ вы собирайтеся, а и ръжьте жеребья вы валжены, а и всякъ-то ниши на имена, и бросайте вы ихъ на сине море!" Сдълали корабельщики каждый по "валженому" жеребью, а самь богатый гость взяльбросилъ на воду "хмѣлево перо", кинулъ – приговариваетъ: "А ярыжки, люди вы наемные! А слушай рѣчи праведныхъ; а бросимъ мы ихъ (жеребья) на сине море. Которые бы по верху плывуть, а и тъ бы душеньки правыя; что которые-то во морѣ тонуть, а мы тъхъ спихнемъ во сине море!.." И воть-воззрились всъ на кинутые въ море жеребыи: "А всъ жеребья по верху плывуть, кабы яры гоголи по заводямь; единъ жеребій во моръ тонеть, въ моръ тонеть хмълево перо"... Диву-дались, вздивовались - не надивуются корабельщики. а Садко-купецъ снова держитъ ръчь къ нимъ, чтобы сдѣлали они всѣ по "жеребью ветляному": "... а и которы жеребы во моръ тонуть, а и то душеньки правыя!... Сказаль богатый гость; сдълали по его хотвнью, по Садкину веленью корабельщики... Анъ и тутъ передъ ними-диво-дивное: "А и Садко покинуль жеребій булатной, синяго булату выдь заморскаго, вѣсомъ-то жеребій въ десять пудъ. И вск жеребьи во морѣ тонутъ, единъ жеребій по верху плыветь самого Садки, гостя богатаго"... Туть уже не могь не увидать руки судьбы и самъ хозяинъ корабельщиковъ; понялъ онъ, сердцемъ-коль не разумомъ-почуялъ: какая вина-за его душой... Вылетьло у него изъ глубины чуткаго сердца окрыленное прозорливостью въщее слово:

> "Я, Садъ-Садко, знаю, въдаю, Въгаю по морю-двънадцать лътъ, Тому царю заморскому Не платиль я дани, пошлины, И во то синё море Хвалынское Хлъба съ содью не опускивалъ, По меня, Садку, смерть принда"...

Велить богатый гость принести свою шубу соболью, подать 'ему звоичаты гусли золотострупные да шахматницу дорогую "со золоты тавлеями, со твми дороги вальящаты"... Нарядился Садко, спустился по серебряной сходив на сине море, садится на золотую шахматницу... Ушли-убъжали всв корабли, улетъть и его, Садкинъ, Соколь-корабль; остался онъ одинъна безбрежномъ морскомъ просторъ. Понесло Садку, новго-

- 74 --

родскаго гостя богатаго, вдоль по морю къ берегу чужедальнему... "Выходилъ Садко на круты береги, пошелъ Садко подль синя моря, нашель, -продолжаеть былина свой сказь, нашелъ онъ избу великую, а избу великую во все дерево, нашель онъ двери и въ избу пошелъ"... Только-что успълъ распахнуть онъ избную дверь, а оттуда къ нему слово Морского Царя идеть: "А и гой еси ты, купець, богатой гость! А что душа радъла, того Богъ мнъ далъ, и ждалъ Садку двънадцать лътъ, а нынъ Садко головой пришелъ; поиграй, Садко, въ гусли ты звончаты!" Не заставилъ себя много ждать, не вельть долго просить новгородский гость, провель рукой по золотымъ струнамъ, и сталъ Садко "царя твшити"... Пришлась по сердцу игра гусельная, разскакался - расилясался Морской Царь, сталь угощать Садку питіями хмъльными. "И развалялся Садко, и пьянъ онъ сталъ, и уснуль Садко-купецъ, богатой гость: а во снъ пришелъ святитель Николай къ нему, говорить ему таковы рвчи: - Гой еси ты, Садко-купецъ, богатой гость! А рви ты свои струны золоты, и бросай ты гусли звоичаты, расплясался у тебя Царь Морской, а сине море всколебалося, а и быстры рѣки разливалися, топятъ много бусы. корабли, топять души напрасныя того народу православнаго! ... Пробудился Садко, послушался святителя, порваль струны гусельныя, бросиль гусли звончаты... Пересталъ плясать Морской Царь, призатихло и море синее, задремали въ своемъ руслъ и ръки быстрыя... Ночь прошла спокойно... Заиграла на небъ зоренька утренняя, взошель бълый день, сталъ властитель царства подводнаго уговаривать Садку-жениться на любой изъ тридцати дочерей царскихъ. Вспомниль богатый гость, что Никола не только вельль перестать играть, а и сказаль ему, что станеть Морской Царь уговаривать взять въ жены одну изъ его дочерей, что не надо брать "ни хорошую, ни бълую, ни румяную", а взять "дъвушку поваренную, поваренную, что котора хуже всбхъ"... Исполнилъ онъ все по слову угодника Божія... "А и туто Царь Морской положилъ Садку на подклътъ спать, и ложился онъ съ повобрачною; Николай во снъ наказывалъ Садкъ: не обнимай жену, не цълуй ее... А и тутъ Садко кунецъ, богатой гость, съ молодой женой на подклъть спитъ, свои рученьки ко сердцу прижаль..." Проспулся Садко, смотрить лежить онъ подъ своимъ роднымъ Повгородомъ, "а лъвая пога во Волхъ-ръкъ"... Векочилъ богатый гость, увидълъ приходь свой перковь Николы Можайскаго, перекрестился онъ на свять-Господень кресть... Глядить, а -, по славной матушкв Волхъ-ръкъ бъгуть, побъгуть тридцать кораблей, единъ

— 75 —

корабль самого Садки, гостя богатаго... И встръчаетъ Садко-купецъ, богатой гость, цъловальниковъ любимынхъ. Всъ кооабли на пристань стали, сходни метали на крутой берегъ, и вышли цъловальники на крутъ берегъ; и тутъ Садко поклоняется:-Здравствуйте, мон цъловальники любимые и прикащики хорошіе!-- И тутъ Садко-купецъ, богатой гость, со всъхъ кораблей въ таможню положилъ казны своей сорокъ тысячей..."--кончается былинный сказъ. А. Н. Аванасьевъ усматриваетъ въ словахъ "а лъвая нога во Волхъ-ръкъ" то, что нелюбимую дочь Морского Царя-"поваренную дъвушку"--звали "Волхъ (Волховъ)-ръкъ ою".

"Алатырь-камень", зачастую упоминаемый въ русскихъ простонародныхъ заговорахъ, всегда представляющійся лежащимъ "на островѣ Буянѣ, на морѣ-окіянѣ", считается—по слову "Голубиной Книги"—за "всѣмъ камнямъ отца". "Бѣлый латырькамень всѣмъ камнямъ отецъ," —гласитъ о немъ съдая мудрость народная, — "почему же ёнъ всѣмъ камнямъ отецъ?" задаетъ она вслѣдъ за этимъ вопросъ и тутъ-же держитъ свою рѣчь отвѣтную:

> "Съ-подъ камешка, съ-подъ бѣлаго латыря Протекли рѣки, рѣки быстрыя По всей землѣ, по всей вселенную— Всему міру на нецѣленіе, Всему міру на пропитаніе..."

"На бѣломъ латырѣ-на камени бесвдовалъ да опочивъ держалъ самъ Исусъ Христосъ, Царь Небесный, съ двунадесяти со апостоламъ, съ двунадесяти со апостоламъ, съ двунадесяти со учителямъ; утвердилъ онъ вѣру на камени: потому бѣлълатырь-камень каменямъ мати!"—говорится въ другомъ разносказѣ народнаго стиха. Записано и такое слово объ этомъ чудномъ отцѣ-матери всѣхъ камней: "Среди моря синиго лежитъ латырь-камень; идутъ по-морю много корабельщиковъ, у того камня останавливаются; они берутъ много съ него снадобья, посылаютъ по всему свѣту бѣлому..." () цѣлебной силѣ камня-"латыря" ходитъ по народной Руси до сихъ поръ не мало и всякихъ другихъ ро̀зсказней...

"Подъ восточной стороной есть окіянъ-синее-море,"--гласитъ заговорное слово: "на томъ окіянъ на синемъ моръ лежитъ бъло-латыръ-камень, на томъ бъло-латыръ-камиъ стоитъ святая золотая церковь, во той золотой церкви стоитъ святъ золотъ престолъ, на томъ златъ престолъ сидитъ самъ Господъ Інсусъ Христосъ, Михаилъ-архангелъ, Гавріилъ-архангелъ..." П. Н. Рыбниковымъ<sup>20</sup>) записана въ Олонецкой губерніи любопытная былина о Васильъ Буслаевичъ, —разносказь, не встръчающійся у другихъ собирателей народной старины. Тъшится новгородский богатырь своею могучей силою, твшить моченькой и удалую дружинушку... "Дружина моя хо-робрая!"-говорить Буслаевичь: "Скачите черезь бѣль-горючъ-камень!" Стали скакать Васильевы дружинники: перескочили разъ и другой перескочили, и третій... Принялся скакать и самъ Васильюшко: "разъ скочилъ и другой скочиль, а на третій говорить дружинѣ хоробрыя:-я на третій разъ не передомъ, задомъ перескочу!-Скочилъ задомъ черезъ бълъ-горючъ-камень, и задъла ножка правая, и упалъ Васильюшко Буслаевичь о жестокъ камень своима плечмы богатырскима... Раскололъ онъ свою буйну голову и остался лежать тутъ до въку"... Въ сказочной передачъ — Васильева смерть пришла не отъ камня-алатыря, а отъ морской пучины, —причемъ послёдняя является живымъ существомъ... Плылъ Василій-богатырь, по словамъ старой сказки, "черезъ море къ зеленымъ лугамъ". Плыветь Буслаевичъ, ви-дитъ: лежитъ "Морская Пучина– кругомъ глаза..." Не сму-тился Василій, не робокъ парень былъ: зачалъ онъ вокругъ Морской Пучины похаживать, сафьянъ-сапожкомъ ее попинывать. Посмотрвла на богатыря новгородскаго Морская Пучина-кругомъ глаза: "Не пинай меня, - говоритъ, -и самъ тутъ будещь!" Смвшлива была дружина Буслаевичева, зачали дружниники смъхи водить -посмънваться, принялись черезъ Пучину перескакивать: всв перескочили... Взяло за живое и самого богатыря: прыгнуль Василій, не перескочиль, задълъ за Морскую Пучину пальцемъ правой ноги... Тутъ ему и смертный часъ пришелъ, смертный часъ, послъдній часъ...

По сводному безсоновскому разносказу стиха о "Голубиной Книгъ", помъщенному во второмъ выпускъ его "Калъкъ перехожихъ", народное окіянъ-море представляется такимъ: "Окіинъ-море морямъ мати: сиредъ моря, сирёдъ Кіяни что выходитъ изъ ней церковь соборная, соборная-богомольная, самого Клима, пона Рымскаго; что во той церкви во соборныя стоитъ гробница на воздухахъ бъла-каменна; въ той гробницъ бъ-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Навель Николаевичь Р ы б н и к о в ъ-трудолюбивый русскій народовѣлъродился въ 1832-мъ, умеръ въ 1885-мъ году, по образованію-питомецъ московскаго ушиверситота (историно-филолог. факультета). Большинство народныхъ ибсенъ, былинъ и сказаній собраны имъ въ Черниговской и Олонецкой губерніяхъ. Отдѣльное изданіе его матеріаловъ появилось въ 1861-1867 г., а исредъ тѣмъ они печатались въ "Олонецк. Губ. Вѣдомостялъ". Въ 60-хъ г.г. П. И. Рыбниковъ состоялъ секретаремъ олонецкаго губернскаго статистическаго комптета. Одно время онъ былъ калишскимъ вице-губернаторомъ.

локаменной почивають мощи попа Рымскаго, слава Клементьева; обкинуло то море вокругъ землю всю, обошло то море околъ всей земли; вокругъ земли, всей подседенныя-всего свъту бълаго"... Но это еще не самое главное, почему окіянъ-море - "всёмъ морямъ мати". Стихъ продолжаетъ свой сказъ: "Въ"немъ окіянъ во:мори пупъ морской, а уси ръки уси моря вси хъ Кіяню морю собъгалися, вси хъ Кіяню морю приклонилися, никуды вонъ не выходили; окіянъ-море зголубается. -- вси моря ему покланяются... Съ-подъ восточной со сторонушки, какъ изъ славнаго окіянъ-моря, выставала изъ моря церковь соборная со двънадцатью со престоламы, святу Климанту<sup>21</sup>), папы Рымскому, святу Петру<sup>22</sup>) Александрійскому. Во той церкви во соборныя почпваютъ книги самого Христа. Въ этой церкви собиралось много князей и три тримполитора... На церкви главы мраморныя, на главахъ кресты золотые... Изъ той изъ церкви изъ соборной, изъ соборной изъ богомольной, выходила Царица Небесная. Изъ окіяна-моря она умывалася, на соборъ-церковь она Богу молилася..." Такъ объединилъ народъ-сказатель свои повърья, почерпнутыя со дна моря позабытаго язычества, съ приросшимъ къ его чуткому стихійному сердцу евангельскимъ повъствованіемъ, нереродившимся въ рядъ неумирающихъ преданий, пріукрашенныхъ неувядаемыми цвътами пъсеннаго слова.

Сине море, разбѣгающееся могучими валами во всѣ стороны свѣта бѣлаго, населено въ суевѣрномъ представленіи безчисленнымъ народомъ русалокъ-водяныхъ дѣвъ, плавающихъ по волнамъ морскимъ, колеблющихъ зыбь водную. Кромѣ русалокъ-красавицъ съ рыбьими хвостами, плаваютъ въ морскихъ глубинахъ, иногда всплывая и наверхъ, проклатыя отцами дочери-утопленницы. Есть тамъ, по словамъ старыхъ людей, довѣдавшихся за свою долгую жизнь до причины всѣхъ причинъ, и морскіе люди-фараоны ("моряне"), предсказывающіе судьбы міра. Не диво для зоркаго воображенія среди

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Св. Климентъ, отецъ Церкви, римлянинъ по происхождению, обращенный въ христіанство апостоломъ. Петромъ, а затъ́мъ бывшіа сотрудникомъ апостола Павла и (съ 92 года) енископомъ римскимъ. Мученическая кончина его послѣдовала въ Херсонесѣ Таврическомъ (около 103 г.), куда опъ быдъ сослапъ императоромъ Траяномъ. Мояци его перенесены въ Римъ святыми Карилломъ и Меоодіемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Св. И етръ Александрійскій мисатель и пропов'ядиша, боровшійся съ сектою антитринитаріевъ и доказывавшій Божестно Інсуса Христа. Опъ былъ спискономъ въ Александрій во время Діоклетіанова гоненія на христіанъ. Въ 306-мъ году до Р. Хр. имъ былъ сознанъ въ Александрій соборъ противъ сретика Мелетія, спископа ликонольскато, который отказывалъ казощимся издищихъ въ принятій ихъ въ допо паствы Христовой. Въ 311-мъ году онъ былъ казнент язычниками.

видимыхъ и не суевърному глазу рыбъ морскихъ встрътить и рыбъ-оборотней, лъзущихъ въ рыбацкія съти на гръхъ-обду нежданную. Потому-то и принимаются старые морскіе рыбаки тянуть съти-невода не иначе, какъ съ крестнымъ знаменіемъ да съ молитвою. "Молитва и со дна моря подымаеть!" – говоритъ народная пословища; такъ какъ-же не вспомнить о ней православному люду, промышляющему трудомъ галилейскихъ рыбарей, возвъстившихъ утопавшему въ темныхъ безднахъ язычестваміру благую-свътлую въсть о Распятомъ Учителъ жизни...

Не однѣ русалки, морскіе люди да рыбы-оборотни населяють для суевѣрнаго люда зыбь и глубь морскую. Достаточно вернуться все къ той-же "Голубиной Книгѣ". чтобы вспомнить какъ и о Кить-рыбѣ, на которой "основана Мати-Сыра-Земля", такъ и о томъ, что "Стратимъ ("Страфиль", "Естрафиль" по инымъ разносказамъ) птица—всѣмъ птицамъ мати."На вопросъ: "почему Стратимъ-птица—всѣмъ птицамъ мати?"—слѣдуетъ обстоятельный отвѣть:

> "Живетъ Стратимъ-итица на окіянъ-морѣ, И дѣтей кормитъ на окіянъ-морѣ; По Вожьему все новелѣнію, Стратимъ-птица вострененется,— Окіянъ-море восколяхнется: Потому Стратимъ-итица—всѣмъ итицамъ мати"...

Отъ птицы – "всёмъ птицамъ мати" – сказатели-п'вецы нереходятъ къ звёрю – "всёмъ звёрямъ отцу", который обшаетъ по близости отъ Стратимъ - птицы: "Ниветъ Пидрикъ-звёрь за окіянъ-моремъ, онъ происходитъ всё горы бёлокаменныя, а хвалу произноситъ самому Христу"...—гласитъ о немъ духовный стихъ.

Море является въ народномъ представленіи олицетвореніемъ всего необъятнаго, пеобозримаго, неисчерпаемаго: "море бъдъ", "море хлопотъ", "море напастей", "море радостей", говорится въ живой обыденной ръчи. "Чернильное море, бумажны берега", — приговариваютъ краснословы о приказной волокитъ, тяпущейся по цълымъ годамъ. Не довъряетъ морю народная молва. "Хорошо море съ берегу!" – замъчаетъ она: "Тихо море, поколъ на берегу стоишь!", "Жди горя съ моря, бъды---отъ воды!", "Хвали море, на полатяхъ лежучи!", "Кто въ моръ не бывалъ, тотъ и горя не видалъ" ("Богу не маливался!" — по иному разносказу), "Дальше море — меньше горя!", "Въ моръ глубины, а въ людяхъ правды, не извъдаешь!", "Не върь тишинъ морской да ръчи людской!", "Молва

- 79 -

людская-что волна морская!", "Морскихъ топитъ море, a сухопутныхъ горе!" и т. д., и т. д.Но не на одномъ синемъ моръ бъда живетъ, человъка – сторожитъ. Потому-то и сложились въ народной Руси, о́-бокъ съ только-что приведенными, и такія крылатыя слова, какъ: "По-горе-не за море, не огребешься и дома!", "Не ищи моря, и въ лужь утонешь!", "Не море топить, а лужа!", "Въ моръ горе, а безъ него двое!", "Оть горя—хоть въ море!", "Горе-что море: ни переплыть, ни выпить!", "Пришло горе, взволновалось море: люди тонуть и насъ туда-же гонять!"... У бывалыхъ людей, сжившихся съ моремъ, сложились свои поговорки красныя объ этой могучей стихіи. приковывающей къ себъ взоры. "Былъ и на моръ, быль и за моремъ!"-говорять они о самихъ-себв. "Таланный и въ моръ свою долю сыщеть!"-приговаривають о счастлив-цахъ. "Море-рыбачье поле!", "Съ Богомъ-хоть за-море!", "Не море топить корабли, а ввтры!", "Пасть не пасть, да ужъ въ море, а что толку-въ лужу!"-пускають по людамъ свое словцо безпечныя не-горюй-головы: "Море дастъ-что возьмешь! О хвастливыхъ краснобаяхъ приговариваетъ словоохотливая деревня: "Шиломъ моря не нагръешь!", "Щепкой моря не перегородишь!", "Чашкой синя моря не вычерпаешь, ложкой не выхлебаешь!", "Хвалилась синица сине море зажечь!" О крёпкихъ заднимъ умомъ людяхъ говорять: "Умъ за моремъ не купишь, коли своего батька не припасъ ("коли дома нътъ!"-по разносказу, подслушанному В. И. Далемъ)!", "Журавли за море летають, а все одно-курлы!", "Умъ за-моремъ, а смерть за воротомъ!" При слухахъ о дешевизнъ въ какомъ-нибудь дальнемъ мъстъ зачастую оговариваются словами: "За моремъ телушка полушка, да рубль перевозу!", "Купилъ заморскаго товару, да не донесъ до амбару!", "Дешевы въ заморской деревнъ оръхи, да никто домой не принашивалъ!" Умъетъ слово въ-пору молвить русский простота-мужикъ, объ иной часъ скажетъ-что рублемъ подаритъ. "Вътромъ море колышетъ, молвою – народъ!", "По каплъ дождь, а дождь ръки поитъ: ръками море стоптъ!", "И быстрой ръкъ славадо моря!" Не долюбливаеть народная Русь сидъть у моря да ждать погоды, если только пришлось ей хоть разъ выйти изъподъ власти земли-кормилицы. "Охъ, сине море, унеси ты мое горе!"-приговариваетъ она: "Подъ лежачъ камень и вода не течетъ!", "Кто у моря былъ, да за море не заглядывалъвъкъ тому шиломъ воду хлебать!" Море, по народному слову, сравнивается съ матерью, сосущею своихъ дочерей: "Кая мать своихъ дочерей сосеть?" -спрашиваеть о немъ старинная загадка, ходящая по-людямь до сихъ поръ.Изъ связая-

- 80 -

ныхъ съ понятіемъ о морѣ загадокъ особенно изобразительны: "Ни море, ни земля; корабли не плаваютъ, а ходить нельзя!" (болото), "На морѣ на Коробанскомъ много скота тараканскаго, одинъ пастухъ королецкій!" (звъзды частыя со свѣтлымъ мъсяцемъ), "Промежъ двухъ морей, по мяснымъ горамъ гнутый мостикъ лежитъ!" (коромысло съ ведрами на плечахъ).

Русская народная пѣсня не обходитъ моря молчаніемъ, не оставляетъ синяго безъ своего слова ласковаго. Величаетъ она его "морюшкомъ", "широкимъ раздольщемъ", то-и-дѣло возвращаясь къ нему въ свонхъ волнами льющихся напѣвахъ. "Ахъ, и по морю, ахъ и по морю, ахъ по морю, морю синему, по синему по Хвалынскому!" – звенитъ-разливается она въ хороводномъ кругу, величающемъ "лебедъ бѣлую съ лебедятами со малыми со дѣтятами":

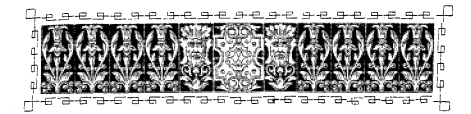
> "...Плывши, лебедь встрепенулася, Подъ ней вода всколыхнулася; Плывши, лебедь вышла на-берегъ... Гаћ ни взялся, гаћ ни взялся, Гаћ ни взялся младъ-ясёнъ-соколъ,— Ушибъ-убилъ, убилъ-ушибъ, Убилъ-ушибъ лебедь бѣлую: Онъ кровь пустилъ по синю морю; Онъ пухъ пустилъ, онъ пухъ пустилъ, Онъ пухъ пустилъ, онъ пухъ пустилъ, Онъ пухъ пустиль по поднебесью, Сорилъ перья по чисту полю"...

Отъ этого хватающаго за сердце напъва неунывающіе пъвуны готовы перейти и къ такой смъшливой, пляшущей словами пъснъ, какъ: "За моремъ синичка не пышно жила, не пышно жила, пиво варивала, солоду купила, хмёлю взаймы взяла, черный дроздъ пивоваромъ былъ"... Среди свадебныхъ пвсень, поющихся на дъвичникъ красными дъвушками-невъстиными подружками. еще не забыта въ народъ старинная: "Поверхъ моря, поверхъ синяго, поверхъ синяго, поверхъ Хвалынскаго, налеглись туманы со морянами, не видно ни лодочки, ни молодчика"... А во сколькихъ другихъ свадебныхъ пъсняхъ слышится упоминание о моръ: "На моръ селезень косу вьеть, сврая утушка полощется...", "По морю корабль плы-веть, а по круту бережку каретушка...", "Какъ на синемъ на моръ, что-ль на бъломъ каменъ строила Анна душа, строила Ивановна, строила себъ пирокой дворъ"... Но всь эти пъсни замирають безъ слъда въ душъ слушателя передъ такою "семейной", по опредвленію собирателей пъсеннаго богатства, какъ поющаяся во всёхъ уголкахъ народной Руси:

"Ужъ какъ палъ туманъ на синё море, А злодѣй-тоска въ ретиво́ сердце; Не схаживать туману со синя моря, Злодѣйкѣ кручинѣ съ ретива сердца"...

Отразилось море и въ разгульныхъ пѣсняхъ ("Протекало синее море, слеталися птицы стадами" и др.), и въ удалыхъ ("Ужъ какъ по морю, морю синему, по синему по Хвалынскому туда плыветъ соколъ корабль"... и др. ), и въ солдатскихъ—помогающихъ нести русскому воину тяготы службы царской. Есть и въ казацкихъ, ведущихъ рѣчь о царѣ Иванѣ Васильевичѣ, Ермакѣ сынѣ Тимовеевичѣ, донскомъ, гребенскомъ, яицкомъ и селенгинскомъ казачествѣ, с во й сказъ о морѣ. И въ каждомъ упоминании объ его широкомъ раздолъѣ чуется глубина простодушнаго вдохновения, льющагося могучимъ разливомъ изъ народнаго сердца.

А и широко-же это сердце, какъ сине море глубокое!..



## VI.

## Лѣсъ и степь.

Стихійная душа русскаго народа,-какъ въ зеркалъ отразившаяся со всёми достоинствами и недостатками въ памятникахъ изустнаго простонароднаго творчества, сохраненныхъ отъ забвенія трудами пытливыхъ народовъдовъ-собирателей, --во вст времена и сроки стремилась на просторъ. Тъсно было ей-могучей-ютиться въки-въчные въ насиженномъ поколёніями родномъ гнёздё, -хотя она и была прикована къ нему неразрывными цъпями кровной любви и всегда, куда бы ее ни закинула судьба, возвращалась къ этому "гнъзду",хотя-бы только мысленно, если нельзя на дълв. Широкій размахъ былъ, - какъ и теперь остается, - неизмънно присущъ русской душь. Не вмъстно, было ей прятаться въ норы отъ въяний внъшней жизни, отовсюду наступавшей на нее. Какъ же ей было не рваться на просторъ, когда ее обуревала разитаея по всему народному духу силушка богатыря Святоголра, н нашедшаго на бъломъ свътъ "тяги земной" и "угрязшаго" въ нъдра Матери Сырой-Земли?.. Самобытная въ каждомъ своемъ проявлени, богатырская душа пахаря и въ искани простора оказалась не менье своеобразною. Желанный, онъ являлъ ей себя и въ живыхъ стънахъ деревьевъ-въ лъсу, и на вольномъ воздухѣ безлѣсной степной равнины, волнующейся, какъ море синее-ковылемъ, травой шелковою. "Степь лъса не хуже!"-говорить народная Русь, но туть же новымъ крылатымъ словцомъ сама себя оговариваетъ: "Лъсъ степи не лучше!" и прибавляетъ къ этимъ двумъ поговоркамъ другія, еще болъе красныя: "Въ степи-просторъ,

- 83 -

въ лѣсу-угодье!", "Гдѣ угоже, тамъ и просторно!", "Оть простора угодья не искать, отъ угодья-простора!", "На своемъ угоды-житье просторное!" и т. д. Этими поговоркамиприсловьями поясняется сближение степного "простора" съ лѣснымъ "угодьемъ". "Просторно вольному казаку на бѣломъ свѣтѣ жить: былъ-бы лѣсъ-батюшка да степь-матушка!"-подговаривается къ нимъ, что присказка къ сказкѣ, речение, подслушанное въ жегулевскомъ Поволжьи, —въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ когда то задавала свой грозный пиръ понизовая вольница, оторвавшаяся отъ земли и выливавшая горючую тоску по ней въ своихъ воровскихъ да разбойничыхъ пѣсняхъ. И теперь еще хватаютъ за-сердце, щемятъ ретивое своимъ "удалымъ" напѣвомъ такія пѣсни, какъ:

> "Не шуми ты, мати зеленая дубровушка! Не мъшай-ка ты мнъ, молодцу, думу думати: Какъ поутру мнъ, добру-молодцу, во допросъ быть, Во допросъ быть, передъ судьей стоять, Ахъ, предъ судьей стоять—предъ праведнымъ, Передъ праведнымъ, предъ самимъ царемъ..."

Съ такими словами обращается удалой казакъ "воръ разбойничекъ" къ охранявшей его волю вольную зеленой дуб-ровушкъ. "Еще станетъ меня царь-государь спрашивати," продолжаетъ свою ръчь удалая пъсня: Ты скажи, скажи, дътинушка, крестьянской сынъ, ужъ какъ съ къмъ ты воровалъ, съ къмъ разбой держалъ? Еще много-ли съ тобою было товарищей? Я скажу тебъ, надёжа православный царь, всю правду я скажу тебъ, всю истину: что товарищей у меня было четверо, ужъ какъ первой мой товарищъ темная ночь. а второй мой товарищъ-булатный ножъ, а какъ третий товарищъ мой-добрый конь, а четвертой мой товарищъ-тугой лукъ, что разсылыцики мон-калены стрилы. Что возговорить надёжа православный царь: исполать тебь, дітинушка крестьянской сынъ! Что умълъ ты воровать, умълъ отвътъ держать; я за то тебя, дітинушка, пожалую середи поля хоромами высокими, что двумя-ли столбами съ перекладиной!"... Въ этой пъсив разбойникъ остается все твмъ же "крестьянскимъ сыномъ," что и былъ до своего разбойничества. Слышится въ ся словахъ біспіс все того-же горящаго любовью къ родной земль, хотя и обагреннаго кровью, сердца, звучатъ та-же неизмънная предапность царю-государю, та-же въра въ его "правду-праведную".

Въ другихъ, родственныхъ съ этою, пъсняхъ воспъваются

"лѣса, лѣсочки, лѣса темные", въ которыхъ были когда-то разбиты разоренные теперь "станы, станочки, станы теплые". Одна кончается такимъ завѣтомъ зачуявшаго смертный часъ разбойника: "Вы положите меня, братцы, между трехъ дорогъ: между кіевской, московской, славной муромской; въ ногахъто поставьте мнѣ моего коня, въ головушки поставьте животворящій кресть, въ руку правую дайте саблю острую. И пойдетъ-ли, иль повдетъ кто-остановится, моему кресту животворящему онъ помолится, моего коня. моего ворона, испугается, моего-то меча, меча остраго приужахнется..." Одна пъсня-задушевнъе другой, несмотря на то, что пълись-слагались онв въ станв разбойничьемъ, вылетали на светлорусскій просторъ изъ глубины опаленной грозною тоской груди, на которой тяжкимъ бременемъ лежали дъла душегубныя. Вслушиваешься въ такую, напримёръ, пёсню и только диву даешься, какимъ это чудомъ могли уживаться бокъ-о-бокъ звъриная жажда крови и истинно человъческія чувства:

> "Какъ досель, братцы, черезъ темный лёсъ Не пропархиваль туть, братцы, младъ-бѣлой кречеть, Не пролетываль туть, братцы, ни сизой орель; А какъ ныньче у насъ, братцы, черезъ темный лѣсъ Пролегла, лежитъ дороженька широкая! Что по той-ли по широкой по дороженькъ Профзжалъ-ли младъ-удалъ добрый молодецъ. На зарѣ-то было, братцы, на утренней, На восходъ было, братцы, красна солнышка, На закатъ было, братцы, свътла мъсяца; Какъ убитъ, лежитъ удалъ добрый молодецъ, Что головушка у молодца проломана, Ретиво сердце у молодца прострѣлено, Что ностелюшка подъ молодцемъ-камышъ-трава, Изголовьецо подъ добрымъ-частъ ракитовъ кустъ. Одѣяличко на молодцѣ-ночка темная, Ночка темная, осенняя-ночка холодная"...

Воспѣвая лѣса-дубровушки, русская вольная душа не оставила безъ хвалебнаго пѣсеннаго слова и степь широкую, гдѣ приходилось ей размыкивать свою грусть-тоску. "Ужъ ты, степь моя, степь-раздольице", —льется пѣсня, — "стень широкая, степь Моздокская! Про тебя-ли, степь, приготовилъ я три подарочка молодецкихъ: первый даръ тебъ удаль смѣлая, удаль смѣлая, неуёмная; а другой тебь мой подарочекъ — руки крѣпкія, богатырскія; а ужъ третій-то мой подарочекъ

- 85 ---

голова буйна разудалая"... и т. д. Прислушиваясь къ словамъ другой пѣсни, слышишь, какъ шумитъ ковыль-трава шелко́вая, какъ бѣгутъ по ней вѣтры буйные,—видишь, какъ, припадая грудью къ ней, уноситъ добра-молодца отъ погони рѣзвоногій конь, о которомъ сложилась пословица: "Степного коня не объѣздить на кордѣ!"

> "Широко ты, степь, пораскинулась, Къ морю Черному понадвинулась"...

- невольно подсказываеть сердце слова народнаго пъвца, льющіяся могучими свободными волнами изъ жаждущей вольнаго простора души.

Но не только притономъ воровъ-разбойниковъ были русскіе лѣса и русскія степи. Сохранилась о нихъ въ народѣ и другая живучая память—объ иныхъ связанныхъ съ ними думахъ, объ иного склада людяхъ, объ иныхъ быляхъ родной, политой трудовымъ потомъ и некупленною кровью земли.

Русскій ліст... Что можеть быть загадочніе нашей сіверной дубровы? Что боліе подскажеть воображенію углубляюіщагося въ родную, поросшую быльемъ, быль русскому человіку? Красота ліса безконечно разнообразна въ своемъ кажущемся однообразін. Она віеть могучимъ дыханіемъ жизни; она дышеть ароматомъ дівственной свіжести. Она зоветъ за собою подъ таинственные своды тінистыхъ деревьевъ. Она шепчетъ мягкимъ пошептомъ травъ, разстилаетъ подъ ноги путнику пестрые цвіточные ковры, перекликается звонкимъ щебетомъ птицъ, аукается съ возбужденной памятью гулкими голосами сідой старины.

Она близка сердцу русскаго человъка — эта могучая красота русскаго лъса, укрывавшаго когда-то въ себъ не одно звърьё да птаство, а и нашихъ пращуровъ-родичей отъ лютаго ворога, съ огнемъ и мечомъ врывавшагося въ родные мирному пахарю предълы, уводившаго въ полопъ женъ и дътей Русской Земли. Памятны сказанія родного лъса народухлъборобу и тъмъ, что подъ лъсною гостепріимной сънью находила свою "любезную мати-пустыню" хоронившаяся отъ неумолимой буквы безпощадныхъ законовъ "міра сего", искавшая единенія съ Небомъ боговдохновенная мечта, исходившая тропами незпаемыми-нетоптаными изъ затаепныхъ нъдръ бездопно-глубокаго сердца народнаго.

Свверный дремучій люсь говорить даже своимъ безмолвіемъ, своей неизреченною типиной, своими тихими шумами. Онъ словно воскрешаеть въ русской душѣ міросозерцаніе забытыхъ дъдовъ-прадъдовъ, словно подаеть ей въсть о томъ,

что слъдятъ за каждымъ ея вздохомъ изъ мрака безконечности эти переселившіеся въ область невѣдомаго пращуры. Подъ сѣнью лѣса какъ-будто пробуждается въ этой душѣ вся былая-отжитая жизнь дышавшихъ однимъ дыханіемъ съ матерью-природою предковъ-простыхъ сердцемъ людей неус-таннаго потового-страднаго труда и непоколебимо-могучей си-лы воли. Лѣсное молчаніе исполнено шороховъ безвѣстныхъ. Оно помогаетъ хоть однимъ глазомъ заглянуть въ великую книгу природы, наглухо закрытую для всъхъ не пытающихся припадать на грудь родной матери-земли. И въковъчная печаль, и тихій свёть радостей, и грозныя вспышки стародавнихъ обидъ, и тайны -- несказанныя тайны, -- все это слышится внемлется сердцу въ молчани родныхъ лѣсовъ. Пробѣгаетъ вѣтеръ по вершинамъ старыхъ богатырей, сосенъ, —скрипятъкачаются могучія деревья, готовыя помъряться съ грозой-непогодою. Ратуеть съ бурею дремучая лёсная крёпь, шумитъ-многошумная, обступаетъ захожаго человъка, перекликается съ нимъ, перебъгаетъ ему дорогу, манитъ въщими голосами подъ свою широковътвистую свнь, навъваетъ на-душу свётлыя думы о томъ, что онъ-этотъ человёкъ-сынъ той-же матери-природы, взростившей на своей груди лёсъ, зовущійся таинственнымъ садомъ Божіимъ. Лъсъ говоритъ русскому сердцу невпримъръ больше, чъмъ море синее, и этотъ говоръ откровеннъе и понятнъе для насъ-какъ все кровное родное... Не слъдуетъ-ли искать причину этого явленія въ томъ, что русскій народъ-пахарь слишкомъ долгое время былъ отрѣзанъ отъ своихъ теперешнихъ семи морей вражьей силою, слишкомъ долго хоронился въ родныхъ лъсахъ-со своей народной върою въ поруганную пришельцами ворогами государственную самобытность, ревностно оберегая ее отъ всякаго лихого глаза!...

Подъ лъсными тиховъйными сводами нисходитъ на уязвленную житейской борьбою душу благодатный, неизреченный покой. Быть можетъ, это и есть то самое чувство, которое вызвало у излюбленнаго народомъ-стихопъвцемъ-покинувшаго отчій домъ и смънявшаго царскій тронъ на покой пустынножительства — "младаго царевича Іосафія", умилительныя, западающія въ сокровенную глубину души, слова:

"Любезиая моя мати, Прекрасная мати-пустыня, Пріемля меня во пустыню! Оть юностя прелестныя, Науча меня, мать-пустыня, Какъ Божью волю творити!

- 87 -

Укрой меня, мать-пустыня, Отъ темныя ночи! Приведи меня, любезная мати, Во свое во небесное царство!"

"Подъ темными лѣсами, подъ ходячими облаками, подъ частыми звѣздами, подъ краснымъ солнышкомъ", —такъ опредѣляетъ русскій народъ мѣстоположеніе своей родной земли. Отъ моря до́-моря, черезъ лѣса дремучіе, черезъ степи раздольныя, черезъ горы толкучія идутъ ея рубежи, опредѣленные-проведенные неисповѣдимыми судьбами Божіими. И вотъ – на этомъ-то неоглядномъ свѣтлорусскомъ просторѣ слагались, шли отъ безбрежнаго океана стародавнихъ временъ къ пологимъ берегамъ нашихъ дней, живучія родныя сказанія съ пестрой свитою звонкоголосыхъ пословицъ, разодѣтыхъ въ цвѣтно-платье поговорокъ, окрыленныхъ жизнью присловій. Въ глубинѣ этихъ кладезей богатства народной стихійной души таится неизсякаемый ключъ, бьющій живою водой простодушной правды, предъ которою меркнетъ искусственный свѣтъ высокомѣрной мудрости, пытающейся на нашихъ глазахъ переступить чуть-ли не за предѣлы безпредѣльнаго.

Крылатая народная молвь говорить о люсь въ самыхъ любовныхъ выраженіяхъ. Лучшимъ украшеніемъ жилого мъста является, по ней, густая зелень деревьевъ. "Лъсъ-къ селу кресть, —гласить она, —а безльсье — неугоже помъстье!" Неначемъ глаза остановить, по выражению русскаго человъка, тамъ, гдъ нътъ "ни прута, ни лъсинки, ни барабанной палки". Тамъ-же, гдъ всюду поднимаются вокругъ жилья зеленыя ствны льсовъ, гдъ все-льсъ да льсъ, "только въ небо и дыра", - какъ-то самодовольно приговариваетъ посельщина-деревеньщина: "Былъ-бы хлебъ да мужъ, а къ лесу привыкнешь!", "Льса да земли-какъ корову дой!", "Выросъ льсь, такъ будетъ и топорище!", "Возлъ лъса жить-голоду не видъть!", "Лъсная сторона не одного волка, а и мужика, досыта накормить!" и т. д. Недаромъ слыветь лъсъ въ народной Руси садомъ Божінмъ, насаженнымъ для всъхъ и про всякаго, большого труда стоить внушить живущему подъ льсомъ пахарю, что не смъетъ онъ въ чужой дачъ срубить ни льсинки. "Аль тебъ въ льсу льсу мало?"--того-и-гляди вырвется у него въ отв'ять на ув'ящания дышащее раздраженіемъ слово. "Дальше въ лъсь, больше дровъ!" Попробуйте представить ёму то, либо другое возраженіе, — сейчасъ-же начнеть опъ сыпать словами-присловьями. "Твсъ по дереву не тужить!"—скажеть онь въ свое оправданіе, — "Лѣсъ по лѣсу—что рубль по рублю—не плачеть!", "Такъ тебѣ и заплакалъ лѣсъ по топорищу!" и т. д. Но. какъ бы ни старался подлѣсный житель доказывать свое право на "топорище" въ сосѣдней чащѣ, — сплошь-да-рядомъ случается, что оправдываются на немъ-самомъ сложившіяся, въроятно, не въ особенно давнія времена поговорки: "Подъ лѣсомъ живу, а печку соломой топлю!", "Лѣсная сторока, на лѣсники безъ дровъ!", "Хороши дрова у сосѣда: отъ его тепла къ намъ паръ идеть!"

"Бываетъ и такъ, что надъ подлѣсными жителями, сидящими безъ полѣна дровъ, подсмѣиваются степняки-пшеничники. "Въ лѣсу люди лѣсѣютъ!"-говорятъ они: "Гдѣ имъ по людски жить: въ лѣсу родились, подъ кустомъ крестились, вокругъ куста вѣнчались, пенькамъ молятся!", "Хорошо люди живутъ: мякинный хлѣбушко за пазухой носять; а хлѣбца нѣтъ-коры невпроѣдъ!", "На что намъ мякина съ лебедой, когда сосна кругомъ: поскоблилъ и брюхо набито!"... Не остается въ долгу передъ пшеничниками и лѣсной народъ. "Эвадиво, братцы, --отговаривается онъ, - живутъ-же люди на свѣтѣ: хлѣбомъ даватся, а пекутъ хлѣбы на коровьемъ назьмѣ (кизякѣ)!", или: "Весело, --куда ни глянешь, глаза косятъ-разоѣгаются!", "Степовые мужики, лѣпите кизяки: зима на носу!", "Степнякъ хитеръ, дровъ нѣтъ-у коровы тепла выпроситъ!", "Что пшенишному брюху дрова, былъ-бы навозъ у хлѣва!", "Много-ли степному селу и тепла надо: завело село быка, --и сыто, и нагрѣлось!" и т. д.

Ко многому приплетаеть охочій до красныхъ рвчей русскій народъ понятія, связанныя съ зеленой дубровушкою. "Обманетъ-въ лъсъ уйдеть!", или: "Какъ волка ни корми, все въ лъсъ смотритъ!", - говорится о ненадежномъ человъкъ. "Будто на пусты лѣсы!" - приговаривають положительные люди о любящемъ прилгнуть сбрехнуть краснобав; "Кто въ лъсъ, кто-по дрова; кто два, кто-полтора!"-говорять при поднимающейся за бестдою разноголосица. "Богъ и лъсу не сравняль!",-замъчаеть народная молвь, поясняя: "Въ льсу Боть лъсу не уровняль, въ народствъ - людей!" О попавшихъ въ совершенно невъдомыя дотолъ дъла и растерявшихся принято говорить, что они бродять - "какъ въ темномъ льсу". О бывалыхъ людихъ сложено свое присловье-...Соколу лъсъ не въ диво!" Сами-же "соколы" не прочь обмолвиться о себъ и такимъ словцомъ, какъ: "Бъда не по лъсу ходитъ, а по людямъ!" Когда, еще не сдълавъ дъла, кто-нибудь начинаетъ судить-рядить о томъ, что должно выйдти изъ этого послъдняго, -въ обычав говорить: "Медвъдь въ льсу, а шкура продана (или: "... а на шкуру торгъ идетъ!"). Къ тѣмъ. кто не въ мѣру остороженъ, подходятъ свои пословицы: "Волковъ бояться—въ лѣсъ не ходить!", "Пошло поле въ лѣсъ!" и. т. п. Есть люди, что на каждомъ шагу оговариваютъ себя то одной, то другою примѣтой. Не обошли они своимъ словцомъ и лѣса темнаго. Такъ, по ихъ повѣрью, если идти по лѣсу да пѣть и увидѣть ворона, это значитъ—надо ждать встрѣчи съ волкомъ или (еще того не легче!) съ самимъ "лѣснымъ бариномъ"—медвѣдемъ. Если худо говорить про кого-нибудь изъ близкихъ, идучи лѣсной дорогою, да не сказать— "На сухой ("... на пустой"—по иному разносказу), лѣсъ будь помянуто!", —случится съ тѣмъ, о комъ велась рѣчь, какое-ни на есть-лихо. О людяхъ, къ которымъ примѣнима пословица "Глупому сыну не въ помощь богатство!", можно иногда услышать и такой прибаутокъ, какъ: "Догналъ батькину полосу до самаго до лѣсу!", "Все былъ лѣсъ да лѣсъ, оглянулся – од-

Отбрасывающія во всё стороны отъ себя тёнь лёсныя кущи вёютъ на захожаго путника чёмъ-то несказаннымъ. Подъ ихъ навёсами чувствуется общеніе съ какимъ-то стоящимъ внё обычнаго теченія жизни міромъ. И весь тайна, весь загадка этотъ міръ для непосвященнаго въ его "святая святыхъ" человёка.

Должно быть, загадочность міра, отділеннаго отъ человіка темными навісами зеленокудраго царства, и вызвала то многое-множество загадокъ, что ходять по світлорусскому простору, ведя річь обо всемъ связанномъ съ нимъ. Народъ - землепашецъ съ особой внимательностью приглядывается къ жизни ліса, — отъ его зоркихъ глазъ не ускользаетъ ни малійшихъ подробностей ся: словно онъ сердцемъ чуетъ каждое мимолетное дыханіе творческой силы, создавшей это могучее царство, гді, — что ни шагъ, то яркое проявленіе ся чудодійнаго духа.

Выше лѣсу, по словамъ русской загадки, солнышко красное; но этимъ-же свойствомъ падѣляетъ пародная Русь и вѣтеръ, который-по ея слову-, выше лѣсу, топьше волоса." У русскаго человѣка въ душѣ всегда сидитъ художникъ, прислушивающійся къ музыкѣ природы. Не диво поэтому, что любитъ онъ свои самодѣльные гусли-самогуды да бялалайку-веселуху, бряцать по струпамъ которыхъ изстари вѣковъ слылъ великимъ мастеромъ. Рѣчь о послѣдней утѣхѣ-забавѣ связана у него и съ лѣсомъ. "Въ лѣсу выросло, паъ лѣсу вынесли, на рукахъ плачетъ, а по полу скачетъ!"--говоритъ онъ о ней. Къ балалайкѣ-же относится и такая загадка, какъ: "Въ лѣсу-то тяпъ-тяпъ, дома-то ляпъ-ляпъ; на колѣни возьмешь—заплачетъ!" Про гудокъ загадываютъ на тотъ-же самый ладъ: "Въ лѣсу выросъ, на стѣнѣ вывисъ, на рукахъ плачетъ; кто слушаетъ – скачетъ!" Не сдѣлаешь, однако, ни балалайки, ни гудка, безъ топора; а и топора нѣтъ—безъ топорища. Вотъ и о немъ пустила словоохотливая деревня гулять по-людямъ свою загадку. "Въ лѣсъ идетъ домой глядитъ; изъ лѣсу идетъ—въ лѣсъ глядитъ!"—гласитъ она, вызывая передъ слушателями живую картину (мужика, идущаго съ топоромъ за́-поясомъ).

Что ни дерево въ лъсу, то своя краса, своя особая жизнь, / свои пріуроченныя къ ней, выхваченныя изъ нея пытливымъ слухомъ народныя поговорки. Но едва-ли не болъе всего прочаго лъсного народа зеленаго ио́-сердцу простодушному пахарю береза—эта бълая, кудрявая красавица.

Не смотря на крупные задатки мечтателя, русскій мужикъ всегда остается себъ-на-умъ, человъкомъ хозяйственнымъ. Зоркій взглядъ его прежде всего приглядывается къ полезности того, что встръчается ему на пути зрънія. Такъ и здъсь. "Шелъ я лъсомъ,"-загадываеть народная Русь загадку о березъ-березынькъ, --- "нашелъ я древо, изъ этого древа выходять четыре двла: первое дело-слёпому посвеченье (лучина); второе двло-нагому потвшенье (веникъ въ банв на полки); третье дило-скрипячему поможенье (береста, деготь для тельги); четвертое двло-хворому полегчение (сокъ-березовица)"... По ярославскому разносказу: первое-"оть темной ночи свёть," второе—"некопаный колодець," третье – "старому здоровье," четвертое — "разбитому связь"; по самарскому: "третье дёльце — ахъ, хорошо!". Исковичи говорятъ про это дерево въ четырехъ сдовахъ: "Лѣтомъ мохнатенька, зимой сучковатенька!", куряне немногимъ боль-ше: "Хоть малая, хоть большая—гдъ стоитъ, тамъ и шумитъ!"; казанскіе загадчики ведуть болье сложную-мудреную рычь: "На полѣ на Арскомъ стоятъ столбики бѣлёны, на нихъ шапочки зелены"... Народное пъсенное слово величаетъ березу въ цёломъ ряде песенъ-то грустныхъ-проголосныхъ, то веселыхъ-частушекъ. И въ тъхъ, и въ другихъ это любимое дерево великоросса является надёленнымъ ласкательными именами. "То не бълая березынька къ землъ клонится, не бумажные инсточки разстилаются"...-выводить одна запъвка. "Кудрявая березынька подъ окошечкомъ, а въ окошечкъ не касаточка, не ласточка-сидить душа красна-дъвица"...сливается съ первой другая пъсня. "Вечоръ моя березынька, вечоръ моя кудрявая, кудрявая, зеленая, ахъ мелколистная,

— 91 —

вечоръ моя березынька долго шу́мѣла, долго шумѣла—сердечушку отъ мпла-дружка несла вѣсточку, ахъ кудрявая!"... —заливается третья... "Во́ полѣ березынька стояла, во́-полѣ кудрявая шумѣла. Люли-люли, стояла; люли-люли, шумѣла!" звенитъ залихватскій переборъ четвертой. И не будетъ конца этимъ пѣснямъ, если приняться перебирать ихъ одну за другой.

На веселый Семикъ — дъвичій праздникъ, на Трощу съ Духовымъ днемъ, слывущіе "Зелеными Святками", поются, въ честь березки особыя пъсни. Эти дни являются настоящимъ праздникомъ въ жизни бълой-кудрявой красавицы лъсного царства. Завиваютъ красны-дъвушки вънки, пускаютъ ихъ на воду, загадываютъ по нимъ о судьбъ да о суженыхъ; носятъ березку, наряженную въ цвъты да въ ленты, по деревнъ; хороводы подъ березками водятъ. И всюду она красуется тогда гдъ на Руси есть живой человъкъ.

Не одной березъ-березыныхъ народное крылатое слово честь-честью воздаеть, - не обошло оно и другихъ представителей зеленокудраго царства, - какъ лиственныхъ, такъ и хвойныхъ. Послѣдніе даже ближе-роднѣе угрюмому русскому свверу. Бродя подъ свнью сосенъ, этихъ стройныхъ красавиць, готовыхъ если не по дородству, то по статности, поспорить не только съ бълой березою, а и съ заморскими пальмами, -- обмолвился о нихъ подлёсный пахарь цёлымъ рядомъ загадокъ. "Что цвётетъ безъ цвёта?"-загадываетъ онъ одну, - "Эко ты дерево! И зиму, и лъто зелено!". "Весной цвѣту, лѣтомъ плодъ приношу, осенью не увядаю, зимой не умираю!"-поясняетъ другими загадками. "Малъ-маленекъ, сверху-рогатка!"-присматриваясь къ елкъ, думаетъ онъ. "Стоить дряво, виситъ кудряво, по краямъ мохнато, въ середкъ сладко!", - гласитъ народная молвь о кедръ. "Не бей меня, не ломи меня; лёзь на меня; есть у меня!"-добавляють къ ней сибярики, промышляющіе собираніемъ кедровыхъ орѣховъ. Съ этими загадками-въ близкомъ родствъ-свойствъ сказавшіяся о простомъ орѣшникъ: "Весь мохнатка, въ мох-наткъ-гладко, въ гладкъ-сладко!" "Есть на мнъ, есть во мнъ, нагни меня, бери меня! Достаненнь гладко, расколеннь-сладко!" и т. п.

Осина, трепещущая при одной мысли о своемъ въковъчномъ позоръ осина, заклеймлена въ народной мо́лви проклятіемъ. "Горькая осина--проклята́я Іюдина висълица!"--говоритъ деревенскій людъ, вспоминаючи о томъ, что это дерево избралъ предатель Свъта Истипы для своей смертной петли. "Какое проклято́е дерево безъ вътра шумитъ?"-загадывается объ осинъ загадка. Въ чернолъсъц силошь-да

$$- 92 -$$

.

рядомъ встрътищь о̀-бокъ съ "Іюдиной висѣлицей" кудреватую липу, приманивающую пчель-Божьихъ работницъсвоимъ медовымъ цвѣтомъ, а лѣсопромышленника-соблазняющую лыкомъ да лутошками. Пахари-лапотники, глядючи на липу щеголиху, повторяють другь за дружкой: "Шель я по дорожкѣ, нашелъ лисятъ, всв на липкѣ висятъ. У нихъ лапы гусины, а сами въ башмакахъ; я ихъ-тыкъ, а они съ липки-шмыгъ!" (лыки), или: "На деревъ-липъ-липъ, а на ногъ скрипъ-скрипъ!" (лапти), "Въ избу-ворономъ, а изъ избы-лебедемъ!", " На Туторевомъ болотъ туторь туторя убиль; кожу сняль-домой взяль, мясо тамъ бросиль!" (лутошка) и т. д. О можжевельникъ ходитъ новгородскимъ по-людьемъ такое крылатое слово: "Дерево-елево, три́ годаягода, на четвертый годъ-въ голову кокъ!", "Ты, рябинушка, ты кудрявая! -- поется въ симбирской пъснъ, подслушанной всторонъ отъ Волги, за Свіягой-ръкой. "Красненько, кругленько, листочки продолговатеньки!"-обрисовываетъ это деревцо новгородский людъ; "Въ льсу на кусту-говядинка виситъ!"-говорятъ самарские луковники, ставропольские огородники. "Подъ ярусомъ-лрусомъ-зипунъ съ краснымъ гарусомъ!"-вторятъ самарской загадкъ пензенские загадчики. словно соперничая съ твми въ красовитости рвчи. О деревъ вообще-обмолвился-молвитъ русский народъ во многомъ-множествъ красныхъ-цвътистыхъ ръчей. "Весной веселитъ, лътомъ холодитъ, осенью питаетъ, зимой согръваетъ!"-покрываетъ всё эти ръчи воронежское присловье. Листва-главную красу дереву придаетъ. Оттого-то, въроятно, и величаютъ листь "Паномъ Пановичемъ" въ русскомъ народъ. "Панъ Пановичъ упалъ въ колодецъ, "-говоритъ деревня, -- "воды не смутилъ и самъ не потонулъ!" Чернолъсье представляется глазамъ русскаго сказателя зимою-"съ съдой бородой", лътомъ-"въ шубе". У чернаго лъса, по словамъ подлъсныхъ жителей, успъвшихъ за свой въкъ приглядъться къ жизни каждой травки въ лъсной понизи, льтомъ новая борода выростаетъ, осенью старая отпадаетъ. "Всъ паны скидавали чапаны, одинъ панъ не скинулъ чапанъ!"-говоритъ охочій до загадокъ-отгадокъ сельскій людъ, разгуливая взглядомъ отъ чернолѣсья къ краснолѣсью.

"Люсъ-богатъ, не то что нашъ братъ!"-приговариваетъ питающаяся отъ его щедротъ, перебивающаяся съ хлъба на воду бъднота. "Онъ, лъсъ-то, что купецъ пузатый: всякимъ харчомъ, всякимъ товаромъ торгуетъ!"-добавляетъ бывалый человъкъ, исколесившій лъсныя просъки-засъки изъ конца въ конецъ. "Въ лъсу-и обжорный рядъ, въ лъсу-и пушнина, въ лѣсу тебѣ—и курятная лавочка!" — можно услышать въ сѣверныхъ губерніяхъ, гдѣ однимъ хлѣбомъ со своей "неродимой" полосы не прокормишься, если не пойдешь въ лѣсъ по грибы, по ягоды, по краснаго звѣря, по рябца-тетерева, — часомъ съ лукошкомъ, а часомъ и съ охотничьимъ припасомъ. О грибахъ, объ ягодахъ сыпать присловьями горазды дѣвки красныя. "Стоитъ горка въ красной ермолкѣ; кто ни пройдетъ всякъ поклонъ отдаетъ!" — ведутъ онѣ рѣчь про земляникуягоду. Грибъ въ народномъ представления является то старикомъ въ колпакѣ — "на бору на юру", то "мальчикомъ съ пальчикъ" ("бѣлъ балахонъ, шапка красненькая"). По инымъ мѣстамъ ему (мальчику) имя даютъ: "Стоитъ Антошка на одной ножкѣ; его ищутъ, а онъ нишкнеть!", "Маленькій Тимошка сквозь землю прошелъ, въ колесѣ душу пронесъ, красну шапку нашелъ!"... и т. д.

Есть мъста на Святой Руси, гдъ мужика не пахаремъ, а звъроловомъ, да птицеловомъ, звать было-бы правильнъе: живеть тамъ онъ не сохой-Андреевной, а ружьемъ да силками,-кормится не полемъ, а лъсомъ. У такого мужика и соха на свой ладъ налажена: "огнемъ пышетъ, полымемъ дышетъ" (ружье). "Летитъ птица орелъ, несеть въ зубахъ огонь: поперекъ хвоста - человъчья ("звъриная" - по иному разносказу) смерть!", "Летитъ воронъ, носъ окованъ, гдъ чкнетъ, руда пойдетъ!", "Черный кочетъ, – рявкнуть хочеть!", "Сухой Мар-тынъ – плюетъ черезъ тынъ!", "Летитъ птица, во рту спица, на носу - смерть!" - перебивають одна другую загадки о ружьв. "Птичка-невеличка, полемъ катится-ничего не боится!", "Летъла тетеря вечеромъ-не теперя, упала въ лебеду и теперь не найду!", "За Костей пошлю гостя, не знай-Костя придеть, а посоль пропадеть!"-говорится о пуль; "Летитъ птица крылата, безъ глазъ, безъ крылъ, сама свиститъ, сама бьетъ!"-о стрвяв, оружи которое въ наши дни отходить въ область преданий вездъ, кромътолько развъ ближнихъ сосъдей крайняго съвера, обитателей тайги-тундры, сибирскихъ инородцевъ.

 Въ стародавніе годы лѣсъ считался священнымъ мѣстомъ у всѣхъ славянскихъ пародовъ. Выть можетъ, и теперь въ сокровенномъ уголкѣ души суевѣрнаго русскаго человѣка, испытывающаго благоговѣйное смущеніе при входѣ въ лѣсъ,
 просынается—еле внятнымъ отголоскомъ – пережитокъ язычества пращуровъ, признававшихъ заповѣдныя лѣсныя мѣста свопми храмами.Въ священныхъ рощахъ древнеязыческой Руси, надъ истоками текущихъ водъ, совершались жертвоприношенія воплощеннымъ въ природѣ богамъ. Въ этихъ рощахъ, – подъ страхомъ незамолимаго смертнаго гръха. - за-прещалось охотиться за звърьёмъ и птицей, не позволялось рубить ни одного дерева. Здъсь, подъ въковой сънью дре-весъ, благословлялись жрецами брачные союзы. Въ особо отведенныхъ урочищахъ устраивались кладбища, гдъ находили себъ въчный покой завершившіе свой томительный жизнен-ный путь. Еще и до сихъ порть вы поротисните союза изтить ный путь. Еще и до сихъ поръ въ поволжскихъ селахъ встръчаются заброшенныя лёсныя кладбища, говорящія своимъ вичаются заорошевныя авеныя каадонца, говорящи сконато за домъ о глубокой старинѣ происхожденія. О свадьбахъ-...само-круткахъ" ходитъ въ народной Руси выраженіе: "вѣнчались вкругъ ракитова куста". Въ Симбирской губерніи, верстахъ въ шестидесяти семидесяти отъ губернскаго города, тамъ. гдъ русскія села какъ-бы вкраплены узоромъ въ сплошныя чувашскія и мордовскія деревни, —еще всего літь двалиать назадъ, посреди полей можно было видіть уціллівние оть топора-истребителя и свято охранявшеся населениемъ старии одинокіе дубы, позабытыми на полѣ битвы богатырями нолвышавшіеся надъ равниною. Это-запов'ядныя деревья, упа-лъвшія отъ истребленныхъ священныхъ рощъ (по-чуващеки "кереметь"). Подъ ними, время оть времени, устранвались мірскія пирушки: кололся барашекъ, пънилась по чашкамь пивнушкамъ хмъльная брага, лилось крънкое зелено-вино. играла-выговаривала самодъльная чувашская балалавка (всъ играла-выговаривала самодъльная чувашская одлаланыка (исъ чуващи—прирожденные балалаечники), иблись ибени, перено-сившія ко диямъ позабытой старины. У чувашть 23), годъ-отъ года русѣющихъ сосѣдей великоросса, и у почти совсѣмъ обрусѣвшей и слившейся съ нимъ-путемъ браковъ трудо-любивой мордвы 24) эти дубы и теперь считаются священными Ихъ обвѣшиваютъ жертвенными полотенцами. Къ нимъ обра-

<sup>24</sup>) Мордва - восточно-финиское племя, распадающееся на дий ийсколько обособленныхъ народности-эразо и мокшу, и живущее въ Нижегородской, Сямбирской, Цензенской, Тамбонской, Сампрской, Уфимской, Оренбургскойи Саратовской губерніяхъ. Численность этого наиболъв значительные наз.

<sup>&</sup>lt;sup>23)</sup> Чуваши - племя тюркскаго происхожденія, еще задолго до татарскаго нашествія посолившесся среди поволжскихъ финновъ и до сихъ поръ сохраннъ шееся въ Казанской, Симбирской, Оренбургской п другихъ сосёдликъ губерніахъ. Въ 1879-мъ году ихъ насчитывалось болѣе полумилліона человѣкъ. Нъ насте ащее время огромное большинство чуванъ-христіане, и только ближнее сосеёдство съ татарыми и миссіонерскія стремленія муллъ удерживають а ѣва торую часть ихъ въ магометанствъ. Встарину всё они были занчивками и посклостивноств собщить болахъ сирана, и только слижнее сосеёдство съ татарыми и миссіонерскія стремленія муллъ удерживають а ѣва торую часть ихъ въ магометанствъ. Встарину всё они были занчивками и поклонялись своимъ особымъ богамъ, память о которыхъ сще настолько свѣла въ этомъ народъ, что до сихъ поръ существуютъ языческія дерении чувавская Наыкъ чувашъ бливокъ къ древнему халарскому и свыку камекихъ боларъ, имбетъ онъ не мало общаго в со старо-турецкимъ. Исторія этого народа не суже ствуютъ, хотя пёкоторые ученые и относять его происхожденіе къ бургасамъ, обятавшимъ на берегахъ Оки и Волги въ IX – Х вѣкахъ по Р. Х.

щаются съ моленіями о дождв, передь ними дають объты. Если-же гдв подъ такимъ деревомъ догадливою благочестивой рукою поставлена часовенка или водруженъ деревянный крестъ да еще бъжитъ-журчитъ руческъ студенецъ, то къ такому мѣсту принято ходить на богомолье. Чуваши, несмотря на всю свою кажущуюся закорузлость, являются ревностными христіанами и проявляють жажду свѣта, выводя изъ своей среды черезъ горнило симбирской центральной чувашской школы, основанной благодаря просвѣтительной дѣятельности Ильминскаго, <sup>23</sup>) выдающихся поборниковъ православія (учителей и священниковъ), идущихъ на служеніе темному родному люду.

восточныхъ финновъ илемени достигаетъ 1.000 000 человѣкъ. Въ настоящее время всѣ они-христіане. Страна "Mordia" впервые упоминается у Константина Багрянароднаго. Дальнъйшая исторія морды связана съ исторіей возникновения Рязанского и Суздальско-Нижегородского княжествь, ся ближайшихъ сосвдей. Въ древнія времена мордовская страна занимала пространство между Волгой, Окой и Сурою и притоками Мокши; восточиве отодвинулась она подъ давленісмъ русскихъ, наступавшихъ на нее въ силу необходимости. Первое столкновеніе наше съ мордвою было, по свидътельству лѣтописей, въ 1103-мъ году, когда муромскій князь Ярославъ Святославичъ былъ разбитъ войсками мордовскими. Съ XIII-го въка мордва, имъвшая своихъ князей и свои укръиленные города (отъ которыхъ и тенерь еще находять въ глуши поволжекихъ лѣсовъ "городища"), начала сдаваться Руси. Нашествіе Батыя коснулось ся гораздо менње, хотя и отдало во власть татарскихъ мурзъ-намъстинковъ часть ся, изв'ястную подъ именемъ мокши. Эрзя-же оставалась совершенно самостоятельною и боролась противъ русскихъ, призывая "на помощь" себъ татаръ. Такъ, извѣстно пораженіе, нанесенное мордвою войскамъ князя Дмитрія Ивановича московскаго въ 1377-мъ году на ръкъ Иьянъ. Но борьба становилась все непосильные, чымъ ближе подвигалось время къ свержению татарскаго ига. Во времена Грознаго еще были у мордвы свои князья (одниъ изъ нихъ, Еникей, участвоваль въ походъ Іоанна IV на Казань). По взятти Казани наступилъ конецъ государственной самобытности мордовскаго илемени, окончательно поднавшаго подъ власть русскихъ. Потомство властителей эрзи мордвы (силыгъйшаго ядра племени) еще удерживало за собою княжеские титулы, но это было только тънью прошлаго величия. Въ XVII---XVIII стольтияхъ мордва была обращена въ христіанство, но еще долго охраняла свою древнюю религію, поклоняясь на лусныхъ молянахъ своимъ-пынъ совершенно забытымъ-богамъ. Въ настоящее время мордва-рослый, краснвый и сильный народъ, какъ и въ давије годы занимающійся земледбліемъ и ичеловодствомъ----иредночтительно передъ всімъ другимъ. Это-не изъ тіхъ племенъ, которыя оброчены на вымирание,---хотя судьба его---окончатольно слиться съ народомъ русскимъ, къ великорусскому типу котораго онъ близокъ не только по вившиести, но и по внутрениему складу жизни и даже по крови, чесли вспомнить, изъ какихъ элементовъ слагался этотъ могучи типъ.

<sup>25</sup>) Николай Ивановичъ II льминскій—выдающійся двятель по пародному образованію, вдохновенный просв'ятитель инородневъ Казанской, Уфимской, Оренбургской и Симбирской губерній, основавшій цілую с'ять инородческихъ школъ и создавшій своимъ апостольскимъ отношеніемъ къ д'ялу перазрывныя связи можду просв'ятителями и просв'ящаемыми. Среди инородневъ (креценыхъ татаръ, киргизовъ, вотяковъ, черемисъ и чувашъ) онъ создаль своой

Дубъ издавна считался на славянской землѣ священнымъ деревомъ. Лѣтописи свидѣтельствують о томъ, какъ на славянскомъ Западѣ проповѣдниками христіанскаго ученія вырубались заповѣдныя рощи, — чтобы воочію показать безсиліе языческихъ боговъ передъ свѣтоноснымъ могуществомъединаго Бога. Было это и на Святой Руси — во времена Владиміра Красна-Солнышка и ближайшихъ его преемниковъ на великокняжескомъ столѣ. Но до сихъ поръ напоминаютъ о почитаніи дубовыхъ рощъ разбросанныя по неоглядному свѣтлорусскому простору рощицы-"жальники", превратившіяся въ мѣста отдыха утомленныхъ зноемъ путниковъ.

Дубъ является олицетвореніемъ силы-мощи и въ древности былъ посвященъ могучему Перуну. "На святомъ окіянъморѣ,"—гласитъ заговорное народное слово, — "стоитъ сырой дубъ крековистый (кряжистый?). И рубитъ тотъ дубъ старъматёръ мужъ своимъ булатнымъ топоромъ. И какъ съ того сырова дуба щепа летитъ, такожде бы и отъ меня (имя рекъ) валился на сыру землю борецъ-молодецъ по всякой день, по всякой часъ!".

Дошло до нашихъдней славянское преданіе о дубахъ, стоявшихъ будто-бы "еще до сотворенія міра", когда-де не было ни земли, ни неба, а разливался по всей вселенной одинъ "окіянъ-море". Стояли, по словамъ преданія, посреди этого окі-

жизнью и дѣятельностью поистинѣ нерукотворный памятникъ. Онъ родился 23 апрѣля 1822 г. въ г. Пензѣ, въ семъѣ мѣстнаго священника, воспитывался въ пензенскихъ духовномъ училищъ и семинаріи, высшее образованіе получилъ въ казанской духовной акалеміи (1842-1846 г. г.), по окончанія курса кото-рой быль назначень преподавателемъ въ ней арабскаго и татарскаго языковъ. По личному почину, Н. И. Ильминскій изучиль на мъсть татарскій разговорный языкъ, для чего нъсколько лътъ провелъ среди татаръ и даже обошелъ пѣшкомъ всю казанскую инородческую округу. Въ 1851-мъ году онъ совершилъ, съ цёлью изученія мусульманства, путешествіе въ Турцію и Малую Азію, а затёмъ цёлый рядъ лётъ посвятилъ трудамъ по переводу священныхъ и богослужебныхъ книгъ на инородческие языки и на исправление прежнихъ, неточныхъ и неудобопонятныхъ, переводовъ. Съ 1858-го по 1861-й годъ онъ служилъ переводчикомъ пограничной коммисси при оренбургскомъ генералъ-губернаторъ; въ 1861-мъ году былъ назначенъ профессоромъ турецко-татарскаго языка въ казанскій унпверситеть, каковымь и состояль до 1872 года, не оставляя прежнихь просвѣтительныхъ заботь объ инородцахъ. Въ 1864-мъ году была открыта въ Казани первая крещено-татарская школа, подъ главнымъ наблюденіемъ II. И-ча. А къ 1896-му году число подобныхъ ей возросло въ одной Казанской губерни до 148. Душою братства св. Гурія, основаннаго въ Казанн въ 1867 г., быль тотъ-же Ильминскій. Въ 1872-мъ году открылась казанская ппородческая учительская се-минарія, директоромъ которой П. П. состоялъ до самой своей смерти, послъдовавшей 27 декабря 1891 года. Въ намять апостольскаго служенія П. П. Нльминскаго сооружена-освященная въ 1895 г. - церковь въ с. Инкифоровкѣ Мамадышскаго убзда, Казанской губерния.

яна два дуба, на тъхъ дубахъ сидъло два голубя. Спустились эти голуби на морское дно, захватили клювами песку да камешковъ и принесли Творцу міра. Такъ-де и были созданы и земля, и небо. По другому преданію, существуетъ жельзный ("прывопосаждень") дубъ, на которомъ держатся вода, огонь и земля, а корень этого дуба стоить "на силь Божіей". Ростеть-поднимается этоть дубъ до самыхъ седьмыхъ небесъ. а коренится въ глубочайшихъ нъдрахъ подземнаго царства. Какъ домашній очагъ отдается народнымъ суевъріемъ подъ ٢ защиту Домового, поля-подъ покровительство Полевика-"житнаго дъда", воды-Водяного, такъ и надъ темными лъсами властвуеть Лёсовикъ, а въ широкой степи живеть Степовой. О послъднемъ все меньше да меньше преданій-сказаній остается въ народной памяти.-въроятно, потому, что и са́мому степному простору становится все твенвй на о́вломъ свъть: распахиваеть его острый плугъ, и съ каждымъ годомъ быстрве. "Степовой — не Домовой, въ подпечекъ не посадишь!"-говорять деревенские краснословы; "Степовому не поклонишься-и степь за темень льсь покажется!", "Хорониь хозяинъ у степи: ни свна не косить, ни пить-всть не просить!" Воплощение "степного хозяина" русскій народъ видить въ крутящихся вихряхъ. Иногда онъ, по словамъ суевърнаго люда, "показывается"; и не къ добру такое появление забываемаго духа стеней-родича-властителя "Стрибожьихъ внуковъ" (буйныхъ вътрсвъ). Вздымаются, бъгуть по дорогамъ сивые вихри, сталкиваются другь съ дружкой на перекресткахъ. И вотъ-изъ толпы ихъ, въ самой срединъ-воронкъ, поднимается и Степовой: сивый, какъ вихрь, высокій старикъ съ длинною пыльной бородою и развъвающеюся во всъ стороны копною волосъ. Покажется, погрозитъ онъ старческою костлявой рукою и скроется. Бъда тому путнику, который, не благословясь, вытдетъ-выйдетъ изъ дому да въ полдень попадеть на перекрестокь, гдъ крутится пыльная толчея вихрей: "Вывали случаи, что такъ и пропадали люди!"--гла-ситъ съдое народное слово. "Въдьмы свадьбу съ въдьмаками правятъ!" -- приговариваетъ деревня, смотря на пляску вихрей, столбами проносящихся со степи вдоль по улицамъ, и торопливо загоняеть ребятишекъ по избамъ.

Обликъ "дісного хозянна" довольно неопреділененъ: онъ видоизміняется — по волі особенностей суевірія той или другой містности. Окруженный своимъ ліснымъ народомъ — лісными дівами (русалками), "лішачихами" и всякой лісной нежитью, служащей у него — могучаго и грознаго — на побігушкахъ, онъ живеть въ глухой трущобі, гді у него стоитъ

дворецъ-хата на курьихъ ножкахъ, вокругъ да около которой, виснеть по зеленымъ вътвямъ деревьевъ простоволосое русалье племя, приходящееся кровною родней своимъ сестрамъ-зеленорусымъ красавицамъ подводнаго царства. Разсылаеть Льсовикъ подвластныхъ ему льшихъ съ "подлъшуками", да съ ихъ женками-русалками, во всѣ стороны лѣса темнаго для обережи его предвловъ да на пагубу человъку хищнику, вторгающемуся все смълье съ каждымъ годомъ въ его владънья-угодья съ топоромъ и съ ружьемъ. Отгоняютъ они изъ-подъ ружья звъря птицу, "отводятъ глаза" охотнику и лъсорубу, сбивають съ тропы, заставляють "и въ трехъ соснахъ заблудиться", заводятъ робкаго человъка на такія заколдованныя тропинки, по которымъ-сколько ни иди-все къ одному и тому-же глухому мъсту выйдешь. Свистъ и хохотъ несется по лъсу, — берекличку ведетъ лъсная нежить. Если надо, обернется и сама она въ подорожнаго человъка (даже въ знакомаго путнику) и начнетъ водить-кружить неосторожнаго прохожаго. А русалкамъ повъритъ онъ да пойдетъ къ нимъ на голосъ, -поймаютъ, на смерть защекотятъ да и бросять подъ оврагъ гдв-нибудь. Оттого-то и старается жить съ Дъсовикомъ и съ его лъснымъ народомъ въ добромъ согласін суевърный людъ: умилостивляеть ихъ приносами (въшая полотенца по вътвямъ въ трущобахъ-урочищахъ), за- / клинаетъ заговорнымъ словомъ. И тогда не только не враждуетъ съ человъкомъ, а оказываетъ ему всякое покровительство, льсной хозяинъ, всякому звърю, каждой птицъ, каждому гаду, ползающему у древесныхъ корней, указывающий свое мъсто и свою пищу. "Грозенъ лъсовикъ, да и добёръ!"говорить о немъ и его обычаяхъ народная молвь. -- совътъ подаетъ охотникамъ: оставлять ему на жертву въ чащъ первый уловъ, а лъсорубамъ-дровосъкамъ строго-на-строго наказываеть не зачинать дъла безъ словъ "Чуръ меня!", а бабамъ-дъвкамъ-грибовницамъ да ягодницамъ- задаривать "добраго дъдушку" кускомъ хлъба да щепотью соли, а то и лентой алою, до которыхъ старый-большой охотникъ. Но бывають дни передь началомъ зимы, поздней осенью - когда лучше и не показываться въ лъсъ: хозяинъ его передъ тъмъ, какъ залечь на зимній подневольный покой, никому не даетъ пощады. Тогда отъ него ни отчураешься, ни хлъбомъсолью не отдѣлаешься.



#### VII.

# Царь-государь.

Понятіе о царѣ-государѣ, какъ о самодержавномъ хозяинѣ Земли Русской, выростало постепенно-одновременно съ развитіемъ народнаго самосознанія. Отъ призванныхъ "володѣти и княжити" князей-дружинниковъ, – переживъ князей-ставленниковъ, которымъ нерѣдко приходилось слышать увѣковѣченныя лѣтописью слова: "А мы тебѣ кланяемся, княже, а по твоему не хотимъ!", – оно выросло до представленія о великомъ князѣ- "Божьемъ слугѣ", "стражѣ Земли Русской отъ враговъ иноплеменныхъ и внутреннихъ". Но нужно было пройти вѣкамъ, чтобы великій, старѣйшій надъ князьями удѣловъ, князь всталъ въ глазахъ народа-пахаря на высоту царя — "государя всея Руси", какимъ является онъ въ палатахъ Москвы Бѣлокаменной на исходѣ XVI-го стольтія.

<sup>6</sup> Но Забѣлинъ <sup>26</sup>), вполнѣ справедливо замѣчаеть, что "новый типъ политической власти выросъ на старомъ кореню". Несмотря на разнорѣчіе именованій и рознь обиходовъ княжескаго и царскаго почитанія, народная Русь изстари вѣковъ стояла на служеніи вѣрой и правдою "батюшкѣ-государю" и была связана со своимъ верховнымъ вождемъ неразрывными узами вѣрноподданнической любви.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Иванъ Егоровичъ З а б ѣ л и и ъ—замѣчательный русскій историкъ, авторъ "Домашияго быта русскихъ царей и царицъ", "Опытовъ изученія русскихъ древностей", книги "Минипъ и Пожарскій, прямые и кривые въ Смутное Время", очерка "Вольшой боярниъ въ своемъ вотчинномъ хозяйстве", двухъ томовъ "Исторіи русской жизни съ древнѣйшихъ временъ" и другихъ трудовъ. Опъ родился въ 1820-мъ году въ гор. Твери, образованіе получилъ въ москов-

скъ русскому народу, болье чъмъ къ какому-либо другому, примънимо название-стихия. Русская стихийная душа представляеть собою столь самобытное и сложное явление, что надо быть кореннымъ русскимъ, родиться проникнутымъ до мозга костей духомъ народности человъкомъ, чтобы составить менње ясное понятіе о ней и сколько - нибудь болъе или опредѣленно разобраться въ народныхъ взглядахъ и понятіяхъ, върованіяхъ, представленіяхъ и чаяніяхъ, -- во всемъ живомъ внутреннемъ міръ многомилліонной богатырской семьи. Внъшній обликъ этого загадочнаго на чужой взглядъ великана кръпко-на-кубико связанъ со всёмъ тъмъ, что составляетъ его сокровенное святая-святыхъ. Слово и дъло въ жизни этого стойкаго въ своихъ убъжденияхъ, неуклоннаго въ стремленияхъ, прямого въ проявлении чувствъ народа всегда шли рука-объруку. Слово-языкъ и слово-предание являются на Руси неисчерпаемымъ источникомъ изучения внашней и внутренней жизни. Богатство языка, -сильнаго своею живой образностью и неподражаемой простотою, мёткаго въ определенияхъ и яркаго, какъ ярка русская государственная жизнь, - богатство русскаго слова неменње самого народа говорить о стихийности.

Твердо обоснованное, вкоренившееся въ неизвъданныя глубины народнаго сердца, понятіе о власти, призвапной стать у кормила великой и обильной Русской Земли, также не можетъ не быть отнесено къ цъпи стихійныхъ проявленій творческаго духа русскаго народа. Какъ таковое, оно не могло не отразиться съ достаточной ясностью въ языкъ и его драгоцънной сокровищницъ изустномъ творчествъ, дошедшемъ до нашихъ дней черезъ безконечную путину въковъ въ наиболье живучихъ образцахъ своихъ: пъсняхъ, сказкахъ, пословицахъ, загадкахъ и поговоркахъ. Русская простонародная мудрость отводитъ въ нихъ далеко не послъднее мъсто многозначительно звучащимъ въ народныхъ устахъ словамъ: "жнязь", "царь" и "государь".

скомъ преображенскомъ училищѣ, дальше котораго не могъ пойдти по недостатку средствъ. Въ 1837 мъ году онъ ноступилъ въ Оружейную Палату канщелярскимъ служителемъ второго разряда. Первою статьей его было описаніе путешествій русскихъ парей на богомолье въ Троице - Сергіевскую лавру ("Моск. Туб. Въд. «1842 г.). Съ 1848-го по 1859-й годъ И. Е. Забълниъ служилъ въ архивѣ дворцовой конторы, затъмъ перешелъ въ Пиператерскую археологическую комиссію, членомъ которой состоялъ до 1876 г. Въ 1879-мъ году опъ сылъ набранъ въ предсъдатели общества исторіи и древностей; 1884-й годъ ознамоновался для него избраніемъ въ члены-корреспонденты Академіи Паукъ, з 1892-й въ почетные члены ея. Паслѣдованія И. Е. Забълниа, главнымъ образомъ, относятся къ древнѣйшему періоду кіевской энохи и московскому періоду русской исторіи.

Съ первымъ изъ названныхъ словъ въ пѣсняхъ и былинахъ, этихъ древнъйшихъ памятникахъ проявленія духовной жизни народа, связанъ постоянный присловъ "красно-солнышко". Приэтомъ всъ свойства прекраснъйшаго изъ свътилъ переносятся и на князя, переливаясь на всъ лады воображенія стихійнаго пъвца-сказателя. Всюду и всегда сопутствуетъ слову князь слово "ласковый". Взять для примъра хотя-бы слъдующій отрывокъ, неоднократно повторяющійся въ старинныхъ русскихъ былевыхъ пъсеняхъ:

> "Во стольномъ было городѣ во Кіевѣ, У ласкова осударь-князя Владиміра. Было пированіе, почестной пиръ, Было столованіе, почестной столъ На многи гости, бояра И на русскіе могучіе богатыри"...

Ласковый осударь-князь этого пъсеннаго сказанія является олицетвореніемъ того, какими всъ вообще князья русскіе представлялись глазамъ жившаго подъ ихъ властной рукою прямодушнаго народа-пахаря.

Льтописный разсказъ, сохранившій княженецкую Русь отъ забвенія въ потомствъ, согласуясь съ народомъ, напоминаетъ намъ о столь ласковыхъ ръчахъ древнерусскихъ князей къ людямъ въча, какъ "Братія мои милые!"—Ярослава Мудраго<sup>27</sup>), "Братья володимерцы!"—князь-Юрія<sup>28</sup>), или "Братья, мужи псковичи! Кто старъ—то отецъ, кто младъ—той братъ!" князя Довмонта<sup>29</sup>) псковскаго.

семь сыновей, которымъ и роздалъ передъ смертью княжеские уд'ялы. <sup>28</sup>) Ю р і й (Георгій) В с е в о л о д о в и ч ъ, князь владимірскій и суздальскій, сынъ князя Всеволода Большое Гиёздо, родился въ 1189-мъ, умеръ въ 1225-мъ году. На великокняжескій престоль опъ вступилъ въ 1219-мъ году. Имъ основанъ Инжній-Новгородъ. Въ его дни постигмо Русь нашествіе Батыя.

<sup>29</sup>) Довмонтъ, въ крещения Тимооей, – киязъ исковский (конца XIII-го въка), родомъ изъ князей литовскихъ. Опъ увъковъчилъ свое имя въ русской истории защитою исковскаго княжества отъ виъшнихъ враговъ (литовцевъ, ливонскихъ рыцарей и друг.). Въ 1269-мъ году была знаменитая осада Искова ма-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Я рославъ І-й, Владиміровичъ, сначала князь новгородскій, а затѣмъ, съ 1089 г., великій князь всея Руси. Онъ родился въ 978-мъ году (сынъ Рогнѣды), а умеръ въ 1054-мъ году. Княженіе его ознаменовано цѣлымъ рядомъ войнъ съ непокорными князьями-родичами, по болѣе того-мудрымъ управленіемъ Русью. Онъ покровительствовалъ просвѣщенію, созядалъ храмы (Софійскіе-въ Новгородѣ и Кіевѣ), строплъ новые города (Юрьевъ), составилъ первый сборникъ русскихъ законовъ ("Русская Правда") и, созвавъ соборъ русскихъ епископовъ, учредилъ самостоятельную русскую митрополію (въ 1051 г.). Онъ былъ жонатъ на дочери шведскаго короля Эрика и прижилъ съ нею восемь сыновей, которымъ и роздалъ поредъ смертью княжескіе удѣлы.

Позднѣе—слово "князь" замѣняется въ народной рѣчи, согласно съ послѣдовательнымъ развитіемъ жизни, словами "царь" и "государь", сопровождаемыми тѣми-же самыми уподобленіями, что и прежде. "Государь-батюшка, надёжа православный царь", "бѣлый царь", "красно-солнышко", "царь—ласковый, славный, грозный, великій", —вотъ что повторяеть въ продолженіе многихъ вѣковъ русскій народъ о своемъ властителѣ. Слово "царь" является въ его устахъ наиболѣе яркимъ воплощеніемъ необычной силы, необычайнаго ума, необыкновенной красоты—тѣлесной и духовной.

Царь-государь, добрый-ласковый властитель народа-пахаря, рисуется въ воображении послёдняго поставленнымъ надо всёми другими царями земными. "Ты еще скажи, суда́рь, повѣдай намъ-который царь надъ царями царь?" На этотъ вопросъ народной мудрости еще и теперь по свѣтлорусскому простору неоглядному разносятъ народные пѣвцы – каликиперехожіе свой простодушный отвѣтъ, вложенный въ вѣщія уста перемудраго царя "Голубиной Книги":

> "У насъ бълый парь надъ царями царь,— Онъ и въруетъ въру крещоную, Крещоную, богомольную, Онъ во Матерь Божью Богородицу И во Троицу нераздъльную; Онъ стоитъ за домъ Богородицы, Ему орды всъ преклонилися Всъ языцы ему покорилися..."

Царь объединенъ съ народомъ въ памяти послѣдняго, какъ Творецъ—съ мірозданіемъ. Это – одна недѣлимая стихія, самое существованіе которой неразрывно связано съ обѣими составными частями ея. Кличъ народа призвалъ князя-царя-государя на Святую Русь; слово народное возвеличало его на свѣтлорусскомъ просторѣ-привольѣ; это-же самое слово говоритъ и объ его самодержавіи, никъмъ и ничъмъ—кромъ Бога—не ограниченномъ. "Царь земной—подъ Царемъ Небеснымъ ходитъ!" —сказала народная Русь. "Никто противъ Вога, ничто противъ царя!", "Правда Божья, судъ—царевъ!", "Одному Богу государь отвъть держитъ!", "Парь—отъ Бога при-

гистромъ Ливоискаго Ордена, отбитая княземъ Довмонтомъ. Въ 1219-мъ году этотъ подвигъ его повторияся; по вскоръ любимъйшій и справедливъйшій изъ князей исковскихъ умеръ. Церковь православная причла его къ лику русскихъ святыхъ.

ставъ!" "Никто---какъ Богъ да государь!" – подтвердилъ народъ въ цѣломъ рядѣ пословицъ, какъ-бы сдѣлавшихся законами его общественной правственности.

"Русской Земль нельзя безъ государя быти!",-облетало всю Русь въщее слово истинно-русскихъ людей въ смутную годину миновавшихъ лихолътій и всегда находило живой откликъ въ народъ, сказавшемъ про себя, что онъ--,душой Божій, а тьломъ-осударевъ!" И всякій разъ сердцемъ слышалъ самодержець, что откликъ шелъ къ нему изъ глубины стихійной души могучаго богатыря-народа. "Безъ Бога свътъ не стоить, безъ царя—страна не правится!", "Безъ царя—народъ сирота, земля-вдова!", "Свётится солнышко на небъ, а рус-скій царь-на землъ!"-яснъе склядывается мысль этого милліонноголоснаго отклика. "Народъ – твло, царь – голова!", – мыслить русскій человѣкъ и, видя въ царь олицетвореніе высшей справедливости, заносить на скрижали своей въковочной мудрости ръзкія слова: "Гдъ царь-туть и правда!", "Гдъ царь -тамъ гроза!", "Близъ царя-близт. чести!", "Близъ царя - близъ смерти!". Второе и четвертое изръчения должно, несомнѣнно, отнести къ "ослушникамъ-волкамъ стада государева, царскому добру досадителямъ" - въ одно и то-же время являющимся, въ представлении сказателя пословищъ, ослушниками, волками и досадителями народа.

"Царь-не огонь, да, ходя близъ него, опалишься!"-иносказательно обрисовываеть простодушный краснословь опалу. "Гнъвъ царевъ-посолъ смерти!", "До царя дойти – голову нести (повинную)!", "Царское осуждение-безсудно!"; но-...Ни соднышку всёхъ не угрёть, ни царю на всёхъ не угодить!" - смягчаетъ народъ свое понятие о грозномъ царъ, представляющемся ему прежде и послъ всего царемъ ласковымъ, милостивымъ и великодушнымъ-при всей своей нелицепріятной справедливости. "Нътъ больше милосердія, чъмъ въ сердцъ царевомъ!", "Кто Богу не гръшенъ, царю не виноватъ?", "До милосерднаго царя и Богъ милостивъ!", "Богъ милостивъ, а царь жалосливъ!", "Богь помилуетъ, царь-пожалуеть!", "Виноватаго Богъ простить, праваго-царь пожалуеть!"-дополняется одно крылатое слово другимъ. Извъетнъе всъхъ среди нихъ то-и-дъло звучащее на Руси: "За Богомъ молитва, а за царемъ служба, не пропадаеть!"-выражение, вошедшее въ плоть и вровь народа, съ малыхъ лътъ воспринимающаго понатіе о томъ, что "жить-царю служить".

Какъ-же и чъмъ служить этому прообразу всего справедливаго, всего могущественнаго, всего милостиваго?— невольнозародился вопросъ въ пытливой душѣ народа. "Царю правдалучшій слуга!"— отвѣтиль онъ самъ себѣ и, въ строго послѣдовательной цѣпи свонхъ опредѣленій, даетъ подробный перечень всѣхъ родовъ службы вѣрою и правдою. "Царь безъ слугъ—какъ безъ рукъ!" – говоритъ онъ и, умудренный многовѣковымъ опытомъ, заявляетъ: "Холоденъ, голоденъ – царю не слуга!". Въ этой послѣдней поговоркѣ благосостояніе страны какъ-бы связывается съ лучшей службою государю, и такимъ образомъ въ пяти словахъ разрѣщается наиважнѣйшій вопросъ внутренняго уклада государственной жизни.

Высоко, превыше всего и всёхъ, какъ городъ на горъ, ставя царя-вѣнценосца, народное слово окружаетъ его тыномъ приспѣшниковъ –ближнихъ людей, совътчиковъ, ни на пядь не отступая въ этомъ случай отъ жизненной правды. Добрыхъ совътчиковъ, доблестныхъ слугъ истины, какими всегда славилась Святая Русь-эта родина богатырей духа, - именуеть крылатое слово "очами" и "ушами" государевыми. Они, по представленію парода, какъ лучи-свътъ и тепло краспаго солнышка, несуть милость царскую на благо родной земли. Но многовъковой опытъ государственной жизни подсказываетъ народной мудрости и другіе взгляды на окруженный живымъ тыномъ "городъ на горъ". "Царево око видитъ далеко!", но – "Изъ-за тына и царю не видать!", "Царскія милости въ ръшето свются!", "Жалуетъ царь, да не жалуетъпсарь!", "До Вога высоко, до царя далеко!". Русскій народъ, однако, со- 4 знаётъ свою стихійную силу, и это сознаніе является яркимъ лучомъ свъта во мракъ его угрюмыхъ взглядовъ на такихъ приспъшниковъ, которые-"Царю застятъ, народу напастятъ". И воть – изъ усть его вырываются речения: "Народъ дума-етъ – царь въдаетъ!", "Какъ весь народъ вздохнетъ – до царя: дойдеть!"....

Могучій вздохъ народа, заслоненнаго приспѣшниками, огородившими тыномъ красно-солнышко Земли Русской, вздохъ богатыря-великана, вылетающій изъ милліона грудей, звучитъ отголоскомъ во многихъ пѣсняхъ, навѣянныхъ, по словамъ баяна-пѣснотворца недавнихъ дней, "съ пожарищъ дымомъкопотью, съ сырыхъ могилъ мятелицей". И чуткое сердце русскаго "бѣлаго царя" неизмѣнно отзывается голосу народнаго горя. "Ясныя очи государевы", тѣ-по именованію народа-"очи соколиныя", увидѣть которыя всегда слыло счастьемъ для каждаго русскаго человѣка, всягда слыло счастьемъ для каждаго русскаго человѣка, кто-врагъ. Они, эти зоркія очи, снимаютъ тяготы непосильныя, отводятъ отъ народа бѣду наносную. Надѣляя царя всѣмъ, въ чемъ видитъ силу и обалніе, народъ налагаетъ на него великую отвѣтственность передъ Богомъ. "Народъ согрѣшитъ—царь умолитъ, а царь согрѣшитъ—народъ не умолитъ!", "За царское согрѣшеніе Богъ всю землю казнитъ!", —изрекаетъ онъ со всею своей прямотою и ръзкостью, не щадя даже того, въ комъ видитъ олицетвореніе высшаго начала на землѣ.

Радость царская-радость всей Земли Русской, печаль государева-горе всего народа, гръхъ царевъ-прегръшение всей Руси. Эти три понятія яркой полосою прошли въ словьпреданій русскаго народа. Они-же и въ наши дни волнами всплывають на поверхности могучей своею самобытностью народной стихии, проходя въ жизнь и духъ народа, какъ тепло солнца и влага дождя-въ корни растеній. Въ воль царя народъ видитъ законъ, въ законахъ-ясно выраженную волю цареву, предъ которою древніе памятники изустной мудрости совътують преклоняться съ благоговениемъ. Безграничное довърје къ проявленію этой воли, беззавътная преданность и безкорыстное служение тому, кто-въ представлении народной творческой мысли, какъ солнышко красное лучами животворными-пригръваетъ Землю Русскую свътомъ ясныхъ очей своихъ съ высоты святорусскаго трона,-вотъ три звена, въ одну могучую стихію связующія народную душу съ сердцемъ царевымъ.

Древнія граматы недаромъ именовали русскій народъ царелюбивымъ: онъ относитъ слово "царь" ко всему наиболъе величественному въ природъ, обступающей его со всъхъ сторонъ, - въ природѣ, съ которою онъ связанъ, какъ со своимъ надёжею царемъ, всею своей жизнью. Такъ, напримъръ, огонь и вода-двъ главныя силы могучей природы. Русскій народъ говорить: "царь-огонь", "царица-водица"... Могущественнъйшій между птицами орель, по народному крылатому слову-"царь-птица", сильнъйший между звърями левъ-"царьзвёрь", прекраснёйшій представитель цвёточнаго царства розавъ-"царь-цвътъ". Идетъ изъ народныхъ устъ слово и о царь-травъ", и о "царь-землъ", и о "царь-кампъ". Прославленная русскими сказками всёмъ красавицамъ красавица слыла "Царь-Дввицею". Очевидно, это всеобъемлющее слово на такой недосягаемой высоть высокой стоить вы понятіи народа-пахаря, что ярче его пътъ въ народномъ словаръ никакого прислова. Даже лучшая писня слыла на Святой Руси "пвсней царскою умильною". А нанболве долговвчныя изъ этихъ "царскихъ" пъсепъ, былинныя сказанія, заурядъ кончались такой славою государю, какъ:

"Слава Богу на небъ, слава! Государю нашему на всей землъ, слава! Чтобы нашему государю не сгаръться, слава! Его цвътному платью не изнашиваться, слава! Его добрымъ конямъ не изъъзживаться, слава! Его върнымъ слугамъ не измъниваться, слава! Чтобы правда была на Руси, слава! Краше соляца свътла, слава! Чтобы царева золота казна, слава! Была въкъ полнымъ-полна, слава! Чтобы большимъ-то ръкамъ, слава! Слава неслась до моря, слава! Малымъ ръчкамъ до мельницы, слава!"

Въ стародавнія времена воспѣвались народомъ русскимъ царскія милости, славились походы государевы, запечатлѣвались въ пѣснѣ и горе, и радость царскія по поводу того или другого событія. И всегда слышалось въ этихъ пѣсняхъ благоговѣйное отношеніе къ высокому предмету воспѣванія. Какъ трогательно-простодушно хотя-бы слѣдующее, сложившееся въ болѣе позднюю пору, пѣсенное сказаніе:

"Когда свътелъ, радошенъ во Москвъ благовърный царь Алексъй, царь Михайловичъ, народилъ Богъ ему сына царевича Петра Алексъевича, перваго императора по землъ. Всъто русскіе какъ плотнички мастеры, во всю ноченьку не спали, колыбель-люльку дълали они младому царевичу; а и нянюшки, мамушки, сънныя красныя дъвушки во всю ноченьку не спали, шинкарочку вышивали по бълому рытому бархату онъ краснымъ золотомъ; тюрьмы съ покаянными они всъ распущалася; а и погребы царскіе они всъ растворялися. У царя благовърнаго еще пиръ и столъ на радости, а князи сбиралися, бояра съъзжалися и дворяне сходилися, а все народъ Божій на пиру пьють, ъдятъ, прохлаждаются, ве сельи, въ радости не видали, какъ дни прошли для младшаго царевича Петра Алексъевича, перваго императора"...

Русскіе цари всегда являли живой и яркій примъръ истинно-христіанскаго благочестія. Ни одно важное дъло не предпринималось ими безъ испрошенія благословенія Божія. Каждая мысль вънценосца сливалась съ многомиліонной народною стихіей, могучими волнами подступавшею къ въковымъ стънамъ Кремля, въ сердцъ котораго-подъ сънью московскихъ святынь-горъло неугасаемой любовью сердце Земли Русской, воплощенное въ ея державномъ хозяинъ. Общеніе съ народомъ, проявлявшееся въ царскихъ – большихъ, ма-

- 107 -

лыхъ и тайныхъ-выходахъ, непосредственное участіе государя въ торжественныхъ, освященныхъ преданіемъ обрядахъ (см. ниже)-не только доставляли московскому люду счастіе видѣть пресвѣтлый ликъ самодержца, но и служили поводомъ къ горячему проявленію нерушимаго единенія царя и народа.

Царь и народъ, народъ и царь... Проходили въка, одно другимъ смѣнялись покольнія; исчезало, — ровно съ вешней полою водой сплывало, — съ лица народной Руси все временное, преходящее, наносное. Но гдѣ бы, когда бы то ни было, произносились слова "русскій народъ", тамъ всегда подразумѣвался и "русскій царь"; гдѣ заходила рѣчь о "русскомъ царѣ", тамъ неизмѣнно выступалъ и вопросъ о "русскомъ царѣ". Это, дѣйствительно, въ полномъ смыслѣ словъ, двѣ равныя части одной нераздѣльной, могучей своею многовѣковой самобытностью, стихіи.



#### VIII.

# Январь-мфсяцъ.

Съ января – "перезимье" идетъ, морозами пугаетъ лютыми, зимнею стужей въсточку о веснъ подаетъ: жива-де свътлая Лада-весна, не властны надъ нею темныя силы, заслоняющія животворный свътъ солнечный отъ Матери-Сырой-Земли, – только спитъ она до поры до времени подъ среброкованною бълоснъжной парчою, притаилась въ трущобахъ непроходимыхъ. Настанетъ ея пора вешняя, –и пробудится-воспрянетъ красная, заиграетъ лучами яркими да жаркими, зажурчитъ ручьями-потоками переливными, зацвътетъ цвътиками духовитыми. Январь – не весна, а зимушка студеная; а и тотъ ей сродни: не то дъдомъ, не то прадъдомъ доводится.

Въ стародавней Руси звался январь-мъсяцъ "просинцемъ", "съченемъ" — прозывался; у поляковъ слылъ онъ за "стычень", у вендовъ <sup>30</sup>) былъ "новолътникомъ", "первникомъ", "зимцемъ" и "прозимцемъ"; чехи со словаками величали его то "деднемъ", то "груднемъ", кроаты <sup>31</sup>) — "малибожнякомъ". Кро-

<sup>&</sup>lt;sup>30)</sup> В с п ды-современные лужичане (дужицкіе сербы), славянское племя, отовсюду окруженное німцами и быстро опімечивающееся. Цівкогда область ихъ простиралась отъ р. Заалы до р. Вобра, продолжалась въ сіверномъ направленіи до широты Берлина и въ южномъ до Лужицкихъ и Руднахъ горъ. Но посліднимъ статистическимъ вычисленіямъ, число лужицкихъ сербовъ (вендовъ) простирается до 175.000 человіякъ.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Кроаты (хорнаты)—славянское племя, ближе всёхъ родственное славонцамъ и составляющее вмёстё со Славоніей и прежней кроатско-славонской Военной Границеко владёніе Австро-Вонгріи, подступающее на югё къ Адріатическому морю. Кроаты поселились въ этой мёстности около 640 г. по Р. Хр. и съ 806 г. поднали подъ власть Франковіи, съ 864-го—Византіи, а съ 1075 г.

мъ всѣхъ своихъ коренныхъ названій, именовался въ русскомъ народъ этотъ мъсяцъ и Василь-мъсяцемъ—отъ св. Василія Великаго, памятуемаго 1-го января, —и переломомъ зимы. "Еноуаръ мъсяцъ, рекомый просинецъ", —писали старинные русскіе книжные начотчики; а народъ приговаривалъ въ ту пору, какъ и въ наши дни: "Январь—году начало, зимъ середка!", "Январь два часа дня прибавить!", "Январь на порогъ—прибыло дня на куриный шагь!", "Январь трещитъ—ледъ на ръкъ впросинь красить!", "Январь-батюшкъ морозы, февралю—мятелица!" и т. д. Въ первыя времена церковнаго лътосчисленія былъ на Руси январь-мъсяцъ одиннадцатымъ по счету (годъ начинался съ марта); позднѣе, —когда новолѣтіе (см. гл. XXXVI) стало справляться въ сентябрьскій Семенъ-день, — пошелъ онъ за пятый; XVIII-й въкъ засталъ его, по крутой волѣ Великаго Царя-Работника, первымъ, съ 1700 года, изъ двѣнадцати братьевъ-мѣсяцевъ.

Кончается годъ Васпльевымъ вечеромъ ("богатыћ", "щедрый" вечеръ, также – "Авсень", "Овсень", "Усень", "Таусевь"). Васильевымъ днемъ начинается. 1-е января – Новый Годъ – слыветъ въ народъ за "Василь-день", а по мъсяцеслову Православной Церкви посвящается не только чествованію св. Василія Великаго, архіепископа кесарійскаго, но и празднованію Обръзанія Господня. "Свинку да боровка – для Васильева вечерка!" – говоритъ деревня, приговаривая: "Въ Васильевъ день – свиную голову на столъ!" Считается чествуемый въ этотъ день святитель покровителемъ свиноводовъ. "Не чиста животина свинья", – можно услышать въ народъ, – "да нътъ у Бога ничего нечистаго: свинку-щетинку огонь палитъ, а Василій-зимній освятитъ!" Слыветъ починающій годъ Василій за "зимняго" – въ отличіе отъ Василія-капельника (день 7-го марта), Василія-теплаго, памятуемаго 22-го марта, и Василія Парійскаго, – на котораго (12-го апрѣля) "весна землю паритъ". По народной примъть, звъздистая ночь на Василь-день объщаеть богатый урожай ягодъ. Святи-

образовавшіе самостоятельное королевство, въ 1091-мъ покоренное Венгріею. 1527-й годъ ознаменовался въ судьбахъ этого народа повою кратковременной самостоятельностью: Фердинандъ I Габсбургскій былъ провозглашенъ королемъ кроятскимъ. Въ 1592-мъ году часть кроатскаго королевства была завоевана турками, а затѣмъ-въ 1699-мъ году-Турція уступила Австріи эту часть въ числѣ другихъ земель по Карловицкому миру. Въ 1809-13 г.г. Кроація была присоединена къ илирійскимъ провинціямъ, уступленамъ Наполеону I-му. Съ 1849 по 1868-й годъ она составляла, вмѣстѣ со Славоніей, береговою областью и Фіуме, самостоятельную коронную землю, въ 1868-мъ году вновь соединенную съ Венгріей, а въ 1881-мъ къ послѣдней присоединена и Словацкая погравнчиая область.

тель Василій Великій-не только покровитель свиноводства, но и хранитель садовъ отъ червя и ото всякой помахи. Потому-то и принято у садоводовъ, придерживающихся дъдовскихъ обычаевъ, встряхивать утромъ 1-го января плодовыя деревья. Встряхивають они яблони-груши, а сами приговаривають: "Какъ отряхиваю я, рабъ Божій (имя рекъ), бѣлъ-пушистъ снъгъ-иней, такъ отряхнетъ червя гада всякаго по веснъ и святой Василій! Слово мое кръпко. Аминь". Хоть, по народному повърью, и скрадываютъ въдьмы мъсяцъ, на Васильвечеръ, но никакими хитростями не укоротить дня темной силь лукавой: день ростеть, ночи Богь росту убавляеть -что ни сутки, всё примътнъе. Приходить св. Василій Великій въ народную Русь на восьмой день Святокъ, въ самый разгаръ гаданій святочныхъ. "Загадаетъ дъвица красная подъ Василья, — все сбудется, а что сбудется – не минуется!" — го-ворятъ въ деревнѣ, твердо вѣрящей въ силу гаданія, пріу-рочиваемаго къ этому вѣщему дню. Многое-множество обычаевь было связано въ народномъ воображении съ Васильевыми вечерами; не мало дошло ихъ и до нашихъ забывчивыхъ, недовърчиво относящихся ко всему старому, дней. И теперь мъстами, по заходустнымъ уголкамъ Руси великой, отголоскомъ стародавней обрядности-блюдутся такіе обычая, какъ варка "Васпльевой кани", засъвание зерна, или хожденіе по домамъ. Васильева каша варится спозаранокъ, еще до бълой зорьки. Крупу беретъ большуха-баба изъ амбара заполночь; большакъ-хозяинъ приносить въ это же время воды изъ колодца. И ту, и другую ставятъ на столъ, а сами всв отходять поодаль. Растопится печь, приспъеть пора затирать кашу, семья садится вокругъ стола, стоить только одна большуха (старшая въ домъ), -- стоитъ, размъшиваетъ кашу, а сама причетомъ причитаетъ: "Съяли, ростили гречу во все лъто, уродилась наша греча и крупна, и румяна; звали позывали нашу гречу во Царь-градъ побывать, на княжой пиръ иировать; повхала греча во Царь-градъ побывать со князьями, со боярами, съ честнымъ овсомъ, золотымъ ячменемъ; ждали гречу, дожидали у каменныихъ вратъ; встръчали гречу князья и бояре, сажали гречу за дубовый столъ пиръ пировать; прівхала наша греча къ намъ гостевать"... Вслёдъ за этимъ причетомъ хозяйка беретъ горшокъ съ кашей, всъ встаютъ изъ-за стола: каша водворяется въ печи. Въ ожиданіи гостьи-каши коротаютъ время за играми, за пёснями да за прибаутками всякими. Но вотъ она и поспъла. Вынимаеть ее большуха изъ печки, а сама опять-съ краснымъ словцомъ своимъ: "Милости просимъ къ намъ во дворъ

со своимъ добромъ!". Всъ принимаются оглядывать горшокъ: полонъ-ли. Ходитъ по людямъ повърье, гласящее, что, "если полѣзетъ вонъ изъ гнѣзда Васильева каша-жди бѣды всему дому!". Не хорошо также, коли треснеть горшокъ: не обойтись тогда хозяйству безъ немалыхъ прорухъ! Снимутъ пенку, и-опять новое предвъщание: красно каша упръетъполная чаша всякаго счастья-талана, бълая-всякое лихо нежданое. Если счастливыя примъты-съъдаютъ кашу дочиста, худыя — вмъсть съ горшкомъ въ прорубь бросаютъ. Въ засьваній "Василь-зерна" принимають наибольшее участіе ребята малые. Жито-преимущественно яровое -разбрасывается ими по полу избы. Ребята разбрасывають зерна, а большуха— знай подбираеть да приговариваеть: "Уроди, Боже, всякаго жита по закрому, да по великому, а и стало-бы жита на весь міръ крещоный!". Чъмъ скоръе подберетъ баба, тъмъ будущій урожай спорве! Эти зерна бережно хранятся до посъва яровины и подмъшиваются въ съмена. Въ малорусскомъ краю дътвора на Василь-день передъ объднями бъгаеть по селу, ходить по-подоконью, рукавами трясеть. зерномъ соритъ. При этомъ иногда распъвается и присвоенная обычаю, сложившаяся въ стародавние годы, звучащая простодушной вёрою, пёсенка:

> "Ходить Плья на Василья, Носить тугу житяную. Де замахне—жито росте, Житу пшеницю всяку пашницю, У полѣ ядро, а въ домѣ добро!".

Въ Рязанской и Костромской губерніяхъ въ 30-хъ — 40-хъ годахъ было повсемъстно въ обычаъ ходить на Васильевъ святъвечеръ по домамъ. Дъвушки красныя да парни молодые обхаживали въ это время окна, выпрашивая пироговъ со свининою. Все выпрошенное собиралось въ лукошко и съ вдалось на веселой бесъдъ всъми собиравними, подъ пъсни подблюдныя да игры утъшныя. Въ смоленской округъ и теперь еще раздаются на Василь-день умильныя, величающія святителя, словеса стиха духовнаго, передаваемаго отъ нокольнія къ покольнію каликъ-перехожихъ: "Изліяся благодати въ уста твои, очи, ты былъ еси пастырь добрый, Василіе святой отче, научивъ балващы въровати Богу Тройцы. Когда демонъ за женой въ ладію записалъ, тогда святой Василій прочь бъса отогналъ. Плачетъ-молитъ Кесарія, върно проситъ Василія, чтобъ бъса отогналъ:—Святителю Василій, отче щедротливый! Молюсь тебъ, настырь добрый, будь миъ милостивъ:

- 112 ---

записался мужъ мой Ницыпору пекольному своею кровію!--Глаголахъ святой Василій мужу: - Человъче, бойся Бога, согръшилъ еси много, отъ Отца отъ Бога отступилъ, Сына Божія похулиль".... Этоть-неоконченный-стихь представляеть искажонный пересказъ древней повъсти о чудъ Василія Великаго надъ Евладіемъ, совершонномъ по просьбъ жены послъдняго-Керасін. Евладій превратился, въ устахъ убогихъ иъвцовъ, во "въ ладію", керасія-жена-въ "Кесарію", Лю-циферъ-въ "Ницыпора" и т. д. Существуютъ разносказыперепъвы этого стиховнаго сказанія и въ Могилевской губерніи, болѣе законченные. Вотъ заключительная часть одного изъ нихъ, могущая до извъстной степени служить окончаніемъ приведеннаго выше: "Замкнуу святой Василій Евладію въ домъ свой, а самъ пошоу молитися ке свому Богу:-Помилуй мя, Боже отче и всего свъту ты нашъ творче! Ты пощедрай мене и помилуй мене. — Кайся гряхомъ, человъча, и покуты держися. Сотворителю своему со слезами молися, штобъ тебя враги не вловилы и въ огонь въчный не вкинулы: тамъ будешь горъть! Демонъ речитъ Василію:-Не чини намъ пакости, іонъ самъ жа намъ записауся за своею слабостію. Тяперь ты у насъ отбираешь, въ руцы намъ яво не даваешь, мужа нашего!..-Славимъ славы прославляемъ, прочь демоновъ отгоняемъ. Записано забъгаеть, вокругь церквы оступаеть, въ окно письмо ёнь бросаеть, на Кесарію наричають, Евладію проклинають, слугу своего. - Согрѣшиу я (говорить Евладій), отче, предъ тобою, ты змилуйся надо мною, не вдостоинъ быти слугою. Сотворителю мой, избавителю мой!.."

За Васильевымъ- "Селиверстовъ день" (память св. Сильвестра, папы римскаго). По старинному повърью, записанному въ симбирскомъ Заволжьъ: "Святой Селиверстъ гонитъ лихоманокъ-сестеръ за семьдесять семь верстъ". Не только на землѣ зимой студено-морозно, —гласитъ народная молвь, но и подъ землею: выгоняетъ морозъ лихихъ сестеръ изъ самаго ада. Бредутъ онѣ, отъ села къ селу, — въ избу на даровое тепло просятся, нищими-убогими прикидываются: двѣнадцать сестеръ —лихорадка, лихоманка, трясуха (трясавица), гнетуха (огневица), кумоха, китюха, желтуха, блѣднуха, ломовая, маяльница, знобуха, трепуха, и всѣ двѣнадцать — "сестры Иродовы". Заберется лихоманка въ избу, "найдетъ виноватаго" и —давай издѣваться надъ нимъ: на смерть затрясетъ-зазнобитъ. Бываетъ, что стоитъ такое лихо за дверью (и тощее оно, — по словамъ бабушекъ-старушекъ, досужихъ повѣдушекъ, — и слѣпое, и безрукое), —стоитъ, поджидаетъ: кто-то выйдетъ повиноватѣе. Только и оберечься мож-

А. А. Коринфскій.

но отъ такихъ гостеекъ незваныхъ-непрошеныхъ, что "четверговой солью", либо золой изъ семи печей да "землянымъ углемъ изъ-подъ чернобыльника". Есть всѣ эти снадобья зазнамыя у ворожеекъ-бабокъ, умѣютъ онѣ "смыватъ" ими лихоманокъ съ дверной притолоки. Зовутъ радѣльныя-заботливыя о семъѣ хозяйки свѣдущихъ старушекъ о Селиверстовѣ днѣ съ поклонами да съ посулами: только избавь-де отъ напасти! Стараются вѣдуньи, и все-то съ молитвою ко святому гонителю сестеръ Иродовыхъ.

Минутъ "Селиверсты", за ними – по тореному слъду "Гор-дей" идутъ въ народную Русь. Къ этому дню безъ гвоздей прибиль, безъ клею приклеиль охочій на красную молвь летучую народъ-пахарь цёлую стаю своихъ словъ крылатыхъ, въродь: "Гордымъ быть-глупымъ слыть!", "Гордымъ Богъ противится, а смиреннымъ благодать даетъ!", "Въ убогой гор-дости дьяволу утъха!", "На Гордев-богатев и бъдный чортъ въ аду кипучую смолу возить!", "Во всякой гордости чоргу радости!", "Сатана гордился - съ неба свалился! Фараонъ гордился-въ моръ утопился! А мы гордимся-куда годимся?", "Смиреніе-паче гордости!" и т. п. Кромъ мученика Гордеяна 3-е января приходится память пророка Малахін. По памятуемому знающими всякое слово повърью, "въ Малаховъ день можно отчитать каженника" (каженникъ-испорченный, припадочный). Благочестивая старина совътуетъ молиться за этихъ несчастныхъ святому пророку--- "нести Малахіи молеб-ное челобитье"; суевърные люди предпочитаютъ звать къ себъ для этого дъла знахарей. Какъ и чъмъ можеть исцылить въдунъ-знахарь "порченаго", — деревня не знаетъ. "На то онъ и знахарь, чтобъ его никто не понялъ!" -- говоритъ она. но всё еще върить въ силу его заклинаній. "Знахари-то говорять - какъ городъ городять!" - приговариваетъ добродушный мужикъ-простота.

", Өеклистовъ день" — 4-е число, память преподобнаго Өеоктиста — славится наиболъе причудливыми гаданіями святочными. "Святой Өеклистъ гадать ръчистъ", — пріурочена къ этому дню поговорка: "красно гадаеть — никто по самую смерть не разгадаетъ!" Деревенское суевъріе совътуетъ — "на Өеклиста защивать въ ладанку чертополохъ-траву" и носить ее на шев, у креста — для огражденія отъ всякой "притки-порчи". "Кто хочетъ быть цълъ въ дорогъ", — тотъ тоже запасается этимъ травянымъ зеліемъ.) За Эеклистовымъ днемъ — крещенскій сочельникъ, за нимъ – "Водокрещи"-Богоявленіе; и о томъ, и о другомъ — свой особый сказъ (см. гл. 1Х). Въ седьмой съ восьмымъ дни января-просинца — "отданіе Святокъ", веселыя

головушки послё праздниковъ опохмёлъ держатъ: 7-го вёдь тоже праздникъ-соборъ св. Іоанна Крестителя, а недаромъ живеть пословица - "Кто празднику радъ, тотъ до свъту пьянъ!" 8-го января — "Василисы зимнія", "Емельяны-перезимники" (память Емельяна преподобнаго и Василисы-мученицы). Кого треплеть неотвязная застарълая лихорадка, того, по словамъ народныхъ лъчеекъ, можно вылъчить въ этотъ стушка, ископыть, козакъ, семиугодникъ, уразная, лиходъй, Петровъ-крестъ, сердечная); въ Вятской губерни такъ и зовуть эту траву "Василисой". Туляки-дулећды примљчали встарину, что, если "на Амельяна подуетъ (вътеръ) съ Кіева". то "быть льту грозному". По многимъ мъстамъ велся еще въ недавніе годы обычай угощать на Емельяна-Василису кума съ кумой: это, по примътъ, приноситъ здоровье крестникамъ. Если на Павла Обнорскаго (10-го января) на стоги со скирдами падетъ бѣлъ-пушистъ иней-быть, говоритъ деревня, лѣту сырому да мокрому. За этимъ днемъ-два Өеодосія памятуются Православной Церковью: преподобный Өеодосій Великій да Өеодосій Антіохійскій. "Өедосъевы морозы—худосьи: яровымъ съвъ поздній будетъ!", "Өедосьево тепло—на раннюю весну пошло!"-говорять не дазящіе въ карманъ за словомъ сельские говоруны, до всякой прим'вты дознавшиеся. 12-го января— Татьянинъ день: "Татьяна-крещенская", по народному слову. "На Татьяну проглянеть солнышко рано-къ раннему прилету птицъ". Пройдутъ за Татьянами слъдомъ двое, сутокъ, а тамъ-и январю переломъ: день св. Павла Өивейскаго (15-е число). Звъздная ночь съ этого дня на слъдующійкъ урожаю льна. 16-го января-Ненилинъ день. (память мученицы Леониллы); а эта святая такъ и слыветъ "леносъйкою".

На шестнадцатый день января-мъсяца, кромъ памяти св. Леонилы, приходится церковный праздникъ поклоненія веригамъ апостола Петра, слывущій въ народной Руси за "Петраполукорма". Къ этому времени студеному выходитъ, по наблюденіямъ сельско-хозяйственнаго опыта, половина зимняго корма для скота. Съ давнихъ поръ почти повсемъстно соблюдается обычай осматривать на Петра-полукорма запасы съна и соломы. Если осталось больше половины, то примъта позволяетъ ждать на лъто обильныхъ кормовъ. Въ нъкоторыхъ мъстахъ принято прикидывать на глазъ 16-го января не только корма́, но и жито въ амбарахъ. Излишекъ запаса – также сулитъ домовитому мужику доброе-хорошее. Богобоязненные люди привыкли заказывать въ этотъ день молебны апостолу Петру: это, по ихъ словамъ, обезпечиваеть урожайный годъ.

— 115 —

Петръ полукормъ считается въ иныхъ мъстахъ захолустной Руси однимъ изъ покровителей скота, — хотя и не такимъ могучимъ, какъ Егорій (Юрій) съ Власіемъ.

Кормъ для домашней животины, составляющей все богачество крестьянина-землепацица, великое дёло: о немъ-не меньшая забота у мужика, чъмъ о хлъбъ насущномъ для семьи. Длинный рядъ не лишенныхъ живой образности присловій, сложившихся въ народъ, служитъ явнымъ свидътельствомъ этого. "Либо корму жалъть, либо-лошадь!"-гласить съдая простонародная мудрость: "Безъ хлъбнаго корму лошадь на кнутъ ъдетъ!", -добавляетъ она и продолжаетъ: "Не торопи вздой, торопи кормомъ!", "Кормна лошадь-добра, богатъ мужикъуменъ!", "Умѣешь ъздить, умѣй и кормить!", "Лошадь бѣжитъ, корова молокомъ поитъ, овечка шерсть бабъ даритъ, а всъ лумають: спаси Богь того, кто насъ кормить!", "Есть у лошади кормъ, будетъ и у мужика въ полъ хлъбъ!", "Бъда велика, когда у мужика подводить съ голодухи бока, а нътъ больше бъды, когда и хозяинъ голоденъ, и у скотины безкормица!", "Накорми лошадку-самъ спасибо ей скажень: сытъ будешь!", "Кого кормишь, возлъ того и самъ, ничего не видя, прикармливаешься!".

О Йетръ-полукормъ вспоминаетъ деревня не только въ его святъ-день. Еще въ началъ ноября, отбирая ленъ на продажу, приговаривають мужики: "Коли есть (во льну) метла да костра, то будетъ хлъба до Петра, а синецъ и звонецъ доведуть хльбу конець!" Глубокій знатокъ родной словесной старины, И. П. Сахаровъ, такъ объясняетъ это присловье народное (псковское). "Метла" (метлина) и "костра" (кострика)-какъ предметы малоцённые въ льняной торговлё-не сулять льноводу завиднаго прибытка: на вырученныя за такой ленъ деньги можно прикупить въ нехлъбородный годъ хлъба такъ немного, что его достанетъ семьъ только до половины января (до Петра-полукорма). Извъстно, что исковской мужныть и въ урожайные-то годы сыть не хлъбомъ, а льномъ. Если-же и ленъ уродится синій (синецъ), а не "бвлъволокнисть", какъ поется въ пъснъ, да еще и "звонецъ" (издающій особый звукь при трепаніи),-то останется только за котомку взяться да идти по-міру: такой лень ничего не объщаеть кромъ худого торга да безхлъбицы.

За Истромъ-полукормомъ-, Антоны-перезимпіе": день преподобнаго Антонія Великаго. Къ этому святому прибъгаетъ деревеньщина-посельщина съ молитвою противъ "Аптонова огня", а также и отъ рожи-больсти. У пинчуковъ-обитателей Пинскаго поболо́тья—записанъ любопытный стихъ духовный, обращенный къ этому угоднику Божію. "О, свенты Антони", — начинается онъ, — "чыны свою волю, яко можешь!" Затъмъ, слъдуетъ отвътъ св. Антонія: "Могъ бы я чынити, да не моя воля, Господа Бога!... Ой ишли казаки своявольнички, загнали въ пальцы смоловы спицы, кусонки помяли, ноженьки повяли. Якъ заснувъ я смачно, то всъмъ людямъ значно. Остроги копайте и мене шукайте, уложите мене въ новую трунку, да везите мене на чужу сторунку, да поставте мене въ церкви на прыстолку: то будутъ до мене люди прыбывати, мушу я имъ ратунку давати, и въ щастю и въ нещастю, всякому трефунку, мушу я имъ каждому давати ратунку, хоть я нехорошы, хоть я неудалы, абы я лежу у небеснуй хвалы..." Стихъ этотъ, въ немалой степени испорченный польскими наслоеніями, всетаки сохраниль нѣкоторую долю простонародной свѣжести.

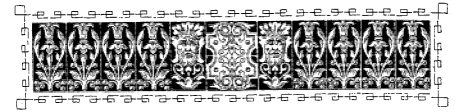
Антоніевъ день смёняется "Аванасіемь-ломоносомъ": 18-го января-память св. Аванасія и Кирилла, архіеп. александрійскаго. "Идетъ Ананасій-ломоносъ – береги, мужикъ, свой носъ!" — встръчаетъ деревня смъшливымъ прибауткомъ этотъ примѣтный день. "Аеанасьевскіе морозы тутокъ шутить не любятъ!"-приговаривають охочіе, краснословы особливо изъ отправляющихся объ эту пору обозомъ въ путь-дорожку не близкую. "На Аванасія пуще всего носъ береги-не увидишь, какъ отломится!" — смъются бабы, на ребятишекъ глядючи; а тъмъ и горя мало: знай-вдоль по улицъ бъгають. игры заводять... Гораздо страшнъе асанасьевские морозы для въдьмъ: не любитъ ихъ сестра этого времени, знаеть, что это за грозный день. На Аванасья-ломоноса знахари вѣдьмъ со Святой Руси гонять, - гласить народное сказанье. Недаромъ говорятъ, что "умъючи, и въдьму бьютъ! ЭЖитья нътъ тамъ, куда повадится летать въдьма, - вотъ и приходится кланяться знающему человёку, просить помочь въ горѣ, вызволить изъ бъды. Всего охотнъе берутся за это дъло знахари въ аванасьевские морозы: во время нихъ, по преданию, "летаютъ въдьмы на шабашъ и тамъ теряють память отъ излишняго веселія". Приглашенный на изгнаніе відьмы знахарь ночью приходить къ зовущему, -свъдомы объ его приходъ только большакъ-хозяинъ съ хозяйкою: безъ соблюдения этого условія ничего не выйдеть, по увъренію знахарей. Въ полночь приступаетъ въщій гость къ выполненію обряда: начинаеть заговаривать трубы. — такъ-какъ въдьмы влетаютъ въ жилье только этой дорогою. Подъ "князекъ" забиваетъ онъ клинья, разсыпаетъ по "загнеткъ" заранъе собранную изъ семи печей золу и послъ этого отправляется къ деревенской околиць. Здъсь онъ тоже сыплеть золу, приговаривая невнятныя слова никъмъ не записаннаго заговора. Разсказывають, что вѣдьма, желая нанести кому-нибудь вредъ, влетаетъ въ трубу; но, какъ только будетъ труба заговорена, то весь домъ и дворъ уже свободны отъ ея проказъ. Знакомые съ преданіями суевѣрной старины люди знаютъ въ точности и путь, избираемый въдьмами въ ихъ полетахъ на шабашъ и съ шабаша. Прежде всего летятъ онъ на-полдень-къ Лысой горъ, а оттуда тянетъ ихъ на закатъ. Западную изгородь сельскую и заговаривають знахари, призванные изгонять въдьмъ. Подлетитъ въдьма, только-что вылетъвшая изъ заговоренной трубы, -сунется къ изгороди, и тутъ ей свободнаго ходу нътъ: или бросится лихая за тридевять земель отъ села, или разобьеть себъ голову, -если только ступить голой ногою на разсыпанную золу семипечную. Одариваютъ знахаря всякимъ добромъ за его мудреную работу.

Черезъ сутки послѣ Аванасія-ломоноса зорко приглядываются къ погодѣ сельскіе погодовѣды: если 20-го января, на Макарія Египетскаго, поднимется мятель, то слѣдуетъ ждать ея и во всю масляную недѣлю. "Помело метлой на Масляницу, пріѣдетъ осударыня Масляница со мятелицей-сестрицею!" говорятъ они. Исный, солнечный, Макарьевъ день предвѣщаетъ раннее наступленіе весны. Максимъ-исповѣдникъ (21-е число), ничего не говоря о судьбахъ погоды, переноситъ вѣщее народное воображеніе на вѣковѣчную думу пахаря—на урожай: взойдетъ, затуманившись, свѣтёлъ-мѣсяцъ, изъ-за облачка глянетъ на святорусскую ширь безпредѣльную, доброе будетъ жито въ полномъ закрому; а если не проплыветъ этимъ утромъ ни тѣни облачной по небу, и въ амбарѣ будетъ пусто по осени.

Есть аванасьевскіе морозы; знаеть народъ русскій и тимовеевскіе. "Это не диво, что Аванасій-ломонось морозить нось, а ты подожди Тимовея-полузимника (22-е января, день апостола Тимовея): пожди тимовеевскихъ морозцевъ!"—говорятъ въ деревнв. Придетъ "полузимникъ", разрубающій студеную зиму пополамъ: "Каковъ на дворъ морозъ-отъ! Слышь, тимовеевской!"—приговариваютъ мужики, похлопывая рукавицами: "Вотъ они и пришли—полузимники-то!"

Въ январъ подъъдаются до половины не только корма у скотины, а и хлъбъ у мужика: не одни "Истры-полукормы" приходять въ народную Русь, по и "Аксиньи-полухлъбницы" (24-е января, день преподобной Ксеніи). Особливо намятенъ этотъ день тому хозяину, у котораго, по ноговоркъ, "хлъбоъдовъ полна изба, а работниковъ самъ-одинъ". Примъта, провъренная многовъковымъ опытомъ, приводитъ пахаря-хлъбороба къ тому заключенію, что — "коли до Аксиньи-полухлъницы жита хватитъ, то до новыхъ новинъ станетъ (останется) половина, а до корма (подножнаго) — треть".

Съ послъдней недълею января-мъсяца (25—31-я числа) не связано въ современной деревнъ особыхъ примътъ и обычаевъ, Исключеніемъ является только двадцать-восьмой, Ефремовъ. день, который посвящался встарину "униманію домового". Для выполненія этого, и теперь еце кое-гдъ памятнаго, обряда приглашались такіе-же знахари-въдуны, какъ на Афанасіяломоноса. И летъли въщими птицами ихъ причеты заговорные навстръчу новому мъсяцу—февралю-бокогръю.



#### IX.

### Крещенскія скаванія.

Шумять веселыя Святки,-оть самаго дня Рождества Христова до праздника Крещенія Господня играми да плясками, да пъснями на свътлорусскомъ просторъ привольномъ потъшаются, въщими гаданіями честному люду православному тайныя вельнія судебь открывають. Гудять пиры-бесвдушки затыйныя, зеленымъ-виномъ поливаются, плещутъ пивомъ, брагою, медами ставлеными. Что ни день на Святкахъ-то свои повърья, что ни часъ-новый сказъ, корнями живучими приросшій къ сердцу народному. Гуляеть - "святошничаетъ" любящая "веселіе" матушка-Русь; положено дъдами, прадъдами заповёдано гулять-веселиться широкой русской душь по всему святочному обычаю. И словно воскресаеть на эти дни, сбрасываеть съ тысячелётнихъ плечъ саванъ вёкового забвенія старина стародавняя. День Крещенія Господня (Вогоявленіе) Святки кончаетъ, надъ праздничными гулянками крестъ ставить, до широкой-разгульной Масляницы съ многошумнымъ весельемъ прощается.

Канунъ Крещенья, какъ и рождественскій, слыветь сочельникомъ и тоже—день постный, по уставу Православной Церкви; но одновременно это—главный день святочныхъ гаданій. Проводить его русскій народъ не только въ пость да молитвъ, но и въ сыновнемъ общеніи съ неумирающими пережитками язычески-суевърнаго былого-минувшаго. Върный христіанскому преданію, держитъ онъ строгій пость, не принимая никакой пици вилоть до вечерни, несеть домой изъ храма Божія освящонную богоявленскую воду и считаетъ ее цълебною ото всякихъ болъстей; памятуя въковые обычаи пред-

-120 -

ковъ, отдаетъ онъ-о-бокъ съ этимъ-щедрую дань и своему суевърію.

Вечеръ подъ Крещенье, подавая въсть о близящемся концъ Святокъ, заставляетъ красныхъ дъвушекъ вспоминать обо всёхъ знакомыхъ деревенскому люду гаданьяхъ. Звончёй-голосистве поются на бесвдахъ и пвсни святочныя-подблюдныя. Затъйливъй, сами-собой, становятся и святочныя игры обрядовыя. А старикамъ со старухами, которымъ уже много лътъ назадъ надоскучило и пъть-играть, и рядиться-святошничать,своя забота объ эту пору. Первве всего-ставять они мвломъ на всёхъ дверяхъ, на всёхъ оконныхъ рамахъ знаки креста. чтобы оградить свое жилье отъ посъщения бъсовскаго. Ходитъ-гуляетъ въ этотъ вечеръ нечистая сила, всякимъ оборотнемъ прикидывается, въ избу попасть норовить на пагубу святошничающему народу православному. И одна защита противъ нея, — гласитъ народное слово, — святой крестъ Господень, передъ которымъ распадается во прахъ все могущество лукаваго. Не начертай въ крещенский сочельникъ креста у себя на дверяхъ, позабудь объ этомъ строго соблюдаемомъ на Руси, -- не только въ деревенской глуши, но и въ большихъ городахъ, обычал: быть худу, жди бъды! по увъренію строгихъ блюстителей прадъдовскихъ преданій.

Лютуеть подъ Крещенье-больше всей другой нечисти пододонной-Огненный Змъй. И наособицу противъ него-то и ограждается теперь русскій мужикъ-простота. Полетить чу-дище надъ деревней, гдъ ни глянетъ-повсюду кресты бълъются, и останется ему только разсыпаться огненнымъ дождемъ надъ снъгами глубокими, одъвающими Мать-Сыру-Землю. Тульское повфрье въ яркихъ чертахъ выдвигаеть изъ мглы забываемаго въ городахъ суевърія обликъ этого дътища народнаго воображения. "Извъстно всъмъ и каждому на Руси, что такое за диво ()гненный Змъй. Всъ знають, зачъмъ онъ и куда летаетъ", — начинаетъ красноръчивый сказатель свою ръчь о немъ. "Огненный Змъй—не свой братъ; у него нъть пощады: върная смерть оть одного удара. Да и чего ждать отъ нечистой силы! Казалось-бы, что ему незачёмъ летать къ краснымъ дъвицамъ; но поселяне звають, за чъмъ онъ летаетъ, и говорятъ, что. если Огненный Змъй полюбитъ дввицу, то ея зазноба неисцѣлима вовъкъ Такой зазнобы ни отчитать, ни заговорить, ни отпенть никто не берется. Всякой видить, какъ Огненный Змбй летаеть по воздуху и и горить огнемъ неугасимымъ, а не всякой знаетъ, что онъ, какъ скоро спустится въ трубу, то очутится въ избъ молодцомъ несказанной красоты. Не любя, полюбишь, не хваля,

- 121 -

похвалишь,-говорять старушки, когда завидить дъвица такого молодца. Умѣеть оморочить онъ, злодѣй, душу красной дъвицы привътами; усладитъ онъ, губитель, ръчью лебединою молоду молодицу; заиграеть онъ. безжалостный, ретивымъ сердцемъ дъвичьимъ; затомитъ онъ, ненасытный, ненаглядную въ горючихъ объятіяхъ, растопитъ онъ, варваръ, уста алые на меду на сахаръ. Отъ его поцълуевъ горитъ красна дъвица румяной зарей; отъ его привѣтовъ цвѣтетъ красна дѣвица краснымъ солнышкомъ. Безъ Змъя красна дъвица сидитъ во тоскъ, во кручинъ; безъ него она не глядить на Божій свъть; безъ него она сущитъ себя". Цълый рядъ другихъ сказовъ объ этомъ чудище можно отыскать въ памятникахъ народнаго слова (см. гл. "Змъй-Горынычъ"). Кромъ начертаній креста, совътуютъ знающіе всю подноготную въдуны деревенскіе, насыпать на печную загнетку собраннаго въ крещенскій вечеръ снъгу. Послъдній и вообще занимаеть почетное мъсто въ народныхъ крещенскихъ повърьяхъ и обычаяхъ. Собирають его старики въ крещенскій сочельникъ за околицею, въ поль, - приносять домой, сыплять въ колоденть. Это делается для того, чтобы вода была въ колодцъ всегда въ изобиліи и никогда не загнивала, бы. По деревенскому повърью, - у тъхъ, кто не позабудетъ этого сдълать, хоть все льто не будь капли дождя, а колодецъ будеть полнымъ-полнехонекъ. Берегутъ натаявшую изъ крещенскаго снъга воду и въ кувшинахъ-на случай болъзни: эта вода, - гласитъ народное слово, - исцъляеть онъмъніе въ ногахъ, головокружение и судороги. Старухи думаютъ, кромъ того, что-если спрыснуть снъговою крещенской водою холстину, то это такъ выбълить ее, какъ не сдълають ни солнце, ни зола. Совѣтуютъ подбавлять крещенскаго снѣгу и въ кормъ лошадямъ, —чтобы не такъ зябки были: даютъ и курамъ, — чтобы занашивались пораньше. Умываются снъговой водою поутру въ день Крещенія красныя дввушки,-чтобы безъ бълила бълыми быть, безъ румяна-румяными. Примъчають по крещенскому сивгу и о погоды, и объ урожать. "Снъгу подъ Крещенье надуеть-хлъба прибудеть!"-ведеть рвчь народная мудрость. "Много снъгу-пе мало и хлъба!"приговариваеть она! "Привалить снъгу вплоть къ заборамъплохое льто! Есть промежекъ-урожайное!", "Па какомъ амбаръ плотнъе снътъ-цълъе въ томъ и батюшка-хлъбъ!"

По старинной примъть сельско-хозяйственнаго опыта, если вечеромъ подъ Крещенье яркимъ свътомъ блеститъ на небъ звъздная розсыпь алмазная, — хорошо въ этомъ году овцы будутъ ягниться: "Ярки крещенскія звъзды породять бълыя ярки ("ярка"-овечка)!" Если замететь на Крещенье мятель,— будетъ снѣгомъ снѣжить чуть не до самой Святой. "Коли въ Крещенье собаки много лають, —будетъ вдоволь всякаго звѣря и дичи!", — замѣчаютъ охотники. Коли на воду (на іордань) пойдутъ въ туманъ, хлѣба будетъ невпроѣдъ много!" — говорятъ примѣтливые погодовѣды: "Снѣгъ хлопьями — къ урожаю, ясно — къ недороду!", "Коли прорубъ на іордани полна воды — разливъ великъ будетъ!", "Въ крещенскій полдень синія облака — къ урожайному году!", "На крещенье день теплый — хлѣбъ будетъ темный!".

Крещенскіе морозы слывуть самыми жестокими, и недаромъ: зима собирается объ эту пору со всёми силами. Но, несмотря на стужу, съ древнихъ временъ живетъ въ народѣ обычай купаться въ крещенской проруби-іордани. Купаются и тѣ, кто святошничалъ-рядился о Святкахъ, – чтобы очиститься отъ грѣховной скверны въ освящонной водѣ; купаются и просто – "для здоровья". Послѣднее, однако, далекотаки не всегда оправдывается на дѣлѣ.

"Крещенье-Богоявленье", -- говоритъ народъ и повторяетъ предание, идущее отъ дней старины глубокой, связанное сь этими словами. По народной молвъ, изстари въковъ свершается въ этотъ день чудо-чудное, диво-дивное: отверзаются надъ іорданью небеса и сходитъ съ нихъ въ воду Истинный Христосъ. Не всёмъ дано видёть это, а только-самымъ благочестивымъ людямъ. Но, если помолится гръщникъ святому небу въ это время, то сбудутся и его желанія. Есть повърье, что, если поставить подъ образами чату съ водою да "съ върою" посмотръть на нее. то вода, сама-собою, всколыхнется въ крещенский полдень: освнить и освятить ее крещающійся Сынь Божій. Слыветь Крещенье во многихъ мъстахъ и за праздникъ-"Водокрещи". "Отъ Оспожинокъ-до Водокрещей!", - держатъ иногда ряду. "Отъ Водокрещей-до Евдокей живетъ семь недъль съ половиной". Красное словцо народное, встръчая кре-щенскую стужу, оговариваетъ ее словами: "Трещи не тре-щи, а минутъ и Водокрещи (т.-е. тепло-то всетаки возъметъ свою силу)!" Не забываеть народь, что -если пошель январь-мѣсяцъ, то и за перезимье переваливаеть уже времято, а перезимье, по его крылатому слову, о веснъ въсть подаетъ.

Среди пъсенныхъ сказаній, составляющихъ богоданное богачество убогихъ пъвцовъ-каликъ-перехожихъ, есть нъсколько пріуроченныхъ къ празднику Крещенія Господня. Нъкоторыя изъ нихъ передаютъ почти совершенно точно содержаніе евангельской повъсти о Богоявленіи; другія являются восторженнымъ славословіемъ Христу; треты отступаютъ въ окружонную таинственностью область подсказанныхъ пыт- . ливымъ выраженіемъ сказочныхъ вымысловъ.

> "На Іордань всёхъ Спаситель Днесь пріиде Искупитель. Илещетъ пророкъ руками: Веселитесь, Господь съ вами! Отецъ свыше возглашаетъ, Рожденнаго возв'ъщаетъ: — Сей есть сынъ мой возлюбленный, Во человѣка облеченный!"

Такою цвътистой запъвкою начинатся одно изъ нихъ. "Духъ-же свыше, аки птица низлетаетъ голубица, Отцу быти Сына равна изъявляетъ и преславна",-продолжается оно. переходя отъ созвучія къ созвучію: -- "Тварь бъдная, веселися, яко къ тебъ Спасъ явися. О, Адаме, простри очи, миновались темны ночи. Печали намъ вси престали, а радости быть начали. Слава Богу!-да воскликнемъ и къ Всещедрому приникнемъ. Кто сей стоитъ надъ водами? Восилещите вси руками: Христосъ Спасъ нашъ и Владыка пріиде спасти человъка.-Іоанне, что стоиши и пришедшаго не крестиши? Почто дъло продолжаешь, Христа Спаса не крещаешь?-Боюсь азъ и трепещу,-хоть весель и плещу,-огню, сёно, прикоснутись!-Съ чего тебъ ужаснутись? Не бойся, рабъ, и крести Мя, Владыку, прослави Мя!-Христосъ тако возвъщаеть, Іоанна утъшаеть. Мы же къ Спасу кръпкимъ гласомъ всѣ воскликнемъ днешнимъ часомъ: Слава Тебь, Искупитель, щедрый буди намъ Спаситель! -

Другое сказаніе простодушно повѣствуеть о томъ, какъ "ходила Госпожа Пречистая землею и свѣтомъ", а на рукахъ носила "своего Сына Христа Інсуса". Встрѣчаетъ Богоматерь на пути-дорогъ "Крестителя-Ивана", —встрѣтила и обращается къ нему со словами: "Ну-ка, Иванъ, кумъ мой, пойдемъ мы на воду Ердана, окрестимъ Христа, моето Сына!" Согласился Иванъ-Креститель и "пришли на воду Ердана. Сталъ Иванъ своего крестинка крестити: оть страха у него выпала книга". Спрашиваетъ—и "пытаетъ" его Госножа Пречистая о причинѣ страха. "Обезумѣлъ Ерданъ, вода студена, не хочетъ вода принимать въ себя; а весь лѣсъ на траву попадалъ: а взгляни-ка, кума, падъ собою: пачетверо небо словно разломилось!" Па эти слова Ивана-Крестителя держитъ отвѣтное слово Богоматерь: "А не бойся, Иванъ, кумъ мой, вода ума не теряла, вода, кумъ мой, забрала себъсилу,

- 124 -

ибо отъ Христа она освятится; а лѣсъ-онъ Христу поклонился; а небо-оно не сломилось, ангелы небо растворилипоглядѣть имъ, какъ Христа мы крестимъ"... Послушалъ Креститель, "крестилъ святой Иванъ своего Іисуса-крестника: Иванъ Христа, а Христосъ-Ивана". Вслѣдъ за этими трогательно-простодушными словами идетъ заключеніе, въ которомъ невольно чувствуется позднѣйшій разносказъ: "Оттолѣ крещенія настали: все по милости великаго Бога.—да будетъ Онъ намъ всегда въ помощь!"

Родственно съ только-что приведеннымъ сказаніемъ и слѣдующее — несравненно болѣе цвѣтистое по своему пѣсенномукартинному складу, чѣмъ оба предыдущія:

> "Развивался святой лъсъ зеленый: А то не святой лъсъ былъ зеленый, Но была то свята церковь Софья, Поють въ ней ангелы шестокрызы; Пришла къ нимъ Марія, Святая Дъва, На рукахъ держитъ Христа Бога истинна. Говорять ей ангелы шестокрылы: "Ради Бога, Марія Святая Діва! Ты поди въ тотъ садъ зеленый, Нарви Ты Божьяго Древа, Поди потомъ къ Крестителю-Ивану, Передъ нимъ Ты поклонися, Поцѣлуй Ты черную землю И тогда ему говори Ты: - Будь Мнъ кумомъ ты, Иванъ-Креститель, Окрести ты Христа Бога истинна!" Ясное небо растворилось, Черная земля затряслася, Какъ крестили Христа Бога истинна"...

Съ праздникомъ Крещенія Господня связано въ народной Руси не мало повѣрій, относящихся къ судьбѣ человѣка, Такъ, напримѣръ, если кто-нибудь крещенъ въ этотъ отверзающій небеса надъ землею день, то, по слову народной мудрости, быть ему счастливѣйшимъ человѣкомъ на всю жизнь. Добрымъ предзнаменованіемъ считается также, если устроится въ этотъ денъ рукобитье свадебное: въ мирѣ да въ согласіи пройдетъ жизнь новобрачной четы. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ выходятъ вечеромъ въ Крещенье дѣвушки окликать суженыхъ. Если попадется навстрѣчу имъ молодой парень—быть добру, старикъ—надо ждать худа. Да и не перечесть всѣхъ повѣрій, обступающихъ изукрашеннымъ

— 125 —

частоколомъ обычаевъ великій праздникъ Божій. Живуче яркое слово-преданіе богатыря-пахаря, не вымирають и простодушныя повърья его.

Еще въ концъ первой половины XVII стольтія писаль царь Алексъй Михайловичъ въ своей грамать государевой шуйскому воеводъ вообще о святочныхъ, а о крещенскихъ наособицу, пирахъ-игрищахъ: "... въдомо намъ учинилося, что на Москвъ, напередъ сего въ Кремль, и въ Китаъ, и въ Бъломъ, и въ Земляномъ городъ, и за городомъ, и по переулкамъ, и въ черныхъ, и въ ямскихъ слободахъ по улицамъ и по переулкамъ, въ навечери Рождества Христова кликали многіе люди Каледу и Усень, а въ навечери Богоявленія Господня кликали Йлугу; да въ Москве жъ чинится безчинство: многіе люди поють бѣсовскія сквернословныя пѣсни... ...да на Рождество Христово и до Богоявленьева дня собираются на игрища сборища бъсовскія.....игрецы-скоморохи съ домбрами и съ дудами, и съ медвъди ходятъ, и дару Божію хльбу поругаются, всяко животно скотское, и звършно, и птичье пекутъ. И мы указали о томъ учинить на Москвъ и въ городћхъ, и въ уъздвхъ заказъ кръпкой, чтобы нынв и впредь никакіе люди по улицамъ и по переулкамъ, и на дворѣхъ въ навечери Рождества Христова и Богоявленья Каледъ и Плугъ и Усеней не кликали и пъсней бъсовскихъ не пъли.... А которые люди нынъ и впредь учнуть Каледу и Плуги, и Усени, и пъть скверныя пъсни, и тъмъ людямъ за такія супротивныя неистовства быти отъ насъ въ великой опалѣ и въ жестокомъ наказаньв. И велёно тотъ нашъ указъ сказывать всякимъ людямъ всёмъ вслухъ, и бирючемъ велёно кликати по многіе дни"... Съ той поры минули долгіе годы, исчезло изъ памяти народной понятие о "супротивныхъ закону христіанскому" Каледъ, Плугъ и Усени; но ставшія мертвымъ звукомъ имена ихъ попрежнему слышатся въ пъсняхъ любящаго веселіе, сердцемъ приверженнаго къ стародавней старинъ народа Эти имена, когда-то вызывавшия недовольство церковныхъ властей, видъвшихъ въ нихъ пережитокъ язычества, въ настоящее время только придають цвятистость пъсенному слову.

День Богоявленія ознаменовывался въ старой Москвъ праздничнымъ царскимъ выходомъ, не имъвшимъ себъ подобнаго по торжественности. Со всей Руси быль къ этому дню съъздъ бояръ и всякаго чина именитыхъ людей въ Бълокаменную: и былъ этотъ съъздъ ради царскаго лицезрънія, изъ охоты полюбоваться ръдкимъ великолъпіемъ торжества.

Чинъ крещенскаго освященія воды совершался патріархомъ

на Москва-ръкъ. Собиралось вокругъ "Іордани" до четырехсотъ тысячъ народа. Царь-государь шествовалъ въ большомъ нарядъ царскомъ сначала въ Успенскій соборъ, а оттуда – на освящение воды, среди стоявшаго ствной ратнаго строя стрвльцовъ, поддерживаемый стольниками изъ ближнихъ людей, оберегаемый "отъ утъсненія нижнихъ чиновъ" стрълецкими полковниками въ бархатныхъ и объяринныхъ ферезеяхъ и турскихъ кафтанахъ. Гости, приказные, иныхъ чиновъ люди и многое множество народа окружали шествіе вънценоснаго богомольца. Самое дъйство освящения воды совершалось, за малыми исключеніями, такъ-же, какъ и въ наши дни. Но главнымъ отличіемъ являлась обступавшая его картина — съ патріар хомъ и царемъ во главъ. Возвращался крестный ходъ по прежнему чину. Царь-государь, отслушавъ въ Успенскомъ соборѣ отпускную молитву, шелъ въ свои палаты царскія. А на Москвъ- по улицамъ, по переулкамъ и во дворъхъ" -начиналось послъднее празднование Святовъ. Люди почтенные принимались за пиры-бесёды, молодежь — за пёсни-игры утёшныя, а гуляки, памятующіе предпочтительно передь всёмъ инымъ присловье "Чару пити-здраву быти!"-за любимое Русью "веселіе".



Х.

## Февраль-бокогрѣй.

Кончается студеный мъсяцъ январь-просинецъ, день Никиты-новгородскаго февралю-"бокогръю-съчено" челомъ бьетъ. А тому — починъ кладутъ на свътлорусскомъ неоглядномъ просторъ Трифоны-перезимники (1-е число) да свять-великъ праздничекъ Срътеніе Господне (2-е февраля) — огороженный въ народной памяти причудливымъ, въ стародавніе годы поставленнымъ вокругъ жизни, тыномъ своеобразныхъ, къ одному ему пріуроченныхъ, повърій, сказаній и обычаевъ.

Во дни свдой старины звался февраль, по свидвтельству харатейнаго Вологодскаго евангельскаго списка "свченемъ"; западная народная Русь, по свидвтельству Полоцкаго списка Евангелія прозывала его въ ту пору "снѣженемъ"; у малороссовъ и поляковъ слылъ онъ за "лютаго". Сосвди-родичи русскаго пахаря величали этотъ мвсяцъ-каждый на свой особый ладъ: иллирійскіе славяне <sup>32</sup>)— "вельячею", кроаты— "свѣченомъ", венды— "свѣчникомъ", "свчаномъ", и "друнникомъ" (вторымъ), сербы — "свѣчковніимъ", чехи со словаками— "уноромъ". Въ наши дни деревеньщина-посельщина бережетъ про него свое прозвище: "бокогрѣй – шпрокія дороги". По народнымъ присловьямъ, подслушанныму въ разныхъ концахъ родины народа-сказателя: "Февраль три часа дня прибавитъ!", "Февраль воду подпуститъ (мартъ – подберетъ)"! Въ февралѣ (о Срѣтеньѣ) зима съ весной встрѣтится впервой!",

- 128 ---

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Иллирійскіе славяне-поздибйшіс обитатели древней Иллиріи, находившейся къ западу отъ Өсссаліи и Македоніи и къ востоку отъ Италіи и Реціи вилоть до ръки Истра къ съверу. Современные албанцы и далматинцы ведутъ свое происхожденіе отъ нихъ.

"Февраль солнце на лёто поворотить!", "Февраль (Власьевъ день, 11-е число) сшибетъ рогъ зимѣ!" и т. д. "Вьюги, мятели подъ февраль полетѣли!"—говорятъ въ народѣ при послѣднихъ январьскихъ заметяхъ,—приговаривая при первой оттепели бокогрѣй-мѣсяца: "Въ февралѣ отъ воробья стѣна мокра!" Но и февраль февралю не ровёнъ, какъ и годъ- году: въ високосные годы, когда въ немъ 29 дней ("Касьяны—именинники"), этосамый тяжелый мѣсяцъ, пожалуй даже тяжелѣ май-мѣсяца.

Второй по современному мѣсяцеслову, февраль-мѣсяцъ приходиль въ древнюю Русь двѣнадцатымъ-послѣднимъ (во времена, когда годъ считался съ марта), а затѣмъ-съ той поры, какъ положено было властями духовными и свѣтскими починать новолѣтіе съ сентябрьскаго Симеона-лѣтопроводца, былъ шестымъ-вплоть до 1700 года.

Придетъ февраль, разсъчетъ, по старинной поговоркъ, зиму пополамъ, а самъ-"медвъдю въ берлогъ бокъ согръетъ", да и не одному медвъдю (пчелиному воеводъ), а "и коровъ, и коню, и съдому старику". Студены срътенские морозы, обступающие первый предвесенний праздникъ, но памятуетъ народная Русь, что живуть на бъломъ свъть не только они, а и оттепели, что тоже срвтенскими, какъ и морозы, прозываются. "Что срътенский морозъ",-говоритъ деревня: "пришелъ батюшка-февраль, такъ и мужикъ зиму переросъ!" По крылатому народному слову: "На Срътенье зима весну встръчаеть, заморозить красную хочеть, а сама-лиходъйкасо своего хотънья только пответъ!" Но еще даетъ себя знать и матушка-зима, особливо если она-годомъ, какъ поется въ пъснъ, -- "холодна больно была": 4-го февраля-на вторые сутки послѣ Срѣтенія Господня-проходить по бѣлымъ снѣгамъ пушистымъ Николай-Студить (преподобный Николай Студійскій); 'а онъ хоть и не такъ жестокъ, какъ св. Өеодоръ-Студитъ (память-11-го ноября), но всетаки съ достаточной силою честной-людъ деревенский знобить, а у голытьбы бобылей прямо-таки кровь замораживаеть, если тв-подъ недобрый часъ-въ неурочное время запозднятся въ дорогъ. Выходить мужикъ въ этотъ день изъ хаты, рукавицами похлопываеть, похлопываючи-приговариваеть: "А и кусается еще морозъ-оть; знать, зима засилье береть!"

На пятые февральскіе сутки падаеть память святой мучени-) цы Агаюіи: "поминальницей" зоветь ее народная Русь, поминающая въ этоть-день отошедшихъ въ иной міръ отцовъ-праотцевъ, дёдовъ-прадёдовъ.

Въ нъкоторыхъ поволжскихъ губерніяхъ (между прочимъ, въ Нижегородской) существовало, повърье, пріуроченное къ этому дню и въ то-же самое время связанное отчасти съ праздникомъ Срътенія Господня. Въ этотъ день, по словамъ старожиловъ, пробъгаетъ по селамъ "Коровья Смерть", встрътившаяся съ Весной-Красною и почуявшая оттепель, которой она, лиходъйка, ждетъ – не дождется, заморенная зимней голодовкою. Это существо является въ народномъ воображени въ видь безобразной старухи, у которой - въ-добавокъ ко всей ея уродливости - "руки съ граблями". По старинному повърью, она никогда сама въ село не приходитъ, а непремънно завозится къмъ-либо изъ заъзжихъ, или проъзжихъ, людей. Совершонное осенью "опахиванье" деревни отгоняеть это чудище оть огражденнаго выполнениемъ упомянутой обрядности мъста; и старуха бъгаетъ всю зиму по лъснымъ дебрямъ, скитается по болотамъ да по оврагамъ. Но это продолжается только до той поры, покуда февраль не обогрветь солнышкомъ животинъ бока. Тогда-то лиходъйка и подбирается къ селамъ, высматриваетъ: нътъ ли гдъ-нибудь отпертаго хлъва. Но хозяйки повсемъстно строго слъдятъ за этимъ, и чудищу не удаются его замыслы. Наиболже дальновидные и наиболже кръпко придерживающіеся предписаній суевёрной старины люди убирають къ 5-му февраля свои хлъвы старыми лаптями, обильно смоченными деттемъ: отъ такого хлъва, по существующему повърью, Коровья Смерть бъжить безъ оглядки. - не выноситъ такого гостинца она, не по носу ей дегтярный духъ.

Весеннее опахивание жилыхъ мъстъ, совершающееся ради обережи отъ этой лихой нежити пододонной, пріурочивается простонароднымъ суевъріемъ къ 11-му февраля-Власьеву дню (см. гл. XII). Въ этотъ-же самый день суевърію деревенскаго люда предстоить еще другая, и тоже-не малая, забота: защитить хату отъ вторжения "летающей нечистой силы", имъющей, по словамъ свъдущихъ въ этомъ дълъ людей, обыкновение забираться къ православнымъ какъ-разъ черезъ трое сутокъ послѣ Срѣтеньева дня. Вечеромъ 5-го февраля печныя трубы наглухо-накръпко закрываются вьюшками и даже, для большей надежности, замазываются тонкимъ слоемъ глины и окуриваются чертополохомъ. Нечисть вылетаетъ, по народному повърью, въ это время изъ преисподней въ видъ итицъ и "заглядываетъ въ трубы": тамъ, гдъ не позаботятся оградить себя отъ вторженія этихъ незваныхъ гостей, заме духи поселяются до тёхъ поръ. пока ихъ не выкурять съ помощью знахаря. До появленія-же въ хаті этого послідняго съ его заговорами и причетами, они всегда усп'ютъ надълать всевозможныхъ хлопотъ неосмотрительнымъ хозяевамъ. "Бываетъ, – говорятъ въ деревнъ, – что весь домъвверхъ дномъ перевернутъ, все перебьютъ, переломаютъ, хозяева хотъ бѣги вонъ!" Достается не только хозяевамъ, но и сосѣдямъ и даже случайнымъ прохожимъ, замѣшкавшимся возлѣ такого неблагополучнаго дома. Потому-то даже и не особенно крѣпко придерживающіеся старинныхъ обычаевъ стараются не позабыть объ этомъ, въ виду приписываемой ему важности въ домашнемъ быту. "Черные да лукавые—не то, что мыши: съ ними потруднѣе сладить!"--говорятъ знахари, пользующіеся удобнымъ случаемъ получить съ довърчиваго суевърія большее вознагражденіе за свой "трудъ".

6-е февраля — Вуколовъдень. По инымъ уголкамъ Руси великой (между прочимъ, въ захолустьяхъ костромской стороны) прозывается этотъ день "Жуколами". Послѣднимъ словомъ одни зовутъ телятъ, появляющихся на свѣтъ въ февралѣ-бокогрѣѣ; другiе-же — телящихся въ этомъ мѣсяцѣ коровъ. "Придутъ Вуколы, перетелятся всѣ жуколы" повторяютъ иногда старинную поговорку, подсказанную крестьянину-скотоводу многолѣтнимъ опытомъ, съ замѣчательной точностью опредѣляющимъ для всякой домашней животины время приплода. На старой Смоленцинѣ и въ воронежскомъ краю совѣтуютъ молиться святому Вуколу для огражденія отъ "вукулъ" ("вовкулаковъ", перевертышей, перекидышей, оборотней). Старые люди говаривали, что даже одно поминовеніе имени его при встрѣчѣ съ оборотнемъ заставляетъ того совершенно обезсилѣтъ. А недаромъ завѣщала помнить сѣдая народная мудрость, что-де "неспроста и неспуста слово молвится и до вѣку не сломится".

За Вуколомъ-день преподобныхъ Парфентія и Луки элладскаго. Въ этотъ день принято на среднемъ Поволжьъ печь пироги съ лукомъ, о чемъ твердо помнятъ ребята малые – большіе лакомки. Старушки-богомолки напекутъ пирожковъ-луковниковъ да и раздаютъ ихъ нищей братіи – "на счастье". Существуетъ повърье, гласящее, что такая милостыя, подавная съ върой да съ молитвою, сторицею вернется въ руки подавшему ее. "Счастье – одноглазое", – говорятъ въ народъ, – "оно не видитъ, кому дается!" Объ одноглазомъ счастъѣ записана С. В. Максимовымъ <sup>33</sup>) любопытная притча. "Не въ которомъ

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Сергъй Васильевичъ Максимонъ-извъстный современный писатель, изслъдователь народнаго быта-родился въ 1831-мъ году въ посадъ Парфентьевъ,Кологривскаго уъзда Костромской губерпін,въ семьъ уъзднаго почтмейстера, и порвоначальное образованіе получилъ въ мъстномъ посадскомъ училищъ. Впослъдствіи онъ былъ въ костромской гимназіи, московскомъ университетъ и въ с. петербурской медико-хирургической академіи. Литературная дъятельность его началась въ 1853-мъ году въ журналъ "Библіотека для чтепія." Въ 1855-мъ году

царствъ, а можетъ быть и въ самомъ нашемъ государствъ",--говорить истолкователь крылатыхъ словъ, вторя мезенскому старику-раскольнику, - "жила-была женщина и прижила роженое дътище. Окрестила его, помолилась Богу и кръпкимъ запретомъ зачуралась, довольно-таки съ нея одного: вышель паренекъ такой гладкій, какъ наливное яблочко, и такой ласковый, какъ телятко, и такой разумный, какъ самый мудръйшій въ селъ человъкъ. Полюбила его мать пуще себя: и цъловала-миловала его день и ночь, жалъла его всъмъ сердцемъ и не отходила отъ него на малую пяденочку. Когда ужъ подросло это дътище, стала она выпускать его въ чистомъ полъ поръзвиться и въ лъсу погулять. Въ иное время то дѣтище домой не вернулось, надо искать: видимо дѣло ---пропало.-Не медвъдь-ли изломалъ, не укралъ-ли лъший?.." Затъмъ, разскащикъ возвращается къ матери потерявшагося ребенка. "А та женщина называлась Счастьемъ." - ведетъ онъ свою пріукрашенную цвѣтами народнаго слова рѣчь, - "и сотворена была, какъ быть живому человъку: все на своемъ мъстъ, и все по людскому. Только въ двухъ мъстахъ была видимая поруха: спина не сгибалась, и быль у ней одинъ глазъ, да и тотъ сидвлъ на самой макушкв головы, на темени, — кверху видить, а руками хватаеть зря и что подъ самые персты попадается наудачу..." Обрисовавъ въ такихъ яркихъ чертахъ "Счастье одноглазое", сказатель продолжаеть свою подсказанную вдумчивой жизнью повъсть: "Съ таковой то силою пошло то одноглазое Счастье искать пропавшее автище. Заблудилось-ли оно и съ голоду померло, или на волковъ набъжало и тъ его сожрали, а можетъ и потонуло, либо иное что съ нимъ прилучилось, - не знать того дъла Счастью; отгадывать ему Богъ разума не далъ-ищи само, какъ ты себъ знаешь. Искать же мудрено и не сподручно: видъть не можно.

онъ предпринялъ, въ цъляхъ изученія народнаго быта, экскурсію "въ народъ" и прошелъ пъшкомъ Владимірскую, Нижегородскую и Вятскую губерніи, результатомъ чего явился цълый рядъ разсказовъ, сначала помъщенныхъ въ различныхъ журналахъ, а затъмъ вошедшихъ въ книгу "Лъсная глушь", наданную въ 1871-мъ году. Послъ пъшеходнаго странствованія по названнымъ выше губерніямъ, С. В. Максимову пришлось принять участіе въ организованной морскимъ въдомствомъ по мысли Великаго Книяя Константипа Николаванча, эксиедиціи на русскій съверъ. Онъ посътилъ побережье Вълаго моря и Ледовитаго окоана и написалъ замѣчательную книгу "Годъ на съверъ", выдержавшую до инти изданій (съ 1859 по 1896-й г.) Въ 1871 г. вышла его книга "Сибирь и каторта", въ 1877-мъ-послъ побъдки по порученю Географическаго общества въ съверо-западный край – книга "Бродячая Русь Христа-ради". Кромѣ миожества другихъ этнографическихъ и беллогристическихъ работъ, ему принадлежать книги: "На Востокъ, поъздка на Амуръ", "Разсказы пать исторіи старообрядцевъ", "Крылатыя слова" и "Куль хлъба и его похождения".

развъ по голосу признавать... Такъ опять-же всъ ребячьи голоса-на одно. Однако идетъ себъ дальше: и, можетъ, она прислунивается. можетъ ищетъ по запаху (бываетъ такъ-то у звърья)я не знаю.) Въ одной толпъ потолкается, другую обойдеть мимо, третью околесить, на четвертой - глядь-поглядь - остановилась. Да какъ схватитъ одного такого-то, не совсѣмъ ладнаго, да пожалуй и самаго ледящаго, прахового, сплошьи-рядомъ что ни на есть обхватитъ самаго глупаго, который и денегъ-то считать не умветь. Значить, напла мать: оно самое и есть ея любимое и потерянное дътище"... Анъ-на пълъ оказывается совсъмъ не такъ-то легко найти даже и Счастью свою дорогую пропажу, недаромъ оно-одноглазое. ....Схватить Счастье его (перваго попавшагося подъ-руку)",-повъствуетъ притча, \_\_, и начнетъ вздымать, чтобы посмотръть въ лицо: оно-ли доподлинно? Вздымаетъ полегонечку, нъжненько таково, все выше, да выше, не торопится. Вздыметъ выше головы, взглянетъ съ темени однимъ своимъ глазомъ да и броситъ изъ рукъ, не жальючи, прямо о земь: иный изживаетъ, иной защибается и помираетъ. Нътъ, не оно! И опять идеть искать, и опять хватаеть зря перваго встръчнаго, какой вздумается, Опять вздымаеть его къ небесамъ и опять бросаеть д-земь. И все по земль ходить, и все то самое ищеть. Дътище то совсъмъ сгибло со свъта, да материнское сердце не хочетъ тому дълу върить. (Да и какъ смочь ухитриться и наладиться? Вотъ все такъ и ходить, и хватаеть, и вздымаеть, и бросаеть, и ужь сколько оно это самое дълаеть, -счету нътъ, а и поискамъ-и конца краю не видать: знать, до самаго свътопреставления такъ-то будетъ!.." Притча кончается словами простонародной мудрости: "Счастье-что трястье: на кого захочеть, на того и нападеть!"

Счастье "со-частье" (доля, пай), по объяснению составителя "Толковаго словаря живого великорусскаго языка". Объ этомъ ходящемъ по бѣлу-свѣту призракѣ летаетъ изъ конца въ конецъ народной Руси не мало окрыленныхъ острымъ умомъ простодушнаго мудреца-пахаря словецъ.) "Всякому свое счастье, въ чужое не заѣдешь!"—говоритъ народъ русскій и приговариваетъ: "У другого такое счастье, что на мосту съ чашкой!" (про нищаго), "Кому счастье, кому счастьице, кому счастьишко, а кому и одно ненастьице!" и т. д. Но, по присловъямъ того-же умудреннаго темными-туманными вѣками "ненастьица" пахаря: "Счастье—въ насъ самихъ, а не вкругъ да около!", "Домашнее счастье—совѣтъ да любовь!", "Лады въ семьѣ—больше и счастъя не найти, хоть весь свѣтъ обойти". Земледѣльческій опытъ говоритъ устами крестья-

- 133 --

нина въ поговоркъ: "На счастье ("на-авось"-по другому разносказу) и мужикъ хлъбъ светъ!". Но мужикъ-простота и не задумывается надолго надъ сокрушающимъ многодумныя ученыя головы вопросомъ о счастьв. "Дастъ Богъ здоровья, дасть и счастья! -- замвчаеть онъ: его, мужицкое, счастье въ трудъ. Да и счастье - счастью рознь: "Счастье - мать, счастье - мачиха, счастье бъшеный волкъ!" Есть, однако, и въ деревенскомъ-посельскомъ быту люди, которые все готовы сваливать на счастье да на несчастье Такихъ людейне оберешься вездъ! "Со счастьемъ на кладъ набредешь", -оговариваются они, -- "безъ счастья и гриба не найдешь!", "Не родись ни уменъ, ни красивъ-родись счастливъ!", "Счастливому и промежъ пальцевъ вязнетъ!". Міръ Божій для нихъ-что темный лъсь дремучій; если на слово повърить имъ, утверждающимъ, что счастье – "дороже ума", то въ жизни только и можно брести отъ колыбели до могилы что ощупью. Менће надбющіеся на слбпое-или одноглазое-счастье, бои лье полагающиеся на свой разумъ да на работу посильную люди могуть всегда напомнить имъ о такихъ слагавшихся долгими въками пословицахъ, какъ, напримъръ: "Счастьечто вешнее ведро (ненадежно)!", "Нынѣ про счастье только въ сказкахъ и слыхать!", "Счастье-что палка-о двухъ концахъ!", "Счастье со счастьемь сойдется, и то безъ ума не разшинётся!", "Счастье съ несчастьемъ повстръчается--ничего не останется!" и т. д. М'ъткое слово сказалось молвится въ народъ про счастье, да не только мъткое, а и подъ корень подръзывающее всякое пустословіе. "Первое счастье - коли стыда въ глазахъ нътъ!" -- обмолвился простодушный стихійный мудрець объ ищущихъ "легкаго" счастья. - "Счастье велико, да ума мало!", -- сказалъ онъ о ротозъяхъ-верхоглядахъ. "Дураку-вездъ счастье!", "У недоумка счастье-ослиное!", "Глупый будегь счастья ждать, а умный Бога объ работь молить! "-- и теперь продолжають перелетать речения стародавней старины народной изъ однихъ усть въ другія.)

Восьмой февральскій день—память святыхъ великомученика Феодора Стратилата и пророка Захаріи-серповидца. Посліднему съ особымъ прилежаніемъ молятся бабы—въковъчныя жницы. Въ старые годы было даже во многихъ мъстахъ въ обычаъ доставать на Захарьевъ день заткнутые въ переборку съней серпы и кропить ихъ крещенскою святой водою съ божницы. Въроятно, есть еще и сейчасъ такіе захолустные уголки, гдъ не всъми позабыто это благочестивое повърье далекихъ дней, нашептанное народу-пахарю тревогою за будущій урожай, съ которымъ связана вся его трудован жизнь.

- 134 -

"Не обережешь во-время кривого серпа—не нажнешь въ полѣ и снопа!" — говорять въ народъ. "Сутуль, горбатъ ("маленькій, горбатенькій" — по иному разносказу) — все поле обскакаль!" — приговариваетъ о серпѣ русская простонародная загадка. "Была молода, не только хлѣбъ жевала, а и по сотнѣ сноповъ въ день жинала!" — вспоминаютъ порою, глядючи на серпы, отработавшія свою бабью долю старухи старыя. "Одной рукой жни, другою — сѣй!", —думается старикамъ: "Пашешь — плачешь, жнешь — скачешь!", "Сѣй хлѣбъ, не спп: будешь жать, не станешь дремать!". Но есть и такіе, что жнутъ, гдѣ не сѣяли, собираютъ — гдѣ не разсыпали. "Живетъ не жнетъ, а хлѣбъ жуетъ да еще депьги считаеть!" — обмолвилось про ихъ родныхъ братцевъ крылатое словцо народное. О лежебокахъ — иная рѣчь: "Люди жать, а мы — подъ межой отдыхать!", "Сѣмена съѣдимъ, такъ не жать и спины не ломать!", "Чисто мои жницы жнутъ — какъ изъ печки подадутъ!" Первыя два реченія можно отнести, однако, и не къ однѣмъ только жнущимъ за столомъ жницамъ: въ нихъ слышатся и голоса нужды-невзгоды, заставляющей обливающагося трудовымъ потомъ мужика иногда и у хлѣба сидѣть безъ хлѣба.

За "серповидцами"-Захарами идуть по народной Руси "Никифоры-Панкраты" — память мученика Никифора и священномученика Панкратія, 9-е февраля. "Не всякъ Панкрать хябомъ богать!" — моявить деревня. "Нашъ Панкрать заптями богатъ!" — можно, и не подслушивая, услышать въ другой. "Хороши Панкратьевы лапти, да и тъ — никифорцы!" въ ладъ приговариваютъ охочіе до краснаго словца калужане съ туляхами ("никифорцы" — высокіе лапти, безъ оборъ). "Калужанинъ поужинаетъ, а тулякъ ляжетъ такъ!", "Тулякъ стальная душа, блоху на цъпь приковалъ!", "Калужане — затъйники, козла въ соложономъ тъстъ утопили!" — гласитъ о нихъ-самихъ мътящая не въ бровь, а въ самый глазъ, народная молвь, никогда мимо не молвящаяся.

За Прохоровымъ днемъ, 10-мъ февраля, — Власьевъ, съ его цевтистыми присловьями да живучими обычаями и сказаніями, идущими изъ далекой дали языческаго былого, отъ Велеса, "скотьяго бога". Вылетъло изъ народныхъ устъ свое словцо и о памятуемомъ въ десятый день бокогръй мъсяца святомъ: "На Прохора и зимушка зима заохаетъ!", "До Прохора старуха охала – "Охъ студено!", – пришелъ Прохоръ да Власъ: – никакъ скоро весна у насъ!", "Прольетъ Власій масла на до-) рогу – зимъ убирать ноги пора за Прохорами слъдомъ!".

Отдастъ деревеньщина-посельщина свою дань старинв, опашется отъ Коровьей Смерти, простится со власьевскими

морозами, звъздную "окличку" (см. гл.XII) справитъ, а тамъвсего сутки до дня святого Феодора-Тирона 31) запечатлъннаго въ народной памяти сложившимися-сказавшимися про него стиховными сказами, подслушанными собирателями словесныхъ сокровищъ по разнымъ сторонамъ свътлорусскаго простора неогляднаго. "Герусалима вышняго гражданинъ". - величаютъ великомученика убогіе пъвцы—калики-перехожіе: "до града долнаго Өедоръ святъ приходитъ, да отъ лести сохранить христіань. Седмицы первыя постныхъ дней, съть сплете Іуліанъ козней: съ кровію жертвъ капищахъ брашна смѣ-си въ торжищахъ лукавый. Извъсти Өеодоръ кознь сію въ градъ сущу архіерею, брашна не покупати, но коливо въ снъдь дати всъмъ върнымъ. Чудеси іерархъ удивися. – Имя рекъ, яви, ми явлейся!" - вопрошаетъ онъ. - "Азъ есмь Христовъ мученикъ, посланный вамъ помощникъ Өеодоръ!" - держитъ отвъть іерарху угодникъ Божій. "гражданинъ Іерусалима вышняго". Приведя эти слова. стихопъвецъ переходитъ къ восхвалению не только самого святого, но и мъста земного его подвига: "Обитель, торжествуй, Хопово, въ тебъ за имя Христово телесная храмина Өеодора-Тирова страдавша! Роде весь христіанскій, воспой во памяти днесь мученической: спасай насъ зла совъта, отъ всякаго навъта, о святе!" Этотъ духовный стихъ записанъ въ Сербіи, но до сихъ поръ поется и во многихъ мъстахъ народной Руси. Въ Оренбургской, Уфимской, Рязанской, Московской и Смоленской губерніяхъ распъваются-сказываются свои сказанія стиховныя, посвященныя св. Өеодору-Тирону (Тирянину), сказанія — болье замьчательныя, какъ по своему любопытному содержанію. такъ и по живой образности языка.

Собирателями духовныхъ народныхъ стиховъ записаны шесть старинныхъ сказаній о подвигахъ св. Өеодора-Тирона. Всѣ они служатъ дополненіемъ одно другому. Въ одномъ изъ нихъ этотъ—по прихоти пѣснопѣвца-народа – преобразившійся въ богатыря – угодникъ Божій именуется "Тиряниномъ", другое зо-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Св. Өеодоръ-Тиронъ — великомученикъ (воинъ), пострадавний при ямператоръ Максиміанъ за въру во Христа, 17 февраля 306 года къ горадъ Амасіи. Въ субботу первой седмицы Великаго Поста воспоминаетъ Православная Церковь о чудъ, совершонномъ этимъ угодникомъ Божіимъ во дин Клайна. Отступника. Задумавъ подвергнутъ христіаль осмѣянію черии, послѣдній приказалъ (въ 362-мъ году) антіохійскому епарху тайно осквернять семь дней всѣ припасы, продаваемые на торгу, кровью идольскихъ жертвъ. Св. Осодоръ, явившись во снѣ архіепископу Евдоксію, открылъ ему этоть тайный замыссать и повелѣлъ созвать всѣхъ вѣрующихъ во Христа поутру въ чистый понедѣльникъ и запретить имъ покупать въ теченіе недѣли пищевые припасы, на торгу, а питаться всѣ семь дней вареною пшеницей съ медомъ (коливо).

ветъ его "Тириномъ", третье—"Тыриновымъ", въ четвертомъ онъ является "Хведоромъ Тыряниномъ" и т. д. Наибольшей полнотою и связностью отличается среди другихъ разносказовъ своихъ сказаніе, подслушанное-перехваченное изъ народныхъ устъ однимъ изъ собирателей памятниковъ народнаго слова въ деревнѣ Саларевой, Московской губерніи.

Передъ слушателями этого сказанія возстають три ярко обрисованныхъ облика съдой старины: царь Констинкинъ Самойловичь (Костянтинъ Сауйловичъ-по иному разносказу), Оедоръ Тирянинъ-"младъ человъкъ", царское "чадо милое", и матушка этого чада-"Федориса-и-Микитишна". Все сказание съ перваго до послъдняго стиха выдержано въ народномъ духъ. "Молился царь Констинкинъ Самойловичъ у честной святой заутрени", начинаетъ свою размъренную ръчь безымянный пъснотворецъ-сказатель. Въ рязанскомъ (Раненбургскаго увзда) разносказъ начало гораздо опредъленнъе этого: "Во той земли во турецкія, во святомъ градъ въ Ерусалимовъ, жилъ себъ нъкій царь Костянтинъ Сауйловичъ, Молился у честныя заутрени, ходить ёнъ къ церкви соборныя, къ заутрени раннія, служилъ молебны часные, становилъ свъчи поставныя, молился за домъ Пресвятыя Богородицы"...гласить онъ. "Отъ того царя іюдейскаго, всеа силы жидовскія", -продолжаетъ саларевскій разносказъ, - "прилетала калена́ стрѣла, на стрѣлѣ было подписано:--Царь Констинкинъ Самойловичъ! Отдай градъ ты охотою; не отдашь градъ охотою, мы возмемъ градъ мы неволію!". Прочиталъ грозную надпись, не смутился духомъ богомольный царь: вышелъ онъ, по словамъ сказанія, "на крыльцо на паратное", воскликнулъ ("онъ скричалъ") громкимъ голосомъ: "Вы люди, мои могучіе, всъ гости почетные! Кто постоитъ за городъ Ерусалимъ и за всю въру за крещоную, за мать Божью Богородицу?" Не отозвался ни одинъ могучій человъкъ, ни одинъ почетный гость на царевъ кличъ: "А старый прячется за малаго, а ма-лаго и давно не видать". Несмотря на это, не остался призывъ "постоять за городъ Ерусалимъ" гласомъ вопіющаго въ пустынъ: "выходила выступала его чада милая, и младъ человъкъ и Өедоръ Тирининъ, всего отъ роду двънадцать льть". Вышель отрокъ, къ стыду могучихъ людей-почетныхъ гостей, и держалъ рвчь къ отцу-государю: "Родимой ты мой батюшка, царь Констинкинъ Самойловичъ! Ужъ и дай мнъ благословленье, ужъ и дай мнъ коня добраго, ужъ и дай мнъ збрую будатную: поъду противъ царя іюдейскаго, противъ силы жидовскія! Изумился царь, изумившись-говорить сыну: "Ой, чада мое милое, младъ человъкъ и Өедоръ Тирининъ!

Ты на войнахъ ты не бывывалъ, на бойномъ конъ ты не сиживалъ, кровавыхъ ранъ не принималъ. Не умъешь, чадо мое, на конъ сидъть, не умъешь копьемъ шуръ метать (шурмовать, штурмовать)! На кого ты, чадо, надвешься, на кого и начаешься? Отвътъ Өедора Тиринина выдаеть въ немъ духъ истиннаго сына русскаго народа. сложившаго про него свой пъсенный сказъ: "Ты, родимой мой батюшка",-говорить отрокъ, - "царь Констинкинъ Самойловичъ! Я надъюся и начаюся на силу я на небесную, на Мать Божью Богородицу!" (По другому разносказу дополняется этоть отвётъ словами: ".... на всю силу небесную, на книгу Ивангелья, на ваше великое благославленьица..."). Рязанцы, —хотя и пдетъ про нихъ молва, что они-де "мъшкомъ солнышко ловили", что они-де "блинами острогъ конопатили", -и по наши дни остаются записными стихопъвцами - сказателями. Продолжаютъ они это сказание кличемъ царя-отца: "Возговоритъ царь Костянтинъ Саупловичъ:-Князье бояре. люди почестные! Выводите добра коня невзжана, выносите сбрую ратную, копье булатное, книгу Ивангелья!" Въ московскомъ-же (саларевскомъ) разносказъ эти слова пропускаются, а ведется ръчь прямо о томъ, что сдълалъ послъ своего отвъта "младъ-человъкъ" Өедоръ Тирининъ "Онъ беретъ коня невзжалаго", - говорится тамъ, -- "онъ беретъ книгу, кресть и Евангеля. онъ повхалъ чистымъ полемъ, возвивается яко соколъ по поднебесью, онъ бился-рубился три дня и три ночи, съ добра коня не слъзаючи и хлъба не скушаючи, и воды не спиваючи: побиль царя індейскаго, покорилъ онъ силу жидовскую"... Туть случилось двло нежданное-негаданное: "Топить кровь жидовская, добру коню по гриву, а добру молодцу по шелковъ поясъ"... Но и это не могло причинить лиха царскому чаду милому: "онъ воткнуль конье во сыру землю, онъ раскрыль книгу Евангеля, во зрыданіяхъ слова не вымолвить, во слезахъ слова не обозрить"... Но вотъ-вылетъло изъ устъ его слово слезное: "Разступися, Мать-Сыра-Земля, на четыре на стороны, прожирай кровь іюдейскую, не давай намъ потопнути во крови во жидовскія!" Совершилось чудо: "по его (Өедора) умоленію, по святому упрошению, разступилась Мать-Сыра-Земля на четыре на стороны, прожрала кровь іюдейскую"... И воть, --продолжаеть сказаніе, -- "онъ побхаль младъ человікь Эедорь Тирининъ ко двору государеву. Увидалъ его батюшка изъ иалать изъ бълыхъ каменныхъ: - Вонъ мое вдеть дитятко, вонъ ъдетъ мое милое! Онъ ни пьянъ, ни хмъленъ, да сидитькачается, подъ нимъ конь-ать спотыкается; либъ убитый, подстр'вляный!" Сокрушается царь батюшка, по и его сокруше-

нію—недалекъ добрый конець: "Подъъзжаеть младъ человъкъ Өедоръ Тирининъ ко двору онъ государеву, страчаеть его батюшка, а беретъ его батюшка за руцы за бълыя, за персини позлаченые, а сажаетъ его батюшка за столы за дубовые, скатерти за браныя, а сваво коня добраго привязаль ко столбу точеному, ко кольцу позлаченому; онъ пьетъ и встъ, прохлаждается"... Посадивъ побъдителя-покорителя "силы жидовскія" за столы за дубовые, сказатель-пъснопввецъ ведеть слушателей "ко столбу ко точеному", гдв стоить боевой конь дввнадцатильтняго богатыря-отрока. "Его (Өедора) родимая матушка, его милуючи и добра коня жальючи, отвязала оть кольца позлаченова, повела на синё-море — поить, обмыть кровь іюдейскую и всее кровь жидовскую"...-продолжаетъ сказаніе свою цвътистую, краснымъ словомъ щедро пріукрашенную, ржчь: "А гдъ ни взялся змъй огненный, двънадцати-крылыхъ-хоботовъ, онъ прожралъ коня добраго, полонилъ его (Өедора) матушку и унесь его матушку во печеры во зміиныя. ко двънадцати змъёнышовъ"... Изъ этого видно, что сказаніе какъ-будто начинаетъ переходить въ сказку. "А гдъ не взялись два ангела Божіихъ. рекли человъческимъ да и голо-сомъ:-А младъ человъкъ, Оедоръ Тирининъ! Ты пьешь и вшь. прохлаждаешься, надъ собой бъды ты не знаешь: твою родимую матушку полониль эмъй огненный, пожраль тваво коня добраго! Въсть, принесенная ангелами Божінми. поразила отрока-богатыря своей неожиданностью, какъ громъ небесный въ ясный день бълый. "Онъ что влъ, что во рту было, осталося; что въ рукахъ было, положилося", - ведеть свою стиховную ръчь народное сказание: "онъ сталъ собиратися, плакаючи и рыдаючи, свою збрую сбираючи; онъ повхаль далечими, да во тъ горы во вертецкія, во тъ печеры гранадерскія"... Последнее слово-явное свидетельство постепеннаго искажения памятниковъ словесной старины. "Подходилъ младь человікь Өедорь Тирининь ко синему ко моречку: не пройти Өедору, не провхать да и Тиринину"... Но не упалъ духомъ, что ничасъ - могутнъющимъ, младъ человъкъ. Какъ и послё побоища жидовскаго, "онъ воткнуль копье во сыру землю, раскрыль книгу Евангеля. По его умоленію, по святому упрошенію, гдъ ни взялась Тить-рыба ("Кетръ-рыба"-въ уфимскомъ и оренбургскомъ разносказахъ, "рыба Китъ"по звенигородскому и рязанскому), а ложилась поперегъ синяго моря. возвъщуетъ человъчьимъ голосомъ:-Младъ человъкъ, Өедоръ да Тирининъ! А иди по мнъ, яко по сырой земль!" Вняль словамъ Тить-рыбы царский сынъ, идетъ – копьемъ. упирается, переходить море синее. "Подошедши онь къ пече-

- 139 -

рамъ зміинымъ, а сосутъ его матушку двѣнадцати-и-змѣенышовъ за ен груди бълыя. Онъ побилъ-порубилъ всяхъ двънадцать змѣенышовъ, онъ бралъ свою матушку, сажаетъ свою матушку на головку и на темячко, а пошли воврать ко синёму морю: подходить младъ человъкъ къ синему морю, переходить онъ по Титъ-рыбъ, яко по сырой землъ".. Но еще не пришло время успокоиться послі перенесенныхъ тревогъ, не послъдними въ молодой жизни были совершонные подвиги богатырскіе у Өедора Тиринина-чада милаго царя Констинкина Самойловича. Увидала его матушка, Өедориса-и-Микитишна",-гласить пъсенный сказъ,- "а летить змъй огненный, и летить онъ-возвивается". Ужасъ охватилъ сердце богатырской матери сердобольной чадолюбивой: "А чадо мое милое", ---восклицаеть она, "мы таперь съ тобой погибнули, мы таперь не воскреснули: что летить змъй огненный, двънадцати-крылыхъ-хоботовъ!" Но не устранияся двънадцати-крылаго змъя Өедоръ Тирининъ: "онъ натягаетъ тугой лукъ, онъ пущаетъ въ змъя огненнаго, отпоролъ сердце со печеньями. Потопляетъ кровь змѣиная, и доброму молодцу по бѣлу грудь..." Здёсь сказатель-стихопъвецъ, по исконному обычаю стародавнихъ былинъ-сказокъ, вдается въ повтореніе. И на этотъ разъ снова сталь молить-просить Мать-Сыру-Землю о помощи царскій сынъ: воткнулъ онъ копье въ землю. раскрылъ "книгу Евангеля" и воскликнулъ: "О, Господи да Спасъ милосливый! Разступися. Мать-Сыра-Земля, на четыре на стороны, прожри кровь зміиную, не давай намъ погибнути во крови во зміиныя!" Попрежнему вняла Мать-Сыра-Земля его (Өедора) слезной мольбѣ: все совершилось-какъ по писаному. Избъгнувъ бъды-напасти, пошель Өедорь Тирининь путемь-дорогою, понесь свою матушку родимую. Идетъ-несетъ, а самъ слово держитъ къ ней: "А родимая моя матушка! Стоитъ-ли мое хожденіе противъ тваво и рожденія? Стоитъ-ли мое раченіе паче тваво хожденія?" (Въ звенигородскомъ разносказъ этотъ вопросъ-выкликъ отнесенъ въ самый конецъ сказанія.) Отвъчаетъ умиленная подвигами любящаго сына "Өедориса-и-Микитишна": "О, младъ человъкъ да Өедоръ, да Тирининъ! Стоить и перестоити!" Сказаніе близится къ заключительной части своей. "Онъ (Өедоръ) подходить ко дворцу государеву ",-гласить оно: "Увидблъ его батюшка изъ палатъ изъ бълыхъ каменныхъ, онъ выходитъ царь Констинкинъ Самойловичъ на крыльцо на паратное, закричалъ царь Констинкинъ Самойловичъ своимъ громкимъ голосомъ..." А вотъ и его слова царскія: "Вы, гости мои могучіе, всъ люди вы и почетные! Вы пойдите во Божью церковь, звоните вы въ колокода благовъстные, вы служите вы молебны мъстные ("подымайте иконы мъстныя, служите молебны честные"-по инымъ разносказамъ), вонъ идетъ мое дитятко, вонъ идетъ мое милое, онъ несетъ свою матушку на головкъ и на темечкъ!" За этими проникнутыми горячей върою въ Бога и неугасимою любовью къ сыну словами слъдуеть отвътная рычь послыдняго, являющаяся заключительнымъ звеномъ стиховной цёпи сказанія: "О, родимый ты мой батюшка, царь Констинкинъ Самойловичъ! Не звоните въ колкола благовъстные, не служите вы молебны мъстные ("Не подымайте иконы мъстныя, не служите молебны честные!"): поимъйте вы, православные, перву неделю Великаго Поста. Кто поимеетъ первую недълю Великаго Поста, того имя будетъ написано у самого Господа во животныихъ книгахъ!" ("Кто поимъетъ отца и мать свою мою недёлю первыю на первой недёлё Поста Великаго, тотъ избавленъ будетъ муки превъчныя, наслъдникъ къ небесному царствію!"-по записанному П. И. Якушкинымъ разносказу.) Саларевскій московскій сказъ кончается словами, собственно говоря, не имъющими непосредственной связи съ предшествующими: "И славенъ, и прославился, и велико имя Господне его!" Въ этихъ словахъ явственно слышится позднъйшее книжное наслоеніе. Гораздо жизненнъе и вмѣстѣ съ гѣмъ ближе къ простодушному народному первоисточнику славословящій конець гжатскаго-смоленскаго разносказа:

> "Поемъ славу Өедору, Его слава вовъкъ не минуется И во въки въковъ, помилуй насъ!"

Запечатлённая народной памятью столь яркимъ отраженіемъ въ пёсенныхъ сказаніяхъ слава св. Өеодора-Тирона близка сердцу народа-пахаря, перенесшаго на этого угодника Божія многія черты излюбленныхъ богатырей своей родной земли-кормилицы.

Вторая половина февраля-бокогръ́я не такъ богата сказаніями-повърьями столько-же суевърной, сколько-словоохотливой, посельщины-деревеньщины. Послъ́ Оедорова дня только и останавливается примътливый взглядъ народа-сказателя, что на "Тимофеяхъ-весновъ́яхъ" (21-мъ февраля) да на "Прокопъдорогорушителъ" (27-мъ днъ́ мъ́сяца). "Февральскіе Тимофеивесновъ́и: какъ ни мети мятелица-все весной повъ́ваетъ!", "Прокопъ зимній (память-22-го ноября) дорогу прокопаетъ Прокопъ- перезимній дорогу рушитъ!"-говоритъ деревенскій людъ. Въ обычные годы кончаетъ февральскую пору слывущій "капельникомъ" св. Василій Исповъ́дникъ (28-е число), а

- 141 -

въ тяжелые (високосные) исполняютъ его обязанности развеселые для всёхъ "комаринскихъ мужиковъ" народной Руси Касьяны-имянинники—29-е число, день преподобнаго Кассіана Римлянина.

Уйдеть февраль, — конецъ и необлыжной зимѣ: дальше уже не зима, а позимье ("пролѣтье" — въ иныхъ мѣстахъ). "Позимній мѣсяцъ мартъ — февралю-бокогрѣю младшій брать-Евдокеинъ-плющихинъ (1-го марта) крестникъ!" — приговариваютъ чуткіе къ голосамъ старины сельскіе краснословы, провожаючи проложившіе Веснѣ-Красной широкія дороги февральскіе дни перезимніе.

\$

- 142 -



#### XI.

# Срѣтенье.

Срвтенскіе морозы зачастую еще дають деревенскому люду довольно ощутительно знать о томъ, что зима не хочеть сдаваться веснь. Но недаромъ слыветь Срвтеніе (2-е февраля) > у посельщины-деревеньщины за послѣднюю встрѣчу зимы съ весною — въ ихъ въковѣчной неравной борьбѣ. Въ этоть день, по народной примѣтѣ, зима даетъ отчаянный бой выѣзжающей на солнечную стезю молодой веснѣ: послѣ Срѣтенья бѣжитъ старая на-утекъ, торопится, избѣгая встрѣтиться даже со взглядомъ свѣтлыхъ-пламенныхъ очей своей забирающей все большую и большую силу соперницы, —чуетъ она, лиходѣйка, что теперь не на ея заваленную начинающими осѣдать снѣговыми сугробами улицу праздникъ идетъ!

> "Пришелъ мѣсяцъ;бокогръй, Зем но-матушку не грълъ-Вокъ коровъ обогрълъ, И коровъ, и коню, И съдому старику Морозу Морозычу... Ты, Морозко, не серчай, Изъ деревни убъгай-Что за тридевять земель, Да за тридевять земель, Да за тридевять морей! Тамъ твое хозяйство Идетъ тебя-заброшено, Вълымъ снъгомъ запоро́шено.

> > - 143 --

За ледяными печатями, За семью желъзными замками Да за семью засовами!"—

поется въ старинной простонародной пъснъ, и теперь еще кое-гдъ распъваемой шумливой деревенскою дътворой въ первые февральские дни.

Съ кануномъ праздника Срътенія Господия связано въ памяти русскаго простолюдина повърье, ведущее свое начало изстари вѣковъ и до сихъ поръ сохранившееся во многихъ мъстностяхъ. Въ этотъ день встарину совершалось въ деревняхъ, —а мъстами старый обычай и до сихъ поръ соблюдается, заклинание мышей, которыя къ этому времени, истощивъ всв свои скудные запасы, подбираются подъ скирды и начинають безпощадно, безданно-безпошлинно, пользоваться чужимъ добромъ - кормиться на крестьянскій счеть. Заклинаніе трусливыхъ, но опасныхъ болъе иного храбреца, исконныхъ враговъ пахаря-хлъбороба сопровождается особой, освященною многовѣковой давностью обрядностью. Призывается свъдущій старикъ-знахарь, какіе не перевелись до послъднихъ дней въ деревняхъ. Сначала угощаютъ его честь-честью, по заведенному отцами-дъдами, а затъмъ приступають къ ограждению скирдъ и стоговъ отъ "мышеяди". Знахарь вынимаеть изъ срелины заклинаемаго по снопу (или по клоку, если дѣло идетъ о свив) со всёхъ четырехъ сторонъ, "съ четырехъ вътровъ", бережно складываеть все это въ кучу-съ особыми нашептываніями — и несетъ въ избу къ пригласившему его домохозянну. Завсь принесенное помъщается въ чисто-на-чисто выметенную, жарко натоплениую передъ тъмъ, печь и разжигается накаленною до-красна кочергою. Остающаяся послъ сожженныхъ сноповъ, или клочковъ свна, зола тщательно выгре-бается и переносится на гумно, гдъ и всыпается въ тъ мъста, откуда были вынуты снопы. Домохозяинъ съ женою сопровождають знахаря на гумно съ хлъбомъ-солью и новымъ холщевымъ полотенцемъ, которыя и поступаютъ по выполиеніи обряда въ собственность совершающаго его. А знахарь, всыпавь золу въ надлежащія мъста, причитаеть: "Какь желёзо на водё тонеть, такъ и вамъ, гадамъ, сгинуть въ преисподнюю, въ смолу кипучую, въ адъ кромъшный. Не жить вамъ на бъломъ свътъ, не видать вамъ травы муровой, не топтать вамъ росы медяной, не всть вамъ билоярой пшеницы, не таскать вамъ золотого ячменя, не грызть вамъ полнотвлой ржи, не точить вамъ пахиучаго съна. Заклинаю васъ, мышей, монмъ кръпкимъ словомъ на въки въковъ. Слово мое ничимъ же порушится!" Вслъдъ за произнесеніемъ приведеннаго за-

- 144 -

говора, имѣющаго, по словамъ суевѣрныхъ стариковъ, устрашающую и даже губительную для мышей силу, знахаря снова угощаютъ въ хатѣ, чѣмъ Богъ послалъ, и затѣмъ прощаются съ нимъ, прося не обезсудить "на угощеньи и на отдареньи".

Старые, свѣдущіе въ примѣтахъ, люди увѣряютъ, что, если съ вечера въ канунъ Срѣтенья небо будетъ усѣяно звѣздами, то и зима еще не скоро "зачнетъ плакать", и что весна зацвѣтетъ на Руси позднѣе обыкновеннаго. Но большинство примѣтъ о погодѣ связано съ самымъ Срѣтеньевымъ днемъ. Въ "Народномъ дневникъ" Сахарова говорится, напримѣръ, что въ Тульской губерніи, послѣ срѣтенскихъ морозовъ, не совѣтуютъ выѣзжать въ дальнюю дорогу на саняхъ, не довѣряя зимѣ. Оттепель, случающаяся на Срѣтеньевъ день, служитъ, по мѣстному повѣрью, предвѣстницею "худой и гнилой весны". Костромичи-крестьяне не вполнѣ соглашаются съ туляками относительно вліянія срѣтенской оттепели на предстоящую весну: они говорятъ, что, если на Срѣтеньевъ день "отъ воробья стѣна мокра", —будетъ только ранняя весна. Рязанцы, увѣряющіе, что "всегда на Срѣтенье зима съ лѣтомъ встрѣчается", наблюдая идущій на этотъ праздникъ снѣгъ, замѣчаютъ коротко, но довольно опредѣленно: "На Срѣтенье снѣжокъ пригонитъ на весну дожжокъ!" (т.-е.весна будетъ мокрая). Если-же въ этотъ день мететъ снѣжная заметь, они прибавляютъ къ только-что приведенному другое присловье: "Коли на Срѣтенье мятель дорогу перейметъ, то кормà подберетъ." (т.-е. осень-де будетъ поздняя, и корма .для животины не хватитъ).

Въ Каширскомъ увздъ, въ тридцатыхъ-сороковыхъ годахъ XIX-го столътія, во многихъ деревенскихъ уголкахъ повторядся слъдующій любопытный разсказъ, подтверждавшій, по словамъ разскащиковъ, основательность повърья о томъ, что на Срътенье не слъдуетъ ъздить въ дальній путь. "Жилъ-былъ когда-то", — разсказывали словоохотливые каширцы, — "старикъ съ семьею сытно и богато. Было у него всего много, и во всемъ ему была спорина. Наградилъ его Господь дътками умными и таланливыми. Чего самъ старикъ не додумаетъ, то дътки домыслятъ, а чего дътки не съумъютъ, то отецъ научитъ. Поженилъ старикъ всъхъ дътей въ одинъ день, а, поженивши, задумалъ напоить, накормить всъхъ сватовъ и сватей, а кормъ для нихъ порядилъ на широкой Масляницъ. Вотъ и вздумалъ старикъ на промыселъ съъздить вдаль за рыбою, заработать копъйку и гостей удоволить. Старикъ все сбирался, ждадъ пути и дороги; глядь-поглядь – и Срътенье на дворъ, а тамъ и Масляница на носу.

И собрался старикъ всей семьею, опричь бабъ и ребять, а на повздъ снарядилъ семь подводъ. Какъ почуяли бабы про наряду за рыбою, такъ и не въсть что вышло. И повоють. и поплачуть бабы вокругь мужей. - не туть-то было! Задумали бабы свои хитрости: и сны-то имъ недобрые снились, и тоска-то на нихъ не къ добру напала, и домовой-то ихъ къ худу давиль. Известно-бабье дёло: не спорь съ ними! Нётътаки, старикъ не слушаетъ бабъ. - Поъду-таки, повду за рыбою, накормлю объ Масляницъ сватовъ и сватей. -- говорить онъ имъ. Въдь не что сдълаешь съ мужикомъ: упрямъ живеть и отродясь не слушаетъ! Какъ на бъду, на самое Срътенье началась оттепель. Взвыли бабы пуще прежняго отъ лихой примъты: - Погляди-ко, родимой, на дворъ! Какая стала оттепель! Вёдь морозы то минули; подуло съ весны! Не бывать добру, не видать мужей!-голосять бабы. Старикъ всетаки думаеть: повду, да повду! Воть и повхаль старикъ за рыбою на семи подводахъ, а на тъхъ подводахъ посажалъ сыновей, да и самъ сѣлъ. Ждуть бабы своихъ мужей недѣлю, а объ нихъ и слуху нътъ; ждуть и другую, никто въсти не кажеть. Воть и пестрая недбля наступила, а родимыхъ все нътъ! Подошли и заговъны, а съ ними и слухи пошли: вотъ тамъ-то мужикъ утонулъ: а тамъ-то двухъ мужиковъ замертво нашли... Воютъ бабы пуще прежняго. Кому Масляница. а бабамъ Великій Постъ! И прослышали бабы о бъдъ: на Волгъ-де ихъ мужья подломались съ подводами. Никто-то не спасся"... Разсказъ кончался не менъе своеобразнымъ выводомъ: "Въстимо дъло, у того и бъда на носу виситъ, кто примътъ не чтитъ да не слушаетъ старыхъ людей!"

Въ Срѣтенье, на склонѣ дня, незадолго до сумерекъ деревенская дѣтвора, съ отзывчивымъ любопытствомъ прислушивающаяся къ повѣрьямъ старыхъ людей и къ связаннымъ съ ними обычаямъ, собирается гдѣ-нибудь на пригоркѣ, за околицей, и начинаетъ заклинать солнышко, чтобы оно выглянуло "изъ-за горъ-горы" и показало этимъ, что зима, дъйствительно, встрѣтилась съ весной. Въ средневолжскихъ губерніяхъ нѣсколькими собирателями изустныхъ памятниковъ народнаго пѣснотворчества записана слѣдующая, пріуроченная къ этому обычаю, вѣющая духомъ старыхъ сказокъ, дътская пѣсенка:

> "Солнышко-вёдрышко, Выгляни, красное, Изъ-за горъ-горы! Выгляни, солнышко, До вешней поры!

> > - 146 -

Видъло-ль ты, вёдрышко, Красную весну? Встрѣтило-ли, красное, Ты свою сестру? Видѣло-ли, солнышко. Старую ягу. Бабу-ли ягу-Вѣдьму зиму? Какъ она, лютая. Отъ весны ушла, Отъ красной бѣгла. Въ мѣшкѣ стужу несла. Холодъ на землю трясла. Сама оступилась, Подъ гору покатилась, Встрѣтила весну-Солнцеву сестру"...

Если заклинаемое "солнышко-ведрышко", и въ самомъ дълъ, выглянетъ передъ закатомъ "изъ-за горъ-горы", то веселая гурьба ребятъ приноситъ въ деревню въсть объ этомъ, равнозначащую примътъ, что прошли послъдніе морозы. Еслиже красное не обрадуетъ заклинавшей-восхвалявшей его дътворы, — это предвъщаетъ сильные "власьевскіе" (11-го февраля) морозы.

Срътенская оттепель напоминаеть заботливому деревенскому домохозяину о томъ, что время начинать починку лётней сбруи, - какъ вздовой, такъ и рабочей-пахотной. Для этой работы существуеть даже особый день, отмъченный въ изустномъ народномъ дневникъ прозвищемъ "Починки" (3-е февраля). Въ этотъ день, поднявшись до бълой зари, многіе большаки идуть въ сараи и конюшни-осматривать своихъ лошадей: не напроказилъ-ли чего съ ними Домовой. Существуетъ вомногихъ мъстностяхъ повърье, что-если почему-либо "хозя-инъ домовитый" недоволенъ, то онъ можетъ въ ночь со Срътенья на Починки "затздить коня". Въ предотвращение такой нацасти, еще съ вечера совътують суевърные старожилы привязывать лошадямъ кнутъ и онучи на шею. Тогда, по словамъ ихъ, Домовой не посмветъ тронуть лошади, потомучто будеть думать, что на ней сидить хозяннъ. Чтобы "задобрить Домового", еще за нъсколько дней до этой опасной ночи хозяйки выставляють посль ужина на загнетовъ горшокъ каши, обкладывая его горячими угольями. По увъренію ихъ, умилостивляемый покровитель домашняго очага выявлаетъ въ полночь изъ-подъ печки и ужинаетъ. Встарину для усмиренія Домового призывали къ этому времени знахаря-вѣдуна, который – до пѣнія послѣднихъ пѣтуховъ – рѣзалъ на дворѣ кочета и, выпустивъ кровь на вѣникъ, обметалъ имъ всѣ углы въ хатѣ и на дворѣ. Послѣ этого можно было не бояться Домового. Если же его ни смирить, ни умилостивить, то, говоритъ народъ, – "изъ добраго онъ обернется въ лихого". А тогда бѣда: "все во дворѣ и въ избѣ пойдетъ на и́зворотъ, спорина пропадаетъ, скотъ худѣетъ и чахнетъ, люди болѣстямъ поддаются" и т. д. Въ Тульской губерніи, въ старые годы, въ день "Починокъ" варилось особое кушанье "саломата", которою и угощалась вся семья по возвращеньи большака съ осмотра сараевъ и конюшенъ. Тамъ и до сихъ поръ уцѣлѣла еще напоминающая про этотъ обычай старая поговорка: "Пріѣхала саломата на дворъ, разчинай починки!"

Встрътитъ деревня Срътеньевъ день, справитъ, Починки", заплатитъ дань обычаямъ пращуровъ, связаннымъ съ залетающею въ трубы нечистью (см. гл. Х), а тамъ и до Власьева дня – рукою подать. А съ этимъ послъднимъ связано у русскаго народа столько разнородныхъ, только ему присущихъ, повърій и обычаевъ, что – если о нихъ вести сказъ, то - наособицу.



#### XII.

## Власьевъ день.

Одиннадцатый день февраль мѣсяца, посвященный Православной Церковью чествованію памяти св. мученика Власія <sup>38</sup>) окружень въ суевѣрномъ представленіи народа причудливой изгородью обрядовъ, обычаевъ и повѣрій, сложившихся въ незапамятные годы и изукрасившихся къ настоящему времени узорчатой пестрядью послѣдовательныхъ вѣковыхъ наслоеній. Съ этимъ днемъ связана у народа память о древнемъ Велесѣ (Волосѣ)— "скотьемъ богѣ", слившаяся съ именемъ воспоминаемаго святаго, совпадающимъ съ прозвищемъ языческаго божества, которому поклонялись отдаленнѣйшіе предки дышавшаго однимъ дыханіемъ съ природою русскаго пахаря.

По свидътельству лътописцевъ и бытописателей народной жизни, Велесъ-Волосъ былъ почитаемъ на Руси дольше всъхъ другихъ языческихъ божествъ, въ особенности—на съверъ. Въ Ростовъ идолъ его не былъ поверженъ до XII-го въка, хотя задолго еще до этого ему не воздавалось уже никакихъ, подобающихъ богу, почестей Ростовское идолище было сокрушено по увъщанію св. Авраамія Ростовскаго. Въ Кіевъ же, одновременно съ крещеніемъ св. Владиміра Красна-Солнышкъ и его дружины, было, по ска-

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) Священномученикъ В дасій — епископъ севастійскій, родомъ изъ армянскаго города Севастіи, подвизавшійся во времена гопеній Діоклетіана и Лицинія. Гоненія заставили его укрыться въ горахъ Аргоса, гдѣ онъ былъ настигнутъ своими преслѣдователями и обезглавленъ за нежеланіе отречься отъ Христа и поклониться языческимъ богамъ (въ 312-мъ г.). Покровнтелемъ животныхъ св. Власій считается потому, что-по преданію-благословлялъ и исдѣлядъ ввѣрей, приходившихъ къ его пустынному убѣжнщу.

занію "Макарьевской Великой Минеи рукописной", совершено сокрушение идоловъ Перуна и Велеса (..Волоса, его же именоваху скотья бога, повелъ въ Почайну-ръку врещи"). Ростовские поклонники Велеса обоготворяли въ честь его камень, напоминавшій своимъ видомъ быка съ человъческимъ ликомъ. Св. Авраамій, сокрушивъ идола, воздвигъ на мъстъ его храмъ во имя св. Власія. Въ Авраамьевскомъ монастыръ, въ числъ мъстно-чтимыхъ святынь, хранился еще въ 30-40-хъ годахъ XIX столътія шестиконечный кресть, въ рукахъ съ которымъ святитель повергъ идола на-земь. Надпись на немъ гласила: "Сей кресть, во градъ Ростовъ въ Авраміевъ монастыръ св. Іоанномъ Богословомъ данъ преподобному Аврамію побъдити ідола Велеса". Въ Переяславлъ-Залъсскомъ такой-же, какъ и въ Ростовъ, идолъ-камень существовалъ, -- не вызывая собою, впрочемъ, даже и воспоминаній о древнемъ божествъ, вплоть до царствованія Василія Ивановича Шуйскаго. Въ Новгородъ долго была особая Волосова улица, на которой, по преданію, стояль встарину идоль Велеса. Древнеславянскія сказанія о богахь, называя Велеса пасты-

ремъ небесныхъ стадъ, отождествляютъ его съ мъсяцемъ (небесныя стада-звъздная розсыпь). Загадка "Поле не мъряно, овцы не считаны, пастухъ рогатый" относится непосредственно къ этому отождествлению. Сходя на землю, по върованию нашихъ пращуровъ, Велесъ принималъ видъ быка, хотя бывали случаи, когда онъ, по старинному преданію, странствоваль между въровавшими въ него людьми и въ человъческомъ образъ. Богопочитание Велеса являлось въ древней Руси однимъ изъ наиболье важныхъ въ языческомъ обиходъ: именемъ богапокровителя стадъ клялись наравнъ съ громовержцемъ-Перуномъ. Объ этомъ свидътельствуютъ государственные договоры и явтописныя сказанія. Какъ богъ-пастырь, Велесь считался и покровителемъ пѣснотворчества. Въ "Словѣ о полку Игоре-вѣ"<sup>36</sup>) баянъ такъ и называется "Велесовымъ внукомъ". Такимъ образомъ, ему на славянскомъ Олимпъ приписывались нъкоторыя свойства Аполлона древней Греціи и нъкоторыя-Пана, своеобразно объединенныя въ нѣчто цѣльное. Изъ блаженной страны небесныхъ равнинъ, омываемыхъ водами облачнаго моря-окіяна, Велесь наблюдаль недреманнымь окомъ за земными пастбищами, охраняя стада, пасущіяся на

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>), Словоополку Игорев 5"—единственный литературный поэтический памятникъ XII-го стоявтія. Безвъстный авторъ "Слова" восивваеть неудачный походъ Игоря Святославича, князя съверскаго, на половлевъ (1188 г.). Этотъ памятникъ найденъ въ концъ XVIII-го въка графомъ Мусинымъ-Пушкийымъ и впервые изданъ имъ въ 1800-мъ году.

послъднихъ, ото всякой бъды - напасти и вызывая этимъ благоговъйное отношение къ себъ со стороны скотоводовъ, особенно охотно приносивщихъ ему жертвы.

Совпаденіе именії христіанскаго святого съ языческимъ богомъ дало прямой поводъ къ сліянію ихъ обоихъ воедино. Отцы новорожденной русской Церкви не противились этому, видя въ томъ даже нѣкоторый залогъ скорѣйшаго преданія боговъ языческихъ забвенію. Такимъ образомъ, къ св. Власію перешло покровительство стадъ. До сихъ поръ на Руси повсемѣстно молятъ св. угодника, - не только въ день, посвященный его памяти, но и во всякое иное время, --о защитѣ ихъ. Существуютъ даже иконы, на которыхъ онъ изображенъ окруженнымъ коровами и овцами -подобно тому, какъ святые Флоръ и Давръ пишутся съ лошадьми подлѣ себя. Въ коровникахъ и въ хлѣвахъ нерѣдко можно встрѣтить въ деревенской глуши иконы св. Власія. На крестныхъ ходахъ во время скотскихъ падежей впередн всѣхъ другихъ особо чтимыхъ святынъ поднимается богоносцами икона этого угодника Божія.

11-го февраля повсемёстно служатся власьевскіе молебны, причемъ во многихъ селахъ сохранился обычай пригонять рогатый скотъ къ церковной оградъ ко времени служенія этихъ молебновъ, чтобы его можно было окропить святой водою. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ приносятъ въ церковь на Власьевъ день свѣжее коровье масло и ставятъ въ новой посудинѣ подъ икону чествуемаго святого. Это масло въ Вологодской, Новгородской и другихъ сосъднихъ губерніяхъ такъ и завется "воложнымъ", "волоснымъ" или "власьевымъ". Оно поступаетъ въ пользу церкви и причта. Отсюда ведется поговорка: "У Власія—и борода въ маслъ". Послѣ окропленія святой водою, скотъ гонятъ по дворамъ, причемъ старухи, идя за своими коровами, причитаютъ: "Святой Власій! Будь счастливъ на гладкихъ телушекъ, на толстыхъ бычковъ! Чтобы со двора шли –играли, а съ поля шли –скакали!"

Встарину по всему богатому пастбищами заселью, —а теперь только въ захолустной глуши, —на Власьевъ день устраивались по селамъ скотские торги-базары. Суевърное воображение подсказывало какъ продавцамъ; такъ и покупателямъ, что — подъ защитой умилостивленнаго молебствиями покровителя стадъ — всего выгоднѣе совершать куплю-продажу скота. "Власий— не обманетъ, отъ всякой прорухи упасетъ!" — говаривали торгаши, умасливая покупателя, прижимистаго на добытую потовымъ трудомъ деньгу. При сдѣлкахъ клялись-божились на Власьевомъ торгу непремѣнно именемъ этого святого, и такая клятва почиталась за самую крѣпкую,—немного выискивалось людей, которые рѣшились-бы покривить душою, поклявшись такъ въ этотъ день. Разгнѣванный клятвопреступникомъ покровитель, по народному върованію, отступается отъ него навсегда, предоставляя всякимъ лихимъ силамъ опутывать того всевозможными навожденіями.

Во многихъ мѣстностяхъ, еще на памяти старожиловъ, въ день св. Власія, рано поутру (до об'єдни), совершался об-рядь опахиванія деревни-въ огражденіе отъ Коровьей Смерти. Иногда это, впрочемъ, производилось поздней осенью; но въ большинствъ случаевъ обрядъ пріурочивался къ 11-му февраля. Съ самаго Срътенья бродитъ, по народному повърью, это страшное для скотовода чудище по задворкамъ. Пятаго февраля оно осмъливается даже заглядывать во дворы, и бъда тъмъ дворамъ, гдъ найдется въ эту пору незапертый хлъвъ, да гдъ съ осени не "опахана" деревня Власьевъ день-и такъ грозенъ для чудища болње всего на свътъ; но еще грознъе онъ. если въ этотъ день соберется деревня, по старому обычаю, "унять лихость коровью"! Это унимание производилось по особому, соблюдавшемуся съ незапамятныхъ временъ обряду. Наканунъ съ вечера начинала объгать всв подоконья старая старуха "повъщалка", созывавшая бабъ на заранъе условленное дъло. Собиравшіяся идти за нею, въ знакъ согласія, умывали руки, вытирая ихъ принесеннымъ повъщалкой полотенцемъ. Мужики-отъ мала до велика-должны были во время совершенія обряда сидёть по избамъ ("не выходить ради бъды великой"). Наступалъ завътный часъ-полночь. Баба-повъщалка въ надътой поверхъ шубы рубахъ выходила къ околицъ и била-колотила въ сковороду. На шумъ собирались одна за другою готовыя уже въ этому женщины-съ ухватами, кочергами, помелами косами, серпами, а тои просто съ увъсистыми дубинами въ, рукахъ. Скотина давно вся была заперта кръпко-накръпко по хлёвамъ, собаки-на привязи. Къ околицъ притаскивалась соха, въ которую и запрягали повъщалку. Зажигались пучки лучины, и начиналось шествіе вокругъ деревни. Послъдняя троекратно опахивалась "межеводной бороздою". Для устрашенія чудища, способнаго, по словамъ свъдущихъ въ подобныхъ дълахъ людей, проглатывать коровъ цълыми десятками сразу, въ это время производился страшный шумъ: кточъмъ и во что гораздъ, - причемъ произносились различныя заклинанія и пълись особыя, пріуроченныя къ случаю, пъсни. Вотъ одна изъ нихъ: "Отъ окіянъ-моря глубокаго, отъ луко-

морья зеленаго выходили дванадесять девь. Шли путемь, дорогой немалою, ко крутымъ горамъ высокіимъ, ко тремъ старнамъ старыимъ. Молились, печаловались, просили въ упросъ пванадесять дъвъ:-Ой, вы, старцы старые! Ставьте столы бълодубовые, стелите скатерти браныя, точите ножи булатные, зажигайте котлы кипучіе, колите рубите намертво всякъ животъ поднебесной! -- И клали великъ обътъ дванадесять дъвъ: про животъ, про смерть, про весь родъ человѣчъ. Въ ту пору старцы старые ставять столы бѣлодубовые, стелять скатерти браныя. колять-рубять намертво всякь животь поднебесной. На крутой горъ высокой кипять котлы кипучіе, во тьхъ котлахъ кипучихъ горитъ огнемъ негасимыимъ всякъ животъ поднебесной. Вокругъ котловъ кипучихъ стоятъ старцы старые, поютъ старцы старые про животъ, про смерть, про весь родъ человъчъ. Кладуть старцы старые на животь объть великъ, сулятъ старцы старые всему міру животы долгіе; какъ на ту ли злую смерть кладуть старцы старые проклятьице великое. Сулять старцы старые въковъчну жизнь по весь родъ человъчъ..." Допливъ эту пъсню и совершивъ все, предписанное пережившимъ въка обрядовымъ обычаемъ, всъ расходились по дворамъ, съ кръпкой надеждою на то, что страшное для скотоводовъ чудище не осмълится переступить за межеводную борозду.

Въ первомъ томъ "Поэтическихъ воззръній славянъ на природу" помъщена, въ качествъ грознаго заклятія на Коровью Смерть, другая, болъе близко подходящая къ этому случаю, пъсня, которая сохранилась и до сихъ поръ повсюду, гдъ даже никогда уже и не вспоминаютъ про обрядъ опахиванья, въ то время какъ приведенное выше пъсенное заклинаніе давно успъло отойти въ область преданій забытаго прошлаго.

> "Смерть, ты Коровья Смерть! Выходи изъ нашего села, Изъ закутья, изъ двора! Въ нашемъ селѣ Ходитъ Власій святой Со ладономъ, со свѣчой, Со горячей золой, Мы тебя огнемъ сожжемъ, Кочергой загребемъ, Помеломъ заметемъ, И попеломъ забъемъ! Не ходи въ наше село, Чуръ нашихъ коровушекъ,

> > - 153 -

Чуръ нашихъ буренушекъ, Рыжихъ, лысыхъ, Въловымьихъ, Криворогнхъ, Однороги-ихъ!"

Если при совершеніи опахиванья попадалось навстручу какое-нибудь животное (собака, или другое), то на него накидывались всей толпою, гнались за нимъ и старались убить. Повърье гласило, что это попалось само чудище, обернувшееся въ животное, чтобы пробраться за деревенскую околицу. Въ старинныхъ сказаніяхъ ведется ръчь о томъ даже, что совершавшія обрядъ не давали пощады и встръчному человъку; но это не подтверждается лътописными данными, такъ что върнъе всего можеть быть отнесено къ досужимъ измышленіямъ старины, которая сама окрестила сказку прозвищемъ "складки", противоставивъ ей "пъсню-быль".

Есть въ верхневолжскихъ и сосъднихъ съ ними губерніяхъ деревни, гдъ утромъ на Власьевъ день, съ особыми, къ сожалѣнію—не записанными, причетами завиваютъ изъ соломы "закруту" ("Власію, или – Волоткъ, на бородку"), смазываютъ ее скоромнымъ масломъ и въшаютъ въ коровникъ или въ овечьемъ хлъвъ. Этотъ обычай ведется-соблюдается съ давнихъ поръ, и начало его слъдуетъ искать все въ тъхъ-же върованіяхъ, окружавшихъ нъкогда память Велеса – скотьяго бога, которымъ клялись воины Олега<sup>37</sup>) на царьградскомъ договоръ о дружбъ съ греками--послъ того какъ воинственный князь прибилъ свой щитъ "на вратахъ Цареграда".

Власьевскіе морозы считаются на деревенской Руси послёдними (одни изъ семи крутыхъ утренниковъ). Наблюдающіе

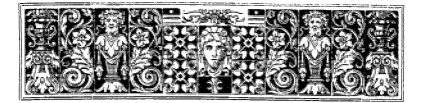
<sup>37)</sup> Олегъ-второй князь русскій, наслёдовавшій Рюрику (въ 879-мъ г.) въ качествѣ старшаго въ родѣ и опекуна надъ малолѣтнимъ сыномъ его, Игоремъ. Новгородскіе предѣлы показались тѣсны ему-и онъ, съ сильной дружиною изъ варяговъ, новгородцевъ, мери, веси и кривичей, двинулся въ походъ на другія славянскія земли: прежде всего заняль Смоленскь, за нимъ-Любечь (городъ съверянъ) и Кіевъ, гдъ въ то время были свои князья Аскольдъ и Диръ. Въ Кјевѣ онъ и остался княжить. Въ 883-мъ году были покорены имъ древляне, за ними-съверяне, радимичи, поляше и другія племена. 20 лётъ велись эти походы, прославившие смёлаго воителя. Наконець, во главё несмётныхъ дружинъ изо всёхъ покоренныхъ народовъ (по словамъ лётописи-до 80.000 чел. на 2000 дадьяхъ) онъ пошедъ на грековъ (въ 907-мъ г.) и осадилъ Константинополь. Осада кончилась торжествомъ русскаго князя: императоры византійскіе Левъ и Александръ приняли всё условія, поставленныя ему Олеговыми послами, и князь съ богатыми дарами и договоромъ вернулся въ свой Кіевъ. Современники прозвали его Вѣщимъ, очевидно приписывая его счастливые ноходы волхвованию. Это прозвище удержалось за нимъ и въ нотомствъ. Умеръ Олегъ въ 912-мъ году; ему наслѣдовалъ Игорь.

за перемѣнами погоды примѣтливые люди говорять: "Власьевскіе утренники подойдуть – держи ухо востро!", нерѣдко прибавляя къ этому: "Объ ину пору морозъ обожжетъ на Власья до слезъ!" Въ изустномъ народномъ дневникѣ, хранителями котораго являются эти погодовѣды, существуетъ прямое указаніе на то, что "три утренника до Власія да три послѣ Власія, а седьмой на день Власія". Святой покровитель стадъ мѣстами такъ и зовется "Власій—сшиби рогъ съ зимы".

Крестьянская дътвора помнить о Власьевъ днъ по сдобнымъ /молочнымъ пышкамъ, которыя пекутся въ этотъ "коровій праздникъ" въ память покровителя стадъ. Хорошая да заботливая, охочая до гостей хозяюшка напечеть пышекъ всегда столько, что хватить не только встхъ ребять досыта накормить налакомить, а и нищую братію на паперти одблить, чтобы та молила угодника Божія, "святого пастыря", о защитъ двора подающей "власьеву милостыню" ото всякой напасти. Одну пышку берегуть на божниць до новаго Власьева дня, такъ какъ это является, по словамъ старыхъ людей, лъкарствомъ отъ скотской больсти: стоитъ-де только покрошить ея въ мѣсиво, да, съ молитвою ко Власію, дать больной животинъ-все какъ рукой сниметъ! "Не нами заведено, не нами и кончится!" - говорить деревня объ этомъ повърьи: - "Старые люди Богу лучше насъ вврили, а и тъ намъ заповъдалиблюсти Власьеву пышку на всякую бъду, на всякій, упаси, Господи, случай!"

Сшибеть Власій рогъ зимъ, обожжетъ Власьевъ утренникъ зазъвавшагося мужика до слезъ. А тамъ-и "окличка" на дворъ стоитъ, пора окликать звъзды. Мало, гдъ уцълълъ этоть обычай, а тоже велся онъ на Руси съ пращуровыхъ дней. "Окликали звъзды" или на другой день послъ Власія, или черезъ трое сутокъ (15-го февраля). Двлалось это "для плодородія овецъ". Ввечеру, по приглашенію овцевода, выходилъ пастухъ-овчарь за околицу; клали они оба по три низкихъ поклона на всв четыре стороны свъта бълаго. Пастухъ, истово помолившись святому Власію-"пастырю стадъ небесныхъ и защитнику земныхъ", становился на разбросанную у околицы овечью шерсть и произносиль особую "окличку". Вотъ сохранившаяся у собирателей старины стародавней запись ел: "Засвътись, звъзда ясная, по-подъ небесью на радость міру крещоному! Загорись огнемъ негасимымъ на утѣху православнымъ! Ты заглянь, звъзда ясная, на дворъ къ рабу (имя рекъ). Ты освяти, звъзда ясная, огнемъ негасимымъ бълоярыхъ овецъ у раба (имя рекъ). Какъ по-подъ небесью звъздамъ нъсть числа, такъ у раба (имя рекъ) уродилось бы овецъ болъй того!" Вслъдъ за этимъ, хозяинъ, приглашавшій пастуха на окличку, велъ его въ избу, угощалъ чъмъ Богъ послалъ, подносилъ вина, надълялъ-чъмъ ни на есть, чтобы тому не съ пустыми руками за порогъ уйти.

Въ Рязанской, Тульской, Орловской и Владимірской губерніяхъ блюлся встарину по селамъ обычай - выставлять на три утреннихъ зорьки послъ Власьева дня всякія съмена на морозъ. а потомъ подмъшивать имъ въ мъру при будущемъ посъвъ. Это называлось "дёлать сёменное" и дёлалось — въ надеждъ на обильный урожай. Такимъ образомъ, покровительству св. Власія до нѣкоторой степени поручался не только скотъ домашній, а и будущій его кормъ. Радъльныя-заботливыя хозяйки, заканчивая ко Власьеву дню пряжу льна и кудели, отбирали лучшій изо всей пряжи мотокъ и выставляли его на первую послѣ Власія утреннюю зорьку на морозъ. Отъ этого, - гласитъ преданіе, вся пряжа дълается ровнье, бълье, тоньше и добротнье. "Позорнишь пряжу посль Власія, - будешь съ деньгами на Масляну!" — говорится въ старой поговоркъ деревенской (т. е. выгодно продашь прядево): "Власій уйдеть. масло на дорогу прольетъ"... А широкая Масляница-не заставить себя долго ждать послъ Власьева дня, если не вздумается ей-веселой затъйницъ-самой объ иной годъ, опередить его.



#### XIII.

## Честная госпожа Масляница.

Самымъ веселымъ, или — върнъе — разгульнымъ, народнымъ праздникомъ съ незапамятныхъ поръ на Руси слыда Масляница, совпадающая съ такъ называемой "сырною недълею" (или "мясопустомъ") православнаго мъсяцеслова. Сама природа къ этому времени принимается ликовать, какъ-бы предчувствуя приближеніе Весны-Красной и скорую гибель Моранызимы, внесшей въ ея свътлое царство оцъпенъніе смерти. Солнышко начинаетъ пригръвать въ полуденную пору совсъмъ по-весеннему: и оно словно тъщится-играетъ, заставляя плакать бълые снъга слезами горючими, а зябкій—хотя и привычный къ морозу—людъ деревенскій радоваться, да чествовать госпожу Масляницу—широкую, веселую да затьйливую.

И въ наши дни еще говорять въ народѣ вмѣсто "широкоживешь"—"масляно ѣшь", а о веселой да привольной жизни отзываются: "не житье, а Масляница"...—"Что выше неба, что шире Масляницы?", "О масляной—недѣлю пируешь, семь опохмѣляешься!", "Пили на Масляницѣ, съ похмѣлья ломало на Радоницу!". Вотъ какими многозначительными поговоркамиприбаутками еще и теперь величаетъ деревенская посельская Русь честную госпожу Масляницу—семикову племянницу, тридцати братьевъ сестрицу, сорока бабушекъ внучку, трехматерину дочку. Она до сихъ поръ остается однимъ изъ любимѣйшихъ праздниковъ русскаго народа, удалому размаху котораго открывается такой просторъ въ живучихъ обрядахъ и обычаяхъ старины стародавней, связанныхъ съ этою, предшествующей строгому воздержанію, безпутной—"соромной", по словамъ старыхъ людей, недѣлею.

— 157 —

Не такъ смотрятъ на эту веселуху-забавницу дъвушки красныя съ парнями молодыми. Не видятъ ни тъ, ни другіе въ ней ровно никакого "со́рома".

> "Наша Масляница годовая, Наша Масляница годовая, Она гостійка дорогая, Она гостійка дорогая! Она пѣшою не ходить! Она пѣшою на ходить,— Всё на коняхъ разъѣзжаить, Всё на коняхъ разъѣзжаить. Кони-коники вороные, Слуги, слуги всё молодые... Здравствуй, Масляница!

Такими пѣснями встрѣчаетъ-величаетъ широкую Масляницу надѣющаяся еще успѣть попоститься на своемъ вѣку беззаботная мологежь.

- Масляница приходится какъ-разъ на ту пору зимы, когда побъда животворящихъ силъ природы надъ смертоносной мощью мрака и холода становится все ощутительные: стоять оттепели, съ крыниъ льетъ капель, день подростаетъ все замътнъе. Во мракъ въковъ этотъ праздникъ и возникъ въ видъ тризны по умершей зимъ-стужѣ и радостныхъ игрищъ въ ознаменование воскресенія свъта-тепла весенняго. Убъгало наводившее страхъ на все живое и жаждущее жизни чудище Морана, и бъгство его было равносильно смерти вплоть до новой зимы. Появлялось, словно возрождалось къ новой жизни, свътлое божество весенняго плодородія земли-веселая красавица Лада. И шла красавица, озаряя Русь своимъ разгульнымъ весельемъ, шла-вхала на поиски дремавшаго гдв-нибудь въ глубокихъ снътахъ, усыпленнаго-зачарованнаго Мораною, своего возлюбленнаго, Леля (божество, связанное благотворной для земли дъятельностью съ мъсяцемъ маемъ). Богатое воображение народа окружало красавицу Ладу многочисленными веселыми, добрыми и разгульными спутниками полубожественнаго, полусмертнаго происхожденія, а злую Морану-духами тьмы, холода и всякаго лиха. Шли за въками въка, оставлявшие языческія сказанія о богахъ въ затуманенной новою жизнью дали; и мало-по-малу красавица-богиня, въстница весны и любви, Лада превращалась въ Масляницу, объединившую въ себъ нъсколько потерявшее уже первоначальную окраску понятіе о ней и ея спутникахъ. Заклятой врагь ея, Морана,

— 158 —

также растеряла по многовъковой путинъ свою свиту; но сама она осталась до послъдняго времени во всей своей неприкосновенности.

Языческая тризна по ненавистной зимъ-Моранъ была, вмъстъ съ тъмъ, на Руси и тризною по всъмъ прежде почившимъ" Масляная недбля связана и теперь, до нѣкоторой степени. съ поминовеніемъ по родителямъ, -- что особенно ярко выражается въ обычав печь въ это время блины, являющиеся необходимой принадлежностью поминокъ. "Первая оттепельвздохнули родители!"--говаривалъ народъ и приготовлялся ко встръчъ виновницы облегченія ихъ участи, все той же Лады (Масляницы). Съ приготовленіемъ блиновъ на Масляницъ соединены въ народной Руси до сихъ поръ не изгладившіяся изъ намяти повърья. Такъ, въ нъкоторыхъ мъстностяхъ первый испеченый масляничный блинъ кладутъ на слуховое оконце---"для родителей". Старыя старухи даже такъ и приговариваютъ, соблюдая обычай: "Честные наши родители! Вотъ-для вашей душки блинокъ!" Но еще до этого самая опара блинная затъвается съ выполненіемъ особыхъ завътовъ суевърной старины. "Мъсяцъ, ты мъсяцъ, – причитаютъ съ вечера домовитыя хозяйки-стряпухи, золотые свои рожки! Выглянь въ окошко, подуй на опару!" Кто не забудетъ сказать это, у того, - говорятъ на деревнъ, - и блины выйдутъ рыхлые да бълые: не блины, а объъденье! Приготовление первой опары держится стряпухою въ тайнъ отъ домашнихъ: не то-всю недьлю не будеть ей давать покоя тоска-докука.

Въ старые годы встръча Масляницы совершалась весьма торжественно. Начинали-починали ее ребята. Съ первымъ проблескомъ зорьки высыпали они толпою строить снъжныя горы. Краснье всъхъ изъ нихъ говорившій еще заранье выучиваль со словъ старой бабки "причетъ къ широкой боярынъ :- "Душа-ль ты моя Масляница, перепелиныя косточки, бумажное твое твльце, сахарныя твои уста, сладкая твоя рвчь! Прівзжай къ намъ въ гости на широкъ дворъ на горахъ покататься, въ блинахъ поваляться, сердцемъ потвшаться. Ужъ ты-ль, моя Масляница, касаточка, ласточка, ты же моя перепелочка! Прівзжай въ тесовой домъ душой потвшиться, умомъ повеселиться, ръчью насладиться!.. Вывзжала честная Масляница, широкая боярыня, на семидесяти семи саняхъ козырныхъ, во широкой лодочкъ во великъ городъ пировать, душой потвшиться, умомъ повеселиться, ръчью насладиться. Какъ навстръчу Масляницъ выъзжалъ честной Семикъ на салазочкахъ, въ однёхъ портяночкахъ, безъ лапотокъ. Прівзжала честная Масляница къ Семику, широкая боярыня, во

дворъ. Ей-то Семикъ бьетъ челомъ, - бьетъ челомъ, кланяется, зоветь во тесовой теремъ, за дубовый столъ, къ зелену вину!.." Къ концу причета горы были готовы, а кстати-дома и блины начинали плясать въ горшкъ съ опарою, просясь на сковороды, а тамъ-и къ православнымъ въ ротъ. "Прівхала Масляница, прівхала!"--кричали ребята, разбвгаясь по домамъ. Блъ блиновъ вволю людъ честной. А потомъ-съ пъснями, съ пляскою -- носили и возили по улицамъ дерево, причудливо изукрашевное бубенцами, колокольчиками да яркими лоскутьями. Послѣ этого возили "Масляницу", почему-то изъ красавицыбогини превратившуюся въ наряженнаго бабою мужика, увъшаннаго березовыми въниками и съ балалайкой въ рукъ. Снаряжался цылый повздъ. Впереди него мчались расписныя сани (а въ иныхъ мъстахъ-лодка на полозьяхъ), запряженные "гусемъ" въ 10-20 лошадей: на каждой лошади сидѣло по вершнику съ метлой въ рукахъ. Мужикъ-Масляница, кромъ балалайки, держалъ время отъ времени штофъ съ "государевымъ виномъ", помимо него иногда прикладываясь и къ бочонку съ пивомъ, стоявшему подлъ о-бокъ съ "блиннымъ коробомъ". За первыми санями слёдовала вереница другихъ, перепол-ненныхъ нарядными парнями, дъвицами и ребятами. Стоявшій въ воздухъ перезвонъ бубенцовь-погремушекъ смъшивался съ задорнымъ треньканьемъ балалаекъ и пъснями. Изо всъхъ домовъ высыпалъ народъ, бъжавшій слёдомъ за веселымъ поъздомъ. Переднія сани назывались "кораблемъ", -почему въ нъкоторыхъ мъстностяхъ изукрашивались воткнутыми метлами съ привязанными къ нимъ полотенцами, долженствовавши-ми изображать мачты съ парусами. "Встрёча" происходила въ понедёльникъ. Вторникъ звался "заигрышами", и въ этотъ день начинали собираться масляничныя игрища, не знавшія, что называется, ни ладу, ни удержу. Улицы оживлялись толпами бродячихъ скомороховъ, въ изобили чествуемыхъ за свою потѣху веселую блинами масляными со всякимъ прицекомъ, съ пивомъ да съ брагой. Недаромъ сложилось присловье старое: "Масляница-блинница - скоморошья радельница!" За скоморошьей потвхою выходила протореной дорожкою на деревенскую Русь и утвха гуслярная-во образв и теперь коегдъ пъшешествующихъ старцевъ-гусляровъ, сказателей и пъсноладцевъ. Устраивались-становились повсюду качели ("дввичья потэха"), воздвигались "снёжные городки". Эти город-ки олицетворяли собою укромный пріють чудища-зимы и въ субботу на масляной недвлё рязбивались, для чего играющіе раздълялись на двъ партіи-осаждаемыхъ и осаждающихъ-и вели войну, кончавшуюся разгромомъ "городка".

Вмвето осады послвдняго, иногда устраивался-из глуппи и до сихъ поръ не вышедпій изъ обычая-кулачный бой, составлявшій съ незапамятныхъ дней одну изъ любимыхъ потвхъ русскаго народа, создавшаго даже былиннаго воплотителя этой удали-Василья Буслаева. Шли "ствика-на ствику", доставляя этимъ не мало удовольствія зрителямъ, а самимъ-себъ причиняя иногда и совсвмъ невеселыя послёдствія-въ родъ передомленныхъ реберъ и выбитыхъ зубовъ. Но все это какъ-то сходило ("что съ гуся-вода") на веселой недѣлѣ, словно залѣчивалось, подъ звонкія пѣсни, усиленнымъ блинояденіемъ и пивопійствомъ.

Наставала масляная середа. Въ этотъ день людъ честной, послѣ разудалыхъ "заигрышей", начиналъ во всю лакомиться масляничными яствами; оттого-то и звалась эта середа "лакомкою". Въ четвергъ повсемѣстно — "запивались блины", шелъ самый широкій разгулъ, — откуда и названіе этого дня: "разгуляй-четвертокъ", или "широкій четвергъ". Пятница слыла, да и теперь слыветъ, подъ именемъ "тециныхъ вечорокъ"; въ этотъ день полагается зятьямъ навѣщать тещъ; субота зовется "золовкиными посидѣлками" (невѣстки приглашаютъ къ себѣ золовокъ). Оба эти дня посвящены въ народѣ хожденію по роднѣ. Воскресенье, послѣдній день масляницы, носитъ нѣсколько именъ: "проводы", "прощанье", "цѣловникъ" и "прощоный день"; на него, между прочимъ, въ обычаѣ ѣздить отдаривать кума съ кумой.

Проходилъ "прощоный день" — послѣ него и "честная госпожа" уходила, уносила съ лица Земли Русской до будущаго года и свои перепелиныя косточки, и свое бумажное тѣльце, и саха̀рныя уста, — съ рѣчами сладкими-медовыми. Русая коса, красная краса, со всей ея повадкой повадливою, оставалась только въ воспоминании, не выходившемъ изъ головы, однако. у иныхъ весельчаковъ, — какъ видно изъ крылатыхъ присловій простодушной народной мудрости. — вплоть до самой Радоницы. Широкая боярыня давала себя знать предкамъ современнаго русскаго пахаря-деревеньщины! "Масляница объѣдуха, денегъ приберуха", — говаривали они, добавляя въ часъ широкаго размаха веселости: "Хоть себя заложить, да Масляну проводить!" Зазорно хяѣбосольной русской душѣ слышать модвь сосѣдей о томъ, "что была-де у двора Масляна, да въ избу не взошла".

"Мы Масляницу состръчали, мы Масляницу состръчали, люли-люли, состръчали, гоголёкъ, гоголечикъ!" — разливается еще и въ наши дни величающая трехматерину дочку старая пъсня: "На горушки не бывали, сыромъ гору набивали. На-

А. А. Коринфскій.

11

ши горушки катливы, наши дъвушки игривы, молодушки веселыя; стары бабушки воркотливы: ены на печки сидять, на насъ воркотять. Вы, бабушки, не ворчите! Дайте Масляницу намъ прогулять, съ ребятами поиграть, съ ребятами, со холостыми, со холостыми не женатыми, люли-люли, не женатыми, —гоголекъ, гоголёчикъ!"

Цвлую недблю пвла-плясала, бла-пила, другь по дружкъ въ гости хаживала крещоная матушка-Русь, съ горъ ката-лась, въ блинахъ валялась, въ маслъ купалась. Но "не все коту масляница": на восьмой день наступали проводы. На этихъ-послъднихъ сожигалась зима-Морана. За околицы деревень и сель, за городскія заставы вывозили-выносили безобразное чучело чудища и, возложивъ на соломенный костеръ, сожигали подъ пъсни молодежи, устраивавшей на мъстъ казни поминальную игрушку. Пиво хмъльное, вино пьяное лились здѣсь въ изобилій, словно олицетворяя собою всеоживляющій, опьяняющій нъдра земныя, дождь. Были мъстности, гдъ сожигалось не чучело, а расписанное изображеніями "темной силы" колесо; въ иныхъ-ставили при пути-дорогъ шесты съ навязанными на нихъ пучками содомы и поджигали. Предавалась пламени и ледяная гора, заваленная хворостомъ и соломою. Справивъ всъ эти, предписанные суевърной стариною, обряды, народъ расходился по домамъ. Здъсь начиналось "прощанье", повсюду уцѣлѣвшее и до настоящаго времени. Просили прощенья и обоюдно прощали родные, знакомые п всѣ первые встръчные. Такимъ образомъ масляничный разгулъ завершался обрядомъ чисто христіанскаго свойства, хотя начало его также коренится въ сокровенныхъ тайникахъ древнеславянскаго язычества. Обрядъ этоть общеизвъстенъ и съ XVII-го столътія измънился очень мало. "Прощоный день" соединяль въ себѣ еще и поминки по родителямъ. Празднованіе Масляницы ("семиковой племянницы"), ведущей за собою Великій Пость, не ограничивалось встарину, однако, только этимъ. Къ разгульному веселью присоединялись, шли рука объ-руку съ нимъ, и дъла милосердія. Такъ, напримъръ, устраивалось о Масляницъ кормленіе нищихъ и убогихъ.

Триста лътъ тому назадъ въ палатахъ государевыхъ эта, христіанская, сторона праздника выражалась ярче, чъмъ гдъбы то ни было на старой Руси. Въ воскресенье, предшествующее масляной недълъ, послъ заутрени, на площади Успенскаго собора совершалось торжественное "дъйство Страшнаго Суда". Воздвигались два "мъста" — государево и патріаршее; противъ послъдняго ставился "рундукъ" – помостъ, обшитый краснымъ сукномъ. На помостъ помъщался образъ

-162 -

Страшнаго Суда Господня, большой аналой-съ "паволокоюподъ икону Божіей Матери и подъ Евангеліе. Ставился столъ нодв имону Бонком и подв Бышисле. Ставился стоть для освященія воды. Слѣдовалъ выходъ государя въ Успен-скій соборъ; отсюда царь съ патріархомъ шествовали "на дѣйство" съ крестнымъ ходомъ, при звонѣ всѣхъ сорока-сороковъ. На зрълище стекались многія тысячи народа московскаго. Предъ выходомъ на него царь-государь, рано поутру, совершалъ другой выходъ (малый): обходиль тюрьмы, колодничьи приказы и божедомныя убъжища (богадъльни), - всюду жалуя своей милостью несчастныхъ и обездоленныхъ. Съ половины Масляницы зачинались въ царскихъ покоахъ "прощоные дни": государь объезжалъ не только городскіе, но и подгородніе, монастыри, "прощался" съ братіей, поминалъ родителей и жаловаль своихь богомольцевь отъ всего усердія. Въ пятницу государь "прощался" съ царицею: въ воскресенье днемъ "предъ свътлыя очи" его являлись прощаться пагріархъ со всёмъ чиномъ духовнымъ, бояре и служилые люди, а ввечеру совершалось шествіе государево къ патріарху, гдв-послѣ торжественнаго обряда – пились "прощальныя чаши". Первый день Великаго Поста у "царя всея Руси" начинался съ милостей: ему обстоятельно докладывалось о колодникахъ, "которые въ какихъ двлахъ сидятъ много лётъ". А на Руси 7 въ этотъ день затихали послёдніе отголоски широкаго русскаго народнаго праздника, въ глухую пору язычества бывшаго недблей, посвященною красавиць Ладь. любь-зазнобушкъ кудряваго Леля...

И теперь еще справляеть "нъмецкую масляницу" русскій людь, вдоволь не успъвающій нагуляться за недѣлю. Такъ, говорять въ народѣ объ опохмѣляющихся въ чистый понедѣльникъ гулякахъ. "Широка рѣка Масляна: затопила и Великій Пость!" — добавляють порою при этомъ, словно въ оправданіе запаздывающимъ весельчакамъ, доѣдающимъ въ первый постный день оставшійся "поганый кусокъ" и "полощущимъ ротъ" недопитымъ виномъ. О такихъ людяхъ сложился въ народѣ цѣлый рядъ различныхъ поговорокъ. Вотъ нѣсколько, наиболѣе мѣткихъ, изъ нихъ: "Звалъ позывалъ честной Семикъ широкую Масляницу къ себѣ погулять!", "Боится Масляна горькой рѣдьки да пареной рѣпы!" "Продлись, наша Масляна, до Воскреснаго дня!" Но и справившіе "прощанье-воскресенье" по всѣмъ завѣтамъ христолюбивыхъ праотцевъ ѣдятъ въ это время блины—постные, съ коноплянымъ, либо съ подсолнечнымъ, масломъ. Это называетсясправлять "тужилку по честной госпожѣ Масляницѣ".

Народныя примъты-устами старыхъ, знающихъ, людей-

гласять, что, если въ воскресенье передъ масляной недълею будеть ненастье, то надо лътомъ ждать большого урожая грибовъ. "Какой день на Масляницу красный—ясный да теплый, въ тотъ съй (по веснъ) и пшеницу!" Это совътуетъ деревенскій сельскохозяйственный опыть, не измъняющій своимъ обязанностямъ погодовъда и во время безшабашнаго разгула широкой, веселой, семь дней потъшающейся на Руси Масляницы, заставляющей иныхъ, молодыхъ, мужиковъ забывать о поговоркъ—"Пируй-гуляй, баба, на Масляну, а про постъ вспоминай." Но, – словно наперекоръ послъднему присловью умудренныхъ жизненнымъ опытомъ людей – повторяетъ народная Русь относящійся къ честной гостьъ Масляницъ сложившійся на (малорусской-полтавской) окраинъ приходящійся по сердцу всъмь нетерпъливо ожидающимъ "поднесеньева дня" гулякамъ припъвъ:

> "Ой, Масляна, Масляна! Ч Яка ты чудна!.. Якъ бы въ тобі сімъ неділь, А въ посту одна!"...

Курская, провожающая развесёлую недѣлю, молодёжь деревенская въ свой чередъ вторитъ этому залихватскому припѣву своимъ, не менѣе выразительнымъ:

> "А Масляна, Масляна—полизуха! Полизала блинцы да стопцы,— На тарельцы. А мы свою Масляну провожали, Тяжко-важко по ней воздыхали. А Масляна, Масляна, воротися, До самого Велика-Дня протянися!"

P

Скоморохи-потвшники, игрецы-гусельщики, "веселые гулящіе люди", съ которыми браталась-пировала встарину о Масляницѣ народная Русь, — явленіе далеко немаловажное въ жизни нашего народа. Эти прямые преемники древнегреческихъ и римскихъ "гистріоновъ" и "мимовъ" являются старъйшими представителями русской народной словесности, пароднаго лицедъйства и народной музыки и съ XI въка до второй половины XVII столѣтія не сходять со страницъ лѣтописей и другихъ. памятниковъ духовной и свътской письменности. И раньше этого времени на Руси были "скоморохи, люди въжливые"; да о томъ не сохранилось никакихъ слёдовъ-памятниковъ. Изъ Византіи, вмъстъ съ начатками христіанства, къ намъ перешло немало и тамошнихъ обычаевъ, а въ числъ ихъ и иъкоторыя особенности скоморошества. Само-же оно не могло быть перенесеннымъ на Русь съ чуждой духу русскаго народа почвы: это-явленіе, вполнъ самостоятельное.

Автописи и старинныя поученія, дошедшія до нашихъ временъ, величаютъ скомороховъ "глумцами", "кощунниками", "сквернословами", "москолутами погаными", "срамцами безбожными" и тому подобными громкими кличками. а былины, пъсни и другіе памятники народнаго творчества относять къ нимъ названія "людей въжливыхъ и очестливыхъ", "веселыхъ молодцовъ", "пъвуновъ умильныхъ" и "загусельщиковъ утвшныхъ". Лётописцы и поучители порицаютъ "игры бъсовскія. плясьбу, гудьбу, пёсни, сопёли, смехотвореніе, глумленіе и гусли, говоря, чтобы всв благочестивые люди "отметались твхъ пировъ", чтобы не въдались со скоморохами, не присутствовали даже при нихъ на бесъдахъ, потому что все это "бъсовъ радуетъ" и "ангеловъ отженяетъ", все это-"смрадный гръхъ". А народъ-по былинамъ-зазываетъ "прохожаго скоморошину", сажаетъ за столь, угощаетъ всъмъ, что есть въ печи, и заслушивается его скоморошества, не видя въ его игръ гусельной, въ его пъсняхъ голосистыхъ, въ его сказаніяхъ умильныхъ ничего "богомерзкаго" и "бѣсовскаго", а словно даже находя въ этомъ удовлетворение своимъ высшимъ потребностямъ-запросамъ своего пытливаго, мятущагося духа, утъшение и потъху. Наши древние "письменные люди" слишкомъ рабски подражали въ своихъ писаніяхъ византійскимъ церковнымъ поученіямъ, совершенно забывая при этомъ, что въ Византій скоморошество было связано съ извъстнымъ языческимъ богопочитаниемъ, а потому и преслъдовалось властями церковными, —а у нась было однимъ изъ яркихъ проблесковъ народнаго самосознанія, было связано съ лучшими проявленіями его духовной жизни и никогда изъ "потвхи веселой" не переходило въ кощунство. Въ то время, когда изъ-подъ пера лътописцевъ лились потоки проклятій на головы "веселыхъ гудновъ-молодновъ", они представляли собою истинныхъ служителей искусства: въ древнъйшемъ образъ своемъ скоморохи-только "гусельщики", пвецы-баяны, последователи того самаго соловья-Вояна, въщаго пъснотворца, о которомъ говорится въ "Словъ о полку Игоревъ". Съ легкой руки нашихъ древнихъ письменныхъ и книжныхъ людей, и народъ, соприкасавшійся съ этими книжниками, сталь смъшивать гусляра-пввуна-потвшника съ "гулящими людьми" и даже "соромниками", хотя и не проявлялъ этого такъ рѣзко, какъ составители поученій. Народныя былины, лѣтописи, поученія, остатки древней стѣнной живописи, наконецъ— старинныя лубочныя картинки, вотъ откуда можно почерпать тѣ или другія свѣдѣнія о скоморохахъ.

Изъ старины стародавней выступаеть яркій величавый образъ пъснотворца временъ минувшихъ и рядомъ съ нимъ-обликъ скомороха захожаго, предпочитающаго "веселую игру" "нѣжной", "умильной" и "великой" игръ своего собрата по искусству. Первобытныя гусли (отъ слова гудѣть) – своимъ видомъ напоминають плашмя положенную ароу."Гусли-самогуды" сами, по словамъ народа, гудятъ, сами пляшутъ и пъсни играють на кольняхъ дотошнаго гусляра, перебирающаго (сидя) пальцами, или подергивающаго "бълою рукой", звончатыя струны (льняныя или волосяныя), натянутыя на хитро сдёланный изъ явороваго дерева (гусли яровчатыя) "голосный ящикъ" (доску). Пѣсня шла здѣсь въ первую голову, самыя гуслитолько подыгрывали ей. Были, кромъ пъвуновъ, и "игрецыплясуны". Древнерусскіе "скомрахи, плясцы, гудцы, сквернословцы" (въ устахъ письменныхъ людей) пользовались почетомъ даже при княжескомъ дворъ. Время отъ времени посылались "люди государевы" набирать по Руси веселыхъ людей "на княженецкій дворъ". Веселые люди (впосл'ядствія выродившіеся при дворъ въ шутовъ и "дураковъ") должны были пъть передъ княземъ и всячески утъшать его на пирахъ и на бесъдахъ. Кромъ завзятыхъ скомороховъ, веселостью снискивавшихъ себъ пропитаніе, видываль княжескій дворъ и любителей искусства, богатыхъ гостей и богатырей (Садко, Добрыня, Ставръ Годиновичъ, Соловей Будиміровичъ и друг.), по своей доброй волъ проявлявшихъ дарование передъ лицомъ князя, - что опять-таки впоследстви выродилось, должно быть, въ князей и бояръ-шутовъ. Кромв пировъ, участвовали скоморохи и гусельники въ свадебныхъ повздахъ, что отчасти сохранилось и теперь въ деревенской глупи, особенно въ Малой и Бълой Руси.

Желанный гость каждаго пира, имъвшій свое особое мъсто и у великокняжескаго стола, — скоморохъ-гусляръ къ XVII-му столътію все болъе и болъе начинаетъ вытъениться изъ палатъ "хорами мусикійскихъ орудій", "варганами", духовой и "ударной" музыкою иноземной и переходитъ исключительно уже на площадь, въ народную, толиу утрачивая при этомъ свой величавый характеръ и дълаясь иногда – въ угоду кормящей его толпъ – "глумцомъ", "глумотворцемъ" и "пересмъщникомъ". Гусляры – слагатели былинъ, распъвавние старымъ складомъ "пѣсни умильныя", "пѣсни царскія", наигрывавшіе "игры нѣжныя", доставлявшіе "утѣхи великія", уступаютъ главное мѣсто создателямъ "веселой игры", ранѣе шедшимъ нераздѣльно съ ними. И эти послѣдніе, подлаживаясь подъ низменные вкусы черной толпы, дѣлались иногда—и не только въ глазахъ строгихъ книжниковъ – "блазниками, срамниками и сквернодѣями".

Древній скоморохъ повѣствовалъ о мѣстахъ далекихъ, на чиналь свою "игру-пѣсню" изъ-за синя моря. переплетая повъствование розсказнями о своихъ похожденияхъ (наигрыши, напъвочки, тонцы), "сказалъ по мысленному древу", возносился подъ облака, мчался черезъ долы и горы, воспъвалъ и Илью, и Соловья-разбойника, и "премудрость Соломонову", и "глухоморье зеленое", перепархивая отъ старины стародавней къ веселымъ прибауткамъ и шуточкамъ, иногда и несовсёмъ поучительнаго склада. Съ конца XVI, а особенно въ средни XVII въка-по свидътельству Адама Олеарія <sup>38</sup>) и другихъ современниковъ – скоморохъ отдѣляется отъ гусельника и водитъ его за собою только для подыгрыванія или подпіванья, самъ немало теряя въ глазахъ любителей древняго писнотворчества. "Скоморохъ голосъ на дудкъ настроитъ, да житья своего не установитъ!",-гласитъ народная пословица, и вотъ плясуны, пъвуны, потъшникискоморохи бредуть по всему русскому раздолью, изъ города въ городъ, отъ села къ селу, на улицъ, на площадяхъ и по-ляхъ (А. С. Фаминцынъ<sup>39</sup>) увеселяютъ народъ въ праздничное время. То въ-разбродъ, парами или-по старинъ-и въ одиночку, то цёлыми ватагами, дають они свои представленія подъ игру съдобородыхъ гусельниковъ, вздыхающихъ на своихъ говорящихъ струнахъ о вымирающей "великой по-

<sup>80</sup>) Александръ Сергћевичъ Фаминици то кори окори музыкальный теоретикъ и композиторъ, родился въ Калугѣ въ 1841-мъ году, по образованію — естественникъ, съ 1865 по 1872 г. состоялъ преподавателомъ с.-петербургской консерваторіи, а затѣмъ былъ секретаремъ императорскаго русскаго музыкальнаго общества. Какъ композиторъ, опъ извѣстенъ операми "Сардананалъ" и "Уріэль Акоста". По напбольшую извѣстность пріобрѣли ему изслѣдования: "Божества древнихъ славянъ", "Гусли" и-въ особенности-"Скоморохи на Руси".

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Адамъ Олеарій — нѣмецкій ученый, въ качествѣ секретаря голштинскаго посольства посѣтввшій въ 1636-мь году Москву, затѣмъ проѣхавцій въ Персію, а на обратномъ пути—снова въ Москву (въ 1639 г.), и описавцій свое путешествіе въ Московію и Порсію. Книга его, изданная въ 1647 г. въ Шлезвигѣ, является замѣчательнымъ историческимъ намятникомъ. Олеарій родился въ 1599-мъ году въ Саксопіи, по происхожденію—сынъ бѣдпаго портного, воспитывался вт. лейицитскомъ университетѣ. Во время Тридцатилѣтней войны онъ покипулъ Лейицитъ и поступилъ на службу къ шлезвигъ-голштинскому герцогу Фридриху III. Посяѣ своихъ путешествій онъ поселлися въ Гошторпѣ, занявъ должность придворнаго библіотекаря. Умеръ Олеарій въ 1671-мъ году.

тэхэ умильной". Появляется новый родъ скомороховъ-скоморохи-кукольники, обвизывающиеся крашениной и устраивающіе у себя надъ головой нвчто въ-родв кукольнаго балагана. "Игры, глаголемыя куклы", прибавляются къ длинному списку преступленій противъ въры и нравственности въ глазахъ строптивыхъ книжниковъ. А, между тъмъ, "игры" эти сначала были совсвмъ невинными проявленіями народнаго остроумія, веселыми-безобидными шутками; затёмъ стало примвшиваться къ этому общественное содержание, а потомъ уже и "соромныя дъйства", такъ поразившія завзжаго "нъмца" Олеарія. Скоморохи-кукольники, въ сопровожденій гусель-щика, были предметомъ общаго удивленія и восторга и на шумной московской площади, и на улицъ захудалаго посадапригорода, и подъ сънью гостепріимной боярской хоромины, и цодъ навѣсомъ старыхъ вётелъ въ деревенскомъ хороводѣ. Вездъ за ними ходили толпы народа, щедро одълявшато потъшниковъ-чъмъ попало: и мелкой мъдью, и всъмъ кто чъмъ богать, и даже кръпкимъ русскимъ словцомъ.

О гусельникахъ-кукольникахъ (по старой памяти, они все еще прозывались-величались гусельниками) можно составить довольно върное понятіе по представленіямъ современнаго "Петрушки", почти цёликомъ сохранившаго нѣкоторыя особенности старинной "кукольной игры". Обстановкався разница. Въ Москвъ-на Дъвичьемъ Полъ и въ Сокольникахъ (весною), въ Петербургъ--недавно на Царицыномъ Лугу, а теперь-на Семеновскомъ плацу и по всему простору Земли Русской (по ярмаркамъ) и теперь еще можно видёть не только эти остатки старинной потъхи, но и народныхъ скомороховъ-въ лицъ "балаганныхъ дъдовъ-стариковъ", на Украйнъ-гусляровъ-кобзарей (къ сожальнію, явленіе исчезающее), а на крайнемъ съверъ, да кое-гдъ по Волгъ, и пъвуновъсказителей, оставившихъ гусли и, безо всякаго подыгрыша, голосомъ ведущихъ пересказы былинъ стародавнихъ. И все это, несмотря на то, что, начиная съ XVII-го стольтія, противъ "веселыхъ людей" возставали, заодно съ книжными людьми, и духовенство, и свътскія власти, запрещавшія не только "скоморошество", но даже издававшія строгіе наказы объ "изничтоженіи" всей струнной музыки на Руси, дълавшія гусельниковъ-потвшниковъ отверженцами общества. Нужно оговориться, однако, что на такія строгія міры противь "веселыхъ молодцовъ" власти были вызваны тёмъ, что въ пъкоторыхъ мъстахъ бродячія ватаги скомороховъ превращались въ шайки грабителей, не хуже разбойниковъ-опустошавшія мирныя деревеньки. Эти исключительныя явленія давали по-

- 168 -

водъ къ незаслуженнымъ карамъ за скоморошество и "веселіе" вообще. Но живучъ духъ русскаго народа, живучи — его остроуміе, его природная склонность къ пѣснотворчеству, "великому" и "малому", "умильному и "веселому", его любовь къ искусству. Прошли столѣтія, преслѣдованіе "веселія" давно — въ области преданій, на Руси процвѣтаетъ театръ, окрѣпла и развилась музыка, широко расправило свои могучія крылья искусство-художество, а и теперь еще гудятъ коегдѣ гусли-самогуды, и теперь еще справляется народная потѣха веселая.



#### XIV.

### Мартъ-повимье.

"Сшибетъ рогъ зимъ" Власій—пастырь стадъ небесныхъ, покровитель земныхъ; подоспъетъ ему на подмогу Василійкапельникъ (28-е февраля), а тамъ—на-смъну февралю-бокогръю и мартъ-мъсяцъ изъ-за горъ-горы—изъ-за чужедальнихъ странъ, съ теплаго моря-окіяна—на свътлорусское раздолье широкое выйдетъ, красна-солнышка лучами честному люду улыбнется. Мартъ—"по-зимній" мъсяцъ, съ него на Руси "пролътье"-весна зачинается.

Мартъ-прозвище не русское, занесенное встарину къ народу русскому отъ византійцевъ. Въ годы пращуровъ звался этотъ мѣсяцъ на Руси "сухымъ" и "березозоломъ"; первый день его именовался "новичкомъ", потому-что съ негодо начала XV го вѣка, когда при великомъ князѣ Василіѣ Димитріевичѣ <sup>40</sup>), новолѣтіе-было перенесено на сентябрь, велся счетъ новому году, а самый мѣсяцъ стоялъ въ ряду другихъ первымъ.

Первое марта, день, посвященный, по православному мъсяцеслову, памяти св. Евдокіи, въ простонародномъ изустномъ дневникъ слыветъ за "Евдокею-плющиху". Сиъговые сугробы

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Василій ІІ-й Димитрієвичъ, сыпъки. Димитрія Пиановича Донского, великій князь всея Руси, родился въ 1371-мъ, вступилъ на престолъ въ 1389-мъ году. До самой кончины своей, послѣдовавшей въ 1425-мъ году, онъ велъ борьбу съ удѣльными князьями русскими. При немъ былъ цѣльй рядъ мелкихъ походовъ татаръ на Русь, одниъ изъ которыхъ связанъ съ осадою Москвы (въ 1408 г.) Василій ІІ-й былъ женатъ на Софіи, дочери литовскаго князя Витовта.

къ этому времени подтаивають и, осъдая, во многихъ мъстахъ распадаются на "плюшки"-дълянки. "Авдотья-плющиха снътъ плющитъ!", - говорятъ въ народъ, справляющемъ въ день "Евдокеи-подмочи порогъ" первую встръчу весны. "Евдокея красна-и весна красна!", "Евдокея весну сряжаеть!", - продолжаютъ свой причетъ объ этомъ днъ народныя примъты.-Откуда на Евдокеи вътромъ повъетъ, оттуль онъ подуетъ весной и льтомъ. Коли Евдокея съ дождемъ, то быть льту мокрому. На Евдокей погожо-все лъто пригожо!"... Первое марта-первыя оттепели весеннія; съ первыхъ оттепслей деревенская дътвора первыя "веснянки" пъсни запъваетъ. Но случается, —и неръдко, —что и "мартъ морозомъ на носъ садит-ся", что "и на Евдокею морозъ прилучится". Потому то и приговариваютъ передъ первымъ марта деревенскіе примѣтливые люди: "Тепло свътитъ солнышко, да Авдотьей поглядываетълибо снъгъ, "либо дождь. Евдокея умоется-и насъ обмоетъ. На Евдокеи снътъ-будетъ урожай, теплый вътеръ-мокрое льто, вътеръ со полуночи-холодное льто!". Народное погодовъдъние занесло въ свой неписанный дневникъ, что иногда "Евдокея въ-стоячь собаку снѣгомъ заноситъ", даромъ что она, плющиха, "снъгъ настомъ плющитъ". Сельскохозяйственный деревенскій опыть говорить, что, если на Евдокею холодно-скотъ придется кормить двъ лишнихъ недъли (по веснъ). А если "у Евдокей вода", то – "у Егорья теплаго (23-го апрёля) трава"; "Коли курочка въ Евдокеи напьется (снёговой талой воды), то и овечка на Егорья (травы) наёстся!", "Ни въ мартъ воды-ни въ апрълъ травы!".

Съ перваго марта первые весенне вихри крутятся, вътеръ начинаетъ свистать, отчего Евдокею-плющиху и прозвали въ нъкоторыхъ мъстностяхъ "свистуньей". Но какъ ни крутись вихри-бураны, какъ ни сори мартъ на землю снъгомъ, а весна, подбирающаяся къ свътлорусскому приволью, свое дъло твердо знаетъ: не обмануть ся, красной, никакимъ затъямъ лукавымъ отживающей свои послъдніе деньки зимы. Проведетъ плющиха по снъгу свои плюшки, начнутъ по деревнямъ (въ иныхъ губерніяхъ съ 1-го марта, а въ иныхъ нъсколько поздпъе) "кликать весну". Молодежь посельская сходится на пригорки за околицею, а дътвора взлъзаетъ на амбары и саран; и тъ, и другіе кликали встарину, а мъстами и въ наши дни кличутъ:

> "Весна-красна! Что ты намъ принесла? Теплое солнышко... Весна-красна!

Что ты намъ принесешь? Красное лътечко..." и т. д.

А теплое солнышко-сплошь-да-рядомъ пригрѣваетъ, подъ эту пѣсенку, совсѣмъ по-весеннему, — словно и впрямь собирается уже вести красное лѣтечко съ травой-муравой шелковою, со цвѣтами пестрыми духовитыми, съ ягодами сладкими да со страдой-работою, со жнитвомъ, съ покосомъ "Съ Евдокеи" — снѣгъ, по старинному повѣрью, пріобрѣтаетъ особую, цѣлительную, силу; старухи-знахарки собираютъ его въ облюбованныхъ мѣстахъ по пригоркамъ, обогрѣтымъ солнышкомъ до проталинъ, и даютъ послѣ, изъ тщательно сохраняемыхъ ото всякаго лихого глаза кувшиновъ, болящему сельскому люду, — на пользованіе противъ самыхъ разнообразныхъ недуговъ-болѣстей.

Мартъ-мѣсяцъ считался нѣкогда на деревенской Руси поканчивающимъ сроки зимнимъ наймамъ батраковъ и въ то-же время починающимъ весенніе договоры. Встарину такъ и договаривались: "Съ Евдокей—по Егорья", "Съ Евдокей до Петрова дни" и т. д. Кое-гдъ такой обычай сохранился и до сихъ поръ, хотя въ большинствъ случаевъ эти сроки переносятся теперь на 23-е апрѣля—къ "запасающему коровъ" Егорью-вешнему.

Подмочить, по народному присловью, Евдокея порогь у хаты, — подарить чёмъ когда захочеть — либо снѣгомъ, либо дождемъ... Не успѣеть народъ православный и оглинуться, не хватить времени старымъ людямъ примѣтливымъ обсудить всѣ свои примѣты, — какъ Герасимъ-грачевникъ (4-е марта) на Русь первыхъ вешнихъ птицъ, грачей, съ теплыхъ странъ впереди себя пригонитъ. Коли грачи прямо на старыя гнѣзда летятъ, — весна, по примѣтѣ, будетъ дружная: полая вода сбѣжитъ вся разомъ. Въ этотъ день бѣгаютъ деревенскіе малые ребята къ рощѣ, занятой прошлогодними грачиными гнѣздами – "грачей слѣдитъ".

Но, - говорять въ народъ, - "Герасимъ-грачевникъ не одного грача на Русь ведетъ, а и со Святой Руси кикимору гонитъ". Въ этотъ день, по старинному повърью, только и можно устрашать этого врага рода человъческаго. "Кикиморы" – нъчто въ-родъ древне-греческихъ фурій; это – духи, витающіе въ воздушныхъ пространствахъ, кующіе свои ковы на людъ крещоный и наслаждающіеся своей мстительностью за былыя, невъдомыя міру, обиды. Если кикимора облюбуетъ чей-нибудь дворъ, – бъда грозитъ хозяевамъ неминучая, – гласитъ суевъріе, – если не озаботятся они на Герасимовъ день поклониться объ изгнаніи непрошенной гостьи знахарю. Изгнаніе совершается съ особыми заговорами, — причемъ хозяева, перебираясь наканунъ обряда къ сосъдямъ, оставляютъ въ распоряженіе знахаря свою хату. Онъ обметаетъ всъ углы, выгребаетъ золу изъ подпечка, "домовничаетъ" въ избъ до самаго вечера, — послъ чего и объявляетъ, что нечистая сила упла во-свояси на въки въковъчные. Этотъ старинный обычай уцълълъ въ народномъ обиходъ только въ самой захолустной глуши деревенской.

И. П. Сахаровымъ записано любопытное сказаніе объ изгоняемыхъ на Герасима-грачевника кикиморахъ. Оно довольно обстоятельно повъствуеть объ этой нечисти лукавой. По его словамъ, живетъ нечистая сила на бъломъ свъть – сама по себъ: "ни съ къмъ-то она, проклятая, не роднится; нътъ у ней ни родимаго брата, ни родимой сестры, нътъ у ней ни родимаго отца, ни родимой матери, нътъ у ней ни двора,. ни кола, а перебивается, бездомовая. гдъ день, гдъ ночь ... Единственной радостью у нея является все губить да крушить, на здо идти, міромъ мутить. Есть между этою силой нечистою "молодцы молодые зазорливые", прикидывающіеся то человъкомъ, то змъемъ. "По-подъ небесью летятъ они, молодые молодцы по-змѣиному, по избѣ-то ходятъ они по-человъчью"... Вываеть, что соблазняють они своей "несказанной красотой" красныхъ дъвушекъ. "И отъ той-ли силы нечистыя зараждается у дъвицы дътище", — продолжаетъ сказаніе.— "Проклинають отецъ съ матерью его еще до рожденія, клянуть бранять клятвой великою: не жить ему на бъломъ свъть, не быть ему въ уростъ человъка, горъть бы ему въкъ въ смолъ кипучей, въ огнъ неугасимомъ"... Съ этого заклятья "дътище пропадаетъ изъ утробы матери". Уноситъ его нечистая сила за тридевять земель въ тридесятое царство, гдъ оно нарекается "кикиморой" и начинаетъ жить "у кудесника въ каменныхъ горахъ", рости въ холъ-нъгъ на бъду роду человъческому. Къ семи годамъ-выростаетъ заклятое дътище, научается всвиъ премудростямъ, волшебству всякому. "Тонешень-ка, чернешенька та кикимора, а голова-то у ней малымъ-малешенька, съ наперсточекъ, а туловища не спознать съ соломиной". Но, несмотря на все свое убожество, видить она далеко по-подъ небесью, скоръй того бъгаетъ по сырой землъ, не старвется цвлый ввкъ". И все-то ей, кикиморв, знаемо да въдомо. Выбъгаеть она въ урочные годы на бълый свъть, на пагубу люду крещоному. И вотъ- "входитъ кикимора во избу, никъмъ не знаючи, поселяется она за печку, никъмъ не въдаючи; стучитъ гремитъ отъ утра до вечера, со вечера до полуночи свистить и шипить по угламъ, со полуночи до бъла свъта прядетъ кудель конопельную, сучитъ пряжу пеньковую"... Дъло кончается тъмъ, что забравшаяся – незвано и непрошено-въ хату гостейка выживаетъ изъ теплаго, насиженнаго-належаннаго, жилья всёхъ хозяевъ своими причудами: "ничто-то ей, кикиморъ, не по сердцу, а и та печь не на мъстъ, а и тотъ столъ не въ томъ углу, а и та скамья не по стънъ". И принимается она все швырять-бросать, перестанавливать. "А и послъ того, -заканчивается сказание, --она, лукавая, мутитъ міромъ крещонымъ: идетъ-ли прохожій по улиць, а и туть она ему камень подъ ноги; бдетъ-ли посадскій на торгъ торговать, а и туть она ему камень въ голову. Съ той бъды великія пустьють домы посадскіе, заростають дворы травой-муравой"... Только свъдомый во всякихъ кудесахъ знахарь, -да и тотъ всего одинъ день въ году, на Герасима-грачевника, -и можеть избавить хозяевъ дома отъ такого постоя безданнаго-безпошлиннаго. Старые люди совътуютъ молодымъ-не жалъть на этотъ случай никакихъ посуловъ-даровъ для знахаря въдуна, умъющаго по-своему раздѣлываться со всякимъ навожденіемъ. Не худо, впрочемъ, по ихъ словамъ, служить, кромъ того, и молебны намятуемому

въ этотъ день святому угоднику Божію. За "Грачевникомъ" на Русь—"Со́роки" (9-е марта) идутъ. Сорокъ мучениковъ, воспоминаемыхъ въ этотъ день Православною Церковью, по простонародному присловью, торятъ путь-дорогу сорока утренникамъ (морозамъ) изъ которыхъ каждый все легче да мягче другого По примътъ, если всъ сорокъ утренниковъ пройдутъ подъ-рядъ, быть всему лъту теплому, да ведряному, для уборки всякаго полевого жита сподручному.

Въ этотъ день прилетаетъ вторая птица весенняя—жаворонки, а, по старинному крылатому слову, не только они, а сорокъ птицъ прилетаютъ, сорокъ пичугъ на Русь пробираются. "Сколько проталинокъ—столько и жаворонковъ!" приговариваютъ деревенскіе погодов'яды завзятые, для которыхъ обступающая ихъ отовсюду природа является открытою, хотя и никъмъ не писанной, книгою.

Въ ознаменованіе прилета звонкоголосыхъ пёвцовъ полей, пекутся издавна въ этотъ день въ каждой семьѣ, памитующей обычая старины, по сорока жаворонковъ изъ тёста ("сороки святые—колобаны золотые"). На девятый день марта-мъсяща вторая встрѣча весны. Въ этотъ день, по народному дневнику, зима кончается, весна начинается, день съ ночью-мѣряется-равняется (равноденствіе). Съ этого дня отсчитываютъ деревенскіе мужики-"гречкосви" сорокъ морозовъ-утренниковъ и, благословясь, засѣваютъ гречу дикушу, не опасаясь за всходы. Деревенская дѣтвора съ нетерпѣніемъ ждетъ прихода "Сороковъ": для нея это-день, лакомый еще болѣе, чѣмъ Власьевъ, съ его пышками. Помнятся ребятамъ сдобные, да обмазанные еще вдобавокъ медомъ (или патокой сладкою), жаворонки; памятны и затѣйливыя игры, пріуроченныя съ незапамятныхъ поръ къ этому дню, знаменующему собою приближеніе весны. Весела дѣтвора на "Сороки", что вешній жаворонокъ, оглашающій чернѣющіяся ранними проталинами поля, готовыя сбросить съ себя зимніе покровы, первой пѣснею побѣды тепла надъ стужею.

> "Ты запой, запой, жавордночекъ, Ты запой свою пѣсню, иѣсню звонкую! . Ты пропой-ка, пропой, пташка малая, Пташка-ль малая, голосистая, Про тоё-ли про теплую сторонушку, Что про тѣ-ли про земли про заморскія, Заморскія земли чужедальныя, Гдѣ заря со зоренькой сходится, Гдѣ краснд солнышко не закатается, Гдѣ тепла вовѣкъ не отбавится! Ты запой-ка—запой, жавороночекъ, Жавороночекъ ты весенній гость, Про житье-бытье про нездѣшнее!"...

Такъ величаютъ пташку, несущую съ собою тепло, красныя дъвушки словами старинной пъсни, которую еще и посейчасъ можно услыхать въ средневолжскихъ губерніяхъ, тамъ, гдъ за старину деревня кръпче, чъмъ по другимъ—подгороднымъ—мъстамъ, держится.

Съ 12-мъ марта (днемъ Григорія, папы римскаго) связана въ 12 народѣ примѣта о туманѣ. "Если утромъ туманъ Григорью дорогу за́ститъ", — говоритъ деревенскій людъ, — "быть большому урожаю на коноплю да на ленъ бѣлый, на волокнистый!". Въ этотъ день — въ обычаѣ разбрасывать по двору горсть-другую коноплянато да льняного сѣмени: на кормъ итицамъ. Опытные хозяева особенно зорко присматриваютъ на Григорьевъ вечеръ за лошадьми: есть повѣрье, что, коли, не дай Богь, — занедужится коню объ эту пору, то все лѣто быть ему "не въ своей силѣ".

За Григорьемъ-римскимъ – "Алексвй съ горъ вода" на пя- [7 тые сутки (17-го марта) идетъ: "Алексвй—человъкъ Божій, съ горъ вода, съ холмовъ потоки". Съ этого дня ничто уже не можеть, по народной примътъ, остановить, или задержать. могучій наступательный ходъ весны-красной.

Бъгуть съ горъ вешнія воды, шумять онв, разбъгаются по ложбинамъ ручьями быстрыми, поятъ ручьи поля, снъгомъ крытыя; все больше да больше проталинъ становится - куда ни кинешь взглядъ. И солнышко жарче грветъ, и жаворонки, умильныя Божьи пташки, заливаются-что ни день-все голосистве, - такъ и разсыпають серебро своихъ трелей надъ нивами земными съ высоты полей небесныхъ. "Дарья-грязная пролубница" обломаеть 19-го марта бережки у прорубей; 19посинветь ледь, начнеть его пучить-вздымать: воть-воть, тогои-гляди, тронется!.

Конецъ подходитъ позимнему мартъ-мѣсяцу, — Благовъ- 🕽 щенье, великій праздникъ (25-е марта), на дворъ глядитъ, чтобы завершить своимъ приходомъ послъднее звено пестрой цъпи предвесеннихъ народныхъ праздниковъ-большихъ и малыхъ-и начать собою вешніе. У Благовъщенья-свои въсти-примъты, свои особыя повърья, свои исконные обычаи стародавніе.



# Алексъй-человъкъ Божій.

XV.

Перезимній январь-просинець первую вёсточку о веснѣ своею лютой стужею подаеть, февраль-бокогрѣй путь-дорогу красной кажеть, а позимній мѣсяцъ марть ее на Святую Русь изъ-за синя моря, изъ-за Хвалынскаго, ведеть. Чуть только успѣеть Авдотья-плющиха снѣгъ заплющить, какъ на дворѣ уже и Герасимы-грачевники стоять. Налетять крикливые грачи, на старое гнѣздовьё осъсть не осядуть еще, какъ "Сороки" жаворонка—птицу пѣвчую—на свѣтлорусскій просторь принесутъ. Глядь-поглядь, а ужъ сугробы снѣжные къ землѣ приплюснулись, зачернѣли повсюду проталины, теплыми вѣтрами съ полудёнъ потянуло; залился въ поднебесной высотѣ первый пѣвецъ весны—жаворонокъ.

Отъ "Сороковъ" — рукой подать и до дня св. Алексвя, человъка Божія<sup>41</sup>), 17-го марта, съ приходомъ котораго наступаетъ весна-красна, а зимъ остается только подбирать затрязнившіяся полы своей бълоснъжной шубы да бъжать — да-

12

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Св. А лексій—сынъ знатнаго римлянина, жившій во времена напы Шинокентія І-го (402—416 гг.) и удалившійся изъ родительскаго дома въ пустыню, возвратившійся изъ нея послѣ долголѣтняго подвижничества, но не узнанный родителями и дожившійсвой вѣкъ въ бѣдности, въ общемъ пренебреженіи. Передъ самой кончнюю онъ открылъ свое имя и быль похоровенъ на Авентинскомъ холмѣ въ Римѣ. Могила св. Алексія была открыта въ 1216-мъ году, и надъ нею воздвигнут, храмъ его имени. Житіе его послужило темою для цѣлаго ряда легендъ въ средневѣковой поэзіи, дошедшихъ и до русскаго народа. Па католическомъ западь онъ считается покровителемъ особаго монашескаго ордена—алексіанцевъ.

вай, Богъ, ноги!-въ горы толкучія, въ лёсныя трущобы непроходимыя да въ овраги глубокіе, чтобы тамъ, вдалекѣ отъ взора людского, изойти слезами горючими, припавъ на грудь Матери-Сырой-Земли. Только и дышется ей, старой, полегче по морозцамъ-утренникамъ, да и тѣмъ ужъ не вѣкъ на Руси вѣковать: скачутъ утреннички по ельничку, прискакиваютъ по березничку, пробѣгаютъ "по сырымъ берегамъ – по веретайкамъ", заставляютъ вспоминать мужика-простоту о томъ, что, – какъ поется въ старинной пѣснѣ:

> "Зимушка—зима Холодна больно была, Зима выожливая Да мятелистая..."

9

Да и эта память коротка. Ударить поутру на Аггея (9-гомарта) морозко, а въ полдни съ крыши закаплеть. На Алексъя, человъка Божія, не только уже съ крышъ, а и съ горъ, побъгутъ потоки. Такъ и слыветь этотъ семнадцатый деньмарта-позимника за "Алексъя— съ горъ вода"; нътъ ему въ народъ иного имени-прозвища. "Придетъ Алексъй, челосвъкъ Божій, – побъжитъ съ горъ вода!", "Алексъй—изъ каждаго сугроба кувшинъ пролей!", "На Алексъя—съ горъ вода, а рыба со стану (съ зимней лёжки)!", "Алексъй, человъкъ-Божій, зиму-зимскую на нътъ сводитъ!" – говоритъ-приговариваетъ народная Русь.

• Въ южной полосѣ матушки-Россіи начинаютъ съ этого завѣтнаго дня свои весеннія хлопоты-заботы о пчелѣ, Божьей работницѣ: "На Алексѣя-теплаго, доставай ульи изъ мшенника!" — подаетъ совѣтъ тамошній сельскохозяйственный опытъ. "Покинь на Алексѣя-позимняго сани, ладь-готовь телѣгу!" откликается на его умудренное житейскимъ обиходомъ словосрединная, кондовая, Русь великая: "Придетъ Алексѣй, человѣкъ Божій, — брось сани на повѣть!", "На Алексѣй – выверни оглобли изъ саней!" — приговариваетъ она. По старинной примътѣ деревенской — "Каковы ручьи на Алексѣя, таковы и поймы (по веснѣ)!", Если дружно побѣжитъ на Алексѣя, человѣка Божія, съ горъ снѣговая талая вода, то, по словамъ старыхъ, видавшихъ всякіе виды, людей, —должно ожидать хорошаго покоса. А пойдутъ въ этотъ день сочиться порознь еле-замѣтные ручейки изъ сугробовъ, не заплачутъ снъга разомъ, —быть плохимъ корма̀мъ: станетъ животина на Алексѣя, человѣка Божія, Богу жалобиться.

Въ давніе годы забавлялись на Москвъ Бълокаменной, да и по многимъ другимъ городамъ русскимъ, на Алексъя-теп-

лаго гусиными боями. Съ Алексъевскимъ спускомъ бойцовыхъ гусаковъ могъ поспорить развъ только осенній день Никиты-гусятника (15-е сентября), до сихъ поръ пріурочиваемый памятующими обычаи дыовъ-прадъловъ къ гусиной потухт

ты тусятника (то с сситноря), до сихъ поръ прурочиваемын памятующими обычаи дёдовъ-прадёдовъ къ гусиной потёхё. Въ великомъ почитаніи былъ всегда, и понынѣ остается, въ народной Руси святой Алексѣй, человѣкъ Божій. Недаромъ и поется ему въ духовныхъ стихахъ каликъ-перехожихъ такая пѣсенная хвала-слава:

> "Лико его пишуть на иконы, Житье Олексіево во книгахъ. Кто Олексія воспоминаетъ, На всякъ день его, свѣта, на молитвахъ, Тотъ сбавленъ будетъ вѣчныя муки, Доставленъ въ небесное царство. Ему уже слава и нынѣ Во вѣки вѣковъ аминь"...

Многое-множество преданій, изукрашенныхъ цвътами краснаго слова народнаго, сохранили объ этомъ святомъ памятливые сказатели. Поетъ-сказываетъ ихъ народная Русь и теперь по многимъ мъстамъ – старымъ людямъ на утъшеніе, мо-лодымъ людямъ на поученіе. Цълый рядъ такихъ сказаній занесенъ на страницы печатныхъ сокровищницъ словесной старины. Въ позабывшей, по словамъ поговорки, о своихъ боярахъ Смоленщинъ, у владимірцевъ-клюковниковъ-гудошниковъ, у олончанъ добрыхъ молодцевъ, о которыхъ прошла молва: "Наши молодцы не бъются, не дерутся, а кто больше съъстъ, тотъ и молодецъ!", близъ полтавскаго Гадяча и даже за рубежомь-въ старой Сербіи-подслушаны эти сказанія. А малоли осталось не подслушанныхъ, до нашихъ дней ходящихъ отъ села въ селу-на память своихъ простодушныхъ хранителейсказателей, что на костыль подорожный, опираючись? Ходить народное, въками слагающееся слово да походя и таетъ-теряется въ темномъ лъсу житейской сутолоки; вымираетъ въщее слово-предание вмисть со старожилами, воспринимавшими его изъ однихъ усть съ тімъ, чтобы передавать въ другія, изъ которыхъ и долетало оно до чуткаго слуха Сахаровыхъ, Безсоновыхъ, Киръевскихъ, Рыбниковыхъ, Якушкиныхъ, Садовниковыхъ <sup>42</sup>) и всъхъ другихъродственныхъ имъ по духу народолюбцевъ-собирателей.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Дмитрій Николаевичь Садовниковъ-талантливый поэть и собиратель памятниковъ русскаго простонародныго творчества-происходилъ изъ потомственныхъ дворянъ, родился въ гор. Симбирскъ 25 апръля 1847 г., умеръ въ Петербургъ 19-го декабря 1883 года, гдъ и похороненъ на кладбищъ

Кроткій юноша Алексэй, возложившій на неокръпшія рамена свое тяжкое, и не всъмъ богатырямъ оказывавшееся подъ силу, бремя смиренія, пришелся по сердцу славному своимъ терпъніемъ народу-пахарю. Сынъ римскаго патриція, проведшій жизнь въ странничествъ, отрекшійся отъ богатства и всѣхъ соблазновъ міра сего, отвѣтилъ своимъ святымъ подвигомъ взыскующей града вышняго пытливой душъ русскаго человъка. Любвеобильная, жаждущая познанія истины и, несмотря на всю свою мятущуюся размашистость, алчущая сліянія со Свътомъ Тихимъ, она—эта стихійная душа— какъ-бы заслышала въ повъствованіи о житіи святого угодника Божія отвѣтъ на свои завѣтнѣйшіе вопросы. И вотъ – откликомъ на пробудившіеся въ душѣ народной Руси голоса — зазвучали изъ устъ излюбленныхъ ею убогихъ пѣвцовъ-сказателей свои, русскіе, пѣсенные сказы о перенесенномъ греческою Церковью въ сердце нашего народа римскомъ великомъ подвижникъ. И сталъ св. Алексъй, человъкъ Божій, воспъваемый каликами-перехожими, роднымъ и близкимъ народной Руси, умиленно вглядывающейся въ его прекрасный обликъ. осіянный проникновенной святостью дъйственной въры въ Распятаго Спасителя міра. Наши простонародныя сказанія о немъ основаны на общеизвъстномъ жити подвижника, но этотъ послъдний является въ нихъ словно возродившимся на русской черноземной почвѣ. Ему приданы многія, чисто сла-вянскія, черты, да и самый сказъ въётъ на чуткаго слушателя родной стариною.

Въ смоленскомъ, записанномъ въ Краснинскомъ уѣздѣ, сказаніи наиболѣе полномъ изъ сохранившихся дѣйствіе происходитъ "въ преславномъ пре-градѣ пре-в-ов-Реміѣ" ("во Римѣ", "во Рымѣ" по другимъ разносказамъ). "При томъ было царь-Ановріи" ("При царѣ было при Оноріѣ"), продолжаютъ затерявшіеся затонувшіе въ волнахъ моря народнаго сказатели-пѣснотворцы: "Якъ жиу себѣ славенъ Алхуміенъ ("великій Ефимьянъ") князь со своею со млодою княгинею

Новодѣвичьяго монастыря. По образованію онъ-нитомоцъ симбирской классической гимназін; вся его жизнь прошла въ писательскихъ трудахъ и въ изученіи народнаго бытъ. Стихи его печатались, съ 1868 года, во многихъ (до 40) журналахъ и газетахъ и хотя до сихъ поръ не были изданы отдѣльнымъ сборикюмъ, по обратили винмаліе читателей своей красотоко и самобытиостью. Лучшіе изъ нихъ-во лжскія пѣсии и сказапія ("Легенды и пѣсии о Стенькѣ Разинѣ," "Усолка," "Богатырь-дъвка", "Попутный вѣтеръ" и друг.). Паъ сочинскій Д. П. Садовникова въ прозѣ изданы отдѣльною кингою разсказы о заселеніи Сибири-"Русскіе зсмлепроходцы.". Собранныя имъ на Волгѣ произведенія простопароднаго творчества нанечатацы въ его книгахъ "Загадки русскаго народа" и "Сказки и преданія самарскато края".

Катериною ("супруга его Агланда"), со своею со млодою обрушною. Съ отроду у нихъ чадовъ не бы́вало"... Бездътность, считавшаяся позоромъ у избраннаго народа Божія, слыла несчастіемъ почти у всѣхъ другихъ. И вотъ, Алхуміенъ (Ефимьянъ) князь, видя въ этомъ несчастіи кару Божію, обращается къ Творцу-Промыслителю съ мольбою. Онъ.по словамъ сказанія, — "до Божьихъ церквей доступаеть и молебны предъ Богомъ закупляеть, поставныя свѣчи становляеть, земные уклоны откладаеть, іовъ и молится Богу со трудами, сы горючими сы слезами"... Далѣе приводятся и самыя слова этой молитвы:

> "О, Боже, Боже, Царь небесный, Создателю, Спасъ милостивый! Создай намъ, Господь Богъ, отрожденца, Отрожденца намъ, чада хоть едина, При младости лѣтъ на утѣшенье, При старости лѣтъ на сбереженъе, При послѣднемъ концѣ на споминъ души!"

Слезное моленіе князя дошло до Престола Всевышняго Князя князей земныхъ: "Услышау Господь Богъ его моленье и ссылаетъ Господь святыу ангелы:-солетите со неба, святые ангелы, кы тому ко граду кы Авремію!" Небесные посланцы возвъщаютъ богомольному князю волю Пославшаго: "Славенъ великъ Алхуміень князь! Полно тебъ Богу молиться, пора въ свой домъ подъявиться, въ свои новы бълы падаты. Сыми со съ княгини остреченье!" Затёмъ, идетъ своимъ чередомъ повъствование: "Съ того слова ("Со съ-треченья") княгиня забременъла, забременъла княгиня святымъ духомъ, въ скоромъ времени забременъла, легкія поноши споносила, споносила поноши сорокъ недъль, въ скоромъ времени спородила, спородила княгиня себъ сына"... Радость смънила собою долголётнее горе богобоязненной княжеской четы. "Славенъ великій Алхуміенъ князь іонъ тому чаду возрадовауся", продолжаетъ сказание, - "священниковъ въ домъ свой призываетъ и младенцу имя нарицаеть... ("Пошолъ великъ Алхуміенъ князь князей боярій зазывати, дьяковъ-поповъ ёнъ собирати, ваянгельску книгу подымати, младенцу имя нарицати"--по другому разносказу)... Нарекъ ему имячко святое-Лексвюшко Божій человвчекъ"... Двтскіе годы святого подвижника были отмъчены перстомъ Божіимъ: "Лексвюшко, Божій человъчекъ, не по годахъ росъ, а по часахъ, не по часахъ росъ, а по минутахъ", – вноситъ повъствователь-народъ нъчто сказочное въ свою повъсть, придавая богатырскія чер-

— 181 —

ты излюбленному святому. "Что семнадцать лътъ нарождауся, Лексвюшка семь лётъ зровновауся, отдаеть его батюшка въ шкоду, государыня матушка въ науку, великой грамоть научаться, разныхъ языковъ заниматься, всякихъ Господнихъ молитвовъ"... И-здъсь, на школьной скамьъ, совершается надъ отрокомъ чудо-чудное: "Никто Лексъюшки не научаеть, самъ Лексъюшка больше знаеть, онъ и старыя книги прочитаеть, и перомъ-рукой-черниломъ чисто пишеть"... Поняли ("дознались") родители св. Алексъя, что умудриль самъ Небесный Учитель ихъ богоданное, прошеное-моленое, дътище. И вотъ- "его сударь-батюшка, государыня его родная матушка выручають, вынимають Лексвюшку сы школы. хочють Лексвюшку обручити. Не хочеть Лексвюшка сильно жениться, горючими слезами отливаеть"... Плачъ-мольба его невольно вызывають передъ мысленнымъ взоромъ слушателей сказанія обстановку русскихъ пъсенъ-былинъ. "Судырьже мой, родный батюшка, государыня моя, родная матушка! Не невольте меня сильно жениться, пустите въчно Богу молиться, при младости лётъ потрудиться, со великими со трудами, со горючими со слезами!.." Но княжеская чета, дождавшаяся утвшенія всей своей жизни -чада милаго, не склоняется на сыновнія мольбы: хочется ей видіть и внуковъ. Сказано-сдълано. "Брали княгиню изъ Ирусалима ("избрали по всему Рыму"-по иному разносказу), повели Лексвюшку въ Божью церковь, поставили ихъ на притворъ, по правую руку на крылечкъ, на томъ шелковомъ полотенцъ, передъ чудными (чудотворными) образами, передъ царскими воротами, передъ золотыми крестами, подъ тъми вънцами золотыми. Золотыя колечки помъняли, единъ они крестъ цъловали, единому Богу присягали повъкъ дружка дружку возлюбляти, повъкъ дружка дружку ни кидати"... Отъ вънца-по русскому обычаю, примъненному здъсь – и за свадебный браный столь, на веселый, на почестенъ пиръ: "повели Лексъюшку у отчевскій домъ, у своемъ бѣлой новой каменной полаты. Посадили Лексвюшку за тесовъ столъ, за тые столы, за скатерти шелковыя, за тыя за блюды золотыя, за тые за напитки за розные. Лексвюшка напитковъ не спиваеть, горючими слезами отливаеть, едину думушку думаеть". Какая неотступная ду-мушка не даеть княжьему сыну ни пить, ни жеть, ни на бълый свять ясными очами глядіть, смоленское сказаніе не договариваеть, непосредственно вслёдь за этимъ переходя къ дальныйшимъ событіямъ. Въ другихъ-же разносказахъ все это объяснено. "Очень Алексъй скученъ-грустенъ", -- сказывается въ нихъ: "Какъ возговоритъ батюшка Ефимьявъ-князь:-Ой

— 182 —

же ты чадо мое возлюбленное! Что-же ты не весело поступаешь? Аль тебѣ княгиня не побычью? Аль твоя обрученна не по нраву?" Отиу Алексъй, Божій человъкъ, отвътиль:-"Великій ты князь Офимьянинъ! Княгиня ты матушка, родная! На что-жъ вы принуждали меня жениться? Княгияя моя мнъ побычью, обрученна моя мнв по нраву. На что принуждали мя жениться, не пустили Богу помолиться, со младости лють Богу потрудиться?" "Повели, — гласить далёе прежнее сказаніе. Лексвюшку до ложницы, до тые ложницы тесовыя, до тыя перины пуховыя, на тое крутое узголовье, подъ тое отвяло шелковое. Лексъюшка, Божій человъчекъ, въ скоромъ времъ спать ложиуся. Во второмъ часу было ночи, уставалъ Лексвюшка со ложницы и молодую княгиню пробуждаеть: - Княгиня. лежишь? Спишь-ли, не спишь, очнися, отъ большого сна воспроснися! Не будемъ мы съ тобой спать ложиться, пусти же меня Богу помолиться, при младости лътъ потруинться!" За этими словами княжича слъдуетъ такая бесъда новобрачныхъ. "Женихъ мой, женихъ обручонный, Лексъюшка, Божій человъчекъ!"-обращается молодая княгинюшка: "Что ты рано на подвиги поступаешь, съ кимъ мене младу покидаешь, кому на дозоръ оставляешь?" Въ отвътъ на это причитание слезное держитъ св. Алексъй такую ръчь: "Княгиня молодая обрушная! Ня бойся никого больше Бога, а надъйся на Бога на святого! Покидаю я тебя съ отцомъ съ матерью, на тебъ отъ меня шелковъ поясъ, со правой руки золоть перстень! Когда шелковъ поясъ разоткется, а съ руки золотъ перстень разойдется, тогда мы съ тобою переставимся, въ однымъ гробницъ спокладемся, одною пеленою пеленимся, одною доскою накрыимся, однимъ проводомъ проводимся!" Послѣ этихъ прощальныхъ словъ снялъ съ себя княжий сынъ "цвътное платьице", надълъ платье "старецкое", вышель изъ "бълой полаты новой каменной", держить путь къ синему морю, "къ синему морю-къ лукоморью". Другіе сказатели заставляють Алексвя, человвка Божія, выйти изъ палать-хоромъ въ златотканной рязв, которою онъ, затвиъ, и обмънивается съ нищимъ на его одежду нищенскую. "Бъжить къ Лексвюшку кораблишка"... По одному разносказу, княжичъ-подвижникъ садится на него и, подхваченный вътрами буйными, отплываетъ отъ родныхъ береговъ. По другому (смоленскому) — онъ не съть на корабль, а пошелъ по морю, какъ по суху, "кы тому кы граду Русалиму, кы той святой церкви, ко собору" (Другіе сказатели видятъ его приплывшимъ то "во Одесъ-градъ", — приближая такимъ образомъ мъсто его земного подвига ко Святой Руси, — то "ко городу Индъю".).

Здъсь долгіе годы проводить онъ въ смиренномъ подвигъ: съ нищими стоить на паперти, питаясь милостынею, раздъляя ее между всей нищей братіею, прикрываясь убогой власяницею. "Немножечко енъ тамъ трудиуся", — гласитъ сказа-ніе, — "много лѣтъ Богу молиуся" (по инымъ разносказамъ — семнадцать лѣтъ). Дошли молитвы человѣка Божія до Богоматери. "Лексьюшка, Божій человьчекь! Полно тебь Богу молиться!" — сказала Пречистая: "Пора у свой домъ (тебѣ) подъявиться, у свое бълый новый каменны полаты! Ужъ тебя батюшка не узнаеть, и государыня матушка не узнаеть, ни млодая обрушная княгиня!" А къ этому времени, и вправду, сталъ княжій сывъ неузнаваемъ: "красота въ лицъ его потребишася, очи его погубишася, а зрънье помрачишася, сталъ Алексъй какъ убогій"... Внялъ подвижникъ словамъ Присно-дъвы, помолился Богу, пошелъ къ синему морю, снова завидълъ корабль, свлъ на него: "откулъ взялися буйные вътры, понесли Лексвюшку по путинв, черезъ синее море-лукоморье, къ этому кы граду Авремію, къ тый святый церкви кы собору, кы своему батюшку кы родному"... Очутился человікъ Божій снова на родной сторонкъ. Здъсьто и начинается труднъйшая часть его богоугоднаго подвига.

Очутивнись въ родномъ городъ, человъкъ Вожій не пошелъ въ отцовскія палаты бълокаменныя. Нъть, смиренно встаеть онъ на соборной паперти-о-бокъ съ нищими-убогими. Кончается Божественная служба, выходять православные, одъляють нищую братію. Подають они милостыню и княжьему сыну. Принимаеть тотъ подаяние, раздаетъ другимъ бъднякамъгоремыкамъ. Послъ всъхъ богомольцевъ выходитъ изъ собора и отецъ св. Алексъя – Алхуміенъ князь; идеть онъ, златомъ серебромъ одъляеть нищую братію. "Нищіе-убогіе, кальки!" -говорить онъ: "Принимайте мое злато-серебро, поминайте моего сына Алексвя! Або вы его поминайте, або вы его поздравляйте: самъ я не знаю объ своемъ чадо, на которомъ онъ свътъ пробываеть, какія онъ муки принимаеть!" Заслышавъ эти слова, не принялъ человъкъ Божій отцовскаго сребра-золота, -- поклонился онъ отцу низенько, такую ричь повель: "Судырь же, мой родный батюшка, славень великій Алхуміенъ-князь! Не надо мнь твое здато-сребро; выстройте кельню богадъльню, не ради мово прошенья, а ради твово сына Алексвя!" Изумился князь, изумясь-прослезился: "Нищій, убогій, калъка!" — воскликнуль онъ сквозь слезы: "Почему ты знаешь мово сына?" Слушатель сказанія ожидаеть, что вотъ сейчасъ бросится сынъ въ отцовскія объятія; но подвижникъсмиренно отвъчаетъ: "Славенъ великій Алхуміенъ-князь! На

томъ я твово сына знаю, у единой мы школы съ нимъ бывали, единой мы грамотки научались, за единымъ мы столикомъ бывали, со единаго блюдичка кушали, со единаго чернила перомъ писали, на единой ложницъ спочивали!" Въ другомъ разносказъ отвътъ св. Алексъя, человъка Божія, — гораздо полнъе и опредъленнъе этого:

"Ватюшко, славенъ Ефимьянъ-князь! Мнѣ какъ твоего сына не знати, Алексѣя, Бо:кьяго, свѣтъ, человѣка! Въ единой мы палаткѣ съ нимъ пребывали, Единую хлѣбъ-соль мы съ нимъ вкушали, Единую одежду мы съ нимъ носили, Единую одежду мы съ нимъ носили, Единую мы съ нимъ чару пойла распивали, Мы вмѣстѣ съ нимъ грамотѣ учились, Въ единой мы съ нимъ пустынѣ трудились!"

Не узналъ Алхуміенъ-князь – и посль такого отвъта – своего богоданнаго сына, не узнавъ – слугамъ-рабамъ, приказываетъ: "Выстройте кельню-богадъльню по правой рукъ гли крыдечка, на моихъ частенькихъ переходахъ, а для этого нищаго калъки!" Сказавъ это, зоветъ онъ идти за собою и самого "нищаго-калъку: "Ой ты есп, нищій-убогій, ты старецъ, кадика-переходецъ! Когда ты про моего сына знаешь, Алексъя, Божьяго, свътъ, человъка, гряди-же ты, убогій, вслъдъ за мною: велю я напопть тебя, накормити и Христа-ради келью построю!"...

Сявдуя за дальнийшими словами сказанія, слушатель видить св. Алексвя, человъка Божія, вступающимъ въ его новое жилище. Но слуги-рабы княжеские не только не исполнили въ точности приказания своего господина, назвавшаго ихъ "наивърнъйшими", но сдълали все на иной ладъ. Келья оказалась построевною не ..по правой рукъ гли крылечка", не на "частенькихъ (княжьихъ) переходахъ", а по лъвой рукъ. на смердици". Врагъ рода христіанскаго, діаволъ, "возненавиствоваль" и, по словамъ сказанія, захотвлъ "погубить терпъ-віе" смиреннаго подвижника. И вселилъ онъ въ сердца рабовъ отца его злобу лютую противъ "нищаго калъки". Явственно слышится эта злобя въ ихъ обращенномъ къ нему восклицанія: "Нищій-убогій, калька! Ступай вь новую кельню-богадёльню!" Но не побороть и діавольской ненависти великой души человъка Божія: "Лексьюшка у кельню вступаеть, Господни молитвы сотвористь, земные поклопы спокладаеть". А, между твмъ, Алхуміенъ-князь, оказавшій неввдомому пришельцу свое покровительство ради одного имени безъ въсти пропавшаго сына, не только не забываетъ о бъднякъ, но даже посылаетъ въ "новую кельню" яства-питія со своего стола княжескаго. Но и туть не дремлеть ненависть-злоба діавольская: "слуги-то его кушанья не доносять, сами они тое кушанье поядають: помоями блюда наливають да въ новую кельню приношають". Все выносить угодникъ Божій со смиреніемъ, принимаеть безропотно всякое поношение отъ рабовъ отца своего. Въ радость для него-каждое новое лишение. Ни на что не приносить онъ жалобы князю. Прославляеть онъ Отца Небеснаго, молится за княжескихъ слугъ, воспылавшихъ къ нему ненавистью. Такъ шли годы за годами, а человъкъ Божій продолжалъ нести безпримърный подвигъ. Открылъ своему святому угоднику Господь день и часъ его кончины. Пріобщился подвижникъ Святыхъ Таинъ, спросилъ у слугъ бумаги и черниль и "списау Лексьюшка, якъ родиуся, списау Лексьюшка-якъ обручнуся, списавъ-якъ и върно Богу молиуся, списавъ-якъ батюшка подъявиуся"...

Кончина великаго въ своемъ смирении кроткаго человіка Божія сопровождалась дивными знаменіями: сами собою зазвонили колокола церковные, сами собою распахнулись царскія двери во храмахь, сами-собою развернулись священныя книги, задымились кадила благоуханныя, затеплились предъ иконами свъчи поставныя. Узнали объ этихъ знаменияхъ духовныя власти; пошла по городу молвь великая: "Або хто святой народиуся, або хто святой явиуся, або гдв хто святой переставиуся?" Ходили священники по всему городу, искали-нигдъ не нашли "преставленнаго и святыхъ мощей проявленныхъ". По одному разносказу - собрался сонмъ властей духовныхъ въ соборную церковь, собравшись-всю ночь молился, просиль Господа открыть, что это за знамения творятся. Внялъ Господь молитвамъ рабовъ Своихъ: услышали они нъкій голосъ. "Явился гласъ имъ Святаго Духа: -Божьяго человъка тъло исходитъ! Ищите вы въ домъ въ Ефимьяновомъ!" Донесли объ этомъ царю, и вотъ- царь съ патріархомъ "свѣчи и кадила принимали", пошли по указанію Божьему. А отголосокъ городской молвы давно уже дошолъ и до бълокаменныхъ палать Алхуміена-князя. Изумился онъ, изумившись -- вспомнилъ про "кельню-богадъльню" (къ этому времени уже забытую имъ), гдъ призръвался нищій-убогій: ужъ не онъ ли это преставился, -- вспало на мысль князю.

Дальнъйшій пересказъ событій гораздо полнъе ведется во владимірскомъ спискъ сказанія; очевидно, у смоленскихъ сказателей память значительно ослабъла къ концу повъсти, пред-

ставляющейся въ ихъ передачъ съ этихъ поръ несравненно болье темной по смыслу и нъсколько запутанной по изложению. "Восходили (царь съ патріархомъ и ...со всёмъ съ просвёщеннымъ соборомъ") въ домъ къ князю Ефимьяну; нашли они забыдящую келью". Представившаяся взорамъ картина обманула ожиданія вошедшихъ: ...труждающій въ кельт переставился, въ руцёхъ онъ держитъ рукописание. Царь ко мощамъ доступался, святымъ мощамъ царь поклонился". Поклонившись, обратился онъ къ усопшему подвижнику съ возгласомъ: "Свътъ, вы, святыя отцы-мощи! Отдайте свое рукописание. явите мит свое похождение, а я есмь царь всему міру!" Но, несмотря на это, не разжалась охладъвшая-закостенъвшая рука почившаго человъка Божія, "царю рукописьмо не далося". Тогда приступилъ къ святому угоднику патріархъ. Преклонилъ святитель колѣна предъ почившимъ нишимъ-убогимъ, молитъ отдать ему рукопись: "Вы, свътъ, святыя мощи, святыя мощи проявленныя! Отверзайте святую намъ ручку, распростай свое рукописание! Яви чудеса всему міру! Какъ бы намъ васъ, свътовъ, знати, по имени бы васъ изрекати!" На этотъ разъ - "далось рукописьмо". Благоговъйно принялъ патріархъ бумагу изъ руки почившаго подвижника, -принявъ, читать сталъ. Оказалось, къ необычайному изумленію всвхъ предстоявшихъ, а къ наибольшему -- отца-князя, что призръвавшійся въ кельъ нищій-убогій быль не кто иной, какъ богоданный сынъ княжескій. "Порожденіе онъ князя Ефимьяна (Алхуміёна-по смоленскому разносказу), имя ему Алексвемъ, и матерь его Аглаида. Повелвлъ имъ его Господь спознати. возлюбленнаго своего чаду, Алексъя Божьяго, свёть, человѣка; сподобиль его имъ Господь въ домѣ видѣти"... Подошель къ подвижнику Ефимьянъ-князь, "святое лидо его воскрываеть, просіяла красота его (Алексвя, человвка Божія) яко отъ ангела". Умилился князь; умилившись-возглашаетъ: "Увы мнъ, сладчайшій мой чадо, Алексъй, Божій, свъть, человъче! Какое ты терпълъ терпъніе! Отъ рабъ своихъ ты укореніе! До вѣку мнѣ далъ скорбей мученіе! Горе мнѣ оскорбленному! Плачу я, вижу смерть твою! Чего ты мнё тогда не явился? Зачъмъ ты пришелъ въ градъ-не сказался? Построилъ я бы келью не такую, еще бы не въ этакомъ мъсть: въ своемъ въ княжескомъ подворьв, возль бы своей каменной палаты и возлё бы коморы жены твоей! Поилъ бы, кормиль бы я тебя своимъ бы кусомъ! Не далъ бы рабамъ тебя на поруганье!" Когда причиталъ такими словами князьотецъ предъ почившимъ сыномъ, провъдала обо всемъ случившемся мать-княгиня, - пришла она, стала просить-молить, что-

- 187 -

бы пропустили ее въ келью: "Дайте мнъ мъсто, человъцы! Дайте, православные христолюбцы, видъти сладчайшаго своero чаду!" Протолкнулась сквозь толпу умиленнаго народа княгиня, дошла до тъла почившаго, дошедши-возопила громкимъ голосомъ: "Увы мнъ, сладчайшій мой чадо, Алексъю, Божій, свътъ, человъче! Не люба пустынная твоя келья! Что-же мнъ тогда ты не явился? Зачъмъ пришелъ въ градъне сказался? Чаще бы я въ келью прихождала, сама бы я келью топила, призирала! Поила бы, кормила тебя своимъ кусомъ!" Только-что успъла промолвить это княгиня-мать, какъ вбъгаетъ въ келью "обручная княгиня" – жена Алексъя, человъка Божія, бъжитъ-сама плачетъ: "Свътъ ты мой, женихъ обрученный, святой ты мой князь возлюбленный, Алексъю, Божій человъче! Для чего ты живъ былъ-не сказался? Потай бы я въ келью прихождала, мы вмёстё бы съ тобой Богу молились, промежду насъ былъ-бы Святой Духъ!" Въ это время царь съ патріархомъ подняли святыя мощи, положили въ гробницу, понесли ихъ погребати". Въ смоленскомъ разносказъ приводится опущенная во всъхъ другихъ подробность. "Не успѣла княгиня (жена св. Алексѣя) проглаголить", -говорится тамъ, – "ее шоуковъ поясъ разоткауся, сы пра-вой руки перстень разышоуся: тогда въ гробницъ сположились, одной пеленой пеленились, одной доской накрывались, однимъ проводомъ провожались"... Такимъ образомъ, исполнилось предсказание человъка Божія, высказанное имъ при потайномъ прощании съ новобрачною. Далъе-опять все въ сказани идеть своимъ чередомъ, не расходясь по разносказамъ ни одной подробностью.

Погребеніе смиреннаго подвижника длилось трое сутокъ. "Несли ихъ (мощи) три дня и три ночи: нельзя ихъ приносити въ Божью церковь; много народу собиралось; провождали его князья и бояре, многіе православные христіане со ярыми со свѣчами".. Стеченіе народа было такъ велико, что, какъ ни пытался князь-отецъ пройти къ сыновнему гробу, не могъ. Чтобы раздвинуть толпу и очистить себѣ дорогу, велѣлъ Ефимьянъ-Алхуміёнъ своимъ рабамъ-слугамъ сыпать пригоршнями злато серебро во всѣ стороны. Но и это не помогло: никто не бросался за златомъ-серебромъ, всѣ тѣснились къ тѣлу человѣка Божія: "бѣгутъ къ Алексѣю на прощанье"... И вотъ, явилъ – "дивный во святыхъ Своихъ" – Господь, для прославленія угодника, чудо великое: "слънымъ давалъ Богъ прозрѣніе, глухимъ давалъ Богъ прослышанье, безумнымъ давалъ Богъ разумъ, болящимъ, скорбящимъ, исцѣленіе, всему міру было поможеніе". Сказаніе о полюбившемся народной Руси, приросшемъ къ ея сердцу, святомъ угодникъ кончается словами:

> "Объявилъ Алексъй святую свою славу Во всю святорусскую землю; Онъ былъ Богу, свътъ, угоденъ, Всему міру онъ доброхотенъ"...

Въ этомъ заключения высказалось глубокое умиление стихийной души народа-пахаря передъ родственнымъ ему по духу великимъ подвигомъ смирения, возложеннымъ на рамена кроткимъ человъкомъ Божіимъ.



### XVI.

### Сказъ о Благовъщении.

Со днемъ Благовъщенія Пресвятой Богородицъ, празднуемымъ 25 го марта, связано у русскаго народа не мало любопытныхъ для изслёдователя народной жизни повёрій и обычаевъ, уходящихъ своими цъпкими корнями въ съдую глубь былыхъ въковъ. Многія изъ этихъ суевърныхъ памятокъ старины возникли еще въ языческія времена и перенесены на христіанскій праздникъ совершенно случайно, въ силу преемственности. Такъ, напримъръ, нъкоторыя отличительныя черты древнеязыческихъ Живы, Лады, Фреи. Дъвы-Зори, Гольды и другихъ тождественныхъ съ ними по существу богинь слились съ христіанскими понятіями о Богоматери, Покровительницъ труждающихся и обремененныхъ, привившимися къ воспріимчивой народной душь. Сообразно съ этимъ, Пресвятая Дъва Марія является въ представленіи народнаго поснотворчества, то дарующею земль свъть бълаго дня и красную весну-со встми чудодъйными красотами послъдней, то повелительницею весеннихъ громовъ-съ животворящей силою ихъ, то подательницею урожаевъ, засъвающею поля дождемъ и свменами всякихъ злаковъ-плодоносящаго и цълебнаго былія. Она, по словамъ народныхъ сказаній, выводитъ-какъ древняя Дева-Зоря-на небо поутру ясное солнышко, изгоняя съ предъловъ земныхъ темь ночную. Она-же даетъ силу-мочь волшебную и веснь. Языческое сказание о "Плакунъ-травъ", славящейся, въ устахъ деревенскихъ въдуновъ, цълсбной силою, съ теченіемъ времени всецівло приросло къ народному представлению о пресвътломъ обликъ Богоматери. Въ пъко-

- 190 -

торыхъ мъстностяхъ это ръдкое "травяное быліе" такъ и зовется "Богородицыными слезками". Перемудрый царь "Голубиной Книги" въ такихъ, между прочимъ, знаменательныхъ словахъ говоритъ объ этой принимаемой то за одно, то за другое растеніе — травъ:

> "Плакунъ-трава—всѣмъ травамъ мати: Когда жидовья Христа роспяли, Святую кровь его пролили, Мать Пречистая Богородица По Інсусу Христу сильно плакала, По своемъ Сыну по возлюбленномъ, Ронила слезы пречистыя На матушку на сырую землю; Отъ тѣхъ отъ слезъ, отъ пречистыихъ, Зарождалася Плакунъ-трава. Потому Плакунъ-трава.—травамъ мати"...

Благовъщеньевъ день - послъдній позимній - предвесенній праздникъ-- свято чтится въ народъ, подготовляющемся къ нему своеобразными обычаями. Такъ, прежде всего слъдуетъ вспомнить о "двънадцати пятницахъ", упоминаемыхъ и въ языческомъ почитании богини Фреи. Эти "пятницы" стоятъ въ изустномъ дневникъ русскаго простолюдина передъ наболыними праздниками, особо чтимыми въ народъ. Изъ нихъ-"первая великая пятница", -- какъ гласитъ народный стихъ духовный, записанный въ Симбирской губерния, - приходится "на первой недълъ Поста Великаго; въ ту великую пятницу убилъ брать брата, Каннъ Авеля, убилъ его каменіемъ; кто эту пятницу станетъ поститься постомъ и молитвою, отъ напраснаго убійства сохраненъ будеть и помилованъ отъ Бога". Вторая великая пятница-"супротивъ Благовъщенья Бога нашего: въ тую великую пятницу воплотился самь Іисусъ Христосъ Святымъ Духомъ въ Мать Пресвятую Богородицу; кто эту станетъ пятницу поститься постомъ и молитвою, отъ нутренной скорби сохраненъ будетъ и помилованъ отъ Господа". Въ другихъ разносказахъ, подслушанныхъ народными бытописателями ΒЪ иныхъ мъстностяхъ, эта, "благовъщенская", пятница ("супротивъ Гавріилы Благувъстителя") охраняетъ справляющаго ее, по завѣту старыхъ людей, человъка "отъ скудности, отъ бъд-ности, отъ найвеликаго недостатку", а также-"отъ плотской похоти и дьявольскаго искушенія". Въ одномъ сказаніи прямо говорится, что исполняющій относительно нея благочестивый обычай предковъ "увидитъ имя свое написано у Господа нашего Інсуса Христа на престолъ въ животныхъ

- 191 -

книгахъ". Наособицу чтится "благовъщенская пятница" у раскольниковъ, относящихся къ чествованію ея со слъпымъ суевъріемъ. Она является, въ ихъ воображеніи, совершенно особымъ. одушевленнымъ и вдохновлённымъ чудотворной сплою, существомъ (св. Пятницею). Она— "гнъвается на непразднующихъ и съ великимъ на оныхъ угроженіемъ наступаетъ", по словамъ начетчиковъ. На нее не положено ни прясть бабамъ, ни топоромъ работать мужикамъ. "Кто не чтитъ благовъщенскую (благую) пятницу—у того всякое дъло будетъ пятиться!"—говорится и вообще въ народъ. Красные круги возлъ солнца, замъчаемые въ этотъ день, по мнъню деревенскихъ погодовъдовъ, несутъ благую для народа-пахаря въсть о предстоящемъ богатомъ урожаъ.

Въ канунъ Благовъщеньева дня (въ среду), суевърная деревня приготовляется ко встръчъ великаго праздника тъмъ, что сожигаетъ старыя, слежавшіяся за зиму, соломенныя постели, окуриваетъ дымомъ зимнюю одёжину, а мъстами — и весь домашній скарбъ свой, думая этимъ отогнать всякую нечисть, порожденную темными силами зимы-Мораны. Въ это время суевърный народный опытъ совътуетъ сожигать бъле болящихъ людей —для защиты отъ "лихого сглаза" и отъ "всяческаго чарованія".

Вечеромъ въ канунъ Благовъщеньева дня крестьяне-туляки-(завзятые огородники)-ходять въ погреба и подвалы. гдъ скрытно ото всъхъ чужихъ, кладутъ на землю капустный кочанъ-первый, снятый по осени съ огорода. Существуеть повърье, что, если, возвращаясь отъ благовъщенской объдни, повнимательные осмотрыть этоть кочань, то ("на счастливаго") можно найти въ немъ съмена. Если въ перемъшку съ этими послёдними засёять разсаду, то для выросшей изъ нея капусты не будетъ страшенъ никакой утренникъ-морозъ-ни весенній, ни осенній. Подъ Благовъщенье въ нъкоторыхъ мъстностяхъ, преимущественно-въ южныхъ губерніяхъ, перебираются молодожоны изъ теплой избы въ холодную клѣть горницу-"на лътнее положеніе", оставляя въ хатъ старыхъ стариковъ да малыхъ ребятъ. А старухамъ къ этому времени новая забота приспъваетъ – пережигать соль въ печи. Свъдущіе во всякихъ повърьяхъ люди говорять, что-если этой, "благовъщенской", солью, какъ и "страстной-четверговой", умвючи пользовать болящихъ-немощныхъ, то всякий недугъ какъ рукой сниметь. Мало того: посыпать этой солые тисто ржавое, спечь колобашки да крошить ихъ потомъ, по малости, въ мъсиво недомогающему скоту, такъ и то помощь немалая будетъ отъ этого. Все это хорошо знаютъ въ деревенской

глуши, отъ отцовъ-дѣдовъ хранять въ памяти, дѣтямъ-внучатамъ изъ усть въ уста передаютъ. И ходитъ сѣдое повѣрье по свѣтлорусскому простору, селами-деревнями, подъ окошками стучится, незвано-непрошено пороги хатъ обиваетъ по̀ходя, костылями своими подпираясь, до честныхъ людей пробираючись. И всюду, гдѣ людъ православный крѣпко-цѣпко за землю держится, —почетъ стародавнему повѣрью.

Переступаетъ черезъ порогъ временъ 25-е марта – день, встръчающій своею зорькой-зоряницею Весну-Красну; а народъ честной уже готовъ привътить его честь-честью, по праздничному, въ чистотъ всякой, по стародавнему обиходу древнерусскому.

"На Благовѣщенье и воронъ гнѣзда не завиваеть!", — гласитъ сѣдая старина. А ужъ если воронъ-птица чтить-празднуетъ этотъ день, то человѣку подобаетъ и подавно! Изстари заведено на Руси ничего не работать въ этотъ весенній праздникъ, да не только не работать, а и съ огнемъ не засиживаться. "Кто не чтитъ Благовѣщенья, съ огнемъ за работой сидитъ, — убъетъ у того въ это лѣто молоньей близкаго-родного!" — говорятъ на посельской Руси. — "Завьетъ на Благовѣщенье гнѣздо птица — ослабнутъ у нея крылья: ни летать, ни порхать ей, вѣкъ свой ходить по землѣ. То и человѣкъ: не будетъ ему, безбожному, ни въ чемъ спорины, что и птицѣ безъ крыльевъ!"

Придерживающіеся старины люди совѣтують печь мірскія, изъ общей муки благовѣщенскія просфоры и нести ихъ для освященія къ обѣднѣ ("вынимать за здравіе"). Принеся домой такую просфору, кладуть ее сначала подъ божницу, а послѣ—въ закромъ съ овсомъ, оставляя въ послѣднемъ до перваго ярового за̀сѣва. Сѣя ярови́ну, сѣятель беретъ съ собой просфору изъ закрома и носитъ во все время посѣва привязанною къ сѣялкѣ. Соблюденіемъ этого обычая думаютъ оградить нивы ото всякаго "полевого гнуса" (вредныхъ для хлѣбовъ насѣкомыхъ) и вообще заручиться благой надеждою на урожай. Если у кого въ хатѣ есть образъ "праздника", то ставятъ его на Благовѣщеньевъ день въ кадку съ яровымъ зерномъ, предназначающимся для посѣва, истово-богомольно приговаривая при этомъ:

> "Мать Божья! Гавріилъ-Архангелъ! Благовъстите, Благоволите, Насъ урожаемъ благословите: Овсомъ да рожью,

> > 193 ---

13

Ячменемъ, пшеницей И всякаго жита сторицей!"

Въ малорусскихъ губерніяхъ можно еще и теперь услышать въ народѣ сказаніе о томъ, какъ Богоматерь засѣваетъ всѣ нивы земныя съ небесной высоты. Гавріилъ-архангелъ водитъ, по словамъ этого сказанія, соху съ запряженнымъ въ нее бѣлымъ конемъ, а Мать Пресвятая Богородица разбрасываетъ изъ золотой кошницы всякое жито пригоршнями, а въ то-же самое время "устами безмолвными, сердцемъ глаголящимъ" молитъ Господа Силъ о ниспосланіи благословенія на будущій урожай.

Народныя поговорки-присловья утверждають, дополняя одна другое, что: "До Благовъщенья зимнимъ путемъ либо недълю не доъдешь, либо недълю переъдешь!", "Каково Благовъщенье таково и Свътло-Христово-Воскресенье!", "На Благовъщенье дождь—уродится рожь: густа да колосиста, да умолотиста!", "На Благовъщенье солнышко съ утра до вѐчера—объ яровыхъ тужить нечего: благая въсть—будетъ чего поъсть!" и т. д. Но примъты идутъ въ своихъ въщихъ предсказаніяхъ и нъсколько дальше: онъ говорять, что, если на Благовъщенье день красный, то весь годъ будетъ пожарный. Благовъщенскій дождикъ, кромъ изобилія ржи, предвъщаетъ и грибное лъто. Для рыболововъ онъ сулитъ спорый ходъ красной рыбы. Благовъщенскій утренникъ—тоже сулитъ какое-либо благополучіе въ хозяйствъ.

На богатой всякими преданіями старой Смоленщинь, о Благовъщеньи, "весну гукаютъ". Во всякомъ домъ пекутся поутру пироги. Послъ объда парни и дъвки берутъ каждый по куску, выбираютъ гдъ-нибудь на припёкъ мъстечко, большею частью у бани—на кострикъ или на бревнахъ, обращаются къ востоку, или на-полдень, (парни снимаютъ шапки) и молятся Богу; потомъ кто-нибудь запъваетъ: "Благослови, Боже, намъ весну гукати!"—и всъ собравшіеся на "гуканье" подхватываютъ голосистымъ звонкимъ хоромъ:

> "Ай лели-лели, гукати! Весна красная, теплое лѣтечко! Ай лели-лели, теплое лѣтечко! Малымъ дѣточкамъ вынеси весна, по яичечку! Ай лели..."

Послё этой — затягивающейся на довольно продолжительное время — пёсни всё садятся въ кружокъ: пьютъ пиво, а то и водку, ёдятъ пироги и начинаютъ пёть новыя, круговыя, пёсни. Вотъ, напримъръ, одна изъ такихъ пъсенъ, поющаяся, что называется, въ самую первую голову:

"Ужъ ты, ластовка, ты косатая, Ай лели-лели, ты косатая! Ты возьми ключи, лети на небо. Ай лели-лели, лети на небо! Ты запри зиму, отомкни лёто. Ай лели..."

Эту пъсню смъняетъ вторая не менъе красноръчиво говорящая сердцу молодыхъ пъвуновъ затъйливыхъ:

> "Виръ, виръ, колодезь стюденый!.. А што въ тебѣ воды нѣтъ? Ай лели... Кони воду выпили, Выпили, выпили, выпили. Копытомъ землю выбили, Выбили... Што въ тебѣ, Иванушка, жены нѣтъ? Жены нѣтъ... Была-бы голова, будетъ и жена И жена, и..."

За второй идетъ, звонкой трелью соловьиной-голосистою разливается, третья:

"Какъ у нашей у Машечки вышитъ рукавокъ... Богъ ей далъ, царь жулувалъ. А Ваничка сполюбилъ, свое личко украси́лъ, Взялъ душу-игрушу..." и т. д.

При пѣніи послѣдней цѣсни, по словамъ одного изъ мѣствыхъ собирателей словесной народной старины, парень выбираетъ дѣвушку и цѣлуется съ ней. Пѣсня эта поется столько разъ, сколько соберется на "гуканье" парней и дѣвушекъ. Чуть не до поздней ночи веселятся дѣвки съ ребятами на святъ-Благовѣщеньевъ день...

Съ незапамятныхъ поръ ведется на Руси добрый обычайвыпускать о Благовъщеньи птицъ изъ клътокъ на вольную волю. Онъ соблюдается повсемъстно: и по селамъ, и въ городахъ. Этимъ празднуется приходъ весенняго тепла, побъдившаго зимнюю стужу студёную, а одновременно какъ-бы приносится безкровная жертва малери-природъ. Въ городахъ къ этому дню нарочно ловятъ бъдные люди птичекъ и приносять на рынокъ цёлыми сотнями, выпуская ихъ за деньги, охотно даваемыя купцами и всякимъ прохожимъ людомъ, вспоминающимъ, при видё чирикающихъ пернатыхъ плённицъ, о завёщанномъ стариною обычаё. Впрочемъ, птицеловы и сами напоминаютъ всёмъ объ этомъ своими возгласами въ-родё: "Дайте выкупъ за птичекъ, — пташки Богу помолятся!" У деревенской дётворы есть цёлый рядъ особыхъ пѣсенокъ-"веснянокъ", пріуроченныхъ къ благовѣщенскому выпусканію птичекъ на волю. Вотъ одна изъ нихъ, записанная въ симбирскомъ Поволжьѣ:

> "Синички-сестрички, Тетки-чечотки, Краснозобые снёгирюшки, Щеглята-молодцы, Воры-воробы! Вы по волѣ полетайте, Вы на вольной ноживите, Къ намъ весну скорѣй ведите! За насъ Божью Мать молите! Синички-сестрички"... и т. д.

До вечерней зари твшатся на улиць ребята малые—старымъ старикамъ на утвшение. А все кругомъ такъ и дышетъ желанной близостью весны; благой въстью о ней такъ и разливается разымчивый теплый воздухъ,—словно и онъ вырвался на волю изъ леденящихъ оковъ зимней стужи.

Три вѣка тому назадъ, на Москвѣ, въ палатахъ государевыхъ справлялся-праздновался Благовѣшеньевъ день по особому торжественному обиходу-обряду. Въ канунъ великаго праздника изволилъ выходить государь ко всенощному бдёнію, а въ самый день его-къ объднъ, въ Верховый Благовъщенскій соборъ. За всенощною совершался патріархомъ особый "чинъ хлъболомленія". Этотъ чинъ состоялъ въ томъ, что, благословивъ "благодарные хлѣбы и вино", патріархъ раздроблялъ первые и подносиль цёлый хлёбь съ чашею вина государю: затёмъостальное раздавалось боярамъ, дётимъ боярскимъ, служилымъ людямъ и всему предстоявшему во храми народу. Въ царицыны палаты посылались патріархомъ особые ломти ("укруги") хлёба и кубки съ виномъ; то-же-и всему семейству государеву. Это патріаршее порученіе исполняль который-нибудь изъ ближайшихъ бояръ со стольниками-но нарочитому указу. На самое Благовъщение вънценосный богомолецъ, въ большомъ наряде царскомъ, окруженный сонмомъ бояръ въ золотыхъ ферезеяхъ, стоялъ объдню: а затъмъ воз-

- 196 -

вращался въ палаты свои. Здёсь, "въ покоевыхъ хоромахъ" (въ "Комнатъ" и "Передней"), происходило, по его государеву изволенію, кормленіе нищей братіи, собиравшейся кромъ того на Аптекарскомъ дворѣ—подъ надзоромъ дьяка Тайнаго Приказа. Кромъ рыбныхъ и мучныхъ яствъ, нищимъ раздавались отъ щедротъ царскихъ—деньги. Убогіе гости расходились съ благовъщенской трапезы по стогнамъ Вълокаменной, повсюду разнося благую въсть о благочестіи и щедротахъ государевыхъ.



#### XVII.

## Апръль-пролътній мъсяцъ.

Марть позимье кончаеть, —апрълю, пролътнему мъсяцу. путь-дорожку кажетъ. Апръль весну починаетъ необлыжную; въ апрълъ, по народному слову, земля пръетъ. Недаромъ модвится, что "апръль всъхъ напоитъ", что "мартъ-пивомъ. апрѣль-водою славится". Идетъ весна къ апрѣлю еще съ самаго Алексъя-человъка Божія, идетъ да зиму со-свъту бълаго сживаетъ! А какъ перешагнетъ она-красная краса-черезъ порогъ позимняго мартъ-мѣсяца, да поравняется съ Марьями Египетскими (1-мъ апръля), -такъ и зимъ, съдой лиходъйкъ, карачунъ пришелъ! Оттого-то и слыветъ въ народъ св. преподобная Марія Египетская за "Марью-зажги-снъга" да за "Марью-заиграй-овражки". Но русскій мужикъ простъ-простъ, а самъ всетаки не въритъ ни первой ласточкъ, ни первому апръля. "Апръль сипить да дуетъ, баов тепло сулить, а мужикъ глядить: что-то еще будеть!"-говорить посельщина-деревеньщина. "Априль обманеть – подъ май подведетъ!"-приговариваетъ она, памятуючи, что май -самый тяжелый въ году мъсяцъ. Но есть и болъе довърчивый народъ на Руси: "Дождались полой водицы, ай да батюшка апрель!"---не нарадуется, не натешится онъ, по заваленкамъ сидючи да на апръльскомъ солнопекъ пригръваючись. Что такому легковърному мужику-рубахи до воркотни стариковъ, семь разъ мъряющихъ да одинъ отръзающихъ,-пустъ ихъ тамъ твердять-повторяють свои поговорки, въ-родъ: "Не ломай печи, еще апръль на дворъ!", или-, Ни въ мартъ воды, ни въ апрълъ травы!" Играють полой водою овражки, горятъ-таютъ снъга. стало быть, весна на дворъ, стало при-

- 198 -

шла она "съ милостью, съ великою радостью", съ надеждами на будущій урожай, —думаеть надіющійся на весну людъ. Не привыкать ему къ "пустымъ щамъ", съ которыми приходитъ на свътлорусскій великій просторъ пербый день пролътняго мъсяца.

Въ стародавніе годы звался на Великой Руси апръль-мъсяцъ "пролѣтникомъ", на Малой Руси слылъ онъ – какъ и у поляковъ —за "квѣтень" ("цвѣтенемъ" прозывался также и май по другимъ славянскимъ мѣстамъ); чехи со своими сородичамисосѣдями, словаками, величали апръль "дубенемъ", сербы— "налѣтнимъ", кроаты— "джюджревчакомъ" (отъ Юрьева дня); у иллирійцевъ звался онъ "травянымъ". Древняя Русь встрѣчала апръль вторымъ въ году изъ двѣнадцати братьевъ-мъсяцевъ; затѣмъ, при сентябрьскомъ новолѣтіи, сталъ онъ приходиться восьмымъ по счету, а съ 1700 года пришлось ему быть четвертымъ. На этомъ-самомъ мѣстѣ остается онъ и до нашихъ дней.

Апръльский Марьинъ день (1-е число) повсемъстно, а не на одной только Руси, слыветь днемъ всяческаго обмана: походя, съ шутками да прибаутками, лжетъ объ эту пору чутьли не весь міръ, населенный живыми людьми. И ведется этотъ привившійся пъ жизни обычай сь незапамятныхъ льтъ. "Перваго апръля не солгать, такъ когда-же и время для этого потомъ выберешь!", "На Марью-заиграй-овражки и глупая баба умнаго мужика на пустыхъ щахъ проведеть и выведетъ!", "Врать-то, братъ, ври, да оглядывайся: нынче не первое апръля!<sup>4</sup>-говорять въ народъ. "Не обманеть и Марья Тита, что завтра молотить позовуть, по гумнамъ на Поликарпа (2-го апръля) одно вороньё каркаеть!", "Ворона каркала-каркала да Поликарповъ день мужику и накаркала!" — приговариваютъ подсмфивающіеся надъ своими недохватками недостачами деревенскіе краснословы. По старинной примътъ, если съ Марьи на Поликарповъ день разольется полая вода, надо ждать большихъ травъ да покоса ранняго по веснъ. Наблюденія старожидовъ-погодовъдовъ совътуютъ хозяевамъ придерживаться въ своихъ разсчетахъ этой примъты: оправдывается она, по ихъ словамъ, на дълъ сплошь-да-рядомъ.

Съ третьимъ днемъ апръля, пролътняго мъсяца, связана въ народной Руси примъта промышляющаго рыбнымъ ловомъ трудового люда. "Не пройдетъ на Никиту-исповъдника ледъ —весь весенній ловъ на нътъ сойдетъ!"—замъчаютъ они. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ, — преимущественно по рыбнымъ съвернымъ ръкамъ, — пріурочиваютъ къ этому дню рыбаки угощенье "дъдушки-Водяного". Минутъ сутки, смотритъ деревня, а на дворъ ужъ "пришелъ Өедулъ (5-е апръля, день памяти мученика Өеодула), теплый вътеръ подулъ!" Домовитыя бабы-хозяйки твердо памятуютъ, что "на Өедула растворяютъ оконницу", и до этого дня ни за что не выставляютъ въ избъ рамы. "Раньше Өедула окна настежъ- весеннему теплу дорогу застишь!", "До Өедула дуетъ сиверокъ (холодный съверный вътеръ), съ Өедула теплынью тянетъ!" — говорятъ онъ. Повърье деревенское заставляетъ и циркуновъ-сверчковъ прилетать на огороды вмъстъ съ первыми весенними теплыми вътрами. "Пришелъ Өедулъ, теплый вътеръ подулъ, окна отворилъ-избу безъ дровъ натопилъ; сверчокъ-цокъ-цокъ, съ огорода подъ шестокъ!" — гласитъ объ этомъ волжскій прибаутокъ. "Съ Өедулова дня и стряпать бабъ веселье: сверчокъ подъ шесткомъ ей пъсню поетъ!" — вторитъ ему другой, подслушанный въ тъхъ-же мъстахъ великорусскаго краснаго говора.

Со слъдующимъ днемъ посвященнымъ, памяти преподобнаго Евтихія и мученика Іереміи, объединяются у дотошныхъ сельскихъ погодовъдовъ двъ сговорившіяся одна съ другой примъты: "На Евтихія день тихій—къ урожаю раннихъ яровыхъ!" говоритъ одна мужику-хлъборобу; "Ерема-прольтній ярится, вътромъ грозится, — хоть не съй рано яровины, съмянъ не соберешь!"— утверждаетъ другая. "На Акулину (7-го апръля) дождь—хороша будетъ калина, коли плоха яровина!" — приговариваютъ пересмъшники, охочіе до всякаго мъткаго словца.

8-е апрѣля—Родивоновъ день (память апостола Иродіона). Туляки, посадившіе—по ихъ-же, тульскому, старинному сказу —блоху на цѣпь, разсказывають, что въ этотъ день встрѣчается солнце красное съ яснымъ мѣсяцемъ. Встрѣча—встрѣчѣ рознь: бываетъ и къ добру, и къ худу! Свѣтелъ Родивоновъ день—добрая встрѣча, пасмуренъ-туманенъ—худая. Въ первомъ случаѣ ждутъ туляки хорошаго лѣта, въ послѣднемъ —недобраго. По народной поговоркѣ, ходящей и не вокругъ одной Тулы, а и по многимъ другимъ мѣстамъ: "Горденекъ ясный мѣсяцъ, и красному солнышку не уступитъ: задоренъ рогатый пастухъ—все звѣздное стадо перессоритъ!"

Черезъ сутки послѣ Родивонова дня съ его повѣрьями встрѣчаются новыя—терентьевскія (10-го апрѣля—память мученика Терентія): зорко слѣдятъ старики поутру за восходомъ солнечнымъ,—если взойдетъ красное въ туманной дымкѣ—быть хлѣбородному году, а если выкатится изъ-за горъ-горы что на ладони—придется перепахивать озимое поле да засѣвать яровиной. За Терентьями—Антипы идутъ къ народу-пахарю; зовутся они "водополами". Къ этому дню пріурочивается во всей средней полосѣ Россіи ожиданіе вскрытія рѣкъ, разлива полой воды. Если запоздаетъ вода выйти изъ береговъ – нельзя. говорятъ старики со старухами, ручаться за хорошій урожай. "Антипы—водополы, подставляй полы: жита сыпать некуда будетъ!", "Антипъ безъ воды—закрома безъ зерна!", "По Антиповой водъ о хлъбушкъ гадай!" – говорятъ въ посельской Руси, питающейся отъ щедротъ земли-кормилицы.

"Антипъ воду льетъ на поймы, Василій земль пару поддаетъ!"—переходить простонародная мудрость къ слъдующему апръльскому дню, посвященному памяти св. Василія-исповъдника, епископа Парійскаго. "На Василья Парейскаго весна землю паритъ!", "Запарилъ землю Василій—выверни оглобли, закинь сани на повъть!", "На Василья и земля запарится, какъ старуха въ банъ!"—приговариваетъ деревня. По примътъ охотниковъ, въ этотъ день вылъзаетъ медвъдь—лъсной воевода—изъ своей берлоги, вылъзаетъ—въ кусты идетъ. "Заяцъ, заяцъ, выскочи изъ куста, дай мъсто Михайлъ Иванычу Таптыгину!"—можно по лъснымъ мъстамъ услышать отъ деревенской дътворы поговорку.

Успѣютъ перешагнуть черезъ порогъ всего однѣ сутки, а у охотника—новая примъта: 14-го (въ Мартыновъ день) переселяются лисички-сестрички изъ старыхъ норъ въ новыя. Нападаетъ послѣ этого, по увъренію старыхъ стрѣльцовъ-ловцовъ, на лису куриная слѣпота: три дня, три ночи не видитъ хитрый звѣрь ни темноты, ни свѣта Божьяго, – сидитъ на новомъ гнѣздовищѣ да дремлетъ, покуда ему ворона не станетъ клевать головы. На это повѣрье краснобаевъ-охотниковъ, обыкновенно, отзываются словами: "Не любо не слушай, а врать не мѣшай!" Недаромъ славятся охотники тѣмъ, что не только птицу-звѣря бьютъ, а и всякія небылицы плетутъ,— такъ почему же измѣнять имъ своему излюбленному, обычаю для весенняго-пролѣтняго Мартынова дня...

Мартыновъ день зовется во многихъ мъстностяхъ "вороньимъ праздникомъ". По старинному преданію, на него каждый старый воронъ отпускаетъ своихъ годовалыхъ воронять на отдѣльное гнъздо—"на особое житье". Воронъ—птица въщая, и не только въщая, а и зловъщая. Живетъ воронъ-птица, по народному повърью, до трехсотъ лѣтъ. Простодушная мудрость, выразившаяся въ пословицахъ, присловьяхъ и другихъ крылатыхъ словахъ, относится къ нему далеко не доброжелательно "Всякому-бъ ворону каркать на свою голову!"—говорятъ старые люди, свъдомые во всякомъ добръ и худъ. "Старый воронъ мимо не каркнетъ!" добавляютъ они. Народное суевърје замъчаетъ, что на церкви воронъ каркаетъ къ покойнику на селъ, на избъ къ покойнику во дворъ. Даже, если

-201 -

пролетитъ черезъ какой дворъ эта черная зловѣщая птица, не быть тамъ добру. Въ глазахъ народа, населившаго окружающую природу живыми призраками своего суевѣрнаго воображенія, воронъ является олицетвореніемъ всего недобраго-злого. "Налетѣли черны вороны!" — говорятъ про обуявшія человѣка бѣды-напасти. "Ты не воронъ! Что каркаешь — бѣду накликаешь?!" — приговариваютъ порою въ народѣ. "Воронъ во̀рону глазъ не выклюетъ!" — замѣчаютъ о дружной-согласной жизни злыхъ людей.

Сродни ворону здовъщему ворона, да не того разбора эта птица. Если она и каркаетъ, то вся бъда отъ этого, по народному представлению, не пойдеть дальше ненастной погоды. "Воронъ каркаетъ къ несчастью, ворона-къ ненастью!" говорять на Руси. "Воронъ- волшебникъ, ворона-карга!"отзывается объ этой птицъ вороньяго рода народное слово. Вороной въ переносномъ смыслъ слова зовутъ каждаго нерасторопнаго человъка. Это-тоже, что рохля, разиня, зъвака. "Проворонить" — значитъ: прозъвать, пропустить мимо рукъ. "Ну, началь нашь Ивань воронь считать!"-говорять о недальновидныхъ людяхъ; "Мътилъ въ ворону, а попалъ въ корову!"-приговариваютъ о нихъ-же. Какъ относится народная Русь къ свойствамъ вороны, видно, напримъръ, изъ такихъ поговорокъ, какъ: "Пугана ворона и куста боится!", "Ворона— совѣ не оборона!", "Воронѣ соколомъ не бывать!", "Наряди ворону въ павлиньи перья, все каргой останется!", "Ворона прямо летаетъ, да все безъ толку!", "Гдъ воронъ ни летать, а все навозъ клевать!", "Одна ворона и за море летала, а все той-же каргой вернулась?", "Не живать воронъ въ высокихъ хоромахъ!", "На что воро́нъ большіе разговоры, знаетъ она одно свое кра!" и т. д. О воронахъ у деревенскихъ, умудренныхъ опытомъ, погодовъдовъ существуетъ рядъ особыхъ примътъ. Если каркаетъ воронья стая лътомъ – быть дождю, зимой-морозу. Играть примутся на-лету вороны-каргижди вёдра. Въдуны-знахари предсказывають по "воронограю" (крику вороновъ и воронъ) не только погоду, но даже и судьбу человѣческую.

Пересѣкаетъ святъ-Пудовъ день (15-е число, память св. апостола Пуда) пополамъ апрѣль мѣсяцъ. Съ этимъ днемъ связаны немалыя заботы у пчеловодовъ. Опытъ давнихъ лѣтъ совѣтуетъ имъ осматривать амщеники, прислушиваться: начала-ли гудѣть пчела—Божья работница— въ ульяхъ. На югъ въ обычаѣ выставлять въ это время пчелъ изъ зимнихъ помѣщеній на вольный воздухъ. "На день святого Пуда вынимай пчелъ изъподъ спуда!" – говорить объ этомъ мѣстное народное слово. За святымъ Пудомъ идетъ-торопится на свътлорусскій просторъ "Ирина-разрой-берега" (16-е апръля). Въ Московской и Ярославской губерніяхъ существуетъ у огородниковъ обычай –засъвать въ этотъ день въ особыхъ ящикахъ-срубахъ капустную разсаду. На съверъ-же это пріурочиваютъ къ 5-му мая, ко дню "Ирины-разсадницы", –когда по другимъ, болѣе мягкимъ погодою, мъстамъ уже высаживаютъ разсаду на грядки. Сибирскіе старожилы издавна привыкли ждать къ апръльскому Иринину дню полнаго вскрытія Иртышъ-ръки.

17-го апръля, на вешній день Зосимы, соловецкаго чудотворца, поются по сельскимъ храмамъ Божіимъ молебны соловецкимъ угодникамъ Зосимъ и Савватію (см. главу "Пчела-Божья работница"): пчеляки собираются выставлять пчелъ, принимаясь за это дёло не иначе какъ съ благословенія святыхъ покровителей "Божьей птахи", составляющей все богатство пчеловода. За Зосимою чествуется, по православному мъсяцеслову, память святого Ивана Новаго. Въ этотъ день положено у огородниковъ засъвать морковь со свеклою, -что и дълается съ соблюденіемъ особыхъ обычаевъ. Съмена смачиваются въ родниковой водъ рано поутру. Съдая старина завъщала опускать при этомъ въ родникъ мъдныя деньги. чъмъ предполагается обезпечить хорошій урожай овощей. По другому повърью, предпочитается смачивать съмена въ обыкновенной рачной вода на трехъ утреннихъ зорькахъ. И то, и другое повърья совътують огородникамъ--ири выполнени этого-соблюдать величайшую предосторожность: никто изъ постороннихъ не долженъ видъть, что дълаютъ съятели. "Чужой глазъ – что лихой ворогъ Завистливъ", – гласитъ свдая простонародная мудрость, -, а зависть -- что твоя ржавчина: весь урожай поъдомъ съъстъ!"

Девятнадцатый апръльскій день приводять на Святую Русь преподобные Трифонъ съ Никифоромъ. Помолясь имъ передъ божницею, хаживали встарину домовитыя бабы-хозяйки съ концомъ "обътнаго" холста въ поле. Здъсь — каждая на своей загонной межъ – останавливались онъ, истово били земные поклоны во всъ стороны свъта бълаго и затъмъ, обратясь лицомъ къ восходу солнечному, выкликали: "Матушка-весна, вотъ тебъ новая новинка!" Послъ этого принесенный холстъ разстилался на межникъ, причемъ туть-же клался кусокъ пирога. По старинному повърью, весна брала себъ это приношеніе и, въ благодарность, отдаривала чествовавшихъ ее богатымъ урожаемъ льна-конопли — на новые холсты.

Ударятъ бабы челомъ веснъ, поклонятся, бывало, ей холстиною, а на другой день (20-го апръля) происходило-по завъту старины стародавней — "окликаніе родителей". Мало-помалу выводится теперь этоть глубоко трогательный обычай, но еще въ 30-хъ – 40-хъ годахъ онъ соблюдался почти повсемъстно въ памятующей дъдовские завъты деревенской глуши. Чуть загоралась утренняя зорька, шли всъ бабы пожилыя да старухи старыя на кладбище — каждая на могилу своихъ родственниковъ и начинали причитать вопить истошнымъ голосомъ.

У Сахарова, въ собранныхъ имъ драгоценныхъ памятникахъ родной старины, сохранились два причитанія. "Родненькіе наши батюшки!"-начинается одно изъ нихъ: "Не надсажайте своего сердца ретиваго, не рудите своего лица бълаго, не смежите очей горючей слезой! Али вамъ, родненькимъ, не стало хлъба-соли, не достало цвътна платья? Али вамъ, родвенькимъ, встосковалося по отцу съ матерьей, по милымъ дътушкамъ, по ласковымъ невъстушкамъ? И вы, наши родненькие, встаньте-пробудитесь, поглядите на насъ, на своихъ дътушекъ, какъ мы горе мычемъ на семъ бъломъ свътъ. Безъ васъ-то, наши родненькіе, опустѣлъ высокъ теремъ, заглохъ широкъ дворъ; безъ васъ-то, родимые, не цвѣтно цвѣтутъ въ широкомъ полъ цвъты лазоревы. не красно растуть дубы въ дубровушкахъ. Ужъ вы, наши родненькіе, выгляньте на насъ, сиротъ, изъ своихъ домковъ, да потъщьте словомъ ласковымъ!" Плакали-надрывались тонкіе женскіе голоса, плакало-обливалось кровью сердце каждой изъ причитавшихъ. И не диво, что слышало это рыдающее сердце откликавшіеся изъ могилы голоса своихъ "родненькихъ", —а если даже и не слышало, то чуять — чуяло.

Другое, записанное собирателемъ "Сказаній русскаго народа", причитаніе еще болѣе трогательно. "Родимые наши батюшки и матушки", — разносилось оно по нивѣ смерти, припадаючи къ могилушкамъ: "Чѣмъ-то мы васъ, родимыхъ, прогнѣвали, что нѣтъ отъ васъ ни привѣту, ни радости, ни тоя прилуки родительской? Ужъ ты, солнце, солнце ясное! Ты взойди, взойди, со полуночи, ты освѣти свѣтомъ радостнымъ всѣ могилушки, чтобы нашимъ покойничкамъ не во тьмѣ сидѣть, не съ бѣдой горевать, не съ тоской вѣковать! Ужъ ты, мѣсяцъ, мѣсяцъ ясный! Ты взойди, взойди со вечера, ты освѣти свѣтомъ радостнымъ всѣ могилушки, чтобы нашимъ покойничкамъ не крушить во тьмѣ. своего сердца ретиваго, не скорбѣть во тьмѣ по свѣту бѣлому, не проливать во тьмѣ горючихъ слезъ по милымъ дѣтушкамъ! Ужъ ты, вѣтеръ, вѣтеръ буйный! Ты возвѣй, возвѣй со полуночи, ты принеси вѣсть радостну нашимъ покойничкамъ, что по нихъ-ли всѣ тушки съ гореваньица надсадилися..." Замирали щемящія душу слова, и—какъ-бы въ отвътъ на нихъ—лило на сырую грудь земли золотыя волны животворныхъ лучей солнце ясное, обвъвалъ могилушки теплый весенній вътеръ. Добрая матьприрода словно вторила простому и любвеобильному, какъ сама она, человъческому сердцу.

На другія сутки послъ окликанія родителей, въ день св. мученика Прокула, въ старые годы было по многимъ мъстамъ въ обычав проклинать нечистую силу, заковывающую тепло въ ледяныя оковы и опутывающую свътъ солнечный тьмою-сумракомъ. Проклятіе выкликали старухи, выходя за деревенскую околицу и становясь лицомъ къ западу. Существоваль особый обрядь этого проклятія, подробности котораго такъ и затерялись-затонули, исчезнувъ на въки въчные. въ волнахъ бездоннаго моря народнаго. Преданіе, переходившее изъ устъ въ уста, гласило, что соблюдениемъ этого обычая ограждался деревенскій-посельскій людь на всю весну и на цѣтое лъто отъ всякихъ ухищреній злой нечисти, а наособицу охранялся этимъ крестьянский скотъ на полножномъ весеннемъ корму. 22-го апръля, когда-въ числъ другихъ угодниковъ-чествуется память святого апостола Луки, сельскохозяйственный опыть совътуеть высаживать на грядки лукъ. "Кто встъ лукъ, того Вогъ избавитъ отъ въчныхъ мукъ!" - говорятъ при этомъ старые люди. "Лукъ помогаетъ отъ семи недугъ!"-приговариваютъ они. По народному, отзывающемуся стародавнимъ происхожденіемъ, присловью. "Лукъ-татаринъ: какъ снъгъ сошелъ, такъ и онъ тутъ!" Здъсь, въроятно, память подсказываеть народу-краснослову о весеннихъ набъгахъ на русскія порубежныя мъста крымскихъ и ногайскихъ татаръ, дъйствительно появлявшихся со стороны степи чуть не каждый годъ вмъстъ съ первой травою. Отъ этихъ хищническихъ набъговъ и оберегали родную землю запорожскіе конные караулы, ставившіеся по всему русскому рубежу.

За днемъ св. апостола Луки—день, посвященный памяти великомученика Георгія-Побѣдоносца (23-е апрѣля)— "Егорій (Юрій-теплый) весенній"—идетъ на Святую Русь православную. Какъ и о зимнемъ Юрьевѣ днѣ ("холодномъ", приходящемся на 26-е ноября), ходитъ о немъ, что на подорожный посохъ—опираяся на память старыхъ людей, многое-множество сказаній, повѣрій и поговорокъ, неразрывными узами связанныхъ съ бытомъ русскаго пахаря (см. главы XXI и XLIX). Придетъ Егорій съ тепломъ, выгонитъ въ поле коровъ, отбудетъ свой чередъ на Руси; а за нимъ слѣдомъ, по крылатому слову народному, "Савва (Стратилатъ) на Савву (Пе-

-205 ---

черскаго) глядитъ – тяжелому май-мъсяцу послъднее жито изъ закрома выгребать велитъ". Завзятые деревенские краснобаи, за словомъ въ карманъ не лазящіе, сыплятъ въ этотъ день направо и налъво поговорками - прибаутками, въ-родъ: "Про нашего Савву распустили славу, не пьетъ-де, не ъстъ, а зерномъ мышей кормитъ!", "Богать Савва, знай-по-міру ходитъ да подъ окнами славитъ!", "Всего у меня вдоволь, чего хочешь-того и просишь!-А дай-ка, брать, хлъбца! Ну, хлъбъто давно весь вышелъ, поди-возьми у Савки въ лавкъ!" и т. д. Съ днемъ, посвященнымъ Православной Церковью памяти св. апостола и евангелиста Марка (25-мъ апръля), связана особая сельскохозяйственная примъта. Если въ этотъ день утромъ, на восходъ солнечномъ, летятъ птичьи стаи на коноплянники, то слёдуетъ, по увъренію опытныхъ хозяевъ, ожидать завиднаго урожая конопли. Увидавь эту добрую примъту, встарину, обыкновенно, разсыпали по задворкамъ нъсколько горстей коноплянаго съмени-на угощение залетной птицѣ. Было въ обычаѣ въ нѣкоторыхъ мѣстнэстяхъ ходить въ этотъ день довить тенетами чижей. Въ Тулъ, придерживающейся и до сихъ поръ многихъ забытыхъ по другимъ городамъ обычаевъ, еще въ сороковыхъ годахъ хаживали на эту охоту-забаву чуть-ли не всѣ старики, располагавшие свободнымъ временемъ.

28-е апръля (память св. апостоловъ Іасона и Сосипатра)день, страшный для бълыхъ березонекъ: во многихъ мъстахъ принято въ это время пробуравливать ихъ до самой сердцевины и нацёживать въ кувшины бъгущій изъ нихъ сладковатый на вкусъ, расположенный къ быстрому броженію весенній сокъ-"березовицу". Не мало гибнетъ кудрявыхъ красавицъ льсного царства изъ-за легкой добычи этого напитка, до котораго лакомъ деревенский людъ. "Березовицы на грошъ. а лъсу на рубль изведешь!" - замъчаетъ объ этомъ слово съдовласой народной мудрости. "Пьяную березовицу навеселяють хмѣлемъ!" — словно отвѣчаетъ ей легкомысленная молодежь. Деревенскія лекарки-знахарки собирають березовый сокъ и не для лакомства-питья, а на пользу болящему люду. Болве всего онв пользують этимъ весеннимъ снадобьемъ страждущихъ-маящихся неотвязной лихорадкою. Но передъ этимъ необходимо, по увъренію ихъ, или выкупать больного въ дождевой водъ, или-еще того лучше-натереть мартовскимъ (собраннымъ въ позимнемъ мъсяцъ) снъгомъ, если гдъ-нибудь съумъли его сберечь-сохранить. Солнечный день 28-го апрыя служить вырнымъ предзнаменованиемъ того, что "сестры-лихоманки отпустять болящаго". Если-же въ этоть день

-206 -

идеть либо снъгъ, либо дождикъ, или развъситъ надъ землею свои сърые полога мглистый туманъ, то свъдущіе въ "лъчобъ" люди не совътуютъ пользовать больного по только-что указанному способу знахарокъ. Послъднія-же, въ такомъ неблагопріятномъ для ихъ работы случав, находять себъ другое дъло. Берутъ онъ "обътныя ладанки", выходять съ ними на перекрестное распутье дорогъ и ждутъ-поджидаютъ тамъ: не повъетъ-ли попутный теплый вътеръ со полудня. Этотъ вътеръ, въ ихъ представленіи, тоже является цълебнымъ. Какъ тольконачинаетъ тянуть южнымъ вътеркомъ, выставляютъ онъ ему навстръчу свои ладанки и особыми нашептами загоняютъ въ нихъ вътеръ, чтобы послъ— положивъ ладанку на одержимаго болъстью излъчить его этимъ ниспосланнымъ изъ-за теплыхъ морей снадобъемъ.

29-е апръл-день девяти мучениковъ считался въ старые годы тоже днемъ цъленій. "Девять святыхъ мучениковъ, Өеогнидъ, Руфъ, Антипатръ, Өеостихъ, Артемъ, Магнъ, Өеодотъ, Өавмасій и Филимонъ," причитали-нашептывали въдуны-книгочеи надъ болящимъ: "исцълите раба Божія (имя рекъ) отъ девяти недугъ, отъ девяти напастей: чтобы его не ломало, не томило, не жгло, не знобило, не трясло, не вязало, не слъпило, съ ногъ не валило и въ Мать-Сырую-Землю не сводило. Слово мое кръпко-кръпче желъза! Ржа ъстъ желъзо, а мое слово и ржа не ъстъ. Заперто мое слово на семьдесятъ семь замковъ, замки запечатаны, ключи въ окіянъ-море брошены, Китъ-рыбой проглочены. Аминь." Этотъ заговоръ, произнесенный въ урочное время, оказывалъ, по мнънію суевърныхъ людей, неминуемое облегченіе больному; но только, добавляли они, и сказать-то наговорное слово надо нѐспроста, а "умъючи"...

Послъдній день апръля пролътняго мъсяца отмъченъ въ народной Руси наособицу. Если вечеромъ съ этого дня на 1-е мая вспыхнетъ глубь небесная алмаэной розсыпью звъздной, да потянетъ на Святую Русь полуденнымъ-теплымъ вътромъ, то по примътъ подмосковной должно ожидать не только богатаго грозами и тепломъ лъта, но и хорошаго урожая. Въ другихъ мъстахъ между прочимъ, въ Рязанской губерніи ведется обычай наблюдать въ этотъ день поутру за восходомъ солнечнымъ. Взойдетъ солнышко изъ-за горъ-горы на чистомъ, безоблачномъ небъ, бытъ и всему лъту ведреному; выглянетъ красное на бълый свътъ сквозь облака зальютъ лътолътенское дожди-съногной. Существуетъ въ Тульской губерніи повърье, что 30-го апръля нельзя выъзжать въ путь-дорогу, не умывшись водою, натаенной изъ мартовскаго снъта, ко-

- 207 -

торому, какъ видно, и не въ одномъ только этомъ случав придается цълебная сила. Начинають бродить по чужой сторонь,-гласить это повърье,-всякія лихія весеннія больсти; не обережешься отъ нихъ мартовскимъ снъгомъ, такъ изведуть тебя въ конецъ! Сидять онъ всю зиму-зимскую въ снъговыхъ горахъ; вмъстъ съ первою вешней оттепелью положено имъ выходить на-люди. Пригръваетъ назябшуюся въ зимніе холода землю красно-солнышко; таетъ-горить быльпушистый снъгъ; а онъ-проклятое племя-разбъгаются во всѣ стороны міра Божьяго: гдѣ завидять подходячаго человъка-сейчасъ и шасть къ нему! Одна всего и есть обережь отъ нихъ-мартовский снъгъ: боятся лихія больсти его, какъ соль-воды, какъ воскъ-огня... Канунъ тяжелаго май мъсяца съ давнихъ поръ слыветъ-живетъ въ народной Руси днемъ послъднихъ весеннихъ свадебъ. "Въ мав жениться – въкъ свой маяться!" Всёмъ это вёдомо, всёми добрыми людьми знаемо! Встарину считалось даже за тяжкую обиду свататься въ маѣ, а еще зазорнѣе-справлять въ этомъ неурочномъ мѣсяцъ раньше налаженную-сговоренную свадьбу. Держатся и посейчасъ этого стараго обычая по многимъ мвстамъ.

Въ народномъ "Мѣсяцесловѣ", распѣваемомъ каликамиперехожими, питающимися Христовымъ именемъ да пѣснямистихами духовными, воспѣтъ каждый день апрѣль-мѣсяца. "Всю землю цвѣты апрѣль одѣваетъ, весь соборъ людскій въ радость призываетъ, листвіемъ древо зеле́нымъ вѣнчаетъ," —начинается этотъ стихъ. Затѣмъ, поименно перечисляются всѣ памятуемые въ мѣсяцѣ святые — въ сопровожденіи краткаго хвалебнаго слова о каждомъ. Восхваленіе сонма чествуемыхъ въ апрѣлѣ угодниковъ Божіихъ, заканчивается особой хвалою послѣднему святому мѣсяца – св. Іакову, сыну Зеведееву:

> "Въ тридесятый дель славно восхваляемъ, И къ солнцу-мъсяцу свътло просвътляемъ, Благодатію присно весь сіяетъ, Церковный вънецъ, звъзда солнечная, Съ дванадесяти свыше явленная, Ему же есть честь отъ Бога въчная!

Освненная благословляющей десницею апостола Христова переступаетъ народная Русь за порогъ пролътняго апръльмъсяца, выходя навстръчу зеленому "травню-цвътеню" —со встять его весельемъ въ природъ, со всей его трудовою маятой для кормящихся отъ щедротъ земли.



### XVIII.

### Страстная недѣля.

Великіе дни страданій Спасителя, воспоминаемые, по уставу Православной Церкви, исключительно-торжественными и продолжительными Богослуженіями, на деревенской Руси отмѣчены особыми повѣрьями и обычаями. Съ каждымъ днемъ Страстной, — или, какъ обыкновенно говорятъ въ народѣ, "Страшной", — недѣли связана своя, только къ нему одному относящаяся, примѣта. Простоватъ русскій мужикъ, — что̀ и говорить, —да примѣтливъ какъ никто, — недаромъ за "краснобая-острослова" на міру слыветъ съ незапамятныхъ временъ стародавнихъ. Да не только примѣтливъ онъ, а и памятливъ: каждый старинный обычай неписаный помнитъ-перенимаетъ отъ дѣдовъ-прадѣдовъ.

Съ понедъльника на Страстной недълв начинаетъ вся Русь крещеная мыться-чиститься, ко встрвчъ Свътлаго Праздника сряжаться-готовиться. "Страшной понедъльникъ на дворъ идетъ—всю дорогу вербой мететь!", "Съ Великаго понедъльника до Великаго Дня (Пасхи) цълая недъля, по горло бабамъ; дъла!", —говоритъ деревня, только-что встрътившая съ вербами (ваіями) въ рукахъ Вербное Воскресенье, съ которымъ у. дътворы связана память о словахъ: "Верба хлёстъ—бей дослезъ!" Вторникъ является днемъ, въ который, по старому обычаю, положено дълать "соченое молоко". Для этого рано поутру, еще до разсвъта, сметаютъ по закромамъ конопляное и льняное съмя, перемъшиваютъ, толкутъ въ ступахъ и разводятъ водою. Для охраны домашней животины ото всякихъ болъстей хорошо, по совъту знающихъ людей, поить ее такимъ "молокомъ", —причемъ и это лъченіе должно производиться

$$-209$$
  $-$ 

также, какъ и приготовленіе лёкарственнаго снадобья-пойла, да ранней зорькв. Кромѣ этого условія, лѣкарки совѣтуютъ не показывать "соченаго молока" мужикамъ. "Это-де бабье дѣло, а коли попадешься съ нимъ на глаза мужику—никакого толку не будетъ отъ лѣченья!" По этому молоку старые люди распознаютъ еще, будетъ-ли прокъ изъ скота: не пьетъ животина его—быть худу, стало-быть, какимъ-нибудь злымъ человѣкомъ на неё порча на́пущена,—и на неё, и на весь приплодъ даже! Въ Страшну́ю середу принято, изъ предосторожности на всякій случай, обливать водою всю скотину на дворѣ,—да не простой водою, а натаенной изъ снѣга, собраннаго по оврагамъ и посоленнаго прошлогодней «четверговою» солью. Эта вода предохраняетъ дворъ ото всякаго "напуска" на цѣлый годъ.

Въ Великій четвергъ-новая забота старикамъ со старухами, соблюдающимъ старину: пережигать соль въ печи. Соль и вообще-то, по народному повърью, является, цълебною, а четверговая-наособицу: ее тщательно сохраняютъ въ божницъ, за иконами. Въ Пошехонскомъ убздъ, Ярославской губерніи, существуетъ обычай въ Великій четвергъ поутру кормить пътуховъ на печной заслонкъ, --чтобы отгоняли чужихъ пътуховъ отъ корма, -а въ курятникъ выносить золу и посыпать ею полъ, чтобы куры хорошенько неслись. По нъкоторымъ пошехонскимъ деревнямъ ходятъ въ этотъ день дъвки съ бабами окачиваться водою подъ куриной насёстью (для здоровья). Въ полночь на этотъ завътный день.-говоритъ преданіе, - "воронъ заботливый отецъ, купаеть дътей своихъ". Стародавнее повърье совътуетъ прорубать на ръчкъ (гдъ еще не сбъжитъ до той поры вешняя-полая вода) прорубь для вороньей купальни. Это, если върить старинъ на-слово, должно приносить счастье. А кромъ того, и воронъ-въщая птица-начинаетъ, въ благодарность за каозанную ему помощь, оберегать ниву и дворъ прорубившаго прорубь отъ хищника-звъря, ото всякой хищной птицы.

Встарину, въ эту подночь, "послѣ первыхъ пѣтуховъ", выходили на ръку парни съ дѣвушками красными и торопливо зачерпывали изъ проруби воды, "покуда воронъ не обмакнулъ крыла". Въ это время приходитъ на землю, по сказаніямъ русскаго народа, весна красная и приноситъ вмъстъ съ собою "красную красоту" и здоровье. "Воронъ—завистникъ. пе давай ему запастись здоровьемъ прежде тебя!" — подаетъ совътъ суевърная деревня. Еще въ тридцатыхъ годахъ XIX-го столътія въ Костромской губерніи въ Страстной четвергъ собились поутру дъвушки на берегу ръчки и—если вода вскрылась—входили въ воду по-поясъ, становились въ тёсный кружокъ и начинали, держась за руки, заклинать весну, громко распёваючи:

> "Весна, весна красная! Приди, весна, съ милостью, Со тою-ли милостью, Съ великою радостью— Со тою-ли радостью, Съ великою благостью!.. Весна, весна красная!.."

Тамъ-же, гдѣ ледъ еще не вскрылся и стоялъ, —дѣвушки встрѣчали весну у проруби, умывались изъ нея и съ веселыми, столь не подходившими къ Страстной недѣлѣ, пѣснями о веснѣ возвращались по домамъ. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ, — напримѣръ, въ Солигаличскомъ уѣздѣ Костромской губ., —встрѣчавшія весну-красавицу три раза погружались въ прорубь или въ освобожденную ото льда воду и катались "на восточную и западную стороны" по землѣ; затѣмъ шли домой и влѣзали по угламъ избы на крышу, гдѣ пѣли до полудня, несмотря на воркотню стариковъ, по заведенному обычаю —благочестиво пережигавшихъ соль въ это-самое время.

Въ Великій четвергъ совътуютъ старые люди подстригать ) въ первый разъ волосы годовалому ребенку ("до году—гръхъ!"). Красны-дъвушки подръзаютъ въ этотъ день кончики своихъ косъ.—чтобы росли онъ длиннъе да гуще.

Всюду въ обычав приходить домой отъ четверговой всенощной съ горящими свѣчами. Крестьяне, еще и теперь, выжигаютъ принесенною "отъ двѣнадцати Евангелій" свѣчою кресты на дверяхъ и потолкахъ, думая отогнать этимъ злую-нечистую силу отъ своего крова. Если такую свѣчу зажечь въ грозу, то можно не бояться громовыхъ ударовъ: всѣ они отгремятъ, не причинивъ богобоязненному дому никакого вреда. Зачастую деревенскія лѣкарки-знахарки зажигаютъ "страстную" свѣчу и даютъ ее въ руки трудно-больнымъ, а также и мучающимся родильницамъ. Такова ея цѣлебная сила, по словамъ умудренныхъ опытомъ людей. Съ этого дня—изъ опасенія "засорить глаза лежащему во гробѣ Христу"—не принято мести хаты вплоть до Свѣтлаго Праздника.

Завзятые погодовъды народной Руси примътили, что-если на Великій четвергъ холодно, то и вся весна не будеть особенно жаловать тепломъ; если на Великій четвергъ дождь идетъ, то надо ожидать мокрой весны. "Какова погода въ Страшной четвергъ, таково и Вознесенье!"--замыкается цѣпь связанныхъ съ этимъ днемъ примѣтъ.

Въ "Стоглавѣ" <sup>43</sup>) записано преданіе о томъ, что въ Великій четвергъ встарину палили утромъ солому и кликали при этомъ мертвыхъ. Обычай этотъ былъ признанъ книжными людьми за "прелесть эллинскую и еретическую". "Мнози же отъ человѣкъ", — говорится о подобномъ этому обычаѣ въ другомъ памятникѣ старинной русской письменности, — "се творятъ по злоумію своему. Въ святый Великій четвертокъ повѣдаютъ мертвымъ мяса и млека и яйца, и мыльница (баня) топятъ и на печь льютъ и пепелъ посредѣ сыплютъ слѣда ради и глаголютъ: "мыйся", и чехлы вѣшаютъ, и убрусы и велятъ се терти. Бѣси же смѣются злоумію ихъ и, влѣзши, мыются и въ пепелѣ томъ яко и куры слѣдъ свой показуютъ на пепелѣ на прельщеніе имъ и трутся чехлы и убрусы тѣми. И приходятъ топившіи мовницы и глядаютъ на пепелъ слѣда и егда видятъ на пепелѣ слѣдъ и глаголютъ: приходили къ намъ навья (покойники) мыться. Егда то слышатъ бѣси

Страстная пятница—одна изъ особо чтимыхъ въ народъ п ятницъ, хотя и меньше Благовъщенской и "десятой". Въ Великую субботу, передъ сумерками, заклинаются утренники-морозы, иросятъ ихъ не губить яровыхъ хлъбовъ, льна - коноили. А тамъ—наступаетъ и Святая, "великоденская", "славная" и "красная" недъля, на которую умильными голосами выводятъ, у церковныхъ папертей сидючи, свой стихъ воскресный сохранившіеся исчезающимъ пережиткомъ пъсенной народной старины калики-перехожіе:

> "Се нынъ радость, Духовная сладость, Веселятся небеса, И радуется земля Вкупъ съ человъки, Съ безплотными дики. Взыграй днесь, Адаме, И радуйся, Евва..."

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) "Стоглавъ"----сборникъ, представляющій сводъ мибній и постаповленій созваннаго царемъ Іоанномъ IV-мъ Собора московскаго (изъ представителей духовенства). Соборъ этотъ (1551 г.) пмѣлъ своей задачею разсмотрѣніе и исправленіе безпорядковъ, вкравшихся въ жизнь и дѣятельность русскаго духовенства. Въ сборникъ----сто главъ, откуда и самое названіе его. Содержаніемъ ихъ служатъ не только церковные, по и чисто свѣтскіа, вопросы. Царь, созывая соборъ, имѣль въ виду и послѣдије.

У Безсонова записано, между прочимъ, въ цъломъ рядъ разносказовъ сказаніе "Свитокъ Герусалимскій"-о томъ, какъ изъ седьмого неба выпадвше камень", какъ къ этому камню съвзжались цари и патріархи, священники и всякіе православные люди, "служили надъ камнемъ три дни и три нощи", и онъ распался на двъ половины, обнаруживъ сокрытый въ немъ "Прусалимскій свитокъ". Этотъ свитокъ гласить о Страстной недёлё слёдующее (отъ имени Іисуса Христа): "Чады вы Мои! Поймъйте вы Мою Страшную недьлю: какъ Я, Господи, воскорбилъ Своею душою, отъ смертнаго часу до Христова Воскресенія, такожды и вы попоститеся вврою и любовію, кротостямъ и смиреніемъ, своими благими дѣлами; а вы жда попоститеся хоть и малую часть, отъ Великаго Четверга до Христова Воскресенія, лишитеся хмѣльнаго питія, скверности изо устъ изобраннаго слова, не бранитеся: Мать Пресвятая Богородица на престоли встрепенулася, уста кровію запекаются. Аще которыя человъкъ на Великую Пятницу хмёльнаго требуеть, не подобаеть тому человѣку въ тотъ день ни пить, ни ъсть, ни ко кресту иттить, ни къ Явангелью, ни устами своими Дары принять, хотя-жъ яво конецъ идетъ"... Въ приведенномъ отрывкъ "Свитка" высказался суровый взглядь простодушнаго народа-стихослагателя на отношение его къ требованиямъ церковнаго устава, предписывающаго полное воздержание на эти дни строжайшаго поста и смиреннаго во всёхъ грёхахъ и прегръшенияхъ своихъ покаянія.

Въ сѣдые годы язычества на Руси Страстная недѣля посвящалась богу громовъ небесныхъ. Перуна чествовали на неё разжигавшимися по холмамъ кострами. Этимъ-послѣднимъ какъ-бы высказывалось желаніе помочь жизнедѣятельной творческой силѣ воскресавшей весны. Небесный костеръ—солнце—начинало въ эти дни играть-плясать на небѣ, радуясь побѣдѣ надъ темными силами зимы. Отогрѣтая его знойными взглядами, Мать-Сыра-Земля все глубже и свободнѣе вздыхала послѣ ледяныхъ оковъ почти полугодового плѣна. Всё это не проходило безъ слѣда и для духовнаго міросозерцанія простолюдина-язычника, ревниво подмѣчавшаго каждый вздохъ обступавшей его отовсюду, одушевляемой его творческимъ воображеніемъ, природы.

На Страстной недвив совершалось въ стародавніе годы огражденіе полей оть злыхъ духовъ. Слёды древняго обычаяобряда уцёлёли до сихъ поръ среди вотяковъ и черемисовъ, отгоняющихъ въ это время отъ своихъ дворовъ "шайтана". По заслуживающимъ всякаго довёрія разсказамъ очевидцевъ, въ черемисскихъ и вотяцкихъ деревняхъ царни и дъвки съ зажженными лучинами въ рукахъ (а нъкоторыя—съ метлами и кнутами), съвъ верхомъ на лошадей, съ дикимъ крикомъ начинаютъ скакать по улицъ изъ одного конца въ другой. Поднимается невообразимый шумъ. Изгоняющіе шайтана стучатъ палками въ ворота дворовъ, колотятъ объ углы избъ, хлъвовъ и конюшенъ. Потомъ всъ мчатся въ поле—къ яровымъ посъвамъ, гдъ ставятъ двъ палки и строятъ вокругъ нихъ тъсную изгородь. Это служитъ знакомъ того, что шайтанъ отогнанъ отъ поля и устрашенъ настолько, что едва-ли уже осмълится показаться возлъ него "на людяхъ".

Приблизительно въ то-же время происходитъ въ деревняхъ, стоящихъ на рыбныхъ ръкахъ, угощение Водяного, сидящаго въ каждой ръкъ на безсмънномъ воеводствъ. Для угощения "дъдушки" покупается цълой рыболовной артелью на общій счеть старая, отслужившая всв свои службы кляча, - покупается "безъ торгу", за первую спрошенную цвну. Это двлается для того, чтобы доказать, что для угощения такой важной особы-не жаль ничего. Трое сутокъ орткамливаютъ обреченную на подарокъ Водяному лошадь конопляными жемыхами и хлъбомъ. Затъмъ, въ послъдній вечеръ намазывають ей голову соленымъ медомъ и убираютъ гриву мелкими красными ленточками. Передъ самымъ "угощеніемъ" спутывають лошади ноги веревками и навязывають ей на шею жерновъ. Наступаетъ часъ всевозможныхъ заклинаній-полвочь. Лошадь ведутъ къ ръкъ. Если послъдняя освободится къ этому времени ото льда, то садятся на додки и тащутъ за собой лошадь на средину ръки; если-же ледъ еще лежить, прроубаютъ прорубь и сталкиваютъ въ нее подарокъ дъдушкѣ<sup>4</sup>. Большое несчастіе, — говорится въ "народномъ дневни-кѣ", — если рѣчной воевода не жалуетъ угощенія (т.-е. лошадь долго не тонетъ). Водяной всю зиму лежитъ на ръчномъ днъ и спить глубокимъ сномъ. Къ веснъ онъ-изрядно наголодавшійся за зимнюю спячку - просыпается, начинаеть домать ледъ и до-смерти мучить рыбу: на-здо рыбодовамъ. Воть потому-то они и стараются умилостивить угощениемъ гиввливаго ръчного воеводу. Посль этого опъ двлается покладистъй-сговорчивъе и самъ начинаетъ стеречь рыбу, переманивать "на княжескій хльбъ" крупныхъ рыбъ изъ другяхъ ръкъ, спасаеть рыбаковъ на водахъ во время бурь и распутываетъ имъ невода. А не надумай кормящійся у рівки людъ расположить въ свою пользу старика, -- такъ бъды всякой не оберется отъ такой оплонности! Три дия, три ночи поджидаетъ ръчной воевода угощения: нътъ-нътъ да и выглянетъ изъ своихъ подводныхъ хоро̀мъ—не тдутъ-ли рыболовы съ завѣтнымъ "приносомъ"... Все угрюмъй, все недовольнѣе дълается старый. Если-же на четвертыя сутки не приведутъ рыбаки обреченную въ гостинецъ лошадь, то Водяной начинаетъ душить всю рыбу въ ръкѣ, а затѣмъ—покидаетъ предѣлы мѣстности. гдѣ такъ непочтительно отнеслись къ его исконнымъ правамъ на подарокъ. А не услышить онъ и въ новой своей усадьбѣ на Страстной недѣлѣ словъ: "Вотъ тебѣ, дѣдушка, гостинцу на новоселье. Люби да жалуй нашу семью!", то и тамъ долго не уживется: и тамъ, по словамъ старыхъ рыбаковъ, видавшихъ на своемъ многоопытномъ вѣку всякіе виды, "вся рыба вверхъ брюхомъ станетъ плавать".

Седмицѣ Страстей Христовыхъ предшествовалъ встарину на Москвѣ Бѣлокаменной торжественный обрядъ "шествія на осляти", знаменовавшій воспоминаніе о евангельскомъ событіи-Входъ Господнемъ во Іерусалимъ. День, посвященный празднованію этого великаго событія, какъ и въ настоящее время, носиль на Руси название Вербнаго Воскресенья. Начало свъдъній о совершении названнаго обряда должно отнести къ XVI-му стольтію, времени-когда, подъ властной рукою царей, только-что начала слагаться въ стройный укладъ самобытная жизнь московской Руси. Умилительное для русскаго сердца и поразительное для иноземныхъ гостей зрълище представлялъ этотъ крестный ходъ во главъ съ патріархомъ, возсъдавшимъ на "осляти" (конъ въ бъломъ суконномъ уборъ), ведомомъ рукою вънценоснаго богомольца-царя-государя всея Руси, возлагавшаго на рамена свои-вмъстъ съ бармами-истиннохристіанскій подвигь смиренія. Летописныя сказанія современниковъ оставили намъ яркую картину того, какъ совер-шался въ XVII-мъ въкъ этотъ безпримърно торжественный благочестивый обрядъ стародавнихъ дней, отмвненный въ 1700-мъ году-одновременно съ упраздненіемъ на Святой Рувъ си патріаршества.

Ранымъ-рано начиналъ стекаться въ Вербное Воскресенье къ ствнамъ Кремля златоглаваго царелюбивый и богобоязненный московский людъ: всякому хотвлось протвениться поближе къ Успенскому собору, дабы удостоиться "пресвътлаго царскаго лицезръния". Отстоявъ у себя на Верху (въ своихъ палатахъ) раннюю объдню, шелъ царь-государь въ этотъ храмъ Божий въ своемъ праздничномъ выходномъ нарядв. Держав-

- 215 -

наго хозяина Земли Русской окружалъ многочисленный сонмъ бояръ; шли о-бокъ съ ними окольничіе и прочіе чины. Изъ соборныхъ дверей, спустя малое время, показывались хо-ругви, кресты, рипиды и иконы; шли между ними, по-двое и по-трое въ рядъ, чернецы, діаконы и священники. Слъдомъ за соборными иконами выступали успенскій съ благовъщенскимъ протопопы, а за ними-пъвчіе, поддьяки, ключари и, наконець, патріархъ въ маломъ облаченіи. О-бокъ съ владыкою-святителемъ шли діаконы, неся-справа отъ него Святое Евангеліе, слъва-"на мись кресть золотой, жемчужный, большой да малое Евангеліе". Вся священнослужительствуюшая Москва шла въ патріаршемъ крестномъ ходу,-да не только Москва, а и духовенство иныхъ городовъ русскихъ. Шествіе царя-государя было не менье блестяще. Открывалось оно нижними чинами, за которыми выступали дьяки, дворяне, стряпчіе, стольники, ближніе и думные люди и окольничіе. За послёдними шествоваль самъ вънценосный богомолецъ. Замыкали ходъ бояре въ богатыхъ шубахъ и высокихъ горлатныхъ шапкахъ, ближайшіе изъ ближнихъ людей, гости, приказные, иныхъ чиновъ люди и народъ. Весь путьсъ обоихъ боковъ-оберегали полковники стрилецкие въ бархатныхъ и объяринныхъ ферезеяхъ и въ турскихъ кафтанахъ. Возлѣ нихъ-также по обѣ стороны - шли стрѣльцы стремяннаго полку, "въ одинъ человъкъ": сотня съ золочеными пищалями да полусотня съ батожками и прутьями. За стеною стрёльцовъ были разставлены пестрыя кадки съ пучками вербы, предназначавшейся для раздачи народу московскому. Оба шествія останавливались предъ Покровскимъ соборомъ-"лицомъ къ восходу солнечному". Царь со святителемъ вступа-ли со Входо-Іерусалимскій придълъ, въ сопровожденіи высшихъ чиновъ государевыхъ и духовенства. По объ стороны Лобнаго Мъста становилась вся остальная свита государева со стольниками во главъ. Въ соборномъ придълъ, между тъмъ, начиналось молебствіе. Во время него облачался патріархъ; государь-же возлагалъ на себя большой нарядъ царскій еще на паперти. Во храмъ Божій вступалъ царь въ "платнь" изъ золотной ткани, отороченномъ жемчужнымъ узорочь-емъ, усыпаннымъ каменьемъ самоцевътнымъ. Надъ челомъ самодержца сверкалъ драгоцівнной осыпью-алмазами, изумрудами да яхонтами-ввнецъ царскій, соболемъ опушенный. Рамена государевы были покрыты бармами, именуемыми "діадимою"; на груди сіялъ Кресть Животворящаго Древа. Царскій посохъ смънялся на златокованный жезль, изукрашенный богато, каменьями осыпанный. Лобное Мисто къ этому

- 216 -

времени устилалось-убиралось бархатами да сукнами, да камкою. На возвышавшемся на немъ налов, укрытомъ пеленою впразелень, возлагалось Святое Евангеліе, окружавшееся иконами. Путь отсюда къ Спасскимъ воротамъ кремлевскимъ ограждался обитыми краснымъ сукномъ надолбами-рвшетками. Вся Кремлевская площадь представлялась моремъ головъ и пестръла войскомъ "стрълецкаго и солдатскаго строю" и народомъ московскимъ.

Взоры всѣхъ собравшихся на площади были устремлены на Лобное Мѣсто, неподалеку отъ котораго стоялъ долженствовавшій изображать "осля" конь, окруженный пятью дьяками въ золотныхъ кафтанахъ подъ началомъ патріаршаго боярина. По близости помъщалась на обитой краснымъ сукномъ и огороженной пестро расписанной ръшеткою колесницѣ праздничная нарядная "верба".

Её представляло большое дерево, изукрашенное искусно сдъланной зеленью, расцвъченное бархатными и шелковыми цвътами и увъшанное яблоками. грушами, изюмомъ, финиками, винными ягодами, цареградскими стручками-рожками оръхами. Во время шествія, подъ нею стояли въ бълыхъ одеждахъ шаго хора, которые пѣли "стихеры цвѣтоносію". Выходили царь со святителемъ изъ Покровскаго собора; благословлялъ патріархъ возвратиться всёмъ крестамъ и образамъ въ святыню святынь московскихъ-соборъ Успенія Богоматери. Послѣ раздачи пальмовыхъ вътвей и вербовыхъ лозъ государю, духовнымъ и свётскимъ властямъ, а затёмъ-одной вербы младшимъ государевымъ чинамъ и народу, приступали и къ самому дъйству. Начиналось оно тъмъ, что архидіаконъ, ставъ лицомъ къ закату солнечному, читалъ подобающія празднику страницы Евангелія. Въ то время, какъ онъ произносилъ слова - "И посла два оть ученикъ", соборный протопопъ подходиль съ ключаремъ къ патріарху подъ благословеніе: вмѣсто двухъ учениковъ Христа "по осля идти". Въ XI-й книгѣ "Дре-вней Россійской Вивліовики" Н. И. Новикова 44) такъ раз-

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> Инколай Ивановичъ II о в и к о в ъ—знаменитый поборникъ русскаго просвъщения, всю жизнь свою положившій на писательскіе и издательскіе труды. Онъ родился 25 апрѣля 1744 года въ с. Авдотьинѣ, Бронницкаго уѣзда Московской губ., въ помѣщичьей семьѣ, воспитаніе получнъ въ московской университетской гимназіи, затѣмъ служилъ въ Измайловскомъ полку и въ коммиссіи депутатовъ, но съ 1768 года оставилъслужбу и посвятить себя излюбленному дѣу, прежде всего занявшись изданіемъ журнала "Трутень" (1769—1770 г. г.). Въ 1772-мъ году И. II-чъ выступилъ съ новымъ журналомъ—"Живописецъ", лучшимъ изъ періодическихъ изданій XVIII-го вѣка, а вслѣдъ за его прекращеніемъ (въ 1773 г.) съ журналомъ "Кошелекъ". Въ это-же время онъ прекла

сказывается объ этомъ: "...Принявъ благословеніе, пойдуть по осля ко уготованному мъсту, идеже привязана, и, пришедъ, отръшаютъ е; причемъ бояринъ патріаршій глаголетъ: что отръшаете осля сіе? И ученицы глаголютъ: Господь требуетъ. И поведутъ ученицы въ объ стороны подъ устца, и приведутъ къ патріарху къ Лобному Мъсту, а патріарши дьяки за ослятемъ несутъ сукна, красное да зеленое, и коверъ"...

Затъмъ, патріархъ благословлялъ царя-государя и — съ Евангеліемъ въ одной и крестомъ въ другой рукъ – садился на подведеннаго къ нему "осля", одътаго краснымъ сукномъ съ головы, зеленымъ позади. Начиналось шествіе, открывавшееся, по обычному чину, дьяками, дворянами, стряпчими и стольниками, за которыми везли на описанной выше колесницъ вербу. — "Осанна Сыну Давидову! Благословенъ грядый во имя Господне!" — раздавалось изъ-подъ ея вътвей и звенъло, переливаясь тонкими голосами, умилительное пъніе малыхъ пъвчихъ патріаршаго хора. Слъдомъ шли чины духовные, неся иконы; за духовенствомъ — ближніе люди государевы, думные дьяки съ окольничими — всъ съ ваіями-верба-

няль изданіе "Древпей Россійской Вивліовики" ("Собраніе разныхь древнихь сочиненій, яко то: Россійскія посольства въ другія государства, ридкія грамоты, описанія свадебныхъ обрядовъ и другихъ историческихъ и географическихъ п., опловны свядеоных сорядовь и другихь историческихь и теографическихь достопамятностей, и многія сочиненія древнихъ Россійскихъ стихотворцевъ"), выходившей ежемѣсячно въ 1773—1775 годахъ. За нею послѣдовали: "Древняя Рос. Идрографія", "Повѣствователь древностей Россійскихъ", "Скноская исто-рія" и т. д. Кромѣ этихъ трудовъ и множества изданныхъ книгъ другихъ авторовъ, Н. П. Новикову принадлежатъ: "Опытъ историческаго словаря о Рос-сійскихъ писателяхъ" и журналы "Утренній Свётъ", "Московское Изданіе", "С.-Петербургскія Ученыя Вѣдомости", "Покоящійся Трудолюбецъ" и "Вечерняя Заря". Всѣ они сослужили немалую службу русскому обществу. Въ 1779-къ году Новиковъ взялъ въ аренду московскую университетскую типографию и изданіе "Московскихъ Вѣдомостей" п, переѣхавъ въ Москву, проявилъ необычайную энергію въ издательской діятельности и въ то-же время духъ пеутомимаго организатора. Здёсь онъ основалъ "Дружеское ученое общество" и "Типографическую компанію", учредилъ первую библіотеку для чтенія, открылъ книжный магазниъ и вообще повелъ дъло на самыхъ широкихъ началахъ. Число изданій Повикова достигаеть 450 названій. Увлеченіе массонскими идсями вызвало въ высшихъ сферахъ неудовольствіе на знаменитаго русскаго просвѣтителя: онъ не только долженъ былъ мало-но-малу прервать CHOIO двятельность, но даже поцаль подъ судъ и быль-по проискамъ своихъ педоброжелателей-заключенъ въ Шлиссельбургскую крѣвость (по совершенно неосновательному обвиненію въ противуправительственной процагандъ). Послв 4-хъ-лѣтняго заключенія. Повиковъ быль освобожденъ-при вступлевій на престолъ Павла I, но продолжать своего просвътительнаго труда уже не могъ-будучи совершенио обезсиленъ и душою, и теломъ-и дожиналъ свой вѣкъ въ деревенскомъ затишьи, въ с. Авлотьнив, —гдъ и скончался 31 іюля 1818 года. Труды его не пропали даромъ: опи создали этому подвижнику русскаго просвъщенія нерукотворный памятникъ.

ми въ рукахъ. Наконецъ, шествовалъ, поддерживаемый двумя стольниками, государь, ведшій "осля" за поводъ. Вмъстъ съ вънценоснымъ хозяиномъ Земли Русской держали поводъ еще четверо: первостепенный бояринъ, государевъ да патріаршій дьякъ и патріаршій-же конюшій старецъ. Предъ государемъ несли его царскій жезлъ златокованный, его, государеву, вербу, государеву свъчу и царскій платъ. О-бокъ выступалъ сонмъ бояръ, окольничихъ и думныхъ дворянъ съ вербами въ рукахъ. Святитель осънялъ народъ крестомъ во все время шествія. За патріархомъ слъдовало духовенство въ богатъйшемъ праздничномъ облаченіи. Медленно-медленно подвигалось шествіе на осляти отъ Лобнаго Мъста чрезъ Спасскія ворота—къ собору Успенскому. Весь путь государевъ и патріаршій устилали стрълецкія дъти краснымъ да зеленымъ сукномъ; по сукну другіе мальчики раскладывали однорядки цвътныя, пестръвшіяся всъми цвътами радуги.

Какъ только шествіе вступало въ Спасскія (святыя) ворота, надъ Кремлемъ раздавался съ Ивана Великаго гулкій благовъстъ, подхватываемый кремлевскими храмами, а затъмъ — расплывавшийся по всъмъ сорока-сорокамъ церквей московскихъ. Плавными, стройными волнами гудълъ-разли-вался надъ Бълокаменною могучій мъдный звонъ, усугубляя торжественность шествія. Затихали голоса колоколенъ только въ ту минуту, когда государь со святителемъ входили подъ сънь Успенскаго собора. Здъсь соборный протодьяконъ дочитывалъ евангельскую повёсть о великомъ празднуемомъ Православною Церковью событи, патріархъ принималь изъ царскихъ рукъ вербу-вано и, благословивъ государя, цъловалъ его въ правую руку. Царь возвращалъ цълование и шествовалъ къ себъ во дворецъ, гдъ-въ одной изъ церквей на Верху-совершалась въ это время Божественная литургія. Дъйство заканчивалось. Патріархъ служилъ литургію въ Успенскомъ соборѣ, а затѣмъ шелъ къ поставленной у южныхъ дверей храма колесницъ съ нарядной вербою, молитвословилъ предъ нею и благословлялъ "праздничное древо". Соборные ключари, между тъмъ, отрубали большой изукрашенный сукъ отъ вербы и несли его въ алтарь. гдъ обръзывали вътви, чтобы послъ отправить ихъ на серебряныхъ блюдахъ въ государевы покои. Часть вътвей раздавалась духовенству и боярамъ. Стръльцы и народъ получали остатки "древа" со всёми украшеніями и привёсками.

Во дворецъ государевъ подавались въ этотъ день особыя, нарочито изукрашенныя, вербы: для самого царя-государя, для царицы, царевичей и царевенъ. Эти вербы были роскош-

но убраны, и становились на маленькія санки, обитыя червчатымъ атласомъ съ галуномъ золотнымъ. Бумажные листья. бархатные и шелковые цвёты, разные плоды, ягоды, овощи и пряники въ пестромъ изобили въшались на нихъ. У патріарха, въ его Крестовой палать, были на Вербное Воскресенье праздничные столы для многочисленнаго духовенства всяческаго чина, а также для особо приглашавшихся бояръ, окольничихъ, думнаго дьяка, ведшаго "осля", головъ и полуголовъ стрёлецкихъ, принимавшихъ участіе въ ше-ствіи, и другихъ чиновъ. Столы завершались государевой да патріаршею заздравными чашами. Святитель одариваль бояръ и дъяка, лицедъйствовавшихъ на шествіи и, благословивъ ихъ святыми иконами, отпускалъ съ миромъ. Полное звено яствъ и питій, бывшихъ за столами, посылалось еще съ самаго начала къ государю и всему семейству царскому: несли ихъ владычные стольники въ сопровождении патріаршаго боярина и разряднаго дьяка. Принималъ царь присланные "столы", жаловалъ патріаршаго боярина двумя подачами отъ этихъ "столовъ" съ кубками; получалъ изъ рукъ царскихъ и разрядный дьякъ одну подачу и достаканъ романеии.

А у папертей многихъ храмовъ Божіихъ на Москвъ раздавался въ это время протяжный, проникавшій до чуткаго сердца благочестивыхъ слушателей напъвъ странниковъ---каликъ-перехожихъ, слъпцовъ убогихъ, и до напихъ дней разносящихъ по народной Руси свои невъдомо когда и гдъ сложившіяся живучія пъсенныя сказанія:

> "Радуйся зѣло, дщи Сіоня: Се Царь твой, возсъдый на коня... • • • • • • • • • • • • • • • • • • Во Јерусалимъ входящу, На жребяти сѣдящу-"Осанна, Осанна, въ вышнихъ!", дъти вопіютъ, Младенцы сладчайше глаголють.... . . . . . . . . . . . . . . Благословенъ сый грядый, Въ Ерусалимъ пришедый Спасти міръ! Ризы постилаху, Пути украшаху, Во градѣ срътаху, Радостію пояху: "Осанна!"

> > -220 -

Такъ благоговъйно готовилась старая Москва встрътить великую седмицу страданій вошедшаго въ Іерусалимъ Спасителя міра, Царя царей и Владыки владыкъ земныхъ.

Эта седмица ознаменовывалась въ Бѣлокаменной богомольными выходами государя, посѣщавшаго, по доброму завѣту предковъ, "узилища"- тюрьмы и богадѣльни. Всюду, гдѣ онъ ни былъ, щедрой рукою раздавалась царская милостыня, освобождались преступники, сидѣвшіе "за малыя вины", одѣлялись деньгами неимущіе, выплачивались даже долги бѣдняковъ. Среда Страстной недѣли была днемъ "прощенія", на которое выходилъ вѣнценосный богомолецъ въ Успенскій соборъ. Въ полночь со среды на четвергъ происходилъ таѣный выходъ государя "для милостивой раздачи".

Вотъ, напримъръ, въ какихъ простодушныхъ чертахъ обрисовываеть, по свидѣтельству Забѣлина, современникъ царя Алексъя Михайловича одинъ изъ такихъ выходовъ: "Въ 1669 году марта въ 22 числъ на Страстной недълъ, въ среду, въ 6 часу ночи (въ первомъ пополуночи) великій государь изволиль идти къ митрополитамъ къ Павлу Сарскому и Подонскому, къ Паисію Гаскому, къ Өеодосію Сербскому да въ Чудовъ монастырь, и жаловалъ своимъ государевымъ жалованьемъ изъ своихъ государевыхъ рукъ милостыню: митрополитамъ по сту рублевъ, чудовскому архимандриту Іоакиму 10 рублевъ. А, у митрополитовъ и въ Чудовомъ монастыръ бывъ, изволилъ великій государь идти на Земской дворъ и въ больницу къ разслабленному, что на дворъ у священника Никиты, и на Англинскій и на Тюремный дворы и жаловалъ своимъ государевымъ жалованьемъ-милостынею жъ изъ своихъ государскихъ рукъ, а роздано"... Далъе подробно перечисляется все "розданное" несчастнымъ, заключеннымъ и убогимъ въ этотъ день.

Въ Великую-страстную пятницу царь посъщаль также колодниковъ, въ субботу утромъ—нѣкоторые монастыри кремлевскіе и всегда заходилъ въ этотъ послѣдній день Страстей Христовыхъ "проститься у гробовъ" въ Архангельскій соборъ. Послѣ обѣдни и, въ субботу приносили стольники государевы во дворецъ изъ собора освященные "укруги" и "вина фряжскія". Полунощница въ навечеріи Свѣтлаго Дня слушалась царемъ-государемъ въ Престольной Комнатѣ въ его палатахъ покоевыхъ.



### XIX.

# Свѣтло-Христово-Воскресеніе.

За Страстной недѣлею идетъ на свѣтлорусскій просторъ Святая; зовется она также и "Свѣтлою", "Славною", "Великою", "Радостною", "Красною" и "Великоденскою", —слыветъ и за одинъ "Великъ-День". Есть мѣста — напримѣръ, въ Черниговской губерніи, гдѣ называютъ ее "Гремяцкою". Съ этой недѣлею связано въ народной Руси не мало идущихъ къ нашимъ днямъ изъ неизвѣданныхъ глубинъ сѣдой старины обычаевъ, сказаній, повѣрій и поговорокъ, —частью занесенныхъ въ печатныя сокровищницы, частью-же до сихъ поръ скитающихся безъ призора, безъ пристанища по свѣту бѣлому, по людямъ добрымъ, памятующимъ завѣщанное дѣдами-прадѣдами.

Пресвѣтлое воскресеніе праведнаго солнца—Христа" объединяется въ народномъ воображеніи съ весеннимъ возрожденіемъ природы, какъ-бы принимающей участіе въ радостномъ празднованіи величайшаго изъ евангельскихъ событій, знаменующаго свѣтлую побѣду надъ тьмою смерти. Съ этимъ связанъ старинный обычай зажигать передъ церквами и по холмамъ костры во время Свѣтлой заутрени; въ Бѣлоруссіи идутъ къ ней даже съ зажженными лучинами. Почти повсемѣстно въ деревняхъ на Святую ночь жгутъ по площадамъ смоляныя бочки; уголья отъ пихъ потомъ собираютъ и, отнеся домой, берегуть вмѣстѣ со свѣчами, съ которыми стояли заутреню. Нѣкоторые кладуть эти уголья подъ застрѣхи крыщъ, будучи увѣрены, что предохраняють свой дворъ отъ грозы.До сихъ поръ, въ деревняхъ, по старому обычаю, послѣ пѣнія "Христосъ воскресе" стрѣляють холостыми зарядами изъ ружей, торжествуя этимъ побъду надъ нечистой силою и тьмой. Зачерпнутой въ родникъ въ пасхальную ночь водъ народное повърье приписываеть особенную силу. Суевърные люди окропляютъ ею свои дома и амбары, видя въ этомъ залогъ счастья и довольства. Этотъ обычай теперь мало-по-малу забывается; но есть села, гдъ въ Святую ночь красныя дъвушки спъшатъ за водою къ ручьямъ и ръкамъ. Молча стараются онъ наполнить ведра и-также молчадонести ихъ домой. Если будетъ произнесено при этомъ хоть одно слово, то вода эта, по словамъ старыхъ людей, теряетъ свою силу.

Существуетъ старинное повърье о томъ, что — если въ Свътлую заутреню стать въ уголкъ церкви, держать въ дъвой рукъ серебряную монету и на первое привътстве священника — "Христосъ воскресе!", вмъсто "Воистину воскресе!", отвътить словами: "антмозъ маго", то отъ этихъ словъ монета получитъ чудодъйную силу, которая можетъ возвратить ее хозяину даже изъ воды, изъ огня. Брошенная въ чужія деньги, монета эта не только возвратится къ хозяину, но и приведетъ съ собою всъ другія, между которыми находилась. Этотъ "антмозъ" соотвътствуетъ неразмънному червонцу, который знаменуетъ неизсякаемое богатство солнечнаго свъта, каждое утро вновь возрождающееся на востокъ; онъ напоминаетъ собою и молнію, которая въ весеннюю пору воскресаетъ и цвътетъ во мракъ ночеподобныхъ тучъ.

Дошло до нашихъ забывчивыхъ дней старинное преданье гласящее, что красное солнышко, всплывая изъ-загоръ-горы надъ обновленной воскресеніемъ Христа землею, радостно играетъ-пляшетъ своими лучами. Эта слава-молва о "солнечныхъ заигрышахъ" распространена повсемѣстно во всѣхъ уголкахъ славянскаго міра, нѣкогда жившаго одною духовной жизнью съ народомъ русскимъ. Въ великорусскихъ губерніяхъ ранымъ-рано на первый день Свѣтлаго Праздника выходитъ деревенскій людъ на пригорки, ребята-же малые влѣзаютъ на крыши—смотрѣть-любоваться игрою солнышка краснаго. Взойдетъ-заиграетъ оно на безоблачномъ небѣ, – быть, по примѣтѣ старыхъ людей, красному лѣту, богатому урожаю и счастливымъ свадьбамъ. Деревенская дѣтвора, при первомъ появленіи свѣтила свѣтилъ земныхъ, принимается прыгать, припѣвая: "Солнышко-ведрышко, выгляни въ окошечко! Солнышко, покажись, красное, снарядись! Ѣдуть господа-бояре къ тебѣ въ гости во дворъ, на пиры пировать, во столы столовать!" Старухи въ это время умываются съ золота, серебра и краснаго яйца, думая отъ того и помо-

-223 -

лодёть, и разбогатёть; старики же расчесывають волосы, приговаривая: "Сколько въ головё волосковъ, столько и внучать!" Есть и такіе между ними, что въ первый день Свётлой седмицы стараются поужинать и лечь спать до заката солнечнаго, думая, что, если не сдёлать этого. то нападетъ "куриная слёпота". Молодежь – парни да дёвушки красныя – ладятъ свое: чуть заиграеть веселое солнышко, у нихъ – первая пёсня - "веснянка" готова, а за нею слёдомъ пошелъ и первый хороводъ.

Съ перваго-же дня Свътла-Христова-Воскресенія отверзаются, по върованію народа, врата райскія и остаются отворенными до послъдняго дня. Счастливъ тотъ, кто умретъ о Пасхъ, тому-прямая дорога въ селенія праведныхъ. Потому-то престарълые благочестивые люди, которымъ не жалко разстаться съ земной жизнью, и молять Бога, чтобы привелось имъ покинуть этотъ бренный міръ во дни Святой недѣли, а еще лучше-въ Свѣтлую заутреню. Кто умираетъ на Свътло-Христово-Воскресеніе, того, по старинному обычаю, хоронять съ краснымъ яйцомъ въ правой рукв. "Умеръ на Пасху-и яичко въ руку!" - напоминаетъ объ этомъ народная (поговорка. Въ древней Руси существовало преданіе о томъ, что, когда возсталъ отъ мертвыхъ Спаситель міра, солнце не заходило цълыхъ восемь сутокъ: первые два дня оно стояло на востокъ, - тамъ, гдъ ему подагается быть при восходѣ, слѣдующіе три дня—на полуднѣ, остальные два на ве-черѣ, на восьмой зашло. Это преданіе повторялось на Руси всёми въ XVI-XVII столётіяхъ, вызывая противъ себя возраженія церковныхъ проповъдниковъ. Народная Русь, отъ млада до велика върящая въ то, что отверзаются на Святой райскія двери, прибавляеть къ этому-устами искушенныхъ въ книжномъ писанія людей, —что прекращаются-утихають на эти дни и адскія муки. Это основано на "Хожденіи апостола Павла по мукамъ". По другому-же распространенному въ народъ сказанію ("Хожденіе Богородицы по мукамъ"), покой гръшникамъ дается на томъ свътъ съ Великаго (Страстного) Четверга до самой Троицы.

Съ перваго дня Свътдой недъли, по старинному, въ большинствъ мъстностей уже забытому, преданію, Христосъ, въ сопровожденіи Своихъ апостоловъ, ходитъ по землѣ вплоть до Вознесенія. Одѣты небесные странники въ нищенское рубище, а потому,—гласитъ народный сказъ,—и не-въ-домекъ никому: кто они. Ходятъ они, испытуютъ людское милосердіе, награждаютъ великими и богатыми милостями добрыхъ и караютъ злыхъ людей. Въ бълорусскихъ деревняхъ принято ходить на Свътло-Христово-Воскресеніе по дворамъ съ особыми "великоденскими" пъснями. Ходятъ, обыкновенно, ночью— цълыми толпами; ходящіе слывутъ за "волочебниковъ", а запъвало ихъ зовется "починальщикомъ". Въ своихъ пъсняхъ, по свидътельству И. М. Снегирева <sup>45</sup>) и А. Н. Аванасьева, они прославляютъ Воскресшаго Христа, Богоматерь и святыхъ Юрія и Николу, что коровъ и коней запасаютъ, Илью-пророка, зажинающаго колосистую рожь. Все это они сопровождаютъ припъвомъ "Христосъ воскресе!" Въ Минской и смежныхъ съ нею губерніяхъ пляшутъ на этихъ первыхъ весеннихъ игрищахъ особыя пляски— "метелицу" и "завъйницу"

сеннихъ игрищахъ особыя пляски — "метелицу" и "завъйницу". На старой Смоленщинъ всю Свътлую недълю молодые парни ходятъ по деревнямъ и у каждаго дома подъ окномъ поюгъ такъ называемый "куралесъ", за что всякій хозяинъ, которому они пропоютъ, величаючи его по имени, — подаетъ имъ сала, яицъ, пирога и денегъ. Вотъ, напримъръ, одна изъ этихъ "куралесныхъ" пъсенъ смоленскихъ волочебниковъ:

"Ай шли, прошли волочебники.

Христосъ воскресъ, Сыне Божій!

Аны шли, пройшли, волочилися.

Христосъ воскресъ, Сыне Божій!

Волочилися, намочилися.

Христосъ воскресъ...

Аны пыталися до того двора, до Иванова.

Христосъ воскресъ...

Ти дома, дома самъ панъ Иванъ?

Христосъ Воскресъ...

Онъ не дома, а поѣхалъ во столенъ городъ. Христосъ Воскресъ...

Соболева шапка головушку ломитъ.

Христосъ Воскресъ...

Кожаный поясъ середину ломитъ.

Христосъ Воскресъ...

Куння шубка по пятамъ бьется.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Иванъ Михайловичъ С н с г и р е в ъ—извёстный русскій народовѣдъ и знатокъ русскихъ древностей, бывшій профессоромъ московскаго университета. Онъ родился въ 1793-мъ, скончался въ 1868-мъ году. Кромѣ другихъ произведеній (болѣе мелкихъ) ему принадлежатъ: "Русскіе простонародные праздники и суевѣрные обряды" (1, 11, 111 и IV выпуски. М.), "Памятники московской древности", "Русскіе въ своихъ пословицахъ", "Русскія народныя пословицы", "Памятники древнихъ художниковъ" Заключенія, выводимыя имъ изъ тѣхъ или другихъ обычаевъ, не всегда правильны; но свѣдѣнія, которыми онъ обогащаетъ науку о русскомъ народѣ, до сихъ поръ не утратнии своей цѣнности.

Христосъ Воскресъ... Вы дарите насъ, не морите насъ! Христосъ Воскресъ... Пару яицъ на ясминку. Христосъ Воскресъ... Кусокъ сала на подмазочку. Христосъ Воскресъ... Конецъ пирога на закусочку. Христосъ Воскресъ, Сыне Божій."

Въ нѣкоторыхъ-же домахъ, гдѣ есть молодыя дѣвушки заневѣстившіяся, волочебниковъ просятъ спѣть еще "Паву":

> "Пава рано летала; Раньше того дѣвица встала, Да перья собирала, Въ вѣночекъ ввивала, На головку надѣвала, Сукните молодца, Подайте колосъ!"

За "Паву" платятъ волочебникамъ отдёльно: кто гривенникъ, кто двугривенный. Все, что ни подадутъ, берутъ пъвуны-волочебники, и ни въ одной хатъ не откажутъ имъ въ подаянии, а послъднюю пъсню дъвушки считаютъ чуть не за молитву о хорошемъ женихъ и потому особенно щедро вознаграждаютъ пъвуновъ.

Есть мёстности, гдё ходять въ понедёльникъ Святой недёли на кладбища—христосоваться со своими покойничками; по большей-же части этоть обычай соблюдается послё Пасхи. на Радоницу. Со вторникомъ связано въ народё имя "купалища". Встарину существоваль обычай обливать въ этотъ день холодной водою тёхъ, кто проспалъ заутреню. Густинская <sup>46</sup>) лётопись разсказывала объ этомъ обычаё—какъ о пережиткё древняго язычества, связывая его съ обоготвореніемъ Матери-Сырой-Земли.

Со Свътлой середы начинаются по нъкоторымъ мъстамъ весенніе хороводы, продолжающіеся до Троицына дня-каждый вечеръ. Разные бываютъ хороводы, на-особицу и зовутся они: великоденскими, радоницкими, никольскими, троицкими,

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Густинская лётонись---велась въ Густинскомъ Свято-Троицкомъмонастырѣ, Прилуцкаго у. Полтавской губ., основанномъ въ 1600-мъ году на землѣ князей Вишновецкихъ и пользовавшемся вниманіемъ московскихъ царей. Въ 1675-мъ году здѣсь былъ посвящент, во іеромонахи св. Димитрій Ростовскій. Въ 1799-мъ году монастырь былъ закрытъ, но въ 1843-мъ возобновленъ.

всесвятскими, петровскими, пятницкими, ивановскими, успенскими, семенинскими, капустинскими и покровскими. Свътлый праздникъ начинаетъ-открываетъ хороводное веселье, окровомъ-кончается оно.

Въ Святую пятницу, именуемую "прошеньемъ", а также "прошенымъ днемъ", въ обычав звать тестю съ тещею зятя и его родныхъ "на молодое пиво", которое зовется также и "моленымъ". Въ Костромской губерніи варятъ его въ-складчину, двлятъ между сосъдями и пьютъ, приговаривая: "Пивоне диво и медъ не хвала, а всему голова, что любовь дорога!"

Пасхальная суббота слыветь въ народъ "хороводницею"; въ этоть день—самый разгаръ молодого веселья въ посельщинѣ-деревеньщинѣ. Въ Черниговской губерніи къ этому дню пріурочивается обычай изгнанія или "провожанія" русалокъ, по другимъ уголкамъ народной Руси или вовсе позабытый къ настоящему времени, или справляющійся на Всесвятской, слѣдующей за Духовымъ днемъ, недѣлѣ. Въ воскресенье со Свѣтлой седмицы на Өомину—проводы Пасхи. Въ этотъ день, по старинному обычаю, придерживающіеся дѣдовскихъ завѣтовъ люди собираютъ всѣ оставшіяся отъ праздничныхъ снѣдей кости и, благословясь, несутъ на поле, гдѣ и зарывають ихъ. Это должно охранять посѣвы отъ градобитія. Другимъ-же суевѣріе подсказываетъ беречь эти кости въ хатѣ и бросать, ихъ въ топящуюся печку во время лѣтнихъ грозъ.

Но не только дань своему суевърію отдаеть въ свътлые пасхальные дни народная Русь: крѣпка она своею простодушной върою во Христа, свято чтятъ въ ней всъ обряды христіанскаго благочестія. Освятить деревенскій людъ во храмѣ Божіемъ въ Свѣтлую заутреню свои пасхальныя яства, похристосуется со священникомъ, своими близкими и всъми, кто бы ему ни встрътился, разговъется краснымъ яичкомъ и всёмъ, что Богъ пошлетъ. Но до тёхъ поръ не начнутъ въ деревнъ праздничнаго пированья-веселья, покуда не обойдеть каждаго двора церковный причть со крестомъ и святой водою и не пропость передъ каждой божницею радостныхъ пасхальныхъ пъснопъній. А потомъ во всю Святую Недълю ходять, разнося благостную въсть о Воскресении Христовомъ, въ каждомъ приходъ отъ деревни къ деревнъ, богоносцы съ крестами, хоругвями и образами. Всю Свътлую недълю льется по всей Святой Руси радостный пасхальный звонъ: не молкнетъ съ утра до ночи ни одна колокольня, - каждая словно старается перезвонить другую. Находится многое-множество охотниковъ "потрудиться для Бога" у колоколовъ, —а ужъ отъ дътворы отбою нътъ: всякому хочется хоть одинъ разъ

да потрезвонить въ эти Свътлые дни. И гудятъ-перекликаются колокольни. Съ утра до поздняго вечера разносится по свътлорусскому простору, порою и нестройное, но изъ глу-бины души льющееся, пъніе: слышать его и поле чистое, и начинающій пробуждаться отъ зимняго сна лёсъ, и толькочто сбросившая со своихъ плечъ ледяныя оковы ръка. Одни богоносцы-пъвцы смъняють другихъ. "Ходить подъ-Вогомъ" на Святой считается въ народъ за благочестивый подвигъ. Приступаютъ къ нему только съ благословенія священника: не всъмъ и разръшается это дъло, а только тъмъ, кто не виновенъ ни въ какихъ тяжкихъ, вызывающихъ наложеніе особаго покаянія, гръхахъ. Богоносцы поднимая иконы, одъваются, во все чистое и даютъ зарокъ не пить при этомъ вина, что особенно трудно выполнимо при повсемъстно извъстномъ хлъбосольствъ русскаго народа. Не выдержавшій и поддавшійся на угощеніе, не можеть уже оставаться богоносцемъ, а долженъ передать свою обязанность другому, - на что не приходится долго искать охотниковъ. По преданію, переходящему изъ устъ въ уста по селамъдеревнямъ, про-носившему цълую недълю иконы-кресты, вмъняется это за седьмую часть дороги въ Іерусалимъ: "Семь Свётлыхъ седмицъ подъ-Богомъ походить — въ Ерусалимъ-градъ не хо-дить!" – говорятъ благочестивые люди.

Богоносцевъ ожидають въ каждой хатъ съ нетерпъніемъ. Еще наканунъ прихода ихъ въ деревню вездъ уже приготовлены ведра и кадки со всякимъ житомъ. Въ нихъ ставятъ жданые гости принесенную ими святыню, освящая этимъ будущій урожай. Освященное зерно сберегается для поства и высъвается прежде всякаго другого. За не малый гръхъ почитается въ народъ какимъ-либо способомъ осквернить и просто даже разсыпать зря это зерно-жито, но еще болье тяжкимъ-не принять богоносцевъ. Благодать Божія, по върованію деревенскаго богомольнаго люда, навсегда удаляется изъ такого дома. Для крестьянской дътворы приходъ богоносцевъ въ деревню является цълымъ событиемъ. Еще загодя выбъгають ребята за околицу и дожидаются: какъ только покажутся кресты и хоругви, одинъ изъ нихъ, по выпавшему жребію, бъжить оповъщать деревню о приближении "Божьихъ гостей", а всв остальные стремглавъ несутся навстрвчу идущимъ, чтобы, присоединясь къ нимъ, принять этимъ участие въ богоугодномъ подвигъ старшихъ. Во многихъ мъстахъ приглашаютъ богоносцевъ въ поле, гдъ они-всъмъ "міромъ" — съ пѣніемъ обходять озимые всходы. Въ какой де-ревнѣ придется заночевать богоносцамъ, для той считается это особенно счастливымъ предзнаменованіемъ, охраняющимъ ее отъ пожара на болѣе или менѣе продолжительное время. Потому-то вездѣ и просятъ ихъ объ этомъ. Но не всегда соглашаются они, потому что священникомъ, отпускающимъ съ ними святыя иконы, дается строгій наказъ лучше ночевать въ полѣ, чѣмъ въ такой деревнѣ, гдѣ въ это время идетъ пьяный праздничный разгулъ. Среди-же богоносцевъ найдутся всякій разъ нѣсколько извѣстныхъ во всей округѣ своею благочестивой жизнью людей, для которыхъ слово отца духовнаго является непреложнымъ закономъ.

Къ богоносцамъ иногда присоединяются убогіе слъпцы-калики-перехожіе, разносящіе изъ конца въ конецъ Святой Руси свои пъсенные сказы. И во всякое другое время радушно встръчаетъ этихъ птицъ Вожіихъ народъ-пахарь, всегда они-желанные гости деревенской глуши. А на Свътло-Христово-Воскресеніе радуется-не нарадуется имъ посельщина-деревеньщина, умиляющаяся при одномъ ихъ видъ. Идутъ они за богоносцами; споютъ тъ одинъ ирмосъ, — только ус-пъютъ кончить, а ужъ "слъпенькіе" (какъ зоветъ каликъ сердобольный сельскій людъ) затягивають свой сказъ. "Велія радость въ мірѣ явися", -- начинается одинъ изъ этихъ сказовъ: "Христосъ бо воскресе, смерть же умертвися, сущіи во гробъхъ животъ воспріяша, егда возлеже жизнь во гробъ наша. Смертніи Христомъ всѣ мы оживлени, на путь небесный благо наставлени. Мы должни бъхомъ: Христосъ заплатилъ есть, егда за родъ нашъ кровь Свою продилъ есть. Неясыть птенцы своя оживляеть, егда свою кровь на нихъ изливаетъ: Христосъ подобињ, за насъ умерщвленныхъ. кровь источилъ есть огъ ранъ Си спасенныхъ. Тако ожихомъ: вредъ нашъ исцълися, плоть Христа Бога егда подъявися. Врачество дивное Дивный содъваетъ: врачъ, да мы живемъ, за ны умираетъ. Умерлъ бо: но днесь отъ гроба воскресе и насъ съ Собою изъ ада вознесе. Въ томъ долженствуемъ Христа величати, преподобными гласы Его прославляти. Воспойте убо и вы пѣснь Христови, и пѣніи вѣчно будите готовы: здѣ долгольтно, та же и во въки, въ небесной странъ съ ангельскими лики"... Въ другомъ, записанномъ въ иной русской сторонкъ сказъ калики-пъвцы, воспъвая свою радостную пъснь, возвъщаютъ, между прочимъ, о томъ, что "простилъ Богъ гръхи наши зліи, измылъ Своей кровью вси наши выи, смертію загладиль, смерть нашу убивый, потребивь клятву и ада плёнивый. А въ томъ плёнё далъ свободу, радость вёчну далъ роду, роду правовърну, радость райску мирну". Затъмъ, преисполнясь "радости райской", они восклицають:

"Прочь же, вси скорби и горьки печали, Прочь отыдите въ безвѣстные кран; Уже бо темные облаки прогнаны, Прошелъ страхъ-трепетъ и плачъ нечаянный; Се же вёдро, дни веселы, И свѣтъ во тьмѣ пришелъ велій, Соннаго освѣтили, міръ обвеселили Се солнце красно— Христосъ воскресъ славно!"...

Третій сказъ о "Воскресенія",-также весь посвященный "духовной сладости", которой "веселятся небеса и радуется земля", — взываетъ устами своихъ сказателей-пивцовъ къ праотцамъ человъчества. "Взыграй днесь, Адаме, и радуйся, Евва", - гласить онъ: "со пророки ликоствуйте, съ патріархи торжествуйте, восходите въ радость, прінмите младость. Днесь Христосъ отъ гроба, яко отъ чертога, воскресаетъ въ радость вёрнымъ, въ посрамление невёрнымъ, намъ же, праволюбцемъ, даетъ животъ въчный. Днесь адъ воздыхаетъ, діяволъ рыдаетъ: погубилось его царство, надъ душами тиранство; кръпко онъ, аки левъ, рыкаетъ, души испущаетъ. Мы же восклицаемъ, славу возсылаемъ изъ гроба Воскресшему, насъ изъ тьмы изведшему въ радость въ неприступную и свътъ невечерній"... Отъ праотцевъ и патріарховъ сказъ переходитъ къ царю-исалмопъвцу: "Взыграй днесь, Давыде, ликуй со пророки, бія въ гусли – радуйся! Съ веселіемъ красуйся. воспой велегласно, съ кимвалы согласно!".. Оть библейскихъ именъ слушатель стиховнаго сказанія переносится къ не вкусившимъ еще отъ чаши смерти людямъ, которыхъ - всѣхъ безъ изъятія — приглашаютъ пъвцы ликовать: "Днесь всемірная радость источаетъ сладость, собираетъ вся языки, цари, князи и владыки, старцы со младенцы и весь возрастъ вкупъ. Дъвы и вдовицы со отроковицы, съ свъщами притецыте, яко цвътъ-дъвство держите, Христу поклонитесь, красно веселитесь!"..

На Червоной Руси распъвается въ Свътлые Христовы дни такая пъснь:

"Зъ-за тамъ-той горы зъ-за высокон Выходить намъ тамъ золотой хрестъ. Славенъ си, славенъ си нашъ милый Боже, На высокости въ Своей славности славенъ си! И пидъ тимъ хрестомъ Самъ милый Господь: На Іому сорочка та джунджовая (жемчужная),

- 230 -

Та джунджовая, кервавая. Ой, ишло дивче въ Дунай по воду, Тай воно видѣло, та же Руській Богъ, Та же Руській Богъ изъ мертвыхъ уставъ"...

Деревенская молодежь, вмёстё съ малыми ребятами, заводитъ на Святой недёлё свои нгры - забавы. Скрипятъ деньденьской качели у околицы: качаются парни съ дёвчатами, качается и дётвора шумливая. Посреди улицы, на лужайкахъ, катанье яицъ идетъ, въ которомъ принимаютъ участіе и старый, и малый.

- "Дорого яичко ко Христову дню!"-говорить народная пословица, относящаяся ко всякой услугв. Но къ Пасхв оно и въ самомъ дълъ дорого: безъ него не разговляется даже; ни одинъ нищій безъ краснаго яичка не похристосуеться, — безъ него и праздникъ—не въ праздникъ выйдетъ! Первое яйцо, полученное въ Христовъ день, по народному повърью, никогда не должно портиться, если оба похристосовавшіеся привътствовали другъ-друга пасхальнымъ привътствіемъ отъ чистаго сердца. Поэтому многіе хранятъ его на божницъ въ теченіе цълаго года-до новой Пасхи. Катаютъ яйца тодько на Святой. Хотя не только тогда можно услышать въ дерев-нъ крылатое словцо объ этомъ прообразъ Воскресенія Хри-стова, но о ту пору какъ то невольно чаще вылетаетъ оно изъ усть пахаря. "Далъ дураку янчко-что покатилъ, то и разбиль!" -говорять тогда о неловкомь увальнь-человыкь. "Нашъ Өадей каравай хабба съ однимъ яйцомъ събстъ!" – приговари-ваетъ деревня про накидывающихся на розговёнь прожорливыхъ вдоковъ. "Дай ему яичко, да еще и облупленное!" — подсмѣиваются надъ любопытными не въ мѣру. "Хоть черненька курица, да на бълыхъ яичкахъ сидить!"-замъчаютъ краснословы о суровыхъ на видъ людяхъ съ добрымъ сердцемъ. "Онъ по яйцамъ пройдетъ, ни одного не раздавитъ!" – оговаривають они черезчурь осторожныхь. "Не умъть играть яй-цомъ, играй желвакомъ!" — кивають последніе въ сторону слишкомъ безпечныхъ. "Курочка бычка родпла, поросеночекъ яичко снесъ!" — говорятъ при видъ завирающагося краснобая.

Деревенское повърье совътуетъ на Пасху каждое утро оглаживать лошадей яйцомъ, оглаживаючи приговаривать: "Будь гладка, какъ яичко!" Это должно приносить коню здоровье и спорость въ работъ. "Не огладишь лошадку крашонымъ яичкомъ, и кормъ ей въ пользу не пойдетъ!" — говорятъ старые примътливые люди. По примътъ, если рано заносятся куры да крупныя яйца несутъ, то и ранніе овсы выдутъ лучше позднихъ. Простонородное суевъріе велитъ бабамъ-хозяйкамъ беречь первое яйцо отъ черной курицы: оно, по слову старины, спасаетъ скотъ въ полѣ отъ волка. Суевърные хозяева взвъшиваютъ первое снесенное во дворѣ яйцо, думая по вѣсу его судить-рядить о будущемъ урожаѣ. Первое яйцо, полученное при христосованьи, берегутъ умудренные жизнью люди: если, по ихъ словамъ, перекинуть его во время пожара черезъ заборъ, то огонь погаснетъ. Народныя загадки оговариваются объ яйцѣ въ такихъ словахъ: "Въ одномъ калинничкѣ два тѣстечка!", "Сквозъ стѣнки бычка испеку!", "Въ одной квашнѣ два притвора!", "Бочечка безъ обручика, въ ней пиво да вицо не смѣшаются!", "Полна бочка вина—ни клепокъ, ни дна!", "Катится бочка—на ней ни сучочка!", "Царево вино, царицыно вино—въ одной сткляницѣ не смѣшаются!", "Подъ ледкомъ-ледкомъ стоитъ чашечка съ медкомъ!" и т. д.

Похристосуется-разговъется, помолится и во храмъ Божіемъ, и у себя въ хатъ деревенскій людъ, приметъ и причтъ церковный, и богоносцевъ съ иконами, вдосталь наслушается краснаго пасхальнаго звона, —встрътитъ праздничекъ Христовъ честь-честью, по праздничному – по веселому. Свътло, радостно у него на душъ, свътло-радостно и кругомъ – куда ни глянетъ. И какъ-то легче дышется ему, и какъ-то звончъе поются пъсни-веснянки, и какъ-то вольнъе слетаютъ съ языка красныя ръчи крылатыя.

А навстрѣчу Свѣтлому Празднику меньшая сестра Святой недѣли—Радоницкая-Өомина—идетъ въ народную Русь, со своими цвѣтистыми сказаньями, со своими особыми повѣрьями, со своими самобытными обычаями.

И теперь Пасха Христова является поистинъ Свътлымъ Праздникомъ русскаго народа, а встарину на Москвъ Бълокаменной справлялся этотъ "праздниковъ праздникъ" съ еще большей торжественностью. Стародавніе обычаи и завъщанные Святой Руси дъдами-прадъдами обряды, сопровождавшіе великій день Воскресенія Христова, къ настоящему времени частью совершенно изгладились изъ памяти, частью замънились другими. Въ Москвъ-же, два въка тому назадъ бывшей средоточіемъ всей русской жизни, выполненіе пасхальной обрядовой стороны давало полный просторъ живому проявленію народнаго духа. Въ священныхъ стънахъ москов-

-232 —

скаго Кремля въ XVI—XVII столътіяхъ ко днямъ Свътлой седмицы воочію проявлялась вся его самобытность, величавая въ своей патріархальной простотъ. Царь и народъ, народъ и царь сливались здъсь въ красномъ ликованіи, какъ двъ могучихъ волны единой недълимой стихіи.

Кончалась недъля Страстей Христовыхъ, проводимая въ строгомъ постъ и непрестанныхъ молитвахъ, вызывающая въ душь каждаго христіанина неизгладимое впечатльніе крестныхъ страданій Сына Божія. Какъ начинали, такъ и завершали ее, цари московскіе подвигами христіанскаго смиренія, не только готовясь сами достойнымъ образомъ встрътить святую-радостную въсть о Свътломъ Воскресении Пострадавшаго за грѣхи людей, но доставляя возможность этого даже и недостойнъйшимъ изъ своихъ подданныхъ — преступникамъ, заклю-ченнымъ въ тюрьмы за самыя тяжкія вины. Ночью съ пятницы на субботу, тайнымъ образомъ, въ сопровождении немногихъ ближнихъ людей, обходилъ царь-государь заключенныхъ, неся къ нимъ не только щедрую милостыню, но и милость. И не было никому во время тайныхъ выходовъ государевыхъ отказа въ просимомъ, лишь-бы это не противоръчило христіанскому добротолюбію. Яркимъ проявленіемъ милосердія устилали наши древніе вънценосцы путь Воскресшему Царю царей земныхъ на Святую Русь, памятуя великія слова Боже-ственнаго Искупителя: "Милости хощу, а не жертвы!" Въ субботу, въ навечеріи Свътлаго Дня, служилась въ по-

Въ субботу, въ навечеріи Свѣтлаго Дня, служилась въ покоевыхъ палатахъ царскихъ, въ государевой Комнатѣ, что въ Теремномъ дворцѣ, святая полунощница. Благоговѣйно слушалъ ее державный хозяинъ всея Руси. Кончалась служба, начинался трогательный обрядъ "царскаго лицезрѣнія". Къ выполненію этого обряда передъ Свѣтлой заутренею въ покои государевы собирались бояре, окольничіе, думные и ближніе люди, всѣ служилые и дворовые чины. Одни изъ нихъ (высшіе по своему положенію) сходились въ Передней, другіе – становились въ сѣняхъ, третьи — на Золотомъ крыльцѣ. Всѣ были въ богатѣйшихъ кафтанахъ золотныхъ. У кого-же не было ихъ (низшіе по чину люди), тѣ ожидали выхода государева на Постельномъ и Красномъ крыльцахъ. По зову царскаго стольника, стоявшаго "на крюку" у дверей, входилм въ государеву Комнату, по два человѣка, бояре-сановники: "видѣть его великаго государя пресвѣтлыя очи", — входили, ударяли челомъ и шли по своимъ мѣстамъ. Принявъ ближнихъ людей, выходилъ царь въ Переднюю, гдѣ происходило то-же самое, что и въ Комнатѣ, съ той только разницею, что сановитыхъ бояръ замѣняли дворяне, дьяки другой степени и стрелецкие головы. Царь-государь былъ въ становомъ шелковомъ кафтанъ, надътомъ поверхъ зипуна. Послъ челобитья бояръ и другихъ людей московскихъ, удостоившихся "лицезрънія", царь принималь отъ спальниковъ свой выходной нарядъ-"опашень, ожерелье стоячее, шапку горлатную и посохъ индъйской черна дерева"-и шествовалъ къ Свът-лой заутренъ въ Успенскій соборъ. Блестящій сонмъ бояръ, окольничихъ, стольниковъ, стряпчихъ, дворянъ и дьяковъ окружалъ вънценоснаго богомольца, шедшаго навстръчу Воскресавшему Царю царей. Встръчавшие выходъ царский въ свняхъ и на крыльцахъ, ударивъ челомъ государю, присоединялись къ шествію и шли-впереди всвхъ-по трое въ рядъ. Передъ Успенскимъ соборомъ, у западныхъ дверей его, "въ ръшеткахъ, нарочито для того устроенныхъ", становились они по объ стороны и пропускали государя съ его свитою царской, во храмъ Божій, -гдъ, сотворивъ начало и приложившись ко святымъ мощамъ и къ ризв Господней, становился царь близъ патріарха, - а затёмъ переходили къ съвернымъ дверямъ, гдъ стоять было имъ положено до "царскаго пришествія въ соборъ со крестами". Твмъ временемъ замирала вся переполненная православнымъ людомъ московскимъ Кремлевская площадь, замирала и вся Москва въ трепетномъ ожидании могучаго мъднаго голоса Ивана Великаго. На второй ударъ колокола-великана откликалась вся Бълокаменная радостнымъ краснымъ звономъ, разнося въсть о Свътломъ Воскресении Христовомъ. Совершался крестный ходъ вокругъ Успенскаго собора; самъ царь-государь не ходилъ со крестами, а выходиль въ западныя двери и тамъ ожидалъ богоносцевъ. Вмъстъ съ торжественнымъ ликующимъ пъніемъ "Христосъ воскресе!" возвращался онъ подъ своды древней святыни московской. Входили туда и всв, кто быль въ золотныхъ кафтанахъ. Отъ тъсноты оберегали соборъ стрвлецкіе подполковники.

Пѣлись хвалитныя стихиры пасхальныя, прикладывался царь всея Руси къ образамъ и начиналъ христосоваться – "творить цѣлованіе во уста" съ благословлявшимъ его святымъ крестомъ владыкою-патріархомъ, митрополитами, архіеписконами и епископами; все-же остальное духовенство "жаловалось къ рукъ". Слѣдомъ за духовнымъ чиномъ, шло христосованье свѣтскаго. Начиналось оно съ патріарха, къ которому подходили всѣ, цѣловали его руку и одъялись красными пасхальными яйцами – по три, по два и по одному. Государь былъ уже въ это время на своемъ "мѣстѣ" царскомъ, у южныхъ дверей собора, и ожидалъ продолженія вы-

полнявшагося обряда. По заранће составленному и утвер-жденному списку, подходили бояре и всв молившеся въ сожденному списку, подходили оовре и всв молившеся вы со-борѣ ближніе люди государевы къ его царскому высокому мѣсту и творили цѣлованіе руки царевой. "Христось во-скресе!"—привѣтствовали они государя — "Вонстину воскре-се!"— отзывались имъ уста Солнышка Земли Русской". Христосуясь, раздавалъ царь всѣмъ яйца – гусиныя, куриныя и деревянныя-точеныя. При раздачь ихъ находился особый приносчикъ" — стольникъ изъ ближнихъ людей — и десятеро "жильцовъ-подносчиковъ". Ийца, приготовлявшіяся заблаго-временно токарями, иконописцами и травщиками Оружейной Палаты, а также иноками Троице Сергіева монастыря, были красныя, богато и искусно изукрашенныя по золоту яркой росписью въ узоръ, или "цвътными травами, а въ травахъ птицы и звъри и люди". Подносчики держали ихъ о-бокъ съ государемъ-въ деревянныхъ, обитыхъ серебряною золоченой басмою и бархатомъ, блюдахъ. На Руси въ тъ времена придавалось пасхальному красному яйцу особое таинственное значение; тъмъ съ большимъ благоговъниемъ принималя его въ Свътлую заутреню благочестивые предки наши изъ рукъ государевыхъ. "Яйце примънно ко всей твари", - гласить древнее рукописное толкование, приписывавшееся встарину св. Іоанну Дамаскину, - "скордупа – аки небо, плева – аки обла-цы, бѣлокъ – аки воды, желтокъ – аки земля, а сырость по-среди яйца – аки въ мірѣ грѣхъ. Господь нашъ Іисусъ Христось воскресе изъ мертвыхъ, всю тварь обнови Своею кровію, якожъ яйце украси; а сырость грѣховную изсуши, яко-же яйце исгусти". Кончалось христосованіе. Святитель московскій возглашаль читаль, въ царскихъ вратахъ, пасхальное слово св. Іоанна Златоуста. Внималь ему съ благоговъніемъ подходившій слушать поученіе царь. "Много лѣтъ ти, владыко!"-смиренно произносиль онъ при окончании слова. Отходила заутреня, и шествовалъ государь со всёми окру-жавшими его боярами и ближними людьми въ Архангельскій соборъ. Здись онъ поклонялся чудотворнымъ иконамъ и святымъ мощамъ, а затъмъ, слъдуя завъту-обычаю предковъ, "христосовался съ родителями" предъ ихъ гробницами. Изъ Архангельскаго шелъ царь въ Благовъщенскій соборъ, гдъ, поклонившись мыстнымъ святынямъ, "цёловался во уста" съ протопопомъ-царскимъ духовникомъ-и жаловалъ его яйцами, а ключарей допускаль къ цвлованію своей руки. Иногда слёдомъ за Благовёщенскимъ соборомъ, а порою на второй день Свётлой седмицы, посъщалъ онъ Вознесенскій и Чудовъ монастыри и Троицкое подворье. Весь чинъ, окружавшій государя въ Успенскомъ соборѣ, слѣдовалъ за нимъ, въ прежнемъ порядкѣ, на всемъ этомъ пути.

Наконець, возвращался государь къ себъ "на Верхъ" (во дворецъ) и въ Столовой палать жаловаль къ рукъ и яйцами пасхальными всёхъ, кто изъ бояръ и ближнихъ людей оставался тамъ для "береженья" царскаго семейства и дворца во время выхода государева. Сюда-же сходились и тъ сановники, которые, по преклонности лъть или по болъзни, не могли стоять Свътлую утреню въ соборъ, а также и постельничій, стряпчій съ ключомъ, царицыны стольники и дьяки мастерскихъ государевыхъ палатъ. Изъ Столовой шелъ государь въ Золотую палату, куда приходили въ это время славить Христа патріархъ-владыка и иныя власти духовныя. Со всёми ними изволилъ выходить къ царицъ царь-госу. дарь, окруженный боярами. Принимала гостей царица въ своей Золотой налать, гдъ сидъла среди мамъ, дворовыхъ и пріъзжихъ боярынь. Христосовались съ царицею царь, патріархъ и всв-кто были съ ними. Всв власти духовныя благословляли царицу святыми иконами и цъловали у нея руку. Къ ранней объднъ, по описанію изслъдователя домашняго быта русскихъ царей шелъ государь вмъстъ со всъмъ государевымъ семействомъ въ которую-либо изъ своихъ дворцовыхъ церквей, къ поздней-въ Успенский соборъ, куда выходиль въ большомъ царскомъ нарядъ, ведомый подъ руки двумя ближними боярами, въ сопровождении всей свиты. Отъ поздней объдни возвращался царь въ царицыны покон, гдъ жаловалъ къ рукъ и одълялъ крашеными яйцами всъхъ ея ближнихъ людей, мамъ, верховыхъ боярынь, крайчихъ, казначей и постельницъ. Затъмъ, изволилъ христосоваться государь со своими дворовыми людьми-комнатными ("стоявшими у крюка"), "наплечными мастерами" (портными), шатерными мастерами, иконниками, мовными, постельными, столовыми, истопниками и сторожами, не исключая ни одного-даже самаго низшаго положеніемь-двороваго. Разговѣвшись, шель онь принести радостную высть о Свытломъ-Христовомъ-Воскресении тъмъ, кто не могъ внимать ей въ соборахъ и церквахъ: въ городскія тюрьмы, больницы и убогіе дома (богадъльни). "Христосъ воскресъ и для васъ!"-произносиль царь, входя въ эти приоты скорбей и печалей, и одаривалъ заключенныхъ и больныхъ отъ щедротъ своихъ пасхальными яйцами красными, деньгами и разными новыми вещами обиходными въ ихъ быту. Присыдалась заранъе сюда отъ государя и праздничная розговънь. Объ этомъ благочестивомъ обычав сохранились подлинныя записи, съ точ-

-236 -

ностью передающія, какъ совершался и чъмъ сопровож-дался этотъ богомольный выходъ государя въ день Свътлаго Праздника. "1664 году 10-го апръля", — говорится въ придвор-ныхъ запискахъ того времени, — "государь пожаловалъ на Англинскомъ Дворъ плъннымъ полякамъ, нъмцамъ и черкасамъ, а также и колодникамъ, всего 426 человъкамъ, каждому: чекмень, рубашку и порты и потомъ приказалъ накормить чекмены, руссини, и порти и чести принасти в напорили ихъ; вствъ имъ давали лутчимъ по части жаркой, да имъ же и достальнымъ всёмъ по части вареной, по части ветчины, а каша изъ крупъ грешневыхъ и пироги съ яйцами или мясомъ, что пристойнъе; да на человъка же купить по хлъбу да по калачу двуденежному. А питья: вина лутчимъ по три чарки, а достальнымъ по двѣ; меду лутчимъ по двѣ кружки, а достальнымъ по кружкѣ". Изъ этого простого перечисленія всего пожалованнаго отъ щедротъ государевыхъ заключен-нымъ иновърцамъ и колодникамъ, сидъвшимъ "за тяжкія ви-ны", достаточно видно, съ какой заботливостью относился самодержецъ московскій ко всѣмъ нуждамъ посѣщаемыхъ имъ несчастныхъ въ Свътлый Праздникъ, пріобщая ихъ ко всеобщему народному ликованію на Святой Руси, охватываввсеобщему народному ликованію на Святой Руси, охватывав-шему всѣхъ отъ мала до велика, отъ богатыхъ палатъ до бѣдной хижины. Это повторялось неукоснительно изъ года въ годъ. Въ первый день Пасхи красной раздавалась, отъ царскаго имени, щедрая милостыня нищимъ на всѣхъ площа-дяхъ московскихъ. Иногда устраивались даже столы для ни-щей братіи въ Золотой царицыной палатѣ, гдѣ одѣляли бѣдняковъ верховыя набольшія боярыни крашеными яйцами и деньгами. Подавалось убогимъ гостямъ на этомъ кормленіи не мало яствъ праздничныхъ— "курей индѣйскихъ, утокъ жареныхъ, пироговъ, перепечей". Шло столованье, подхо-дило къ концу, — выходили царь съ царицею изъ внутреннихъ покоевъ. Слышалъ убогій людъ изъ государевыхъ устъ вѣсть о Воскресеніи Христовомъ и откликался на нее со слезао Воскресеніи Христовомъ и отвликался на нее со слеза-ми умиленія своимъ "Во-истину". А надъ Москвой Бѣло-каменною, подъ златоглавымъ Кремлемъ и теремами золотоверхими плылъ-разливался въ это время красный перезвонъ со всёхъ сорока-сороковъ.

со всяхъ сорока-сороковъ. Въ царствованіе царя Алексвя Михайловича неоднократно открывались о Святой Пасхв, — преимущественно на третій или четвертый день праздника, — двери Переднихъ свней государевыхъ не только для бояръ и сановныхъ людей разнаго чина, но и для простого люда московскаго — торгашей, посадскихъ, мастеровъ всякаго цеха, людей дворовыхъ и крестьянъ. Собирался рано поутру отовсюда народъ къ палатамъ царскимъ. Наряжался каждый простолюдинъ во все, что есть праздничное-цвѣтное. Сколько возможно оказывалось пропу-стить, столько и пускали въ Переднія свни, а остальному народу приказъ былъ отъ стольника – ждать у Краснаго крыльца. Принималъ царь людей московскихъ, всёхъ къ рукъ жаловаль, сидя на своемъ царскомъ мъсть, каждому изъ своихъ рукъ давалъ яйцо красное, монастырской росписью изукрашенное. Раздаваль царь на пасхальной седмиць до 37.000 яицъ. Хранили осчастливленные свътлымъ его, великаго государя, лицезръніемъ москвичи царскій подарокъ праздничный послѣ во всю свою жизнь, да и дътямъ завъщали память объ этомъ. Не только однихъ попавшихъ въ Переднія съни осчастливливалъ Тишайшій изъ русскихъ царей, а выходилъ послъ этого на Красное крыльцо и тамъ являлъ свой пресвътлый ликъ народу, привътствуя его возгласомъ: "Христосъ воскресе!" Тишина стояла при выходъ государевомъ на площади Кремлевской: всякому хотблось услышать своими ушами благостныя слова изъ устъ помазанника Божія. А какъ вымолвитъ царь эти слова, вся площадь, переполненная людомъ московскимъ, откликалась громогласнымъ: "Во-истину воскресе!" И долго, долго еще переливался по ней волнами могучими этотъ откликъ многихъ тысячъ восторженныхъ голосовъ.

Во время всей Пасхи шли въ палатахъ царскихъ пріемы "великоденскихъ даровъ и приносовъ". Начиналось это, обыкновенно, со второго дня. Пріемы происходили въ Золотой палать, въ присутстви всего "чина государева". Первымъ являлся святитель московскій, благословлявшій государя образомъ и золотымъ крестомъ; за патріархомъ приносили его дары: кубки, бархаты золотные и беззолотные, атласъ, камку, три сорока соболей и сто золотыхъ. Отъ царя шелъ владыка съ приносами къ царицъ, царевичамъ и царевнамъ. Митрополиты и архіепископы подносили (или присылали со свойми стряпчими) государю и каждому изъ его семейства "великоденскій мѣхъ меду" и "великоденское яйцо", благословляя при этомъ иконою въ серебряномъ окладъ. Келарь Троице-Сергіевской лавры подносиль царю образь "Видиніе великаго чудотворца Сергія", пять "братинъ корельчатыхъ", ложку "рвичатую", хлѣбъ и мѣхъ меду. Образа и мѣхи съ медомъ подносились архимандритами, строителями и игумнами монастырей: Чудова, Ново-спасскаго, Симонова. Андронникова, Саввинскаго, Кирилло-Бѣлозерскаго, юснфа Волоколамскаго, Соловецкаго и Никольскаго-на-Угръши. Вслъдъ за духовенствомъ принималъ царь-государь съ великоденскими дарами именитаго человъка

- 238 -

Строгонова, являвшагося представителемъ цёлаго края; за нимъ-гостей московскихъ, новгородскихъ, казанскихъ, астраханскихъ, сибирскихъ, нижегородскихъ и ярославскихъ; наконець-гостиной и суконной сотенъ торговыхъ людей. Царь Өедоръ Алексвевичъ принималь въ теченіе Свътлой седмицы посль объдни каждый день людей разнаго званія, встухь допуская къ рукъ и жалуя крашеными яйцами. Въ понедъльникъ принимались стольники, стряпчіе и дворовые московскіе, во вторникъ-жильцы (дворяне иногородные), въ среду-дъти боярскіе. аптекарскаго приказа доктора, аптекари и лъкаря, въ. четвергъ-подъячіе, въ пятницу-дворовые люди и подъячіе дворцовые, суббота была днемъ "разныхъ чиновъ людей". Ни одинъ человъкъ изъ "служившихъ на дворъ" не оставался безъ царскаго лицезрънія въ эти дни. Въ день торговыхъ людей христосовались съ государемъ, кромъ купцовъ-гостей, "сотскіе и старосты гостиной и суконной сотни, конюшенныхъ и черныхъ слободъ", выборные чернослободцы и торговые иноземцы. Въ день дворовыхъ людей были принимаемы художники и ремесленники Оружейной Палаты-съ ихъ подносными делами", заготавливавшимися заранъе по назначению. Въ обычат было у царей русскихъ посъщать во дни Свътлаго Праздника не только московскіе, по и подмосковные, монастыри. Крашеныя яйца возилъ за государемъ прикащикъ-стольникъ съ десятью жильцами-подносчиками. Царица съ царевичами и царевнами "ходила" въ это время по московскимъ соборамъ и женскимъ монастырямъ, вездъ христосуясь съ духовенствомъ и властями. Слъдомъ за нею повсюду вздили боярыни. Царица спрашивала всёхъ игуменій "о спасень", боярынь — "о здоровь", что – по свидётельству описателя домашняго быта русскихъ царицъ – являлось признакомъ величайшаго къ нимъ благоволения.

Бояре, слѣдуя благому примѣру царя-государя, раздавали на Свѣтлый Праздникъ шедрую милостыню, а также посылали "розговѣнь" въ тюрьмы, больницы и богадѣльни. Именитое купечество не отставало въ этомъ отъ нихъ. Всѣ благочестивые русскіе люди старались, по мѣрѣ силъ и возможности, слѣдовать правилу пасхальнаго поученія: "Своя домашняя безъ печали сотвори, ницая и бѣдная помилуй!" По стогнамъ Москвы, да и всѣхъ другихъ городовъ русскихъ, неумолкаемо разносился во всю Святую седмицу красный звонъ. Звонили и настоящіе звонари, и всѣ желавшіе "потрудиться для души" люди—старые и малые; нѣкоторые, особенно изъ слѣпцовъ-убогихъ, достигали въ этомъ трудѣ высокой степени искусства, заставляя изумляться слушателей. Для многихъ явственно

- 239 -

слышались въ этомъ звонъ воочію воплощавшіяся въ дълахъ благотворенія и милосердія слова древняго проповъдника: "Духовно торжествуемъ, страннолюбіемъ цвътуще, любовію озарившеся, нагія одъвающе, нищая и бъдная съ собою въ подобно время накормяще и обядимыя избавляюще"... По свидътельству иноземцевъ, оставившихъ описанія о своемъ "путешествіи въ Московію", здъсь исчезало въ эти свътлые дни всякое различіе въ положеніи: обмънивались христіанскимъ поцѣлуемъ рабы съ боярами, мужчины съ незнакомыми женщинами и дъвушками, друзья и враги.

Такъ встрѣчала старая московская Русь радостные дни Свѣтла-Христова-Воскресенія.



#### XX.

## Радоница-Красная Горка.

Отойдеть, выйдеть за изукрашенную причудливой рёзьбою всяческихъ преданій дверь въковъчнаго чертога Великой, Малой, Бълой и Червоной Руси славная-красная Святая недъля, слывущая въ нашемъ народъ за одинъ Великъ-День, — слъдомъ за нею, у порога стоить ея меньшая сестра. — Оомина, "Радоницкая". Съ этой седмицею оть дѣдовъ-прадѣдовъ идутъ въ народъ свои особые обычаи, свои родныя повѣрья, свои вѣщія слова крылатыя, перелетающія за горы высокія, черезъ моря глубокія, шириною безбрежныя, отдѣляющія наши дни отъ сѣдой были повитыхъ мракомъ вѣковъ. На этой недѣлѣ людъ крещоный "съ покойничками христосуется", разноситъ по могилкамъ радостную вѣсть о Свѣтломъ Христовомъ Воскресеніи, побѣдившемъ собою темную силу смерти:

> "Воспоимъ вси пѣснь радостно нынѣ: Христосъ бо воскресе отъ гробныя скрини, Возоталъ отъ мертвыхъ Богъ, живый отъ вѣка, Оживилъ мертва въ мірѣ человѣка. Нынѣ убо вси ликуемъ, Духомъ-тѣломъ торжествуемъ, Во длани плещимо, Другъ друга простимо"...-

поютъ въ эти дни калики-перехожіе, отъ одного погоста къ другому идучи.

Всплачется радостными слезами весенними Мать-Сыра-Земля, проснется все спящее въ ея любвеобильномъ сердцѣ, вздохнутъ свободнѣе и могильные жильцы: возвеселитъ ихъ, возрадуеть память живыхь, справляющихъ въ седмицу по Пасхъ радостныя весеннія поминки, возвъщающихъ имъ "ангельскую днесь радость и человъческую сладость".

Радуется лежащій въ нъдрахъ земныхъ православный людъ, но еще радостнъй-свътлъе на сердцъ у поминающей его роденьки. Иасха красная — у всъхъ на душъ въ эти дни, когда и солнышко весеннія игры играетъ на небесныхъ поляхъ, пригръваючи нивы земныя-поднебесныя, выгоняя всходы хлъбовъ зеленые, когда по селамъ-деревнямъ звенятъ заливные-молодые голоса хороводные. Дождавшаяся Красной Горки молодежь еще веселъе красна-солнышка играетъ, затъвая хороводы по краснымъ пригоркамъ-холмамъ, "заплетая плетень" ("Заплетися, плетень, заплетися! Ты завейся, труба золотая! Завернися, камка кружчатая!" и т. д.), да "съя просо" въ честь стараго "Дида-Лада", да величая "Дона сына-Ивановича"...

Эти дни съ давнихъ поръ слывутъ свадебными, брачную радость несущими любящимся молодымъ сердцамъ. Послъднія свадьбы передъ началомъ страдной поры май-мъсяцемъ играются во время нихъ. "Сочтемся весной на бревнахъ на Красной веселой Горкъ,"— гласитъ народный прибаутокъ: "сочтемся-посчитаемся, золотымъ вънцомъ повънчаемся". Потому-то и ждутъ этихъ дней заневъстившіяся дъвушки красныя съ неменьшимъ нетерпъніемъ, чъмъ Свътлаго Праздника. Въ эти-же дни принято на Руси, по старинъ стародавней, одаривать "богоданную" родню зятьямъ да невъсткамъ. Въ первый день Өоминой-Радоницкой недъли разносится отъ одного села къ другому пъсня, напоминающая объ этомъ-послъднемъ обычаъ:

> "Подойду, подойду, Подъ Царь-городъ подойду, Вышибу, вышибу, Копьемъ стѣну вышибу! Выкачу, выкачу, Съ казной бочку выкачу! Подарю, подарю Люту свекру-батюшкь! Будь добрѣ, будь добрѣ---Какъ родимый батюшка! Подойду, нодойду, Подъ Царь-городъ подойду! Вышибу, вышибу, Копьемъ ствну вышибу! Вынесу, вынесу, Лисью шубу вынесу!

> > -242 --

₹.

Подарю подарю, Люту-свекровь-матушку! Будь добра, будь добра, Какъ родима матушка!.."

По объясненію И. М. Снегирева, сложилась-спѣлась эта пѣсня, вѣроятно, еще въ XI—XII столѣтіяхъ когда свѣжа была въ сердцѣ народной Руси стародавняя, поросшая быльемъ, память о славныхъ походахъ русскихъ князей подъ Царьградъ.

"Красной Горкою", собственно, зовется Өомино воскресенье, первый день этой недели весеннихъ поминокъ, недели предстрадныхъ свадебъ. Наименование этого дня ведетъ свое начало отъ съдой древности. Горы-колыбель человъчества. родина и обитель боговъ и естественные предълы ихъ владъній-на зарѣ народной жизни у всѣхъ славянъ почитались священными и являлись, поэтому, мъстомъ совершенія большинства богослужебныхъ обрядовъ и связанныхъ съ ними обычаевъ. Красный-прекрасный, веселый, радостный, молодой. Отсюда и название перваго праздника воскресшей весны-"Красная Горка". Въ отдаленнъйшіе годы древнерусскаго язычества въ этотъ день возжигались по холмамъ священные костры-огни въ честь Даждьбога. Вокругъ этихъ огней совершались жертвоприношенія и мольбища. Здёсь-же вершился судъ-"полюдье". У русскаго народа не было никакихъ капищъ; ихъ замъняли лъсныя поляны да "красныя горы", на которыхъ – на мъстъ повергнутыхъ идоловъ-воздвигнуты были церкви при благочестивыхъ князьяхъ-христіанахъ, отходившихъ изъ этого міра во святой схимъ. Въ Ооминъ понедъльникъ, знавшійся "Радоницею", на этихъ горахъ устраивались пиршественныя тризны въ честь умершихъ предковъ. Во вторникъ ("Навій день" или "усопшія Радаваницы") продолжалось то-же самое. И теперь этоть день проводится на Руси по кладби-/ щамъ за панихидами да поминками. Въ малорусскихъ се-лахъ оба эти дня слывутъ "могилками", "гробками" и "проводами". Среда считалась въ языческую старину днемъ браковъ, благословлявшихся жрецами на красныхъ горкахъ. Въ четвергъ и пятницу по древнерусскимъ весямъ происходило "хожде-ніе вьюнитства", обычай уцѣлѣвшій и до сихъ поръ въ дере-венской глуши подъ именемъ "вьюнца". Въ субботу на Өоминой-самые развесстые хороводы, самыя голосистыя веснянки.

Въ первый день Ооминой недѣли совершалось, — а мѣстами и въ наши дни совершается, — заклинаніе весны. Оно начиналось съ восходомъ солнечнымъ. Мѣстомъ дѣйствія являлась всё та-же красная горка. При первомъ проблескъ свътила евътнять собравшаяся на холмъ молодежь, съ выбранной «хороводницею во главъ, приступала къ выполнению завъщаннаго стариной обряда. Хороводница, благословясь, выходила на средину круга и произносила заклинание, сохранившееся во всей своей первобытной чистоть на свверо-восточной Руси: «Здравствуй, красное солнышко! Празднуй, ясное ведрышко! Изъ-за горъ-горы выкатайся, на свътелъ-міръ воздивуйся, по травъ-муравъ, по цвътикамъ по лазоревымъ, подснъжникамъ лучами-очами пробъгай, сердце дъвичье лаской согръвай, добрымъ-молодцамъ въ душу загляни, духъ изъ души вынь, въ ключъ живой воды закинь. Отъ этого ключа ключи въ рукахъ у красной дъвицы, зорьки-заряницы. Зоренька-ясынька гуляла, ключи потеряла. Я, дъвушка (имя рекъ), путемъ-дорожкой шла-прошла, золотъ ключъ нашла. Кого хочу-того люблю, кого сама знаю-тому и душу замыкаю. Замыкаю я имъ, тъмъ золотымъ ключомъ, добраго молодца (имя рекъ) на многіе годы, на долгія весны, на въки въченскіе заклятьемъ тайнымъ нерушимымъ. Аминь!. Всъ присутствующіе при заклинании повторяли каждое слово за хороводницею, вставляя полюбившіяся каждому имена. Затъмъ, заклинавшая солнышко дъвушка, положивъ на-земь посрединъ круга крашеное яйцо и круглый хлъбецъ, затягивала пъсню-веснянку.

> "Весна-красна! На чемъ пришла, На чемъ прібхала? На сошечкъ, На бороночкъ!" и т. д.

Весь хороводъ подхватывалъ. Эту пѣсню смѣняла другая; ту-третья. Послѣ пѣсенъ принимались за угощенье, начиналась веселая пирушка.

Въ этотъ-же день еще и теперь по городамъ, — начиная съ Москвы Бѣлокаменной, исконной хранительницы всевозможныхъ преданій и обычаевъ русской старины и кончая самыми захолустными, — устраиваются праздничныя прогулки заневѣстившихся дѣвушекъ. Женихи, въ свой чередъ, выходятъ на смотрины, совершающіяся на весеннемъ вольномъ воздухѣ, подъ зеленѣющими навѣсами распускающихся деревьевъ. Бываетъ и такъ, что на мѣстѣ «зеленыхъ смотринъ» происходитъ и самое рукобитье. Мѣстами существуетъ обычай (напримѣръ, въ Костромской губерніи), позволяющій парнямъ, въ честь Матери-Сырой-Земли обливать водой приглянувшихся имъ дѣвушекъ. Кто обольеть которую, тотъ за нее и долженъ свататься, —гласитъ обычное, нигдѣ, кромѣ памяти народной не записанное, право. Кто не сділаеть этого, тоть считается лихимъ обидчикомъ, похитителемъ чести дівичьей. Въ Густинской літописи, такъ разсказывалось о подобін этого обычая: "Отъ сихъ единому нікоему богу на жертву людей топяху, ему же и донынъ по нікоихъ странахъ безумныя память творятъ: собравшеся юніи, играюще, вметають человѣка въ воду, и бываетъ иногда дійствомъ тыхъ боговъ, си есть бъсовъ, разбиваются и умираютъ, или утопаютъ; по иныхъ же странахъ не вкидаютъ въ воду, но токмо водою поливаютъ, но единако тому же бъсу жертву сотворяютъ".

Во многихъ селахъ и деревняхъ на Оомино воскресенье ввечеру въ обычав сходиться молодежи за околицей и водить тамъ, на задворкахъ, хороводныя игрища, величая Весну-Красну. При этомъ наиболве удалые изъ парней влвзаютъ на деревья и прыгаютъ съ нихъ на-земь, перескакиваютъ съ-разбъга черезъ плетни; а другіе ходятъ вокругъ сѣнныхъ стоговъ, или соломенныхъ ометовъ, и поютъ:

> "Какъ изъ улицы идетъ молодецъ, Изъ другой идетъ красна-дъвица, Поблизехоньку сходилися, Понизехонько воклонялися. Да что возговоритъ доброй молодецъ: — Ты здорово-ль живешь, красна-дъвица? — Я здорова живу, милъ-сердечной другъ; Каково ты жилъ безъ меня одинъ?" и т. д.

Эта пъсня имъеть то-же самое значение для деревенской брачущейся молодежи, какъ и только-что описанное обливание водою.

А въ то время, какъ по краснымъ горкамъ за деревенскими околицами происходитъ все это, на погостахъ-кладбищахъ отводится мѣсто совсѣмъ иному. Тамъ начинается съ этого дня "радованье" покойниковъ. Туда, подъ сѣнь безымянныхъ крестовъ, сходятся потерявшія дѣтей матери, вдовы и сироты—плакать-причитать о своихъ дорогихъ, обездолившихъ ихъ на этомъ свѣтѣ, покойникахъ. По могилкамъ разставляются оставшіяся отъ пасхальныхъ столованій снѣди-питія, раскладываются крашеныя яйца. Съ этого дня чуть-ли не во всю недѣлю, съ утра бѣлаго до темной ноченьки, кишмя кишатъ кладбища народомъ, угощающимся въ честь-память своихъ покойничковъ.

На слъдующій за Красной Горкою день—заправская Радоница ("Радованецъ, Радавница" и т. д.). та самая, которую поминаетъ народное слово въ поговоркъ: "Пили на Масляницъ, съ похмълья ломало на Радоницъ!", или въ пъснъ: "Зять-ли про тещу пиво варилъ, пива наварилъ, да къ Масляницъ; звалъ-ли тещу ко Радоницъ, а теща пришла наканунъ Рождества"...) Въ этотъ "родительскій понедъльникъ" (а мъстами – во вторникъ) ходятъ поливать могилы ме-домъ сыченымъ да виномъ зеленымъ - хмъльнымъ: "угоща-ютъ родительскія душеньки".) Въ бълорусскихъ деревняхъ существуетъ обыкновеніе объдать на Радоницу—на могилахъ; но только при этомъ строго соблюдается, чтобы кушанья были "нечетныя и сухія", иначе-быть бъдъ неминучей. "Святые родзицели, ходзице къ намъ хлъба-соли кушаць!" -- приглашаютъ покойниковъ объдающіе, предварительно похристосовавшись съ ними. Въ заключение поминальной трапезы, на которой, по увъренію старыхъ богомольныхъ людей, присутствують и загробные гости, большакъ семьи провозглашаеть: "Мои родзицели, выбачайте, не дзивицесь, чъмъ хата богата, тъмъ и рада!" и считаетъ свой долгъ по отношенію къ предкамъ свято выполненнымъ. Нищіе, окружающіе трапезующихъ. одъляются остатками пищи и деньгами — чъмъ Богъ пос-лалъ на ихъ убогую долю. Если на радоницкихъ поминкахъ встръчаются помолвленные женихъ съ невъстой, то они должны земно кланяться — каждый у могилы своихъ богоданныхъ сродниковъ и просить благословенія ихъ "на любовь да на совътъ, да на племя-родъ"/

Поминовеніе родителей, продолжающееся и въ слѣдующіе дни недѣли, совершается не только на кладбищахъ, но и дома, въ хатахъ. Въ теченіе всей Өоминой седмицы (многія приверженныя къ доброй старинѣ) хозяйки оставляютъ на ночь на столѣ кушанья—въ полной увѣренности, что "покойнички, наголодавшіеся за зиму", заглядываютъ объ эту пору въ свои прежнія жилища—повидаться со сродниками, памятующими о нихъ. "Не угости честь-честью покойнаго родителя о Радоницѣ—самого на томъ свѣтѣ никто не помянетъ, не угоститъ, не порадуетъ!"—говорятъ въ деревнѣ.

- Во вторникъ на Ооминой недълъ деревенская дътвора "окликаетъ" первый весенній дождь. Съ самаго утра слъдятъ всъ: не покажется-ли на небъ туча. Опытные погодовъды утверждаютъ, что не бываетъ такого радоницкаго вторника въ который не кануло-бы хотя одной капельки дождя. Припервомъ затемнившемъ высь поднебесную облачкъ ребята принимаются выкрикиватъ свою окличку, нъкогда произпосившуюся и взрослыми дътьми посельской-попольной Руси: "Дождикъ, дождикъ! Снаряжайся на показъ. Дождикъ, припусти, мы поъдемъ во кусты, во Казань побывать, въ Астрахань погулять. Поливай, дождь, на бабину рожь, на двдову пшеницу, на дввкинъ ленъ поливай ведромъ. Дождь, дождь, припусти, посильнъй, поскоръй, насъ, ребятъ, обогръй!" Если, внявъ увъщательнымъ окликамъ дътворы, небо и впрямь брызнетъ на землю весеннимъ дождемъ, то всъ окликающіе, наперебой, кидаются умываться струями "небесной водицы", — что, по словамъ знающихъ людей, должно приносить счастье. Когда-же, въ ръдкіе годы, въ этотъ день ударитъ первый весенній громъ, то стародавній опытъ совътуетъ молодымъ женщинамъ и дъвушкамъ при блескъ первыхъ молній — умываться дождемъ черезъ серебряныя, а еще лучше черезъ золотыя, кольца. Этимъ сохраняется красота и молодость, столь дорогія въ глазахъ ихъ почитателей. )

"И на Радоницу Вьюнецъ и всяко въ нихъ отснование", гласитъ, между прочимъ, 25-й вопросъ "Стоглава", въ укоръ и порицаніе народному суевърію. ("Вьюнецъ", или "вьюниш-никъ", справляется въ деревенской глуши и до нашихъ дней на Өоминой недълъ. Этотъ стародавній обрядъ, только въ останкахъ уцълъвшій отъ всесокрушающей длани безпощаднаго времени, состоить въ хождении подъ окнами особыми ("вьюницкими") пёснями въ честь новобрачныхъ, повънчавшихся на Красной Горкь. Толпа веселой молодежи, собравшись въ условленномъ мъстъ, двигается изъ конца въ конецъ селенія и начинаеть "искать вьюнца и вьюницу" (молодыхъ), стучась подъ каждымъ окномъ-съ особымъ припъвомъ-причетомъ: "Вьюнъ-вьюница, отдай наши яицы!" Гдъ нъть молодожоновъ, тамъ отъ непрошеныхъ гостей отдълываются тёмъ, что, подавая нёсколько яицъ, христосуются съ къмъ-нибудь изъ нихъ. Гдъ-же Красная Горка, дъйствительно, повѣнчала молодую пару, - тамъ этимъ не откупиться: "вьюнишники" станутъ пъть передъ такимъ домомъ до тъхъ поръ, покуда виновники торжества не выйдутъ къ нимъ сами и не вынесуть всякаго угощения: пива, меда, пряниковъ и даже денегъ. Посль того старшой изъ пъвуновъ-весельчаковъ затягиваетъ благодарственную пъсню:

> "Еще здравствуй, молодой, Съ молодой своей женой! Спасибо тебъ, хозяинъ, Со твоей младой-младешенькой Хозяюшкою счастливою— На жалованьи, На здравствованьи!"

Хоръ молодыхъ голосовъ послъ каждаго стиха подпъваегъ

- 247 --

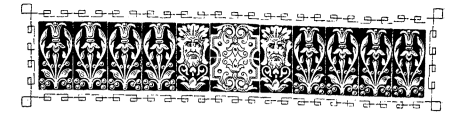
"Вьюнецъ-молодецъ, молодая!" чёмъ и кончается чествованіе новобрачныхъ до другого осъненнаго новымъ счастіемъ. дома, гдъ повторяется то-же самое.

Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ о Ооминой недѣлѣ, въ субботу, происходитъ изгнаніе смерти. Для совершенія этого, ведущаго свой корень изстари вѣковъ, обряда сходятся въ полночь со всего села старыя и молодыя женщины и, вооружившись метлами, кочергами, ухватами и всякою домашней утварью, гоняются по огородамъ за невидимымъ призракомъ древне-языческой славяно-германской Мораны и выкликивають ей проклятія. Чѣмъ дольше и ревностнѣе устрашать гонимый призракъ, тѣмъ-по мнѣнію суевѣрной деревни-надёжнѣе избавиться ото всякой повальной болѣзни-"по́махи", на предстоящее лѣто всему селу.

Въ древнія времена соблюдался на Руси, а также и въ Литвъ, обычай объгать въ Оомину субботу кладбища съ ножами въ рукахъ и съ возгласами: "Бъгите, бъгите, злые духи!" Этимъ думали облегчить загробныя страданія покойниковъ, уходившихъ изъ этого міра въ страну, гдъ царствовала злая нечисть.

Въ наши дни все страшное-здое отходить отъ народныхъ повфрій и обычаевъ. – въ нихъ болъе живучи веселье веселое да радость пъвучая. А что уцълъло изъ грозныхъ повърій старины, такъ и то потеряло свой первобытный обликъ, превратившись въ осѣненный тлетворнымъ духомъ забвения пережитокъ былой сознательной жизни. Такъ-и радоницкія повърья, объединявшія въ себъ не только радостное, но и грозное. Современная простонародная Радоница является только радостнымъ весеннимъ общеніемъ съ покойниками, только веселымъ свадебнымъ временемъ. только порою воскресающихъ пъсенъ, плясокъ да хороводовъ. Недаромъ, въ народъ живетъ поговорка о томъ, что "Веселы пъсни о Масляницѣ, а веселѣй того — о Радоницѣ". Другое изреченіе гла-сить, что: "Веселая Масляница — безпросыпная горе-пьяница, а гульливая "Радоница-свътлой радости пріятельница". Третье крылатое слово добавляеть, словно поясняя оба первыхъ, что "Масляныя пьяныя пъсни о голодный Великъ-Пость разбиваются, колокольнымъ постнымъ звономъ глушатся, а радоницкія-вьюнишныя по краснымъ горкамъ раздаются, съ се-мицкими-дъвичьими перекликаются." Этимъ пъснямъ, по старинному повърью, радуются не только живые, а и мертвые....

- 248 --



#### XXI.

## Егорій-вешній.

"На Руси – два Егорья", –говоритъ народъ: "одинъ холодный, другой – голодный!" Егорій (Юрій) – тоже, что и Георгій<sup>47</sup>). Память этого, во всемъ славянскомъ мірѣ усердно чтимаго, угодника Божія (Побѣдоносца), празднуется Православной Церковью дважды въ году: весною, 23-го апрѣля, и зимою, 26-го ноября. О зимнемъ Егорьѣ-Юріѣ ("холодномъ") и о наиболѣе замѣчательныхъ изъ связанныхъ съ нимъ сказаній, повѣрій и обычаевъ говорится ниже, въ особомъ очеркѣ. "Голодный"-же Егорій ведетъ въ народную Русь свой, къ нему одному пріуроченный, сказъ, богатый краснымъ словомъ, изукрашенный цвѣтистымъ узорочьемъ воображенія, освященный вѣками хожденія отъ села къ селу, вѣками преемственной передачи изъ устъ въ уста.

Для русской — любовно относящейся къ стародавнимъ обычаямъ — деревни святъ-Егорьевъ день замъняетъ зане-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Св. великомученикъ Георгій-Побѣдоносецъ-родомъ изъ Калпадокіи, происходилъ изъ знатнаго рода и былъ военачальникомъ. Діоклетіаново гоненіе на послѣдователей Христа заставило его преерёть всѣ преимущества своего высокаго положенія и заявить себя христіаниномъ. Мученическая кончина св Георгія послѣдовала въ Никомидіи въ 303-мъ году (онъ былъ обезглавленъ послѣ 8-дневныхъ истязаній). На Руси этотъ святой пользуется великимъ почитаніемъ. Съ первыхъ временъ христіанства имя его повторядось въ великокняжеской семьѣ, возднигались храмы въ честь Св. Георгія, нарекались его именемъ города и монастыри. Съ ярославовыхъ временъ встрѣчается на русскихъ печатяхъ и монетахъ изображеніе его, впослѣдотвіи вошедшее въ составь русскаго государственнаго герба. Св. Георгій-покровитель русскаго воинства Георгіевскій кресть, жалуемый за выдающуюся храбрость, считается Самымъ почетнымъ военнымъ знакомъ отличія.

сенное къ намъ изъ-за чужеземнаго рубежа первомайское празднованіе встрівчи весны-красавицы. "Пришель Егорій-и веснѣ не уйти!", "Юрій на порогъ-весну приволокъ!", "Не бывать веснѣ на Святой Руси безъ Егорья!", "Чего-чего боит-ся зима, а теплаго Егорья-больше всего!", "Апрѣль-прольтній мьсяць-Егорьемь красень!"-можно услышать во многихъ уголкахъ свътлорусскаго простора. Говоритъ таковы слова пахарь хлъборобъ, а самъ-на крылатую молвь дъдовъпрадъдовъ памятливый – приговариваетъ: "Егорій-вешній и касатку не обманеть!" (на 23-е апръля, по примътъ, изъ-годувъ годъ падаетъ начало прилета касатокъ ласточекъ), "Егорій Храбрый--зимѣ ворогъ лютый!", "Заегоритъ (перейдеть за день св. Георгія-Побъдоносца) весна, такъ и зябкій мужикъ — шубу съ плечъ долой!", "Не върила бабка веснъ, а пришель батюшка Егорій, —и ее, старую, въ потъ бросило!", "Алек-съй — человъкъ Божій — съ горъ воду сгонитъ (17-е марта пройдетъ), Өедулъ (5-е апръля) тепла надуетъ, Василій Парейскій (2-е апръля) землю запарить, святой Пудъ (15-е апрѣля) вынетъ пчелу изъ-подъ спуда, а мужикъ-все весић не въритъ, --- пускай, говоритъ, земля пръетъ, а я погожу полушубокъ снимать: придетъ Егорій-самъ, батюшка, съ плечъ сыметъ!" и т. д.

Воть и выходить долгожданный-желанный гость народа-пахаря на торную путь-дорожку народнаго житья-бытья; встрѣчаеть его, свъть-Егорья Храбраго, побъдителя зимы и всякой силы темной, русскій мужикъ-простота, бьеть челомъ ему, привътствуетъ его своими присловьями живучими, а самъ-себъ на умъ, знай приглядывайся ко всему, что вокругъ да около него творится. Придетъ Егорьевъ день—самъ стародавнія примъты придерживающемуся ихъ честному люду напомнитъ. А не мало этихъ примътъ дошло до нашихъ дней изъ далекой дали родной старины, убереглось отъ забвенія въ сердцъ народномъ, а частью—и подслушано-записано пытливыми кладоискателями живого слова. Недаромъ слово крылатое молвится: "У старой бабки—на все свои догадки: смотритъ-примъчаеть—ничего не прогадаетъ; примътъ немног, а хоть отбавляй—такъ на возу пе увезены!"

Если выдается двадцать-третій день апр'ял-прол'ятняго теплый да ясный—быть, по стародавней прим'ять, девятому дню май-м'всяца съ зеленой понизью: "Егорій съ тепломъ Пикола съ кормомъ!"---говоритъ прим'ятливая мудрость народная, пережившая десятки кормившихся отъ щедротъ Матери-Сырой-Земли поколъний. "Егорій съ водой (съ росой), Никола съ травой!"--прибавляетъ она къ этому, продолжая: "Егорій съ лѣтомъ-Никола съ кормомъ!", "Егорій съ ношей (съ кузовомъ)--Никола съ возомъ!", "Егорій-венній везетъ корму въ торокахъ, а Никола-возомъ!", "На Юрья роса-не надо конямъ овса!"

Сельскохозяйственный опыть, не гнушающійся простонародными примѣтами, совѣтуеть съ весенняго Егорьева-Юрьева дня "запасать" (выгонять на пастьбу) коровъ, оставляя коней ждать этого привольнаго корма до Николы. Но у суевѣрныхъ людей, болѣе чутко прислушивающихся къ голосамъ сѣдой старины, и этотъ день, заставляющій мужика сбросить съ плечъ полушубокъ, отмѣченъ наособицу въ конскомъ обиходѣ: на него примѣшиваютъ въ кормъ лошадямъ кусочки крестовъ изъ ржаного тѣста, испеченныхъ на четвертой—Крестопоклонной, Средокрестной—недѣлѣ Великаго Поста. Это должно, по ихъ словамъ, охранять коня-пахаря отъ голоднаго хищника-волка на весеннемъ подножномъ корму.

Св. Георгій, воспринявшій на себя, по воль суевърнаго воображенія, ижкоторыя черты Перуна-громовника, является въ народъ хоробрымъ богатыремъ, побъждающимъ чудовищъдраконовъ, залегающихъ дороги прямовзжія, освобождающимъ отъ стада змѣинаго (по инымъ разносказамъ-звѣринаго) нивы-поля деревенскія. Онъ-же, Побъдоносецъ, по народнымъ сказаніямъ, искореняетъ на бъломъ свътъ басурманское нечестіе, утверждаетъ-насаждаетъ на Святой Руси въру православную, совершая при этомъ не мало чудесныхъ, непосильныхъ и самымъ могучимъ богатырямъ, подвиговъ. Но, о-бокъ съ подобными сказаніями, ходить среди простодушныхъ потомковъ богатыря-пахаря, Микулы-свътъ-Селяниновича, и многое-множество другихъ, сказавшихся-сложившихся въ ихъ нехитромъ быту, отовсюду окруженномъ неумирающей жизнью природы. И эти сказанья-повърья еще болъе живучи, еще болъе близки стихійному сердцу народному. Въ нихъ представляется Егорій уже не храбрымъ витяземъ, а добрымъ-заботливымъ хозяиномъ полей и луговъ. Онъ-починающий весну покровитель мужика-хлъбороба-"отмыкаетъ землю", "выпускаетъ на бълый свъть росу", "выгоняеть изъ-подъ спуда земного траву зеленую", "даетъ силу-мочь всходамъ". Въ одномъ бълорусскомъ сказъ-причетъ такъ и говорится объ этомъ: "Святый Юрья, божій пасоль, до Бога пашовь, а узявь ключи золотые, атамкнувъ землю сырусенькую, пусьцивъ росу цяплюсенькую на Бълую Русь и на увесь свътъ"... Въ другомъ, записанномъ во второмъ томъ асанасьевскихъ "Поэтическихъ воззрѣній славянъ на природу", эти чудодѣйные золотые ключи считаются какъ-бы собственностью самого Юрія-Егорья; у котораго пъсня проситъ ихъ для апостола Петра, исполняющаго въ этомъ случат завътныя обязанности покровителя полей-луговъ:

> "А, Юрью, мой Юрью! Подай Петру ключи Землю одомкнуци, Траву выпусцици, Статокъ (скотину) накормици!"

Это сказанье-повърье привилось къ жизни всъхъ народовъ, въ жилахъ которыхъ течетъ кровь, родственная народной Руси. Такъ, напримъръ, сербы—съ чехами заодно — передаютъ св. Юрію въ полное распоряженіе и травы, и цвъты, и злаки земные; у болгаръ обходитъ онъ дозоромъ полевыя межи, осматривая нивы, доглядывая: каково-то растетъ хлъбъ. Малороссы — въ одинъ голосъ съ Червоной Русью — приговариваютъ: "Святій Юрій по полю ходить, хлибъ-жито родить"... и т. д.

"Запасаеть" народъ коровъ да овецъ съ Егорья-вешняго, выгоняють пастухи наголодавшуюся за зиму-зимскую животину крестьянскую на зеленъющіе свѣжей травкою привольные луга; но все это дѣлается не́-спроста, а съ оглядкою. Старые люди строго-на-строго наказывають дѣтямъ-внучатамъ блюсти поддерживающіе укладъ крестьянской жизни, сжившіеся съ ней, вѣковѣчные обычаи. Выгонять скотъ на первую пастьбу—"на Юрьеву росу"—совѣтуютъ они не иначе, какъ освященной вербою, хранящеюся въ коровникѣ съ Вербнаго Воскресенія. "Егорій ты нашъ Храбрый", —выкликаютъ при этомъ старухи-большухи, — "ты спаси ("паси" — по иному разносказу) нашу скотинку, въ полѣ и за полемъ, въ лѣсу и за лѣсомъ, отъ волка хищнаго, отъ медвѣда лютаго, отъ звѣря лукаваго!" Выгонъ происходитъ непремѣнно на утренней алой зорькѣ, ранымъ-ранехонько, когда еще дымятся дуга бѣлодымной росою. Послѣдняя, по увѣренію знающихъ людей, даетъ коровамъ богатый удой и дѣлаетъ ихъ на-диво тучными-здоровыми. Это живучее повѣрье является запоздалымъ пережиткомъ сѣдой языческой старины, когда народное сусвѣріе видѣло надъ собою оплодотворителя земли — громовержца Перуна, выгонявшаго стада дожденосныхъ коровъ (тучи) на небесные дуга. Роса представлялась суевѣрному воображенію русскаго - язычника пролитымъ за ночь на землю молокомъ этихъ коровъ; потому-то ей и приписываются теперь столь чудесныя свойства. Въ нѣкоторыхъ уголкахъ славянскаго міра (на онѣмеченномъ сѣверѣ) до сихъ поръ въ обычаѣ привязывать къ хвосту первой въ стадъ коровы зеленую вътку: сметая съ травы ночную росу, она какъ-бы обезпечиваеть изобильный удой всъмъ другимъ идущимъ вслъдъ за нею коровамъ. Благочестивые люди совътують окроплять впервые выгоняемое на весеннюю пастьбу стадо святой водою. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ на выгонъ, за околицею, служатся въ этотъ вешній день молебны о благополучномъ для скота пастбищъ "съ Юрья—до Васильева дня". По народному крылатому слову: "Юрій да Власъ—всему сърому мужицкому богачеству глазъ!"

Старинный обычай, до сихъ поръ памятуемый во многихъ южно-русскихъ мъстахъ, заставляетъ сельчанъ окачивать водою пастуха передъ первымъ его выходомъ на весеннее Юрьево-пастбище. Выгонитъ пастухъ съ подпасками стадо, а тамъ-на первомъ привалъ-готово для нихъ угощение, снаряженное вскладчину "всъмъ міромъ". Несуть туда бабыдъвки "мірскую яичницу", не забываютъ онъ и о чемъ-нибудь хмѣльномъ-промочить горло на вольномъ воздухѣ Пьють. ъдятъ пастухи, а сами хлъбосольный міръ похваливаютъ да святого Юрія-Егорья заклинають: чтобы оберегаль онъ. Храбрый, новое пастбище ото всякаго лиха, а животину крестьянскую отъ лютой "помахи" (мора), ото всякой напасти нечаянной. А напастей не мало можетъ, въ недобрый часъ, обрушиться на стадо. Звърьё хищное,-отъ того хоть дубьемъ, либо ружьемъ, обережешь скотинушку. Да и то ска-зать-не ото всякаго звъря и ружье спасетъ: "У волка въ зубахъ-что Егорій далъ!"-говоритъ народное слово.)Ужъ если что обрекъ онъ, свътъ-Юрій, на съъдение звърю, — не уберечь того ничъмъ. (Но есть на свътъ и другое лихо. Сказываютъ знающіе всю подноготную люди, что въ ночь съ Лукова (22-го апрёля) на Егорьевъ день, выходятъ на луга вёдьмы, устилають онь, проклятущія, траву білой-тонкой холстиною; какъ намокнуть холсты, напитаются, бълые, росою, -- такъ и сдълаются они пагубными для коровъ: заберется въдьма въ коровникъ да накроетъ такимъ холстомъ скотинку-животинку --- тутъ къ ней всякая здая бодъсть и привяжется-придицнеть. Да и не одни пастухи, а и бабы-хозяйки, отчитывають отъ "въдьмина призора" своихъ коровъ. И во всъхъ этихъ отчитываньяхъ слышится имя все того-же св. Юрія-Егорья, побъдителя темной силы подъодонной. На литовской сторонъ ходить въ народь старое повърье о томъ, что въдьмы любятъ "выдаивать" коровъ и ухищряются для этого на всѣ свои семьдесять семь лукавыхъ увертокъ. Въ канунъ Егорья-вешняго бродять въдьмы по крестьянскимъ дворамъ, отворяютъ

ворота, срёзывають съ нихъ стружки и варять ихъ въ подойникахъ. Это, по суевърному представлению деревни, отнимаеть у сосъдскихъ коровъ молоко. Отъ такого ухищренія нечистой силы только и можно оберечь свой дворъ тъмъ, что съ молитвою ко святому побъдителю темной силы, осмотръть въ канунъ Юрьева дня ворота и, —если что окажется неладное, — замазать оставленныя въдъмами наръзки набранною у воротной притолоки грязью. Замъчательно, что подобныя повърья о въдъмахъ распространены не только въ славянскихъ земляхъ, но и по всей сосъдней съ ними нъметчинъ. Богобоязненные старики совътуютъ оберегать молитвой да наговоромъ отъ въдъмъ на Егорія-вешняго не только луга, дворы, но и ръчки съ колодцами, — чтобы онъ не могли на пустить своего злого лиха на скотский водопой. Бережетъ святой Егорій крестьянскую животину ото вся-

Вережеть святой Егорій крестьянскую животину ото всякаго злого лиха; потому-то и слыветь онъ за набольшаго надо всѣми пастухами на неоглядной Руси. "Хоть всѣ глаза прогляди, а безъ Егорья не усмотришь за стадомъ!"—гласитъ пастушье присловье. И крѣпка вѣрою въ защиту Побѣдоносца посельщина-деревеньщина, выгоняющая свои стада на весеннюю пастьбу. Что высокою стѣной глинобитною—огораживается она ото всякой бѣды-напасти подсказанными сѣдой стариною заговорами да заклинаніями, обращенными къ нему. "Поклонишься святому Юрію, онъ ото всего обережетъ животину!"—говоритъ сельскій людъ и прибѣгаетъ къ этому приводящему весну на свѣтлорусскій просторъ угоднику Божию и за тѣмъ, чтобы стаду въ-прокъ корма шли подножные, и за тѣмъ, чтобы паслось оно, рогатое, по добру по здорову, чтобы не разбѣгалось во всѣ стороны, чтобы не дѣлало потравъ на чужихъ поляхъ. Многое-множество заговоровъ, обращенныхъ къ Юрью-Егорью, ходитъ до нашихъ дней въ народѣ. "Встрѣтилъ нашъ скотъ—милой животъ—святой великомученикъ Егорій на бѣломъ ковѣ; въ рученькахъ у него Егорья-свѣта, щитъ огненный. Бьетъ онъ—побиваетъ всѣхъ колдуновъ и колдуницъ, воровъ и ворицъ, волковъ и волчицъ!"—причитаютъ придерживающіеся стародавней мудрости примѣтливые домохозяева, встрѣчая возвращающіяся съ нервой весенней пастьбы стадà.

первой весенней пастком стада. Егорій-Юрій, однако, слыветь въ народной Руси не только покровителемъ стадъ, но и хозяиномъ волковъ и другихъ хищныхъ звърей. По преданію, онъ передъ своимъ вешнимъ днемъ садится на бълаго добра-коня и объъзжаетъ всъ лъса, собираючи отовсюду звърье дикое да отдавая ему свои хозяйскіе наказы нерушимые. Каждому звърю идетъ отъ него

-254 ---

свой приказъ-наособицу: чъмъ зубастому кормиться, гдъ промышлять добычу. "Обреченная скотинка - не животинка!"-говорить по этому случаю сельскій людь, говоритьприговариваетъ: "Ловитъ волкъ свою роковую овечку!", "Безъ Юрьева наказу и сърый (волкъ) сытъ не будетъ!". На что волкъ съръ, а и тотъ по закону живетъ: что Егорій скажеть, на томъ все и порешится!", "Святой Егорій держитъ волка впроголодь, а то-бы-хоть и скота не води!" Въ среднемъ Поволжьъ, по захолустнымъ деревнямъ, еще недавно было въ обычав-передъ выгономъ стада на первое пастбище выходить вечеромъ въ луга и выкликать: "Волкъ, волкъ, скажи, какую животинку облюбуещь, на какую отъ Егорья наказъ тебъ вышель?" Послъ этого выкликавшіе, преимущественно-старъйшіе въ семьъ, шли домой, въ темнотъ заходили въ овчарню и схватывали первую попавшуюся подъ-руки овцу. Она обрекалась на жертву звърю; ее ръзали, отрубленныя голову и ноги бросали въ поль, а остальное мясо жарили-варили для самихъ-себя и для угошенья пастуховъ.

О св. Егорів, какъ волчьемъ хозяннь, ходить по народной Руси не мало разнообразныхъ сказовъ-преданій. Въ одномъ, наиболье любопытномъ изъ нихъ, ведется рачь о томъ, какъ шелъ черезъ лъсъ нъкій, не почитавшій Бога и угодниковъ Божіихъ, злой пастухъ; шелъ онъ къ роднику – напиться водицы. Идетъ пастухъ и видитъ: стоитъ старый коренастый да вътвистый дубъ, а вся понизь вокругъ него прибита къ землѣ, вся утолочена. "Дай-ка", — говоритъ пастухъ, — "дай-ка я посмотрю, что̀ тутъ дѣлается!" Влѣзъ пастухъ на дубъ, видитъ--- тдетъ на бъломъ конъ своемъ святой Егорій, а вслъдъ за нимъ цълая стая волковъ бъжитъ. Ни живъ, ни мертвъ сидить пастухь на дубу, шелохнуть вёточку боится. А Егорій подъбхалъ къ утолоченному мъсту, остановился подъ дубомъ и началъ отдавать свои наказы волкамъ: разсылаетъ ихъ, сфрыхъ, во всъ стороны свъта бълаго, говоритъ-кому чъмъ питаться весной врасною, знойнымъ лътечкомъ, вплоть до ненастной осени. Шло время, всёхъ волковъ разослаль, всъхъ надълилъ краюшками хлъба заботливый волчій хозяинъ; вдругъ (видитъ пастухъ) тащится изъ лѣсной заросли старый-престарый хромой волкъ. "А мнь то что-жъ?"- спрашиваетъ волкъ. - "А тебъ, - говоритъ св. Егорій, - вонъ на дубу сидить!" Сказалъ да и увхалъ на своемъ конв. А волкъ свлъ подъ дубомъ, -сидить, а самъ кверху-на пастуха-смотритъ да зубами щелкаеть. Сидить волкъ день, сидить сърый другой день, -все ждеть, что слъзетъ пастухъ, -ждетъ-пождеть,

-255 -

а тотъ не слъзаетъ, не хочетъ волку въ зубы попасть. Пустился на хитростъ сърый: взялъ-схоронился за кусты. Посидълъ-посидълъ пастухъ на дубу, пронятъ бъднягу голодъ; оглядълся онъ по сторонамъ-нигдъ не видать волка: слъзъ и-бъжать со всъхъ ногъ. А волкъ-тутъ какъ тутъ: выскочилъ изъ своей засады, кинулся на пастуха, -тому на этомъ мъстъ и смерть пришла...

Малорусскій сказъ какъ-бы дополняеть это сказаніе. Жили-были двое братьевъ на бъломъ Божьемъ свътв, --- ведется повъсть, --- жили-были: одинъ богатый, другой - голь-нищета, бъдный. Однажды "злизъ бидный братъ на дуба ночуваты, колы такъ о пивночи бачыть: якыйсь чоловикъ гоныть сылу звиря, а позаду другый чоловикъ інде на вози. То булы лисунъ (льшій) и св. Юрій. Отъ прыгнавъ лисунъ звиря, да якъ-разъ – пидъ того дуба, де сидивъ чоловикъ; а св. Юрій почавъ раздиляты окрайцы хлиба, що булы на вози". Роздалъ-раздѣлилъ св. Егорій привезенный хлѣбъ своему волчь-ему стаду, смотритъ-одна краюшка осталась лишняя. Отдалъ ее угодникъ Божій бѣдняку, отдавъ--говоритъ: "Се тоби Господь давъ счастя! З' цёго окрайчика ты вже нёвне, що > разживешся!" Прошло много-ли, мало-ли времени. -- исполнились слова святого Юрія, разжился бъднякъ: "окрайця того ниякъ не можна зъіисты; що ни поіидять, а назавтра винъ и стане такимъ, якъ бувъ: усе приростае!"... Видитъ это богатый брать-видить, и взяла его зависть лютая. "Дай, -думаеть, -и я все это сдълаю!"... Пошель онъ къ тому дубу, влъзъ на верхушку зеленую. И снова пошло все-какъ по писаному: опять началь одблять св. Юрій краюшками хлвба свое волчье стадо. Да только конецъ не на ту стать вышелъ: не хватило у волчьяго хозяина одному волку краюшки, далъи наказъ угодникъ Божій-съвсть богача завидущаго, вмъсто краюшки... Зависть лютая и здъсь, какъ въ первомъ приведенномъ сказании, была наказана, и голодный волкъ нашелъ свою волчью сыть.

Пахарь-народъ, поручая заботамъ св. Георгія-Побідоносца свои стада, обращается къ его крівпкому заступничеству-и приступая къ весеннимъ земледільческимъ, работамъ. Съ Егорья-вешняго запахиваетъ и лінивая соха. Такъ и слыветъ, наприміръ, въ нижегородской округів двадцать третій день апріля-пролітняго місяца-за "Егорья-ліниву-соху". По всей народной Руси служатся-поются въ Егорьевъ день молебны на пашняхъ, а гдів и не служатся – такъ возносится къ небу простодушная молитва посельщины-деревеньщины, молитва о святомъ заступничествів Егорья-Юрія. "Онъ начинаетъ работу, къ его (зимнему) дню работа у мужика и приканчивается.

Въ Тульской губерніи еще совсёмъ недавно существоваль обычай—валяться раннимъ утромъ въ день Егорія-вешняго по росё на полевыхъ межникахъ. Кто по Юрьевой росё покатается, будеть, —гласитъ пов'врье, — "силенъ и здоровъ, что Юрьева роса". Наберется, бывало, деревня силы-здоровья отъ Юрьевой росы, а на утро—за яровой съвъ. А и чудесныя-же свойства у этой росы: ею до сихъ поръ пользуютъ знахарки—вѣщія бабки— "отъ сглаза, отъ семи недуговъ". Эта-же роса, по орловскому повѣрью, просамъ на пользу идетъ: "На Егорья роса – будутъ добрыя проса!"

Есть на Святой Руси мъстности, куда приводитъ Егорійвешній и свои особыя игрища, являющіяся отголоскомъ старины. Таковъ, напримъръ, обычай "вожденія Юрья", состоящій въ томъ, что всей деревнею выбирають красны-девушки молодого красиваго парня, обвъшиваютъ его зелеными вънками и кладутъ ему ("Зеленому Егору") на голову большой круглый пирогъ, убранный цвътами. Толпою идетъ деревенская молодежь въ поле, оглашая воздухъ припъвами, обра-щенными къ св. Юрію. Трижды обходятъ красныя дъвушки съ молодыми париями засъянныя поля. Потомъ разводится на перекресткъ межниковъ небольшой костеръ-въ видъ кольца, посреди котораго кладется на землю принесенный пирогъ ("моленникъ"). Всв пришедшие садятся съ пъснями вокругь костра, начинается двлежъ пирога: каждому должно непремънно достаться хоть по малому кусочку. Кому изъ дъвушекъ достанется въ пришедшемся на ея долю кускъ больше всёхъ начинки - та выйдеть по осени замужъ. Доёвъ пирогъ, молодежь возвращается по своимъ дворамъ, приплясывая да припъваючи:

> "Мы вокругъ поля ходили, Мы Егора-свётъ водили, Мы Егорья кликали"... и т. д.

На Егорья-вешняго въ билорусскихъ и малорусскихъ селахъ закапываютъ на полевыхъ межникахъ оставшияся отъ "свячоной" пасхальной сниди кости поросятъ и барашковъ. Закапыванье это производится съ особыми причетами, взывающими все къ тому-же Егорью. Это, по старинному, завищанному современной деревни дидами-прадидами, повирью, должно оберегатъ посивы "отъ градобоя и бурелома".

Подъ Юрьевъ день старые, свъдущіе въ преданіяхъ суевърной старины, люди строго-на-строго заказывають моло-

А. А. Коринфскій.

дымъ что-либо работать изъ шерсти. "Кто беретъ подъ Юрья шерсть въ руки, у того волки овецъ перерѣжуть!" — при говаривають они. Объясненія этого повѣрья не найти ни у одного изъ собирателей-изслѣдователей памятниковъ старины: оно безслѣдно затонуло въ волнахъ забвенія. Несомнѣнную связь съ этимъ повѣрьемъ имѣетъ другое, относящееся къ Срѣтенью: въ какой день придется Срѣтенье, въ тотъ день во весь годъ нельзя сновать основъ, чтобы не встрѣтиться въ недобрый часъ съ волкомъ. Есть повѣрье, подобное этому, и у болгаръ. Они во время зимняго солноворота не работають никакой шерстяной одежды: кто въ такой одежинѣ выйдетъ весною въ поле на работу—того неминуемо разорвуть волки.

У западныхъ славянъ, между прочимъ-на Моравъ, встръчу весны пріурочивають къ весеннему Егорьеву дню. "Зима, зима ("Смертная недъля!"-по иному разносказу),"-выкликаетъ въ этотъ день сельская молодежь: "Куда ключи девала?---Я отдала ихъ Вербному Воскресенью! - Вербное Воскресенье, куда ты ключи девало?-Отдало зеленому (чистому) четвергу!-Зеленый четвергь, куда ты ключи дъваль?-Я отдаль ихъ святому Юрію, Юрій вставаль, отмыкаль землю, чтобы росла трава, трава зеленая!" Въ Сербіи, Босніи, Герцеговинъ, а также и въ Болгаріи, въ каждомъ семействъ колють на Юрьевъ день бълаго барашка, какъ-бы принося его въ жертву св. Георгію - Побъдоносцу. Обреченной жертвъ связывають ноги, на голову надъвають цвъточный вънокъ, завязывають глаза, роть мажуть медомь, а къ рогамъ прикръпляють зажженныя восковыя свъчи. Когда всъ эти приготовленія сдёланы, большакъ семьи громко читаетъ тропарь св. Георгію, кадить ладономь и затьмь, занося ножь надь барашкомь, возглашаеть: "Св. Герги! На ти ягне!" и рвналъ жеть. Кровь барашка собирается въ чистый сосудъ и дается, какъ цълебное средство, одержимымъ разными болъзнями, а мясо жарится и съъдается всею семьей; кости осторожно собираются и зарываются въ землю. Въ прикарпатской округь на Егорья вешняго пекутся изъ здобнаго тъста пироги въ видъ барашковъ, въ Литвъ- повсюду при входѣ въ церкви продаются въ этоть день восковыя изображенія коровъ, овецъ и лошадей. У чеховъ существуетъ старинное повърье, гласящее, что, если у кого-нибудь есть дубинка, которою убита змъя на весенній Юрьевъ день, тоть смъло можетъ идти въ самую горячую кровопролитную свчу: онъ дълается неуязвимымъ ни для пули, ни для сабли. Записано любопытное болгарское предание о бабъ, обернувшейся въ первую на свътъ змъю. Въ старое время, --гласитъ

оно, — одна злая баба взяла грязную пелену и накрыла ею мъсяцъ, а мъсяцъ-то ходилъ въ тв времена чуть не по самой землъ. Но, чуть накрыла его баба, поднялся онъ въ высь поднебесную и проклялъ злую-нечестивую. Отъ мъсяцева проклятія и обернулась она въ змъю, а отъ этой змъи и произошелъ весь змъиный родъ на землъ. Много больше народила-бы первая баба-змъя змъёнышей, да заступился за людей святой Георгій и убилъ змъиную прародительницу. Многое-множество другихъ сказаній ходитъ по славянскому міру о святомъ Побъдоносцъ, и всъ-то они, эти сказанія, доходятъ отголосками до народной Руси. Во всъхъ нихъ встаетъ онъ богатыремъ-чудотворцемъ, върнымъ-надёжнымъ заступникомъ бъднаго трудового люда.

> "По колѣна ноги (у него) въ чистомъ се́ребрѣ, По локоть руки въ красномъ золотѣ, Голова у Егорья вся жемчужная, Во лбу-то солнце, въ тылу-то мѣсяцъ, По косицамъ звѣзды церехожія"...

Деревенскіе погодов'яды накопили въ своей памяти немало всякихъ примътъ, относящихся къ весеннему Егорьеву дню. Если въ этоть день будетъ кропить небо дождемъ грудь земли-кормилицы, то, -- говорить народъ, -- это сулить "скоту легкій годъ" (по бълорусской примътъ-частыя гречи). Если пойдеть "на Юрья" крупа, будеть богатый урожай гречи-дикуши. Если ударитъ на Егорьевъ день легкій морозецъ-утренникъ, — уродятся добрые проса и овсы ("На Егорья морозъбудетъ просо и овесъ!"). Цълые въка приглядывался народъ къ обступающимъ его явленіямъ природы, -- потому-то неспроста обронилъ онъ и слёдующее присловье: "Коли на Юрья березовый листъ въ полушку-къ Успенью клади хлёбъ въ пладушку!" Ранніе овсы опытные хозяева сов'туютъ стять "съ Егорья", ранніе горохи – досъвать къ 23-му апреля (Нижегородск. губ.). Если егорьевское утро яснымъ-яснехонько, то урожайные выдуть ранніе посывы; ясные утра егорьевскій вечеръ-поздніе переспорять. "Сви разсаду до Егорья", - говорять завзятые огородники, - "будеть капусты доволь!" Если закукуеть въщунья-бездомница-кукушка "до Егорья",-это, по народной примътъ, не къ добру: надо тогда ждать либо недорода хлъбовъ, либо скотину станетъ валомъ-валить.

Деревенскихъ поговорокъ, пріуроченныхъ къ Егорьеву вешнему дню, — не оберешься: одна другую переговариваетъ... "Сѣна достанетъ у дурня до Юрья, у разумнаго – до Николы!", "Юрій богатъ пирогомъ, а рука—батогомъ!", "Богатый сытъ и въ голодный Юрьевъ день!", "Будь здоровъ-какъ Юрьева гора!", "Выпилъ-бы нищій на Егорья вина косушку, да нѣтъ ни полушки: пошелъ по росу!", "Егорьевы пироги-дороги: дороже ихъ нѣтъ, когда хлѣбъ въ закрому мыши доѣли!", "Егорилъ дѣдъ, егорилъ, да ни одной копѣйки не выегорилъ!", "Объегорили старика маклаки: выгодно хлѣбъ продалъ, а сталъ считать-дыра въ горсти, все утекло!" и т. д. Да всѣхъ и не переговорить, —такъ много летаетъ ихъ по народной Руси вслѣдъ за сказаніями-преданьями егорьевскими. "Стоитъ Егорій въ полу-угорьѣ, шатромъ накрылся, копьемъ подперся!" (гумно)-заключаются всѣ онѣ словами единственной русской загадки, связанной съ этимъ близкимъ народному сердцу именемъ.



#### XXII.

# Май-мѣсяцъ.

Отопрѣетъ въ тридцать апрѣльскихъ - пролътнихъ дней намерзшаяся за студеную зиму-зимскую Мать -Сыра-Земла; проснется людъ крещоный поутру послѣ тридцатой ночи этого мѣсяца, а на дворѣ-то уже новый—"тра́вень-цвѣтень" мѣсяцъ стоитъ, что маемъ, по примѣру земли греческой, на Святой Руси прозывается. Если наканунѣ восходило-всплывало на ясный небесный просторъ изъ-за горъ-горы красное солнышко, то быть, по народной примѣтѣ, не только веснѣ, а и всему лѣту—яснымъ да ведренымъ.

Бываетъ, что начнетъ апръль распаривать, теплынью припекая, старыя косточки нримътливыхъ людей, а май возьметъ да и завернетъ холодами. Отсюда и поговорки: "Ай-ай, мъсяцъ май! Коню сѣна дай, а самъ на-печъ полъзай!", "Май обманетъ, въ лѣсъ уйдетъ!" и друг. Да и то сказать—и безъ холодовъ май-мѣсяцъ мужика-хлѣбороба смаить: не холоденъ, такъ голоденъ. Къ этой порѣ весенней подъѣдается хлѣбъ, да и скоту безкормица настаетъ, — одно спасенье, если да зазеленѣетъ во́-время по лугамъ, по выгонамъ трава-мурава. А то недаромъ допла до нашихъ дней путемъ-дорогою изъ старины стародавней пословица: "Нашъ пономарь понадѣялся" на май, да и сталъ безъ коровъ!". Что и говорить, веселый мѣсяцъ май, а тяжелый для нахаря. Хотя и повторяютъ деревенскіе краснословы, что "Майская трава и голоднаго кормитъ!" ("Апрѣль съ водою—май съ травою!"); хоть и замѣчаютъ погодовѣды завзятые, что: "Май холодный—годъ хлѣбородный!", "Мартъ сухой да мокрый май—будетъ каша и коровай!", "Коли въ маѣ дождь—будетъ и рожь!" и т. д.; но

- 261 -

они-же сами гуторять и: "Захотѣль ты въ маѣ добра!", "Захотѣль ты въ маѣ у мужика перепутья (хлѣбомъ-солью на перепутьи подкрѣпиться)!", "Живи, веселись, да каково-то будетъ въ маѣ!" Да и не только для однихъ деревенскихъ хлѣбоѣдовъ тяжеленекъ мѣсяцъ май: съ чего-нибудь, откуда ни на есть да взялись привившіяся къ нашему суевѣрію крылатыя слова: "Въ маѣ родиться.—вѣкъ маяться!", "Женишься въ маѣ—спокаешься, всю жизнь промаешься!", "Радъ-бы жениться, да май не велитъ!." Въ старые годы всѣ сватовства приканчивались съ послѣднимъ днемъ апрѣля.

1

"Соловей-птица мала мала, а и та знаеть, когда май", гласить простонародная мудрость:— "мужику-ли не знать, что въ майские дни ему на въку положено!". А положено на соловьиный мъсяцъ для сельщины-деревеньщины не мало всякихъ завътовъ многоопытной старины, семь разъ примъривавшей и одинъ— отръзывавшей во всякомъ нешуточномъ дълъ. Цълая стъна обычаевъ, примътъ и повърій обступаетъ родную имъ Русь въ его зеленые-расцвътающие дни. Слыветъ особо важнымъ, изо всъхъ выдъляется въ городахъ первое мая—"гуленый" день; а въ деревенской глуши – чуть-ли что ни шагъ ступишь въ этомъ причудливомъ мъсяцъ, то и на важную примъту его натолкнешься.

важную примѣту его натолкнешься. Первомайскій весенній праздникъ—чужестранный гость на хлѣбосольной Руси: занесли его къ намъ Петровскія времена, -- сперва въ Нѣмецкую Слободу<sup>47</sup>) на Москвѣ Бѣлокаменной, гдѣ и строились въ этотъ день "нѣмецкіе столы" и разбивались "нѣмецкіе станы", а потомъ поприглядѣлись къ нему горожане да и переняли пришедшуюся имъ по душѣ весеннюю гулянку веселую. Стала она сперва школьнымъ праздникомъ, а потомъ и "народно-городскимъ", для мѣщанъ да посадскихъ, да купцовъ—торговаго люда. Въ настоящее время и въ деревняхъ веселится-гуляетъ молодежь, на свой, русскій, ладъ справляя нѣмецкое "первое мая" — на весеннемъ зеленѣющемъ привольѣ-раздольицѣ. А въ эту - самую пору домовитые хозяева, прислушивающіеся къ крылатой молвѣ, вспоминаютъ и спѣшатъ выполнить на дѣлѣ мудрые сонѣты

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Н в ме ц ка я Слобода—заянузское предмёстье Москвы, отведенное для жительства иноземцевь, которые всё у насъ слыли въ старые годы за "нёмцевъ". По большей части это были купцы и ремесленники. Лёкаря были также изъ иноземцевъ. Съ XVII-го столётія, со временъ Алексёя Михайловича, число иностранцевъ въ Москвё значительно возросло, а съ вецареніемъ Петра Великаго мы видимъ "нёмцевъ" уже и на русской государственной службѣ. Въ Нёмецкой Слободѣ были у иноземцевъ и свои церкви, гдё они совершенно свободно отправляли всё свои духовных нужды.

старины: "Съ Еремѣя-запрягальника (1-го мая) запрягай коня въ соху, выѣзжай въ поле, подымай сѣтево (лукошко съ сѣменами)!", "На первую майскую росу (утреннюю) бросай первую горсть яровины на полосу!". Благочестивая старина совѣтуетъ молиться въ этотъ день святому пророку Іереміи: "Овесъ сѣя, проси Еремѣя!". Съ молитвой, обращенною къ нему, и выходили въ старые годы хлѣбопаницы, бросивъ три горсти сѣмянъ, отвѣшивали три поклона на всѣ стороны, кромѣ полунощной-сѣверной, а потомъ шли, благословясь, отъ борозды къ бороздѣ по всему засѣваемому загону. "Вёдро на Еремѣевъ день—хороша хлѣбная уборка, ненастье—всю зиму будешь его помнить да маяться!"—говорятъ примѣтливые люди.

Народная мудрость увѣщеваеть сѣять хлѣбъ осмотрительно, по старинѣ. А встарину сѣяли только въ теплую погоду, да и то не очертя голову. Клалъ сѣятель обѣ руки наземь, замѣчалъ: тепла-ли земля, и, только увѣрившись въ этомъ, начиналъ ронить зерно, не опасаясь, что заморозкиутренники поздними слезами лиходѣйки-зимы, укрывающейся въ глубинахъ подземныхъ, поморозятъ всходы еще въ зародышѣ. "Сѣй недѣлю послѣ Егорья да другую послѣ Еремѣя!" – ведутъ свою рѣчь примѣты: – "Раннее яровое сѣй, когда вода сольетъ, а позднее – когда цвѣтъ калины будетъ въ кругу!", "Яровой хлѣбъ сѣй съ одышкой да съ поглядкой!", "Рожь говоритъ: сѣй меня въ золу, да въ пору; а овесъ: топчи меня въ грязь, а я буду князь, хоть въ воду – да въ пору!", "Лягушка квачетъ, овесъ изъ-подъ земли скачеть!".

Второе мая—соловьиный день; съ него въ средней полосъ Россіи соловьи запъваютъ, а встарину ловцы-соловьятники выходили въ лъсъ на выгодную ловлю пъвцовъ сада Божьяго, —ходили-бродили цълый мъсянъ по тропамъ ходамъ зазнаемымъ, подманивали въ съти, залавливали вольныхъ залетныхъ пташекъ, дорого цънящихся и о сію пору любителями пъвчей утъхи, а затъмъ—съ добычею направлялись въ Москву, начинали продажу. "Запоетъ соловей на другой день послъ Еремъя-запрягальника, будешь съ хлъбцемъ!", "По соловьямъ—и погода!", "Поютъ соловьи передъ Маврой (наканунъ З-го мая) – и весна зацвътетъ дружно!".

Пятаго мая — "Арины-разсадницы": съ этого дня пора высаживать на огородныя грядки капустную разсаду. Еще наканунъ, вечеромъ "на Палагею" (4-го мая), опытныя огородницы справляють завъщанный на этотъ случай старыми людьми обычай: выносятъ на огороды надтреснутый горшокъ, кладутъ въ него выдернутую по-близости крапиву (съ корнемъ) и ставятъ горшокъ вверхъ дномъ на самую средину средней гряды. Это дълается въ огражденіе огорода отъ нападеній вражьей, "завидущей", силы, чтобы эла она проклятая одну крапиву жигучую, чтобы не прикасалась ни къ чему взрощенному трудомъ праведнымъ. Высаживая разсаду, свъдущіе люди причитають: "Разсадушка-разсада, не будь голеняста, а будьпузаста; не будь пустая, а будь тугая; не будь красна, а будь вкусна; не будь стара, а будь молода; не будь мала, а будь велика!". Деревенская молва говорить, что этотъ причетъ не мимо молвится, -помогаетъ. Шестого мая деревенский людъ принимается съять горохъ: "Денисъ-горо̀шникъ!", "На Дениса-свять бъль горохь не лънися!" Любители красныхъ присловій сѣютъ, а сами, вторя старинѣ приговариваютъ: "Сѣю, свю бвлъ-горохъ; уродися, мой горохъ, и крупенъ, и бвлъ, и самъ тридесятъ, старымъ бабамъ на потвху, молодымъ ребятамъ на веселье!" Огородники слъдятъ на Денисовъ день за росою: "Большая роса-огурцамъ большой родъ". Среди нихъ потому-то и слыветъ "горошникъ-Денисъ" за "Денисаросенника". Восьмого мая (на Арсентьевъ день)-засввъ пшеницы: въ степныхъ губерніяхъ. Встарину на Арсентья-ишенишника пекли добрые люди ишеничные пироги, угощая ими не только званыхъ-прошеныхъ гостей, но и каждаго прохожаго человъка, твердо памятуя, что "прохожій-человыкъ Божій". Для этого старики выходили съ пирогами даже на перекрестки дорогъ за околицу и поджидали странниковъ. "Быть худу, -говаривали, -если вернешься съ обътнымъ пирогомъ назадъ домой, а еще хуже-коли съвсть его самимъ: не найдется ни странника, ни калъки перехожаго,---скорми этотъ пирогъ птицамъ!" И. П. Сахаровымъ записаны слова, въ былые годы повторявшияся не встрътившими прохожихъ людей хозяевами въ этотъ день: "Прогнъвилъ я Господа-Создателя при старости лёть; не послаль мнь добраго человыка раздёлить хлёбъ трудовой; не въ угоду Его святой милости было накормить мнъ горемышняго, при истом'я усладить мнъ стараго старика въ безвременьицъ. А и какъ-то будетъ мнъ на мірь Божій глядеть, на добрыхъ людей смотр'ять! А и какъто мнѣ будетъ за хлъбъ приниматься!.." Въ наше время едвали встрытятся на посельской Руси такіе обычан, по о томъ, что св. Арсеній-, пшенишникъ", деревня до сихъ поръ еще не успъла запамятовать.

Девятое мая— "Вешній Никола", на-особицу отм'яченный въ изустномъ простонародномъ м'ясяцесловъ день, богатый всякимъ краснымъ словомъ, всякимъ обрядомъ-обычаемъ, какъ майская цвѣтень—цвѣтами духовитыми. "Рашнюю пшеницу сѣй на Арсентія, среднюю съ Николина дня, позднюю – на Пахомія (15-го числа)!". "Съ Николы-вешняго сади картофель!", "Велика милость Божья, коли на вешняго Николу дождикъ пойдетъ!", — гласитъ сельскохозяйственный опыть. У русскаго народа — два Николы: Никола-вешній — съ тепломъ, да Никола-зимній — съ морозомъ. "Никола-зимній (б-го декабря) лошадь на дворъ загонитъ, весенній — откормитъ (на травъ)!", "Два Николы: теплый да холодный, сытый да голодный!", "Съ Николы (вешняго) кръпись, хоть разорвись, съ Николы (зимняго) живи — не тужи!", "Не хвались на Юрьевъ день посѣвомъ, а хвались на Николинъ травой!", "Пришелъ-бы Никола, а тепло будетъ!". Такими примѣтами окружаетъ народъ день своего любимаго святого.

На Николу-вешняго-первое "ночное", первый выйздъ парней и ребятъ-подростковъ на ночную пастьбу лошадей. Егорій коровъ "запасаетъ". Никола-коней. "Вешній Никола подножный кормъ лошадямъ несетъ!"- говорять въ народѣ. Повсюду въ деревняхъ блюдется обычай справлять въ этотъ день ночной ребячій праздникъ. Въ лугахъ, на выгонахъ и на запущенномъ подъ паръ полѣ разжигаются костры; поблизости пасутся "спутанныя" лошади, у огня сидятъ кружко́мъ молодые пастухи, ѣдятъ пироги, пекутъ картофель въ золѣ, игры заводятъ, въ-перегонки бѣгаютъ, цѣлую ночь вплоть до бѣлой зорьки не смыкаютъ глазъ: "Николу празднуютъ".

А въ великомъ почетѣ на Руси св. угодникъ Божій Николай Чудотворецъ <sup>48</sup>), слывущій за "Николу-Милосливаго", покровителя морей и полей, за кръпкую защиту мужика-хлъбороба, за грозу всякой нечисти, утъсняющей и безъ того тъсную жизнь пахаря. Этотъ добрый, но строгій, старецъ, по прихотливой волъ слагателей всякихъ былей-небылей, воспріялъ на себя многія черты могучаго былиннаго богатыря Микулы-свъта-Селяниновича. Онъ примиряетъ враждующихъ, свя-

<sup>48</sup>) Св. И и к о л а й Ч у л о тв о р е и л—архіеннскопь мирликійскій — находится въ великомъ почитаціи у всёхъ христіанъ вселенной. Благоговѣйно относятся въ великомъ почитаціи у всёхъ христіанъ вселенной. Благоговѣйно относятся въ его имени даже мусульмане и пѣкоторые язычники (на Руси). Онъ подвизался во славу Вожію въ IV-мъ вѣкѣ по Р. Хр., родился въ гор. Патарѣ (въ древней Ликіи), основанномъ дорійскими греками, посвятившими его богу Аполлову, —чудеснымъ образомъ былъ избранъ въ мирликійскіе епископы, безстрашно исповѣдывалъ при Діоклегіанѣ-гонителѣ Христово учеліе, былъ участникомъ перваго вселенскаго собора, созваннаго для обличенія ереси Арія. Многочисленныя чудеса, совершенныя имъ во время земного служенія Богу, увѣковѣчили его памятъ. Кончина его послѣдовала въ 343-мъ году въ гор. Мирахъ. Отсюла въ 1087 мъ году итальянскіе куппы перевезли мощи св. Пиколая въ г. Бари (въ Апуліи), гдѣ опѣ и пребываютъ до сихъ поръ, привлекая тысячи паломняковъ. Памятъ св. Пиколая чествуется 6-го декабря, день перенесенія мощей (9-го мая) чтится пособину. зуегь союзы въковъчные. "Како возможемъ достойно хвалити, пъсньми духовными тя ублажити, дивна и чюдна отца Николая, святого славнаго архіерея. Архіереомъ отецъ и начальникъ, намъ же ты добрый наставникъ, вси бо тобою спастися желаемъ"...—поегся въ одномъ старинномъ духовномъ стихъ. Много другихъ пъсенныхъ сказаній о Николаъ Чудотворцъ сохранилось въ народной памяти.

> "А кто, кто Николая любитъ, А кто, кто Николаю служитъ,---Тому святый Николае На всякій часъ вспомогае. Николае! А кто, кто къ нему прибъгаетъ, А кто, кто въ помощь призываетъ,---Тому святый Николае Всегда вспомогаяй. Никодае! А кто, кто живетъ въ его двори,-Николай на земли и въ мори Не даеть ему пропасти, Изметъ его отъ напасти. Николае! Пастырю словеснаго стада, Изми мя пекелнаго ада, А мы будемъ прославляти, Имя твое величати. Николае!".

Такъ распѣваютъ на весенній Николинъ день калики-перехожіе, сидючи по церковнымъ папертямъ, — по тѣмъ мѣстамъ, гдѣ сохранились еще эти разносители невѣдомо кѣмъ слагавшихся въ давнія времена "стиховъ", убогіе люди Божіи, собирающіе себѣ на пропитаніе своимъ пѣніемъ, доходящимъ до самаго сердца простодушныхъ слушателей, одѣляющихъ пѣвцовъ копѣйкой мѣдною, трудовымъ потомъ политою. "Микола" является (по другому стиху) "святителемъ, морямъ проходителемъ, землямъ исповѣдникомъ". Онъ, за свои подвиги, почитаемъ не на одной только православной Руси:

> "А знаютъ Миколу Невѣрныя орды. А ставятъ Миколы Свѣчи воску яры, Кануны медвяны.

> > - 266 -

А ему, св'яту, слава, Слава-держава, Во всю его землю, Во всю подселенну"...

Слушаетъ честной людъ пъвцовъ, прославляющихъ его покровителя и заступника предъ Господомъ, -- умиляется, ведетъ иной разъ старцевъ убогихъ въ свои хаты. "Хоть на вешняго, голоднаго, Николу не до разносолу, а все угостить надо странника Божьяго, что, какъ птаха небесная, идетъ-поетъ!",-говоритъ гостепріимная деревня, если найдется у ней чэмъ ни на есть угостить объ эту, подобравшую всъ кормы, пору. "Не накорми о Николинъ день голоднаго – самъ наголодаешься!" — подсказываетъ умилившемуся люду крылатое слово. - "Съ хлъба на квасъ да на воду о вешнемъ Николъ перебиваются, на зимняго заниколять-три дня опохмъляются!". Но и зимой, и весною, и во всякое время готова повторять за каликами-перехожими вся богомольная посельщина умилительныя слова ихъ духовнаго стиха, посвященнаго великому Божьему угоднику и чудотворцу: "Муроточивыхъ струй обильныя ръки туне точить во вся въки нынъ человъки, міръ весь чудесами чудно удивляяй. Ликійскій же островъ свътло в просвътляяй, благовоннымъ каплетъ цълебъ альвастромъ, росить всёмъ желаннымъ чистымъ благодарствомъ: днесь сему приносимъ должно того дару, великій намъ есть. Муру же и Бару, архіерей, ибо словомъ пасетъ люди, Николае честный, отъ насъ слово буди сему приносимо, вмъсто мура драга, мирны гласы въ пъснехъ, похвала преблага. Върныхъ соборъ черпаемъ муро изліянно; краевъстны вся суть, что ему есть данно; муры благодатны туне каплющи черплемъ, невидимо присно текущии. Многи содъваемъ за даръ пъній гласы, сему есть достойно пъти во вся часы. Дарствимъ дарованно пъніе мысленно, словесъ воздаянми со гласомъ чувственно. Слоги соплетая, незлобну жертву пріими, молимъ, главу миртомъ всю обвиту, отче Николае муроточивъйшій, отцемъ верхъ пречестный, пастырю свътлъйшій, славо всея церкви, чудесы свътяща, муромъ же сугубымъ во весь міръ тучаща, тучная пучина Мурянскому граду, честна Ликійскому острову во правду, главо пресвященная, росы исполнена, капли міру сладость миромъ утучненна, муро знаменно перстнемъ Духа златымъ, намъ еси подобно въ фіялъ пресвятымъ. Избранно отъ темъ родъ имя побъднъйше, чудесъ безчисленныхъ изъявительнайше! Многихъ неповиеныхъ отъ смерти избави, Бога во всемъ мірѣ и вездѣ прослави, данно ти есть всѣхъ насъ

- 267 -

оть бъдъ заступати, отче святителю, и отъ золь спасати: святый чудотворче и преблаженнъйшій, непрестанно буди всъмъ въ помощь скоръйшій!"... Въ витіеватыхъ словахъ этого стиха вылилось все благоговъйное отношеніе народастихослагателя къ своему великому заступнику.

этого стиха вылилось все олагоговъиное отношение народа-стихослагателя къ своему великому заступнику. За Николою — Симонъ Зилоть, 10-е мая. "Кто досъваетъ пшеницу на Зилота — выдетъ какъ золото!" — говоритъ старо-давнее въщее слово: "Мокро на Мокея (11-го мая) — жди лъта еще мокръе!". На Епифана (12-го), "утро въ красномъ каф-танъ" (т. е. ясная утренняя заря) — къ пожарному лъту. Три-надцатаго числа — "Пукерън-комарницы": въ этотъ день, по примъть, вмъсть съ теплымъ вътромъ налетаютъ комары съ мошкарой. Есть повёрье, что "комариный народъ" улетаетъ по осени, — уносится на крыльяхъ осенняго вётра, – на теплыя моря, гдъ и зимуетъ зиму, чтобы, расплодившись, вернуться въ маъ-мъсяцъ на Русь. На слъдующій, Сидоровъ, день, когда прекращается, по народнымъ наблюдениямъ, до самой осени холодные вътры, прилетаютъ на старыя гнъзда послъднія перелетныя птицы изъ-за синихъ морей, съ теплыхъ заморскихъ водъ-стрижи быстрокрылые. "Пойдуть Сидоры, отойдуть сивъры, и ты, стрижъ, домой летишь!" - приговариваютъ деревенскіе погодов'яды - краснословы: "Придеть Федоть (18-е мал) - посл'ядній дубовый листокъ развернеть!". Если ліниво распускаются листья на дубахъ, народъ не ожидаеть хоро-шаго урожая яровыхъ ранняго съва. "Сбй овесь, когда дубъ развернется въ заячье ухо!" - говорятъ въ Тульской губерніи. "На дубу листъ въ пятакъ, быть яровому такъ!", — идетъ повсемъстная народная молва: — "Коли на Өедота на дубу макушка съ опушкой, будешь мърять овесъ кадушкой!". Съ этого дня принимается земля "за свой родъ", —можно услышать въ народъ.

"На Филиппа да на Өалалея—досввай огурцы скорве!". Старинная примъта совътуеть огородникамъ дълать посадку огурцовъ скрытно ото всъхъ сосъдей и даже домашнихъ, не принимающихъ непосредственнаго участія въ работъ. Особенно должно скрывать отъ любопытнаго глаза первую засаженную гряду, а тъмъ болъе—первый выроспій на ней огурецъ. Этоть-послъдній скрывають-заканываютъ въ потаенномъ мъстъ на огородъ, какъ-бы принося жертву покровителямъ огородовъ — святымъ Филиппу и Өалалею, память которыхъ чествуется 20-го мая. Если будстъ много желтыхъ, до поры до времени поблекшихъ, огуречныхъ плетей, это приписывается тому, что чей-нибудь лихой-педоброжелательный глазъ подсмотрълъ "на росту" первый огурецъ. 21-е число-Еленинъ день, напоминающій деревнъ, что пора съять льны. Въ нъкоторыхъ мъстахъ этоть день такъ и зовется: "длинные льны - Еленины косы". На съвъ льна встарину было въ обычав не выззжать безъ выполнения особой обрядности. Старухи собирали въ канунъ Еленина дня по паръ яицъ съ каждой бабы, пекли ихъ "встмъ бабьимъ міромъ"-въ одной облюбованной для этого печи и, затъмъ, раскладывали, не безъ въдома съятелей, въ мъшки съ съменами: но мужики не должны были проговариваться о своемъ "знатьъ", — молча собирались и вывзжали они, благословясь, на вспаханную подо льны полосу, гдъ прежде всего и принимались за завтракъ, а потомъ уже-за посввъ. Скорлупки янцъ должны были привозиться домой; тамъ старухи толкли ихъ и подбавляли понемножку въ кормъ курамъ: чтобы неслись лучme. "Ленъ съ ярью не дадитъ", а потому деревенскій опытъ не совътуетъ съять на льнищахъ ничего иного. "На Өерапонта (25-го мая)-первыя худыя росы", вредныя для пасущейся животины, для древесной листвы и для малыхъ ребять. "Напада на мѣдяную росу!"-говорятъ о заболѣвшей въ этоть день скотинь: "Отъ Өерапонтовой росы и трава ржавъетъ". Въ этотъ день совътуютъ "глядъть рябину": много цвъту-будутъ и овсы хороши; малое цвътенье-жди худа, не будеть съ овсами толка, хоть сызнова пересъвай! "Знать рябину на цвъту, что идетъ къ мату!" 26-го мая--"на Карпа" хорошо "коропы" (рыба карпъ) ловятся. Опытные, приглядъвшіеся ко всякому ходу рыбы, довцы и стараются не пропустить этого дня.

"На Өедору (27-го мая) не выноси изъ избы сору!" — говоритъ пережившая многіе въка простодушная народная мудрость. Внимая ей, благосмысленныя деревенскія хозяйки не метутъ избы, чтобы не быть худу. Если на слъдующія сутки, на Евтихія, день тихій, — ждетъ пахарь хорошаго урожая. 29-е число — "Өедосьи-колосяницы": рожь принимается выметывать колосъ. "На Өедосью" хорошо, по примътъ, прикармливать, скотину хлъбомъ печенымъ: плодливъе будетъ, хозяевамъ на прибыль да на радость!

За Өедосьями. Исакій слідомъ идеть на світлорусскій просторъ широкій, во всё стороны світа білаго разбіжавшійся: на его день выползаеть изъ норъ всякій гадъ. Старые люди предостерегають молодежь, чтобы съ опаской да съ оглядкой ходить по лісу да по лугу. "Идуть пойздомъ въ этоть день змізи ползучія на свадьбы змізиныя," — гласить старинное сказаніе: — "укуситъ человіка гадина, не заговорить никакому колдуну-знахарю". Съ этого, змізинаго, дня садять бобы, пе-

- 269 -

редъ посадкой вымачивая ихъ въ "озимой" водъ, натаянной изъ мартовскаго снъга, собраннаго заранте по лъснымъ оврагамъ. "Уродитесь, бобы, и крупны, и велики, на всъ долина старыхъ и малыхъ, на весь міръ крещоный!"—приговариваютъ огородники, сажая ихъ. А черезъ плетень уже новый мъсяцъ—іюнь-"розанцвътъ" глядитъ: конецъ приходитъ веселому, да тяжелому, май-мъсяцу. Близится въщій "праздникъ кукушекъ" съ его дышащими пережиткомъ древнеславянскаго язычества сказаніями. А тамъ—рукой подать и до "Ярилы", разгульнаго чествованія назръвающихъ силъ природы, берущей верхъ надо всъмъ ратоборствующимъ съ нею. Не за дальними горами и тъ дни, когда изъ конца въ конецъ деревенской Руси зазвенятъ купальскія пъсни.



#### XXIII.

### Вознесеньевъ день.

Вознесеньевъ день-послъдній весенній праздникъ на Святой Руси. Дошла Весна-Красна до Вознесеньева дня, послушала въ послъдній разъ, какъ "Христосъ Воскресъ" поють,-туть ей и конецъ пришелъ!-говорятъ въ народъ. "Весна о Вознесеньи на небо возносится на отдыхъ въ рай пресвътлый просится!" — можно услышать въ поволжскихъ деревняхъ. — "Не въкъ дъвкъ невъститься: начто весна-красна, а и та на Вознесенье Христово за льто замужъ выходить!", "И рада бы весна на Руси въковать въковушкой, а придетъ Вознесеньевъ день прокукуетъ кукушкой, соловьемъ зальется, къ лъту за пазуху уберется!", "Цвъсти веснъ до Вознесенья!", "До Вознесенья Христова весна пъть-плясать готова!", "Придетъ Вознесеньевъ день, сброситъ съ плечъ Весна-Красна лёнь, лётомъ обернется-прикинется-за работу въ полъ примется!"-- гонятся одно за другимъ стародавнія слова крылатыя, долетветія къ намъ изъ-за дали былого-минувшаго. А весна, и впрямь, съ этого праздника Господня уступаеть на политой трудовымъ потомъ безчисленныхъ покольний русскаго пахаря земль мьсто льту знойному-жаркому, съ его работами страдными да сухотами-заботами, - по народной поговоркъ: "потомъ умывается, честному Семику кланяется, на Троицу-Богородицу изъ-подъ бълой ручки глядитъ".

Со Свътлаго Праздника, съ Велика-Дня, по старинному преданію, —о которомъ уже велась ръчь выше (см. гл. XIX), отверзаются двери райскія, разръшаются узы адскія: вплоть до самаго Вознесенія Господня могутъ гръшники, пребывающіе въ кромъшномъ аду, виръться съ праведниками, обитающими подъ свнью райскихъ кущей. "Съ Пасхи до Вознесенья — всему міру свидвнье," — подтверждаетъ народная молвь: "всему міру свидвнье, — и двдамъ, и внукамъ, и раю, и мукамъ!".

Сорокъ дней, — говоритъ народъ, — ходитъ Спасъ по землѣ: съ Воскресенья до Вознесенья. Потому-то, — добавляется въ поясненіе, — и земля такъ ярко зеленѣетъ, такими благовоніями райскими благоухаетъ въ это время. "Къ Вознесеньеву дню всѣ цвѣты весенніе зацвѣтаютъ — Христа-Батюшку въ небесные сады потаенной молитвою провожаютъ".

Въ канунъ Возвесенія Господня, по старинной примъть, и соловьи громче-звончъе поютъ, чъмъ во все остальное время. Знаютъ, словно, и они, что это-послъдняя ночь пребыванія воскресшаго Христа-Спаса на міру православномъ.

По инымъ мѣстностямъ она такъ и слыветъ въ народѣ за "соловьиную". Грътно, по словамъ даже завзятыхъ ловцовъсоловьятниковъ, соловья-птицу пъвчую-въ это время подстерегать-ловить. Кто поймаетъ-ни въ чемъ тому цълый годъ спорины не будетъ, вплоть до новаго Вознесеньева дня, когда вознесутся на небо съ Господомъ силъ небесныхъ всв обиды земныя. Цвъты духовитые на Вознесенье благоухаютъ-по словамъ деревенскихъ, примътливыхъ къ жизни природы людей-самыми пахучими ароматами. Вся земля крещеная насыщается въ святой день прощанія съ Возносящимся Светомъ Правды райскими благоуханіями несказанными-нездёшними,словно съ отверзающихся полей небесныхъ струится въ это время на оплодотворенную майскими дождями грудь земную всякое благораствореніе. Утромъ на Вознесенье плачеть Мать-Сыра-Земля росой обильною по удаляющемся съ нея гость-Христь. Эта, "вознесенская", роса надъляется, по словамъ суевърной деревни, цълебною силой великою. Потому-то и собирають ее опытныя лькарки-знахарки съ цвътовъ на лугахъ поемныхъ. "Если знать такое слово завътное да пошептать его надъ вознесенской росою, да выпить болящему дать,всякое лихо какъ рукой сыметъ!"-гласить знающая всякія Слова простонародная мудрость.

Въ нѣкоторыхъ губерніяхъ, въ средней полосѣ Руси великой, на Вознесеніе— "водятъ колосокъ" по деревнямъ, по селамъ. Этотъ старинный обрядъ-обычай мало-по-малу уже начинаетъ исчезать изъ крестьянскаго обихода, заслоняясь другими, болѣе новаго происхожденія. Встарину-же о немъ знали почти повсемѣстно— не по наслышкѣ одной, какъ теперь. Г"Колосовожденіе", какъ свидѣтельствуютъ наши бытовѣды, совершалось по особому порядку, невѣдомо кѣмъ установленному въ незапамятныя времена, затерявшіяся въ глухихъ дебряхъ былого древнеславянскаго язычества, когда, быть можетъ, знали еще наши отдаленнъйшіе предки-пращуры и Даждьбога, и Бълъбога, а не то что сыновей ихъ-Велеса и Перуна. Ранымъ-рано поутру собиралася-снаряжалась деревенская молодежъ-дъвки, бабы-молодки и парни съ новожонами; вмъстъ съ восходомъ солнечнымъ шли всъ, ухватившись по-двое за руки, къ околицъ. Здъсь всъ становились въ два ряда, лицомъ къ лицу, и опять-таки брали другъ-друга за руки. Получался живой мостъ, вытягивавшійся въ узкую ленту, пестръвшую всъми цвътами праздничныхъ нарядовъ. По этому мосту соединенныхъ рукъ пускали идти маленькую дъвочку съ вънкомъ на головъ, всю убранную лентами разноцвътными да перевязями цвъточными. Пройдетъ по рукамъ одной пары дъвочка, за бъга́етъ живое звено моста впередъ и опять становится въ очередь. Такъ и доходило все шествіе до самаго озимого поля. Дъвушки красныя во все это время припъвали, голосомъ выводили:

> —"Лада, Лада! Ой, Лага! Ой, Лада!"

Дойдя до загоновъ, спускали маленькую "Ладу" на-земь. Она должна была сорвать пучокъ зеленой ржи, готовящейся къ этому времени выметывать колосъ. Съ сорваннымъ пучкомъ дѣвочка бѣжала назадъ—къ околицѣ; всѣ, сбившись въ кучу, не догоняя бѣглянки, слѣдовали за ней по пятамъ и пѣли-голосили стройнымъ хоромъ:

> "Пошелъ колосъ на ниву, Пошелъ на зеленую! Пошелъ колосъ на ниву, На рожь; на пшеницу! Ой, Лада! Уродися на-лъто, Уродися, рожь, густа, Густа-колосиста, Умолотистая! Ой, Лада! Ходитъ колосъ по селу, Ходитъ колосъ по селу, Ходитъ отъ двора къ двору, Со дъвицею, Со красавицею! Ой, Лада!"

> > -273 -

А. А. Коринфскій.

18

Пройдя съ пъснею всю деревню, толпа расходилась, обрывая съ дъвочки всъ ленты и цвъты—на память о прошедшей веснъ. Разбрасываемые по дорогъ ржаные стебли подбирались молодыми парнями. Кому попадется съ выметнувшимся колосомъ—тотъ не минуетъ своей "судьбы", женится въ осенній мясоъдъ, – гласило подтверждавшееся житейскимъ опытомъ повърье.

Во многихъ мѣстахъ на деревенской-посельской Руси и теперь еще приходится слышать въ народѣ сказаніе о томъ, что во время обѣдни на Вознесеньевъ день разверзается твердь небесная надъ каждой церковью. Благочестивымъ людямъ, доживающимъ послѣдній годъ жизни, дано отъ Бога даже видѣть, какъ изъ разверзшихся небесь опускается къ главному церковному яблоку лѣстница ("та самая, которую видѣлъ во снѣ Іаковъ"). Сходятъ по ней ангелы и архангелы и всѣ силы небесныя, становятся въ два ряда по бокамъ лѣстницы и ожидаютъ Христа. Какъ ударятъ въ колоколъ къ "Достойно", такъ и поднимается-возносится Спасъ-Батюшка съ грѣшной, обновленной Его Пресвѣтлымъ Воскресеніемъ земли. Немногимъ, по словамъ преданія, дано̀ видѣть всѣ эти чудеса, но есть и такіе люди на свѣть. "Не будетъ провидцевъ-праведниковъ—не стоять и свѣту бѣлому!"-утверждаетъ народное вѣщее слово.

Въ честь праздника Вознесенія пекутся по инымъ мѣстамъ "лъсенки" изъ ржаного тъста. Лакомы до нихъ ребята малые, но пекуть ихъ бабы не на одну ребячью утъху. Есть повърье, что, если вынести такія лъсснки на ниву-полосу да поставить по одной на каждомъ углу загона,-такъ и рожь пойдеть рости быстрве и выростеть выше роста человвческаго. Только, по убъжденію старыхъ людей, надо все это дълать съ молитвой тайною да съ опаскою оть глаза лихого, съ оглядкой отъ человъка недобраго - завидущаго; а то не выйдетъ никакого толку. Во многихъ мъстахъ существуетъ обычай ходить на Вознесенье въ-гости по роднымъ и знакомымъ. Это встарину называлось "ходить на перепутье", причемъ гости приносили хозяевамъ въ подарокъ лвсенки, испеченныя изъ пшеничнаго тъста на меду и съ сахарнымъ узорочьемъ. На старой Москвѣ было въ этоть день веселое гулянье весеннее-по площадамъ, вокругъ церквей.

Съ праздникомъ Вознесенія Господня связало у пъснотворца-народа древнее сказаніе о каликахъ-перехожихъ. Это сказаніе (стяхъ духовный) до сихъ поръ поется на деревенской Руси. Вотъ наиболъе полный сказъ его, занесенный въ сокровищницу русскаго пъсеннаго слова:

"Посль Свытлаго Христова Воскресенья, на шестой было на недълъ, въ четвергъ, у насъ живетъ праздникъ Вознесенья: возносился Христосъ Богь на небеса со ангелами и со архангелами, съ херувимами и серафимами, со всею силою со небесною. Расплачется нищая братія, расплакались бызные убогіе, слъные и хромые:-Ужъ Ты, истинный Христосъ, Парь небесный! Вознесешься Ты, Царь, на небесы со антелами и со архангелами, съ херувимами и серафимами, со всею силою со небесною, -- на кого-то Ты насъ оставляешь, на кого то Ты насъ покидаешь? Ино кто насъ поить-кормить будетъ? Одбвати станетъ, обувати, отъ темныя ночи охраняти? За что намъ Мать Божію величати и Тебя, Христа Бо-га, прославляти?-Проглаголеть имъ Христосъ Царь небесный:-Не плачьте вы, нищая братія! Оставлю Я вамъ гору золотую, пропущу я вамъ ръку медвяную, Я даю вамъ садывинограды, оставляю вамъ яблони кудрявы, Я даю вить вамъ манну небесну. Умъйте горою владати, промежду себя раздъляти: будете вы сыты да пьяны. будете обуты и одъты, будете тепломъ да обогръны и отъ темныя ночи пріукрыты!---Туть возговорить Цванъ да Богословецъ: - Гой еси, охъ, Господи, Ты Владыко! Позволь со Христомъ да слово молвить, не возьми мое слово въ досаду! Не оставливай горы золотыя, не давай Ты ръки медвяныя. Не оставливай садовъ-виноградовъ, не оставливай яблонь кудрявыхъ, не давай имъ и манны небесной! Горы-то имъ буде не раздълити, съ ръкой-то имъ буде не совладати, винограду-то имъ буде не ошшипати, манны-то имъ буде не пожрати! Зазнаютъ гору князи и бояра, зазнають гору пастыри и власти, зазнають гору торговые гости, -- набдуть къ нимъ сильные люди и найдуть къ нимъ немилостивыя власти, не дадуть имъ этой горой владати, отымуть у нихъ купцы и бояра, вельможи, люди пребогатые, отоймуть у нихъ гору золотую, отоймуть у нихъ ръку да медовую, отоймуть у ихъ сады да сь виноградомъ, отоймуть у ихъ манну небесну: по себъ они гору раздълятъ, по князьямъ золотую разверстають, да нищую братью не допустять: много туть будеть убійства, туть много будеть кровопрозитства, промежду собой уголоствія; да нечёмъ будеть нищимъ питатися, да нечъмъ имъ будетъ пріодътися и отъ темныя ночи пріукрытися; помруть нищіи голодною смертью и позябнуть холодною зимою! Дай-ко ты, Христосъ, Царь небесный, дай-ко се имъ слово да Христовое: пойдутъ нищіе по міру ходити, Тебя будутъ поминати, Тебя будутъ величати. Твое имы святое возносити. А православные стануть милостыню подавати! Ино кто есть върный христіанинъ, онъ ихъ пріобу-

-275 -

еть и пріодінеть, — Ты даруй ему нетлівнную ризу; а кто ихъ хлібомь-солью напитаеть, даруй тому райскую пицу; кто ихъ оть темной ночи оборонить, даруй въ раю тому місто; кто имъ путь дорогу указуеть, незаперты въ рай тому двери! Будуть они сыты да и пьяны, будуть и обуты, и одіты, они будуть тепломъ да обогрізны и отъ темныя ночи пріукрыты! — Тутъ проглаголетъ Христосъ да Царь небесный: — Исполать тебъ, Иванъ да Богословецъ! Ты уміль со Христомъ да слово молвить, ты уміль вить съ Іисусомъ різчь говорити, ты уміль слово сказати, уміль слово разсудити, уміль вить ты по нишшихъ потужити! За твои умільныя за різчи, за твои за різчи дорогія, за твои за сладкія словеса дарую уста тебъ золотыя, въ году тебъ празднички частые! Отнынь да до віку!"

Со Свътлаго Велика-Дня Христова до Вознесенья тяжкій грѣхъ отказать нищему-убогому, человѣку страннему-захожему въ посильной милостынѣ; да и во всякое время, — говорить народъ, — грѣшно не подѣлиться съ просящимъ во имя Христово, если есть чѣмъ подѣлиться, если есть на столѣ хоть коровай хлѣба, а въ закромахъ хоть осьмина жита! Знаютъ, твердо памятуютъ объ этой върѣ народа-хлѣбороба каликиперехожіе, питающіеся святымъ именемъ Христовымъ да пѣснею духовной-божественною.

> "Веселятся небеса, И радуется земля Вкуп'в съ челов'вки, Всегда и во в'вки, Вс'в ангели, архангели, Небесныя силы, Апостоли, проропы Съ мученики святыми, Съ преполобными со вс'вми, Угодники Господни!"—

воспъвають убогіе люди Божіи, сидючи у церковныхъ папертей въ день Вознесенія Господня съ чашками въ рукахъ. Нътъ-нътъ да и перепадетъ имъ съ молитвой да со знаменіемъ крестнымъ опущенная доброхотная копъйка мъдная, трудовымъ крестьянскимъ потомъ политая.

> "Вознесися на небеса, Боже! Милость Твою кто изрещи може? Уста Твоихъ върныхъ О безсмертныхъ Не могутъ въщати.

> > -276 -

О чудеси, на небеси и въ мори! Славы Твоея полна земля, горы, Холмы торжествують, Ликоствують, Зрятъ Господню славу. Масличная гора веселится, Егда Господь въ небо возносится"...

Благоговъйно прислушивается православный людь къ загадочнымъ для него словамъ стиха духовнаго. А пъвцы продолжаютъ голосами, плачущими плачемъ умилительнымъ:"... престолъ херувимовъ, серафимовъ Ему готовится. Гласъ прессвятый отъ устъ Его снидетъ, извъствуя: -- Утъшитель пріидеть. Онъ бо нашествіемъ и дъйствіемъ истинны научить. Сія рекши, къ небеси шествуетъ, миръ, тишину всъмъ върнымъ даруетъ, что возлюбленна, учреждена кровію Своею. Подаждь, Боже, тишину навъки, по вся концы спасай человъки, вовъки въчную радость и во сладость созданное навъки!"... Внимаютъ умиляющиеся слушатели, и, несмотря на всю свою премудрость, доходитъ до сердца народа-пахаря "божественное слово", глубоко западаетъ въ него, сливаясь съ идущими изъ старины стародавней сказаніями, пов'єрьями да обычаями-обрядами. Даеть ему оставивший Свое имя святое нищей-убогой братіи на прокормленіе Вознесшійся на небо Господь-Христосъ память на всякое слово крылатое-въщее, на всякую молвь премудрую, на всякій напъвъ-сказъ.

277 .



#### XXIV.

# Троица-Веленыя Святки.

Троицынъ день съ незапамятныхъ временъ является однимъ изъ любимъйшихъ праздниковъ русскаго народа. Съ нимъ связано и до сихъ поръ много народныхъ обычаевъ и обрядовъ, справляемыхъ помимо церковнаго торжества. Въ стародавнюю пору, когда еще свъжа была на Руси память языческаго прошлаго, съ Тронцкою, или "Семицкою", недвлею было связано столько самобытныхъ проявлений народсуевърія-какъ ни съ однимъ изъ другихъ празднаго никовъ, кромѣ Святокъ. Эта недѣля, посвященная богинъ весны, побъдившей демоновъ зимы, издавна чествовалась шумными общенародными игрищами. Конецъ мая и начало іюня. - на которые приходится-падаетъ Троицынъ день, -- особенно подходили къ чествованію весенняго возрожденія земли, покрывавшейся къ этому времени наиболье пышной растительностью, еще не успвешею утратить своей обаятельной свъжести. Языческій мосяцесловь нашихъ втдаленныхъ предковъ, совпавшій въ этомъ случав съ христіанскими праздниками, далъ поводъ къ объединенію ихъ съ собою. Мало-по-малу древнее почитание богини весны свётлокудрой Лады-было забыто, а сопровождавшие его обычаи слились съ новыми обрядами, создавъ вокругъ перваго лётняго праздника необычайно яркую обстановку. Съ теченіемъ времени языческій духъ этой-послёдней растворился въ міровоззрівнім просв'ятленной стремленіемъ къ горнимъ оершинамъ добра новой въры сдавянъ; но пережившие многовъковое прошлое стародавние обычаи и теперь все еще показывають, насколько прочны кровныя связи народа-пахаря съ окружавшей бытъ его пращуровъ и досель отовсюду обступающей его жизнь природою.

"Семицкая" — седьмая по Пасхъ — недъля, заканчивающаяся Троицынымъ днемъ, еще и до сихъ поръ въ пѣкоторыхъ мѣстностяхъ (напримѣръ, въ Рыбпискомъ уѣздѣ Ярославской губ.) носитъ названіе "Зеленыхъ Святокъ". Въ старые же годы она величалась этимъ прозвищемъ повсюду въ народной Руси, именовавшей ее также "русальною", "зеленою", "клечальною", "задушными поминками", "разгарою" и другими подходящими именами, — каждое изъ которыхъ находитъ свое объясненіе въ пережиткахъ славяно-русскаго язычества. По простонародному прибаутку — "Честная Масляница въ-гости Семикъ звала"... и, — добавляютъ краснословы деревенскіе, — "Честь ей за то и хвала!" Семикъ, это собственно — четвергъ на послѣдней недѣлѣ предъ Пятидесятницею. Въ этотъ четвергъ, посвященный древнимъ язычникомъ-славяниномъ верховному богу Перуну-громовнику, совершались главнѣйшія приготовленія къ празднованію Троицына дня. Съ нимъ связано столько своеобразныхъ обычаевъ, что даже старинная народная, уцѣлѣвшая до сихъ поръ въ Костромской губ., пѣсня величаетъ его такими словами очестливыми:

> "Какь у насъ въ году три праздника: И ервый праздничекъ—Семикъ честной"...

И этотъ "Семикъ честной". несмотря на разрушительное вліяніе времени, безпощадно истребляющаго все старъющееся, празднуется до нашихъ дней на всемъ пространствъ, гдъ только русскій челов'якъ стоитъ лицомъ къ лицу съ природою, не загражденною оть него тесными стенами душныхъ каменныхъ городовъ. Въ концъ прошлаго и началъ нынъшняго столѣтія даже и "каменна Москва" представляла изъ себя въ этотъ день то-же самое, что можно увидѣть теперь только въ деревнъ. По описанію Снегирева, тогда вездъ раздавались по Бълокаменной разгульныя семицкія пъсни, по улицамъ носили изукрашенную пестрыми лоскутками и яркими лентами березку веселыя толпы народа въ вънкахъ изъ лъсныхъ цвътовъ и изъ кудрявыхъ вътвей. Въ окрестныхъ рощахъ въ это время московскія дівушки "завивали" — связывали вітвями-молодыя березки и проходили подъ ихъ зелеными сводами съ поцвлуями и особо пріуроченною къ этому яркому весеннему обычаю пъснею:

> "Покумимся, кума, цокумимся! Намъ съ тобою не браниться-дружиться!"

Все было такъ-же, какъ въ захолустной глуши, гдѣ этотъ четвергъ и теперь является желаннымъ гостемъ непритязательной сельской молодежи, по преданю—выплачивающей весеннюю дань памятнымъ пережиткамъ прошлаго. Въ Тульской губерніи семицкая березка до сихъ поръ даже и не называется иначе, какъ "кумою", а слово "кумиться" еще въ 40-хъ и началѣ 50-хъ годовъ только и означало—цѣловаться при прохождении подъ этою-самой березкою.

"Влагослови, Троица, Богородица, Намъ въ лъсъ пойти, Вънокъ сплести! Ай, Дидъ! Ай Ладо!.."—

-поють тамъ, и теперь, а также во Владимірской, Рязанской и Калужской губерніяхъ, – собираючись въ зеленыя рощи березовыя для "празднованія честному Семику".

Семикъ-преимущественно (а въ иныхъ мъстностяхъ исключительно) дъвичій праздникъ. Въ Поволжьв, верхнемъ и среднемъ, повсюду къ этому дню идетъ въ деревняхъ дъвичья складчина: собираются яйца, пекутся лепешки, закупаются лакомства. Дъвушки, цълыми деревнями, отправляются въ рощу, на берегъ ръчки – завивать березки, "играть пъсни" и пировать. На березки въшаются вънки, по которымъ красныя загадывають о своей судьбѣ, бросая ихъ на-воду въ самый Троицынъ день. Вслъдъ за пирушкою — начинаютъ водить хороводы, которые прекращаются съ Троицы до Успенья. Семицкие хороводы сопровождаются особыми обрядами, посвященными "березкъ-березонькъ", которой воздаются особыя почести-въроятно, какъ живому одицетворенію древней бо-гини весны. Лътъ пятьдесятъ тому назадъ въ Воронежской губерніи приносили на семицкія пирушки куклу изъ соломы, разукрашенную березовыми вътками, — въ чемъ, несомивино, былъ слышенъ явный отголосокъ стародавняго язычества. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ на Семикъ обвиваютъ лентами какую-нибудь особенно кудреватую березку, растущую на берегу ръчки, и поють ей старинную пъсню: "Вереза моя, березонька, береза моя бълая, береза моя кудрявая!.. и т. д. Въ Вологодской губернии Семикъ болъе извъстенъ подъ именемъ "Поляны". Это является слъдствіемъ того, что всв пріуроченные къ нему обычаи справляются на полянкахъ. Семицкіе обычан были свойственны не однимъ славянамъ.

Семицкіе обычай были свойственны не однимъ славянамъ. Еще у древнихъ грековъ и римлянъ существовали особыя весеннія празднества, посвященныя цвътамъ и деревьямъ. У гер-

-280 -

манцевъ быль такъ называемый "праздникъ вънковъ", въ которомъ еще болъе общаго съ нашимъ Семикомъ. По сравнительнымъ даннымъ языческаго богословія. Семикъ является прообразомъ союза неба съ землею.

Велень и цвъты и теперь составляють отличительные признаки празднованія Троицына дня; повсюду па Руси церкви и дома украшаются въ этоть день вътками березокькакъ въ деревняхъ, такъ и въ городахъ. Встарипу-же этому обычаю придавалось особое значеніе, связывавшее два міраязыческій съ христіанскимъ. Игрища, устранвавшіяся въ честь языческихъ божествъ, въ Польшъ существовали даже и по истеченіи пяти въковъ съ принятія христіанства; по словамъ польскаго историка Длугота 50) они назывались "Стадомъ". Въ Литвъ они существовали еще дольше. На Бѣлой Руси — до сихъ поръ немало общаго съ древне-польско-литовскимъ въ народныхъ обычаяхъ вообще и связанныхъ съ празднованіемъ Троицына дня наособицу.

Существуетъ повърье, что славянскія нимоы и наядырусалки, живущія въ омутахъ ръкъ, въ эту недѣлю выходятъ изъ воды. Наканунѣ Троицына дня, по малорусскому повърью, убѣгаютъ онѣ въ поля и заводятъ свои ночныя игры. – "Бухъ! Бухъ! Соломенный духъ!" – будто-бы кричатъ онѣ: – "Мене мати породила, некрещену положила!" Русалки, по народному представленію – тоскующія души младенцевъ, родившихся мертвыми, или умершихъ некрещеными. Онѣ, начиная съ "Зеленыхъ Святокъ" до Петрова дня, живутъ въ лѣсахъ, ауканьемъ и смѣхомъ зазывая къ себѣ путниковъ, которыхъ защекочиваютъ до смерти. На зеленой русальной недѣлѣ въ Малороссіи никто не купается – изъ опасенія попасть къ нимъ въ руки; Семикъ слыветъ здѣсь "великимъ днемъ русалокъ". Предохранительнымъ средствомъ отъ русалочьихъ чаръ счи-

<sup>50</sup>) Д и у г о ш ъ-извѣстный польскій историкъ, жившій въ XV-мъ вѣкѣ. Онъ родился въ 1415-мъ году, по образованію-питомецъ краковскаго университета; по окончаніи курса (діалектики и философія), былъ секретаремъ оржевскато епископа – будучи при этомъ посвященъ въ санъ каноника. Съ 1448 года началась его дипломатическая карьера, приблизняшая его къ королевскому двору. Съ 1467 года на Длугоша былъ возложенъ трудъ обученія королевскому двору. Съ 1467 года на Длугоша былъ избранъ въ архіепископы, но смерть опередила посвященіе его въ этотъ санъ: онъ умеръ въ 1480-мъ году. Во все время своей дипломатической и педагогической дѣятельности онъ ревностно трудился надъ историческими памятниками родины. Ивъ трудовъ его-самый капитальный "Пізtoria Polonica", доведенная "отъ баснословныхъ временъ" до третьей четверти XVI-го столѣтія. Вся исторія польскаго народа изслѣдуется Длугошемъ-какъ предметъ прославленія Польши и урокъ служенія государства Церкви и ся задачамъ. тается полынь и трава "заря". Въ Черниговской губерни существовалъ до послъдняго времени обычай "русалочьнуъ проводъ", когда ръчныхъ чаровницъ изгоняли — цълой деревнею — парни и дъвушки. Въ Спасскомъ уъздъ Рязанской губ. слъдующее за Троицынымъ днемъ воскресенье слыветъ "русальнымъ заговъньемъ"; вслъдъ за проводами русалокъ прекращаются здъсь до слъдующей весны игры въ "горълки" и "уточку".

"Встарину противъ повѣрья о русалкахъ и соединенныхъ съ нимъ народныхъ игрищъ и гаданій особенно возставали проповѣдники, обличавшіе народъ въ языческомъ суевѣріи. Въ противовѣсъ народному празднованію разгульнаго Семика было установлено совершать въ этотъ четвергъ поминовеніе убогихъ, похороненныхъ въ такъ называемыхъ "убогихъ домахъ" и "скудельницахъ". Но не затемнилось въ народномъ обиходѣ веселое празднество: смѣхъ и пѣсни быстро смѣняли слезы и рыданія въ тотъ-же самый день.

Изъ стародавнихъ обычаевъ, связанныхъ съ этимъ праздникомъ, далеко не всъ дошли до рубежа нашихъ дней. Многое исчезло, даже не будучи занесено на страницы народовъдческихъ изслъдований. Въ Енисейской губ. (Минусинск. окр.) крестьянки, выбравъ на Семикъ кудрявую березку и срубивъ ее, наряжають въ свое лучшее платье и ставять въ клъть до Троицы, а затъмъ-съ пъснями-уносятъ ее къ ръкъ. Въ Казанской губ. (Чистопольск. у.) наканунъ Троицы совершается игрище въ честь языческаго бога Ярилы. Въ Пен-зенской и Симбирской губерніяхъ на слъдующій за Троицынымъ день дъвушки, одъвшись въ худшие-затрапезные сарафаны, сходятся и, назвавъ одну изъ подругъ "Костромою", кладуть ее на доску и несуть купать-хоронить къ ръкъ. Затъмъ, сами купаются и возвращаются домой, гдъ переодъваются во все празничное и водять хороводы до глубокой ночи. Въ Орловской губ. въ Троицынъ день "молятъ коровай", испеченный изъ муки, принесенной встый дивушками деревни въ-складчину: идутъ съ этимъ короваемъ въ рощу и поютъ надъ нимъ. Въ Исковской губ. во многихъ селахъ обметаютъ могилы пучками цвътовъ, принесенныхъ изъ церкви отъ троицкой объдни. Это называется — "глаза у родителей прочищать". Во многихъ мъстностяхъ на Руси въ старые годы въ этотъ праздникъ происходили смотрины невъстъ. Дввушки собирались на лугу и, сойдясь въ кругъ. медленно двигались съ пъснями. Вокругъ стояли женихи и "высматривали" невъсть. Въ Калужской губерния существоваль, -а въ Орловской съ Тверской и теперь соблюдается, -обычай "кре-

-282 -

щенія кукушекъ", состоявшій въ томъ, что на семицкое гулянье въ рощѣ избранные гуляющими "кумъ" и "кума" надѣвали крестъ на пойманную заранѣе кукушку, или на траву, носящую ея имя ("кукушкины слезы", "кукушечій перелетъ" и др.), клали ихъ на разостланный платокъ, садились около него и цѣловались подъ звуки пріуроченной къ этому семицкой пѣсни:

> "Ты, кукушка ряба, Ты кому-же кума?" и т. д.

Многіе изъ описанныхъ обычаевъ уже исчезли, иные-видоизмънились до неузнаваемости; но есть и не мало такихъ, что еще доживаютъ свой въкъ съ тъмъ-самымъ обликомъ, съ какимъ были созданы народнымъ воображеніемъ въ стародавніе дни.

Троицынъ день во времена московскихъ царей всея Руси, сопровождался особой торжественностью въ царскомъ обиходъ. Царь-государь въ этотъ великій праздникъ "являлся народу". Царский выходъ былъ обставленъ по особому уставу. Шелъ государь въ нарядъ царскомъ: на немъ было "царское платно" (порфира), царскій "становой кафтанъ", корона, бармы, наперстный кресть и перевязь; въ рукъ-царский жезль; на ногахъ-башмаки, низанные жемчугомъ и каменьями. Вънценоснаго богомольца поддерживали подъ руки двое стольниковъ. Ихъ окружала блестящая свита изъ бояръ, разодътыхъ въ золотыя ферязи. Во время слъдованія царя къ объднъ свита царская шла рядомъ: люди меныцихъ чиновъвпереди, а бояре и окольничіе-сзади государя. Постельничій со стряпчими несъ "стряпню": полотенце, стуль "со зголовьемъ", подножье, "солношникъ" – отъ дождя и солнца и все прочее, что требовалось по обиходу.

Во всемъ блескъ царскаго облаченія входиль государь въ Успенскій соборь—вь сопровожденіи бояръ и всѣхъ людей ближнихъ. Впереди всего шествія, стольники несли на коврѣ лукъ цвѣтовъ ("вѣникъ") и "листъ" (древесный, безъ стебельковъ). Царскій выходъ возвѣщался гулкимъ звономъ съ Ивана Великаго "во всѣ колокола съ реутомъ"; звонъ прекращался, когда государь вступалъ на свое царское мѣсто. На ступеняхъ этого "мѣста", обитаго атласомъ краснаго цвѣта съ золотымъ галуномъ, ближніе стольники поддерживали государя. Торжественно шла обѣдня. По окончаніи ея, передъ троицкою вечернею, подходили къ царю соборные ключари съ подобающимъ метаніемъ поклоновъ и подносили ему на коврѣ древесный листъ, присланный патріархомъ. Смѣшавъ

-283 -

его съ "государевымъ листомъ" и разными травами и цвътами, они застидали имъ все царское мъсто и окропляли его розовою водой. Взятымъ отъ государя листомъ они шли устилать мъста патріаршее и прочихъ властей духовныхъ. Остатокъ раздавался боярамъ и другимъ богомольцамъ, по всему храму. Государь преклонялъ колѣна и какъ говорилось въ то время ляста кончалась Божественная служба, онъ выходилъ изъ собора прежнимъ торжественнымъ выходомъ, "являлся народу", привътствовавшему его радостными кликами, и въ предшествіи одного изъ ближнихъ стольниковъ, несшаго "въникъ" государевъ, возвращался во свои палаты царскія. Колокольный звонъ не смолкалъ во все время его слъдованія отъ собора до дворца.

На Троицкой зеленой недёлё царевны съ боярышнями увеселялись во дворцё играми-хороводами, подъ наблюденіемъ если не свётлыхъ очей самой государыни-царицы, то зоркаго взгляда верховыхъ боярынь и мамушекъ. Для игръ и хороводовъ—какъ въ царицыныхъ, такъ и въ царевниныхъ, хоромахъ были отведены особыя обширныя сѣни. Здѣсь находились и приставленныя къ царевнамъ "дурки-шутихн", бахари, домрачен и загусельники со скоморохами, всѣ—кто долженъ былъ доставлять "потѣху" и "затѣи веселыя". Царевенъ увеселяли сѣнныя дѣвушки, "игрицы", которыми—вѣроятно— "игрались" тѣ-же самыя пѣсни семицкія, что́ раздавались въ это время подъ березками надъ водою по всей Руси, справлявшей свои стародавнія игрища во славу "Семика честно́го" и Троицы—Зеленыхъ Святокъ.



#### XXV.

# Духовъ день.

Рѣчисть русскій народъ-пахарь, торовать на всякое слово красное. Многое-множество такихъ словъ сдѣлалось "крылатыми", — не то что изъ года въ годъ, а изъ вѣка въ вѣкъ, перелетающими вмѣстѣ съ сопутствующими имъ обычаями, повѣрьями и примѣтами. Не обойденъ народнымъ краснымъ словцомъ и "Духовъ день", — какъ именуется въ народѣ слѣдующій за праздникомъ Троицы-Пятидесятницы понедѣльникъ. "До Свята-Духа не снимай кожуха!" — говоритъ деревенская Русь. Выдаются мѣстами, дѣйствительно, такія непогожія вёсны, что только къ этому времени и перестаетъ знобить мужика холодомъ; особенно близко относится приведенное присловье къ русскому сѣверу, гдѣ зима-Морана долго еще даетъ о себѣ знать, несмотря на теплыя ласки Лады-вес́ны, которая даже и отъ угрюмыхъ обитателей сѣвернаго-студенаго поморья не скрываетъ своей красной красы.

Только послѣ этого праздника и можно позабыть о морозахъ-утренникахъ вплоть до самой осени—на всемъ неоглядномъ просторѣ Земли Русской. "Съ Духова дня не съ одного неба, а даже изъ-подъ земли, тепло идетъ!" — замѣчаетъ посельщина-деревеньщина: — "Не вѣрь теплу до Духова дня!", "Придетъ Святъ-Духовъ день, —будетъ на дворѣ, какъ на печкѣ!", "И сиверокъ холоденъ до Духова дня!", "Зябка дѣвица-разсада, а и та проситъ у Бога холодку послѣ Духова дня!", "Святъ-Духъ весь бѣлый свѣтъ согрѣеть!", "Доживи до Троицы-Духова-дня, а тепло будетъ!" — приговариваетъ дождавшійся лѣта православный честной людъ, во многихъ мѣстностяхъ съ этого праздника, по обычаю старины, начинаю-

-285 -

щій выбираться на лётній ночлегь изъ душной избы въ болёе прохладныя сёни клёти.

- Троица-повсемъстный праздникъ цетовъ и березокъ. На Духовъ день послъднія остаются красоваться какъ возлѣ хатъ, такъ и въ хатахъ; цеты-же, вмъстѣ съ травой устилавшіе полъ церковный во время троицкой Божественной службы, подбираются богомольцами, приносятся домой и тщательно сберегаются подъ божницею: совътуютъ опытные хозяева пользовать ими-въ перемъшку съ другимъ кормомъ – больную домашнюю животину (коровъ-въ особенности). Набожныя старухи сушатъ и толкутъ въ ступѣ принесенныя отъ ду́ховской объдни цвѣты и бережно хранятъ порошокъ на случай болѣзни кого-нибудь въ семъѣ. Достаточно, по ихъ словамъ, вб-время окурить больного благовоннымъ дымомъ этого порошка изъ "свящонаго цвѣта", чтобы недугъ пошелъ на поправку. Этимъ-же дымомъ-"духомъ" знающіе "всякое слово и всякое зелье" люди берутся изгонять бъсовъ изъ одержимыхъ ими ("порченыхъ", "кликушъ").

во́-время окурить больного благовоннымъ дымомъ этого порошка изъ "свящонаго цвѣта", чтобы недугъ пошелъ на поправку. Этимъ-же дымомъ-"духомъ" знающіе "всякое слово и всякое зелье" люди берутся изгонять бѣсовъ изъ одержимыхъ ими ("порченыхъ", "кликушъ"). Въ народѣ съ давнихъ поръ ходитъ сказаніе о томъ, что Духова дня, "какъ огня", страшится бродящая по землѣ нечисть. По старинному преданію, повторяющемуся и теперь во многихъ мѣстахъ средняго Поволжья, на этотъ праздникъ—во время Божественной службы—сходитъ съ неба священный огонь, испепеляющій всѣхъ злыхъ духовъ, попадающихся ему. "И бѣгутъ бѣси огня-духа",—повѣствуетъ сѣдое народное слово, — "и мещутъ ся злые духи въ бездны подземныхъ. Слышитъ вопль бѣсовскій въ сей день Господень заря утренняя, и полдень внемлетъ ему, и вечеръ – свѣте-тихій, такожде до полунощи... Погибаютъ огнемъ негасимымъ бѣси, ихъ же тьма темъ... И не токмо силу бѣсовскую, разитъ огнь небесный всяку душу грѣшную, посягающу на Духа Свята дерзновеніемъ отъ лукавствія"...

Встарину на Духовъ день устраивались по селамъ и даже городамъ особыя, къ этому празднику нарочито пріуроченныя, игряща. Еще въ 30-хъ годахъ XIX-го стольтія соблюдался этоть обычай въ Чухломскомъ увздъ Костромской губерніи. Для сбора участниковъ игрища, наканунѣ вечеромъ, заранѣе избранной "большухою" разсылались дввчата-послы по всѣмъ краснымъ дѣвицамъ, звали-позывали ихъ съ матерями и всѣми родственницами собраться послѣ обѣда на Духовъ день въ заранѣе опредѣленное мѣсто близъ села. Въ урочный часъ сходились гостейки, званыя про́шеныя, становились въ кружокъ и запѣвали пѣсни, на это игрище положоныя. Кромъ большу-

- 286 -

хи, выбирались всють скопомъ двъ дъвушки, которыхъ обступали хороводомъ. Онъ стояли посрединъ, по окончани одной игры отдавали всъмъ поклоны и снова становились въ кружокъ, а на ихъ мъсто выбирались двъ другихъ. Очередь при выборъ соблюдалась по старшинству лътъ: младшая нара не должна была выбираться раньше старшей. Иъспи "игралисъ" до вечера; передъ стадами (возвращеніемъ скота съ пасто́ища) всъ расходились по дворамъ, чтобы ночью снова сойтись на томъ-же мъстъ для новыхъ игръ-иѣсенъ хороводныхъ, продолжавшихся до самой полуночи. Всъ эти пъспи звучатъ отголоскомъ свадебныхъ. Вотъ, напримъръ, одна изъ нихъ, которую и теперь еще можно слышать во многихъ уголкахъ деревенской Руси:

> "Ужъ ты, улица, улица, Ужъ ты, улица широкая! Трава-мурава шелковая! Пзукрашена улица Все гудками, все скрипицами, Молодцами да молодицами, Душами красными дъвицами. Не велика птичка-пташечка Сине море перелётывала, Садила́ся птичка-пташечка Середи моря на камышекъ: Слышитъ, слышитъ птичка-пташечка: Поеть, пляшеть красна дѣвушка, Идучи она за младаго замужъ: Ужъ ты. младъ мужъ, взвеселитель мой, Взвеселилъ мою головушку, Всю девичью красоту!"

> > 4

Конецъ этой пъсни иногда измъняется и поется такъ: "...слышитъ, слышитъ птичка-пташечка: плачетъ; плачетъ красна дъвица, идучи она за стараго замужъ: — Ахъ ты старъ мужъ, погубитель мой! Погубилъ мою головушку, всю дъвичью красоту!"

Въ бълорусскихъ мъстахъ дъвушки и теперь еще "завиваютъ березки" на Духовъ день, приготовлян столько вънковъ, сколько у каждой завивающей близкихъ-дорогихъ людей на Божьемъ свътъ: для родимыхъ отца съ матерью, для братьевъ съ сестрами, для милыхъ-любезныхъ сердцу дъвичьему разгарчивому. По этимъ вънкамъ загадывается о судьбъ. "Русалочки-земляночки, на дубъ лъзли, кору грызли, звалилися, забилися..." – поютъ при этомъ гадани. Въ бълорусской-же округь мъняются ввечеру съ Духова на слъдующій день запевъстившіяся красавицы "перстеньками съ зеленымъ глазкомъ"---въ знакъ добраго подружества на въки въчные.

Есть села-деревни, гдё сохранилось старинное преданье о томъ, что передъ солнечнымъ на Духовъ день восходомъ Мать-Сыра-Земля открываетъ всё свои тайны. Этого не забываютъ кладоискатели и — какъ въ иныхъ мъстахъ въ ночь подъ Ивана-Купалу (съ 23-го на 24-е іюня) — ходятъ "слушать клады", помолясь передъ тѣмъ Святому Духу, припадая ухомъ ко груди земной. И открываются имъ "вся несказанная" нѣдръ земныхъ и подземныхъ, но это только въ томъ случаѣ, если кладоискатель ведетъ богобоязненную-праведную жизнь. Съ первыми лучами солнца краснаго умолкаетъ вѣщая рѣчь земли, могущая сразу навсегда обогатить человѣка. Въ малорусскихъ деревняхъ-селахъ наблюдается любопытное явленіе: Троицынъ день слыветь тамъ за "Духовъ", въ понедѣльникъже справляется запаздывающее празднованіе "Троицы — Зеленыхъ Святокъ".

Слъпые убогіе-калики-перехожіе поютъ на Духовъ день слѣдующее пѣсенное сказаніе ("На сошествіе"), крайне любопытное въ устахъ его невъдомыхъ слагателей, затерявшихся въ бездонныхъ глубинахъ народной Руси:--"Во градъ въ Ерусалимъ, въ Давыдовомъ домъ, тамо предъявися предивное чудо: гдъ обитаетъ Пречистая Дъва съ ученики Господни, со апостолы Христовы, бысть шумъ презъльный, носиму духу бурну, идеже съдяще апостолы съ Царицей Небес-ной Владычицей Богородицей. Тамъ проистекаетъ ръка медоточна; источникъ духовный радость днесь исполни Троицы нераздъльной благодатію наполни, молитвами Богородицы всѣхъ наполни странъ сего свъта. Слышите, со апостолы пріидите, въ домъ Христовъ-Давыдовъ съ любовію внидите: пріидите, пріимите Духа Пресвятаго, Истинна Пророка, Утвшителя Господня. Онъ совершаеть тайны несказанны, въ Божіей церкви судьбы неизръченны, въ ней судятся племена, всякихъ родовъ лица; облацы раздъляще; языцы встмъ даяше, ловцовъ умудряше, уста имъ отворяше, глаголомъ апостольскимъ всёхъ удивляще. Во всякое время съ ними Духъ Свять пребываше, въ сердцахъ почиваше, въ глазахъ цвътомъ цвътяше; на всякомъ мъсть въ нихъ всегда сіяше, рыбарями огненная словеса испущаше; разными языками святыми рекоша, всъхъ евреевъ ужасаща, врагомъ страшное объявляша. Спасъ Избавитель и Духъ Утвшитель, Отецъ безначальный, Творецъ Богъ и Сынъ единородный, Божествомъ симъ равный, и Духъ сопрестольный, существомъ купно полный, Святый Боже, отъ премудрости Твоей Творче, Святый Кръпкій-Сильный, во всъхъ языцѣхъ дивный. Святый Безсмертный Царю... Всегда азъ благодарю. Пріими отъ насъ, рабовъ Твоихъ, пъніе днесь сію хвалу, поюще Тебъ на въки, преклоняемъ свою главу. Свътъ пресвътлый нынъ въ Ерусалимской силъ, духомъ покрываше, шумъ бурный являше, въ Божій градъ Давыдовъ върныхъ призываще, въ святой домъ духовной всъхъ собираше, очами небесными премудро дозираше, въ жители небесные праведныхъ собираше, а гръпныхъ на земли непокаянны оставляще, токмо Своею милостію всъхъ покрываще..."

Восхваление Творца-Бога продолжается еще въ длинномъ пяль подобныхъ приведеннымъ пъсенныхъ словъ, а затъмъ стихъ переходитъ къ самимъ поющимъ-восхваляющимъ: "А мы. многогръшны. рабы недостойны, взыдемъ на гору съ апостолы Христовы, на истинный путь правый, отъ Отца посланный. Посмотримъ очами умными въ зерцала небесна, вникнемъ въ свою утробу: алъ мы живемъ тёсно, все въ насъ закрыто, будущая безвъстна; ръдко засвъчаема въ сердцахъ своихъ свъчи мъстны; всегда погашаютъ предести временны здъшны: прокрыкъ почтимся услышать небесный-Божьими судьбами исцёлимъ души многогръшны; слышавъ Божье слово, оставимъ сласти здъшны. Туюжде дадимъ славу, наклонивше главу, тихо и умильно послѣ ангельския пѣсни, всегда и на въки съ върными человъки. Чтимъ и величаемъ Небесную Царицу, со всъми небесными силами ублажаемъ. Дабы всъхъ святыхъ молитвами насъ Богъ не оставиль, къ ввчному покою благополучно переправилъ, и нынь, и присно, и во въки въковъ, аминь!"

Кромѣ, приведеннаго, еще въ нѣсколькихъ другихъ стихахъ воспѣвають простодушные пѣвцы этотъ праздникъ, величая его "источникомъ радости духовной" и призывая боголюбивыхъ слушателей пріобщиться къ нимъ:

> "Тайно восплещемъ, духомъ веселяща, Словесны мысли духовно плодяще, Ико руками, движуще устами: "Јухъ Святый съ нами!

Всегда благословимъ всёмъ владущаго Царя и Бога, во всёхъ могущаго. Присно, въ единомъ Божествё всесильномъ Со Отцемъ и Сыномъ!.." Въ этотъ праздникъ Божій встръчаетъ посельская Русь своихъ убогихъ гостей—съ ихъ умилительнымъ пъніемъ— наособицу привътливо. Духовный стихъ, болъе чъмъ когда бы то ни было, подходитъ къ настроенію во всемъ полагающихся на Бога и Его защиту кръпкую потомковъ древняго пращура современныхъ русскихъ хлъборобовъ—Микулы-свъта-Селяниновича.

Духовъ день начинаетъ собою на богатой преданіями отцовъдъдовъ Землъ Русской "Всесвятскую" недълю, запечатлънную въ суевърной памяти народной своеобразными обрядами-обычаями, связанными съ празднествомъ-гульбищемъ въ честь древне-языческаго Ярилы.

 $290 \cdot$ 



#### XXVI.

### Іюнь-розанцвѣтъ.

Въ древнерусскомъ быту слылъ іюнь за мѣсяцъ "нзокъ" и въ то-же время "розанцвѣтомъ" прозывался. Сосѣди и единоплеменники нашихъ предковъ звали его каждый наособицу: поляки— "червцомъ", чехи со словаками – червенемъ", иллирійцы — "ппанемъ", кроаты — "иванчакомъ" и "влисенемъ", сербы — "смазникомъ" и "розовымъ", венды — "шестинкомъ", "прашникомъ" и "кресникомъ". Сначала выходигь этотъ мѣсяцъ четвертымъ изъ двѣнадцати въ году; потомъ сталъ считаться за десятый; съ 1700-же года, по изволеніюуказу Великаго Петра, началъ быть, какъ и въ наши дни, шестымъ.

Іюнь-конецъ пролѣтья, начало лѣта. "Мѣсяцъ іюнь, ay!"-приговаривають о немъ по многимъ мъстамъ народной Ругдъ почти вездъ къ этому времени всъ закрома въ амси. барахъ пустымъ-пусты. "Іюнь, въ закромъ вътромъ дунь! Поищи: вътъ-ли гдъ жита по угламъ забито! Собери съ полу соринки — сдълаемъ по хлъбцъ поминки!" — подсививается надъ подводимымъ съ голоду мужникимъ брюхомъ прибаутокъ посельскій, добавляющій для большей ясности, что: "Съ іюньскаго хлъба не великъ прокъ: весь разносолъ-мякина, лебеда да горькая бъда!" Не мало и всякихъ другихъ словечекъ крылатыхъ отъ деревни къ деревнъ, отъ села къ селу по свѣтлорусскому простору полётываеть, перекликается голосами заливными, что струвы гусельныя, звонкими. "Пришель іюнь-розанцвъть, отбою оть работы въть!"-говорять въ народъ. - "Богатъ іюнь-мъсяцъ, а и то послъ дъдушки-апръля крошки подбираеть!", "Поводить іюнь на работу-отобьеть

- 291 -

до пѣсенъ охоту!", "Что май, что іюнь—оба впроголодь!", "Отецъ съ сыномъ, май съ іюнемъ, ходятъ подъ окнами, Христа-ради побираются!", "Въ іюнъ ѣсть нечего, да жить весело: цвѣты цвѣтутъ, соловьи поютъ!", "Іюнь—скопидомъ, урожай мужику копитъ!", "Іюньскія зори хлѣба зорятъ, скорѣе дозрѣвать имъ велятъ".

Въ пословицахъ-примътахъ старыхъ людей памятливыхъ дошелъ до нашихъ дней отъ старины глубокой никъмъ-кромъ природы, обступающей бытъ русскаго народа-пахаря, – не слагавшийся "мъсяцесловъ", въдомый каждому деревенскому старожилу.

"Мученикъ Устинъ (воспоминаемый Церковью 1-го іюня)— между маемъ и іюнь-мъсяцемъ тынъ!", — можно услышагь среди посельщины-деревеньщины. Въ этотъ день запрещаетъ народное слово городьбу городить: "На Устина не городи тына!" Примътливые люди сулять пожаръ тому домохозяину, который ослушается ихъ опасливаго совъта. Въ этотъ-же день судятъ-загадывають по солнечному восходу объ урожав, для чего выходять до зорьки въ поле и приглядываются къ солнечнымъ заигрышамъ: взойдетъ красно-солнышко на чистомъ небѣ-быть доброму наливу ржи. А бродятъ тучи по небесному всполью въ это утро-бабамъ на радость: ленъконопель уродится на-диво! Отъ Устина-два дня до Митрофана (4-го іюня). "Въ канунъ Митрофана – не ложись спать рано!"-предостерегаетъ суевърная деревня: въ навечеріе этого дня есть надъ чъмъ понаблюдать тому, кто озабоченъ предстоящимъ вызръваніемъ политыхъ трудовымъ потомъ хлъбовъ. Деревенскій опыть совѣтуеть подъ Митрофана "заглядывать, откуда вътеръ дуетъ". Во многихъ мъстностяхъ Владимірской, Ярославской, Тверской, Тульской и другихъ сосъднихъ губерній до сихъ поръ держится старинная примъта объ этомъ. Тянеть вѣтеръ съ полудёнъ-яровому хорошій рость!", -говорять тамъ. "Дуетъ съ гнилого угла (сверо-западъ) – жди ненастья!". Вътеръ "съ восхода" (восточный) – къ повътрію (повальнымъ болѣзнямъ). "Сиверокъ (сѣверовосточный вѣтеръ)-ржи дождями заливаетъ". Встарину даже существоваль ръдко гдъ не запамятованный теперь обычай "молить вътеръ подъ Митрофана". Старыя старухи сходились для этого за околицею ввечеру, послъ заката солнечнаго, и- по данному старъйшею изъ нихъ знаку-принимались выкликать по-вътру, размахивая при этомъ руками, слъдующее закливаніе: "Вътеръ-Вътрило! Изъ семерыхъ братьевъ Вътровичей старшой братъ! Ты не дуй-ка, не плюй дождемъ со гнилого угла, не гони трясавицъ-огневицъ изъ неруси на Русь! Ты

-292 -

не сули, не шли-ка, Вѣтеръ-Вѣтрило, лютую бо̀лѣсть-по̀малу на православный народъ! Ты подуй-ка, изъ семерыхъ братьевъ старшой, тепломъ теплымъ, ты пролей-ка, Вѣтеръ-Вѣтрило, на рожь-матушку, на яровину-яровую, на поле-на луга дожди теплые, къ порѣ да ко времячку! Ты сослужи-ка, буйный, служо́у да всему царству христіянскому — мужикамъ-пахарямъ на радость, малымъ ребятамъ на утѣху, старикамъ со старухами на прокормленіе, а тебъ, буйному, надъ семерыми братьями набольшему-старшому, на славу!" Это заклинаніе, по словамъ свѣдущихъ людей, имѣло вепреодолимую силу надъ вѣтрами и заставляло ихъ помогать честному люду крестьянскому, со страхомъ и трепетомъ прислушивавшемуся да приглядывавшемуся въ это переходное-тревожное время къ каждой перемѣнѣ погоды, вліяющей на рость хлѣбовъ. "На Доровея (5-го іюня)—утро вечера мудревѣе!" Въ этотъ день примѣчаютъ теченіе вѣтровъ поутру, руководясъ тѣмиже указаніями вѣкового сельскохозяйственнаго опыта, какъ

же указаніями вѣкового сельскозяйственнаго опыта, накъ и подъ Митрофана, патріарха константинопольскаго. "Придеть Ларивонъ (преп. Илларіонъ, воспоминаемый 6-го іюня)—дур-ную траву изъ-поля вонъ: подтыкай, дѣвки-бабы, хоботье, начинай въ яровомъ полотье!" 7-го іюня—св. Феодотъ: "тенло ведетъ—въ рожь золото льетъ", на дождь наводитъ – къ тоще-му наливу. "За Федотомъ – Федоръ-Стратилатъ (8-е іюня), угрозами богатъ". Первая угроза этого дня, по словамъ но-годовѣдовъ, гроза. Гремитъ поутру въ этотъ день раскатис-тый громъ—не къ добру: съ сѣномъ не уберется мужикъ во-время, дождикъ-"сѣногной" все погноитъ, если не поспѣшить съ уборкой, не бросить всю остальную работу. Прислуши-ваются мужики въ этотъ день ко грому, а бабы—постарше, подомовитѣе да попримѣтливѣе—за росами слѣдятъ, въ оба глаза глядятъ. Стратилатовы росы – вѣщія: большія къ хо-рошимъ льнамъ да къ богатой коноплѣ. Но еще болѣе зорко, чѣмъ мужики-косари съ бабами, приглядываются къ этому чъмъ мужики-косари съ бабами, приглядываются къ этому чыть мужики-косари св опоами, приглядываются кв этому дню землекопы-колодезники, вологжане да пермскіе выходцы. Это---ихъ завѣтный день. До сихъ поръ, платя щедрую дань суевѣрной старинѣ, соблюдаютъ они "положоное". А поло-жено въ неписанномъ уставѣ невѣдомыхъ уставщиковъ на жено въ неписанномъ уставъ невъдомыхъ уставщиковъ на этотъ день не малое. Еще наканунъ ввечеру должны прини-маться они за выполнение завъщаннаго былыми въками обы-чая. "Съ Өедора-Стратилата колодцы рой!"—гласитъ старина въщими устами знающихъ людей: "Будетъ вода въ нихъ и чис-та, и пьяна, и отъ всякаго лихова глаза на пользу!" Подъ Өедоровъ день—на Өедотовъ вечеръ ставятъ колодезники на тъ мъста, гдъ поутру думаютъ землю конать-воду добывать

хотять, "наговоренныя", по особому порядку-обряду изустному, сковороды и оставляють ихъ до утра. Передъ солнечнымъ восходомъ идугъ они и, съ первымъ проблескомъ краснаго солнца, снимають сковороды, чтобы загадывать по нимъ объ успѣхѣ предстоящей работы: отпотѣетъ, покроется выступившею каплями водою сковорода, — "многоводная жила" на этомъ мѣстѣ; рой, благословясь, хватитъ пойла не то что внукамъ, а и дѣткамъ ихъ правнуковъ! Мало поту земного на сковородѣ, — мало и воды. Сухая сковорода, — впору уходить съ этого мѣста: хоть годъ въ землѣ копайся, до жилы не доберешься! А не дай Богъ—замочитъ наговоренную сковороду с верху дождемъ: все время, до новаго лѣта, спорины не будетъ. Крѣпко придерживается вологжанинъ-колодезникъ этой примѣты], "На словахъ-то онъ—какъ на маслѣ", по старинному присловью, но и "на дѣлѣ – какъ въ Вологдѣ: свое знаетъ!"

За Өедоромъ-Стратилатомъ-Кириллъ (9-е іюня) въ ряду стоить, на солнечномъ припекв, по красному слову народному, гръется. "На Кирилу-отдаетъ земля солнышку всю свою силу!" - говоритъ деревня: "Съ Кирилина дня молись солнышку-ведрышку", -добавляеть она: "что солнышко дасть, то у мужика въ амбаръ!" На Тимовея (10-го іюня) – "знаменія", просторъ суевърному воображению народному. По преданию, вь этотъ день ходятъ-бродятъ по землъ всякіе призраки, "блазнящіе глазъ человѣческій". Старые люди видять, въ эту необычайную пору, то несмътныя стада мышей, пасущіяся по гумнамъ – къ голодному году, то волчьи ватаги въ поляхъ – къ скотскому падежу, то стаи черна-воронья, летящія-тучатучей-изъ-за лёсу на деревню-къ повальному мору людей. А то, по увъренію стариковъ, бываетъ и такъ, что, если прислушаться-припасть ухомъ земль, слышно, какъ КЪ Мать-Сыра-Земля стономъ-стонетъ (къ пожару), людъ честной жальючи. Иному, наособицу зоркому, человьку представиться можеть объ эту пору и такое видение, что какъ-будто по озимому полю огонь перебътаеть, на яровое дымомъ тянетъ. Это – къ бездождію: выгорять хлъба, свернетъ зерно, скосить придется всю ниву на солому. Тимоееевскія знаменія-грозой грозять. Счастливо то село, где ни одному человеку ничего не привидится въ этотъ тяжедый день! Варооломей съ Варнавою (11-го расси ничего не сулять, ничъмъ не грозять народу православному: что Богъ дастъ, то и будетъ; какъ проведеть человъкъ посвященный имъ день (во гръхъ, или по праведному), то ему и станется, независимо отъ какихъ-либо особыхъ примѣтъ.

12-е іюня простонародный місяцесловь зоветь днемь "Пет-

— 294 —

ра-капустника"; на него высаживается на огороды послъдняя, запоздалая, разсада. Съ этого-самаго длиннаго за-лъто-дня, по народному слову, солнце укорачиваеть ходъ, мъсяцъ-на прибыль идеть, солнце поворачивается на зиму, а лътона жары. На-утро-"Акулины-гречишницы" (13-е іюня). По примътамъ: "съй гречиху или за недълю до Акулинъ (смотря по мъстности и погодъ), или спустя недълю послъ Акулинъ". Ни одинъ другой хлъбъ не требуетъ такой осторожности при посъвъ (см. гл. II).

За "Акулиной-гречишницей" слъдомъ "Елисей-гречкосъй" на Землю Русскую выходить (14-го іюня). "Придеть пророкъ Амосъ (15-е іюня)-пойдетъ въ ростъ и овесъ". 16-го іюня, на Тихоновъ день, начинаютъ затихать пъвчія птицы; одинь соловейко голосистый еще не сдаеть голоса, - пъть ему во всю содовьиную мочь до Петрова дня. На Тихона живуть во многихъ селахъ "толоки" - помочи, торопятся всъ унавозить поля подъ паръ. Ввечеру этимъ днемъ молодежь "въ назымы играеть": хороводы водить. Пройдуть еще сутки, а тамъ-и "Өедуль (18-е іюня) на дворъ заглянуль: пора серпы зубрить, къ жнитвамъ готовиться загодя". Съ 19-го числа (день мученика Зосимы) пчелы начинають меда запасать, соты заливать. На Мееодія "перепелятника" (20-го іюня)-всякому охотнику до перепелиной ловли большая забота: примвчать - носитсяли тенетникъ-паутина надъ ржанымъ полемъ, толкется-ли кучами мошкара надъ хлъбами. Все это-примъты того. что много перепедовъ лътомъ будетъ. Въ этотъ денъ стараются перепелятники издовить непремънно хоть одного перепеда: это-залогъ върной удачи на все льто. Если кому выпадеть счастье поймать бълаго "князь-перепела", то онъ навсегда обезпеченъ ловлею: перепела-де сами такъ и летятъ къ тому, чуть въ руки прямо не валятся. Встарину завзятые охотники цълыми недълями искали такого счастья. "За Мееодіемъ-перепелятникомъ Ульянъ (21-е іюня) Ульяну (22-е) кличетъ". 23-е число — "Аграфены-Купальницы", "лютые коренья". Этоть и слъдующій ("Ивана Купалы") дни окружены въ народномъ представлении тъсными рядами повърій, обычаевъ и обрядовъ, вызывающихъ въ памяти народа древнеязыческія "купаль-скія" празднества (см гл. XXVIII).

"На Тифинскую" (26-го іюня, въ день явленія Тихвинскія иконы Пресвятыя Богородицы)—земляника засиваеть, красныхъ двокъ въ люсь по-ягоды зоветь. Если на Самсоновъ день дождь, быть всему люту мокрому—по народной примете вплоть до бабьяго люта (до самаго сентябра). Если-же на Самсона ведро—семь недёль ведро стоять будетъ. Въ Сибири, по словамъ старожиловъ, въ сороковыхъ годахъ XIX-го столътія почти повсемъстно соблюдался стародавній деревенскій обычай приводить въ этотъ день ("на Николу обыденнаго") лошадей къ церкви, служить молебны о благополучіи ихъ и кропить водою. "Герману (28-е іюня) до Петрова-дня—черезъ норогъ шагнуть, рукой подать!"

Конець Петровкамъ, розговънье Петрова поста на Руси стоитъ, по всъмъ деревнямъ лязгъ-звонъ идетъ: косы оттачиваютъ, къ косьбъ снаряжаются. "Строй косы къ Петрову дню, такъ будешь мужикъ!", "Съ Петрова дни зеленый покосъ!", "Не хвались, баба, что зеленъ лукъ, а смотри: каковъ Петровъ день!"—гласятъ старинныя поговорки. А іюньмъсяцъ уже готовится передать свое мъсто на родной землѣ іюлю-"сѣнозорнику", — "макушка лъта черезъ прясла глядитъ". 30-го іюня— "двънадцать апостоловъ весну кличуть, вернуться просятъ"; да поздно, простилась умывающаяся трудовымъ потомъ деревня съ красною давно уже – "до новыхъ со́роковъ (9-го марта), до новыхъ жаворонковъ".

> "Весна-красна, Ты когда, несна, прошла? Ты когда, весна, проѣхала? На кого, весна, вспокинула Своихъ дѣтушекъ, Малолѣтушекъ?"

Льется-звенить на послъдней "окличкъ" весны заунывная, смънившая "веснянки", пъсня поминающихъ весну дъвушекъ, собирающихся — на солнечномъ закатъ въ канунъ 1-го юля на берегу ръки. "Поминки" сопровождаются пирушкою: пьется брага, сооружается "мірская яичница", водятся послъдніе весенніе хороводы.

Въ старые годы въ этотъ прощальный іюньскій вечеръ "хоронили весну". Ее изображала соломенная кукла, наряженная въ красный сарафанъ и кокошникъ съ цвътами. Куклу носили на рукахъ по селу, съ пъснями, а потомъ бросали въ ръку, послъ чего и начиналась пирушка-тризна, посвященная послъднимъ проводамъ отжившей свой короткій, "воробъиный", въкъ Весны-Красной. "Помянули весну— прощай, розанцвътъ!"--говорятъ на посельской-попольной Руси.



#### XXVII.

## Ярило.

Сопутствующая Троицъ-Духову дню, первая по Пятидесятницъ, седмица, именуемая Всесвятскою ("Всъхъ Сватыхъ"), совпадаетъ въ народной Руси съ живучею-неумирающей памятью о стародавнихъ игрищахъ-гульбищахъ въ честь древне-языческихъ Костромы и Ярилы. Послъднее имя тождественно съ Яровитомъ, Яръ-Хмъдемъ, Свътлояромъ и другими божествами, чествовавшимися въ качествъ покровителей земного плодородія—во всъхъ его многообразныхъ проявленіяхъ, начиная съ растительнаго міра и кончая человъкомъ. Эту, предшествующую Петрову посту, недълю во многихъ мъстахъ зовутъ "Русалочьимъ заговъньемъ" и во время нея развиваютъ кудрявые семицкіе-троицкіе вънки.

О гульбищѣ-игрищѣ "Костромѣ" меньше всего знають костромичи-великороссы. Оно занесено въ народную Русь отъ мери <sup>51</sup>) и справляется въ настоящее время только въ самой захолустной глуши Пензенской и Симбирской губерній, да въ Муромскомъ увздѣ Владимірской. А. Н. Асанасьевъ отождествляетъ названіе этого игрища съ тѣмъ, что изображавшая въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ "Кострому" кукла дѣлалась изъ соломы, всякихъ сорныхъ травъ и кудельной кострики (отбросовъ), и приводитъ названія растущихъ во ржи травъ-"костра", "костре́цъ", "костера" и т. д. Колючія и цѣпкія (сорныя) травы встарину представляцись какъ-бы подобіями

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Меря—древнее финиское племя, платившее дань варягамъ. Область поселенія этого, слившагося со славянами, племени захватывала все среднее Поволжье, съ одной стороны по сосёдству съ кривичами и вятичами, а съ другой-съ мещерою, муромою и пермью.

модній громовержца-Перуна, многія черты облика котораго были перенесены на Иръ-Хмѣля и слились съ нимъ нераздѣльно. Въ тридцатыхъ годахъ XIX-го столѣтія это происходило такъ. Созывались со всей деревни, собирались въ заранѣе облюбованное мѣсто красныя дѣвушки, шли въ простомъ-не-праздничномъ нарядѣ, становились въ кружокъ на лугу. Одной изъ красавицъ доставался жребій-изображать собою "Кострому". Становилась она съ потупленноюповинной головою, подходили къ ней всѣ другія дѣвушки, поклонъ за поклономъ ей отвѣшивали, брали-клали ее на широкую доску бѣлодубовую, относили ее, съ припѣвами голосистыми, на берегъ рѣки. Здѣсь принимались будить притворявшуюся спящею "Кострому", поднимали ее за руки; затѣмъ-начинали купаться, обливая водой другь-дружку; которая-нибудь изъ дѣвушекъ оставалась при этомъ на берегу, держала лубяное лукошко и била въ него кулакомъ, какъ въ барабанъ. Съ купанья всѣ отправлялись, въ прежнемъ порядкѣ, въ деревню; тамъ, дòма, переодѣвались въ цвѣтно платьице-красенъ праздничный нарядъ, выходили на улицу и водили хороводы.

Въ Муромскомъ увзяв "Кострому" изображала не выбранная дввушка, а кукла, обмотанная разноцвътнымъ тряпьемъ. На игрище выходили не только однъ красны-дъвицы, но и парни молодые.

Одввали-наряжали "Кострому" подъ особыя, пріуроченныя къ этому, пѣсни. "Кострома, моя Костромушка, моя бѣлая лебедушка! V моей-ли Костромы много золота, казны. У костромскаго купца была дочка хороша, то Костромушка была, Костромушка, Кострома, лебедушка-лебеда!" — запѣвается, напримѣръ, одна изъ нихъ, наиболѣе отвѣчающая своему назначенію. "V Костромы-то родства – Кострома полна была; у Костромина отца было всемеро. Кострома полна была; кострома-то расхвалилась. Какъ Костроминъ-то отецъ сталъ гостей собирать, гостей собирать, большой пиръ затѣвать; Кострома пошла плясать, а чужіе-то притаптывать: Кострома, Кострома, то Костромушка была!.." — продолжается пѣсня, чѣмъ дальше — тѣмъ становясь все веселѣй-звончѣе: "Я къ тебѣ, кума, незваная пришла; я-ли тебя, Костромушка, за рученьку возьму, виномъ съ макомъ напою, въ хороводъ тебя введу. Стала Кострома поворачиваться, съ вина-маку покачиваться; вдоль по улицѣ пошла, на подворьице шла, на подворье костромское, на купецкое. Кострома-ли, Кострома, то Костромушка была..." Къ концу подходитъ пѣсня.— съ-развальцемъ: "Костромушка расплясалась, Костромушка разы-

- 298 -

"Къ Костромѣ стали сходиться, Костромушку убирать И во гробъ полагать. Какъ родные-то стали тужить: По Костромушкѣ выплакивати: ---Была Кострома весела, Была Кострома хороша! Костромушка, Кострома, Наша бѣлан лебёдушка!"

Допѣвъ пѣсню, брали одѣтую куклу-"Кострому" на руки и съ новыми припѣвами несли на рѣку, гдѣ участники гульбища разбивались на двѣ стороны. Одна сторона становилась о-бокъ съ куклою, и всѣ ен молодицы и молодицы кланялись Костромѣ въ-поясъ. Въ это время другіе внезапно кидались на нихъ и старались похигить куклу. Завязывалась борьба, въ которой побѣдителями являнсь нападающіе; они повергали Кострому наземь, тонтали ее ногами, срывали съ нея лохмотья и—подъ громкій раскатистый смѣхъ и дикіе выкрики – бросали ее въ воду. Побѣнденные должны были оплакивать отнятую у нихъ куклу и жалобно причитать, закрывая лицо руками:

> "Умеръ, умеръ Кострубынька, Умеръ-померъ голубынька! Утонула-померла Кострома, Кострома..." я т. д.

Вслёдъ за этимъ и побёжденные, и побёджени сходились вмёстё и общей гурьбою шли—съ веселыми пёснями—къ деревнё, гдё до глубокой ночи плясали въ честь утопленницы-Костромы, поминаючи ее пёснями въ-родё:

> "Кострома, Кострома, Ты нарядная была, Развеселая была, Ты гульливая была"...

Нъкоторые народовъды видять въ потоплени-похоронахъ Костромы тънь того огдалениято былого, когда кіевлянеязычники бъжали по теченіки Дивпра-Словутича вслъдъ за

- 299 -

уплывавшимъ-тонувшимъ дубовымъ идоломъ Перуна — съ кличемъ — "Выдыбай, боже!" Это сопоставленіе имветъ свое непреложное основаніе.

"Празднованіе Костромъ" начинаеть все болье и болье отходить въ кругъ забытыхъ преданій славяно-русскаго язычества. Но Ярилу-чествують еще и теперь во многихъ мѣстахъ на неоглядно-широкомъ просторъ народной Руси, —хотя и не съ тою уже яркоцвътной пестрядью обрядностей, какъ въ старые годы далекіе. Ярилинъ праздникъ, переходящій, смотря по мѣстности, со дня на день по всей Всесвятской недѣлѣ, но въ большинствѣ случаевъ пріурочивающійся къ ея послѣднему дню-заговѣнью на Петровъ постъ (воскресенью), сопровождается торжками-ярмарками, кулачными боями ("стѣнка на стѣнку", деревня—на деревню), попойками и разгульными игрищами. Тверская, Костромская, Владимірская, Нижегородская, Рязанская, Тамбовская, Симбирская (наприм., село Карлинское Сенгилеевскаго у. и друг.) и Воронежская губерніи помнятъ Ярилинъ разгулъ веселый и въ наши дни. Но ярче всего воспоминаніе о немъ-въ бѣлорусскихъ селахъ-деревняхъ.

Ярило-сродни древне-греческому Эроту и въ то-же время не чуждъ Вакху и Аресу (а также и Фрейру древнихъ германцевъ). И всъ они имъютъ не мало общаго со всеславянскимъ Перуномъ. Веселый разгульный богъ страсти-удали представляется народному воображенію молодымъ красавцемъ-красоты неописанной; въ бълой епанчъ сидитъ онъ посадкой молодецкою на своемъ бъломъ конъ; на русыхъ кудряхъ у него возложенъ вънокъ цвъточный, въ лъвой рукъ у него горсть ржаныхъ колосьевъ; ноги у Ярилыбосыя. Разъъзжаетъ онъ по полямъ-нивамъ, рожь роститъ-народу православному на радость на веселую. Онъпредставитель силы могучей, удали богатырской, веселья молодецкаго, страсти молодой-разгарчивой. Все, что передаеть животворящему льту весна, все это воплощается въ немъ по прихотливой волъ суевърнаго народнаго воображенія. Взглянеть Ярило на встръчнаго-тотъ безъ пива пьянъ, безъ хмѣлю хмѣлёнъ; встрѣтится взоромъ Яръ-Хмѣль съ дввицей-красавицею, - мигомъ ту въ жаръ броситъ: такъбы на шею кому и кинудась... А вокругъ него, по всему его пути, по дорогъ Ярилиной, цвъты зацвътаютъцвѣтутъ, что ни шагъ, что ни пядь-все духовитъй, все ярче-цвътистъе.

"Видно",-говорилъ въ XVIII-мъ въкъ о своей паствъ свя-

титель Тихонъ I-й воронежскій <sup>34</sup>). — что древній ижкакій быль идоль, прозываемый именемъ Ирило, который въ сихъ странахъ за бога почитаемъ былъ, пока еще не было христіанскаго благочестія. А иные праздникъ сей, какъ я оть здъшнихъ старыхъ людей слышу, называють игрищемъ, которое издавна началось и годъ отъ году умножается, такъ что люди ожидаютъ его, какъ годового торжества. Но, когда онъ приспъетъ, то убираются празднующіе въ лучшее платье. Начинается онъ въ среду или въ пятокъ по соществія Св. Духа и умножается черезъ слъдующіе дни, а въ понедъльникъ первый поста сего (Петрова) оканчивается"...

А въ это время въ Воронежѣ разодѣтыя толпы празднаго народа сходились на городскую площадь. Здѣсь рѣшалось. съ общаго согласу: кому ходить въ этомъ году за Ярилу. Выбраннаго замѣстителя веселаго бога стародавней посельской Руси наряжали въ пестрый кафтанъ, обвѣшивали лентами и цвѣточными перевязями, прикрѣпляли къ рукавамъ и поламъ бубенчики-колокольчики, голову накрывали разуврашеннымъ колпакомъ бумажнымъ съ пѣтушиными церьями, а въ руку давали деревянную колотушку—олицетвореніе громовой палицы. Подъ стукъ, крикъ и громъ шествовалъ "Ярило" по площади, пѣлъ, приплисывалъ, увеселяя и безъ того веселую, предававшуюся хмѣльному разгулу, толиу. Длился разгулъ до глубокой ночи, переходя иногда въ разнузданное игрище, вызывавшее со стороны богобоязненныхъ домовитыхъ людейсемьянъ не лишенныя справедливости нареканія.

По другимъ мѣстамъ (въ Малороссіи) "хоронили Ярилу". Для этого клали особо приготовленную куклу, долженствовавшую изображать веселаго Яръ-Хмѣля, въ гробъ-колоду и носили по улицамъ съ причетами заунывными. Бабы подходили ко гробу и "плакали голосомъ". Мужики поднимали куклу, трясли ее и, какъ-будто стараясь разбудить, приговаривали: "Баба не бреше, вона знае, що ій солодче меду!" Бабы продолжали голосить навзрыдъ. Навонецъ, гробъ закапывали въ землю и принимались справлять по похороненномъ веселую тризну разгульную, словно съ той цѣлью, чтобы поскорѣе забыть о причиненномъ смертью веселаго Яръ-Хмѣля горѣ-гореваньицѣ. Быть можеть, объ одной изъ подобныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Тихонъ І-й—епископъ, названный такъ въ отличіе отъ II-го (Задонскаго), соименнаго съ нимъ воронежскаго архипастыря, причтеннаго Православной Церковью къ лику святыхъ. Онъ. оставилъ по себъ память неутомимой борьбою противъ народныхъ суевърій, оскорблявшихъ сгоимъ существованіемъ христіанское достоинство.

тризнъ писалъ въ XVI-мъ вѣкѣ игуменъ Памфилъ <sup>53</sup>) въ своемъ исковскомъ посланіи: "...и тогда во святую ту нощъ мало не весь градъ взяятется и возоѣсится. Стучать бубны и гласъ сопѣлій и гудуть струны, женамъ же и дъвамъ плесканіе и плясаніе, и главамъ, ихъ накиваніе, ушамъ ихъ непріязненъ кличь и вопль, всескверненныя пѣсни, бѣсовская угодія свершахуся, и хребтомъ ихъ вихляніе, и ногамъ ихъ скаканіе и топтаніе; туже есть мужемъ же и отрокомъ великое прельщеніе и паденіе, но яко на женское и дѣвическое шатаніе блудно имъ възрѣніе, такоже и женамъ мужатымъ беззаконное оскверненіе и дѣвамъ растлѣніе"... Все это не могло не оскорблять христіанскаго нравственнаго чувства прежде всего потому, что совершалось во дни, на которые, по уставу церковному; возлагалось приготовленіе къ посту, соединенное съ молитвами къ Собору Всѣхъ Святыхъ.

Упоминаемыя въ Несторовой льтописи "игрища межю селы", на которыхъ радимичи <sup>54</sup>), вятичи <sup>55</sup>), съверяне <sup>56</sup>) и древляне <sup>57</sup>) "умыкаху жены собъ", по времени и обстановкъ, какъ нельзя болъе совпадали съ тъми-же гульбищами въ честь веселаго Ярилы.

Стародавній, освященный въками обычай, многіе и многіе годы спустя послё исчезновенія изъ памяти народной первобытнаго брака-умыканія, заставляль матерей еще не такъ давно (въ концъ XVIII-го стольтія) посылать дъвушекъ "не-

<sup>53</sup>) Памфилъ-игуменъ Спасо-Еліазарова монастыря, жившій въ XV-XVI въкъ. Изъ его проповъдническихъ трудовъ ссобой извъстностью пользуется "Посланіе псковскому намъстнику" (1505 г.).

<sup>34</sup>) Радимичи – древнее племя славяно-русскаю корня, обитавшее по бассейну р. Сожи (притокъ Днѣпра). Они явились главнымъ ядромъ бѣлорусской народности и до сихъ поръ не утратили въ лицѣ послѣдней своихъ характерныхъ особенностей.

<sup>35</sup>) Вятичи—славянское, болѣе всего родственное ляхамъ (полякамъ), племя, нѣкогда населявшее Калужскую, Тульскую, Орловскую, Московскую и Смоленскую губерніи. Названіе они получили отъ вождя Вятко, выведшаго свой народъ съ Запада на берега Оки. Впослѣдствіи земля вятичей вошла въ составъ Черниговскаго княжества. Въ татарское нашествіе она была совершенно разорена. Имя вятичей, слившихся съ русскими, навсегда исчезло изъ лѣтописей въ XIII-мъ вѣкъ.

<sup>36</sup>) С в в е р я н е—славянское племя, обитавшее по берегамъ р вкъ Десны и Сулы и еще на заръ нашей государственной жизни вошедшее въ всликорусскую семью. Главный городъ свверянъ—Любечъ.

<sup>57</sup>) Д р е в лян е славяно русскіе насельники бассейна Припяти, Случи и Тетерева. Они обитали въ лъсахъ, откуда и получили свое названіе. Еще въ Х-мъ вѣкѣ существовали у нихъ скои мелкіе владѣтельные князьки. Какъ только земля древлянская вошла въ составъ Кіевскаго княжества, такъ и самое имя этого племени исчезло, затерявшись въ народной Руси. въститься" на ярилины игрища. На послъднихъ допускалось самое свободное обращение молодежи обоего пола между собою. Въ намять этого еще и теперь въ началь Всесвятской недьи происходить мъстами "смотръне невъстъ". для чего послёднія сходятся въ зеленой рощь и проводять цілый день въ играхъ да ивсияхъ: а парни ходять высматринають каждый нару себь по сердну. При этомъ. впрочемъ. все сопровождается полной благопристойностью. Собравшимися затъвается игра "въ горълки". Высмотравшие себъ невъстъ становятся попарно съ приглянувшимися имъ дъвицами въ длинный рядъ; одинъ изъ нихъ. которому выпадеть жребій "горъть", выступаеть впередь всъхъ и выкликаеть: "Горю, горю, пень!"-"Чего ты горишь?--спрашиваеть его какая-нибудь дъвица-красавина. -- Красной дъвицы хочу! ---"Какой?"-"Тебя, молодой!" Послѣ этого одна пара бросается въ разныя стороны, стараясь снова схватиться руками, а "горъвшій" пытается поймать дввушку прежде, чъмъ она успъетъ сбъжаться со стоявшимъ съ нею раньше парнемъ. Если "горящій" поймаеть дввушку, то становится съ ней въ пару, а оставшійся одинокимъ "горитъ" вмёсто него; а не удается поймать, -- онъ продолжаетъ гоняться за другими нарами.

На Всесвятской (Ярилиной) недвля, по суевърному представленію народа, особенно неотразимую силу вивють всевозможные любовные заговоры — на присуху, на зазнобу да на разгару. '"На моръ на Кіянъ", - гласить одинъ подобный заговоръ, - "стояла гробница, въ той гробницъ лежала дъвица. раба Божія (имя рекъ)! Встань-пробудись, въ цвѣтное платье нарядись, бери кремень и огниво, зажигай свое сердце ретиво по рабъ Божіемъ (имя рекъ) и дайся по немъ въ тоску и печаль!" Въ другомъ заговоръ развивается болъе широко та-же основная мысль: "Встану я, рабъ Божій, и выйду въ чистое поле. Навстръчу мнъ Огонь и Полымя и буенъ Вътеръ. Встану и поклонюсь имъ нязешенько и скажу такъ: гой еси, Огонь и Полымя! Не палите зеленыхъ луговъ а ты, буенъ Вътеръ, не раздувай Полымя, а сослужите службу върную, великую: выньте изъ меня тоску тоскучую и сухоту плакучую, понесите ее черезъ боры-не потеряйте, черезъ пороги-не уроните, черезъ море и ръки-не утопите, а вложите ее въ рабу Божію (имя ревъ)-въ бълую грудь, въ ретивое сердце, и въ легкія и въ печень, чтобъ она обо мнъ, рабъ Божіемъ, тосковала и горевала денну и ночну и полуночну, въ сладкихъ вствахъ бы не заъдала, въ меду, пивъ и винь не запивала!"/ Третій заговоръ заканчивается еще болње опредъленной картиною: "...какъ всякій челов'якъ

не можеть жить безъ хлъба, безъ соли, безъ питья, безъ вжи, такъ бы не можно жить рабъ Божіей безъ меня, раба; сколь тошно рыбъ жить на сухомъ берегу безъ воды студеныя, и сколь тошно младенцу безъ матери, а матери безъ дитяти, столь бы тошно было и ей—рабъ Божіей (имя рекъ)—безъ меня, раба"...

Лихіе люди, умышляющіе злобу на своего ближняго, "вынимають слъдъ" у него въ эти дни, и, по преданію, это является особенно дъйствительнымъ средствомъ. Чтобы избавиться отъ такого чарованія, многіе—по свидътельству Н. И. Костомарова—<sup>58</sup>) служать молебны съ водосвятіемъ и кропять "свячоной" водою въ день Всесвятскаго заговънья все, что ихъ окружаетъ.

Есть мѣстности, гдѣ Ярилинъ праздникъ начинается тѣмъ, что дѣвушки — цѣлымъ хороводомъ — выбираютъ изъ себя одну, наряжаютъ ее всю въ цвѣты и сажаютъ на бѣлаго коня. Всѣ участницы игрища одѣты въ праздничные наряды, съ вѣнками изъ полевыхъ цвѣтовъ на головахъ. На Бѣлой Руси поютъ при этомъ пѣсню о богѣ-Ярилѣ и его радошномъ-веселомъ хожденіи по свѣту бѣлому:

58) Николай Ивановичъ Костомаровъ-русский историкъ; родился 4-го мая 1817 года въ слободъ Юрасовкъ, Острогожскаго у. Воронежской губ., въ помъщичьей семъъ. Отецъ его былъ женатъ на кръпостной крестьянкъ и былъ убитъ за жестокость своими кръпостными. Н. И-чъ воспитывался въ воронежскомъ частномъ нансіонъ, а затъмъ въ воронежской гимназіи, по окончанія курса которой (въ 1833 г.) поступилъ въ харьковскій университетъ (на историко филологическій факультеть). Съ 1835 года онь-будучи студентомъ-ревностно предался изученіюн сторія. По окончанія университетскаго курса онь нѣкоторое время провель на военной службѣ. Въ 1837-мъ году. выйдя изъ полка, Н. И-чъ – предпринялъ изученіе мѣстнаго, народнаго быта, являвшееся по его убѣжденію неообхдимымъ для историка. Изучивъ малороссійскій языкъ, онъ совершилъ цълый рядъ экскурсій по краю южно-русскихъ синский языкъ, онъ совершилъ прады рядь экскурски по краю южно-русскихъ историческихъ преданій. Въ 1838-мъ году онъ выступилъ въ печати--съ малорусскими произведеніями подъ исевдонимомъ Іереміи Галки, подъ кото-рымъ выпустилъ въ 1839--41 гг. двѣ драмы и нѣсколько сборниковъ стихо-твореній. Въ 1842-мъ году вышла изъ печати первая историческая рабо-та его--"О значени уни въ Западной Россіи". Эта книга, однако, была изъята изъ обращения вслёдствіе слишкомъ страстнаго отношения автора къ ичко-торымъ обоюдоострымъ вопросамъ. Въ 1843-мъ году И. И. чъ представилъ диссертацію "Объ историческомъ значеніи русской народной поэзіи", за которую и получилъ степень магистра. Ибкоторое время онъ былъ учителемъ въ ровненской и кіевской гимназіяхъ, въ 1846-мъ году избранъ преподавателемъ русской исторіи въ кіевскій университеть, гдъ быль только годъ съ небольшимъ, потому-что былъ вынужденъ переѣхать въ Саратовъ. Здѣсь онъ усерано работалъ надъ монографіей о Богданъ Хмъльницкомъ и началъ повый трудъ-о внутреннемъ бытѣ московскаго государства. Послѣ повэдки заграницу, въ 1856-57 г., онъ (въ Саратовъ-же) написалъ "Бунтъ Стеньки Разина". Въ

- 304 -

"А гдз'тжъ іонъ нагою — Тамъ жито канбю, А гдз'тжъ іонъ ни зырне— Тамъ коласъ зацвице!.."

И были дни, по словамъ все знающихъ, всякій сказъ помнящихъ старыхъ людей, когда передъ искрящимся вешней цвътенью взоромъ Ярилы—бога плодотворенія земного—все цвъдо-колосилось.

Всесвятскія народныя гулянья во многихъ мъстностахъ справляются по кладбищенскимъ погостамъ. Проводы Ярилыодновременно и проводы весны. Въ степныхъ губерніяхъ по селамъ происходитъ на Всесвятское заговънье развивание вънковъ. Деревенская молодежь-женщины, дъвушки, парии и ребятишки-гурьбой идеть на реку, или на родникь, со своими завитыми передъ Троицею березовыми вънками. Водятся хороводы; затъмъ-вънки бросаются въ воду. Парик достають вынки приглянувшихся имъ дввушекъ; тв отдаряваютъ ихъ ноцьлуями. Каждый получившій такой поцвлуй считается "кумомъ" поцвловавшей женщины, а для дввушки – "красныхъ молодцемъ". Всв поють и плящуть въ ввикахъ на головв. потомъ-возвращаютъ вѣнки, кому какой следуетъ. Женщины немедленно развиваютъ свои, дввушки-весуть доной, гдв хранятъ ихъ до будущей "радости"-свадьбы. Въ Симбирской и Костромской губерніяхъ на Всесвятское заговінье еще совсёмъ недавно возили по деревенскимъ улицамъ въ телегъ, запряженной гусемъ-парою лошадей, чучело Ярилы, -- причемъ куклу держала на колъняхъ старуха старая. Вечеромъ "Ярилу" топили въ рВкВ.

1859-мъ году открылись его историческія лекція въ с-истербургскомъ университетѣ, въ которыхъ выразилась вся самобытность этого замѣчательнаго русскаго историка. Лекціи его пользовались громаднымъ успѣхомъ. Въ это время появился рядъ его очерковъ въ "Современанкѣ", "Русскомъ Словѣ", а также въ малорусскомъ журналѣ "Основа". Въ 1862-мъ году Н. И. Костоваровъ вышенъ изъ состава профессоровъ с-истербургскаго университета. Одинъ за другимъ печатались новые историческіе труды его: "Сѣверно-русскія народоправства," "Смутное время московскаго государства", "Послѣдніе годы Рѣчи Посполнтой", "Объ историческомъ значенія русскаго иѣсеннаго народнаго творчества". Въ 1872-мъ году онъ началъ свою "Русскую исторію въ жизнеописаніяхъ главнѣйшихъ ся дѣятелей". Послѣднія ряботы его помѣщены въ "Вѣстникѣ Евроны" (между прочимъ-романъ-хроника "Кудеяръ"). Работая надъ новыми историческомъ долгой болѣянъю. Могила И. И. Костомаровъ находится на петербургскомъ Волковомъ бладбищѣ.

А. А. Коринфскій .

20

Въ ярославскомъ Пошехоньи воскресенье "Всѣхъ Святыхъ" зовется "крапивнымъ заговѣньемъ". Въ этотъ день парни и дѣвушки красныя, сбирающіяся на гулянку, жгутъ другъ-дружку крапивою. Этотъ обычай является пережиткомъ древнихъ "русальихъ проводовъ", первоначально пріурочивавшихся къ купальскимъ игрищамъ, а затѣмъ перенесенныхъ на Всесвятское воскресенье.

- Почти повсемъстно сохранился древній обычай—ходить на Всесвятской недълъ—въ-гости къ покойникамъ, на могилки. Здъсь всъ угощаются, оставляя чъмъ угоститься и лежащимъ въ землъ сырой. Нищая братія собираетъ въ эти семь дней обильную дань отъ щедротъ православныхъ. Мъстами угощаютъ не однихъ покойниковъ, но и домовыхъ: уходя изъ дому, оставляютъ столъ накрытымъ и уставленнымъ различными кушанъями и напитками. Великое счастье ожидаетъ, по народному повърью, того домохозяина, который вернувшись домой, найдетъ все пріъденнымъ и выпитымъ.

"На Всесвятской незѣлѣ—всякій кусокъ свять!"—говорять въ народѣ.—"Невѣстится невѣста, а будетъ-ли толкъ—Всѣ-Святые скажутъ!", "Святая недѣля—красная, Всесвятская пестрая!", "Всѣ Святые съ однимъ богатыремъ - Арилой борятся, совладать не смогутъ!", "Ярило яровыя яритъ!", "На Ирилу торгъ, на торгу - толкъ. Толкъ-то есть, да истолканъ весь!"--приговариваетъ деревня относительно этого времени, не считая возможнымъ обойти его молчаніемъ. "Ярило Купалу кличетъ!"-продолжаетъ сыпать прибаутками краснословъ-народъ:-"Отъ Ярилы до Аграфенъ-купальницъ рукой подать!", "На Ярилу пьетъ баба, на Купалу опохмѣляется".

Отойдетъ Всесвятская недъля—со всъми ея примътами, повърьями и обычаями. На дворъ Петровки стоятъ, Петровъ постъ идетъ.

Есть до сихъ поръ мѣстности, гдъ-какъ, напримъръ, въ Рязанской губерніи-наканунѣ заговѣнья на Петровъ постъ нѣсколько дѣвушекъ изображаютъ изъ себя русалокъ, ходя ночью по улицамъ въ однѣхъ рубашкахъ, съ распущенными волосами. Часовъ въ двѣнадцать ночи молодежь вооружается палками, косами, кнутами и бросается на такихъ дѣвушекъ съ крикомъ: "Гонн русалокъ!". Когда "русалкамъ" удается убѣжать на землю сосѣдней деревни, преслѣдованію - конецъ, и всѣ возвращаются домой, приговаривая: "Ну, теперь прогнали русалокъ!"

Не успьеть оглянуться трудящійся ст. зорьки до зорьки деревенскій людь, какъ слышить послышить: навстръчу Яриль купальскія игры-пьсни спъшать: "Ой, Вербо вербо, вербния, — Часъ тоби, вербице, розвития! Ой, ище ни часъ, ни пора, Ощежъ моя дивчина молода! Та нехай до лита, до Ивана, Шебъ моя дивчина погуляда! Та нехай до лита, до Петра, Шобъ моя дивчина пидросла!"...

А слова этой пѣсни еще сливаются съ причетомъ всесвитскаго заговора: "...навстрѣчу мнъ семь братьевъ, семь Вътровъ буйвыхъ, идете? Куда пошли? – Пошли мы въ чистыя поля, въ широкія раздолья сушить травы скошенныя, лѣса порубленные, земли вспаханныя! — Подите вы, семь Вътровъ буйныхъ, соберите тоски тоскучія со вдовъ, съ сиротъ, со малыхъ ребятъ – со всего свъта бълаго, понесите къ красной дъвнить въ ретивде сердце: просъките булатнымъ топоромъ ретивое ся сердце, посадите въ него тоску тоскучую, сухоту сухотучую, въ ен кровь горячую"...



#### XXVIII.

## Иванъ-Купала.

Послѣ Семика и нераздѣльно связаннаго съ нимъ Троицына дня, главнымъ лѣтнимъ праздникомъ, у насъ въ народѣ является Ивацовъ день, называемый въ просторѣчіи "Иваномъ-Купалою", или прямо "Купалою" безъ всякаго добавленія къ этому имени. Словами старинной, поющейся и теперь въ Костромской и нѣкоторыхъ другихъ сосёднихъ губерніяхъ, пѣсни такъ опредѣляется значеніе этого праздника:-

> "Какъ у насъ въ году три праздника: Первый праздничекъ—Семикъ честной, Другой праздникъ—Троицынъ день, А третій праздникъ—Купальница".

Этотъ третій праздникъ справляется въ народной Руси два дня-23-го и 24-го іюня, во время лътняго солнцестоянія, когда прекрасное свътило дня, по достижени высшаго проявленія свойхъ творческихъ силъ, дёлаетъ первый поворотъ на зиму. Совпадая съ днемъ св. Агриппины и съ праздникомъ Рождества св. Іоанна Предтечи, Крестителя Господня, ведущія свое начало съ теряющихся въ язычествѣ временъ, объединяютъ купальскія празднества этихъ двухъ свя христіанской церкви. "Купало" и "Купальница", тыхъ это-древніе Перунъ и богиня Заря. По сохранившемуболгарскому повёрью, солнце (IIeся до нашихъ дней рунъ) сбивается въ эти дни съ пути-дороги, и ясноокая дъва Заря является на помощь свътлому богу. Она не только ведетъ бога-боговъ по небесной стезъ, но И каждое утро умываетъ его росою съ напоённыхъ лътними бла-

гоуханіями луговъ, пестр'вющихъ къ этому времени встан цвътами.

Пріуроченныя къименамъхристіанскихъ святыхъ, эти древнія празднества, являющіяся до сихъ поръ однимъ изь нанболье яркихъ пережитковъ стародавней старины, нъкогда были общи языческому богословію большинства европейскихъ народовъ. Они были извъстны даже въ древней Индіи н Персіи, гдв приблизительно въ то-же самое время и съ трми-же обрядами справлялось празднование богу отна. /У древнихъ грековъ (едевзинскія 59) таинства) и римлянъ (праздникъ Весты и Цереры), въ древней Германін ("Sungihte", "Sonnenwende" и, поздиве, "lohannisfeuern"), въ Англіи ("Midsummersnat"), y бретонцевъ6), датчанъ, финновъ, — вездъ встръчается нѣчто подобное. Въ славянскомъ мірв, у всѣхъ безъ исключенія народностей, до сихъ поръ купальскія празднества не вполнъ утратили свое первоначальное значение, не-смотря на многовѣковую давность христіанства. Изъ области народной вёры они перешли въ кругь простонародныхъ суевърій, изъ обрядовъ-въ обычаи, въ большинствъ случаевъ служащие забавою для сельской молодежи, совершенно безсознательно воскрешающей на своихъ игрищать потусинълые образы, безвозвратно канувшіе въ ръку забвенія. Встарину, когда еще свъжа была въ народъ память языческаго прошлаго, славяно-русская Церковь вела упорную борьбу съ этими обычаями и играми. Въ настоящее-же врежя только въ трудахъ, оставленныхъ пытливыми изслёдователями старины въ наслъдіе будущему бытописателю человъчества, и можно найти болье или менье ясное представление о какой-

<sup>60</sup>) Б р е т о н ц ы-жители Бретани (сверео-западнато полуострова Франкия). Сурован, сравнительно, природа этой гористой страны отразвлась на самомъ характерв ея обитателей, гордыхъ и въ тоже время меланхолично-суевърныхъ, но смѣлыхъ, мореходовъ к рибаковъ. Во времена Юлія Цезерв Бретань входила въ составъ Арморики; въ IV-мъ вёкк она совершенно освободилась отъ римскаго владычества и встала во главъ мелкихъ армориканскихъ республикъ, превратившихся сперва въ йокархия, а затѣмъ подчинявшихся франкскому королю Хлодвигу (въ 497 г. но Р. Х.). Франки уступили здъсь господство нормандскимъ герцогамъ; въ 1298-мъ году образовалось особае Бретонское герцогство, слившееся съ Франијей инже въ 1532-мъ году.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Е левзинскія таинства—древнегреческія празлества, ежеголю справлявшіяся въ гор. Елевзисѣ (въ Аттикѣ, на сѣверѣ отъ Саламина), именующемся теперь Левзиною. Эти празднества состояли нать рада мистическить представленій и были учреждены съ цѣлью расвространенія въ народныхъ изссахъ самыхъ возвышенныхъ религіозныхъ конятій. Имъ придавалось столь вакное значеніе, что на тѣ девять дней, когда совернанись они, прекращанись даже всѣ судебныя дѣла.

нибудь опредъленной связи современныхъ простонародныхъ повърій съ былой върою.

Въ "Стоглавъ" разсказывается о купальскихъ празднествахъ, -что во время нихъ "нъцыи, пожаръ запаливъ, предскакаху по древнему нъкоему обычаю"; что "противъ праздника Рождества Великаго Іоанна Предтечи и въ нощи на самый праздникъ, и въ весь день и до нощи мужи и жены и дъти въ домвхъ и по улицамъ и ходя и по водамъ, глумы творятъ всякими играми и всякими скомрашествы и пъсни сатанияскими и плясками, гусльми и иными многими виды и скаред-ными образованіи. И егда нощь мимо ходить, тогда отходять къ рощъ съ великимъ кричаніемъ, аки бъсни, омываются водою". Приблизительно въ это-же время льтописецъ псковскаго Памоилова монастыря, описывая эти празднества "во градѣхъ и въ селѣхъ", находилъ возможнымъ сказать, что "въ годину ту сатана красуется, яко же сущіи древніи идолослужителіе бъсовскій праздникъ сей празднують". Стольтіе спустя, одинъ русскій церковный писатель (XVII-го въка) называеть купальские огни и перескакивание черезъ нихъ "обычаемъ поганымъ въ честь идоловъ". Но чъмъ позднъе, тъмъ все менње и менње враждебно относилась и русская письменность къ этому отголоску прошлаго. Въ настоящее время, когда въ нъдрахъ народа утратилось всякое представление о его прежнемъ язычествъ, никому не мъщаетъ уже и цвътис-тая пестрядь все болъе и болъе сливающихся съ обыденнымъ обиходомъ жизни народныхъ обычаевъ, еле сочащимися ручейками вытекающихъ изъ обмелъвшаго моря славянскихъ преданій.

Купальскіе обычаи наиболёе сохранились въ Малороссіи, въ бёлорусскомъ Полёсьи, на Волыни и по сосёдству съ оиннами – въ сёверно-русскихъ губерніяхъ. День Аграфеныкупальницы (23-е іюня) посвящается здёсь собиранію травъ имёющихъ – по народной лёкарской наукё – цёлебную силу. Изъ собираемыхъ въ канунъ Купалы травяныхъ зелій пользуются особеннымъ уваженіемъ "купаленка" (желтоголовъ) и цвётокъ "Иванъ-да-Марья". Съ послёднимъ связано стародавнее преданіе о купавшихся въ дождевыхъ потокахъ Перунѣгромовникѣ и богинѣ Зарѣ, звучащее громкимъ откликомъ въ бѣлорусской купальской пѣснѣ:

> "Иванъ да Марья На горъ куџалыся; Гдзъ Иванъ куџався— Берегъ колыхався,

> > - 310 ---

Глзв Марья купалась— Трава расцилалась"...

Кромъ цълебныхъ. травъ, въ ночь подъ Ивана-Купалу народное суевъріе совътуеть искать и такіе "лютые коренья" и "злыя былія", какъ "любистокъ-трава", "перелеть трава", "разрывъ-трава". Передъ силою послъдней не можетъ, по его словамъ, уцълъть ни одинъ замокъ, какъ бы онъ ни былъ кръпокъ (см. главу "Злыя и добрыя травы").

Въ XVI и XVII столътіяхъ собиратели транъ преслъдовались на-ряду съ закоренълыми преступниками. "Егда приходитъ великій праздникъ, день Рождества Предтечева", —писалъ упомянутый выше лътописецъ, — "исходятъ мужіе и жены чаровницы по лугамъ и по болотамъ и въ пустыни и въ дубравы, ищущи смертныя травы и привътрочрева, отъ травнаго зелія на пагубу человъкомъ и скотомъ; ту же и дивія коренія копаютъ на потвореніе мужемъ своимъ. Сія вся творятъ дъйствомъ діаволимъ, съ приговоры сатанинскими". Въ "Разрядныхъ книгахъ" <sup>61</sup>) находятся записи о цъломъ рядъ старинныхъ судебныхъ волокитъ о такихъ травовъдахъ. Достаточно было найти у кого-нибудь невъдомый корень, или пучокъ неизвъстной травы, чтобы этому было придано значеніе злого умысла. Пойманныхъ наканунъ Иванова дня "въдуновъ" пытали, били батогами, чтобы "не повадно было бы носять и собирать травы и коренья".

Цвёть папоротника — здатоогненный цвёть" русскить сказокь. съ которымъ связаны повёрья о кладахъ, зарытыхъ въ лёсныхъ дебряхъ— до сихъ поръ продолжаеть привлекать къ себѣ вниманіе "знающихъ травы и всякое слово" людей изъ народа. Ходитъ молва въ послёднемъ и теперь, что папоротникъ цвётетъ только въ Иванову ночь, — точнёе въ самую полночь подъ Ивановъ день. Немногимъ удается, по отголоску этой молвы стародавней, найти и сорвать дивный "жаръ цвётъ", окруженный зоркой стражею изо всякой лёсной нечисти, забирающей ко времени его цвётенія самую крёпкую силу надъ суевёрнымъ людомъ. Это не то, что ку-

паленка (trollius europaeus), медвъжье ушко (verbascum), или богатенка (crigeron acre), которыя тоже собираютъ въ эту ночь и втыкаютъ въ ствны дома – на имя каждаго изъ семьи, замвчая, что, если чей цвътокъ скорве завянетъ, тому – или умереть въ этотъ годъ, или захворать. Тъхъ – сколько хочешь можно найти въ лёсу.

Послѣ Иванова дня—первый покосъ. День вѣдьмъ, оборотней, колдуновъ и проказъ всякой не́жити, начиная съ домовыхъ и кончая русалками,—этотъ праздникъ является, по вѣрной народной примѣтѣ, также и днемъ полной зрѣлости полевыхъ и лѣсныхъ травъ, расцвѣтающихъ къ этому времени во всей красѣ. Недаромъ и пчела, въ записанной Далемъ пословицѣ, говоритъ мужику: "Корми меня до Ивана, сдѣлаю изъ тебя пана!" "До Ивана просите, дѣтки, дождя у Бога", говоритъ нашъ крестъянинъ,—"а послѣ Ивана я и самъ упрошу!" "Коли до Ивана просо въ ложку, будетъ и въ ложкѣ!" и т. д. Все растущее на землѣ – къ Иванову дню "въ полномъ соку". Потому-то и самый сборъ лъчебныхъ и всякихъ иныхъ травъ пріуроченъ къ этой порѣ.

Въ древности въ честь бога-огня, бога-солнца, бога-грома зажигались во время лътняго солнцеворота праздничные огни. Въ купальскихъ празднествахъ, даже и по дошедшимъ до нась пережиткамъ ихъ, и теперь самымъ яркимъ по окраскъ обычаемъ является нъкогда осуждавшееся наравнъ съ идолослуженіемъ "возженіе купальскихъ костровъ". И въ наши дни у всёхъ славянъ, а равно и у сосёднихъ съ ними иноплеменныхъ народовъ, въ ночь подъ Ивана-Купалу загораются по полямъ, берегамъ ръкъ и холмамъ праздничные огни. У карпато-россовъ, какъ нъкогда у древнихъ германцевъ, для зажженія купальскаго костра пользуются "живымъ огнемъ", добываемымъ путемъ тренія дерева о дерево. При первой вспышкъ пламени, собравшаяся толпа молодежи откликается огню веселыми купальскими пъснями. Дъвушки, разодътыя во все яркое и пестрое и убранныя цвътами, и парни, схватившись попарно за руки, перепрыгивають черезъ пламя, связывая съ удачею или неудачею прыжка судьбу своей супружеской жизни. По словамъ, нъкоторыхъ суевърныхъ старожиловъ Украйны, прыганье черезъ купальскіе костры избавляеть отъ сорока злыхъ не-дуговъ, — между прочимъ, отъ безплодія. Въ настоящее время въ малорусскихъ селахъ эти костры замѣняются кучами жгучей травы-крапивы. Въ польскихъ деревняхъ, смежныхъ съ карпато-русскими, матери сжигаютъ на купальскихъ кострахъ снятыя съ больныхъ дътей рубашки, чтобы вмъстъ

съ ними сгорбла и болбань. У чеховъ, литовцевъ и въ и которыхъ малорусскихъ мѣстностихъ принято перегонять стада черезъ огни, разложенные въ полѣ на Иванову ночь. Этимъ предполагается охранить скоть ото всякой заразы. Въ Сербін пастухи обходятъ со свернутыми изъ бересты свъточами скотные дворы-съ тою-же цѣлью. Словаки и чехи разбрасываютъ головешки съ Иванова костра по полямъ и огородамъ - "отъ червей". У насъ, въ бѣлорусской округѣ, крестьянки вбиваютъ у околицы въ землю большой колъ, обложенный соломою и кострикою отъ кудели, "въ ночь на Ивана" зажигаютъ его и, подбрасывая въ огонь березовыя вѣтки, припѣваютъ-приговариваютъ слова, относящіяся къ урожаю льна.

Въ нѣкоторыхъ великорусскихъ мѣсностяхъ – напримѣръ, въ Нерехтскомъ уѣздѣ, Костромской губ., – еще наканунѣ Аграфены-купальницы, деревенскія дѣвушки собираются на бесѣду и толкутъ ячмень въ ступѣ, сопровождая эту несложную работу пѣснями. Утромъ, на Аграфену, изъ этого ячменя варится – въ-складчину – обѣтная каша, съѣдаемая вечеромъ, когда всѣ участвовавшія въ пирушкѣ бѣгуть на рѣку – въ первый разъ купаться, чтобы затѣмъ, умывшись вечерией росою, идти на "купальскіе огни". Въ другихъ мѣстахъ, иередъ зажиганіемъ костровъ, дѣвушки парятся въ бакѣ скѣжими вѣниками, связанными вмѣстѣ съ душистыми лѣсными травами. Общее купанье съ пѣснями сохранилось далеко не по всей Руси, но вода (омовеніе) и огонь (очищеніе) до сихъ поръ всюду неразрывно связаны въ купальскихъ празднествахъ какъ и въ стародавніе годы.

Костры, зажигавшіеся когда-то въ честь Перуна-громовника, могуть служить яркимъ олицетвореніемъ торжества явтняго солнца, вмъстъ съ дождемъ оплодотворяющаго землю. Въ честь ясноокой и свътлокудрой богини весны — Лады — приносилась встарину жертва — бълый пътухъ. Въ настоящее-же время, на купальскихъ пирушкахъ въ Полъсьи и на Волыни непремънно ъдять бълаго пътуха. Въ Малороссіи еще въ концѣ шестидесятыхъ и началѣ семидесятыхъ годовъ наблюдался на Ивановъ день любопытный обычай, имѣющій связь съ чествованіемъ Лады. Деревенская молодежь наряжала соломенную куклу, убирала ее "плахтами", "монистами" и цвѣточными вънками и приносила на мѣсто купальскаго игрища. Здѣсь стояла уже срубленная въ сосѣднемъ лѣсу верба или "тополя", обвѣшенныя лентами. Дерево называлось "мареною" (Морана—богиня смерти); подъ него ставилась принесенная кукла, а возлѣ нея—столъ съ яствами и питіями, въ-складчину припасенными для праздника. Зажигался ко-

- 313 -

стеръ; черезъ огонь начинали прыгать попарно, держа въ рукахъ "Ладу". На разсвътъ и эту-послъднюю, и дерево-марену топили въ ръкъ, срывая съ нихъ всъ наряды-уборы.

> "Ходыли диво́чки Коло Мариночки, Коло мово Купала. Купався Иванъ, Та въ воду упавъ. Купала на Ивана!"

Пѣдась, повторядась безчисленное количество разъ эта старинная пѣсня, пріуроченная къ описанному обычаю еще давними пращурами игравшихъ ее "дивочекъ" и "парубковъ". Нѣчто въ-родѣ этого обычая сохранилось въ Богеміи, гдѣ при первой вспышкѣ костра – парни бросаются къ разубранной цвѣтами елкѣ и срываютъ съ нея вѣнки. Въ Полѣсьи, гдѣ дольше всѣхъ уживается непокорная суевѣрная память былого, "Ладу" изображаетъ самая красивая дѣвушка въ деревнѣ. Ее съ ногъ до головы опутываютъ вѣнками и перевязями изъ цвѣтовъ и ведуть въ лѣсъ. "Дзѣвко-Купало", не имѣющая на себѣ никакого наряда, 'кромѣ вырощеннаго матерью-природою, раздаетъ, съ завязанными глазами, подругамъ вѣнки въ кругу веседаго хоровода. Кому какой вѣнокъ достанется—такова и судьба того...

Въ стародавніе годы въ купальскія игрища входили совершаемыя и теперь по инымъ мѣстамъ на Всесвятское заговѣнье проводы русалокъ. Русалки, по древнему вѣрованію славянъ, души умершихъ. Весною, гласитъ сѣдая старина, – оживаютъ онѣ и бродятъ по землѣ. Воды слыли у славянъязычниковъ ближайшимъ путемъ-дорогою въ подземныя нѣдра. Русалки ("мавки"), живущія, по народному повѣрью, въ рѣкахъ и озерахъ, съ наступленіемъ весеннихъ праздниковъ вылѣзаютъ изъ воды и виснутъ по деревьямъ. Придетъ на свѣтлорусскій просторъ Иванъ-Купала, и – нѣтъ имъ болѣе мѣста на землѣ. Уходить приспѣваетъ пора имъ всѣмъ опять въ свое подводное царство.

> "Русалочки-земляночки На дубъ лѣзли, Кору грызли, Свалилися, забилися."—

— поется въ одной отзывающейся стародавней стариною, дошедшей до нашихъ дней, купальской пъснъ.

Нѣкоторые изслѣдователи видятъ въ "Купалъ" олицетворе-

- 314 -

ніе совершенно особаго древне-языческаго божества нашихь предковъ, а не того-же бога-громовника — Перуна, являвшагося на землю възнойные лътніе дни въ образъ щедраго и иклостиваго путника, осчастливливавшаго всъхъ попадавшихся на пути. Но суть дъла не въ этомъ, а въ самыхъ обычаяхъ, въ которыхъ проявляется этотъ яркій образъ народнаго воображенія, сохраняющій на себъ отпечатокъ древности.

"Купався Иванъ, Та въ воду упавъ… Купала на Ивана".

Въ этихъ словахъ пѣсни очевидна связь пѣсенной "выдумки" съ върнымъ дѣйствительности сказаніемъ о тѣхъ временахъ, когда на Руси—поверженные во прахъ первыми дучами христіанства—идолы-боги были сброшены со своихъ холмовъ въ воду и плыли внизъ по теченію, добиваемые шестами и баграми, для вящшаго позора своего безсилія передъ всемогущимъ Свѣтомъ истинной вѣры. Судя по новѣйшимъ изслѣдованіямъ крестьянскаго быта,

Судя по новъйшимъ изслъдованіямъ крестьянскаго быта, купальскія празднества постепенно вымирають въ великорусскихъ губерніяхъ. Мъстами отголосокъ ихъ сохранился только въ однихъ словахъ пъсенъ, которымъ не придается особеннаго значенія. О какомъ-либо зажиганіи Ивановыхъ огней – здъсь никто и не помнитъ. По старой памяти, водятъ еще только поздніе хороводы, до самой "бълой зари" въ Иванову ночь. Старики, тоже успъвшіе забыть о шумныхъ празднованіяхъ Купалы и Купальницы, поминаютъ виновника этихъ празднествъ только въ своихъ примътахъ, что – "сильная роса на Ивана-Купалу – къ урожаю огурцовъ", или: "на Иванову ночь звъздно – много грибовъ" и т. п.

Въ окрестностяхъ Петербурга довольно шумно справляютъ "Ивана-Купалу" мъстные нъмцы-колонисты. Ихъ "Кулербергъ", сопровождающийся зажиганіемъ костровъ и парушками, носитъ на себъ тотъ-же отпечатойъ языческой старины, какъ и сохранившияся въ глуши бълорусскаго Полъсья и въ нашихъ малороссійскихъ губерніяхъ купальския празднества.

- 315 ---



### XXIX.

### О Петровѣ днѣ.

Послёдній іюньскій праздникъ посвященъ чествованію святой памяти апостоловъ Христовыхъ-Петра <sup>62</sup>) и Павла <sup>63</sup>). Онъ слыветъ въ народѣ за "Петровъ день<sup>6</sup>, и въ этомъ названіи сливается въ народномъ представленіи память объ обонхъ чествуемыхъ святыхъ. Есть мѣстности, гдѣ этотъ предпослёдній день іюня-розанцвѣта зовется — "Петры-рыболовы".

Апостолъ Петръ-одинъ изъ наиболѣе чтимыхъ на Руси святыхъ угодниковъ Божіихъ. Имя его зачастую встрѣчается въ простонародныхъ сказаніяхъ, вплетается въ пестроцвѣтную вязь пословицъ-поговорокъ, раздается и изъ вѣщихъ устъ

<sup>63</sup>) Св. Павелъ-первоначально именовавшійся Савломъ, спачала гонитель, а затѣмъ ревностный апостолъ, Христа, величайшій христіанскій проповѣдникъ въ І-мъ вѣкѣ. Онъ былъ сыномъ богатыхъ іудеевъ, строгихъ ревнителей фарисейства, получилъ образованіе въ знаменитой школѣ Гамаліила. Послѣ чудеснаго обращенія его ко Христу (Дѣян. Апост.: ІХ, ХХ, ХХУІ.) и до самой мучеяической кончины своей въ Римѣ (во времена Нерона, въ одипъ день съ апостоломъ Петромъ) не смолкало его вдохновенное слово о Растятомъ Сынѣ Божіемъ, раздаваясь отъ сердца Азіи до Рима и отсюда до береговъ Атлантическаго океана-Испаніи и Британіи, куда заходилъ онъ въ своихъ миссіонерскихъ трудахъ. Перу его принадлежатъ 14 посланій апостольскихъ, въ которыхъ онъ училъ о ввутреннемъ (духовномъ) строеніи вѣры Христовой.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Св. II е т р ъ—апостолъ и ближайшій ученикъ Христа, родомъ изъ Галилен, бывшій рыбарь. Въ 50-мъ году по Р. Хр. онъ присутствовалъ на апостольскомъ соборѣ въ Іерусалимѣ, въ 69-мъ былъ распять въ Римѣ. Ему принадлежатъ два окружныхъ соборныхъ посланія, въ которыхъ онъ поучалъ новорожденную Церковь Христову обрядовой сторонѣ христіанскаго благочестія. Апокрифическая литература приписываетъ, кромѣ того, ему еще "Евангеліе" и Откровеніе"; первое—во II-мъ вѣкѣ—даже было принято въ Богослуженіи.

боголюбивыхъ каликъ-перехожихъ, хранителей-сказателей духовныхъ народныхъ стиховъ. На "ключаря-апостола", которому, по стародавнему преданію, переданъ Господомъ Силъ ключъ отъ Царства Небеснаго, перешли, по прихоти суевърнаго воображенія, многія черты древнеславянскаго Перуна громовника, низводителя дождей, растителя злаковъ п творца урожаевъ. Онъ считается однимъ изъ самыхъ надежныхъ послъ "Николы-Милосливаго" – покровителей засъянныхъ хлъбомъ ("даромъ Божіимъ") полей. Въ одномъ изъ "Памятниковъ отреченной русской литературы" разсказывается, напримъръ, что шелъ апостолъ Петръ путемъ-дорогою. Притомилсяусталъ, проголодался святой путникъ. Пришлосъ проходитъ ему мимо нивы. И увидъли пресвътлыя очи его человъка, пашущаго на волахъ; и обратился къ нему апостолъ, "и проснша хлъба". Вскинулъ глазами на проснвшаго пахарь-оратаюшко, остановилъ воловъ и побъжалъ за хлъбомъ къ своему селенью. Умилился душою святой путникъ и "безъ него взоравше ниву и насъявше, и пріиде съ хлъбы и обръте пшеницу зрълу".

По народному сказанію, въ концѣ красной весны и началѣ лѣта знойнаго—въ грозо́вую пору—идетъ на небесахъ постройка "чертога ново-райскаго". Топоры (молніи) сами обетъ плотниковъ —рубятъ сѣны зданія нерукотворнаго, ударяя ис тучамъ, громоздящимся каменными горами толкучими; разступается подъ огненными топорами "облаченъ-горючъ камень", отверзаются окна-двери рубленыя. "Зъ-за той ми горы, зъза высокой, слышны ми тонойкій голосъ, тонойкій голосъ, топоры дзвенятъ, топоры дзвенятъ, каменья тешутъ, каменья тешутъ, церковь муруютъ, церковь муруютъ, во трои двери, во трои двери —во три облаки", поется въ старинной червоно-русской пѣснѣ:

> "У іедныхъ дверехъ иде самъ Господь, У другихъ дверехъ Матенка Божя, У третихъ дверехъ святый Петро. Передъ милымъ Богомъ органы граюгъ, Передъ святымъ Петромъ свъчи горѣютъ, Передъ Матенковъ Божовъ ружа проквитатъ, А зъ той ружи (розы) пташокъ вывикатъ: Не је то пташокъ, самъ мидый Господъ"...

"Милый Господь" олицетворяеть въ этой пъснъ нашихъ прикарпатскихъ братьевъ—солнце. Пречистая Дъва заступаетъ здъсь мъсто древнеязыческой Лады, Петръ-апостолъ поставленъ взамънъ громовника-Перуна. Горящія свъчимолніи; гудящіе органы— громовые раскаты; расцивтающая роза — утренняя горька ясная, изъ златоогненнаго цивта которой и вылетаетъ на безпредвльный небесный просторъ жаръ-птица – солнце.

Въ другомъ пъсенномъ сказаніи св. Петръ является спутникомъ Господа, шествующаго за золотымъ плугомъ "въ полъ, полъ, въ чистейкомъ полъ." Ходитъ за Богомъ пахарей ключарь-апостолъ, походя — коня погоняетъ. А "Матенка Божя" о-бокъ съ ними поспъшаетъ, съмена носитъ, съмена носитъ, своего Сына проситъ:

> "Зароди, Божейку, яру ишеничейку, Яру пшеничейку и ярейке житце! Буде тамъ стебевце саме тростове, Будутъ колосойки—якъ былинойки, Будутъ конойки—якъ звѣз10йки, Будутъ стогойки—якъ горойки, Зберутся возойки—якъ чорны хмаройки!"

Въ Сербіи и въ настоящее время въ деревенской глуши представляютъ алостола Петра разъвзжающимъ на злато-рогомъ оленъ по небесному полю надъ колосящимися земными нивами. Съ этимъ повърьемъ находится въ непосредственной родственной связи занесенное въ систиревскую лѣтопись русскихъ простонародныхъ праздниковъ древнее предание, гла-сящее о томъ, что на "мірской" Петровъ праздникъ-пиръ, устраивавшійся деревенскимъ людомъ за Тотьмой, на ръкъ Вагъ, выбъгалъ изъ лъсной дремучей пущи олень, посылавшійся "праздновавшимъ Петру" мірянамъ въ даръ отъ "апостола-праздника." Оленя, останавливавшагося передъ заранъе приготовленными для его варки котлами, убивали-свъжевали, на части разнимали, варили въ котлахъ-на угощеньелюду честному. Но это, по, словамъ преданія, продолжилосьвелось только до той поры, покуда жиль народь праведночестно, по завъту отцовъ дъдовъ-прадъдовъ. А потомъ-пошель по людямъ разврать гръхъ, ложь опутала міръ-народъ свтями-тенетами, и пересталь апостоль Петрь высылать. свое праздничное угощенье даже и чествовавшимъ его свя-той день людямъ... Пришлось имъ понапрасну ждать поджидать посыла и если колоть быка круторогаго, такъ изъ своего стада. Такъ сначала и велось; шли проходили годы, за другими годами вослёдъ уплывали; а тамъ и совсёмъ. перестала деревеньщина-посельщина "справлять Петровщину" всёмъ міромъ.-началъ каждый у себя во дому праздновать. наособицу.

- 318 -

Красно-солнышко играетъ, по народному слову крыдатому и на Петровъ день-какъ на Свътло-Христово-Воскресенье. Ходить, во многихъ мъстахъ, поутру – ранымъ-ранехонько, "караулить солнце" заигравшаяся далеко за-полночь въ хороводахъ деревенская молодежь – дъвки да парни, да ребята малые. Всплываетъ изъ-за горъ-горы пресвътлый ликъ свътида небеснаго и – многіе увъряютъ – принимается играть, разными цвътами переливать лучи свои горячіе: то краснымъ, то впросинь-впроголубь, а то и впразелень. Радуются собравшiеся караульщики веседые, съ пъснями по дворамъ-домамъ расходятся. Ладу вспоминаютъ, Петровъ день величаютъ. Этими пъснями починаются "гулянки-Петровки", петровскiе хороводы, вплоть до перваго Спаса идуще, въ страдную пору мододому народу отдыхъ, и безъ того короткій, укорачивающе.

На Петровъ день и до сихъ поръ гуляеть-отдыхаеть сельскій рабочій, отъ трудового поту не просыхающій, людъ. Встарину бывывали "обътныя угощенья", принаимвали приносы петровскіе зятьяль тещи, на угощенье напрашивались: кумовья крестниковъ спровъдывали, съ пирогами со пшеничными прихаживали: сватья другь друга угощали, "отволяне столы" правили. Дъвушки красный съ парнями на качеляхъ и теперь, что и въ старопрежнюю пору, утьшаются на Петра-Павла съ самыхъ послъ-объденъ до глубокой ночи. Такъ и говорятъ въ народъ: "Какъ ни сторонись, дъвка, а на петровскихъ качеляхъ съ паренькомъ покачаешься!". Петровы качели дъвичье веселье!" "На Петровъ день качались, къ Покрову свадьбу-радость справили!" и т. д. На этотъ обычай ополчались составители "Стоглава", говоря. что: "о праздницъ св. верховныхъ апостолъ Петра и Павла своею сътію діаволъ запинаетъ чрезъ колыски и качели; на вихъ же бо колыщушеся, приключается внезапу упустити на землю, убиватися и злъ, безъ покаянія, душу свою испущати"...

Олеарій — посланець голштинскій, оставишій описаніе своего путешествія въ Московію XVI-го стольтія, распространяется о петровскомъ гуляньё въ слёдующихъ словахъ: «У всёхъ русскихъ и москвитянъ отправляется около сего праздника странное игрище. Хотя они строго и безвыходно держатъ женъ своихъ въ домахъ, такъ что весьма рёдко пускаютъ ихъ въ церковь или въ-гости; но въ нѣкоторые праздники позволяютъ женамъ и дочерямъ своимъ ходить на пріятные дуга: тамъ онъ качаются на круглыхъ качеляхъ, поютъ особенныя пѣсни и, схватясь одна съ другою руками, водятъ круги, или пляшуть съ рукоплесканіемъ и притопываніемъ ногами"... Были встарину мъстности, гдъ сходился честной людъ въ Итеровъ день на три ключа-родника умываться "петровой водицею" и угощаться при этомъ случаъ всякими питіями хмъльными. Это питіе умыванье сопровождалось пъснями, плясками и всякими играми веселыми. Въ Кашинъ и нъкоторыхъ другихъ городахъ, долго сохранявшихъ старинные обычаи, заведено было устраивать нъкоторое подобіе святочнаго ряженья. Игрище собиралось на берегу ручья, гдъ въ древнія времена стоялъ идолъ какого-то (върнъе всего – Ярилы) языческаго бога. Собравшіеся парни гуляли посреди дъвушекъ, закрывъ себъ лица платками. Дъвушки должны были угадывать парней; угадавшей предвъщалось въ скоромъ времени сыграть свою свадьбу.

Съ XVI-го столѣтія вошло въ обычай заводить по богатымъ селамъ петровскіе торги. А еще гораздо раньше велось въ Петровъ день "ставиться на судъ по зазывнымъ граматамъ". Былъ этотъ праздникъ срокомъ не только судовъ, но и взносовъ дани-пошлины. "Тянули" объ эту урочную пору свою Петровскую дань съ люда православнаго и попы. Въ деревенскомъ захолустьв и теперь еще разъвзжаютъ поповскія телѣги, собирающія положоное, вѣками установленное подаяніе.

Народныя слова крылатыя плетуть свой пестрый узорь о Петровъ днъ. На него-второй, поздній, покосъ, по замѣчанію сельскохозяйственнаго опыта, сложившагося въ южнойполуденной полосъ матушки Руси. "Съ Петрова дня-красное лъто, зеленый покосъ!", —гласитъ опытъ русака-съверянина. "Женское лъто-до Петра, съ Петрова дни-страдная пора!" – приговариваетъ краснословъ-народъ; сыплящій, какъ изъ полнаго короба, всякимъ прибауткомъ-то смъщливымъ, то раздумчивымъ: "Далеко кулику до Петрова дня!", "Худое порося и въ Петровки зябнетъ; дворянская кровь и въ Петровъ день день мерзнетъ!", "Въ Петровъ день барашка въ лобъ (можно разговъться)!", "Съ Петрова дня зарница хлъбъ заритъ!", "Петро-Павелъ-жару прибавилъ!", "Утъщили бабу петровскіе жары голодухой!", "Петровка – голодовка, Спасовка лакомка!" и т. д.

По примътъ знающихъ всякое крылатое въщее слово старыхъ людей, надо къ Петрову дню наладить косы и серпы: съ Петрова дня—пожня, покосъ. "Коли дождь на Петра съ нокосъ мокрый!", "На Петровъ день дождь—съно какъ хвощъ (жесткое, на кормъ не очень спорое), зато — урожай не худой; два дождя—хорошій, три дождя—богатый!", "Если просо на Петровъ день въ ложку – будетъ и на ложку!" — приговариваетъ деревенская Русь.

- 320 -

Рыболовство — апостольскій трудъ, по словамъ православнаго люда, св'ядущаго въ Священномъ Иисаніи. Потому-то вств рыболовы и считаютъ апостола Петра за своего покровителя и наособицу передъ вс'юми другими праздниками чтятъ его намять. Къ Петрову дню пріурочивается большая часть сд'ялокъ, заключаемыхъ между ловцами и рыбопромышленниками, раздающими ловцамъ свои воды мелкими участками отд'яльно на каждую рыболовную пору, съ обязательствомъ ставить рыбу на исады, или на ватаги, по изв'ястнымъ цѣнамъ. Петровымъ днемъ заканчивается весенняя, начинается лѣтняя, пора рыболовная. Въ этотъ день завершаются разсчеты по весеннему лову и заключаются новыя сд'ялки на лѣто. На Петра-Павла устанавливается новая плата за воды (съ лодки, или съ сѣти) и производится расцѣнка живорыбнаго товара, который ловцы обязаны сдать.

Ловецкій праздникъ въ рыбныхъ мъстахъ начинается, по благочестивому обычаю старины, крестнымъ ходомъ на рыболовныя угодья, — куда съвжаются ловцы со всвуъ ближнихъ становъ и ватагъ. Послъ молебна промышленники предлагаютъ своимъ гостямъС угощеніе, а потомъ начинаютъ пить С могарычи" по новымъ сдълкамъ.

Какъ ни паритъ послё Петрова дня, какъ ни томитъ лѣтній зной трудящихся, обливающихся въ поляхъ да въ лугахъ потомъ обильнымъ пахаря, косца и жницу, – а недаромъ идетъ къ нашимъ днямъ изъ далекой дали вѣковъ народное слово: "Прошли Петровки – опало (съ деревьевъ) по листу, пройдетъ Илья (20-е іюдя) – опасетъ и два!". Замолкаетъ къ Петрову дню всё птаство пѣвучее: соловей – и тотъ поетъ только до этой завѣтной поры. "На Петровъ день и кукушка подавится ватрушкой!" – говорятъ бабы-хозяйки, напекая изъ оскребышевъ муки, –у кого она къ этому времени дотянется, – ватрушекъ творожныхъ съ яицами – ребятамъ со стариками на утѣху. По инымъ мѣстамъ ходятъ дѣвушки красныя въ лѣсъ на Петровъ день – "крестить кукушку". Когда упадетъ 29-й іюньскій день на постную пятницу съ середой-постительницей, –говоритъ красное народное слово, что "мясоѣдъ съ постомъ побратался".

Среди народныхъ стиховъ духовныхъ встрёчается слёдующій пъсенный сказъ, поющійся убогими пъвцами и въ наши дни: "Во пустынё пустынщивъ спасался, не владёлъ ни руками, ни ногами. Во сняхъ ему Пятница явилась, крестомъ его оградила, свёщой его, свёта, освётила"...—начинается онъ. Далъе "Пятница" уговариваетъ "пустынщика" встатьпойдти "по народу—по христіанамъ" на проповёдническій подвигъ, а затёмъ—осёненный дуновеніемъ таинственнаго стихъ переходитъ въ болёе опредёленный сказъ:

> "Ты вставай, Петръ и Павелъ, Ты бери ключи золотые, Отмыкайте райскія двери, Запущайте живыхъ и мертвыхъ! Только трехъ душей не запущайте: Три души тяжко согрѣшили:---Первая душа въ утробъ младенца затушила; Вторая душа тяжко согрѣшила-Отца-матерь..... бранила; Третія луша тяжко согрѣшила-Изъ хлѣба-соли спорину вымала. Первой душъ нътъ прощенья, Во святомъ раю не бывати, Самого въ очи Христа не видати; Второй душть нътъ прощенья, Во святомъ раю не бывати, Самого въ очи Христа ве видати! Третей душъ нътъ прощенья, Во святомъ раю не бывати, Самого въ очи Христа не видати!"...

Воспѣваютъ впротолосъ калики-перехожие эту пѣснь стихо̀вную, а на Русь июльская страдная пора черезъ прясла глядитъ. Остается июлю — лѣтней макушкѣ—всего черезъ одинъ июньский денекъ перешагнуть.



#### XXX.

### Іюль—макушка лѣта.

Цюдь-мѣсяцъ-пора грозовая; потому-то и величали его не только "сѣнозорникомъ", но и "грозникомъ", отдаленные предки русскаго народа-пахаря. По сосѣдству, у поляковъ, слыть онъ за "липецъ" — отъ обильнаго цвѣтенія липы въ этомъ краю. У другихъ нашихъ сородичей именовался онъ "червенцемъ" и "сѣченемъ" (у чеховъ и словаковъ), "серпаномъ" и "седмникомъ" (у вендовъ), "шарпаномъ" (у иллирійскихъ славянъ) и т. д. На стародавнюю Русь приходитъ грозникъ-сѣнозорникъ пятымъ въ году, а потомъ-позднѣе- одиннадцатымъ; съ 1700-го года было повелѣно-указано ему жить на свѣтлорусскомъ народномъ просторѣ послѣ шести другихъ старшихъ братьевъ-мѣсяцевъ. Краснословъ-народъ, –что ни день, что ни часъ, припадающій къ Матери-Сырой-Землѣ, – прибавляетъ къ его именамъ еще три другихъ: "страдникъ", "макушка лѣта" да "мѣсяцъ-прибериха".

Придеть мѣсяцъ-прибериха, все прибереть; но-по словамъ народа. "Въ іюлѣ на дворѣ пусто, да на́ полѣ густо!", "Не топоръ мужика кормить, а іюльская работа!". Оть работы въ этомъ страдномъ мѣсяцѣ и впрямь-отбою нѣть: "Сбилъ сѣнозорникъ-іюль у мужика спѣсь, некогда на полати лѣзть!", "Плясала-бы баба, да макушка лѣта настала!", "Всѣмъ лѣто пригожó, да макушкѣ тяжело!"-приговариваетъ тороватая на мѣткое словцо посельская Русь, умывающаяся потомъ въ полѣ, на страдномъ жнитвѣ. "Макушка лѣта устали не знаетъ!", "Въ іюлѣ хоть раздѣнься, а все легче не будетъ!", "Знать, мужикъ-доможилъ, что на сѣнозорникъ не спить!"замѣчаетъ она о своемъ іюльскомъ недосугѣ, но эти старо-

- 323 ---

давнія замѣчанія приходять трудовому деревенскому люду вь голову только въ тѣ благодатные годы, когда не подводить брюха съ голоду, да и въ полѣ впрямь "густо", а не—"колось отъ колосу—не слыхать человѣчьяго голосу", какъ случается объ иную пору лихолѣтнюю, грозящую въ іюль-грозникъ грозною бѣдой неминучею всѣмъ кормящимся на землѣ отъ щедротъ земли

Справитъ деревня, придерживающаяся переживающихъ вѣка обычаевъ поминки по веснѣ (30-го іюня), слѣдомъ за ними приходится ей "лѣтнія Кузьминки" встрѣчать. 1-е іюля—день, посвященный Церковью памяти святыхъ мучениковъ Космы и Даміана. "Косма-Даміанъ, свѣтла похвала римскому граду тѣхъ даровала", поетъ народная Русь въ духовномъ стихѣ каликъ-перехожихъ и продолжаетъ, переходя къ болѣе опредѣленному взгляду на починающихъ этотъ мѣсяцъ святыхъ безсребренниковъ:

> "Іюль добрится, Свѣтло красится, Сихъ заря возсіяла..."

Въ этотъ день сельскохозяйственный опытъ совѣтуетъ огородникамъ—въ средней полосѣ Россіи—начинать полотье огородовъ; съ этого-же времени повсемѣстно можно вырывать корневые овощи изъ грядъ на продажу. Въ деревняхъ Тульской и смежныхъ съ нею губерній съ лѣтнихъ Кузьминокъ выходятъ на покосъ. По степной округѣ знающіе дѣло люди принимаются съ 1-го іюля искать-собирать травы, идущія на краску.

Черезъ день послѣ лѣтнихъ Кузьминокъ — "Мокей съ Демидомъ въ полѣ стоятъ, къ Мареѣ (4-му іюля) навстрѣчу вышли<sup>\*</sup>. Къ этому времени озимые хлѣба должны быть въ полномъ наливѣ. "На Мареу озими въ наливахъ дошли, батюшка-овесъ до половины уросъ; овесъ въ каотанѣ, а на гречѣ—и рубахи нѣтъ". За Мареинымъ примѣтливымъ днемъ Асанасьевъ приходитъ на Святую Русь. "Асанасьевъ день—мѣсяцевъ праздникъ": на него ввечеру смотритъ сельскій людъ, какъ ясёнъ-мѣсяцъ заигрыши свои въ поляхъ небесныхъ ладитъ. Удаётся мѣсяцева игра—къ хорошему урожаю, къ ладной уборкѣ хлѣба. Есть такіе дальнозоркіе люди, что завѣряють-клянутся, будто примѣчали, какъ предсказывающій хлѣбородную пору мѣсяцъ—при восходѣ своемъ—перебѣгаетъ съ мѣста на мѣсто, играючи семью цвѣтами, съ цвѣта на̀-цвѣтъ переливаяся. "Въ шестый день (іюля) Сисой лицемъ свѣтлѣетъ, въ седьмый день Өома, якъ

- 324 ----

снъгъ, бълветъ", — по выраженію южнорусскаго простонароднаго мвеяцеслова, записаннаго Безсоновымъ. Если къ 8-му іюли—къ "лътнимъ Прокопамъ"—примется поспъвать червика-ягода. то надо, благословясь, и о жнитвъ думать: времяпора. Дошло отголоскомъ съдой старины до нашихъ дней и такое преданіе, что въ этотъ день "является сама собою камаха, краска червецъ". Встарину говаривали въ народъ, что "камаха" заносится вътрами въ наши поля съ теплыхъ странъ, свивается въ клубокъ и первому счастливцу, который ей пъвтится, подкатывается подъ ноги. Кто будетъ такимъ счаствина въ этотъ день, – быть во всемъ у того полному благополучію круглый годъ. "Тому камаха въ руки дается, кому на роду написано!" –гласитъ умудренное жизнью въщее слово старыхъ людей. "За Прокопами—Панкратіи" – 9-й день страднаго-грозоваго мъсяца. Сутки спустя - премудрыя княгини Ольги, Ольгинъ день.

12-го іюля чествуется память св. мученика Прокла: "Проклы -- большія росы". Къ этому дню слёдуеть, по старинной примътъ, досушивать запоздалое съно "грядушками": проклова роса-свногнойная. Но это не единственное ся свойство: вредная въ сельскохозяйственномъ обиходъ, она, по наблюденіямъ старыхъ лъчеекъ-знахарокъ, пользительна для очнаго врачеванія": отгоняется ею, изводится "очной призоръ". Совътуютъ сберегать эту цалебную росу на случай напуска-сглаза: съ пришептомъ-заговоромъ особымъ, поминаючи Прокла-мученика, проклинаютъ знахари нечистую злую силу, отгоняя отъ опрыскиваемыхъ росной влагою всякое лихое навожденіе діавольское. Вслёдъ за "Проклами"-"Степанъ-Савваитъ ржицъ-матушкъ къ землъ клониться велитъ" (13-го іюля); 14-го-, Акила славный благопобъдникъ, Кирикъ и Улита-двоица свята". Объ Улить июльской и присловье особое въ давнія времена сложилось въ народной Руси: "Улита вдеть, да когда-то будеть!"... Переломъ іюль-мъсяца (15-е число)-"Владиміръ, Красное-Солнышко". На этотъ день, посвященный воспътому въ цъломъ рядъ народныхъ былинъ (кіевскихъ), святому равноапостольному князю, просвѣтившему древнеязыческую Русь немеркнущимъ свътомъ въры Христовой, и солнышко-по народному слову-краснье свътить, чъмъ во всякую иную пору.

За днемъ Владиміра — Красна-Солнышка — Финогѣевы зажинки: "и Аоиногенъ со десятими учениками, мучениками и Соборы Святыми, якоже звъзды въ небъ твердильный міръ просвъщаютъ"... "Зажинки" (за́жинокъ) на стародавней Руси были однимъ изъ важнѣйщихъ земледѣльческихъ праздниковъ. Во

-325 -

времена древнерусскаго язычества этотъ праздникъ былъ посвященъ милостивому Даждьбогу; нъсколько позднъе праздновали его Волосу-Велесу. Всв эти празднования шли д-бокъ съ особыми пирушками-мольбищами. сопровождаясь разнообразными заклинаніями, успъвшими къ нашимъ днямъ затонуть въ бездонныхъ глубинахъ былого-минувшаго. Въ первой половинъ XIX-го столътія зажинки, не сохраняя въ себъ сколько нибудь замътныхъ языческихъ слъдовъ, были днемъ. объединявшимъ земледъльческие обряды доброй родн ны съ благоговъйнымъ отношеніемъ крестьянина къ ымъ Матери-Земли, въ которыхъ-все его богатство, вся за непрестанный тяжелый трудъ. У многихъ изслъдение слей стародавняго русскаго быта разсказано, какъ проводился на Руси этотъ день. Доспъвала вызръвала въ поляхъ къ этой поръ страдника-мъсяца рожь-матушка, уставала битъ поклоны низкіе земль-кормилиць и пшеница бълоярая, да и усатый ячмень мъстами зачиналъ грозить неспъшливому пахарю жнецу: "Торопись, не то начну зерно ронить!" Выходили поутру на Финогђевъ день зажинщики съ зажинщицами на свои загоны; зацвътала-пестрилась нива мужицкими рубахами да платками бабьими; перезванивали серпы отточевые-зубрёные; пъсни зажнивныя перекликались отъ межи до межи, съ поля на поле перелётывали. На каждомъ загонъ шла внереди всъхъ прочихъ жнецовъ сама хозяйка, мужняя жена, съ хльбомъ-солью да со свъчой "громнитною"-срътенской. Первый сжатый снопъ-"зажиночный"-звался "снопомъ-имянинникомъ" и ставился особь отъ другихъ; ввечеру брала его зажинщица-баба, шла съ нимъ впереди своихъ домашнихъ, вносила въ избу, клала три земныхъ поклона передъ "святомъ" (иконами) и ставила имянинника въ красный уголъ хаты, передъ божницею. Стоялъ этотъ снопъ до самаго конца жнитва до "Спожинокъ-дожинокъ", потомъ обмолачивался наособицу отъ другого хлъба; весь умолотъ его собирался въ чистую посудину и относился во храмъ Божій, гдъ его святили, чтобы примъшивать свячоное зерно къ съменамъ при засъвъ озимого поля. Солома снопа-имянинника сберегалась для домашней животины-на лихой случай: прикармливали ею больной рогатый скоть. Въ стародавнюю пору во многихъ мвстностяхъ зажиночный снопъ переносился, по прошествія семи дней, отъ краснаго угла-божницы-въ овинъ гдъ и стоялъ вплоть до первой молотьбы новаго хлъба. Примътливые люди говаривали, что соблюденіемъ этого обычая обезпечивался добрый умолоть новины. Во многихъ малорусскихъ селахъ еще не такъ давно передъ зажиномъ подни-

- 326 -

мались народомъ-громадою мъстныя иконы, и служился въ полъ молебенъ св. Афиногену мученику, причемъ первый зажинъ дълался у каждаго загона священникомъ. Къ настоящему времени этотъ благочестивый обычай соблюдается все меньше и меньше, уступая свое мъсто обыденной трудовой жизни, заслоняющей своими ствнами тускнъющія годъ-отъ-года яркоцвътныя преданія дъдовъ-прадъдовъ. По народной примътъ, каковъ будетъ зажинъ-таковы и дожинки. "Придетъ Финогъй съ тепломъ да со свътомъ, уберешься за́годя со жнитвами!"-говоритъ деревня, приговариваючи: "Финогъй съ дождемъкопногной, хлъбъ въ снопъ проростетъ!", "На Финогъя молись солнышку, проси Бога объ вёдрышкъ!", "Финогъевъ день къ Ильъ-пророку навстръчу идетъ, жнитва солнышкомъ блюдётъ!", "Первый колосокъ-Финогъевъ, послъдний-Ильъ на бороду!"

За Финогѣемъ — "Марины" (17-е іюля): "Марина съ Лазаремъя ладить зорямъ пазори". Слѣдомъ за ними — Емельяновъ день, за тѣмъ — "Мокриды", — такъ зовется въ посельской Руси день, посвященный памяти преподобной Макрины. По этому дню загадываетъ примѣтливый деревенскій людъ о будущей осени. "Смотри осень по Мокридамъ!" — говоритъ окрылённое мудростью народное слово: "Вёдро на Мокриды — осень сухая!", "На Мокриды дождь — осень мокрая!". Потому-то и присматривается хлѣборобъ-мужикъ къ этому дню съ такой опаскою: "Прошли-бы Мокриды, а то будешь съ хлѣбомъ!", "Коли на полѣ Мокриды, и ты свое дѣло смекай!" е

<sup>20</sup> го іюля—святъ-Ильинъ день, съ которымъ связано многое-множество до сихъ поръ не умирающихъ обычаевъ, повърій, сказаній и живучихъ красныхъ словъ.

> "Пророкъ Илія, Яко молнія, Горъ творить восходы, На колесницъ огненнъй съдить, Четвероконними конями задить, Неизръченная зрить"...

Такими словами отмъчаетъ этотъ день мъсяцесловъ убогихъ пъвцовъ — каликъ-перехожихъ. Длинный сказывается сказъ у русскаго народа пахаря объ "Ильинщинъ" (см. гл. XXXI).

Минуютъ сутки послъ Ильи-пророка (день св. Симеона Христа ради юродиваго), а тамъ и Марьинъ день—22-е іюля: "Коли на Марью большія росы,—будутъ льны съры и косы". По деревенской примътъ — Марьина роса укорачиваетъ льняной ростъ. 23-е іюля — Трофимовъ день, канунъ Бориса Гяъба. Объ этомъ-послъднемъ приговаривають на деревенской Руси: "На Глъба на Бориса за хлъбъ не берися!" (Кіевская, Черниговская, Полтавская губ.), "Борисъ-Глъбъ-дозръваетъ хлъбъ" (Рязанская губ.) и т. д. Въ бълорусскихъ мъстахъ сдыветъ этотъ день за "Паликопа": по словамъ памятливыхъ старыхъ людей, у непочитающихъ обычаевъ благочестивыхъ загорались въ этотъ день копны на только-что сжатомъ полъ. Бываютъ въ этотъ день во многихъ мъстахъ сильныя грозы. На святыхъ мучениковъ-братьевъ народное суевъріе перенесло нъкоторыя черты всеобъемлющаго Перуна громовника, чуть-ли не всецъло пріуроченныя ко св. Ильѣ пророку. Такъ, оно представляетъ ихъ пашущими небесную ниву выкованнымъ ими-самими плугомъ, запряженныхъ крылатымъ Огненнымъ Змъемъ.

Въ с. Репьевкъ, Сызранскаго уъзда Симбирской губ., за-писано П. В. Киръевскимъ любопытное пъсенное сказание, распъвавшееся слъпцами убогими. "Съ восточнаго словеснаго, съ держанія Кеива града", — начинается оно, — "великій Владиміръ князь владѣлъ онъ всею Россіею. Имѣлъ себѣ онъ трехъ сыновъ: старъйшаго Свъта-Полка, а меньшихъ Бориса-свъта и Глъба. Великій Владиміръ князь раздълилъ Россію всю сыновьямъ своимъ на три части: старъйшему Свъту-Полку великій славенъ Черниговъ-градъ, благовърнымъ Борису-свъту и Глъбу великій Воспревышь-градъ (Вышеградъ). Великій славенъ Владиміръ князь, разділя Россію сыновьямъ своимъ, пожилъ въ домъ, преставился. Сотворили ему честное погребение. Послъ его чада разыдутся по своимъ по градамъ: старъйшій Свътъ-Полкій въ Черниговъ градъ, а благовърны-князья Борисъ и Глъбъ въ Воспревышь-градъ". До сихъ поръпъвецъ-народъ остается здъсь безпристрастнымъ сказателемъльтописцемь. Со следующихъ стиховъ онъ впадаетъ въ некоторую страстность. "О, злой-ненавистный, врагъ немилос-. тивый, возлнобилъ много мъста, захотълъ владъть всею Россіею!"-восклицаеть онъ, подразумъвая подъ злымъ-ненавистнымъ Святополка Окаяннаго (Свъта-полка)64) и продолжаетъ

<sup>64)</sup> Святополкъ I-й, старшій сынъ Владиміра Святого, родился въ 970-мъ году, получилъ отъ отца нъ 1013-мъ году въ удѣлъ Туровское княжоство и женился одновременно съ этимъ на дочери польскаго короля Болеслава. Онъ устроилъ-было заговоръ противъ отца, но былъ изобличенъ въ этомъ и лишенъ удѣла. Липь незадолго до кончины своей св. Владиміръ простилъ сго и посадилъ въ Вышгородъ. Когда отецъ умеръ (въ 1015-мъ году), Святополкъ, по праву старшинства, захватилъ простолъ великокняжескій и прежде всего рышалъ убить своихъ братьевъ (Борнса, Глѣба и Святослава), могшихъ стать его соперниками. Братоубійство сонершилось. Узнавъ объ этомъ, оставшійся въ

свое повъствованіе, почти ни на шагь не отступая оть строгой жизненной правды: "на своихъ братьевъ прогнъвился, опалился, яко Каинъ на Авеля, какъ бы побъдити Бориса и Глъба; злоумышленіе на нихъ помышляеть, на совъть братьевь призываеть, во пиръ честный пировати, отца своего князя помянути. Посланниковъ злой посылаеть, съ носланниками листъ написуетъ въ тоё-же въ посланную въ палату. Кали апого папачу. Благовѣрные Борисъ и Глѣбъ со радостью листь принима-ють, предъ матерью стоя прочитали"... Князья-братья про-сять у матери благословенія "ѣхать въ Черниговъ-градъ къ старъйшему брату"; мать-княгиня отговариваеть, подозръвая. что тотъ замышляеть что-то злое-недоброе, но князья-братья не послушали ея слезнаго увъщанія- не ъхать: "Осъдлали своихъ добрыхъ коней, съдуючи, радуючи, повдучи во Черниговъ-градъ, къ старъйшему брату Йолку". И вотъ, -продолжаеть стихъ народный: -- "пребудуть святые среди пути-дороги, о, злой ненавистный, врагъ немилостивый, встръчаль ихъ злой середи цути-дороги. Онъ косо на своихъ братьевъ взираетъ, злыми зубами воскрежетаеть, злыми словами намекаеть, гнъвъ съ яростію смъшаючи, какъ бы побъдить Бориса и Глъба. Еще Господь силены (иней) спустилъ на всъ благовонные цвёты. Увидёли печаль сію, скоро съ добрыхъ коней со-лёзали, главы клонять ко матушкё ко сырой землё. Просили старъйшаго брата Полка..." Далъе слъдуетъ трогательная, дышащая тончайшимъ благовоніемъ кротости, просьба святыхъ Бориса и Глъба, обращенная ими къ "злому-ненавистному, врагу немилостивому":

> "О, братецъ мой старъйшій, Свётъ-Полкій! Развѣ ты хочешь нами владѣти, Или великою всею Россіею? Поими насъ, братъ, въ домѣ своемъ Рабочими, вѣрными слугами; Не вѣмы мы никакого порока. Чтобы въ твоемъ домѣ зло мы сотворили; Не сотвори, братъ, печали матери, Коя насъ съ тобою породила;

живыхъ братъ— Ярославъ, сидъвшій княземъ въ Новгородь, и ошелъ войною на убійцу, захватившаго отцовскую власть. Близъ Любеча Святополкъ былъ разбитъ и бъжалъ въ Польшу, откуда вернулся съ помощью отъ тестя и снова (въ 1017-мъ г.) овладълъ Киевомъ. Затъмъ, онъ былъ олять разбитъ, снова бъжалъ и привелъ на Ярослава печенътовъ, потерпълъ неудачу и послъ скитанья въ богемскихъ дъсахъ-умеръ, оставивъ въ народной памяти и лътописяхъ имя Окаяннаго.

Не покори, братецъ, о Христъ Сродниковъ нашихъ; Не сръжь класы неспълые, Не повреди ты винограда незрълаго; Не отрыгнутъ винограда сего Коренья отъ сырыя земли; Не обидь насъ, братецъ, во младыхъ лътахъ!..."

Но "злой-ненавистный" не тронулся мольбою братьевъ: "врагъ немилостивый прошенія не слушаетъ, на поклоны не взираетъ, а моленія злой не воспріемлеть, злоумышленіе на нихъ помышляетъ. Помыслимши, злой научился, какъ есть злой врагъ накачнулся, какъ побъдити Бориса и Глъба. Бориса злой копьемь сбрюшилъ и Глъба ножомъ заколошилъ!"... Злое-черное дёло совершилось. И отъ тьмы его, - гласитъ сказание: "мъсяцъ и солнышко померкли, не было солнечнаго освъщения три дня и три ночи. Повелълъ Святъ-Полкъ между двухъ колодъ ихъ погрузити. Ихъ святыя мощи три года въ плоти лежащи, ничъмъ тъла неповредивши, ни звъри, ни птицы ихъ не повли, не солнечныхъ лучей попеченіемъ. А онъ, ненавистный, врагъ немилостивый, свдуючи, радуючи на добрые кони, повдучи въ великій славенъ Воспревышь-градъ"... Здъсь, послъ этихъ словъ, пъснотворецъ-на. родъ беретъ верхъ надъ правдивымъ лътописцемъ, и стихъ уже значительно расходится съ лётописнымъ разсказомъ о дальнъйшей судьбъ Святополка братоубійцы: "Не потерпълъ ему Господи Владыка", - поется далъе: "сослалъ Господь съ небесъ грозныхъ ангеловъ. Ангелы, обръзавши о Христъ нози. вознесли злого къ верху, да свергнули до аду, предъ нимъ земля потрясется, и морская волна вся всколыбалась. Всповедали россійскіе держатели, великіе князи, съвзжалися, брали мощи да понесли во славенъ великій Воспревышь градъ. Состроили-воздвигнули святую соборную, каменную церковь во имена Бориса и Глъба. Явилъ Господь свою милость: было отъ мощей прощение, слъпыимъ давалъ Господи прозръние, глухіимъ даваль Господи слышаніе, скорбящіимъ-болящіимъ исцёленіе, всему міру даваль Господи вспоможеніе, спасалась вся Россія отъ варварскаго нашествія. Имъ же слава отъ нынь до въка въковъ, аминь"... Это сказание стиховное, съ болѣе или менѣе значительными разнопѣвами, было записано и другими собирателями русской пъсенной старины въ разныхъ уголкахъ Святой Руси великой (въ Смоленской, Московской и друг. губ.). Повсюду памятуеть народь православный о своихъ князьяхъ-мученикахъ. Память ихъ чествуется Цер-

- 330 --

разгаръ пашни "Борисъ и Глёбъ сёютъ хлёбъ!"-говорять тогда на деревенской Руси.

25-го іюля, по мъсяцеслову безсоновскихъ памятливыхъ пъвцовъ – каликъ-перехожихъ:

> "Святая Анна и Евпраксія, Алимпіада игуменія, Въ лѣцотѣ, Райской красотѣ, Пріемлютъ услажденія"...

По старинной примътъ, если ночь съ этого на слъдующій день будетъ свъжая-холодная, то и зимъ быть ранней да студеной. "Припасаетъ на день святой Анны зима холодная утренники!" — гласитъ народная молвь примътливая. Съ 27-го іюля-сънозорника (день св. Николая Кочаннаго), по словамъ огородниковъ, капуста кочни копитъ, на щи пахарю запасаетъ къ зимъ. Воспоминаемому въ этотъ-же день великомученику Пантелеймону служатъ знахарки-лъчейки молебны, какъ цълителю всякихъ болъстей, чтобы онъ наставилъ разумъ ихъ на доброе-успъшное врачеваніе. Въ иныхъ мъстностяхъ собираютъ "на Пантелея-цълителя" добрыя травы, идущія на пользу болящему люду./"На Прохора да на Пармена (28-го іюля) не затъвай никакой мъны!" — предостерегаетъ въщее народное слово. 29-го іюля — "Калиники" (св. мучен. Каллиника и др.). Въ съверномъ полуночномъ углу свътлорусскаго простора съ этого дни зачинаются утренники-морозцы. Боится ихъ мужикъ-съверянинъ пуще огня: убиваютъ хлъбъ на корню. "Пронеси, Господи, Калиники морокомъ (сырымъ туманомъ)!" — можно услышать въ архангельскихъ деревняхъ. Въ средней полосѣ Россіи, напримъръ-отъ туляковъ-земленашцевъ, ходитъ по народу другая поговорка-примъта объ этомъ днъ: "Коли на Калиники туманы, припасай косы про овесъ съ ячменемъ!"—приговариваютъ тамъ.

овесъ съ ячменемъ!" — приговаривають тамъ. Предпослѣдній день іюля-мѣсяца наособицу отмѣченъ народнымъ суевѣріемъ. Прежде всего это — день "Иванъ-воина", святого мученика, открывающаго молящимся ему всѣ потайныя кражи. Въ большомъ почетѣ 30-го іюля ворожеи съ ворожейками: сходятся къ нимъ со всей округи съ просьбою о молитвѣ чествуемому въ этотъ день святому. Существуетъ не мало заговоровъ, обращаемыхъ знахарями-вѣдунами къ нему объ эту пору. Кромѣ Иванъ-воина воспоминается въ тотъ день св. апостолъ Сила; о немъ старые люди повторяютъ старыя рѣчи: "Святой Сила подбавитъ мужику силы!" "Дожить-бы бабѣ до Силина дня, —и съ яровыми управи какъ засилья прибавится!", "На Силу-святителя и безсиль яй богатыремъ живетъ!" и т. д. Про этотъ день записано повт ве о томъ, что на него "обмираютъ въдьмы." По народной и ви, происходитъ это оть того, что онѣ опиваются молокотъ. Старухи - доможилки завѣряютъ, что въдьмы умѣютъ задаи вать коровъ до смерти. Но онѣ-же и повторяютъ, что, если обомретъ въдьма, такъ ея ничѣмъ не пробудить. Есть только одно средство: "Жги скорѣй ияты соломой, все дѣло пойдетъ на ладъ!" А умираетъ въдьма, —говорятъ въ народѣ, если не прибѣгнуть къ этому завѣщанному стариной средству, —страшнѣе страшнаго: "подъ ней и земля трясется, и въ полѣ звѣри воютъ, и отъ воронъ на дворѣ отбою нѣтъ, и скотъ нейдетъ на дворъ. и въ избѣ все стоить не на мѣстѣ". А. если пожечь обмирающей вѣдьмѣ горящей соломою нятки, —то не только пройдуть всѣ эти страхи мимо, но и сама она никогда не захочетъ на молоко взглянуть, а не то чтобы корову задоить. Съ Евдокимовымъ днемъ (31-е іюля) конецъ приходитъ грознику-страднику, макушкѣ лѣта. На Евдокима— Успенское заговѣнье, канунъ Перваго Спаса—Происхожденьева дня" московской Руси.



#### XXXI.

## Илья-пророкъ.

Двадцатое іюля—день св. Иліи-пророка—съ незапамятныхъ поръ справляется на Руси, съ особыми, въками установившимися, обрядностями, непосредственно связанными съ бытомъ народа-пахаря, все благосостояніе котораго зависитъ отъ земли-кормилицы. Этотъ день отмъченъ въ народной памяти цълымъ рядомъ разнообразныхъ примътъ, пословяцъ, поговорокъ, заклятій и сказаній, отражающихся—какъ въ зеркалъ—въ народныхъ обычаяхъ, свято соблюдаемыхъ по завъту предковъ.

Въ представленіи народной Руси съ Ильей-пророкомъ слились многія черты древне-языческаго Перуна—повелителя громовъ, утолявшаго лѣтнюю жажду земли живительными дождями, таившими въ себѣ зачатки ся плодородія. Это-послѣднее, несомнѣнно, являлось въ старину одною изъ главныхъ побудительныхъ причинъ почитанія посвященнаго празднованію его пам'яти дня—среди народа, только-что начинавшаго разставаться съ обожествленіемъ стихій природы, отовсюду обступавшей его жизнь. Впослѣдствіи, когда утратилась въ народѣ и самая память о быломъ язычествѣ, ветхозавѣтное сказаніе о земной жизни св. пророка только укрѣпило вѣковыя связи между нимъ и его почитателями на Руси. Сказочныяже черты, пріуроченныя къ его грозному облику, уцѣлѣли во всей своей суровой красотѣ.

Св. пророкъ Идія 68) до сихъ поръ остается въ народъ

65) Св. И л ія—ветховавѣтный пророкъ, происходившій изъ іудейскаго города Өесвы, жилъ во времена даря Ахава, водворявшаго въ Іудеѣ поклоненіе азыческимъ (финикійскимъ) богамъ Ваалу и Астартѣ—по наущенію жены своей, фи-

хозяиномъ громовъ, разъвзжающимъ по тверди небесной на своей, запряженной крыдатыми конями, колесницѣ. Онъ попрежнему-поражаеть огненными стрълами-модніями злыхъ демоновъ и всякую нечисть. Какъ и въ былыя времена, льетъ онъ на землю дождевые потоки. Подъ его покровительство отданы Богомъ земныя нивы, орошаемыя потомъ трудового люда. Такъ говорятъ о немъ не только въ русскомъ народъ, но и у всёхъ славянъ, нёкогда поклонявшихся богу-громовнику. Въ гулкихъ раскатахъ грома слышится славянину то грохотъ колесъ огненной колесницы пророка, то стукъ копыть его четырехъ коней, по быстротъ могущихъ сравниться развѣ съ однимъ вѣтромъ. "Быстрѣе коней Ильитолько ввтеръ!"-говорить болгарская пословица, повторяющаяся и въ нашихъ старинныхъ пъсняхъ, описывающихъ этихъ коней самыми яркими красками. Русскія простонародныя сказки, поселяющія св. Илію на "островъ Буянь", отводять ему важное мъсто среди стихійныхъ существъ, вліяющихъ на жизнь трудовую-человѣческую. На этомъ островѣ, лежащемъ въ неизвъданныхъ предълахъ "моря-окіяна", какъ извъстно изъ дошедшихъ до насъ заговоровъ, сосредоточены всв громы-молніи небесные, вся сила бурь-вътровъ, всъ чудовища "набольшія, старшія". Но, кромъ нихъ, здъсь-же возсъдаютъ "и дъва Зоря и пророкъ Илія". Послъдній привлекаетъ къ себъ взоры всъхъ трудящихся на землъ около земли. Его молятъ не только о ниспослании дождей ("Илья Мокрый"), но и о прекращеніи ливней ("Илья Сухой"). Къ нему обращаются съ мольбами объ охрань отъ ружейныхъ ранъ, объ удачъ на охотъ, объ излъчении сибирской язвы 66) и даже, -- какъ ни мало вяжется это съ представлениемъ объ его грозномъ величіи, —о счастьи въ любви. Множество всевозможныхъ заговоровъ и заклятій связано съ его грознымъ и, повидимому, всемогущимъ, по мнънію народа, именемъ. "Встану

- 334 -

никіянки Іезавели. Повъствованіе о жизни и дъятельности пророка Иліи находится въ Ш-й и IV-й Книгахъ Царствъ. Его чтятъ не только евреи и христіане, но даже и магометане.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Сибирская язва-заразительная болёзнь, вызываемая присутствіемъ въ организмѣ особыхъ бацилль. Эпизоотически свирѣпствуетъ она среди дошадей и крупнаго рогатаго скота, распространяясь на болёв мелкихъ домашнихъ животныхъ и—въ исключительныхъ случаяхъ-даже на человѣка. Въ Россію эта болѣзнь проникла изъ Монголіи черезъ Сибирь (Забайкалье), почему и получила у насъ такое названіе. Человѣку она передается посредствомъ ужаленія насѣкомыми, соприкасавшимися съ зараженными ею животными. Спачала она проявляется въ видѣ карбункула (pustula maligna) и тогда легко поддается излѣченію-выжитаніемъ раскаленною платиной. Будучи запущена, язва производитъ общее зараженіе, быстро ведущее къ смерти.

я. рабъ Божій", — говорится, напримъръ, въ одномъ изъ этихъ заговоровъ, — пойду подъ восточную сторону, къ морю-окіяну... На томъ окіянъ-моръ стоить Божій островъ, на томъ островъ лежить бѣлъ-горючъ камень-алатырь, а на камени святый пророкъ Илія съ небесными ангелами. Молюся тебъ, святый пророче, пошли тридцать ангеловъ въ златокованиомъ платьъ, съ луки и стрълы, да отбиваютъ и отстръливаютъ отъ раба уроки и призоры и притки, щиноты и ломоты, и вътроносное язво"...

Могущество св. Иліи-пророка, имѣющаго, по народному вѣрованію, власть даже надъ ангелами, грозою гремить надо встми темными силами, существующими на соблазнъ и на пагубу крещеному міру православному. Своими огненными, а то и каменными, стрълами онъ поражаетъ духовъ тьмы; во время грозы укрываются они въ змъй и другихъ гадовъ, но небесныя стрълы и тамъ находятъ ихъ и убивають на радость добрымъ людямъ, чествующимъ пророка Божія. Но горе тъмъ отъ его грознаго гнъва, кто не чтитъ его, кто-внимая своей злобъ – плодитъ только злую гордыню на нивъ жизни. Въ одной изъ старинныхъ сказовъ "громовнивъ Илья" говорить "Огняной Маріи" (Пресвятой Дівь), плачущей нать гръхами человъчества: "Станемъ молить истиннаго Богапусть дасть намъ ключи отъ неба, и затворимъ седмь небесъ. наложимъ печать на облака, да не падеть изъ нихъ ни шумящій дождь, ни тихая роса три года, и да не родится ни вино, ни пшеница"... И—"ключи" эти, по словамъ другихъ памятниковъ народнаго творчества, "дались ему въ руки отъ истиннаго Бога". Онъ-волёнъ и въ дождъ, и въ бездождіи. По желанію своему, можеть онъ выбивать градомъ поля гръшниковъ, можетъ поражать на смерть злыхъ людей. Но въ то-же время онъ заботится о нивахъ добрыхъ пахарей, помнящихъ Бога: побиваетъ стрълами всякую тяю земную, всякій "гнусъ", поъдающій жито. "Если-бы не побиваль ихъ Илья-пророкъ, то земля не родила-бы хлъба",--говорятъ въ народъ.

Каждое 20-е іюля ждуть на Руси дождя и грома—какъ въ день, посвященный повелѣвающему ими пророку. Вёдро на Ильинъ день предвѣщаетъ пожары. Ильинскимъ дождемъ умываются для предохраненія ото всякихъ "вражьихъ чаръ", соединенныхъ съ болѣзнями. Въ день св. пророка никто не долженъ, по вѣрованію народа, работать въ полѣ: ни жать, ни косить, ни убирать сѣна – изъ опасенія того, чтобы Илья-громовникъ не спалилъ во гнѣвѣ уродивщееся жито и сѣно. Упореыхъ ослущниковъ, никогда не почитающихъ праздника L

его, пророкъ убиваетъ громомъ. Этому вѣритъ твердо вся деревенская Русь, съ незапамятной поры и до нашихъ дней "празднуя Ильъ".

Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ лътъ тридцать назадъ еще соблюдался старинный обычай собираться въ этотъ день цѣлымъ приходомъ къ церкви и сгонять туда рогатый скотъ. Священника просили окропять "животину" святой водою. Послъ объдни выбиралось и покупалось всѣмъ міромъ одно. животное, за которое уплачивались хозяину собранныя "съ каждой души" деньги. Это животное потомъ закалывалось, мясо его варили въ общемъ котлъ и раздѣляли присутствующимъ на торжествъ за деньги, которыя обращались въ пользу церкви. Малу-по-малу этотъ обычай исчезъ, хотя въ Вологодской губернии его можно было, по сосъдству съ зырянами, совсъмъ еще недавно наблюдать во всъхъ подробностяхъ. Въ Калужской губерни въ настоящее время пригоняютъ на Ильинъ день къ церкви молодыхъ барашковъ. Въ этотъ праздникъ во многихъ мъстностяхъ поютъ молебны надъ чашками съ зерномъ—...для плодородія".

"Святой Илья зажинаеть!" — говорять въ народъ и передь началомъ жатвы связывають снопомъ на корню колосья, посвящая ихъ покровителю урожаевъ—словами: "Ильѣ-пророку — на бородку". Въ Курской, Воронежской, Архангельской и нъкоторыхъ другихъ губерніяхъ это дълается передъ окончаніемъ жатвы. Къ оставленному въ полъ "кусту хлъба" всъ относятся съ благоговъніемъ, похожимъ на страхъ. "Кто дотронется до закрута — того скорчитъ!", — говорятъ старики, хранители обычаевъ и обрядовъ, и приводятъ для убъжденія легкомысленной сельской молодежи безчисленные примъры въ подтвержденіе своихъ словъ, звучащихъ отголоскомъ старины.

Съ Ильинымъ днемъ кончаются, по народному слову, лѣтніе красные дни. "Илья лѣто кончаетъ, жито зажинаетъ; первый снопъ – первый осенній праздникъ!" — говоритъ посельщина-деревеньщина и продолжаетъ, тороватая на красныя слова: "На Илью до объда — лѣто, послъ объда — осень!". Народная мудрость, проявляющаяся въ пословицахъ, идетъ дальше. Она гласитъ: "До Ильина дня сѣно сметать — пудъ меду въ него накласть, послъ Ильина — пудъ навозу!". По старинному изреченію: "До Ильи попъ дождя не умолитъ; послъ Ильи — баба фартукомъ нагонитъ; до Ильина дня и подъ кустомъ сушитъ, а послъ Ильина дня и на кусту не сохнетъ!". А между тъмъ — какъ-разъ въ это время и ждетъ народъ вёдра для уборки хлъбовъ, потому - что, по его словамъ: "До Ильи дождь-въ закромъ, послъ Ильи-изъ закрома!". Потому-то, между прочимъ, и чтится" наособицу у насъ на Руси день пророка, "держащаго и низводящаго дождь".

На Ильинъ день не работаютъ въ полѣ, но къ этому празднику подготовляются имепно работами. "Къ Ильину дню заборанивай паръ! До Ильи хоть зубомъ подери! Къ Ильину дню хоть кнутомъ прихлыстни, да заборони! До Ильи—хоть кнутомъ захлыщи!" Въ этихъ поговоркахъ слышится голосъ деревенскаго опыта, выработаннаго вѣками земледѣльческаго труда, а потому и почти никогда не ошибающагося въ своихъ примѣгахъ. Единственная работа, допускаемая въ праздникъ св. Ильи-пророка, это—первое подрѣзываніе сотовъ на пчельникѣ. Въ этотъ же день пчеловоды перегоняютъ послѣдніе рои пчелъ и подчищаютъ ульи. Пчелка—Божья работа на церковь, Богу на свъчку — охраняетъ ее отъ гнѣва разящаго громами пророка. По вѣрованію пчеловодовъ, Ильягромовникъ не ударитъ громомъ въ улей, хотя-бы укрылся за нимъ нечистый духъ.

На Ильинъ день не выгоняютъ и скотъ въ поле на настбище. Народъ убъжденъ непоколебимо, что въ этотъ праздникъ открываются волчьи норы, и "весь звърь бродитъ на свободъ"... Кромъ того, существуетъ опасеніе, что разгнъванный пророкъ можетъ поразить и выгнанную въ поле "животину", и пастуха.

Къ концу іюля вода въ ръкъ становится холоднъе. Это связывается, въ представлении народа, съ чествуемымъ праздникомъ "дождящаго и гремящаго" пророка. И вотъ — до Ильи мужикъ купается, а съ Ильи – съ ръкой прощается!". По народной молвъ — съ Ильина дня работнику двъ угоды: ночь длинна, да вода холодна!". Дни становятся все короче ("Петръ и Павелъ къ ночи часъ прибавилъ, Илья пророкъ – два приволокъ!"), а работы — прибываетъ да прибываетъ въ поляхъ. Есть о чемъ помолиться народу въ Ильинъ день передъ нослъднею лѣтней страдою, — хотя въ болье южныхъ губерніяхъ, гдъ хлъба созръваютъ раньше, "Илья пророкъ – копны считаетъ", а кое-гдъ есть уже за столомъ и "новая новина на Ильинъ день". Жнитво ярового, сноновозъ, съвъ озимыхъ, молотьба, — на все надо не мало времени. И бъда, если этому помѣшаютъ дожди. — если не умолить народъ грознаго

Послъднія лътнія, переходящія и на осень, грозы гремять все грознье. Отъ удара огненныхъ стръль Ильи-пророка изъ каменныхъ горъ выбѣгаютъ, по народному вѣрованію, родники и быстрыя рѣчки, не замерзающія даже въ студеную зимнюю пору. Имъ приписывается чудодѣйная сила-мочь; ихъ называютъ не только "гремячими", по въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ даже и "святыми". Нерѣдко надъ ними ставятъ кресты и часовни съ иконами св Ильи-пророка и Божіей Матери, къ которымъ впослѣдствіи совершаются торжественные крестные ходы-каждое 20-е юля, а въ другое время-при молебствіяхъ во дни бездождія. Благочестивые старики старательно углубляютъ истоки такихъ родниковъ, забираючи прочнымъ срубомъ и всячески оберегая отъ засоренія. Находимыя по близости огъ этихъ родниковъ "громовыя стрѣлки" считаются цѣлебными отъ разныхъ бодѣзней. Этими стрѣлами, по народному повѣрью, св. Илья-пророкъ "побивалъ нечистую силу" въ свой святой день.

По словамъ деревни, трудящейся весь свой въкъ у земли-кормилицы: "Ильинская соломка деревенская перинка!", "Знать осень на Ильинъ день по снопамъ!", "То и веселье ильинскимъ ребятамъ, что новый хлъбъ!" "У мужика та обнова на Ильинъ день, что новинкой сытъ!", "Знать бабу по наряду, что на Ильинъ день съ пирогомъ!"... Да и не перечесть, не пересказатъ всъхъ ильинскихъ реченій народныхъ, такъ много выдетъло ихъ изъ устъ народа-пахаря.

ТВо многихъ старинныхъ пѣсняхъ св. пророкъ-Илія сливается съ личностью сказочнаго Ильи-Муромца, одного изъ любимыхъ сыновъ русскаго былиннаго пѣснотворчества. Подвиги этого богатыря Земли Русской, – связанные также съ памятью о преподобномъ Иліи Муромскомъ почивающемъ въ Кіево-Печерской даврѣ, – приписываются Ильѣ пророку. Во многихъ мѣстностяхъ, гдѣ, по преданію, конь Ильи-Муромца выбивалъ копытомъ родники, поставлены часовни во имя св. Иліи. Въ свою очередь, въ другихъ губерніяхъ даже громовые раскаты объясняются "поѣздкою богатыря Муромца на шести коняхъ по небу".

Народный "Стихъ о Страшномъ Судъ" придаетъ пророку, держащему въ своихъ могучихъ рукахъ громы и дожди, струящіеся на грудь Матери-Сырой-Земли, значеніе одного изъ исполнителей воли Господа, разгнъваннаго всеобщей растявнностью созданнаго Имъ міра. Вотъ какъ повъствуетъ объэтомъ сказаніе, вышедшее изъ устъ пъснотворца-народа:

> "Какъ сойдетъ съ неба Илья-пророкъ, Загорится матушка сыра-земля, Съ востока загорится до запада,

> > - 338 -

Съ полудёнъ загорится да до ночи. II выгорятъ горы съ раздольями, И выгорятъ лѣсы темные. II сошлетъ Господи потопіе, II вымоетъ матушку сыру-землю, Аки харатью бѣлую, Аки скорлупу яичную, Аки дъвицу непорочную..."

Всюду, гдъ встръчается имя грознаго пророка въ дошедшихъ до нашихъ дней отъ стародавней старины памятникахъ русскаго народнаго творчества, — вездъ онъ является въ вънцъ своего праведнаго гнъва на нечестивыхъ гръшниковъ и съ отеческими заботами о благочестивыхъ и добрыхъ. Съ какимъ обликомъ жилъ онъ въ представлени отдаленнъй шихъ предковъ русскаго простолюдина, такимъ остается и теперь у насъ въ народъ.



#### XXXII.

# Августъ-собериха.

Кромѣ особыхъ, нарочитымъ узорочьемъ пріукрашенныхъ, цвѣтистыхъ сказовъ о трехъ Спасахъ (См. гл. XXXIII— XXXV): медовомъ— первомъ, второмъ — яблочномъ и третьемъ—Спожинкахъ, умудренная многовѣковымъ опытомъ народная Русь сохранила—частію въ изустной передачѣ, отчасти-же и въ письменной кошницѣ своихъ бытовѣдовъ – не мало различныхъ преданій, повѣрій, примѣтъ и крайне любопытныхъ обычаевъ, относящихся къ тому-же, обогащенному народной молвью, августу-мѣсяцу.

Стоить мѣсяць августь межевымъ столбомъ на грани лѣта и осени, приходя на свѣтлорусское раздолье привольное послѣ семи старшихъ братьевъ-мѣсяцевъ (до XV-го вѣка приходилъ онъ на Русь шестымъ, затѣмъ-до 1700 года шелъ за двѣнадцатый). "За̀ревомъ"-мѣсяцемъ и "зорничникомъ" называли его отдаленные предки русскаго пахаря, "серпенемъ" величали малороссы, поляки да чехи со словаками; у сербовъ слылъ онъ за "прашникъ" и "женчъ", у кроатовъ -за "кимовецъ" и "великомешнякъ": "коловоцемъ" прозывали его иллирійскіе славяне. "Августъ-густа́рь, густоѣдъ-мѣсяцъ", — говоритъ русскій мужикъ-простота̀ въ нѣкоторыхъ великороссійскихъ губерніяхъ, своеобразно объясняя словопроисхожденіе его имени и не подозрѣвая даже, что было это-послѣднее дано предъосеннему мѣсяцу въ честь прославленнаго современниками древне-римскаго императора Августа <sup>67</sup>).

- 340 ---

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Августъ (Кай Юлій Цезарь Октавіанъ)—первый римскій императоръ, сынъ Кая Октавія и Атіи—младшей сестры Юлія Цезаря; опъродился 23 сентября въ 63 г. до Р. Хр., былъ (въ 45 г.) усыновленъ Юліемъ Цезаремъ и—по

Хоть и появляется въ этомъ мъсяцѣ во многихъ мъстахъ на Руси "хлъбецъ-новина", но работы у деревенскаго хлъбороба хоть отбавляй. "Мужику въ августъ три заботы", — замъчаетъ народное крылатое слово, — "три заботы: и косить, и пахать, и съять!", "Августъ – каторга, да послъ будетъ мятовка (раздолье, обиліе пищи): мужицкое горло – суконное бердо, все мнетъ!" Сиверкой-холодкомъ потягиваетъ на августъ съ идущаго ему навстръчу сентябрьскаго "бабьяго лъта", но – по народной примъть: "Въ августъ вода холодить, да серпы грѣютъ!", "Августъ-батюшка работой-заботой мужика крушитъ, да послъ тѣшитъ!".

Августь не іюль; его не "приберихой", а наобороть "соберихой" да "припасихой"-мъсяцемъ въ посельскомъ быту зовуть. "Что собереть мужикъ въ августь — тъмъ и зиму-зимскую сыть будеть!" — гласитъ старое присловье, вылетъвшее на широкій свътлорусскій просторъ изъ усть деревенскаго люда. "Овсы да льны въ августь смотри!", "Августъ — ленорость, припасаетъ бабѣ льняной холстъ!" — можно услышать въ любой поволжской деревнѣ. "Въ августѣ и жнетъ баба, и мнетъ баба, а все на льны оглядывается!" — приговариваютъ дото́шные краснословы: "Бываетъ, что и жато, и мято, да ничего не добыто!". Отъ ръчистыхъ людей пошли и другія поговорки обо льнахъ да о бабьей заботѣ: "Не домнешь мялкой (снарядъ, которымъ мну съ ленъ и конопель, очищая волокно) — такъ не возъмешь и прялкой!", "Не домнешь. – такъ за прялкой вспомянёшь!", "Безъ черевъ собачка, да — вякъ, вякъ; безъ зубовъ тетка Матрена, да кототи сокетъ!"

Хоть и "густовдомъ" зовется августъ-мвсяцъ, а половина

его завъщанію — наслъдоваль его богатства и возымъль тогда-же (въ 44 г) намъреніе стать преемникомъ и его власти. Но это удалось не скоро. Борьба республиканской, свергшей Цезаря, партіи съ партіей Антонія, мстившей за смерть диктатора, кончилась побъдок послъдней, но побъда не явилась обезпечениемъ мара. Борьба не угасала. Она вызвала войну противъ Антонія, побъдителемъ котораго явился Кай Октавіанъ, заключившій послѣ того тріумвиратъ съ нимъ и его другомъ, Лепидомъ, и разбившій республиканское войско. Новое столкновеніе съ Антоніемъ, новый союзъи снова-разрывъ. Въ 31-мъ году Октавіанъ, послё ряда войнь и побёдь, оказался единственнымь властителемь Римскаго государства, въ 29-мъ — народъ и сенатъ чествовали его тріумфомъ, въ 27-му онъ освободился ото всёхъ соперниковъ и притворно сложилъ власть диктатора, въ благодарность ва что и получилъ имя Abrycra (angustus-священный), сохранивъ его впослёдствіи въ видё императорскаго титула. Цёлый рядъ новыхъ побъдоносныхъ войнъ, во всъ стороны раздвинувшихъ предълы Рима, пріобрѣлъ ему любовь народа и сосредоточниь въ его рукахъ полное владычество надъ государствомъ. Форма правленія Августа и явилась тою, съ ка кой связано понятие о монархической власти. При немъ Римъ достигъ высокой степени могущества и благосостояния. Время его и теперь слыветь за "золотой вѣкъ Августа".

его подъ постомъ ходитъ. Но "Успенскій постъ — мужика досыта кормитъ!" Поспѣваетъ къ этому времени не только хлѣбъ, но и всякая овощь: гдѣ позаботятся бабы огородъ во̀-время засадить, тамъ — и огурцы, и рѣдька, и свекла, и рѣпа, не говоря уже о лукѣ, — все номожетъ "поститься — не голодая, работать — не уставая". "Не до жиру, быть-бы живу!" — говорятъ въ народѣ, прибавляя къ этому: "Отъ Перваго отъ Спаса накопитъ и мужикъ запаса!", "Въ августѣ баба хребетъ въ полѣ гнетъ, да житьё то ей медъ: дни короче — дольше ночи, ломота въ спинѣ — да разносоль на столѣ!"

Первый Спасъ меда заламываеть; онъ, по народному присловью, и бабьи гръхи замаливаеть: "На Спаса въ ердани купаться—незамоленые гръхи простятся". Потому-то блъдной твнью съдой старины и дошло отъ царей московскихъ до нашего забывчиваго безвременья "происхожденское купанье", до сихъ поръ совершающееся въ глухой пошехонской округъ Ярославской губерни и въ нъкоторыхъ другихъ памятливыхъ уголкахъ деревенской Руси послъ крестнаго хода на воду въ день Происхожденія Честныхъ Древъ Животворящаго Креста Господня (1-го августа). Встарину на этотъ праздникъ погружались въ освященныя воды ръки и мужчины, и женщины, и старые, и малые—одновременно, въ одномъ и томъ-же мѣстѣ; теперь,—тамъ, гдѣ сохранился этотъ обычай,—женщины и дъвушки входятъ въ ръку поодаль, наособицу; въ другихъже мѣстахъ купаютъ въ этотъ день только лошадей.

Во второй августовскій день Православная Церковь вос-поминаетъ "перенесеніе мощей Стефана святаго" и "Василія юрода (блаженнаго) дивна московскаго". Умалчивая о послёднемъ, перехожіе калики-пъвцы убогіе-распъвають о Стефанъ-Первомученикъ свой особый стихъ-сказъ. Въ Краснинскомъ уъздъ Смоленской губерніи записанъ слъдующій, хотя и затемненный-затуманенный явнымъ наслоеніемъ книжнаго склада, но и теперь не вполнъ лишенный свътлой народной окраски, разнопъвъ этого невъдомо когда и къмъ сложеннаго духовнаго стиха: "Прославляемъ сего въры. Фарисеи, лицемъры, начатки ему стяжаху, противъ мудрости стати не можаху, фарисеи и саддукеи зрять на него сидяще; видъвъ Стефанъ лице Божье, какъ ангела свътяща; ложныя тамо свидътельства поставивше на соборище, воспріемше восхитоша, и ведоша на сонмище. На высокомъ мъстъ святой Стефанъ стояще; много крупнымъ каменьемъ на Стефанія меташа; къ небу дицемъ нарекашеся, сердцемъ распаляшеся: -- Се Богъ, виждь, небо твердо, то мы вамъ повъдаемъ.--Отъ Аврама даждь намъ крестъ!-сей подробномъ глаголаше: колесовыя дыякона ризы стеляху, горькимъ зеліемъ и каменьемъ Стефана побіяху.—Покуда вы, іуден, однѣ вы слѣно ходите? Богъ явився и воплотився, вы же его не видите? – Приведоша Стефана къ ложному свидътельству: простре Стефанъ руцѣ свои, небо ему отверзашеся: узрѣвъ Стефанъ Господа Іисуса, одесную съдяща:—Боже, Боже, прими духъ мой, въ руцѣ свои, Царю Христе, на въки въковъ!"

За днемъ Стефана-Первомученика стоятъ въ неписанномъ простонародномъ изустномъ мъсяцесловъ "Антоны-вихревън" (З-е августа, день св. Антонія Римлянина, чудотворца новгородскаго), "Семь Отроковъ—свиогнои" съ "Евдокеями-огурешницами" (4-е августа). "Семь Отроковъ" (Діонисій, Іоаннъ, Антонинъ, Максимиліанъ и другіе три)-по народной примѣть—.семь дождей несутъ"; "Евдокея огурешница", заставляющая собирать огурцы, въ то-же самое время напоминаетъ бабамъ съ ребятами и о поспѣвшей въ залѣсьи малинѣ-ягодѣ ("Авдотьи-малиновки"). Пятое августа,—"Евстигнѣевъ день", когда, по завѣту дѣдовъ-прадѣдовъ, заклинала русская деревня Мать - Сыру - Землю ото всякаго лиха, ото всякой оскверняющей ее нечисти, — канунъ Спаса - Преображенья (Второго Спаса).

> "Преображенія день св'ётло совершаемъ, Христа славу си явлша пёснми величаемъ!"—

-гласить изъ народныхъ устъ стихъ духовный, приглашая православный людъ къ достойному чествованію великаго праздника Господня.

Второй Спасъ (6-е августа), по народному слову, "яблочкомъ разговляется". Слъдомъ за этимъ, отмъченнымъ особыми примътами, днемъ— "Пимена-Марины, не ищи въ лъсу малины: дъвки лъсъ пройдутъ, дочиста оберутъ!" Восьмого августа "Мироны-вътрогоны, пыль по дорогъ гонятъ, по красномъ лътъ стонутъ". За "Миронами" – "апостолъ Матеій божественный, иже въ мъсто падшаго Гуды причтенный". Десятый день августа-"соберихи-зорничника" – Даврентьевъ день: на него воспоминаются, по православному мъсяцеслову, два Даврентія —св. архидіаконъ-мученикъ да блаженный калужскій.

Объ одиннадцатомъ августа въ Рязанской губерни записано И. П. Сахаровымъ любопытное преданіе, идущее отъ временъ татарщины. Въ этотъ день, по словамъ старыхъ рязанцевъ, въ седахъ-деревняхъ, что стоятъ по берегамъ ръкъ Вожи и Быстрицы, на такъ называемыхъ "перекольскихъ могилкахъ", воочію совершается чудо-чудное. Слышенъ бываетъ на болотъ свистъ, доносится съ болотины пъсня: "а и кто свиститъ, а и

кто поетъ-никто не въдаетъ". Происходитъ диво-дивное. Выбъгаеть изъ бодота на "могилки" бълая лошадь, — выбъ-жить, всъ могилки объгаеть, къ ръчамъ Матери-Сырой Земли прислушивается, земь копытомъ бьетъ-раскапываетъ, надъ зарытыми въ ся издрахъ покойничками плачетъ. "Зачэмъ она бъгаетъ, что слушаетъ, о чемъ плачетъ, никто не знаетъ, не въдаетъ". Погасаетъ вечеръ, темень ночная опускается на грудь земную; появляются надь могилками огоньки блудящие, съ могилокъ на болотину перебъгаютъ. "Какъ загорятъ они, такъ видно каждую могилку, а какъ засвътять, то видно, что и на днъ болота лежить, да ужъ такъ видно-что въ избъ лавка!.." Выискивались смъльчаки, пытливымъ умомъ-разумомъ надъленные, -- выискивались, пытались подкараулить-поймать дивнаго коня бълаго; находились и охотники — изловчиться-уловить. огонекъ съ могилки, дознаться-довъдаться: чей свистъ раздается, что за пъсня звенить-разливается по затишью вечернему: Не тутъ-то было! Коня бълаго и вътеръ не догонитъ, не то что человъкъ: если и можно подобрать этому незнаемому-невъдомому коню какое прозвище, такъ развъ одно-"Догони вътеръ". Но конь въ руки не дается; а отъ свисту да отъ "песни" - только оглохнешь, коли дознаваться станешь-кто да что; за огнемъ пойдешь-въ трясину заведеть, въ трясину-болотину, въ топь невылазную. Ходить по вожскимъ да по быстрицкимъ деревнямъ старый сказъ, ходитъ-что клюкою, старой памятью людей, въ старинъ свъдущихъ. подпирается. И ведетъ этотъ рязанскій сказь, староскладную рэчь, не сказку, не пъсню, а быль-побывальщину. Было въ давнія времена на перекольскихъ могилкахъ за трое сутокъ до Успенія Пресвятой Богородицы, четверо сутокъ спустя послъ Спаса-Преображенія, кровавое побоище. Бились не на животъ, а на смерть, сражались русскіе христіанскіе князья со злымъ басурманиномъ, съ татарами. Длилась битва, лилась кровь-съ объихъ сторонъ. И вотъ, начали ломить одолъвать басурманскія рати силу русскую. Но, откуда ни возьмись ("какъ ни отсюдова, ни оттудова") - взялся, выбхаль на быломь конь богатырь облика нездъщняго, невъдомаго вида незнаемаго, а за богатыремъ-сотни-рати богатырскія. Началь-почаль бить-колоть богатырь зло татаровье-"направо и налвво и добиль ихъчуть не всёхъ". И добилъ-бы всёхъ, да "туть подоспёлъ окаяяный Батый", - подоспѣлъ, богатыря наземь свалилъ-убилъ, а коня загналь въ болотину. Съ той стародавней поры, пословамъ въщаго преданія, "бълый конь ищетъ своего богатыря, а его сотня удалая поетъ и свищетъ, авось-откликнется удалый богатырь"...

-- 344 --

Остается три дня до Успенія: Никитинъ, Максимовъ да Мяхеевъ. На Михея (14-го августа) дуютъ вѣтры-тиховѣи-къ ведреной осени; Михей съ бурей — къ ненастному сентябрю, —гласятъ деревенскія примѣты. Михеевъ день Успенскій постъ кончаетъ, осепнему мясоѣду навстрѣчу идетъ, съ бабьимъ дѣтомъ бурей-вътромъ перекликается.

Успеніе Пресвятой Богородицы — великій праздникъ, изукрашенный въ народномъ представленіи цёлымъ рядомъ особыхъ повѣрій, примѣтъ и сказаній (см. гл.XXXIV).

"Большая Пречистая", — какъ зовется въ народной Руси этотъ день, — "августъ-мъсяцъ на два полъ-на рубитъ": дълитъ пополамъ. За Успеньемъ—16-е августа, Третій Спасъ-"Спожинки".

<sup>2</sup> Съ успенскаго заговѣнья вплоть до "Ивана-Постнаго" (29-го августа, дня усѣкновенія честныя главы св. Іоанна Крестителя) идетъ пора "молодого бабьяго лѣта", время осеннихъ хороводовъ. "Кому работа, а нашимъ бабамъ и въ августѣ – праздникъ!"—замѣчаетъ деревня по этому поводу, кивая усталою головушкой побѣдною на бабью беззаботность веселую, никакимъ потовымъ-"страднымъ" трудомъ никогда не крушимую.

Спожинки пройдуть, черезь день - вслъдъ за ними - "Досъвки": 18-е августа, память святыхъ Флора и Лавра. Начинаются вечернія бабьи "засидки". Памятусть трудовой людь старое присловье о томъ, что "съ Фролова дня засиживаютъ ретивые, а съ Семена (1-го сентября) лънивые", — памятуя, не хочеть попасть въ разрядъ послъднихъ. Въ Симбирской губерніи, да и въ нъкоторыхъ другихъ, на Флора и Лавра-лошадиный праздникъ. Въ этотъ день крестьяне прикармливаютъ лошадей съ утренней зорьки свъжимъ съномъ да овсомъ, убираютъ заплетаютъ имъ гривы пестрыми олскутками. Въ объдню гонять коней къ церковной оградь, — скачуть во всю прыть верхами на нихъ ребята малые, пыль столбомъ вьется вдоль по улиць. ()тойдеть объдня, отпоють попы молебень чествуемымъ святымъ покровителямъ коней, - выходятъ за ограду кропить приведенныхъ лошадей "свячоной" водою. Это, по увъренію благочестивыхъ людей, держащихся старинныхъ преданій, охраняетъ коней ото всякаго лиха. "Умолить Фрола-Лавра-жди лошадямъ добра!"-катится по дорогамъ прямоъзжимъ, перекатывается и путями окольными-просёлочныки, изъ конца въ конецъ всей великой Руси въщая молвькрылатое слово народное: "Фролъ-Лавёръ до рабочей лошадми добёръ!" Конеторговцы-табунщики твердо помнять старинный наказъ-обычай-"до Фрода-Лавра не выжигать моло-дымъ конямъ тавра (клейма)". "На Өеклу (19-го августа) дергай свеклу!" — примъчають огородники: "на то она, матушка, и прозывается свекольницею!" Въ степныхъ мъстахъ слъдятъ въ этотъ день за тъмъ, съ какой стороны вътеръ дуетъ. "Если съ полудёнъ на Өекду тянетъ — пошли овсы на-спъхъ, съ теплыхъ морей подулъ вътеръ на овесъ-долгоростъ!" Въ старой Москвъ гулялъ честной людъ православный въ этотъ день подъ Донскимъ монастыремъ; туляки, — о которыхъ сложились въ народъ прибаутки — "Живетъ въ Тулъ да ъстъ дули!", "Бей челомъ на Тулъ — ищи на Москвъ!", — ходили на предосенней Өеклиной гулянкъ веселыми ногами "у Николы за валомъ".

20-ое августа-свять-Самойлинъ день (память св. пророка Самуила): "Самойло-пророкъ самъ Бога о мужикъ молитъ". За нимъ слъдомъ-апостолу Өаддею честь. "Кто Өаддей-тотъ своимъ счастьемъ (въ этотъ день) владъй!"- приговариваютъ ръчистые краснословы-бахари: "Баба Василиса, со льнами торопися-готовься къ потрепушкамъ да къ супрядкамъ!" 22-е августа, въ глазахъ деревенскаго суевьрія, является днемъ. въ который слёдуетъ на гумнахъ, находящихся невдалекъ отъ лъса, оберегать снопы отъ потвхи Льсовика. "Отъ этой нежити не оберечься — такъ пропадешь!" — гуторитъ народъ. Гдъ только ихъ нътъ? "Вылъ-бы лъсъ — будетъ и лъшій!". Не будь Льшему ворогомъ Домовой - не было бы съ нимъ сладу: не сидится лесному хозяину на одномъ месть. Слыветъ онъ нъмымъ, да голосистъ на-диво: недаромъ, – по разсказамъ знавшихся съ нимъ людей – поетъ безъ словъ, бьетъ въ ладоши, свищеть, аукаеть, хохочеть, плачеть, филиномь-птицей гукаеть. Попадется ему навстръчу мужикъ-простота,обойдеть его Лъсовикъ, собьеть съ дороги, заведетъ въ трущобу непроходимую, если тотъ не догадается вывернуть на себъ рубаху на изнанку. Остроголовый ("голова клиномъ"), мохнатый, съ зачесанными нальво волосами, безъ бровей и безъ ръсницъ, надъвъ сърый каотанъ, застегнутый на правую сторону, подкрадывается онъ по льсной опушкъ къ гуменникамъ и начинаеть развязывать и раскидывать снопы: все перекидаетъ съ одного гумна на другое, никто и не разберется послъ, -если не принять надлежащихъ, особо на этоть случай полагающихся, предохранительныхъ мъръ. Въ сахаровскомъ "Народномъ дневникъ" разсказывается, что встарину въ Тульской губерни выходили старики на караулъ къ гуменной загороди. Снаряжаяся въ ночное стоянье, надъвали они тулупъ, выворачивая его шерстью наверхъ; голову устрашители лъсного хозяина обматывали полотенцемъ; вибсто обыкновеннаго подога-посоха бралась въ руки кочер-

- 346 -

га. Передъ тъмъ, какъ начать береженье гумна, знающе люди, съ молитвою ко св. Северьяну, намятуемому въ этотъ день, очерчивали кочергою кругъ и посрединъ садились наземь. Это, по народному слову, заставляло Лъсовика чуть не за версту обходить стороной оберегаемое мъсто.

23-е и 24-е августа-"Евтихъевы дни". Церковь Православная чествуеть въ эти дни двухъ Евтихіевъ-преподобнаго ла священномученика. Посельщина-деревеньщина примъчаетъ. что, если объ эту пору доспъетъ ягода брусника, то и со жнитвомъ овса надо торопиться. На 23-е августа, кромъ Евтихія, падаеть, между прочимъ, цамять святого Луппа-мучени-ка. "На-Луппа льны дупятся!"-гласить народная молвь. По примътъ сельскохозяйственнаго опыта, ленъ двъ недъли цвътетъ, четыре недѣли спѣетъ, а на седьмую-сѣмя летитъ. "Хорошо,-замѣчаетъ деревня,-коли Евтихій будетъ тихій, а то не удержишь льняное съмя на корню: все до чиста вы-/ лупится!" Въ Сибири съ Луппова дня начинаются во многихъ мъстахъ первые заморозки-"лупенскіе", за которыми идуть вслъдъ и другіе: покровскіе, катерининскіе да михайловскіе. За шесть сутокъ до конца августа-"соберихи" приходить на Русь Титовъ день. "Святой Титъ послъдний грибъ ростить!" – говорятъ въ среднемъ Поволжьъ. "Грибы грибами, а молотьбаза плечами!"-приговаривають въ Симбирской губернія, напоминая, къ слову, объ извъстномъ прибауткъ: "Титъ, Титъ! Иди молотить! — Зубы болять! -- Титъ, Титъ, иди кисель <u>всть!</u>—А гдв моя большая ложка?.." Съ Титова на Натальинъ (26-е августа) день варятъ ввечеру бабы овсяный кисель. День Адріана и Наталіи зовется "овсяницами"; съ этой поры начинають дружно косить въ поляхъ овсы: "Ондреянъ съ Натальей овсы закашивають". Въ старые годы въ этотъ день ввечеру носили мужики снопъ овсяный (связанный изъ перваго скошеннаго овса) на барскій дворъ. Приэтомъ пълись въ-проголосъ особыя пъсни. Теперь этого обычая нигдъ не соблюдають, но-по старой памяти-кое-гдь еще ставится на особицу, въ полѣ первый снопъ захватывается съ поля въ избу, гдъ и помъщается на сутки въ "большой кутъ", подъ образа. Возвратившись съ работы изъ поля, хозяйка поспвшно собираетъ ужинъ, приготовленный заранве. Садятся за столъ православные и начинаютъ угощаться толокномъ, замъшеннымъ на кисломъ молокъ ("деженъ"), да овсянымъ киселемъ или блинами. "Ондреянъ" толовно мъсилъ, Наталья блины пекла!"-приговариваетъ хозяйка.-"Спасибо за сладкій дежень, за сытые блины!"-вставая изъ-за стола, обра-щаются къ ней угощавшіеся:-"А нѣтъ-ли еще грешневой

кашки?" — "Грешневая не выросла, не хотите-ли березовой!" отвёчаеть она смёшливымъ ребятамъ-подросткамъ, убирая со стола. Съ этого дня толокно долго не уходитъ изъ домашняго обихода запасливыхъ хозяевъ. "Въ овсяной покосъ — толокномъ паужинай!" — говорять они, на красныя словца не скупяся: "Скорое кушанье толокно – замёси да и въ ротъ понеси!", Хвалился пестъ, что толокно ёстъ!", "Толокномъ Волги не замёсишь!", "Поёлъ пестъ толокна, да не хвалитъ: нынче толокно, завтра толокно, все одно — прискучитъ и оно!", "Было-бы толоконце, а толоконнички-то всегда найдутся!"

27-го августа- "Двое Пименовъ съ Анфисой объ-руку стоятъ, къ Саввъ-скирднику навстръчу вышли!" На Савву-скирдника (28-го августа) зачинаютъ-починаютъ по степнымъ мъстамъ убирать послъдній сжатый хлъбъ въ скирды. Поставить скирды для мужика-хлъбороба-дъло привычное, не трудное. "У хорошаго хозяина-копна со скирдой споритъ, а у лежебока-скирдёшка съ копёнку!", но- "Въ хорошіе люди попасть-не скидерку скласть!", "Псковичъ-Савва (псковскій чудотворецъ) скирды справитъ, на умъ направитъ!" Обычай класть скирды въ каждой мъстности-свой, наособицу. 29-го августа- "Иванъ-Постный", —день, посвященный Православной Церковью воспоминаню объ усъкновеніи честныя главы св. Іоанна, Крестителя Господня.

За Иваномъ Постнымъ—Александръ Невскій. Объ этомъ благовърномъ князъ, русскомъ святомъ, ходитъ по православной Руси не мало сказаній народныхъ. Въ одномъ изъ нихъ, записанномъ въ Орловской губерніи, повъствуется о побъдахъ св. Александра Невскаго<sup>68</sup>). Пъснотворецъ-стихо-

<sup>68</sup>) Вел. кн. Ал е к с а н д р ъ Я р о с л а в о в и ч ъ, прозванный —за свои побѣды надъ шведами на берегахъ Невы—Невскимъ и сопричтенный Православной Церковью къ лику ея святыхъ, былъ вторымъ сыномъ вел. князя Ярослава Всеволодовича. Онъ родился 30 мая 1220 года, занималъ престолъ великокняжескій (Владимірскій) съ 1252 года. До вступленія на столъ Мономаховъ, онъ былъ княземъ Новогородскимъ. На его долю выналъ подвигъ охранять родную Русь отъ воинственныхъ набтовъ шведовъ, ливонскихъ нёмдевъ и литовцевъ въ то самое время, когда остальная Русь стонала подъ напоромъ татарскаго нашествія. 5-е апрѣля 1242 года—день самой славной битвы кн. Александра: знаменитаго "Ледового побоища", напесшаго тяжкій уронъ сѣверо-западнымъ врагащъ народа русскаго. Послѣ смерти отца (въ 1246 г.) онъ проявилъ въ отношеніяхъ къ татарскимъ ханамъ политическую мудрость. Послѣднимъ дѣломъ св. Александра Невскаго было выхолотанное имъ освобожденіе русскато иврода отъ иовинности выставлять для татарскихъ иолчицъ военные отряды. Кончина благовѣрнаго князя, стяжавшаго себѣ память заступника Земли Русской, послѣдовала 14-го ноября 1263 г. Онъ скончался на пути изъ Золотой Орды—въ Городиѣ Воложскомъ-и былъ погребенъ во Владимірѣ. Мощи сѣ. сказатель погрёшилъ въ этомъ пёсенномъ сказё, и не мало, противъ строгой, запечатлённой въ лётописяхъ, правды, но остался вполнё вёренъ исконному русскому духу. . "Ужъ давно то христіанская вёра во Россеюшку взошла,

. "Ужъ давно то христіанская въра во Россеюшку взошна, какъ и весь-то народъ русскій покрестился во нее, покрестился, возмолился Богу Вышнему", —начинается этотъ сказъ. Далъе приводятся слова, которыми русскій народъ-сказатель "возмолился":

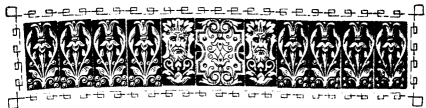
> "Ты создай намъ, Боже, Житье мирное, любовное; Отжени ты отъ насъ Враговъ пагубныхъ; Ты посъй на нашу Русь Счастье многое!."

Повъствование продолжается со спокойствиемъ лътописи: "И слышалъ Богъ молитвы своихъ новыхъ христіанъ: надвляль онъ ихъ счастіемъ многимъ своимъ. Но забылся народъ русскій, въ счастіи живя: онъ сталъ Бога забывать, а себъ-то гибель заготовлять. И наслалъ Богъ на нихъ казни лютыя, казни лютыя, смертоносныя: онъ наслалъ-то на Святую Русь нечестивыхъ людей, нечестивыхъ людей - татаръ крымскіихъ"... Война всегда казалась мирному народу-пахарю "смерихъ ... Бойна всегда казалась мирному народу-пахарю "смер-тоносной казнью", хотя въ лихія годины и поднимался онъ весь отъ мала до велика на защиту родины. "... и двинулось погано племя отъ съвера на югъ", — ведетъ свою повъсть без-въстный сказатель: "какъ сжигали-разбивали грады многie, пустощили-полонили земли русскія. Добрались-то они до святаго мъста, до славнаго Великаго Новгорода"... Эти слова указывають на сверное-новгородское-происхождение приводимаго сказанія. "Но въ этомъ-то градъ жилъ христіанскій народъ: онъ молилъ и просилъ о защитъ Бога Вышняго. И вышель на враговь славный новгородский князь, новгородский князь Александръ Невскій. Онъ разбилъ и прогналъ нечестивыхъ татаръ; возвратившись съ войны, онъ во иноки пошелъ, онъ за святость своей жизни угодникомъ Бога сталъ"... За этимъ, особенно погръшающимъ лътописной правдъ, мъстомъ сказанія слёдуеть моленіе, съ которымъ, по слову сказателя, "притекаютъ гръшни народы" ко св. Александру Невскому: "Ты, угодникъ Божій, благовърный Александръ! Умоляй за насъ Бога Вышняго, отгоняй отъ насъ враговъ пагубныхъ!

Александра Невскаго открылись въ 1380-мъ году. Въ 1724-мъ году, по волѣ Императора Петра I-го, они были перенесены въ Петербургъ, гдъ до сихъ поръ почиваютъ въ Троицкой церкви Александро-Невской лавры.

И мы тебя прославляемъ: слава тебъ, благовърный Александръ, отнынъ и до въка!" На томъ сказъ и заканчивается. За Александровымъ-Купріяновъ день (31-е августа). Со-

За Александровымъ – Купріяновъ день (31-е августа). Собираютъ на этотъ день журавли свое первое вѣче на болотинѣ, въ лѣсной чащѣ: уговоръ держатъ – какимъ путемъдорогою на теплыя воды летѣть. Купріяновъ день – канунъ сентября. А "батюшка-сентябрь не любитъ баловать": вѣтры-"сиверы" со полуночи дують.



### XXXIII.

## Первый Спасъ.

Первое августа-день, на который приходится церковный праздникъ Происхожденія Честныхъ Древъ Креста Господня, слыветь у насъ подъ именемъ "Первато Спаса". Это-одинъ изъ послёднихъ лётнихъ-предосеннихъ праздниковъ народной Руси, изстари въковъ привыкшей начинать съ этого дня, благословись, первый посвяъ озимого хлъба. "Первый Спасъпервый сввъ!"-гласить изъ темной глубины сгаринныхъ пословицъ простонародная мудрость: "До Петрова дни взорать, до Ильина-заборенить, на Спасъ-засввать!"-и продолжаеть въ томъ же родв: "Спасъ-всему часъ!", "Спасовъ день покажетъ, чья лошадка обскачетъ (т.-е. - кто во время, и даже раньше другихъ сосъдей, уберется въ полъ)!". Приведенныя пословицы, пріуроченных къ Первому Спасу, ясно показывають, что этоть день должно считать однимъ изъ такъ называемыхъ земледёльческихъ праздниковъ. Эти праздники съ древнъйшихъ временъ справлялись всъми народами, "синъвшими на земяви-по образному выражению русскихъ пътописцевъ. Такъ, еще у евреевъ-въ ветхозавътную пору ихъ жизни-существовалъ праздникъ житъ первородныхъ и седмицъ"; у древнихъ египтянъ, грековъ и римлянъ были установлены свои подобныя празднества; древніе германцы и нёвоторые другіе народы совершали особые торжественные обряды-какъ по окончани жатвы, такъ и при началъ съва. Нечего уже говорить о племенахъ славянскихъ, едва-ли не тъснъе всъхъ связанныхъ въ своемъ быту съ матерью-землею: у нихъ праздники эти не отжили своего времени и до сихъ поръ. Августь-мъсяцъ встарину весь былъ посвященъ бо--

- 351

гамъ полей: Даждьбогу и Велесу—у русскихъ, Святовиду у балтійскихъ славянъ. Этимъ милостивымъ божествамъ и приносилась, всегда приблизительно на Первый Спасъ, благодарственная жертва: испеченный на первомъ выломанномъ изъ лучшаго улья меду громадный хлъбъ-пряникъ изъ первой ржаной муки новаго урожая.

Русскій народъ издавна быль не только хлѣбопашцемъ, но и пчеловодомъ. Первый Спасъ у него не только "первый сѣвъ", но "Спасъ медовый". Въ этотъ день до сихъ поръ по-сельская-попольная Русь ломаетъ первый медъ на пчельникахъ. "На Первый Спасъ и нищій медку попробуетъ!" — го-воритъ пословица, и молвится она не мимо. Утро перваго августа начинается у пчеловода на пасъкъ. Онъ старательно осматриваеть, освияясь крестнымъ знаменіемъ, всв свои ульи, выбирая среди нихъ самый богатый по медовому запасу. Облюбовавъ улей, онъ "выламываетъ" изъ него соты и. отложивъ часть ихъ въ новую, не бывшую въ употреблени, деревянную посудину, несеть въ церковь. Послъ объдни священникъ выходитъ къ паперти-благословлять "новую новину" отъ вешнихъ и лътнихъ трудовъ пчелы, "Божьей работницы", и начинаетъ святить принесенные соты. Дьячокъ собираеть въ заранъе приготовленный корытца "попову долю". Часть освященнаго меда раздъляется тутыже нищей брати. поздравляющей пчеловодовъ съ Первымъ Спасомъ – медовымъ. А затъмъ большая половина этого праздника проходить у заботливаго хозяина возль пчель: до вечерней зари идеть по пчельникамъ горячая работа. Вечеромъ обступаеть каждый пчельникъ толпа ребятъ и подростковъ съ чашечками, а то и просто съ сорванными по близости широкими лопухами репейника, въ рукахъ. Это-охотники до сластей, пришедшіе получить отъ особенно тороватыхъ въ этотъ день педине подучить отв особенно торованых в этоть день пчеловодовъ свою "ребячью долю". Цълый годъ ждетъ дере-венская дътвора Перваго Спаса, —знаетъ, что не обнесутъ ей, не обдълять въ этотъ медовый праздникъ ни на одномъ пчельникъ. Недаромъ говорится: "Спасовка — лакомка". Ме-доломъ щедрой рукою накладываетъ ребятамъ ихъ "доло" изъ особаго корытца, куда соскребались имъ изъ выламываемыхъ ульевъ обломки сотовъ. А разлакомившіеся ребята причитають-ведуть голосомь:

> "Дай, Господи, хозяину многія лёта, Многія лёта—долгіе годы! А и долго ему жить—Спаса не гнёвить, Спаса не гнёвить, Божьихъ пчелъ водить,

Божьихъ ичелъ водить, ярый воекъ топить – Богу на свъчку, хозяину на прибыль, Дому на приращеніе, Малымъ дътушкамъ на утъшеніе. Дай, Господи, хозяину отца-мать кормить, Отца-мать кормить, малыхъ дътушекъ ростить, Уму-разуму учить! Дай, Господи, хозяину со своей хозяюшкой Сладко теть, сладко пить, А и того слаще на бъдомъ свътъ жить! Дай, Господи, хозяину многія дъта!"

На слъдующій день посль Перваго Спаса пчеловодь начинаеть заботиться объ ограбленной имъ пчель. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ съ этихъ поръ всъ цвъты становятся бъднъе "взяткомъ", такъ что приходится изръдка подставлять къ ульямъ въ корытцахъ "сыту" (медовую жижу, сильно разбавленную водою) на прокормъ Божьей работницъ. 5

Съ Петрова́ дня до Перваго Спаса кипить въ ноляхъ страдная бабья работа, не кончающаяся даже и съ наступленіемъ августа. Но ни въ какое другое время не водится столько хороводовъ, не поется такъ много пъсенъ, какъ въ эту рабочую пору: вечерами—чуть не до утренней зорьки—вся молодая деревня поетъ заливается.

Русская народная пъсня... Въ ней-могучей, раздольно-глубокой-болье чемъ гдъ-бы то ни было, развертывается духовная сила народа-пахаря-стихійная сила: мощный подъемъ духа, широкій размахъ замысла, неудержимое стремленіе къ свободному проявленію жизни сердца... Песня-сердце народа. Въ біенія этого сердца слышится все, что веселятъ-радуеть, что гнететь-томить народную душу. Въ пъснъ народа – и торжественный кликъ его счастья, и заунывный стонъ его въковъчнаго горя. Честь и слава собирателямъ этого неоцънимаго богатства народнаго, поклонъ имъ до сырой земли! Заслуга ихъ передъ родиной твиъ безмърнъе, что намъ приходится стоять чуть не на могиль то величественныхъ, то веселящихъдушу, то щемящихъ сердце пъсенъ, вымирающихъ смолкающихъ день-ото-дня все больше и больше-въ своемъ отступления передъ побъдоноснымъ шествіемъ въ народную Русь заводскихъ рабричныхъ "частушекъ", лишенныхъ не только всякой красоты но-порою-и простой осмысленности. Не такъ страшенъ этотъ безсмысленный врагъ, когда грамотность можетъ возвратить народу его "сердце" пѣсню-въ ея первобытной, неискаженной чуждыми наслоеніями, красоть.

— 353 —

Послѣ Перваго Спаса не слышно уже ни одной пѣсни; съ самаго начала Успенскаго поста и до осеннихъ покровскихъ свадебъ, особенно обильныхъ въ хлъбородные веселые годы, молчатъ всѣ деревенскіе пѣвуны голосистые.

• Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ на Первый Спасъ устранваются такъ называемыя "сиротскія и вдовьи по̀мочи". Работа по̀мочью – работа за угощеніе. Грѣхъ работать во всякій праздникъ, по убѣжденію народа, но не въ тотъ день, который сама старина стародавняя окрестила именемъ "первато сѣва". Тѣмъ болѣе не считается грѣхомъ праздничная работа – "вдовья по̀мочь", на которую сходятся по большей части послѣ обѣдни, до обѣда. "На вдовій дворъ хоть щепку кинь!" – гласитъ завѣтъ старыхъ, стоявшихъ ближе къ Богу, людей, связывавшихъ съ этимъ изреченіемъ другое: "Съ міру по ниткѣ – голому рубаха!" Съ сиротъ и вдовъ многаго не спроситъ помогающій людъ за работу на Первый Спасъ; бываетъ даже и такъ, что не только поможетъ имъ "міръ", а и самъ нанесетъ въ избу всякихъ припасовъ. "Не нами уставлено – не нами и кончится!" – замѣчаетъ деревенская Русь объ этомъ, вызванномъ сердобольностью, обычаѣ и нафаснѣвъ приговариваетъ:

> "Ты—за себя, Мы—за тебя, А Христовъ Спасъ— За всёхъ насъ!"

Съ Перваго Спаса начинають собирать макъ. Потому-то въ иныхъ мѣстностяхъ и называють этотъ праздникъ "Маковеями". Съ этого-же дня народный сельскохозяйственный дневникъ, записанный рукою природы въ памяти старожиловъ, совѣтуетъ бабамъ защипывать горохъ, а мужикамъ готовить гумна. Деревня твердо помнитъ, что ей нужно дѣлать съ перваго дня августа: "Отцвѣтаютъ розы—падаютъ ро́сы!"—говоритъ она. — "Съ Перваго Спаса́ и роса хороша!", "Защипывай горохъ!" "Готовь гумна!" "Паши подозимь, сѣй озимь!", "Заламывай соты!" и т. д. Въ этотъ-же день изстари ведется въ народѣ святить новые колодцы. "Царица-водица—царь-огню сестрица!"—величаетъ воду простодушный богатырь-пахарь и относится въ ней едва-ли съ меньшимъ чувствомъ уваженія, чѣмъ къ дару Божію; хлѣбу. Умышленно засорить чужой, а тѣмъ болѣе общественный, колодецъ считается немалымъ грѣхомъ.

Блёднёють къ этой порё лёсные и полевые цвёты, отцвётать принимаются. Пчела мало-по-малу перестаеть добывать

- 354 ---

свой медовый "взято́къ". Зато, къ Первому Спасу, на соблазнъ деревенской дѣтворы, все еще алѣетъ въ лѣсу малина. "Пер-вый Снасъ: Авдотьи малиновки, доспѣваетъ малина!"-говорять въ деревнъ. Съ Ильина дня до этого праздника вода въ ръкъ успъваетъ настолько похолодъть, что на него въ послъдній разъ лошадей купають. И крестьянинъ твердо увъ-ренъ въ томъ, что, если послъ этого дня выкупать лошадь, то она не переживетъ предстоящей зимней стужи: кровь застынетъ".

Любимая птица русскаге простонародья-домовитая лас-точка, по старинной примътъ, наканунъ этого дня въ посточка, по старинной примъть, наканунь этого дня въ пос-лъдній разъ облетаетъ деревню. Съ Перваго Спаса у ней забота: объ отлётъ "за сине-море, на теплыя воды". И хотя это на дълъ далеко не всегда подтверждается, но почти всюду можно услышать въ народъ повърье, что ласточки отле-тають "въ три раза, въ три Спаса" (1-го, 6-го и 16-го августа). Въ нъкоторыхъ губерніяхъ, послъ объдни па Первый Спасъ, Въ нѣкоторыхъ губернахъ, послѣ обѣдни па Первый Спасъ, даже сбѣгается за околицу деревенская дѣтвора---, просить касатокъ". Затѣваются веселыя игры на луговинѣ, во время которыхъ нѣсколько сторожевыхъ зорко слѣдять: не проле-титъ ли изъ деревни ласточка. За первою-же случайно выле-тѣвшей на сборище щебетуньею – ребята всей гурьбою бро-саются и бѣгутъ съ припѣвами въ родѣ слѣдующаго, запи-саннаго въ с. Ртищевой Каменкѣ Симбирскаго уѣзда:

> "Ласточка-касатка! А гафинь твоя матка? Гдъ твои братцы, Гав твои детки. Габіжъ твои сестрицы? Испей Спасовой водицы! Улетать-не отлетай, До Спожинокъ доживай! -

И, обрадованная повстръчавшеюся летуньей, дътвора возвращается въ деревню - увъренная, что ласточка - касатка и вирямь послушается уговоровъ, не покинеть деревни до са-мыхъ "Спожинокъ" ("Госпожинокъ" "Дожинокъ"), т. te. до

мыхъ "Спожинокъ" ("Госпожинокъ" "Дожинокъ"), т. е. до Третьято Спаса, когда во всъхъ поляхъ дожинается самый послъдній снопъ. "Ласточка весну начинаетъ—осень накли-каетъ!" по старинной народной поговоркъ. Первый день послъдняго лътняго мъсяца въ нъкоторыхъ мъст-ностяхъ отмъчается "проводами лъта", устраиваемыми всъми дъвущками и парнями молодыми, также за околицею, на "выгонъ", или въ лугахъ, за ръчкою (послъднее-чаще). Ве-

селая толпа молодёжи, съ пъснями, несеть наряженную въ сарафанъ и кокошникъ куклу, сдъланную изъ новой соломы, и топитъ ее въ ръчкъ, или, разрывая на клочки, пускаетъ ихъ почвътру. Впрочемъ, проводы лъта въ большинствъ мъстностей пріурочиваются къ болъе позднему времени-къ "бабъему лъту", приходящемуся на первую половину сентября, и только въ очень немногихъ совершаются на Первый Спасъ медовый.

День перваго августа вызываеть въ пытливой памяти любителей и знатоковъ родной старины стародавней яркую, обвъянную умиленнымъ чувствомъ могучаго народа, картину. Не въ памятникахъ простонароднаго творчества не въ изустныхъ сказахъ-бывальщинахъ, хранимыхъ внуками-правнуками пъснотворцевъ-сказателей, дошло до нашихъ дней представление объ этой картинъ, оживляющей воскрешаю-щей красную страницу самобытнаго житья-бытья давнихъ дъдовъ-прадъдовъ; дошло оно въ лътописномъ словъ-върномъ непогръшимой жизненной правдъ. Былъ прозывался Первый Спасъ на Святой Руси, во времена царей московскихъ, и "Происхожденьевымъ днемъ": какъ и теперь-праздно-вался на него праздникъ Происхожденія Честныхъ Древъ Животворящаго Креста Господня, начинающій собою двухнедъльный Успенскій пость. Видывала Москва Бълокаменная два-три въка тому назадъ "зрълище льпое", привлекавшее къ себъ всъхъ насельниковъ первопрестольнаго города, отъ мала до велика.

Богомольные царскіе выходы съ древнѣйшихъ временъ являлись одною изъ самоважнѣйшихъ сторонъ обихода государева на Святой Руси. Каждый большой праздникъ ознаменоновывался ими. И давалась этимъ желанная для царелюбиваго народа возможность лицезрѣнія государева. Гости-послы иноземные, оставившіе въ наслѣдіе нашимъ днямъ описаніе своихъ "путешествій въ Московію", свидѣтельствують о томъ, что являлъ себя "царь государь всеа Русіи" въ несказанномъ великолѣпіи. Это свидѣтельство подтверждается и всѣми русскими лѣтописными памятниками, говоря такимъ образомъ о нелицепріятіи заѣзжихъ чужеземцевъ, "въ книжномъ описаніи зѣло искусившихся". Сохранилась точная роспись: на какой праздникъ, въ какомъ нарядѣ и съ какою свитой "выходить" вѣнценосному богомольцу. На одни, главнѣйшіе, полагался особый "большой нарядъ царскій"—платнопорфира, шапка-корона царская, бармы-діадимы, наперстный кресть съ перевязью, жезлъ-вмѣсто посоха. На другіе—"малый": съ посохомъ, вмѣсто жезла, и безъ бармъ; на третьи

— 356 —

- "выбадной", еще менбе блистательный. Но всегда выходъ, кромб "тайныхъ", когда царь шелъ въ "смирной" одеждъ, былъ великолбпенъ и возносилъ передъ глазами народа санъ царскій на высоту недосягаемую.

Въ праздникъ Происхожденія Честныхъ Древъ Животворящаго Креста Господня совершался въ Москвъ особый крестный ходъ на воду. Принималь въ этомъ ходъ непосред-ственное участіе и царь-государь. Въ канунъ Спасова заговънья, вечеромъ 31-го іюля, съ Евдокимова дня на Первый Спасъ, изволилъ онъ совершать вытодъ въ Симоновъ монастырь; осчастлививъ его своимъ посъщениемъ-слушалъ вечерню, а поутру 1 го августа стоялъ заутреню. Здъсь, напротивъ монастыря, на Москва-ръкъ устроивалась "іордань" какъ и въ день Богоявленія. Возводилась надъ водою свнь на четырехъ столбахъ изукрашенныхъ-съ "гзмызомъ" (карнизомъ) въ роспись красками и златомъ-серебромъ, увънчанная золоченымъ крестомъ. По угламъ іордани изображались святые евангелисты, извнутри нея-апостолы Господни и другіе святители. А кромъ этого убиралось все возведенное сооруженіе цвътами, птицами, листьями — впрозолоть, впрозе-лень, впросинь и впрокрась, на всю цвътную пестрядь. Подлъ іордани устраивались два "мъста" - государево (въ видъ круглаго храма пятиглаваго) и патріаршее. Царское мъсто утверждалось на пяти точеныхъ столбцахъ позолочевыхъ и было росписано травами, ръзьбою пріукрашено да слюдяными круглыми рамами защищено; одна рама-въ два затвора-за дверь была; стояло царское мъсто на пяти золоченыхъ яблокахъ и задергивалось извнутри вокругъ тафтяной завъсью. Огораживались царское съ патріаршимъ мъста раззолоченой решеткою; весь помость вокругь нихъ застилался алымъ сукномъ. Въ положенное время, подъ звонъ колокольный съ сорока-сороковъ московскихъ, изволилъ шествовать царь-государь, въ предшествія хода крестнаго, съ боярами по бокамъ, въ сопровожденія прочихъ людей служилыхъ-стольниковъ, стряпчихъ, дворянъ, дьяковъ, "солдатскаго строю генераловъ", стрвлецкихъ полковниковъ, всей прочей свиты въ золотныхъ кафтанахъ и приказныхъ людей нижнихъ чиновъ. Все пространство по Москва-ръкъ пестръло нолками стрълецкими и солдатскими, - въ ратномъ строю, въ цевтномъ платьв и со знаменами, съ барабанами, подъ оружіемъ. Видимо-невидимо, несмітныя тысячи люда московскаго окаймляли все это. Государь выходиль на воду, становился съ натріархомъ на свои мъста посреди сонма духовнаго и служилыхъ чиновъ московскихъ. Одновременно начиналось

— 357 —

торжественное освящение воды. Власти духовныя приближались къ вънценосному богомольцу и къ патріарху, въ очередь подходили, "по степенямъ", по двое въ рядъ, подойдя, били поклоны уставленные. Всъ, начиная съ царя-государя, получали изъ патріаршихъ рукъ зажженныя свъчи.

Дъйство Происхожденія начиналось погруженіемъ Животворящаго Креста. По прочтеніи молитвъ, по положенію, царьсъ ближними боярами обокъ-сходилъ въ юрдань. Былъ государь на этомъ выходъ въ обычномъ вздовомъ платьъ; нопередъ погружениемъ въ воду – возлагалъ на себя святые кресты съ нетлънными мощами. А возлагались на царя государя Происхожденьевъ день, при этомъ, по словамъ развъ рядныхъ записей, слёдующія святыни: "Крестъ золоть, Петра чудотворца, на немъ образъ Спасовъ рёзной стоящей, посторонь образа Пречистыя Богородицы да Іоанна Вогослова, позади Архангелъ Михаилъ. Въ головъ камень яхонть червчать. Сорочка бархать червчать же. Кресть и около креста низано большимъ жемчугомъ. Крестъ золотъ сканной, въ серединъ Распятіе Господне навожено финифтью, посторонь четыре святыхъ ръзныхъ навожено финифтью, назади мученикъ Евсегней, посторонь святые; во главѣ изумрудъ, да около креста 28 жемчужковъ, а въ срединъ креста 12 жемчужковъ да 8 камушковъ въ гибздахъ. Крестъ золоть: во главъ образъ Спаса Нерукотвореннаго, въ серединъ Распятіе Господне чеканное да два яхонта да двъ лалы. Около креста и главы обнизано жемчугомь, кафимскимъ въ одно зерно. Назади подпись, мощи святыхъ; у головы въ закръпкъ два зерна жемчужныхъ. сорочка бархатъ коришной цвътъ. Кресть и слова низано жемчугомъ".

Двйство Происхожденія совершалось и не только подъ Симоновымъ московскимъ монастыремъ. По-временамъ переносилось совершение его въ нъкоторыя подмосковныя села-вотчины государевы: то въ Коломенское на Москва-ръкъ, то на Яузу-въ Преображенское. И отовсюду спѣшилъ православный людъ московскій въ эти мъста на желанное лицезръніе государево, гонимый туда стремленіемъ-увидъвъ "свътлоясныя очи царскія", пріобщиться къ свидътелямъ благочестиваго погруженія отягченнаго святынями самодержца во іордань, по обычаю предковъ, благовфрныхъ исполнителей предания святоотческаго, византійской христіанскою стариной завъщаннаго, привившагося ко гнъзду Святой Руси съ давнихъ временъ. Строго-на-строго запрещалось-отъ приказныхъ-подавать на этомъ дъйствъ державному совершителю его какія-либо жалобныя челобитныя: должно было не-

- 358 -

усыпно блюсти служилому люду свять покой государевь. Но, если кому-нибудь выпадало счастье привлечь на себя свётлый взоръ зоркихъ очей царевыхъ да поднять надъ головою грамату съ челобитьемъ своимъ, — попадало челобитье, помимо всъхъ приказовъ, въ руки самому царю на правый судъ прозорливый, на милость пензреченную. И не было тогда отказа челобитчику ни въ чемъ праведномъ справедливомъ. Когда царь-государь изволиять выходить изъ воды и, сложивъ съ себя святыни, окруженный ближними боярами, переоболокался въ сухое платно, слюдяныя окна царскаго мѣста задергивались алымъ сукномъ. Затѣмъ, царь являлъ себя народу, прикладывался ко кресту, принималъ патріаршее благословеніе. Духовенство кропило въ это время освященною, "iорданской", водою войска и знамёна. Когда шествіе—съ царемъ и патріархомъ во главѣ-двигалось отъ мѣста совершенія дѣйства, многіе присутствующіе изъ людей православныхъ тѣснились къ іордани, гдѣ особо приставленные приставà разливали желающимъ святую воду въ посудины чистыя. Во дворецъ государевъ и на царицыву половину отправлялись двѣ стопы серебряныхъ съ этой водою. Подъ гулкій звонъ колоколовъ со всѣхъ церковныхъ раскатовъ-возвращался вѣценосный богомолецъ въ свои палаты, исполнивъ завѣщанное благочестивыми предками, доста-

Подъ гулкій звонъ колоколовъ со всёхъ церковныхъ раскатовъ—возвращался вънценосный богомолецъ въ свои палаты, исполнивъ завъщанное благочестивыми предками, доставивъ этимъ лишній случай своего лицезрѣнія всей Бѣлокаменной, свято хранившей преданія отцовъ и дѣдовъ. А подъ Симоновымъ монастыремъ собиралось народное гулянье чинное, безъ глумотворства всякаго, безъ пѣсни—утѣхи народной. Памятовалъ людъ честной, что за Первымъ Спасомъ-Происхожденьевымъ днемъ-Успенскій постъ идетъ. Провожали лѣтній мясоѣдъ на происхожденскомъ гуляньѣ не виномъ-зеленымъ, не пьяною брагой хмѣльною, а медами сотовыми, квасами стоялыми да сладкой-спѣлою малиной-ягодою.

- 359 ---



### XXXIV.

# Спасъ-Преображенье.

Преображение Господне, празднуемое въ шестой день августа-мѣсяца, именуется на Руси "Вторымъ Спасомъ". Народъ называетъ этотъ праздникъ также "Спасъ-Преображеньемъ", добавляя къ нему еще прозвище "Спаса-яблочнято", потому что къ этому времени поспѣваютъ сладкій-румяныя яблоки садовыя. Деревенская Русь до сихъ поръ считаетъ грѣхомъ ѣсть до Второго Спаса какіе-нибудь плоды. Вторая половина присловья "Петровка – голодовка, Спасовка – лакомка" относится и къ этому Спасу въ той;же мѣрѣ, какъ и къ первому – "медовому".

Въ старые годы народился на Руси и въ нъкоторыхъ живущихъ прадъдовскимъ бытомъ деревенскихъ уголкахъ сохранился до послъднихъ дней добрый обычай, вызвавшій собою на свътъ изъ устъ народа изречение: "На Второй Спасъ и нищій яблочкомъ разговвется!". Въ старую старь всъ русскіе садоводы "принашивали въ храмы плоды для освященія", и эти плоды изъ рукъ священника раздавались всъмъ прихожанамъ. Всъ бъдняки надълялись въ этотъ день яблоками - отъ щедротъ имъющихъ собственные сады; больные получали яблочную розговёнь у себя на дому. Кто не исполнять этого установленнаго въковымъ преданіемъ обычая, тотъ считался за человъка "недостойнаго общенія". Старые люди, особенно кръпко придерживающіеся всего завъщаннаго народу былыми умудренными опытомъ поколъніями, говаривали о такихъ не радъющихъ о сердобольной старинь хозяевахъ садоводахъ: "А не дай-то, Боже. съ ними дъла имъть! Забылъ онъ стараго и сираго, не

удѣлиль имъ отъ своего богачества малаго добра, не призрилъ своимъ добромъ хвораго и бѣднаго!" Обычай освященія яблокъ въ день Преображенія Господня сохранияся на Руси повсемъстно. До сихъ поръ-и въ городахъ, и въ селахъ-всюду можно видъть у поздней объдни на этоть праздникъ прихожанъ съ принесенными для освящения яблоками. "Спасовымъ яблочкомъ" послѣ обѣдни разговляются въ семьв каждаго садовода, почитающаго заввты предковь. Мододежь держится, при этомъ, обычая загадывать о своей судьбъ: желание, задуманное въ ту минуту, когда проглатывается первый кусочекъ Спасова яблочка, должно-по старинному повърью — непремънно исполниться. Въ деревняхъ красныя дъвушки приговариваютъ, разговляясь на Второй Спасъ яб-. локами: "Что загадано-то надумано! Что надумано-то сбудется! Что сбудется-не минуется!" И все-то, все у нихъ на умі; думки-думушки о суженыхъ-ряженыхъ...

Со Второго Спаса начинають по садамъ снимать яблоки. Еще за нѣсколько дней зоркимъ хозяйскимъ глазомъ осматривается весь яблочный урожай. Благочестивые люди въ урожайные годы приглашаютъ отъ объдни перковный причтъ-помолиться въ саду. Поднимается икона Преображенія Господня, благоговъйно несется хозяевами-садоводами; подъ зеленою, чуть начинающею желтъть, сѣнью деревьевъ служится благодарственный молебенъ. Затъмъ, приступаютъ къ спѣшной работъ, несмотря на то, что день праздничный. "Время не ждетъ", говоритъ хозяйственная забота, всему – свой часъ!" И впрямь опасно сидъть дереввъ, сложа руки, на Спасъ-Преображенье, – надо помнить, что къ этому празднику не только яблоки, но и яровые хлъба, доспъваютъ. Не за горами – и ненастные дни осенніе. "Послъ Второго Спаса дождь хлъбогной!", какъіже не спъщить съ уборкою хлъбовъ крестьянину? Торопится онъ со съемкою яблокъ еще и потому, что недаромъ говорится: "Во-время убратьво время продать".

Наканунѣ Спасъ-Преображенья въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ происходитъ въ деревняхъ заклинаніе сжатыхъ полей, или точнѣе — "заклинаніе жнивы". Это дѣлается для того, чтобы нечистая сила не поселилась на жнивѣ, и не выжила съ пажитей скотъ, осеннимъ пастбищемъ котораго будутъ пустѣющій послѣ сноповоза поля. Рано поутру, вмѣстѣ съ бѣлою зорькой, выходятъ на поля знающіе всякое словцо старые люди и приговариваютъ, обращаясь лицомъ къ востоку: "Матъ-Сыра-Земля! Уйми ты всяку гадину нечистую отъ приворота, оборота и лихого дѣла!" По произношеніи этихъ словъ, обе-

- 361 -

регающихъ, по мнѣнію знахарей, поля отъ козней темной силы, заклинатели поливають землю коноплянымъ масломъ изъ принесенной, стекляной посудины. Это является несомнъннымъ пережиткомъ старинной языческой умилостивительной жертвы. Затъмъ, они оборачиваются къ западу и произносять: "Мать-Сыра-Земля! Поглоти ты нечистую силу въ бездны кипучія, въ смолу горючую!" Снова возливается масло на лоно земное, и снова раздаются слова заклинанія, обра-щенныя на этоть разъ къ югу: "Мать-Сыра-Земля! Утоли ты всв ввтры полуденные со ненастью, уйми пески сыпучіе со мятелью!" Эти слова сопровождаются новымъ возліяніемъ, посль чего -- обратившись къ свверу - заклинатели изрекаютъ заключительную часть своеобразной полуязыческой молитвы: "Мать-Сыра Земля! Уйми ты вътры полуночные со тучами, содержи морозы со мятелями!" Стклянка съ масломъ, вслъдъ за этими словами, бросается со всего размаха на земь и разбивается. Существуеть повѣрье, что сила этого заклинанья -произносимаго (не въ полномъ видѣ) и при первомъ выгонь скота на подножный кормъ весенній, - дъйствительна всего только на одинъ годъ, и должно повторять его каждое лъто наканунъ Второго Спаса. Этотъ суевърный обычай выводится, однако, даже въ самыхъ глухихъ уголкахъ деревенской Руси: недалеко то время, когда онъ останется только на однѣхъ страницахъ изслѣдованій, посвященныхъ старинному быту русскаго народа.

Всв дни, начиная отъ Перваго Спаса-до Спасъ-Преображенья, запечатльны въ народномъ представлении особыми примътами. Такъ, въ нъкоторыхъ губерніяхъ еще сохранился исчезающій, подобно приведенному заклинанію, обычай поить 2-го августа лошадей "черезъ серебро". Это сопровождается соблюденіемъ слёдующихъ условій. Лошадей, въ послёдній разъ выкупанныхъ на Первый Спасъ, приводятъ на другое утро къ колодцу, бросаютъ въ него серебряный пятачокъ, зачерпывають воды, опускають въ бадью другой, "завътный", пятачокъ и поятъ коня-пахаря. Исполнениемъ этого обычая думають умилостивить Домового, продолжающаго послё этого по доброму--по хорошему хозяить въ дому. Напоенныя въ этотъ день черезъ серебро лошади – "добръютъ и не боятся лихого глаза". Монета, опускаемая въ бадью, должна, скрытно ото всёхъ домашнихъ и темъ боле-постороннихъ, храниться въ конюшнъ подъ тъми яслями, изъ которыхъ ъстъ съно напоенная по только-что описанному обряду лошадь. При соблюдении этого условія дворъ, по народному повърью, ограждается, отъ конскаго падежа.

- 362 -

Если З-го августа дуеть вытерь сьюжной строны и кружатся по дорогь пыльные вихри, то многовьковой опыть суевърнаго люда ожидаеть въ идущую за наступающей осенью зиму большихъ снъговъ. Было время, когда — лъть сорокъ тому назадъ — въ этоть день выходили на перекрестки "допрашивать вихорь о зимъ". Этоть допросъ былъ обставленъ чисто-языческими обрядностями. Допрашивавшій долженъ былъ захватить съ собой ножъ и пътуха. Какъ только начинала виться на перекресткъ пыльная воронка, гадатель вонзалъ ножъ въ середину ся, держа въ это время кричавшаго пътуха за голову. Затъмъ, производился самый допросъ "летучаго духа полуденнаго". По преданію, вихрь отвъчалъ на задаваемые ему вопросы. Все предсказанное имъ сбывалось съ замѣчательной точностью, — какъ продолжаєть утверждать и теперь русское простонародное суевъріе, не осмѣливающееся, впрочемъ, болъе и бесѣдовать съ глазу-на-глазъ съ "духомъ полуденнымъ".

"Со Спасъ-Преображенья — погода преображается!" — говорятъ въ деревнѣ и повторяютъ старую, подходящую къ этому спучаю, поговорку: "Пришелъ Второй Спасъ — бери рукавицы про запасъ!" И, впрямь, если все еще дышатъ лѣтомъ краснымъ августовские ясные дни, то изукрашенныя яркою звѣздной розсыпью темнымъ-темныя ночи — послѣ 6-го августа — повѣваютъ осеннимъ холодкомъ, воочію показывающимъ, что, какъ говоритъ народъ; — "Дѣло-то идетъ къ Покрову, а не къ Петрову (дню)".

Вечеромъ на Спасъ-Преображенье въ Новгородской и сосъднихъ увздахъ другихъ губерній въ старые годы собирался хороводъ молодежи, направлявшейся за околицу. въ поле. Здъсь на пригоркъ, съ котораго видно на далекое пространство всю окружающую мъстность, молодежь дълала остановку и принималась слъдить за близкимъ къ закату солнцемъ; коротая время въ веселой шумливой бесъдъ. Какътолько сол,нышко красное начнетъ, бывало, опускаться за черту разстилающагося кругозора, собравшіеся прекращали смъхъ-говоръ, и хороводъ степенно запъваль:

> Солнышко, солнышко, подожди! .Прівхали господа-бояре Изъ Велика-де Новагорода На Спасовъ день пировать. Ужъ и выдля, господа-бояре, Вы, бояре старые, новогородскіе! Стройте пиръ большой

> > - 363 --

Для всего міра крещонаго, Для всей братіи названной! Стронли господа-бояре пиръ, Строили бояре новогородскіе Про весь крещоный міръ. Вы сходитеся, люди добрые, На великъ;званый пиръ; Есть про васъ медъ, вино, Есть про васъ медъ, вино,

Это "провожавшая солнце" пъсня хотя и повъствовала о "большомъ пиръ", но и сама звучала чъмъ-то не особенно идущимъ къ веселью, связанному съ вполнъ опредъленнымъ понятіемъ о русскихъ пирахъ.

Настроеніе пѣснотворца-народа, дышащаго однимъ дыханіемъ съ природою и ея стихіями, на Спасъ-Преображенье, словно провожаетъ красно-солнышко не только на закатъ, но и на зимній покой. А въ его знойныхъ лучахъ ощущается какъ-разъ въ эти дни уборки хлѣбовъ съ поля такая настоятельная нужда для всей посельщины-деревеньщины, пашущей, засѣвающей и поливающей своимъ трудовымъ потомъ родныя нивы. До "Спожинокъ" — еще болѣе недѣли. Потому-то и обращается народъ въ своей пѣснѣ къ согрѣвающему землю и нѣдра земли прекрасному, щедрому на дары, свѣтилу съ мольбою: "Солнышко, солнышко, подожди!".



#### XXXV.

### Спожинки.

На переломѣ августа (15-го числа), въ день Успенія Пресвятой Богородицы, а въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ въ слѣдующій за нимъ день перенесенія образа Спаса Нерукотвореннаго, народъ русскій справляеть третій и послѣдній изъ своихъ предосеннихъ земледѣльческихъ праздниковъ – "Спожинки", именуемый иначе Успеньевымъ днемъ, а также слывущій и за "Третій Спасъ". До Успенья полагается, по установившемуся въ незапамятные годы обычаю, успѣть дожать послѣдвій снопъ въ озимомъ полѣ. Потому-то, по объясненію однихъ знатоковъ простонародной старины, и называется этотъ день "Спожинками-дожинками"; другіе/же народовѣды ведутъ его названіе отъ "Госпожи", т.-е. "Владычицы" (Богородицы), и величаютъ его инымъ, подслушаннымъ въ другихъ мѣстностяхъ, именемъ – "Госпожинки".

"Спожинать" — кончать жатву, дожинать хлёбъ. "У насъ уже спожали!", "И у насъ спожинають (дожинають послъдки)!" — говорять въ народъ, встръчаясь на Успеніе Пресвятой Богородицы. Въ этотъ день, кончается двухнедъльный Успенскій постъ, во время котораго деревня, живущая "на землъ", должна "успъть" въ полъ. Къ Успеньеву дню "поспъваетъ все слътье", послъ него начинаются "осенины", и дъло не на шутку идетъ къ зимъ. Время съ 15 го по 29-е августа слыветъ подъ названіемъ "молодого бабъяго лъта" (настоящее — начинается съ 1-го сентября). По стародавнему народному изреченію — "Съ Успенья солнце засыпается!", а потому и говоритъ деревенскій опыть, что "До Успенья пахать лишнюю копну нажать!", и добавляетъ при этомъ: "Озимъ

- 365 -

съй за три дня до Успенья да три дня послъ Успенья!" Народная примъта, предостерегающая пахаря отъ запаздываній съ полевыми работами, только въ ръдкихъ случаяхъ не оправдывается и на дълъ.

"Хорошо, если — Спасъ на полотив (праздникъ Нерукотвореннаго Образа Іисуса Христа), а хлёбушко — на гумнъ!" — говорять на деревенской Руси. Спожинки — "послъдній снопъ дожинаютъ" и у самыхъ петоропливыхъ хозяевъ. А у хорошихъ хлъборобовъ, —если у нихъ самихъ засилье не беретъ, — устраивается въ этотъ день веселый сноповозъ — "дружной помочью", за посильное-хлъбосольное угощение по праздничному.

Θ. М. Истоминымъ<sup>69</sup>) въ 1893-мъгоду, въ Костромской гу. берніи (с. Холкино, Новоуспенской волости, Ветлужскаго уѣзда), записана довольно любопытная въ бытовомъ отношеніи помочанская" пѣсня, помѣщенная въ изданномъ на ВысочАйше дарованныя средства сборникѣ "Пѣсни русскаго народа, собранныя въ губерніяхъ Вологодской, Вятской и Костромской":

> "Ты хозяянъ нашъ, ты хозяянъ, Всему дому господинъ! Наварияъ, сударь, хозяянъ, Пива пья-пьянова про насъ! Накурияъ, сударь, хозяинъ, Зеленова, братцы, вина! Намъ не дорого, хозяинъ, Твое пиво и вино! Дорога, сударь да хозявнъ, Пиръ-бесъда со гостьми! Во бесъдушкъ, хозяинъ, Люди добрые сидятъ; Басни ба-баютъ, разсуждаютъ, Ръчь хорошу говорятъ"...

Въ такихъ трогательныхъ словахъ величаютъ гости-помо-, чане, праздничные работнички, своего "хозяина", честь-

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Өедоръ Михайлоничъ II с томинъ, современный изслъдователь быте русскаго народа и собиратель пъсенъ, родился въ гор. Архангельскъ въ 1856-мъ году. По образованию опъ- питомепъ с-петербургскаго университета (историко-филологич. факульт.) Съ 1883 года онъ былъ секретаренъ этнографическаго отдъла Русскаго Географичоскаго Общества и участвовать въ нъсколькихъ этнографическихъ экспедиціяхъ. Въ настоящее вромя онъ состоитъ секретаремъ Пъсенной Коммиссии, учрежденной на средства, пожертвован ныя Государемъ Императоромъ- по почину покойнаго Государственнаго Контролера, выдающагося знатока русскаго народнаго слова, Т. И. Филиппова.

честью, по заведенному дёдами-прадёдами обычаю, угощающаго ихъ за помочь-работу.

На Спожинки, - тамъ, гдв къ этому времени заканчивается жатва, -- по деревнямъ устраивають "мірскую складчину", варять "братское пиво" и некуть праздничные пироги изъ новой муки. На пирушки созываются всв родные и добрые сосъди-"пировать Успеньщину". Въ урожайные годы въ этоть день колють купленнаго на мірскія деньги барана. Встарину въ этотъ день крестьяне собирались гурьбою на боярскій дворъ, гдѣ и праздновалось окончаніе жатвы, сопровождаясь особыми, пріуроченными къ тому, обрядами. Жницы обходили всъ дожатых поля и собирали оставшиеся несръзанными колосья. Изъ последнихъ свивался вънокъ, переплетавшійся полевыми цвътами. Этотъ вънокъ надъвали на голову молодой красивой девушкъ и затемъ все шли, съ пъснями, къ господской усадьбъ. По дорогъ толпа увеличи-валась встръчными крестьянами. Впереди всъхъ шелъ мальчикъ съ послъднимъ сжатымъ снопомъ въ рукахъ. На крыльцо хоромъ выходилъ бояринъ съ боярынею и съ боярышнями и приглашалъ жницъ во дворъ, принимая вънокъ и снопъ, которые послё этого и ставились въ покояхъ подъ божницею. Угостившись на боярскомъ дворъ, толпа расходилась по домамъ. На старой Смоленщинъ до сихъ поръ замътны пережитки этого обычая На Успенье красныя девушки рядять. тамъ "дожиночный" снопъ въ сарафанъ, придълываютъ въ нему изъ налокъ подобіе рукъ и надъвають на него бълую кичку, а затъмъ и несутъ "имянинника" въ помъщичью усадьбу, гдъ и напрашиваются пъснями на угощение, во все продолжение котораго снопъ-имянинникъ стоитъ на столъ. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ и въ наши дни существуетъ обычай обвязывать послёдними колосьями серпы и класть ихъ- / на Третій Спасъ-подъ иконами. Юреди былоруссовъ справ-ляется въ этотъ день такъ называемая "Талака" (тоже, что и "Спожинки"). Этимъ именемъ называютъ дъвушку, выбранную для перенесенія праздничнаго снопа въ деревню. "Талаку" убирають цвътами: на голову ей накидывается большой бълый платокъ, поверхъ котораго надъвается вънокъ изъ колосьевъ. Веселая толпа жницъ идетъ по улицъ съ пъснями...

> "Добры вечеръ, Талака, Да возьми-жъ адъ насъ, вазьми-но Житный ты свапокъ; Да надзъвь-же, надзъвь-но Зъ красками прыгожъ вънокъ!"---

> > - 367 ---

---голосятъ всё идущіе. Встарину навстрёчу имъ выбѣгалъ кто-нибудь изъ работниковъ съ барскаго двора-съ приглашеніемъ отъ господъ зайти во дворъ. Здѣсь встрѣчали гостей хлѣбомъ-солью и принимали отъ нихъ дожиночный снопъ. Гостямъ предлагалось угощеніе: "Талаку" сажали въ почетный "красный" уголъ подъ образа. Пирушка кончалась тѣмъ, что чествуемая всѣми дѣвица-красавица снимала съ себя вѣнокъ и отдавала его хозяину-съ пожеланіемъ, чтобы у того народилось "жытца, жытца сто коробовъ"... Нѣчто напоминающее указанный обычай можно было наблюдать въ этотъ день не только во многихъ другихъ губерніякъ, но и въ зарубежныхъ славянскихъ земляхъ.

Во многихъ мѣстностяхъ, дожинаючи послъдній снопъ наканунѣ Успеньева дня, замаявшіяся-уморившіяся на лѣтней страдъ жницы катаются по жнивью, голося-приговаривая:

> "Жнивка, жвивка! Отдай мою силку: На пестъ, на колотило, На молотило, На кривое веретено!"

Этимъ надъются онѣ набраться новой силы для дальнѣйшихъ-осеннихъ и зимнихъ-бабьихъ работъ. На возвращающихся съ "дожинокъ" бабъ и дъвушекъ поджидающіе ихъ у деревенской околицы молодые парни выливаютъ ведра воды. Иногда при этомъ поется какая-нибудь подобающая случаю пѣсня-въродъ, напримъръ, слѣдующей:

> "Пошелъ колосъ на ниву, На бълую ишеницу. Уродися на лъто, Рожь съ овсомъ, Со дикушей, Со пшеницею: Изъ колосу—осьмина, Изъ зерна—коврига, Изъ полузерна—пирогъ. Родися, родися, Рожь съ овсомъ!"

По народной примътъ, соблюденіемъ этого стариннаго, завъщанняго отцами-дъдами, обычая обезпечиваются плодотворные дожди на будущія весну и лъто.

Послѣ обѣдни на Успенье, въ селахъ поднимаются образа. Крестный ходъ направляется къ полю. Здѣсь, на широ-

368 ----

кой межъ, поется благодарственный молебенъ Божіей Матери, Госпожъ полевыхъ злаковъ. Если нътъ во время этого молебна ни вътра, ни дождя, то предполагается, что вся осень будетъ ведреная и тихая,--что совсъмъ не лишнее для "досъвокъ", сноповоза и молотьбы –сыромолотомъ. "Хорошо, когда Спасъ на полотнъ (16-е августа), а хлъбушко – на гумнъ!" – гласитъ старая деревенская поговорка.

На "Большую Пречистую" – въ праздникъ Успенія Пресвятой Богородицы – посельская-деревенская Русь привыкла святить новый хлъбъ. Это происходить за объдней, когда каждый добрый хозяинъ прицоситъ съ собою въ церковь свъжеиспеченный коровай новаго хлъба. До возвращенія съ нимъ изъ церкви, дома никто не ѣстъ ни крохи: всъ дожидаются "свячонаго куска". Разговляются на этотъ день прежде всего хлъбомъ. Остатокъ коровая тщательно завертывается въ чистую холстину и кладется подъ образа. Кусочками его пользуютъ" болящихъ, твердо въря въ цълебную силу этого "Божьяго благословенія". Считается большимъ гръхомъ уронить хотяющи малую крошку отъ такого коровая на полъ, а тъмъ болѣе – растоптать ее ногами.

На съверъ принято подавать за праздничный столъ на Успеньевъ день "деженъ" (толокно). Бабы ъдять его, похвалявають и ведутъ бесъду о прошедшемъ жнитвъ. Дъвушки поютъ въ Успеньевъ вечеръ, за толокномъ-деженемъ, приличныя случаю пъсни. А старые старики прикидывають-подсчитываютъ ("по сусло́намъ") собранный урожай. Дътвора до поздней ночи шумитъ въ этотъ день у заваленокъ, проводя время за веселыми играми, перемежающимися звонкими, дробными припъвами. Заливаются-звенятъ, по всей деревнъ разносятся молодые голоса:

> "Дожали, дожили, Оспожинки встрътили, Коровая вочали, Толокна процвъдали, Гостей угостили, Богу помолили! Хлъбушко, рости! Времячко, лети, лети-До новой весны, До воваго лъта, До новаго хлъба!.."

Съ Успеньева розговънья начинаются по деревнямъ осецнія "посидълки", "засидки", "бесъды". Время не ждетъ: до

369 -

А. А. Боринфскій.

Покрова только-только успёть молодежи досидёться до свадебъ. Принято не засылать и сватовъ раньше какъ черезъ двё недёли послё Спожинокъ. А извёстно изстари, что "первый сватъ—другимъ дорогу кажетъ". Потому-то и начинають деревенския красавицы засматривать себѣ жениховъ послё Успенья. "Съ Успеньщины не успѣешь присмотрѣть зиму тебѣ въ дѣвкахъ просидѣть!"—увѣщаетъ красную дѣвушку народная мудрость устами старой пословицы, взявшейся изъ крестьянскаго быта, тѣсно связаннаго съ полевыми работами и твердо памятующаго, что: "На бѣломъ Божьемъ свѣтѣ всему—свой часъ".

На Третій Спасъ соблюдается до сихъ поръ сохранившееся обыкновение загадывать о посъвъ. Изъ "дожиночнаго снопа",--о которомъ велась ръчь выше, -- берутся три колоса. Вылущенныя изъ нихъ зерна, изъ каждаго наособицу,--зарываются въ землю на примъченномъ укромномъ мъстъ. Если раньше и лучше всъхъ взойдуть зерна первыго колоса-значить, лучшій урожай дасть въ будущемъ году ранній съвъ: если зерна второго-средній, третьяго-поздній. Въ Тульской губерній передъ Спожинками старые люди ходять на воду и наблюдають за теченіемь. Если ръки, озера и болота не волнуются вътромъ, и лодки стоятъ спокойно, то примъта говорить, что осень будеть тихая и зима пройдеть безъ мятелей. - Отъ Спожинокъ, дожинающихъ послъдній снопъ, рукой, что называется, подать и до "Досъвокъ". Какъ уже упоминалось выше, народный опыть отводить на окончание озимого свва всего три дня посль Успенья. Къ восемнадцатому августовскому дню хорошій хозяинъ долженъ бросить послёд-нюю горсть жита въ землю. О запоздавшихъ лёнивцахъ, оправдывающихся своимъ недосугомъ, въ народъ говорять: "До Фролова дня (18-го августа) съють ретивые, послъ Фро-лова — лънивые!" и "Кто съеть рожь на Фроловъ день, у то-го родятся одни Фролки."

Калики-перехожіе разносять по Святой Руси переходящія изъ усть въ уста старинныя пѣсни, былины и "стихи". Этихъ убогихъ странниковъ кормитъ ихъ пѣніе—на усладу люду православному. Много стиховъ поютъ бѣдные носители народнаго пѣснотворчества, мало-по-малу исчезающіе съ лица родной земли подъ шумъ и гулъ иныхъ—новыхъ, имѣющихъ мало общаго съ творчествомъ,—пѣсенъ. Недалеки тѣ дни, когда отъ этихъ "птицъ Божіихъ" останется въ народѣ только одно преданіе о ихъ странствіяхъ. Есть нѣсколько народныхъ стиховъ духовныхъ, про Успеніе, записанныхъ въ разныхъ мѣстностяхъ Святой Руси.

- 370 -

Одинъ изъ этихъ "сказовъ" начинается слъдующимъ пъсеннымъ воззваніемъ къ Богоматери:

> "Госпоже Дѣво Царице, Маріе Богородице! Поемъ Тя, хвалимъ Тя велегласно, Въ пѣснехъ красно, Чудесъ море пресвятое, Въ Гепсиманской веси сокрытое!"

Затёмъ, послё приведенной вступительной запёвки, безвъстный стихослагатель, переходить къ повъствовательной сторонъ стиха. "Ты, Гепсимани, столица", — съ простодушнымъ умиленіемъ поетъ онъ, --- "въ тебъ устнула Царица. Была весь малая зъло красна, а днесь благодарно: се Дъвица, голубица, се Мати, всъхъ царей Царица. Когда Ти, Дъвоустнула, ликъ апостольскій вжаснула, ангеловъ множество пъснь спъвали, гдъ взимали душу чисту Іисусъ Христу, отъ земли къ небеси провождали. Тогда апостоли не были, облакомъ съ конецъ слётили, спѣшились на погребъ, не медля-чи, голосячи, на погребъ той Дѣвы Святой, Маріи устнув-шой, Дѣвы Пречистой. Өома въ Индіи провождалъ время, на погребъ Дѣвы спознился, а потомъ, приспѣвши, зѣло рыдалъ и припадалъ къ гробу лицемъ, жалилъ сердцемъ, что Дъвы устнувшой не оглядалъ. Авоній (языческій жрецъ-волхвователь) одръ хотвлъ струтити, волшебствомъ умълъ ходити, никтоже бо не видъ отъ земна рода. Но воевода съ мечемъ (архангель) власно предста вжасно, — Авоній безъ рукъ являет-ся; народъ многъ тогда здвигнуся, ликъ апостольскій вжаснуся, Авоній Царицу всѣхъ прославлялъ и повѣдалъ, что Дъвица голубица, се Мати всъхъ царей и Царица"... Повъствование обрывается, и стихопъвецъ снова-преображается во вдохновеннаго молитвенника, взывая:

> "И мы Тя, Дѣво, взираемъ, Лица зрънія желаемъ, Даждь и намъ Тя, Панво, оглядати, Божія Мати, Непремънно, благоговъйно, Сподоби въ небеси царствовати!"

Стихъ заканчивается, какъ и начался, благоговъйнымъ прославленіемъ Богоматери: "Ты есть царская одежда, во скорбехъ нашихъ надежда, Ты—скиптро царская, Ты—корона, оборона, сохраняти, свобождати, отъ враговъ покрый насъ, О, Божія Мати!.." Наименованіе Пресвятой Дъвы

- 371 -

"Панною" (въ предзаключительной молитвенной части) явно свидътельствуетъ о западно-русскомъ происхождении приведеннаго народнаго стиха духовнаго.

Другой стиховный сказъ начинается такой запъвкою:

"Апостоли съ конца свъта Собравшася вси для совъта. О, Дъвице, Твое Успеніе, Пріими наше хваленіе И подаждь намъ радованіе! Отецъ свыше призираеть, Сынъ Матери руцъ даваеть..."

Этотъ довольно неуклюжій "стихъ" можно и теперь еще слышать въ сельской глуши у церковныхъ папертей въ день Успенія Пресвятой Богородицы. Послъ объдни калики-перехожіе идутъ своимъ путемъ-дорогою, останавливаясь подъ окнами справляющихъ "Спожинки" семьянъ. Умилительно звучитъ въ ихъ устахъ полународная, полукнижная, своеобразно размъренная, стихотворная ръчь:

> . "Раю небесный, отворися, Марію пріяти потщися, Въ красно-свѣтлыя своя вселяя дво́рѣ, Юже радостно срѣтаютъ Силъ соборы, Яко невѣсту Божію чисту... О, Маріе, красота дѣвства!"

Этоть торжественный напёвъ странниковъ такъ подходитъ къ праздничному настроенію пахарей, справляющихъ благополучное окончаніе одного изъ главнёйшихъ своихъ земледёльческихъ трудовъ.

- 372 -



### XXXVI.

## Иванъ-Постный.

На двадцать девятый день августа-мъсяца ("густаря-соберихи") выпадаетъ чествованіе памяти усъкновенія честныя главы Іоанна Предтечи, Крестителя Господня. Въ народной Руси съ этимъ днемъ, слывущимъ за "Ивана - Постнаго", а въ нъкоторыхъ мъстахъ прозывающимся "Иваномъ-Полъткомъ" (полътнимъ) связаны любопытные обычаи, поговорки, повърья и сказанія, ведущіяся съ незапамятныхъ дней старины стародавней, богатой не одними могучими богатырями, оберегавшими рубежъ Земли Русской отъ вора-нахвальщины, но и мъткимъ, до самаго "нутра" всякой вещи проникающимъ, словомъ краснымъ.

"Нужда и въ Великъ-День (на Свътло - Христово-Воскресенье) постится!", — говорятъ въ народъ: "Попоститься да и воду спуститься! "... Но блюдеть держащаяся святоотческихъ преданій цопольная - посельская Русь каждый день постный, положенный по уставу церковному. "Пость — въ душеснасенью мость!"-убъдительно заявляеть она предъ слухомъ маловърныхъ, повторяющихъ, кивая съ укоризненнымъ взглядомъ на постниковъ, старыя поговорки: "Постное вдимъ, да скоромное суесловье отрыгаемъ!", "Постъ не мостъ, -можно и объвхать!", "Всв посты блюдемъ - постимся, а никуда не годимся!" и т. д. "Успенский постъ Спожинками разръшается!" — гласить съдое народное слово. Чуть-только успъють пройти съ успенскихъ розговънъ двъ недъли-четырнадцать сутокъ, какъ осенній мясовдъ переламывается уже днемъ строгаго поста-нерушимаго, по исконному въковому обычаю кръпко державшихся за въковые устои старины, благочестивыхъ-богомольныхъ дъдовъ-прадъдовъ: "Иваномъ-Постнымъ".

Самое обиходное имя на Руси - Иванъ. На деревнъ "Ивановъ – что грибовъ поганыхъ!" – говоритъ народъ. – "Дядя Иванъ – и людямъ, и намъ!"... "Шестьдесятъ два Ивана свя-тыми живутъ", – подводитъ онъ счетъ одноименнымъ угодникамъ Божіимъ, не расходясь ни на пядь съ точнымъ указаніемъ святцевъ, и начинаетъ перечислять: "Иванъ-Богословъ", "Иванъ - Златоустъ", "Иванъ - Постный", "Иванъ - Купала", "Иванъ-Воинъ", заканчивающій Святки и начинающій свальбы "Иванъ-Бражникъ" (7-го января), "Иванъ-Долгій" (8-го мая) и т. д. "Поститель-Иванъ", -- какъ говорится въ деревенскомъ быту, - "двлитъ мясовдъ пополамъ", хотя это выражение, напоминающее о "Филипповкахъ" (Рождественскомъ постъ), и погръшаетъ въ немалой степени противъ истины: до Филиппова заговънья (14-го ноября) еще цълыхъ два съ половиною мъсяца — засъвающій поля дождями, окутанный туманомъ сентябрь - листопадъ - грудень, октябрь - назимникъ да двъ сыплящихъ снъгомъ недъли ноября-"листогноя-студенаго". Не длиненъ постъ "Иванъ - Постный<sup>4</sup>, всего въ двадцать четыре часа онъ обходитъ весь свътлорусскій просторъ, а памятуетъ о немъ и обо встахъ пріуроченныхъ къ нему благочестивыхъ обычаяхъ върный боголюбивой старинъ народъ русскій не менье, чъмъ объ Успеньщинь - Госпожинкахъ, или Филипповкахъ. — "Иванъ-Постный обыденкой живеть, да всее матушку - Русь на посту держить!" — можно и теперь еще услышать въ среднемъ Поволжьъ, въ этой кондовой-коренной Велико-Руси, старую молвь народную. "Поститель - Иванъ-постъ внукамъ и намъ!", "Иванъ-Постный не великъ, а передъ нимъ и Филипповъ постъ — куликъ!", "Кто на Ивана, Крестителя Господня, скоромь жреть-тотъ въ рай не попадетъ!"-добавляетъ она, приговаривая: "На Постнаго Ивана вся скоромь мертвымъ узломъ затянута (запрещена)!", "Не соблюдешь Иванъ-постъ, прищемищь въ аду хвость!", "Кто Ивану-Крестителю не поститъ — за того и самъ набольшій попъ гръховъ не умолитъ!"

На Ивана-Постнаго не встъ деревенская Русь, по преданю, ничего круглаго. Памятуя, что въ этотъ, на-особицу стоящій въ православномъ мвсяцесловъ, день чествуется праведная - страдальческая кончина Предтечи - Господня, не только не вкушаетъ честной людъ православный ничего круглаго, но даже и щей не варитъ, такъ какъ капустный кочанъ напоминаетъ ему своимъ видомъ отсъченную голову. На Предтечу не рубятъ капусты, не сръзываютъ мака, не копають картофеля, не рвуть яблокъ и даже не беруть въ руки ни косаря, ни топора, ни заступа, чтобы не оскорбить этимъ поступкомъ священной памати пріявшаго отъ меча мученическую кончину великаго пророка Божія, принесшаго гръшному міру благую въсть о грядущемъ на его спасеніе Христъ – Свътъ Тихомъ, Учителъ Благомъ.

мученическую кончину великаго пророка вожи, принесшаго грѣшному міру благую вѣсть о грядущемъ на его спасеніе Христѣ-Свѣтѣ Тихомъ, Учителѣ Благомъ. "Постъ-въ рай мостъ!"-по мудрому изреченію во всякой старинѣ свѣдомыхъ старыхъ людей, хотя изъ ихъ-же умудренныхъ опытомъ устъ, вѣщей птицею вылетѣли на Русь слова: "Послушаніе паче поста и молитвы!", или "Послушаніе-корень смиренія!". Говоря о постахъ и о связанномъ съ ними въ его представленіи "послушаніи - смиреніи", народъ выводитъ заключеніе, что-"Кто всѣ посты постится, за того всѣ четыре Евангелиста!", но тутъ-же спѣшитъ прибавить: "А кто и на Ивана-Постнаго скороми не ѣстъ – тому самъ Истинный Христосъ помога!" Этимъ изреченіемъ придается дню 29-го августа особое значеніе, ставящее памятъ Крестителя Господня на высоту, недосягаемую взору грѣшниковъ, нарушающихъ постановленія отцовъ Церкви и не соблюдающихъ святоотческихъ преданій.

Съ Ивана - Постнаго осень считается на деревенской Руси вступившею во всъ свои неотъемлемыя права. "Иванъ-Постный — осени отецъ крестный!" — говорятъ въ народъ: "Съ Постнаго - Ивана не выходитъ въ поле мужикъ безъ каотана!", "Иванъ-Предтеча гонитъ птицу за море далече!", "Иванъ-Поститель пришелъ, лъто красное увелъ!". Съ "Иванъ-поста" мужикъ осень встръчаеть, баба свое — бабье – лъто начинаетъ. Бабъ, — по деревенской поговоркъ примътливой — "съ Ивана-Постнаго послъднее стлище на льны". "Если журавли съ Ивана-Крестителя на Кіевъ (на югъ) пошли-потянули будетъ короткая осень, придетъ нежданно-негаданно ранняя зима.

За двое сутокъ до сентябрьскаго Семена - дня (память святого Симеона - Лътопроводца) идетъ Иванъ-Постный — полътовщикъ. Въ старые-прежніе годы подводились къ этому дню вст счета по наймамъ на Москвъ Бълокаменной и во многихъ другихъ городахъ русскихъ. Высчитывалась къ Иванъпосту всякая полътняя плата, собирались полътнія дани, сбивался оброкъ съ каждаго тягла, полътнымъ граматамъ" (договорамъ) конецъ приходилъ. Если поднимались цъны на рабочія руки, то можно было услышать среди труодвого люда слова: "Нынъшній Иванъ-Постный – добрыя полътки!". Когда - же плата начинала падать, то рабочій народъ сокрушенно повторялъ, призадумываясь надъ предстоящей

зимою: "Прошлое слътье-невпримъръ скоромнъе, полътокъ того-гляди весь мужичій годъ на Великъ - Постъ сведетъ!" и т. п. Съ деньгой-копъйкою трудовой, лътнимъ страднымъ потомъ заработанною, русскій хлёборобъ, — не только чу-жому горбу работникъ, но и вольный пахарь. — встарину становился къ полётнему дню, Иванъ - Постному. Смътливый глазъ купца-торгаша, деньгороба разсчетливаго, не могъ не запримътить этого, -почему и устраивались 29 - го августа ярмарки - однодневки, "ивановские торги", по многимъ городамъ и пригородамъ, по селямъ-весямъ святорусскимъ. Велся торгъ не только всякою обиходной снъдью рухлядью, но и различными приманчивыми товарами гостиными, прокоторые сложились къ этому случаю поговорки: "На Иванъ-Постнаго въ карманѣ скоромная копѣйка шевелится!", "На Ивановъ торгъ и мужикъ идетъ, и баба зарится!", "Крас-но лѣто работой. а Иванъ-Полѣтокъ-красными товарами да бабыми приглядами!" Пережиткомъ старины доживаютъ свой въкъ и въ наши дни обычныя въ нъкоторыхъ губерніяхъ (преимущественно-поволжскихъ) ивановскія ярмарки. Но на нихъ, по большей части, идетъ торгъ предметами домашняго крестьянскаго обихода да лошадьми, да огурцами ("въ засоль"), да медомъ съ вощиною, да щепнымъ и скобянымъ товаромъ. И нътъ на этихъ постныхъ торгахъ ни особаго разгула веселаго, ни угарнаго похмълья шумливаго, какъ это всегда бываетъ объ ярмарочную пору, когда, заодно съ карманомъ, развязывается у мужика-простоты и языкъ-на кръпкое словцо тороватый, распоясывается и душа широкая, удержу себъ не знающая, съ каждой чаркою зелена вина шире дорогу своей воль-удали прокладывающая. "Пей, купецъ, на Иванъ-торгу квасъ да воду, закусывай пирогами ни съ чъмъ!"--говоритъ краснословъ-народъ по этому случаю, -говоря, приговариваетъ: "Никто съ поста не умираетъ!", "Съ поста не мрутъ, съ обжорства дохнутъ!", "Кто пьетъ-зашибается не въ пору-распухнетъ съ гору!", "На Пост-ника-Ивана не пригубь больше одного стакана!" Мелкаго краснаго товара, къ слову молвить, —и теперь попрежнему не искать-стать на постномъ ивановскомъ торгу, — гдъ они ведутся въ день усъкновенія честныя главы Іоанна Пред-течи, Крестителя Господня. Ситцы, плисъ, миткаль, платки —на каждомъ сельскомъ базаръ—тутъ какъ тутъ, а съ ними— и ребячья радость: всякіе заъдки-гостинцы, пряники, оръхи, маковники. Ходять, какъ и въ старую старь, между на-скоро сколоченными торговыми ларями-иалатками крикливые квасники, тороватые пирожники, калачники-саечники;

продавцы щедро сдабриваемыхъ постнымъ масломъ гречушниковъ, соитеньщики и вся другая шевелящая мужицкуюторговую копъйку братія, оживляющая торгъ своими разноголосыми выкриками. Играютъ-шумятъ мъстами и балаганы, несмотря на то, что Ивановъ торгъ-постный: гдъ-же и зашибить грошъ скоромохамъ-потъшникамъ ("тоже пить-всть умъютъ!"), какъ не на скопицъ звенящаго копъйкой, нетребовательнаго на вкусъ, не скупящагося на смъхъ, деревенскаго люда... "Смъхъ-не гръхъ", поворитъ русскій наротъпростодумъ: "а коли и гръхъ такъ меньшой изо всъхъ!", "Смъхомъ слезу не перешибить, такъ весь свой въкъ во кручинъ прожить, счастья-радости во-въкъ не нажить!"

"Смѣхомъ сдезу не перешибить, такъ весь свой вѣкъ во кру-чинѣ прожить, счастья-радости во̀-вѣкъ не нажить!" "На Ивана-Постнаго—хоть и постъ, да разносолъ!"—огова-ривается убравшаяся съ подевыми работами деревня чернозем-ной-хлѣбородной подосы. И впрямь, естъ чѣмъ угостить—даже строго придерживающемуся завѣтовъ старины—хлѣбосоль-ному домохозяину гостей званыхъ-прошеныхъ въ этотъ пост-ный подѣтній праздникъ, приходящійся во многихъ се-дахъ престодънымъ-храмовымъ днемъ. Вмѣсто запретнаго кругдаго пирога—загибаетъ въ этотъ день "праздничная" хо-зяйка долгій. Начинка найдется знатная: грибы-грузди, грибы-масленики грибы-рыжики, которыхъ церелъ этимъ временемъ зяйка долгій. Начинка найдется знатная: грибы-грузди, грибы-масленики, грибы-рыжики, которыхъ передъ этимъ временемъ и въ лѣсу, и въ залѣсьи хоть лопатой сбирай да граблями огребай. Кромѣ грибовъ, — идущихъ на похлебку, и на за-кусь-заѣдку, — всякой ягоды въ пироги можно завернуть: и костяники, и голубики, и черники, и брусники, и смородины. Въ огородѣ— свекла съ морковью, рѣдъка-ломтиха найдутся хозяйкѣ на подмогу, гостямъ на угощенье. Овсяный кисель, — не говоря уже объ ягодномъ, — тоже мимо стола не проносится, хоть бы и въ праздникъ: особливо, если къ нему сусла-пива да сыты медовой поставить. Знаютъ деревенскія хозяйки, что и "куда́гой" (пареное соложоное тѣсто съ калиною, — мѣстами зовется "саламатою") — тоже не побрезгаютъ гости. "Кулажка — не бражка!" — приговарняютъ онѣ, подавая эту лакомую стряпню съ погреба послѣ сытнаго постнаго обѣда, — "упарена-уквашена, да не хмѣльна, ѣшь въ вволю!". Ждутъ лакомую стряпню съ погреба послъ сытнаго постнаго объда, "упарена-уквашена, да не хмъльна, то въ вволю!". Ждутъ-не дождутся кулаги малые ребята: всъ въдь они-кулажники-сластёны зазнамые. Съумъеть деревня и постный праздникъ справить по заведенному, честь-честью, въ грязь лицомъ не ударить въ тъ годы, когда Богъ мужика урожаемъ благосло-вить за труды праведные. "Не до праздника, не до гостей, когда не только въ церкви, а и на гумнахъ-Иванъ-Пост-ный!" – оговаривается старая молвь крылатая. "Не бойся того носта, когда въ закромахъ нътъ пуста! Страшенъ-

\_ \_ 377 \_

мясовдъ, когда въ амбаръ жита нътъ!", "Въ годъ хлъбородный—постъ не голодный!", "Господь хлъбца уродитъ—и съ поста брюхо не подводить!"—повторяетъ деревня, въ потъ лица, по слову Господню, вкушающая хлъбъ свой, для которой каждый урожайный годъ составлялъ истинное благословеніе Божіе даже и въ тъ далекія, затемненныя язычествомъ, времена, когда русскій пахарь народъ молился не Троицъ единосущной и нераздъльной, а Перуну, Велесу, Даждьбогу и всъмъ другимъ обожествленнымъ силамъ всемогущей матери-природы.

Въ старыя времена, до двадцатыхъ годовъ XIX-го стольтія, — соблюдался въ народной, богатой обычаями, Руси слъдующій праздничный обрядъ торжественный, пріурочи-вавшійся непосредственно ко дню 29-го августа. Собираласьсходилась-по нарочитому зову-молодежь со всего села къ околиць. Приносилась туда—заранье къмъ-нибудь изъ ста-рыхъ людей наканунъ приготовленная—глиняная, одътая въ холщевый савань, кукла: безъ малаго въ рость человъческий. Особенностью этой куклы было то, что она двлалась безъ головы. Эту безголовую куклу поднимали двѣ молодыхъ дъвушки и бережно, въ благоговъйномъ молчаніи, несли на рукахъ впереди толпы къ ръкъ, гдъ на самомъ крутомъ берегу, останавливались и клали свою ношу наземь. Вся толпа начинала причитать надъ куклою, какъ надъ дорогимъ и близкимъ ей покойникомъ. Причиталось — особы-ми причетами, не сохранившимися, къ сожалѣнію, ни въ записяхъ нашихъ бытовъдовъ, ни даже въ памяти народной. По прошествии нъкотораго времени, оплаканнаго глинянаго покойника поднимали на руки двое молодыхъ парней и-при воплё толпы-съ-розмаху бросали въ воду. Этотъ обезглавленный человѣкъ въ саванѣ олицетворялъ – въ глазахъ совер-шителей описаннаго обряда – св. Іоанна Крестителя, нераздъльно сливавшагося въ суевърномъ народномъ воображении съ побъжденнымъ темными силами краснымъ лътомъ.

У покойнаго Вс. В. Крестовскаго 70) въ его извъстныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Всеволодъ Владиміровичъ Крестовскій—талантливый романистъ, авторъ, Петербургскихъ трущобъ", "Дѣдовъ", "Панургова стада" имногихъ другихъ выдающихся произведеній—родился въ с. Малая Березайка Таращанскаго уѣзда Кіевской губ., 11-го февраля 1840 года. По образованію онъ-питомецъ петербургской 1-й гимназін и петербургскаго университота, но курса въ послѣднемъ не окончилъ. Литературная дѣятельность его началась стихотвореніями,—въ числѣ которыхъ было не мало прекрасныхъ (напримѣръ, навѣянныя русскими народными мотивами, а также написанныя на испанскiе сюжеты). Нѣсколько его пѣсенъ прошли даже въ народъ н распѣваются по деревнямъ, какъ свои ("Ванька-ключинкъ", "Полоса-ль ты моя, полоса...").

очеркахъ "Двадцать мёсяцевъ въ дёйствующей арміи въ 1877—1878 годахъ", есть, между прочимъ, краткое упоми-наніе о справляющемся въ Болгаріи праздникъ "Пинеруда" (красная бабочка). Этотъ народный болгарскій праздникъ совпадаетъ по времени и нѣкоторымъ частностямъ съ нашимъ Иванъ-Купалою (24-мъ іюня). По свидътельству названнаго писателя, въ этотъ день молодыя сельскія дввушки наряжаются въ листья болотныхъ травъ и выходять въ поде искать мотыльковъ, распъвая при томъ особую обрядовую пъсню, а къ вечеру дълаютъ изъ глины куклу безъ головы и кидають ее въ ръку, въ воспоминаніе обезглавленія Іоанна Крестителя. Связь этого, соблюдаемаго и теперь, обычая съ нашимъ-исчезнувшимъ безъ слъда подъ всесокрушающей рукою съдого Времени-несомнънна и можетъ служить явнымъ доказательствомъ того, что и балканскимъ славянамъ сродни самобытный духъ русскаго народа, явственнымъ образомъ засвидътельствовавшаго о братской любви къ нимъ своей кровью, пролитой за освобождение болгарскихъ и сербскихъ братьевъ, устлавшаго костьми своихъ доблестныхъ воиновъ кровавый путь къ Стамбулу.

На Ивана-Постнаго въ Тульской губерніи наблюдають за 7 полетомъ птиць. Если журавли летять отъ Тулы на Кіевъ, то, по примътамъ, вскоръ послъ Семена-дня наступять холода. "Лебедь летитъ къ снъгу", —говорить тулякъ-погодовѣдъ, — "а гусь къ дождю!", "Лебедь несетъ на носу снътъ!", "Ласточка весну начинаетъ, соловей лѣто кончаетъ!", "Сколько разъ бухало (филинъ) будетъ бухать, по столько кадей хлѣба будешь молотить съ овина!", "Чай, примѣчай—куда чайки летятъ!" Длинный рядъ тульскихъ примѣть-поговорокъ о птицахъ заканчивается остроумнымъ замѣчаніемъ: "Пѣтухъ не человѣкъ, а свое все скажетъ и бабъ научить!"

Извёстность ему составиль печатавшійся въ "Отечественныхъ Запискахъ" 1864—1867 г. г. романъ "Петербургскія трущобы". Въ концѣ 60-хъ годовъ В. В-чъ поступиль въ военную службу, которой и обязанъ появленіемъ своихъ "Походныхъ очерковъ" и "Очерковъ кавалерійской жазни". Во время русскотурецкой войны 1877—78 г. г. онъ, въ качествѣ оффиніальнаго корреспондента "Правительственнаго Вѣстника", присутствовалъ на театрѣ военныхъ дѣй ствій. Корреспондендій его составили книгу "Двадцать мѣсяцевъ въ дѣйствующей арміи". Съ 1882-мъ года онъ состоялъ чиновникомъ особыхъ порученій при туркестанскомъ генераль-губернаторѣ М. Г. Черняевѣ, затѣмъ—перешелъ въ пограничную стражу. Въ 1892-мъ году, въ чинѣ полковника, Вс. В. Крестовскій былъ назначелъ редакторомъ, Варшавскаго Дневника", на каковомъ посту и умеръ въ 1895-мъ году. Могила его находится въ Петербургѣ, на одномъ и зъ кладбищъ Александро-Невской Лавры. Полное, восьмитомное, собраніе его сочиненій издано Товариществомъ Общественной Пользы въ 1898-99 годахъ.

Иванъ-Постный послъдній предьосенній праздникъ-былъ въ старые годы на Руси "полътнимъ" не только потому, что окончательно завершалъ собою лътніе красные дни, открывая широкую дорогу торную ненастной осени, - но и оттого, что являлся послъднимъ, заключительнымъ, праздникомъ цълаго года. Черезъ двое сутокъ послъ этого дня (1-го сентября), починая новый годъ, шелъ день Новолътія.



### XXXVII.

# Сентябрь-листопадъ.

Св. Симеонъ-Столпникъ (Лѣтопроводецъ), въ прежнія времена приносившій на Русь день Новольтія, починаеть въ настоящее время своимъ приходомъ послъднюю, сентябрьскую, треть года. Первый мъсяцъ этой трети — сентябрь-листопадъ-("вресень" — у малороссовъ, "грудень" -- у словаковъ, "рю-янъ" — у кроатовъ) дышетъ осенней свъжестью, мороситъ медкимъ дождемъ ненастнымъ, завываетъ-реветъ осенними бурями (отчего и слылъ нъкогда въ народной Руси "ревуномъ"),оправдывая этимъ старинныя поговорки: "Батюшка-сентябрь не любитъ баловать!", "Въ сентябръ держись кръпче за каотанъ!", "Считай, баба, осень съ сентября по шапкамъ да по лаптямъ!", "Въ сентябръ и листь на деревъ не держится!" Начинается сентябрь-мъсяцъ бабьимъ лътомъ, въ нъкоторыхъ мѣстностяхъ продолжающимся недѣлю (съ 1-го по "Аспосовъ день"-8-е число), по другимъ уголкамъ свътлорусскаго простора захватывающимъ и цёлыхъ двё седмицы-съ "Семена-дня" вплоть до Воздвиженья, 14-го числа. "Хвалилися бабы да бабымъ лътомъ на Семенъ-день, а того бабы не въдали, что на дворъ сентябрь!"-подсмъваются въ ненастные дни сентября-листопада деревенские краснословы надъ падкими до праздничанья бабами, но и сами не забывають, что у мужика, по народному присловью, "въ сентябръ-осенникъ только тв и праздники, что однъ новыя новины".

Севтябрь — конець полевыхъ работъ: остается во время него въ полъ развъ одну "зябь зябитъ" (запахиватъ землю подъ паръ, на весну), да жнивье выжигать, стадами утолоченное. О послъднемъ и вспоминаетъ деревня въ поговоркъ: "Въ

- 381 ---

сентябръ-огонь и въ полъ, и въ избъ". Къ 1-му числу сен-тября-послъдній досъвъ ржи для самаго неторопливаго хозяина-пахаря. "Семенъ-день - съвалка съ плечъ!"-говорятъ въ народъ, убъжденномъ, что позже этого срока, установден-наго многоопытными и богобоязненными дъдами-прадъдами. и съять гръшно. "Семенъ-день — и съмена долой!", "На Се-менъ-день до объда съй-паши, а послъ объда на пахаря валькомъ маши!"---приговариваетъ посельскій людъ, провожающій объ эту пору лѣто, встрѣчающій осень, торопкимъ шагомъ идущую на поля, орошаемыя не однимъ дождемъ-росой, а и трудовымъ потомъ многомиллювно-головаго правнука богатыря-пахаря Микулы-свътъ-Селяниновича. Въ сентябръ, въ каждый ведреный день, гудить токъ на гуменникъ отъ цъповъ: сиъшная молотьба-"сыромолотъ" идеть. "Сиверко, да сытно!"— замъчаетъ народъ о сентябръ въ урожайные, благословенные Богомъ, годы: "Холодненекъ сентябрь-батюшка, да кормить гораздъ!" По мъткому выражению русскаго пахаря, "вы-росшаго на морозъ", его, мужика, — "не шуба гръетъ, а цъпъмодотидо". У него, по пословиць, "покуда цыпь въ рукахъ, потуда и хлъбъ въ зубкахъ"; плохъ тотъ молотильщикъ, о которомъ сложилось въ народъ крылатое словцо-"Не столько намолотилъ, сколько цыпомъ голову наколотилъ!" Во время осенней молотьбы неръдко, среди деревенскаго люда, можно и теперь еще услышать старыя загадки объ орудія, до-бывающемъ изъ колосьевъ хлъборобу-пахарю даръ Божій. Вотъ нъкоторыя изъ нихъ, идущія отъ самой глубокой старины стародавней, являющіяся въ то-же время любопытными образцами народнаго звукоподражанія: "Потату - потаты, токату такаты, а яички ворохомъ несутся!", "Пришла кувахта, проситъ мутавта. На что тебъ мутавта? Гоголя бить, младожа кормить!", "Бились кругомъ, перебились кругомъ, въ клъть пошли-перевъшались!", "Вверхъ турлы, внизъ турлы-по тъмъ турламъ пройти нельзя!" (цъпы).

Въ сентябрѣ, по примѣтѣ, "всякое сѣмя изъ колоса на̀-земь плыветъ": плохо тому хозяину, на свой горбъ худому работнику, у котораго какое-нибудь зерно застоится на корню послѣ Семена-дня не только въ полѣ, но и на огородѣ. "Не время въ полѣ жать, когда бабамъ по заполью впору льны стлать!"—говоритъ сельскохозяйственный опытъ, провѣренный годами да годами, — говоря, приговариваетъ: "Ленъ стели къ бабьему лѣту, а подымай къ Казанской!" (осенняя Казанская—22-го октября), "Бабье лѣто-бабій праздникъ, бабьи работы!", "Кто о бабьемъ лѣтѣ жать-косить пойдетъ, того не то что мужики, а и бабы засмѣютъ!" По старинному повѣрью, къ 1-му сентября послѣднія запоздавшія къ отемут за сине море дасточки спать на зиму въ озера дожатся, — откуда въ весеннее водополье, при первомъ вазомѣ льда, всѣ разомъ въ поднебесную высь ноднимаются. Чортъ въ эту пору воробъевъ-домосѣдовъ, остающихся на Руси зябнуть зиму-зимскую, мѣряеть четвериками: "сколько выпуститъ на волю изъ-подъ гребла, столько и разлетится по своимъ по застрехамъ, а всѣмъ остальнымъ – тутъ и смертушка!" ('еменъдень – осеннее новоселье. "Счастливое новоселье – сухая осень, коли на Семена сухо!" – говорятъ старые, памятующіе всякую примѣту люди. Начинаются съ этой поры бабъи супрядки, посидѣлки да бесѣды. "Первыя засидки – новый огонь въ избѣ". Встарину добывался изъ суха-дерева этотъ первый осенній огонь "засидочный" бережно хранился отъ вечера до утра, отъ утра – до вечера впродолженіе всей осени и зимы, до самой весны, задувающей вечерніе огни по деревнямъ. Въ иныхъ глухихъ мѣстахъ Руси великой передъ первыми осенними засидками и теперь еще съ тлѣющею головней въ поле ("на постать") ходятъ, – окуриваютъ ниву въ предохраненіе отъ всякаго попущенія, "отъ лиха, притки и призора". Но и этотъ обычай доживаетъ свои послѣдніе-остатніе дни. Много и другихъ повѣрій, примѣтъ-обычаевъ связано въ народной памяти съ Семеномъ-днемъ (см. гл. ХХХУНІ).

2-го сентября-, Өедота в Руфины, не выгоняй со двора поутру скотину: выгонишь-бъду нагонишь!" Потому-то при-держивающіяся дъдовскихъ повърій хозяйки и не выпускаютъ въ этотъ день на пастьбу вплоть до полудня ни коровъ, ни овець. Слъдомъ за этимъ примътливымъ днемъ-Домнинъ, на который съ утра до ночи прибирають бабы всякую рухлядь въ домъ, припасая себъ этимъ благополучіе и спорину во всемъ на цълую осень. За св. Домною-Вавила-священномученикъ по народной Руси идеть. "На Вавилу вилы празд-нуютъ-впустъ лежать!" – говорятъ въ народъ. Но въ этотъ-же день – другой, большой (во многихъ селахъ храмовой-престольный) народный праздникъ: "Неопалимая Купина", въ честь соименной съ нимъ иконы Божіей Матери. Поются въ этотъ день по деревенскимъ церквамъ молебны-общіе и заказные, отъ усердія прихожанъ, върующихъ, что этими молебнами ограждаются не только ихъ хаты и гумна отъ огня-пожара, но и сами они вмъстъ со всей "скотинкой-животинкой"-отъ огня-молоньи. Помогаетъ, по народному повърью, икона этого праздника и во время самаго пожара: если, съ върою, поднимать ее къ пылающему зданю, то она отъ сосъднихъ построекъ огонь отводить. Во многихъ мъст-

ностяхъ 4-го сентября совершаются, съ той-же върою, крестные ходы вокругь сель - деревень. "Огню не върь", говорить съдая народная мудрость, - "оть него только одна матушка Купина Неоналимая спасаеть!", "Orhm Вогъ волю далъ!", "Не топора бойся, а огня!", "Солома да дерево съ огнемъ не дружатся!", "Не съ огнемъ соваться къ пожару!", "Огонь-не вода, пожитки пе всплывають!" Не оть одного пожара молять въ народной Руси Купину Неопалимую: идеть къ ней модитва пахаря и отъ огневицы болъсти. и отъ антонова-огня, и отъ огневика-летучаго (сыпь). "Огоньогонь, возьми свой огникъ!"-причитаютъ въ послъднемъ случав, высъкая огнивомъ надъ болящимъ искры изъ кремня: "Матушка Богородица. Купина Неопалимая, глубина необозримая! На болъсть лютую призри, смертью не опали! Сироть не обездоль, утиши-уйми злую боль-на выковъчные въки!"

5-е сентября-день, посвященный памяти пророка Захаріи и праведной Елисаветы, родителей Крестителя Господня-считается счастливымъ для предсказаний. Памятуя объ этомъ, многіе суевърные люди посъщають на него въдуновь и знахарокъ. принося имъ разныя новины деревенскія-одинъ отъ достатка своего, другіе-отъ своей бъды лихой. Черезъ сутки послъ этого дня-"Луковъ день" (память преп. Луки). На него идетъ во многихъ мъстахъ торгъ "ръпчатымъ" лукомъ-плетеницами. "Кто всть дукъ, того Вогь избавить ввчныхъ мукъ!"гласить одно изъ сложившихся среди лукоторговцевъ изреченій. "Лукъ-отъ семи недугъ!",-вторитъ ему другое. За нимъ слъдуетъ цълый рядъ въ такомъ родъ: "Лукъ съ чеснокомъ родные братья!", "Пукъ да баня все правять!", "Въ нашемъ краю-словно въ раю: луку да рябины не прівшь!" и т. п. Ходятъ въ народной Руси и такія пріуроченныя къ луку поговорки, о которыхъ не всегда любятъ торгаши вспоминать, — какъ напримъръ: "Лукомъ торговать – луковымъ плетнемъ (мочаломъ) и подпоясываться (т. е. бъдно жить)!", "Людской Семенъ, какъ лукъ зелёнъ, а нашъ Семенъ-въ грязи заваленъ!". Существуеть повърье, что, если испечь хоть одну луковицу раньше чъмъ лукъ будетъ собранъ съ огорода, то весь онъ посохнеть. Потому-то зорко и сторожать огородники-лукари свои грядки отъ всякаго злонамъреннаго человѣка, могущаго причинить такое лихо. Загадки загадывають о лукъ такими словами: "Сидить тупка въ семи юбкахъ; кто ни глянетъ, всякъ заплачетъ!", "Пришла панья въ красномъ сарафанъ; какъ стали раздъвать-давай плакать и рыдать!", "Сидить дёдъ, многимъ платьемъ одётъ; кто его раздёваетъ—отъ радости слезы проливаетъ!", "Стоитъ попъ

- 384 -

низокъ, на немъ сто ризокъ; кто ни взглянетъ, всякъ занлачетъ!", "Что̀ безъ боли и печали приводить въ слезы?", "Мълъ на мъху, солдатъ наверху!" и т. д. Любители лука отзываются о немъ съ умиленіемъ: "Голо, голо, а луковку во щи надо!", "Вотъ тебъ луковка попова, облуплена-готова; знай, почитай, а умру – поминай!", "Кому луковка облуплена, а намъ тукманка не куплена!" Болъе всъхъ считаются лакомыми на лукъ боровичане-новгородскіе.— "луковниками" такъ и слывутъ они въ народной Руси. "Луку! Зеленаго луку!..." насмъщливо кличутъ вослъдъ и навстръчу имъ на чужой сторонъ.

За Луковымъ — Аспосовъ день, праздникъ Рождества Пресвятыя Богородицы, именуемый таже и "Малой Пречистою" ("Большая Пречистая" — праздникъ Успенія). На него встръчаетъ народъ съ особыми обычаями "матушку-осенину". Въ старые годы въ этотъ день сходилась къ новобрачнымъ родня богоданная и кровная, созывавшаяся "навъствть молодыхъ, посмотръть на ихъ житье-бытье, поучить уму-разуму". Угощались честные гости званые праздничнымъ объдомъ, показывалось имъ сытымъ-пьянымъ все молодое хоаяйство: рухлядь всякая во дому, жито въ закрому, упряжь въ сараяхъ. Все это сопровождалось поднесеніемъ пива, причемъ иные краснословы приговаривали: "Аспосовъ день воднесеньевъ день. Лей, лей, кубышка! Поливай, кубышка!

За Малой Пречистою, въ девятый день сентября листопада, --чествуется Православной Церковью память святыхъ Богоотецъ Іоакима и Анны. Въ этотъ, не запечативнный особыми повърьями и обычаями въ изустномъ простонародномъ дневникъ, но твердо памятуемый убогими пъвцами-каликами-перехожими, день въ посельской глуши еще и теперь можно услышать умилительное воспъвание стариннаго стиха духовнаго о "Христовыхъ Праотцахъ". Стихъ этотъ начинается цвътистой запъвкою: "Живоноснъйшій садь, одушевленный градъ, градъ богосозданный, его-же украси Господь и возвыси, чтемъ ликъ богозванный, соборъ Богоотецъ и святыхъ Праотецъ. Богопреблаженный, пъсньми и хвалами, сердцемъ и устнами, первве рожденныхъ". Затъмъ, --всиъдъ за этимъ двънадцатистишнымъ вступленіемъ, идетъ длинный перечень именъ, съ пріуроченными къ каждому изъ нихъ величаніями: "Перваго Адама, отъ Бога созданна. Того же руками праматере Еву, жизнь ръченну, перву съ дщерьми и сынами. Авеля претверды по смерти побъды кровію гласяща; Сиса же преумна и благоразумна, письмены свътяща; мужа благосерды Еноса надежни и со небопарнымъ (воспарившимъ-вознесшимся на небо) великимъ Енохомъ, Ноемъ патріархомъ, всѣхъ насъ отцемъ славнымъ. Сима срамочестна, Авета пречестна, съ теми іерари-Мелххиседекъ славный, Авраамъ преславный чтется патріарха. Чтеть и Исаака върныхъ душа всяка, съ Наумомъ боговиднымъ, съ Іаковомъ бодрымъ, Іовомъ предобрымъ, долготерпъливымъ, дванадесяточтенъ ликъ благоукрашенъ патріархъ святъйшихъ съмя Авраамско, священіе царско, богопочтеннъйшихъ. Іосифъ Прекрасный, въ премудрости ясный, соніямъ провидецъ; Ааронъ священный и богоспасенный Моисей Боговидецъ; и Оръ добронравный, Веселенлъ славный..." Въ заключительномъ звенъ этой цъпи именъ поминаются: "Зоровавель драгій, Іосифь преблагій, Іоакимъ, Анна, Сарра и Ревекка, Маріамъ, Девора, съ тъми и Сусана". Въ безвъстномъ, слившемся со стихійной народною творческой волною, слагатель этого стиха, несмотря на значительныя неточности, замъчаемыя въ послъднемъ, виденъ человъкъ, свъдомый въ книжномъ дълъ, но и въ то-же самое время еще не вполнъ оторвавшійся отъ плодородной почвы народнаго міросозерцанія.

На 10-е сентября падаетъ память св. Петра и Павла, епископовъ никейскихъ. День этотъ слыветъ въ народъ "осеннимъ Петро-Павломъ". Старое поволжское ходячее слово замъчаеть по этому поводу: "На Руси два Петро-Павла-большой да малый, лётній (29-го іюня) да осенній". И,-подобнотому какъ, по уставу старыхъ людей, блюдущихъ завѣты отцовъ, разръшается съ Петрова-дня ъсть клубнику, землянику и другую ягоду, - съ осенняго Петро-Павла можно рвать рябину, дълающуюся съ этой поры менъе горькою, чъмъ прежде. "Осенній Петро-Павелъ-рябинникъ!"-гласитъ крылатое слово народное, приговариваючи: "Выйдемъ на долинку, сядемъ подъ рябинку-хорошо цвътетъ!", "Подъ ярусомъ-ярусомъ виситъ зипунъ съ краснымъ гарусомъ!" (загадка о рябинь), "Не твоему, черна-галка, носу красную рябинушку клевать!" и т. д. Собирая и вывъшивая пучками подъ крышу ягодурябину ("чтобы прозябла-провяла, сахару понабрала"). деревенскій людъ всегда оставляетъ на каждомъ рябинномъ кусту часть ягодъ-на птичій зимній прокормъ: "дрозду-рябиннику, снъгирямъ-краснозобамъ и всякой другой птичьей сестрабратьв." Въ этомъ высказывается трогательвая любовь простого человъка къ матери-природъ. "За Өедориными вечорками" (11-мъ сентября) идетъ Корвильевъ день (12-го-память священномученика Корнилія-сотника). На него выдергиваетъ-выбираетъ деревня послёдніе (кромё рёпы) коряевые овощи, на-

- .386 ---

чиная съ картофеля, кончая хрѣномъ. "Корнильевъ день на дворъ-всякъ корешокъ въ своей поръ!"-говорить вародъ, прибавляя къ этой примътъ: "Съ Корнилья корень въ землъ не растеть, а зябнеть!", "Корнилій святой-изъ земли корневище додой! и т. под. По распространенному въ подмосковной деревенской округь повърью, начиная съ этого дня, змън и всякие гады перебираются в полей въ трущобы лесныя. гив и уходять въ землю-до весенняго пригръва. Этоть деньканунъ "постнаго праздника" Воздвиженія Честнаго и Животворящаго Креста Господня (14-го сентября). Воздвиженьетретья встръча осени (первая-на Семенъ-день, вторая на Малую Пречистую), "первыя зазимки". Объ этомъ днв и связанныхъ съ нимъ повърьяхъ-примвтахъ и обычаяхъ ходить въ народной Руси расцвъченный красными-крылатыми словами длинный сказъ, стоящій наособицу ото всёхъ другихъ. Бабьему льту-конець "Со Вздвиженья осень къ зимъ все быстрве движется!"-замвчають деревенские погодовван, но сами-же и добавляють къ этому: "Воздвиженские зазимки еще не бъда, что-то скажетъ Покровъ-батюшко (1-е октября)!" Въ этоть праздникъ по многимъ мъстамъ рубятъ капустусъ пъснями да съ угощеньемъ. "Здвиженье капустницы!"-говорять о немъ въ народъ.

Слёдомъ за Воздвиженьемъ-праздникомъ-день Никиты осенняго. Осенній Никита (вешній-3-го апрёля) зовется въ посельскомъ быту "гусепролётомъ, гусятникомъ, "рѣпорѣзомъ". Ломающій сентябрь пополамъ Никитинъ день въ просторъчьи слыветъ "гусарями". "Пришли Никиты-гусари, гусей смотри!"-подаеть свой совъть хозяйственный опыть:- "До Никиты-гусятника гусь жиру нагуливаеть, посль Никиты прогуливаетъ!" 15-е сентября-праздникъ гусятниковъ. Въ старые годы на него соблюдалось не мало любопытныхъ, въ пережиткъ уцълъвшихъ и до нашихъ дней, обычаевъ. Съ не-) запамятныхъ поръ держали на Руси гусей, не только для хо-зяйства (на убой), но и "для охоты". Гусиная охота была издавна одною изъ любимъйшихъ забавъ на Москвъ Бълокаменной, да и по другимъ исконно-русскимъ местамъ. (Гусаки-бойцы откармливались совершенно особо ото всёхъ другихъ гусей и наметавшіеся въ своемь боевомъ двлё-цённлись на большія деньги, составляя похвальбу-гордость хозяина-охотника. Твердо памятовали русскіе люди, что "двлувремя, потёхё-часъ". Никита-гусятникъ быль для многихъ часомъ потвхи. Обхаживали въ этотъ день любители гусинаго боя другъ-друга. Собиравшиеся въ обходъ запасались ивиючкомъ съ пшеницею. При входъ, стучали они въ двер-

- 387 ---

ную притолоку, особымъ причетомъ очестливымъ вызывая хозяина показать "охоту". Хозяинъ приглашалъ гостей до-рогихъ на загородь, гдъ жила-оберегалась у него "гусиная свора". Сопровождая гостей, онъ не забываль угостить ихъ доброю чаркой вина изъ предусмотрительно захваченной су-леи. Пили гости, разсыпали гусямъ пшеницу. Желая выка-зать особо-дружеское расположение къ кому-либо изъ гостей, хозяинъ дарилъ ему гуся. Получившій подарокъ долженъ быль отдарить его твмъ-же. Подаренный гусь передавался изъ полы въ полу при троекратномъ цёлованьи и увъреніяхъ въ ненарушимой дружбь. Цълый день ходили гусятники-охотники изъ дому въ домъ. Вечеромъ всъ гурьбой шли-зваными гостями-на пирушку къ самому богатому и тороватому изъ своей братіи, заранье предвкушая ничьмъ для нихъ незамънимое удовольствіе гусинаго боя. Въ такомъ домѣ стояла на столъ круговая чаша съ зеленымъ-виномъ или медомъ сыченымъ. Каждый гость, входя, пригубливалъ эту чашу и клалъ на столъ калачъ—"гусямъ на новоселье" Когда соби-рались всѣ званые-прошеные, хозяинъ вносилъ въ горницу пару убранныхъ красными лентами лучшихъ гусей-бойцовъ изъ своей охоты. Гусей этихъ обрызгивали медомъ, пили надъ ихъ головами медъ и зелено-вино. Во время боя бились объ заклады,-причемъ бывало и такъ, что разгоряченные споромъ охотники вступали чуть не въ рукопашную, совер-шенно забывая о мирной-праздничной цъли своего веселаго прихода.

Во времена барщины было въ обычав на осенняго Никиту подносить боярамъ отъ каждой вотчины гуся съ гусынею. Дѣлали это выборные старики. Подносимая гусыня накрывалась краснымъ платкомъ; гусь подносился со льняной плетенкою на шев. Барская семья встрѣчала челобитчиковъ въ сѣняхъ и приказывала угостить ихъ виномъ. Этотъ обычай соблюдался еще въ 40-хъ 50-хъ годахъ. По народному повѣрью, гусей стережсть, ото всякаго лиха оберегаетъ, Водяной. Памятуя объ этомъ, еще въ недавнія временасчитали гусехозяева необходимымъ "задобрить дѣдушку" въ ночь подъ Никитинъ день. Для этого носили на рѣку нарочно откармливавшагося "жертвеннаго" гуся, отрубали здѣсь ему — съ особымъ причетомъ—голову и, обезглавленнаго, бросаля въ воду, упрашивая рѣчного хозяина привятъ подарокъ, не гнѣваться и не оставлять гусей береженьемъ на будущее время. Голова жертвеннаго гуся относилась на птичный дворъ, изъ опасенія, чтобы Домовой, ведущій всему счетъ "по голювамъ", не провѣдалъ о сдѣланномъ Водяному подаркъ и ве прогнѣвался-бы, въ свой чередъ, на это. Съ Ниниты-осенняго начинають бить гусей на продажу. По селамъ-деревнямъ принимаются объ эту пору вздить барышники - торгаши приглядываться къ гусямъ, прицѣниваться. — Все-гусь: были-бы перья! Чайка-гусь и ворона-гусь!"-приговаривають они, сбивая цѣны одинъ передъ другимъ. "Гусей перебьемъ-всѣ дыры (въ хозяйствѣ) позаткнемъ!"-думается въ это время продавцамъ; а случается порою и такъ, что мужикъ, довѣрившійся неутѣшительнымъ вѣстямъ краснобая-торгаша, по пословицѣ- "За курочку гуська отдасть (продешевить)". "Однимъ гусемъ поля не вытопчешь!",-оправдываеть онъ свою торопливую довѣрчивость,- "Птицѣ теленка не высидѣть!" и т. д. На Никитинъ день примѣчають по гусямъ о предстоящей погодѣ. "Спросили бы гуся: не зябнуть-ли ногя?" -говорить деревня, увѣряя, что гусь лапу поджимаеть-къ стужѣ, стоитъ на одной ногѣ-къ морозу, полощется въ водѣ-къ теплу, носъ подъ крыло прячетъ-къ ранней зимѣ. Дикіе гуси съ 15-го сентября свой гусепролеть начинають: высоко детятъ-къ дружному да высокому половодью вешнему, низко-къ малой весенней водѣ.

Гусятникъ-Никита слыветь въ народъ и "рѣпорѣзомъ": съ него принимаются рѣпу дергать въ полѣ. "Ужъ видать мужика по рѣпѣ, что подошли рѣпорѣзы!"--говорится въ деревенскомъ быту: "Не дремли, баба, на рѣпорѣзовъ день!", "Горохъ да рѣпа--завидное дѣло: кто идеть, всякъ урветь!" и т. д. О рѣпѣ есть не мало загадокъ. Воть нѣсколько наиболѣе мѣткихъ изъ нихъ: "Въ землю крошки--изъ земли лепешки!", "Сама клубочкомъ, а хвость полъ себя!", "Сверху зелено, посередкѣ толсто, подъ конецъ тонко!", "Кругла, да не дѣвка; съ хвостомъ, да не мышь!", "Шибу-брошу шибкомъ-выростетъ-повыростетъ дубкомъ!". Черезъ день послѣ Никита-гусятника-рѣпорѣза — "всесвѣтныя бабъи имянины": 17-е сентября, день памяти святыхъ мученицъ Вѣры, Надеждъг, Любви и матери ихъ Софіи. Народное слово отмѣтъко эти имена въ прибауткахъ: "Бабушка Надёжа, на чужое-то надѣйся, да свое паси!", "Надъйся, Надежда, на добро, а жди-худа!", "Люба парню дѣвка Любаша-къ вѣнцу, а не люба-къ отцу!", "Хоть и Любовь, да не люба!", "И Вѣрѣ не повърю, коли самъ не увижу!", "Нъть върнѣе Вѣры, когда спятъ!", "Не одна. Софья по тебѣ сохнетъ, да все ј еще не высохла!"

18-го сентября—Ирининъ день. "Три Арины въ году живутъ!"-говоритъ народъ: "Арина-разрой-берега (16-го адръля), Арина-разсадница (5-го мая) да Арина-журавлиния

- 389 -

детъ (осенняя)". Въ день памяти послъдней-по старинной примътъ-"отсталой журавель за теплое море тянетъ". Если летятъ на Ирину журавли, то на Покровъ надо ждать перваго мороза; а если не видно ихъ въ этотъ день, раньше-Артемьева дня (20-го октября) не ударить ни одному моро-зу. Во многихъ деревняхъ Тульской и другихъ смежныхъ губерній посылають ребять за околицу-слъдить журавлей. губерния посыдають ребять за околицу-сладить журавлей. Завидъвъ стаю, дътвора принимается выкликать: "Колесомъ дорога, колесомъ дорога!" Этотъ выкликъ, по словамъ старухъ, можетъ заставить журавлей вернуться на болотину и тъмъ за-держать приближение заставляющей вспомнить о шубъ да о печкъ-зимней стужи. "За Ариною-Трофимъ", гласитъ из-устный простонародный дневникъ, прибавляя къ этому: "На Трофима не проходитъ счастье мимо: куда Трофимъ-туда и оно за нимъ"! Потому-то и стараются заневъстившіяся дъвушки красныя пристальние обыкновеннаго приглядываться къ подюбившимся имъ парнямъ-на Трофимовыхъ вечоркахъ.19-го сентября, кромъ св. мученика Трофима, вспоминается Церковью еще святой Зосима, соловецкій пустынникъ, одинъ изъ покровителей пчелы-работницы (второй ея покровитель, св. Савватій, чествуется 27-го сентября). Съ молитвою къ этому угоднику Божію принимаются пчеловоды за уборку въ омшеники ульевъ въ съверной и средней полосъ России; въ южныхъ губерніяхъ оставляютъ ульи обдуваться вътеркомъ на пчельникъ до свята-Савватіева дня.

20-го сентября— "Астафьевы вѣтры", день св. великомученика Евстафія Плакиды. Безъ малаго по всей Руси великой наблюдають въ этотъ день за теченіемъ вѣтровъ, стараясь по нему предугадать погоду. "На Астафья примѣчай вѣтеръ",— подаетъ свой голосъ народная мудрость: "сѣверный—къ стужѣ, южный—къ теплу, западный — къ мокротѣ, восточный—къ вёдру!". На Онегѣ— "Въ Астафьевъ день шеловникъ (юго-западный вѣтеръ)—разбойникъ (производитъ бури)!" О вѣтрѣ ходитъ по народной Руси многое-множество поговорокъ, сказовъ, повѣрій и загадокъ. Не сосчитать сразу и названій-именъ, данныхъ ему народомъ! Но и по немногимъ примѣрамъ, почерпнутымъ въ неисчерпаемомъ кладезѣ могучаго слова народнаго, возможно понять, какъ смотритъ народъ на эту стихію природы. "Выше вѣтра головы не носи!"—говоратъ, напримѣръ, заносчивому спѣсивому человѣку: "Противъ вътра не надуешься! Ведрами вѣтра не смѣряешь! За вѣтромъ въ полѣ не угоняешься!"... "Спроси у вѣтра совѣта: не будетъ-ди отвѣта!"—замѣчаютъ довѣрчивому верхогдяду. "Кто вѣтромъ сдужитъ, тому дымомъ платятъ!"—опредѣляютъ

человъка, не пріобрътшаго довърія. — "Не върь вътру въ моръ, коню въ полъ, а женъ въ волъ!", "На вътеръ надъяться — безъ помолу быть!", "Вътеръ буйный взбъсится — и съ бобыльей бъдной хаты крышу сорветъ!". Вслъдъ за Астафьевыми вътрами — "Кондратъ съ Ппатомъ помогаютъ богатътъ богатымъ". 22-е число – денъ пророка Іоны и Петра-мытаря. Въ этотъ осенній день въ народъ считается за гръхъ всть рыбу, – въроятно, въ воспоминаніе о пребываніи пророка, чествуемаго Церковью, во чревъ китовомъ ("чудо-юдо-рыба-китъ"). О дошадяхъ, страдающихъ "мытомъ" (слизетеченіе — въ-родъ сапа), служатъ крестьяне молебны св. Петру-мытарю. Черезъ сутки — "Өеклы-заревницы" (24-е сентября). Съ этой поры день убываетъ-убъгаетъ уже не куриными шагами, а лошадиными; ночи становятся темнымъ-темнёшеньки, зори — все багрянъе. Встарину съ Өеклина дня начинались у бояръ "замолотки", топились первые овины, — причемъ вокругъ нихъ собирались молотильшики и, при заревъ зажженныхъ костровъ, проводили ночь въ пъсняхъ. На замолоткахъ угощали молотияъщиковъ кашей съ масломъ, — угощали, приговаривали: "Хозянну хлъба ворошокъ, а молотильщикамъ каши горшокъ!" Послъ молотьбы, закончивъ свой "урокъ", шелъ рабочій людъ на боярскій дворъ, гдъ подносилась ему ("Пей — сколько выпьется!") брага пѣнная.

"Если выпадеть первый снъть на Сергіевь (25-го сентября) день, установится зима—на Михайловь (8-го ноября)!" — говорять въ народъ и далеко не всегда ошибаются. По примъть, первый снъть выпадаеть за сорокъ дней до настоящей зимы. Отъ Сергіева дня снъть, по словамъ наблюдательныхъ людей, выпадаетъ впродолженіе "четырехъ семинъ (недъль)". Св. Сергій, Радонежскій чудотворець, пользуется большимъ почитаніемъ въ народной Руси, —молитва, обращенная къ нему, испъляетъ "оть сорока нелуговъ".

дей, выпадаетъ впродолжение "четырехъ семинъ (недъль)". Св. Сергій, Радонежскій чудотворець, пользуется большимъ, почитаниемъ въ народной Руси, —молитва, обращенная къ нему, исцѣляетъ "отъ сорока недуговъ". Сентябрь усиѣваетъ къ этому времени отряхнуть послѣднюю зеленую, раззолотившуюся, красу съ деревыевъ. Остается всего пять дней до назимняго мѣсяца октября, богатаго свадъбами-пирами деревенскими, не любящаго "ни колеса, ни полоза". Со стороны октября на отходящій къ покою сентябрь листопадъ "черезъ прасла глядитъ" Покровъ первый зимній праздникъ ("зазимье веселое"), нерѣдко покрывающій грудь земную снѣгами бѣлыми-пушистыми.



### XXXVIII.

### Новолѣтіе.

Первый день сентября - мъсяца, на который приходится празднование памяти св. Симеона-Столпника, съ ХУ-го по XVIII-й въкъ считался у насъ на Руси, по примъру Александрійской церкви, днемъ "Новольтія": съ этого дня начинался новый годъ. 1-го сентября 1699 года Петръ Великій въ послъдний разъ "торжествовалъ, по древнему обычаю своихъ предковъ, начало новаго лъта и на большой Ивановской площади, сидя на престолъ въ царской одеждъ, принималъ отъ патріарха благословеніе, а отъ народа привътствіе, и самъ поздравлялъ его съ новымъ годомъ, который въ 1700 г. онъ уже праздновалъ 1-го января". Въ до-петровскія-же времена цари московскіе и всея Руси справляли сентябрьское Новольтіе, заодно съ народомъ русскимъ. День св. Симеона, заканчивавший старое и начинавший новое льто (годъ), а потому и называвшийся днемъ Симеона-Лътопроводца, являлся однимъ изъ торжественныхъ дней общенія царя съ народомъ, во множествъ стекавшимся не только съ всей Москвы Бълокаменной, но даже изо всъхъ ближайшихъ пригородовъ, — "лицезръть пресвътлыя царскія очи" въ стъны Кремля златоглаваго. Здъсь изъ-года-въ-годъ совершалось, по нерушимому завъту старины, лътопровождение или "дъйство многолътняго здоровья".

Богомольные царскіе выходы, приближавшіе священную особу царя къ народу и придававшіе особый блескъ церковнымъ "дъйствамъ", ознаменовывавшимъ собою главнъйшіе годовые праздники, поражали иностранцевъ не только своимъ великолъпіемъ, но и самобытностью.

Лейство Новолётія начиналось раскатомъ выстрела вестовой пушки въ Кремлъ. Это происходило ровно въ полвочь. Выстрѣломъ возвѣщался жителямъ Бѣлокаменной, а за ними и всей Руси Православной, мигъ наступленія новаго года. Вслёдъ за нимъ начиналъ гудёть большой колоколъ съ колокольни Ивана Великаго. Кремлевскія ворота распахивались, и "всенародное множество" наполняло Кремль, чтобы встрётить Новолётіе вмёстё съ государемъ. Царь выхоилъ изъ своихъ палать въ четвертомъ часу дня (десятомъ утра, по нашему счету). Въ Успенскомъ соборъ соверша-лась въ это время патріаршая утренняя служба. "Государевъ богомолецъ" выходилъ, предшествуемый образами и сонмомъ духовенства въ западныя двери. На дворъ церковномъ, передъ вратами, совершалось "патріаршее молитвословіе", всявль за которымъ царь благоговъйно подходилъ къ Евангелю и освнялся благословеніемъ патріарха. Затёмъ, сопровождаемое звономъ "во всѣ колокола съ реутомъ", шествіе слѣдовало на Ивановскую площадь, между Архангельскимъ и Благовъщенскимъ соборами. Здъсь, противъ Краснаго Крыльца, посреди площади, воздвигался общирный помость, выстланный богатыми коврами и огороженный расписною рътоткою. По описанію Забълина, съ восточной стороны этого помоста ставились три налоя съ иконою св. Симеона-Льтопроводца-на одномъ изъ нихъ. Возжигались свъчи въ серебряныхъ предналойныхъ подсвъчникахъ. Ставился особый "столецъ" для освященія водовь пиналь. Съ западной стороны устраивались два "мёста": государево, обитое червчатымъ бархатомъ и серебряною объярью (парчою), и патріаршеекрытое ковромъ персидскимъ. Государево мъсто было подобно трону: вызолочено, расписано красками и имвло видъ пятиглаваго храма съ одною большой главой посреднить и четырьмя малыми-по угламъ; на главахъ, сдъланныхъ изъ прозрачной слюды, ръяли двуглавые золоченые орлы. Полъ колокольный звонъ государь вступаль на свое жёсто черезъ створчатыя слюдяныя двери. Звонъ уможаль. Ближайшіе стольники поддерживали подъруки государя, прикладывавшагося на ступеняхъ своего мъста въ иконамъ. Патріархъ, осъняя царя крестомъ, вопрошалъ его "о его цар-скомъ здоровьи". Духовенство размъщалось вь это время по об'в стороны мъстъ государя и патріарха; ближніе люди цар-скіе становились, по чину, по правую сторону государя и за его мъстомъ. Вся площадъ, "по предварительной росписи", заполнялась еще до выхода государева служилыми людьмия въ золотныхъ и другихъ праздничныхъ каотанахъ. На на-

- 393 -

церти Архангельскаго собора стояли иноземные послы, прівзжіе иностранцы, а также посланцы изъ отдаленныхъ русскихъ областей. Ратный строй стръльцовъ, со знаменами, ружьями и въ цвётномъ платьв, завершаль величественную картину, окаймленную живой рамою несмътной народной толпы. Начиналось молебствіе съ водоосвященіемъ. Митрополиты, архіепископы, епископы, а за ними и все иное присутствовавшее духовенство, по-двое подходили и били поклоны передъ царемъ и патріархомъ-наособицу. Осѣнивъ государя крестомъ по окончании молебнаго пънія, патріархъ "здравствоваль ему рёчью", заканчивавшеюся возгласомь: "Здравствуй, царь-государь, нынёшній годь и впредь идущія многія лъта въ родъ и во въки! " ("Древн. Росс. Вивліоеика", Х). Государь, въ отвътъ на пространную ръчь патріарха, кратко благодарилъ своего богомольца. Затъмъ, государя и патріарха поздравляли по-очереди духовныя власти, бо-яре и всв сановные люди, кланяясь "большимъ обычаемъ", т. е. почти до земли. Государь отвъчалъ на поздравление духовенства наклоненіемъ головы, а боярамъ-поздравленіемъ. Посяв этого, государя поздравляли съ новымъ лётомъ всв стрѣлецкіе полки; а за ними-весь народъ, бывшій въ Кремль, "многольтствовавшій" царю, ударяя челомъ въ землю, какъ одинъ человѣкъ. Отвѣтивъ народу поклономъ, приложив. шись ко кресту и принявъ патріаршее благословеніе, государь шествоваль въ Благовъщенский соборъ къ поздней объднъ, а оттуда-вь свои палаты царскія. Дъйство новольтія заканчивалось. Изъ казны государевой раздавалась въ этотъ день обильная милостыня нищимъ и убогимъ, чтобы всв они "молили о многолътнемъ здравіи государя царя". Новое "льто" вступало въ свои права-при облетавшемъ столицу всенародномъ возгласъ: "Здравствуй, здоровъ будь, на многія лъта, надежа государь!"

Въ правовомъ отношени день новаго года имълъ встарину не малое значение для народной жизни. Онъ — вмъстъ съ Рождествомъ Христовымъ и Троицынымъ днемъ — былъ срокомъ, когда должно было пріъзжать въ Москву "ставиться на судъ предъ государемъ и его боярами". Кто изъ судившихся не являлся къ "началу индикта" на срочный судъ, тотъ считался виновнымъ, и его противнику выдавалась "правая грамота". Мъстомъ суда на Семенъ-денъ назначался Приказъ Большого Дворца. Государю представлялись на усмотръніе тъ особо важныя дъла, которыхъ не могли разръшить намъстники, приказчики городовые и волостели. Судъ царевъсчитался равнымъ Божьему. Въ приговорахъ уличеннымъ въ преступленіяхъ такъ прямо и объявлялось: "Нойманы вы есте Богомъ и Государемъ Великимъ". Въ день Новолвтія ставились обвиняемые на судъ и предъ патріархомъ. По уложенію царя Василія Ивановича Шуйскаго (1607 г.), было установлено относительно крестьянъ-перебъжчиковъ, что, "если не подадутъ челобитья по 1-ое сентября о крестьянахъ, то, послѣ того срока, написать ихъ въ книги за тѣмъ, за кѣмъ они нынѣ живутъ". Этотъ-же день, по установившемуся съ давнихъ временъ и вошедшему въ силу закона обычаю, являся срокомъ уплаты оброковъ, даней и пошлинъ. Имъ начинались и заканчивались условные договоры между поселянами и торговыми людьми. Съ него сдавались во временное пользованіе земли, рыбныя ловди и всякія другія угодья.

Въ стародавние годы соблюдались въ Семеновъ день на Ру-си обычаи—"постриги" и "сажание на коня", о которыхъ сохранились льтописныя свидътельства съ XII-го въка. Постриги совершались надъ сыномъ-первенцемъ въ каждомъ благочестивомъ русскомъ семействъ, начиная съ великокняжескаго. Обрядъ постриговъ дътей великокняжескихъ происходиль въ церкви и совершался епископомъ; у бояръ и простолюдиновъ это двлалось дома, въ присутстви ближайшей родни, ру-кою крестнаго отца. Выстриженные на темени младенца волосы передавались матери, зашивавшей ихъ въ ладанку. Кумъ и кума выводили крестника на дворъ, гдъ отецъ дожидался ихъ съ объъзженнымъ конемъ, на котораго и сажалъ своего первенца. Кумъ водилъ коня подъ-уздцы, а отецъ придерживалъ сына рукою. У крыльца отецъ снималъ ребенка съ коня и передавалъ его куму, въ свою очередь вручавшему крест-ника кумъ-"изъ полы въ полу", съ поклонами. Кума вела младенца къ его матери и привътствовала послъднюю ласковымъ словомъ. Въ горницъ подносились куму и кумъ подарки, а они отдаривали крестника. За торжественнымъ объдомъ кумъ съ кумою разламывали на крестниковой головъ пи-рогъ съ пожеланіями "новопостриженному" всякихъ удачъ въ жизни. Эти обычаи давно уже исчезли изъ обихода русской народной жизни; дольше всего сохранялись они у казаковъ и старообрядцевъ.

Съ первымъ днемъ сентября-мѣсяца связано, однако, и въ настоящее время у русскаго народа не мало обычаевъ, примѣтъ и повѣрій, ведущихъ свое начало изъ болѣе или менѣе отдаленнаго прошлаго. Вся недѣля съ 1-го но 8-е число слыветъ на Руси "Семенскою". Она-же зовется и "бабьимъ лътомъ", — хотя это-послѣднее по большей части продолжается, по мѣстному неписаному мѣсяцеслову, и до половины иѣслая.

Со дня нашего стариннаго Новольтія начинаются, по народной примътъ, первые холода, готовые перейти если еще не въ морозы, то въ заморозки. Еще за нъсколько дней (а именно 29-го августа) начинаютъ загадывать въ деревнъ о холодахъпо отлету птицъ да по паутинъ, носящейся въ воздухъ. "Батюшка сентябрь не любить баловать", -гласить народное слово, -- "въ сентябръ держись кръпче за кафтанъ!". Деревенскій опыть посмъивается надъ наступившимъ бабьимъ льтомъ, приговаривая: "Какъ ни хвались, баба, бабьимъ льтомъ, а все глядитъ осенина-матушка на дворъ сентябрь -въ сентябръ одна ягода, да и та горькая рябина!" Но въ то-же самое время этоть умудренный жизнью опыть зорко примъчаетъ примъты перваго дня осмъиваемаго имъ "лъта". Этотъ день оказываетъ вліяніе на всю послѣдующую осень: если на него ясно, то и вся осень будетъ ведреная; если луга въ этотъ день опутаны тенетникомъ, если гуси гуляють стадами, если скворцы не летять, - то и вся осень будеть сподручною для деревенскихъ работъ, т.-е. ясною. А работъ въ деревнъ и къ этому времени не мало: ждутъ онъ мужика-хлъбороба и въ огородъ, и на гумиъ, и вокругъ двора. Съ Семена дня бабамъ всякихъ заботъ чуть-ли не больше, чёмъ мужику-домохозяину. Съ этого времени принимается деревня мять и трепать пеньку, мыть выбранный . ленъ и разстилать его по лугамъ. Въ этотъ-же день, вечеромъ, "затыкаютъ красна", т.-е. начинаютъ ткать холсть, затъваютъ "супрядки" – садятся за прялки и веретена.

Первое сентября-день "запашекъ" (опахиванія) полейдля огражденія ихъ ото всякихъ напастей со стороны вѣчно враждующей съ народомъ-пахаремъ темной нечистой силы. Въ этотъ-же день во многихъ мъстностяхъ въ обычаъ-перебираться въ новые дома и справлять новоселье. Варится брага, пекутся пироги; на пирушку зазываются хозяевами новаго дома тесть съ тещею, сваты, дяди и кумовья. Гости присылають и приносять на новоселье хлъбъ-соль и подаркикаждый по своему состоянію, кромъ кума и кумы, которые непремънно должны принести полотенце и мыло. Пирушка затягивается; только позднимъ вечеромъ начинаются проводы гостей. Но еще до всего этого, до прихода послъднихъ, совершается завъщанный предками-пращурами обрядъ: перейти въ новое жилье не ръшается ни одинъ крестьянинъ, не пригласивъ на новоселье стараго хозяина, дъдушку-Домового. Въ покидаемой хать въ послъдній разъ топится печь. Старая бабка, остающаяся на прежнемъ пепелищъ одна, выгребаетъ изъ печки всв угли въ печурку. Въ полдень по-

- 396 -

спвино собираеть она въ припасеный заранве горшовъ нев непогасшие до того времени угли, накрываеть посудину скатертью и, обращаясь къ заднему углу избы, говорить: "Милости просимъ, двдушка, къ намъ на новое жилье!" Затъмъ, уходить бабка на новый дворъ, гдв у распахнутыхъ настежъ воротъ ее ожидають хозяева съ хлъбомъ-солью. Подойдя къ воротамъ, старуха стучится въ верею и спрашиваетъ: "Рады-ли хозяева гостямъ?" – "Милости просимъ, двдушка, къ намъ на новое мъсто!" – съ поклонами отвъчаютъ ей ожидающіе. Старуха идетъ въ новую избу, въ сопровожденіи несущихъ хлъбъ-соль хозяевъ, и ставитъ горшовъ съ углями на столъ; взявъ скатерть, она трясетъ ею по всъмъ угламъ и высыпаетъ угли въ печурку. Послъ этого только и возможно, по мнѣнію суевърныхъ крестьянъ, всть хлъбъ-соль въ новомъ домъ. Горшокъ, въ которомъ перенесенъ сюда "Домовой", разбивается и зарывается подъ передній уголъ новаго дома.

Деревенская молодежь не отстаеть отъ стариковъ въ суевърныхъ обычаяхъ, — почти всегда, впрочемъ, обращая ихъ въ игру-забаву. Такъ, на Семенъ-день, совпадающій съ древнимъ праздникомъ въ честь Бълъбога, крестьянскія двушки хоронятъ мухъ и таракановъ, покровителемъ которыяъ, между прочимъ, считался и названный славянскій богъ. Для этого дълаются гробки изъ свеклы, ръпы или моркови, въ которые и кладутся погребаемыя насъкомыя, а затъмъ зарываются въ землю. При этомъ поется не мало пъсенъ, ничего общаго ни съ "богомъ мухъ", ни съ какими погребальными обычаями не имъющихъ. Погребальщицы, разряженныя въ свои лучшіе наряды, играютъ пъсни; а парни, тайкомъ собирающіеся поглядъть на дъвичью забаву, высматриваютъ себъ подходящихъ невъстъ. Послъ похоронъ, дъвушки идутъ вмъстъ съ выбъгающими къ нимъ изъ своей засады парнями иить брагу, и вслъдъ затъмъ деревня оглашается протяжною хоровой пъснею:

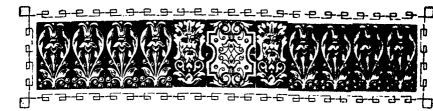
> "Ай, на горѣ мы ниво варили; Ладо мое, Ладо, пиво варили! Мы съ этого пива всѣ вкругъ соберемся; Ладо мое, Ладо, всѣ вкругъ соберемся!..."/

Семенъ-день съ давнихъ поръ чествуется не только работниками, но и охотниками. Встарину въ этотъ день вывзжали бояре охотиться за зайцами. Это можно наблюдать и до сихъ поръ на Руси. Существуетъ повърье, что "отъ семенинскаго вывзда лошади смълъютъ, собаки добръютъ и не болъютъ",

\_\_ 397 \_\_

и что также и "первая затравка наводить зимою большія добычи."

Въ новгородской - валдайской округъ записано любопытное повърье объ угорь-рыбъ. На утренней ранней зорькъ выметывается она въ Семенъ-день изъ воды на берегъ и ходить-перескакиваеть по лугамъ на три версты, по росв. Смываетъ-сбрасываетъ съ себя она всъ свои лихія болъстина пагубу человъку. Потому-то и не совътуютъ знающіе люди выходить до спада росы въ этотъ день на берегъ ръки. Угорь слыветь на деревенской Руси запрещенной рыбою. Можно его ъсть, – говорять свъдущіе старики, – только тогда, когда "семь городовъ напередъ обойдешь-никакой яствы не найдешь", да и тогда запрещается вкушать голову и хвостъ угря. Народное суевъріе принимаетъ его "водяного змъя, хитраго и злобнаго", поясняя зa при этомъ, что за великія прегръшенія этому змѣю положенъ запретъ на жало: "не жалить ему въки въчные ни человъка, ни звъря." Знахари заставляють угря быть въщимъ помощ-никомъ ихъ гаданій: они кладуть его на горячіе уголья и, по направлепію его прыжковъ, стараются обозначить мѣсто, гдъ укрыта похитчиками какая-либо пропавшая вещь. При этомъ они заклинаютъ его именемъ св. Мароы, матери Симеона-Столпника, память которой чествуется Православной Церковью въ одинъ день съ ея преподобнымъ сыномъ.



#### XXXIX.

# Воздвиженье.

Приближается къ концу первая половина сентября листопада. — съ послъднимъ днемъ второй недъли его приходить на Святую Русь праздникъ Воздвиженія Честнаго и Жявотворящаго Креста Господня. установленный Церковью въ воспоминание обрътения св. царицею Еленою Креста, на которомъ былъ распятъ Спаситель міра-Сынъ Божій. Воздвиженіе-заключительный день бабьяго льта, третья (и остатняя) встрвча осени. Съ его приходомъ послъдвяя вступаеть въ свои неотъемлемыя права, заставляя сельскаго жителя все чаще и чаще призадумываться о глядящей къ нему во дворъ лиходъйкъ-зимъ-съ ея морозами, буранами и зачастую приходящей вмёстё съ ними безкормицей безхлёбицей, являющеюся грознымъ бичомъ пахаря-хлъбороба, живущаго доброхотными щедротами земли. "На дворъ Воздвиженье, послёдняя копна съ поля движется, послёдній возъ на гумно торопится!"-говоритъ деревня, любящая и цёнащая всякое слово красное. На Воздвиженье шуба за каотаномъ тянется!", "На Воздвиженье зипунь съ шубой здвинется!", "Вздвиженье кафтанъ сыметъ, шубу наденетъ!", "Вздвиженье -послёдній возъ сдвинулся съ поля, а итица-въ отлеть!", "На Вздвиженье ни змъя и никакой гадъ по землъ сырой не движется!" и т. д.

Третья встрѣча осени—"первые зазимки". Но еще не пугають они въ мѣру зябкаго мужика, знающаго, что настоащую вѣсть о замѣ можетъ принести только Покровъ-батюшна. Только первый снъгъ, раньше 1-го октября почти нигъ на Руси не выпадающій, и кладеть починъ необлыжной сту-

399

жъ. Покровъ-зазимъе: на него-до объда осень, а послъ объда-зимушка-зима", по народной поговоркъ, совпадающей съ ильинскою, гласящей, что "на Илью до объда лъто, а послъ объда-осень". По старинной примътъ: "Вздвиженье осень зимъ навстръчу двигаетъ!", а зима, въ свой чередъ, на этотъ праздникъ "со бъла́ гнъзда сымается, къ русскому мужику въ гости собирается, —семъ-ка (говоритъ) я, зимазимская, на Святой Руси погощу, съраго мужика навъщу, хлебальныхъ пироговъ поъмъ, пива поотвъдаю, свадьбы сыграю-отпраздную!"... Воздвиженіе-постный праздникъ. "Хоть на воскресный день придись Воздвиженье, а все на негоиятница-середа, постная ъда!" —говорятъ въ народъ. "Кто не поститъ Вздвиженью – Кресту Христову, —на того семь гръховъ воздвигнутся!"...замъчаютъ о строгости однодневнаго поста воздвиженскаго благочестивые блюстители церковныхъ уставовъ: "Кто скороми на Вздвиженьевъ день чурается, тому семь гръховъ прощается!", "У кого на столъ убоина о Воздвиженьи, --тотъ всъ свои молитвы убиваетъ, а новой не знаетъ- не въдаетъ, нечъмъ ему Бога помолить!"

знаетъ-не въдаетъ, нечъмъ ему Бога помолить!" На Воздвиженіе въ старые годы по многимъ мъстамъ воздвигалъ православный людъ обыденки-часовни да церковки малыя-по объщанію (въ честь праздника). Это считалось особенно угоднымъ Богу. Еще и до сихъ поръ ставятъ въ этотъ день по деревенской Руся придорожные кресты обътные, въ благодарность за избавленіе отъ зла-напасти, морового повътрія, лихого попущенія. Въ обычаъ воздвигать-поднимать объ эту пору и кресты на новостроящихся храмахъ. Есть мъстности, гдъ каждогодно совершаются на этотъ праздникъ крестные ходы вокругъ сель-деревень, – что, по народному представленію, ограждаетъ ото всякаго лиха на круглый годъ. Подымаютъ иконы богобоязненные люди на Воздвиженьевъ день и для обхода полей, съ молитвою о будущемъ урожав. Молятся "празднику" и о болящихъ-страждущихъ, чтобы Господь воздвигъ ихъ съ одра болъзни. "Съ върою помолиться праведному человъку на Вадвиженьевъ день, такъ Животворящій Крестъ и со смертнаго ложа подыметъ!"-говорящій Крестъ и со смертнаго ложа подыметъ!"-говорящь въ народъ, твердо памятующемъ дъдовскій завътъ о томъ, что "правда сильна върою, а въраправдою", и что одна безъ другой мертвы на просвъщаемой свътомъ Христовымъ темной землъ.

По старинному простонародному сказанію, еще недавно повторявшемуся въ среднемъ Поволжьв, на Воздвиженіе происходитъ битва-бой между "честью" и "нечестью". Поднимаются въ этотъ день, — гласитъ сказаніе, — воздвигаются одна на

A .

- 400 --

другую двѣ силы: правда и кривда, "свято" и "несвято"... И зачинаеть осиливать навожденіе оть лукаваго, и ночинаеть колебаться все стоящее за въру правую и правду върную. Дрожить колышется, сотрясается Мать-Сыра-Земля... Но воть воздвигается изъ въдръ ся Свять-Господень Кресть; вся вселенная сиять, какъ солнце, оть его нетлънныхъ-негаснущихъ лучей. И таеть, какъ воскъ-оть огня, все злое-нечитое, все сильное кривдою міра-предъ этимъ лучезарнымъ Крестомъ. Побъждаеть все праведное, все чистое... "И такъ до скончанія въка въковъ", гласить заключительное слово новолжскаго сказа, свидътельствующаго о непоколебимой въръ народа въ торжество правды, несмотря на обуревающее міръ зло, ходящее по свъту бълому, о бокъ съ черной бъдой-невзгодою, все затмевающей туманящею.

Въ другомъ сказаніи, пріуроченномъ ко дню Воздвиженія Честнаго и Животворящаго Креста Господня, повъствуется о самомь событи, связанномъ съ этимъ праздникомъ. "Пьетъ вино Константинъ-царь", — начинается сказаніе, — "въ крас-номъ городъ Царъ-градъ, во своемъ дворъ Господнемъ; съ нимъ пьють Божьи апостолы, святой Петръ и апостолъ Павелъ. И бесвдуеть Константинъ-царь:-О, верховны Божьи апостолы! Гдб-то нынъ наши кресты честны, у коего честваго царя они?... " Чъмъ дальше, тъмъ болъе расходится съ книжной правдою повъствованіе народное. "Верховны Божьи апостолы" говорять, что "кресты честны" находятся въ еврейской земль у проклята царя Евренна". Они совътують царю Константину пойти на еврейскую землю, "попленить" ее и ухватить царя Евреина" и выпытать у него о мвств, гдв сокрыта великая христіанская святыня. Но сейчасъ-же оговариваются совътчики, что "тверда въра жидовина: помреть онъ скорве на мукахъ, честныхъ престовъ не укажетъ". Лучше, по ихъ словамъ, послать "жестокихъ глашатыхъ" вь еврейскую землю и взять оть еврейской царицы ребенка. "Ты наложи два живыхъ огня, царь, "-говорять они, -"метни чадо межь огня два жива, пусть пищить оно, будто змія люта: а всякал мать милостива и до своего чада жалостива,-царица кресты укажеть!" И воть-царь Константинъ, внявъ сов'вту, "на четыре страны письма пишеть и собраль все войско христьянско..." Плънена вся еврейская земля, царь Евреннъ-въ рукахъ побъдителя и, несмотря на всъ пытки, несмотря даже на мученическую смерть-кончину, не выдаль завътнаго мъста — честныхъ крестовъ указать не хочетъ!" Посланы, по увъщанію верховныхъ Божьихъ апостоловъ", п жестокіе глашатал". Все сдълано по указанному, какъ

\_ 401 \_

по писаному. Увидёвъ своего ребенка положеннымъ межъ двумя "живыми огнями", еврейская царица "приступаетъ, слезы проливаетъ, цёлуетъ царя и въ полу, и въ руку", объщая указать желанное мъсто. Послъ нъкотораго новаго колебанія, она, наконецъ, когда ея дитя было отодвинуто отъ огней, говоритъ царю Константину: "Видишь-ли, царь, Одюбаръ (Фаворъ) гору? Двинь ты войско, иди ты подъ гору и раскопай Одюбаръ-гору: найдете вы твердый камень, разбейте вы твердый камень, посыпятся многи кресты златы, евреи кресты тъ сковали, на подобіе будто кресты ваши, да не узнаются кресты ваши!" Царь сдълалъ все по этому указанію. Принесли ему "многи кресты златы". Взялъ царь Константинъ и ударилъ ихъ о камень: "переломились на двое, на трое..." Принесли ему другіе кресты,— замахнулся царь, ударилъ о камень, предъ нимъ разлетълся камень. Эти кресты были тъ самые "кресты честны", о которыхъ говорили "верховны Божьи апостолы"—совътчики царскіе.

> "Какъ увидълъ то Константинъ-царь, Тогда царь возсталь на ноги И крестъ честной поцъловалъ онъ, И цълуетъ все войско христьянско. Когда царь кресты такъ избавилъ, Двинулъ войско, ушелъ онъ во дворъ свой. Пока живъ былъ Константинъ-царь, Честны кресты на земли сіяли, Сіяли крещеному христьянскому народу. Когда-же преминулъ Константинъ-царь И честная царица Елена, Тогда честные кресты воскресли, Воскресли на небеса въ высь И теперь сіяютъ на томъ свътъ, Словно солнце на свътъ здъшнемъ"...

Такъ заканчивается сказаніе, стоящее ближе къ сказочному складу, нежели къ былевой пъснъ, оправдывая стародавнее присловье: "Сказка— складка, пъсня—быль".

Въ другомъ сказаніи, родственномъ по содержанію съ этимъ, мъсто еврейской царицы занимаетъ "жидовка-вдовица", а "верховные Божьи апостолы "совершенно отсутствуютъ, а царю Константину самому "вспало на умъ" все совершаемое. Начинается это сказаніе такой картиною: "Три темныя мглы опустились, опустились во Стамболъ градъ, и стояли ровно три годины: ни солнце въ ту пору не гръло, ни вътеръ тогда не повъялъ, ни роса тогда не заросила, никакая жена неродила, никакая овца не ягнилась, сотворился тогда гладъ великій, стары люди золою питались, молодые травою паслися, глупы дѣти песокъ повдали"... Это время, по сказанію, предшествовало мысли, вспавшей на умъ царю Константину. "Зачудился тогда Константинъ-царь", -гласить сказание, чтой-то будеть за велико чудо? Спустя мало, царю на умъ вспало. И бесвдуеть онъ кралю Мурать-бегу:-Ты гой еси, ты Муратъ-бегь краль! Поди-ка ты на Ситницу ръку къ краю. есть тамъ жидовка вдовица, та имъетъ одного дитя-младенца: ой ты жидовка вдовица! Скажи ка мнъ, гдъ-то тутъ кресты Христовы? А не скажешь, жидовка вдовица, возьму у тебя твоего дитя-младенца, между двухъ огней буду его жарить!... Отвѣчала жидовка-вдовица:--Клянуся я Богомъ, Мурать-бегъ краль! Въ работницы здъсь нанята я, поливать мнъ велику навозную кучу: растеть ночью здесь трава смерделяка, растеть ночью, я полю на утро; денно-нощно сижу себъ здъсь я!.. Сказали ему царю Константину. Царь нустиль тогда молодцовъ триста, видеть-что тамъ за чудо велико? Не была то, не была трава смерделика: только быль то Христовъ василекъ. И тогда стали молодцовъ триста, отрыли велику навозную кучу: была она, куча, очень маленька, въ глубину была она триста саженъ, въ ширину была она пол-тораста... И нашли они кресты Христовы"...Когда найденыотрыты были "кресты Христовы",-тогда, во мгновение ока измѣнилась вся картина:

> "Тогда солнце огрѣвать насъ стало, Тогда вѣтеръ снова началъ вѣять, Роса мелкая тогда заросила, Мужскихъ дѣтей жены породили, Овды яры тогда объягнились, Сотворилася велика дешевизна, И нивы-то пшеницу родили, Урожай тогда вышелъ полонъ. Кто слышали, всѣ-бъ веселы былв!..."

Дума пахаря-народа о хлёбё васущномь сказалась здёсь едвали не ярче, чёмъ въ какихъ-бы то ни было другихъ памятникахъ его пёснотворчества. Эту думу спородила власть земли-кормилицы надъ его стихійной душою, порождавшей не только однихъ пахарей, но и богатырей.

Праздникъ Воздвиженья слыветь "капустницами". "Сме-7 кай, баба, про капусту: Вздвиженье пришло!"— говорять на посельской Руси: "Вздвиженье капустичны, капусту рубить пора!", "То и рубить капусту, что со Вздвиженья!", "У доб-

403 -

раго мужика на Вздвиженьевъ день и пироги съ капустой!", "И плохая баба о Вздвиженьи-капустница!", "На Вздвиженьечей-чей праздничекъ, а у капусты поболѣ всѣхъ!". "На Взлвиженье первая барыня-капуста!" и т. д. Капуста, и всегда пользующаяся большимъ почетомъ въ простонародномъ обиходѣ, у всѣхъ на языкѣ въ Воздвиженьевъ день. "Щи да ка-ша-пища наша!", -говоритъ деревенскій людъ, а самъ при-говариваетъ: "Безъ хлѣба мужикъ сытымъ не будетъ, безъ капусты – щи не. живуть!", "Хлъбъ да капуста лихого не попустять!", "Капуста не пуста, сама летитъ въ уста!", "Капуста—лучше пуста!..." О незапасливыхъ хозяевахъ замѣчають: "Пошелъ-бы къ сосъду по капусту, да на дворъ не пустять!", "Помяни ръпу, чтобы дали капусты!", "Повзжай въ Крымъ по капусту!", "Ни шитъ, ни кроенъ, а весь въ рубцахъ!", "Безъ счету одежекъ—всъ безъ застежекъ!", "Маленькій попокъ, сорокъ ризокъ оболокъ!", "Шароватый, кудреватый, на макушкъ плъшь, на здоровье съъшь!"- ведуть свою иносказательную рёчь загадки о капуств. Старинное повърье совътуетъ выбирать капустныя съмена изъ кочней если не на Воздвиженье, то на Благовъщенье. "Ни воздвиженской, ни благовъщенской капусты морозъ не бьетъ!"--гласить оно, изь усть памятливыхь ко всякой примътъ старыхъ людей, умудренныхъ опытомъ. Они же добавляютъ къ этому, что, при засъвъ капусты, надо пересыпать съмена изъ руки въ руку,-иначе, вмъсто капусты, уродится брюква. Капусты, по ихъ-же словамъ, въ четвергъ не садятъ: "посадишь – всю черви поточатъ!"

Воздвиженые начинаеть рядъ осеннихъ веселыхъ вечеринокъ, справляющихся и слывущихъ подъ именемъ "капустницъ" не только въ деревняхъ, но и въ городахъ (у мъщанъ). Встарину въ этотъ день красныя дъвушки, принарядяся въ цвътно-праздничное платьице, хаживали изъ дома въ домъ-рубить капусту. Это дъладось съ веселыми пъснями; гостьямъ подносилось сусло-пиво, ставились сладкие меда, подавались угощенья-заёдки разныя (смотря по достатку хозяевъ). Молодежь-женихи высматривали себъ въ это время невъстъ-"капустницъ". Ввечеру, когда капуста была уже срублена, всюду шло веселье, неръдко приводившее къ свадьбамъ, игравшимся о Покровъ-днъ. "Капустенскія вечорки" длились двъ недъли, заканчиваясь вмъстъ съ сентябремъ-мъсяцемъ. Ихъ ожидала молодежь, какъ веселаго праздника, въ-родъ Масляницы. Не мало пъсенъ, особаго склада и лада, пріурочивалось къ этому времени, своихъ-"капустенскихъ", хотя не считалось зазорнымъ пъть на "вечоркахъ" и всякія другія, лишь-бы складны были да веселы.

Воздвиженскіе капустники и въ наши дни-повсемъстный на деревенской Руси дівичій праздникь: ждуть его по осени. не дождутся красныя. Знають онъ, что внечеру сойдутся на капустную бесёду пирушку холостые деревенскіе парни-себт невёсть приглядывать. Всё заневёстившіяся дёвушки принаряжаются на эту бесвду въ лучшие наряды, чтобы не ударить въ грязь своею красою дъвичьей: у каждой изъ нихъ есть среди ожидаемыхъ гостей свои присмотрънные заранње, приглянувшіеся загодя парни. Существуеть повърье. что, если-собираясь на воздвиженскій капустникъ. дъвушка прочитаетъ семъ разъ особаго рода заклятие, то приглянувшемуся ей молодцу приглянется и ея красота. "Кръпко мое слово, какъ желъзо! Воздвигни, батюшка Воздвиженьевъ день, въ сердцъ добра молодца (имя рекъ) любовь ко мнъ дъвицъ красной (имя рекъ), чтобы этой любови не было конца-въку, чтобы она въ огнъ не горъла, въ водъ не тонула, чтобы ее зима студеная не знобила! Кръпко мое слово, какъ желъзо!"-приговариваютъ дъвицы красныя, собираючись, какъ на веселыя смотрины, на капустникъ воздвиженскій.

405



#### XL.

# Пчела-Божья работница.

Дни съ 19-го по 27-е сентября слывутъ во многихъ мѣстахъ Святой Руси "пчелиной девятиною". На одной грани этого девятидневія стоить въ народной памяти свътлый обликъ преподобнаго основателя Соловецкой обители, св. пустынника Зосимы, чествуемаго Православной Церковью, кромъ того, и весною — 17-го апръля, — а на другомъ рубежъ красуется его преподобный сподвижникъ Савватій. Оба названныхъ святыхъ Русской Земли считаются въ народъ пчелохранителями пчеловодами. Благоговъйное воспоминание о нихъ слидось въ народномъ представления въ одинъ нераздъльный образъ "Зосимы-Саватія", вотъ уже нъсколько въковъ привлекающій на студеное Бълое море въ основанный преподобными монастырь-"пчельникъ" несмътныя тысячи богомольцевъ. Нашъ пахарьнародъ былъ пчеловодомъ съ древнъйшихъ временъ своего существования. Но русское пчеловодство сосредоточивалось раньше только въ юго-западномъ углу свътлорусскаго простора, откуда медъ и воскъ шли Днъпромъ даже и за-море еще въ ту стародавнюю пору, когда пчела-работница ютилась въ бортяхъ-дуплахъ и была въ дикомъ состоянии (до XIV въка). Встарину выплачивались медомъ-восномъ даже всякія дани, подати и налоги, - наравнъ съ пушниной И хлъбнымъ зерномъ. Меда ставленые-сыченые еще до Красна-Солнышка -князя-Владиміра были любимымъ охм'вляющимъ напиткомъ любящей "веселіе" Руси; въ приготовленіи ихъ наши отдаленнъйшіе предки достигли высокой степени совершенства и не знади себъ соперниковъ въ разноязычной семьъ другихъ народовъ. Со времени просвъщения Руси Тихимъ Свътомъ

правой въры Христовой пчела, доставляющая не только пьяныйсладкій медь, по и воскъ-"Богу на свъчку", стала слыть "Божьей угодницею", продолжая обитать-плодиться все еще въ своихъ лъсныхъ бортяхъ.

Святые Зосима и Савватій,<sup>71</sup>) въ средніе годы XV-го стольтія) подвизавшіеся во славу Божію на дальнемъ съверъ, первыепо преданію—научили русскій народъ болъе или менъе правильному пчелиному хозяйству, не только устроивъ на Руси пасъки-пчельники, но даже занеся "пчелу" на обвъянный бурями пустынный островъ, покоящійся въ студеныхъ волнахъ Бълаго моря, на многія сотни версть южнъе береговъ котораго никто до той поры и слыхомъ не слыхомъ о пчеловодствъ. "Божественный пчельникъ", основанный почившимъ угодникомъ Божіемъ, неустанно продолжаетъ съ тъхъ поръ, разростаясь и укръпляясь, возносить изъ волнъ Бълаго моря "Святая двоица—Зосима-Савватій"-въ великомъ почитаніи

Святая двоица—Зосима-Савватій" — въ великомъ почитанія не только на свверномъ поморьв, но и по всей народной Руси, отъ-моря до-моря. Всюду, — не только, гдъ стоить хоть одинъ пчелиный улей, но гдъ теплится передъ божницею хотя одна сввча "воска яраго", — повсемъстно благоговъйно поминаются родныя Русской Земль имена святыхъ угодниковъ Божіихъ, покровителей пчелы, оберегающихъ — кромъ того своею кръпкой защитою и всъхъ плавающихъ по сввернымъ водамъ, омывающимъ мъсто ихъ земного подвижничества о Христъ. Почти на каждомъ пчельникъ можно найти икову соловецкихъ подвижниковъ. Ни одинъ пчеловодъ не начнетъ никакого важнаго дъла въ своемъ пчелиномъ хозяйствъ безъ обращенной къ нимъ молитвы. Благочестивая старина совътуетъ служить дважды въ году на пчельникахъ молебны Зосимъ-Савватію: по веснъ, когда ульи вывосятся изъ омшеян.

<sup>71</sup>) Св. Зосима, по словамъ житія его, былъ родомъ изъ вотчины Господина Великаго Новагорода; опъ увидѣлъ свѣтъ бѣлый въ селеніи Толвуѣ, на берегу Онежскаго озера. Сначала подвизался онъ на Сумскомъ поморьѣ, гдѣ и встрѣтился съ инокомъ Германомъ повѣдавшимъ ему о жившемъ на Соловкахъ пустынникѣ Савваті ѣ, который предъ своей кончиною († въ 1435 году на рѣкѣ Выгѣ, въ деревнѣ Сорокѣ) переселился съ моря на материкъ. Преподобный, плѣнясь разсказомъ инока о соловецкомъ пустынножительствѣ, "возревновалъ о Господѣ" и (въ 1436 году) удалился вжастѣ съ Германомъ на освященный подвижничествомъ своего предшественника островъ. Сюда, къ тѣсной кедіп пустынножителей, слава о которыхъ не замедлила распространиться по всему поморью, начъли стекаться жаждущіе душевасательнаго труда ученики. Былъ сооруженъ деревянный храмъ Божій, возникъ убогій монастырь. Игуменомъ послѣдняго былъ избранъ св. Зосима. Въ 1465 мъ году въ новую обитель перенсены были честныя мощи перваго созовенкаго подвижника. Кончина преподобнаго Зосимы послѣдоваль въ томъ-же году.

- 407 --

ка на вольный воздухъ, и осенью — въ одинъ изъ дней пчелиной; девятины, заставляющей убирать пчелу на зимній покой, въ теплый уютъ. "Милостивый Спасъ всяку душу спаса. етъ, Зосима-Савватій пчелу бережетъ!" - говорятъ пчеловоды: "Безъ Бога—ни до порога, а безъ Зосимы-Савватія -ни до улья!", "Что у ичелы въ соту - то оосима-Савватій далъ!", Ичела-Божья угодница, а и та Зосимъ-Савватію свой молебенъ поетъ!", "Зосима-Савватій вмъсть съ пчелой Богу. свёчку лёпить, Пресвятой Троицё домъ строить!", "Зосима. Савватій цвъты пчелъ ростить, въ цвътъ меду наливаеть!." Въ такихъ и тому подобныхъ словахъ опредвляетъ народъ значеніе соловецкой двоицы для пчеловода, -- приговаривая: "Ты медъ-то ломать ломай, да объ Зосимъ-Савватів вспоминай!". "Безъ Савватія-Зосимы-рой пролетитъ мимо (пчельника)!", "Рой роится-Зосима-Савватій веселится!" и т. д. Прибъгая. подъ щитъ заступничества соловецкихъ покровителей пчелинаго хозяйства, водящій пчелу пахарь твердо памятуеть въщее слово умудренныхъ опытомъ предковъ, гласящее, что святая двоица-Зосима-Савватій-помогаеть только благочестивымъ, блюдущимъ отеческіе завѣты, людямъ. "Злому-непра-з ведному лучше и не водить пчелы!"-говорять въ посельской Руси, считающей пчеловодство деломъ угоднымъ Богу, но одновременно съ этимъ не совътующей приступать къ нему съ загрязненной грѣхомъ душою. "У праведнаго-рой за роемъ роится, у гръшнаго послъдняя пчела переводится!",) "Къ до-брой душъ и чужая пчела роемъ прививается!", "Подходи къ пчелѣ съ кроткими словами, береги пчелу добрыми дълами!", "Пчела на злого хозяина Богу жалуется!", "Добраго человъка и ичела не жалитъ!", "Вору-грабителю-и отъ пчелы въ соту одна горькая хлъбина!" - можно услыхать отъ любого пчеляка-пасвчника.

Божья угодница-работница-пчела-еще въ глубокой древности, во времена, повитыя мглистымъ туманомъ язычества, слыла надѣленнымъ нездѣшней силою насъкомымъ. Въ старинныхъ русскихъ сказкахъ звѣздная розсыпь является "золотымъ роемъ пчелъ". Эти небесныя пчелы ниспосылаютъ на ширь-даль поднебесную медовыя росы, собираемыя изъ цвѣтовъ ихъ земными сестрами, лъпящими соты. Съ этимъ преданіемъ совпадаетъ древнегреческое сказаніе о небесныхъ пчелахъ, приносившихъ медъ малюткъ-Зевесу.

Пчелиная мудрость всегда считалась неподлежащей никакому сомнѣнію. "На что́ хитра гадъ-змѣя подколодная, а пчелка, Божья пташка, и ее перемудрить!"--говорять на Руси. По крылатому народному слову-"Отъ ичелы ничто ни на

- 408 -

земль, ни подъ землей не укроется: все она слышить, всето видить, обо всемъ Богу говорить!", "Одной пчель Богъ съ роду науку открылъ!", "Ичела—ни дъвка, ни вдова, ни мужняя жена: дътей водить, людей питаеть, дары Богу приносить!", "Нечему пчелу учить, сама всякаго мужика научить!", "Для пчелы всякъ урокъ лего̀къ!", "Родилась ичела всю науку поняла!", "Мада-мала̀ пчелка, а побольше великаго знаеть!"

Пчела настолько свята въ Божьемъ мірѣ, среди созданныхъ Творцомъ существъ, что даже самъ грозный Илья пророкъ не можетъ ударить громомъ-молоньей въ пчелиный улей, хотя-бы за нимъ укрывался нечистый духъ. Ужаленный пчелою человъкъ считается въ народъ погръщившимъ противъ Духа Свята въ этотъ день. Приблудный, задетвиній на чужой дворъ, привившійся къ чужому дому рой сулить его хозяину счастье. Если-же такой рой залетить въ подполье, - это считается еще более счастливымъ признакомъ: кто не станетъ всячески оберегать такое "счастье", падеть на голову тому, какъ снъгъ, бъда неминучая. Убить пчелу-гръхъ на шею навязать; украсть колоду съ пчеламисвятотатство. По старинному преданію, пчелы потому стали предъ Богомъ святы", что въ то время, когда на Голгоев совершалось искупление племени рода человъческаго, онв прилетали целымъ роемъ къ распятому на кресте Сыну Божію и, выпивая кровавый поть, проступавшій на Божественномъ чель. облегчали страданія Спасителя. Потому-то, по словамъ народной мудрости, "безъ пчелы (безъ восковыхъ свъчъ) я объдню попъ не служитъ". По словамъ другого народнаго сказа, пчелы жалили руки бичевавшимъ Христа. Третье сказаніе рисуеть ихъ разносящими "по всему бѣлому свѣту христьянскому" первую въсть о Свътломъ Воскресени Христовомъ.

Въ Поволжъв дётъ двадцать тому назадъ еще ходило съ пчельника на пчельникъ изустное повъствованіе о томъ, какъ Богъ Саваовъ передалъ пчелъ подъ защиту святыхъ Зосямы и Савватія. Долго жили пчелы, Божьи угодницы, гласила народная молвь, долго жили, не было у нихъ среди святыхъ Божіихъ своего покровителя. И нападала отъ этого на мудрое пчелиное царство всякая нечисть, мъщая пчеламъ дѣлать Божье дѣло. Собралясь однажды на совѣтъ семьдесятъ семь царицъ семидесяти семи богатѣйшихъ городовъ пчелиныхъ. "У всякаго скота, у всякой животины, есть свои святые у подножія престола Господня", сказала на этомъ совѣтъ мудрѣйшая изо всѣхъ семидесяти семи царицъ, "одна

- 409 -

пчела живеть-трудится на землё безъ святой защиты на небесахъ!" Порвшили семьдесять семь царицъ семидесяти семи городовъ пчелиныхъ полетъть на небеса къ престолу Госполню. Полетвли и взмолились ко Всевышнему. Дошла до слуха Божія жалоба-мольба семидесяти семи царицъ, просившихъ о святомъ покровителъ для своего пчелинаго народа, трудящагося-подвизающагося во славу Господа Силъ. Внималъ Богъ Саваовъ царственнымъ челобитчицамъ, внималъ и сокрушался: некому было отдать подъ защиту пчелу – Божью угодницу. Услышалъ грозенъ Илья-пророкъ объ этомъ и напомнияъ Господу о новопреставленныхъ святыхъ угодникахъ Его-преподобныхъ Зосимъ и Савватів, соловецкихъ подвижникахъ. И возсіялъ ликъ Господа Силъ радостію великою: нашлись среди святыхъ на лонъ Его, не одинъ, а двое покровителей оберегателей Божьей работницы на Русской Земль. Воспьли хвалу Богу Саваооу семидесятью семью голосами семьдесять семь царицъ семидесяти городовъ цар-ства пчелинаго и полетъли разносить по міру, по свъту бъло-му радостный благовъсть о святой двоицъ соловецкой — Зосимъ Савватіъ. "Съ той поры и взяла на свои рамена заботутяготу о пчелѣ святая двоица!"-договариваетъ сказаніе.

Въ простонародныхъ пословицахъ и поговоркахъ отводится значительное мъсто оберегаемой Зосимою - Савватіемъ Божьей работницъ-угодницъ. "Работящъ, какъ пчела!", — говоритъ народъ о неустанно трудящемся скопидомъ. "И на себя, и на людей, и на Бога трудится!" — отзываются въ народъ о жадномъ на работу человъкъ. "Ни пчелы безъ жала, ни розы безъ шиповъ!" – приговариваетъ деревеньщинапосельщина: "Не на себя пчела работаетъ, на Вога!", "Скупые — ровно пчелы: медъ собираютъ, а сами умираютъ!", "Лихихъ пчелъ подкуръ нейметъ, лихихъ глазъ стыдъ не беретъ!" Относительно осторожной мудрости пчелиной земъчаютъ пчеловоды краснословы: "И пчелка летитъ на красный цвътокъ!", или: "На всякій цвътокъ пчела садится, да не со всякаго поноску беретъ!"

Загадки рускаго народа говорять о пчелѣ въ такихъ иносказательныхъ словахъ: «Сидитъ дъвица въ темной темницѣ, вяжетъ узоръ—ни петлей, ни узловъ!", "Сидятъ дъвушки во горенкахъ, нижутъ бисеромъ на ниточки!", "Во темной темницѣ красны дъвицы, безъ нитки, безъ спицы, вяжутъ вязеницы!", "Въ темницъ дъвица бранину собираетъ, узоръ вышиваетъ, —ни иглы, ни шелку!", "Точе́мъ скатерти браныя, ставимъ яства сахарныя—людямъ на потребу, Богу въ угоду!", "Въ тѣсной избушкѣ ткутъ холсты старушки!", "Іе-

- 410 -

тить птица крутоносенькая, несеть таоту рудожелтенькую, еще та таота ко Христу годна!", "Ни солдатка, ни вдова, ни замужняя жена: много дътокъ уродила, Богу угодила!", "Летъла птаха мимо Божьяго страха: ахъ. мое дъло на огнъ сгоръло!", "Летитъ птичка гоголекъ черезъ Божій теремокъ, сама себъ говоритъ: моя сила горить!" Въ Самарской губернін записаны Д. Н. Садовниковымъ и такія загадки о пчелъ, какъ: "Маленькая собачка не лаетъ, не баетъ, а больно кусаетъ!", "Полонъ хлъвецъ кургузыхъ овецъ!", "Лежитъ кучка поросятъ, кто ни тронетъ-голосятъ!"

Медъ-самотекъ, медъ сотовой и медъ-липецъ-любимое лакомство русскаго простолюдина; медъ питейный-стоялыйлюбимый напитокъ. "Я самъ тамъ былъ", —говорятъ въ народъ о возбуждающемъ зависть пирѣ, — "медъ пилъ, но усамъ текло — въ роть не попало: на душѣ пьяно и сытно стало!", "И мы видали, какъ бояре медъ ѣдали!", "Есть медокъ, да засѣченъ въ ледокъ!" "Съ медомъ й долото проглотишь: одинъ съ медомъ и лапоть съѣлъ!" —говоритъ любящая красное словцо деревня: "Воеводою быть—безъ меду не жить!", "Будь лишь медъ —много мухъ нальнетъ!", "Лакомъ гость до меду, да пить ему воду!", "Покой пьетъ воду, а безпокоймедъ!", "Терпи горе: пей медъ!", "Отвага медъ пьетъ и кандалы третъ!", "Либо медъ пить, либо биту быть!" и т. д. "Твоимъ- бы медомъ да намъ по губамъ!" — говорятъ бахвалящемуся пустослову, прибавляя-приговаривая: "Твоими-бы устами да медъ пить!", "Съ тобой говорить, что меду напиться!" Тому, кто, согласно съ пословицей, на посулѣ какъ на стулѣ, говорять: "Коли медъ—такъ и ложку!", "У тебя одна рука въ меду, а другая—въ патогѣ!", "Кинуло въ потъ: голова что медъ, а языкъ—хоть выжми!", "Радъ госпожѣ—что меду на ножѣ!", "Не летитъ пчела отъ меду, а летитъ отъ дыму!"

Народное пъсенное слово приписываеть Божьей работницъ и такія заботы, какъ "замыканіе" и отмыканіе" времень года. Воть, напримъръ, пъсенка, записанная П. В. Шейномъ<sup>73</sup>) въ Дорогобужскомъ уъздъ Смоленской губерніи:

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Павелъ Васильевичъ III е й н ъ-неутомимый собиратель народныхъ пѣсенъ, всю долголѣтнюю жизнь посвятившій этому дѣлу. Онъ роднися въ гор. Могилевѣ-на-Днѣпрѣ въ 1826-мъ году, по образованію-питомецъ могилевской классической гимназія и московскаго университета (по историко-филологическому факультету). Возложивъ на себя тяжній кресть учителя, этоть еврей по происхожденію н лютеранинъ по вѣроисповѣданію отдаль всего себя на служеніе русскому народу. Бѣдня̀къ, не имѣвшій гроща за душой, полукалѣка (онъ съ дѣтства ходилъ на костыляхъ)-П. В-чъ пѣшкомъ обошелъ пѣлыя области, собирая цвѣты пѣсеннаго богатства народнаю (Симбирскую, Калужскую, Мо-

"Ты, пчелонька, Ичелка ярая! Ты вылети за море, Ты вынеси ключики, Ключики золотые, Ты замкии зимыньку, Зимыньку студеную! Отомкни лѣтечко, Лѣтечко теплое, Лѣтечко теплое.

По пословиць — "Гдъ цвътокъ, тамъ и медокъ!", "Подлъ ичелки въ медокъ, а подлъ жучка — въ навозъ!", жилье Божьей работницы-улей-должно содержаться пчеловодомъ въ чистоть; въ противномъ случав все его население перемреть. Едва-ли найдется какое-нибудь другое живое существо, которое такъ страдало бы отъ неопрятности, какъ пчела. Потому-то, приступая къ медосбору, пчеляки-пасъчники прежде всего чисто на чисто вымывають руки и переодъваются въ чистую одежину. Всякій соръ-мусоръ тщательно отметается отъ ульевъ-по той же самой причинъ. Объ ульъ, пчелиной домовинь, существуеть цылый рядъ мыткихъ загадокъ-въродъ: "Пъвунъ-пъвецъ нашелъ хлъвецъ, въ немъ-пять тысячъ овецъ!", "Стоитъ изба безугольна, живутъ люди безуемны!", "Въ крутомъ буеракъ-лютыя собаки!"... Пересаживая рой въ новый улей, пчеловоды, держащиеся обычаевъ пъловской старины, опрыскивають его святою крещенской волою. нарочно сохраняемой ими для этого случая, и приговаривають: "Святые преподобные Зосима-Савватій, Матушка Пре-

сковскую, Тверскую, Тульскую и др. губернін). Первыя собранныя имъ пѣсня вошли въ "Великорусскій Сборникъ" Бодянскаго. Въ 60-хъ годахъ II. В. Шейнъ, будучи учителемъ витебской гимпазіи, семь лѣтъ изучалъ сѣверо-западный край Россіи. Въ началѣ 70-хъ годовъ Географическимъ Обществомъ изданы его "Бълорусскія народныя пѣсни". Затѣмъ, Академія Наукъ выпустила, три кпиги его "Матеріаловъ для изученія быта и языка населенія сѣверо-занаднаго крал". Цѣлый рядъ экскурсій совершенъ былъ II. В-чемъ для пополненія собранныхъ имъ словесныхъ богатствъ. Въ послѣдніе годы жияни онъ жилъ въ Петербургѣ, работалъ надъ академическимъ изданіемъ каля тальнаго труда "Великоруссъ въ своихъ пѣснихъ, обрядахъ, обычаяхъ, вѣрованіяхъ, сказкахъ и легендахъ". Два нервыхъ тома этого труда вышля въ свѣтъ, выходъ остальныхъ прервала смерть безкорыстнато труженика. II. В. Шейнъ скончался 14-го августа 1900 года въ Ригѣ, гдѣ и иохороненъ. Послѣднею печатной работою его былъ очеркъ, посвященный вопросу о томъ что дала русская народная позвія Пушкину. Этогъ очеркъ помѣщенъ въ іюньской книгѣ журнала I. 1. Ясинскаго "Ежемѣсячным Сочиненія" за 1900-й голъ.

- 412 -

святая Богородица, храните эту домовину, какъ звищу ока, отъ мора, отъ хлада, ото всякаго гада!" Это, по старинноному повърью, способно предохранить пчелиный домъ отъ наносной бъды. Восковая свъча, принесенная изъ церкви отъ утрени въ Страстной четвергъ, бережется пчеловодами за божницей ко времени выставленія ульевь изъ омшеника на пчельникъ: поставленная посреди послъдняго въ этоть день (преимущественно-17-го апръля), она обезпечиваетъ на осень обильный медосборъ, оберегая въ то-же самое время пчельникъ ото всякаго "сглазу" лихого человъка завистливаго. Старые пчеловоды совътуютъ всъмъ заводящимъ новое пчелиное хозяйство, обнося пчельникъ плетнемъизгородью, натыкать на колья лошадиные черена Это дълалось еще во дни старины глубокой, когда была свъжа. въ народъ память о жертвоприношеніяхъ Даждьбогу, считавшемуся покровителемъ всякаго хозяйства и подателемъ благополучія. Теперь, когда утратилось въ народной Руси непосредственное воспоминаніе о временахъ языческаго обожествленія природы, этотъ пережитокъ стародавняго быта сохранился только въ самыхъ захолустныхъ уголкахъ деревенской Руси и соблюдается безо всякаго отношенія къ своему первоисточнику. Одно только и могутъ сказать пчеловоды въ объясненіе упомянутаго обычая, что-де "такъ дълали наши дъды, такъ и нашимъ отщамъ заповъдали, а они были добрые люди и всякаго добра у нихъ было вдосталь, невпримъръ больше нашего!"

Съ повърьями, преданіями и поговоркамя, относящимися къ пчель, связаны также и многія язь пріуроченныхь народной мудростью къ лъсному пчелиному воеводь-медвъдю, самое названіе котораго происходить, по объясненію однихь знатоковъ русскаго языка, отъ словъ "медъ" и "въть" (медоъдъ), а, по мнѣнію другихъ, отъ-"медъ" и "въдать". "Пчела медвъдю медомъ дань платить!"-гласитъ старинно. изреченіе, сложившееся, несомнѣнно, еще во времена бертелого лѣсного пчеловодства на Руси. "Медвѣдю пчелы пито въ борти варять!"-прибавляеть другое, идущее отъ тѣхъ-же дней стародавнихъ. Охотникъ до меда медвѣдъ, - лавливали его по медвѣжымъ мѣстамъ на эту лакомую приманку. "Силенъ медвѣдь, да не уменъ-самъ претъ на рожонъ!"-говорятъ медвѣжатники, приговаривая: "Не далъ Богъ медвѣдю волчьей смѣдости, а волку медвѣжьей силы!", но въ то-же время сами-себя оговариваютъ: "Счастливъ медвѣдь, что не попался стрѣдку; счастливъ и стрѣдокъ, что не попался медвѣдю!", "Не продавай шкуры-ке убивъ медвѣдъ!", "Медвѣдъ умывается, да человъкъ его пугается!"

Старые пчеляки слывуть въ деревенскомъ захолустьи за въдуновъ-знахарей. "Пчела и человъка умудряетъ!"---по народному повърью: "Человъкъ отъ пчелы всякой премудрости поучается!", "Мала пчела, а человъка большому уму-разуму научитъ!" Памятуя приведенныя слова, народъ относится къ водящимъ пчелъ людямъ съ большимъ уваженіемъ, прислушивается къ ихъ ръчамъ, спрашиваетъ у нихъ добраго совъта въ затруднительныхъ дълахъ, обращается къ нимъ за разръшеніемъ спорныхъ вопросовъ. Приглядываясь къ цвътущимъ травамъ, излюбленнымъ пчелою, ухаживающіе за Божьей работницею научаются отъ самой природы распознавать вредныя и полезныя растенія, собираютъ и сушатъ послъднія, неръдко принимая на себя обязанности врачей-лъчеекъ. Все это невольно способствуетъ ихъ знахарской славъ и привлекаетъ къ пчельникамъ страждущихъ всякими болъстями людей.

Въ рукописномъ сборникъ бълорусскихъ заговоровъ, записанныхъ въ началь XIX-го стольтія, подается совѣтъ-при основании новаго пчельника ставить чистую посудину съ водою, (,отмерить три девить ложикъ воды") на томъ мъстъ, гдъ задумано водить пчелъ. Если на другой день утромъ прибудеть воды въ посудинъ, это считается хорошимъ признакомъ, а-не дай Богъ!-убудетъ,-нъть примъты хуже для будущаго пчелинаго хозяйства. Въ Страстной четвергъ совътуется тайнымъ образомъ принести камень и закопать его въ землю посреди новой пасъки, приговаривая: "Такъ, какъ тоть камень тверъдъ, такъ бы отвердет истивому человеку или женъщене, которае помислъ злой мысълить на мою пасику, во веки вековъ, аминъ". Когда станетъ роиться пер-вый рой пчелиный по приходъ весны, суевърные люди становятся передъ нимъ на колъни и, доставъ изъ-подъ лъвой ноги, а также изъ-подъ улья, по щепоти земли, бросаютъ на рой съ такимъ причетомъ: "Какъ Мать-Сыра-Земля не йграеть и не шумить нез горами, нез далами, не с лугами, не с темнами лесами, (такъ чтобы) не играли и не шумели въ моей пасики пчели-са въсей свойей силой, ни въ лисахъ, ни въ добровахъ, не въ чыстая поля, не въ інъныя пасики отъ меня пастыря не оубегать и не утекать, отныня и довека и до скончений жыжни моей, аминъ!" По иному списку, заговоръ этотъ читается такъ: "Какъ сия вода не истекаитъ и не измаляица, такъ бы мое пчоли не изълитали и знемалялись, изъ моихъ ульевъ изъ зо въсей моей пасики. Какъ гора зъ горой не изъходица, такъ бы мое пчоли не

изходилися с чужыми ичалами и не излитали на ляту, намеду, и на пасеку, именемъ Господа нашего Исуса Хрыста и действиемъ светаво Зосима и светаво Савостия, аминъ." Къ царицъ народа пчелинаго обращается заговорное слово ичеловода обълорусса съ такимъ величаніемъ-моленіемъ: — "Ичалица-царыца, ты мая птаха. Радъ бы я тебе водить, радъ тебе плодить во всей засики и пасики, пчелиная мати Фаленея, Ульяна и Соломония и Анъна. Какъ в древе коренья много въ земле, такъ была (бы) пчелиная мать в засеку со всей своей силой пчелиной. Какъ хмель около древа обвиваица, такъ бы вилися мое пчолы въ моей пасики, действиемъ светаво Зосима и Савостия салавецкаго чудотворцовъ, аминъ."

На многихъ пчельникахъ есть ручейки и колодцы-роднички, выкопанные рукою пчеловодовъ. Въ обычав ставить надъ этими источниками часовенки съ образомъ святой соловенкой двоицы-Зосимы-Савватія. Вода изъ осъненнаго такой часовенкою родника считается цёлебною оть многихъ болёзней, -между прочимъ, отъ изнурительной лихорадки. Возлъ часовенки ставятся по веснъ небольшія долбленыя корытца съ разведеннымъ водою медомъ ("сытою") для подкариливания наголодавшихся за-зиму пчель во время малаго еще цевтения цвътовъ. Привившійся къ часовенкъ рой съ чужого пчельняка считается освященнымъ свыше и оберегается съ особымъ тщаніемъ ото всякой случайности. Къ улью съ такимъ роемъ, отмѣченному краснымъ крестомъ, подносятъ въ роевнѣ -при пересадкъ- каждый новый рой, какъ-бы на поклонение. При этомъ неизмѣнно-неукоснительпо поминаются святыя имена покровителей трудолюбиваго крылатаго народа, насадившихъ пчелиное хозайство на студёной съверной окраинъ Руси великой.

- 415 -



#### XLI.

### Октябрь-назимникъ.

Слылъ въ стародавніе годы октябрь-"назимникъ" восьмымъ мъсяцемъ; съ XV-го по XVIII-ый въкъ звали его вторымъ, а потомъ повелѣлъ царь-государь Петръ Великій быть ему ("грязнику") на Руси десятымъ. Послъ девяти братьевъмъсяцевъ приходитъ онъ съ той поры на свътлорусское приволье и до нашихъ дней, приводя съ собою Покровъпраздникъ - зазимье веселое свадебное, со пирами-столами да со бесъдами. Живутъ, по народному сказанию, двънадцать братьевъ мъсяцевъ на стекляной горъ небесной: сидятъ мъсяцы вокругъ солнцева костра. То горитъ-пылаетъ-и не бо, и землю гръетъ-этотъ костеръ (въ вешніе и лътніедни), то чуть теплится-дымится: осенью да зимой. Поочередно беруть братья мъсяцы въ свои руки царственный жезлъ- небомъ землею правять. Весеяние мъсяцы – румяные добры-молодцы, "вьюноши прекрасные цвътущіе"; лътніе - русобородые богатыри, въ плечахъ-косая сажень; осенніе-начинающіе старъть-дряхльть; зимніе -- съдовласые согбенные старцы.

Въ старой словацкой сказкъ, имъющей много родственнаго съ нашими простонародными сказаніями, это преставленіе о братьяхъ-мъсяцахъ облечено въ такіе красноръчивые образы. Жила-была, — говорится въ этой сказкъ, — на Кожьемъ бъломъ свътъ одна мать. Было у ней двъ дочери: родная да падчерица. Первую она любила, вторую ненавидъла, но была эта-послъдняя ("Марушка") невпримъръ краше первой ("Голены"), да только и знать не знала о своей красотъ. Заставляла ее мачиха справлять всю работу по двору и по дому: мести-мыть полъ, варить-жарить, ткать, шить, коровъ доить.

-416 -

А любимая дочка только наряды свои и знала. Теритливо выносила Марушка-красавица и брань, и побои; но мачиха съ сестрою становились все злве, видя, что та-что ни деньрасцивтала все краше. И надумала мачиха: "Придуть парни свататься, увидять Марушку и не возьмуть моей дочки! Дай ка изведу я ее!" Стала она мучить голодомъ бъдняжку: нътъ, не изводится! Была зима студеная, и вотъ-захотълось Голень, матушкиной любимиць, фіалокъ-цвътовъ. Сказала она о своемъ желаніи матери. Возрадовалась злая, -пойдетьде ненавистная въ лъсъ за цвътами да и замерзнетъ! Вытолкали онъ вдвоемъ Марушку за дверь, строго-на-строго наказали ей: или принести фіалокъ, или совсвиъ домой не возвращаться. Заплакала красавица, пошла въ лъсъ. Долголи, коротко-ли шла она, бродила снъгами сугробами. -- шла. Бога о смерти молила. И дошла она до высокой горы. На горъ пылаль яркій костерь. Поднялась иззябшая дъвушкапогръться къ костру и увидъла вокругъ огня двънадцать человъкъ. Сидъли всъ они на двънадцати камняхъ: трое были стары, трое-пожилые, трое-помоложе, а еще трое-и совсёмъ юные. Сидёли двънадцать человёкъ на двёнадцати камняхъ, сидѣли-молчали, на огонь глядѣли. И были эти дввнадцать человъкъ двънадцать мъсяцевъ. Съдой мъсяцъ-Ледень-январь-сидблъ выше всбхъ, на первомъ почетномъ мьсть; держаль старый въ рукв жезль. "Добрые люди",-поклонилась незнакомцамъ дъвушка: "позвольте мнъ обогръться у огня". Старый Ледень позволилъ Марушкъ подойти къ огню, а самъ спрашиваетъ: "Какъ ты, дъвица, защла сюда? Чего, красная, ищешь?" Повъдала ему бъдняжка о своемъ горъ, о мачихъ лихой, о фіалкахъ, за которыми послали ее, пригрозивъ ей смертью, если не принесеть сестръ цевтовъ. Посмотрелъ, покачалъ съдой головою Ледень-месяцъ, роднялся съ камня, подошелъ къ самому юному мъсяцу, передалъ Марту свой жезлъ, посадилъ братца на свое первое мъсто. Взмахнулъ жезломъ Мартъ надъ костромъ: запылалъ огонь сильные, начали таять сныта сугробы, разбухли-покраснъли на деревьяхъ почки, зазеденъла на проталинкахъ трава, побъжали ручьи звонкіе, зацвъли цвъты лазоревы. Пришла въ лъсъ Весна-Красна, принесла молодая и фіалки душистыя. Стала рвать цвъты Марушка, набрала чуть не снопь и цълый, поклонилась братьямъ-мъсяцамъ, побъжала домой къ мачихь. Удивилась мачиха, а и больше того удивилась сестра Марушкина. Стали онъ допытываться, гдъ это она зимой могла нарвать цвётовъ. "Набрала на горё въ лёсу, иодъ кустами!" — отвёчала дёвушка. Подумали-подивовались зник, прогнали ее въ лѣсъ за земляникой. Опять пришла бѣдная къ братьямъ-мъсяцамъ, еще ниже поклонилась имъ. Выслушалъ ея слезную просьбу Ледень, промолвилъ: "Братецъ Іюнь, сядь на первое мъсто!" Въ одно мгновеніе наступило лъто: и пташки запѣли, и цвѣты запестрѣли, и деревья зашумѣли. Не успѣ-ла оглянуться красавица, какъ вся трава зеленая заалѣла спълыми ягодами, -словно кто обагрилъ ее кровью. Принесла Марушка домой ягодъ, смотрить, а вокругь нея -- опять зима. Стали изумленныя мачиха съ сестрой лакомиться, а сами надумали новую задачу: послали-выгнали красавицу за яблоками румяными. Опять пошла она снъгами-сугробами къ знакомой горъ, снова взмолилась къ старому Леденю. Сълъ, по его слову, братъ Сентябрь на первое мъсто, махнулъ жезломъ, и-передъ глазами Марушки совершилось новое чудо: стаялъ снъгъ, отзеленъла весна, отцвъло лъто, раззолотилась листва осеннимъ золотомъ, увидѣла дѣвушка яблоню-всю увѣшанную яблоками. Потрясла она дерево, упали два яблока румяныя, и велълъ Сентябрь идти домой скоръе. "Гдъ ты сорвала яблоки?" — встрътила ее мачиха. — "На высокой горь; тамъ еще много осталось!" Принялись бранить бъдняжку злыя: зачъмъ не нарвала больше; заплакала Марушка, ушла, забилась въ свой уголъ. Съъла Голена яблоки, вкуснъе вкуснаго показались они ей; надъла она шубу да и пошла въ льсь, къ высокой горь за яблоками: все оборвать собирается. Ходила-ходила, шла-шла она, дошла до высокой горы, подошла къ костру-стала руки у огня гръть. "Чего ищешь, красная дъвица?" — спросиль ее съдой Ледень. "А ты что за спросъ, старый дурень!" — крикнула на его слова она: "Зачъмъ тебъ знать!" И пошла злая въ глубь-чащу лъсную. Нахмурилъ густыя брови Ледень, поднялъ жезлъ: сталъ огонь горъть слабъй да слабъе, повалилъ снъгъ, засвистали-забушевали вътры буйные, заковалъ на своей кузницъ морозъ. Ждетъ-пождетъ мать дочки-любимицы: нътъ ея да нътъ. "Върно, разлакомилась дъвка яблоками, жаль уйти... Пойду-ка я, посмотрю сама!". Надъла старуха шубу, пошла въ лъсъ... А время шло къ ночи. Убралась Марушка по хозяйству, стала ждать-поджидать возвращения своихъ мучительницъ, да такъ и не дождалась: объ онъ замерзли въ лъсу въ эту ночь... На томъ и кончается сказка.

На Бълой Руси, ревниво охраняющей отъ тяжелой руки безпощаднаго времени свои преданія-повёрья, разсказывается, что вслёдъ за олицетворяющей лёто "Цецею" — дородной красавицею, убранной въ наряды яркіе, въ вънкъ изъ колосьевъ, съ яблоками-грушами въ рукахъ приходитъ на землю трехглазый "Жицень" (осень)-плюгавый мужиченко съ всклокоченной бородою, съ косматой головою. Ходить Жицень по полямъ да по огородамъ, оглядываетъ мужицкое хозяйство: все-ли снято-убрано, все-ли сдълано во время. Гав запримѣтить Жицень дѣлянку недожатую, сорветь колосья, свяжеть въ одинъ снопъ да и снесеть на загонъ къ тому хозлину, у котораго все убрано въ полъ до-чиста. Гдъ подбереть онъ колосья тамъ жди неурожая; куда перенесеть снопъ свой-тамъ уродится хлъбъ сторицею. Бродитъ Жицень по свъту бълому до своей поры, — поджидаеть онъ стараго "Зю-зю" (зиму). А Зюзя не заставить себя долго ждать; чуть Покровъ на дворъ-и онъ вмъстъ съ нимъ на порогъ стоить, бълую бороду охорашиваетъ-оглаживаетъ. Приходитъ Зюзя на Русь босый, а въ бълой шубъ да съ желъзной булавою въ рукъ, идеть – по подоконью стучить, про зимнюю стужу въсть подаетъ люду деревенскому. А и дохнётъ старый, такъ все кругомъ задрожить отъ стужи; а и стукнеть Зюзя-такъ бревна въ избахъ отъ морозу затрещать.

По другимъ сказамъ, прівзжаеть зима на прой кобыгв; слёзаеть съ коня, встаеть на ноги, куеть сёдые морозы; стелеть старая по рёкамъ-озерамъ ледяные мосты, сыплеть "изъ правова рукава" снёгъ, а изъ лёваго иней. Слёдомъ за нею обгуть мятели-вьюги, бёгуть инадъ мужикомъ-деревеньщиной потѣшаются, бабамъ въ уши дуютъ затапливать печи велятъ пожарче.

Древнерусская письменность давала слёдующее цвётистое опредёление временамъ года: "Весна наречется, яко дёва украшена красотою и добротою, сінюще чудно и преславнё, яко дивитися всёмъ зрящимъ доброты ея, любима бо и сладка всёмъ... Лёто-же нарицается мужъ тихъ, богатъ и красенъ, питая многи человёки и смотря о своемъ дому, и любя дёло прилежно, и безъ лёности возстая заутра до вечера и дёлая безъ покоя... О се нь подобна женё уже старё и богать, к многочаднё, овогда дряхлующи и сётующи, овогда-же радующися и веселящися, рекше иногда печальна отъ скудости плодъ земныхъ и глада человёкомъ, а иногда весела сущи, рекше ведрена и обильна плодомъ всёмъ, и тиха-безмитежна. Зи ма-же подобна женё-мачихё злой и нестройной и нежалостливой, ярё и немилостивё; егда милуеть, но и тогда казнитъ; егда добра, но и тогда знобить, подобно трясавицё, и гнадомъ моритъ, и мучитъ грёхъ ради нашихъ"... "Зимѣ и лёту союза нёту!" — говорить народъ-красно-

"Зимѣ и лѣту союза нѣту!" — говорать народъ-прасиословъ, приговаривая: "Лѣтомъ — страдныя работушки, зимой замушка студеная!", "Мужику — лѣто за привычку, зима — вой

- 419 -

ку за обычай!", "Тетереву зима—одна ночь!", "Помни это: зима—не лѣто!", "Лѣто собираетъ, зима поѣдаетъ!", "Что лѣтомъ уродится, зимѣ пригодится!", "У зимы—поповское брюхо!", "Придется сидѣть на нечи сватьѣ, какъ застанетъ зима въ лѣтнемъ платьѣ!" и т. д. "Въ водѣ черти, въ землѣ черви, въ Крыму татары, въ Москвѣ бояры, въ лѣсу сучки, въ городѣ крючки: лѣзь къ лошади въ пузо, тамъ оконце вставишь да зимовать станешь!"— замѣчаетъ народное слово о незапасшемся на зиму мужикѣ-лежебокѣ, горе-хозяинѣ.— "Всѣмъ бы октябрь-назимникъ взялъ, да мужику хода нѣть!", "Въ октябрѣ и мужикъ съ лаптями, и изба съ дровами, а все спорины мало!"

По старому простонародному присловью: "Покровъ—не лъто, Срѣтенье—не зима". Но, —замѣчаетъ деревенскій опытъ, —"съ Покрова зима зачинается, съ Матрены (7-го ноября) устанавливается: съ зимнихъ Матренъ зима встаетъ на ноги, налетаютъ морозы". Съ праздникомъ Покрова Пресвятой Богородицы начинаютъ по деревнямъ свадьбы за свадьбами играть-пировать; отъ нихъ и слыветъ весь октябрь за мѣсяцъ-"свадебникъ".

3-го и 6-го октября—"два Дениса" (св. мучен. Діонисія); на нихъ совѣтуютъ старые люди беречься отъ "сглаза", приговаривая: "Пришли назимніе Денисы —лихого глаза берегися!" 4-е октября—Ерофеевъ день: "Какъ ни ярись, мужикъ Ерофей", —говорять въ народъ, — "а съ Ерофея и зима шубу надѣваетъ!". "На Ерофеевъ день одинъ ерофеичъ (зелено-вино, травникъ) кровь грѣетъ!", "Ерофеичъ—часомъ дружокъ, а часомъ — вражокъ!"... "Пьешь вино?" —подсмъивается подслушанный В. И. Далемъ деревенскій людъ надъ приверженцами чарочки. — "Эва!" — "А ерофеичъ?" — "Толкуй еще! Мнѣ ничто нипочемъ, былъ бы ерофеичъ съ калачомъ!" Къ этому дню пріурочено въ посельской Руси повърье о

Къ этому дню пріурочено въ посельской Руси повърье о льшихъ. "На Ерофея льшій сквозь землю проваливается!" гласитъ суевърная молвь. Разстается льсной хозяинъ со своимъ зеленымъ, успъвшимъ уронить на-земь почти всю листву, царствомъ, —ломаетъ съ досады злой деревья встръчныя, къ землъ бурей гнетъ всю молодую поросдь, изъ корня дубы вырываетъ. Звърье лъсное прячется отъ него по норамъ-логовамъ; ни одна птица не вылетаетъ навстръчу. Ни одинъ памятующій старинныя преданія мужикъ не повдетъ на Ерофеевъ день въ лъсъ, хотя-бы въ этомъ была крайняя нужда. У Сахарова, въ его "Народномъ дневникъ", записанъ любопытный сказъ о томъ, какъ одинъ "удалой мужикъ" подсматривалъ за проказами лъщаго въ этотъ роковой день. "Жилъ когда-то, -- начинается этоть сказъ, -- въ дерев-нъ мужикъ, не въ нашей, а тамъ, въ чужой, собой не мудрый, но за то такой проворный, что всегда и вездѣ поспълъ первый. Поведуть-ли хороводы, онъ-первый впереди; хоронять-ли кого- онъ и гробъ примъряетъ, и на гору стацитъ; просватаютъ-ли кого, онъ поселится отъ рукобитья до самой свадьбы-и поетъ, и плящетъ, обновы закупаетъ и бабъ наряжаеть. Отродясь своей избы не ставиль, городьбы не городиль, а живаль въ чужой избъ, какъ у себя во дворъ. Хлъбалъ молоко отъ чужихъ коровъ, вдалъ хлебъ изо всехъ печен. выважаль на базарь на барскихъ коняхъ, накупаль гостин-цевъ для всёхъ деревень. Въ деньгахъ счету не зналъ,-у цевъ для вобла деревена. Ба денытаха стоту не знача, у кого нѣтъ избы, онъ дастъ денегъ на избу, у кого нѣтъ до-шадки, онъ дастъ денегъ на пару коней. Одного только не знали православные: откуда къ нему деньги валятся"... Разное толковали объ этомъ: одни завъряли, что нашелъ удалой мужикъ кладъ, другіе-что продалъ душу нечистому, третьи еще не въсть что плели. Была у этого мужика-"ума падата". Все-то онъ зналъ-въдалъ, не зналъ одного: какъ лъ-шій сквозь землю проваливается. Задумалъ онъ подглядъть за лёснымъ хозяиномъ, "задумалъ да и былъ таковъ." По-шелъ удалой мужикъ въ лёсъ, повстрёчалъ лёшаго, — повлонился ему, началь спрашивать его о томъ, о другомъ. "А есть-ли у тебя, — говорить, — изба-хата да жена-баба?" — Повель дъшій удалого къ своей хать. Шли, шли и пришли прямо къ озеру. Усмъхнулся мужикъ: "Не красна-же, — говорить, — твоя изба!" А лъшій — объ-землю, земля-то и разступилась... "Съ тъхъ поръ, -- гласитъ сказаніе, -- удалой сталъ дуракъ дуракомъ: ни слова сказать, ни умомъ пригадать!".

За роковымъ для лѣсной нежити Ерофеевымъ днемъ-память св. мученицы Харитины (5-е октября). Съ этого дня "затыкаютъ" домовитыя бабы-хозяйки первыя "кросна": начинаютъ ткать первый холсть. Такъ и говорятъ въ деревнѣ: "Пришли Харитины—первыя холстины! Баба смекать-смекай, да за кросна (станокъ) садись, холсты затыкай!" Надъ ткачихами не прочь подсмъяться народъ: "Стара тетка Харитина, пора ей подъ холстину (т.-е умирать)!"--зубоскалятъ краснословы: "Даетъ мужикъ торгашу холсть: толсть! Прожили бабы въкъ-ни за холстиный мѣхъ!", "Бабье тканье черезъ нитку проклято: отъ холоду не грѣетъ, отъ дождя не упасетъ!" Можно услышатъ въ посельской Руси и такія поговорки о томъ-же, какъ, напримѣръ: "Баба ткетъ-точетъ, а одинъ Богъ ей рубашку даетъ!", "Пряла баба, ткала-весь домъ одѣвала; пришла смерть-покрыться покойщи-

- 421 --

цъ нечъмъ!", "И прядемъ и ткемъ, а всё—нагишомъ!" Эти послъднія слова, очевидно, подсказаны народной мудрости горькимъ опытомъ бъдноты-нужды безпросвътной.

Горынала опанова одаюта судаюта судаюта соватова соватова соватова соватова соватова соватова со св. Діонисіемъ воспоминается 6-го октября Православной Церковью и апостолъ Фома. Въ народной памяти этоть—усомнившійся въ воскресеній Христовомъ — святой является прообразомъ недовѣрчиваго, склоннаго къ сомнѣніямъ, человѣка. "Фома невѣрный!" — говорится о такой склонности. О простоватомъ вахлакѣ, а также и о ледащемъ заморышѣ, замѣчаютъ въ народѣ: "На безлюдьи и Фома — дворянинъ!" Богача, смотрящаго завистливыми глазами на чужую удачу, называютъ: "Фома большая крома". Плутоватые люди слывутъ "Фомками". Этимъ-же именемъ окрестилъ народъ небольшой ломъ, которымъ воры взламываютъ замки. "Фомка на долото рыбу удитъ!" — подсмѣивается деревня надъ оборотистымъ, старающимся грошъ на пятаки размѣнять, пра̀соломъ.

По народной примътъ: "Съ Трифона-Палагеи (8-го октября)-все холоднье!", "Трифонъ шубу чинитъ, Палагея рукавички шьетъ барановыя". Предъ зимней стужею охотники до краснаго словца любять въ бесёдахъ сыпать направо и налъво поговорками-прибаутками, въ-родъ: "Шуба овечья, да душа и у мужика человъчья!", "Любо не любо, а и на волкъ-своя шуба!", "Бараній тулупь съ мужикомъ братается, соболья шубка-кусается!", "По шубъ узнавай звъря, а не человъка!", "Пришла зимушка-зима: шуба на стужу, деньги —на нужу!", "Зимой безъ шубы не стыдно, да холодно; а въ шубѣ и безъ хлъба тепло, да голодно!", "Шуба на сынь отцова, да разумъ — свой!", "Изъ похвалъ шубы не со-шьешь!", "Шубу бей — теплъе, бей жену — милъе!"... Ходять по селамъ-деревнямъ безъ дороги, летаютъ безъ прыльевъ въ народъ и побаски-присловья о рукавицахъ, гръющихъ въ студеную пору мозолистыя мужицкія руки. "И солнышко въ рукавицахъ", -говорятъ примътливые люди, смотря на "пасолнца" обозначивающіяся по бокамъ дневного свѣтила--къ морозу. "Рукавицъ ищетъ, а онъ-за поясомъ!"-отзываются о ротозъв-мужикъ. "Заткни ротъ рукавицей!"--останавлявають враля-болтуна. "Дело готово, хоть въ рукавички обуй!"---приговариваютъ на радостяхъ, при удачъ. Есть и такія, чисто бытовыя, пословицы: "Жена не рукавица-съ руки не сымешь!", "Правдъ глотку не заткнешь рукавицей!", "Худая совъсть въ рукавицахъ гуляетъ!", "На тяжеломъ возу и рукавица потянеть!", "Привычка-не рукавичка, не повя-

- 422 -

сишь на спичку!", "Въ рукавицу вътра не изловишь!". Рукавицъ въ народномъ быту придается даже таинственное значеніе. Если, напримъръ, питающій зло на своей черной душъ знахарь (лихой человъкъ) бросить рукавицу поперекъ дороги свадебному повзду — это, по суевърному представленію деревни, поведеть къ худу. Знахарь и маленькой рукавичкой большой повздъ испортить!"-говорять старые люди, советуя молодымъ новобрачнымъ отчитываться отъ такой бъды-напасти слёдующимъ заговоромъ "отъ колдуна и злодевевъ": "Ста-немъ мы, рабъ Божій (имя рекъ) и раба Божія (имя рекъ), поввичаемся у престола Господня, пойдемъ, благословясь-перекрестяся. изъ дверей въ двери, изъ воротъ въ ворота, на восточную сторону во чистое поле, въ этомъ-ли чистомъ полв стоить гора, на той горъ стоитъ церковь Божія, зайдемъ мы въ эту церковь Божію. Стоять въ ней три престола; на явомъ сидить Иванъ Креститель, на среднемъ Самъ Истинный Спасъ, на правомъ престолъ Святая Дъва Марія. Подойдемъ мы-рабы Божіе-къ нимъ поближе, поклонимся пониже: Спасъ-Спаситель, Пресвятая Мати Божья Богородица, Иванъ Креститель! Пособите намъ-рабамъ Божіимъ (имена рекъ)-избавиться отъ всякаго врага-сопостата, отъ нечистыя силы, отъ лукаваго духа, отъ колдуна, отъ еретика, отъ проходящаго, мимоидущаго, путь-дорогу пересъкающаго. Семьдесять семь апостоловь, семьдесять семь святителей! Избавьте насъ-рабовъ Божіихъото всякихъ на насъ здыхъ людей! Слова наши не камень и не кирпичъ, а слова наши кръпки-лъпки, кръпче камня и булата. Ключъ во рту, а замокъ-на небъ. Аминь!"... Только этотъ заговоръ и можетъ оградить новоженовъ отъ напущеннаго знахаремъ лиха, если тотъ самъ не "сниметъ порчи"--по ихъ просьбъ.

Святые мученики Евлампій съ Евлампіей ("Лампѣи" — по » простонародному говору) проходять по Святой Руси на десятыя октябрьскія сутки. Въ этоть день совѣтують деревенскіе погодовѣды вечеромъ — смотрѣть на мѣсяцъ: куда онъ глядитъ. По словамъ этихъ дотошныхъ людей: —если золотые мѣсяцевы рога на-полночь —быть скорой зимѣ, "лятеть снѣгъ — по-суху"; если же на-полдень мѣсяцевы рога смотрять — жди не скорой зимы, а грязи да слякоти: "Октябрьгрязникъ до самой Казанской (22-го числа) снѣгомъ не умоется, въ бѣлоснѣжный кафтанъ не нарядится". 12-го октября наблюдаютъ появленіе звѣздъ съ полудня и со полуночи, что также имѣеть особую примѣту, свое значеніе для погоды и -будущаго урожая.

14-го октября - св. Параскевы; есля намять этой святой

- 423 -

приходится въ пятницу, то она зовется "Параскевой-Шятницею". Если въ этотъ день грязь на дорогахъ, то до установленія настоящей зимы остается, по старинной примътъ, еще цълыхъ четыре недъли. 17-го числа (день св. пророка Осіи) "колесо прощается съ осью (до весны разстаются)". Бдетъ мужикъ въ этотъ день на телъгъ, а самъ прислушивается: какъ колеса на осяхъ поскринываютъ: И съ этимъ связана у него своя примъта о хлъбъ насущномъ-объ урожаъ. Пройдеть четверо сутокъ-лосенняя (зимняя) Казанская" на дворъ.

Коли на Казанскую (22-то октября, въ день празднования Казавской иконъ Божіей Матери), небо заплачеть дождемъ, то и зима сладомъ за нимъ пойдетъ!", — гласитъ народный опыть. На Казанскую люди вдаль не бздять: выбдешь на колесахъ, а прівхать въ-пору на полозьяхъ!", "Ранняя зима о Казанской на санкахъ катается!" - приговариваютъ поговории деревенскія, вспоминаемыя объ эту пору. 26-е октября св. Димитрія Солунскаго за собою ведетъ: Дмитріевъ день--съ его особыми примътами, повърьями и преданіями. идущими изъ глубины давнихъ лътъ. За трое сутокъ до скончаныя октября-"назимника" стоятъ въ изустномъ народномъ мъсящесловъ-"Ненилы-льняницы". Въ этотъ день (28-го) встарину бывали въ Костромской и Тульской Руси "льняныя смотрины": выходили бабы и девки на улицы, выносиля на-показь вытрепанный ленъ ("опышки"). На слъдующія сут- 1 ки память св. Анастаси рымляныни, овечьей заступницы ("Настасен-овчарницы", "Овчарь"): послъдняя стрижка овецъ по степнымъ южнымъ мъстамъ. Въ этотъ день "овецъ грабять-пастуховъ кормятъ": пекутся для пастушьяго угощенья пироги съ морковью да съ капустой, а у иныхъ тороватыхъ хозяевъ-овцеводовъ и пиво варится. "Голой овцы не стригуть!"-говорятъ на деревенской Руси,-говоря, приговаривають: "Овечку стригуть, а другая того-жъ себв жди-поджидай!", "Овца не помнитъ отца, а съно ей съ ума нейдетъ!", "Въчужоть хливу овецъ не считай, а своихъ береги!", "Волкъ-молодецъ на овецъ!", "Волкъ и больной овцъ не корысты", "Не за то волка быотъ, что съръ, а за то-что овцу съмы", "Безъ пастуха и овцы-не стадо!", "Иной разъ пастухи шелять, а на волка-помолвка!", "Пастухи-за чубы, а волян-за овецъ!". "Дешево волкъ въ настухи нанимается. да мръ съ нимъ намается!", "Худо, когда волкъ въ пастухахъ живетъ, лиса-въ птичницахъ, а свинья въ огородницахъ!"

Трядатое число, предпослёдній октябрьскій день (память св.

- 424 -

мучениковъ Зиновія и Зиновіи) слыветь въ народъ за праздникъ "зинекъ" (синичекъ). По преданію, эти зимнія гостейки русской деревни слетаются на облюбованное мъсто цълыми стаями и веселятся, оглашая воздухъ своимъ пересвистомъ. "Не величка – птичка-синичка, а и та свой праздникъ помнитъ!" – говорятъ объ этомъ; "За моремъ синичка не пышно жила, не пышно жила, (и то) пиво варивала!", "Немного зинъка ъстъпьетъ, а весело живетъ!", "И за зинъку-синичку, птичью сестричку, свои святые Богу молятся!" Въ этотъ-же день – рыбачій праздникъ въ Сибири ("Юровая"): пьютъ на "юру" иртышскіе рыбаки – весело, гуляютъ передъ отправленіемъ на промысла за красной рыбою. Въ другихъ мъстностяхъ 30-е октября – праздникъ охотниковъ, старающихся убить на него (если пороша выпадетъ) хотъ зайца, считая полную неудачу дурной примътою для всей охотничьей поры. Недоброе сулитъ имъ, однако, и встрѣтиться съ волкомъ въ этотъ, богатый повърьями, день октября-"назимника".



#### XLII.

### Понровъ-вазимье.

Первое октября, день праздника Покрова Пресвятой Богородицы, является въ народномъ представлении межевымъ столбомъ между осенью и зимою. "До Покрова̀—осень, за Покровомъ—зима идетъ!"—говорятъ на Руси: "Покровъ—первое зазимье; Покровъ землю покроетъ—гдѣ листомъ, а гдѣ и снѣжкомъ".

Преставляя грань между ненастнымъ и студёнымъ временами года, первый назимній праздникъ знаменуетъ собою въ глазахъ хозяйственной деревни срокъ работъ и наймовъ. Съ незапамятныхъ поръ вошло въ обычай договариваться "отъ Покрова" и "до Покрова". И это имѣетъ свои твердыя основанія, коренящіяся въ самомъ быту народа-пахаря. Къ этому времени заканчиваются всѣ работы въ полѣ и на гумнѣ, всѣ заботы о хлѣбѣ, —выясняются всѣ виды на предстоящую долгую зиму, хотя народъ и оговаривается, —какъ уже упоминалось выше, —что: "Въ октябрѣ и мужикъ съ лаптями, и изба съ дровами, а все спорины мало!".

Съ Покрова начинаютъ играть по деревнямъ свадьбы. "Охъ, ты, батюшка октябрь", — крехтитъ мужикъ, предчувствуя грозящіе ему новые съёдающіе всё добытое мужицкимъ горбомъ во время лётней страды зимніе расходы, — "только и добра въ тебё, что пивомъ взяль!" Не такимъ привётомъ встрёчаютъ наступленіе октября заневёстившіяся дёвушки красныя. Для нихъ первое число этого заставляющаго мужика "жить съ оглядкой" мёсяца — завётный день, котораго онё ждутъ не дождутся въ продолженіе цёлаго года.

"Батюшка Покровъ, покрой ты Мать-Сыру-Землю и меня,

426 –

молоду!" — причитаютъ онв, выходя поутру на прылыцо: "Бвлъ снвътъ землю покрываеть: не меня-ль, молоду, замужъ снаряжаетъ? Батюшка-Покровъ, покрой землю снвжномъ, а меня женишкомъ!" Въ другихъ мвстахъ это причитание ивсколько видоизмвняется, — вмвсто "батюшки-Покрова" заклинается "Мать-Покровъ".

Въ бѣлорусскомъ краю дѣвушки ставять въ этоть день у обѣдни свѣчи предъ праздничною иконой Божіей Матери-со словами "Святой Покровъ! Покрывъ землю и воду, покрой н меня молоду!" Снѣгъ, запорошившій землю въ этоть праздникъ, предвѣщаетъ, по народной примѣтѣ, много свадебъ п въ то-же время дружную зиму. Если во время покрывающей землю снѣгомъ пороши происходить на Покровъ вѣнчанie, то молодыхъ новожоновъ ожидаетъ, по словамъ опытныхъ старыхъ людей, счастіе. "Не покрылъ дѣвкѣ голову Покровъ", – говорятъ въ деревнѣ, – "не покрылъ дѣвкѣ голову Покровъ", – говорятъ въ деревнѣ, – "не покроетъ и Рождество!" "Ты, Покровъ-Богородица, покрой меня дѣвушку пеленой своей —идти на чужую сторону!" – причитаетъ заскучавшая въ дѣвичествѣ красавица и продолжаетъ: "Введенье матъ-Богородица, введи меня на чужой сторонушкѣ!"

Кроеть бълыми снътами пупистыми землю Покровъ-батюшка, а по глухимъ захолустьямъ неоглядной Руси раздается у церковныхъ папертей чинный напъвъ убогихъ носителей пъсенной старины – каликъ-перехожихъ. Поютъ-сказываютъ они стиховную хвалу празднику: "Радуйся, людіе, нынъ возыграйте, органы играйте, Мать Цареву днесь возвеличайте! Днесь Тоя торжество достойно праздновати, духовно играти, съ небесными вои Матерь величати. Се есть Мати и Дъва чистая по рождеству, чиста и въ рождествъ и предъ рождествомъ бысть въ чистомъ сстествъ".

Въ другомъ народномъ стихъ духовномъ, пріуроченномъ къ 1-му октября, повъствуется о томъ, какъ "подошли враги къ царству Грецкому, угрожаютъ ему войной-гибелью". Слагатель пъсеннаго сказанія ведетъ свою ръчь не отъ одной богатой воображеніемъ выдумки, но и отъ писанія книжнаго. Взмолилися - всплакались "обложенные" врагами христіане, пришли въ Божій храмъ, "плачутъ-молятся; просять комощи". Молитва дошла до Матери Божіей, сошла Она съ избесной высоты:

> "Слава райская храмъ иснолника, Богородиції служать анголы, И пророка, и апостолы.."

> > -- 427

Собравшіеся во храмѣ молящіеся-плачущіе, обращаясь къ Заступницѣ рода человѣческаго, восклицають: "Что же Ты, Божій гость, голубица Ты, Всепречистая, Благодатная! Ты скажи, зачѣмъ прилетѣла къ намъ? Аль ужъ свѣтлый рай отъ грѣховъ нашихъ сталъ нерадошенъ, и пришла Ты къ намъ, принесла намъ казнь отъ Создателя?...". На этотъ трогательно-простодушный вопросъ обложенныхъ врагами христіанъ царства Грецкаго Царица Небесная держитъ, по словамъ сказанія, такую отвѣтную рѣчь:

> "Мнѣ и свѣтлый рай сталъ нерадошенъ, Небо ясное цомрачилося; Ко Мнѣ ангелы каждый часъ несутъ Слезы горькія христіанскія. Сомутилась Я, запечалилась! Теперь къ вамъ пришла въ утѣшеніе, Помодить за васъ съ вами Господа"...

И Пречистая взмолилась "ко Своему Сыну ко Распятому" за собравшихся во храмъ людей:— "Сыне Мой, Іисусе Мой! Услыши Ты насъ съ высоты небесъ, защити и насъ, гръшныхъ людей!" Стихъ кончается тъмъ, что Богородица покрываетъ Своимъ "святымъ омофоромъ" скорбныя души христіанъ царства Грецкаго и тъмъ спасаетъ ихъ отъ враговъ.

Народное воображение отождествляеть покровъ Пресвятой Богородицы со сказочной "нетлънною пеленой Дъвы-Солнца", олицетворяющею собой утреннюю и вечернюю зарю. Эта пелена, покрывающая всёхъ безпріютныхъ и лишенныхъ крова, прядется, по словамъ одухотворяющаго природу пъснотворца-сказочника изъ золотыхъ и серебряныхъ нитей, спускающихся съ неба: "На моръ на окіянъ", — повъствуеть въ одномъ изъ своихъ старинныхъ заговоровъ народъ, - "сидитъ красная дъвица, швея-мастерица, держить иглу булатную, вдёваеть нитку золотую рудожелтую, зашиваеть раны кровавыя. На моръ-окіянъ, на островъ на Буянъ лежитъ бълъ-горючъ камень; на семъ камнъ стоитъ столъ престольной, на семъ столъ сидитъ красна дъвица. Не дъвица сіе есть, а Мать Пресвятая Богородица; шьетъ она, вышиваетъ золотой иглою"... и т. д. По другимъ разносказамъ, розоперстая богиня Зоря тянеть рудожелтую нитку и своею золотой иглою вышиваеть по небу розовую пелену. Народъ обращается къ ней со слъдующимъ молитвеннымъ заклинаніемъ: "Зорька-зоряница, красная дівица, Мать Пресвятая Богородица! покрой мои скорби и бользни твоей фатою! Покрой ты ме-»

- 428 --

ня покровомъ Своимъ отъ силы вражьей! Твоя фата крвпка, какъ горючъ камень-алатыры<sup>2</sup>. Богиня Зоря претворяется, подъ непосредственно-христіанскимъ вліяніемъ, въ чистый обликъ Пресвятой Дъвы Маріи.

Праздникъ, установленный въ царствование византийскаго императора Льва 73), въ намять чудеснаго явленія Богоматери. распростершей надъ Царьградомъ Свой покровъ-какъ небесную защиту города оть осадившихъ его сарацынъ, приняль у новообращенныхъ христіанъ-славянь своеобразную окраску. Изъ целаго ряда вызванныхъ этимъ праздникомъ въ представлении сдавянина преданий особенно знаменательно въ своей наивной простотъ слъдующее. Въ стародавніе годы, -говорить народь, -Богородица странствовала по земль. Случилось Ей зайти въ одну деревню, гдъ жили забывшіе о Богъ и обо всякомъ милосердіи люди. Стала проситься Матерь Божія на ночлегъ,-нигдъ Ея не пустили, вездъ услыхала Она одинъ отвътъ: "Мы не пускаемъ странниковъ!" Услышалъ жестокосердныя слова проъзжавший въ это время по небесной стезъ надъ деревнею св. Илья-пророкъ, -- не могъ снести онъ такой обиды, причиненной Дввѣ Маріи, и на отказавшихъ Божественной Странниць въ ночлегъ низринулись съ неба громы-моднии, подетёли огненныя и каменныя стрёды, посыпался градъ величиною съ человъческую голову, полилъ ливень-дождь, грозившій затопить всю деревню. Всплакались испуганные нечестивые люди, и пожалъла ихъ Богородица. Развернула Она покровъ и накрыла имъ деревню, чъмъ и спасла Своихъ обидчиковъ отъ поголовнаго истребленія. Дошла благость неизреченная до сердца гръшниковъ, и растопился давно не таявшій ледь ихъ жестокости: сдълались всъ они съ той поры добрыми и гостепріимными.

Въ Вологодской губерній, а также и въ нъкоторыхъ иныхъ мъстахъ, къ Покрову-дню ткутъ крестьянскія дввушки, за-

<sup>73</sup>) Левъ III-й И савріянинъ-императоръ византійскій, происходившій изъ малоазійской области Исавріи, царствоваль съ 717-го по 741-й годъ. Сначала онъ быль правителемъ области въ Мадой Азіи, заятёмъ, но вопаренія Өеодосія III-го, отказался признать его императоромъ, поднялъ возстаніе и захватилъ въ свои руки престоль. Онъ оставилъ по себъ память въ исторіи, какъ защитникъ Византіи отъ арабовъ (сарадынъ). Въ самомъ началѣ его парствованія столица имперіи подвергалась осадѣ враговъ, длившейся около года и кончившейся поспѣшнымъ отступленіемъ арабскаго флота. Цѣлымъ рядомъ другихъ побѣдъ надъ арабами, а въ особенности-въ 740-мъ году, остановилъ онъ Омайядовъ въ ихъ наступленіи на Византійскую имперію. Изъ внутренней политической дѣятельности Льва ill-го уцѣпѣть отъ забвенія его замѣчатедьный "земледѣльческій уставъ". Какъ приверженецъ иконоборства, онъ сытъ раль печальную роль въ исторіи Церкви.

думывающіяся о женихахъ, такъ называемую "обыденную пелену". Собравшись вмъстъ, онъ съ особыми, приличными этому случаю, пъснями теребять ленъ, прядутъ и ткутъ его, стараясь непремънно окончить всю работу въ одинъ день, обыденкой. Приготовленную такимъ образомъ пелену (холстину) передъ объдней на Покровъ несутъ къ иконъ Покрова Пресвятой Богородицы. Шопотомъ причитаютъ онъ при этомъ: "Матушка Богородица! Покрой меня поскоръя, пошли женишка поумнъя! Покрой ты, батюшка-Покровъ Христовъ, мою побъдную голову жемчужнымъ кокошникомъ, золотымъ назатыльникомъ!".

Такимъ образомъ, въ понятіи деревенской молодежи, всъ впечатлънія этого праздника объединяются съ представленіемъ о свадьбъ. Деревенскія свадьбы, съ ихъ самобытной обстановкою, сохранившей въ себъ яркіе пережитки старины. являются живымъ олицетвореніемъ народной мечты, непосредственно сливающейся съ самой жизнью нашего крестьянина-На этомъ праздникъ трудовой жизни пахаря-раздолье не. только пиву хмѣльному съ виномъ зеленымъ, но и еще болье того пъснямъ, --- разливаются онъ изъ конца въ конецъ деревни свободными широкими волнами. Въ этихъ пъсняхъвся обрядность деревенской свадьбы, въ нихъ-вся скорбная повъсть жизни русской женщины работницы, "отдаваемой на чужую сторонушку дальнюю за чужого добраго молодца, за чужанина", — въ нихъ всѣ ея скромныя недолгія радости. Вся деревня провожаетъ, "пропъваетъ и пропиваетъ" свою дъвушку, которой посчастливится, съ Божьей помощью, "на Покровъ покрыть побъдную голову".

Какъ ни гадаетъ, какъ ни думаетъ дъвида красная о замужествъ, какъ ни вымаливаетъ себъ жениха-суженаго, а всетаки страшно ей покидатъ домъ родительский, гдъ и отецъбатюшка "жалълъ" ее, и матушка родимая "берегла пуще глаза". Потому-то и проситъ со слезами она въ поющейся на свадебномъ веселомъ сговоръ, пъснъ:

> "Ты, родимый мой батюшка, Ты, пой, налой гостей до-пьяна, Чтобы гости-то позалили, Меня, младу-младешеньку, позабыли! Ты, родимый, милый брать, Поди-тко на широкій дворъ, Осталай коня ворона, Потажай во темный лёсъ, Сруби бёлую березыньку, Завали путь-дороженьку,

> > - 430 ---

#### покровъ-зазимье.

Чтобъ нельзя было провхати! Ты, родная моя матушка, Ты дари, моя матушка, Ты дари гостей иб-ряду! Не дари только двухъ гостей, Что перваго гостя не дари Друженьку-разлученьку, А другого гостя не дари, По правую который сидить по рученьку! Подаренъ добрый молодецъ Моей буйною головушкой!"

Но чёмъ ближе время идетъ къ свадьбѣ, тѣмъ все болѣе и болѣе свыкается сговоренная-"пропитая" дѣвушка со своимъ замужествомъ. И хотя, по словамъ другой пѣсни, "скоры ноженьки" — при одной мысли о разставаньи съ дѣвической беззаботностью — "подламываются, бѣлыя рученьки опускаются, ретиво сердечушко пугается", но оно, это самое "ретиво сердечушко разгарчивое", само уже "ко тому-ли ко чужаняну добру молодцу приклоняется", собирается оно вслѣдъ за послѣдними пташками перелетными отлетать изъ теплаго гнѣзда родимаго, годами насиженнаго.

Собираются съ Покрова на отдетъ, однако, не только однѣ дѣвушки красныя: на Покровъ улетаютъ, по старой примѣтъ, и послѣдніе журавли. Если раньше улетятъ—"бытъ холодной зимѣ", – говоритъ деревня, зорко приглядывающаяся къ жизни окружающей ее природы. "Коли бѣлка въ Покровъ чиста (вылиняла) – зима будетъ хороша!" – можно услышать въ Пермской и другихъ сѣверо-восточныхъ губерніяхъ.

Къ Покрову заботится каждый хорошій домохозяннъ, убравшійся съ хлъбомъ, "ухитить" свою хату: прокононатить углы, привалить заваленки. "Захвати тепла до Покрова: неухитишь до Покрова—изба будеть не такова!" Всему есть пора, всему—свое время: "Батюшка Покровъ не натопить хату безъ дровъ".

Наканунѣ Покрова молодыя деревенскія женщины сжитають въ овинѣ свои старыя соломенныя постеля. Этимъ, по суевѣрному обычаю, охраняются молодухи оть "призора недобраго глаза". Старухи сжигають въ это-же самое время изношенные за лѣто лапти, думая исполненіемъ этого "прибавить себѣ ходу на зиму". Ребятишекъ обливаютъ передъ Покровомъ водою сквозь рѣшето, на порогѣ хаты. Это дѣлается, по старинной примѣтѣ, въ предохраненіе отъ зимней простуды.

Съ Покрова, - говорятъ въ народъ, - перестаютъ бродатъ в

- 431 ----

колобродить по лѣсамъ лѣсные хозяева, лѣшіе. При разставаньи со своею полной волею, они ломаютъ не мало деревьевъ, вырываютъ съ корнями кусты, разгоняютъ звѣрьё по норамъ, а затѣмъ и сами проваливаются сквозь землю до самой весны зеленой, растопляющей своимъ тепломъ снѣга льды. Въ канунъ Покрова цѣлый день воютъ они, стараясь перекричать вѣтеръ; и ни мужикъ, и ни баба, ни ребята малые не подойдутъ въ этотъ день къ лѣсу – изъ боязни, чтобы лѣсной хозяинъ не натѣшился надъ ними напослѣдокъ. "Лѣшій—не свой братъ, переломаетъ косточки не хуже медвѣдя!"—говорятъ въ суевѣрной деревнѣ, не разстающейся до сихъ поръ со своими отжившими время повѣрьями, обычаями и поговорками.

Съ покровскихъ вечеровъ народъ начинаетъ загадывать о зимнихъ работахъ. "Зазимье—за собой засидки ведетъ, засидки—заработки. Зимой не поработаешь, весна тебъ, лежебоку, брюхо съ голоду подведетъ!"—говорятъ на съверъ, не привыкшемъ къ тому, чтобы своего хлъба хватало отъ одной новины до другой.

- 432 -



### XLIII.

# Свадьба-судьба.

Назимній (мѣсяцъ октябрь недаромъ слыветъ и "свадебникомъ": едвали въ какое-нибудь другое время если не играется въ народной Руси столькихъ свадебъ, такъ налаживается столько сговоровъ, какъ съ Покрова до Кузьминокъ (1-го ноября). "Батюшка Покровъ, кроешь ты (снѣгомъ) землю и воду, покрой и меня молдду!", "Матушка Пятница Прасковея, пошли женишка поскорѣя!" — еще загодя приговариваютъ заневѣстившіяся дѣвушки красныя, дожидаючись этихъ завѣтныхъ свадебныхъ дней. Придетъ Покровъ, и загремятъзазвенятъ по деревенскимъ дорогамъ бубенчики-погремки веселыхъ поѣздовъ, раздадутся по избамъ свадебныя пѣсни—то хватающія своей грустью за душу, то веселящія русское сердце залихватской удалью.

"Уже что я сижу, думаю, уже что я сижу гадаю ужъ своимъ я глупымъ разумомъ", — голоситъ, словно причитаетъ, невъста, незадолго передъ тъмъ только и думавшая-гадавшая о своемъ женихъ-суженомъ:

> "У меня-ли горе нечутко, У меня, младой, горя круты горы, Уже слезъ-то-ръви быстрыя, Всв поля горемъ насъяны, Всв сады горемъ изнасажены: Не дали-то мнъ горемышной Во дъвушкахъ насидътися, Со годамъ соверстатися,

> > 433

А. А. Коринфскій.

Съ умомъ съ разумомъ собратися, Лицо бъло понаполнити, Русу косыньку повыростить, Алу ленточку доносити!"

И ко своему "кормильцу-грозну-батюшк", и къ "радъльщицъ-государын матушк", и къ "подруженькамъ-голубушкамъ", и къ "братцу милому съ молодой женой невъстушкой", и къ тетушкамъ - дндюшкамъ обращается "горемышная", на чужу-дальню сторону выдаваемая- "пропиваемая" красна дъвица, въ пъсняхъ "ро́нитъ слезы горючія", проситъ-молить повременить со свадьбою. Все дълается честь-честью, по дъдовской старинъ, по заведенному обычаю. Въ отвътъ-отповъдь растужившейся - расплакавшейся просватанной дъвицъ поютъ ея подружки, поютъ — жениха удалого добра молодца выхваляючи, сулятъ ей за нимъ радошное житье-бытье. У него (жениха-свъта), на его-ли на родной сторонушкъ, по ихъ увъреніямъ:

> "Берега-то садовые, А вода-то медо́вая: Свекоръ—что батюшка, А свекровушка—что матушка, Деверья—что братички, А золовушки—что сѐстрицы..."

Но, несмотря даже на то, что-по словамъ пѣсни-у жениха-то и "кудри, кудри русыя, на кудряхъ, кудряхъ шляпа черная, шляпа черная съ позументами", невѣста продолжаетъ пѣть-голосить, плакать-причитать, выполняя обычай—завѣть, сѣдой старины, считающей свадьбу "судомъ Божіимъ" и "судьбою", приговаривающей въ своихъ поговоркахъ, что: "Суженаго и конемъ не объѣдешь!", "Гдѣ суженое—тамъ и ряженое!", "Что судьба дастъ, съ кѣмъ жить приведетъ-съ тѣмъ и вѣкъ вѣковать!", "Всякая невѣста своему жениху невѣстится!", "Смерть да жена—Богомъ суждена!" и т. д.

"Встану я рабъ Божій, благословясь; пойду—перекрестясь во чистое поле", —говорится въ одномъ изъ рускихъ простонародныхъ заговоровъ на свадъбы, — "стану на западъ хребтомъ, на востокъ лицомъ, позрю-посмотрю на ясное небо: со ясна неба летить огненная стрвла; той стрвлв помолюсь покорюсь, спрошу ее: куда полетвла, огненна стрвла? —Во темные лъса, въ зыбучія болота, въ сыроё кореньё! Охъ ты, огненна стрвла! Воротись, полетай—куда я тебя пошлю: есть на Святой Руси красна дъвица (имя рекъ)... Полетай ей въ ретивое сердце, въ черную печень, въ горячую кронь, въ становую жилу, во сахарны уста, въ ясныя очи, въ черныя брови, чтобы она тосковала-горевала весь день-при солнцѣ, на утренней зарѣ, при младомъ мѣсяцѣ, на вѣтрѣхолодѣ, на прибылыхъ дняхъ и на убылыхъ дняхъ отнынѣ и до вѣка!" Это уцѣлѣвшее до сихъ поръ въ народной памяти заклятіе, невольно напоминаетъ объ одной изъ старинныхъ русскихъ сказокъ, въ которой царь даетъ своимъ сыновьямъ, посылаемымъ на поиски за невѣстами, такой приказъ: "Сдѣлайте себѣ по самострѣлу и пустите по каленой стрѣлѣ: чья стрѣла куда упадетъ-съ того двора и невѣсту бери!-

Върный завътамъ пращуровъ, рускій пахарь-народъ смотритъ на заключеніе брака глазами суевърныхъ предковъ, въ жилахъ которыхъ текла кровь отдаленнъйшихъ поколъній, соединявшихся неразрывными въковъчными узами передъ идолами Свътлояра, Свътовита, Даждьбога и другихъ покровителей плодородія. "Придетъ судьба—и руки свяжетъ!", "Что сужено—то связано!", "Связала судьба по рукамъ—не развязать до въку!"—говорятъ на Руси.

По словамъ простонародной мудрости — "Женитьба есть, разженидьбы нѣтъ". Осмотрительность при выборѣ жены — первое дѣло. "Жениться — не лапоть надѣть!", "Жениться — переродиться!", "Женишься разъ, а плачешься вѣкъ!", "Идучи на войну — молись; идучи въ море — молись вдвое; хочешь жениться — молись втрое!", "Жениться недолго, да Богъ накажетъ — долго жить прикажеть!" — замѣчаеть народъ по этому поводу. Смѣшливые краснословы приговаривають о женить бѣ и такія, подслушанныя В. И. Далемъ, слова-рѣчи, какъ: "Здравствуй женившись, да не съ кѣмъ жить!", "Женится медвѣдь на коровѣ, ракъ на лягушкѣ!", "Не страшно жениться — страшно къ попу приступиться: женись — шлати, крести — плати, умирай — плати! Ужъ бы за одинъ разъ: померъ да и заплатилъ!", "Питеръ женится, Москва замужъ идетъ!", "Женится Иванъ Великой на Сухаревой башнѣ, въ приданое беретъ четыре калашни!", "Не кайся рано встамши, а рано женимщись!", "Женьба — не гоньба, поспѣешь!", "Постой, холостой, дай подумать женатому!"

Хоть и сваты-свахи ладять свадьбы на Руси, да улаживаеть то ихъ, по непреклонному разумѣнію деревенскаго люда, только сама судьба. "Много сватается, да одному достанется!"—говорить онъ, прибавляя къ этому врылатому словцу пѣлую стаю другихъ, въ-родѣ: "Сватались къ дъвушкъ тридпать съ однимъ, а быть — за однимъ!" Но одновременно съ этимъ готова повторять деревня и такія, изречения, патьс "Не выбирай, женихъ, невъсты, выбери сваху!", "Сваха и чужіе гръхи на душу принимаеть!", "Подружки плетутъ косу на часокъ, а сваха — навъкъ!". Но на долю этой устроительницы свадебъ достается не мало и отъ народнаго смъхословія, рисующаго ее въ такихъ краскахъ: "На сватенькиныхъ ръчахъ — какъ на саняхъ, — хоть садись да катись!", "Сваха видъла, какъ батракъ телёнка родилъ!", "Сваха на свадьбу спъшила, рубаху на мутовкъ сушила, повойникъ на порогъ катала!", "И добрый сватъ — собакъ братъ!", "За чужую душу сваха со сватомъ божатся, а про свою запамятовали!".

Тотя, по народному слову, "невъста—не жена, можно и разневъститься!" ) но ей— "вездъ почетъ", потому что: "Много невъстъ разбирать—женатому въкъ не бывать!", "Вездъ много невъстъ, да до вънца!". ("Невъста—не невъстка, съ ней не заспоришь!".) "Всякая невъста ждетъ своего мъста!", "Невъстъ нътъ чести — женихъ безъ ума!", "Женихъ съ невъстой—что князь со княгиней!". Старина, ко всякой примътъ внимательная, на всякую честь очестливая, такъ и завъщала народной Руси величать новобрачную чету княземъ да княгинею. Да и свадьбу зовутъ въ иныхъ мъстахъ, по ея завъту, "княжьимъ пиромъ", "княженецкими столами".)

Въ одномъ изъ безчисленныхъ присказовъ-причетовъ верхняго Поволжья, пріуроченныхъ къ свадебному веселому пиру, такъ говорится объ этомъ:

> "Цвътки разцвътали, Поднебесныя иташки распъвали, Новобрачнаго князя увеселяли: Бдетъ-де нашъ новобрачный князь По свою новобрачну княгинюшку, Сужену взять, Ряжену взять— По Божьему велънью, По царскому уложенью!"...

("Вѣнчають въ одночасье, а повѣнчаны—на все горе, на все счастье!"—говорятъ въ народѣ: "Гдѣ вѣнчаютъ—тамъ и жизнь кончають!",) "Худой попъ повѣнчалъ-хорошему не развѣнчать!" (Въ этихъ словахъ сказался взглядъ народа на ненарушимую святость брачнаго союза, заключаемаго на вѣки вѣчные,) освящаемаго у Престола Божія.

въки въчные,) освящаемаго у Престола Божія. (Самое слово "дъва" означаетъ—въ точномъ переводъ съ отца языковъ, санскритскаго свътлая, чистая, блистающая и уже въ позднъйшемъ смыслъ—непорочная. Въ народной Руси изстари въковъ сопровождалось это слово присловомъ "красная", что непосредственно сближало его значеніе съ первоисточникомъ. Въ древнерусскомъ быту заря-зоряница (красная дѣвица) чествовалась подъ именемъ Дѣвы Зори, или просто Дивы. Послѣднее, вслѣдъ за просвъщеніемъ потомковъ Микулы Селяниновича, свѣтомъ вѣры Христовой, объединилось съ почитаніемъ Пресвятой Дѣвы Маріи, на образъ которой простодушное суевѣріе пахарей перенесло многія черты, наслоенныя вѣками язычества на дѣвственный обликъ богини Дивы во всѣхъ проявленіяхъ ея существа (отъ ясной зари до Царь-Дѣвицы простонародныхъ сказокъ).

Древнерусская Лада, обожествлявшаяся также у литовцевъ и другихъ родственныхъ племенъ, считалась покровительницей браковъ, любви, красоты и-вмѣстѣ съ Лелемъ (Свѣтлояромъ)-земного плодородія. По нѣкоторымъ изслѣдованіямъ, въ ея лицѣ воплощался весенній пригрѣвъ солнечныхъ лучей.) Литовская пѣсня прямо называетъ солнце имснемъ этой свѣтлокудрой веселой богини: "Пасу, пасу, мои овечки; тебя, волкъ, не боюсь",-поется въ ней,-"богъ съ солнечными кудрями тебя не допуститъ. Лада, Лада-солнце!" Старинное преданіе, занесенное въ "Синопсисъ"<sup>74</sup>), гласитъ, что: "готовящіеся къ браку, помощію его (бога-Лада) мнаше себѣ добро веселія и любезно житіе стяжати... Ладу поюне: Ладо, Ладо! и того идола ветхую прелесть діавольскую на брачныхъ веселіяхъ, руками плещуще и о столъ біюще, воспѣваютъ". Въ Густинской лѣтописи это-превратившееся изъ Лады въ Лада-божество называется богомъ женитьбы, веселія, утѣшенія и всякаго благополучія. Лѣтописецъ свидѣтельствуетъ, что этому богу "жертвы приношаху хотящій женится, дабы его помощію бракъ добрый и любовный былъ".

Съ поклоненіемъ-молитвою брачущихся Солнцу-свѣту во всѣхъ его обликахъ связано было въ древнерусскомъ и обще-славянскомъ быту чествованіе огня. Въ послѣдній день дѣвичества невѣста плакала-причитала передъ пылающимъ очагомъ. Подруги голосили, вторя ей печальными пѣснями. Впервые входя въ домъ новобрачнаго мужа, она прежде всего подводилась къ разожженному очагу, причемъ всѣ окружающіе встрѣчали ее припѣвомъ: "Ой, Лада, Лада!" Въ народной Руси и въ наши дни начинающая налаживатъ свадь-

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Си н о п с и с ъ те треческато, общій обзоръ. "Кіевскій синопсись", о которомъ здѣсь идетъ рѣчь, первый нечатный сволъ историческихъ свѣдѣній о русскомъ народѣ, изданный въ Кіевѣ въ 1674 г., составленный Иннокептіемъ Гизелемъ по хроникѣ игумена Михайловскаго можастыря Феодосія Сафоновича. Въ теченіе XVIII-го вѣка онъ выдержалъ болѣе 20 изданій. Какъ призолепіе, онъ вошелъ въ лѣтопись св: Димитрія Ростовскаго.

бу сваха подходить къ печи и гръеть руки у нарочно разведеннаго огня. Это служитъ, по суевърному представленію народа, върнымъ залогомъ благополучнаго исхода сватовства. Самое слово – свадьбу "ладить" какъ-бы является производнымъ отъ имени этой богини языческой Руси. Складъ да ладъ семейной жизни молодоженовъ приписывался встарину непосредственно ей—свътлокудрой.

("Дѣвичья краса до замужества!" - говорить крылатое народное слово. "Всѣ дѣвушки красны, всѣ хороши, а отколь берутся злыя жены?" — оговариваетъ оно красныхъ дѣвушекъ, но сейчасъ-же добавляетъ къ этимъ своимъ рѣчамъ смѣшливымъ: "Про дѣвку не молви (худа)!", "Дѣвушка не травка, обо всякой своя славка!", "Смиренье дѣвичье ожерелье!", "Чего дѣвушка не знаетъ, то ее и краситъ!". Въ связи съ послѣднимъ многозначительнымъ изреченіемъ живутъ въ народѣ и такія, какъ: "Держи дѣвку въ тѣснотѣ, а деньги въ темнотѣ!", "Не уберечь дерева въ лѣсу, а дѣвки въ людяхъ!", "Сиди, дѣвица, за тремя порогами!", "Въ клѣткахъ звонко поютъ птицы, въ теремахъ добрую славу наживаютъ дѣвицы!", "Върь хлѣбу въ закрому, а дѣвушкѣ красной въ терему!". Отъ этихъ простонародныхъ рѣчей вѣетъ суровыми мыслями древнерусскаго бытового уклада, нашедшаго свое яркое отраженіе въ "Домостроѣ".

По слову народной мудрости— "Дъвкою полна улица, а женой-бабою — печь!", "Дъвичья забота — гулянка, а у бабыхозяйки — пироги въ печи, да дъти на печи!", "И хорошая невъста худой женой живеть!". Къ послъднему краснословы зачастую приговаривають: "Молода жена годами, да стара норовомъ!", "Добрая жена домъ сбережетъ, плохая — рукавомъ , растрясетъ!", "Злая жена сведетъ мужа съ ума!", "Желъзо уваришь, а злой жены не уговоришь!", "Не върь коню въ полъ, а женъ въ волъ!", "Не всякая жена мужу правду сказываетъ!", "Худо мужу тому, у кого жена большая во дому!", "Изъ лъсу выживаетъ змъя, изъ дому — жена!", "Силенъ хмъль, сильнъе хмъля сонъ, сильнъе сна—злая жена!", "Худая женка — крапива!", "Дважды жена мила бываетъ — какъ въ избу введутъ да какъ вонъ понесутъ!", "Отъ пожара, отъ потопа, отъ злой жены, Боже, сохрани!".

Если не совсѣмъ лестнаго мнѣнія нашъ народъ-пахарь о дѣвичьемъ умѣ-разумѣ ("Дѣвичья память да дѣвичій стыдъдо порога!", "Дѣвичьи думы измѣнчивы!", "Не вѣрь курамъ; воронамъ, а еще больше – дъвкамъ дворовымъ!" и т. п.), – то баба-жена является въ памятникахъ его словесной мудро-

--- 438 ---

сти еще менње разумной-разсудительной. "У бабы волосъ дологъ, да умъ коротокъ!", — говорятъ въ народъ, но, какъ-бы въ противовъсъ этому, добавляютъ-приговариваютъ: "Ваба съ печи летитъ-семьдесять семь думъ передумаеть!"Унъразумъ замѣняется въ этомъ случав хитростью лукавою. Но "Бабын умы разоряють домы!", "Пусти бабу въ рай, а она и корову за собой ведеть!", "Лукавой бабы въ ступъ не утолчешь!", "Гдъ чорть не сладитъ-туда бабу пошлеть!" Но, и при всей бабьей лукавости-хитрости, не прочь прикрикнуть на жену мужикъ-скопидомъ, берегущій миръ-дадъ въ своей семьв: "Знай. баба, свое кривое веретено!" Народная мудрость твердо бабій нравъ-обычай помнить. "Прівхала баба изъ города, — гласить она, — привезла въстей съ три короба!", "Баба бредитъ, да кто ей повърить!", "Женскихъ прихотей не перечтешь, на причуды не напасеться!", "Баба плачеть-свой нравь тъшить!", "Бабью немочь догадки лвчать!", "Скачеть баба и задомъ и передомъ, а дъло идеть своимъ чередомъ!" (тождественно съ этимъ присловье-"Серсвоимъ чередомъ: (толдественно съ отнат призода ("), "Цвдъ инась баба на торгу, а торгъ про то и не въдалъ!"), "Цвдъ ногибаетъ, а бабъ смѣхъ!" и т. д. Но, несмотря на то, что, по народному представленію, "Курица не птица, баба не человъяъ!", деревенский людъ повторяеть и теперь старыя ръчи дъховъ-прадъдовъ, въ-родъ: "Мужъ безь жены пуще малыхъ дътокъ сирота!", "Жену съ мужемъ судить некому кромѣ Бога!", "У мужа съ женой відков ојдиго ному бабой-хозяйкой и горе-бѣда подовинится!", "Безъ жены у мужа и домъ-сирота!", "Вдовецъ-дѣткамъ не отецъ, а самъ горонъ-сиротинка!", "Мужикъ-вдовецъ-безъ огня кузнецъ!", "Вдовье дёло горькое, а вдовцово — хоть въ омуть головой!"

Не сладко и женѣ-бабѣ овдовѣть. "Съ мужемъ нужа, а безъ мужа — и того хуже!" — говорить объ этомъ народное присловье. "Вдовой-сиротой—хоть волкомъ вой!"—приговариваеть другое; "Плохой мужъ въ могилу, а добрая баба—по-міру!" — вторить ему третье. Худо и тогда, когда семейная жизнь превратится въ такую, къ которой можно приложить слова: "Мужъ отъ жены на пядень, а жена отъ мужа—на сажени!" Подобное житье — "и домъ-хату рушить, и человѣка въ могилу кладетъ". Разладъ-раздоръ, иногда разгоняющій мужа съ женой въ разныя стороны, заставиль народъ обмолвиться словами: "Безъ мужа жена—хуже вдовы!", "Жена безъ мужа всего хуже!". Согласное житье, на которое и со стороны смотрѣть весело, запечатлѣлось въ народной памяти такими поговорками, какъ, напримѣръ: "Гдѣ мужъ—тамъ и жена, ку-

- 439 —

да мужикъ—туда и баба!", "Мужа съ женой не разлить и водой!", "Мужъ да жена—одна сатана!", "Мужъ вьетъ изъ жены гужъ, жена изъ мужа шьетъ на себя рубашки!", "Мужъ женъ—милъй родной матушки, жена мужу ближе отца-батюшки!", "Мужъ съ женой—что мука съ водой: сболтаешь, да не разболтать!", "Муженекъ хоть всего съ кулачокъ, да за мужниной головой не сижу сиротой!", "За мужнюю спину схоронюсь—самой смерти не боюсь!"

Мужъ, по исконному взгляду народа, неизмѣнно долженъ главенствовать въ семейномъ быту. Только при соблюдении этого условія будеть въ семьв все идти по доброму, по хорошему, тесли, упаси Богъ, не присосется къ дому какаянибудь наносная бъда лихая. "Не скотъ въ скотъ коза, не звърь въ звъряхъ ежъ, не рыба въ ракахъ ракъ, не птица въ птицахъ нетопырь, не мужъ въ мужахъ-къмъ жена владъетъ!"-гласитъ строгій приговоръ народной мудрости, создававшейся многовъковымъ опытомъ жизни. "Бабъ волю дать-не унять!", "Кто бабъ надъ собой волю даетъ-себя обкрадываетъ!", "Въ дому женина воля-тяжкая мужнина доля: удавиться легче!", Отъ своевольной бабы-за тридевять земель совжишь!", "Хуже бабы тоть, квмъ жена верховодитъ!", "Возьметъ баба волю, такъ и умный мужъ въ дуракахъ находится вволю!". "Дура-баба и умнаго мужа дуръе себя сдълаетъ, коли на немъ вздить, его кнутомъ погонять зачнеть!", "Отъ своевольной жены-Господь упаси и друга, и недруга, и лихого татарина!".

(Не перечесть, не пересказать всёхъ поговорокъ-пословицъ,) мелкими пташками летающихъ по свътлорусскому простору народному-бокъ-о-бокъ со свадьбами да съ семейной жизнью. То-же самое можно сказать и про русскіе свадебные обряды-обычаи: что городъ, то норовъ, что деревня-то обычай. Не всѣ они пошли съ древнихъ временъ, но всѣ-въ большей или меньшей степени связаны съ бытомъ и былымъ народа-пахаря, отовсюду окруженнаго жизнью родной его душъ природы. Зачастую и въ самоновъйшихъ наслоеніяхъ на обрядовую старину слышится-чуется отголосокъ незапамятныхъ дней. Прошлое также оставило свой замътный слъдъ на этихъ обычаяхъ, отразилось въ ихъ сущности, высказывается во внёшней обстановкъ. Едва-ли будеть большой ошибкою сказать, что и современная престьянская свадьба представляеть собою трогательную страницу жизненной льтописи, переходящую изъ въка въ въкъ, отъ покольния къ покольнію. Особенно ярко выражена это сторона въ свадебныхъ пъсняхъ. Въ дучшихъ образцахъ этихъ памятниковъ своего

- 440 -

изустнаго творчества баянъ-народъ достигаетъ замъчательной художественности, не поддающейся никакому подражанию. Каждая подобная пъсня является въ то-же время и сказаніемъ, былью минувшаго. Многія сотни, если не тысячи, свадебныхъ пъсенъ звенятъ-разливаются по раздолью Святой Руси. А сколько ихъ, можеть быть, затерялось въ прошломъ, безслёдно для собирателей пъсеннаго народнаго богатства, погибло, умерло вмъстъ съ пъвцами - сказателями, замънилось новыми-блёдными, хилыми, ничего не говорящими ни пытливому уму изслёдователя, ни чуткому сердцу простого слушателя. Только на олонецко-вологодскомъ съверъ да на архангельскомъ поморьи, да на верхнемъ и среднемъ Поволжьъэтой "кондовой", по замѣчанію Мельникова-Печерскаго 75), Руси-и сохранилась во всей своей красотъ несказанной русская пъсня-быль народная. И темные лъса, и зеленые луга, и черныя грязи, и быстрыя ръки, и облака ходячія, и звъзды частыя, и красно солнышко, и свъте́лъ-мъсяцъ, - все возстаетъ предъ слушателями этихъ вылетъвшихъ изъ глубины

<sup>75)</sup> Павель Ивановичь Мельниковь — бытописатель-беллетристь, болѣе извъстный подъ своимъ псевдонимомъ "Андрей Печерскій", родился 22 октября 1819 года въ Нижнемъ-Новгородъ. Образование будущий авторъ знаменитой эпопеи раскольничьяго Поволжья получиль въ мёстной гимназій и казанскомъ университеть (на словесномъ факультеть). Сначала, по окончании курса, онъ быть учителемъ въ пермской и нижегородской гимназіяхъ, затъмъ занялъ мъсто чиновника особыхъ порученій при нижегородскомъ губернаторъ и сталъ редакторомъ мъстныхъ "Губернскихъ Въдомостей". По службъ онъ очень близко ознакомился съ бытомъ своихъ героевъ; его дъятельность по расколу обратила на себя вниманіе правительства. Имъ былъ составленъ пълый рядъ оффиціальныхъ отчетовъ и записокъ по этому вопросу, въ которыхъ онъ стоялъ за допущение широкой терпимости къ расколу, на дълъ будучи вынуждаемъ долгомъ службы проявлять суровую строгость. Первымъ литературнымъ произведеніемъ П. Ича быля "Дорожныя замътки", помъщепныя въ "Отечественныхъ Запискахъ" 1839 г.; затъмъ въ "Литературной Газетъ" появился рядъ его статей по исторіи и этнографіи. Послѣ многолѣтняго перерыва, были напечатаны въ 1857—58 г. г. его "Старые годы," "Медвѣжій уголъ" и "Бабушкины разсказы" (въ "Русск. Вѣстн." и "Современникѣ"), впервые обнаружившіе въ авторѣ крупный художественный таланть. Эти разсказы появились въ 1875-мъ году отдъльнымъ изданіемъ подъ заголовкомъ "Разсказы Андрея Печерскаго". Въ 1859-мъ году, переведенный по службъ въ Петербургъ, П. И. Мельниковъ сталъ издавать газету "Русскій Дневникъ", просуществонавшую всего около полугода. Въ 1862-мъ году вышли его "Письма о расколт", въ следующемъ—брошюра для народа "О русской правдъ" и польской кривдъ"; въ 1866-мъ году, пробывъ передъ темъ три года завѣдующимъ внутреннимъ отдѣдомъ въ газетѣ "Сѣверная Почта", впослъдствін преобразнвшейся въ "Правительственный Въстникъ", онъ перевхаль въ Москву, гдб-продолжая службу-съ небывалымъ дотоль одушеваеніемъ отдался литературѣ, сотрудничая исключительно въ "Московск. Вѣдом." н. "Русскомъ Вѣстникѣ". Здѣсь появились его "Историческіе очерки поповши-пы", "Княжна Тараканова", "Очерки мордвы", "Счисленіе раскольниковъ",

народной души пёсенъ: лебединыя крылья размахиваются, бѣлются во чисто́мъ полё шатры полотняные, расцеѣтаютъцвѣтутъ цвѣтики лазоревые, открывается мысленному взору широкій просторъ, воскресаетъ былое-стародавнее... Порою звучитъ веселой, широкою, что русская душа, удалью пѣсня; порою плачетъ она, горючими слезами заливается. И ту, и другую услышишь на деревенской свадьбъ-тамъ, гдѣ еще не въ конецъ стерла рука времени живую память о родной старинѣ.

"Уже всё-то гости съёхались, одного-то гостя нётъ какъ нётъ, родимова моего батюшки, — зачинается одна изъ многаго-множества такихъ, не изъёденныхъ молью новыхъ наслоеній, пѣсенъ—богатыхъ и красотою образцовъ, и ясной глубиною содержанія:

> "Не свётла-то ночь безъ мёсяца, Не красенъ день безъ солнышка, Не весела свадьба безъ батюшки, Безъ батюшки, безъ кормилеца"...

Это поеть послѣ веселаго сговора невѣста-сирота, обращаясь къ своему брату: "Ты вступись-ка, мой милый брать, вмѣсто батюшки родимова! Ты поди-тко на широкой дворъ, обсѣдлай-ко ворона коня, поѣзжай-ко къ Божьей церькови! Ты взойди-тко на колоколенку, ты ударь-ко въ звонкой колоколъ, ты пусти-тко звонъ по сырой землѣ!"... Дальнъйшія слова пѣсни такъ и хватаютъ за-сердце:

> "Разступися, Мать-Сыра-Земля, На четыре на сторонушки! Ты раскройся, гробова доска, Распахнися, бѣль-тонкой саванъ, Ты воскинь-ко, родной батюшко, Ты своимъ-то очамъ ясныимъ На меня-то ли на горькую. Подожми-тко, родной батюшко,

<sup>&</sup>quot;Тайныя секты", "Изъ прошлаго", "Бълые голуби" и, паконепъ, шедевры его творчества — "Въ лѣсахъ" и "Па горахъ", — ромацы-очерки, которыми опъ всталъ въ ряды первоклассныхъ художниковъ слова. Блестящее дарованіе цитора этихъ замѣчательныхъ произведеній, явившихся цѣлымъ откровеніемъ для русскаго общества, выказалось въ нихъ во всей своей неукладыцающейся ни въ какія рамки шаблона самобытности. Ими опъ заиялъ навестда совершенно особое мѣсто въ исторіи нашей словесности. Послѣдніе десять лѣтъ жизни знамениятый писатель, къ сожалѣнію—до сихъ поръ еще многими неоцѣненный но достоинству, провель въ деревнѣ подъ Инжнимъ. Скончался онъ въ Пижа.-Повгородѣ 1-го февраля 1883 года. Собраніе сочиненій его разошлось тремя наданіями.

Ты подъ правую подъ рученьку, Ты скажи мнѣ, другъ мой, батюшко, Все е правду ту великую!".

Такую пёсню могъ сложить только великій народъ, изъ стихійной души котораго бьетъ неизсякаемый ключъ пёснотворчества. Столь яркую картину горькой доли могъ нарисовать только истинный художникъ могучаго, и въ своей простотъ, слова.

Скорбно поетъ-причитаетъ передъ свадьбою невѣста-спрота, знающая, что за нее некому будетъ заступиться передъ новой роднею богоданной, что не къ кому будетъ придтипопечаловаться при неладномъ житьѣ съ мужемъ и его кровными. Но немногимъ жизнерадостнѣе смотритъ на эту жизнь и самъ народъ, обмолвившійся такими присловьями, какъ: "Свекоръ-гроза, а свекровь выѣстъ невѣсткѣ глаза!", "Свекровь на печи—что собака на цѣпи!", "Любъ—что свекровинъ кулакъ!", "Отъ свекровушкиной ласки слезами захлебнешься!", "Лютая свекровь красоту съ лица повыгонитъ, тѣло бѣлое повысушить!", "Отъ свекровыхъ глазъ не скоро укроещься, а отъ свекровиныхъ одна смерть упасетъ!" Для каждаго знакомаго съ домашнимъ бытомъ русскаго крестьянина въ этихъ поговоркахъ явственно слышится тотъ-же голосъ самой жизни, который звучитъ въ записанной П. В. Шейномъ тверской пѣснѣ, начинающейся запѣвкою:

> "Спится мнѣ, младешенькой, дремлется, Клонитъ мою головушку на подушечку; Свекоръ-батюшка по сѣничкамъ похаживаетъ, Сердитый по новымъ погуливаетъ"...

- "Стучитъ-гремитъ, стучитъ-гремитъ, снохѣ спать не даетъ"...—подхватываетъ хоръ: "Встань, встань, встань ты, сонливая: Встань, встань, встань ты, дремливая! Сонливая, дремливая, неурядливая!" И опять льется-переливается безнадежно тоскливое: "Спится мнѣ, младешенькой, дремлется, клони́тъ мою головушку на подушечку. Свекровь-матушка по свничкамъ похаживаетъ, сердитая по новымъ погуливаетъ"... И она, эта "лихая свекровушка", подобно своему муженьку— "грозному свекру", обращается къ молодой невъсткѣ со словами, въ которыхъ обзываетъ ее сонливою, дремливою, пеурядливою. Но вотъ картина, встающая передъ слушателемъ, расцвъчается новыми красками: "Спится мнѣ, младешенькой, дремлется, клонитъ мою головушку на поду-

- 443 -

шечку; милъ-любезный по съничкамъ похаживаетъ, легохонько, тихохонько поговариваетъ"... Прямо въ сердце просятся слова "милъ-любезнаго":

> "Спи, спи, спи ты, моя умница, Сни, спи, спи ты, разумница! Загонена, забронена, рано выдана"...

Сколько въ нихъ слышится въжнаго чувства; сколько той "жалости", которую народъ русскій объединяетъ съ любовью!..



### XLIV.

### Послѣдніе навимніе правднини.

Веселый да сытый октябрь-свадебникъ валкимъ шагомъ къ концу подходитъ, послъдніе назимніе праздники на деревенскую-посельскую Русь ведетъ—"Казанскую" (22-е число, день празднованія Казанской иконъ Пресвятыя Богородицы) да Дмитріевъ день (память св. Димитрія Солунскаго<sup>76</sup>)—26-е октября). Послъдніе обожженные морозомъ листья съ деревъ облетаютъ къ этому времени, остатнія черны грязи осеннія подсыхаютъ, промерзаючи; зима въ бълой шубъ идетъ, не первымъ, а третьимъ — не то четвертымъ, снъгомъ порошитъ, путь ноябрю студеному коврами застилаетъ пушистыми.

"До Казанской — не зима, съ Казанской — не осень!" — гласитъ простонародная мудрость. "Что за осень, коли гусь на ледъ выходитъ!" — продолжаетъ она свою красную ръчь: "Осень говоритъ: озолочу! А зима — какъ я захочу! Осень говоритъ: я поля въ сарафанъ наряжу! А зима — подъ холстину положу, весна придетъ, покажетъ!", "Осень прикажетъ, а весна — свое скажетъ!", "Считай, баба, цыплятъ по осени, а мужикъ — мъряй хлъбъ по веснъ!", "Осенней озими въ закромъ не положишь!", "Осень-то — матка: кисель да блины!

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Св. Димитрій Солунскій — великомученикъ, пострадавшій въ царствованіе императора Діоклетіана. По происхожденію этотъ угодникъ Вожій славянинъ; до своего мученическаго подвига быль онъ войномъ ѝ правителемъ гор. Солуни. На Руси и у состанихъ славянскихъ народовъ имя его какъ неизмвинаго заступника славянъ съ первыхъ временъ принятія христіанства оружено благоговъйнымъ почитаніемъ. Въ московскомъ Успенскомъ соборъ хранится древняя икона св. Димитрія, привесенияя (въ 1197 г.) съ родины великомученика великимъ княземъ Всеволодомъ Юрьевичемъ во Владиміръ.

А весна—мачиха: сиди да гляди!", "На Казанскую и у воробья—пиво, а по веснв и у мужика хлъба вдоволь—дивное диво!", "До Казанской и у вороны—копна, а зима придеть все съ гумна приберетъ!", "Не будь осенью тороватъ, будешь къ веснъ хлъбомъ богатъ!", "Осенью и не́любаго гостя всякой снъдью подчуютъ не наподчуются, а къ концу зимы и любой куска хлъба напросится!"

Съ 22-го октября ждетъ деревенскій людъ со дня на день прихода лютой стужи. "Матушка Казанская необлыжную зиму ведетъ, морозцамъ дорожку кажетъ!"—говорятъ краснословы, говорятъ-приговариваютъ: "Что Казанская покажетъ —то и зима скажетъ!", "Бываетъ, что на Казанскую съ утра дождъ дождитъ, а ввечеру сугробами снъгъ лежитъ!", "Выѣзжаешь о Казанской на колесахъ, а полозья въ телѣгу клади!", "И зимѣ до Казанской устанавливаться заказано!", "Со Казанской у насъ – тепло морозу не указъ!" и т. д.

Съ этой поры, по примътамъ деревенскихъ погодовъдовъ, зимніе морозы сиду берутъ, все кръпче да кръпче за землю держаться начинаютъ. "О Казанской морозъ не великъ, да стоять не велитъ!"—молвитъ о нихъ простонародное слово: "Казанскіе морозы желъзо не рвутъ, птицу налету не быютъ, а за носъ бабу хватаютъ, мужика за уши пощипываютъ!", "Идетъ на дворъ морозъ, а въ карманъ денежки таютъ!", "Съ назимней Казанской скачетъ морозко по ельничкамъ, по березничкамъ, по сырымъ берегамъ, по веретейкамъ!", "Не великъ морозъ, да краснъетъ носъ!", "Сказывали бабы, что и на Казанской въ стары годы мужикъ на печи замерзъ!", "Съ Казанской—морозъ подорожнымъ-одежнымъ кланяться велитъ, а къ безодежнымъ самъ въ гости ходить не лънится!", "Съ

Близится-надвигается зимняя пора студеная; можеть, —какъ давно запримѣтилъ ко всему въ окружающей мужика природѣ зоркимъ глазомъ присмотрѣвшійся деревенскій опытъ, —и въ одну ночь зима установиться, до весеннихъ оттепелей налечь на грудь земли-кормилицы. По примѣтѣ, когда большой урожай—тогда и "зима строгая". Знаетъ, помнитъ мужикъ-деревеньщина, что "только одному волку-сиромахѣ зима —за обычай", —заботливо запасается всякій добрый хозяинъ тепломъ на зиму: завалины вокругъ избы заваливаетъ, щели конопатитъ, о дровахъ подумываетъ. Если—по одному старинному прибаутку—"Батюшка Покровъ не натопитъ хату безъ дровъ", то—по другому — "Матушка Казанска спроситъ хворосту вязанку". Истребленіе лѣсовъ, повлекшее за собою вздорожаніе топлива, подсказываетъ деревнѣ такія, проникнутыя смѣшливой грустью, поговорки, какъ напримѣръ: "Мало-ли у насъ дровъ—гдѣ печь, тамъ и жечь!", "Лѣсомъ шелъ дровъ не видѣлъ!", "Нашъ Емеля-дурачокъ и на печкѣ по дрова съѣздитъ!", "Ни дровъ, ни лучины—живи безъ кручины, пляши да смѣйся—на-кула̀чкахъ грѣйся!", "Дровъ нѣтъ—полати пригрѣютъ!", "Не тужи, голова, будутъ и дрова—нужда придетъ, изъ насъ щепки щепать начнетъ!"

Сь давнихъ поръ въ обычаё у насъ на Руси заканчивать къ назимней Казанской всё строительныя работы; плотники, каменьщики, штукатуры, землекопы,—всё къ этому времени сдаютъ по подрядамъ работу, берутъ разсчетъ у хозяевъ-подрядчиковъ—въ деревню ко дворамъ снаряжаются. "На Казанску у хозяевъ и пузатая мошна худёетъ, а у работника тощая толстёетъ!"—говоритъ поговорка, пріуроченная къ этому обычаю. "И радъ-бы хозяинъ поприжать батрака, да Казанска—на дворѣ, она — Матушка — всей рядѣ голова!", "Не обсчитывай, рядчикъ, подряженаго: Казанска молчить, да все видитъ, все Богу скажетъ!", "Потерпи, батракъ, и у тебя на дворѣ Казанска будетъ!"—вторятъ ей другія, выношенныя въ сердцѣ народной жизни.

Служать 22-го октября по церквамъ молебенъ за молебномъ-все заказные, потовою батрачьей копъйкою оплаченные: собирается домой приканчивающій свой промысель пришлый людъ, благословляется во храмѣ Божіемъ въ путь-дорогу. "Безъ Бога-не до порога!", "Выйдешь, не благословясь, -добра не жди!", "Помолится батюшка-попъ, сохранитъ и Господь Богъ!"-гласитъ старина стародавняя устами памятующихъ ея завѣты, держащихся за нее людей. Существуетъ и у наемщиковъ-подрядчиковъ обычай служить молебны на Казанскую-благодарственную дань приносить Богу за благополучный исходъ работы. "Въ комъ есть Богъ и цыгану!", "V Бога-милости много!", "Отъ Бога отказаться-къ сатанѣ въ работники назваться!", "V Бога-свѣта съ начала свѣта все приспѣто!", "Утромъ-Богъ и вечеромъ-Богъ, съ Богомъ началъ, съ Богомъ и конецъ верши!"-говорить честной православный людъ, твердо уповающій на Бога да на свою Небесную Заступницу предъ Его грозной правдою.

Многіе уходящіе съ весны до поздней осени изъ своихъ деревень въ отхожій промыселъ крестьяне спѣшать воротиться къ назимней Казанской домой. На-радостяхъ варятся по деревнямъ пива къ этому урочному дню, веселится-гуляетъ сбросившій съ плечъ тяготу подневольнаго наемнаго труда выносливый рабочій людъ. Звенитъ веселымъ перезвономъ, гуль-

- 447 -

ливой вольною разливается безшабашная-разгульная пъсня отдыхающихъ работниковъ.

По многимъ мѣстамъ 22-го октября —мѣстные храмовые ("престольные") праздники, справляемые всѣмъ приходомъ, по завѣту отцовъ-дѣдовъ. "Одинъ день престолъ справляли, на другой опохмѣлъ держали, на третій – снова здоро́во!.." — подсмѣивается деревня надъ неумѣренными любителями веселаго-похмѣльнаго праздничанья. "Сегодня — праздничали, завтра — праздничать станемъ, послѣ завтра — зубы на полку!", "То и не праздникъ, какъ никто не обопьется!" — приговариваютъ степенные люди.

-- Смѣтливъ торговый человѣкъ, знаетъ-когда у кого деньга́ шевелится въ карманѣ, на вольную волю просится: наѣзжаютъ на Казанскую торгаши въ праздничающія села, раскидываютъ кибитки съ товарами, палатки ставятъ, бабъ-мужиковъ въ соблазнъ вводятъ, на расходъ наводятъ... Веселыйпраздничный человѣкъ-и то, чего не надо, купитъ: торгашъ уговорить съумѣетъ, твердо помнитъ онъ свое правило-" Не обманешь, не продашь!" Знаетъ онъ, проныра, какими прибаутками заставить разгулявшагося мужика подороже дать. "Не по купцу товаръ,"-скажетъ,-"купило-то, видно, притупило!" Не мало найдется у него въ запасѣ и другихъ подходящихъ красныхъ словечекъ, въ-родѣ: "Купилъ бы село, да въ карманѣ голо! Завелъ-бы вотчину, да купило скорчило! Купильце, что тонкое шильце-какъ-разъ ему носокъ отломишь!" и т. д.

Среди пъсенъ, распъваемыхъ объ эту пору по деревенской Руси-свадебныхъ и всякихъ иныхъ, можно въ глуши, сохраняющей дольше другихъ мъсть цамять о старинъ, услышать и теперь стародавнее пъсенное сказание о взяти Казанскаго царства. Песенники-сказатели неизмённо пріурочивають его ко дню Казанской. "Середи было Казанскаго царства что стояли бълокаменны палаты, а изъ спальни бълокаменной палаты ото сна туть царица пробуждалася, царица Елена Симеону царю она сонъ разсказывала..."-начинается эта простодушно-наивная пъсня, не мало, впрочемъ, погръшающая передъ правдою былого. Далъе слъдуетъ самый разсказъ обо снъ царицы: "А и ты встань, Симеопъ царь, пробудися! Что ночесь мнъ царицъ мало спалося, въ сновидъньицъ много видвлося; какъ отъ сильнаго Московскаго царства кабы сизой орлище встрененулся, кабы грозная туча подымалась, что на наше выдь царство наплывала!"... Сонъ. по пфсив, оказывается выщимъ. Въ то самое время, когда царица разсказывала его царю, --- лизъ того-ли изъ сильнаго

- 448 -

Московскаго царства подымался великій князь московскій а Иванъ, сударь, Васильевичъ, прозритель, съ твми-ли пвхотными полками, что со старыми славными казаками. Подходили подъ Казанское царство, за пятнадцать версть становились они подкопью подъ Булатъ-ръку, подходили подъ другую подъ ръку подъ Казанку, съ чернымъ порохомъ бочки закатали, а и подъ гору ихъ становили, подводили подъ Казанское царство; воску яраго свѣчу становили, а другую вѣдь на полѣлагеръ: еще на поль та свъча сгоръла, а въ землъ то идетъ свъча тишъя. Воспалился тутъ великій князь московскій, князь Иванъ, сударь, Васильевичъ, прозритель, и зачалъ канонеровъ тутъ казнити. Что началася оть канонеровъ измѣна, что большой за меньшаго хоронился, оть меньшаго ему, князю, отвъта нъту; еще тутъ-ли молодой канонеръ выступался:---"Ты, великій, сударь, князь московскій! Не вели ты нась, канонеровъ, казнити: что на вътръ свъча горитъ скоръя, а въ землъ-со свъча идетъ тишъя!" Призадумался князь московскій, онъ и сталь тё-то рёчи размышляти собою, еще какъ бы это дѣло оттянути. Они тъ-то ръчи говорили, догоръла въ землъ свъча воску яраго до тоя-то бочки съ чернымъ порохомъ, -- принималися бочки съ чернымъ порохомъ, подымало высокую гору, расбросало бълокаменны палаты. И бъжаль туть великій князь московскій на тое-ли высокую гору, гдъ стояли царскія палаты. Что царица Елена догадалась, она сыпала соли на ковригу, она съ радостью московскаго князя встръчала, а того-ли Ивана, сударь, Васильевича прозрителя; и за то онъ царицу пожаловалъ и привелъ въ крещеную въру, въ монастырь царицу постригли. А за гордость царя Симеона, что не встрътилъ великаго князя онъ, и выняль ясны очи косицами; онь и взяль сь него царскую корону и сняль царскую пороиру. Онь царской костыль въ руки принялъ"... Пъсня кончается совершенно неожиданнымъ, довольно далекимъ отъ лътописной правды, четверостишіемъ:

> "И въ то время князь воцарился И насѣлъ въ Московское царство, Что тогда-де Москва основалася; И съ тѣхъ поръ великая слава!"...

Очевидно, первообразъ этого сказанія, нашептаннаго народу памятью былого, сь теченіемъ времени подвергся постороннимъ наслоеніямъ и слился съ ними, утративъ свою первоначальную точность и ясность.

26-е октября — день памяти святого великомученика Димитрія Солунскаго, Дмитріевъ день. Съ этимъ назимнимъ праздни-

А. А. Корвифскій.

комъ соединено въ народномъ представленіи воспоминаніе о приснопамятной Куликовской битвё и поминованіе павшихъ во время нея на полё брани. "Дмитровская суббота" установлена въ церковно-православномъ обиходѣ, по почину преподобнаго Сергія, Радонежскаго чудотворца, великимъ княземъ Димитріемъ Донскимъ <sup>77</sup>). Царь Иванъ Васильевичъ Грозный подтвердилъ особымъ указомъ святоотческое постановленіе и "повелѣлъ пѣть панихиды и служить обѣдни по всѣмъ церквамъ и общую милостыню давать, и кормы ставитъ" въ этотъ день.

Дмитріевъ день, празднуемый не только въ честь св. Димитрія Солунскаго, но и въ память великаго князя Димитрія Донского — слыветь по многимъ мъстамъ народной Руси за "дъдову родительскую". Эта послъдняя начинается съ 26-го дня октября-назимника и кончается черезъ семь сутокъ. "На дъдовой недълъ и родители вздохнутъ!" — говорятъ въ народъ, твердо памятующемъ о томъ, что жизнь не кончается здъсь на землъ, а въ таинствъ смерти переходитъ въ безконечность.

ность. "Живы родители—почитай, а умерли—поминай!", "Не въкъ жить, а въкъ поминать!", "Покойника не поминай лихомъ, а добромъ—какъ хочешь!", "Знай своихъ, поминай—нашихъ!", "Знай нашихъ, поминай—своихъ!", "Кто чаще поминаетъ, тотъ меньше согръшаетъ!", "Застанешь—пиво пьешь, не застанешь—пивцомъ помянешь!", "Какова была Маланья—таково ей и поминанье!", "Добромъ поминай, зло забывай!", "Земля навозъ помнитъ, а человъкъ—кто его кормитъ!". Такими и многимъ-множествомъ другихъ ходячихъ словъ свидѣтельствуетъ народъ о томъ, какъ онъ помнитъ и чѣмъ поминаетъ отошедшихъ въ иной міръ.

"Какъ родители жили, такъ и намъ велъли!"--можно услы-

<sup>77</sup>) Димитрій Іоанновича родился въ 1350-мъ г., остался по смерти отца (†1359 г.) малолѣтнимъ, вступилъ на престолъ, послѣ продолжительныхъ смутъ, въ 1362-мъ году. Во внутренней полятикѣ онъ явился усмирителемъ мятежныхъ удѣльныхъ князей которыхъ началъ приводить подъ свою власть, а по отношенію къ татарамъ проявилъ самостоятельность, показавшую имъ, что порабощенію Русн пришелъ конецъ. Послѣ цѣлаго ряда мелкихъ кобѣдъ надъ татарами, онъ нанесъ имъ 8-го сентября 1380 года, между рѣками Непрядвой и Дономъ, на Куликовомъ полѣ, полное пораженіс, ---причомъ погибъ даже бѣжавшій со своими разбитыми полчищами ханъ Мамай. Хотя въ 1381-мъ г. наслѣдовавшій Мамаю Тохтамышъ и взялъ приступомъ Москву, по духъ народа уже воскресъ – послѣ почти двухвѣкового омертвенія, и заря самостоятельной государственной жизни, занявшался на Куликовской битвѣ, уже но погасала надъ Русью. Кончина вел. ки. Димитрія, прозваннаго за свою побѣду надъ татарами Донскимъ, послѣдовала въ 1389-мъ году. шать всюду по свётлорусскому раздолью привольному мудрое слово народное. "Родители родили—себя поминать дѣтокъ благословили!"—прибавляють охочіе до поговорокъ старые люди: "Русскій человѣкъ безъ родни не живеть!", "Мужикъ своей роднею крѣпокъ!", "Вѣдная родня краше чужого богатства!", "И велико поле, да не родимое!", "Родительское благословеньице—лучшее имѣньице!", "Помянешь родителей на сердцѣ легче станетъ!", "Тотъ круглый сирота—у кого и помянуть некого!"

Дмитровская родительская является одною изъ наиболѣе почитаемыхъ въ народѣ. Православною Церковью установлено семь вселенскихъ панихидъ. Первая изъ нихъ приходится на вечеръ пятницы предъ Филипповымъ постомъ, вторая падаетъ на субботній день предъ Рождествомъ Христовымъ, третья справляется въ мясопустную недѣлю, четвертая—15-го марта, пятая—въ субботу предъ Духовымъ днемъ. шестая—въ субботу, предшествующую Петрову дню, седьмая—въ субботу предъ Успеніемъ Пресвятой Богородицы, Но, какъ справедливо замѣчаетъ И. М. Снегиревъ, главнѣйшія народныя поминки совершаются въ другіе дни, а именно: на Радоницу, въ Троицкую субботу и въ Дмитріевъ день. Послѣднія иоминки совпадаютъ съ германскимъ праздникомъ "Всѣхъ святыхъ".

Изобильная всякой снёдью назимняя пора не мало способствуеть тому, чтобы эта "родительская" справлялась, что называется, честь-честью. Приготовляется къ ней деревеньщина-посельщина, словно къ какому великому празднику: пива варитъ, меда сытитъ, пироги печетъ, кисели заготовляетъ разные — поминальщикамъ да причту церковному на угощеніе, усопшимъ родителямъ-сродственникамъ на вспоминъ души. "Не всегда поповымъ ребятамъ Дмитріева суббота!" – приговариваетъ деревня, вспоминая объ этомъ поминальномъ разносолъ богатомъ.

Еще "Кормчая Книга"<sup>78</sup>) ставила строгій запреть на поминальныя пиршества, но до сихъ поръ въ повсемъстномъ обычать въ народной Руси устраивать попойки-угощенья на могилкахъ въ особо установленные для этого дни. До нашего времени соблюдается старинное обыкновеніе сходиться въ поло-

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Кормчая Книга—сборникъ церковныхъ правилъ и относящихся непосредственно къ Церкви государственныхъ узаконеній, принятый русской церковною ісрархісй отъ Византіи и подвергавшійся у насъ цілому ряду дополненій, исправленій и намъненій сообравно съ особенностями русскаго быта. Въ послѣдній разъ она напечатана была въ 1816-мъ году. Съ 1839-го года се замѣнила "Книга правилъ", изданная Св. Сунодомъ.

женный срокъ на кладбища и воздавать честь-поминъ покойникамъ. До сихъ поръ, — хотя-бы на Дмитріевъ-день, — всюду можно услышать по деревенскимъ погостамъ жалобные причеты, надъ могилами всюду можно увидъть поминальщиковъ, порою превыше всякой мъры совершающихъ воздіяніе въ честь дорогихъ и близкихъ имъ усопшихъ, почивающихъ въковъчнымъ сномъ въ любовныхъ объятіяхъ Матери-Сырой-Земли.

Русскій пахарь-народъ зачастую, начиная за здравіе, сводитъ на упокой, — но бываетъ (и нерѣдко), что наобороть начавъ поминаньемъ сводитъ на ликованье-здравствованье. Къ Дмитріеву дню съ полной справедливостью можно отнести послѣднее. Въ этотъ праздникъ мертвыхъ можно наблюдать въ народной Руси "радованіе" живыхъ. Это обстоятельство вытекаетъ непосредственно изъ вѣрованій народа въ то, что тамъ за гробомъ – радуются всѣ обременные, недугующіе, страждущіе въ здѣшней земной жизни, всѣ опечаленные судьбою, всѣ обездоленные въ этомъ бренномъ, преходящемъ мірѣ.

Къ Дмитріеву дню остается еще отъ назимней Казанской пиво недопитое, доливаютъ, довариваютъ его, не жалѣючи ни хмъля, ни солода, бабы-хозяйки, привычныя пивоварки.) По минай живыхъ добромъ, а покойничковъ зеленымъ виномъ!" гласитъ старинное изреченье. "Зелено-винцо-пиву родной братъ!" —поясняетъ другое. "Везъ пива, да безъ вина — и не поминки!" —договариваетъ третье, приходящееся сродни имъобоимъ. "Пей, не жалѣй —поминай веселѣй!", "Кого чѣмъ, а русскаго мужика только и помянуть что пивомъ да блинами!", "Провожай со слезами, поминай въ радости!", "Съ веселыми поминальщиками и покойничкамъ веселѣе!", "Тажсла земля, а какъ обольешь ее пивцомъ да винцомъ-все полегчаеть!"—

Всѣ новобрачные, успѣвшіе повѣнчаться въ октябрѣ-свадебникѣ, считаютъ непремѣннымъ долгомъ навѣстить о Дмитріевѣ днѣ могилки своихъ родныхъ. Приэтомъ само̀й новобрачною пекутся особые поминальные пироги, которые, по старому завѣту сѣдой старины, оставляются на могилкахъ въ даръ покоящимся въ нихъ. Нищая братія, твердо памятующая всѣ поминальные дни, подбираетъ эти дары и поминаетъ добрымъ словомъ какъ щедрыхъ поминальщиковъ, такъ и тѣхъ — ради кого пеклись доставшяся голодному брюху сытныя снѣдц. Хотя и оговариваетъ русскій народъ охотниковъ до даровыхъ поминальныхъ снѣдей поговорками, въ-родѣ — "Отдай нищимъ, а самому ни́-съ-чѣмъ!". "Суму нищаго не

-452 -

наполнишь!", "Всѣхъ нищихъ не перещеголяешь!", —но онъ же замѣчаетъ — въ памятникахъ своей вѣковой мудрости, что: "Нищій—человѣкъ Божій!", "Нищему подать — лишній грѣхъ съ души снять!", "Подашь нищему—Господь вернетъ сторицею!", "Накормишь голоднаго — въ раю сытъ будешь!", "Молитву нищаго скорѣе Богъ услышитъ!" и т. п.

"Дмитріевъ день покойнички на Русь ведутъ", —говорятъ въ народѣ, — "покойнички ведутъ, живыхъ блюдутъ". "Живой, о живомъ думай, да про мертвыхъ не забывай!" — гласитъ народная мудрость устами хранителей своихъ стародавнихъ словесныхъ завѣтовъ. (Потому-то Дмитріева суббота и зовется "поповской работою": приходится не мало панихидъ отслужитъ на могилкахъ честнымъ отцамъ, не мало блиновъ-пироговъ собрать, не малой деньгою разживиться... Любитъ угостить и всегда русскій мужикъ-деревеньщина своихъ "батюшекъ", какъ-же ему обнести ихъ угощеньемъ въ святъ-Дмитріевъ день, когда, по пословицѣ — "и воробей подъ кустомъ пиво варитъ".

Къ этому поминальному празднику приурочиваются народнымъ опытомъ и свои особыя—ему одному присущія, съ нимъ однимъ связанныя—примѣты. "Если Дмитріевъ день будетъ поголу, то и Пасха будетъ теплая!"—говорятъ въ Тульской губерніи.) "Дмитріевъ день—перевоза не ждетъ!"—гуторятъ въ симбирскихъ деревняхъ. ("Дмитрій на снѣгу—весна поздняя!" примѣчаютъ рязанцы, не переча приведеннымъ словамъ своихъ сородичей.)

У каликъ-перехожихъ, убогихъ пъвцовъ, смиренномудрыхъ хранителей древле-пъсеннаго богачества народнаго, отмъченъ святъ-Дмитріевъ день наособицу въ цъломъ рядъ любопытныхъ стиховъ-сказаній.

Въ Пермской и Новгородской губерніяхъ подслушанъ пытливыми собирателями пъсенной старины любопытный стихъ о св. Димитріъ Солунскомъ, — стихъ, очевидно сложившійся во времена, когда еще свъжа была въ народной Руси память о Димитріъ Донскомъ — великомъ князъ, богатырскій обликъ котораго слился здъсь съ его святымъ. "Сопущались съ небесъ два ангела да два архангела ко Дмитрію Солунскому свъту чудотворцу", — запѣвается-зачинается этотъ стихъ. "Гой еси, нашъ батюшка, Дмитрій Солунскій чудотворецъ!" — возглашаютъ ангелы-архангелы, обращаясь къ святому великомученику: "И хочутъ твой градъ весь повызорить и всѣхъ людей твоихъ повыгубить, и Божіи домы на дымъ пустить!"... Отвѣчаетъ небеснымъ вѣстникамъ "свѣтъ-чудотворецъ": "И не дамъ свой городъ я повызорить, и не дамъ своихъ людей

- 453 -

всѣхъ повыгубить, и Божіи церкви на дымъ пустить!" Но,продолжаетъ сказание: "отколь взялся Мамай невърный, безбожный, невърный, нечестивый, п принималъ онъ силы множество. Увидаль Дмитрій Солунскій свёть чудотворець: имаетъ онъ себъ дорогого коня, покидаетъ онъ ковры сорочинскіе, беретъ онъ копье булатное, вытзжаетъ къ Мамаю невърному, нечестивому: по ордъ-то онъ гуляетъ, и сколько онъ копьемъ колетъ, а вдвое втрое конемъ топчетъ. И пригубилъ онъ силушки множество-три тьмы, три тьмы и четыре тысячи."... По словамъ сказанія, нечестивый Мамай "немного барышу получилъ", всего только-двухъ русскихъ сестеръ въ полонъ залучилъ, увозилъ онъ къ себъ да во палатушки". Здъсь обращается онъ къ нимъ со слъдующей ръчью: "Ой, вы, гой еси, двъ русскія сестры полоняночки! Вы скажите мнъ про могучаго богатыря: какой есть у васъ могучій богатырь, сколько онъ у меня силушки погубилъ, выпишите мнъ и вырисупте мнъ на ковръ на шелковомъ!" И воть, - продолжаеть стихъ, - "онв пишутъ и рисують съ утра до вечера, съ вечера да до полуночи; со полуночи горько плачася, Богу помолилися, на коверъ онъ спать ложилися:-Ужъ ты, ой еси, батюшко, Дмитрій Солунскій, свътъ чудотворецъ нашъ! II не прогнъвайся на насъ на гръшнихъ здъсь, и не изъ волюшки пишемъ, изъ-подъ неволюшки!" Заснули "сестры-полоняночки", а въ это время:

> "... поднималася выюга-па́дорога, Подымала со палатъ верхи, Выносило-то двухъ русскихъ сестеръ, Двухъ сестеръ да полоняночекъ, И уносило ко Дмитрію Селунскому, Свъту чудотворцу да во Божію церкву. Поутру онъ да пробудилися, Димитрію Селунскому да помолицися..."

П. В. Кирѣевскимъ записано въ селѣ Репьевкѣ Сызранскаго уѣзда, Симбирской губерніи, другое, болѣе пространное пѣсенное сказаніе, родственное съ этимъ по содержанію, но отличающееся совершенно самобытными подробностями. Все оно носить на себѣ чисто-русскій отнечатокъ. "Съ перваго вѣку-начала Христова не бывало на Салымъ-градъ никакой бѣды ни погибели. Идетъ насланіе Божіе па Салымъ-градъ, идетъ невѣрный Мамай-царь, сѣчетъ онъ и рубитъ, и во плѣнъ емлетъ, просвѣщенныя соборныя церкви онъ раззоряетъ..."-говорится въ началѣ этого сказанія: "У пасъ было во градѣ во Салымъ во святой соборной во Божьей

во церкви, припочиваль святый Димитрій чудотворець. Сосылалъ Господь со небесъ двухъ ангеловъ Господнихъ, два ангела Христова ликъ ликовали святому Димитрію Салым-скому чудотворцу, рекутъ два ангела Христова Димитрію Салымскому чудотворцу:--О, святый Димитрій Салымскій чудотворецъ! Повелѣлъ тебя Владыко на небеса взяти. хочетъ тебя Владыко исцёлити и воскресити, а Салымъ-градъ разорити и побъдити: идетъ наслание великое на Салымъ-градъ, идеть невърный Мамай-царь..." Св. Димитрій, въ отвътъ ангеламъ, говоритъ, что "не быть Салыму-граду взяту, а быти Мамаевой силъ побиту..." Вслъдъ за этимъ появляется въ повъствовании новое дъйствующее лицо-старецъ Онуфрій. Стоялъ онъ на молитвъ, и было ему видъніе, видъль онъ св. Димитрія, съ ангелами, услышаль онъ ихъ рѣчи, -пошелъ старецъ о нихъ "по Салыму-граду объявляти": "Вы гой еси, князья-бояре, воеводы и митрія-приполиты, цопы-священники и игумны и всъ православные христіане! Не сдавайте вы Салыма-града и не покидайте: не быти нашему Салыму-граду взяту, а быти Мамайской силь побиту!"... И воть, продолжаеть безымянный сказатель-ивснотворець, -, у нась во градъ, во Салымъ, поутру было ранымъ-ранехонько, не высылка изъ Салыму-граду учинилася: единъ человъкъ изъ-за пре-стола возставаетъ, пресвътлую онъ ризу облекаетъ, единъ онъ на бъла осла садится, единъ изъ Салыму-граду вытажаетъ. единъ невърную силу побъждаетъ, съчетъ онъ и рубитъ, и за рубежъ гонитъ: побъдилъ онъ три тъмы и три тысячи невъромой силы, да и смъту нътъ; отогналъ онъ невърнаго царя Мамая во его страну въ порубежную"... Царь Мамай захватилъ, —какъ и въ первомъ стихъ, —двухъ сестеръ-полоняночекъ; увезъ ихъ онъ въ свою землю,-привезъ-выспрашиваетъ о невъдомомъ богатыръ. "Это не князь, не бояршнъ и не воевода, это-нашъ святой отче Димитрій Салымскій чудотворець!" — держать ему отвѣть полонянки. Приказываеть имъ "злодъй, невърный царь Мамай" вышить ликъ чудотворца на ковръ: "коню моему на прикрасу, мнъ царю на потіху, предайте лицо его святое на поруганье!" Тв отказываются. Мамай "опалился"; вынимаеть онъ, злодъй, "саблю мурзавецкую", хочеть сестрамъ голову съ плечъ снести. Убоялись бъдныя полонянки, соглашаются; согласясь, за работу принимаются: "святое лицо на ковръ вышивали, на пебеса позирали, горючія слезы проливали, молились онв Спасу, Пречистой Богородиць и святому Димитрію Салымскому чудотворцу"... Утомились работою полонянки; утомясь-"приуснули". Въ это время-"по Божьему все повелънью и по Димитрія святому моленью возставали сильные вътры, подымали коверъ со двумя дівицами, подносили ихъ ко граду ко Солуну, ко святой соборной Божьей церкви, ко празднику Христову, ко святому Димитрію Солунскому чудотворцу: положило ихъ святымъ духомъ за престоломъ". Пришель поутру пономарь въ церковь, увидалъ спящихъ на ковръ сестеръ, побъжалъ къ священнику-съ въстью о случившемся. "Попъ-священникъ отъ сна возставаетъ, животочною водой лице свое умываеть, на ходу онъ одежу надъваеть, грядеть онъ скоро во святую соборную церковь, до Господняго престола доступаетъ, животворящій крестъ съ престола принимаетъ", — начинаетъ сестеръ-дъвицъ будить, свя-тою водой кропить. Просыпаются бъдныя полонянки, — думають, что будить ихъ "элодъй-собака, невърный царь Мамай", говорять, отвътъ держатъ, что-де исполнили его царский наказъ-урокъ: вышили на ковръ ликъ св. Димитрія чудотворца. Прослезился священникъ, глядючи на русскихъ дъвицъ-полоняночекъ, сказаль имъ, что онъ не Мамай-царь, а "священ-никъ, отецъ духовный", — спрашиваетъ ихъ: какъ онъ очутились въ алтаръ за престоломъ. "Батюшка, священникъ, отецъ духовный!"-отвѣчаютъ ему сестры: "Мы сами про то не въдаемъ..... Знать, по Божьему повелънію, по Димитрія святаго моленію, сама намъ Божія церьква отмыкалась, и сами намъ двери отверзались, сами намъ за престоломъ свъчи зажигались!" Вельлъ тогда священникъ ударить во всв колокола, возвъстить городу о совершившемся чудъ. И - услышали по всему городу, по Солуну, князья-бояре, воеводы и митріи-приполиты, попы-священники, игумны и всъ право-славные христіяне; собирались они въ соборную Божію церковь, подымали они иконы мъстныя, служили они молебны честные, молились они Спасу, Пречистой Богородиць и святому Димитрію Солунскому чудотворцу"... Этимъ и заканчивается сказаніе.



#### XLV.

## Ноябрь-мѣсяцъ.

За назимникомъ—зима; за октябремъ-свадебникомъ—ноябрь-мѣсяцъ, по свѣтлорусскому простору идетъ, крѣпкими снѣговыми сугробами села-деревни огораживаетъ, буранамимятелями заноситъ всѣ пути-дороги торёныя. Идетъ ноябрь, мужика-деревеньщину знобитъ, землю замораживаетъ, рѣкиозера въ дедяныя цѣпи заковываетъ. "Холодненекъ батюшка-октябрь, а ноябрь и его перехолодилъ!"—говорятъ въ народѣ: "Ноябрь—сентябревъ внукъ, октябревъ сынъ, зимѣ рóдный батюшка!"... "Въ ноябрѣ—чѣмъ-чѣмъ, а стужею всѣхъ богачей одѣлить можно, да еще и на всю нищую братію останется!", "Ноябрьскими заморозками декабрьскій морозъ тороватъ!", "Кто въ ноябрѣ не зябнетъ, тому и въ крещенскую стужу не замерзнуть!", "Тепло старику и въ ноябрѣ на горячей печкѣ!"— приговариваетъ любящій красное словцо, памятующій старинныя присловья честной людъ православный.

Имя ноября, какъ и всёхъ другихъ его братьевъ-мёсяцевъ, занесено на Русь изъ Царь-града, озарившаго темноту народную свётомъ Христовой вёры. Звался онъ въ старые, до-Владиміровы, годы въ русскомъ народъ-"груднемъ", листогноемъ студенымъ прозывался. Славянскіе сосёди древнихъ пращуровъ народа-пахаря величали эту зимнюю пору-каждый на свой ладъ: у чеховъ со словаками былъ онъ "листопадомъ", у иллирійцевъ-"студенемъ", у сербовъ-"млошнымъ" и "подзимнымъ", у вендовъ-"гнильцемъ" и "еднаистникомъ", у кроатовъ-"вшешвечакомъ". Одивнадцатый по счету теперь, слылъ онъ въ старопрежнемъ русскомъ церковномъ укла-

- 457 -

дъ за девятый; съ XV-го по XVIII-й въкъ приходилъ, по изводенію властей-укладчиковъ, третьимъ въ году; съ 1700 года всталъ на свое настоящее мъсто, на которомъ стоитъ онъ и во всъхъ остальныхъ ближнихъ и дальнихъ царствахъ-государствахъ.

Починъ ноябрю-мѣсяцу кладетъ "зимній Кузьма-Демьянъ", день, посвященный Православной Церковью памяти святыхъ безсребренниковъ Косьмы и Даміана. Величается-зовется этотъ день (1-е ноября) въ народной Руси больше всего "Кузьминками". Кузьминки—первый зимній деревенскій праздникъ. Въ изустномъ простонародномъ мѣсяцесловѣ, переходящемъ по наслѣдству отъ старыхъ къ малымъ, отведено этому празднику свое почетное мѣсто, окружевное причудливо изукрашеннымъ тыномъ-частоколомъ всякихъ сказаній, повѣрій и обычаевъ, связанныхъ и съ первыми, и съ послѣдними.

Святые Косьма и Даміанъ 79) въ воображеніи русской деревни являются слившимися въ одинъ нераздъльный обликъ "Божьяго кузнеца-Кузьмы-Демьяна". На этоть, близкій суевърному народному сердцу, обликъ перенесены нъкоторыя черты, присваивавшіяся встарину всемогущему богу - громовнику-Перуну, златоусому Белбожичу, представление о которомъ расплылось по многому-множеству иныхъ, живу-щихъ въ народной Руси, образовъ. Въ одномъ изъ старинныхъ русскихъ сказаній Кузьма-Демьянъ, кующій сохи, бороны и плуги на потребу народу православному, въ потъ лица добывающему хлёбъ свой, вступаеть въ борьбу съ "великимъ змѣемъ". Трудился кузнецъ Божій въ своей кузницѣ и заслышаль онъ, -гласить это сказание, - летить змый (діаволъ). Заперся онъ, да не спасутъ отъ змѣя великаго никакіе затворы: подлетѣлъ змѣй, опустился-упалъ на-земь, воз-говорилъ зычнымъ голосомъ человѣческимъ, ---проситъ, лукавый, отворить двери. Не отомкнуль Божій кузнець затворовь, и началь онъ лизать языкомъ своимъ дверь желъзную. Но, какъ только пролизалъ змъй дверь, ухватиль его Кузьма-Демьянъ за языкъ желъзными клещами. Взмолился "вели-кой змъй" Божьему кузнецу — отпустить просить, да не туть-то было! Запрегь его тоть въ только-что выкованный

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Святые Косьма и Даміанъ-христіанскіе мученики, братья, подвизавшіеся во второй ноловник III-го въка, близъ Рима. Оба они были врачами и прославлены за свое безкорыстіе именемъ безсребренниковъ. Віноцъ мученическій получили они отъ руки врача-язычника, позавидовавшаго имъ за милость, оказанную выздоровѣвшимъ по ихъ молитвѣ императоромъ Кариномъ (въ 284-мъ г.).

плугъ и повхалъ по степямъ, по пустошамъ, — пропахалъ на немъ, змвъ, всю землю отъ моря и до моря. Умаялся лукавый, взмолился онъ ко святому – просить испить воды изъ Днъпра-ръки; не внемлетъ змъю кузнецъ-пахарь – знай гонитъ-погоняетъ его цъпью желъзною. И только у Чернаго моря подпустилъ Кузьма-Демьянъ великаго змъя къ водъ: припало къ ней чудовище, пило-пило, полъ-моря выпило, нанившись – лопнуло. А борозды, проведенныя плугомъ Божьяго кузнеца, пахавшаго на нечистой силъ, и до сихъ поръ виднъются по Приднъпровью, слывутъ онъ въ окрестномъ народъ "Валами Змъиными".

Древнеязыческій Перунъ, по словамъ пытливыхъ изслъдователей русской народной старины, также представлялся воображенію нашихъ пращуровъ побъждающимъ крылатыхъ огненныхъ змѣевъ, запрягающимъ ихъ въ плугъ и бороздящимъ небесныя поля вплоть до земли. Онъ-или убивалъ ихъ своею молніеносной палицею, или они сами опивались морской воды и, лопнувъ, проливали ее на землю, являясь олицетвореніемъ зимнихъ тучъ, разорванныхъ первымъ весеннимъ дождемъ. Въ другомъ сказания Кузьма. Демьянъ убиваеть наповалъ своимъ богатырскимъ молотомъ змѣиху, "всѣмъ змѣямъ мать", раззѣвавшую пасть отъ сырой земли до синяго неба бездоннаго. Это народное слово прямо вытекаеть изъ преданія о Перунь-громовержць, разськающемъ своимъ молотомъ (молніей) грозовую тучу. Можно отыскать связь его и съ индійскимъ сказаніемъ о громадной змът-Вритръ, цораженной на-смерть палицею Индры. Есть сказанія, утверждающія, что Кузьма-Демьянъ-кузнецъ Божій-не только куетъ сохи, бороны и плуги,-но даже научилъ людей земледъльческому труду, за что и окруженъ особымъ почетомъ въ памяти народной. Въ малороссійскихъ сказаніяхъ этоть подвигь приписывается то самому Творцу міра, то Его Божественному Сыну. По однимъ-"въ поли, поли плужокъ ходить, за тимъ плужкомъ Господь; Матерь Божа іисти носить"; по другимъ-Христа-пахаря сопровождаютъ апостолъ Петръ и Кузьма-Демьянъ.

'По наблюденіямъ деревенскихъ погодовъдовъ, пытливыми глазами присматривающихся въ жизни окружающей ихъ природы, со дня святыхъ Косьмы и Даміана заковываетъ зима и земли, и воды: "Кузьма-Демьянъ—съ гвоздемъ, мосты гвоздитъ". На подмогу Кузьмъ-Демьяну прилетаютъ съ желъзныхъ горъ морозы.

"Не велика у Кузьмы-Демьяна кузница, а на всю Святую ) Русь въ ней ледяныя цёпи куются!"-говорить народъ: "За-

- 459 -

куетъ Кузьма-Демьянъ, до весны красной не расковать!", "Изъ кузьмодемьяновой кузницы морозъ съ горна идетъ!", "Не заковать ръку зимъ безъ Кузьмы-Демьяна!" и т. п. Краснословы охочіе приговаривають при этомъ свои поговорки и о простыхъ кузнецахъ. Эти-послъдніе слывутъ въ посельской - деревенской крылатой молвъ пьяницами. "Портной воръ, сапожникъ-буянъ, кузнецъ-пьяница горькая!"-гласитъ она, прибавляя къ этому: "Умудряетъ Богъ слъпца, а чортъ кузнеца!", "Для того кузнецъ и клещи куетъ, чтобы рукъ не ожечь!", "Не куетъ желъза молотъ, куетъ-кузнецовъ голодъ!", "Кузнецу, что козлу-вездъ огородъ!", "У кузнеца-что стукнулъ, то гривна!", "У кузнеца-рука легка, была-бы шея кръпка!", "Кому Богъ ума не далъ, тому и кузнецъ не прикуетъ!", "Захотълъ отъ кузнеца угольевъ: либо пропилъ, либо самому надо!", "Не ищи у калашника дрожжей, у кузнеца лишнихъ угольевъ, у сапожника сапогъ на ногахъ!", "Кузнецъ Кузьма-безталанная голова!", "Есть кузнецы, что по чужимъ сундукамъ куютъ (воры)!"

Святой кузнець Божій не только плуги да землю-воды куеть, а и свадьбы, недоигранныя въ октябрѣ - назимникѣ, доковываетъ. Потому-то и воздается ему въ старинномъ народномъ свадебномъ стихѣ честь-честью:

> "Тамъ шелъ Кузьма-Демьянъ На честной пиръ, на свадебку: Ты, святой-ли, Кузьма Демьяновичъ! Да ты скуй-ли-ка намъ свадебку, Ту-ли свадебку—неразрывную, Не на день ты скуй, не ва недѣлюшку, Не на май-мѣсяцъ, ни на три года, А на вѣки вѣковѣчные, На всее на жизнь неразстанную!"

Кузьминки—"курьи имянины", дёвичій праздникъ. Собираются-готовятся къ этому дню дёвицы красныя загодя, принасають припасы всякіе на пиръ-бесёду веселую. Зорко слёдятъ передъ Кузьминками за своими куриными насёстами да за птичнымъ хозяйствомъ домовитые люди, у которыхъ дворъ-что чаша полная. Съ давнихъ поръ во многихъ мёстахъ ведется припасаться къ этой пирушкъ дёвичьей воровскимъ обычаемъ: ходятъ дёвки да парни ночью, воруютъ по дворамъ куръ, гусей, утокъ. И какъ ужъ ни оберегай хозяйскій глазъ свое добро, а ухитрится молодёжь добыть себъ на Кузьминки и курятинки, и гусятинки!Къмъ, когда и почему это заведено,-невѣдомо; а только всёми отъ отцовъ-дѣдовъ знаемо, что изстари ведется. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ приносятъ на Кузьмодемьяновъ день къ обѣднѣ бабы съ собою къ церкви куръ. "Курица-имянинница, и ей Кузьмѣ-Демьяну помолиться надо!" — можно услышать въ деревенской глуши объясняющія этоть обычай слова: "Батюшка Кузьма-Демьянъ--куриный Богъ!" Въ старые годы было въ обычаѣ приносить 1-го ноября куръ на боярскій дворъ. Съ челобитьемъ приносили ихъ крестьянки своей боярынѣ — "на красное житье". Боярыня отдаривала за подарокъ лентами. "на убрусникъ". Этихъ, челобитныхъ, куръ считалось за грѣхъ убивать - рѣзать: отдавались онѣ подъ особое покровительство чествовавшихся въ этотъ день святыхъ. Даже яица, которыя онѣ несли, слыли болѣе здоровыми для пищи, чѣмъ другія--отъ простыхъ, не "челобитныхъ", куръ.

Ко дню Кузьмы-Демьяна благочестивая старина завъщала выполнять такъ называемыя "обътныя" работы. Этимъ по ея словамъ, обезпечивается что объть будетъ угоденъ Богу. Встарину многія боярыни продавали на Кузьминки сработанное ихъ руками рукодълье, а деньги, вырученныя отъ продажи, раздавали нищимъ - убогимъ, — какъ - бы слъдуя святому подвигу святыхъ безсребренниковъ.

Въ "Народномъ дневникъ" записанъ любопытный обычай, къ настоящему времени совершенно уже успъвшій исчезнуть съ лица Земли Русской. Въ день Кузьмы-Демьяна, по этому свидътельству, въ селеніяхъ Мышкинскаго уъзда, Ярославской губерніи, поселяне убивали кочета въ овинъ. Старшій въ домъ выбиралъ кочета и самъ отрубалъ ему голову топоромъ. Ноги кочетиныя бросали на избу – для того, чтобы водились куры, а самого кочета варили и за объдомъ съъдали всею семьей. Этотъ обычай вывелся, но всюду и теперь справляетъ посельщина-деревеньщина веселыя Кузьминки; ръдко гдъ не пьютъ 1-го ноября и "козмодемьянскаго пива".

2-го ноября — "Акундинъ разжигаетъ овинъ, Пигасій — солнце гаситъ". Всюду, гдё уродилось хлёба вдоволь, въ этотъ день дымятся овины, молотьба по гумнамъ впервые готовится на зимнемъ ледяномъ току. Пройдутъ за молотьбою двое ноябрьскихъ сутокъ; за ними — день св. Галактіона мученика. О святомъ Галактіонѣ ходитъ въ народной Руси любопытное сказаніе. "У Галактіона мученика, святаго православнаго родители были злые эллины невърные", — начинается это выдержанное съ начала до конца въ строгомъ повъствовательномъ складъ сказаніе и продолжается: "Выбираютъ они (родители) Галактіону обручницу юную, что тое-ли свътъ-Епистимію, дъ-

- 461 -

ву красную. Галактіонъ святой волъ родителей не преслушался, обручается онъ съ Епистиміею кольцомъ жельзныемъ, по тому-ли по обычаю злу эллинску поганому. Ужъ и сидитъто Галактіонъ съ Епистиміей, своей обручницей, говорить онъ съ нею рѣчи кроткія, привѣтныя, не творитъ лишь ей обычнаго цѣлованія. Какъ возговоритъ Галактіону родный его батюшка: - Охъ ты, сыну, ты мой сыну, чадо милое! Ты скажи мнъ всее правду, не утаючи: чъмъ младая обручница тебя опечалила? Не творишь почто ты ей обычнаго цвлованія?" На вопросъ отца держить ("гласомъ краткіимъ") свою отповъдь сыновнюю святой Галактіонъ: "Господинъ ты мой великій, родный батюшка! Во всемъ я тео́ъ, господину, послушный сынъ. что ты хочешь, мнѣ своему сыну приказывай и ни въ чемъ я твоей отчей волъ не противляюсь: лишь единаго отъ меня, родный батюшка, не спрашивай: Епистимія, обручница моя юная, дъва красная, никакимъ она меня тяжкимъ словомъ не опечалила, и люба она мнъ, моя обручница Епистимія, и по ней я всёмъ сердцемъ болю-сокрушаюся, да и къ ней я, дъвъ красной, душой распаляюся; не могу-жъ я ей творити обычнаго целования: христіанинь бо азъ есмь, она-же эллинка поганая и скверна мнв будеть, доколь не очистится баней водною, баней чистою, святымъ крещеніемъ, и скверна мнъ и мерзка мнъ будетъ, доколь не одънется въ ризу чистую, въ ризу свътдую, въ ризу нетдънія; и дотоять скверна будеть, доколь не причислится къ стаду кроткому, къ стаду избранному, къ стаду христіанскому!" Вслёдъ за этимъ отвѣтомъ святого сказаніе переходитъ къ словамъ обрученной невъсты его-Епистиміи. "О, женихъ мой воз-любленный, ты печаль души моей!" — обращается она къ Галактіону, уведя его въ свою горницу. Голосъ ея слагатель стиха называеть "гласомъ кроткимъ, сладостнымъ". — "О тебъ бо единомъ все мое сокрушеніе!" — продолжаетъ она: "О тебъ бо единомъ-все мое помышление! Жестоко слово Христосъ эллиномъ поганымъ, тяжко слышати будеть моимъ родителямъ, стращусь страхомъ я ихъ ярости поганския: совершенная же дюбы изгоняетъ страхъ. И скажу я тебъ, возлюбленный, не боясь - скажу: аще хощешь, и я буду христіанкою православною!" Слыша эти слова своей возлюбленной, "беретъ святой Галактіонъ воду чистую и крестить онъ въ той водъ Епистимию, дъву красную. Какъ узнали то да увидали злые эллины, предають они святую двоицу судилищу поганскому, осуждаетъ ихъ игемонъ скверный на мученіе смертное. Идетъ святая двоица на смерть, радуясь"... Сказание кончается словами св. Галактиона, обращенными къ его спутницъ: "Возлюбленная моя супружница Епистикъ его сиутниць. "Возлюзденная пол супружница вписти-мія! За Христа мы умремъ и со Христомъ будемъ царство-вать, и подастъ Христосъ за нашу вѣру и страданіе: аще проситъ рабъ моимъ именемъ да раба воздюбить его лю-бовью огнепальною, то и будетъ тому рабу по прошенію". Этими-послёдними словами объясняется народное повёрье о томъ, что желающіе приворожить чье-либо сердце къ себъ должны молиться о томъ Галактіону-мученику.

Вслъдъ за Галактіоновымъ днемъ- "Павлы - исповъдники. Варлаамы-хутынскіе" (б-е ноября), съ памятью о которыхъ связана въ народъ примъта о будущемъ урожав: "Если ледъ на ръкъ (къ этому дню) становится грудами, то и хлъба будуть груды, а гладко-такъ и хлъба будеть гладко". Такъ и слывуть эти святые за "ледоставовъ". "Мученикъ Өедотъ (7-го ноября) ледъ на ледъ ведетъ", — говорятъ деревенские погодо-въды. О 8-мъ ноября — Михайловомъ днъ — свой особый сказъ въ народъ. Изъ устъ убогихъ пъвцовъ-каликъ-перехожихъ, разносящихъ изъ конца въ конецъ Руси великой народное пъсенное слово, въ этотъ день льется волною слъдующий стихъ: "Единаго славы Царя невещественна заря благолична, лицъ ангельскихъ, пренебесныхъ, просвъщаетъ всъхъ насъ земныхъ разумична. Ею-же осіявшеся, причастницы симъ явлышеся, тёмъ ублажимъ, гласы благодарственныя съ мыслями чувственная днесь умножимъ. Михаила воеводу и христіанскому роду спасителя; съ Рафаиломъ Гавріила и свѣтлая Уріила хранителя, небесныхъ силъ, начальниковъ, душамъ нашииъ помощниковъ непрестанныхъ, престоловъ Божественнъйшихъ, херувимовъ пресвятвйшихъ, небославныхъ, серафимовъ свътло-взятыхъ, огненныхъ, шестокрылатыхъ, правителей, Церкви всея соборныя и въры непорочныя защитителей. Первую троицу образну, богоносну, безсоблазну, пречестнъйшу, тріехъ священствъ углезарныхъ, гласомъ святымъ благодарнымъ всесвътлъйниу. Господьствія священная почтемъ пріукрашенная багромъ свътлымъ Силъ славныхъ вооруженныхъ, твердымъ словомъ ублаженныхъ, небоцвътныхъ, владычественнъйпихъ Властей, изъятыхъ всёхъ долнихъ страстей. Втору троицу, слова полныхъ хвалителей, духоносныхъ служителей Богу-Отцу.. Началъ святыхъ богомудрыхъ, архангеловъ всѣхъ премудрыхъ поя ясно почтемъ со благодаренми, купно и славословенми богогласно, ангеловъ сонмъ безчисленныхъ, ликъ святый богопочтенный возносяще, десяточисленные лики, полки зелны, превелики, вънцевъ въчныхъ, небесныхъ силь блаженнъй пихъ и Троице слугъ пресвътлъй шихъ, безконечныхъ..." 9-е ноября – Матренинъ день. "Съ зимней Матрены зима

**— 463 —** 

встаеть на ноги!"-говорять въ народной Руси. Иней въ этоть день, по деревенской примъть, къ холодамъ; туманъкъ теплой погодъ, во время которой не страшны никакіе морозы, налетающіе съ желізныхь горь на світлорусскій просторъ великій. За зимней Матреною слъдомъ-день апостодовъ Родіона и Ераста. "Придетъ Родивонъ (10-е ноября)возьметь зима мужика въ полонъ!" -замвчають старые погодовъды; "Со святаго Ераста — жди ледяного наста!" — прибав-ляють другіе. "Нашъ Ерасть на все гораздь", — подхватываеть смвшливый дюдь, -, и на холодь, и на голодь, и на бездорожную метелицу!" 11-го ноября - Өедоръ Студитъ: "при-детъ-все остудитъ!", "Өедоровы вѣтры -голоднымъ волкомъ воютъ!", "Со Студита стужа – что ни день лютвй-хуже!", "Өедоръ-не Өедора: знобить безъ разбора!", "Өедоръ Студитъ-на дворъ студитъ, въ окошко стучитъ!", "На дворъ Студитъ, да въ избъ тепло, коли хозяйка хороша!", "На печкъ да около горячихъ щей и на Студитовъ день не застудишься!", "Жирныя щи застудятся, коли во-время не съвшь, студёный квасъ нагръется-коли не во́-время выпьешь!", "Не плачь, что ночь студена-на то она и Студитова: ободняетъ, такъ и обогрѣетъ; а не обогрѣло – такъ вѣдь не къ Семику дѣло!", "Өедоры Студиты къ Филипповкамъ, посту Рождественскому, студеную дорожку торять!" -приговаривають гораздые на прибаутки деревенские краснословы.

За Студитовой стужей—два Ивана: Милосливый (12-го), да Златоусть (13-го ноября). Подъ Москвою записанъ не лишенный своеобразной красоты духовный стихъ народный о святомъ Іоаннъ Златоустъ, начинающійся слъдующими превыспренними словами:

> "Златокованную трубу Восхвалимъ днесь, Свиръль пастырскую, Низложившаго пъсни мусикійскія, Органъ чудный Духа Святаго, Іоанна Златоустаго"...

Предпослъднія двъ строки приведеннаго отрывка, въроятно, исправлены какимъ-нибудь досужимъ книгочеемъ, отъ Вожественнаго Писанія умудреннымъ; дальнъйшія-свидътельствуютъ о южнорусскомъ происхожденіи всего стиха: – "Днесь позлащенная труба цвътетъ", – продолжается пъсенный сказъ. – "яко финикъ ласковый горлицы ждетъ; воипъ на полъ станицы. Іоанна Златоустаго, архіерея цареградскаго. Въчной славы царь, слово превъчное со ангельскимъ чиномъ

- 464 -

Тебѣ взываетъ укоханнымъ Сыномъ: — Пріиде, чадо укоханне, въ чертогъ свѣтелъ днесь, Іоанне!—Ангели чюдятся, зряще Іоанна въ ризы оболченна, митра на главѣ херувимомъ дана, крестъ побѣды, пастыремъ сдава, руци его на зміевѣ главѣ. Цѣвнице духовна, а труба златая, гора Елеонская, тимпанъ златый, церковь Сіонская! Когда вострубитъ Господъ трубою, не забуди стати со мною!"

14-го ноября день св. апостола Филиппа, заговѣнье на Филипповки. Если иней изукрасить на Филиппово заговѣнье серебряной бахромою всѣ деревья, —ждетъ деревенскій людъ богатаго урожая овса на будущій годъ; вороньё черное каркаетъ къ оттепели. Въ этотъ день доигрываютъ по деревнямъ послѣднія свадьбы веселыя. "Кто не повѣнчался до Филипповокъ – молись Богу да жди новаго мясоѣда!" — говорятъ въ народѣ: "Постъ — свадьбамъ не потатчикъ, пива не наваритъ, на пиръ-бесѣду не позоветъ!" Какъ только мученики Гурій, Самонъ и Авива, слывущіе

Какъ только мученики Гурій, Самонъ и Авива, слывущіе въ народъ зубными цълителями, памятуемые Православной Церковью 15-го числа, разрубять ноябрь студеный пополамъ, такъ уже не растаять вплоть до весенняго половодья выпавшему снъгу. Морозы жельзные носы беруть съ этой поры такую силу-мочь, что даже вся нечисть лихая убъгаетъ съ земли въ свои преисподняя, гдъ и скрывается до самыхъ Святокъ. На Святки хоть и холодненько, да ужъ очень привольно тогда имъ хороводы свои водить, люду честному до зелена вина охочему, на всякій соблазнъ падкому глаза отводить!..

Если на апостола Матея (16-го ноября) вѣтры вѣютъ буйные, — то, говорятъ въ народѣ, быть вьюгамъ-метелицамъ на Святой Руси до самаго Николы-зимняго (6-го декабря) на бѣду-невзгоду плохо одѣтому дорожному человѣку: бываетъ, что и померзаетъ много народа въ снѣжную заметь. Пройдетъ трое сутокъ съ Матвѣева дня, — Проклы" (20-го ноября) въ народную Русь идутъ, свои особыя повѣрья-обычаи несуть. Въ стародавнюю пору проклинали въ этотъ день внающе люди, вѣдуны дотошные, скрывавшуюся въ подземныхъ нѣдрахъ нежить лукавую, — чтобы не выходила она изъ своихъ норъ какъ можно дольше, чтобы какъ можно меньше мутила жизнь человѣческую. Существовали особые ваговоры на этотъ сдучай, которые хотя и не занесены собирателями старишнаго слова въ ихъ лѣтописи, но еще, несомнѣнно, и до сихъ поръ хранятся подъ снудомъ народнаго сердца.

Двадцать первый день "листогноя студенаго" посвященъ

30

великому празднику Введенія Пресвятой Богородицы во храмъ. Своеобразныя повърья, связанныя въ народной памяти съ этимъ праздникомъ описаны въ особомъ очеркъ "Введенье" (см. гл. XLVIII).

22-е ноября-Прокопьевъ день. "Пришелъ Прокопъ-разрылъ сугробъ!"-говорятъ въ народъ. "Святой Прокопій дороги прокапываеть!", "Съ Прокопьева дня – хорошій санный путь: сани сами катятся по гладкой дорожкв, сами сани лошадкв прыти прибавляють!", "Гдв прокопаль Прокопъ-тамъ и мужику и зимній путь!" Въ обычав-съ этого дня зимнія вехи ставить, дорогу обозначать; мёстами вешать дорогу снопами вымолоченной ржи, по другимъ мъстамъсосенками да елочками. Старые благочестивые люди совътують не приниматься за это дело безъ молитвы къ святому "прокапывателю дорогъ". Вешить дорогу считается богоугоднымъ дѣломъ, такъ какъ цѣль его-указаніе пути идущему и ѣдущему люду въ ночное время и въ снѣжную вьюгу. когда легко можно сбиться съ дороги. Обыкновенно, эта нетрудная работа производится "всъмъ міромъ"; не прочь мужички и угоститься, по окончании ея, на мірской счеть. Черезъ сутки послъ "Прокоповъ"-день, посвященный Православной Церковью памяти св. великомученицы Екатерины. "Катерининъ день пришелъ, катанье привелъ; катайся, у кого лошадь да сани есть-на саняхъ, а нътъ ни саней, ни лошадки-садись на ледянку, съ горы катись!"-приговариваетъ объ этомъ днѣ народное крылатое слово: "Прокопъ дорожку прокопаеть, а Катерина укатаеть!", "Съ Катеринъ зима деревню дойметъ не мытьемъ, такъ катаньемъ: не голодомъ, такъ холодомъ!" Съ этого дня начинается для мужика зимній извозъ: тянутся въ города изъ деревенской глуши хлъбородной обозы съ господскимъ хлъбомъ.

Въ Пермской губерніи, въ тридцатыхъ годахъ XIX-го стольтія, по многимъ селамъ чествовали прокапывателя занесенныхъ дорогъ, св. Прокопія, особымъ празднествомъ, сопровождавшимся пирушкою "всего міра на мірской счеть". Въ этотъ день закалывался "послёдній (до весны) барашекъ", и его създали сообща всей деревнею. Соблюдался этотъ обычай, несомнённо, и въ нёкоторыхъ другихъ мёстностяхъ.

За Катерининымъ-Климентьевъ день. "Съ Климентья зима клинъ клиномъ вышибаетъ, слезу и у мужика морозомъ. изъ глазъ гонитъ!"-говорятъ въ народъ. 26-го ноября-"Юрій-холодный"—зимній Егорій. 27-го ноября—"Знаменіе" (отъ иконы Божіей Матери, вь

Новгородь), церковный праздникъ, приходящийся престоль-

нымъ-храмовымъ во многихъ селахъ, а потому и чествуемый въ посельской-деревенской Руси наособицу. Съ этимъ праздникомъ связано у стариковъ ожидание всякихъ знамений: болье, чъмъ когда бы то ни было, внимательно приглялываются-прислушиваются они ко всему-и въ жизни, и въ природъ-въ этотъ день; всему придается ими тогда какое-нибудь особое значение. И тучи небесныя, и звъзды частыя, и вътры буйные, и всъ голоса природы говорятъ для нихъ своимъ въщимъ языкомъ, предвъщающимъ и доброе, и худое, и лихое, и желанное. 29-го ноября-Парамоновъ день, съ которымъ связаны у деревенскаго простолюдина примъты о декабрьской погодѣ: "Если на Парамона утро красное-быть и всему декабрю яснымъ; коли Парамонъ со снъгомъ-жди мятелей вплоть до Николина дня!а, "Багряная заря съ Парамонова дня на Андреевъ (30-е число)-будутъ сильные вътра". На этотъ-же день приходится память преподобнаго Алакія синайскаго, который слыветъ въ народной Руси цълителемъ всякихъ болъстей.

Въ занесенномъ въ безсоновскій сборникъ пѣсенномъ "Мѣсяцесловѣ" каликъ-перехожихъ воспѣваются въ послѣдовательномъ порядкѣ всѣ святые, памятуемые въ ноябрѣ, и всѣ праздники ноябръскіе. "Мѣсяцъ Ноемврій весь святыхъ множествомъ днесь свѣтло пріукрашенъ", —гласитъ запѣвка. Начинаютъ рядъ воспѣваемыхъ святыхъ "Косма съ Даміаномъ", орошающіе, по народному слову —вѣрныхъ своихъ врачеваніемъ. Заключительныя слова посвящены св. Андрею Первозванному, котораго безвѣстный слагатель этого стиха духовнаго величаетъ "русской церкви камнемъ"...

- 467 -



### XLVI.

## Михайловъ день.

8-е ноября, день Михаила архангела, слыветъ въ народъ за первый шагъ необлыжной зимы. Этотъ праздникъ въ большей части матушки-Руси бываеть "съ мостомъ" (т.-е. съ покрытыми льдомъ ръками). "Съ Михайлова дня зима стоить, земля мерзнеть!"-говорить старинное изречение, выдетъвшее изъ устъ народныхъ:- "Со дня Михаила-архангела зима куеть морозы". Это оправдывается на двлъ, впрочемъ. только въ позднозимье, потому-что сплошь да-рядомъ бываетъ, что еще октябрь-назимникъ заковываетъ воды текучія въ ледяныя цъпи. Покроетъ "Покровъ-батюшка" землю снъжной пеленою, полежить первая пороша, растаеть; зачерньются осеннія грязи, а тамъ-снова снѣги бѣлые пушистые въ поляхъ забълъются. Ранняя зима всегда-"на Казанскую (22-го октября) на санкахъ вздитъ". Осенняя родительская-Дмитріева суббота (26-е октября) "на Святую Русь идетъ-перевоза не ждетъ", --говоритъ народный опыть зорко-въ теченіе многихъ въковъ-присматривавшійся къ законамъ природы родимаго съвера. А если "отдохнутъ на Дъдовой (Дмитріевской) недвлё родители", т.-е. если будогь о ту пору оттепель, -- то следовательно и "всей зимушкв-зимв быть съ мокрыми теплинами", по пережившей въка народной примѣтѣ.

За "льняницами" —28-мъ октября, когда по деревнямъ начинаютъ мять льны — бредетъ "овчарь" — день зимней «стрижки овецъ, а тамъ — за "юровою" (30-мъ числомъ, праздникомъ рыбаковъ, отправляющихся на ловлю красной рыбы) и ноябрь-грудень наляжетъ грудью на лоно земное. "Кузьма да Демьянъ съ гвоздемъ"--(1-е ноября)---стоятъ. Справятъ бабы по старинъ, веселыя "Кузьминки", вспомянутъ "курьи имянины", хлебанутъ мужики "козьмодемьянскаго пива", для честныхъ гостей навареннаго, ---встрътятъ зимніе морозы честь честью. А у стариковъ со старухами-забота приспъла: "Дворового" къ Михайлову дню ублажитъ-задобрить. Онъ хотя и младшимъ братомъ "Домовому" приходится, а всетаки не слъдъ крестьянину ссориться съ нимъ, если онъ хочетъ, чтобы не только въ дому у него, но и вокругъ двора все было по доброму, по хорошему въ предстоящую зиму. "Не ублажи Дворового до Михайлова дня-уйдетъ онъ со двора, а на свое мъсто пришлетъ Лихого!"-можно и теперь еще слышать въ деревенской глуши. Не всякій съумъетъ, какъ слъдуетъ, и задобрить "хозяинова брательника".

Еще не такъ давно въ Симбирской, а въроятно и въ нъкоторыхъ другихъ смежныхъ губерніяхъ средняго Поволжья, этотъ старинный обрядъ совершался по слёдующему порядку. Старая бабка выносила рано поутру, до бѣлой зорьки, хлѣбную чашку съ пивнымъ сусломъ въ поднавѣсъ и ставила ее на повъть. Затъмъ, передъ полуднемъ, большакъ въ домъ садился на лошадь и начиналь вздить на ней взадъ и впередъ по двору. въ то время какъ старуха, стоя на крыльцъ избы, махала во всъ стороны помеломъ, приговаривая: "Батюшка Дворовой! Не уходи! Не раззори дворъ, животину не погуби! Лихому пути-дороги не кажи!" Послѣ этого помело обмакивалось въ дегтярницу, и гдъ-нибудь во дворъ проводилась дегтемъ по стънъ полоса. Это, по объяснению ублажавшихъ Деорового, означало "отмъчать на лысинъ у дъдки зазубрину". Завидъвъ эту зазубрину, "Лихой" чуть не за версту обходить дворъ домохозяина, строго блюдущаго обряды старины стародавней. Мало по-малу этоть обычай уходить изъ деревенскаго обихода даже и въ самыхъ отдаленныхъ отъ вѣянія городской и фабричной жизни мѣстностяхъ. Очень можетъ быть, что въ настоящее время онъ уже успёль сдёлаться исключительнымъ достояніемъ пытливой памяти однихъ завзятыхъ народовъдовъ.

По свіжних слідамъ этого обычая исчезаеть и другой, который старыми людьми положено было справлять между Кузьминками и Михайловымъ днемъ, — "курьи имянины". По свидітельству бытописателей нашей деревни, этимъ имянинамъ, проводившимся въ пирушкахъ, предшествовало связанное съ чисто-языческимъ суевъріемъ принесеніе пітуха въ жертву "Лихому". Это жертвоприношеніе происходило, обыкновенно, на гумнъ, въ овинъ, чтобы ворогу крестьянской худобы не было и повода приблизиться ко двору. Выбирался для этого самый худой, самый старый кочеть, отъ котораго—.ни утвхи курамъ, ни корысти хозяйству". Больша́къ (старшій въ домѣ) отрубалъ ему голову заржавленнымъ, иззубрившимся топоромъ и бросалъ ее всторону. Ребята, присутствовавшіе при этомъ, подхватывали ее и начинали, бѣгая по гумну, подкидывать съ припѣвомъ:

> "Вотъ тебъ, Лихой! Чуръ тебъ, Лихой! Ты сердиться-не сердись, Дворовому поклонись, Домовому помолись, Пътушинымъ гребнемъ подавись! Вотъ тебъ. Лихой! Чуръ тебѣ, Лихой! Ты по гумнамъ не ходи, Въ огородћ не сиди, Ко двору не подходи, Въ нашу хату не гляди! Къ ръчкъ-ръченькъ бъги, Прямо въ прорубь угоди! Не кузнецъ ръку куетъ,-Михалдрхангелъ Со Козьмодемьяномъ, Со ангелами"...

Михаилъ-архангелъ считается въ народъ не менъе грознымъ для всякой нечисти-нежити, чъмъ Илья-пророкъ. По народному представлению, самъ Богъ-Саваовъ положилъ ему быть грозою для темныхъ силъ безплотныхъ. Когда Господь воспылаль гиввомъ на Сатанаила и его присныхъ, изъ анге-ловъ превратившихся въ "аггеловъ", Онъ повельлъ Михаилуархангелу свергнуть ихъ съ небесъ въ преисподняя земли, что и было исполнено въ точности. Заонежское съверное преданіе повъствуеть, что "сверзиль Михайла-архангель съ небеси сатанино воинство, и попадало оно на землю въ разныя мъста, и пошли съ той поры на земять водяные, лъшіе и домовые". Въ одномъ изъ памятниковъ русской отреченной письменности ("Свитокъ божественныхъ книгъ)", послъжартиннаго описанія сотворенія міра, разсказывается, что, создавъ "море Тиверіадское безбрежное", Господь "сниде на море по воздуху и виде на море гоголя плавающа, а той есть рекомый сатана-заплелся въ тинъ морской"....,И сказаль, продолжаеть невъдомый повъствователь, - Господь Сатана-

- 470 -

илу, аки не въдая его: ты кто еси за человъкъ? И рече ему сатана: Азъ есмь богъ.-А Мене како нарещи? Отвъчавъ же сатана: Ты Богъ богомъ п Господь господемъ... И рече Господь Сатанаилу: понырни въ море и вынеси Мнъ песку и кремень. И взявъ Господь песку и камень и разсъя песокъ по морю, глаголя: буди земля толста и пространна!"... Затъмъ, взялъ Онъ камень, "преломилъ надвое, и изъ одной половины отъ ударовъ Божьяго жезла вылетъли духи чистые. изъ другой-же половины набилъ сатана безчисленную силу бѣсовскую"... И возгордился Сатанаилъ предъ Богомъ богомъ и Господомъ господемъ. И низвергъ его со всей ратью бѣсовскою "въ бездны бездонныя" Михаилъ-архангелъ, впервые со дня существованія міра прогремъвшій громами небесными, переданными впослядстви въ распоряжение молниеноснаго пророка Иліи. И обратился діаволь въ ту "змію злаковидную, огневидную, власяновидную, дубовсходную, врановидную, змію сльпую, триглавую, уядающую жены, ехидну морскую", о которой говорить народъ въ своихъ переходящихъ изъ устъ въ уста заклинаніяхъ, ограждающяхъ его суевъріе стъной кръпкою отъ злыхъ ухищреній "бъса полуденнаго и полунощнаго".

А. Н. Аванасьевъ приводитъ, слъдующій хлъбопытный заговоръ, обращенный непосредственно къ побъдителю Сатанаила: "Пойду я рабъ (имя рекъ) изъ избы дверьмиворотами; навстръчу мнъ Михаилъ-архангелъ со святыми своими съ ангелами и апостолами. И возмолюсь я Михаилу - архангелу: Михаилъ-архангелъ! Заслони ты мене желъзною дверью и запри тридевятью замками-ключами. И глаголетъ мнъ, рабу Божію, Михаилъ-архангелъ: заслоню я тебя, раба Божія, желъзною дверью и замкну тридевятью замками-ключами, и дамъ ключи звъздамъ... Возьмите ключи, отнесите на небеса!... Замыкаюся я, рабъ Божій, девяноста позолочеными ключами, отъ колдуна, отъ колдуницы, отъ волхвовъ и отъ волхвицъ"... и т. д. И народъ, произносящій устами своихъ "зпающихъ слово" людей—это заклинаніе, неуклонно върнтъ, что Михаилъ-архангелъ сойдетъ съ небесъ и замкнотъ—могущественный посланецъ Божій— "всеё вражью силу темную накръпко и твердо".

Грозному ноб'вдителю діавола со діаволами" народное воображеніе принисываеть даже участіе въ міросозиданіи. "Како огонь зачася?"—спрашивается въ одномъ изъ памятниковъ народной отреченной письменности. "Архангель Михаилъ возжегъ его отъ зеницы Божіей",—следуеть отв'етъ. Затэмъ, кромъ борьбы съ "силами бъсовскими", на него возложено перевозить души праведныхъ черезъ огненную рѣку, отдѣляющую, по свидѣтельству народныхъ духовныхъ стиховъ, земную преходящую жизнь отъ загробной — вѣковѣчной:

> "Протекала тутъ ръчка, да ръчка огненная, Отъ востока да и до запада, Отъ запада и до сивера; По той-ли по ръки, да по огненной, Сладитъ Михаило-арханьделъ-свътъ, Перевозитъ онъ души, души праведныхъ. Праведныя души, души радуются, Пъснь эту поютъ херавиньскую, Гласы тъ гласятъ серафиньскіе..."—

поютъ калики-перехожіе въ "Стихв о Страшномъ Судв", о перевозимыхъ съ береговъ земли "ко пресвътлому раю, ко пресвътлому раю, да ко пресолнышнему, къ самому ко Господу, ко Христу, Царю Небесному"...

Такимъ образомъ, охранитель праведниковъ на землё отъ сатанинскаго навожденія является въ народномъ представленіи и проводникомъ ихъ душъ въ селенія райскія. Въ послёдніе дни существованія бреннаго міра, на Страшномъ Судѣ Божіемъ, послѣ того, какъ "потопіе" омоетъ "матушку сыру землю" отъ ея грѣховъ, "сойдетъ Михаилъ-архангелъ батюшко, вострубитъ въ трубоньку золоту, и пойдутъ гласы по всей земли, разбудятъ мертвыхъ и вызовутъ ихъ изъ. гробовъ"...

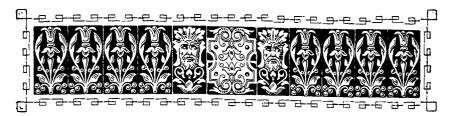
Въ стародавніе годы старопрежніе, по народному повърью, принималь со смертнаго одра души усопшихъ архангель Гаврінлъ. Но вотъ однажды послалъ его Господь по душу къ бъдняку захудалому, у котораго одно богачество было-семеро по лавкамъ, малъ-мала меньше. Пожалѣлъ осиротить семью посланець Божій, —вернулся къ престолу Всевышняго. "Какъ уморить его, Господи!"-воскликнулъ онъ, по словамъ народнаго сказанія: — "Въдь у него малыя дътки! Они, несчастныя, погибнуть оть голода!" Воспылаль гнивомъ Господь, взяль у Гавріила мечь и вручиль его Михаилу-архангелу. Но и тотъ не могъ поразить мечомъ бъдняка, - и его разжалобили горькія слезы рыдавшихъ возлё смертнаго одра. "Жалко мив поразить этого человвка!"-возваль онъ къ Вседержителю. И завязаль Господь ему уши, чтобъ не могъ онъ слышать плача людского; и сошель архангель на землю, и принялъ въ свои руки душу человъческую. И сталъ Михаилъархангель съ того дня на стражъ смерти. И ведетъ онъ съ той поры нескончаемую битву съ духами преисподней, обступающими ложе смертное. Потому-то русскій простолюдинъ и обороняется отъ темныхъ силъ, и при жизни, святымъ именемъ грознаго для нечистыхъ слугъ сатанинскихъ Михаилаархангела.

Съ этимъ именемъ связано въ народномъ представлении не мало повърій, вращающихся вокругь каждодневной жизни крестьянина. И не только у насъ на Руси, но и во всемъ зарубежномъ славянствъ, сохраняющемъ съ нами свои кровныя и духовныя связи, съ давнихъ временъ Михайловъ день отмѣчался среди народныхъ праздниковъ особымъ чествованіемъ грознаго, и въ то-же самое время милостиваго, архангела Божія. Въ Сербіи, Черногоріи, у далматинцевъ, иллирійцевъ. на Карпатской Руси, въ Герцеговинъ, Босніи, Болгаріи и другихъ странахъ, родныхъ намъ по крови и духу народномувсюду этотъ праздникъ ознаменовывался съ незапамятныхъ поръ родственными другъ-другу обрядами, въ которыхъ сливалось языческое суевъріе съ христіанской върою. Въ нъвоторыхъ мъстностяхъ Болгаріи, еще лътъ сорокъ тому назадъ, Михаилу-архангелу приносилась въ его святъ-день жертва. агнець. Къ рогамъ послъдняго прилъплялись зажженныя восковыя свъчи, его окуривали ладаномъ и ръзали надъ новымъ сосудомъ такъ. чтобы ни кровинки не пролилось на землю. Этою жертвенной кровью помазывали дътей, поминая имя побъдителя духовъ тъмы. Зажаривъ мясо, агнца съъдали съ молитвою, а кости благоговъйно зарывали въ землю.

Михайловъ день встарину являлся въ нёкоторыхъ славянскихъ земляхъ обычнымъ срокомъ работъ и наймовъ. Позднёе--это перешло къ зимнему Юрьеву дню и къ Покрову-зазимью, какъ и у насъ на Руси.

Имя Михаила-архангела пользуется большимъ почетомъ среди простолюдиновъ въ Даніи, Исландіи, на Скандинавскомъ полуостровѣ и въ бывшихъ нѣкогда славянскими, а къ настоящему времени совершенно онѣмеченныхъ, германскихъ земляхъ.

Михаилъ-архангелъ, по словамъ нёмецкихъ народныхъ сказаній, "держитъ связаннаго сатану въ пеклъ", и лютому врагу рода человѣческаго остается только одно—гремѣть своими цъ́пями, по сбросить ихъ онъ не въ силахъ. На Михайловъ день деревенскіе кузнецы въ Германіи, при окончаніи работы, троекратно бьютъ молотомъ по наковальнѣ: этимъ думають укръпить наложенныя архангелами на сатану желѣзныя цъ́пи. У чеховъ и сербовъ соблюдается повсемѣстно тотъ-же самый обычай. По русскому народному повърью, до сихъ поръ повторяющемуся въ съверныхъ губерніяхъ, Михаилъ-архангелъ налагаетъ на діавола цъпи, скованныя "кузнецами" — Косьмою и Даміаномъ. Въ день, посвященный Церковью ихъ памяти, зима зачинаетъ сковывать землю и воды; "Михайло моститъ мосты" (а иногда и "расковываетъ" оттепелью). На другія-же сутки послъ Михайлова дня, "зима встаетъ на ноги", и морозы отлетаютъ "отъ желъзныхъ горъ", подъ которыми разумъются окованныя стужею тучи.



### XLVII.

# Мать-пустыня.

Русскій пахарь-народъ-хозяинъ-скопидомъ; къ этому пріучили его долгіе въка труда, связаннаго со всякимъ проявленіемъ жизни, сопровождающаго съ первыхъ осмысленныхъ лъть существования до могилы каждаго изъ сыновъ ero. Но въ сокровенномъ уголкъ души русскаго скопидома таится мечтательность — качество, присущее стихійной народной душъ, по самой ея природъ. Непрестанныя, "довлъющія дневи", заботы о кускъ насущнаго хлъба и безпрерывная упорная борьба съ многообразными невзгодами, обступающими трудовую путину человъка, кормящагося щедротами хотя и любвеобильной, но скупой на ласки, матери-земли, заглушають въ пахаръ мечтателя. Но вътъ-нътъ да и раздастся-замолкнетъ предъ послёднимъ вся крикливая толпа злободневныхъ заботъ-на-диво, на недоумъніе всъмъ върнымъ, неизмѣннымъ слугамъ разсудка, совѣтующаго крѣпко-накрыпко "держаться земли"-въ томъ разсчеть, что "трава (за принимаются въ этомъ случав мечтанія) обмакаковую неть". Заслушается внутреннихъ голосовъ сынъ деревни и полей, поддается Богь выдаеть откуда и почему зародившейся въ его сердцв "мечтв", начнетъ тосковать-тоскою, совсвмъ не свойственной крестьянскому обиходу, и до той поры не усноконтся, покуда не найдеть болье или менье полнаго удовлетворения пытливымъ запросамъ смятеннаго духа. Не мало такихъ мечтателей, отбившихся отъ потовыхъ-страдныхъ, прирожденныхъ хлъборобу. заботъ и стремящихся отъ земного къ небесному, сбивается съ проторенной въками троны, ведущей къ свъту Истины, и уходить въ туманныя деб-

- 475 -

ри раскола—въ смутной надеждъ увидъть грядущій разсвъть. Изъ ихъ среды появляются и проповъдники "новой въры" вожди блуждающаго въ потемкахъ сектантства. Но много "взыскующихъ града небеснаго" на землъ остаются върными и священнымъ завътамъ Православія, находя въ боговдохновенной глубинъ его ясные—какъ бълый день—отвъты на всъ смутные вопросы своего отуманеннаго и въ то-же самое время просвътляемаго "мечтою" духа. Такими мечтателями свътла духовная жизнь народа-пахаря, несмотря на все обступающее и связующее ее съ прошлымъ-стародавнимъ суевъріе. Ими жива народная Русь—въ смыслъ творческаго проявленія смутно бродящихъ въ ней могучихъ духовныхъ силъ.

Пытливый духъ русскаго народа, ищущій себѣ удовлетворенія внѣ охватывающей его трудовой обиходъ-пригибающейся къ землѣ-жизни, недаромъ съ давнихъ временъ задается вопросами о мірозданіи. Осматривается онъ вокругъ себя, приглядывается-прислушивается ко всему, а неугомонная мысль ставитъ вопросъ за вопросомъ: "Отъ чего у насъ зачался бѣлый вольный свѣтъ? Отъ чего у насъ солнце красное. Отъ чего у насъ младъ-свѣтёлъ мѣсяцъ? Отъ чего у насъ звѣзды частыя? Отъ чего у насъ ночи темныя? Отъ чего у насъ зори утренни? Отъ чего у насъ вѣтры буйные? Отъ чего у насъ дробенъ дождёкъ?" И не телько такими вопросами тревожитъ "мечта" этотъ мятущійся по землѣ и порывающійся къ небу богатырски-могучій духъ, —на-ряду съ ними зарождаются въ немъ, вылетаютъ на широкій свѣтлорусскій просторъ и такіе, какъ:

> "Отъ чего у насъ умъ-разумъ? Отъ чего наши помыслы?."

Живетъ-трудится, въ потв лица встъ хлябъ насущный русскій пахарь-мечтатель, отдыхаючи за своей мечтою. – приглядывается къ жизни. И все-то преставляется сокровеннымъ для его пытливаго духа, все, что ни остановитъ на себв его мысленный взоръ, парящій на трепетныхъ крылахъ неясныхъ, но все сильнъй и силыте обуревающихъ его, безсознательныхъ исканій. То-и-дъло проходятъ передъ шимъ сны на-яву. И не одна, а двъ жизни, видятся въ этихъ спахъ: двъ жизни, етоящихъ одна противъ другой – какъ два непримиримыхъ врага, какъ два лютыхъ звъря, привидъвшіеся во снѣ Володуміру князю Володуміровичу "Голубиной Книги", – два звъря: одивъ – "съ той страны со восточной, а другой со страны съ полуденной", – сбътавшіеся-бившіеся, одолъть одинъ одного хотъвшіе. Народная мечта вложила въ уста Давыда Евсеевича разгадку этого сна, являющуюся воплошениемъолицетвореніемъ возвышеннаго взгляда народа-пахаря на свътъ и тьму и на грядущее торжество перваго надъ послвинею. Эта разгадка въ то-же самое время является и отраженіемъ взгляда, какимъ смотрить народная Русь на обступающую ее дъйствительность. "Не два звъря собиралися, не два лютые собѣгалися", —гласить она: "это кривда съ правдою соходилися, промежду собой бились, дралися; кривда правду одольть хочеть; правда кривду переспорила. Правда пошла на небеса, къ самому Христу Царю Небесному; а кривда пошла вся у насъ по всей землъ, по всей землъ по свътъ-русской, по всему народу христіанскому"... И вотъ, — продолжаетъ народъ-сказатель устами "перемудраго" царя: "отъ кривды земля всколебалася; оть того народъ весь возмущается, отъ кривды сталъ народъ неправильный, неправильный сталь, злопамятный: они другь друга обмануть хотять, другь друга поъсть хотять. Кто будетъ кривдой жить, тотъ отчаянный отъ Господа; та душа не наслъдуеть себъ царства небеснаго, а кто будетъ правдой жить, тотъ причаянный ко Господу, та душа и наслъдуетъ себъ царство небесное!"...

Общение съ матерью-природой, неизмънно поддерживающееся у нашего крестьянствующаго народа, не могло не заронить въ его стихійное сердце (сыновней )любви къ ней. И пытливый духъ русскаго мечтателя привыкъ искать отвъта на свои въковъчные вопросы прежде всего въ ней и въ сліяніи съ ея въщимъ дыханіемъ. Какъ русскіе языческіе жрецы обращались къ стихіямъ природы во всъхъ смущавшихъ ихъ разумъ обстоятельствахъ, вопрошали волны ръчныя, вслушивались въ шопотъ лъса и шелестъ травъ, вглядывались въ пламя костровъ на землъ и въ мерцание звъздъ на небъ, - такъ внимали голосамъ несказаннымъ съ шорохами безвъстными и наши древніе пустынножители, отрясавшіе прахъ земныхъ заботъ и удалявшіеся отъ соблазновъ міра сего и удостоивавшиеся Божественнаго откровения.)Ихъ примвру следують и современные народные мечтатели, сердцу которых ь любезна прекрасная мать-пустыня, открывающая имъ тайны бытія человъческаго, загадочваго-таинственнаго и не только для однихъ простодушныхъ дътей Матери-Сырой-Земли, трудящихся на ея груди по завѣту дѣдовъ-прадѣдовъ. но и для многодумныхъ мудрецовъ, постигшихъ всю глубину современной учености. Уединенное самоуглубление окрыляетъ прозорливостью и смущенную своей безпомощностью, чут-кую къ голосамъ природы, душу простеца-мечтателя, сынавнука-правнука отцовъ-дъдовъ-ирадъдовъ, всю многотрудную жизнь свою проведщихъ за сохою на родимой полосъ.

У насъ прекрасной мать-пустынею всегда являлись для взыскующихъ града небеснаго дремучіе лѣса, открывавшіе пытливому духу свои широкія объятія. Въ ихъ зеленыхъ стѣнахъ развертывалась передъ мысленнымъ взоромъ отшельниковъ необъятная книга природы, представлявшаяся въ тоже самое время и книгою судебъ міра. Изъ лъсныхъ "пустыней" въ глухія времена татарщины распространялся по Святой Руси немеркнущій свъть въры. Христовой; въ нихъ находили тихій пріютъ великіе подвижники русской Церкви, на именахъ которыхъ-какъ на незыблемыхъ устояхъ-зиждится ея слава. Большинство древнихъ монастырей русскихъ возникло изъ дъсныхъ скитовъ-"пустынекъ", въ первобытномъ своемъ видъ представлявшихъ собою одну уединенную келью; сооруженную благочестивой рукою "Божьяго трудника", возгоръвшагося подражаніемъ отцамъ Церкви, оставившаго домъ свой и всъхъ близкихъ своихъ и пошедшаго на подвигъ во имя Распятаго Учителя учителей земныхъ.

Подвижническіе въ своемъ родѣ труды неутомимыхъ собирателей памятниковъ русскаго простонароднаго изустнаго творчества сохранили отъ забвенія цѣлый рядъ пѣсепныхъстиховныхъ сказаній, посвященныхъ воспѣванію неизреченныхъ, по словамъ сказателей, красотъ матери-пустыни и возвеличенію подвиговъ—труждавшихся въ ней ради исканія Бога-Истины. Изъ этихъ сказаній въ первую голову идетъ особая цѣпь духовныхъ стиховъ, на свой ладъ спѣвшихся, на свою стать сложившихся въ словесности другихъ, зарубежныхъ, народовъ, про индійскаго царевича Іоасафа <sup>80</sup>). Этотъ-послѣдній—въ своемъ обрусѣвшемъ видѣ - является прообразомъ русскихъ пустынножителей, наособицу любезныхъ вдумчивому мысленному взору искусившагося въ книжномъ начотчествѣ пахаря-мечтателя. Подобно св. Алексѣю—человъку Божію—онъ, этотъ промѣнявшій престолъ на типину пу-

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) Св. Іоасаф 5-нидійскій паровичъ, сынъ царя Авенира (Абаппера), жившаго въ III--IV вѣкахъ по Р. Хр. Онъ былъ обращенъ въ христіанство пустынникомъ Варлаамомъ, ввелъ-по продапію – Христову вѣру въ своей странѣ, удалился вмѣстѣ со своимъ учителемъ отъ "міра сего" и кончилъ жизнь 25-лѣтнимъ подвижничествомъ. Памить его приадиуется 19-го ноября. Житіе святыхъ Іоасафа и Варлаама дало содержаніе для цѣлаго ряда средневѣковыхъ повѣстей-новеллъ, въ нервоисточникѣ своемъ перешедшихъ из Европу изъ Египета. Первый церковнославянскій переводъ повѣсти о Варлаамѣ и Іоасафѣ появался у насъ не поздиѣс XII-го вѣка-нзъ. Византіи. Падъ наслѣдованіемъ этого памятника древней литературы трудились, многіе русскіе ученые: Веселовскій, Ныпинъ, Кирпичниковъ и другіе.

стыни царевичъ, приросъ къ пытливому русскому духу, предающемуся мечтъ, встосковавшейся на землъ по небесномъ. Сказъ стиховный о немъ поется-сказывается во многомъ множествъ разносказовъ-разнопъвовъ по всъмъ уголкамъ неоглядной родины народа сказателя—что можетъ служитъ лучшимъ свидътельствомъ долговъчности этого сказа, проникщаго въ сокровенныя глубины открытаго въяню правды у сердца народнаго.

Въ одномъ изъ не свободныхъ отъ примъсей книжности разносказовъ, записанномъ въ Нило-Сорской пустыни, ведется рѣчь о томъ, какъ пришелъ въ царскій домъ нѣкій старецъ-пустынникъ, именующійся-при дальнъйшемъ развитіи повъствованія—Варлаамомъ, – какъ принесъ онъ съ собою "прекрасный камень драгій". Обращается къ нему младой Гоасафъ-царевичъ съ просьбою показать этотъ камень: "Я увижу и спознаю цёну его!" - говорить онь. Держить пу-стынникъ отвётное слово царевичу: "Удобѣе можешь солнце взять рукою, а сего не можешь оцёнити во вся въки безъ конца! Когда ты возможешь небеса измърить, всё моря и ръки въ горсти вмъстить, —и все противъ того – нътъ ниче-го!" Не удовлетворился такимъ отвътомъ любознательный Іоасафъ: — "О, купецъ премудрый!" — восклицаетъ онъ: "Скажи мні всю тайну: какъ на світь явился, гді ныні пребываеть тотъ (камень)?" И вотъ-изъ устъ старческихъ внемлетъ онъ. болъе ясному слову о "прекрасномъ-прелюбезномъ" камнь:-"Пречистая Дъва родила сей Камень, положенъ во яслехъ, прежде всёхъ явился пастухамъ. Онъ нынё пребываетъ выше звъздъ небесныхъ: солнце со звъздами, а земля съ морями непрестанно славятъ (Его) Отца!" Сердцемъ, если не разумомъ, понялъ царевичъ, что это за дивный камень, постигъ онъ все блаженство обладанія сокровищемъ вѣ-ры истинной и слезно сталъ просить Варлаама взять его съ собою въ пустыню. Ушелъ старецъ, не исполнилъ царевичевой просьбы; и встосковалась взалкавшая сліянія со Христомъ душа Іоасафова: "Не хощу я пребывати безъ старца; оставлю я царство, иду во пустыню, взыщу Варлаама, и я буду свътозаренъ оть него!"-И ничто уже не могло удер-жать царевича отъ выполнения грядущаго подвига: "Молю тебе, Боже!"-возговориль онь:-"Пресладкій Исусе! Даждь ми получити съ Варзаамомъ жити всегда!.." На этомъ и кончается разносказъ стиха, служащій какъ-бы вступленіемъ къ другимъ, поющимъ-повъствующимъ о самомъ подвигъ царевича.

По другому, записанному П. В. Киръевскимъ въ Орловской

губернія, разносказу-Іоасафъ является "сыномъ царя Давида", народившимся въ тъ времена-годы, когда "цари царства покидали, уходили Богу молиться". Въ олонецкой округъ подслушана-найдена П. Н. Рыбниковымъ побывальщина, именующая подвижника дътищемъ "невърнаго царя Өевдула въ земль Идольской". Во всъхъ-же остальныхъ извъстныхъ спискахъ стиха-сказанія слушатели читатели впервые видять царевича стоящимъ прямо передъ пустынею, плачущимъ о гръхахъ и-въ неутолимой ничъмъ, кромъ желаннаго подвижничества, жаждъ подвига - умоляющимъ ее принять его подъ свой тихій кровъ и укрыть "отъ юности прелестныя". Плачъмоленіе Іоасафа-наиболье яркое по силь изобразительности мѣсто сказанія, во всѣхъ его разносказахъ-какъ въ самыхъ многословныхъ, такъ и въ краткихъ. Имъ-то--этимъ плачемъ-индійскій царевичъ больше всего и пришелся по душь русскому пахарю-мечтателю, по самой природь своей расположенному къ подвижничеству, пріуроченному къ любовному общенію съ матерью-природою.

Олонецкій разносказъ, поселяющій Іоасафа-царевича ΒЪ земль Идольской, видить его въ самые юные годы, но уже воспріявшимъ ученіе Христово. "Не ходитъ Асафъ-царевичъ по гуляньямъ", -- гласитъ онъ: "не бываетъ онъ на бесъдахъ, а сидить себъ въ особой горниць затворникомъ". Не по душь отцу царевичеву, царю Өевдулу, такой правъ-обычай сыновній: "Что-же ты, сынъ мой любезный, Асаоъ Өевдуловичъ, сидишь не веселъ, не радошенъ?", попрекаетъ онъ царевича:---.Какъ повъровалъ ты въру не нашую, повъровалъ въру христіанскую, не выходишь изъ особой горницы. Пошелъ-бы хотя на гулянье!" Не захотълъ сынъ Өевдулацаря прогнъвить отца, соглашается на гулянье пойти. А тотъ-этимъ временемъ отдалъ приказъ, чтобы ни одинъ старъ-человъкъ не смълъ выходить цълый день на улицу. "Ступай (говорить), сынъ любезный; забавляйся-сколько душь угодно!"-, Не все, батюшка, забавиться: надобно и о смертномъ часъ подумать!"-возражаетъ Асафъ-царевичъ: "Въдь когда-нибудь постаръемъ и помремъ". Усмъхнулся отепь: "Коли будешь, сынъ мой любезный, въровать въру нашую, не постарвешь и не помрешь!"-сказываетъ. Вышелъ Асаоъ-царевичъ на гулянье, открылась передъ его глазами самая веселая картина: на улицахъ-дородные молодцы, краныя дівицы, молодыя молодицы, поють, пляшуть, забавляются; выкачены сороковыя бочки вина ("веселія Русп"), накрыты столы на цёлый городъ: пей, вшь,-что хочешь! Ни на что, ни на кого не смотритъ возжаждавший иного веселия юноша, —идеть онъ за городь. И воть — попался ему на глаза старъ-человѣъ, "такой ветхій, что и поле пахать не можетъ". Остановился царевичъ, посмотрѣлъ на встрѣтившагося, говорить — на него глядючи: "Батюшка сказалъ мнѣ, что въ его царствѣ не старѣють и не умирають, а вотъ какой есть старъ-человѣкъ!" — "Ой, дитятко! Какъ въ лѣта войдешь, хуже меня будешь; да и помереть надо, дитятко!" — отвѣчалъ ему, словно сговорившійся съ нимъ-самимъ, встрѣчный старецъ. "Съ того слова прошелъ Асафъ-царевичъ во пустыню," — ведетъ свою рѣчь старое сказанье.

Существуеть такой, одиноко стоящій въ многоголосомъ кругу другихъ, разносказъ-разнопѣвъ (записанный въ Можайскомъ уѣздѣ Московской губерніи), въ которомъ къ "upeкрасной пустынѣ" приходитъ не цареичъ, а царь. "Царь со царства соѣзжаетъ", — начинается это сказаніе, – "царя слуги провожаютъ, ужъ и царь рабовъ вороча́етъ: — Воротитесь, мои слуги, вѣрные други! А я пойду жить въ пустыню — Богу молиться и потрудиться!" Далѣе все идетъ сообразно съ общеизвѣстнымъ повѣствованіемъ о царевичѣ-Іоасафѣ, но только въ болѣе краткой передачѣ смѣняющихся одно другимъ событій.

Наибольшей полнотою и связностью отличается стихъ, подслушанный въ Рязанской губерніи. Недостаеть въ немъ только вступительныхъ словъ, имъющихся во множествъ другихъ списковъ (подмосковномъ, орловскомъ, тульскомъ, симбирскомъ и проч.), словъ, относящихся къ мъсту дъйствія: "Во дальной во долинъ тамъ стояла мать прекрасная пустыня...", или: "Во долинъ возстояда..." и т. д. Но это упущеніе нисколько не мъщаетъ рязанскому сказанію запечатлъваться цъльною и яркой картиною, пополняемой возбужденнымъ воображеніемъ слушателя, благодаря непосредственной красотъ повъствованія, возсозданнаго простодушными сказателями на чисто русскій народный складъ-ладъ.

"Расплачется младый юноша, сынъ (царскій). Асафей царевичъ, передъ матерью пустынею стоя", — заводять-запѣваютъ убогіе півщы калики-перехожіе свой безхитростный сказъ-стихъ и переходятъ къ царевичеву "плачу", поражающему современнаго читателя-слушателя своею проникновенной красотою. "Ты, мать моя пустыня, прекрасная, лъсовая!" — льется - разливается онъ, западая въ глубину чуткой души: — "Ты пусти мене, мати, къ тебъ Богу помолиться, со премногими гръхами, съ многозорными дълами! Восприми мене, пустыня, яко матерь своего чада, на бълыя руци! Научи мене, пустыня, волю Божію творити! Избави мене, пус-

тыня, огня-въчныя муки! Возведи мене, пустыня, въ небесное царство! А я буду въ тебъ жити, на тебе работати, Божью волю творити, земляны поклоны справляти... Прими мене, пустыня, любезная моя мати, отъ юности прелестныя, отъ своего вольнаго царства, отъ своей бълокаменной па-латы, отъ своей казны золотыя! Прекрасная ты пустыня, любезная мати!" Въ другомъ, нъсколько отзывающемся примъсью книжности, но все-же въ достаточной степени обвъянномъ духомъ народности, разнопъвъ царевичъ молитъ пустыню принять его "въ тихость свою безмолвную. въ палату лъса вольную." У миляясь въ каждымъ словомъ все болъе, онъ восклицаетъ: "Любимая моя мати! Всегда тебе хощу знати, усты и сердцемъ цълуючи, въ день и въ нощи милуючи!.." Выслушала мать-пустыня, одухотворенная сказателями, являющимися плотью отъ плоти, костью отъ кости народной Руси, -- отвѣчаетъ она "архангельскимъ гласомъ" на плачъ царевичевъ:-"А ты, младый юношъ, Асафей царевичъ. А и гдъ-жъ тебъ въ мене жити и на мене работати, Божью волю творити, земляные поклоны сполняти?". Не върить она въ возможность разстаться съ благами бытія земного и промънять все царское великольпіе на одну ся "тишину безмолвную, лисовольную". Не скрываеть она отъ "младаго юноша" и того, что ожидаеть его въ ея зеленыхъ кущахъ. "Въ мене, въ матери-пустынъ", —говорить она: "жить тебъ будетъ моркотно (тяжко), всть (будешь) гнилую колоду, пить. болотную воду, носить черную ризу. Въ менъ, во пустынъ, всякія нужды восприняти, терпя потерпѣти, трудомъ потру-дитись, постомъ попоститись. Въ менѣ, во пустынѣ, негдѣ разгулятись, не съ къмъ слова молвить!" Не устрашился воспылавшій желаніемъ подвижничества царевичь: отозвался радостью въ его юномъ сердцъ архангельский гласъ пустыни. "А расплачится младый юношъ", -продолжается сказъ: "расплачится Асафей царевичъ, передъ матерью-пустынею стоя:-Не стращай мене, мати, ты великими страстями! Я могу въ тебъ жити, на тебе работати, земляные поклопы справляти, Божью волю творити! Мнъ гнилая колода паче сытнаго хлъба; мнѣ болотная вода паче сладкова мёду ("гнилая колода слаще царскаго яства, то мив райская пища; болотная водица-лучше царскаго пойла, то мнъ тихія прохлады"-- по иному разносказу); а мнё черная риза паче свътлаго платья!" Въ этихъ словахъ отразилось умиленное стихійное сердце народа-сказателя, говорящее устами индійскаго царевича, любезнаго своимъ подвигомъ русскому духу, взыскующему тихаго града небеснаго на суетной земль. На отвъть "млада-

го юноша"-- новая отповъдь печалующейся, на его юность глядючи, матери-пустыни: "Охъ ты, младый юношъ, сынъ Асафей царевичъ! Да жаль тебъ будеть отца съ матерью покинуть! Да жаль тебъ будетъ своихъ вороныхъ коней! Да жаль тебъ будетъ върныя слуги! Да жаль тебъ будетъ своего злата и серебра! Да жаль тебъ будеть всего своего прохладу! Да жаль тебъ будетъ свои сладкіе напитки; да жаль тебъ будетъ свои бълы каменны палаты!" Но и это не могло нюколебать ръшенія, принятаго царевичемъ. Снова плачетъ онъ. передъ матерью-пустынею стоя: "Не стращай мене, мати, ты великими страстями! Да не жаль-то мнѣ будеть отца съ матерью покинуть; да не жаль-то мнъ будетъ своихъ вороныхъ коней; я на вороныхъ коней не могу на ихъ зръти: словно лютые звъри! Да не жаль-то мнъ будетъ свои върныя слуги; я на върныя слуги не могу на ихъ зръти, словно лютые змъи! Ла не жаль-то мнъ будетъ своего злата и серебра, я на злато и серебро не могу на него зръти-на сыпучіе черви! Да не жаль-то мнё будеть всего своего прохладу, свои сладкіе напитки; да не жаль-то мнё будеть свои бѣлокаменны палаты!" Отрекся царевичъ ото всѣхъ благъ, связанныхъ съ мірской жизнью, все ему опостылёло, нёть ничего завётнагона чемъ могъ-бы остановиться съ сожальниемъ его мысленный взоръ--тамъ, за гранью прекрасной, манящей его тоскующее о подвигъ сердце, пустыни. Но она, ставшая для него "любезной матерью", все еще не теряеть надежды отговорить его отъ прощания съ міромъ утвхъ и наслаждений, словно созданныхъ для его-царевичевой-красоты:-"А ты есь младый юношъ, сынъ Асафей царевичъ!"-снова возглашаеть она архангельскимъ голосомъ: "Придеть теплое лъто, разольются усъ ръки по мхамъ, по болотамъ, одвнется всякое древо: ты съ мене, пустыни, выйдешь, мене, матерью, покинешь!" ("Придетъ мать весна красна, лузья-болоты разольются, древа листами оденутся и запоють птицы райски архангельскими голосами, а ты изъ пустыни вонъ изыдешь, меня, мать прекрасную, покинешь!"-по иному разносказу.) Но съ еще большей ревностью къ пустынножительству держитъ свое отвѣтное слово на это предвѣщаніе царевичъ-юноша: "Не стращай мене, мати, ты великими страстями!"-повторяетъ онъ, заливаясь слезами радости отъ предвкушаемаго блаженнаго сліянія съ пустынею:-"Придетъ теплое люто, разольются усъ рики, по мхамъ по болотамъ, одинется увсякое древо. — отропцу я свой волось по могучія плечи, отпущу свою бороду по бълыя груди. Я не дамъ своимъ очамъ отъ себе далече зръти; я не дамъ своимъ ушамъ отъ себе далече слу-

- 483 -

шать!" Но и на это есть еще возраженіе у жалѣющей юнаго подвижника матери-пустыни:—"А ты есь младый юношъ, сынъ Асафей царевичъ!"—восклицаеть она, теряя послѣднюю надежду отговорить царевича: —"А въ менѣ, во пустыни, разгуляться тебѣ негдѣ; а въ менѣ во пустыни, забавлять тебе некому; а въ менѣ во пустыни, утѣшать тебе некому!" Послѣднимъ рыданіемъ мятущагося духа отвѣчаетъ "младый юношъ, сынъ Асафей царевичъ, передъ матерью-пустынею стоя". И отъ перваго до послѣдняго слова дышетъ яркимъ радостнымъ чувствомъ этотъ полный проникновеннаго оду шевленія отвѣть:

> "Не стращай мене, мати, Ты великими страстями, А пусти мене, мати, Ла въ лъсъ во дремучій! Разгуляюсь я, младъ юношъ, Сынъ Асафей царевичъ, Во зелёной дубровъ; Есть частыя дерева, Со мной будутъ думати думу; На древахъ есть мелкое листье, Со мной станутъ говорити; Лютые звёри стануть Мене забавляти! Прилетятъ райскія птицы-Со мной распъвати, Мене спотѣшати, Христа Бога прославляти, Какъ Христосъ Богъ на небесахъ, Херувимы, серафимы, Со небесною силой!"

На это хвалебное слово отшельническому житію нечего было возразить матери-пустынѣ. Тронулась до сокровенной глубины своего любвеобильнаго сердца, — "Ты есь младый юношъ, сынъ Асафей царевичъ!" — возговорила она, раскрывая передъ нимъ свои любовныя объятія: — "Даруетъ тебе Господь съ небесъ златымъ вѣнцемъ, тебе матерью-нустыней!" Стихъ, — какъ и въ болышинствъ другихъ разносказовъ, — кончается славой - хвалою сказателей - стихонѣвцевъ юному подвижнику-пустыннику: "Уси ангелы хвалють, архангелы величаютъ, херувимы, серафимы, вся небеспан сила, и во вѣки вѣковъ, аминь!" ("И всѣ святые праведные Асафью царевичу вздивовались, ево-ли младому царскому смыслу. Ему поеть слава и во въки въковъ, аминь!"---по другому, лучшему послъ приведеннаго, разносказу.)

Кромѣ "плача" царевича Іоасафа, именуемаго во всякомъ разносказ стиха о немъ-на свой, нъсколько измъненный, ладъ, сохранились, благодаря тъмъ-же неутомимымъ собирателямъ народной словесной старины несколько списковъ его "похвалы" пустынѣ и его "молитвы въ пустынѣ", – по преданію, найденныхъ въ рукъ почившаго подвижника. Вотъ. напримъръ, симбирский разнопъвъ первой: "О, прекрасная пустыня! И самъ Господь пустыню похваляеть; отцы во пустынъ ся скитають, и ангели отцамъ помогають, апостоли святыхъ отецъ ублажаютъ, пророцы святые прославляютъ. Отцы во пустыни ся скитають и быліемъ ся питають, изъ горъ воды испивають. Птицы прилетаютъ, на кудрявыя вътки посядають. отцевь въ пустыни утвшающи, ввчно умирающихъ... О, прекрасная пустыня!" Въ другомъ-ярославскомъ-разнопъвъ пустыня именуется "любезною дружиною" (подругою) царевича-пустынника. "Тебв, Христось, подражаю. Нищь и убогъ хощу быти, да съ Тобою могу жити!"--взываетъ къ Распятому Сыну Божію пылающее неугасимой ревностью къ подвигу сердце, изливающее радость своего подвижничества въ молитвахъ, рождающихся подъ тихій шелесть дубравы.

Въ одной старинной рукописи дошла до нашихъ дней "Быль о царевичь Іоасафъ", несомнънно имъющая прямую связь съ простонародными сказаніями, посвященными восхваленію-возвеличению жажды подвиговъ. "Пріидите, върніе людіе, внушите, дивная имамъ рещи, умилно судите. Велію любовь явлю Бога всевелика, како предивнъ взыска, спасти человъка, человъка не проста, отъ царя рождена, Іоасафа, лицемъ вельми удобрена"...-гласить вступление въ эту "Быль", во многомъ сходную съ разносказомъ стиха народнаго о царъ Өевдуль и землі: Идольской. Отець царевича именуется здѣсь Авениромъ Индійскимъ. Было ему предсказано, что сынъ его "Христа любитель будеть". Чтобы удержать Іоасафа въ въръ отцовъ своихъ, окружилъ онъ царевича приверженными къ идолослужению рабами, запретиль не только упоминать при немь о Христъ, но даже и допускать предъ его очи какое-либо печальное зрилище. Жиль царский сынь, не знаючи ничего кромѣ веселья, и считалъ утопающимъ въ счастіи цёлый міръ. Но совершенно случайно попался однажды ему навстрычу прокаженный слъпець; изумленный и встревоженный царевичъ спросиль любимаго "пестуна" - спутника, — что это за несчастное существо, — и тоть открыль своему господину всю. правду-истину. Съ этой поры смутилось сердце Іоасафово, обу-яла печаль его юную душу, возгорвлось въ его груди желаніе покинуть домъ отчій, разстаться со всёмъ наподняющимъ его довольствомъ. И послалъ Господь пустынника Варлаама въ царскія палаты наставить царевича въ въръ истинной. Про-никъ во дворецъ святой старець подъ видомъ купца, продающаго драгоцённые камни, и выполнилъ повелёние Божіе. Увъровалъ Іоасафъ во Христа, научилъ вёръ правой и отца своего Авенира, по смерти котораго наслъдовалъ ему на престолѣ. "Но не долго во славѣ изволилъ есть быти, яко послѣдующій гласъ хощетъ явити"... ведетъ свою річь повітство-ватель, продолжая: — "коль дивна Божія сила благодати, можетъ и каменныя сердца угнетати! А идъже мягкую ниву обрътаетъ, ту и съмя сдова плоды на сто умножаетъ. Іоасафа нива сердца мягка бяше, ико дождь благодати егда воспріяше, съмя славы Божія бысть умноженно, по всей странъ индъйской уплодотворенно. Ибо, царь бывъ, кумиры вездѣ сокрушаше, христіаны отъ пустынь во грады собраше, епископу повелѣ народы крестити, и самъ слову Божію прилежа учити"... Проведши въ такомъ трудъ во славу Христа "четыре-десятницу дней" послъ кончины отцовской, передаеть Іоасаоъ царский скипетръ одному изъ друзей своихъ, Варахию: завъщать ему хранить въру и правду, а самъ облекся въ убогія одежды и возложиль на свои рамена - вмъсто царской багряницы-бремя подвижничества. Ушель онъ въ пустыню къ старцу Варлааму, заронившему въ его сердце плодотворное съмя въры Христовой: "яко единъ отъ нищихъ самохот-но бяше; не вземъ раба и друга, въ пустыню идяще, честнаго Вардаама въ вертепахъ искаше, съ нимъ въ молитвахъ и постѣхъ выну пребываше"... На этомъ и кончается "Быль", дъйствительно болѣе близкая содержаніемъ къ преданію, общему для всёхъ европейскихъ народовъ, заимствовавшихъ его отчасти изъ индійскихъ сказаній о Буддь (Сакіа-Муни), отчасти изъ повъствований о подвигахъ угодниковъ Божіихъсвятыхъ Восточной Церкви.

Мать-пустыня, прославленная стиховными сказаціями про Іоасафа-царевича, является предметомъ воспѣванія-величанія въ русскихъ раскольничьихъ пъсняхъ, многія изъ которыхъ отражаютъ въ себъ народную старину. Воть, напримъръ, пъсенный сказъ нътовцевъ <sup>81</sup>). "Какъ шелъ старецъ по

- 486 ---

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) "Н в товщина" ("Спасово согласіе")—одинъ изъ самыхъ закорен'ялыхъ раскольничьихъ толковъ безпоновщины. И втовцы отрицаютъ всё церконныя установленія и пропов'ядуютъ, что со временъ натріарха Никона ("никоновскихъ новшествъ") вся благодать таниствъ Христовыхъ взята на небо, а на земл'я на-

дорожкѣ, черноризецъ по широкой...- запѣвается этотъ сказъ пѣсенный: "Идучи, онъ слезно плачеть, во слезахъ пу-ти не видитъ, во рыданьяхъ слова не молвитъ". Навстрѣчу ему идетъ не простой путникъ, дорожный человъкъ, а-"Самъ Христосъ Царь Небесный". И возговорилъ Онъ старцу, - продолжается сказь: "Ой ты, гой еси, старецъ-черноризець, ты о чемъ, старецъ, слезно плачешь? О чемъ, черноризецъ, воз-дыхаешь?" На слова Христовы держитъ отвътъ старецъ: "Охъ ты, гой еси, Христосъ, Царь Небесный! Какъ мнъ, Господи, не плакать? Потерялъ я златую книгу, потопилъ я ключъ церковный въ моръ!" Объщаетъ утъшающій плачущаго Царь Небесный найти вернуть ему и ту, и другой, посылаеть его спасать душу въ пустыню. Услышавъ такой завътъ Сына Божія, восклицаетъ умиленный старецъ-черноризецъ: "Охъ ты, гой еси, батюшка Христосъ, Царь Небесный! Ты поставь-ка мнъ въ пустынъ келью, гдъ бы люди не ходили, однъ-бы пташки пролетали, меня-бы, старца, потъшали, ото сна-бы пробуждали; ото сна-бъ я пробудился, на правило становился!.." Всявдъ за этими, до извъстной степени совпадающими со стихомъ объ Іоасафъ-царевичъ, словами, идетъ заповъдь Христа, повелъвающаго-въ чисто-раскольничьемъ духв-"своимъ православнымъ христіанамъ" бъжать изъ городовъ-сель отъ народившагося антихриста, напоминающаго своимъ обрисованнымъ въ пъснъ обликомъ представление самосожигателей о патріархѣ Никонѣ: "Не сдавайтесь вы, Мои свъты, тому змію седьмиглаву, вы бъгите въ горы, вертепы, вы поставьте тамъ костры большіе, положите въ нихъ съры горючей, свои тълеса вы сожгите! Пострадайте вы, Мои свъты, за Мою въру Христову: Я за то вамъ, мон свъты, отворю райскія свътлицы и введу васъ во Царство Небесно и Самъ буду съ вами жить въковъчно!" Конецъ сказа воскрешаетъ передъ своими слушателями память объ одной изъ самыхъ прискорбныхъ страницъ лътописи былыхъ заблужденій мятущагося народнаго духа-заблужденій, по счастью, безвозвратно отошедшихъ въ область, если не забытыхъ, то обреченныхъ забвенію, преданій.

Не въ такихъ томныхъ преданіяхъ ищетъ себъ исхода мечта, свътлъющая въ общения съ природою, проникнутой для чуткихъ сердецъ дуновеніемъ откровеній Божественныхъ, природою, олицетворенной въ умилительномъ представленіи о

ступило царство антихриста. Многое позаимствовали нётовцы въ своемъ вёроучении отъ самосожигателей, изувёрствомъ, переходившимъ всё границы, оставившихъ по себё тяжедую память въ истории XVIII-го столётия.

прекрасной матери-пустынъ, образъ которой запечатлълся въ пытливомъ сердцъ народной Руси, восклицающей подъ тяжкимъ бременемъ обступающихъ ея трудную-страдную жизнь повседневныхъ житейскихъ заботъ:

> "Охъты, матушка-пустыня, Распрекрасная раиня! Еще кто-бътебя поставилъ Среди темнаго лъса, Во зеленой, во дубравъ,— Не слыхать-бы вътебъбыло Прелестнаго-злого міра..."

Для этого, воздыхающаго такъ глубоко, стихійнаго сердца ближе всякихъ самосожигателей-черноризцевъ кроткій обликъ царевича, пошедшаго по стопамъ подвижниковъ Христовыхъ. (Чъмъ-то роднымъ отзывается въ русской душъ его смиренная мольба: "Любимая моя мати, прекрасная пустыня! Ты пріими мене, пустыня, яко мати свое чадо; научи мене, пустыня, во лю Божію творити!" Сколько покорности этой волъ, сколько свътлой въры въ ей непреложность слышится въ этихъ словахъ, вылившихся изъ глубины души пахаря-мечтателя, взыскующаго на землъ града небеснаго...



#### XLVIII.

## Введенье.

21-е ноября, день праздника Введенія во храмъ Пресвятой Богородицы, отмѣчено въ народномъ мѣсяцесловѣ цѣлымъ рядомъ особыхъ повѣрій и связанныхъ съ ними обычаевъ, зародившихся въ допѣ матери-природы, отовсюду охватывающей повседневную жизнь крестьянина-земледѣльца.

Сохранился цылый рядь простонародныхъ пъсенныхъ сказаній, являющихся въ то-же самое время и хвалебными величаніями впервые вступившей во храмъ Господень Пресвятой Дъвъ. "Ты во церковь приведеся, архіереомъ воздадеся и отъ ангелъ предпочтеся", - начинается одно изъ нихъ. этимъ началомъ-"запъвкою" слъдуетъ повторяющійся и въ самомъ концъ стиха припъвъ: "Приведутся дъвы, ближная Ея, во слёдъ Ен во Святая Святыхъ!" Сказаніе, прерванное этимъ четверостипіемъ, продолжается: "Захарія сликовствуеть, пророчески извъствуеть, веселяся торжествуеть. Руцъ старець простираеть, Царицею называеть, сладкимя гласы восивнаеть. Днесь подъемлеть старець Двву, да возведеть Евву, да разрушить клятву древню. Евва, нынъ веселися: се Дъвая днесь явися, на престолъ спосадися. Духъ Святый осъняеть, а Дъвая принимаеть, трилътва всёмъ ся являеть. Прилетають херувими, окружають серафими, поють гласы трисвятыми. Ангелъ пищу принашаетъ, а Дъвая принимаетъ, кверху руцѣ простираетъ<sup>4</sup>... Другой, воспѣвающій этотъ праздникъ. стихъ начинается словами о горахъ Сіонскихъ, на которыхъ Богъ "завътъ положилъ, свыше намъ съ небесъ свътъ Божій открылъ, струями словесъ сердце напоплъ". Въ третьемъ — приглашаются торжествовать "патріарси", "вси

- 489 -

двы" – бодрствовать и "ликовствовать со пророки". Въ четвертомъ – веселится праматерь-Ева. И во всъхъ нихъ явственно слышится благоговъйное чувство народа-пъснотворца, воздающаго честь-хвалу Богоматери.

Переходъ отъ Михайлова ко Введеньеву дню имѣетъ, по старинной народной примѣтѣ, весьма важное значеніе для всей первой половины зимы. Если "Зимняя Матрена" придетъ на землю въ такой силѣ, что, дѣйствительно, поможетъ зимѣ "встать на ноги", а Федоръ-Студитъ, точно сговорившись съ нею, все застудитъ, то санному пути въ тотъ годъ не растаять до весенней распутицы. Когда-же 10-го ноября, въ канунъ дня, посвященнаго чествованію памяти св. Феодора, повиснетъ на древесныхъ вѣтвяхъ пушистая бахрома инея (въ предзнаменованіе теплой погоды), да если на слѣдующія за Студитовымъ днемъ сутки будетъ порошитъ снѣжная пороша, то — стоять разводящимъ дороги оттепелямъ-мокринамъ вплоть до самаго Введенья.

Въ этотъ-же день въ деревнъ ждутъ новой перемъны погоды: опыть старыхь, зоркихь памятью людей говорить о томъ-на-двое. Бываетъ, что на Введеньевъ день провзжаетъ по горамъ и доламъ "на пъгой кобылъ", красавица-Зима, одътая въ бълоснъжную душегръйку, и дышеть на все встръчное такимъ леденящимъ дыханіемъ, что даже вся нечисть,--о которой добрые люди боятся вспоминать на ночь, - а если и обмолвится кто о ней ненарокомъ, то въ ту-же минуту оговариваеть свою ошибку словами "не къ ночи будь помянутъ", – даже всъ смущающіе суевърную душу пахаря духи тьмы торопятся укрыться по добру-по здорову куданибудь подальше да поглубже отъ краснощекой русской красавицы, замораживающей своими поцёлуями кровь въ жилахъ. Тогда говорятъ въ народъ: "Введенье пришло — зиму на Русь завело!", "Введенскіе уставщики, братья Морозы Морозовичи, рукавицы на мужика надъли, стужу уставили, зиму на умъ наставили!", или: "Наложило на воду Введенье толстое леденье!" и т. п.

Но случается, что погода пойдеть объ эту пору совсёмъ на иную стать. Приходилось русскому деревенскому люду видёть, что "Введенье ломаетъ леденье",--почему и пошла гулять, рука - объ - руку съ только-что приведенными выше старинными поговорками, и молвь о томъ, что "Введенскіе морозы не ставятъ зимы на ръзвыя ноги". Это, не согласующееся съ установившимся мнъніемъ деревни о прочности работы въковъчныхъ кузпецовъ Кузьмы - Демьяна, изреченіе стоитъ о-бокъ съ тъмъ, въ пезанамятныя времена впервые выпущеннымъ изъ устъ народнаго опыта замвчаніемъ, что введенскія оттепели надолго портять-бороздять бълую камчатную скатерть зимняго пути и совершенно противоръчатъ распъваемой мъстами и теперь ребячьей пъсенкъ, лътъ двадцать тому назадъ подслушанной въ Симбирской губерніи (въ Ново-Никулинской волости Симбирскаго увзда):

> С "Введенье пришло, Зиму въ хату завело, Въ сани коней запрягло, Въ путь-дорожку вывело, Ледъ на ръчкъ вымело, Съ берегомъ связало, Къ землъ приковало, Снъгъ заледенило, Малыхъ ребятъ, Красныхъ дъвчатъ На салазки усалило, На ледянкъ съ горы покатило"...

Встарину праздникъ Введеніе во храмъ Пресвятой Богородицы былъ днемъ перваго зимняго торга. Бѣлокаменная Москва начинала съ этого дня расторговываться санями, свозившимися въ нее къ тому времени изъ промышлявшихъ щепнымъ и лубянымъ промыслами слободъ и посадовъ, пѣлыми грудами-горами складывавшимися на Лубянской площади, — укрѣпившей, вѣроятно, отъ этого и свое имя за собою. Между лубяными и санными рядами расхаживали калачники, пирожники, сбитеньщики, приглашавше покупателей и продавцовъ — "не ввести въ зазоръ" ихъ и "провѣдать стряпня домостряпанной, не заморской, не басурманской, не нѣмецкой" и т. д. Сами торговцы Лубянскаго торга, славившеся своимъ мастерствомъ на красное слово,нътъ-нѣтъ да и выкрикивали заходившему въ ряды люду московскому прибаутки, въ-родъ:

> "Вотъ санки-самокаты, Разукрашены-богаты, Разукрашены-раззолочены, Сафьяномъ оторочены! Введеньевъ торгъ у двора, Санкамъ тхать пора! Сани сама катятъ, Сами тхать хотятъ! Бхать хотять сами Къ доброму молодну во двор в,

> > - 491 -

Къ доброму кунцу, Къ хозяину тороватому, Ко тому-ли вожеватому!.."

И сани, особенно ходко шедшіе съ рукъ у продавцовъ въ этотъ день, пестрѣли-рябили въ глазахъ у покупателей своею яркой росписью. Первое мѣсто по цѣнѣ и хитрому узорочью занимали въ красовавшихся грудахъ зимняго товара галицкіе сани, раскрашенные не только красками, но и позолотою. Къ вечеру, если не вся, то добрая треть Первопрестольной, каталась на новыхъ саняхъ.

Со Введеньева дня встарину, -а мъстами и въ настоящее время, - начинались не только зимніе торги, но и зимнія гулянки-катанья. "Дёлу время, потёхё-чась!"- говоритъ и въ наши дни русскій человъкъ, чередующій свои работы и заботы съ отдыхомъ. Къ первому санному гулянью старинные люди относились, какъ къ особому торжеству. Наиболье строго соблюдались обступавшие его обычая въ семьт, гдъ были къ этому времени молодожены-новобрачные. Въ такой домъ собирались-званые-прошеные-всѣ родные, всѣ свойственники, приглашались, по обычаю, "смотръть, какъ повдеть молодой князь со своею княгинюшкой". Вывзду послъднихъ предшествовало небольшое столованье, прерывавшееся "на полустоль", чтобы закончиться посль возвращения полз*да* новобрачныхъ во дворъ. Отправлявшiеся на гулянье молодые должны были переступать порогъ своей хоромины не иначе, какъ по вывороченной шерстью вверхъ шубъ. Этимъ,по словамъ свъдущихъ, знающихъ всякій обычай, людеймолодая чета предохранялась ото всякой неожиданной бъды-напасти, могшей, въ противномъ случаъ, перейти ей дорогу на улиць. Свекоръ со свекровью, провожал невъстку на первое санное катанье съ мужемъ молодымъ, упрапивалиумаливали всёхъ остальныхъ поёзжанъ-провожатыхъ уберечь "княгинюшку" ото всякой бъды встръчной и поперечной, а пуще всего-"отъ глаза лихого":

> "Ой, вы, гости, гости званые, Звалые-прошоные! Ой, вы, братья-сватья, Ой, вы милые! Выволите вы нашу невъстушку, На то-ли на крыльцо тесовое, Вывозите нашу свътъ-княгинюшку Бъдою лебёдушкой...

> > - 492 -

Берегите-стерегите её: Не упало-бы изъ крылышекъ Ни одного перышка, Не сглазилъ-бы ее, лебедушку, Названную нашу доченьку, Ни лихой удалецъ, Ни прохожій молодецъ, Ни старая старуха-баба злющая."

Сани молодыхъ, наособицу изукрашенные коврами, полостями и рѣзьбой-росписью, выводились со двора первыми. Слѣдомъ за ними тянулся длинный поѣздъ, если менѣе богатый, то не менѣе пестрый, снаряженный хозяевами для званыхъ гостей. Молодые ѣхали въ своихъ раззолоченныхъ и разукрашенныхъ "съ выводами" саняхъ "княжескихъ", ѣхали и знай отвѣшивали поклоны по сторонамъ: они впервые показывали себя и свое молодое счастье народу честному, сосѣдямъ ближнимъ и дальнимъ. За поѣздомъ бѣжали ребята съ веселыми криками; на поѣзжанъ любовался отовсюду, со всѣхъ крылецъ, людъ православный, охочій и теперь поглядѣть на всякое подобное зрѣлище. И не было отъ этого глядѣнья никому никакого зазора: одни показывали себя, другie—смотрѣли.

Въ слъдовавшемъ за молодыми поъздъ раздавались веселыя пъсни, прерывавшіяся иногда и не менѣе веселыми здравицами, относившимися "ко князю со княгинюшкой": гостямъ ставились въ сани и сулеи съ романеями, и жбаны съ медами кръпкими, чтобы ихъ "не заморозили Морозы Морозовичи введенскіе"... Если гулялъ на саняхъ "князь" изъ боярской семьи, то молодые сидъли на медвъжьей шкуръ, а посторонь ихъ саней бъжали шуты-скороходы, походя забавлявшіе молодыхъ своимъ скоромошьимъ обычаемъ.

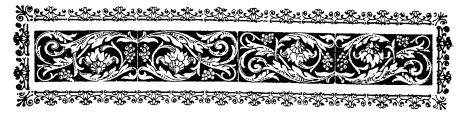
По возвращеній повзда съ гулянья, показавшую себя народу невъстку встръчали на крыльцъ поджидавшіе свекоръ со свекровью, принимавшіе се изъ рукъ молодого за руки и потомъ низко кланявшіеся повзжанамъ за то, что они "уберегли бълую лебедушку, ихъ доченьку богоданную ото всякаго глаза, ото всякой притки, ото всякой напасти". Затъмъ, повторялся опять переходъ черезъ шубу сданныхъ съ рукъ на руки молодыхъ, и они вводились въ покои, —гдъ и продолжалось прерванное на полустолъ веселое столованье.

Въ настоящую пору этотъ любопытный обычай, во всей своей полнотъ, не сохранился нигдъ; но живыя тъни его и

- 493 --

до сихъ поръ бродятъ еще по неоглядному раздолью Земли Русской. Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ выѣздъ на самое гулянье съ теченіемъ времени перенесся на 22-е (Прокопьевъ день), а затѣмъ и на 24-е число, на Катерининъ день. "Введенье идетъ, за собой Прокопа ведетъ",—гласитъ ста-

"Введенье идетъ, за собой Прокопа ведетъ", —гласитъ старинная поговорка: — "Прокопъ по снъгу ступаетъ, дороги копаетъ. Катерина на саняхъ катитъ къ холодному Юрью (26-му ноября) въ гости".



#### XLIX.

## Юрій-холодный.

26-го ноября чествуется Православной Церковью память освященія перваго на Руси храма во имя святого Георгія-Побѣдоносца (въ Кіевѣ, на Златыхъ Вратахъ). Въ народѣ этотъ церковный праздникъ съ незапамятныхъ временъ слыветъ подъ именемъ "Юрія-холоднаго" ("Зимняго Егорія")---въ отличіе отъ "теплаго" – весенняго, празднуемаго 23-го апрѣля.

Св. Георгій (Юрій, Егорій)-Поб'єдоносець занимаеть, по народному представлению, одно изъ первыхъ мъстъ среди чтимыхъ святыхъ. И это замъчается не только у русскихъ, но и вообще у всѣхъ славянъ и даже сосѣднихъ съ ними народовъ, относящихся къ нему съ особымъ благоговѣніемъ и окружающихъ память о немъ самыми разнообразными сказаніями. На него' перенесены народнымъ воображеніемъ многія выразительныя черты верховныхъ божествъ древне-славянскаго языческаго Олимпа. Свътозарный обликъ этого воина Христова встаетъ передъ духовными очами народа въ видъ облеченнаго въ златокованныя латы всадника на бъломъ конь, поражающаго своимъ копьемъ огнедыщаго дракона. Грозёнъ "воннъ воинства небеснаго" для ратей силы темной, не ментье (если даже не болъе) Ильи-пророка и Михаила-архангела. Но для трудящагося въ потъ лица люда православнаго, для мирныхъ пахарей и пастырей, онъ является неизмённымъ покровителемъ и кръпкой защитою.

Русское народное пъснотворчество удълило въ своихъ, занесенныхъ въ изустную память народа, скрижаляхъ немало. мъста прославленію подвиговъ этого святого. "Сказаніе о Егоріъ Храбромъ", записанное П. В. Киръевскимъ, называетъ его сыномъ "тон-ли премудрыя Софін", придавая этимъ самому рожденію его таинственное значеніе и надъляя его съ самой минуты появленія на бълый свътъ наслъдственной мудростью, побъждающей въ образъ его даже и премудрость змъиную, направленную къ совершенію всяческаго зла. Будучи стихійно-послъдовательнымъ даже въ своихъ ошибкахъ, народъ называетъ сестрами "желаннаго дътища" Мудрости— Въру, Надежду и Любовь, —и дълаетъ это не случайно, а такъ-же для того, чтобы породнить ихъ съ обликомъ Егорія Храбраго. Послъднему онъ, между прочимъ, приписываетъ искорененіе темени басурманства и утвержденіе православія "на свътлой Руси".

> "Какт. и сталъ онъ, Егорій Храброй, Въ матеръ возрастъ приходити, Умъ-разумъ спознавати, И учалъ онъ во тѣ поры Думу крѣпкую оповѣдати Своей родимой матушкѣ, А и ей-ли, премудрой Софіи: Соизволь, родимая матушка, Осударыня премудрая Софія, Ѣхать мнѣ ко землѣ свѣтлорусской, Утверждать вѣры христіанскія"...

Такъ повъствуетъ сказаніе, отправляющее св. Георгія на подвигъ. И вдетъ онъ-"отъ востока до запада". По его слову, разступаются передъ нимъ "люса темные, дремучіе" и разбътаются по всей Руси; по его вельнію, "горы высокія, холмы толкучіе", заграждающіе путь-дорогу нетореную, дають ему проходь и тоже разсыпаются-раскидываются вдоль и поперекъ земли свътлорусской. "Мори глу-бокія, ръки широкія", "звъри могучіе, рогатые", — все пови-нуется Побъдоносцу. "И онъ, Егорій Храброй, заповъдуетъ звърямъ: -А и есть про вась на съвдомое во полихъ трава муравчата; а и есть про васъ на пойлицо во ръкахъ вода студёная"... Навзжаеть онъ, на своемь пути, "на то стадо, на зміиное, на то стадо на лютое, -- хочеть онъ, Егорій, туда пробхати". Стадо змбй не только не даеть ему хода-пропуска, совътуетъ воротиться вспять и унять своего "коня ретиа ваго". Но Храброй не внемлеть совѣту змѣиному, вынимаеть онъ саблю острую: "...ровно три дня и три почи рубить, колеть стадо змінное: а на третій день ко вечеру посъкъ, порубилъ стадо лютое"... Сказаніе кончается тъмъ, что Егорій Храброй, побъдившій "стадо змінное", натэжаеть "на ту

- 496 -

землю свътлорусскую, на тъ поля, ръки широкія, на тъ высоки терема златоверхіе"... Здъсь не пропускаютъ его уже "красны дъвицы", обращающіяся къ славному богатырю съ таковой ръчью:

> "А и тебя-ли мы, Егорій, дожидаючись, Тридцать три года не вступаючи Съ высока терема златоверхаго, А и тебя-ли мы, Храбраго, дожидаючись, Держимъ на роду великъ объть: Отдать землю свътлорусскую, Принять отъ тебя въру крещоную!"

И онъ "пріимаеть ту землю свѣтлорусскую подъ свой великъ покровъ", съ этой поры до нашихъ дней, по убѣжденію народной вѣры, не забывая о ней въ своихъ неусыпныхъ заботахъ.

Другой сказъ о Георгів-Побѣдоносцѣ, вылившійся изъ усть пъснотворца-народа, запечатлънъ памятью послъдняго въ стихв каликъ-перехожихъ объ этомъ святомъ. По свидвтельству названнаго памятника слова народнаго, онъ родился не обыкновеннымъ человѣкомъ, а "породила его матушка: по колвна ноги въ чистомъ серебръ, по локоть руки въ красномъ золоть, голова у Егорья вся жемчужная, по всемъ Егоріъ часты звъзды"... и т. д. Здъсь сказатель народъ болье близокъ къ признанному Церковью житію святого Георгія-Победоносца, претерпъвшаго страшныя мученія при царъ Діоклетіанъ 82). "Царище-Демьянище", — поють калики-перехожіе, — посадилъ (послъ длиннаго ряда истязаній) Егорья въ глубокъ погребъ, закрывалъ досками желъзными, забивалъ-закладывалъ гвоздями лужоными, запиралъ замками нъмецкими, засыпаль песками рудожелтыми", чтобы "не видать Егорью свъта бълаго, не зръть солнца краснаго, не слыхать звона колокольнаго"... Сидить Егорій вь своемь заточени "ровно тридцать лёть, тридцать лёть и три года", но пришель конецъ и силь царища-Демьянища, рычащаго по звъряному,

<sup>82</sup>) Діоклоті в нъ---Инмераторъ римскій, царствовавшій съ 284-го по 305 г. по Р. Х. Онъ происходилъ изъ вольноотпущенниковъ и изъ простого солдата возвысился до аванія намъстника, а потомъ--по внезапной смерти императора Кара (въ персидскомъ ноходъ)--былъ провозглашенъ императоромъ, какъ любимъйшій вождь. Царствованіе его, прославленное мудрою внѣшней и внутреннею политикой, велиси къ возрожденію Римской имперія, было омрачено жестокими гоненіями на христіанъ. Въ 305-мъ году онъ сложиль съ себя власть и послѣднія восемь лѣтъ жизни провелъ въ сельскомъ уединеніи,отказываясь ото всякой попытки верпуться на престолъ и свергнуть водарившихся Севера и Максимина, --несмотря на всѣ просьбы привержендевъ. Онъ умеръ въ 313-мъ году.

шипящаго по змѣиному: "выходилъ Егорій, по Божьему изволенію, изъ погреба глубокаго, узрълъ свъту бълаго, одъвается въ збрую ратную, беретъ копье востробулатное"... Выходиль Егорій во чисто поле, вскрикнуль Егорій громкимь голосомъ: "Ой ты, гой еси, бълой ръзвой конь! Ты бъги ко мнъ яснымъ соколомъ!" И начались для претерпъвшаго всъ муки, всѣ истязанія воина воинства небеснаго его славные подвиги богатырские. Объ этихъ подвигахъ передается въ стихѣ каликъ-перехожихъ почти то-же самое, что и въ первомъ сказании (хотя и другими словами), но только, вмъсто "стада зміинаго лютаго", повстръчался Храброму одинъ "змъй огненный" (драконъ), котораго и сразилъ непобъдимый Побъдоносецъ. Въ заключение добирается Егорій до "палатъ бълокаменныхъ царища-Демьянища", и "натянулъ онъ свой тугой лукъ, и пустилъ стрълу въ царища Демьянища". Мучитель-басурманинъ былъ убитъ, а Егорій повхалъ дальше по свътлой Руси, "насаждая въру христіанскую, искореняя басурманскую".

Въ Пудожскомъ увздъ Олонецкой губерніи было записано Рыбниковымъ любопытное простонародное сказаніе объ Егоріъ Храбромъ, повторявшееся разносказами и у другихъ собирателей памятниковъ народной словесности. "Былъ Содомъ городъ, былъ Коморъ городъ, третье было царство Арапинское", — начинается это сказание: "Содомъ городъ сквозь землю сталь, а Коморь городь огнемъ прожгало. Что на то-ли царство Арапинское встала змѣя лютая пещерская, во въ каждыя суточки стала съёдать по головьицу. Народу во градъ мало становилося: собирались мужички на единъ мъсто, стали мужички жеребье кидать; выпало жеребье самому царюзавтра надо вхать на сине море ко лютому змвю на съвденіе"... Запечалился царь, закручинился. Идеть онъ домой во дворецъ, навстръчу ему попадается молодая княгиня-жена,спрашиваетъ его-о чемъ печаль. "Какъ-же мнъ, царю, не кручиниться, какъ-же мнё, царю, не печалиться!" — отвечаетъ царь: "Завтра надо жхать на сине море, къ лютому змъю на поъдение!" Задумалась княгиня молодая, но думала не долго: "Не печалься, не кручинься, царь, есть у насъ дочка-свътъ немилая, Софья да Агафіевна! Мы пошлемъ ее завтра на сине-море, къ лютому змѣю на поѣденіе!" Возрадовался опечаленный царь-,возвеселился", посылаетъ молодую жену обманывать дочку, уговаривать. Пошла княгиня, голось подаеть: "Выставай-ка, дъвица, поутру ранешенько, умывайся, дъвица, бѣлешенько, снаряжайся, дъвица, хорошохонько: завтра будуть сватовья сватать за жениха одной въры съ тобой!"

Софья-царевна, дочь немилая, встала ранешенько, умылась бѣлешенько, но "снарядилась дѣвица въ черны платьица, въ черны платьица опальныя, помолилась девица Миколы да Троицы, Пресвятой Богородицы, облилася девица горючимъ слезамъ, выходила дъвица на крутой крылецъ, посмотръла дъвица на бълой дворецъ: на бъломъ дворъ стоить дошаль черная, лошадь черная, карета темная, извощичекъ стоить опальный, онъ опальный да самъ кручинный"... Съла въ карету немилая дочь царская, повхала на сине море. Попадается ей навстръчу Егорій Храбрый, попадается – ръчь къ ней держить: "Выходи, дъвица изъ темной кареты, поищи, дъвица, въ моей буйной головы!" Засинвлось море, заколыхались волны, поднялась изъ волнъ змѣя лютая, -, подымается, сама похвастаеть: — Будеть, будеть мнь теперь чемь посытися, какъ первую головьицу дъвичецкую, а другую головьицу молодецкую, третью головьицу лошадиную!" Спить въ это время крѣпкимъ сномъ Егорій Храбрый; будить его -разбудить не можетъ, "расплакалася дввица горючимъ слезамъ, раскапались дівицы горючи слезы на Егорья-свътъ Храбраго на бѣло лицо. Тутъ Егорью-свѣтъ стало холодно, онъ свътъ да разбудился"... Проснувшись, возговорилъ онъ таковы слова: "Утишися, змёя лютая пещерская, тише тихія скотинины; отруши, дъвица, свой шелковъ поясъ, подай мев Егорью - свътъ Храброму!" Сдълала царевна по слову его, -"взялъ Егорій, перевязалъ змѣю лютую, змѣю лютую на шелковъ поясъ, подалъ Софьъ Агафіевнъ:-Ты веди, Софья Агафіевна, змѣю лютую на свой градъ Арапинскій, ко своему батюшкѣ Агафинъ-царю и скажи своему батюшку: Ежели въру будещь въровать христіянскую, ежели будешь сострояти Божьи церкви, ужъ какъ первую церкву Миколы да Троицы, Пресвятой Богородацы, а другую церкву Егорьюсвѣту Храброму, то я подкую змѣю лютую въ жалѣзу глухую; а ежели не будешь состроять Божьи церкви и въру христіянскую, я спущу змъю лютую на твой вѣровать градъ Арапинский, не оставить тебѣ единъ души на свмена!". Въ другихъ сказанияхъ мъсто немидой дочери Софьюшки занимаетъ-наоборотъ-"чадо милое" Лизавета Прекрасная—("Алисафушка").

Съ Егоріемъ Храбрымъ у славянъ вообще, а у русскихъ наособицу, связано много различныхъ повърій и вытекающихъ изъ ихъ нъдръ обычаевъ. Но громадное большинство послъднихъ относится къ весеннему ("теплому") Юрьеву дню. Юрій-же "холодный" знаменуется въ народной памяти болье въ связи съ былой жизнью родины русскаго пахаря.

Этоть народный праздникъ былъ освященъ въками, какъ день, когда крестьяне имъли право переходить отъ одного помъщика подъ властную руку другого. Объ этомъ, обыкновенно, заявлялось на Михайловъ день, — чтобы для помъщика не былъ неожиданнымъ переходъ. "Судебникъ" 83) опредълялъ срокъ послѣдняго болѣе пространно: "за недѣлю до Юрьева дня и недълю по Юрьевъ днъ холодномъ". Въ "Стоглавъ" уложение объ этомъ читалось такъ: "А въ которыхъ старыхъ слободахъ дворы опустъютъ, и о тъ дворы называти сельскихъ людей пашенныхъ и непашенныхъ по старинъ, какъ прежде сего было. А отказывати тъхъ людей о сроцъ Юрьевъ дни осеннемъ, по цареву указу и по старинъ. А изъ слободъ митрополичьихъ, изъ архіепископльихъ и епископльихъ и монастырскихъ, которые христіане похотятъ идти во градъ на посадъ, или въ села жити, и тъмъ людямъ идти волно о сроцъ Юрьевъ дни съ отказомъ по Нашему Царскому указу".

Переходъ крестьянъ, согласно съ приведеннымъ уложеніемъ, совершался на томъ условіи, что они, поселяясь на помѣщичьей землѣ, обязывались безрекословно исполнять приказанія помъщика, нести на себъ тягло всъхъ всѣ обычныхъ повинностей, взносить въ условленные сроки всъ подати-по положенію". Отходя отъ помѣщика, они должны были разсчитаться оброками полностью "за пожилое", -причемъ помъщикъ не могъ требовать ничего лишняго, какъ не имѣлъ права и удерживать не желавшихъ оставаться въ его вотчинѣ. Сдѣлки совершались при "послухахъ" (свидѣтеляхъ) съ объихъ договаривавшихся сторонъ. "Уговоръ лучше денегь!" — говорить народь: — "Ряда города держить!" Такъ было и въ этомъ случав. Царское уложение ограждало, приэтомъ, своимъ словомъ властнымъ и смерда, и боярина. Крестьянинъ, снявшійся съ земли помъщичьей "тайнымъ уходомъ", подвергался строгой каръ законовъ; равно и помъщикъ, не соблюдавшій, во всей полнотъ, освященной царскою волей "старины", наказывался пенею. "Кръпки ряды Юрьевымъ днемъ!",-гласило стародавнее народное слово и продолжало: "Мужикъ болитъ и сохнетъ по Юрьевъ день!", – "На чью долю потянеть поле, то скажеть холодный Юрій!", "Мужикъ – не тумакъ, знаетъ, когда живетъ на бъломъ свътъ зимній Юрьевъ день".

-- 500 ---

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Судебникъ-сводъ законовъ, составленный, по волѣ Іоанна Ш-го, дъякомъ Владиміромъ Гусевымъ въ 1497-мъ году и примѣнявшійся на Руси до 1550 года, когда былъ замѣненъ новымъ-составленнымъ Іоанномъ IV-мъ Грознымъ.

Любилъ всегда, какъ неизмѣнно любитъ и теперь, подсмѣяться надъ самимъ-собою, русскій простолюдинъ. Послё того. какъ было отмънено право перехода крестьянъ отъ одного помѣщика къ другому-повелѣніемъ царя Бориса Өеодоровича Годунова, а затёмъ указомъ (отъ 9-го марта 1607 года) царь Василій Ивановичъ Шуйскій окончательно укрёпилъ крестьянскія души за ихъ владъльцами, — пошла ходить по народной Руси поговорка: "Вотъ тебъ, бабушка, и Юрьевъ день!" Эта поговорка повела за собой другую: "Сряжалась баба на Юрьевъ день погулять съ барскаго двора, да дороги не нашла!" Русскій мужикъ за словомъ въ карманъ не полѣзеть, - выпустилъ онъ вслёдъ за вторымъ и третье крылатое слово по поводу отмѣны Юрьева дня съ его вольготами: "Верстался мужикъ по Юрьевъ день радѣть о барскомъ добръ, а и сейчасъ засвлъ, что бирюкъ, въ норъ". Да всѣхъ поговорокъ объ этомъ и не перечесть! Слово народное-крѣпче одова: выдетъдо вѣка́ тому назадъ, а и до сихъ поръ не пропадаетъ въ памяти, — хотя всъ давно уже успъли въ народъ не только забыть объ "уложени", связанномъ съ Юріемъ-холоднымъ, но даже и сами помѣщики утратили, по мановенію руки Царя-Освободителя, всъ свои права на закръпощеніе крестьянина.

До нашихъ дней не успѣло исчезнуть съ лица народной Руси слово о томъ, что "Юрій холодный оброкъ собираетъ". Еще совсѣмъ недавно повторядись, при случаѣ, смѣшливыми людьми и такія поговорки, какъ: "Судила Маланья на Юрьевъ день, на комъ справлять протори!", или: "Позывалъ дьякъ мужика судиться на Юрья - зимняго, а мужикъ и былъ таковъ!". Отошли въ область исчезнувшихъ преданій и "юрьевскіе оброки", о которыхъ опредѣленно все постановлено было въ "Писцовыхъ книгахъ"<sup>81</sup>), а еще и до сихъ поръ мѣстами на посельской Руси служатся на Юрія-холоднаго молебны о благополучномъ пути, — словно и теперь собираются православные переселяться въ этотъ день изъ одной вотчины въ другую. Такъ крѣпка въ русскомъ народѣ привязанность къ отжившей свой вѣкъ старинѣ.

"Егорьевское окликанье", справляющееся по веснь, въ нь-

<sup>84</sup>) Писцовыя книги—русскіе правительственные документы XVI—XVII віковъ, служившіе основаніемъ для податного обложенія. Первая народная перепись была произведена на Руси въ XIII-мъ вікі татарами для сбора дани. Затімъ, ес производили княжескіе служилые люди. Первая всеобщая перепись (письмо) производена въ 1538—1547 годы. Она-то и послужила матеріаломъ для первыхъ "Писдовыхъ книгъ". которыхъ мъстностяхъ повторяется и на Юрія-холоднаго. Такъ, и теперь еще можно слышать въ захолустныхъ деревняхъ въ этотъ день пъсню:

> "Мы вокругъ подя ходили, Егорья окликали, Юрья величали: Егорій ты нашъ Храброй, Ты паси нашу скотинку Въ подъ и за дъсомъ, Подъ свътлымъ подъ мъсяцемъ, Подъ свътлымъ солнышкомъ— Отъ волка отъ хищнаго, Отъ звъря лукаваго, Отъ медвъдя лютаго!".

По народной примътъ, съ Юрія-холоднаго начинаютъ подходить къ сельскимъ задворкамъ волчьи стаи за добычею-"Что у волка въ зубахъ, то Егорій далъ!", —говоритъ деревенскій людъ, утъшаясь приэтомъ другой поговоркою: "На Руси два Егорья—холодный да голодный, а все тутъ Божья благодать!" Народъ кръпко въритъ, что, если молиться святому Георгію-Побъдоносцу, то онъ никогда не допуститъ звъря "заръзать животину".

Съ зимняго Юрьева дня, —замѣчено старыми людьми, —засыпають въ своихъ берлогахъ медвъди. Въ стародавнюю пору существовало мѣстами даже и повърье о томъ, что будто-бы нѣкоторые, особенно разсчетливые, люди — изъ-за своей скупости — ложились 26-го ноября въ гробъ-домовину и засыпали по-медвѣжьему вплоть до самаго вешняго Юрія теплаго. Впрочемъ, это всецѣло относится къ области сказокъ. Послѣ Юрія-холоднаго деревенскіе старожилы, проводивъ закатъ солнечный, выходятъ на дворъ къ колодцамъ и "слушаютъ воду". Если она не шелохнется, это — по ихъ мнѣнію — предвѣщаетъ теплую зиму. Если-же изъ колодца раздаются какie-нибудь звуки, —значитъ, надо ждать сильныхъ морозовъ и лютыхъ вьюгъ.



L.

# Декабрь-мъсяцъ.

Догоритъ-померкнетъ адая зорька вечерняя на Андреевъ день — и ноябрю, листогною студеному, конецъ. Проснется на утро красное солнышко, смотритъ: двѣнадцатый, послѣдній, мѣсяцъ стоитъ на дворѣ, декабремъ слыветъ, "студенемъ" прозывается. У сородичей русскаго пахаря есть для этого мѣсяца и другія имена: "грудзень" — у поляковъ, "просинецъ" у чеховъ со словаками, "волчій" — у сербовъ, "великобожничякъ" — у кроатовъ. "Декабрь годъ кончаетъ — заму починаетъ!", "Годъ декабремъ кончается, а зима зачинается!", "Тороватъ декабрь-мѣсяцъ, что̀ и говорить: старое горе кончаетъ, новому году новымъ счастьемъ дорожку стелеть!", — говоритъ крылатое слово народа простодума объ этомъ богатомъ стужею мѣсяцѣ, говоритъ-приговариваетъ: "Горя у декабря полная котомка — бери, не жалко, а счастьемъ старикъ силёнъ на посулѣ: одна его сила — много праздниковъ да морозы засилье берутъ!"

Первый день декабря-студеня—память святого пророка Наума, что, по старинному присловью, народъ наумитъ, "Пророкъ Наумъ наставитъ на умъ!",—гласитъ объ этомъ угодникв Божіемъ народная мудрость: "Помолись пророку Науму—онъ, батюшка, и худой разумъ на умъ наведетъ!", "Какъ ни наумъ, а все старика Наума не перенаумишь!", "Нашъ Наумъ—себъ на умъ: слушать слушаеть, а знай – щи хлебаетъ!", "Недоумка-дурака хоть Наумомъ назови – все умнъй не станетъ!", —замъчаютъ деревенскіе краснословы, которымъ за словомъ въ карманъ не ходить, когда оно у нихъ -съ языка само походя просится.

--- 503 ---

Въ стародавніе годы, - а мъстами это соблюдается еще и теперь, -съ Наумова дня было въ обычат начинать обучение дътей грамоть. Къ 1-му декабря сговаривались чадолюбивые родители съ приходскимъ дьячкомъ, или инымъ умудреннымъ въ книжномъ дълъ человъкомъ. Приходилъ на Святую Русь пророкъ Наумъ, — раньше ранняго будили ребятъ-малы-шей. "Просыцайтесь ранехонько, умывайтесь бълехонько, въ Божью церьковь собирайтесь, за азбуку принимайтесь! Богу помолитесь — до всего дойдете: святой Наумъ наставитъ на умъ!"-приговаривалось всегда при этомъ. Всъмъ семействомъ шли къ объднъ, - Богу молились, пророку Божьему молебенъ служили, неуклонно-непреложно въруя, что этимъ молебномъ испрашивается Божье благословение на принимающихся за трудное, не для всёхь постижимое, дёло науки. Въ "Народномъ дневникъ" оказано должное внимание этому обычаю. Учителя, по свидътельству собирателя сказаний русскаго народа, встръчали въ назначенное время "съ почетомъ и ласковымъ словомъ, сажали въ передній уголъ съ поклонами", воздавая подобающую дань преклонения предъ его мудростью и отвътственностью принятаго имъ на себя дъла, считавшагося наособицу угоднымъ Богу. Отецъ подводилъ сына къ учителю, передавалъ изъ рукъ въ руки, просилъ "научить уму разуму", а за линость-"учащать побоями". Обычай требоваль, чтобы мать стояла въ это время въ нъкоторомъ отдалении и заливалась слезами горючими. "Иначе-худая молва пронеслась-бы въ околоткъ!". Будущій ученикъ отдавалъ своему, грозному для него, учителю три земныхъ поклова, каждый изъ которыхъ сопровождался ударомъ плетки, заранње положенной передъ наставникомъ предусмотрительными родителями. Нътъ словъ,-удары были не особенно сильные. Послъ этого приближалась родимая матушка посвящавшагося въ науку отрока, сажала сынка за столъ, подавала ему узорчатую костяную указку. Учитель принималь еще болье прежняго строго-внушительный видь и развертываль свой букварь. Начиналось велемудрое учение: "азъземля-ерь-азъ". Умилявшаяся мать снова принималась плакать,--на этоть разъ еще сильные прежняго,--и просила-молила "не морить сына за грамотой". Первый урокъ, и впрямь, быль не утомителень: онь не шель дальше первой буквы русской азбуки - заканчивался "азомъ". Затъмъ, букварь бережно завертывался въ холстину и укладывался умудреннымъ въ книжномъ дълъ человъкомъ на божницу, за святыя иконы. Успокоившаяся мать принималась угощать гостя всёмъ, что есть въ нечи --- чъмъ Богъ послалъ. Послъ угоще-

- 504 -

нія подавали учителю коровай хлёба-ситнаго и полотенцепервый отъ хозяина, послёднее—отъ хозяюшки. Иной разъ завязывался въ узелокъ полотенца и пятакъ-другой—отъ усердія родимой матушки будущаго мудреца. Затёмъ, съ поклономъ провожали учителя до вороть, —чёмъ обычай, заведенный, жившими по "Домострою", предками, и завершался.

провожали учителя до вороть, чъмъ осычая, заведенныя, жившими по "Домострою", предками, и завершался. Пророкъ Наумъ другого пророка Божія на Русь ведеть: памятуется Православной Церковью 2-го декабря святой Аввакумъ (въ просторѣчьи "Абакумъ"). Въ Абакумовъ день "понаумленнаго" наканунѣ мальчика снаряжали къ учителю. Съ букваремъ и указкой въ рукахъ шелъ ученикъ; о-бокъ съ нимъ-болѣзная матушка сердобольная несла горшокъ гречневой каши, зарумяненной на-славу, не жалѣючи промасленной. Не возбранялось также приносить учителю что-нибудь и поздобнѣе каши – курицу, а то и гуся.

3-е декабря-день святого Іоанна-молчальника, въ который даже и самыя словоохотливыя старушки дають молодежи добрые совъты въ-родъ того, чтобы "не болтать языкомъ-что овца хвостомъ", "не говорить вздору-не выносить изъ избы сору" и т. п. Въ этотъ-же день повторяются на Руси старыя изреченія: "Слово серебро, молчаніе-золото!", "Слово не воробей, вылетить-не поймаешь!", "Отъ одного слова, да навъкъ ссора!", "Бритва скребетъ, слово-ръжетъ!" Не малое, а великое значение придаеть русский народъ живому слову, которымъ онъ такъ богатъ. "Человъку дано слово, скоту— нъмота!"-говоритъ онъ, подъ корень подръзывая этимъ сопоставленіемъ любезныя сердцу благочестивыхъ старушекъ Божьихъ приведенныя выше поговорки: "Что слово, то и дъ-ло!", "Слово-законъ, словцо-олово!", "И кладъ со словомъ кладутъ: кому дастся, а кому-нътъ!", "Не давъ слова кръпись, а далъ – держись!", "Скажу слово, берегись – обожгу!", "Слово пуще стрълы разитъ!", "Твое бы слово, да Богу въ уши!" Величаеть народъ слово и на иной ладъ, -зоветь его "краснымъ", да не только словомъ, а и "словечушкомъ": "Ласково словечушко-что вешній день!"-приговариваетъ онъ, прибавляя къ этому: "То и человъкъ хорошъ, коли онъ кому-слово, кому-словцо, а кому и словечушко!", "Не бойся той собаки, которая лаеть, бойся той-что молчить!" По народному убъждению-"Злое слово въдуномъ по свъту ходить, а доброе словно – красной дъвицей!", "Отъ злого слова не станется!", "Ласково словечко не трудво, да споро!", "Хорошая молва діло ростить; жаль, что добрая-то дома лежкой-ле-жить, а худая далече біжить!" Воздавая почеть живому слову, народная Русь, однако, порою не-прочь и оговорить

- .505 -

слишкомъ щедрыхъ на него краснобаевъ. "Ты ему слово, а онъ тебъ десять!", "На словахъ-то онъ скоръ, да на дълъ не споръ!", "Сдово слову розь: словомъ Богъ міръ создалъ, словомъ Іуда предалъ Господа!", "На словахъ—такъ-и-сякъ, а на дълъ—никакъ!", "Его слова на водъ вилами писаны!", "Твое слово дешево. ты на словахъ какъ на саняхъ, на словахъ что на гусляхъ, а на дълъ—какъ на копылъ!", "У него слово слово родитъ, третье само бъжитъ, слово за-словомъ, а коснись до дъла: стой, не туда заъхали!"—говорится въ народной Руси.

За Абакумами-Варвары великомученицы (4-е декабря). "Варвара мосты мостить (на югь)-домащиваеть (на съверъ)!". "На Варвару зима дорогу доварвариваетъ!", "Все тепло да тепло, погоди-придетъ Варвара: заварварятъ и морозцы!", "Трещитъ Варюха-береги носъ да ухо!"-можно услышать въ народъ объ эту пору студеную. Имя этой домащивающей, по народному представлению, зимние ледящые мосты святой тъсно связано съ памятуемыми въ слидующие дни (5-го декабря) преподобнымъ Саввою и (6-го) Николаемъ-Чудотворцемъ. По записаннымъ В. И. Далемъ поговоркамъ-"Варвара мостить, Савва стелеть, Никола гвоздить!", "Варвара заварить, Савва засалить, Никола закуеть!" Даже о праздничномъ гуляньъ говорить сельщина-деревеньщина, связывая эти три имени: "Лучше не саввить и не варварить, а пониколить!", "Просаввились мужики, проварварились, посявдній грошъ прониколили!" и т. п. Деревенскіе погодовъды примъчають, что "къ Варварамъ" день становится какъ-будто подлиниње: "Варвара ночи урвала", -говорять они. -- ночи урвала-дня притачала!"

Слагатели русскихъ народныхъ стиховъ духовныхъ посвятили великомученицѣ Варварѣ цѣлый рядъ своихъ пѣсенныхъ сказаній. Въ разныхъ мѣстахъ-разные и стихи поются. Въ одномъ именуется она "красной невѣстой небесна чертога", въ другомъ-"красною дѣвой", которую "кровь (пролитая за Христа) украшаетъ"; третій, подслушанный въ Симбирской губерніи, заканчивается возгласомъ: "Царствуй, дѣвице, со Христомъ вовѣки, Варваро прекрасная!"; по словаять четвертаго (Смоленской губ., Краснинскаго уѣзда) они-"законъ благодати"; пятый стихъ-совершено иного склада. Вотъ начальныя строки его, съ достаточной степени свидѣтельствующія о его народномъ-не книжномъ-происхожденіи:

> "Свътъ-рай за ръкой И ангелы за быстрой;

> > - 506 ---

Рай-свѣть перевѣсиль На нашу сторонку: Какъ на нашей на сторонкѣ Съ неба благодать"...

Наибольшую цённость должно придать, однако, не этой простодушной пъснъ, а сказанію чисто повъствовательному. Въ немъ пересказывается все житіе великомученицы, при-украшенное цвътами простонародной ръчи цвътистой. "Во времена Максиміана царя, безбожнаго эллинскаго цесаря, славенъ-богатъ былъ родомъ эллинъ, въ Иліополъ, звался Діос-коромъ. Родилась ему дочка единая, Варвара именемъ мученица. Красотою она весма пригожа, ровныя ей нъту подъ небомъ..."—начинается сказаніе. Выстроилъ,—говорится въ немъ далъе,—эллинъ Діоскоръ своей дочери высокій теремъ немъ далѣе, — эллинъ Діоскоръ своей дочери высокій теремъ и посадилъ ее въ немъ, окруживъ дѣвушками-прислужница-ми. "Глядитъ она на небо и землю"; — повъствуетъ безвъст-ный сказатель, — и загорается у ней въ душѣ мысль о томъ: кто сотворилъ все видимое? Дѣвушки-прислужницы пытаются объяснить ей, что міръ создали боги. "То не истина", — отвѣ-чаетъ имъ святая Варвара, "ибо тѣ боги рукою сотворены, потому что они бездушные истуканы. Какъ бы могли они все то учинить? Я никогда не могу тому увѣровать!" Время шло... Пришла пора думать о свадьбѣ. "Выбирай дочка, ко-го хочешь, мужемъ—кого, дочка, душа твоя любить!" Дочь— и смотрѣть ни на кого не хочетъ. Отецъ разрѣшаетъ ей гу-лять по горолу—чтобы ..вилѣть. глѣ межъ себя мододежь волять по городу — чтобы "видъть, гдъ межъ себя молодежь водится." Принялась Варвара гулять, начала водиться съ христіанскими дёвушками и стала она все болёе и болёе питать склонность къ христіанству. Строили мастера у ея отца баню. — строили, "два окна продълывали". Уговаривала Варвара продълать, вмъсто двухъ, три окна. Отказывались сначала мастера—изъ боязни Діоскора, но всетаки сдались на просьбы. Возвращается однажды эллинъ домой, пошелъ на постройку видить три окна. На вопрось о нихъ дочь отвъчаеть ему: "Три окна во образъ Тройцы, Отца, Сына и Лице Духа Свя-таго". Выхватилъ саблю "Дюскоръ проклятый"—хочетъ убить Варвару. Стала она бъгать передъ отцомъ, а онъ—гоняться за ней. Но молитва ся была услышана: "какъ добъжала она къ той горъ каменной, гора передъ нею сама отворилась". Сталъ искать се Діоскоръ, найти не можетъ. Обратился онъ къ настухамъ, наснимъ овецъ по склопу горы. Указалъ ему одинъ изъ нихъ "перстомъ на горы". Пошелъ онъ по ука-занному пути, нашелъ свою дочь – Варвару, и "за власы

- 507 -

схватилъ онъ ее", воротился въ городъ, — "за власы влекеть онъ ее, бьетъ ее нещадно палицей, предаль ее игемону Маркіану: научи мнѣ сію окаянную, отврати ее отъ Назарейской въры и мучь ее, какъ знаешь горше!" Началъ Маркіанъ "прельщать её рѣчами"...-"Жаль, дѣва, дивной кра-соты твоей, что предаешь мукѣ тѣло свое и позоришь твоего родителя; того ты, несчастная, и желаешь, ибо ты въру нашу попрала и боговъ нашихъ посрамила!" Въ отвѣтъ на эти рѣчи великомученица Варвара говорить, что она хочеть пострадать за Христа. Эти слова распалили гнъвомъ игемона, отдалъ онъ ее "немилостивымъ мучителямъ". Били-терзали ее воловьими жилами, броснли чуть не замертво въ глубокую темницу. Настала полночь. Совершилось великое чудо: засіяла свѣтомъ небеснымъ темница, сошелъ въ нее Христосъ. Перевязалъ Онъ кровавыя раны Своей исповъдницъ,-"до зари она прекрасно исцълъла". Когда поутру привели ее къ Маркіану, онъ, увидъвъ ее здравою, сказаль: видишь боговъ нашихъ святую силу! Какъ они тебя прекрасно исцълили, свою милость тебъ показали!" Держить отвътъ ему страдалица: "Не отъ боговъ твоихъ ложныхъ пришло мив сіе исцѣленіе, но то Христово драгое промышленіе. Боги ваши и глухи, и нъмы!" Обуялъ гневъ діавольскій игемона, приказываетъ Маркіанъ повъсить ее на деревъ. Пачались новыя, тягчайшія, муки для святой Варвары: "гребнями ее по тълу драли и свъчами ребра ей палили, и молотомъ быють по головъ ее, -- дай богатыря, кто бы то стеривлъ!- Но великомученица, ободряемая върою въ Бога, тернитъ безронотно. Стояла неподалеку отъ нея "жена нъкая, Юліана звана", умилилась зрълищемъ до слезъ: "Дай мив, Воже, да могу стерпѣти, съ Варварою придти къ тебѣ Богу!" II принялась она хулить игемона нечестиваго, и предали ее на муки вмъстъ съ "певъстой Христовой". Видя, что не сильны падъ святой върою никакія муки, повельлъ игемонъ повести мученицъ за городъ и отрубить имъ головы. Отецъ Варвары-великомученицы, Діоскоръ, взялъ съ собою саблю острую и, не зная границь лютой жестокости, отсъкъ дочери "честную главу". Стихъ кончается карою Божіей, постигшею нечестивыхъ мучителей: "Діоскору да и Маркіану казнь дана имъ отъ Вога: Маркіанъ шелъ съ горы, ударила его молнія съ . высоты: Діоскоръ сидълъ въ дому, громы его съ неба поразили. Слава Богу и Богородицъ и Варваръ, Божьей мученицѣ!"...

Пройдеть святой Савва-освященный, просалить морозомъ землю"; за Саввою—Пикола-зимній, со всёмь веселымъ "николиньемъ" этого любимаго простонароднаго праздника. О пріуроченныхъ народной памятью къ этому дню своеобразныхъ, изъ глубокой старины идущихъ, обычаяхъ—свой сказъ наособицу, какъ и о цъломъ звенъ повърій, обступающихъ день св. Спиридона ("Спиридонъ-солноворотъ")—12-е декабря.

Какъ прошла "красная пивомъ да пирогами" Николыцина, повернули Спиридоны солнце на лъто, а зиму на морозъ, минулъ Евстратіевъ день (13-е декабря), смотритъ деревня, а до передома-половины декабря всего однъ сутки остались ("Каллиники" — 14-е декабря). 16-го декабря — Аггеевъ день. "Пророкъ Аггей иней съетъ" — по народной примътъ. Примъчаютъ погодовъды завзятые, что – если на Аггея инея много, будутъ и Святки съ мягкой погодушкою. Морозъ на Аггея. стоять ему до самаго Крещенья. Въ семнадцатый день заканчивающаго годъ мъсяца — памятъ пророка Данила и святыхъ отроковъ Анании, Азаріи и Мисаила. Съдая старина чествовала въ московской и новгородской Руси эту память зрълищемъ "Пещнаго дъйства" (см. въ концъ главы).

Далекимъ отголоскомъ этого - послъдняго яляется торжественное разжиганіе за околицей костра въ ночь съ 17-го на 18-е декабря, сохранившееся въ иныхъ мъстностяхъ съверныхъ губерній. Собирается вокругъ такого костра деревенская молодежь и, когда огонь разгорится особенно сильно, въ него бросаютъ трехъ слъпленныхъ изъ снъга куколъ. Тающимъ снъгомъ заливаетъ костеръ, и всъ расходятся по домамъ. По примътъ — если скоро загаснетъ подъ снъговыми куклами пламя, то Святки будутъ богаты ясными-вёдреными днями, ко всякой гулянкъ сподручными; если-же долго будетъ тлъть-дымиться костеръ, то надо ждать бурановъ-мятелицъ да жестокихъ морозовъ нестерпимыхъ, — такихъ, что даже и птица налету станетъ мерзнуть.

19-го декабря, кромѣ другихъ святыхъ угодниковъ Божіихъ, чествуется, по православному мѣсяцеслову, память преподобнаго Ильи Муромскаго, мощи котораго почивають подъ спудомъ въ Кіево-Печерской лаврѣ. Въ народной—крестьянской Руси имя этого святого нераздѣльно сливается съ именемъ сказочнаго богатыря Ильи-Муромца, подвиги котораго, воспѣтые въ былинахъ, не могутъ изгладиться въ памяти народа-нахаря, нивы-поля чъм охранялъ - берегъ "матерой казакъ" – среди братьевъ-богатырей старшой-наибольшій – ото всякой наносной бѣды-невзгоды, отъ ворога лютаго, воранахвальщика. Этотъ богатырь (Илья-Муроменъ,сынъ Ивановичъ), просидѣвшій сиднемъ тридцать пѣтъ и три года "близъ славнаго города Мурома, въ томъ-ли селъ Карачаровъ", является олицетвореніемъ несокрушимой силы богатырской дружины, могучимъ охранителемъ стольна-города Кіева отъ "поганой орды", налетавшей на Русь православную. Онъ, по свидътельству стародавнихъ былинъ, съ честью славою несеть на своихъ могутныхъ плечахъ немалую службу родинъ. обороння рубежъ великокняжескій. Онъ, одинъ онъ, остается "надёжей" ласковаго князя Владиміра — Красна-Солнышка, когда всъ другіе богатыри поразойдутся-поразъёдутся во всъ четыре стороны свъта облаго-искать, съ къмъ помъряться своей мочью-силой богатырскою. Съ большимъ вниманиемъ останавливаются былинныя сказанія на Ильв, неоднократно возвращаясь къ нему, чтобы лишній разъ-при подходящемъ случав-вызвать воспоминание объ его мощномъ обликъ. Да и не однѣ былины, а и сказки съ пѣснями, честь-честью воздаютъ матерому казаку, славой своею пережившему всю семью богатырей древнекіевскихъ, вплоть до нашихъ дней дающему изобильную пищу воображению народа-итснотворца.

Яснѣе всего представляется онъ въ три поры сноего оогатырскаго вѣка: въ былинахъ о каликахъ-перехожихъ, зашедшихъ въ Карачарово и "поднявшихъ" будущаго богатыря съ мѣста его тридцатитрехлѣтняго сидѣны; затѣмъ-въ былинахъ о первой поѣздкѣ его въ Кіевъ, стольный градъ, и, наконецъ, въ былинѣ о Калинъ-царѣ. Изъ мпогочисленныхъ разносказовъ этихъ былинъ встаетъ во весь ростъ предъ слушателями-читателями излюбленный народной памятью славный-могучій богатырь.

Первый по старшинству льть въ гридници богатырской, первый и по силъ между составляющими семью-дружину Володимерову, добродушный, хотя и не дающій спуска ничьей обидь-похвальбь, Илья-Муромець всегда и вездъ-на первой очереди въ устахъ хранителей былинъ старины стародавней. Первая богатырская повздка его подробно описывается въ посвященной ей отдельной былине. Пдеть, -- гласить она,-старый (ни въ одной былинь онъ не зовется молодымъ), - ъдеть старый ко стольному городу той дорогой примовзжею, которую залегла вражья сила ровно тридцать лють, -вдеть черезъ тв люса брынскіе, черезъ черны грязи смоленскія, гдё поставиль заставы крінкія Соловей-разбойникъ, не пропускающий мимо себя безданно-безпошлинно ни конниго, ни пъшаго. Во лъсахъ темныхъ, во брынскихъ, низажелъ Плья на самого Соловья-разбойника, тридцать лють хозяняшаго, по своему воровскому изволению, на Святой Руси. Не страшится Илья ни его шипа змћинаго, ни рева туринаго-пускаеть богатырь стрёлу разбойнику во правый глазъ,

- 510 -

привязываетъ Соловья къ съдельной лукъ, проъзжаетъ заставы кръпкія. Не соблазняетъ матерого казака стараго золотая казна, не трогаютъ его богатырскаго сердца слезныя мольбы жены разбойничьей, — стегаетъ онъ коня по крутымъ бедрамъ, везетъ неслыханную, нежданную-негаданную, добычу въ Кіевъ— стольный градъ. На пиру у свътлаго князя Владиміра выпиваетъ незваный гость Илья за единый духъ "чару зелена вина въ полтора ведра", повъствуетъ о своемъ первомъ подвигъ, поимкъ вора-разбойника, залегшаго дороги прямоъзжія. Но этотъ, изумившій всю богатырскую дружину, подвигъ теряетъ немалую долю своего значенія при дальнъйшемъ ознакомленіи съ судьбою матерого казака, расчищавшаго пути-дороги русскому народу православному.

"Подымался злой Калинъ-царь, злой Калинъ, царь Калиновичъ, изъ орды, золотой земли, ко стольному городу со своею силой поганою"... Поднялся и всталь на Днъпръ, въ семи верстахъ отъ города. "А сбиралось съ нимъ силы на сто версть, а оть пару было отъ конинаго, а и мъсяцъ, солн-це померкнуло!.." Шлетъ Калинъ-царь ярлыки свои: "Владиміръ-де, князь стольнокіевскій! А наскоръ сдай ты намъ Кіевъ-градъ безъ бою, безъ драки великія!" Кабы не Илья,быть-бы "великому сорому" на всю Святую Русь; сдалъ-бы князь Кіевъ силъ татарской... Вызволилъ богатырь князя изъ бъды, уложилъ на-земь чуть не всю орду... "Схватилъ Илья татарина за ноги, который вздилъ въ Кіевъ-градъ, и зачалъ татариномъ помахивать: куда-ли махнетъ, тутъ и улицы лежатъ, куда отмахнетъ-съ переулками"... Побъжали пришельцы лютые, незванные гости поганые, -- побъжали, кричатъ зычнымъ голосомъ: "Не дай Богъ намъ бывать ко Кіеву, не дай Богъ видъть русскихъ людей! Неужто въ Кіевъ всё таковы?!". Сослужиль богатырь Илья добрую службу Красному Солнышку-князю Владиміру...

Выходящій изъ предѣловъ возможнаго, яркій образъ богатыря—насадителя порядковъ въ странѣ и оборонителя стольнаго города сливается во многихъ былевыхъ пересказахъ съ образомъ мудраго совѣтчика великокняжескаго, не останавливающагося ни передъ какими затруднительными обстоятельствами, не знающаго своей силѣ преграды ни въ чемъ. Но князь стольнокіевскій далеко не всегда держитъ въ чести стараго богатыря: не только силой грузенъ Илья-Муромецъ, крестьянскій сынъ, богатъ онъ и смѣлою правдой-маткою... Не посердцу, подъ иной часъ, князьямъ правда мужицкая, сърая, "неумытная". Попадаетъ за вее и Муромецъ Илья, вмъсто милостей княжескихъ, въ ногреба—подъ затворы желѣзные... Но и это не умаляеть его правдолюбія... Не мириться вовъкь ему, правому, съ кривдой-лестью, змъей подколодною, изъ-за синяго моря далекаго заползающей и въ рубленыя палаты-хоромы ко Красному Солнышку Русской Земли, Руси древнекіевской. Могучій богатырь, онъ не имъетъ себъ равнаго въ этомъ отношеніи во всей семъъ-дружинъ хороброй. Потомуто такъ кръпко и памятуетъ о немъ деревенская сермяжная Русь.

За св. Ильею Муромскимъ Игнатій-Богоносецъ идетъ, двадцатый день декабря мъсяца ведеть на широкій свътлорусскій просторъ. На Игнатія во многихъ мъстахъ Руси великой поднимають иконы и, съ модебнымъ пеніемъ, носять вокругь села. Это, по върованію народа, охраняеть всю худобу-рухлядь мужицкую на зиму ото всякой напасти. На вторыя сутки послъ Богоносца (22-го декабря)-память святой Анастасіи-узоръшительницы. Молитва къ этой великомученицъ,-гласитъ простонародная мудрость, - способствуетъ благополучному разръшению отъ бремени. Потому-то и служится въ этотъ день столько молебновъ по церквамъ. 23-го декабря-день св. Өеодула. "Пришель Өедуль, вътерь подуль — къ урожаю!" говорить подсказанная долгимъ сельскохозяйственнымъ опытомъ деревенская примъта. Пройдутъ "зимніе (Эедулы", -- приведуть сочельникъ, канунъ великаго праздника, Рождества Христова. "Пришла Коляда наканунъ Рождества", -заколядують подъ окнами ребята малые, а, словно вторя имъ, раздается наутро изъ устъ старцевъ убогихъ и древле-божественный стихъ духовный, посвященный всей жизни Христа, починающійся умилительными словами:

> "Іисусе прекрасный, Чистоты цвёть ясный! Повёдай намь, Господь Богъ Самь: Откуду родился, На земли явился, Возможно-ли знати, Разумъ подати!..."

За Рождествомъ идуть Святки, веселье ведуть разгульное, несуть забавы, повърья да преданія всякія. О Святкахъ-свой особый сказъ.

Въ "Мѣсяцесловѣ" каликъ-перехожихъ есть свое пѣсенное слово и о декабрѣ-мѣсяцѣ. "Молимъ васъ, святія вся, къ намъ нынѣ приспѣти, егда хощемъ отъ души пѣньми васъ воспѣти", —начинается этотъ стихъ, немедленно переходящій къ славословію памятуемыхъ въ декабрьскіе дни святыхъ угодниковъ Божіихъ: "Тя. пророче Науме, върно призываемъ, съ Оввакумомъ чуднымъ усты восхваляемъ. И освященный Савво, отче богоносный, великій Николае, дивный чудотворче, съ Амвросіемъ словесну жертву вамъ приносимъ, съ Потапіемъ блаженнымъ и помощи просимъ: въ бъдахъ намъ и напастехъ присно помогайте и отъ всякихъ печалей, молимъ, избавляйте. Бога прамати Анно, заченшимъ тя плодомъ моли за ны къ Богу съ неплоднымъ отродомъ. Ермогене, Евграфе, Мино страстотерицы, Даніиле съ Лукою, на столпахъ страдальцы, Спиридоне, Киприномъ чудотворецъ славный, Евстратіе съ Орестомъ, ликъ пятострадальный, Өирсе и Филимоне, мученицы честній, Елефферіе, Павле, жители небесній, Аггее, Данійле, славни пророцы, со Ананіемъ въ пещи бывши отроцы, съ дружиною всею и Севастіяне, Христа о насъ молите. Вонифатіе славне, Игнатіе, сомленный львовыми зубами, Уліяно, пребуди, мученице, съ нами. Петре, Анастасіе, узы разръшите гръховъ нашихъ и страстей, съ Десятію въ Крить. Евгеніе, страдалице, облегчи недуги. Рождся Христе отъ Дъвы, расторгни вся втуги. Дево, твоимъ Соборомъ, Іосифе честный, Стефане, возсіяйте свъть свыше небесный. Двъ тмъ Никомидійскихъ со многими младенцы, Троицъ святъй молите о насъ страстотерицы. Маркелле, Анисіе, Зотиче, царствуйте, Меланіе, и намъ всъмъ жизнь ходатайствуйте!"

Святками декабрь кончается; ими-же начинается и первый мъсяцъ новаго года. Слыветъ начало января "перезимьемъ".

На католическомъ Западъ, гдъ Богослуженіе совершалось и совершается на непонятномъ для народа латинскомъ языкъ, духовныя представленія становились необходимой потребностью въ цъляхъ насажденія понятій о правилахъ въры и запоминанія событій Ветхаго и Новаго Завъта. Православіеже, родное по языку каждому исповъдающему его пароду, пе нуждалось въ такой наглядности своей проповъди, почему и церковное лицедъйство не получило у него такого права гражданства, какъ въ нъдрахъ католической церкви. Но, тъмъ не менъс, отголосокъ средневъковыхъ "мистерій" слышится и въ лътописяхъ нашего богослужебнаго обихода ХУ-ХVII столътій. Русскія церковныя, правда, очень немногочисленныя, "дъйства" – прямое порожденіе западно-католическихъ мистерій, превращавшихъ храмъ въ мъсто зрълицъ. Сохранились свъдънія только о четырехъ дъйствахъ древнерусской Церкви: это-, Пещное дъйство", "Дъйство Страннаго Суда", "Шествіе на осляти" и "Дъйство омовенія ногъ", сохранившееся въ нъкоторыхъ своихъ частностяхъ и до нашего времени. Первое совершалось въ послъднее воскресенье предъ Рождествомъ Христовымъ; второе въ недълю масопустную, т. е. въ воскресенье предъ Масляницею; третье въ недълю Вайй, въ Вербное Воскресенье; четвертое въ недълю Вайй, въ Вербное Воскресенье; четвертое въ четвергъ на Страстной седьмицъ. Этихъ четырехъ дъйствъ, по справедливому замъчанію А. Н. Веселовскаго <sup>85</sup>), было слишкомъ недостаточно для зарожденія драмы въ самой церкви. и еслибы позднее заимствованіе школьной мистеріи не вызвало къ недолговъчной жизни духовный русскій театръ, то и самое существованіе его было-бы у насъ немыслимо.

"Пещное дъйство", давно уже исчезпувшее безъ слъда изъ нашей церковной обрядности, представляло собою самый любопытный образецъ древнерусскаго церковнаго зрълища. Своеобразный чинъ этого дъйства занесенъ на страницы "Древней Россійской Вивліовики" Н. И. Новикова; п'вкоторыя осо-бенности его сохранены въ запискахъ п'всколькихъ пностранныхъ путешественниковъ. Утратившись въ народной намяти, оно не могло сдблаться достояниемъ изустиаго предания. а потому всецьло перепию въ область письменности. Несомизино совершавшееся и въ другихъ большихъ городахъ, оно происходило въ Москвъ, Вологдъ и Новгородъ, причемъ въ послёднемъ сохранялось дольше всёхъ другихъ городовъ и совершалось съ наибольшей торжественностью. Намятникомъ новгородскаго чина этого "дъйства" хранится въ императорской академіи художествъ, перевезенная. по свидътельству Н. И. Костомарова, въ концъ 50-хъ годовъ XIX-аго стольтія "Новгородская халдейская пещь" ("Очеркъ домаши. жизни и нрав. великорусск. народа"). О началѣ возникновенія этого стародавняго благочестиваго обряда нашей Церкви не встръчается указаній ни у одного пізь пытливыхь изслъдователей

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) Алексъй Инколаевичъ В е с е л о в с к і й—навъстный историкъ литературы, брать автора Славянскихъ сказаній о Соломовѣ и Китоврасѣ", "Исторіи романа и повѣсти", "Разысканій въ области русскихъ духовныхъ стиховъ" и другихъ изслѣдованій, родился въ Москвѣ въ 1843-учъ году, а образованое получилъ на филологическомъ факультетѣ московскаго универсятета. Перими печатими трудъ его ("Музыка у славянъ") помѣщенъ въ "Руссъ. Истинсѣ" 1866 г. Черезъ четыре года появидась книга его "Старинный театры въ Европѣ". Онъ принималъ дъятельное участіе въ "Бесвдѣ", С.-Петерб. Вѣтом.", "Исдѣлѣ", "Вѣсти. Европы", "Русск. Вѣдомост." и друг. изданіяхъ. Имъ записаны замѣчательные этюды о Синфтъ, Мольерѣ, Бомарше и западномъ вліяціи въ русской литературѣ. Очерки о Мольерѣ доставили ему (въ 1879 г.) динломъ почетнаго доктора московскаго университета и открыли ауть къ профессорской дъятельности.

русской старины, — равно какъ нътъ и разъясненій причины предпочтенія, оказаннаго изображавшемуся въ немъ въ лицахъ ветхозавътному событію передъ всъми другими, наиболъе чествуемыми Церковью и народомъ.

Еще за нъсколько дней до послъдняго воскресенья предъ Рождествомъ Христовымъ начинались приготовленія къ этому торжественному зрълищу. Въ соборъ разбирали паникадило надъ амвономъ и приготовляли для установки на мъстъ посладняго "пещь". Это быль полукруглый поставець безъ крышки, съ боковымъ входомъ на подмосткъ. Разрисованныя соотвытствующими изображеніями, стьны "пещи" были раздълены на части двънадцатью столбиками, "зъло искусно" украшенными позолоченной ръзьбою. По крайней мъръ, такою представляется "халдейская пещь", хранившаяся до конца пятидесятыхъ годовъ XIX-го столътія во главъ Софійскаго новгородскаго собора. Въ субботу послъ объдни, по распоряженію соборнаго ключари, пономари убирали амвонъ и устанавливали пещь. Возлі послідней ставилось нісколько желёзныхъ "шандаловъ" съ витыми восковыми свёчами. Благовъсть къ вечерив въ этотъ день звучаль особой торжественностью и продолжался не менее часа. Начиналась вечерня. Въ переиолненный народомъ соборъ входили три отрока, одътые въ парчевые стихари съ вънцами, или-какъ это было въ Вологдъ – съ общитыми заячьимъ мъхомъ и позолоченными шапками на головахъ. Это были пъвчіе или монастырскіе служки, которымъ предназначалось изображать въ лицахъ Ананію, Азарію и Мисаила-отроковъ, "ввергнутыхъ въ пещь Вавилонскую". За ними появлялись: "отроческий учитель" и "халден". Послъдніе, по свидътельству Олеарія, были въ длинныхъ хламидахъ изъ краснаго сукна, съ деревянными раскрашенными шляпами на головахъ. Ихъ длинныя бороды были намазаны медомъ, въ рукахъ у нихъ были бѣлые "убрусы" (полотенца), которыми и связывались руки отрокамъ передъ тъмъ, какъ ввергать ихъ въ пещь. Кромъ убрусовъ, халдеи держали еще особаго устройства трубы съ вложенною въ нихъ травою и съ огнемъ. "Учитель отроческій" присутствоваль для того, чтобы наблюдать за правильнымъ ходомъ дъйства. Въ храмъ вступалъ митрополитъ; впереди шли "отроки" съ зажженными свъчами. Справа и слъва сопутствовали святителю "халден". Отроки, черезъ сверныя врата, входили въ алтарь одновременно съ владыкой; халден-оставались въ трапезь. За вечерней первые пъли вмъстъ съ подьяками, вторыс-безмольствовали. За шесть часовъ до разсвъта, по установившемуся годами обычаю, начиналось самое двйство. Митрополить шествоваль къ заутренѣ въ томъ-же самомъ порядкъ, какъ и къ вечернъ — сопутствуемый отроками и хал-деями. Заутреня служилась съ особой торжественностью. Когда кончалась седьмая пъснь канона, посвященная воспоминанію о трехъ отрокахъ, ввергнутыхъ въ пещь Вавилонскую, запевался особый канонъ въ честь Анании, Азарии и Мисаила, всѣ ирмосы котораго примфиялись къ повъствованію пророка Даніила. При исполненіи седьмой пъсни этого канона, учитель отроческій выступаль впередь, твориль троекратные поклоны предъ иконами и, обратившись къ митрополиту, возглашаль: "Благослови, владыко, отроковъ на уреченное мъсто ставити!" Владыка благословлялъ его со словами: "Благословенъ Господь Богъ нашъ, изволивый тако!" И тогда испрацивавшій благословеніе подходиль къ отрокамъ, перевязывалъ полотенцами и "предавалъ" ихъ стоявшимъ въ ожидании своей очереди начинать дъйство халдеямъ. Послѣдніе, взявшись за концы изображавшихъ оковы "убрусовъ", шли-одинъ впереди, другой позади отроковъ, которые держались другъ за друга руками. Передъ обставленной горящими свъчами "пещью" (число подсквчниковъ, окружавшихъ послъднюю, доходило до пятидесяти), одинъ изъ халдеевъ наревы! Видите-ли пещь сію, очень горящу и весьма расналяему?" Другой халдей заканчиваль обращение товарища сло-вами: "Сія пещь уготована вамъ на мученіе!" Тогда отрокъ, изображавшій собою Ананію, отв'чаль: ..Видимъ мы нещь сію и не ужасаемся ея; есть бо Богь нашь на небесахъ, Ему мы служимъ,-Той силенъ изъяти насъ отъ нещи сія!" Отрокъ Азарія добавляль: "И отъ рукъ вашихъ избавитъ насъ!" Мисанлъ заканчивалъ отвътъ словами: "И сія пещь будетъ не намъ на мученіе, а вамъ на обличениет. Вслъдъ за этимъ отвътомъ, соборный протодіаконъ ставъ въ царскихъ вратахъ, зажигалъ "свѣчи отроческия" и отроки иъли: "И потщимся на номощь!- Они приготовлялись къ предстоящимъ мученіямъ. Протодіакопъ передаваль свъчи митрополиту, который и вручаль ихъ подступавшимъ къ нему отрокамъ, благословляя ихъ на муки. Учитель отроческий, еще передъ получениемъ ими благословения святительскаго, развязываль ихъ. Въ это время происходиль обманть словъ между халдеями, звучавшій--въ противовась умилению, проникающему рвчи страдальцевь-отроковь грубой разкостью. Этимъ какъ-бы нарочно подчеркивалась разница между первыми и послъдними. "Товаринцъ!---произносиль одинъ изъ мучите-лей-Чево?--отзывался другой. ---, Это дъти царевы?-- Царевы. - "Нашего царя не слушають?" -- Не слушають! - "Излатому твльцу не поклоняются?" — Не поклоняются. — "И мы вкинемъ ихъ въ пещь?" – И начнемъ ихъ жечь!... – Затъмъ халдеи, взявъ Ананію подъ-руки, "ввергали" его въ пещь, обращаясь къ Азаріи со слѣдующими словами: "А ты, Азарія, чего сталъ? И тебѣ у насъ то-же будеть!" Когда всѣ три отрока были, введены на приготовленное имъ для мученія мъсто, къ "пещи" подходилъ очередной "звонецъ-пономарь" съ сосудомъ, наполненнымъ углями, и ставилъ его подъ нее. Послъ этого раздавался возгласъ протодіакона: "Влагословенъ Господи Воже отецъ нашихъ! Хвально и прославлено Имя Твое вовъки!" Этотъ возгласъ повторялся отроками: а ихъ мучители, размахивая вътвями, какъ-бы раздували огонь. Протодіаконъ читалъ пъснь: "Правы пути Твои, судьбы истинны сотворилъ еси!" Раздавалось пёніе дьяковъ. На слова протодіакона: "И распаляшеся пламень подъ пещію"...-соборъ оглашаль отвѣть отроковь: "яже обръсте о пещи халдейстей". Въ это время ключарь собора принималь оть святителя благословеніе-"ангела спущати въ пещь". Діаконы принимали отъ халдеевъ трубы съ огнемъ. Протодіаконъ восклицаль: "Ангелъ же Господень купно со Азаріиною чадію въ пещь" и т. д. При произнесении стиха "яко духъ хладенъ и шумящъ" появлялся ангель, держа свитокъ и съ шумомъ спускаясь въ средину пещи. Халдеи, при его появлении, падали ницъ, и діаконы опаляли имъ бороды свѣчами. Халдеи начинали снова свой разговоръ: "Товарищъ!"-Чево?-"Видишь-ли?"-Вижу! - "Было три, а стало четыре." - Грозенъ и страшенъ зъло, образомъ уподобися Сыну Божію! и т. д. Въ это время отроки припадали къ ангелу, держась за его крызья руками. Ангелъ поднимался (на веревкахъ) вмъстъ съ ними и бросалъ ихъ (также, конечно, опуская на веревкахъ) сверху. Протодіаконъ читаль песнь отроковь, они пели ее, дьяки вторили имъ на обоихъ клиросахъ поочередно. Халдеи, со вновь зажженными свъчами, стояли "ноникнувъ главою". При пъніи: "Благословите тріе отроцы", ангелъ спускался, съ громомъ и шумомъ, въ пещь; халдеи падали наземь отъ страха. Ангелъ снова поднимался ; мучители подходили къ пещи и, отворивъ двери ея, безъ шапокъ на головахъ, произносили: "Ананія! Гряди вонъ изъ пещи! Чего сталъ? Поворачивайся!... Неиметь вась огонь, ни солома, ни смода, ни съра. Мы чаяли-вась сожгли, а мы сами сгорвли!.." Посль минутнаго молчанія, они выводили отроковъ, одного вслёдъ за другимъ. Падъвъ на себя упавшія на полъ, при первомъ появленіи грознаго для шихъ ангела, деревянныя шапки, -- они, взявъ въ руки свон трубы съ огнемъ, становились справа и слёва спасенныхъ ангеломъ отроковъ. Въ соборѣ раздавалось громоподобное многолётіе "царю-государю и всёмъ властемъ предержащимъ". За этимъ многолётіемъ продолжалась, по обычному порядку прерванная дёйствомъ заутреня. Послъ пёнія "Слава въ Вышнихъ Богу", соборный протопопъ входилъ вмѣстѣ съ отроками въ пещь и читалъ тамъ Евангеліе. Затёмъ, пещь убирали и ставнли амвонъ на прежнее мѣсто. Пещное дѣйство кончалось до слѣдующаго года. На присуствовавшихъ въ соборѣ при совершения дѣйства, послѣднее производило каждый разъ неотразимое впечатлѣніе, хотя все это и выполнялось съ самой первобытною наивной грубостью простодушной старины.

и выполнялось съ самой первооытною напыной трускотах простодушной старины. Въ XVII-мъ столътіи церковный обрядъ "Пенциаго дъйства" слидся въ понятіи простолюдиновъ съ обычаемъ евяточнаго ряженья. "Халден" расхаживали по городу вмъстъ съ ряжеными-"на посрамленіе врага рода человъческаго". Вмъстъ съ ряжеными они, по разсказамъ очевидца-Олеарія, надъвъ безобразныя "личины", ходили изъ дома домъ, кривлялись на улицахъ и площадяхъ, привлекая къ себъ вниманіе своими красными хламидами и деревянными шапками. Они ежегодно получали разръшеніе отъ митрополита (а въ Москвъ-отъ патріарха) въ теченіе всъхъ Святокъ "бъгать по улицамъ съ потвшными огнями", поджигать бороды зазъвавнимся мужикамъ и всячески потъшаться. Въ день Крещенія Господня "јордань" являлась для нихъ "колодеземъ очищенія отъ всякія скверны бъсовской": въ дедяной проруби они купались вмъстъ съ ряжеными, скоморохами и всякими другими "блазнями".

Веселыя Святки давали встарину широкій просторъ всякому "глумотворству". "Комидійное дёло", зарождавшееся въ тѣ времена на Руси при помощи завзятыхъ "глумцовъ" – скомороховъ, конечно, не имѣло ничего общаго по содержанію и обстановкѣ съ совершавшимся по освященному преданіемъ чину дѣйствомъ. Это, вырощенное грубоватымъ народнымъ смѣхословіемъ, произведеніе народной веселости имѣло пристанище только на улицѣ, въ толиѣ разгулявшагося люда. Переходя за границы пристойности, нании первые русскіе "комедіанты" вызывали на себя всевозможныя нареканія со стороны духовенства. При царѣ Михаилѣ Феодоровичѣ на скоморошество было воздвигнуто настоящее гонепіе.

Но при сынъ Михаила Осодоровича суждено было веселому дъйству"-только на другой, пикого не вводившей въ

соблазнъ основъ-проникнуть даже въ самыя палаты царскія, "предъ свътлыя очи государевы". Народился русскій (правда, съ нъмецкими лицедъями) театръ; началась лътопись русской сцены. Подъ вліяніемъ Матвъева<sup>86</sup>) и другихъ передовыхъ русскихъ людей того времени, стоявшаго на рубежъ перерожденія стародавняго уклада, царь Алексъй Михайловичъ мало-по-малу шелъ навстръчу европейской жизни. Въ 1675-мъ году въ палатахъ государевыхъ появился новоприбывшій въ Москву нъмецкій оркестръ Готорида Іоганна Грегори. Заслуживъ "зѣло искусной игрою" одобреніе царя, нѣмчинъ признался боярину Матвееву, что онъ прівхаль на Русьсъ цёлью открыть театральныя представленія, и, что всё его товарищи-не только "игрецы", но и "комидійнаго дѣла мастера". Не прошло и мъсяца по прибытіи Грегори въ Москву, какъ, съ разръшенія государя, во дворць села Преображенскаго давалось первое на Руси представление: "Комедія, какъ Алаферна царица царю голову отсѣкла". За нею шли: "Комедія объ Артаксерксъ и Аманъ", "Мистерія о Товіи и сынв его" и друг. Перваго сентября 1677 года, предъ "синклитомъ царевымъ", была разыграна въ "комидійской хороминъ" комедія Симеона Полоцкаго 87)-"О Навуходоносоръ-царъ, о твлъ златъ и о трехъ отрокахъ, въ пещи сожженыхъ". Какъ видно и по самому заголовку ея, это было не что иное, какъ обработанное въ болве стройномъ видъ древнерусское "Пещное дъйство". Ветхозавътный разсказъ сохраненъ здъсь съ большей близостью къ правдъ бы-лого. "Комедія" открывается выходомъ Навуходоносора.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Артамонъ Сергвевичъ Матввевъ-бояринъ, знаменитый двятель московской Руси. Онъ родился въ 1625-мъ, умеръ въ 1682-мъ году. Въ молодости онъ участвовалъ въ цѣломъ рядѣ войнъ. Сближеніе съ царемъ Алексѣемъ Михайловичемъ, взявшимъ-послѣ смерти первой супруги своей — въ жены воспитании Матвѣева, Наталію Киридловну (внослѣдствіи мать императора Истра Великаго), сослужило не малую службу русскому народу. Въ лицѣ Матвѣева на Русской Землѣ появился другь иностранцевъ, продожившій въ дебряхъ доистровской коспости первую тропу европейскому просвѣщенію. Смерть щаря Алексѣя Михайловича отстранила Матвѣева отъ двора государева: опъ, по проискамъ своихъ недруговъ, былъ сосланъ въ Пустозерскъ, откуда вернулся лишь послѣ кончины царя Феодора Алексѣвича (въ 1682 г.), снова удостоился почестей, но всего на нѣскодько дней, такъ какъ палъ одною изъ первыхъ жертвъ стрѣлецкаго бунта, поднятаго по наущенію привержещевъ

старины, враждебной велкимъ "новшествамъ". <sup>87</sup>) Симеонъ II олоцкій — русскій духовный писатель XVII-го вѣка. Онъ родился въ 1629-мъ году въ гор. Полоцкѣ, учился въ кіево-могилевской коллегіи, по окончанія курса который принялъ монашескій санъ съ именемъ Симеона (мірское имя. его неизвъстно) и сталъ "дидаскаломъ" (учителемъвоспитателемъ) въ полоцкой братской школѣ. Въ 1664-мъ году онъ нереселился въ Москву, по приглащеню даря Алексѣя Микайловича, и занялся обученіемъ

Онъ отдаетъ повелѣніе воздвигнуть ему драгоцѣнную статую и поклоняться ей. Слуги гордаго царя, отдернувъ завѣсу, показываютъ ему его "образъ" и раскаленную печь. Всѣ преклоняются предъ статуей. Трехъ отроковъ еврейскихъ, не исполняющихъ повелѣнія, бросаютъ въ пламя шесть вонновъ. Пораженный невредимостью отроковъ, Навуходоносоръ возвѣщаетъ страдальцамъ свою милость, "хвалитъ Единаго Бога" и отдаетъ новый приказъ: "Аще кто дерзнетъ Бога хулити, убіенъ буди, а домъ расхитити повелѣваемъ!" Грубая шереховатость дѣйства въ "комедін" значительно сглажена ея сочинителемъ.

Со времени сооруженія "комидійной хоромины" въ Москвъ, мало-по-малу начали исчезать изъ храмовъ "дъйства". Отголосокъ западно-европейскихъ "мистерій" нашелъ себъ мъсто въ стънахъ учрежденнаго благочестивымъ царемъ перваго русскаго театра, всецъло посвященнаго въ эту пору своего существованія событіямъ Священнаго Писанія.

молодыхъ подъячнять Тайнаго Приказа—въ Снасскомъ монастырѣ (за Иконнымъ рядомъ). Одновременно съ этимъ онъ занялся сочинительствомъ. Въ 1667-мъ году была издана царемъ его книга "Жезлъ правленія на правительство мысленнаго стада православно-россійскія церкви", и онъ былъ назначенъ воснитателемъ царскихъ дътей. Вскорѣ затѣмъ появились его сочинения: "Вертоградъ Многодвѣтный" (сборникъ стихотвореній), "Житіе и учение Христа", "Книга краткихъ вопросовъ и отвѣтовъ" и "Вѣпецъ нѣры касолическія". Проповѣди, произносивніяся имъ съ церковной касоды, собраны и изданы поелѣего смерти ("Обѣдъ, душевный" и "Вечеря душевная"). Въ 1680-мъ году были изданы переложенный Полоцкимъ въ стихи "Пелятиръ" и стихотнорный-жо сборникъ "Риомологіонъ". Крояѣ того, имъ написаны комедіи: "О Навуходоносорѣ царѣ" и "О Блудномъ Сънвъ," повъзовавнияся успѣхомъ пъ поворожденномъ русскомъ театрѣ. "Цяятельность С. Полоцкаго-какъ инсателя, произвѣдника и педагога—оказала большос вліяніе на современное ему, илходинвесся въ мядонческомъ состоянія, руское общество. Умерь онъ нъ 1680-мъ году и похороненъ въ Занконоснаскомъ монастырѣ.



Ы.

## Вимній Никола.

"Зима—за морозы, а мужикъ—за праздники!", "Какъ ни зноби морозъ, а праздничекъ веселый теплѣе нечки пригрѣетъ!"—говорять на посельской-попольной Руси. Декабрьское звено праздниковъ, связанныхъ въ народной памяти съ различными повърьями, обычаями и сказаніями, начинается инестого декабря зимнимъ Николинымъ днемъ ("Зимнимъ Нико̀лою"). Хоть, – какъ уже говорилось выше, – великомученица Варвара, по представленію народной Руси, "мосты домапциваетъ", а за нею святой Савва "гвозди востритъ", да "рѣки салитъ", — а всетаки, — добавляетъ деревня, — "Хвали зиму послѣ Нико̀лина дня!". Но одновременно съ этимъ можно услышать въ народъ и другія поговорки-примѣты, въ-родѣ такихъ, какъ: "Коли на Михайловъ день зима закуетъ, то на Николу раскуетъ!", "Коли зима до Николина дня слѣдъ заметаетъ, дорогѣ не стоять!" и т. д.

Зимній Никола ведеть съ собою никольскіе морозы-дожидаючись которыхъ, говорить деревенскій людъ въ позднозимье: "Подошелъ-бы Никола, а ужъ зима на санкахъ прівдеть за нимъ!".-..Привезли зиму на санкахъ до Николы, вотъ тебъ и жданная оттепель!"- проносится молвь по народу въ ранпія зимы, когда чуть-ли не съ самаго Покрова не скидаетъ бълосивжной шубы съ могучихъ плечъ своихъ земля-кормилица. Богать народъ русскій силой-мочью богатырскою, но не бъдиве онъ и кудреватой ръчью крылатою: что ни шагъ у него, то свое цвътистое словцо наособицу. И нътъ конца, нътъ смерти-забвенья этимъ словамъ: изстари въковъ зародятся-до скончанія въка живуть! Не беретъ ихъ, что называется, ни холодомъ, ни голодомъ, ни какимъ бы то ни было другимъ попущеньемъ.

C Cв. Николая-чудотворца зоветь людъ православный великимъ угодникомъ Божіимъ и обращается къ его защить и заступничеству во всякой бъдъ-напасти, кръпко въруя въ необоримую силу его святой молитвы передь Господомъ. Но наиболье всего прибъгаетъ русскій народъ подъ покровъ "Николы", путешествуя на водахъ. "Съ Николой-угодникомъ" связано имя покровителя морей и ръкъ. На него съ теченіемъ времени перенеслось стародавнее представление древняго славянина-язычника о Морскомъ Царъ. Чудеса, совершонныя имъ. по словамъ житія его, на моръ, дали народу поводъ къ объ единенію ихъ съ чудодъйными свойствами древне - языческаго божества, повелъвавшаго морскими нучинами. По върованію, внушаемому ученіемъ Православной Церкви, молитвами св. Николая усмиряются волнения моря, по его свътозарному слову-затихають грозныя водяныя бури.

Въ старинной новгородской былинѣ о "Садкъ богатомъ гостѣ, и Царѣ Морскомъ" упоминается объ этомъ свойствѣ великаго угодника Божія. Разыгрался на гусляхъ Садко, въ подводномъ дворцѣ владыки поддоннаго сидючи; расилисался подъ его игру гусельную Царь Морской, и поднялась на морѣ буря великая, что ни часъ, то грознѣе. Но вмѣшался тутъ Николай-Угодникъ: "Гой еси ты, Садко-купецъ, богатый гость!" – обращается онъ, явившись во снѣ, къ гусляру подневольному:

> "А рви ты свои гусли звоичаты: Расилясался у тебя Царь Морской, А сине море всколебалося, А и быстры ръки разливалися, Тоиятъ много бусы (лодки), корабли, Тоиятъ души напрасныя..."

Послушался Садко, "изорваль онь струны золотыя и бросаеть гусли звоичаты, пересталь Царь Морской скакать и плясать: утихло море синсе, утихли ръки быстрыя".

Николъ-угоднику дана Міродержцемъ, по народному представленію, влать надо веѣми темными силами, скрывающимися въ бездив подводной отъ силы въры во Христа Сиасителя и святыхъ Его. Въ преданіяхъ балканскихъ славянъ (сербовъ, болгаръ и др.), передается, что, по окончанія мірозданія, при дѣлежъ вселенной между силами пебесными. Богъ-Саваоеъ передалъ св. Николаю-чудотворцу-въ его полчую власть-"всѣ воды и броды". У насъ, на Руси, съ незапамятныхъ поръ, слыветъ Никола въ народъ "морскимъ" и "мокрымъ". Послъднее прозвище укрѣпилось за нимъ и не только потому, что его молитва спасаетъ плавающихъ по водамъ, но и оттого еще, что онъ держитъ въ своей властной рукѣ и воды подземныя. Влага, выступающая изъ-подъ земли и спасающая поля отъ засухи, поднимаясь въ видъ испареній и снова падая нагрудь земную дождемъ, въ нъкоторыхъ мъстностяхъ признается даромъ св. Николая чествующему его народу-землепашцу. Потому-то и оставляется во многихъ селахъ на сжатой, нивѣ горсть колосьевъ "на бороду святому Николъ" — обычай, въ большинствъ случаевъ связанный съ почитаніемъ Ильи-пророка.

Шестого декабря, по преданію, Никола - угодникь спускается съ небесныхъ полей на оснъжонную землю и шествуетъ по лицу Земли Русской, обходя ее обыденкой — изъ конца въ конецъ. И убъгаютъ отъ него, еще загодя, всъ духи тъмы, какъ огня - молніи Ильи-пророка, боящіеся суроваго у взгляда очей св. Николая.

Существуетъ и до сихъ поръ еще бродить въ народъ, обокъ съ каликами-перехожний и памятливыми "сказителями" старыхъ былей и небылицъ, любопытный сказъ о состязаныи Николы-угодника съ Ильею - громовникомъ. Въ давнія времена,-повъствуетъ перенесшій этотъ сказъ изъ устъ народа на печатныя страницы своихъ "Поэтическихъ воззрѣній славянъ на природу" А. Н. Аванасьевъ, - жилъ-былъ мужикъ, Николинъ день завсегда почиталь, а въ Ильинъ нътъ-нътъ, да и работать станеть; Николь-угоднику и молебень отслужить, и свъчу поставить, а про Илью пророка и думать забыль. Воть разъ какъто идеть Илья-пророкъ съ Николою полемъ этого-самаго мужика, идуть они да смотрять-на нивъ зеленя стоять такія славныя, что душа не нарадуется. "Вотъ будетъ урожай, такъ урожай!"-говорить Никола.-"А воть посмотримъ!"-отвъ-чаетъ Илья: "Какъ спалю я молніей, какъ выбью градомъ все поле, такъ будеть мужикъ правду знать да Ильинъ день почитать!" Поспорили и разошлись въ разныя стороны. Никола-угодникъ сейчасъ къ мужику: "Продай, - говоритъ, ско-ръе ильнискому попу весь хлъбъ на корпю; не то ничего не останется, все градомъ повыбьетъ!"... Мужикъ послушался. Прошло пи много, ни мало времени: собралась-понадвипулась грозная туча, страшнымъ градомъ и ливнемъ разразилась она надъ пивою мужика, весь хлъбъ-какъ ножомъ сръзала. На другой день идуть мимо Илья съ Николою, и говоритъ Илья: "Посмотри каково разорилъ я мужиково поле!" А Никола - угодникъ — въ отвътъ ему, что хлъбъ - де мужикомъ давно на корню проданъ. "Постой-же, – я опять поправлю ниву, будетъ она вдвое лучше прежняго!" Никола опять къ мужику и заставиль его выкупить побитое поле. Межъ тъмъ, откуда что взялось стала мужикова нива поправляться: отъ старыхъ пошли новые, свъжіе побъги. Дождевыя тучи то-идъло носятся надъ полемъ и поять землю: чудный уродился хлъбъ-высокій да густой, сорной травы совстмъ не видать, а колосъ налился полный-полный, такъ и гнется къ землъ. Пригрѣло солнышко, и созрѣла рожь-словно золотая стоитъ въ полъ. Много нажалъ мужикъ сноповъ, много наклалъ копенъ, ужъ собрался возить да въ скирды складывать. На ту пору идетъ Илья съ Николою; узнаетъ Илья, что поле мужикомъ выкуплено, и говоритъ: "Постой-же отыму я у хлъба спорость! Сколько-бы ни поклаль мужикъ сноповъ, больше четверика заразъ не вымолотить!" - Никола-угодникъ идетъ къ мужику и совътуетъ ему, во время молотьбы, больше какъ по одному снопу не класть на токъ. Сталъ мужикъ молотить, что ни снопъ, то и четверикъ зерна; всъ закрома, всѣ клѣти засыпалъ рожью, и все еще много остается; пришлось строить новые амбары..."

Св. Николай-чудотворецъ представляется воображению народа то въ образъ "добраго дъда" (Никола Милосливый), то въ видъ суроваго старца; то обликъ его проходить богатырской поступью, напоминающею "походочку" Микулы Селяниновича, сына Матери-Сырой-Земли. Ему принисывается не только власть надъ морями, не только защита хлъбородныхъ подей, но и многое другое.

"Кому на комъ жениться, тотъ въ того и родится!",-говоритъ старинная русская пословица. "Всякая невъста-сво-ему жениху невъстится!", — дополняетъ ся смыслъ другая, равнозначащая съ цълымъ рядомъ ей подобныхъ. въ родъ: "Суженаго конемъ не обътдешь!", или "Сужено рижено не объёдешь въ кузовъ" и т. д. И воть, вврующий заступничество Николы-Милосливаго деревенский людъ ВЪ надъляеть его силою "связывать судьбу суженыхъ". Отпроистекаеть соблюдающийся людьми, твердо сюда-то и старину, обычай служить посля снадебнапамятующими го сговора молебствіе Николь-угоднику о благополучія брачущихся. "Смерть да жена — Богомъ суждена!" — по убъждению народной мудрости. "Судьба придеть, по рукамъ свяжеть". И простолюдниъ, рвшающийся на такой важный шагъ жизни, прежде всего вспоминаеть о своемъ могучемъ заступникЪ.

Вмѣстѣ съ Ильей-пророкомъ и Михаиломъ-архангеломъ, приписываетъ народъ св. Николаю-чудотворцу участіе въ перевозѣ душъ христіанскихъ черезъ рѣки огненныя. отдѣляющія предѣлы земные отъ міра загробнаго. Среди благоуханнаго рая, подъ густымъ навѣсомъ "племенитаго лавра", распустившаго во всѣ стороны свѣта бѣлаго свои вѣтви золотыя съ листъями серебряными, "на святомъ ложѣ", усыпанномъ пестрыми цвѣтами духовитыми, лежитъ-почиваетъ "святой отецъ Никола". Приходитъ къ нему, —говоритъ сказаніе, —Илья-громовый. "Вставай, Никола, пойдемъ въ лѣсъ, построимъ корабли и давай перевозить души съ того свѣта на этотъ!" Это преданіе повторяется съ одинаковой точностью у всѣхъ славянскихъ народовъ, —что является явнымъ доказательствомъ нерушимой духовной связи даже у разъединенныхъ судьбами единокровныхъ братьевъ.

Удѣливъ св. Николаю-чудотворцу общирное мѣсто въ области своихъ чудесныхъ сказаній, окруживъ его имя вереницею обычаевъ и повѣрій и разсыпавъ вокругь него яркую ро́зсыпь пословицъ, поговорокъ и всякихъ реченій, народъ не забылъ о немъ и въ своихъ за̀говорахъ. Воть одинъ изъ послѣднихъ (самый немногословный): "Завяжи, Господи, колдуну и колдуньѣ, вѣдуну и вѣдуньѣ уста и языкъ на раба Божія (имя рекъ) зла не мыслити. Михайло-архангелъ, Гавріплъ-архангелъ, Никола-милостивъ! Снидите съ небесъ и снесите ключи и замкните колдуну и колдуньѣ, вѣдуну и вѣдуньѣ и упырю на̀крѣпко и твердо. И сойдетъ Никола-милостивъ, и снесетъ желѣза и поставитъ отъ земли до небесъ, и запретъ тремя ключами позолоченными, и тѣ ключи броситъ въ окіянъ-море; въ окіянъ-морѣ лежитъ камень алатырь: тебѣ - бы, камню, не отложаться, а вамъ ключамъ не выплывать по мое слово!".

> "У того-ли, у Николы можайскаго, Тѣ мужики новгородскіе соходилися, На братчину, на Никольщину, Пачинають пить канунъ, пива ячныя"...

Такъ пълось въ старинной пъснъ, занесенной Киршею Даниловымъ въ его "Древнія русскія стихотворенія". "Никольщина-братчина" справляется и въ настоящее время, въ пъкоторыхъ мъстностяхъ, преимущественно въ съверныхъ губерніяхъ. Это-"обътный" праздникъ, готовясь ко встръчъ котораго, варятъ всею деревней, на общій счетъ, ниво, разпиваемое до послъдней капли въ одинъ день (кромъ "Пиколы зимняго" это блюдется и въ нъкоторые другіе праздники). Встарину на

Николу приносили "мужики новгородскіе" къ объднъ въ церковь жареныхъ пътуховъ, баранину и короваи хлъба. Часть этого отдавалась причту церковному за молебенъ, а остальное-шло на угощение съъзжавшихся и сходившихся на братчину. "На братчину ъздять незваны!", "Братчина судить, ватага-рядить!"-говорять въ народъ.-, На Никольщину и дру-га зови, и ворога зови, оба друзья будуть!"-добавлиетъ онъ въ другомъ изречении, намекая на то, что за однимъ столомъ съ братающимся людомъ сидитъ и Яръ-Хмвль, общій примиритель. "Николить" — праздновать Никольщину — является въ то-же самое время равнозначащимъ словамъ: пить, гулять, пьянствовать "Наши заниколили", - говорять въ народной Руси, любовно относящейся къ своему , веселію", но туть-же сладомъ приговаривають: "Что наковалъ, то и прониколилъ!", "Дониколился до сумы".... Крылатое слово народное рисуетъ яркую картину деревенскаго весслья, связаннаго съ зимней Никольщиною. Вся эта картина составлена изъ поговорокъ, въ-родъ: "Веселилась Маланья на Николинъ день, что мірскую бражку пьеть, а того Маланья не в'ядисть, что за похмълье мужиковъ бьютъ!", "Звали бабы Никольскихъ ребятъ брагу варить, а того бабы не въдали. что ре-бята только брагу пьютъ!", "На Никольщину ъдутъ мужики съ поглядкой, а послё Никольщины валяются подъ лавкой! "; "Знать мужика, что Никольщину справлялъ, коли на головъ шапка не держится!"... Въ такихъ поговорокахъ народъ самъ подсмвивается надъ своимъ обычаемъ; но онъ-же всетаки не такъ-то ужъ строго порицаетъ этотъ-послѣдній. если и теперь повторяетъ старыя слова: "Никольщина красна нивомъ да пирогами!", "Для кума Никольщина бражку варить, для кумы пироги печетъ!", "Городская Никольщина на санкахъ по улиць бъжить, а деревенская въ избъ сидить да бражку пьеть!", "Горевалъ мужикъ по Никольщинв, зачъмъ она не цѣлый вѣкъ живеть!"

Сохранились въ памятникахъ народнаго изустнаго творчества и другія изреченія, обнаруживающія подкладку, имъющую значеніе для изученія лѣтописей быта русской деревни: "Никольщина не ходить съ поклопомъ на барскій диоръ!", "Позывала Пикольщина барщину въ гости нировать, а того Никольщина и не въдала, что на барщину царемъ отъ Бога навъкъ заказъ положенъ!" и т. д.

Зимній Иикола, однако, запечатлъвается въ намяти русскаго крестьянина не только всямъ приведеннымъ выше. День, посвященный Церковью намяти святого угодника Вожия, вёдающаго "всё воды и всё броды", былъ встарину (а мъстами остается и до сихъ поръ) днемъ перваго хлъбнаго торга. "Цъны на хлъбъ строитъ Никольской торгъ!", "Никольской обозъ для боярской казны дороже золота!", "У добраго мужика и на Никольщину торгъ стоитъ!"...Длинная цъпь подобныхъ этимъ, подсказаннымъ многовъковымъ хозяйственнымъ опытомъ, поговорокъ замыкается наиболье точною изъ нихъ: "Никольской торгъ всему указъ".



#### LII.

#### Спиридонъ-солноворотъ.

Двънадцатое декабря, день, посвященный Православной Церковью памяти святого Спиридона, въ неписанномъ народномъ дневникъ является отмъченнымъ совершенно особыми примътами-повърьями, присвоенными исключительно ему. Это-день, когда, по старинному преданію приближающемуся къ дъйствительности-"солнце поворачиваетъ на лъто, а зима-на морозъ".

Поэтому-то всегда непремѣнно къ имени воспоминаемаго въ этотъ день святого и присоединяются прозвища: ...солноворотъ", "солнцеворотъ", "поворотъ" и т. п. "На Синридона солноворота медвѣдь въ берлогѣ поворачивается на другой бокъ!" — говоритъ деревенскій людъ. — ..Нослѣ солноворота хоть на воробъиный скокъ да прибудетъ дня!" — добавляетъ онъ къ этимъ словамъ, выводя такое заключеніе наъ своихъ непосредственныхъ наблюденій падъ обступающей его бытъ природою.

Эти-же самыя наблюденія заставляють его повторять каждое 12-е іюня, въ день "Петра-капустника-поворота" (св. Петра Авонскаго) прим'яты: "Съ Петра-солще на зиму, а л'ято на жары!", "Солице съ Петра-капустника укорачиваеть ходъ, а мъсяцъ идетъ на прибыль!". 24-го іюня, на Пвановъ день, совершается, --говорять въ пародъ, первый торжественный выбъздъ солща въ далекій зимий путь: дии съ этой поры пачинають уменьшаться, а ночи --прибывать все замътнъе.

Ио одному стариниому сказанию - солице, вытажая съ зимняго на лътній путь, не знасть разстилающейся передъ его огненными взорами новой дороги. Дъва-Зоря (богиня) ведетъ его по небу, каждымъ утромъ умываеть его росой до тъ́хъ поръ, пока она выступаетъ на земной растительности. Другое сказаніе говоритъ, что съ лѣта на зиму поворачиваетъ "колесо солнца краснаго" богъ-громовникъ — Перунъ, отождествленный впослѣдствіи съ грознымъ Ильею-пророкомъ, объединившимъ въ себѣ, по народному представленію, главнъйшія особенности языческихъ божествъ древнеславянскаго Олимпа.

По словамъ этого сказанія, призванный повернуть солнцево колесо и освѣжить удушливый лѣтній воздухъ, Перунъ совершаетъ этотъ подвигъ во мракѣ ночи. На темномъ небѣ, по его волѣ, загораются расцвѣтаютъ яркіе огненные цвѣты молній. Тучи и рѣки озаряются блескомъ "грозоваго пламени"; дубравы бьютъ челомъ Матери-Сырой-Землѣ, потрясаемыя грозной бурею. Громовыя стрѣлы разбиваютъ облачяыя горы открывая затаенное въ ихъ подземныхъ скрыняхъ волото солнечныхъ лучей. Все это неизмѣнно сопровождается цѣлымъ вихремъ буйныхъ плясокъ, игръ и пѣсенъ злыхъ духовъ.

Выбхавшее въ зимній путь солице, что ни день, теряетъ свою плодотворную силу, оживляющую нѣдра земныя. Блекнетъ зеленый нарядъ природы, замолкаютъ одна за другою пѣвчія птицы, зрѣетъ и снимается съ полей хлѣбъ, засѣваются новыя озимыя поля, собирается въ отлетъ и покидаетъ Русь перелетное птаство, засыпаютъ на зимнюю пору мухи, свертываются клубками и также засыпаютъ змѣи. И вотъ-матушка-зима понвляется на землѣ во всей суровой красѣ своей, со выюгами-заметями, ледяными мостами, сугробами сыпучими, морозами трескучими. Злыя силы, затемняющія силу свѣта солнечнаго, забираютъ на землѣ все въ свою власть, заставляющую даже и неособенно зябкаго человѣка прататься-хорониться въ хату отъ стужи и согрѣваться искусственнымъ тепломъ. Непривѣтливымъ-затуманеннымъ взоромъ смотритъ на землю небо, все рѣже и рѣже оснѣщаемое солнечными лучами, какъ-будто и само красное солнышко собирается въ эти покоренные зимой студеною угрюмые дни если пе умереть, то заснуть тяжелымъ, полнымъ заонъщихъ сновидѣній томительнымъ сномъ.

Наступаеть, однако, и конецъ росту силы-власти вороговъ свъта и тепла, – приходить на землю Спиридонъ-солноворотъ. И словно возрождается свътило свътиль небесныхъ. По древнему, не отжившему и до сихъ поръ своего въка на Руси повърью, рядится красное солнышко въ праздничный сарафанъ свой, убираетъ волосы серебряные золотымъ кокошникомъ и садится на свою телъгу, запряженную лихой тройкою-конями серебрянымъ, золотымъ и алмазнымъ-и поворачиваетъ ихъ на лътнюю дорогу. Чёмъ ретивъе погоняетъ оно своихъ коней, тъмъ трусливъе поджимаютъ хвосты демоны мрака, чувствуя, что приспъваетъ конецъ ихъ своевольничанью на Святой Руси.

Солнце, круто поворачивая съ зимы на лѣто, словно возрождается къ новой жизни съ новой силою, —хотя и говорить народъ, что со Спиридона-солноворота до Новаго года день прибавляется всего только "на куриный шагъ", или даже и того менѣе—"на гусиную лапу". Радуясь побъдъ источника свѣта надъ силами тьмы, наши отдаленные предки разжигали по горамъ и пригоркамъ костры. Даже и теперь въ нъкоторыхъ мѣстностяхъ сохранился въ деревенской глуши обычай чествовать первый поворотъ солнца зажиганемъ костровъ въ ночь на 12-е декабря, —хотя, обыкновенно, справляютъ этотъ пережившій въка обычай старины въ другое время: въ ночь подъ Рождество, подъ Новый годъ, или въ крещенскій сочельникъ.

Весь декабрь-мъсяцъ считался встарину мъсяцемъ благотворнаго возжиганія солнца всемогущимъ Перуномъ-громовникомъ на радость всему жаждущему тепла и свъта на землъ. Въ малорусскихъ и бълорусскихъ мъстностяхъ, гдъ долъе, чъмъ гдъ бы то ни было на Руси, сохранялись древніе народные обычаи, еще не такъ давно-въ честь предстоящаго торжества солнца-варилось къ Спиридонову дню пиво, и затъмъ, начиная съ этого числа, откладывалось ежедневно по одному полѣну дровъ. Наканунъ Рождества Христова, - когда набиралось двънадцать отложенныхъ полѣнъ, - ими, съ благоговъйной молитвою, затапливалась печь на святой вечеръ.

Въ XVI—XVII столѣтіяхъ на Москвѣ Бѣлокаменной поворотъ солнца ознаменовывался наособицу и въ царскихъ палатахъ. По свидѣтельству бытописателей старины, въ день св. Спиридона представалъ изъ-года-въ-годъ "предъ свѣтлыя очи государевы" звонарный староста московскаго Успенскаго собора, смиренно билъ царю челомъ и докладывалъ про то, что "отселѣ возвратъ солнцу съ зимы на лѣто, день прибываетъ, а ночь умаляется". Царь-государь жаловалъ старосту за его радостную для всей Земли Русской въсть деньгами (выдавалось, обыкновенно, двадцать четыре серебряныхъ рубля). На лѣтній солноворотъ (12-го іюня) тотъ-же самый докладчикъ приносилъ въ царскія палаты вѣсть,что "отселѣ возвратъ солнцу съ лѣта на зиму, день умаляется, а ночь прибываетъ". За эту прискорбную въсть его немедленно запирали, по указу цареву, на цёлыя сутки въ темную палатку на Ивановской колокольнь.

Въ настоящее время большинство обычаевъ и повърій, связанныхъ съ поворотомъ солнца, относится къ лътнему времени, когда они переходятъ въ непосредственную связь съ суевърными представленіями народа, обступающими ночь подъ Ивана Купалу, и съ купальскими празднествами вообще.

Со Спиридонова дня зима, по крылатому слову старыхъ дюдей, ходитъ въ медвъжьей шкуръ, стучится по крышамъ и будитъ по ночамъ бабъ-хозяекъ-топить печи. Къ этому добавляется повърье о томъ, что, "если зима ходитъ въ этотъ день по полю, то за ней вереницами идутъ мятели и просятъ себъ дъла". Если на поворотъ солнца заглянетъ она въ лъсъ, то непремънно осыплетъ деревья инеемъ; "по ръкъ идетъ",-говорятъ о ней въ народъ,---"подъ слъдомъ своимъ куетъ воду на три аршина".

Народныя примъты гласять, что съ какой стороны подуетъ на Спиридона вътеръ, съ той и будетъ дуть онъ "до сорока мучениковъ" (до весенняго равноденствія). Онъ-же увъряють и современнаго русскаго простолюдина-землепашца въ томъ, что, "если (въ этотъ день) цъна упадаетъ на хлъбъ, то онъ будетъ дешевъ". Бабы-хозяйки, заботливо оберегающія свой птичникъ, прикармливаютъ куръ гречихой на Спиридона "изъ правова рукова, чтобы раньше неслись". Садовники, отряхивая заваленныя снътовой заметью яблони, приговариваютъ: "Спиридоновъ день, подымайся вверхъ!" Это дълается съ той цълью, чтобы предохранить плодовыя деревья отъ пагубнаго для урожая нападенія прожорливыхъ червей по веснъ.

Въ деревенской глуши въ день св. Спиридона выбътаетъ / за околицу веселая дътвора-маль-мала-меньше-и начинаетъ ублажать солнышко поскоръе повернуться.

> "Солнышко, повернись! Красное, разожгись! Красно-солнышко, въ дорогу выъзжай, Зимній холодъ забывай!.."

Такъ приговариваютъ-поютъ ребята за околицею. Если выдастся ведро, то отсюда они, всей гурьбою, отправляются на гору и начинаютъ катать съ нея колесо (прообразъ солнца), которое, наконецъ, сжигаютъ, подъ веселые крики, надъ прорубью на ръкъ. И тутъ находятся у нихъ особые припъвы, подсказанные имъ памятливыми ко всякой старинъ дъдами и бабками. "Покатилось колесо съ Новагорода, Со Новагорода и до Кіева, Со Кеива ко Черну-морю, Къ Черноморью ко широкому, Къ широкому-ли, глубокому, Колесо, гори-катись Со весной красной вернись!.."—

припъваеть веселая дътвора, чуящая, что скоро опять будетъ и на ея улицъ праздникъ.

Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ (напримъръ, въ Ртищево-Каменской волости Симбирскаго уъзда) эта не лишенная своеобразной красоты ребячья пъсенка замъняется другою:

> "Спиридонъ-свётъ-поворотъ Стоитъ прямо у воротъ, Колесо въ рукѣ несетъ, Красно солнышко зоветъ, Ко святой Руси ведетъ... Разгорайся, солнце красно Ты на свѣтѣ не погасло!"

И если—какъ-бы въ отвътъ непосъдливой дътворъ-играетъпляшетъ своими лучами въ Спиридоновъ день солнышко, то,—говоритъ примътливый деревенскій люжь, быть яснымъ днямъ на веселыхъ Святкахъ. А если съ этого дня вплоть до 16-го декабря будетъ висъть на вътвяхъ древесныхъ иней, то Святки придутъ на Русь не только ясными, но и теплыми, —хотя со Спиридона-солноворота и поворачиваетъ зима — "на морозъ"...



### LIII.

# Рождество Христово.

Отъ Спиридона-солноворота до самаго рождественскаго сочельника (24-го декабря) готовится не только посельская-поиольная. но и погородная, Русь ко встръчв великаго праздника. Канунъ Рождества Христова долженъ застать людъ православный уже вполнъ готовымъ къ воспринятию благостной въсти о рождении Спаса-Христа, несущаго на темную землю свътлое благоволение. Твердо памятуетъ простой русскій человѣкъ притчу, гласящую о томъ, что не слѣдъ приходить на пиръ въ печальной одеждъ. Потому-то и спъшитъ онъ, потому-то и старается всёми силами сбросить со своихъ. плечь черную тяготу потовыхъ заботъ и, запасшись всъмъ, что Богъ дасть къ празднику, ждетъ-съ благоговъйной тишиною въ душъ-появленія на небъ первой звъзды вечерней. въруя, что это загорается та-самая звъзда, которая около двухъ тысячельтій тому назадъ возвъстила волхвамъ о рожденій Сына Божія въ Виелеемъ Іудейскомъ. Цълый день постятся-непринимаютъ никакой пищи въ рождественский сочельникъ ("до звъзды") благочестивые люди, памятующіе о преданіяхъ отцовъ и дъдовъ. - чтобы, по завъщанному тъми уставу-обычаю, встрётить грядущаго въ міръ Спасителя міра.

Наступаетъ вечеръ; тьма ложится наземь, покрываетъ своими тяжкими тёнями снёга́ бёлые-пушистые. И вотъ, вспыхиваетъ на востокё яркимъ трепетнымъ свётомъ виелеемская звёзда... На нее устремлены взоры всей православной Руси, всёхъ единовёрныхъ русскому пахарю народовъ. какъ близкихъ ему по крови, такъ и далекихъ. "Христосъ рождается!" — раздается радостное пёснопёніе по всёмъ храмамъ Божіимъ и плыветь вмъстъ со звономъ колокольнымъ отъ многолюдныхъ городовъ и селъ черезъ долы и горы, по полямъ и дорогамъ, по всему неоглядному просгору свътлорусскому.

Вечеромъ, въ канупъ Рождества Христова, неизмънно придерживающиеся старыхъ благочестивыхъ обычаевъ люди русские не нарушають поста: по уставу церковному разръшается вкушать въ это время только "сочиво" (взваръ рисовый, или ячменный-съ медомъ, или ягодный и плодовой) съ хлъбомъ пшеничнымъ, "оладьи" медовые да пироги постные. Розговънье-утромъ, послъ ранней объдни; а до утра все еще стоять на Руси Филипповки, идущие съ 15-го ноября вплоть до веселыхъ-радостныхъ Святокъ. А живутъ Святки отъ Рождества до Крещенья (съ 25-го декабря по 6-е января). "Постъ -пости, праздникъ-празднуй!"-говорять въ народъ, подобно тому, какъ говорятъ и "двлу-время, потвхъ-часъ!" Отъ Филипповокъ-рукой подать до Святокъ: "Сочельникъ-къ Святкамь съ Филипповокъ мость!", "По сочельникову мосту ъдетъ Коляда изъ Новагорода!"-повторяетъ сельщива деревеньщина, вспоминая объ этомъ времени, и добавляетъ: "Уродилась Коляда наканунъ Рождества, на Коляду прибыло дню на куриную ступню"... и т. д.

"Коляда" ("коледа")-слово загадочное, неоднократно ставившее въ тупикъ изслъдователей нашего народнаго быта и приводившее ихъ къ самымъ противоръчивымъ заключениямъ. Не только бытописатели, но и самъ народъ, пріурочиваеть къ этому слову различныя понятія. Такъ, на съверъ называють колядою рождественскій сочельникь, колядованіемь-обрядъ хожденія по домамъ на Рождество съ поздравленіями и пъснями, со звъздою. Въ Новгородской губерни за коляду слывуть подарки, получаемые при этомъ хождении. Въ южныхъ и юго-западныхъ полосахъ зовутъ этимъ именемъ самый праздникъ Рождества и даже всъ Святки. "Колядовать" на быорусскомъ наръчи означаетъ-Христа славить. Если же этимъ словомъ обмодвится смоденский мужикъ, то оно имветъ въ его устахъ иное значение-побираться, просить милостыню, — утрачивая такимъ образомъ даже свой настоящий смыслъ.

Встарину "колядовали" наканун' Рождества по всей Руси. Теперь-же этоть обычай сохранился во всей полноть только въ Малороссии да среди былоруссовъ. Онъ состоитъ въ томъ, что молодежь деревенская, парни и дывушки, — отстоявъ всенощную, или заутреню, идутъ веселой гурьбою по подъоконью, останавливаясь особенно долго тамъ, гдъ горитъ огонь. Тороватые хозяева одъляютъ колядующихъ "кольцами" колбасы, оладьями, орѣхами или деньгами. Въ Кіевской и Волынской губерніяхъ половина собранныхъ денегъ еще недавно отдавалась на церковь; вь другихъ-же мѣстахъ всегда всѣ деньги шли на устраиваемую на Святкахъ пирушку. Пѣсни-"колядки", которыми величаютъ Новорожденнаго Христа въ Малороссіи, отличаются большимъ разнообразіемъ и зачастую свидѣтельствуютъ о глубокой древности своего происхожденія. Въ одной изъ нихъ, напримѣръ, поется о томъ, какъ "Божья Мати въ полозѣ лежить, Сынойка родить; Сына вродила въ морѣ скупала..." Другая гласитъ совсѣмъ объ иномъ:

> "На сивомъ морѣ Карабель на воды, Въ томъ кораблейку Трое воротцы; Въ першихъ воротейкахъ Мѣсячокъ свѣтитчи, Въ другихъ воротейкахъ Сонечько сходитъ, Въ третьихъ воротейкахъ Самъ Господъ ходитъ,— Ключи примая, Рай вотмикая"...

Въ твхъ изъ чисто-великорусскихъ губерній, гдѣ сохранился обычай колядованія, — онъ стадъ исключительнымъ достояніемъ дѣтворы деревенской, съ увлеченіемъ выполняющей его за старшихъ. И теперь еще можно видѣть въ ночь передъ Рождествомъ кое-гдѣ толпы ребятъ. одинъ изъ которыхъ несетъ на палкѣ зажженный фонарь въ видѣ звѣзды, а всѣ другіе бѣгутъ за нимъ на каждый дворъ, куда только ихъ<sup>\*</sup>пускаютъ хозяева.

> "Коляда, коляда! Пришла коляда Наканунѣ Рождества; Мы ходили, мы искали Коляду святую По всѣмъ дворамъ, По проулочкамъ. Нашли коляду У Петрова двора; Петровъ-то дворъ-желѣзной тынъ, Середи двора три терема стоятъ:

> > — <u>5</u>35 —

Во первомъ терему-свътёлъ-мъсяцъ . Въ другомъ терему-красно солнце, А въ третьемъ терему-часты звъзды..."

"Колядка" продолжается прославленіемъ хозяина, которому придается прозвище "свътёль-мъсяцъ", хозяюшка является въ устахъ колядующихъ "краснымъ солнцемъ", дъти ихъ "частыми звъздами", и, наконецъ, дътвора возглашаетъ въ заключеніе пъсни:

> "Здравствуй, хозяинъ съ хозяюшкой, На долгіе вѣки, на многая лѣта!"

Иногда этотъ конецъ замѣняется болѣе выразительнымъвъ-родѣ: "Хозяинъ въ дому-какъ Адамъ на раю; хозяйка въ дому-что аладьи на меду; малы дѣтушки-что виноградье красно-зеленое..." А затѣмъ-"звѣздоносецъ" кланяется и уже не пѣсней, а обыкновенной рѣчью, поздравляетъ хозяевъ съ наступившимъ праздникомъ.

Въ нёкоторыхъ мёстностяхъ припёвомъ къ "колядкамъ" служатъ слова "Виноградье красно-зеленье мое!", или "Таусинь, таусинь ("Ай, овсень!")!" Въ пёсенномъ собрании П, В. Шейна есть слёдующая своеобразвая колядная пёсня, записанная въ Псковской губерніи:

> "Ходили, гуляли колядовщики, Сочили-искали боярскаго двора: Нашъ боярскій дворъ на семи верстахъ. На семидесяти столбахъ. Какъ потхалъ государь на Сулимую гору-Судъ судить по сто рублей. Ряды рядить по тысячи. Какъ вдетъ государь со Судимой со горы. Везетъ своей женѣ кунью шубу, Своимъ сыновьямъ по добру коню. Своимъ невёстушкамъ по кокошничку. Своимъ дочушкамъ по ленточки. Своимъ служенькамъ по сапоженькамъ. Подарите, не знобите колядовшиковъ: Наша колядка ни мала, ни велика. Ни въ рубль, ни въ цолтину. Ни въ четыре алтына. Подарите, не знобите колядовщиковъ! Либо изъ печи пирогомъ, Либо изъ клѣти осъмакомъ, Либо кружечка пивца,

Либо чарочка винца. Хозяинъ-ясенъ мъсяцъ, Хозяюшка-красно солнышко въ дому!"...

Подобіе обычая "колядованья" уцѣлѣло на Руси повсемѣстно-какъ въ селахъ, такъ и въ городахъ, не исключая столицъ; но тамъ не слышно уже этихъ наивныхъ въ своей неподкрашенной простотъ пѣсенокъ-колядокъ. Они замѣнились тѣмъ-же самымъ "славленіемъ", съ которымъ ходитъ на первый день праздника церковный причтъ по домамъ.

Въ Малороссіи наиболѣе, чѣмъ гдѣ бы то ни было, сохранились обычаи, которыми ознаменовывалась въ древней Руси встрѣча Рождества Христова. Тамъ и въ настоящее время "святой вечеръ" (какъ называютъ канунъ великаго праздника) проводится точно такъ-же, какъ проводился многіе годы тому назадъ.

При первомъ блескъ виелеемской звъзды вносится старъйшимъ въ домъ связка съна въ хату и стелется въ красномъпереднемъ-углу на давкѣ; эту-послѣднюю накрывають, по-верхъ сѣна, чистой скатертью: а затѣмъ ставятъ на нее подъ. божницею необмолоченный снопъ ржи или пшеницы. По бокамъ снопа помъщается кутья-каша изъ ячменя, или рису. съ изюмомъ и взваръ изъ сушеныхъ грушъ, сливъ и другихъ. плодовъ. И каша, и взваръ покрываются кнышами (пшенич-ными хлъбами). Начинается ужинъ-, вечеря". У образовъ теплится зажженная хозяиномъ лампада, вокругъ стола, усыпаннаго сѣномъ и накрытаго бѣлымъ столешникомъ, садятся всъ домашніе. Подаются галушки, вареники жаркое ипослѣ всего-каша-кутья и взваръ. За вечерю гадаютъ объ урожаѣ. Для этого вытаскиваютъ изъ-подъ столешника стебельки съна, по длинъ которыхъ и судятъ о будущемъ ростъ хлъбовъ. Выдергиваютъ такъ-же изъ снопа, стоящаго подъ божницею, соломенки: если выдернется съ полнымъ колосомъ-ждать надо урожая, съ тощимъ-недорода. Когда всъ повечеряютъ и хозяйка начнетъ убирать со стола, опять. начинается гаданье, - на этотъ разъ по осыпавшимся съменамъ травъ: если осыпется больше черныхъ—хороша будетъ гречиха-дикуша, а больше желтыхъ и красныхъ — можно разсчитывать на овсы, на просо да на пшеницу. Снопъ остается въ красномъ углу до самаго Новаго Года. Со "святого" вечера вплоть до 1-го января не выметаетъ ни одна хозяйка въ Малороссии соръ изъ хаты, — чтобы затъмъ весь его, собранный въ кучу, сжечь на дворъ. Этимъ охра-няется, по народному повърью, урожай сада и огорода. отъ гусеницъ, червей и другихъ враговъ плодоносящей растительности.

По старинному преданію, наканунѣ Рождества, въ самую полночь отверзаются небесныя врата, и съ высотъ заоблачныхъ сходить на землю Сынъ Божій. "Пресвѣтлый рай" во время этого торжественнаго явленія открываеть взорамъ праведныхъ людей всѣ свои сокровища неоцѣнимыя, всѣ свои тайны неизъяснимыя. Всѣ воды въ райскихъ рѣкахъ оживаютъ и приходятъ въ движеніе; источники претворяются въ вино и надѣляются на эту великую ночь чудодѣйной цѣлебною силой; въ райскихъ садахъ на деревьяхъ распускаются цвѣты и наливаются золотыя яблоки. И изъ райскихъ предѣловъ обитающее въ нихъ Солнце разсылаетъ на одѣтую снѣжной пеленою землю свои дары щедрые-богатые. Если кто о чемъ будетъ молиться въ полночь, о чемъ просить станетъ,—все исполнется-сбудется, какъ по писанному,—говорить народъ.

У сербовъ и лужичанъ существуетъ обычай-выходить рождественской полночью въ поле, на перекрестокъ дорогъ и смотръть на небо. По словамъ стариковъ, передъ взорами угодныхъ Богу людей открываются небесныя красоты неизреченныя. И видять они, какъ изъ райскихъ садовъ зоря-зоряница выводитъ солнце красное, \_\_\_какъ она, ясная, усыпаеть путь его золотомъ и розами. И видять они, какъ быютъ въ муравчатыхъ берегахъ ключи воды живой, какъ расцвътають цевты духовитые, какъ золотятся-наливаются плоды сочные на деревьяхъ серебряныхъ съ листочками бумажными... Многое еще видять достойные видений люди, да все меньше такихъ становится на земль, затемненной гръхами нераскаянными. А какъ ни смотри на небо гръшная душаничего кромъ синевы небесной да звъздъ, и то если онъ не укрыты темнымъ пологомъ тучъ, - не высмотръть ей и , въ эту ночь откровений.

У юго-западныхъ славянскихъ народовъ, тамъ, гдѣ бытъ ихъ еще не измѣнилъ единокровной съ народомъ русскимъ старинѣ (наприм., у тѣхъ-же сербовъ, а также у далматинцевъ, кроатовъ и нѣкоторыхъ другихъ) канунъ Рождества Христова, называющійся въ честь пробуждающагося и выѣзжающаго на лѣтнюю дорогу солнца, "баднимъ днемъ" (отъ слова будити, бдѣти и т. д.), проводит€я и бѣдными, и богатыми людьми одинаково, по установленному предками обряду-обычаю. Утромъ вырубается въ ближнемъ лѣсу толстая дубовая колода, и привозится на дворъ. Какъ только пачнетъ смеркаться, домохозяинъ-больша̀къ вноситъ ее въ хату и, входя, привѣтствуеть всѣхъ домашнихъ пожеланіемъ провести счастливо "бадній день". Колоду обмазывають медомъ, посыпають хлѣбными зернами, затѣмъ кладутъ въ печь на уголья. Когда колода ("баднякъ") разгорится, семья собирается близъ очага за накрытымъ праздничнымъ столомъ и начинаетъ разговляться. По улицамъ въ это время горятъ смоляные костры, молодёжь у околицы палитъ изъ ружей. Въ каждой семьѣ ждутъ гостей на вечерю. Первый гость зовется "положайникомъ", и съ появленіемъ его въ хатѣ связываются потомъ всѣ бѣды и радости, случающіяся въ году съ семьею. Твердо будучи убѣждены въ непреложности этого повѣрья, хозяева стараются приглашать на рождественскую вечерю къ себѣ только тѣхъ людей, которые могутъ, повидимому, принести счастье.

Входя въ хату, положайникъ беретъ изъ кадки, стоящей въ съняхъ у двери, горсть зеренъ и, бросая ихъ къ хозлевамъ, произносить: "Христось ся роди!" Большакъ-хозяинъ отвъчаетъ: "Ва истину роди!" и приглашаетъ положайника състь на почетное мъсто, остававшееся до тъхъ поръ не занятымъ. Но гость медлить отозваться на приглашение: онъ идеть къ очагу и начинаетъ бить кочергою по горящей дубовой колодъ такъ, что искры детятъ изъ нея во всв стороны; бьетъ, а самъ приговариваетъ пожедание, чтобы сколько вылетитъ искръ, столько уродилось-бы копенъ жита, сколько искръстолько-бы и приплода на скотномъ дворъ, сколько искръстолько-бы мёръ овощей на огороде и т. д. Затемъ, все присутствующіе беруть въ руки по зажженной восковой свъчь, молятся на иконы и целують другь друга со сдовами: "Миръ Божій! Христось ся роди, ва истину роди, покланяемо се-Христу и Христову рождеству!" Послъ этого свъчи передаются хозяину, который ставить ихъ въ чашку, наполненную зернами, а немного времени спустя гасить ихъ, опуская зажженными концами въ зерна. Всъ принимаются за ъду.

На рождественской трапезѣ необходимыми кушаньями являются здѣсь медъ и "чесница" (прѣсный пшеничный хлѣбъ съ запеченной въ немъ монетою). Большакъ-хозяинъ разламываетъ чесницу и раздѣляетъ между трапезующими; кому достанется кусокъ съ монетою, —того ожидаетъ счастье. Баднякъ-колода, по мнѣнію старыхъ свѣдущихъ людей, надѣляется свыше цѣлебною силою. Уголья и зола, остающіеся послѣ него въ очагѣ, считаются лѣкарствомъ противъ болѣзней рогатаго скота и лошадей; если дымомъ его тлѣющей головни окурить на пасѣкѣ улья, то это помогаетъ дружному роенью цчелъ и т. д. Зернами, разбросанными по полу во время встрѣчи гостя-положайника, хорошо кормить куръ, чтобы тѣ. лучше неслись; солому, которою устилается на "бадній день" полъ хаты, выносятъ на ниву и разбрасываютъ по ней, думая, что отъ этого будетъ лучшій урожай по веснѣ. Во многихъ мѣстностихъ огонь "бадняка" поддерживается не только въ канунъ великаго праздника, но и во всѣ Святки—вплоть до Новаго Года.

Стародавняя старина, уцълъвшая до сихъ поръ отъ всесокрушающей руки безпощаднаго времени, никогда не проявляется въ народномъ быту такъ ярко, какъ во дни, окружающіе великій праздникъ Рождества Христова.

"Какъ и нонче у насъ святые вечера пришли, [Святые вечера, Святки-игрища. Ой, Святки мои, святые вечера! [Ой, Дидъ! Ой, Лада моя! Ой, Дидъ! Ой, Лада моя!.."

— запѣваются первыя пѣсни святочныя, зачинаются игрища затѣйныя. На Святки—просторъ-приволье широкому размаху живучей родной старины. Это—время, для котораго словно и создавало богатое народное воображеніе пестроцвѣтную вязь повѣрій, гаданій, игръ и обычаевъ. "Русская Русь", заслоненная суровымъ обиходомъ трудовой жизни простолюдина, словно просыпается отъ своей дремы и смѣлой поступью идетъ въ святочные дни и вечера по всему свѣтлорусскому раздолью. Она нашептываетъ народу-пахарю о забытыхъ преданіяхъ былого-минувшаго, вызываетъ его на потѣху утѣшливую, пробуждаетъ въ стихійной душѣ милліонноголоваго правнука Микулы Селяниновича память обо всемъ, чѣмъ было живо богатырское веселье пращуровъ современныхъ землепашцевъ, крѣпко держащихся за землю-кормилицу.

Празднованіе Рождества Христова въ царскихъ налатахъ XVI—XVII въка начиналось еще наканунъ, рано утромъ. Царь дълалъ тайный выходъ. Благочестивые государи московскіе и "всеа Руссіи" любили ознаменовывать всй великіе праздники дълами благотворенія.Такъ было и ьъ этомъ случаѣ. Въ сочельникъ, когда вся Москва—и первый богачъ, и послѣдній бѣднякъ—готовилась, каждый по своему достатку, къ празднику, толь-нищета московская переполняла, еще до утренняго свѣта, всѣ площади, въ надеждѣ, что царь не захочетъ, чтобы кто-нибудь изъ его людей и людишекъ оставался голоднымъ въ предстоящіе великіе дни. О тайномъ выходѣ знали всѣ, кому о томъ знать надлежало. Неожиданно совершонное впервые превратилось въ обычай; послѣдній въ освященный годами обрядъ царскаго обихода. Если не самъ государь, то кто-либо изъ ближнихъ бояръ его долженъ былъ исполнять положенное. Но только болѣзнь и могла заставить прибѣгнуть къ замѣнѣ царя приспѣшникомъ, удостоивавшимся представлять собою священную особу государя. Обыкновенно-же этотъ выходъ совершался самимъ царемъ.

Раннимъ утромъ, сопровождаемый малымъ отрядомъ стръльцовъ и въсколькими подъячими такъ называемаго Тайнаго Приказа, вънценосный богомолецъ выходилъ изъ палатъ. Онъ быль облечень въ "смирныя" одежды простого боярина и въ то-же время быль "смиренъ духомъ". Шествіе направлялось къ тюрьмамъ и богадъльнямъ. Въ первыхъ растворялись къ царскому посъщению казематы "сидъльцевъ за малыя вины" и полонянниковъ; во вторыхъ-ждали "свътлаго лицезрънія государева" увъчные, разслабленные, убогіе. По улицамъ и площадямъ, облегавшимъ путь, по которому надлежало шествовать участникамъ тайнаго выхода, тъснился бъдный людъ, жаждавшій получить милостыню изъ рукъ государевыхъ. Одновременно съ этимъ, по всёмъ стогнамъ Бѣлокаменной, стрѣлецкіе полковники и пользующіеся довъріемъ царевымъ подъячіе раздавали "отъ щедротъ государевыхъ" нищимъ. калъкамъ и сирымъ праздничное подаяние. Земский Дворъ, Лобное Мъсто и Красная Площадь собирали вокругъ себя особенно много бъдноты, памятовавшей слова указа государева, о томъ, чтобы ни одинъ бъдный человъкъ на Москвъ не оставался въ этотъ день безъ царской милостыни.

За четыре часа до разсвѣта самодержецъ выходиль на благочестивый подвигь. Темень зимней вочи чернымъ пологомъ лежала надъ одѣтою снѣгами Москвой. Впереди государя несли фонарь, о-бокъ слѣдовали подъячіе Тайнаго Приказа, поодаль—стрѣльцы. Встрѣчные на пути одѣлялись деньгами. Прежде всѣхъ "узилищъ" обыкновенно посѣщался Большой тюремный дворъ. Богомольный гость заключенныхъ обходилъ каждую избу, выслушивая жалобы колодниковъ однихъ освобождая по своему царскому милостивому изволенію и скорому суду, другимъ облегчая узы, третьимъ выдавая по рублю и по полтинѣ на праздникъ. Всѣмъ "сидѣльцамъ тюремнымъ", по приказанію государя, назначался на великіе дни праздничный харчъ. Съ Большого тюремнаго двора государь шествовалъ на "Аглинской". На этомъ дворѣ милость царева изливалась на полонянниковъ. Шествуя отсюда, въ Вѣломъ и Китай-городѣ государь одѣлялъ изъ своихъ рукъ всякаго встрѣчнаго бѣдняка. Возвратившись съ описаннаго выхода въ палаты, царь шелъ въ покои на отдыхъ. Отдохнувъ и переодѣвшись, онъ выходилъ въ Столовую избу или Золотую палату, или-же въ какую-либо изъ дворцовыхъ ("комнатныхъ") церквей. Царскіе часы вѣнценосный богомолецъ слушалъ– окруженный сонмомъ бояръ, думныхъ дьяковъ и ближнихъ чиновъ.

Въ навечеріи великаго праздника царь, въ бълой, шелкомъ крытой, шубъ, отороченной кованымъ золоченымъ кружевомъ и золотной нашивкою, шелъ въ Успенскій соборъ, гдъ стоялъ за вечернею и слушалъ дъйство многольтія, "кликанное" архидіакономъ. Послъ этого, патріархъ, по описанію Забълина, "со властьми и со всъмъ соборомъ здравствовалъ государю"... Произносилось "титло". Государь обмънивался поздравленіями съ патріархомъ и всъми присутствовавшими; затъмъ, принявъ патріаршее благословеніе, шествовалъ въ палаты.

Въ сумерки, при трепетномъ мерцаніи первой вечерней звъзды, являлось во дворецъ "славить Христа" соборное духовенство съ хорами государевыхъ пъвчихъ; къ послъднимъ иногда присоединялись "станицы" патріаршихъ, митрополичьихъ и другихъ пъвческихъ хоровъ. Славельщики входили въ Столовую избу, или въ Переднюю палату. Государь принималъ гостей по уставу—по обычаю, жалуя ихъ бълымъ и краснымъ медомъ, который золотыми и серебряными ковшами обносили особые подносчики. Кромъ царскаго угощенія, христославы получали и "славленое" (отъ 8 алтынъ съ 2-мя деньгами до 12 рублей, смотря по положенію того, отъ кого былъ хоръ). Русскіе цари очень любили церковное пѣнie, а потому жаловали "воспѣвакъ", обладавшихъ выдающимся искусствомъ въ немъ, и наособицу.

Наставалъ самый праздникъ Рождества Христова. Царь шелъ къ заутренъ въ Золотую палату. Въ 10-омъ часу утра расплывался надъ Москвою первый гулкій ударъ краснаго благовъста къ объднъ, подхватываемый колокольнями сорока-сороковъ московскихъ. Въ это время государь былъ уже въ Столовой палатъ, убранной "большимъ нарядомъ". Онъ сидълъ на своемъ царскомъ мъстъ, рядомъ съ которымъ стояло патріаршее кресло. Бояре и думные дьяки сидъли по лавкамъ, застланнымъ "бархатами"; другіе ближніе люди, младшихъ разрядовъ, стояли поодаль. По прошествіи нѣкотораго времени, въ палату вступалъ патріархъ, пред-

-542 -

шествуемый соборными ключарями съ крестомъ и со святой водою. Святителя сопровождаль сонмъ митрополитовъ, архіепископовъ, епископовъ, архимандритовъ и игуменовъ. Государь вставалъ навстръчу архипастырю, шедшему славить Христа. Послъ пънія положенныхъ, по уставу церковному, молитвъ, "стихеръ" и многолътія, патріархъ поздравлялъ царственнаго хозяина Земли Русской и, по приглашенію его, садился рядомъ съ нимъ. Затъмъ, немного спустя, благословивъ государя, іерархъ Православной Церкви, со всъми духовными властьми, шелъ въ царицыны покои, въ государынину Золотую палату. Послъ царицы, патріархъ посъщалъ всъхъ членовъ царскаго семейства.

Государь, между тёмъ, собирался къ обёднё въ Успенскій соборъ. Выходъ въ соборъ совершался по Красному крыльцу, въ предшествіи и сопровожденіи бояръ. Государь былъ одётъ въ царское платно (порфиру), становой кафтанъ и корону; на груди его были возложены царскія бармы; въ рукѣ онъ держалъ царскій жезлъ. Подъ руки держали царственнаго богомольца двое стольниковъ въ золотыхъ праздничныхъ ферязяхъ. Люди меньшаго чина начинали шествіе, бо́льшаго чина вельможи слѣдовали за царемъ.

Отслушавъ литургію, государь въ одномъ изъ придѣловъ собора перемѣнялъ царское платно на "походное" и возвращался во дворецъ. Тамъ въ это время приготовлялся уже праздничный столъ—на патріарха, властей и бояръ. Но, върный своему благочестивому обычаю, самодержецъ московскій не садился за столъ, не узнавъ, что все исполнено по его изволенію.

А "изволиль" государь приказывать еще съ утра: "строить столы" для бъдныхъ и сирыхъ. Въ Передней палать, или въ однѣхъ изъ теплыхъ свней государевыхъ, къ этому времени были уже другіе гости: собиралось скликалось по-Москвь до ста и болье нищихъ и убогихъ. Столы уставлялись пирогами и перепечами, ставились жбаны квасу и меда сыченаго. По данному ближнимъ бояриномъ знаку, присбиники впускали царскихъ гостей, занимавшихъ мъста за столами. Входили подносчики и одбляли всбхъ оббдавшихъ-отъ имени царскаго-калачами и деньгами (по полтинь). Слъдомъ за ними, палатою проходилъ ближній бояринъ, изображавшій собою замъстителя государева, и всѣхъ "опрашиваль о довольствъ". И только послѣ того, какъ этотъ бояринъ приносилъ царю въсть, что его убогіе гости сыты, пожалованы "жалованьемъ" и отпущены со словомъ милостивымъ, -- садился государь въ Столовой палатъ за столы,

"браные на патріарха и властей". Иногда, въ то-же самое время, столы для убогихъ и сирыхъ "строились" и въ царицыныхъ покояхъ, въ ея Золотой палатѣ, гдѣ также раздавалось бѣднякамъ щедрой рукою царское жалованье. Утромъ, предъ обѣднею, къ царицѣ съѣзжались старшія боярыни, вмѣстѣ съ которыми она и слушала славленіе патріарха.

Встрътивъ праздникъ дълами благотворенія обойденнымъ судьбою несчастнымъ и принявъ "здравствованіе" духовныхъ и сиътскихъ властей и ближнихъ людей своихъ, государь отдавалъ себя семъъ. На другой день онъ слушалъ утреню и объдню въ одной изъ своихъ комнатныхъ церквей, послъ чего принималъ пріъзжихъ изъ другихъ городовъ христославовъ "духовнаго и свътскаго чина". Къ царицъ въ это же время собирались, по "нарочитому зву", пріъзжія боярыни. Родственницы государя и государыни оставались въ царицыныхъ палатахъ — къ "столу"; всъ же другія гостьи уъзжали, такъ какъ имъ, по уставу, не предоставлялось права объдать за царскими столами.

На третій день великаго праздника государь "шелъ саньми" на богомолье въ одинъ изъ наиболъе чтимыхъ. прославленныхъ своими святынями московскихъ монастырей. На раззолоченныхъ, испещренныхъ хитрымъ V30рочьемъ саняхъ, по сторонамъ царскаго мъста, кры-таго персидскими коврами, стояли два ближнихъ боярина и два стольника. За государевыми санями ъхала царская свита: бояре, окольничіе, дъти боярскіе. Поъздъ оберегался ото всякаго лиха отрядомъ стръльцовъ во сто человъкъ. Несмътныя толпы народа окружали царскій путь, бъжали и скакали на коняхъ за поъзжанами, привѣтствуя "батюшку-царя" радостными кликами. Посвтивъ московскія святыни, на обратномъ пути съ богомоцья, государь затэжаль поклониться праху родителей и возвращался въ свои палаты.

Вечеръ этого дня царь, въ кругу своей семьи, проводилъ въ особой Потъ́шной палатъ. Въ ней—гусельники, домрачеи, скрыпочники, органисты и цымбальники услаждали слухъ государя. Скоморохи съ карлами и карлицами забавляли царское семейство пъ̀снями, плясками и всякими другими "двйствами". Представали здъсь иногда передъ царскими взорами и "заморскіе искусники комедійнаго дъла". Съ этого вечера въ царицыныхъ покояхъ и въ теремахъ царевенъ начиналось время святочныхъ забавъ. "Ужъ я золото хороню, хороню, Чисто серебро хороню, хороню, Я у балюшки въ терему, въ терему, Я у матушки въ высоко́мъ, въ высоко̀мъ..."---

---звенѣла, переливалась переливами голосистыми старинная "подблюдная" пѣсня, и въ наши дни общая всѣмъ святочнымъ игрищамъ-бесѣдамъ:

> "Палъ, палъ перстень Въ калину, въ малину, Въ черную смородину... Гадай-гадай, дъвица, Отгадывай, красная, Черезъ поле идучи, Русу косу плетучи, Шелкомъ первиваючи, Злагомъ персыпаючи"...

А на Москвъ бълокаменной и по всей Землъ Русской веселыя рождественскія Святки были уже въ полномъ разларъ.



#### LIV.

## Ввѣри и птицы.

Разношерстное-разновидное царство звърей, какъ и разноперое-разноголосое царство птицъ, населяющихъ обступающія человъка поля, луга, лъса и горы, не только не обойдено живучимъ словомъ народной Руси, но отразилось въ его прозрачной глубинѣ со всъми своими особенностями. И сказы-преданія, и пъсни, и пословицы, и загадки, и поговорки, и присловья запечатлѣли въ себѣ оба эти царства во всемъ ихъ пестромъ многообразіи. То величаво-спокойную рѣчь ведетъ о нихъ народъ-сказатель, то окружаетъ ихъ дымкой таинственнаго-нездѣшняго, то пылаетъ на нихъ гнѣвомъ, то обвѣваетъ ихъ кроткой ласкою воспоминанія. Мѣшая дѣло съ бездѣльемъ, отъ страха-ужаса переходя къ веселой шуткѣ, онъ обрисовываетъ весь этотъ міръ, близкій богатырскому духу пахаря, живущаго, какъ жили и его давніе пращуры, заодно съ матерью-природою, дышащаго однимъ дыханіемъ съ нею.

Зерцало простонародной мудрости—"Книга Голубиная" устами царя Давыда Евсеевича называеть "Индрика-звъря" главою и владыкой звъринаго царства. "Такъ и Индрикъзвърь всъмъ звърьямъ мати",—гласитъ "перемудрое" слово и продолжаетъ, надъляя этого диковиннаго звъря самыми чудесными свойствами:

> "Почему тотъ звѣрь всѣмъ звѣрьямъ мати? Что живетъ тотъ звѣрь во святой горы, Онь и пьетъ, и ѣстъ изъ святой горы, И онъ ходитъ звѣрь по поднебесью.

> > - 546 ---

Когда Индрикъ-звърь разыграется, Вся вселенная всколыбается: Потому Индрикъ-звърь всъмъ звърьямъ мати!"

Въ этомъ сказочномъ звъръ легко, по самому его наименованію, узнать единорога, представлявшагося и въ не особенно стародавние годы загадочнымъ существомъ, съ которымъ связывалась въ суевърномъ воображени мысль о сверхъестественной силь и мудрости. Еще въ XVII-мъ стольтіп рогу этой "матери всёмъ звёрьямъ" приписывались целебныя свойства, и увъренность въ этомъ была настолько велика, что даже царь Алексъй Михайловичъ, по свидътельству дворцовыхъ книгъ (1655 г.), соглашался за три такихъ рога заплатить десять тысячъ рублей соболями и мягкою рухлядью. Свъдущіе въ цъленіи бользней русскіе люди того времени были убъждены, что рогъ единорога не только можетъ оказывать помощь въ различныхъ болѣзняхъ, но и даеть владъющему имъ человъку увъренность въ цвътущемъ здоровьи на всю жизнь долгольтнюю. "Длиною этоть рогъ до шести пядей и свътелъ, какъ свътло", повъствують о немъ письменные люди, современники Тишайшаго царя.

Надъ птичымъ царствомъ ставитъ сѣдая народная мудрость не менѣе удивительную Страфиль ("Естрафиль", "Страхиль" и "Стратимъ" — по инымъ разносказамъ)-птицу". "Страфиль-птица всѣмъ птицамъ мати", — гласитъ она, — "что живетъ та птица на синемъ мори, она пьетъ и ѣстъ на синемъ мори; когда эта птица вострепѐнется, все синее море всколебается. Потопляетъ море корабли гостиные, съ товарами драгоцѣнными, и топитъ гостей, гостей торговыихъ, побиваетъ судна, судна поморскія: потому Страфиль-птица птицамъ мати"...Что это за птица Страфиль-остается для нашихъ дней загадкою, потому что, хотя она и напоминаетъ страуса по имени-прозвищу, да тотъ, какъ извѣстно, никогда не живывалъ "на синемъ мори".

Пословицы, поговорки и всевозможныя присловья-прибаутки о звърьъ съ птаствомъ пошли въ народную Русь больше всего съ лъсныхъ мъстъ, наособицу богатыхъ звъро-да-птицеловами. Облетая на крыльяхъ живучаго слова свътлорусскій просторъ, переходя изъ однихъ словоохотливыхъ устъ въ другія, онъ видоизмънялись, сообразно съ бытомъ-обиходомъ той или другой округи, по которой пролегала имъ путьдороженька, никакими рогатками-заставами не перегороженная, никъмъ-никому не заказанная. Мъстныя наслоенія придавали вольному словесному богачеству пестроцвътную окраску, изъ-за которой порою не такъ-то легко и угадатьраспознать, гдё родина того или иного реченія, —олончанинъли "или тулякъ, или—чего добраго!—обитатель Костромы ("недоброй стороны") оговорился-обмолвился имъ впервые.

"Звирье прыскучее (порскучее?)-Божье стадо!"-гласить народная молвь крылатая, договариваючи къ этому: "Пастухъ всьмъ звърямъ-Егорій!", "Что у звъря ("у волка"-въ част-ности) въ зубахъ, то Егорій даль!", "Безъ Егорья и звърю съ голоду пропасть!", "Хранитъ Господь и дикаго звъря!", "У Бога-всякаго корму много; всъхъ Господь надълилъ-кого хлъбцемъ, кого хлъбушкой, не за что ему и звъря лъсного обдълять: не хлъбомъ, такъ травой накормитъ, травы кто не ъстъ-другимъ звъремъ-птицей!" и т. д. Немного словъ на языкъ у русскаго народа про все звъриное царство огуломъ, по множество-про каждаго звъря наособицу, начиная царь-звъремъ (львомъ), малою мышкою-норушкой кончая. "Знаютъ и звъря по шерсти; какъ человъку человъка по обличью не распознать!", "По когтямъда по зубамъ звърей знать, а человъка-по глазамъ видать!",-говоритъ онъ,-"Звърь звърю-человъкъ; человъкъ человъку-звърь!" приговариваеть.

Ко птицамъ-птахамъ куда привътливъе народное слово, чёмъ ко звёрью, - знать, ему, крылатому, летающія созданія Божін больше по сердцу, чёмъ бвгающія порскающія. Зоветь краснословъ-народъ птицъ-Вожьими, небесными, вольными; порою онъ завидуетъ имъ, поневолъ на одномъ мъстъ сидючи. "Эхъ, крылья-бы, крылья мнъ! Птицей взвился-бы, полетѣлъ!" -- говоритъ его встосковавшееся по чемъ (или по по комъ)-либо сердце: "Не птахъ-не полетишь!", "Снесите, вольныя птицы, поклонъ на родимую сторонушку!", "Дайте крылья, крылья мнъ перелетныя!", "Молодость-пташка вольная, старость-ракомъ пятится, черепахой ползетъ!", "Безъ крыльевъ и птица-комъ; безъ воли и радость-не въ радость, на свободъ и горе-вполгоря!" и т. д. "Что ему дълается: ни светь, ни жнеть, какъ Божья птаха живеть!"--говорятъ деревенские краснословы про безпечныхъ людей, примъняя къ нимъ евангельскія слова — "Воззрите на птицы пебесныя"... "Птица ни светъ, ни жнетъ, а сыта живеть!" - добавляютъ другіе къ этому. Но, по народному-же слову, и птица-птицв рознь: "У всякой пташки-свои замашки!", "Всяка птица своимъ голосомъ ("свои пъсни"-по иному разносказу) поетъ!", "Птицу знать по нерьямъ, сокода-но полету!" Задумываясь надъ счастьемъ, посельщина-деревеньщина приговариваеть: "Счастье-вольная птанка; гдв захотвла, тамъ

- 548 --

и свла!" По крылатому народному слову-"Нъть дерева, на которое не садилась-бы птица; а мимо сколькихъ людей счастье, не-глядя, проходить?" Вмъстъ съ зорькою поднимается пахарь со своего жосткаго ложа, вмысты съ солнышкомъ принимается за работу, памятуя завътъ дъдовъ-прадъдовънабожныхъ-благочестивыхъ людей-о томъ, что кто не трудится, тотъ пусть и не встъ, что "трудовой потъ-върнъе денегъ" и т. п. Какъ-же ему было не обмолвиться такими поговорками, какъ, напримъръ: "Ранняя птица носокъ прочищаеть, поздняя глаза продираетъ!", "Какая пташка раньше проснулась, та и корму скоръе нашла!", "Рано птица съ гнъзда поднялась-сытнъе дътятъ птенцовъ накормила!" Знаеть народъ-хлъборобъ, что безъ родительскихъ совътовъ да наказовъ не стать молодому подростку заправскимъ пахаремъхозяиномъ. Птица не только дътокъ кормитъ, а и летать учитъ!"-вылетѣло у него изъ устъ мудрое-хотя и немудре́ное-слово. "Учись. умная годова, у глупой птицы, - какъ дътей учить!"----наставляетъ большакъ семьи молодожена сына (либо-внука). "И птица за собой выводокъ водитъ!"-приговариваеть онъ несмышлёной молодухв-снохв. оставляющей безъ призора свою дътвору да все про дъвичьи хороводы вспоминающей. "Красна птица перьемъ", -- повторяетъ простодушная народная мудрость, -- "а человъкъ-ученьемъ!" Нелюбо широкой русской душь видьть о бокъ съ собою мъру кичащихся своимъ случайнымъ положеніне въ емъ, слишкомъ высоко задирающихъ носъ выскочекъ. "Не велика птица!"---роняетъ она въ ихъ сторону мъткое слово. "И на вольную птицу есть укорота-силки да тенета!", "Залетъла птица выше своего полета!", "Высоко летишь, гдъто сядешь!"-слово за-словомъ оговариваютъ въ народъ такихъ людей. "По пташкъ и клътка!"-осаживаетъ посъдълая старина-старинушка безпрестанно жалующихся на свою судьбу птицъ не высокаго полета, не заслуживающихъ лучшей участи, чъмъ та, которая выпала на ихъ долю. "Все есть, только птичьяго молока нътъ!"-ведетъ народная Русь свою рвчь о чьемъ-либо несмътномъ богатствъ, но туть-же сама себя оговариваеть: "Птичьяго молока – хоть въ сказкъ найдешь, а другого отца-мать и въ сказкъ не сыскать!" О ротозъяхъпростецахъ сложился прибаутовъ: "Поймалъ птицу-юстрицу, пошель по рынку, просиль полтинку; подали пятакъ, -- отдаль и такъ!.."

Жизненный опыть цёлыми вёками подсказываль русскому народу тё примёты, передь которыми съ нёкоторою долей изумленія останавливаются даже и умудренные наукой люди, не знающіе: чёмъ и какъ объяснить ихъ происхожденіе. Не всъ примъты оправдываются на дълъ, но твердо въритъ въ ихъ непреложность простая душа суевърнаго пахаря. Такъ, напримъръ, опытные охотники, звърующіе изъ поколения въ поколение, говорять, что не къ добру оставлять убитаго звъря въ полъ. Появится много звърья въ сосъднихъ съ селами лъсахъ-къ голодному году. Бъжитъ звёрье изъ лёсу невёдомо куда-къ лёсному пожару (а по словамъ другихъ-къ засухъ). О птицахъ-свои примъты, на особый дадь сложившіяся. Увидить зоркій глазъ мужикапогодовъда, что купаются въ пыли подорожной мелкія птахищебетуньи, дождя начнеть ждать. Если сидить-ощипывается домашняя птица-къ ненастью, "вольная"-къ ведру. Летятъ стаями пташки на коноплянники-къ завидному урожаю конопли. Но, какъ объ отдёльныхъ породахъ звъриныхъ, такъ и о птичьихъ семьяхъ, существуютъ примъты-о каждой наособщиу.

Изощряясь въ словесномъ единоборствѣ, деревенскіе краснословы всегда не прочь загануть захожему человѣку и загадку. Подчасъ такую загадаютъ, что въ тупикъ встанетъ не набившій разума на догадливости, не наварившій въ житейской кузницѣ языка новичокъ. "Звѣрокъ—съ вершокъ, а хвость—семь верстъ!" (игла съ ниткой), "Деревянная птица, крылья перяныя, хвостъ желѣзный!" (стрѣла), "Одна птица кричитъ: мнѣ зимой тяжело; другая кричитъ: мнѣ лѣтомъ тяжело; третья кричитъ: мнѣ всегда тяжело!" (сани, телѣга и лошадь). "Махнула птица крыломъ, покрыла весь свѣть однимъ перомъ!" (ночь), "Летѣла птица черезъ Божью свѣтлицу: тутъ мое дѣло на огнѣ сгорѣло!" (пчела и церковь), "Дважды родился, ни однова не крестился, одинъ разъ умираетъ!" (птица),—сыплетъ загадками наша деревня.

Русскій народъ, величающій "Индрика-звѣря" всѣмъ звѣрямъ матерью, признаетъ, однако, за царя царства звѣринаго и могучаго льва. Но гордый властитель пустынь и степей мало знакомъ нашему пахарю-сказателю, знающему о немъ больше по наслышкѣ да по лубочнымъ картинкамъ. Потомуто и обмолвилась о немъ русская крылатая молвь словно мимоходомъ. "Левъ мышей не давитъ!" — гласитъ она въ укоръ сильнымъ людямъ, притѣсняющимъ слабыхъ. По старинному, и теперь еще не отжившему времени въка, повѣрью — левъ строго блюдетъ свою царскую власть: "спатьспитъ, а однимъ глазомъ видитъ". Про тигра, кровожаднаго сосѣда царь-звѣря, только и знаетъ народная Русь, что онъ — "лютый". Но зато изъ этой могучей породы облюбовала она

- 550 -

въ своемъ живучемъ словъ дальнюю родню льва могучаго да тигра лютаго-нашу красавицу домашнюю кошку, перенявшую отъ обопхъ понемногу свой правъ обычай. Дикой кошки совсёмъ не знаетъ народное слово, а о своемъ домашнемъ "тигро-львъ"насказало и ни въсть сколько поговорокъ всякихъ. <u>"Кто</u> кошекъ любить-будетъ жену любить!", "Безъ кошки не изба (безъ собаки не дворъ)!", "Знаеть кошурка свою печурку!", "На мышку и кошка звърь!", Кошки дерутся-мышкамъ приволье!", "Напала на кошку спъсь, не хочеть и съ печки слёзть!", "Любить кошка молоко, да рыльце коротко!", "Лакома кошка до рыбки, да въ воду лъзть не хочется!"-говорить-приговариваетъ нашъ краснословъ-народъ, примъняя связанныя съ видомъ-нравомъ кошки поговорки ко всевозможнымъ явленіямъ человѣческой жизни. "Поклонишься и кошкв въ ножки!"-говорится гордецу, которому-на-роду написано передомить свою спъсь-гордость. У нихъ лады-что у кошки съ собакой!"-киваютъ головой на сварливую супружескую чету. "Захотвль оть кошки лепешки!"машуть рукою при разсказв о чьей-дибо сомнительной щедрости. По простонародной примъть: кошка свертывается клубкомъ къ морозу, кръпко спить брюхомъ кверху-къ теплу, скребеть лапами ствну-къ вътру непогожему, полъ-къ за-мети-вьюгв, умывается-къ вёдру (и къ приходу гостей), лижетъ хвостъ-къ дождю, на человъка тянется-обновку (корысть) сулить. Существуеть старинное повърье, что кошка такъ живуча, что только девятая смерть и можетъ ее "уморить до-смерти". Загадки загадываетъ посельщина-деревеньщина про этого живучаго звъря такія, какъ напримъръ: "Двъ ковырки, двъ подковырки, одинъ вертунъ, два войка, третья маковка!", или: "Выходитъ турица изъ-подъ каменной горицы, спрашиваеть курицу турица:-курица, курица! Гдъ ваша косарица?-Наша косарица лежить на пещерскихъ горахъ. хочетъ вашихъ дътей ловить. -Ахъ, горе горевать: куда намъ дътей дъвать?" (крыса, кошка, мыши и печь), или: "Идетъ Мырь-царь, навстръчу Мырь-царю Гласимъ-царь:-Гдъ видълъ Смотрякъ-царя?-Смотрякъ-царь подымается на звеновскія горы; со звеновскихъ горъ-на пещерскія горы, со пещерскихъ горъ въ Стратилатово царство!" (мышь, пътухъ и котъ). Въ цъломъ рядъ другихъ, подобныхъ этимъ, загадокъ загадываеть народная молвь про кошку и обреченную ей добычу. Мышь зовуть "сивой буренкою", приговаривая, что ее "и дома не любять, и на торгу не купять." "Подъ поломъ-поломъ ходить барыня съ коломъ!"-гласить о ней старая загадка. "Мала-мала, а никому не мила!" - подговаривается другая. А и какъ тутъ любитъ этого маленькаго съренькаго звърька русскому пахарю, когда объ иную пору мышиный народъ у негочуть не весь хлъбъ на гумнахъ да по амбарамъ повдаетъ! Недаромъ заводитъ русскій мужикъ кошекъ для борьбы съ этимъ страшнымъ для него звъремъ и даже особыми заговорами, изъ устъ въдуновъ-знахарей, заговариваетъ свои скудные запасы— "отъ мышеяди"?

Кошка у древнихъ египтянъ считалась священнымъ животнымъ. У всёхъ народовъ она была спутницею колдуновъ. Народное суевъріе приписываетъ ся видящимъ въ темнотъ глазамъ необычайную силу, почерпнутую изъ міра таннственваго. Прехшерстная кошка, по мнѣнію нашихъ пахарей, приносить счастье тому дому, гдв живеть; семишерстный коть является еще болве върнымъ залогомъ семейнаго благополучія. По словамъ русскихъ сказокъ, кошка-чуть-ли не самое смышленое животное. Она сама "сказываетъ сказки" и не хуже дотошнаго знахаря умветь "отводить глаза". "Коть-баюнъ" былъ надвленъ голосомъ, слышнымъ за семь верстъ, и видёль за семь версть; какъ замурлыкаеть, бывало, такъ напустить, на кого захочеть, заколдованный сонь, котораго не отличишь, не знаючи, отъ смерти. Черная кошка И является, по народному слову, олицетвореніемъ нежданнаго раздора: "Имъ черная кошка дорогу перебъжала!" — говорять о врагахъ, недавно еще бывшихъ чуть не закадыч-ными друзьями. Въ стародавніе годы знающіе всю подноготную люди говаривали, что на черную кошку можно вымёнять у нечистой силы шапку-невидимку и неразмённый червонецъ. Нужна-де ей, окаянной, черная кошка, чтобы прататься въ нее на святъ-Ильинъ день, когда грозный для всякой нежити-нечисти пророкъ сыплетъ съ небесъ своими огненными стрѣлами. Еще и въ наши дни говорять на Руси, что кто убьеть чьего-нибудь любимаго кота, ---тому семь лёть ни въ чемъ удачи не будетъ.Кто любитъ-бережетъ кошекъ, --того этотъ хитрый звёрь охраняетъ отъ всякой "напрасной бъды".) Много и другихъ повърій связано съ нимъ въ богатомъ суевърной памятью русскомъ народъ.

Собирающій дани-выходы съ пчелиныхъ бортей и пасъкълъсной воевода медвъдь, изстари въковъ живущій по сосъдству съ краснословомъ-пахаремъ, далъ обильную пищу его красному слову-преданію. Запечатлълся онъ своимъ неуклюжимъ обликомъ во многомъ-множествъ пословицъ, поговорокъ, прибаутковъ и загадокъ, каждая изъ которыхъ росла-повыросла на утучненной въками почвъ народной жизни-въками богатырскаго труда, подвижническаго терпънія и простодушной. мудрости. Окрестилъ русскій народь медвъдя Мишкой, Ми-хайлой Иванычемъ величаеть, Топтыгинымъ прозываючи. Распознали-развъдали двуногіе сосъди обитателя льсныхъ берлогъ весь норовъ его, -знаютъ, что незлобивъ и даже добёръ по своему-по медвѣжьему-онъ, если его не трогать; но что охотникамъ, выходящимъ на него съ топоромъ да съ рогатиной, совстять напрасно полагаться на его доброту: умъетъ онъ быть грознае грознаго воеводы, того-и-гляди изъ "косодапаго Мишки" превратится въ свиръпое лъсное чудовище. "Отпътыми" зовутъ завзятыхъ медвъжатниковъ, при каждомъ выходъ на охоту провожая ихъ -- какъ на смерть. "Всъмъ пригнетышъ!" – прозвали медвъдя даже и по тъмъ мъстамъ, гдъ еще на нашей памяти водили ихъ на цъпи съ кольцомъ въ губѣ вожаки, заставлявшие лѣсныхъ воеводъ давать и сърому люду деревенскому, и господамъ-барамъ цълыя представления: показывать, какъ ребята горохъ воровали. какъ пьяные мужики по канавамъ валяются, какъ старыя старухи, какъ молодыя молодушки ходять, и всякія иныя премудрости. Плясалъ медвъдь на цъпи, угощался медкомъ да винцомъ, потвшалъ честной людъ православный, а самъ-только-бы сорваться съ цѣпи!-все въ лѣсъ норовилъ убъжать на свободное житье привольное. Оттого-то, въроятно, и сложилась старая пословица лънивыхъ работниковъ, любящихъ откладывать со-дня-на-день свою, даже и урочную, работу: "Дило не медвидь-въ лись не убижитъ!" Увалень-медевдь: идетъ-нейдетъ, социтъ, съ боку на бокъ переваливается, а ломить навърняка: гдъ прошелъ, тамъ -и чуть не просвка въ лъсу. Присмотрълся къ его "вожеватости" деревенскій примътливый людь: "Экій медвъдь!" говорить онь о неповоротливыхъ мужикахъ:- "Такъ и претъ, не разбирая!"; "У него всё ухватки медвёжьи: какъ увидитъ, обломъ, такъ и облапить норовить!"-оговариваютъ привередливыя красныя дъвушки неуча-парня. "Корова комола (безроra), лобъ широкъ, глаза узеньки; въ стадъ не пасется и въ руки не дается!"-обрисовываетъ самарская загадка пасущагося весной-летомъ въ лесныхъ трущобахъ, а на-зиму заваливающагося въ теплую берлогу да цёлую зиму сосущаго свою жирную лапу-медвыдя, "Медвыдь-лышему родной брать, не дай Вогъ съ ними встренуться!" говорять симбирские подлесные жители, а сами (кто-посмъшливъе!) приговариваютъ, прибаутки ладять: "Ванька малый, гдъ быль?-У Тули!-Чего влъ?-Дули!-Кого видвлъ?-Воеводу!-Въ чемъ онъ?-Въ черной шубъ и кольцо у губи!" Отъ псковичей пошла гулять по свътлорусскому простору такая загадка въ лицахъ: "По-

. — 553 —

шелъ я по тухтухту (па охоту),взялъ съ собой тавтавту) собаку), нашелъ я на хранъ-тахту (медвъдя); кабы не тавтавта, ---събла-бы меня хранъ-тахта!<sup>с</sup> () томъ, какъ собираетъ медвъдь дань съ народа пчелинаго, существуетъ не мало всякихъ розсказней. По медвъжьему хотънью и зима студеная длится: какъ повернется онъ въ своей берлогъ на другой бокъ такъ и зимъ ровно половина пути до весны осталась.

Волкъ, лиса и заяцъ стоятъ слѣдомъ за медвѣдемъ, лѣснымъ воеводою, въ словесномъ воспроизведеніи народной Руси, причемъ каждый изъ этихъ трехъ представителей дикаго звѣринаго царства вноситъ въ общую картину послѣдниго свои, только ему одному присущія, черты. Первый является яркимъ воплощеніемъ злобнаго хищничества; вторая—сама хитрость, умѣющая заметать хвостомъ слѣды своей вороватости; третій – воплощенная трусость и незлобивость. Самыми выразительными для нихъ можно назвать присловья: "Изъ-подъ кустика хватышъ!" (волкъ), "Въ чистомъ полѣ увертышъ!" (лиса) и "Черезъ путь предышъ!" (заяцъ). Едва-ли возможно точнѣе опредѣлить въ немногихъ словахъ весь ихъ иравъобычай.

Еще лучше медвъжьей знакома волчья повадка русскому пахарю, -- то-и-дёло приходится ему сталкиваться лицомъ къ лицу съ этимъ хищникомъ: то заръжетъ онъ корову, забредшую изъ стада въ лъсъ, то дерзко ворвется въ самую средину стада и выхватить овцу-другую, а то даже заберется темной ночью на дворъ. - если голоденъ очень. "Волка ноги кормять!"-- говорить народная Русь, а сама приговариваеть: "Не за то волка бьютъ, что съръ, а за то, что овцу съълъ!" Но тутъ-же и примъняетъ она волчьи качества къ своему брату-человѣку, не отдавая предпочтенія послѣднему: "Двуногій волкъ опаснѣе четвероногаго!", "Сытый волкъ смирнѣе ненасытнаго человъка!" Сплошь-да-рядомъ можно услышать такія пословицы-поговорки, какъ: "Стань ты овцой, а волки готовы!", "Выть тебѣ волкомь (съ голоду) за твою овечью простоту!", "Пастухи ворують, а на волка покленъ!". "Видать волка и въ овечьей шкуръ!", "Пустили волка въ хлъвъ!", "Сказалъ-бы словечко, да волкъ недалечко!" Видить краснословъ-народъ около себя всякихъ хищниковъ, но--и видя-не сидить изъ предосторожности у себя по-запечью: "Волковъ бояться — въ лѣсъ не ходить!" – говорить онъ, выходя прямо къ нимъ навстрѣчу. Слышитъ мужикъ-простота, что о-бокъ съ нимъ возводятъ на кого-нибудь злую напраслину, -невольно вырывается у него поговорка: "И то бываеть, что овца волка съёдаеть!" Приглядёлся онъ къ хищиому люду: "Пе клади волку пальца въ ротъ, -- откусить!"-гласить о послѣднемъ крылатая молвь. "Дай денегь въ долгь, а порукой будеть волкъ!"-обмолвилась народная Русь о любителяхъ занимать безъ отдачи; "Какъ волка ни корми, все въ лъсъ глядить!"-о людяхъ, которыхъ не приручить; "Отольются волку овечьи слезы!"-о томъ, что не избъжать и злому человъку заслуженнаго волчьимъ нравомъ возмездія; "Обманеть-въ льсъ, какъ волкъ, уйдетъ!" - о ненадежномъ товарищъ-сотрудникъ; "И волки сыты, и овцы цёлы!"--О такихъ случаяхъ, когда концы недобраго дела спрятаны въ воду, а тв. надъ къмъ это дело сдълано-еще не совсъмъ обобраны. Приходится кому-нибудь случайно покривить душой, не подъ силу противь всёхъ прямой дорогою идти, когда всё колесять вокругь да около; и воть - въ оправдание готова у него подсказанная горькимъ опытомъ поговорка: "Съ волками жить по волчьи выть!" Простонародныя примъты гласятъ, что, если перебъжитъ путнику дорогу волкъ. это-къ счастью; покажется много волковъ въ какую зиму подъ деревней, — къ голоду. Въ нѣкоторыхъ мѣст-ностяхъ называютъ волка "страхомъ": "Страхъ (волкъ) тепло (овцу) волочеть!"-говорять рязанцы, любители загадокъ; "Страхъ тепло тащить, а тепло-карауль кричить!"-вторятъ имъ симбирские краснословы. По всему свътлорусскому простору ходить такая загадка о волкахъ: "За лъсомъ за лъсомъ жеребята ржутъ, адомой нейдутъ!" По стародавнему повърью, отъ нападенія волковъ можно зачураться путнику именемъ св. Георгія-Побъдоносца: но это только въ такомъ случав, когда тотъ, на кого нападаютъ волки, не обреченъ имъ на растерзаніе за грѣхи. Бѣлый волкъ-царь-волкъ; если встрѣтится съ нимъ человъкъ. - не быть ему живому, даже если въ рукахъ ружье.

Волкъ, по народнымъ сказаніямъ, является олицетвореніемъ темной тучи, заслоняющей солнце, и вообще темноты. "Пришелъ волкъ (темная ночь)—весь народъ умолкъ; взлетѣлъ ясёнъ-сокблъ (солнце)—весь народъ пошель!"—загадывается старинная загадка. "Облакыгонештем отъ селянъ влъкодлаци нарицаються; егдау бо погыбнеть лоуна или слънце—глаголють: влъкодлаци лоуну изъвдоша или слънце; си же вься басни и лъжа суть!"—говорится въ Кормчей Книгъ. Волкомъ иногда оборачивался, по слову языческой старины, даже самъ Перунъ, появляясь на землъ; колдуны и въдьмы старались подражать богу боговъ славянскихъ. Въ одномъ изъ наиболъе древнихъ заговоровъ причитается о томъ, что на сказочномъ островъ Буянъ "на полой полянъ свътитъ мъсяцъ на осиновъ пень—въ зеленой лъсъ, въ широкой долъ. Около пни ходить волкъ мохнатый, на зубахъ у него весь скотъ рогатый..." Повторяющіяся не только на Руси, но и у всёхъ славянскихъ и сосъднихъ съ ними народовъ. сказки объ Иванъцаревичи и съромъ волиъ надъляютъ этого звъря-хищника даже крыльями. Летаеть онъ быстрве вътра, переноситъсърый-на своей спинъ царевича изъ одной стороны свъта бълаго въ другую, помогаетъ ему добыть чудесную жаръ-птицу, золотогриваго коня и всёмъ красавицамъ красавицу-Царь-Дивицу. Говорить этоть сказочный волкъ голосомъ человъчьимъ и одаренъ необычайной мудростью. Старинное малорусское повърье подаетъ пахарю-скотоводу совъть класть въ печку кусокъ желѣза-въ случав, если отобьется отъ стада, забредетъ въ лѣсъ животина, --низачто не тронетъ тогда ея лютый звърь-волкъ. Съ зимняго Николы, - говоритъ народъ, - начинаютъ волки рыскать стадами по лёсамъ, полямъ и лугамъ, осмъливаясь нападать даже на цълые обозы. Съ этого дня вплоть до Крещенья — волчьи праздники. Только послъ крещенскаго водосвятія и пропадаетъ ихъ смѣдость. По разсказамъ ямициковъ, волки боятся колокольнаго звона и огня. Поддужный колокольчикъ отгоняетъ ихъ отъ провзжаго: "Чуетъ нечистая сила, что крещоные вдутъ!" — говорить бывалый, состарившійся за ямской гоньбою людь. Во всей новгородской округь, для предохранения скота отъ волковъ, въ зимнее время подбирающихся по ночамъ къ задворкамъ, еще недавно было въ обычав объгать села-деревни съ колокольчикомъ въ рукахъ, причитая подъ звонъ: "Около двора жельзный тынъ; чтобы черезъ этотъ тынъ не попалъ ни лютый звърь, ни гадъ, ни злой человъкъ!" Върящіе въ силу колдовства люди разсказывають, что-если навстрёчу свадебному повзду бросить высушенное волчье сердце, то молодые будуть жить несчастливо. Волчья шерсть считалась встарину одною изъ злыхъ силъ въ рукахъ чарод вевъ.

Собака-одной породы съ волкомъ, но съ давнихъ временъ стала его лютымъ врагомъ, защищая-оберегая хозяйское добро. Недаромъ сложилась неизмънно оправдывающаяся въ жизни поговорка: "Собака-человъку върный другь!" Заслышитъ волкъ собачій лай, сторонкой норовить обойти, знаетъ, сърый, что зубы-то у этихъ сторожей острые, а чутьена-диво. О своемъ върномъ другъ-сторожъ насказалъ краснословъ-пахарь немало всякихъ крылатыхъ словецъ, и всъ они въ одинъ голосъ говорятъ о собачьей привязанности о собачьемъ "нюхъ" (чутьъ), о собачьей неприхотливости. По собачьемъ лаю узнаетъ сбившійся съ дороги путникъ, гдъ по близости жилье человъческое. По нему-же загадываютъ на Святки и красныя дёвушки: "Гавкни, гавкни, собаченька, гдё мой суженый!" Многое-множество примътъ связано съ хорошо знакомымъ деревенскому человъку собачьимъ нравомъ. Если собака, стоя на ногахъ, качается изъ стороны въ сторону, къ дорогѣ хозяину; воетъ песъ, опустивъ морду внизъ (или копаетъ подъ окномъ яму), —быть въ домѣ покойнику; воетъ, поднявъ голову, — ждутъ пожара; траву ѣстъ собака — къ дождю; жмется къ хозяину, смотря ему въ глаза — къ близящемуся несчастью; мало ѣстъ, много спитъ — къ ненастной погодѣ; не ѣстъ ничего послѣ больного, —дни того сочтены на небесахъ.

"Не бывать волку лисой!"-говорить старая пословица. И впрямь такъ: весь нравъ ея-на свою особую стать. Зоветъ ее народъ "кумушкой", "Патрикъевною" величаетъ. "Лисой пройдти", въ его устахъ, равносильно со словомъ схитрить ("спроворить"); есть даже особое словцо-"лисить". Лисаслабосильные волка невпримырь, да, благодаря своей повадкы, куда сытъе его живетъ. Она - "семерыхъ волковъ проведетъ": какъ ни стереги собака отъ нея дворъ, а все курятинки добудеть. "Лиса и во снъ куръ у мужика въ хлъвъ считаеть!" у лисы и во снъ утки-на макутка!", "Гдъ я лисой прой-дусь, тамъ три года куры не несутся!", "Кто попалъ въ чинъ лисой, будетъ въ чинъ-волкомъ!", "Когда ищешь лису впереди, она-позади!", "Лиса все хвостомъ покроеть!"перебиваютъ одна другую старинныя пословицы-поговорки. "У него лисій хвость!"-говорится о льстивыхъ хитрецахъ. Въ простонародныхъ сказкахъ лиса, обыкновенно, выводится о-бокъ съ зайцемъ, который представляется рядомъ со своей пушистою сосъдкой еще трусливъе и беззащитнъе. "По льсу-льсу лисье жаркое въ шубейкъ бъжитъ!"-загадывають про него на среднемъ Поволжьт. "Трусливъ, какъ заяцъ!"-говорятъ въ просторъчьи о робкихъ не-въ-мъру людяхъ. Зовутъ бълаго зимой, съраго по осени, рыжаго льтомъ трусищку-звърька-"косымъ". Всъ поговорки о немъохотничьи. "Двлу время -- потвхв чась!" -- говаривали съ давнихъ дней на Руси. И вотъ, любо охотнику цълыми часами гоняться за косымъ. "Коня положу, да зайку ухожу!", "Не дорогъ конь-дорогъ заяцъ!", "Покуда зайца догонишь-съ пару зайдешься!", "Рубль бъжить—сто догоняють!" Перебъжить косой заяць дорогу, - лучше вернуться домой, по охотничьей примътъ, а то никакого толку не будеть весь день. Трусовать заяцъ, а есть на свътъ и другой звърь, что – по народному слову-и его боится: лягушка, прячущаяся въ своей болотинь при видь такого страшилища... Въ пъсняхъ зайцу-трусу

- 557 -

посчастливилось, - не "косымъ" зовуть тамъ его, а "заинькой" величають. Его именемъ прозываются въ съверной и средней полосѣ Россіи особыя игровыя-хороводныя пѣсни (въ Вологодской, Тверской, Исковской, Вятской, Тульской, Новгородской и Орловской губ.). "Заннька, по свинчкамъ гуляйтаки, гуляй; съренькій, по новенькимъ разгуливай, гуляй!"-запъвается одна изъ такихъ "заиневъ-пъсенъ".-"Заинька, и гді быль, побываль? Сфренькій, и гдъ быль, побываль?-Былъ, былъ, парень мой, былъ, былъ, сердце мой, я во лёсъ въ ельничкъ, во зелёномъ въ сънничкъ!"-вторитъ ей другая, въ иномъ мъсть записанная. -, Что-жъ ты дълалъ, заинька? Что-жъ ты дълалъ, бъленькой?-Я капусту ломалъ, зеленую поглодаль!"-заливается третья, переносящая  $_{3a}$ иньку изъ лёсу въ огородъ. Каждая изъ этихъ пёсенъ продолжается вопросами о томъ, что дълаль заинька, - котораго, кстати сказать, изображаетъ ходящій въ кругу хоровода, —и кончается припѣвомъ, въ-родѣ: "Заинька, покло-нись, съренькой, поклонись! Заинька, кого любишь, съренькой, кого любишь, заинька, поцьлуешь, свренькой, поцьлуешь"... Заинька-парень цёлуеть которую-нибудь изъ дъвушекъ подъ припъвъ хоровода: "Вотъ какъ, вотъ такъ, поцѣлуешь!"... Послѣ этого его замвняеть поцѣлованная, а онъ присоединяется къ поющимъ, которые заводятъ новую пъсню-"заиньку". Чаше всего, -если въ кругу стоить-ходить дъвушка, поется: "Стелю, стелю постелюшку, стелю пуховую!", кончающаяся словами: - "Кого люблю, кого люблю того поцьлую!"... Заяць не только воплощение трусости, но и олицетворение быстроты. Потому-то быстрое, едва уловимое мелькание отблеска солнечныхъ лучей на ствнахъ, потолкъ и полу называется "зайчикомъ". Это название относится въ народѣ и къ синимъ огонькамъ, перебъгающимъ по горящимъ угольямъ. Встарину повсемъстно на Руси зайчатина считались поганой пищею; еще и до сихъ поръ не вездъ станутъ у насъ всть зайца,--не говоря уже о старовърахъ-раскольникахъ, у которыхъ это прямо-таки воспрещается. Простонародное суевъріе не совътуетъ вспоминать о зайців, плавая во время купанья: Водяной утопить за это можеть.

Бълка, красивый пушистый звърекъ, столь оживляющій своимъ непосъдливымъ бойкимъ нравомъ пустынное безмолвіе съверныхъ угрюмыхъ лъсовъ, то-и-дъло упоминается въ старинныхъ русскихъ сказкахъ. Перепрыгиваетъ она съ вътки на вътку, поетъ-распъваетъ, по словамъ сказочниковъ, веселыя бъличьи пъсенки, а сама—знай грызетъ оръхи: не простые оръхи, скорлупа у нихъ изъ чистаго золота, а зерна-ядрышки — жемчужныя. Если случайно забъжитъ въ деревню изъ лъсу бълка, быть для всей деревни худу. — гласитъ съдое народное слово. Оно-же, это умудренное многовъковымъ опытомъ слово, сохранило до нашихъ дней повърье о томъ, что, если волки воютъ по залъсью да бълки скачутъ по опушкамъ — надо ждать либо морового повътрія, либо войны. "Вертлява, а не бъсъ!" — загадывается про бълку.

Изъ другихъ преставителей звъринаго царства упоминается въ сказаніяхъ русскаго народа объ олень. Воображенію славянина-съверянина, жившаго о̀-бокъ съ нерусью-оленеводами, каждое грозовое облако представлялось оленемъ, везущимъ по небесному морю-океану колесницу Перуна-громовника. Съ Ильина дня, по наблюденіямъ деревенскихъ погодовъдовъ, холодъетъ въ ръкахъ и озерахъ вода. Народъ перестаеть съ этой поры купаться, говоря, что гръхъ и ни къ чему доброму не поведеть купанье посль того, какъ "олень омочить свой хвость". Съ этимъ повърьемъ имъють не мало общаго германскія преданія о "солнечныхъ оленяхъ". Среди русскихъ свадебныхъ пъсенъ попадаются и такія, въ которыхъ идетъ рёчь объ оленъ съ золотыми рогами. "Не разливайся, мой тихій Дунай!"-поется въ одной изъ нихъ, записанной въ Московской губернии: "Не заливай зеленые луга; въ твхъ-ли лугахъ ходитъ оленюшка, ходитъ олень-золотые рога. Мимо вхалъ свътъ Иванъ-господинъ:-я тебя, оленюшка, застрълю, золотые роженьки изломлю!-Не убивай меня, свътъ-Иванъ-господинъ! Въ нъкое время я тебъ пригожусь: будешь жениться—на свадьбу приду, золотымъ рогомъ весь дворъ освъщу!" ("... въ теремъ взойду, всъхъ гостей взвеселю!." - добавляется къ этому въ тождественномъ во всемъ остальномъ саратовскомъ разнопёвё).

Старинныя сказки, родственныя по содержанію у всёхъ народовъ, ведутъ, между прочимъ, рѣчь и про баснословную "птицу-льва" ("грифъ-птица"), представляющуюся воображенію сказочниковъ на-половину птицей (голова и крылья орлиныя), на половину звѣремъ (туловище и ноги льва). Перья у этого птице-звѣря заострены, какъ стрѣлы; когти и клювъ у него-желѣзные. Величиною онъ-съ гору. Сказочные добры-мо́лодцы, отправлясь въ тридесятое царство, въ тридесятое государство за невѣстами, подходятъ къ синему морю, —нѣтъ переправы черезъ необозримую водную пустыню... Велятъ они рыбакамъ зашить себя въ лошадиную шкуру и положить на берегу. Прилетаетъ ночью грифъ, — схватываетъ шкуру и переноситъ въ ней добра-молодца за - море. Разрѣзываетъ тогда онъ булатнымъ мечомъ свою оболочку и выходить на бёлый свёть, пугая неожиданностью чудовищнаго перевозчика, только-что собиравшагося-было позавтракать принесенной добычею. Птицы летають такъ быстро, какъ вётеръ, – а есть и быстрёе его, – говорить народь. Бо́лёсти лихія-повальныя напускаются по̀-вётру, оттого и слывуть "повётріями". И самая смерть представлялись иногда суевёрному воображенію – имёющею птичій обликъ. Чумё придалъ народъ видъ утки со змёнными головою и хвостомъ; холера въ нёкоторыхъ захолустныхъ уголкахъ олицетворяется огромною черной птицею, продетающею надъ деревнями-селами по ночамъ и задёвающею желёзными крыльями воду. "Птицей-Юстрицею" величаетъ смерть старинная загадка о ней.

> "На морѣ на окіянѣ, На островѣ на Буянѣ Сидитъ птица-Юстрица. Она хвалится-выхваляется, Что все видала, Всего много ѣдала: И царя въ Москвѣ, Короля въ Литвѣ, Старца въ кельѣ, Дитя въ колыбели..."

"Жаръ-птица" рускихъ сказокъ, по объясненію А. Н. Аванасьева, является однимъ изъ воплощеній бога-солица и въ то-же самое время - бога-грозы. Во всякомъ случав, она создана народнымъ воображениемъ изъ представлений о небесномъ огнъ-пламени. За этою птицей, приносящею тому, кто овладъетъ хоть однимъ ея перомъ, всякое счастіе, отправляются одинъ за другимъ въ неизвъданный путь сказочные добры молодцы. Живеть она въ тридесятомъ царствъ Кощея Безсмертнаго, въ окружающемъ теремъ Царь-Девицы райскомъ саду съ золотыми яблоками, возвращающими молодость старцамъ. Днемъ сидить жаръ-птица въ золотой клитки, напъваеть Царь-Дъвиць райскія пъсни; поеть она, —изъ клюва скатный жемчугъ сыплется. Ночью вылетаеть она въ садъ, перья у ней отливають златомъ-серебромъ, вся она-какъ жаръ горитъ; какъ полетитъ по саду, весь онъ освътится разомъ. Одному перу ся, по словамъ сказокъ, "цъна ни мало, ни много-побольше цълаго царства", а самой жаръ-птицъ-и цъны нъть. Древнегреческое предание о Фениксь-итиць, возрождавшейся изъ собственнаго пепла, имветь изчто родственное съ нашимъ-о жаръ-птицъ. "Та (Фениксъ) убо

- 560 ---

итица одиногнѣздица есть", -повѣствуется въ старинномъ памятникъ русской отреченной письменности: "не имъеть ни подружія своего, ни чадъ, но сама токмо въ своемъ гнъздъ пребываеть... Но егда состарьется, възлетить на высоту и възимаеть огня небеснаго, и тако сходящи зажигаеть гнъздо свое, и туть сама съгораеть, но и пакы въ пепель гнъзда своего опять наряжаеться..." Однимъ изъ воплощений духа огня на землё считался въ древнія времена пётухъ, этоть-по словамъ загадки – "Гласимъ-царъ", "Будиміръ-царь", пред-ставляющій неизмѣнно-вѣрные часы народной Руси, узнающей по пътушиному пънію время ночи. Встарину онъ былъ посвященъ богу Свътовиту (Святовиду) и признавался за лучшую умилостивительную жертву богу огня-Сварожичу. "Пътухъ поетъ-значитъ, нечистой силъ темной время прошло!"-говорять въ народѣ, твердо вѣрящемъ въ то, что съ вечера, до "первыхъ пътуховъ" положено бродить по землъ всякому порожденію діавола. "Пътухъ поеть, — на небъ къ заутрень звонять!" -- приговариваеть благочестиво-суевърная старина, завъщавшая въ наслъдіе своимъ правнукамъ предание о томъ, что, какъ перестанутъ пъть пътухи-такъ и всему міру конецъ... "Бываетъ, что и курица пѣтухомъ поетъ!"-говоритъ пословица, примъняемая къ людямъ, берущимся за непосильное дъло и заранъе похваляющимся сомнительнымъ успѣхомъ. Курокликъ (пѣніе куръ), однако, считается самымъ недобрымъ предзнаменованіемъ. Въ памятникахъ отреченной русской письменности есть сказание о томъ, что существуеть на свъть совстмъ особенный пътухъ. "Солнце течетъ на воздухъ въ день, а въ нощи по окіяну "ниско летить, не омочась, но токмо трижды омывается въ окіянь", -гласить сказаніе, продолжая: "есть курь, ему же глава до небеси, а море до колъна; еда же солнце омывается въ окіянѣ тогда же окіянъ въсколебается и начнутъ волны кура бити по перью: онъ же очютивъ волны и речетъ: кокореку! протолкуется: свътодавче Господи! дай же свътъ мірови! Еда же то въспоеть, и тогда вси кури воспоють въ единъ часъ по всей вселеннъй..." Другой пътухъ, "пътушокъ-золотой гребешокъ" русскихъ сказокъ, представляет-ся народному воображенію сидящимъ на сводъ небесномъ и не страшащимся ни воды, ни огня. Если кинуть его въ колодезь, -- всю воду разомъ выпьетъ; въ огонь попадетъ, -- зальеть все пламя. Въ современномъ крестьянскомъ быту пътухъ считается существомъ, отгоняющимъ нечистую силу и охраняющимъ отъ пожаровъ. Потому-то и ставятъ деревяннаго, или жельзнаго, пѣтуха на конькъ крышъ. "Краснаго

пътуха пустить" — значить поджечь что-нибудь. Старые люди увъряють, что, когда пожаръ начинается отъ молніи, — съ неба спускается пламенный пътухъ прямо на крышу. Бабылъчейки, дающія въру всякому нашептыванью, носять больныхъ ребять подъ куриный насъсть (отъ лихорадки, желтухи и безсонницы), гдѣ и обливаютъ водою, приговаривая: "Зорязоряница, красная дъвица! Возьми лихую болѣсть!" Встарину разсказывали, что нельзя держать пътуха во дворѣ дольше семи лѣтъ, семигодовалый-де пътухъ яйцо снесетъ, а изъ этого яйца змѣй вылупится на пагубу люду православному. Это повѣрье еще въ давнія времена отошло въ область забытыхъ преданій прошлаго:

Царь-птица, орель, является въ сказанияхъ русскаго народа олицетвореніемъ гордаго могущества, до котораго-какъ до звъзды небесной-высоко и далеко. Богъ-громовникъ чаще всего воплощался въ немъ. Простонародныя русскія сказанія приписывають орлу способность пожирать сразу по целому быку и по три печи хлъба, за единъ духъ выпивать по цълому ушату меда сыченаго-ставленаго. Но эти-же сказанія рисують его богатырь птицею, въ мелкія щепки разбиваю. щею своей могучей грудью вѣковые дубы. Можетъ царь-птица, въ своемъ грозномъ гнъвъ, испускать изъ остраго клюва огонь, испепеляющій цалые города. Состарфется орель,слъпнуть очи орлиныя. И вотъ-по словамъ съдой старины-"обрёт'же источникъ воды чистъ, възлетить выспры на воздухъ солнечный и мракоту очію своею, и снидеть же доловъ и погрузится въ ономъ источници трикраты". Появленіе парящаго орла надъ войскомъ служило предзнаменованіемъ побъды и не у однихъ древнихъ славянъ. По старинному повърью, у каждаго орла въ гнъздъ спрятанъ камень огневикъ. предохраняющій ото всёхъ болёзней. Истребъ-одной породы въ орломъ, да вороватъ не-въ мъру. Соколъ пользуется въ народной Руси несравненно большимъ почетомъ, какъ болфе благородная по нраву птица. Пъсня русская и не называеть его иначе, какъ "младъ-ясёнь соколь", величая этимъ-же именемъ и красавцевъ добрыхъ-молодцевъ. Соколиныя очи-зоркія очи. "Отъ соколинаго глаза никуда пе укроешься!"-говорить краснословъ-народъ, знающій, по разсказамъ старыхъ памятливыхъ людей, что соколиная охота встарину была любимой потвхою русскихъ царей и бояръ. Лебедь со своей бълою лебедушкой является въ глазахъ-народа-сказателя-пёснотворца воплощеніемъ красоты и дородства. "Лебеди на крыльяхъ за море снътъ понесли!"- говорится при первомъ снъгъ. Гусь-"вертогузъ" и "сърая утица"

тоже знакомы крылатому народному слову. Долговязый журавль зовется на Руси болотнымъ воеводою; но, —гласить старинная пословица, — и всякій куликъ въ своемъ болотв великъ!"

Воронъ-птица въщая-живетъ, по преданію, до трехсотъ лѣтъ, - а все оттого, что питается одной мертвечиною. Онъ является прообразомъ вътра-Стрибожьяго внука-и, по словамъ старинныхъ сказаній, не только приносить бурю" на своихъ черныхъ крылахъ, а и "воду живую и мертвую". Есть у вороновъ свой царь-воронъ и сидитъ онъ,говорять сказки, -- въ гнёздё, свитомъ на семи дубахъ. Про ворона, предвъщающаго несчастье своимъ прилетомъ къ жилью, и про всю породу его-вороньё крикливое да черно галочье-уже велась ръчь въ одномъ изъ предыдущихъ очерковъ. Сорока, стрекотунья былобокая, слыветъ за птицуворовку да за "посвистуху, деревенскую бабу-лепетуху", приносящую на хвостъ всякія въсти. Кукушка-бездомница, кладущая яйца въ чужія гнёзда, всегда считалась въщуньей: по ея отрывистому "ку-ку" узнаютъ красныя дъвушки, сколько льтъ осталось имъ жить на свътв. Сова, ночная гуляка, величается въ простонародныхъ сказкахъ и присказкахъ совушкой-вдовушкой, разумною головушкой, зальсною барыней, Ульяной Степановной". Всегда и вездъ съ представлениемъ о ней соединялось понятие о мудрости. Русское суевъріе заставляеть ее сторожить клады. Филинъ, "совкинъ деверь" – постоянный спутникъ Лѣшаго; сычи – гонцы послёдняго. Аистъ-желанный гость южнорусскихъ деревень. Въ Малороссіи нарочно ставять на крышахь шесты съ тельжными колесами для аистовыхъ гнёздъ. По старинному повёрью, ансты охраняють хату отъ пожара: если и загорится, - такъ начнуть носить въ клювахъ воду да заливать огонь. Обидъть аиста, разворить его гнъздо-великую бъду накликать на · свою голову!... Голубь воплощение Духа Святаго, священная птица. За свой незлобивый нравъ прослыла она олицетвореніемъ кротости и доброты. "Къ недоброму человѣку и голубь не летить!" - говорять у насъ въ народъ. "Они-какъ годубки воркуютъ!"-отзываются о чьемъ-либо завидномъ супружескомъ согласіи. "Голубка", "голубушка" — ласкательныя слова. Неуклюжія обжоры-грачи со скворцами-говорунами да съ голосистыми пъвцами полей-жаворонками приносять высти о веснь. Ласточка, приводящая съ собою изъза мори и самую весну на свътлорусский просторъ, представляется олицетвореніемъ домовитости. Если не вернется по веснъ касатка на старое гнъздо, это предвъщаетъ пожаръ. Соловей, маленькая съренькая птичка, надъленная отъ Бо-

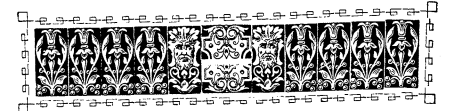
га чуднымъ даромъ пънія на усладу всему чуткому къ голосамъ природы міру, пользуется особой любовью народной пъсни, то-и-дъло упоминающей имя этого пъвца весны, особенно залюбившаго май-мъсяцъ. Выданная на чужую сторону замужъ молодая молодушка съ соловьемъ въ лъсу думу думаеть: "Соловей ты, мой соловьюшко, соловей ты мой молоденькій! Пролети ты, мой соловьюшко, на мою родную сторонушку, къ моему ли отцу-матери, поклонися ты род-ному батюшкъ, что пониже того родимой матушкъ, поклонися всему роду-племени!" Встосковавшая по миломъ дружкъ красная дъвушка обращается къ соловью съ такой просъбою: "Соловейко маленькій! Въ тебъ голосъ тоненькій; скажиие мой миленькій!" Въ третьей пъснъ "жалобнехонько" плачеть, соловейкъ наказываетъ дочь, отцомъ не любимая, за немилаго выданная, — чтобы снесъ соловей въсточку ея бользной матушкь: "Ты скажи, соловьюшко, чтобъ родимая не плакала. во чужомъ пиру сидючи, на чужихъ дътей глядючи, ко мнъ горькой примъняючи..."; объщается прилетъть она сама черезъ три года "вольной пташечкой", говорить, что сядеть "у матушки въ зеленомъ ея садикъ, на любимую яблоньку, на саха́рную въточку"... Въ четвертой пъснь просить "сгоревавшаяся" молодушка "у ласточки крыльевъ, у соловушки голосочку, у кукушечки жалобочку", - летить на родимую сторонку, садится на ворота; вышель старшій брать—не узналь сестры вь пташечкь, хо-четь застрёлить, а младшій уже тугой лукь натягиваеть. Остановиль обоихъ голосъ матери: "Стойте, дътки, не стръляйте! Не мое-ли милое дитятко плачеть, не ваша-ли сестрица возрыдаеть?"... Воробей, никогда не разстающаяся съ пахаремъ птица, слыветъ воромъ, --все-то онъ норовитъ зернышко изъ-подъ самаго носу утащить. Огородники не любятъ "вора-воробья" больше всѣхъ,—ставятъ для его устрашенія · всякія пугала по огородамъ, но сами-же говорятъ, что "старого воробья на мякинъ не обманешь". Въ дътскихъ пъсенкахъ-прибауткахъ-побаскахъ воробью вмёстё съ прочею мелкотой птичьяго царства-синичками, чечотками, щеглами, зябликами, снигирями — отведено не послъднее мъсто. Существуеть цёлый рядь русскихъ песень о птицахь; въ этихъ пъсняхъ воспъвается то челобитье горегорькой кукушки сизому орлу "на богатую породу, на ворону", то споръ птицъ, разръшаемый орломъ, то сватовство и свадьба совы, токакъ "воробей пиво варилъ, всвхъ гостей созывалъ, всвхъ мелкихъ пташечекъ". Есть и особая пъсня-"Чины на мсръ разнымъ великимъ и малымъ птицамъ."

Въ послъдовательномъ-своеобразномъ порядкъ чинопочитанія проходятъ передъ слушателемъ этой старинной пъсни разноголосые и разноперые представители шумливаго итичьиго царства:

> "Царь на морѣ—сизой орелъ, Царица—бѣлая колпица, Павлинъ на морѣ воевода, Малые павлинята— То на морѣ воеводскія дѣти. Лунь на морѣ архимандритомт. Дьякъ на морѣ—попугай, Кречетъ на морѣ—подъячій, Бѣлой колпикъ на морѣ—епископъ, Черный воронъ на морѣ—епископъ, Черный воронъ на морѣ—игуменъ, Грачи на морѣ—старцы, Галочки на морѣ—черницы, Ласточки на морѣ—молодицы, Касаточки на морѣ—красныя дѣвицы..."

-ведеть свой перечень пъсенный сказь. И въ этой, какъ и въ большинствъ другихъ пъсенъ, отражаются, словно въ зеркалъ, чуткая душа и зоркій глазъ народа-пахаря, передъ которымъ всегда и вездъ открыта-таинственная въ своей простотъ и простая при всей своей таинственности- необъятновеликая книга природы.

#### 



## LV.

## Конь-пахарь.

Непосредственное участие коня въ земледъльческомъ трудъ народной Руси заставляеть ее относиться съ особеннымъ вниманіемь къ этому животному. Въ памятникахъ изустнаго простонароднаго творчества, дошедшихъ до нашихъ забывчивыхъ дней въ письменныхъ трудахъ пытливыхъ собирателей-народовъдовъ, а также разлетающихся и до сихъ поръ по свътлорусскому простору изъ усть сказателей-краснослововъ, все еще не вымершихъ, несмотря на истребительную работу времени. то-и-дёло ведется рёчь о немь. И былины, и пъсни, и сказки, и пословицы, и загадки, и всякія поговоркиприсловья, создававшіяся долгими въками простодушной · мудрости, отводять въ своихъ рядахъ почетное мѣсто этому вѣковъчному слугъ народа пахаря, составляющему первое его богатство послъ земли-кормилицы. Гуляя по отведенному для него въ живой лётописи словесному полю, вы какъ-бы сопутствуете потомкамъ крестьянствовавшаго на Руси богатыря Микулы Селяниновича въ самобытномъ перерождении условій ихъ трудовой-подвижнической жизни на земль и "у земли". Вивств съ постепеннымъ развитиемъ крестьянскаго быта подвергался видоизмёненіямъ и взглядъ поселыцины-деревеньщины на коня. Въ древнъйшія времена, застающія на Руси обожествление всей видимой природы, конь одинаково считался созданіемъ Бѣлъбога (стихій свѣта) и Чернобога (стихіи мрака), причемъ дътищемъ перваго являлся будучи бълой масти, а черной-порождениемъ мрака. Сообразно съ этимъ и смъна дня ночью представлялась суевърному воображению языческой Руси-бъгомъ-состязаніемъ двухъ коней. "Обго-

- 566 ---

нить бѣлый конь—день на дворѣ, вороная лошадка обскачетъ – ночь пришла!" – еще и теперь говорятъ въ народѣ. "Конь вороной ("бурый жеребецъ" – по иному разносказу) черезъ прясла глядить!" нерѣдко можно услышать передъ наступленіемъ ночи.

Изслъдователь воззръній славянъ на природу приводитъ любопытную старинную русскую сказку, прекрасно обрисовывающую это представление. Идетъ путемъ-дорогою дъвица-красавица добывать огня отъ старой бабы-яги. Идетъ,говоритъ сказка, --а сама дрожмя-дрожитъ. Вдругъ скачетъ мимо нея всадникъ: "самъ бвлый, одвтъ въ бъломъ, конь подъ нимъ бълый и сбруя на конъ бълая"... Слъдомъ  $_{3a}$ нимъ-разсвътаетъ утро бълаго дня весенняго. Дальше идетъ дъвица-красавица, --- видитъ: скачетъ другой всацникъ--, самъ красный. одътъ въ красномъ и на красномъ конъ", -стало всходить солнце. Шла-шла путница, добралась до избушки на курьихъ ножкахъ, гдъ жила баба-яга, чародъйка-властительница небесныхъ грозь, -видить еще всадника: "самъ черный, одътъ во всемъ черномъ и на черномъ конъ". У самыхъ вороть провалился онъ сквозь землю, и въ тотъ-же мигь наступила ночь. Пришла дввица къ бабъ-ягъ, спрашиваетъ про всадниковъ и узнала, что перваго звали "день ясный", второго-"солнце красное", третьяго-"ночь темная"... (Во всъхъ русскихъ сказаніяхъ темная сила представляется вывзжающею на черномъ конв, свътлая-на бъломъ. Съ раздъленіемъ власти надъ міромъ и всъми явленіями его бытія между воцарившимся на славянскомъ Олимпъ потомствомъ двухъ всемогущихъ стихій-бълые кони передаются богу-солнцу, богу-громовнику (сначала Перуну, потомъ Святовиду и, наконецъ, Свътлояру-Ярилъ); черные-же становятся собственностью Стрибога и встхъ буйныхъ вътровъ-Стрибожьихъ внуковъ. Выше (см. стран. 21) уже велась ръчь о бълыхъ коняхъ, содержавшихся при величайшей святы-HЪ языческаго славянства-арконскомъ храмъ Святовидовомъ; говорилось также (см. стран. 334) и про коней Перуновыхъ, на которыхъ теперь-по словамъ народа-разъвзжаетъ небесными дорогами святъ-Илья-пророкъ. Солнце-этотъ "небесный конь" индійскихъ сказаній, въ продолженіе дня объгающій небо изъ конца въ конецъ и отдыхающій ночью, чтобы снова появиться на своемъ въковъчномъ пути, представлялось русскому язычнику свётлокудрымъ божествомъто богомъ, то богиней-разъвзжающимъ на золотой колесницв, запряженной парою свътоносныхъ-бълыхъ (иногда-для большей торжественности — замънявшихся то нарою брилліантовыхъ, то парою огнепламенныхъ) коней. Подводитъ ихъ поутру ко дворцу Солнца двва Утренняя Заря, уводить вве-черу-Вечерняя Заря. Родственныя этому сказанія можно найти и у многихъ другихъ народовъ, бывшихъ язычниковъ, хотя и не происходившихъ отъ одного съ нами племенного корня. Такъ, у нъмцевъ существуетъ старинная сказка о восьминогомъ солнцевомъ конъ, бъгающемъ быстръе вътра съ горы на гору, конъ съ блестящимъ камнемъ во лбу-такимъ яркимъ, что отъ него темная ночь превращается въ бълый день. Есть подобная-же сказка и у славянъ-словаковъ. Эти послѣдніе разсказываютъ, что нѣкогда была на землѣ страна, гдъ никогда не свътило солнышко. Всъ обитатели ея давно-бы разбъжались, если-бы у короля не было на конюшнъ жеребца съ солнцемъ-камнемъ промежду глазъ, разсыпавшимъ свътъ во всъ стороны. Повелълъ добрый король водить этого чудодъйнаго коня изъ конца въ конецъ по всему королевству: гдъ проходилъ конь-тамъ становился день, откуда уводили его-развъшивала между небомъ и землею свой черные полога ночь непроглядная. Вдругъ пропалъ у короля конь, украла его страшная вслшебница (олицетвореніе зимы, похищающей солнце). Ужасъ овладблъ несчастною, погруженной во мракъ, страною. Такъ и сгинуть-бы ей и всъмъ ея жителямъ во тьмъ, да нашелся добрый человъкъ: привелъ похищеннаго коня. И опять воцарилась въ королевствъ свътлая радость (весна).../Издавна воображение русскаго простолюдина рисовало весну возвращающеюся на бъломъ конъ. Такимъ-же являлся и Овсень-Новый Годъ, привозящій первую въсть о возврать весны. Празднованіе древнерусской Коляды-праздникъ возрождающагося солнца-сопровождался (и теперь по глухоморью захолустному сопровождается) песенкой колядкою, въ родъ: "Бхала Коляда наканунъ Рождества, въ малеваномъ возочку, на бъленькомъ (по иному разносказу-"на ворономъ") конечку! Забхала Коляда, прітхала молода, ко Василью (новогоднему святому) на дворъ" и т. д. Встарину эта пъсня распъвалась-выкликалась на Святкахъ даже въ стънахъ Москвы Вълокаменной, гдъ, (по суровымъ словамъ благочестивыхъ, умудренныхъ книжнымъ начотчествомъ, людей, въ это-самое время "накладывали на себя личины и платье скоморошеское и межъ ссбя, нарядя, бъсовскую кобылку водили".

Можно найти цёлый рядъ старинныхъ русскихъ сказаній, въ которыхъ представляются въ образё коня и мёсяцъ, и звёзды, и вётры буйные, облетающіе "всю подсолнечнуювсю подселенную" отъ-моря до-моря. Даже и тучи, заслоняющія свѣтъ солнечный, и быстролётная молнія являются иногда въ томъ-же самомъ воплощения. "У матушки жеребецъ-всему міру не сдержать!"-говоритъ старинная загадка о вѣтрѣ; "У матушки коробья-всему міру не поднять!"о землѣ; "У сестрицы ширинка-всему міру не скатать!"-о дорогь. Громовой гуль представляется, по однимъ народнымъ загадкамъ, ржаніемъ небесныхъ коней. По другимъ-"Стукотить, гуркотить-сто коней бѣжитъ". Русскія сказки упоминають о коняхъ-вихряхъ, о коняхъ-облакахъ; и тъ, и другіе надъляются крыльями, подобно бурому коню удалого богатыря Дюка Степановича, яснымъ соколомъ-бѣлымъ кречетомъ вылетъвшаго-выпорхнувшаго на Святую Русь "изъ-за моря, моря синяго, изъ славна Волынца, красна Галичья, изъ тоя Корелы богатыя". "А и конь подъ нимъ-какъ бы лютой звърь, лютой звърь конь-и буръ. и косматъ"...-ведетъ свою рѣчь былинный сказъ: "у коня грива на лѣву сторону, до сырой земли... за ръку онъ броду не спративаетъ, которая ръка цъла верста пятисотная, онъ скачетъ съ берега на берегъ"...

Изъ возницы пресвътлаго свътила дней земныхъ, изъ воплотителя понятій о звъздахъ, вътрахъ, тучахъ и молніяхъ конь мало-по-малу превращается въ неизмъннаго спутника богатырей русскихъ-этихъ яркихъ и образныхъ воплощений могущества святорусскаго, служащихъ върой-правдою Русской Земль съ ея княземъ (осударемъ)-Солнышкомъ, обороняющихъ рубежъ ея ото всякаго ворога лютаго, ото всякой наносной бъды. Трудно представить богатыря нашихъ былинъ древнекиевскихъ безъ "върнаго коня" ("добраго", "борзаго"-по инымъ разносказамъ), --до того слились эти два образа, выкованныхъ стихійнымъ пѣснотворцемъ въ горнилѣ живучаго народнаго слова. И кони богатырские у насъ у каждаго богатыря—на свою особую стать. У Ильи-Муром-ца, матерого казака, конь не то что у горделиваго Добрыни Никитича; а и Добрынинъ конь не подъ-стать, не подъ-масть откормленному коню Алёши Поповича, "завидущаго бабьяго перелестника". Нечего ужъ и говорить, что всторонъ ото всёхъ нихъ стоитъ та "лошадка соловенька", на которой распахиваль свою пашеньку "сошкой кленовенькою" богатырь оратай-оратаюшко, пересилившій своимъ кръпкимъ кровными связями съ матерью-землею могуществомъ кочевуюбродячую силу старшого богатыря Земли Русской-Святого-ра. А у этого, угрязшаго въ сырую землю, представителя безпокойнаго стихійнаго могущества, отступившаго передъ упорнымъ крестьянскимъ засильемъ, конь былъ всёмъ конямъ конь: сидючи на немъ, старъйшій изъ богатырей русскихъ "головою въ небо упирается". Подъ копытами коня Святогорова и кръпкая Мать-Сыра-Земля дрожмя-дрожитъ. "Ретивой" конь Ильи-Муромца, по словамъ былины, "осержается, прочь отъ земли отдъляется: онъ и скачетъ выше дерева сгоячево, чуть пониже облака ходячево"... У него, у этого коня ретивого, даже и прыть-то-богатырская:

> "Первый скокъ : скочитъ на пятнадцать верстъ, Въ другой скочитъ---колодезь сталъ, Въ третій скочитъ---подъ Черниговъ-градъ"...

О Добрыниномъ статномъ конѣ былинные сказатели отзываются наособицу любовно-ласково. "Какъ не ясный соколъ въ перелетъ летитъ: добрый молодецъ перегонъ гонитъ"... говорятъ одни. "Куды конь летитъ, туды ископытъ стаетъ, и мелки броды перешагивалъ, а рѣчки широки перескакивалъ, а озера болота вокругъ ѣхалъ"...—продолжаютъ другіе. "Конь бѣжитъ, мать-земля дрожитъ, отодрался конь отъ сырой земли, выше лѣсу стоячаго"...— подаютъ свой голосъ третьи. Хорошъ добрый конь и у богатыря Потока Михайлы Ивановича.—"перваго братца названнаго" дружины богатырей-побратимовъ. Вотъ въ какихъ, напримъръ, словахъ описываетъ былина Потокову поѣздочку богатырскую:

> "А скоро-де садился на добра коня, И только его и видъли, Какъ молодецъ за ворота вмъхалъ,— Во чистомъ полъ лишь пыль столбомъ"…<sup>1</sup>

Объ иную пору приходится и богатырскому добру коню выслушивать такую нелестную рѣчь своего разгнѣваннаго хозяина: "Ахъ ты, волчья сыть, травяной мѣшокъ! Не бывалъ ты въ пещерахъ бѣлокаменныхъ, не бывалъ ты, конь, во темныхъ лѣсахъ, не слыхалъ ты свисту соловьинаго, не слыхалъ ты шипу змѣинаго, а того-ли ты крику звѣринаго, а звѣринаго крику туринаго!" ("Первая поѣздка Ильи-Муромтца въ Кіевъ".)

Изо всёхъ былинныхъ коней выдёляется конь Ивана госканаго сына – близкій по своему норову къ сказочнымъ "сивимъ-буркамъ, въщимъ кауркамъ", о которыхъ ведутъ на сотни ладовъ-сказовъ свою пеструю рёчь русскіе сказочники. Объ этомъ конё спёлась-сказалась въ стародавніе годы цёлая былина. "Во стольномъ во городѣ въ Кіевѣ, у славнаго князя Владиміра было пированье, почестной пиръ, было столованье почестной столъ на многи князи, бояра и на рус-

скіе могучіе богатыри и гости богатые"...-начинается она, по примъру многихъ другихъ нашихъ былинъ. Въ половину дня, "во полу-пирв" хльбосольный князь-хозяинь "распотвшился, по свътлой гриднъ похаживаеть, таковы слова поговариваетъ", - продолжаетъ стихійный пъвецъ-народъ. "Гой еси, князи и бояра и всв русскіе могучіе богатыри!"--возглашаеть князь: "Есть-ли въ Кіевъ таковъ человъкъ, кто-бъ похвалия. ся на триста жеребцовъ, на триста жеребцовъ и на три жеребца похваленые: сивъ жеребецъ да кологривъ жеребецъ и который полоненъ воронко во Большой Ордь, полониль Илья Муромецъ, сынъ Ивановичъ, какъ у молода Тугарина Змъевича; изъ Кіева бъжать до Чернигова два девяноста-то мърныхъ верстъ промежъ объдней и заутренею?" Вызовъ, брошенный ласковымъ княземъ стольнокиевскимъ, можетъ служить явнымъ свидътельствомъ того, что конскія состязанія были на Руси одною изъ любимыхъ потѣхъ еще во времена кіевскихъ богатырей. Многіе изъ нихъ могли-не хвастаясь -похвалиться своими конями, своею посадкой, своимъ умёньемъ справиться съ конскимъ норовомъ; но тутъ, -- гласитъ былина, - произошло нъчто неудобь-сказуемое: "какъ бы меньшой за большаго хоронится, отъ меньшого ёму туть князю отвѣту нѣтъ". Но вотъ – выручилъ всѣхъ побратимовъ-богатырей одинъ: "изъ того стола княженецкаго, изъ той скамьи богатырскія выступается Ивань гостиной сынь скочиль на свое мъсто богатырское да кричить онъ, И Иванъ, зычнымъ голосомъ".. Принялъ онъ вызовъ княжескій, соглашается биться объ закладъ, "Гой еси ты, сударь, ласковой Владиміръ-князь!" — возговорилъ онъ, — "Нътъ у тебя въ Кіевѣ охотниковъ, а и быть передъ княземъ невольникомъ; я похвалюсь на триста жеребцовъ и на три жеребца похваленые: а сивъ жеребецъ да кологривъ жеребецъ, да третій жеребець полонень воронко, да который полонень во Большой Ордь, полониль Илья Муромець. сынь-Ивановичь, какъ у молодца Тугарина Змвевича; вхать дорога не ближняя, и скакать изъ Кіева до Чернигова, два девяноста-то мърныхъ версть, промежу объдни и заутрени, ускоки давать кониные, что выметывать раздолья широкія: а быюсь я, Иванъ, о великъ закладъ, не о стъ рубляхъ, не о тысячъ-о своей буйной головь!" Взвеселить Иванъ сердце княжее, пришлась Красному Солнышку по душъ смълая ръчь сына гостинаго. А за князь-Владиміра согласились держать "поруки кръпкія" всь, кто былъ на пиру ("закладу они за князя кладуть на сто тысячей"), -- всв кромв одного владыки черниговскаго: держить онъ за Ивана. А тоть, недолго думавь,

прямо къ дълу: выпилъ за единъ духъ "чару зелена вина въ полтора ведра" да и пошелъ "на конюшню бълодубову ко своему доброму коню..." А конь-то у Ивана, гостинаго сына, не какъ у другихъ богатырей: онъ-"бурочко, косматочко, троельточко". Вошель богатырь въ конюшню, припаль. къ бурочкъ ("падалъ ему въ правое копытечко"), припалъ, а самъ заливается слезами, плачетъ, по словамъ былины, что ръка течетъ, – плачетъ, причитаетъ: "Гой еси ты, мой добрый конь, бурочко, косматочко, троельточко! Про то ты выдь не знаешь, не въдаешь, а пробилъ я, Иванъ, буйну голову свою съ тобою, добрымъ конемъ; бился съ княземъ о великъ закладъ, а не о ств рубляхъ, не о тысячв, бился съ нимъ о ств тысячей; захвастался на триста жеребенцовъ, а на три жеребца похваленые: сивъ жеребецъ да кологривъ жеребецъ и третій жеребець полонень воронко, бъгати скакати на добрыхъ на коняхъ, изъ Кіева скакати до Чернигова, промежу объдни, заутрени, ускоки давать кониные, что выметывать раздолья широкія!" Народъ-сказатель надбляеть богатырскихъ коней не только силой-мочью, но и способностью "провицать. голосомъ человъческимъ". Это встръчается и въ былинахъ, и въ сказкахъ, и въ пъсняхъ. Такъ и здъсь было. "Провъщится" Ивану "добрый конь бурочко-косматочко-троельточко человъческимъ русскимъ языкомъ", -продолжаетъ безвъстный сказатель, затонувшій въ волнахъ моря народнаго. Слъдомъ-и самая ръчь коня: "Гой еси, хозяинъ ласковой мой!"-говорить онъ сыну гостиному: "Ни о чемъ ты. Иванъ, не печалуйся: сива жеребца того не боюсь, кологрива жеребца того не блюдусь, въ задоръ войду-у воронка уйду! Только меня води по три зари, медвяною сытою пои и сорочинскимъ пшевомъ корми. И пройдуть тъ дни срочные и тъ часы урочные, придетъ отъ князя грозенъ посолъ по тебя-Ивана гостинаго, чтобы бъгати, скакати на добрыхъ на коняхъ.-не съдлай ты меня, Иванъ, добра коня, только берися за шелковъ поводокъ, поведешь по двору княженецкому, вздёнь на себя шубу соболиную. да котора шуба въ три тысячи, пуговки въ пять тысячей, поведешь по двору княженецкому, а стану-де я, бурко, передомъ ходить, копытами за шубу посапывати и по черному соболю выхватывати, на всл стороны побрасывати, -- князи, бояра подивуются и ты будень живъшубу наживешь, а не будешь живъ-будто нашиваль!. " Выслушаль богатырь ръчь своего коня добраго, выслушавъне преминулъ исполнить все "по сказанному, какъ по писанному". Былъ ему зовъ на княжій дворъ. Привелъ Иванъ своего бурку за шелковъ поводокъ; началъ-принялся Ивановъ косматочко-троелѣточко все выдѣлывать, какъ и "провѣщалъ" своему хозяину. И вотъ:

> "Князи и бояра дивуются, Купецкіе люди засмотр'влися— Зрявкаеть бурко по-туривому, Овъ шипъ пустилъ по-змъиному,— Триста жеребцовъ испугалися, Съ княженецкаго двора разбъжалися: Сивъ жеребецъ двъ ноги изломилъ, Кологривъ жеребецъ—такъ и голову сломилъ, Полоненъ воронко въ Золоту Орду бъжитъ, Онъ хвостъ поднявъ, самъ всхрапываетъ"...

Сослужилъ конь своему господину службу немалую. "А князи то и бояра испужалися, всё тутъ люди купецкіе, окарачь они по двору наползалися", —продолжается подходящій къ концу былинный сказъ: "А Владиміръ-князь со княгинею печаленъ сталъ, кричитъ самъ въ окошечко косящатое: — Гой еси ты, Иванъ, гостиной сынъ! Уведи ты уродья (коня) со двора долой; просты поруки крыпкія, записи всё изодраны!" Былина кончается сказомъ про то, что поручитель выигравшаго закладъ богатыря—"владыка черниговской" —помогъ Ивану получить выигранное: "велѣлъ захватить три корабля на быстромъ Днѣпрѣ, велѣлъ похватить корабли съ тѣми товары заморскими, — а князи-де и бояра никуда отъ насъ не уйдутъ"...

Глубоко трогательное впечатлёніе производить старинная пѣсня, въ которой ведется рѣчь о томъ, какъ "не звѣзда блестить далече въ чистомъ полѣ, курится огонечекъ малешенекъ"... У этого огонечка, по словамъ пѣсни, раскинуть-разостланъ "шелковой коверъ", а на этомъ коврѣ лежитъ "удалъ-добрый молодецъ, прижимаетъ платкомъ рану смертную, унимаетъ молодецкую кровь горючую"... Неизмѣнный спутникъ богатырей русскихъ-"добрый конь"—стоитъ подлѣ раненаго, стоитъ "бьетъ своимъ копытомъ въ мать сырую землю, будто слово хочетъ вымолвить".... Пѣсня приводитъ и самое "слово" коня добраго:

> "Ты вставай, вставай, удаль-добрый молодець! Ты садись на меня, своего слугу; Отвезу я добра молодца на родиму сторону, Къ отцу, матери родимой, къ роду-племени, Къ малымъ дётушкамъ, къ молодой женѣ!"

Услыхаль удаль-добрый молодець таковы слова, вздохнуль

такъ глубоко, что "растворилась его рана смертельная, пролилась ручьемъ кровь горючая". Держить онъ отвѣтную рѣчь своему коню доброму, именуеть его и "товарищемъ въ полѣ ратномъ", и "добрымъ пайщикомъ службы царской", завѣщаеть ему передать молодой женѣ, что женился онъ "на другой женѣ", "взялъ за ней поле чистое", что "сосватала (ихъ) сабля острая, положила спать калена стрѣла"...

Встръчаются въ былинномъ и сказочномъ народномъ словъ разсказы о могучихъ коняхъ, выводимыхъ богатырями изъ подземелій, гдъ они стояли въ теченіе цълыхъ въковъ прикованными къ скаламъ. Подбъгаютъ кони, провъщающіе голосомъ человъческимъ, къ сказочнымъ царевичамъ и добрымъ молодцамъ на распутияхъ, сами вызываются сослужить. имъ службу върную. И, впрямь, върною можно назвать эту службу: они не только увозять своего любимаго хозяина отъ лютыхъ вороговъ, а и сами бьютъ - топчутъ ихъ; не только переносять его на себъ за лъса и горы, но и стерегуть его сонъ. и приводять его къ источникамъ живой и мертвой воды и т. д. Въ народъ до сихъ поръ еще ходятъ стародавнія сказанія о выбитыхъ изъ земли ногами богатырскихъ коней ключахъ-родникахъ. Близъ Мурома стоитъ даже и часовия надъ однимъ изъ такихъ источниковъ, происхождение котораго связано въ народной памяти съ первой богатырскою по-#закой богатыря, сидъвшаго, до своего служения Землъ Русской, сиднемъ тридцать лътъ и три-года во томъ-ли во селъ Карачаровъ. Въ кругу русскихъ простонародныхъ сказокъ далеко не послъднее мъсто принадлежитъ коньку - горбунку, обладавшему силою перелетать во мгновеніе ока со своимъ. съдокомъ въ тридевятое царство, въ тридесятое государство. Появляется этоть, напоминающій косматку-троельтку Ивана гостинаго сына, конёкъ — какъ листъ передъ травой, — на кличъ: "Сивка-бурка, въщій каурка, встань передо мной..." и т. д. Влъзетъ Иванъ-дуракъ ему въ одно ухо сърымъ мужикомъ-вахлакомъ, вылёзетъ изъ другого-удалымъ добрымъ. молодцемъ. Чудеса творитъ - всему міру на-диво-хозяшнъвсадникъ такого конька горбунка, добываеть все, что ему ни вздумается, не исключая ни жаръ-птицы, ни раскрасавицы Царь-Дѣвицы. Не можетъ съ нимъ поспорить-помъряться въ этомъ отношения нашъ современный конь-пахарь, по за послёдняго горой стоить его прямое происхождение оть соловенькой дошадки могучаго богатыря, съ Божьей помощью крестьянствовавшаго на Святой Руси въ старь стародавнюю.

Поздніе потомки пѣснотворцевъ сказателей, воси'явавшихъ богатырскаго добра̀-коня, современные краснословы деревен-

скіе именуютъ лошадь "крыльями человѣка". Другіе-же, не залетающие воображениемъ за грань отошедшихъ въ былое въковъ, величаютъ коня на особую стать. "Не пахарь, не столяръ, не кузнецъ, не плотникъ, а первый на селъ работникъ!" - говорятъ они про него. Этотъ первый на селъ работникъ кормитъ держащийся за землю сельский людъ, - по. его - же собственному крылатому слову: "Нашъ Богданъ не богать, да торовать: трехъ себъ дружковъ нажилъ-одинъ его поить (корова), другой (лошадь) кормить, третій (собака) добро охраняеть!" Псковичи - изъ смътливыхъ краснобаевъ: запримѣтили они, что у коня — "четыре четырки (ноги). двъ растопырки (уши), одинъ вилюнъ (хвостъ), одинъ фыркунъ (морда) и два стеклышка (глаза) въ немъ". На симбирскомъ Поволжьъ про лошадь загадываютъ загадку: "Родится - въ двъ дудки играетъ; выростетъ-горами шатаетъ; а умретъпляшетъ!" Въ Ставропольскомъ увздъ Самарской губерніп записана Д. Н. Садовниковымъ такая загадка въ лицахъ: "Шелъ я дорогой: стоитъ добро, и въ добра ходитъ добро. Я это добро взялъ и прикололъ, да изъ добра добро взялъ!" (лошадь съ жеребенкомъ въ пшеницъ). Конскія ноги съ мохнатыми пучками на щиколоткахъ представляются любящему загануть загадку словоохотливому люду четырьмя дёдами, и всъ четыре — "назадъ бородами". Записано собирателями памятниковъ словесного богатства народного и такое крылатое слово про лошадь (въ сообществъ съ коровою и лодкой): "Прилетъли на хоромы три вороны. Одна говоритъ: --Мнѣ въ зимѣ добро! — Другая: — Мнѣ въ лѣтѣ добро! — Третья: — Мнѣ всегда добро!" Ходитъ по свѣтлорусскому простору и на иной ладъ сложившаяся, родственная только-что приведенной, загадка: "Одна птида (сани) кричитъ: -- Миъ зимой тижело! Другая (телъга) кричитъ: Миъ лътомъ тяжело! Третья (лошадь) кричить: - Мнъ всегда тяжело!".

Конь, по древнъйшему произношенію — "комонь". Лошадь считается словомъ татарскаго происхожденія, но едвали не ошибочно. Еще во времена Владиміра Мономаха, когда про татаръ не доносилось на Святую Русь ни слуха, ни духа, — ходило это слово. "Лошади жалуете, ею же ореть смердъ..." — писалъ удъльнымъ князьямъ русскимъ этотъ великій князь. Встръчается оно и въ древнихъ граматахъ новогородскихъ — по свидътельству Н. М. Карамзина<sup>89</sup>), не гово-

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Пиколай Михайловичъ Карамзинъ—знаменитый историкъ, авторъ "Исторіи Государства Россійскаго". Онъ родился въ сельцѣ Богородицкомъ (Карамзника тожъ) Симбирскаго уъзда, 1-го декабря 1766 года, въ семъѣ богатаго помѣщика. Дѣтство онъ провелъ въ деревнѣ, 13 лѣтъ былъ отданъ въ

ря уже о позднъйшихъ памятникахъ нашей старинной письменности. По тъмъ мъстамъ, гдъ оберегается-соблюдается родная старина, еще и теперь можно услышать въ живой ръчи древнъйшее названіе коня-пахаря. "На горы казаки, подъ горой мужики"...-поется, напримъръ, и въ наши дни по селамъ - деревнямъ Великолуцкаго уъзда Псковской губерніи записанная покойнымъ П. В. Шейномъ пъсня: "подъ горой мужики: все посвистывають, погаманивають, меня, молоду, поуговаривають. У меня, молодой, свекоръ-батюшка лихой! Енъ на горушки меня не пущаить. А я свекру угожу, три бъды наряжу"... — продолжаютъ пъвуны затъйливые. Пъсня кончается словами:

> "Три бѣды снаряжу; Подошлю воровъ, Чтобъ покрали коровъ; Подошлю людей, Чтобъ покрали клѣтей; Подошлю куманей, Чтобъ увели комоней"...

Въ другой, псковской-же, до сихъ поръ играющейся, пъснъ на "комоняхъ" разъъзжаетъ широкая боярыня — Масляница.

одинь изъ частныхъ московскихъ пансіоновъ, затёмъ посѣщалъ лекціи московскаго университета. Въ 1783-мъ году онъ уже печаталъ свои первые литературные (стихтоворные и прозаические) опыты. Вскорѣ послѣ этого онъ сближается съ баснописцемъ II. II. Дмитріевымъ, затёмъ поступаетъ въ военную службу, выходить въ отставку, увзжаеть на родину, чтобы вскорѣ снова вер-нуться въ Москву и примкнуть къ кружку Н. И. Новикова. Путешествію заграницу, совершенному имъ въ 1789-90 годахъ русская литература обязана его извъстными "Письмами русскаго путешественника". Послъ этого мы видимъ его то издателемъ "Московскаго Журнала" (1790-92 г. г.), то авторомъ повъстей ("Бъдная Лиза" и др.), то стихотворцемъ, то просто свътскимъ человѣкомъ, то собирателемъ образцовъ русской литературы, то переводчикомъ иностранныхъ классиковъ, проводящимъ черезъ дебри суровой цензуры римскихъ и греческихъ философовъ, историковъ и ораторовъ. Въ 1802 3 годахъ П. М-чъ выступаеть съ изданіемъ новаго журнала "Вѣстникъ Европы" и съ увлеченіемь отдается историческимь изслядованіямь. Въ октябрь 1803 года, при содъйствій товарища министра народи. просвѣщ. М. И. Муравьсва, онъ получа-етъ званіе "исторіографа" и 2000 руб. ежегодной пенсіи, прокрыщаетъ изданіе журнала и начинаетъ писать свою "Исторію". Въ 1816-мъ году вышли первые восемь томовъ этого обезсмертившаго его имя труда, въ 1821-мъ 9 й, въ 1824-мъ-10 й и 11-й. Черезъ два года, 22 го мая 1826 г., великій инсатель скончался, не успфвъ дописать 12-го тома своего гигантскаго труда, которому посвятилъ болъе 20 лътъ жизии. Похороненъ И. М. Карамзинъ въ С.-Петербургъ (гдъ провелъ послъдние 20 лътъ, за которые судьба сблизила его сь императорской семьею)-въ Александро-Невской Лавръ. На родинъ, въ гор. Симбирскъ, воздвигнутъ-повельниемъ императора Пиколан 1-го, намят. никъ автору "Исторіи Государства Россійскаго".

Въроятно, есть и по другимъ мъстамъ такія пъсенныя выраженія, но нельзя не замътить, что чъмъ дальше, тъмъ все менъе и менъе понятной великороссу становится это древнее слово, помнящее дни Гостомысла<sup>89</sup>). "Ахъ ты, конь мой конь, лошадь добрая!" — поетъ современная деревня, сливая оба имени своего въковъчнаго помощника. "Кляча воду возить, лошадь пашетъ, конь — подъ съдломъ!" — на-ряду съ этимъ оговариваетъ она самое-себя.

Многое-множество пословицъ, поговорокъ и всевозможныхъ прибаутковъ-присловій о конъ-лошади, вылетьло изъ словоохотливыхъ устъ русскаго народа, перехвачено по дорогъ изъ однихъ -въ другія зоркими да чуткими калитами-собирателями, занесено ими на страницы живой льтописи народнаго слова. Не только пахаремъ - работникомъ былъ конь, а и върнымъ другомъ родной удали. Онъ является въ представленія народа - краснослова воплощеніемъ здоровой бодрости: "Онъ ходитъ-конь-конемъ!" - говорятъ у насъ. Отголосокъ богатырскихъ временъ слышится въ такихъ изреченияхъ вольнаго казачества, какъ: "Конь мой конь, ты мой върный другъ!", "Вся надёжа — върный конь!", "Конь подъ нами, а Богъ — надъ нами!", "Господи, помилуй коня и меня!", "Конь не выдастъ — и смерть не возьметь!", "Добрый конь изъ воды вытащить, изъ огня вынесеть!", "Счастье на конъ, безсчастье—подъ конемъ!", "Счастливый на конъ, безсчастный-пвить!" и т. д. "Поглядимъ-вывезетъ-ли конь!"-замъчають о надъющихся на счастье. Про неудачливую случайность говорять въ народъ: "Хотблось на коня, а досталось подъ коня!" Съ къмъ приключится несчастье, - къ тому сплошь - да - рядомъ примъняются поговорки: "Цришла бъда, отворяй ворота, выпускай добра - коня!", "Пропаль конь — такъ и оброть въ огонь!", "Увели конька, такъ не нужна и оброть!" и т. п. Безлошадный дворъ-убогая семья; обезлошадъть-попасть въ нужду невылазную. Потому-то и говорится въ народъ: "Мужикъ безъ лошади – что домъ безъ потол-ка!", "Безъ коня – не хозяинъ!", "Безъ лошади – не пахарь!", "Есть на дворъ лошадка да конекъ – и сытъ, и одъть!", "Безъ хлъба съ голоду помрень; безъ коня – и съ хлъбомъ

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Гостомы слъ-первый посадникъ повгородскій, убъднышій старъйшинъ отправить пословъ къ варягамъ для призванія князей. О немъ существуютъ и другія преданія, пазывающія его сыпомъ Буривоя, князя славянскаго (потомка Вандала). По этихъ предаціямъ, онъ передъ смертью своей завъщалъ призвать князей на Русь изъ роцственнаго ему дома князей варяжскихъ. Рюрикъ, если върнть сказацію, приходится-внукомъ Гостомыслу со стороны матери.

намыкаешься горя!" Знаеть народная Русь, что "Счастье не кляча-хомута не надънешь!"; по-и знаючи-готова, какъ и въ стародавнюю пору, повторять свои пословицы-поговорки, въ-родѣ: "Хорошъ конь – счастливъ и двтина!" Древнерусскіе богатыри не только ударяли своихъ добрыхъ коней по крутымъ бедрамъ, а и становились на отдыхъ у Сафатъ-ръки, засыпали имъ въ торока пшена сорочинскаго, запускали ихъ на луга поемные - бархатные, давали имъ тъла нагуливать. Такъ и теперь твердо помнятъ коневоды русскіе, что ногонять коня надо не кнутомъ, а овсомъ (кормомъ). "Не накормленъ конь - скотина, не пожалованъ молодецъ - сиротина!" — ходитъ по свътлорусскому простору народное слово. "Конь тощой — хозяинъ скупой!" – приговариваетъ народъ: "Гладь коня мъшкомъ - такъ не будешь ходить пъшкомъ!" Хорошая лошадь безъ хозяина не останется, по. слову старыхъ людей. "Добрый конь-не безъ свдока, съ съдокомъ-не безъ корму!" – добавляютъ иные. Но и кормъкорму рознь; недаромъ обмолвился сельскохозяйственный опыть пословицами: "Вола гущей откормишь, коня — только раздуешь!" Не одинъ кормъ, а и уходъ, за конемъ нуженъ: "Отъ хозяйскаго глаза и конь добретъ!" Какъ въ вздв, такъ и въ рабочемъ обиходъ, совътуютъ хозяйственные, заглядывающіе впередъ, люди беречь коня. "Однимъ махомъ всего пути не проскачешь!" – говорять они: "Однимъ конемъ поля не покроешь!", "Выше мъры и конь не прянеть!", "Пахатьпаши, да оглядывайся, погонять — погоняй, да остерегайся!" Не такъ-то легко завести добраго коня. По дъдовскому повърью, идущему изъ далёкихъ глубинъ старины стародавней, покупать лошадь надо съ большой оглядкою, съ не малой опаскою. "Однъми деньгами добра коня не укупишь!"-гласить простонародная мудрость: "Не пришелся ко двору конь, такъ хоть живого подъ оврагъ вали!" Повсемъстно. можно услышать въ деревняхъ-селахъ разсказы о томъ, какъ домовой ("сосъдко" - по инымъ разносказамъ) того, либо другого коня не взлюбиль. Народъ върить, что этоть хранитель. домашняго очага каждую ночь разъвзжаеть по двору на лошади: не придется ему по нраву новый конь - загоняеть до полусмерти, приглянется - самъ, старый, гриву заплетать зачнеть, холить примется, корму подкладывать станеть. "Нашихъ лошадокъ домовой любитъ!"-говорится сплошь-да-рядомъ въ крестьянскомъ быту при взглядѣ на коней, которымъ, что называется, впрокъ кормъ идетъ. Одинъ домовой любитъ одну масть, другой — иную. Не придется какая шерсть "ко двору", — лучше и не заводить такихъ въ другой разъ: все

ļ

равно, толку не будетъ. До сихъ поръ старые, прочно сидящіе "на своемъ кореню" хозяева придерживаются обычая водить лошадей одной масти, чтобы не досадить "дъдушкъ", живущему въ подпечкъ-что ни ночь, обходящему дозоромъ всь клыти, всь сараи. "Чей конь-того и возъ!"-сложилась въ народъ поговорка о работящихъ людяхъ, наживающихъ постатокъ трудомъ праведнымъ; но ее-же иногда примъняютъ и къ тъмъ, кто не особенно чистъ на руку. "Даровому коню въ зубы не смотрятъ!"--оправдываются любители по поживы на даровщинку. Но такимъ зазорнымъ хлъбоъдамъ того - игляди придется услышать отповъдь: "Съ чужого коня-среди грязи додой!" Зачастую говорять они сами себь: "И прыгнулъ-бы на коняшку, да ножки коротки!" Свое добро - всякому дорого. Изъ этого понятія и сложилась поговорка: "Непродажному коню — и цёны нётъ!" Объ увальняхъ, неповоротливыхъ разумомъ, тяжелыхъ на соображение работникахъ обмолвилась народная Русь словцомъ: "На конѣ сидить, а коня ищеть!". "Волкъ коню-не товарищъ!"-говорить она, сопоставляя рабочую силу съ хищникомъ, вырывающимъ кусокъ чуть не изо рта у сосъда. "Чешись конь съ конемъ, а свинья-съ угломъ!" - оговариваетъ простодушная деревня напрашивающихся на свойство, не приходящихся ей по сердцу чужаковъ. Ничего силкомъ съ человъкомъ не подълать, какъ ни учи его-не приручищь; такъ и съ конемъ невзжанымъ. А "обойдешь да огладишь такъ и на строгаго коня сядень!"--- говорить народь. Нъть человъка безъ недостатка. люди-не ангелы, жизнь-не рай. "Конь о четырехъ ногахъи тотъ спотыкается!"---гласитъ въщее, пережившее въка слово: "Кабы на добра коня не спотычка, кабы на хорошаго работника не худа привычка — цены-бы имъ не было!" Опытъ – великое дъдо въ житейскомъ обиходъ: вооружась имъ, понабравшись его по жизненной путинъ, не надо уже и по семи разъ ко всему приглядываться, по семи разъ отмъривать, -- смъло иди, ръжь-не бойся!.. "Старый конь борозды не портить!" — примъняетъ народная Русь къ этому случаю свою крылатую молвь. Но не великая радость и старая опытность, если ей суждено -волей-не-волей - дряхлъть годъ-отъ-году. "Укатали сивку крутыя горки!"-пригорюнивается не одна съдая голова, на Божій міръ глядючи, былое вспоминаючи: "Былъ конь, да изъбэдился!" Приходить пора, что и тряхнульбы прежній удалець стариной, да спина не разгибается; и принялся-бы за дело, да ноги ломить: какъ ни корми такого работника-все "не въ коня кормъ"... Знаеть-помнить объ этомъ народъ, -недаромъ къ слову молвить:

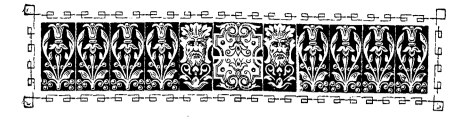
"Въ худого коня кормъ тратить — что воду лить въ бездонную кадушку!"

Дорожить хорошими работниками русскій народь, въ потъ лица-по Божію завѣту-вкушающій хлъбъ насущный. "Онъ работаеть-какъ лошадь хорошая!"-ходить молва о такой ворочающей горы силь,-"Что ни сдълаль-все изъ-подъ кнута!"-о работникахъ иного склада, противоположнаго этому. "Лошадка въ хомутъ-везетъ по могутъ!"-отговариваются слабняки, ссылаясь на свое малосилье. Какъ въ работъ за столомъ вокругъ чашки со щами "ложкой, а не ъдокомъ", -такъ и въ дорогъ-, не лощадью, а ъздокомъ", берутъ. Ко всякимъ случайностямъ своего домашняго обихода примъняетъ коневодъ поговорки-пословицы, связанныя съ понятіемъ о конъ-пахаръ, конъ-скакунъ. "Кобыла съ волкомъ тягаласьвость да грива осталась!"-говорить онъ о непосильной бохрьбъ съ къмъ-либо. "Не бери у попа дочери, у цыгана-лошади!"-приговариваеть онъ, недовърчиво вслушиваясь въ хвастливыя ръчи. Большая лошадь намъ не ко двору -травы недостанеть!"-посмъивается деревенскій людь, перебивающійся съ хлъба на воду, въ отвъть на предложение неподходящаго къ его засилью дъла. "Шутникъ-покойникъ: померъ во вторникъ, а въ среду всталъ-лошадку укралъ!" - отзываются въ народъ смѣщливымъ прибауткомъ на ложные слухи, распространяемые любителями ихъ., Пъшій конному не товарищь!"-отвъчаютъ сытые своимъ потовымъ трудомъ, сврые съ виду пахотникимужики. когда ихъ спрашивають, почему они не водять дружбы съ горожанами-бархатниками, у которыхъ, по пословицъ: "На брюхв шелкъ, а подъ шелкомъ-то-щелкъ"...

- Горе горькое хлъборобу безъ своей родимой полосы, но не въ радость земля, если нътъ у него коня-пахаря на дворъ.) Краснословъ-народъ, умудревный тысячелѣтнимъ опытомъ трудовой жизни, идетъ и дальше въ своихъ опредъленияхъ причинъ зажиточности: "Не дорога и лошадь, коли у кого во дворъ бабушки нътъ ("кому бабушка не ворожитъ"-по иному разносказу)! "-говорить онъ. Бабушкой зовется въ просторѣчьи иногда слѣпое счастье, иногда вызволяющій изо всякой бъды богатый (или сильный) родственникъ. "Счастье -не лошадь: не везетъ по прямой дорожкъ, не слушается возжей!"-замъчають старые люди, перешедшие поле жизни. Лишиться лошади-въ быту русскаго крестьянина великое горе: ничуть не меньшее, чъмъ пожаръ, если только не большее. Оттого-то и причитають, голосять на всю деревню бабы-хозяйки надъ павшимъ конемъ, называя его "кормильцемъ", "родимымъ" и другими ласковыми именами-величаниями. "Ой, что-то мы, горькіе, станемъ дѣлать! На кого-то ты, кормилецъ, насъ спокинулъ?!. Пойдемъ мы по міру съ сумою, подъ окнами Христа-ради... Намыкаемся мы горюшка, насидимся безъ хлёбушка-со малыми дётушками... Кто-то намъ пашеньку запашетъ? Кто полосыньку взборонуеть?"--голосомъ вопять, что надъ покойникомъ, деревенскія плакальшицы, на всё лады выхваляя его "статьи"-достоинства. "Ты по пашенькъ соху водилъ легче перушка",--хватающимъ за аушу голосомъ продолжають онъ, -, бороздочки-то бороздилъ глубокія, не-глядя-шелъ прямехонько, не погоняючи - любехонько! Твои быстры ноженьки не знали устали; помнилъ ты всъ пути да всъ дороженьки. Побъжишь-не угнаться вътру буйному"...-Не мало и другихъ, кромв этого-подслушаннаго на симбирскомъ Поволжъв-причитанья, надъ павшимъ конемъ-пахаремъ, ходитъ и въ наши дни отъ села къ селу по народной Руси.

Весной-льтомъ, вплоть до поздней осени-работа коню въ поль (то нахота, то бороньба, то свръ, то сноповозъ); зимой-извозъ начинается, тянутся по дорогамъ обозы. И тамъ, и туть сближается пахарь-человѣкъ съ конемъ-пахаремъ, Какъ-же не слагаться въ стихійно, широкой душь перваго всякимъ словамъ крыдатымъ да пъвучимъ про нравъ обычай его въковъчнаго помощника!. И ходять они по-людямъ изъ-въка-въ-въкъ, изъ-года-въ-годъ, видоизмъняясь сообразно съ мъстными условіями жизни. Ямской промысель, существующий на Руси не одинъ и не два въка, придалъ этимъ "словамъ" свой особый цвътъ. Дорога представляется русскому ямщику "брусомъ" ("бревномъ"), растянувшимся черезъ всю Русь. "Кабы всталъ, я бы до неба досталъ; руки да ноги, я бы вора связаль; роть да глаза, я бы все увидаль, все разсказаль!"-влагаеть онъ свою мысль въ уста дороги. Верстовой столбъ, по народному слову, "самъ не видитъ, а другимъ указываетъ, нъмъ и глухъ-а счетъ знаетъ". Поддужный колокольчикъ, веселящій сердце и ямщику, и свдоку, и даже лошадей подбадривающий (волковъ пугающий).-по народной загадкъ- кричить безъ языка, поеть безъ горла, радуеть и бъдуеть, а сердце не чуеть". Покровителемъ лошадей является. по пародному представлению, святая двоица Флоръ и Лавръ) (память – 18-го августа), о которыхъ въ свое время говорилось уже (см. гл. XXXII). Дорожные люди отдаются подъ защиту св. Николая чудотворца. "Призывай Бога на помощь, а Николу въ путь!" - гласить народное благочестие. "Гдъ дорога-тамъ и путь",-приговариваетъ мужикъ-простота, - "гдъ торно, тамъ и просторно!" Ямская гоньба, почтовая эзда создали-выработали своихъ лихачей, не лишенныхъ своеобразной удали, напоминающей отдаленный пережитокъ богатырства. Любятъ они тъшить сердце молодецкое, птицею летать; заливаются пъснями удалыми, погоняютъ сжившихся съ ними коней не кнутомъ – не овсомъ, а посвистомъ да выкрикомъ. "Тъло довезу, а за душу не ручаюсь!" – подсмъивается иной ямщикъ надъ своимъ безшабашнымъ молодечествомъ. "Съ горки на горку, баринъ дастъ на водку!"-покрикиваетъ онъ, разгоняя птицу-тройку. "Эй вы, соколики!" -бодрить коней его голосъ, какъ начнуть уставать они. Словно и усталь не беретъ ихъ. чуть только крикнеть удалець-молодець, сидящій на козлахь свое: "Грабять! Выручай!" Шажкомъ повдетъ-пъсню за пъсней поетъ ямщикъ, особенно если порожнемъ приходится **в**хать въ обратный путь. Самые голосистые запъвалы по большой дорогв-изъ ямщиковъ. И песенъ никто столько не знаетъ.

Приглядълся народъ къ нраву-обычаю своего въковъчнаго работника, коня добраго, за многовъковую жизнь бокъ-о-бокъ съ нимъ. Отсюда-и множество всякихъ примътъ пошло по народной Руси разгуливать. Ржетъ конь-къ добру, ногою топаетъ-къ дорогъ, втягиваетъ ноздрями воздухъ дорожный-домъ близко, фыркаетъ въ дорогъ-къ доброй встръчъ (или къ дождю). Закидываеть лошадь голову-къ долгому ненастью, валяется по землё-къ теплу-ведру. Споткнется конь при вытадъ со двора въ дорогу-дучше, по словамъ старыхъ примътливыхъ людей, вернуться назадъ, чтобы не вышло какого-нибудь худа; распряжется дорогой-быть бъдъ неминуемой. Хомуть, снятый съ потной лошади, является въ деревенской глуши лѣчебнымъ средствомъ: надъть его на болящаго лихорадкой человъка, - какъ рукой, говорятъ, всю болъзнь сниметъ. Вода изъ недопитаго лошадью ведра-тоже. если върить въдунамъ-знахарямъ, можетъ облегчать разныя болъзни, если ею умыться со словомъ наговорнымъ. Конскій черепъстрашень для темной силы-нечисти. Оттого-то до сихъ поръ во многихъ деревняхъ можно видъть черепа лошадей, воткнутые на частоколъ вокругъ дворовъ. Другъ-слуга пахаря-народа конь-пахарь остается върнымъ ему даже и послъ своей смерти.



## LVI.

## Царство рыбъ.

Разселяясь во всё стороны свётлорусскаго простора, нашъ народъ-хлъбоодъ шелъ берегами могучихъ ръкъ, шагъ-за-шагомъ надвигался по ихъ многоводнымъ притокамъ на дремучія лёсныя крёпи, осёдая на приглянувшихся его хозяйственному зоркому глазу, открытыхъ ласкъ солнечныхъ лучей. полянахъ, или на расчищенныхъ съ помощью топора мѣстахъ, всякій разъ-по близости отъ воды. Ръки служили естественнымъ путемъ-дорогою народной Руси, сроднившейся съ ними съ младенческихъ лътъ своего богатырскаго существованія. "По которой ръкъ плыть — той и пъсенки пъть!", "Изъ которой ръки воду пить-той и славу сложить!"-гласять простонародныя изреченія, дошедшія до нашихъ дней изъ старины стародавней, пережившія цёлый рядъ вёковъ, затонувшихъ въ глубинъ былого-минувшаго. Не только служили путемъ-дороженькой, но и за рубежъ-границу слыли, встарину на Руси ръки быстрыя-широкія: по одну сторону селилось-сидёло, за Мать-Сырую-Землю держалось одно племя-родъ, по другую ---иное, обособившееся отъ него, огородившее оть постороннихъ наслоений свою родовую самобытность. "Два братца въ одну воду глядятся, а вовъкъ не сойдутся!"-обмолвилось о берегахъ ръки крылатое народное слово, повторяющееся въ видъ загадки и въ наши дни. Встарину же его съ полной справедливостью можно было примънять не только къ берегамъ, а и къ ихъ обитателямъ, разбредшимся въ разныя стороны, слетввшимъ нъкогда съ одного родимаго гнъзда. Но не только отъ тъсноты-въ жаждъ приволья-простора — расходились другъ отъ друга племена-братья; заставлялъ уходить за ръки чуть не цълые народы натискъ. чужеземныхъ вороговъ, одинъ за другимъ наступавшихъ съ азіатскаго востока. Шло время, миновали въка за въками, отходило подобное разселение къ преданиямъ прошлаго-вмѣстѣ съ зарубежными хищниками, мало-по-мају или исчезавшими съ широкаго поля исторической жизни, или расплывавшимися незамътными каплями въ безпредъльныхъ волнахъ могутнъвшей въкъ-отъ-въка русской стихи. Память о быломъ осталась только на неписанныхъ скрижаляхъ всеобъемлющаго слова народнаго-въ старинныхъ сказаніяхъ. пъсняхъ, пословицахъ и поговоркахъ, съ теченіемъ времени обступившихъ богатую яркой пестротою трудовую жизнь пахаря. "Ты отъ горя за ръку, а оно-ужъ стоитъ на томъ берегу! - вылетьло изъ устъ народныхъ окрыленное жизнью слово о лютомъ ворогѣ, отъ котораго не отгородишься никакими-не только водными, но и каменными, --рубежами. "Нътъ конька лучше быстрой ръченьки: сядешь въ лодку, взмахнешь веслами-плыви, куда душь захочется!", "Вода добрый конекъ: сколько ни навалилъ клади-довезетъ!"-- опредъляетъ народъ-краснословъ въ мъткихъ образностью изреченияхъ значеніе ръки-какъ водной дороги и сплавной силы. "Не накормила земля-накормить вода!"-можно услышать отъ береговыхъ жителей, спасаемыхъ въ скупые на урожай годы щедротами ръки, являющейся ихъ кормилицею. У поръчанъ и паозеровъ сложились даже и такія поговорки, напримъръ, ни за что не пришедшія бы на мысль пьющему изъ ручьевъ - родниковъ, а тъмъ болъе — изъ колодцевъ, пахарю, какъ: "Воды — не нива, не орешь ихъ, не съ-ешь—а сытъ бываешь!". "Поживи у ръки, подрядись въ рыбаки-безъ пашни съ хлъбомъ будешь!", "Далъ-бы Господь рыбку, а хлъбецъ будетъ!" Рыболовство въ неродимыхъ полосахъ, -- напримъръ, въ съверныхъ и съверо-восточныхъ, излюбленныхъ морозами, губерніяхъ, -заняло первое місто въ народномъ продовольстви, превративъ прямыхъ нотомковъ крестьянствовавшаго богатыря Микулы Селяниновича въ природныхъ рыбарей, съ малолътства кормящихся у ръки. По черноземнымъ-же мистамъ, омываемымъ рыбными водами, оно является немалымъ подспорьемъ въ хозяйственномъ обиходь, давая заработокъ и пришлому люду, отхожему со своей-бъдной какими бы то ни было угодьями-сторонки, мъняющему свою доморощенную поговорку "Рыба не хлъбъсыть не будешь!" на новую, подсказываемую прикармливающимъ промысломъ: "Река рыбки дасть, рыбка хлюбцемъ накормить!"

Шла по народной Руси сказочная-пъсенная слава не только о такой могучей водной стихіи, какою являлись для русскаго сказателя-пъснотворца-"глубота, глубота окіянъ-море, широко раздолье о-кругъ земли, глубоки омуты днъпровскіе"; разносилась-разливалась по селамъ-деревнямъ молва и о несудоходныхъ ръкахъ, богатою добычей оплачивавшихъ рыбачій трудъ, слыли они "медвяной" ("молочной" — по иному разносказу) водою въ "кисельныхъ" берегахъ. "У насъ ръченька не широка, не глубока, да торовата!" – приговариваютъ счастливые рыболовы, по морю не плававшие, съ бурею на волновой быстринъ не ратовавшие: "Покланяещься съ берега берегу пониже да почаще-и сытъ, и пьянъ станешь, и деньга-конъйка въ мошнъ зашевелится!", "Не тотъ рыбакъ богатъ, который уменъ, а тотъ-кто счастливь!"

Водныя угодья съ незапамятныхъ временъ служнан на Руси богатой доходною статьей, неръдко являясь предметомъ ожесточенныхъ споровъ между хозяйствовавшими сосъдями. Старинныя судебныя волокиты сплошь-да-рядомъ затъвалисьподнимались изъ-за такихъ споровъ. "Чей берегъ—того и ръка, чья вода—того и рыба!"—звучитъ отголоскомъ подобныхъ тяжебныхъ дѣлъ посъдѣвшая отъ времени поговорка. "Не все пироги съ рыбкою—поснѣдаешь и съ рѣдькою!" подсмѣивается надъ береговою деревеньщиной, сидящею у рыбной рѣки безъ рыбы, природный пахарь, благодарящій Бога и за "пироги ни съ чемъ": "Ушица—рыбаку", —киваетъ онъ на воду, — "а рыбка—торгашу!" Но многое-множество сложившихся въ рыбачьемъ обиходѣ пословицъ-поговорокъ заглушаетъ эти прибаутки смѣшливые—одна другой опредѣленнѣе, одна краснѣй-цвѣтистѣе другой.

Знаеть, твердо помнить рыбакъ свой, завъщанный отцамидъдами, обычай: "Не учи рыбу плавать!"—отзывается онъ на замъчанія пахаря-хлъбороба, походя роняющаго свое крылатое словцо о томъ, что-де— "рыба въ ръкъ—не въ рукъ!" Считаетъ памятующая евангельскую повъсть народная Русь рыболовство апостольскимъ дъломъ; отдаютъ себя наши поръчане-паозеры подъ надежную защиту галилейскихъ рыбарей, сдълавшихся—по слову Божію—ловцами человъковъ. Св. апостолъ Петръ принимается русскими рыбаками и рыбопромышленниками за своего исконнаго покровителя. Ему поются заказываемые кормящимся у водныхъ угодій людомъ благодарственные молебны въ особые-положенные дни; его благословеніе испрашивается при началъ промысловъ; зачастую приходитъ имя боговдохновеннаго рыбаря на память благочестивому русскому человъку при закидываніи сътей. Поч-

- 585 -

ти въ каждомъ лътнемъ жильъ рыбачьей артели можно найти образъ святого покровителя рыболововъ. Петровъ день (29-е іюня) повсемъстно слыветъ рыбачьимъ праздникомъ: такъ заведено на Руси со стародавнихъ временъ.

"Ловися, рыбка, малая и большая!"-сыплеть на всъ стороны поговорками-присловьями рыбачья ватага, до красныхъ словецъ охочая: "рыба мелка, да уха сладка!", "И малень-кая рыбка лучше, чъмъ большой тараканъ!", "Всякая рыба хороша-лишь-бы въ съть пошла!", "На безрыбьи-и ракъ рыба!", "Рыбка-плотичка—осетру сестричка, за плотвой и брать—твой!" и т. д. Приглядвлся къ рыбачьему обычаю завзятый-коренной рыбакъ, — недаромъ его по инымъ мъстамъ "рыбалкой-чайкою" прозывають: чуть не безошибочно скажеть, когда какого рыбнаго "хода" надо ожидать. Достаточ-но старому рыбаку выйти ввечеру, наканунъ лова, на берегъ, чтобы узнать: будетъ-ли какой-нибудь толкъ изъ предстоящей ему работы. Нечего уже и говорить о тёхъ мёсяцахъ-недъляхъ, когда какая рыба льнетъ къ берегамъ, когда икру мечеть, когда стаями по широкому приволью гуляеть: въ этомъ отношении для его зоркихъ глазъ ръка представляется открытой книгою, писанной про грамотвя дотошнаго. Вчитался онъ по этой "книгв" и въ нравъ-обычай рыбьяго народа, —всякаго человъка, хоть самаго говорливаго, къ "нъмоя<sup>а</sup> рыбъ приравнять можетъ. "Большая рыба маленькую цвликомъ глотаетъ!", "Рыба рыбою сыта, а человвкъчеловѣкомъ!"- говоритъ устами примѣтливаго рыбака простодушная мудрость народная про забдающихъ чужой въкъ сильныхъ людей. "Спѣла-бъ и рыбка пѣсенку, коли-бъ голоскомъ Богъ надълияъ!"- приговариваеть она о робкихъ молчальникахъ жизни, безмолвно соглашающихся со всъмъ и всъми; "Дядя Мосей любитъ рыбку безъ костей!"-про любителей воспользоваться чужимъ трудомъ на-даровщинку. О бъднякахъ говорится въ обиходной ръчи: "Какъ рыба объ ледъ бьется!", "Какъ рыба безъ воды!" и т. п. По народному слову, подсказанному жизнью: "Рыба ищеть гдъ глубже, че-ловъкъ-гдъ лучше!". Шатающійся изъ стороны въ сторону не пристающій ни къ одному, ни къ другому двлу, а потому нигдъ и не оказывающійся на своемъ мъсть, людъ невольно вызываеть у трудящихся весь свой ввкъ трудомъ отцовъ-двдовъ замѣчанія, въ-родѣ: "По рѣчному стрежню (быстрому теченію) мечешься-намаешься, а все безъ рыбы останешься!", или "Держись берега—и рыба будеть!" Про распознающихъ другъ-друга людяхъ одного дъла обмолвилась народная Русь словомъ крылатымъ: "Рыбакъ рыбака-видитъ (чуетъ) издалека!" Не любитъ русскій промышленникъ-торгашъ, когда по сосъдству съ нимъ нежданно негаданно появляется соперникъ, отбивающій у него часть добычи-прибытка: "На одномъ плесу двоимъ рыбакамъ не житье!"-(подобно тому, какъ "двумъ медвъдямъ-въ одной берлогъ") говоритъ онъ. Есть и такие рыбаки, что - по народному слову - изъ чужого кармана удятъ" (воры); встръчаются и такіе, что "сами (ротозви) въ мережу попадаютъ". Опасность рыбнаго промысла по большимъ ръкамъ подсказала рыбакамъ поговорки: "Рыбу ловить-при смерти ходить!", "Кто въ лъсу убился?бортникъ! Кто въ ръкъ утонуль?-рыбакъ!" Трудности, сопряженныя съ этимъ заработкомъ, сложили пословицу: "Безъ труда не вынешь и рыбку плотичку изъ пруда!" Преемственность этого труда, перенимаемая отъ поколѣнія другимъ поколъніемъ, вызвала на свътлорусскій просторъ поговорки, то-и-дъло повторяющіяся по рыбнымъ мъстамъ: "Отецърыбачить, двти еле ползають, а и то ужь въ воду смотрятъ!", "Дъдка – рыбакъ, туда - жъ и внуки глядятъ!" ит.п.

По народной примътъ, связывающей бытъ рыболова съ бытомъ пахаря, богатые рыбой годы сулятъ завидный урожай хльбовъ. Если въ засушливую пору перестанетъ клевать (идти на приманку) рыба, -это объщаетъ скорый дождь. По поводу послѣдней примѣты посельщина-деревеньщина, приглядывающаяся къ жизни природы, замъчаеть: "Нуженъ дождь-поклонись матушкъ-водицъ, пусть рыбку отъ клева отъучитъ!" Другимъ суевърная память прошлаго подсказываеть слова: "Кто съ Водянымъ ладитъ-у того и дождь вовремя въ полѣ, и рыбы въ неводахъ вдоволь!" По представленію такихъ людей, все рыбное царство отдано судьбою въ распоряжение этого завъщаннаго языческой стариною властителя. Въ настоящихъ очеркахъ, посвященныхъ бытописанію народной Руси, упоминалось уже о томъ, какимъ почетомъ очестливымъ окружаетъ Водяного суевърная русская память; была рвчь и про особыя "угощенія", какими по захолустнымъ уголкамъ, кръпко держащимся за преданія старины, чествують еще и теперь "добраго (къ памятливымъ рыбакамъ) дъдушку" въ особо установленные обычаемъ сроки.

Многіе собиратели памятниковъ простонароднаго изустнаго творчества записали въ свою лётописную кощницу загадки, связанныя съ'рыбой, рыбаками и рыбачьимъ промысломъ. "Есть крылья, а не летаетъ; ногъ нётъ, а не догонишь!" загадываютъ ярославскіе любители "загануть загадку, перекинуть черезъ грядку"—о рыбѣ; "По землѣ не ходитъ, а на небо не глядитъ, гнъзда не заводитъ, а дътей родитъ!"-подговариваются къ нимъ самарскіе-ставропольскіе ("...не ходить, не летаеть, гнъзда не завиваеть! - вторять сосъди-симбиряки). По всему среднему Поволжью ходять такія загадки какъ: "Звалъ меня царь, звалъ меня государь къ ужину, къ объду. - Я человъкъ не такой: по землъ не хожу, на небо не гляжу, зв'вздъ не считаю, людей не знаю!", "Кину я не палку, убью не галку, ощиплю не перья, съёмъ не мясо!", "У красной дъвушки кушали господа; покушавши, Богу молились:---Благодаримъ тебя, красная дъвица, за хлъбъ, за соль, просимъ къ намъ въ гости!-Я по землъ не хожу, на небо не гляжу, гнъзда не завожу, а дътей вывожу!" О рыбакахъ рыбаки сложили такія загадки: "По мосту идеть-ничего не найдеть, а какъ въ воду вступилъ — всего накупилъ!" (Новгородск. губ.), "Домъ (вода) шумитъ, хозяева (рыбы) молчатъ, пришли люди-хозяевъ забрали, домъ въ окошки (сквозь неводъ) ушелъ!" (Тульск. губ.) и т. д.

Народный стихъ о "Голубиной Книгъ" – устами перемудраго царя – приписываеть старшинство-главенство надо всёмъ безсловеснымъ царствомъ "Киту-рыбъ":

> "Китъ-рыба всёмъ рыбамъ мати. Почему-же Китъ-рыба всёмъ рыбамъ мати? На трехъ китахъ земля основана. Какъ Китъ-рыба потронется, Вся земля всколебается. Потому Китъ-рыба всёмъ рыбамъ мати!"

Сохранилась изъ пріуроченныхъ въ вопросамъ о міросозиданіи и міропониманіи памятниковъ старинной русской письменности "Бесёда Іерусалимская", имѣющая непосредственную связь съ упомянутымъ стихомъ-сказомъ. Въ ней мѣсто Кита-рыбы отдается "мать Акиянъ-рыбѣ великой", съ которою ставится бокъ-добокъ предвѣщаніе о грядущей кончинѣ міра: "какъ та рыба взыграетца, и пойдетъ во глубниу морскую, тогда будетъ свѣту преставленія".

О нёкоторыхъ представителяхъ рыбьяго царства ведется въ народной Руси свой сказъ-наособицу отъ другихъ. Пемалымъ вниманіемъ народа-сказателя пользуются: прожорливая хищница щука, простодушный карась, юркій-увертливый, вооруженный колючками ершъ да толстякъ-осстръ. "На то и щука въ морѣ, чтобы карась не дремаль!"-говоритъ и пе рыбачащій русскій людъ, вызывая передъ слушателями однородную картину изъ человъческаго обихода житейскаго. По народному повѣрью, эта хищница воднаго царства до такой степени зла, что и послѣ своей смерти можеть откусить рыбаку палець: "Щука умерла—зубы остались!" — приговариваютъ краснословы, примѣняя эти слова къ посмертному наслѣдью надѣленнаго щучьимъ нравомъ человѣка. "Какъ щука ни остра, а не возьметъ ерша съ хвоста!" — оговариваютъ въ народѣ хищническія замашки попадающихся, какъ коса на камень—на не легко дающихся въ обиду людей. "Поучи плавать щуку, отдай къ карасю въ науку!", "Стали щукѣ грозить—хотятъ въ рѣкѣ утопить!" – посмѣиваются деревенскіе прибаутки надъ безсиліемъ двуногихъ "карасей" предъ "щучьимъ" произволомъ. Недоброе слово знатоки простонародныхъ примѣтъ о щукѣ молвятъ: если плеснетъ передъ рыбакомъ щука хвостомъ—недолго ему осталось жить и рыбачить на своемъ вѣку.

Въ симбирскомъ Поволжь записана Д. Н. Садовниковымъ любопытная сказка про льва, щуку и человѣка. "На ръкъ разъ левъ со щукой разговаривалъ, а человъкъ стоялъ поодаль и слушаль, "-начинается она. Увидала водяная хищница человъка-нырнула въ воду: "Чего ты ушла въ воду?"спрашиваеть ее царь звърей. - Человъка увидала! - "Ну, такъ что-же?"-Да онъ хитрый!-"Что за человъкъ! Подай мнъ, его я съёмъ!" И пошель левъ на поиски за человёкомъ: встрётилъ мальчика, спросилъ-человъкъ-ли онъ,-отгорился тотъ, что-де еще только "будетъ" человъкомъ; старикъ попался, -я-де "былъ" человъкомъ. Шелъ-шелъ левъ, такъ и не можетъ найти человъка. Попадается служивый, съ ружьемъ и при сабль. "Ты человькь?"—"Человькь!"—"Ну, я тебя съвмь!"—"А ты погоди, отойди отъ меня, я къ тебъ самъ въ пасть-то и кинусь! Раскрой ее!" Послушался левъ, и выстрѣлилъ солдатъ ему въ гордо, а саблей-по-уху. Ударился въ постыдное быгство звърь-царь, прибъжалъ къ ръкъ; выплыла щука, спрашиваеть. "Да что. — отвъчаетъ левъ, — дъйствительно хитеръ! Сразу-то я его и не нашель: то говорить, что быль человькомъ, то еще будетъ... А какъ нашель, такъ и не обрадовался! Онъ мнъ велълъ отойти да пасть раскрыть; потомъ-какъ плюнеть мнъ въ нее, и сейчасъ жжеть, все внутри выжгло, а послія-высунуль языкъ да ухо мнё и слизнуль!" - "То-то же: я тебъ говорила!"-сказала щука.

Ершъ-что человъкъ строптивый, на приманки ласковыя не податливый. "Онъ и щукъ поперекъ горла ершомъ станетъ!"-говорятъ въ народъ. "Ершиться"-противиться, спорить, даже стараться вызвать ссору. По примътъ-ершъ, въ первую закинутую съть попавшійся, къ неудачному лову. "Ершъ-неважное кушанье: съъшь на грошъ, на гривну рас-

- 589 -

плюешь!"—отзывается объ этой строптивой рыбкѣ промышляющая у рѣки посельщина. "Тягался – какъ лещъ съ ершомъ: и оправили, а пошелъ домой нагишомъ!" – подсмѣиваются въ деревнѣ надъ любителями судебной волокиты, которые всю жизнь свою отъ судьи къ судьѣ ходятъ и никакого толка прибытка отъ такого хожденія не видятъ.

Осетръ-"князь рыбій"; не вездь и водится эта "красная" рыба. "Славна Астрахань осетрами, что Сибирь-соболями!" -гласить о томъ народное слово. Донцы-казаки прозываются "осетерниками". "Красны промысла осетрами!"-говорится у рыбаковъ ватажниковъ на Волгъ, гдъ вся рыба осетроваго рода скупается для верховыхъ городовъ-столицъ, что и вызвало къ жизни пословицу: "Хлъбай уху, а рыба-вся вверху!"

Одинъ изъ старшихъ богатырей русскихъ былинныхъ сказаній-Волхъ Всеславьевичъ (Вольга Святославичъ)-является представителемъ мудрости хитрости, переходящей въ волхвованіе. Въщій богатырь-знахарь, разъвзжающій со своей дружиною по городамъ "за получкою", выбивающій-по былинному слову- "съ мужиковъ дани-выходы", даетъ своимъ вырисовывающимся изъ сказанія обликомъ яркое воплощеніе "змъиной мудрости", объединенной съ красотою-молодечествомъ. Былинные сказатели именуютъ его сыномъ княжны Мароы Всеславьевны и змбя, надбляя его способностью. обертываться, по желанію, то въ "яснаго сокола", то въ "свраго волка", то въ "гнёдого тура — золотые рога", то въ "рыбу-щучинку". Рожденіе его на свътъ бълый сопровождалось сотрясеніемъ земли и всколебаніемъ окіянъморя: "рыба пошла въ морскую глубину, птица полетъла высоко въ небеса, туры да олени за горы пошли, зайцы, лисицы-по чащицамъ..." и т. д. Иятилътнимъ. отрокомъ постигъ онъ всю премудрость, двънадцати лътъсобралъ дружину въ тридцать богатырей безъ единаго, "самъ становился тридцатыимъ" и пошелъ-поѣхалъ разгуляться потвшиться на охоту молодецкую. Три дня, три ночи ловили его дружинники звърьё порскучее-не могли поймать звърька ни единаго. Обернулся Волхъ "левомъзвѣремъ" - наловилъ звърья ни въсть числа. Ловила дружина послѣ этого три дня, три ночи птицъ-"гусей, лебедей, ясныхъ соколей", не могла изловить ни "малой птицы-пташицы". Обернулся Волхъ-, ногой"-птицей, полетълъ "IIOподоблачью" и одинъ наловилъ птицы видимо-невидимо. И вотъ, – продолжаетъ былинный сказъ, — возговорилъ младъбогатырь своимъ дружинникамъ:

"Дружина моя добрая, хоробрая! Слухайте большаго братца атамана-то, Дтлайте вы дтло повелтвное: Возьмите топоры дроворубные, Стройте суденышко дубовое, Вяжите путевья шелковыя, Вытвзжайте вы на синее море, Ловите рыбу семжинку да бълужинку, Щученьку, плотиченьку И дорогую рыбку осетринку, И ловите по три дня, по три ночи!

Хоть и набралась не малаго срама исполнениемъ двухъ предыдущихъ приказовъ въщаго богатыря-князя, но и на этотъ разъ перечить дружина не перечила: "И слухали большаго братца аламана-то, дълали дъло повелънное", -- ведетъ свою цвътистую ръчь простодушный народъ-сказатель. Богатырскіе дружинники, неудачливые горе-охотнички, не долго думая, принимаются и за плотничью работу ("брали топоры дроворубные, строили суденышко дубовое")," и за плетенье сътей ("вязали путевья шелковыя..."). Принялись- все по атаманову хотвнью, по князеву вельнью сдълали: "вытзжали на синее море, ловили по три дня, по три ночи,-не могли добыть ни одной рыбки..." И воть, какъ и прежде: поправляетъ, незадачу на удачу самъ Волхъ Всеславьевичъ, "повернулся ("обернулся"-по иному разносказу), онъ-сударь-рыбой щучинкой и побъжаль по синю морю. Заворачиваль рыбу семжинку, бълужинку, щученьку. плотиченьку, дорогую рыбку осетринку...". Такимъ образомъ и на этотъ разъ, взявшись за двло, не посрамиль въщій своей змъиной мудрости. Случалось (по другимъ былиннымъ сказаніямъ), что и переплывалъ онъ-обернувшись рыбою-моря синія, уходя отъ погони вороговъ, и птицей-соколомъ улётывалъ, и звърь-туромъ убъгалъ; только ничего не могъ подълать онъ съ позабытою на недопаханной нивъ сошкой кленовенькою любимаго сына Матери-Сырой-Земли Микулы-свътъ-Селявиновича.

Изъ памятниковъ народнаго изустнаго творчества, перешедшихъ въ древнерусскую письменность, сохранился до нашихъ дней въ рукописномъ сборникъ XVIII-го столътія любопытный "Списокъ съ суднаго дъла слово въ слово, какъ былъ судъ у Леща съ Ершомъ". Этотъ Списокъ даетъ яркую картину стариннаго русскаго судопроизводства, съ первой до послъдней черты проникнутую неподдъльной — чисто народною веселостью. Царство рыбъ, въ которомъ вращается дбло, является, конечно, только подходящей оболочкою внутреннему содержанію; но нельзя сказать, чтобы плавающіе по водамъ участники этой судебной волокиты были обрисованы въ недостаточно живыхъ, знаменательныхъ для нихъ (какъ рыбъ) чертахъ. Народъ-повъствователь, перекладывая здбсь человъческіе правы на иносказательный ладъ, зорко подмътилъ всъ обычан вооруженныхъ плавниками, одътыхъ чешуею дъйствующихъ лицъ этого сказанія.

Начинается сказь о судномъ дълъ прямо съ челобитной, изложенной по всему чину стариннаго дёлопроизводства-сутяж-ничества. "Рыбамъ господамъ: великому Осетру и Бълугъ, Бълой рыбицъ, бьеть челомъ Ростовскаго озера сынчишко боярской Лещъ съ товарищи..." - пишетъ челобитчикъ: "Жалоба, господа, вамъ на злаго человъка, на Ерша Щетинника и на ябедника". Далъе слъдуеть самая жалоба: "Въ прошлыхъ, господа, годахъ, было Ростовское озеро за нами; а тотъ Ершъ, злой человъкъ, Щетинниковъ наслъдникъ, липилъ насъ Ростовскаго озера, нашихъ старыхъ жировъ; расплодился тотъ Ершъ по рѣкамъ и по озерамъ..." По описанию челобитчика-этотъ злодъй, самовольно завладъвшій водами, составлявшими наслъдственную вотчину "боярскаго сынчишки", не особенно страшенъ-силенъ, но пронырливъ не въ мъру и всёхъ изобидёть норовить: "онъ собою маль, а щетины у него аки лютыя рогатины, и онъ свидится съ нами на стану-и тъми острыми своими щетинами подкалываетъ наши бока и прокалываеть намъ ребра, и суется по ръкамъ и по озерамъ, аки бъщеная собака, путь свой потерявъ"... Обрисовавъ въ такомъ непривлекательномъ видъ своего обидчика. обращается къ собственной особъ: "А мы, гос-Лешъ пода христіански!" — восклицаеть онъ. "Лукавствомъ жить не умвемъ, а браниться и тягаться съ лихими людьми не хо тимъ. а хотимъ быть оборонены вами, праведными судьями." Выслушали "судьи праведные" челобитную, - "Ты Ершъ истцу Лещу отвѣчаешь-ли?"-говорятъ. - "Отвѣчаю, господа (держить слово Ершъ) за себя и за товарищевъ своихъ въ томъ, что то Ростовское озеро было старина дъдовъ нашихъ, а пынъ наше, и онъ, Лещъ, жилъ у насъ въ сусъдствъ на див озера, а на свътъ не выхаживалъ. А я, господа, Ершъ, Боялею милостию отца своего благословениемъ и материими молитвами, не смутщикъ, не воръ, не тать и не разбойникъ, въ приводъ нигдъ не бывалъ, воровского у меня ничего не вынимывали; человъкъ я добрый; живу я своею силою, а не чужою; знаютъ меня на Москвъ и въ иныхъ великихъ городахъ киязи и бояре, стольники и дворяна, жильцы московскіе, дьяки и подьячіе и всякихъ чиновъ люди и покупаютъ меня дорогою цёною и варять меня съ перцемъ и съ шавраномъ и ставятъ предъ собою честно, и многіе добрые лыди кушають съ похмѣлья и кушавши поздравляють. "Обълиль себя проныра-обидчикъ чище снъга, сослался въ своемъ отвътномъ словъ на самыхъ заслуживающихъ довърія свидътелей. Какъ не дать ему въры! Подумали судьи, опять-къ челобитчику:- "Ты, Лещъ, чъмъ его уличаешь?" — "Уличаю его (говоритъ) Божіею правдою да вами, праведными судьями!" Требують судьи свидьтелей, которымъ было-бы все въдомо про Ростовское озеро. Нашелъ свидътелей обиженный: рыбу-Сига ("человъкъ добрый, живетъ въ измецкой области подъ Иваномъ-городомъ въ ръкъ Наровъ") да рыбу Лодугу-изъ обитателей новгородскаго Волхова. Ершъ отводитъ предлагаемыхъ свидѣтелей: "Сигъ и Лодугалюди богатые, животами прижиточны, а Лещъ такой-же человъкъ заводной..." На запросъ судей праведныхъ, что у него, Ерша, за вражда съ такими людьми, - онъ утверждаетъ, что "недружбы" у него съ ними никакой не бывало, а что-де такъ, ни за что, ни про что, задумали эти люди загубить его-"маломочнаго человъка". Сталъ ссылаться тогда Лещъ на новаго свидътеля-на Сельдь-рыбу изъ Переславскаго озера; но и противъ Сельди поднялъ голосъ лещовъ обидчикъ, что-де сродни ("съ племяни") она прежнимъ свидътелямъ и всегда съ Лещомъ встъ и пьетъ вмъстъ. Послали судьи "пристава Окуня" за переславской Сельдью, вельли идти съ нимъ въ понятыхъ Налиму ("Мню"). Сталъ тотъ отговариваться, не хочетъ идти: "Господине Окуне!"-взмолился: "Азъ не гожуся въ понятыхъ быть: брюхо у меня велико-ходить не смогу, а се глаза малы-далеко не вижу, а се губы толстыпередъ добрыми людьми говорить не умѣю!" Пошли за понятыхъ Головель да Езь (язь), доставили на судъ Сельдь переславскую. И воть показаль новый свидьтель, что Лещъ-"человъкъ добрый, христіанинъ Божій", а Ершъ-"злой человъкъ, Щетинникъ"... Плохо и безъ того Ершу становилось, но въ конецъ погубило его въ глазахъ судей новое свидътельство его злонравія: заговориль самь Осетрь, сидѣвшій на судейскомъ мъстъ, -- вспомнилъ онъ о своей собственной обидь. "...Когда я шелъ изъ Волги-ръки къ Ростовскому озеру и къ ръкамъ жировать", -сказалъ онъ, -"и онъ (Ершъ) меня встрётиль на устьё и нарече мя братомь, а я лукавства его не въдаль, а спрошать про него, злого человъка, никого не лучилось, онъ меня вопроси: братецъ Осетръ, гдъ идеши? И азъ ему повъдаль... И рече имъ Ершъ: братецъ

Осетръ, когда азъ шелъ Волгою-ръкою, тогда азъ былъ толще тебя и долъ, бока мои терли у Волги-ръки береги, очи мои были аки полная чаша, хвость же мой быль аки большой судовой парусъ, а нынъ братецъ Осетръ, видишь ты и самъ, каковъ я сталъ скуденъ, иду отъ Ростовскаго озера. Азъ же, господа, слышавъ такое его прелестное слово, и не пошель въ Ростовское озеро къ ръкамъ жировать: дружину свою и дътей голодомъ морилъ, а самъ отъ него въ конецъ. погинулъ..." Разсказалъ Осетръ и про другое-горшее этого-лукавство Ерша Щетинника: зазваль его тотъ къ мужику въ неводъ за рыбой-покормиться. "И я на его, господа, прелестное слово положился", продолжаетъ Осетръ, "и въ неводъ пошелъ, обратился въ неводъ да увязъ, а неводъчто боярскій дворъ: войти ворота широки, а выйти узки. А тотъ Ершъ за неводъ выскочилъ въ ячею, а самъ мнъ насмъхался: ужели ты, братець, въ неводу рыбы навлся? А какъ меня поволокли вонъ изъ воды, и тоть Ершъ началъ прощатися: братецъ, братецъ Осетръ! Прости, не поминай лихомъ! А какъ меня мужики на берегу стали бить дубинами по го-ловъ, и я нача стонать, и онъ, Ершъ, рече ми: братецъ Осетръ, терпи Христа ради!..." Судное дѣло кончилось. Порѣшилъ судъ: "Леща съ товарищи оправить, а Ерша обвинить". По обычаю-"выдали истиу Лещу того Ерша головою и вельли казнить торговою казнію — бити кнутомъ и посль кнута повъсить въ жаркіе дни противъ солнца за его воровство и за ябедничество". Дьякомъ на суду былъ "Сомъ съ большимъ усомъ", доводчикомъ – Карась, сиисокъ суднаго дъла писаль Вьюнъ, печаталъ Ракъ, а у печати сидълъ Снятокъ переславской. "Гдъ его (Ерша) застанутъ въ своихъ вотчинахъ, тутъ его безъ суда казнить!"-выдали грамоту на Щетинника. Пожелалъ онъ произнести послъднее слово подсудимаго: "Господа судьи", -- сказалъ, -- "судили вы не по правдъ, судили по мздъ. Леща съ товарищи оправили, а меня обвинили!" И произошло туть нъчто совершенно для судей неожиданное: плюнулъ Ершъ имъ въ глаза и скакнулъ въ хворость (въ кусты). "Только того Ерша и видвли", - кончается весь сказъ.

Представляя сводъ небесный безпредвльнымъ воздушнымъ окелномъ, воображеніе русскаго парода видвло въ плавающихъ по небу тучахъ громадныхъ рыбъ. Ихъ причудливыя очертанія и необычайная подвижность не мало способствали этому представленію, подсказанному простодушнымъ суевъріемъ славянину-язычнику. Грозовая-молніеносная туча, изсиня-чернымъ чудовищемъ надвигавшался на лазурь небесную и заслонявшая свёть солнечный, чтобы разразиться громомъ-молніей надъ землею и утолить ея жажду потоками дождя-ливня, казалась суевѣрному взору "чудомъюдомъ" — щукою- великаномъ, проглатывавшею прекрасное свѣтило дня. Проглотивъ его, чудовище мѣста себѣ не можетъ найдти отъ жара, сожигающаго всѣ его внутренности; оно мечется изъ стороны въ сторону, пышетъ огнемъ, истекаетъ горючими слезами и, наконецъ, въ полномъ изнеможени выбрасываетъ полоненное солнышко на свободный просторъ, исчезая съ просвѣтяѣвшаго неба-моря.

А. Н. Аванасьевымъ подслушана любопытная русская простонародная сказка, по своему содержанию сближающаяся съ только - что описаннымъ представленіемъ. "Былъ у мужика мальчикъ-семильтокъ-такой силачъ, какого нигдъ не видано и не слыхано..." - начинается она: -, Послалъ его отецъ дрова рубить; онъ повалилъ цълыя деревья, взялъ ихъ словно вязанку дровъ, и понесъ домой. Сталъ черезъмость переправляться, увидала его морская рыба-щука, разинула пасть и сглотнула молодца со всёмъ какъ есть-и съ топоромъ, и съ деревьями"... Другому человъку тутъ-бы и смерть пришла, а этому-хоть бы что: "взялъ топоръ, нарубилъ дровъ, досталъ изъ кармана кремень и огниво, высъкъ огня и зажегъ костеръ". И воть, -продолжается сказка, - не въ моготу пришлось рыбъ, жжетъ и палитъ ей нутро страшнымъ пламенемъ. Стала она бъгать по синю морю, во всъ стороны такъ и кидается, изъ пасти дымъ столбомъ-точно изъ печи валить; поднялись на моръ высокія волны и много потопили кораблей и барокъ, много потопили товаровъ и гръшнаго люда торговаго; наконецъ, прыгнула та рыба высоко и далеко, пала на морской берегъ, да тутъ и издохла... А мальчикъ-семильтокъ, мужицкій сынъ, принялся размышлять о томъ, какъ-бы ему освободиться-выдти изъ чудовищной рыбы на вольный свътъ. Много-ли, мало-ли думалъ, —вспала ему на разумъ мысль: взялся онъ за свой топоръ. Рубилъ онъ день, другой рубиль и третій, -- къ исходу четвертаго прорубиль въ боку у рыбы-щуки оконце, да и выльзъ изъ него. На томъ-и сказка досказывается. Вдохновенный изследователь воззрений славянь на природу даеть этому дътски-наивному произведенію своеобразное объясненіе. Рыба-туча; море - небо; мальчикъ-семильтокъ, сидящій въ утробъ чудовища, высъкающій огонь и разводящій пламя—изъ породы созданныхъ народнымъ воображениемъ обитателей облачныхъ пещеръ, карликовъ-кузнецовъ, приготовляющихъ молніеносныя стрѣлы. Въ зимніе мъсяцы видить его народъ-сказатель отдыхающимъ и набирающимся силъ (ростущимъ); приходить на бълый свъть животворящая Весна-Красна, просыпается въ "семилъткъ" богатырская мощь. Какъ древне-славянский Перунъ (воплощение солнца), ударяетъ онъ отнивомъ о кремень-камень; подобно тому-же богу громовъ онъ вооруженъ топоромъ и прорубаетъ имъ себъ дверь изъ мрачной темницы (зимы).

🖀 Въ̀ финской "Калевалъ" 90), можно найти такія-же уподоб-ленія тучъ, неба, солнца, молній-громовъ, зимы и весны. Вотъ въ какіе, напримъръ, образы воплотилось преданіе о похищении огня щукой рыбою. Солнце и мъсяцъ были заключены властительницею мрака въ мъдную гору; вселенной грозила гибель. Повелитель вътровъ, Вейнемейненъ, сговорясь съ кузнецомъ Ильмариненомъ, задумалъ спасти затемненный міръ. Взошли они на небо, высъкли огонь-молнію и передали его на храненіе воздушной дъвъ. Стала она беречь огонь, какъ мать пюбимое дътище: закутала его въ облачный покровъ, начала качать-баюкать въ золотой колыбели, подвъшенной на серебряныхъ ремняхъ къ небесной кровль. Какъ-то неосторожно качнула она колыбель-и упаль огонь въ море, озаривъ всю даль блескомъ своихъ искръ. Увидала его громадная щука морская и проглотила съ жадностью прожорливой хищницы, выведенной въ русской сказкъ. Какъ и та, принялась она послъ этого метаться во всъ стороны отъ боли. Невъдомо что сталось бы съ нею и съ огнемъ; но узнали объ этомъ свътлые боги, начали ловить рыбу, закинули съти: попалась похитительница огня. "Я-бъ распласталъ эту рыбу, если-бы у меня былъ большой ножъ желѣза крѣпкаго!" — промолвилъ Пейвенъ-пойка (Солнцевъ сынъ) и упалъ съ неба ножъ съ золотымъ черенкомъ, съ лезвіемъ серебрянымъ. Распороли брюхо рыбъ-хищницъ,--выкатился изъ нея синій клубокъ, изъ синяго — красный, а изъ краснаго—вылетълъ огонь, да такой знойной—что опалиль бороду старику-пёвцу въщему, повелителю в'тровъ Вейнемейнену, что обжогъ щеки кузнецу Ильмаринену, что сжегъ-спалилъ-бы и землю, и воды, если-бы, по протиствии

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) "Калевала"—поэма, составленная финскимъ ученымъ Эліасомъ Лонпротомъ изъ произведеній изустнаго пѣснотворчества этого народа. Слово "Калевала" — назваліе мнонческой страны, гдѣ живутъ герон поэмы. Внервые появилась она въ печати въ 1835-мъ году, затѣмъ—въ 1849-мъ—вышла въ дополненномъ видѣ, съ которомъ и представляетъ полный сводъ поэтическихъ сказаній финновъ. Въ ней — 50 пѣсенъ, всѣ они составляютъ или нересказъ, или точное воспроизведеніе старинныхъ "рупъ", нѣкогда объедниявшихъ въ себѣ и пѣсню, и заговоръ.

извъстнаго времени, снова не заковали его туманы-морозы ("Похъіола") въ гору мъдную.

Въ славянскихъ преданіяхъ встръчается чудесная рыба, порождающая сказочныхъ богатырей. Такъ, напримъръ, разсказывается, что жила-была на бъломъ свъть одна царица, у которой не было дътей, а она только и желала одного счастья на землё-просила-молила у Бога сына. Привидёлся ей въщій сонъ, что надо для этого закинуть въ море синее шелковый неводъ и первую вынутую изъ невода рыбу съёсть. Разсказала царица этотъ сонъ своимъ приспъшницамъ, приказала закинуть неводъ: попалась всего одна рыба, да и та не простая рыба, а золотая. Зажарили ее, подали на объдъ царицъ, стала та ъсть да похваливать. Объёдки, оставшиеся послъ царицы, довла стряпуха-кухарка; довла-вымыла посуду, вынесла помои любимой черной коровъ. И воть дался царицынъ сонъ въ руку, - въ одинъ и тотъ-же день родились на бълый свътъ три сына: Иванъ-царевичъ, Иванъ-кухарченокъ да Иванъ-коровьинъ-сынъ. Шло-проходило время; выросли они, выровнялись всё молодець въ молодца, стали богатырями могучими.

Русскій сказочникъ-народъ придаетъ иногда щукъ такую сверхъестественную, всеобъемлющую силу, что только диву даются всъ видящіе проявленіе этой-послъдней. Попадается такая чудодъйная рыба въ руки, все равно-хоть Ивану-царевнчу, хоть Емель-дурачку-измъняетъ она обычной нъмотъ своей сестры-братьи, — начинаеть голосомъ "провъщать" чело-въческимъ: "Отпусти меня въ воду, пригожусь тебъ!"-говоритъ. Научаетъ она произносить всякій разъ какъ только понадобится ея помощь, слова: "По моему прошенью, по щучьему вельнью!". Всякое-де желаніе, связанное съ этими волшебными словами, исполняется немедленно. Скоро сказка сказывается, да не скоро дело делается; но глубоко запали въ память народную эти слова: еще до сихъ поръ то-и-дъло можно услышать присловье-"по щучьему вельные"-относящееся ко всему совершающемуся съ поразительной быстротою. Таковымъ — изъ ряда выходящимъ — почетомъ окружаеть охочій до сказокъ пахарь-народъ заставляющую не дремать кроткаго карася прожорливую представительницу царства рыбъ.

Народное пъсенное слово говорить о щукъ-рыбъ хоть ръдко, да мътко: оно надъляеть ее всъми признаками богачества несмътнаго. Воть, напримъръ. въ какомъ блестящемъ видъ предстаеть она воображению слушателей одной изъ святочныхъ-прозывающихся "подблюдными"--пъсенъ:

| "Щука шла изъ Новагорода,<br>Слава!   |
|---------------------------------------|
| Unaber .                              |
| Она хвость волокла изъ Бѣлоозера,     |
| Слава!                                |
| Какъ на щукъ чешуйка серебряная,      |
| Слава!                                |
| Что серебряная, позолоченная,         |
| Слава!                                |
| Какъ у щуки спина жемчугомь оплетена, |
| Слава!                                |
| Какъ головка у щуки унизанная,        |
| Слава!                                |
| А на мъсто глазъ дорогой алмазъ,      |
| Слава!"                               |

Кому поется эта пъсня, тому этимъ-самымъ высказывается, по русскому старинному обычаю, пожелание богатъть съ каждымъ годомъ и даже болве того-, не по днямъ, а по часамъ". Съ такимъ пожеданиемъ имъетъ несомнънную связь повърье о томъ, что на днъ окіянъ-моря лежить драгоценный кладъ (не имъющій по стоимости равнаго во всемъ міръ), и что къ этому кладу приставлена сторожемъ все та-же щука, на которую простонародное воображение возлагаетъ такъ много разностороннихъ обязанностей. Не зная удержу въ своемъ творческомъ полетъ-размахъ, народъ-сказатель доходитъ иногда даже до такихъ предвловъ преувеличения, что заставляетъ щуку-великана перекидываться мостомъ черезъ море синее. Идуть и вдуть по этому живому зыбкому мосту русскіе сказочные богатыри, свойствами которыхъ надъляются порою и нъкоторые облюбованные стихійною русской душою перешедшіе въ область сказаній святые угодники Божіи (Георгій-Побъдоносецъ, Эеодоръ-Тиронъ и др.). Бывало, по народному сказочному слову, и такъ, что на хребтв благоавтельницы шуки переправлялись, какъ на конъ переъзжали, русскіе Иваны-царевичи съ берега на берегъ даже самое okianb-mope.

У польскихъ сосвдей русскаго пахаря—въ Маріампольскомъ у. Сувалкской губернін существуеть—или, по крайней мърв, не такъ давно существовало—повърье о томъ, что одно изъ тамошнихъ озеръ (имя рекъ) выбрала себъ для жилья щука-великанъ, прозвищемъ Струкисъ. Эта громадная рыба захватила полную власть падо всъмъ населеніемъ озера: за всъмъ-то она слъдитъ зоркими глазами, все видитъ, все бережетъ, — не украсть у нея не единой илотички.

Однажды въ цёлый годъ засыпаеть Струкись,-и то всегото на одинъ часъ, -во все-же остальное время бодрствуетъ, наблюдаючи за своимъ рыбьимъ народомъ. Въ стародавніе годы сонъ смежалъ зоркіе щучьи глаза зубастой самозванной властительницъ всегда въ одно и то-же время-въ ночь на Ивана-Купалу (съ 23-го на 24-е іюня). Но вотъ какой-то смълый рыбакъ, спровъдавъ объ этомъ. вздумалъ отправиться на рыбную ловлю какъ-разъ въ эту пору, -повхалъ, наловиль рыбы видимо-невидимо. Проснулась щука, увидъла нарушителя ея правъ и успъла опрокинуть его лодку-утопить дерзкаго, а всю рыбу вернуть въ свои владънія. Съ той поры никто не знаетъ, въ какой день-часъ уляжется Струкисъ для кратковременнаго отдыха на свои подушки изъ золотого песку. Такъ, -говорятъ въ народъ, --никому никогда и не поймать въ озеръ ни единой рыбешки. Пытаются рыбаки закидывать съти, да всякий разъ прорываетъ ихъ щука-Струкисъ: только убытокъ одинъ.

Со всякой, даже съ самой обыкновенною - водящейся чутьли не въ каждой ръчкъ, щукой-рыбою связывается въ народномъ представлении та или другая примъта. Если попадется зубастая хищница при весеннемъ, первомъ посяв вскрытія водъ, уловъ,-то на нее обращается особое вниманіе. Вспарываеть рыбакъ ей брюхо, -смотритъ, много-ли икры. Толще икряный слой къ головъ--это говоритъ ему о томъ, что урожайнъе будуть ранніе поствы въ яровомъ поль; къ хвосту сбивается комкомъ икра-надо переждать, свять попоздиве; если-же вся икра поровну разложена, - когда ни съять, все равно: уродится хлёбъ и въ томъ, и въ другомъ случат такой. что до Аксиньи-полухлъбницы" (24-го января) не хватитъ. Хребтовую кость щучью совътуетъ умудренная жизнью прадъдовъ посельщина-деревеньщина. въшать на воротной притолокъ (отъ мороваго повътрія); щучьи зубы, по увъренію знахарей віду новь, вірнізе вірнаго оберегають носящаго ихъ въ ладонкъ на шев отъ укушения ядовитыхъ змъй.

Кь зубастой щукъ приравниваеть деревенскій людь и такое явленіе природы, какъ срывающій солому сь крышъ вихорь буйный: "Щука хвостомъ махнула—крышу слизнула, лъсъ до сырой земли согнула!" – говорить онъ. Коса острая и кривой сериъ, подъ-корень сръзывающіе злаки-былія, также вызывають въ воображеніи народа-краснослова сравненіе съ прожорливой хищницею царства рыбъ: "Щука-хапуга (коса) хвостомъ (лезвіемъ) мигнула—лъса (травы) пали, горы (копны) встали!", "Щука (сериъ) прянетъ, весь лъсъ (нива) вянетъ!". Не мало и другихъ красныхъ образностью словъ крылатыхъ сказалось-молвилось на Руси про рыбъ. Поселилъ русскій пахарь-сказатель о̀-бокъ съ осетрами, щуками, карасями и всякимъ другимъ чешуйчатымъ народомъ и "морскихъ людей" безобразныхъ чудовищъ, и вѣчно молодыхъ голосистыхъ чаровницъ (красавицъ ни въ сказкъ сказать, ни перомъ описать!) дъвъ русалокъ съ рыбьимъ хвостомъ.



## LVII.

## Эмѣй-Горынычъ.

О змѣяхъ вообще нашъ пахарь-народъ обмолвился не особенно многими словами, занесенными въ сокровищницу живучихъ памятниковъ родной старины. Змъя-это пресмыкающееся по земль и жалящее человъка въ пяту животное, распадающееся на множество видовъ, не уживается съ суровыми свойствами природы тёхъ мёстъ, откуда пошла и стала быть кондовая народная Русь, обогатившая пытливыхъ кладоискателей слова неоцънимыми-нетлънными богатствами, завъщанными позднему потомству изслъдователей русскаго народнаго быта. На русскомъ привольъ-просторъ, если обой-ти молчаніемъ новыя неоглядныя земли, приросшія къ его богатырской основъ (Среднюю Азію, Кавказъ. Крымъ, Амурскій край), — у себя дома всего только двъ ядовитыхъ змъиныхъ породы: гадюка да родная сестра ея-мъдянка. Ужъ-совершенно безвредное существо-какъ-будто даже и не змъя, а только сродни ей приходится, да и сродни только по виду своему змъиному, а нравомъ совсъмъ на иной складъ: спокойный, уживчивый и даже добрый по своему. Тамъ, гдъ водятся ужи (по водянымъ зарослямъ да по болотинъ), ихъ даже и за змъй не считають. "Прижали-какъ ужа вилами!"-ходить по-людямъ пословица, относящаяся къ пойманнымъ во лжи и вообще поставленнымъ въ безвыходное положение людямъ. "Подъ мостомъ, мостомъ яристомъ, лежитъ свинья кубариста!"- загадываетъ про свернувшагося ужа старая загадка (Казанск. губ.). "Дронъ Дровычъ, Иванъ Иванычъ сквозь воду проходить, на себъ огонь проносить!"-подговаривается къ ней другая, подслушанная въ тульской округъ. И ни въ той.

-601 -

ни въ другой нътъ и слъда злобнаго-опасливаго отношения къ этому смирному представителю ненавистнаго людямъ рода змъинаго, огуломъ окрещеннаго у насъ въ народъ-"гадомъ ползучимъ", "змъей подколодною", "проклятой нечистью" и тому подобными именами. Простонародное повърье приписываеть ужу даже спасительный для всего человъчества подвигъ: "Мышь прогрызла Ноевъ ковчегъ, а ужъ-заткнулъ собой дыру", -гласить оно: "только этимь и остался живъ на святой земль гръшенъ человъкъ!" На симбирскомъ Поволжъъ можно еще и теперь услышать такую многозначительную пословицу, относящуюся къ этому безобидному обитателю сырыхъ мъсть, какъ: "Не присмотришься, такъ и ужа отъ змѣи не отличишь, —не то что добраго человѣка отъ злого!". Не такимъ словомъ поминаютъ на Руси ядовитыхъ гадюкъ; недаромъ говорится: "всякій гадъ—на свой ладъ!" Про нихъ и про черную съ зубчатою пестриной по хребту, и про мъдянистую съ отливомъ-вылетъла изъ народныхъ усть такая нелестная родословная: "У змён-гадюки чортушка батюшка, нечистая сила матушка!". О ней-же идеть по-людямъ и такая мольь крылатая: "Нътъ хуже гадины, какъ змъй-гадюкъ!", "Гадюку завидишь—глаза навъкъ изгадишь!", "Не гадюкъ-бы поганой матушку-землю сквернить!", "Завелась гадюка-весь лѣсъ нечистью пропахъ!".

Въ простонародномъ воображении змъя является живымъ олицетвореніемъ всего нечистаго, возбуждающаго смѣшанное съ ужасомъ отвращение, всего злого, лукаваго, вредоноснаго. "Змвя умираеть, - а все-зелье хватаеть!"-отзывается народъ нашъ о злыхъ, жадныхъ до неправедной наживы людяхъ; "Сколько змък ни держать, а бъды отъ нея ждать!" – о лукавыхъ; "Выкормилъ змъйку на свою шейку!", "Отогръль змъю за пазухой!" — о черной неблагодарности. Видить наблюдательный русскій краснословь рядомь съ собой льстеца-притворщика, — "и про того готова у него живан рвчь: "Льстець подъ словами — змъй подъ цвътами!"... "Глядитъ —что змъя изъ-за пазухи!" — обмолвилась народная Русь про смотрящаго изъ-подлобья, не въ мъру подозрительнаго человъка. Нътъ для открытаго другу-недругу глубокаго сердца народнаго ничего хуже лихой клеветы на бъломъ Божьемъ свъть: "Клевета—змѣя",—вырвалось изъ этого сердца гиввиое сло-во: "изъ-подъ куста укусить!", "Клеветникъ змѣей лютою извивается!", "У клеветы жало змвиное!" и т. д. Но. по народному-же слову, клеветническій навъть-больнъй жала зм'вннаго: "Змъю завидишь-обойдешь, клевету заслышищь. - не уйдешь!". Сродни этому выражению народной мудрости и такія мъткія изреченія, какъ: "Лучше жить со змъей, чъмъ со злою женой!", "Сваха лукавая—змъя семиглавая!", "Недобрый свать—змъв родной брать!".

Пьостонародныя загадки рисуютъ, змѣю подколодную" на разные лады. То она представляется воображению стихийнаго художника слова "кускомъ желъза", лежащимъ среди льсу (Нерчинск. окр.), то-стоящимъ "подъ горой-горой воронымъ конемъ", котораго "нельзя за гриву взять, нельзя погладить" (Олонецк. губ.), то тъмъ, что--"по землъ ползеть, а къ себѣ не подпускаетъ" (Вологодск. губ.). Курская загадка-подъ стать нерчинской: "Среди лъса льса дежитъ шматъ желѣза, ни взять, ни поднять, ни на возъ положить!"- гласитъ она. Въ новгородскомъ залъсьъ ходить такое загадывающее про змью слово: "Подъ мостомъ, подъ яростомъ, лежитъ кафтанъ съ яростью; кто до него дотронется-тоть кровью омоется!". Общая всей словоохотливой деревеньщинь-посельщинь загадка зоветь змью "изъ куста шипулей, за ногу типулей". Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ загадку о змёт представляють въ трехъ лицахъ (змёя, сабля и муравейникъ),-говоря: "Зло во злъ горъло, зло злу покорилось, зло по злу и вышло!" (Псковск. губ.), или: "Иду я путемъ-дорогой, ползетъ здо; я это здо здомъ поддъдъ, во зло положиль, зломъ попользовался!" (Самарск. губ.). Перехвачена по пути изъ устъ въ другія и такая загадка: "Ползло зло (змъя); я зло (ружье) схватилъ да зломъ злу жизнь прекратилъ!".

Въ стародавніе годы, —гласить сѣверно-русское преданіе было по всей Двинской (сѣверной) округѣ всякаго гада ползучаго многое множество: кишмя-кишѣли змѣи-гадюки: ни проходу, ни проѣзду по дорогамъ отъ ихъ змѣиной лихости не было. Давно это было, -не запомнятъ и дѣды нашихъ прадѣдовъ. Лютовалъ змѣиный родъ, нагонялъ страхи и на Русь, и на нѐрусь — чудь бѣлоглазую; да послалъ Богъ добраго человѣка знающаго: заклялъ онъ ихъ единымъ словомъ на вѣки вѣчные. Въ житіи св. Александра Огневенскаго, подвизавшагося на рѣкѣ Чурьюгѣ, близъ Каргополя, имѣются такія —близкія къ упомянутому изустному преданю — слова: "молитвами его ползающе зміеве съ Каргопольской земли изгнани, и о памяти его во второ-первую недѣлю Петрова поста въ житіи не написано, но въ нѣ всенародное множество праздновати вѣнечника Александра память молитвоприношеніемъ: за умерщвленіе чувственныхъ зміевъ".

Знаетъ народъ-пахарь и такія средства, если не исцъляющія, то утоляющія боль, при укушеніи змѣею, какъ въдомыя

- 603 -

лъчейкамъ травы, посъянныя по лъснымъ полянамъ рукою Творца-святеля на потребу-цвльбу человвческую: но не прочь онъ-по примъру дъдовъ-и въ наши дни оборониться отъ змбиной лихости завъщаннымъ пращурами заговорнымъ словомъ. "Змія Македоница!"--гласить одинъ такой заговоръ: "Зачъмъ ты, всъмъ зміямъ старшая и большая, дълаешь такіе изъяны, кусаешь добрыхъ людей? Собери ты своихъ тетокъ и дядей, сестеръ и братьевъ, всъхъ родныхъ и чужихъ, вынь свое жало изъ гръховнаго тъла у раба (имя рекъ). А если ты не вынешь своего жала, то нашлю на тебя грозную тучу, каменьемъ побьетъ, молніей позжетъ. Отъ грозной тучи нигдъ ты не укроешься; ни подъ землею, ни подъ межою, ни въ полъ, ни подъ колодою, ни въ травъ, ни въ сырыхъ борахъ, ни въ темныхъ дъсахъ, ни въ оврагахъ, ни въ ямахъ, ни въ дубахъ, ни въ норахъ. Сниму я съ тебя двънадцать шкуръ съ разными шкурами, сожгу самою-тебя, развъю по чистому полю. Слово мое не пройдетъ ни въ въкъ, ни вовъкъ!"... Если-же ужалить черная гадюка, а не какая другая сестра ея, то старинное русское чернокнижіе завъщало своимъ въдунамъ иное властное надъ ядомъ змѣинымъ слово. "На моръ на Окіянъ, -- гласитъ оно, -- на островъ Буянъ, стоитъ дубъ ни нагъ. ни одътъ; подъ тъмъ дубомъ стоитъ липовый кусть; подъ тёмъ липовымъ кустомъ лежитъ златой камень; на томъ камнъ лежитъ руно черное, на томъ рунъ лежитъ инорокая змія Гарафена. Ты, змія Гарафена, возьми свое жало, изъ раба (имя рекъ), отбери отъ него недуги. А коли ты не возьмешь свое жало, не отберешь недуги, ино я выну два ножа булатные, отръжу я у зміи Гарафены жало, положу въ три сундука желъзные, запру въ два замка нъмецкіе. Ключъ небесный, земный замокъ. Съ этого часу съ полудня, съ получасу да будетъ бездыханна всякая гадюка и ужаленія ся въ неужаленія! А вы, зміи и змійцы, ужи и ужицы, мъдяницы и сарачицы-бъгите прочь отъ раба (имя рекъ) по сей вѣкъ, по сей часъ! Слово мое крѣпко!"

Суевърные люди приписывали змъямъ силу чаръ въ различныхъ случаяхъ жизни, но болъе всего върили въ "любовный приворотъ" съ помощью этихъ чаръ. Такъ, по совъту знахарей, хаживали они въ лъсъ, разыскивали тамъ гадюку. Найдя, они заранъе заговоренною палкой-рогулькою должны были прижать змъю къ землъ и продъть черезъ змъиные глаза иголку съ ниткою. При этомъ обязательно должно было произносить слова: — "Змъя, змъя! Какъ тебъ жалко своихъ глазъ, такъ чтобы раба (имя рекъ) любила меня и жалъла!" По возвращени домой надо было поскоръе стараться

- 604 --

продёть платье приглянувшейся красной дёвицы этой иголкою, но тайно ото всёхъ, а оть нея—наособицу. Если удастся продёлать все это, —любовь приворожена навёки. Другіе знахари подавали совётъ: убить змёю, вытопить изъ нея сало, сдёлать изъ сала свёчку и зажигать ее всякій разъ, когда замёчаешь остуду у любимаго человёка. "Сгоритъ змёиная свёча, и любовь погаснетъ, —ищи другую!"—приговаривали вёдуны.

Въ любопытномъ памятникѣ русской письменности первой половины XVII вѣка—, Лексиконъ славенорусскій, составленый всечестнымъ отцемъ Киръ Памвою Берындою" (iеромонахомъ, завѣдывавшимъ исправленіемъ книгъ въ Кiевопечерской лаврской типографіи), къ слову "змій" относится поясненіе: "ужъ, гадина, змія, земный смокъ, морской смокъ." Что составитель словаря разумѣлъ подъ словомъ "смокъ" пресмыкающееся, это вполнѣ ясно,—недаромъ онъ въ предисловіи своемъ "ко любомудрому и благочестивому читателю" говоритъ: "Читать, а не разумѣть, глупая рѣчь есть!" По общепринятому у всѣхъ народовъ повѣрью, змѣямъ приписывается не только лихость злая ("кусаетъ змѣя не для сытости, а для лихости!"), а и мудрость; но мудрость эта отъ лукаваго, идетъ на пагубу.

Если-бы рѣчь шла только о видимыхъ всѣмъ змѣяхъ, то народъ-сказатель прибавилъ-бы ко всему сказанному очень немного. Но шагающее семиверстными шагами, залетающее въ заоблачную высь поднебесную воображеніе завѣщало ему безконечную цѣпь другихъ сказаній, связанныхъ съ этимъ ползучимъ гадомъ, пресмыкающимся по лицу земликормилицы. Мудрый змій — образъ воплотившагося врага рода человѣческаго, діавола, заставившаго изгнаннаго праотца людей—по словамъ глубоко-трогательнаго стиха духовнаго—плакать у вратъ потеряннаго рая и восклицать: "Увы мнѣ, увы мнѣ, раю мой, раю мой, прекрасный мой раю!" и повторять, обливаясь слезами раскаянія: "Меня ради, раю, таковъ сотворенъ бысть! Прельсти мя Евва, изъ рая изгнала, рай заключила запрещеннымъ дѣломъ. Увы мнѣ коль грѣшну, увы окаянну!"...

Лукавый соблазнитель прародительницы человёчества, проклятый Богомъ и людьми діаволъ-змій, навёки осужденный пресмыкаться и жалить человёка въ пяту, воплотился въ пылкомъ народномъ воображеніи въ крылатаго змъя, прародителя не только обитающей въ преисподней нечисти, но и всёхъ сказочныхъ огнедышащихъ драконовъ, о которыхъ пошла гудять вдоль по народной Руси изукрашенная пе-

стрядью сказаній молвь, для которой нівть на світь никакого удержу. Изъ рода въ родъ, изъ въка въ въкъ переходятъ древнія преданія о драконахъ-зміяхъ-одно другого цвътистъе, ведущія простодушную рычь о самыхъ мудреныхъ вещахъ. Подобныя сказанія, очевидно, завъщаны прадъдамъ совре-менныхъ сказателей отъ временъ глубокой древности, безслъдно затонувшихъ въ бездонномъ океанъ забвенія. Они свойственны и не одной народной Руси, и не однимъ единокровнымъ съ посявднею, когда-то жившимъ одною съ ней жизнью, славянскимъ племенамъ, но и такимъ праотцамъ народовъ-какъ китайцы. У нихъ крылатый огнедышащий змъй русскихъ сказокъ до сихъ поръ является предметомъ особаго суевърнаго почитанія, граничащаго съ обожествленіемъ. Какъ и русскій Змвй-Горынычъ, онъ представляетъ собою сказочное чудище, похожее и на крокодила, въ то-же самое время на удава-эту "змѣю, всѣмъ змъямъ большую". Хотя онъ, волею воображенія сыновъ Небесной Имперіи, и лишенъ крыльевъ (у русскаго сказочнаго змѣя - ихъ не-то шесть, не-то двѣнадцать), но также можеть взлетать выше облака ходячаго, также дышеть огнемъ-пламенемъ. Ему повинуются и земля, и воды, и са-мыя свътила небесныя. Такъ и въ русскихъ стародавнихъ сказаніяхъ, память о которыхъ осталась въ народъ только невнятнымъ отголоскомъ смутныхъ пережитковъ преданнаго забвенію прошлаго, — подобный китайскому дракону "огне-родный змвй Елеафамъ", изъ устъ котораго исходять "громы пламеннаго огня, яко стрвлено двло", а изъ ноздрей — "духъ, яко ввтръ, воздымающій огнь геенскій", сотрясаеть по своей воль основы Матери-Сырой-Земли, производя "трусъ" и "потопъ". Какъ во власти созданнаго суевъріемъ китайцевъдракона-производить лунное и солнечное затменія, - такъ и сказочный Змай-Горынычъ порою скрадываетъ съ небеснаго свода пресвътлое свътило свътилъ земныхъ-солнце-и, налегая чешуйчатой грудью на ясный ликъ кроткой луны, заслоняеть трепетный свъть ея ото взора человъческаго и повергаеть въ ужасъ всю живую природу. По мевнію китайцевъ, драконъ держитъ въ своей властной рукъ орошающие землю дожди,-какъ держада ихъ поселенная позабытымъ въ народѣ словомъ въ лонѣ небеснаго моря-окіяна на островѣ Буянт "змтя, встмъ змтямъ старшая и большая". Подобно Змѣю-Горынычу древнерусскихъ сказочныхъ былей, сложив-шихся въ сердив пъснотворца-народа, этотъ грозный духъ, до сихъ поръ не пережившій преданій о себь среди четырехсотмилліоннаго населенія еще недавно бывшей для всіхъ

столь таинственною страны, можеть "залегать дороги прямо**взжія**". Многое-множество другихъ, уже совсвиъ не присущихъ духу русскаго народа, свойствъ приписываетъ суевъріе желтолицыхъ сыновъ Неба созданному ими генію земного зла, иногда даже и совершенно искренне покровительству-ющему имъ, — такимъ образомъ порождая зломъ добро, какъ ни противоръчить послъднее обстоятельство простому здравому смыслу. Но, въ свою очередь, надъленъ совершенно особыми качествами и русскій драконъ Змъй-Горынычъ, по всей въроятности зародившійся изъ одного и того-же источника преданій, въ одинаковой степени свойственныхъ всъмъ народамъ, вышедшимъ изъ "колыбели человъчества" – Азіи. Въроятно, въ могучемъ складъ русскаго пахаря-народа, породившаго столькихъ богатырей, не было-на счастье родной ему земли-тъхъ тлетворныхъ задатковъ духовнаго разло-женія, которые къконцу XIX-го стольтія оставили Китай все подъ тою-же властью созданнаго шесть тысячъ лѣтъ назадъ пугала. Если и было когда-нибудь, въ позабытыя всёми времена суевърное обожествление змъя-дракона въ народной Руси (что очень сомнительно для знакомыхъ съ развитиемъ древнеславянскаго языческаго богословія!), —то еще въ незапамятные годы успѣль несокрушимый духъ русскаго народа "стереть главу змію" этого обожествленія. Ни Бѣлъбогъ съ Чернобогомъ, ни Небо-Сварогъ съ Матерью-Сырой-Землею, не говоря уже о позднъйшихъ божествахъ еще не просвъщен-наго Тихимъ Свътомъ въры Христовой народа (Бълъбожичахъ со Сварожичами) не напоминали своимъ общеніемъ съ народнымъ духомъ ничего китайскаго. Они были совершенно самобытнымъ явленіемъ въ лѣтописяхъ постепеннаго саморазвитія русскаго міропониманія. Змъй-же Горынычъ — хотя и существовалъ въ нашемъ народномъ суевъріи и до сихъ поръ не совсъмъ чуждъ воображенію народа пахаря, всегда быль яркимъ созданиемъ однъхъ только сказокъ, всегда оылъ яркимъ созданиемъ однъхъ только сказокъ, представлявшимся порождениемъ нежити-нечисти, не заслу-живавшей никакого поклонения-почитания, хотя и вынуж-давшей своимъ лукавствомъ ограждаться отъ нея всяки-ми причетами-заговорами. И Лъсовикъ со Степовымъ, и Водяной, и Полевикъ, – не говоря уже о покровителъ домаш-няго очага "дъдушкъ"-Домовомъ, – всъ вмъстъ и каждый на-особицу – пользовались въ русскомъ народъ несравненно большимъ почитаніемъ, чъмъ это чудище, несмотря на всю его силу-мочь. И это явленіе вполнъ объяснимо. Стоить тольковспомнить, что въ лицё названныхъ созданій народнаго суе-върія воплощаются любовно льнущія къ суевърному сердцу

-607 -

помышляющаго и не объ одномъ только хлъбъ насущномъ върнаго сына земли-кормилицы предания о духахъ-и окровителяхъ, имъющія осязательную связь съдревнимъ върованіемъ въ загробное покровительство предковъ, витающихъ вокругъ поселений своего потомства, что ни день поливающаго родную землю трудовымъ потомъ, порою слезами, а годы Божьей немилости-и кровью. Змъепоклонство, ВЪ распространенное и не въ однихъ предълахъ неподвижной Срединной Имперіи, а и у многихъ другихъ народовъ, все еще находящихся подъ властью язычества, никогда не было свойственнымъ духу русскаго народа. Народная Русь, и на самой первобытной степени развитія, всегда относилась къ змізямъ -какъ къ низшему (хотя и одаренному лукавой мудростью) существу, не позволявшему ея могучему, рвущемуся отъ земныхъ предъловъ къ небеснымъ нивамъ, духу искать въ пресмыкающемся предметь обожествленія. Летучій огнедышащій драконъ, и устрашая своимъ видомъ трепетавшаго передъ нимъ сына матери-земли, оставался все тъмъ-же змъемъ. Въ то время какъ другіе народы видѣли въ драконѣ предметъ поклоненія, нашъ пахарь выходилъ на борьбу съ этимъ грознымъ чудищемъ, высылая противъ него своихъ могучихъ сыновъ. Драгоцённёйшіе памятники русскаго народнаго слова-былины кіевскаго періода сохранили отъ забвенія могучіе образы богатырей, выступавшихъ на единоборство съ грознымъ воплощениемъ всего лукаваго, порабощающаго. Эти богатыри-плоть отъ плоти, кость отъ кости народной; въ ихъ, выходящихъ изо всякихъ границъ обыденнаго, обликахъ чувствуется мощное біеніе стихійнаго народнаго сердца. Въ нихъ возстаетъ передъ взоромъ современнаго читателя-слушателя одухотворенный върою въ торжество свътлой-праведной свободы Земли Русской могучій своею тысячельтней самобытностью духъ русскаго народа, которому-все по-плечу, для котораго нътъ на бъломъ свътъ ничего невыполнимаго-непосильнаго. Передъ высокой силою воли созданныхъ народомъ-пахаремъ богатырей, одушевленныхъ неугасимымъ пламенемъ нелицемърной любви къ воскормившей-воспоившей ихъ родной земль, въ позорномъ безсили никиеть кичащаяся своимъ дородствомъ сила залегающихъ пути-дороги, облегающихъ города православные, требующихъ данью въ свои пещеры змвиныя дочерей и женъ русскихъ-на събдение и поругание Змжевъ-Тугариныхъ, Тугариновъ Змжевичей, Змжищъ-Горынчищей. Меркнетъ передъ свътомъ ихъ горящаго своею дъйственной върою сердца чадное полымя дракона лютаго.

Змъй-Горынычъ какъ и китайскій прообразь, его является, обитателемъ пещеръ, уходящихъ въ неизвъданныя глубины горъ.-оттого-то, по объяснению изслъдователей древнихъ сказаній, и звался-величался онъ "Горынычемъ". "Змія лютая пещерная",-прозывають это чудище народные стихи духовные. Въ "Очеркъ домашней жизни и нравовъ великорусскаго народа" Н. И. Костомарова-въ главъ о народныхъ върованіяхъ-приводится любопытная выписка изъ памятника русской отреченной письменности, относящаяся къ описанію русска-го дракона, именующагося здёсь "змѣей-аспидомъ". Онъ, по словамъ этого сказанія, обитаетъ въ "печорскихъ горахъ"на крайнемъ съверъ свътлорусскаго простора. "Аспидъ, змія крылата, -- гласитъ сказание, -- носъ имъетъ птичей и два хобота, и въ коей земль вселится - ту землю пусту учинить; живеть въ горахъ каменныхъ, не любитъ ни трубнаго гласа: пришедше-же обаянницы обаяти ю и копають ямы и садятся въ ямы съ трубами и покрываются дномъ желѣзнымъ и замазываются сунклитомъ и ставятъ у себя угліе горящее: да разжигаютъ клещи, и егда вострубятъ, тогда она засвищетъ, яко горъ потрястися, и, прилетъвши къ ямъ, ухо свое приложить на землю, а другое заткнеть хоботомъ и, нашедъ диру малу, начнеть битися; человёцы же, ухвативши ю клещами горящими, держать крѣпце; отъ ярости же ея сокрушаются клещи не едины, не двои и не трои, и тако сожжена-умираетъ; а видомъ она пестра всякими цвѣты и на земли не садится, только на камень"...

Есть сказанія, по которымъ пещеры Змвя-Горыныча находятся на берегахъ рвкъ-то Днвпра, то Волги, то сказочныхъ "Сафатъ"-рвки и "Израй"-рвки. Летитъ Змвй по̀-небу, самъ чернве тучи, а изо рта огонь пышетъ, искрами по всей поднебесной-"подселенной" разсыпается. Гдв опустится онъ на землю, все огнемъ спалитъ. Вздумаетъ поселиться гдв по близости отъ людского жилья-запретъ-отведетъ воды рвчныя, если не дадутъ ему, Змвю, даней-выходовъ. А дани его —не злато, не серебро, а живая плоть-кровь человъческая. Истребить онъ всбхъ людей до единаго, если не сдълать по его: не приводить къ нему на съвденіе-поруганіе женъ-дочерей, двтей малыхъ!..

По инымъ сказаніямъ, позднѣе сложившимся въ народной Руси и примкнувшимъ къ болѣе раннимъ, летаетъ чудище-Змѣй изъ своихъ невѣдомо гдѣ затерявшихся пещеръ только къ приглянувшимся ему красавицамъ. Летитъ онъ по-небу змѣй-змѣемъ: только искры на-земь сыплятся. Подлетитъ къ тому дому, гдѣ живетъ зазнобушка, разсыплется весь надъ трубой въ мелки искорки, встанеть обернется въ избъ добрымъ молодцемъ, -- ни въ сказкъ сказать, ни перомъ описать красоты его!.. Сядеть съ любушкой за столь, начнеть рычи вести молодецкія, сожигать огнемъ-полымемъ своихъ змѣиныхъ очей разгарчивое сердце: и склонять на любовь не надо, сама-на шею къ нему кинется и красна-дъвица, и жена чужемужняя... Знаеть Змій, когда придти, -когда никого другого и дома нъть... Много разсказовъ и до сихъ поръ ходитъ по-людямъ въ захолустной глуши про летающихъ огненныхъ змѣевъ да про дѣвицъ красныхъ, полюбившихся имъ; а въ стародавніе годы и того больше говорилось... Бывали, по словамъ съдой старины, и такіе случаи, что родились отъ такой любви сразу по двѣнадцати змѣенышей, до-смерти засасывавшихъ порождавшую ихъ на бълый свътъ красавицу. Сохраниль народь въ своихъ сказаніяхъ въщую память и о такихъ дътяхъ Горынчища, какъ Тугаринъ Змевичъ, на котораго перенесены были многія черты чудовищнаго отца. Русскій народъ-сказатель надълилъ его почти всёми качествами Змёй-Горыныча-этого представителя темной стихійной силы. Есть основанія предполагать, что подъ Змъй - Горынычемъ подразумъвались прежде всего грозныя-темныя тучи, залегающія на небъ пути - дороги солнцу красному и лишающія тъмъ весь согръваемый его лучами живой міръ главнаго источника жизни. Съ теченіемъ времени драконъ-змій является уже не въ видь самой тучи, а вылетающихъ изъ этой .небесной горы" молній. Змѣевидность послѣднихъ сама говорить объ этомъ воплощении. Впослъдствии перенеслось представленіе о Змъй-Горынычъ съ молній на метеоры, проносящіеся надъ землею и разсыпающіеся на глазахъ у всѣхъ. Летить такой "змъй", -по словамъ народа. - что шаръ огненный, искрами-словно каленое жельзо-разсыпается. "Изъ рота яво огонь-полымя, изъ ушей яво столбомъ дымъ идетъ"...-гласить про него сказание, повъствующее о битвъ Егорія Храбраго со "змѣемъ лютымъ, огненнымъ". Въ былинномъ сказъ про Добрыню Никитича въ таковыхъ словахъ описывается появленіе "лютаго звъря Горынчища":

> "Вътра нътъ—тучу наднесло, Тучи нътъ—а только дождь дождитъ, Дождя нътъ—искры сыплются: Летитъ Змъище-Горынчище, О двънадцати змъя хоботахъ"...

Реветь онъ такимъ зычнымъ голосомъ, что дрожитъ отъ змвинаго рева лвсъ-дубровушка; бьетъ хвостомъ онъ по сырой землё—рёки выступають изъ береговъ; отъ ядовитаго дыханья змёинаго сохнетъ трава-мурава, листъ съ деревъ валится. Кажись, нётъ и спасенія встрёчному человёку отъ такого чудища грознаго! Но не таковъ духъ русскаго народа, чтобы трепетать въ безсильномъ страхё даже и передъ подобнымъ порожденіемъ темнаго зла. Ведетъ онъ въ старыхъ сказаніяхъ смёлыя рёчи про своихъ сыновъ, не только не страшившихся Змёя - Горыныча, но и побёждавшихъ его то силой-удалью богатырскою, то силой-вёрою въ Поправшаго смерть.

Исконный пахарь, всю жизнь и всё свои силы полагающий на трудъ ради хлъба насущнаго, русскій народъ-сказатель съумълъ не только побъдить Змъя, но и запречь его въ соху. Среди особо чтимыхъ на Руси святыхъ угодниковъ Божіихъ не послъднее мъсто занимаютъ святые Косьма и Даміанъ, слившіеся-въ представленіи суевърной деревни-въ одинъ обликъ "Божьяго кузнеца — Кузьмы-Демьяна". О томъ, какъ запрягь онъ Змъй-Горыныча ("великаго змея") въ выкованный имъ плугъ и распахалъ на чудище глубокой бороздою всю Землю Русскую, - говорилось уже выше (см. гл. "Ноябрьмъсяцъ"). До сихъ поръ показываютъ въ приднъпровскихъ мъстахъ борозды, проведенныя плугомъ, въ который былъ запряженъ русскій драконъ. Тянутся эти "Валы Змѣиные" съ малыми перерывами на цёлыя сотни версть (въ Кіевской, Подольской, Волынской и Полтавской губерніяхъ) по лъсамъ, по полямъ, по болотинъ. По объясненію ученыхъ изслъдователей старины, были проведены эти валы въ защиту отъ набъговъ степныхъ кочевыхъ племенъ, нападавшихъ на русскіе города въ отдаленныя времена, близкія къ язычеству (въ IX-X въкъ). Народъ-же приписываетъ происхожденіе ихъ преданію о "Божьемъ кузнецъ", отождестляя его съ дру-

гимъ—о кіевскомъ богатырѣ Никитѣ (Кирилѣ) Кожемякѣ. Во второмъ томѣ асанасьевскихъ "Поэтическихъ воззрѣній славянъ на природу" приводится сохранившееся и до нашихъ дней въ Малороссіи сказаніе объ этомъ богатырѣ и его подвигахъ, имѣющихъ не мало общаго съ подвигами упоминаемаго въ лѣтописяхъ Земли Русской богатыря-отрока Владиміровыхъ дней Яна Усмошвеца, вышедшаго на единоборство съ вызывавнимъ на бой печенѣжскимъ<sup>91</sup>) великаномъ и побѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Печен в ги-древній, исчезнувшій сълица земли, пародъ тюркскаго происхожденія, нѣкогда кочевавшій (вмѣстѣ со своими родичами, половцами) въ степяхъ Средней Азіи. ІХ-й вѣкъ по Р. Х. засталъ ихъ населяющими пространство можду Волгою и Ураломъ; затѣмъ они подвинулись-подъ давленіемъ хозаръ-западнѣе и, вытѣснивъ изъ теперешнихъ южнорусскихъ степей

дою надъ ними положившаго залогъ побъды русской дружины надъ ордой печенъжскою. Въ 992-мъ году на томъ мъстъ былъ поставленъ княземъ Владиміромъ городъ Переяславльвъ намять того, что здъсь русский отрокъ "переялъ славу" богатырей. Въ давнее время, — гласитъ приводимый А. Н. Аванасьевымъ сказъ, — проявился около Кіева Змъй; бралъ онъ съ народа поборы не малые-съ каждаго двора по крас-ной дъвкъ; возьметъ да и съъстъ! Пришелъ чередъ-послалъ и князь свою дочь, а она была такъ хороша, что и описать нельзя. Змвп потащиль ее въ берлогу, а всть не сталъ-больно она ему полюбилася. Приласкалась она къ Змѣю и спра-шиваетъ: "Чи есть на свити такій чоловикъ, щобъ тебѣ подужавъ?"—"Есть такій у Кіеви надъ Днипромъ: якъ зато-пить хату, то дымъ ажъ пидъ нибисами стелецця; а якъ війде на Днипръ мочить кожи (бо винъ кожемяка), то не одну несе, а дванадцять разомъ, и якъ набрякнуть вони во-дою въ Днипри, то я возьму да-й учеплюсь за ихъ, чи ви-тягне-то винъ ихъ? А ему-й байдуже: якъ поцупить, то-й мене з'ними трохи на берегъ не вытягне! Отъ того чоловика тилько мини й страшно!" Княжна вздумала дать про то въс-точку домой, а при ней быль голубокъ; написала къ отцу грамотку, подвязала голубю подъ крыло и выпустила ва окно. Голубь взвился и полетълъ на княжье подворье. Тогда умолили Кирилу-Кожемяку идти противъ Змъя; онъ обмотался куделью, обмазался смолою, взяль булаву пудовъ въ десять и пошель на битву. "А що, а Кирило, — спросилъ Змъй, —пришовъ битьця, чи миритьця?" — "Де вже миритьця! Битьця з'тобою, з'Иродомъ проклятымъ!" Воть и начали биться, ажъ земля гудетъ; что разбѣжится Змѣй да хватитъ зу-бами Кирилу, такъ кусокъ кудели да смолы и вырветъ; а тотъ его булавою какъ ударитъ, такъ и вгонитъ въ землю. Жарко Змѣю, надо хоть немного въ водѣ прохладиться да

венгровъ, занили кочевья отъ Дона до Дуная. У нихъ были свои князья; въ Х-омъ вѣкѣ среди ихъ кочевій стала развиваться торговля; въ началѣ XI-го вѣка многіе печенѣжскіе роды приняли магометанство. Съ 60-хъ годовъ X-го столѣтія они начали тѣснить русскихъ,осмѣливаясь нападать даже на Кіевъ. Русь вела съ ними упорную борьбу. Въ одну изъ войнъ съ неченѣгами погибъ князь Святославъ Игоревичъ. Ири Владимірѣ Святославовичѣ былъ сооруженъ на русскомъ рубежѣ цѣлый рядъ укрѣпленныхъ городовъ-для защиты отъ печенѣговъ. Послѣднее нападеніе ихъ на Кіевъ было въ 1034-мъ году, когда они были совершенно разбиты и бѣжали въ свои кочевья. Изъ послѣднихъ вскорѣ вытѣснили ихъ новые среднеазіатскіе выходны—торки, которыхъ смѣнили половцы. Слабѣя съ каждымъ десятилѣтіемъ, печенѣги подвигались исе дальше, перешли за Дунай и, наконецъ, безслѣдно исчезли на Балканскомъ полуостровъ.

жажду утолить, и вотъ, пока сбъгаетъ онъ на Днъпръ, Кожемяка успѣетъ вновь и коноплей обмотаться, и смолою вымазаться. Убилъ Кирило Змвя, освободилъ княжну и привелъ къ отцу. Сказка кончается слъдующими словами: "Тотъ-же Кирило зробивъ трохи й неразумно: взявъ Змъя-спаливъ, да й пустивъ по витру попель, то з'того попелу завелась вся та погань-мошки, комари, мухи. А якъ бы винъ узявъ да закопавъ той попелъ у землю, то ничого-бъ сего не было на свити"... По другому (великорусскому) разносказу дѣло подходить ближе въ сказанію о "Божьемъ кузнець". Никита,-гласитъ этотъ разносказъ, -- опрокинулъ Змъя-Горыныча наземь: и взмолилось къ Кожемякъ чудище: "Раздълимъ, -- говорить, -- съ тобой всю землю, только отпусти!" А тоть молодъ, да гораздъ, былъ. "Давай, -- говоритъ, -- раздълимъ!" Взялъ онъ соху въ триста пудовъ, запрегъ въ нее Змъя и погналъ его "отъ Кеива-города до синяго моря". Догналъ до-моря, зачалъ и море дълить да и потопилъ въ его волнахъ Горынчишу — во славу Божію да на радость всему міру-народу крещоному.

Въ цъломъ рядъ сказаній объ Егорів Храбромъ (Георгів-Побъдоносцъ) русскій народъ вель свою повъсть о змъеборчествъ. Великій воинъ Христовъ, поражающій своимъ копьемъ огнедышащаго дракона, является въ этихъ сказаніяхъ разъвзжающимъ по землв свётлорусской и утверждающимъ въру православную, заставляя разступаться передь собою лъса темные дремучие, горы высокія, ръки широкія. Бдеть онъ.--по слову однихъ сказаний, рубитъ-колетъ лютое стадо змъиное, заступающее ему путь-дорогу прямовзжую, -- принимаеть подъ свой великъ-покровъ землю свътлорусскую". Въ другихъ сказаніяхъ терзаетъ Егорія злой царище-Демьянище, сажающій Храбраго въ погреба глубокіе на тридцать лътъ и три года. Но выходить и изъ-подъ земли свътозарный воитель, идетъ на свои великіе подвиги-насаждаетъ въру христіанскую, искореняеть басурманскую, поражая на этотъ разъ-вмѣсто "лютаго стада змѣинаго"-огненнаго змѣи-дракона. Въ другомъ сказани Егорий, подобно сказочнымъ богатырямъ, спасаетъ царскую дочь, отданную на жертву Змъю-Горынычу. И всюду вослъдъ за нимъ разливается надъ тьмою ужаса яркій світь радости освобождаемыхь оть гнетущаго мрака и лихой злобы. Какъ объ этихъ сказаніяхъ, такъ и о напоминающихъ, по своей сущности, ихъ-же сказаніяхъ о св. Өеодоръ-Тиронъ, - которому точно также приписывается народомъ-сказателемъ побъдоносная борьба со Змъй-Горынычемъ, --- уже была ръчь въ настоящихъ очеркахъ, посвященныхъ изслъдованію суевърнаго быта народной Руси. Изъ другихъ святыхъ повъствуетъ народъ о змъеборствъ св. Михаила-архангела, по всему въроятію – руководствуясь въ послъднемъ случаъ апокалипсическимъ словомъ: "...и бысть брань въ небеси: Михаилъ и ангелы его брань сотвориша со зміемъ... И поверженъ бысть змій великій, змій древній, царицаемый діаволъ"...

Въ старинныхъ русскихъ былинахъ нъсколько богатырей ведуть славный бой со Змъй-Горынычемъ: Добрыня Никитичъ, Алеша Поповичъ, Потокъ Михайло Ивановичъ. Является Змъй лютымъ ворогомъ народа православнаго, злымъ похитчикомъ красныхъ дввушекъ, лукавымъ обольстителемъ женъ-переметокъ. Въ былинъ "Три года Добрынюшка стольничаль" ведется сказъ про полюбившуюся богатырю Марину Игнатьевну, знавшуюся съ Горынычемъ. Обольстила еретница Марина сердце богатырское, да не пришлось имъ со Змвемъ посмвяться надъ Добрынюшкой: едва ноги унесло отъ Никитича чудище лютое, а самой Маринъ пришлось поплатиться жизнью за свое лиходъйство. Былина "Добрыня купался, змъй унесъ" повъствуетъ о томъ, какъ вошелъ гулявшій съ дружиной хороброю, богатырь во Израй-ръку, какъ "поплылъ Добрынюшка за перву струю, захотвлось молодцу и за другую струю, а двъ-то струи самъ переплылъ, а третья струя подхватила молодца, унесла въ пещеры бълокаменны"... И вотъ-видитъ неостерегшійся добрый молодецъ, не внявшій словамъ родимой матушки, предсказывавшей ему это, видить: "ни отколь взялся туть лютой звёрь, налетълъ на Добрынюшку Никитича, а самъ-то говоритъ, Горынчище, а самъ онъ, Змъй, приговариваетъ:-А стары люди пророчили, что быть Змѣю убитому отъ молодца Добрынюшки Никитича, а нынъ Добрыня у меня самъ въ рукахъ!" Но торжеству Змъя не суждено было исполниться. Не соразмърилъ Горынчище разстояніе, отдълявшее его отъ богатыря, -- мимо Никитича пролетълъ. "А и стали его (Добрыни) ноги ръзвыя, а молода Добрынюшки Никитьевича", -- продолжается былинный сказъ, - "а грабится онъ къ желту песку, а выбъжаль доброй молодець, а молодой Добрынюшка Никитичьмладъ, нагребъ онъ шляпку песку желтаго, - налетълъ на его Змъй-Горынчище, хочеть Добрыню огнемъ спалить, хоботомъ ушибить"... Но и туть дъло вышло не по его, не по змѣеву, хотѣнью.

> "На то-то Дбынюшка не робокъ былъ, Бросаетъ шляпу земли греческой

Съ тёми пески желтыми Ко лютому Змёю-Горынчищу: Глаза запорошилъ и два хобота ушибь, Упалъ Змёй-Горынчище Во ту во матушку во Израй-рёку; Когда-ли Змёй исправляется, Въ то время и во тотъ-же часъ Схватилъ Добрыня дубину, Тутъ убилъ до смерти; А вытащилъ Змёя на берегъ, Его повёсилъ на осину на горькую; --Сушися ты, Змёй-Горынчище"...

Алешѣ-Поповичу выпало на долю побороться и съ сыномъ Горыныча—Тугариномъ Змѣевичемъ, представляющимся народному воображенію надъленнымъ всѣми статьями богатырскими, а не только змѣиными. По народному слову, это богатырь огромнаго роста ("въ вышину трехъ саженъ, промежъ глазъ—калена стрѣла"). Онъ выѣзжаетъ на бой въ полномъ богатырскомъ вооруженіи, на ворономъ конѣ. При надобности—онъ быстро поднимается на сложенныхъ подъ его богатырскомъ уборомъ "бумажныхъ" крыльяхъ. Онъ также—какъ и отецъ его, Горынчище—устрашаетъ своимъ шипомъ-свистомъ. Зареветъ-заголоситъ Змѣевичъ,—задрожитъ лѣсъ-дубровушка, зеленый листъ уронитъ наземь отъ ужаса. Входя въ города, онъ прикидывается удалымъ добрымъ молодцемъ—на погибель краснымъ дѣвицамъ.

Вытхалъ въ потздку богатырскую Алеша Поповичъ, во товарищахъ съ молодымъ Екимомъ Ивановичемъ-"ничего-то они въ чистомъ полъ не наъзживали, не видали они птицы перелетныя, не видали они звъря прыскучаго, только въ чистомъ полъ навхали, лежатъ три дороги широкія; промежу твхъ дорогъ лежитъ горючъ-камень". Посмотрвли, увидали богатыри надпись о трехъ дорогахъ: третья-"ко городу ко Кіеву, ко ласкову князю Владиміру". Ръшили вхать по ней, раскинули шатры, встали на отдыхъ. Утромъ идетъ навстрѣчу калика перехожая, говорить имъ, что видѣлъ онъ Тугарина Змъевича. Помънялся съ каликой Алеша своимъ богатырскимъ платьемъ, взялъ шелепугу подорожную да "чингалище булатное", пошель на Сафать-ръку, гдъ стояль станомъ Тугаринъ. Подошелъ, калика-каликой. а младъ-Змъевичъ спрашиваеть про Алешу, похваляется убить его. Но похвальба на бъду навела: "сверстался (съ нимъ) Алеша Попо-вичъ младъ, хлеснулъ его шелепугой по буйной головъ, рас-

— 615 —

шибъ ему буйную голову-и упалъ Тугаринъ на сыру земмю: вскочилъ ему Алеша на черну грудь. Въ тъ поры взмолился Тугаринъ Змъевичъ младъ:-гой еси ты, калика перехожая, не ты-ли Алеша Поповичъ младъ? Только-ты, Алеша Поповичъ младъ, семъ побратуемся съ тобой!-Въ тъ поры Алеша врагу не въровалъ, отръзалъ ему голову прочь... И пала глава на сыру землю, какъ пивной котелъ"... Привезъ потомъ Алеша въ Кіевъ на княженецкій дворъ Тугаринову голову, бросилъ среди двора Володимерова. "Гой еси, Алеша Поповичъ младъ! Часъ ты мнъ свътъ далъ, пожалуй ты живи въ Кіевъ, служи мнъ, князю Владиміру!"-было къ нему радостное слово ласковаго князя стольнокіевскаго. Радость княжая сказалась радостью по всему Кіеву, разошлась отъ Кіева по всей Руси...

Позднъйшія сказанія, разгулпвающія и теперь по неоглядному простору свътлорусскому, если и ведутъ ръчь объ ухищреніяхъ Змъя-Горыныча — дъвнчьяго да бабьяго погубителя, слетающаго въ хаты черезъ дымовую трубу, — то никогда не упоминаютъ уже объ его сынъ Тугаринъ Змъевичъ. А онъто для жаждущихъ свъта праведнаго пахарей Земли Русской былъ едвали не опаснъе своей скрытою подъ радующимъ русскій глазъ богатырскимъ цвътнымъ платьицемъ силой темною-подземельною...

616 -



## LVIII.

## Влыя и добрыя травы.

Въ стародавнюю, до-христіанскую, пору, —когда Мать-Сыра-Земля представлялась мысленному взору народной Руси божественной супругою Неба-Сварога, одъвавшія ее травы казались пышнокудрыми волосами великой праматери боговъ. Это представленіе — какъ въ зеркальной зыби ръки — отразилось во многихъ русскихъ старинныхъ сказаніяхъ, звуча для пытливаго слуха современныхъ народовъдовъ отголоскомъ преданій нашего языческаго прошлаго, померкшаго передъ Тихимъ Свътомъ, озарившимъ непроглядныя дебри суевърія, обступавшаго грозными призраками жизнь народа-пахаря. "Земля сотворена, яко человъкъ... вмъсто власовъ быліе имать", — гласитъ одинъ изъ памятниковъ самобытной древнерусской письменности — несомнѣнно, церковно-проповъдническаго происхожденія.

Стихъ о "Голубиной Книгѣ", вобравшій въ десятки своихъ ходящихъ по всёмъ уголкамъ свѣтлорусскаго простора разносказовъ чуть-ли не всю сущность простодушной народной мудрости, ставитъ надъ произростающими на земной груди травами одну—набольшей-старшею. "Кая трава всёмъ травамъ мати?" — возглашается въ числѣ другихъ вопросовъ, предложенныхъ Володуміромъ-царемъ Володуміровичемъ перемудрому Давыду Евсеевичу. — "Плакунъ-трава всёмъ травамъ мати!" — слъдуетъ въ своемъ мъстъ отвѣтъ на это слово вопросное. "Почему Плакунъ всѣмъ травамъ мати?" продолжаетъ свою рѣчъ стихъ-сказаніе: "Когда жидовья Христа роспяли, святую кровь Его пролили, Мать Пречистая Богородица по Исусу Христу сильно плакала, по своемъ

Сыну по возлюбленномъ; ронила слезы пречистыя на матушку на сырую землю. Отъ тъхъ слезъ, отъ пречистыихъ, зарождалась Плакунъ-трава: потому Плакунъ-трава-травамъ мати!" /По старинному повърью, это набольшее въ царствъ травъ быліе заставляетъ плакать бъсовъ и въдьмъ. Народъ русский совѣтуеть искать-собирать ее на зорыкъ подъ Ивановъ день. Въ первомъ томъ сахаровскихъ "Сказаній русскаго народа" приводится любопытный заговоръ, шепоткомъ произносившийся встарину въ церкви надъ вырванной съ корнемъ "Плакунъ-травою", для устрашенія нечистой силы. "Плакунъ, Плакунъ!"-гласить онъ: - "плакаль ты долго и много, а выплакалъ мало. Не катись твои слезы по чисту полю, не разносись твой вой по синю морю! Будь ты страшенъ злымъ бъсамъ, полубъсамъ, старымъ въдьмамъ кieвскимъ! А не дадуть тебъ покорища, утопи ихъ въ слезахъ; а убъгуть отъ твоего позорища, замкни въ ямы преисполнія. Будь мое слово при тебъ кръпко и твердо. В'вкъ въковъ!" По словамъ опытныхъ травовъдовъ, въ цвътахъ и корнъ Плакунъ-травы-главная ея мощь. Корень этой "всъмъ травамъ матери" таитъ въ себъ силу, охраняющую малодушныхъ людей отъ всякаго соблазна. Нѣкоторые относятъ имя "Плакунъ" къ Иванъ-чаю (epilobium angustifolium), другіекъ луговому звъробою (hipericum ascyron), третьи-къ дикимъ василькамъ (lithrum salicaria), именующимся также и дубникомъ, подбережникомъ, твердякомъ, кровавницею и вербойтравою. Въ первомъ случав "Плакунъ" является цёлебнымъ въ качествъ "разбивающихъ припарокъ". Это цвътущее въ іюнь-іюль растеніе весьма часто встръчается на люсныхъ опушкахъ, по горнымъ склонамъ и въ садахъ по лёсистымъ мъстностямъ. Во второмъ случаъ-простонародныя лъчейки приписывають ему раноцѣлительную силу, а также--"разводящую и противоглистную". 2Имъ-же лъчатъ въ деревенской глуши чахотку-бользнь, зачастую ставящую втупикъ ученыхъ врачей./ Деревенские знахари собирають его по заливнымъ лугамъ и лёснымъ низинамъ, сушатъ и пользуютъ имъ-и въ видъ порошковъ, и въ видъ настойки (на винъ, или на водъ))отъ самыхъ разнородныхъ болъзней, - при благопріятномъ исходѣ лѣченія приписывая главную силу своимъ наговорамъ-нашептываніямъ, а при несчастномъ - ссылаясь на то, что болящій-де слъдовалъ врачебнымъ указаніямъ безъ въры въ ихъ силу. Въ одномъ старинномъ лъчебникъ, изданномъ въ началъ XIX-аго столътія и составленномъ по народнымъ средствамъ въ связи съ научной оцёнкою ихъ, подавались тъ или другіе совъты, и въ заключеніе-съ простодушной откровенностью—говорилось: "если не поможеть, похорони съ честію". Наши простонародные знахари моглибы сказать то-же самое, если-бы отъ нихъ потребовали объясненія перенятой отъ прадъдовъ словесной науки врачеванія. Дикіе васильки ("Плакунъ") даютъ, по увъренію не только знахарей, но и настоящихъ врачей, помощь при лѣченіи желтухи. Настоянная на ихъ цвътахъ вода—одно изъ средствъ противъ глазныхъ болѣзней вообще, а слезоточенія—наособицу. Во всѣхъ случаяхъ "трава всѣмъ травамъ мати" (за то, или другое растеніе принимать ее) является доброю травой, подающею людямъ помогу немалую,)-недаромъ народная молвь крылатая и говоритъ, что зародилась она впервые на бѣломъ Божьемъ свѣтѣ изъ пречистыхъ слезъ Богоматери, пролитыхъ Приснодѣвою по Ея возлюбленномъ Сынѣ, принесшемъ темному міру Свѣтъ спасенія.

Народъ нашъ до того привыкъ видъть въ своихъ знахаряхъ опасныхъ, знающихся съ темной силою, людей, что всякій собиратель травъ еще недавно казался ему чародъемъ, злоумышляющимъ на жизнь человѣческую. Даже въ самомъ словѣ "отрава" слышится этотъ угрюмый взглядъ его на травознаевъ. Лѣченіе травами, мало-по-малу заходящее въ настоящее время изъ народной Руси въ русскую врачебную науку, въ стародавние годы считалось явнымъ волхвованиемъ и по-временамъ преслъдовалось-какъ несогласное съ христіанскимъ благочестіемъ дѣло. Для него въ древнерусскомъ законѣ было даже свое имя-"зелейничество".]Зелейщики (собиратели травъ), дъйствительно, зачастую злоупотребляли своими знаніями и, пользуясь простодушнымь суевъріемъ народа, прикидывались заправскими колдунами, перенявшими свою "науку" отъ "нездъшней силы". Самая обстановка, въ которой приходилось имъ встръчаться съ другими, не знающими "словъ", людьми, придавала имъ въ глазахъ послъднихъ такое обаяние, что тъ невольно поддавались чарамъ, основаннымъ не на какомъ-либо особомъ знании, а просто на темноть народной. Измънялись условія жизни, одни понятія смѣнялись другими; но суевѣріе, отступая передъ истин-нымъ знаніемъ, не хотѣло окончательно сдаваться: оно уходило все глубже и дальше въ народную среду. гдъ живо и теперь.

Въ былые годы находились люди, которые считали возможнымъ придавать по желанію—травамъ ту или другую силу. Эта способность приписывалась колдунамъ-зелейщикамъ. Наговорное слово послъднихъ могло напускать черезъ посредство совершенно безвредныхъ травъ даже моровыя повътрія.

Этому мивнію придавалось столь важное значеніе, что съ нимъ находили нужнымъ считаться даже власти. Такъ, у Костомарова есть упоминание о томъ, что въ 1632-мъ году, во время войны съ Литвою, запрещено было ввозить въ предвлы Московскаго государства хмвль. Причина запрещения коренилась въ томъ, что лазутчики донесли, что "какая-то баба-въдунья наговариваетъ на хмъль, чтобы тъмъ хмвлемъ, когда онъ будетъ ввезенъ въ Московію, произвести моровое повътріе". Народное суевъріе приписывало колдунамъ въдунамъ силу напускать всякія бользни-по большей части наговоромъ надъ травами и, въ особенности, надъ ихъ кореньями. Встарину существовали на Руси особые знатоки травяныхъ зелій и лютаго коренья"; ходилъ у нихъ по рукамъ, въ спискахъ, "Травникъ", оберегавшійся пуще глаза и завъщавшийся отцомъ сыну, дъдомъ-внуку, если тотъ выказываль любознательность и склонность къ наслъдованию знаній завъщатели. ІІ, дъйствительно, ходилъ такой травознай по лугамъ, какъ въ насаженномъ собственными руками саду: всякой травѣ могъ указать онъ свое мѣсто, зналъ свойство каждой былинки. "Цёлебна трава, если собирать ее знаючи!"-и теперь еще можно услышать въ народъ. А въ старые годы смотрѣли на собирателей травъ, какъ на постигшихъ всю глубину премудрости, имъвшихъ общение съ нездвшней силою. Отношение къ нимъ властей было неодинаково: то подвергались они безпричинному суровому преслъдованию, то были въ великомъ почеть. Во дни царя Іоанна IV-го достаточно было подкинуть къ кому-либо пучокъ невъдомыхъ травъ, чтобы это служило противъ него уликою вь злоумышлении, заслуживающемъ чуть-ли не смертной казни. Одновременно съ тъмъ самъ Грозный неоднократно призываль къ себъ завъдомыхъ колдуновъ-зелейщиковъ, желая извѣдать судьбы грядущаго. Въ присягѣ царю Борису Өеодоровичу Годунову встречается объщание: "въ встве и въ питьѣ, и въ платьѣ, или въ иномъ въ чемъ (ему, государю) напасти не учиняти; людей своихъ съ въдовствомъ да и со всякимъ лихимъ кореньемъ не посылати". При царъ Михаиль Өеодоровичь никто не имъль права собирать какія бы то ни были травы-подъ страхомъ заключения въ темницу. Царь Алексей Михайловичь въ 1650-мь году самъ приказываль высылать крестьянь въ Купальскую ночь на поиски за "серебориннымъ цвътомъ, мятной травою, дягиломъ и другими цълебными травами". Есть свидътельства о томъ, что Тишайшій царь, двадцать пять лътъ спустя, передъ самою своей кончиною, отдаваль наказъ сибирскимъ воеводамъ

разыскивать тамошнихъ знахарей-травовъдовъ, пытать ихъ о свойствахъ травъ и высылать самыя травы на Москву. Этотъ наказъ былъ приведенъ въ исполнение: нашелся знахарь, сообщившій черезъ воеводу цізлый списокъ извістныхъ ему травъ. Такъ, изъ его сообщенія узнали на Руси: о травъ "елкій"-пользительной при грыжь, о травь "колунь"-помогавшей при трудныхъ родахъ, о "земляной свъчкъ"-исцѣлявшей запоры, о травѣ "пътушковы пальцы"-припарка сдъланная изъ которой разгоняла желваки и всякія затвердь. нія. "Знаеть онь", —отписываль гораздо позднье одинь изъ чиновниковъ начала нынъшняго столътія, также допрашивавшихъ сибирскихъ знахарей, - "около Якутскаго масло, ростомъ кругло, что яблоко большое, ходитъ живо, а живетъ въ глухихъ и глубокихъ озерахъ. Будетъ какой человъкъ боленъ нутряною красною грыжею или ломъ въ костяхъ, или мокрота будеть нутряная, и сидети въ бане и после того баннаго сиденья: сделать составь: часть того масла, большую часть нефти, часть скипидару, часть деревяннаго масла, да добыти полевыхъ кузнечиковъ зеленыхъ, что по травамъ скачутъ, да наловить коростеликовъ красныхъ, что летають по полямь, и тв статьи положить въ горячее вино, и дать стоять денъ одиннадцать или тринадцать; и послё того баннаго сиденья, велеть того больнаго человека темъ составомъ тереть по всему тълу, и велъть быть въ теплой хороминъ, пока тотъ составъ войдетъ; и дълать такъ не по одно время; и то масло вдять и пьють отъ многихъ нутряныхъ болъзней". Не мало другихъ, подобныхъ приведенному, рецептовъ можно было-бы записать со словъ и современныхъ намъ знахарей.

Лѣченіе травами, съ незапамятныхъ поръ входившее во врачебный обиходъ всѣхъ народовъ, велось въ крестьянской Руси всегда рука-объ-руку съ волхвованіемъ, пережитки котораго сохранились до нашихъ дней во многомъ-множествѣ заговоровъ, нашептываній, причетовъ и заклинаній, принимаемыхъ на въру всѣми прибѣгающими къ помощи знахарей—прямыхъ (хотя и отдаленныхъ) потомковъ древнерусскихъ волхитовъ-зелейщиковъ.

По старинному простонародному сказанію, происхожденіе котораго безслёдно затерялось въ неизвёданныхъ безднахъ прошлаго, жилъ-былъ на свётё первый знахарь. Съ малолётства прислушивался онъ къ шелесту травъ и говору листьевъ; былъ онъ надёленъ способностью слышать даже шепотъ Матери-Сырой-Земли, которая, по народному слову, "ради насъ, своихъ дётей, зелій всякихъ породила и злакъ всякой на-

поила". Выстроиль онъ себъ на лъсной полянкъ келью, уединился отъ людей, всего себя отдавъ изученью цилебнымъ свойствъ растеній. Цалые дни бродиль онъ по полямъ, лугамъ и лъсамъ, внимая голосамъ матери-природы. Общене съ нею сдилало для него явными вси ся тайны, и сталъ онъ всевыдущимъ волшебникомъ. Въсть объ его силь быстръе вътра буйнаго пролетила по всему свътлорусскому простору. Начали съъжаться къ его бъдной хижинъ князи-бояре и богатые гости; шелъ къ нему и нищій-убогій. Никому не было отказа, всёхъ провожалъ онъ отъ себя съ добрымъ совётомъ, каждому даваль помогу, пускаючи въ дило только одни добрыя травы, созданныя на пользу страждущему люду. Дошла молва-слава о немъ и до палатъ царскихъ. Неръдкими гостями стали у бесъдовавшаго съ природою знахаря и царскіе гонцы. Врачеваль онъ всёхъ и каждаго, но не браль ни съ кого никакой платы. Не дремаль, однако, и діаволь-врагь рода человъческаго, ходящаго по праведнымъ путямъ Божіимъ: взяла его зависть, сталъ онъ пускать по-вётру злыя слова, нашептывать черныя желанія, навъвать лихія мысли доброму знахарю. "Въ твоихъ рукахъ такое могущество, какъ ни у кого на свёть!" - повель онъ къ нему обольстительныя рвчи. — "Стоить тебъ захотъть, и всъ люди, со всъмъ богатствомъ, будутъ у тебя въ полной власти!" Нѣтъ, не прельщають знахаря-отшельника ни богатство, ни власть, -- попрежнему трудится онъ на пользу честному люду, не внимая злымъ навътамъ. А діаволъ-стоитъ на своемъ: то онъ кустомъ цввтущимъ обернется, приманитъ къ себъ пытливый взоръ добраго цвлителя, то змъей ползучею переползетъ ему дорогу (и опять-со своимъ нашептомъ), то въщимъ ворономъ закаркаетъ надъ кровлею знахаревой хаты; бывало, что и красною дъвицей-раскрасавицею обертывался лихой ворогъ всего добраго. А все не находилось такого соблазна, чтобы совратить отшельника со стези добра! Годы шли за годами; съдъть началь, сталь старьться добрый знахарь. Подкралась къ немусамому, общему цълителю, и безпомощная дряхлость. А діаволь-попрежнему нътъ-нътъ да и примется за свою работу: "Хочешь, я научу тебя, какъ воротить молодость? Только покорись мнѣ-и ты узнаешь, какъ сдѣлаться вѣчно молодымъ и не страшиться смерти!" Сдълали свое злое двло слова-рѣчи діавольскія: не внималъ имъ молодой-сильный отшельникъ, внялъ-согбенный старецъ. Продалъ онъ свою свътлую-голубиную душу черному духу, визвергнутому Творцомъ съ небесъ за алчную-ненасытную гордыню. Воротиль ему діаволь прежнюю молодость, научилъ - кромѣ добрыхъ, насъян-

ныхъ Богомъ, травъ-распознавать и злыя, возросния изъ съмянъ, разбросанныхъ по-вътру рукою врага рода человъческаго. Великъ соблазнъ для однажды поддавшихся ему: сталъ знахарь плодить своимъ знаніемъ не только добро, какъ въ былыя времена, а и зло, - не одну помогу оказывать людямъ, но и пагубу. Поселилась, свила гнъздо въ его сердиъ, лихая корысть. Радовался діаволь, побъдившій зломъ добро. А на небесахъ, "въ пресвътломъ раъ", плакалъ передъ престоломъ Божіимъ ангелъ-хранитель соблазнившагося отшельника, прося-моля взять у знахаря жизнь, покуда чаша созданнаго имъ зла еще не успъла перетянуть почти полную чашу добра содъяннаго. Не внималъ свътлому ангелу Господь во гнъвъ Своемъ, но умолила Его Заступница рода человъческаго-Пречистая Дъва: послалъ Онъ ангела смерти по душу къ совращенному праведнику. Провъдалъ объ этомъ діаволъ, перебъжалъ дорогу посланцу Господнему, напустиль по его пути туманы мглистые, - опоздаль прибыть къ знахарю ангелъ: переступиль онъ порогъ жилища его, какъ-разъ когда перетянула чаша зла на въсахъ небеснаго правосудія. Пахнуло дуновеніемъ смерти на грѣшника, купившаго у діавола безсмертіе; отошла жизнь отъ тъла его,-какъ ни заклиналь онъ ее. И вотъ-на пути между раемъ небеснымъ и бездонною преисподней-преградиль ангелу смерти дорогу діаволь, предъявившій свои права на душу знахаря. Отлетьль отъ него ангелъ, и принятъ соблазнитель въ свои черныя объятія жертву лихихъ козней противъ свътлой Истины. До сихъ поръ клокочетъ въ аду котелъ смолы кипучей, вплоть до нашихъ дней кипитъ въ этой насыщенной злыми травами смолъ первый знахарь, продавшій душу діаволу. Сдержаль объщание отецъ лжи: не старъется кипящий въ котаъ гръшникъ, и нътъ ему покоя смерти, хотя нътъ его и среди живыхъ. Только разъ въ году-на Свътло-Христово-Воскресеніе, когда разр'єшаются узы ада и двери райскія отворяются, невидимкою пробирается онъ на бълый свътъ. Вплоть до свята-Вознесеньева дня ходить онъ по лъсамъ, по степямъ, посреди знакомыхъ травъ. Злыя и добрыя-узнаютъ онъ его, привътствують по старому, шепчуть ему каждая о своей силь. Горькой укоризною отзывается ему ихъ венцій шепоть. Въ это-же время выходятъ на его стезю и многіе другіе, одаренные прозоранво-чуткимъ слухомъ люди: прислушиваются къ голосанъ травъ. Не видять они перваго знахаря, но сила его знаній передается по частямъ то одному, то другому изъ нихъ: иной внимаетъ злымъ, иной-добрымъ травамъ, – что кому дано. Такъ будетъ до послъдняго дня міра, - гласитъ стародавнее сказание. /Въ этотъ "послъдний день" простятсяотпустятся прегръшения первому знахарю на Святой Руси, если только не перетянетъ чаша новаго зла, содбяннаго всъми его послъдователями. -- Какъ обглядишься вокругъ да около жизни, такъ и увидищь, что не бывать прощеннымъ великому гръшнику: столько всякаго зла расплодилось на свътъ!" -- выводять свое заключение сказатели, но тутъ-же не одинъ изъ нихъ оговаривается: "Всякое бываетъ! Нътъ границъ милосердію Господню, неисповѣдимы судьбы правосудія Божія! Уготовано мёсто въ райскихъ садахъ пресвътлыхъ и для гръщниковъ, искупившихъ первородный гръхъ мукой геенскою!" На томъ и сказу про перваго знахаря-конецъ. А отъ этого знахаря пошла по бълому свъту, прижилась въ народной Руси, вся ихъ, знахарская, порода. Отъ поколѣнія поколѣнію передаются въщія "слова". Знающіе ихъ пользуются и до сихъ поръ немалой славою въ суевърной посельщинъ деревеньщинь, съ великимъ трудомъ открещивающейся отъ знахарскаго лихого навожденія. До сихъ поръ не можеть она — въ своей простотъ – зачураться отъ "порчи", напускаемой на безпомощную во многихъ случаяхъ, мятущуюся въ своей темнотъ душу жаждущаго свъта пахаря. Оттого-то съ невольнымъ чувствомъ страха и сторонится сърый мужикъ-простота, домая шапку, передъ всякимъ въдуномъ-знахаремъ. "Есть изъ ихъ братьи и добрые, да и злыхъ не оберешься! Не распознать ихъ нрава-обычая!" --- думается ему. "Траву отъ травы отличишь, а въ человѣчью душу не влѣзешь! Нѣтъ на ней никакой такой отмътины: здая она, или добрая!"

Рукописные памятники русскаго народнаго чернокнижія, дошедшіе до нашихъ дней на страницахъ печатныхъ трудовъ пытливыхъ народовъдовъ-собирателей, сохранили отъ забвенія любопытный "Чародъйный травникъ". Кромъ прославленной каликами-перехожими "всемъ травамъ матери", особеннымъ вниманіемъ русскихъ чернокнижниковъ, - если можно такъ наименовать нашихъ въдуновъ-зелейщиковъ, пользовались, судя по свидътельству назвавнаго сборника, слъдующія восемь травъ: трава-колюка, Адамова голова, траваприкрышъ, совъ-трава, кочедыжникъ, трава-тирличъ, разрывъ-трава и нечуй-вътеръ. Каждой изъ нихъ приписываются только ей-одной присущія качества. Такъ, первая обладаеть силою придавать необычайную мъткость ружью. Если его окурить этой травою, — ни одной птиць не улетыть изъ-подъ выстрѣла, не заговорить послѣ того ружье никакому чародъю-кудеснику. Потому-то "колюка" и живеть въ великомъ почетѣ у стрѣлковъ-охотниковъ. Собирать эту траву совѣтуетъ "Травникъ" въ Петровки (и неиначе, какъ-по вечерней росѣ), а хранить-беречь ее - въ коровьихъ пузыряхъ; нето потеряется добрая половина ея чародъйной силы. "Адамова голова"-тоже зелье стрълковъ-ловцовъ; время сбора ея-Ивановъ день, окуриванія снарядовъ охотничьихъ-Великій четвергъ. Беречь ее надо въ укромномъ уголкъ, скрытно ото всъхъ. Лучше всего дъйствуетъ она при охотъ на дикихъ утокъ. "Прикрышъ", по въщему слову съдой старины, пользителенъ противъ наговоровъ на свадьбы. Когда невъсту приведуть отъ вънца въ жениховъ домъ, знахарь, приглашенный заботливыми большаками, забъгаеть впередъ и кладеть эту траву подъ порогъ. Молодуху предупреждають заранье, чтобы она, при входъ въ свое новое жилье, перепрыгнула черезъ порогъ. Если-же все обойдется честь-честью, по положенію, то жизнь молодухи будеть идти въ мужницой семьв мирно-счастливо, а если на чью голову и обрушится злое ляхо, такъ это-на тёхъ, кто умышлялъ противъ счастья молодожоновъ. Собираютъ прикрышъ-траву въ осеннее времясъ Успеньева дня до Покрова-зазимья, покрывающаго землю снъгомъ, а дъвичью красоту брачнымъ вънцомъ. Дъйствіе "сонъ-травы", какъ показываетъ и самое название ея, пріурочивается къ сновидъніямъ. Она обладаеть силою предсказывать спящимъ какъ доброе, такъ и здое. Красныя дъвушки кладуть на Святки эту траву подъ изголовье. Счастье представляется во снъ либо молодой дъвушкою, либо добрымъ молодчикомъ, бъда-дряхлой старухою съ горбомъ за спиною, съ клюкой въ рукъ, съ развъвающимися по-вътру космами свдыхъ волосъ, точь-въ-точь-бабой-ягою. Цвътетъ сонъ-трава въ тяжеломъ да веселомъ май-мъсяцъ-желтыми да голубыми-бирюзовыми цвъточками; собирать ее положено не простыми руками, а съ особыми причетами-наговорами. Узнають ее, опускаючи въ холодную воду ключевую: вынуть въ полнолунье-зашевелится. "Кочедыжникъ"-тоже, что и папоротникъ, цвътущій только одну ночь-подъ Ивана-Купалу. Незнающему особыхъ "словъ" человъку-не увидъть его цвъта. Чудодъйную силу приписывають въ народъ этому-послъднему, зовуть-величають его "златоогненнымъ цвътомъ" ("жаръ цвѣтомъ"), посвящають древнеязыческому Свѣтлояру, окружаютъ мъсто его цвътенія цълымъ сонмомъ нежити: лъшими, въдьмами, оборотнями разными. Кому выпадетъ счастье сорвать да унести изъ лъсной трущобы хоть одинъ цвътикъ такой, - золото въ карманы само посыплется, полѣзетъ въ хату всякая удача. Да что-то не слышно о такихъ счастливцахъ. "Кто и сорветь жаръ-цвътъ. — такъ изъ лесу

$$-625$$
 -

49

не выйдеть, —закружить его, заводить нечистая сила!"--говорять старые люди, придерживающиеся дидовскихъ повирий. Въ "Чародъйномъ травникъ" приводится цълый сказъ объ этой дивной травь. Въ глухую полночь изъ куста широколистнаго напоротника показывается цвъточная почка",--гла-шется какъ ръчная волна, то запрыгаетъ какъ живая птичка". Это-старается оберечь свою дорогую траву лёсная нежить отъ взора людского прозорливаго. Что ни мигъ-то выше поднимается чудодъйный цвътъ, -- расцвътетъ -- угольуглемъ пылаетъ-свътится. Въ самую полночь лопается цвъточная почка, лопнетъ-свътъ изъ себя такой разольетъ вокругъ да около, что-ровно бълый день загорится красной. зарею. И въ то-же мгновение обрываеть златоогненный цвътъ нечистая сила. Старинное русское чернокнижие гласить, что кто хочеть добыть жаръ-цвътъ, тому нужно съ вечера, сейчасъ-же послѣ зорьки, придти въ лѣсную чащу, найти заросшее кочедыжникомъ-папоротникомъ мъсто, обвести кругъ, зачураться и ждать въ немъ-на самой срединъ-полуночи. Ни оглядываться, ни откликаться не долженъ онъ, - хотя-бы знакомые голоса: обернетсяслышались бокъ-о-бокъ оглянется невзначай, - тутъ ему или смертный часъ придетъ отъ навожденія лукаваго, отъ козней силы нездъшней, или же останется онъ живъ, да дуракъ-дуракомъ на всю жизнь будеть,-навъки одурманитъ неосторожнаго пододонная нежить, собирающаяся въ лёсной глуши подъ Ивана-Купалу. Великъ соблазнъ! Только одни чародъи и ухитряются овладъть цвъткомъ кочедыжника; даетъ онъ имъ силу-власть даже надъ нечистью-нежитью, отводящей глаза людямъ; взору ихъ придаетъ онъ способность видъть и подъ землей, и подъ водою; въ рукахъ съ нимъ-могутъ они дълаться невидимыми безъ шапки-невидимки; клады сокровенные открываются передъ ихъ словомъ властнымъ, -- стоитъ только подбросить имъ цвътокъ кверху: если есть гдъ кладъ, засверкаетъ цвъть звъздою и упадетъ какъ-разъ на сокровища. /

Въ Симбирскъ зиписана Д. Н. Садовниковымъ любопытная сказка про "Ивановъ цвътъ" (цвътъ паноротника). Одинъ парень пошелъ его искать на Ивана на Купалу, — ведетъ свою ръчь эта сказка. — Скралъ (онъ) гдъто Евангеліе, взялъ простыню и пришелъ въ лъсъ на поляну. Три круга очертилъ, разостлалъ простыню, прочелъ молитвы, и ровно въ полночь расцвълъ папоротникъ, какъ звъздочки, и стали эти цвътки на простыню падать. Онъ поднялъ ихъ и завязалъ въ узелъ, а самъ читаетъ молитвы. Только — "отку. да ни возьмись медвъдь, начальство, буря поднялась"... Парень все не выпускаетъ, читаетъ себъ знай. Потомъ видитъ: разсвътало и солнце взошло, онъ всталъ и пошелъ. Шелъшелъ, а узелокъ въ рукъ держитъ. Вдругъ слышитъ-позади кто-то ъдетъ; оглянулся, катитъ въ красной рубахъ, прямо на него; налетълъ, да какъ ударитъ со всего маху-онъ и выронилъ узелокъ. Смотритъ-опять ночь, какъ была, и нътъ у него ничего... На этомъ сказка и кончается.

Въ ту-же, Иванову, ночь предписывалось чернокнижіемъ выходить на Лысую гору для сбора "тирличъ-травы". Этозелье оборотней, пуще глаза оберегаемое дотошными въдунами-знахарями. Существовавшее встарину повърье гласило, что, если сокомъ тирличъ-травы натереть подмышки, то можно, боли таки и трани и трани и трани и патероть подялинии, то мож-но обернуться во всякаго звъря. Ни одной въдьмъ, по сло-камъ старыхъ людей, не обойтись безъ этого снадобья. "Раз-рывъ-травы" никакъ не добудешь, если загодя передъ тъмъ не запасешься либо цвътомъ кочедыжника, либо корнемъ Плакунъ-травы, выкопаннымъ голыми руками. У кого есть разрывъ-трава, – нипочемъ тому всѣ замки-запоры: разрываются на мелкіе кусочки отъ одного ея прикосновенія и жеивзо, и сталь, и золото, и серебро, и мвдь. По тюрьмамъ по острогамъ то-п-двло ведется рвчь объ этой травъ, неразгаданная сила которой можетъ разбивать оковы-кандалы жельзные, безъ пилы пилить ръшотки чугунныя. Приложить се къ замку, -- самъ отомкнется. Кладоискатели обиваютъ пороги у въдуновъ, прося добыть-дать имъ этой травки: разрываетъразрушаеть-де она тъ двери жельзныя, за которыми хоронятся клады, спрятанные встарину разбойничьими атаманами. Тра-ва "нечуй-вѣтеръ" — невиданное простыми добрыми люьми зелье. Растетъ она, по словамъ "Чародѣйнаго травника", въ зимнюю пору, по озернымъ да ръчнымъ берегамъ. Ночь-пол-но́чь подъ Новый Годъ-урочное время сбора этой травы. Нечисть-нежить, разгуливающая-бродящая объ эту пору по свъту бълому, разбрасываетъ нечуй-вътеръ по своей дорогъ. Кому попадется она въ руки-можетъ останавливать вътры буйные, можетъ и рыбу ловить безъ неводовъ. Да вся бъда въ томъ, что дается-то эта чудодъйная трава однимъ слъпцамъ. Они только и могутъ зачуять близость ея: наступятъ на нее, - какъ иголками начнетъ колоть глаза незрячіе. Многое-множество другихъ зелій-травъ въдомо было знахарямъ. Не послъднее мъсто занимали среди нихъ приворотныя зельяпорошки да корни травяные. Чудъйные коренья до нашихъ дней не вывелись изъ суевърнаго обихода народной Руси, не-поколебимо върящей въ ихъ силу. Стародавнія сказанія упо-

- 627 -

}

минаютъ про корень-"обратимъ", дававщійся колдуньями молодымъ молодушкамъ да дввицамъ-красавицамъ-для приворота любовнаго. Этотъ корень надо класть на зеркало и пристально, не сводя глазъ, смотръть на него, приговариваючи: "Какъ смотрю я, раба (имя рекъ), не насмотрюсь, такъ и рабъ Божій (имя рекъ) на меня бы да не насматривался!" Травы "кукоосъ" и "одоенъ" были надълены въ сказаньяхъ той-же силою. Про первую въ таковыхъ словахъ говоритъ съдая старина: "Въ ней корень на-двое-одинъ мужичокъ, а другая-женочка, мужичекъ быленекъ, а женочка смугла... Когда мужъ жены не любитъ, дай ему женской испить въ винъ, и съ этой травы любить станетъ!"Объ одоенъ-травъ говорится на иной ладъ: "Кто тебя не любитъ, то дай пить,не можетъ отъ тебя до смерти отстать; а когда пастухъ хочетъ стадо пасти, и чтобы у него скотъ не расходился-держать при себѣ, то не будетъ расходиться; похочешь звѣрей пріучить,-дай ъсть, то скоро пріучишь!" Въ изслѣдованіи . Ф. И. Буслаева о народной поэзіп приводится повърье о травъ "симтаринъ", также являвшейся однимъ изъ приворотныхъ зелій. Симтаринъ-четверолистникъ: "первый синь, другой червленъ, третій желтъ, а четвертый багровъ"... Урочное время для сбора и этой невиданной травы --все та-же Иванова ночь, съ ея сборищами-шабашами нечистой силы. "А подъ корнемъ той травы человѣкъ", -гласитъ преданіе, - "и пода кориски гой траны неколька. Паконть преданю, "и трава та выросла у него изъ ребръ". Далѣе слѣдуетъ указа-ніе, какъ быть и что дѣлать съ этою находкой: "Возьми че-ловѣка того, разрѣжь ему перси, вынь сердце. Если кому дать сердце того человѣка, изгаснетъ по тебѣ... Если которая жена мужу не върна или мужъ женъ-стерши мизиннымъ перстомъ, дай пить..." Въ изслъдовании того-же знаменитаго ученаго записаны такія слова о травь подотая-нива": "Надо кинуть золотую или серебряную деньгу, а чтобъ жельзнаго у тебя ничего не было; а какъ будешь рвать ее, и ты па-ди на колѣно да читай молитвы, да, стоя на колѣнѣ, хватать траву ту, обвертъвъ ее въ тафту, въ червчатую, или бълую, и беречь ту траву отъ мерзскаго часа..." Объ этой травъ существуеть повърье, гласящее, что она помогаеть на судъ и въ бою. Не малая слава шла про "девясилъ" (девятисилъ, дивосилъ)-траву, таившую въ себѣ средство отъ болѣзней сердца, а потому въ иныхъ мѣстностяхъ прямо и прозывавшуюся "сердечною". Помогала она, по словамъ старыхъ лю-дей, и отъ ранъ. Но еще больше возвеличивала суевърная молва "излюдинъ-траву", ростущую по старымъ росчистямъ: "кто тое траву ъстъ, и тотъ человъкъ живущъ, никакая скорби не узрить твлу и сердцу", - гласить о ней съ обветшалыхъ страницъ памятниковъ кудесничества въщее слово. "Кудрявый купырь" считался лучшимъ противоядіемъ и даже мотъ предохранять отъ будущей отравы, если съйсть этой травы натощакъ. Была въ употреблении у знахарей-зелейщиковъ и трава "Петровъ-крестъ", которую брали въ дорогу-въ пре-дохранение "отъ всякія напасти". Трава "осотъ" была въ большомъ ходу у торговыхъ людей. "Хочешь богато быть, носи на себъ; гдъ ни поъдешь, и во всякихъ промыслахъ Богъ поможетъ, а въ людяхъ честно вознесешися!"- замъчали о ней старинные травовъды-корнезнаи. "Попутникъ" (подорожникъ) вывѣшивался пучками во дворѣ-для отогнанія всякихъ гадовъ. "Прострѣлъ-трава", "переносъ-трава" и "укрой-трава" дополняли списокъ въдомыхъ колдунамъ травяныхъ зелій. О второй изъ названныхъ травъ существовало такое повърье, что-если положить въ ротъ вынутое изъ нея "сер-дечко" да пойти въ воду. "вода разступится и пройдешь ты по морю-какъ по суху". Первая и третья считались наособицу добрыми травами: ими пользовали деревенскія лічейки-"отъ порчи" (кликушества), насылаемой на человъка лихими людьми, - то вынимающими его слёдь, то подкидывающими ему на дорогу заговоренныя-заклятыя "на болъсть" вещи. "Одолень-трава" считалась отгоняющей отъ путника всякое здо. Выважая-выходя въ путь-дорогу, отчитывались суевърные люди особымъ заговоромъ, зашивая эту траву въ ладонку и въшая ее на крестъ-тъльникъ. — "Бдуя изъ поля въ поле, въ зеленые луга, въ дальнии мъста, по утреннимъ и вечернимъ зорямъ; умываюсь медвяною росою, утираюсь солнцемъ, облекаюсь облаками, опоясываюсь частыми звёз-дами!"-начинается это заговорное слово.-"Бду я во чистомъ полѣ, а въ чистомъ полѣ ростетъ одолень-трава..."продолжаетъ оно свой въщій причетъ: "Одолень-трава! Не я тебя поливалъ, не я тебя породилъ, породила тебя Сыра-Мать-Земля, поливали тебя дъвки простоволосыя, бабысамокрутки. Одолень-трава! Одолъй ты злыхъ людей: лихо бы на насъ не думали, сквернаго не мыслили. Отгони ты чародія, ябедника. Одолень-трава! Одольй мнь горы высокія, долы низкіе, озеры синія, берега крутые, льса темные, пеньки и колоды. Иду я съ тобою, одолень-трава, къ окіянъ-морю, къ ръкъ Іордану, а въ окіянъ-моръ, въ ръкъ Іорданъ, лежитъ бълъ-горючъ камень алатырь. Какъ онъ кръпко лежитъ предо мною, такъ-бы у злыхъ людей языкъ не поворотился, руки не подымались, а лежать-бы имъ крвпко, какъ лежитъ бълъ-горючъ камень алатырь! Спрячу я тебя, одолень-трава, у ретивого сердца, во всемъ пути и во всей дороженькъ!".

Благочестивый крещоный людъ православный, живучи изъ-въка въ-въкъ о-бокъ съ пережитками языческаго суевърія, отдаль еще въ стародавніе годы вст цвлебныя, добрыя, травы подъ святое покровительство великомученику Пантелеймону, посвятившему свою жизнь безкорыстному врачеванію во имя Христово и пострадавшему за исповѣданіе вѣры во времена императора Максиміана <sup>92</sup>). /"Пантелей-цѣлитель" считается Православною Церковью скорымъ помощникомъ врачевателей. Народная Русь представляеть его расхаживающимъ среди травъ и собирающимъ на помогу страждущимъболящимъ цълебныя зелія. Вогобоязненныя старушки-льчейки не приступаютъ къ своему привычному дълу безъ молитвы, обращенной къ этому угоднику Божію. Не мало молебновъ о выздоровлени служится-поется по деревнямъ-селамъ святому Пантелеймону. Двадцать седьмой іюльскій день, память Пантелья-целителя, -- праздникъ всъхъ лъкарей-врачевателей. Въ старые годы этотъ праздникъ ознаменовывался въ нашемъ народъ многочисленными приношеніями во храмъ Божій, къ образу великомученика. Кто чемъ богатъ,-каждый несъ отъ своего усердія: кто холстину, кто денегъ алтынъ, кто мфрку жита, кто яицъ пятокъ-десятокъ, и все это собиралось причтомъ церковнымъ въ свою пользу. По большей части приношения были-отъ выздоровъвшихъ по молитвь къ заступнику врачующихъ и врачуемыхъ - Пъсня-этотъ живой откликъ стихійнаго сердца народнаго-не обошла у насъ молчаніемъ какъ добрыхъ, такъ и

злыхъ травъ. Первыя величаетъ она "травушкой-муравушкою", "муравой духовитою", "травой шелковою" и другими ласковыми именами очестливыми. Ходятъ въ русскихъ пѣсняхъ красны-дъвушки, по травушкъ похаживаютъ, "черно-

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Максиміанъ-императоръ римскій (Маркь-Аврелій-Валерій, прозванный Геркуліемъ), былъ родомъ изъ Панноніи (изъ Спрміума) и происходилъ изъ простыхъ солдатъ. Онъ вступилъ на престолъ-послѣ оказанныхъ Риму военныхъ услугь-въ 285-мъ году по Р. Хр. Когда произошелъ раздѣлъ Римской имперіи, на его долю достались Африка, Иснанія, Галлія и Италія (остальныя земли достались Діоклетіану). Столицей своею онъ сдѣдалъ Миланъ. Онъ вету удачную борьбу съ германскими племенами и построплъ цѣлъй рядъ крѣпостой по Рейну. Въ его царствованіе продолжалось гоненіе на христіанъ. Въ 305-мъ году онъ отказался отъ престола, но въ 306-мъ снова овладѣлъ ныъ; затѣмъ- передалъ власть сыну своему Максенцію (царств. съ 306 по 312 г.), разсорился съ нимъ и въ третій разъ провозгласлъ себядимиераторомъ(въ 308 г.), но по- пался въ илъпъ, возставъ противъ своего зятя Константина. Жизнь свою онъ окончилъ самоубійствомъ-въ 310-мъ году.

былъ-траву заламываютъ", съ подорожничкомъ-травкой "таки рѣчи поговариваютъ", а то и такую горькую жалобу на мила-дружка изливаютъ, какъ: "Ты трава-ль моя, ты шелковая, ты весной росла, лѣтомъ выросла. Подъ осень травка васыхать стала, про мила-дружка забывать стала. Милъ сушилъ-крушилъ, сердце высущилъ, онъ и свелъ меня съ умаразума!"./ Иногда къ травъ обращается страдающая отъ измъны чуткая женская душа, присутствіе какой чувствуется хотя-бы въ слъдующей пъснъ:

> "Полынька, полынька, Травонька горькая! Не я тя садила, Не я свяла. Сама ты, злодъйка, Уродилася, По зеленому садочку, Разстелилася, Заняла, злодъйка, Въ саду мъстечко— Мъсто доброе Хлъбородное!"...

Свътитъ свътелъ-мъсяцъ, по дальнъйшимъ словамъ пъсни, — озаряетъ дорожку милому: "въ самый крайній домъ, ко чужой жень". Отворяетъ чужая жена окошечко "помалешеньку", начинаетъ ръчи съ милымъ вести "потихошеньку" и т. д. Существують и пъсни про "лютые коренья", про "лихія травы". Одна изъ нихъ-про красную дъвицу, отравляющую невърнаго друга милаго-повторяется въ десяткахъ разнопъвовъ. Поется она и въ Тульской, и въ Тверской, и въ Костромской губерніяхъ. Записывалась она и въ Вологодской, и въ Рязанской, и на старой Смоленщинъ. Слыхивали ее и въ среднемъ (нижегородско-самарскомъ) Поволжьв. "Разгуляюсь я, младенька, въ чистомъ полъ далеко", -запъвается одинъ разнопъвъ ея, - "я разрою сыру землю въ темномъ лъсъ глубоко, накопаю зла коренья и на ръченьку пойду, я намою зло-коренье разбълешенько, изсушу я зло-коренье разсухошенько, истолку я зло-коренье размелькошенько"... И воть, — продолжается пъсня: "наварила зла-коренья, дружка въ гости позвала: — Ты покушай, моя радость, стряпатинья моего!-Угостивши любезнова, я спросила у него:-Каково, дружокъ любезный, у тебя на животь?-У меня на животъ точно камешекъ лежить; ретиво мое сердечко во всъ стороны шемить!.." Пъсня кончается словами:

И скончался мой любезный На утряной на зарѣ. Отвозила любезнова Я на утряной зарѣ; Отвозила любезнова Въ чисто поле далеко, Я зарыла любезнова Въ сыру землю глубоко"...:

Въ одномъ разносказѣ сестра отравляетъ брата; въ другомъ хотѣвшая свести со-свѣту врага-"супостателя" дѣвицакрасавица невзначай "опоила дружка милаго" — который и завѣщаетъ ей проводить его во поле чистое, схоронить при дороженькѣ, "въ зголовахъ поставить колоколенку", а "во ногахъ — часовенку"... Иногда мѣсто погребенія опредѣляется точнѣе. "Ты положь-ка мое тѣло между трехъ большихъ дорогъ", — говоритъ отравленный: "между питерской, московской, между кіевской большой...".

Въ народныхъ пословицахъ, поговоркахъ, прибауткахъ и присловьяхъ трава является воплощеніемъ чего-то ненадежнаго. "Держись за землю", — изрекла тысячелѣтняя мудрость народа-пахаря, — "трава обманетъ!" Видитъ краснословъ-простота о бокъ съ собою живущихъ ложью и ото лжи погибающихъ людей, — "Худая трава изъ поля вонъ!" — срывается у него съ языка. "Худая молва — злая трава, а траву и скосить можно!" — утѣшается онъ порою, слыша облыжное слово. "Отвяжись, худая трава!" – выкрикиваетъ обиженный обидчику, или немилая жена — мужу постылому. "Гдѣ трава росла тамъ и будетъ!" — приговариваетъ посельщина о неотступномъ человѣкъ, навязавшемся къ кому-либо на шею.

Всякія травы знають опытные вѣдуны-знахари, но-по словамъ народа — "Нѣтъ такихъ травъ, чтобы узнать чужой нравъ!" Слышитъ бѣднякъ-горюнъ обѣщанье помо́ги, а въ душѣ-то у него невольно пробуждается вѣщее слово прозорливой старины: "Пока травка подростеть, много воды утечетъ!" О самонадѣянной, любящей похвастаться молодежи народъ отзывается коротко, но ясно: "Зелена трава!" ("Молодо – зелено!" — по иному разносказу). "Всякая могила травой поростеть!" — въ раздумъи повторяеть народная Гусь, иносказательно напоминая о томъ, что все въ этомъ бренномъ мірѣ – тлѣнъ и суета, все рано или поздно становится жертвою забвенія и злое, и доброе.



## LIX.

## Богатство и бѣдность.

Богатство, по народному опредѣленію, прежде всего-благословеніе Божіе; бѣдность-воплощеніе лихой бѣды-напасти. Объ этомъ явно свидѣтельствуетъ и самое словопроизводство, вполнѣ согласующееся съ безхитростной мудростью народапахаря. Богъ,-гласитъ "Лексиконъ славенорусскій, составленный всечестнымъ отцомъ Киръ Памвою Берындою" (въ XVII стол.),-"всебогатый, всѣхъ обагачующій (по любомудрцѣхъ внѣшнихъ-умъ, по богословцѣхъ же-духъ)". Потому-то со словомъ богатство и связывается представленіе о богоданной силѣ, а со словомъ бѣдность-убожество и горе. Одно понятіе является полной противоположностью другого.

Въ зеркалѣ простонароднаго слова и богатство, и бѣдность отразились во всей своей яркости и разносторонности, зачастую даже какъ обы противоръчащихъ прямому ихъ опредвленію. Что слово-то картина, что присловье -то новый образъ. "Не тотъ человъкъ въ богатствъ, что въ нищеть!"--красной нитью проходить мысль черезъ всв эти картины-образы, созданные могучею русской ричью, окрыленной творческимъ воображениемъ. Но и богатство не ко всякому человъку одинаково подходить: къ одному такъ, къ другомуэтакъ. "Не съ богатствомъ жить-съ человъкомъ!"-вылетьло изъ пародной стихійной души крылатое слово, подсказанное чуткимъ сердцемъ прозорливца - народа, сознающагося, что хотя въ довольстве сытости и пригляднье живется, но "не въ деньгахъ счастье", а въ добромъ согласии. "Богатство-вода, пришла и ушла!"-нашептываеть народу-сказателю долгольтній опыть старыхь, перешедшихь поле жизни,

- 633 -

людей. "Глупому сыну не въ помощь богатство!", "Ни конь безъ узды, ни богатство – безъ ума!" — продолжаетъ онъ свой умудренный въками наслъдственной передачи огъ поколѣній къ поколѣнію сказъ; но туть-же, не смущаясь, готовъ повторить и такія поговорки совершенно противорѣчиваго свойства, какъ, напримъръ, "Богатство—ума дасть!", "Богатый ума купитъ; убогій и свой продалъ-бы, да ни ломанаго гроша не ладуть!" и т. д.

Бъдность, по мъткому слову свыкшагося съ нею пахаря, не только плачетъ, но и "скачетъ, пляшетъ, пъсенки поетъ". Не иначе. какъ она-же – и въ горъ не горюющая-сложила про богатство такія крылатыя слова красныя, какъ: "Богатымъ быть трудно, а сытымъ немудрено!", "Въ аду не быть-богатства не нажить!", "Мужикъ богатый-что быкъ рогатый!" "У богатаго чорть дътей качаетъ!", "Богачу чорть деньги копить!", "Богатому не спится, все вора боится!", "Голенькій (бъдненькій) охъ, а за голенькимъ Богъ!" и т. п. Множество поговорокъ-пословицъ и прибаутковъ обрисовываетъ бъдность не въ такомъ сумрачномъ-угрюмомъ видъ, какою она кажется, а у богатства поубавляеть яркихъ красокъ, какими оно ласкаетъ-манитъ каждый случайно брошенный въ его сторону взглядъ. Такъ, хотя и говорить народъ нашъ, что "Богатому житье, а бъдному-вытье!", но о-бокъ съ этимъ приговариваетъ, самого-себя оговариваючи: "Кто торовать-тоть не богать!", "На что мнь богатаго, подай тороватаго ("Не проси у богатаго, проси у тороватаго!" — по иному разносказу)!", "Не богатый кормить тороватый!", "Не силенъ-не борись, не богатъ-не сердись!", "У богатаго богатины пива-меду много, да съ камнемъ-бы въ воду!", "Богатичи, что годубые кони, -- ръдко удаются!"

Не зарится русскій мужикъ-простота, въ потѣ лица — по завѣту Божію — вкушающій насущный хлѣбъ свой, на чужой достатокъ. "Земля-матушка — богатительница наша!" — говоритъ онъ: "Глядючи на людей, богатъ не будешь!", "Не на богатство шлись, а на̀-Бога!", "Съ богатства брюхо пучитъ, да душу плющитъ!", "Не отъ скудости скупость — отъ богачества!" Сторонится богачъ отъ бѣдняка убогаго, а тотъ и самъ не станетъ набиваться на свойство-кумовство съ шимъ, если только не поддастся зависти — этому одному изъ семи смертныхъ грѣховъ. "Богатый бѣдному не братъ!" — гласитъ его смиренномудрыми устами краснорѣчивая многовѣковая жизнь. "Бѣдному — вездѣ бѣдно!" — изрекаетъ она, но тотчасъ-же не прочь и подсластить свое горькое, что полыньтрава, слово присловьемъ — въ-родѣ: "Бѣдно живетъ, да по Божьи!", "Что бъднъе-то щедръе!", "Бъдность не-порокъ!" "Бъдень одинъ бъсъ, а у человъка нътъ такой бъды, которая была-бы на въкъ!", "Куда богатаго конь везетъ, туда бъдняка Богъ несетъ!" и т. п. Тяжкой нуждою подсказана русскому народу поговорка-"Никто того не въдаетъ, гдъ нищій объдаетъ!", но и въка нужды настолько не сломили его богатырски-выносливаго духа, что онъ-съ полнымъ сознаніемъ своей силы-повторяетъ старую молвь, сложившуюся въ былыя времена: "Не крушитъ бъднота, крушитъ-лихота!", "Изъ нужды трудъ да потъ вызволять!", "Нужда потомъ уходитъ!", "Что за нужда, коли въ рукахъ сила есть!", "Рабочій человъкъ нужду съ плечъ стряхнетъ, какъ работать зачнетъ!", "Размахнись, рука,-берегись, нужда!", "Былъ бы хлъбъ да вода-молодецкая ъда,-и нужды какъ не бывало!" и т. д.

Нищета---крайняя степень нужды-бъдности; но и на нее не слишкомъ угрюмыми глазами смотритъ-великій въ сво-емъ смиреніи-русскій народъ. Цёлый рядъ пословицъ, поговорокъ и всякихъ присловій краснорічиво говорить объ этомъ. "Скупой богачъ", по народному слову, "бідніе нища-го". Обнищалый людъ вызываеть въ посельщині-деревеньиенъ не только состраданіе, но и нѣчто сродное съ прекло-неніемъ предъ его убожествомъ. "Кого Господь полюбить— нищетою взыщетъ!" — говорится въ народной Руси, завъщав-шей внукамъ-правнукамъ создававшихъ-слагавшихъ ходячіяпон видися в правизная создававших слагавших в ходячи-крыдатыя слова прадёдовъ свой нерушимый-любовный завётъ: "Сироту пристрой, а нищету прикрой!" Богъ, по мнёнію простыхъ жизнью, чистыхъ сердцемъ людей, невидимо со-путствуетъ бёднякамъ, впавшимъ въ нищету. "Богатство гибпутствуеть бъднякамъ, впавшимъ въ нищету. "Богатство гиб-нетъ, а нищета все живетъ!" — можно услышать отъ ста-рыхъ краснослововъ: "Силенъ смиреніемъ, богатъ нищетою!", "Нищета умъ спасаетъ!", "Нищета спорѣе богачества!" Бродящая подъ окнами, кормящаяся именемъ Христовымъ ницая братія невольно вызываетъ въ представленіи просто-го русскаго человѣка тѣхъ "нищихъ духомъ", которымъ—по евангельскому слову — уготовано "царство небесное". Изъ этого представленія и вытекаютъ такія народныя реченія, какъ: "Не родомъ нище ведутся, а кому Богъ дастъ!", "Отъ сумы не отрекайся!" и т. п. За великій грѣхъ считается на Руси изобидѣть нищаго-убогаго. Потому-то и дѣлится съ нимъ каждый, у кого есть коровай на столѣ да жито въ закрому, хоть кускомъ хлѣба, —чѣмъ Богъ пошлетъ, чѣмъ хата бога-та. "У нищаго отнять—сумою пахнетъ!" — говоритъ вѣщее народное слово, приговаривая: "Нищій болѣзни ищетъ, а къ богатому онв сами льнуть!", "Нищему нвть друга кромѣ сумы!", "Умная жена—какъ нищему сума—все сбережеть!". Скупые, дрожащіе надъ каждой крохою, люди добавляють къ этимъ поговоркамъ и такія, не приходящіяся по вкусу нищей братіи слова, какъ: "Нищій—вездъ сыщеть!", "Отдай нищимъ, а самъ—ни съ чѣмъ!", "Суму нищаго не наполнишь!" Подемѣивающійся надъ своими недохватками-недостачами людъ сплошь-да-рядомъ гуторить: "Не хвались, старикъ, лохмотьями,—всѣхъ нищихъ не перещеголяешь!", "Хватитъ на мой вѣкъ, живучи у нищаго въ управителяхъ!", "Хоть за нищаго, да выдамъ дочь замужъ въ Татищево: то-то житье будетъ привольное!" Записаны собирателями живого великорусскаго народнаго слова и такія поговорки про бѣдноту-убожество, какъ могущія служить яркимъ заключеніемъ всѣмъ приведеннымъ выше: "Богъ не убогъ, а Микола милостливъ!", "Убогій мужикъ и хлѣба не ѣсть, богатый—и мужика съѣстъ!" "Проситъ убогій, а подаешь—Господу Богу!"

<sup>"</sup>Въ простонародныхъ загадкахъ не обойденъ молчаниемъ главный рычагъ богатства. "Маленько, кругленько, изъ тюрьмы въ тюрьму (изъ кармана въ карманъ) скачетъ, весь міръ обскачетъ, ни къ чему сама не годна, а всёмъ нужна!", "Мала, кругла, покатна; какъ убѣжитъ—не догонишь!", "Кругла да покатна—день и ночъ бѣжитъ!", "Что безъ ногъ ходитъ?", "Кругло, мало, всякому мило!", "Молоткомъ побьютъ и намъ дадутъ!", "Что горитъ безъ пламени?"—загадывается въ народной Руси о деньгахъ.

Хотя скупость и не въ природъ рускаго простолюдина, но потовой-страдный трудъ научилъ его быть скопидомомъ и относиться съ уваженіемъ ко всякому хозяйственному человъку. "Безъ деньги-не копъйка, безъ копъйки и рубля нъть!", "Береги копъечку про черный день!", "Безъ денегъчто безъ разума!", "И барину деньга-господинъ!", -обмолвился онъ про это въ старь стародавнюю. Но и деньги-деньгамъ рознь: есть добытыя трудомъ честнымъ, есть и нажитыя недобрыми дълами. "Тотъ правъ, за кого праведныя денежки молятся!", "У того въковъчный достатокъ, въ чьемъ карманъ святыя денежки!"-гласитъ съдая народная мудрость; по она-же изрекаетъ: "При бъдъ за деньгу не стой!" Приглядълся-присмотрълся народъ-краснословъ къ тому, какъ деньги копятся: "Деньга на деньгу набъгаетъ!"-говоритъ опъ: "Деньги на деньгахъ растутъ!", "Денежка рубль родитъ!" и т. д. О богачахъ, не заслужившихъ своей жизнью уважения, отзывается неумытное народное слово въ такихъ поговоркахъ, какъ: "Кабы не деньги, такъ весь-бы-въ полденьги!", "При деньгахъ Памфилъ-всему свёту милъ!", "У Өомушки денежки. Өомушка-Өома; у Өомушки ни денежки. Өомка-Өома!", "Много друзей-у кого деньгамъ водъ!" Знаетъ мужикъ-простота, что "спёсь-деньгамъ сестра"; отсюда и пошло его подсказанное жизненнымъ опытомъ прозорливое слово: "Извёдай человъка-при деньгахъ, тогда и хвались, что знаешь его!"

У торговыхъ людей — свои живучія слова сложились про деньги, — до сихъ поръ съ давней поры по свѣтлорусскому простору разгуливають. "Торгъ безъ глазъ, а деньги слѣпы: за что отдашь — не видять!" — говорится въ ихъ обиходѣ: "На торгу деньга проказлива!", "Торгъ денежкой стоить!", "Деньга (цѣна) — торгу староста!", "Уговоръ дороже денегъ!", "Не по деньгамъ товаръ!", "По товару и деньги!", "Өедюшкѣ дали денежку, а онъ алтына просить!" Есть и такой неразборчивый людъ, что — въ своей алчности до наживы — готовъ всякую прибыль считать праведною. "На деньгахъ нѣтъ знака какія онѣ!", "Всяка денежка — не погана!" — говорить онъ. "Ставь себя въ рубль, да не клади меня-то въ деньгу ("въ полушку!" — по иному разносказу)!" — въ обычаѣ отговариваться обиженнымъ чьимъ-либо самохвальствомъ.

Деньги-не птица, а съ крыльями: перенесутъ человъка, куда тому вздумается, — и сами оть него улетять того-и-гляди. Онь, по словамъ заглядывающихъ въ будущее людей, счеть любять: "Хлъбу-мъра, деньгамъ-счеть!", "Деньгине щепки!", "Денежка рубль бережеть, а рубль — голову сте-режеть!", "Безъ хозяина деньги черепки!", "Держи деньги въ темноть, а дъвку въ тъснотъ!" — поучають они склонную къ мотовству молодежь, падкую до нарядовъ да до разносоловъ всякихъ, не по тощему карману мужику-хлъборобу приходящихся. "Дружба-дружбой, а денежкамъ-счеть!"-зачастую можно услышать въ дъловой бесъдъ: "Брать братомъ, свать сватомъ, а денежки-не сосватаны!" Какъ на чужой коровай не совътуетъ разъвать рта деревенскій хльбовдь, такъ и о чужихъ деньгахъ отзывается онъ: "Не деньги, что у бабушки, а деньги - что въ запазушкъ!" Не любитъ распускать въ долги трудно достающуюся копъйку русскій скопи-домъ. "Въ лъсу—не дуги, въ полъ—не хлъбъ, въ долгу—не денычи!"-обмолвился онъ объ этомъ; но не въ деньгахъ видить онь главную силу жизни, какъ можно заключить изъ его-же словъ: "Не деньги насъ, а мы деньги нажили!", "Былибы мы, а деньги Богъ дастъ!" По образному народному выраженію: "Денежки — что голуби: гдъ обживутся, тамъ ведутся!" Не особённо привыкъ поливающій трудовымъ потомъ родимыя нивы русскій пахарь гоняться за этими "голубями". Въ противномъ случай—не сложилось-бы у него столь красноръчиво говорящихъ присловій-поговорокъ, какъ, мапримёръ: "Липнія депьги—лишняя забота!", "Больше денегъ—больше хлопотъ!", "Деньги—дъло наживное!" И эти поговорки—не пустое слово въ его правдивыхъ устахъ.

Русскія народныя былины создали два яркихъ воплощенія богатства-въ своихъ богатыряхъ: Чурилв Пленковичв и Дюкъ Степановичь. Первый, впрочемъ, скоръе является одицетвореніемъ щегольства-молодечества и болѣе подходитъ къ тѣмъ-же "бабымъ перелестникамъ",--къ которымъ принадлежить неотразимый побъдитель разгарчивыхъ сердецъ Алеша-Поповичъ, -- хотя при этомъ и не обладаетъ ни хитростьюизворотливостью, ни силой-мочью послёдняго. Заёзжій богатырь, выходецъ изъ земли сурожской-сынъ богатаго Пленка, гостя торговаго, набившаго сундуки златомъ-серебромъ и зажившаго "на Почай на ръки"-въ своемъ кръпко-на, кръпко огороженномъ дворъ въ теремахъ до семи до десяти". Далъ старый Пленко своему сыну дружину молодецкую, предоставнять ему во всемъ волю вольную, не жальючи добра, долгими годами накопленнаго. Повхалъ Чурило нодъ Кіевъ, сталъ рыскать-охотиться по княжьимъ островамъ непрошенно, началъ обижать мужиковъ кіевскихъ, ловить не только звърье-птаство, а и красныхъ дъвушекъ, молодыхъ молодушекъ. Дошли ръчи о немъ ко двору княженецкому; захотвлъ поймать-наказать Владиміръ-Красно Солнышко дерзка-го похитчика, смёлаго охотника. Настигъ князь своевольника,-настигши, полюбилъ его за нравъ-обычай, за видъ молодецкій, взялъ въ свою дружину богатырскую. Зажилъ Чурило въ Кіевѣ, на-диво люду кіевскому принялся чудить по стольному городу. Щегольство Чурилино собирало за нимъ цълыя толпы любопытнаго народа всякаго, гдъ бы онъ ни шелъ, куда бы ни вхалъ; удальство Пленковича заставляло точить на него зубы многихъ мужей. Все сходило ему съ рукъ, покуда не нашла коса на камень, -- не встать онъ поперекъ дороги Бермять. Володимерову дружиннику, старому мужу молодой жены. Туть ему и смерть пришла...

Но еще раньше висѣла на волоскѣ тонёшенькомъ удалая жизнь сурожскаго щеголя — изъ-за похвальбы его, Чурилиной. Коли-бы не старый матерой казакъ, Илья-Муромецъ, да не свѣтелъ-ласковъ князь Красно-Солнышко, — вступившіеся за Пленкова сына любимаго, — принять-бы смерть бабьему перелестнику отъ руки Дюка Степановича, другого (главнаго) воплотителя представленія былинныхъ сказателей о богаче-

- 638 -

ствъ. Обликъ этого, тоже завзжаго, богатыря на цълую голо-ву выше Чурилы. Дюкъ-боярскій сынъ; родомъ Степано-вичъ "изъ славнаго изъ города изъ Галича, изъ Волынь-зем-ли богатые да изъ той Карелы изъ упрямые да изъ той Са-рачины изъ широкіе, изъ той Индън богатые". Такъ, по крайней мъръ, опредъляется мъсто его богатые". Такъ, по крайней мъръ, опредъляется мъсто его богатырской родины по онежской (кенозерской) былинъ, записанной А. Ө. Гиль-фердингомъ 93)."Не ясёнъ соколь тамъ пролетывалъ, да не бълой кречетко вонъ выпорхивалъ, да провхалъ удалой дородній добрый молодець, молодой боярскій Дюкъ Степановичь".-продолжается былинный сказъ: "да на гуся эхалъ Дюкъ на лебедя, да на съру пернасту малу утицу, да изъ утра провхаль день до вечера, да не навхаль не гуся и не лебедя, да не сврой пернастой малой утицы"... Какъ большинство младшихъ богатырей Владиміровыхъ (кіевскихъ)-выѣхалъ онъ на поѣздочку охотничью. И было у него въ колчанѣ "три-ста стрѣлъ ровно три стрѣлы." Всѣмъ стрѣламъ зналъ онъ, по словамъ былины, цѣну, не зналъ только тремъ: были онѣ оперены перьями того "орда сиза орловича", который лета-еть подъ-надъ синимъ моремъ, —были онв, эти три стрълы, укращены яхонтами. Огорченный неудачею, вернулся удалой охотникъ въ родной Галичъ-градъ, сходилъ ко "вечериъ Христовскіе", а потомъ и поклонился родимой своей матушкъ ("да желтыма ты кудрями до сырой земля")-просить у ней благословенья вхать "во Кіевъ-градь, повидати солнышка князя Владиміра, государыню княгиню свътъ-Апраксію". Не совътуеть сыну родимая тхать въ задуманный путь,-говорить, что-де "живуть тамъ люди все лукавые". Но не такъто легко отговорить Дюка Степановича, молодого сына боярскаго, -пришлось, волей-неволей, дать ему благословение; а вмъстъ съ благословеньицемъ-прощеньицемъ давала ему матушка "плётоньку шелковую". Поклонился ей сынь на бла-

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Александръ Өедоровичъ Гильфердингь—извёстный знатокъ славянскихъ литературъ и собиратель русскихъ былипъ—родился въ 1831-мъ году. Отецъ его былъ директоромъ дипломатической канцеляріи при намѣстникѣ Царства Польскаго. Образованіе А. Ө-чъ юолучилъ въ московскомъ увиверситетѣ (на историко-филологическомъ факультетѣ) въ 1852-мъ году, послѣ чего сошелся съ кружкомъ славянофиловъ и подналъ подъ могучее вліяніе А. С. Хомякова. Первымъ печатнымъ трудомъ А. Ө. Гильфердинга былъ очеркъ "О сродствѣ языка славяноскаго съ санскритскимъ" (Извѣст. II отдѣл. Академія Цаукъ" 1853 г.); за нимъ послѣдовали: "Письма изъ исторін сербовъ и болгаръ", "Исторія балтійскихъ славянъ" и т. д. Въ 1854-мъ году опъ защитилъ магистерскую диссертацію – "Объ отношенія языка славянскаго къ другимъ родственнымъ", въ 1856-мъ поступилъ на государственную службу— по министерству иностранныхъ дѣлъ—и былъ назначенъ боснійскимъ консу-

гословении, пошелъ въ конюшню стоялую, выбралъ себъ жеребца невзжаннаго. Этоть выбранный конь хотя тоже звался "бурушкой косматымъ", что и конь Ивана-сына гостинаго, да быль-то онъ совсемъ на иную стать: "да у бурушка шорсточка трехъ пядей, да у бурушки грива была трехъ локотъ, да и фость-отъ у бурушки трехъ сажень". Сбруя Дюкова коня-безъ словъ уже говорить о богатстве хозяина. "Да уздаль узду ему (коню) течмяную, да освдлаль онь свделышко черкаское, да накинулъ попону пестрядиную, да строчена была попона въ три строки: да первая строка краснымъ золотомъ, да другая строка чистымъ серебромъ, да другая строка мъдью-казаркою", - гласитъ былинный сказъ, облюбовывая-описывая каждую мелочь. Снаряжонъ конь, заглядълся на него самъ богатырь. Наложилъ Дюкъ цвътного платьица въ торока, понасыпалъ злата серебра; свлъ Степановичъ на коня, перемахнулъ прямо черезъ ствну города Галича богатаго, черезъ "высоку башню наугольнюю". Бдетъ полемъ богатырь, скачетъ конь, что ни скокъ-верста; "вдетъ повы-ше дерева жаровчата, да пониже иде облака ходячего, да онъ ръки-озёра между ногъ пустилъ, да гладкіе мхи перескакивалъ, да синее-то море кругомъ-да несъ"... Ушелъ на добромъ конъ Дюкъ Степановичъ и отъ "Горынь-змъя," унесъ его косматый бурушко и отъ стада черна-воронья.

Провхалъ молодой боярскій сынъ три заставы крупкія, до четвертой добхалъ—видить: стоить буль-полотняный шатерь, а въ томъ шатру опочивъ держитъ матерой казакъ Илья-Муромецъ. Не зналъ про это Дюкъ, подъбхалъ-вызы-

ломъ. Пребываніе въ Боснін дало русской литературѣ п наукѣ книгу Гильферлинга "Боснія, Герцоговина и Старая Сербія" (1859 г.). Служебная дѣятельность не мѣшала творческой работѣ молодого ученаго. Такъ, въ 1861-мъ году А. Ө—ча мы видямъ чиновникомъ государственной канцеляріи, въ 1863-мъ году-однимъ изъ выдающихся помощниковъ Н. А. Милютина и авторомъ проэкта о преобразованіи вѣдомства народнаго просвѣщенія; одновременно-же съ этимъ появляется рядь его статей въ "Славянскомъ Обозрѣніи", "Днѣ", "Русскомъ Шивалядъ" и другихъ изданіяхъ, а въ "Въстникъ Европы" выходятъ первыя главы задуман-ной имъ "Исторіи славянъ", оставшейся, впрочемъ, незаконченною. Въ 1867-мъ году открылось въ Петербургѣ отдѣленіе славянскаго благотворительнаго комитета, и А. Ө-чъ былъ избранъ его предсъдателемъ, совмъстивъ вскоръ это съ предсъдательствомъ-же въ этнографическомъ отдълении Русскиго Географическаго Общества. Повздка его въ Олонецкую губернію - ислідъ за выходомъ въ свътъ сборника Рыбникова-сослужила русскому народовъдънию немалую службу. Болье 300 былинъ, записанныя Гильфердингомъ отъ пувщовъ (составившія сборникъ "Онежскія былины"), явплись богатымъ вкладомъ въ сокровищницу памятниковъ народнаго ивснотворчества. Одною изъ послёднихъ работъ. Гильфердинга быль очеркъ "Олонецкая губернія и ея рапсоды" "(В'всти. Евр.")-Скончался А. Ө - чъ въ Каргополь въ 1872-мъ году, предпринявъ вторую повздку за былинами. Собрание сочинений его (4 т. т. вышло въ 1868-1874.г.г.

ваеть спящаго на бой; но-какъ вышелъ изъ шатра съдой богатырь, упаль Степановичь къ ногамъ стараго-со словами: "Да одно у насъ на небеси-де солнце красное, да одинъ на Руси-де могучъ богатырь, да старой-де казакъ Илья Муромець!" Полюбились очестливыя Люковы слова Ильв.отпустиль онь его въ Кіевъ-градь, объщаль свою помогу во всякой нуждъ-бъдъ. Прібхалъ въ стольный городъ молодой боярскій сынъ, оставилъ коня ("неприкована его да непривязана") передъ налатами княжескими, а самъ пошелъ прямо "во высокъ теремъ". Вошелъ, перекрестился, отвъсилъ поклонъ на всъ стороны, спрашиваетъ сидящихъ передъ нимъ бояръ: "Да гдъ у васъ солнышко Владиміръ князь?" Отвъчають ему, что пошель-де онь къ заутрень. Отправляется и Дюкъ "во Божью церковь", вошелъ – всталъ подлъ князя Владиміра. Запримѣтилъ заѣзжаго добра-молодца княжій соколиный взоръ: "Да скажись-ко, удалый дородній добрый молодецъ! Ты коей орды да коей земли, тебя какъ молодца зовуть по имени?" Отвъть держить князю боярскій сынъчесть-честью. На новый вопросъ Владиміра-"Да давно-ли ты изъ города изъ Галича?" -говоритъ Дюкъ по правдъ-истинъ. что стоялъ-де онъ вечерню въ родномъ городъ, а къ заутрени поспълъ въ Кіевъ - градъ. Полюбопытствовалъ князь.дороги-ли кони въ Галичъ?-Разная цъна: есть и по рублю, и по два, и по сту, и "по два, по ияти-де сотъ", — отвъчаетъ Степановичъ: "да своему-де я добру коню цѣны не знай"... Опрашиваетъ Владиміръ всёхъ князей-бояръ, далеко-ли отъ Кіева до Галича, и слышить, что-не ближній путь: "окольней дорогой на шесть мъсяцевъ, да и прямой-то дорогой-на три мѣсяца". Киваютъ бояре головою на Дюка Степановича, говорять, что, должно быть, это-не боярскій сынъ изъ Галича, а "мужиченко - засельщина", - жилъ-де онъ у купцагостя да и укралъ у него платье цвътное, да и коня-де угналъ у какого ни на есть боярина, прівхальде въ Кіевъ-"надъ тобой-то, княземъ, надсмъхается, да надъ нами, боярами, пролыгается"...

Отошла заутреня, вышли всё изъ храма Божія, видятъ: вокругъ Дюкова добра коня толпа собралась толкучая, всё дивуются на лошадь богатырскую да на снаряды молодецкіе. Повхалъ князь съ боярами на своихъ коняхъ ко двору княженецкому; вдетъ съ ними и Дюкъ, а самъ глядитъ обаполъ, головою покачиваетъ: все-то въ Кіевѣ ему кажется и неприглядно, и бъднымъ-бъдно. "Да у Владиміра все а не по нашему!" — говоритъ онъ: "какъ у насъ во городѣ во Галичѣ, де у моей-то сударыни у матушки, да мощены-де были мосты все

А. А. Корнефскій.

41

дубовы, сверху стланы-де сукна богрецовыя. Напередъ-де пойдуть у насть лопатники, за лопатниками пойдуть и метельщики, очищають дорогу сукна стланаго. А твои мосты, сударь, неровные, неровные мосты да все сосповые!... И на широкомъ дворъ княжескомъ ничто не пришлось по нраву боярскому сыну изъ Галича: "Да (говорить онъ) хороша была слава на Владиміра, да у Владиміра все да не по нашему!.. Какъ у насъ-то во городъ во Галичъ, да у моей сударыни у матушки, на дворъ стояли столбы все серебряны, да продернуты кольца позолочены, разставлена сыта медвяная, да насыпано пшены-то бълоярые, да е что добрымъ конямъ пить, ъсть, кушать, а у тебя, Владиміръ, того-де не случилосе! И въ высокомъ теремъ, за столами бълодубовыми, не пришлась завзжему богатырю по вкусу чара зелена-вина, - показалась ему она ("веселіе Руси") горькою послъ сладкихъ-дорогихъ заморскихъ винъ, которыя пивалъ онъ на пирахъ у родимой матушки. Калачи крупичатые Дюку тоже не показались сладкими. И вошель въ задоръ, принялся бахвалиться своимъ дородствомъ-богачествомъ молодой боярскій сынъ. — "Да свъть государь ты Владиміръ-князь! Да когда правдой дътина похваляется, такъ пусть ударить со мной о великъ закладъ!" -возговориль богатырь Чурило: "Щапить-басить по три года по стольному городу по Кіеву, надъвать платья на разъ, на другой не перенашивать!" Принялъ Дюкъ "великъ закладъ", предложенный прославленнымъ щеголемъ-своевольникомъ. Поставили "порокъ" (условіе): "который изъ ихъ а не перещапить (не перещеголяеть), взяти съ того пятьсотъ рублей". Разодёлся щеголь Чурило всему Кіеву надиво: "обуль сапожки-ты зеленъ сафьянъ, носы-шило, а пятавостра, подъ пяту хоть соловей лети, а кругомъ пяты хоть япца кати. Да надвлъ онъ шубку-ту купеческую, да во пуговкахъ литы добры молодцы, да во петелькахъ шиты красны дъвицы, да наложилъ енъ шапку черну мурманку, да ушисту-пушисту и завъсисту"... Идеть вдоль по стольному городу Пленковичъ, — на него красны-дъвушки не налюбуются, молодыя молодушки не насмотрятся: куда-де супротивъ него Дюку Степановичу! А тотъ-, не снаряденъ" шелъ, не паряденъ, да одни каменья-"яфонты", вплетенные въ его "лапотки семи шелковъ", стоятъ" "города всего Кіева, опришно Знаменья Богородицы да опришно прочихъ святителей". Не щегольская, а простая расхожая. шуба на плечахъ у галицкаго сына боярскаго, да-,во пуговкахъ литы люты звърш, да во петелькахъ шиты люты змби". Вспомнилъ Дюкъ про матушкино благословеньице, -- недаромъ-де оно, святое, со дна моря подымаеть!—вынулъ изъ-за пояса плетоньку шелковую, да и стегнулъ по своимъ пуговкамъ—заревѣли-зарычали они что звѣрп лютые; провелъ плетонькой по петелькамъ— запипѣли змѣями подколодными. Да отъ того-де реву ото звѣрпнаго, и отъ того-де свисту отъ змѣпнаго. да въ Кіеви старой и малой на землѣ лежитъ". Переща пилъ кіевскаго щеголя галицкій боярскій сынъ; получивъ пятьсотъ рублей, купилъ онъ на всѣ деньги зелена вина, перепонлъ до́-пьяна всю кіевскую голь кабацкую. Пошла слава про щедрость богатаго богатыря по всему Кіеву. А Чурилѣ пуще прежняго стало "зазорно", не унимается Пленковичъ: подбиваетъ князя Владиміра послать "во Волынь-землю" соглядатаевъ-"переписчиковъ"—провѣрить на дѣлѣ похвальбу Дюкову. Согласился Красно-Солнышко, отправляетъ Добрыню Никитича "во славной въ Галичъ-градъ, житья его богачества описывать".

Прівхаль могучій кіевскій богатырь "во Волынь-землю", нашелъ перво-наперво три высокихъ терема красоты-высоты неописанной, зашелъ въ одинъ - видитъ: сидитъ въ немъ "жена стара матера, мало-де шелку, вся въ золотъ". Принялъ ee "переписчикъ" Володимеровъ за Дюкову родимую матушку, поклонился ей очестливо, говорить-что привезъ ей отъ сына челобитие. "А я не Дюкова здъсь а есть въдь матушка, а Дюкова здъсь я есть портомойница!"- отвътила она Добрынь. Стало зазорно Никитичу, повхалъ онъ дальше, прітхалъ во Галичъ-градъ, увидалъ и здъсь три высокихъ терема. И въ этихъ теремахъ сидитъ "жена стара матера, мало-де шелку, вся въ золотъ". И ей-тв-же, что и передъ тъмъ, поклоны съ челобитіемъ; опять ошибся Добрыня,—это была "Дюкова божатушка" (крёстная). Дала она совътъ добрый Никитичу, какъ и гдъ найти Степанычеву родимую матушку. Послушался могучій богатырь, "отътзжалъ во чисто поле, просыпаль Добрыня ночку темную, на утро прівхаль во Галичь-градь, да сталь на дорогу прешнехтивую, гдъ-ка стланы сукна багрецовыя". Какъ и похвалялся-говорилъ Дюкъ Степановичъ, на кіевскую простоту глядючи,-"naпередъ пошли тутъ лопатники, за лопатниками пошли метельщики, да очищаютъ дорогу сукна стланаго."-Шла-прошла по дорожкъ родимая матушка удалого сына боярскаго. Поклонился ей Добрыня Никитичъ до сырой земли. Отозвалась ласково на привътъ добрая боярыня, позвала его съ собою въ церковь Божію, а оттуда въ свой теремъ,-начала "поить-кормить, много чествовать". Попилъ-повлъ Добрыня, всталъ изъ-за стола изъ-за дубоваго: "Да государыня ты, Дюкова матушка, да я въдь прівхаль не тебя смотръть, житья твоего богатства описывать!" Повела старуха гостя въ погреба темпые, отворила ихъ, диву дался посланецъ княжій, живучи на свътъ, никогда опъ такого богатства и во снъ не видывалъ. "Да намъ съ города изъ Кіева да везти бумаги на шести возахъ, да чершилъ-то везти на трехъ возахъ, да описывать Дюково богатство, да не описать будеть!" повезъ Никитичъ ярдыкъ скорописчатый ласковому князю Владиміру.

Вернулся въ Кіевъ богатырь, положилъ свой ярлыкъ передъ Краснымъ-Солнышкомъ, а самъ принялся ръчь вести про все видѣнное. Но и туть не взяль угомонъ задорнаго Чурилу: вызываеть онъ Дюка Степановича биться съ нимъ о новый великъ-закладъ: "скакать на добрыхъ коней, за матушку Почай-ръку и назадъ на добрыхъ коняхъ отскакивать". И воть - "ударились они о своихъ о буйныхъ головахъ: который изъ ихъ не перескочитъ, такъ у того молодца голова срубить". Осрамился передъ Степановичемъ Пленковичъ. И ужъ выдернулъ Дюкъ саблю, хотёлъ рубить щеголю-нахвальщику голову, да вступились князь со княгинею: "Удалый, дородній добрый молодецъ! Не руби ты Чурилу буйной головы, да спусти ты Чурила на свою волю!" Внялъ просьбъ завзжій богатырь, -- "пиналъ" онъ своего соперника "правой ногой", а самъ--Дюкъ-приговариваетъ: "Ай де ты Чурило, сухоногіе, да поди щапи съ дъвками да съ бабами, а не съ нами, съ добрыми молодцами!" Князю съ княгинею отъ Степановича низкій поклонъ; прощается боярскій сынъ съ ласковыми хозяевами Кіева, ведеть прощальное словцо и къ кіевлянамъ: "Да простите вы, бояра всъ кіевски, всъ мужики огородники! Да вспоминайте вы Дюка въки на въки!" Съ тъмъ словомъ и уъхалъ онъ "во свой Галичъ-градъ, ко своей-то родимой сударыни, да сталъ жить-быть, въкъ коро-тати", —кончается былинный сказъ, посвященный прославленію богачества зарубежнаго. Диву давались кіевляне — мужики-огородники", — на Дюково богатство глядючи; но не перещапить-бы и ему того, чёмъ богатымъ слылъ съ незапамятной поры народъ русскій, не гонящійся за шелками-бархатами, каменьями-"яфонтами", а кръпкій-сильный своею перушимой связью съ Матерью-Сырой-Землею. Счастливъ Дюкъ, что пришлось ему вступить въ состязание съ Чурилой-бабьимъ перелестникомъ. А что сталось-бы, еслибъ судьба поставила его грудь съ грудью съ Микулой Селяниновичемъ, до сихъ поръ крестьянствующимъ на Святой Руси-въ лицъ позднихъ потомковъ своихъ правнуковъ, все богатство которыхъ составляютъ хлъбъ насущный, конь-пахарь да полосаполосынька!.. Того-и-гляди, въ сравнении съ этимъ въковъчнымъ богатствомъ народа-пахаря, свелось-бы на бъдность хвалёное богачество.

Калики - перехожіе, убогіе пъвцы, сказатели духовныхъ стиховъ, еще и въ наши дни попадающиеся на Святой Руси, являются яркимъ воплощеніемъ взгляда русскаго народа на взысканную Богомъ бъдность. Съ именемъ Христовымъ да съ умилительными песнями-сказаніями о Немъ и святыхъ Его проходять они изъ конца въ конецъ весь неоглядный просторъ свътлорусский - эти желанные гости сельскихъ праздниковъ и базаровъ, соперничающіе въ образъ жизни съ птицами, не съющими, не жнущими и не собирающими въ житницы, но питаемыми Отцомъ Небеснымъ. Въ сказаніяхъ стиховныхъ о Вознесении Господнемъ, о которыхъ своевременно велась уже ръчь на страницахъ настоящей книги, подробно повъствуется о томъ-съ какихъ поръ появились на бъломъ Божьемъ свътъ калики-перехожіе. "Ужъ ты, Истинный Хри-стосъ, Царь Небесный! Чъмъ мы будемъ, оъдные, питаться? Чёмъ мы будемъ, бёдные, одёваться, обуваться?" - расплакалась нищая братія — какъ вознесся Христосъ на небеса. Услышалъ Сынъ Божій плачъ убогаго люда. "Не плачьте вы, бъдные-убогіе! Дамъ я вамъ гору да золотую, дамъ я вамъ ръку да медвяную: будете вы сыты и пьяны, будете обуты и одъты!"-былъ имъ гласъ съ небеси. "Не давай ты имъ горы да золотыя, не давай ты имъ ръки медвяныя: сильные-богатые отнимуть; много туть будеть убійства, туть много будетъ кровопродитья. Ты дай имъ свое святое имя: тебя будуть поминати, тебя будуть величати, -- будуть они сыты и пьяны, будуть обуты и одъты!" — возразиль Истинному Христу Иванъ Богословъ, и даровалъ Царь Небесный нищей братіи на прокормленіе въковъчный даръ-Свое святое имя.

Древнерусское былинное слово сохранило преданіе о сорока каликахъ со каликою, разгуливавшихъ въ стародавнюю пору по Землъ Русской и не только питавшихся по завъту Ивана Богослова, именемъ Распятаго Учителя жизни, но и совершавшихъ дѣла богатырскія. Сказатели былинъ называютъ даже атамана этихъ каликъ-богатырей, величаютъ его то Касьяномъ Михайловичемъ, то молодымъ Михайлушкою Касьяновымъ. Въ Петрозаводскомъ уѣздѣ Олонецкой губерніи подслушана-записана Рыбниковымъ такая побывальщинка о каликахъ богатырскаго склада: "Ходили калики-перехожіе изъ орды въ орду, сорокъ каликъ со каликою. Лапотики на ножикахъ у нихъ были шелковые, подсумочки сшиты черна бархата, во рукахъ были клюки кости рыбьея, на головушкахъ были шляпки земли греческой. Приходили они въ хоробру Литву, ко тому королю литовскому на широкій дворъ, становились подъ косявчето окошечко, и нопросили они милостины:-- Ай же ты, король литовскій! Сотворит-ко намъ милостину, каликамъ перехожнимъ. Не рублямы мы беремъ и не полтипамы, беремъ-то мы цёлыми тысячмы!-Оть ихъ отъ покриковъ богатырскихъ оконницы въ теремахъ поразсыпались, маковки во теремахъ покривились. Король вводилъ ихъ во палаты бълокаменны, кормилъ онъ, ихъ вствушкой сахарнею, и поилъ ихъ питьицемъ медвянынмъ, и дарилъ имъ дары драгоценные. Говорилъ король таковы слова:- Не калики есте перехожи, есть вы русские могучие богатыри!" Какъ эти калики, такъ и заходившіе въ Кіевъградъ подъ предводительствомъ приглянувшагося княгинъ Апраксіи Касьяна Михайловича, — являются исключительнымъ явленіемъ въ памятникахъ русской простонародной словесности. Но еще и теперь можно услышать, по пути на богомолье, тягучій напъвъ ихъ убогихъ собратій, бродящихъ цълыми ватагами: "Отцы наши, наши батюшки, дай вамъ Господи доброе здоровье! Да несеть васъ Богъ до Сергія-Тронцы!", или: "Господи Исусе Христе, Сыне Божій, помплуй насъ! Кормилицы наши батюшки, милосливыя матушки, сотворите святую милостыньку Христа-ради!" и т. д. Въ собрании на-родныхъ пъсенъ Киръевскаго есть такой благодарственный стихъ нищихъ-убогихъ, каликъ-перехожихъ: "Ай вы нутетка, ребята, за царей Богу молити, за весь міръ православный, кто насъ поить и кормить, обуваеть, одъваеть, темной ночи сохраняетъ! Сохрани его Господь Богъ отъ лихого человъка, отъ напраснаго отъ слова, сохрани Господь, помилуй! Что онъ молить и просить, то создай ему, Господи! Сохрани и помилуй при пути, при дорогъ, при тёмной при ночи, отъ бъгучаго отъ звъря, отъ ползучаго отъ змъя! Закрой его Господь Богъ своею пеленою отъ летучаго отъ змъя, при пути его, при дорогъ, сохрани его Господь Богъ!"

Странническая скитальческая жизнь бездомнаго убогаго люда, питающагося и одъвающагося однимъ именемъ Христовымъ вызвала изъ сокровенныхъ глубинъ стихійной народной души, рядъ живучихъ яркихъ образовъ, сливпихся-объединившихся съ понятіемъ о нищенствъ-какъ подвигъ. Эти образы, увъковъченные народной памятью въ пъсенныхъ сказаніяхъ, являются для хранителей-носителей послъднихъ живымъ примъромъ подвижничества во славу Божію. Великій въ своемъ смиреніи Алексъй-человъкъ Божій, промънявшій престолъ на пустыню Іоасафъ-царевичъ, проданный братьями на

чужбину Іосифъ Прекрасный я наособицу любезный нищенствующему люду Лазарь-убогій, все это-живые образы, говорящіе уб'ядительнымъ языкомъ возревновавшей о Богѣ, взыскующей града вышняго, да и всякой б'ядствующей-страждущей въ этомъ мірѣ, душѣ. Въ нихъ явственно слышится убогому люду отзвукъ небесныхъ обътований, запечатленныхъ въ Божественномъ Писаніи; они-эти сжившіеся съ народнымъ сердцемъ образы-являются въ представлении народа тъмъ узкимъ мостомъ, по которому можно пройдти надъ туманной бездною гръховнаго міра въ свътлые чертоги царства небеснаго. "Блаженъ, кто можетъ вмъстить въ свою жизнь подражаніе имъ!"-мыслить мятущійся духъ темнаго люда, и воть до сихъ поръ выискиваются въ народной Руси искренніе подражатели прославленныхъ подвижниковъ, покидающие домъ свой, раздающіе имущество и возлагающіе на рамена свои бремя убогой-нищенской жизни-во имя Того, Кто двь тысячи льть назадъ сказалъ, что "легче верблюду пройти въ игольныя уши, чъмъ богатому наслёдовать царствіе небесное!"

Не одинъ десятокъ разнопъвовъ стиха о Лазаръ-убогомъ ходить по селамъ-деревнямъ русскимъ, ---каждый калика-перехожій поеть-тянеть своего "Лазаря": до того пришлась посердцу убогому люду эта евангельская причта, устами народасказателя повъствующая о томъ, какъ жили на свътъ два брата-два Лазаря ("одинъ братецъ- богатый Лазарь, а другой братецъ--убогій "Іазарь"). Наиболье полный и въ то-же самое время наиболье близкій къ своему первоисточнику разносказъ этого трогательно-умилительнаго повъствования записанъ въ великорусскомъ гнъздъ сказаній-новогородскоолонецкой округа. "Жилъ себъ на земла славенъ-богагъ, пилъ**вл**ъ богатый - сахаръ воскушалъ, дороги одежды богато надъвалъ..." — ведется въ немъ ръчь о земной жизни перваго Лазаря. "По двору богатый похаживаеть, за нимъ выходила свышняя раба, въ руцъхъ выносила медъ и вино.-Испен, мой богатый, зелена вина; закушай, богатый, сладкие меды!" Воть богатый брать однажды вышель за ворота своего дома. видить – лежить передъ ними бъдный братъ его: "лежить убогій во Божьемъ труду, во Божьемъ труду, самъ весь во гною." Отвернулся богачъ, чтобы пройти мимо, не видя убожества бъднаго; но подалъ бъдный Лазарь голосъ, остановившій богача: "Ой ты, мой братець, славень-богать! Сошли, Христа ради хошь, милостыню, —хлёба-соли, чёмъ душу пи-тать; про имене Христово напой, накорми! Христосъ тебё заплатить, Самъ Богъ со небесъ на мою на проторь на ни-щенскую!" Но того, кто очерствёлъ въ довольстве своемъ, не разжалобить такими просьбами-мольбами, не заманить подобными объщаніями заманчивыми. "Лежишь ты, убогій, во Божьемъ труду, во Божьемъ труду, самъ весь во гною",-отозвался богатый Дазарь: "Ой, осмердиль ты меня, какъ лютый песь! Что ты мнѣ за братенъ? Что ты мнѣ за родной? Этихъ у меня братьевъ въ роду не было! Есть у меня братья, каковь я и самь, каковь я и самъ-князья-бояра; много у братьевь имѣнья-житья, хлѣба и соли, золота и серебра! А твои-то братья-два пса-кобеля: по подстолью они похаживаютъ!" Отвътъ убогаго Лазаря на эти здыя, подсказанныя дихой гордынею, слова весь проникнуть народнымъ духомъ, отразившимся въ зеркальной глубинь сердна, свыкшагося съ нуждой-бъдностью сына земли-кормилицы. - духомъ, знакомымъ пытливымъ народовъдамъ по стариннымъ пёснямъ-былямъ. "Потому я тебъ братецъ, потому-родной, что единая матушка насъ породила, что единъ сударь-батюшка вспоилъ, вскормилъ, не единою долею онъ насъ надёлилъ: большомуто брату богатства тьма, меньшому-то брату-убожество и рай!" Не смутили эти слова богача, -плюнулъ онъ, повернулся и пошель въ свои палаты. Вслъдъ за этимъ передъ слушателями сказанія-картина пира въ богачовыхъ палатахъ. Были на пиру, пили-вли друзья братья; похаживали по подстолью богачовы исы, подбирали съ пола падавшія со стола. крохи; но не съёдали они ихъ, а приносили къ убогому Лазарю. "Владыка со небесъ ему самъ душу питалъ, а псы ему раны зализывали." Горечью нестерпимою отозвалось въ душъ убогаго милосердіе псовъ; всталъ со своего гноища, вышель онь въ поле, воскликнуль громкимъ голосомъ: "О, Господи, Господи, Спасъ милостьливый! Услыши, Господь. Богъ, молитву мою неправедную! Сошли ты миъ, Господи, грозныхъ ангеловъ. грозныхъ и не смирныхъ и немилостьливыхъ! Чтобъ вынули душеньку сквозь реберъ копье, положили-бъ душеньку да на борону, понесли-бы душеньку въ огонь во смолу! И такъ моя душенька намаялася, по бълому свъту находилася! Какъ живучи здъсь на вольномъ свъту, мнъ нечъмъ, убогому, въ рай превзойти, нечъмъ въ убожествъ душу спасти!" Дошла до престола Господня слезная молитва Лазаря убогаго, - послалъ Онъ съ небесь по Лазареву душу ангеловъ, но только не такихъ, о какихъ просилъ убогій, а "тихіихъ, все милостьливыхъ". Подступили посланцы Вожий къ брату богача: "вынимали душеньку честно и хвально, честно и хвально въ сахарны уста; да приняли душу на пелену, да вознесли же душу на небеса, да отдали душу Богу въ рай, къ святому Аврамію праведному". Приводятся вслъдъза этимъ и слова ангельскія, съ которыми была отнесена душа убогаго въ лоно праведныхъ:

> "Вотъ тебъ, душенька, тутъ въкъ въковать--Въ небесныемъ царствіи, пресвътломъ раю! Съ праведными жить тебъ, ликъ ликовать!"

Смерть убогаго прошла незамѣченной. Летьло время, катились для богача дни въ прежнемъ довольствъ, прохлаждался онъ въ пирахъ-бесъдахъ съ утра до вечера... Но воть-напала на богатаго Лазаря болъсть люгая, пришла къ нему въ домъ-къ его пышному-мягкому ложу "злая хворыбонька, зла-уродливая смерть". Свътъ затмевается предъ очами богача, не узнаетъ онъ ни дома, ни жены. ни дътей, ни друзей своихъ. "О, Воже, Владыко Спасъ милостьливый!"-молится онъ на смертномъ ложъ: "Услыши, Господь Богъ, молитву мою. молитву мою всю праведную: прими мою душу на хвалы себъ! Создай ты мнъ, Господи, тихихъ ангелей, тихихъ и смирныхъ и милостыливыхъ, по мою по душеньку по праведную! Чтобъ вынули душеньку честно да хвально, положили-бъ душеньку да на пелену, понесли-бы душеньку къ самому Христу, къ самому Христу, къ Аврамію въ рай! И такъ моя душенька поцарствовала! Живучи здъсь на вольномъ свъту, пила-вла душенька, все тъшилася! Мнъ есть чъмъ. богатому, въ рай превзойти; мнъ есть чъмъ, богатому, душу спасти: много у богатаго имънья-житья, хлъба и соли, злата и сребра"". Дошла до слуха Божія и эта исполненная гордыни молитва умирающаго богача неправеднаго; но не вняль Онъ ей: послаль къ смертному одру техъ самыхъ ангеловъ грозныхъ, о какихъ просилъ убогій; ввергнули онъ богачову душу въ темную бездну-, въ тое злую муку въ геенскій огонь". .- "Воть тебь, душенька, вычное житье, вычное житье безконечное! Смотри-жъ ты, богатый, кто предвыше тебя!"-услышаль Лазарь богатый въ своемъ новомъ жилищъ. Поднялъ онъ взоръ и увиделъ младшаго брата Лазаря праведныхъ; увидавъ, воззваль къ на **TOH** нему ИЗЪ геенскаго: называетъ огня ero братцемъ родненькимъ, просить-молитъ омочить палецъ-мизинецъ въ водѣ потоковъ райскихъ. поднести къ запекшимся устамъ-утишить пламя мукъ его. "Ой ты, мой братецъ, славенъ богатъ!"--отвъчаетъ ему брать: "Нельзя, мой родимый, тебъ пособить.--здъсь намъ, братецъ, воля не своя, здъсь намъ воля все Господова. Егда мы живали на вольномъ свъту, тогда мы съ тобой Богу не справивали, ты меня, братецъ, братомъ не нарекалъ, нарекъ ты меня, братецъ, лютымъ псомъ; про имене Христово ты не подавалъ, нищихъ-убогихъ ты въ домъ не принималъ, во на подаваль, нацикъ уботикъ на въ доло не принимать, вдовъ-сироть, братецъ, ты не призираль, ночнымъ ночлегомъ ты не укрывалъ, нагого, босого ты не одъвалъ, на пути си-дящему ты не подавалъ, темную темницу ты не просвъщалъ, во гробъ умершихъ ты не провождалъ, до Божiей до церкви всегда бы со свъчой, отъ Божiей церкви до сырой земли"... Раскаяние богатаго Лазаря, держащаго слезный отвъть на эти слова брата, оказывается слишкомъ запоздалымъ. – "Oñ ты, мой братецъ, славенъ-богатъ!" -- возражаетъ ему возлежащий съ праведными: "Вспокаялся, братецъ, да не во время! Гдъ твое, братецъ, имѣнье-житье? Гдѣ твое, родимый, зла-то-сребро? Да гдѣ-же твое братецъ, цвѣтное платье? Гдѣ твои, братецъ, свышнія рабы? - Ничего не остается недавнему богачу неправедному, какъ отвѣтить на эти вопросы, что все это "прахомъ взято", все это "земля пожрала", "тлѣнъ воспріядъ", все — минулося. Заключительное слово Лазаря убогаго-спасительный якорь надежды каждаго страждущаго въ нашемъ мірь подъ ярмомъ нищеты. Вотъ оно: "Ой ты, братецъ, славенъ-богатъ! Едина насъ матерь съ тобой родила; не одни участки намъ Господь написалъ: тебъ Господь написаль богатства тьма; а миз Господь написаль въ убожествъ рай. Тебя въ богатствъ врагъ уловиль; меня въ убоже-ствъ Господь утвердилъ върою, правдою, всею любовію. Спасли мою душеньку святы ангели, гдв святы ангели ликъ ликують; ликъ ликуютъ здъсь ангели на земли, царствують праведники на небесахъ. Живи ты, мой братецъ, гдъ Богъ повельль: а мнъ жить, убогому, въ пресвътломъ раю. съ праведными жить и мнъ ликъ ликовать!" И не только "ликъ ликуеть" Лазарь убогій на лонѣ праведныхъ, а разливается пъсенная слава о немъ по народной Руси изъ устъ другихъ Лазарей, взысканныхъ нищетою, уповающихъ на благость-милость Господню, живущихъ-питающихся-одъвающихся именемъ Христовымъ.

О-бокъ съ этими "Лазарями-убогими" живуть, какъ и въ старую старь, горделивые богачи. Есть не мало и бъдняковъ, завистливыми глазами присматривающихся къ чужому достатку. Найдутся и такіе люди, что—подобно своимъ дъдамъ-прадъдамъ, дътямъ темной старины—кладовъ, зарытыхъ въ землъ, заклятыхъ "словами" великими, ищутъ всю свою жизнь, послъдній достатокъ убогій на ихъ поиски теряючи. "Кладъ въ руки не всякому дается!"—утъшаются неудачливые кладоискатели: "надо такое сл ово знать, на которое онъ положенъ!" Ищутъ они и "разрывъ-травы", помогающей, по завъту народнаго суевърія, въ такомъ дълъ, и за "златоогненнымъ цвётомъ" въ Пванову ночь по леснымъ трущобамъ бродятьскитаются, и ко всякимъ заговорамъ прислушиваются. Хоцитъ по-людямъ и сказание о "неразмънномъ рублъ", овладъвъ которымъ, въкъ свой съ нуждою не встрътишься,-какъ бы она, лиходъйка, ни перебъгала тебъ путь-дороженьку. Говорять старые люди, что попадались въ руки инымъ счастливцамъ такіе рубли, и даже совіть дають, какъ добыть ихъ у нечистой силы. По увърению знахарей, для этого надо идти на базаръ, ни съ къмъ не говоря и не оглядываясь-купить гусака безъ торгу, давъ-сколько запросять; принеся его домой, задушить правой рукою, положить въ печь и жарить до полуночи неощипаннымъ, а въ полночь вынуть изъ печи и выйдти съ нимъ на перекрестокъ, гдъ и обращаться къ каждому встръчному съ предложениемъ купить гуся за серебряный рубль. Кто согласится купить-тоть изъ нежити-нечисти. Продавь гуся, надо идти домой безь оглядки,-хотя-бы всябдъ и несянсь голоса всякіе. Оглянешься-вмъсто рубля черепокъ въ рукахъ очутится глиняный. Принесешь домой неразминный рубль, -съ нимъ не разстанешься вовъкъ, если не станешь просить-брать съ него сдачи при иокупкахъ: всякій разъ онъ въ карманъ воротится къ хозянну. Есть такие люди, что и върятъ этимъ розсказнямъ; но невпримъръ больше такихъ, кто живеть на бъломъ свътъ, неразмънныхъ рублей не ищетъ, а если и въритъ въ какой кладъ, такъ только въ помощь Божію да въ свое трудовое засилье. Съ такимъ кладомъ въ рукахъ смотритъ богатыремъ народная Русь; съ нимъ и бъднякъ взглянетъ соколомъ прямо въ глаза любой бъдъ-невзгодъ.



## LX.

## Порокъ и доброд тель.

Суевърное общеніе съ природою, отовсюду обступающей быть народа-пахаря, создавшее своеобразные взгляды на жизнь и ея запросы, не могло не выработать и своихъ самобытныхъ законовъ нравственности, вошедшихъ съ теченіемъ въковъ въ плоть и кровь Свъть въры Христовой, озаривь темныя-туманныя дебри народной Руси, внесъ въ ея жизнь новыя понятія о порокъ и добродътели. Но христіанское міровоззрѣніе нашло слишкомъ много родственнаго въ русскомъ народъ и быстро приросло къ его стихійной душь, мало-по-малу заслоняя оть взора просвътленныхъ очей обожествлявшаго видимую природу язычника все темное-злое, руководившее некоторыми его побужденіями. Языческое суевъріе, упрямо державшееся въ народъ, до сихъ поръ еще пе вымерло у насъ; но долгіе въка христіанской жизни сдьлали свое дбло: оно совершенно утратило всю тлетворность непосредственнаго вліянія на жаждущую свъта любвеобильную крещоную Русь православную, труждающуюся съ Божьей помощью на освященныхъ въковымъ трудомъ пращуровъ родимыхъ поляхъ. Пережитки древнеязыческаго суевърія, явственно ощущаемые въ обычаяхъ современнаго крестьянина, являются уже не обрядами, а именно только обычаями, въ большинствъ случаевъ придающими болъе яркую окраску самобытному строю-укладу его жизни. Эти суевър-ные обычаи-зыбкій, но прочно построенный, мость, перекинутый съ крутого берега цвътистой старины стародавней пологому побережью нашихъ тусклыхъ дней, утопаю-К'Ь щихъ-теряющихся въ съромъ однообразии будничныхъ заботъ,

связанныхъ съ борьбою изъ-за хлъба. Въ этихъ обычаяхъ кроется-хоронится отъ безпощадной руки если не всеистребляющаго, то всестлаживающаго, времени, преемственная связь отдаленнъйшихъ покольній народа съ ихъ позднимъ потомствомъ. Живучесть ихъ-прямое свидътельство насущной потребности въ этой невымирающей связи; въ ней-залогъ самобытности русской народной жизни, своими, чуждыми для иноземцевъ, путями-дорогами идушей по безконечной путинъ въковъ. Живая душа народа слышится въ его могучемъ словъ-пъсняхъ, сказаніяхъ и пословицахъ, - создававшихся-слагавшихся на утучненной суевъріемъ почвъ, взростившей и могучихъ богатырей русскаго самосознанія, увъковъченныхъ въ народной памяти былиннымъ пёснотворчествомъ, и нищихъ духомъ-кроткихъ сердцемъ-искателей душеспасительной правды-истины, воспѣтыхъ въ стиховныхъ сказаніяхъ, до сихъ поръ разносимыхъ по свѣтлорусскому простору каликами-перехожими, пережившими вымирающихъ не по днямъ, а по часамъ, сказателей былинъ.

Въ Тульской губерніи записана покойнымъ П. В. Шейномъ и нъсколькими другими собирателями памятниковъ народнаго пъснотворчества любопытная пъсня дъвушки, задумывающей мстить своему милому за измъну. "Хорошо тому на свътъ жить, у кого нътъ стыда въ глазахъ",-запъвается она: "ни стыда въ глазахъ, ни совъсти, никакой нътъ заботушки"... Изъ дальнъйшихъ словъ пъсни выясняется, что у самой пъвицы есть и горе, и заботушка: "зазнобилъ сердце дътинушка, зазнобивши, онъ повысушилъ." За такое лиходъйство готовится дътинушкъ месть: "Я сама дружка повысушу; я не зельями, не кореньями-а своими горючьми слезьми!" и т. д. Такимъ образомъ, какъ видно изъ самаго заключенія пъсни, начальныя слова ся являются только поводомъ къ цвѣтистому сопоставленію. Отсутствіе-же стыдасовъсти не только не представляется русскому народу хорошимъ дъломъ, но и прямо-таки служитъ въ его глазахъ явнымъ свидътельствомъ гого, что передъ нимъ-завъдомо худой человѣкъ, въ общении съ которымъ надо "держать ухо востро", а не лишнее и запастись "камнемъ за пазухой."

Добро, по народному опредѣленію, является Божьимъ дѣломъ, зло — служеніемъ діаволу, врагу рода человѣческаго. Добродѣтель — лѣстница на небеса; порокъ — лѣстница въ "преисподняя земли". "Добро дѣлай — никого не бойся," — гласитъ устами старыхъ людей простонародная мудрость: "зло творить станешь — на каждомъ шагу по всѣмъ сторонамъ оглядывайся!", "Доброму человѣку — весь міръ свой домъ, зломупорочному и своя хата-чужая!", "Добродътель-передъ Богомъ на страшномъ судъ-твой свидътель, порокъ-лихой ворогъ!", "Гръхомъ заживешь-и деньги наживешь, да никуда кромъ ада не придешь; добрыми дълами жить-и съ сумою ходить, да въ раю быть!", "Добромъ жизнь украшается-что стень цвътами; отъ гръховной жизни цвътъ души вянетъ!" и т. д. "Отъ добра худа не бываетъ!", "Отъ худа – и добра убываеть! -- говорять въ народъ, но тутъ-же себя оговорить готовы на иной ладъ сложившеюся пословицей, смахивающею на прибаутокъ: "Ивтъ худа безъ добра, какъ нътъ и добра безъ худа!" Эта пословица-измышление податливой совъсти, если относить ея "худо" ко грѣху-пороку, а не къ бѣдѣ-на-платять!" является словомъ простодушной недальновидности, смотрящей на жизнь глазами младенца малаго, которому все представляется въ болѣе свѣтломъ видѣ, чѣмъ это есть на самомъ дъль.

7 Съ добродътелью не всегда по сосъдству удача живетъ, но въ ней — по мнѣнію русскаго народа-сказателя — ближайшій путь къ покою душевному; а покой-родной братъ счастью. "Часъ въ добродътели проведешь, все горе забудешь!"-говорить благочестивая старина, говоря -приговариваеть: "Добро добро ведетъ!", "Кто добро творитъ, тому Богъ отплатить!", "За добродътель Богь плательщикъ, -- не берегись отпускать въ долгъ!", "Съй добро, посыпай добромъ, жни добро, одвляй добромъ!... Въ русскомъ пахаръ всегда сидитъ хозяйственная смётка, хотя-бы онъ и быль изъ краснослововъ краснословомъ. Добродътель, въ его представлении, куда выгоднье порока, хотя-на недальнозоркій взглядъ-посльднему и сопутствуетъ красное житье-бытье богатое. /Такъ, изъ устъ краснослова-пахаря, въкующаго свой въкъ обокъ съ трудовой бъдностью, вылетъли на свътлорусский просторъ живучия слова, окрыленныя истинно-христіанской мыслью: "Кинь добро назадъ, очутится впереди!", "Лихо помнится, а добро-вовъкъ не забудется!", "За добро на небесахъ добромъ платятъ сторицею!", "Добрый человъкъ проживетъ долгій въкъ!", "Гдъ добра нътъ-тамъ не ищи правды, гдъ нътъ правды - ложь всю душу вытянеть!", "Во злъ проживать-себъ добра не желать!", "При солнцъ и зимой свътло, при добродътели и въ холоду тепло!", "У добра-ноги сами на прямой путь ведуть; грѣхъ-окольными путями пробирается, о каждую кочку спотыкается!"

Что ни въкъ, что ни годъ — все большую сплу забираетъ надъ міромъ гръхъ; все кръпче опутываетъ слабъющую во-

лею жизнь порокъ своими тенетами-сътами, все трудиве нерейти поле жизни, не сбившись на торную тропу, быстро ведущую къ нравственной погибели. Это – общій голосъ старыхъ людей, добромъ поминающихъ минувшія времена. Но они-же сами не прочь повторать и просв'ятляющія сумракъ ихъ взгляда на современность изреченія—въ-род'я такихъ, какъ, напримъръ: "Св'ять безъ добрыхъ людей не стоить!", "Добродѣтелью каждый день живетъ!", "Какъ ин худы времена, а все не вымерли люди праведные!" и т. д. Добрая молва-слава, по стародавнему народному слову, дороже богатства: "Въ богатств'я сыто брюхо, голодна—душа!", "Доброе д'яло питаетъ и душу, и тѣло!", "Добродѣтель и въ водъ не утонеть, и въ огнѣ не сгоритъ, и подъ землей не сгноптся!", "Худая слава небо коптитъ, доброе словцо – солнечный лучъ!", "Зломъ всю жизнь пройдешь, да назадъ не воротипься!". Таковыми словами продолжаетъ развивать словоохотливый народъ-сказатель

О-бокъ съ людьми, надо всъмъ, превыше всего-ставящими въру въ торжество правды-истины, всюду найдется немало и такихъ, что походя готовы затемнить-отуманить это свётлое солнышко жизненныхъ потемокъ. Не можетъ такой человъкъ спокойно слышать, что не все еще на свъть находится подъ несокрушимою властью порока; похвала современнымъ добрымъ людямъ-для его слуха ножъ острый. Если, повърить имъ на-слово, --- нътъ въ наши дни ничего истиннодобраго на свътъ, а каждая добродътель является личиною тайнаго порока, прикрывающагося мелкими добрыми дёлами только для того, чтобы отвести глаза отъ крупныхъ грѣховъ. "Добро-о двухъ концахъ, что палка: какъ повернешь, такъ и скажется!"-говорять они: "Поучись у добраго человѣка: научить-какъ решетомъ воду носить!", "Другая добротапохуже воровства!", "Къ иному добру подойдешь и вживъ не уйдень!", "Нынътнее добро – ломаное ребро!", "Избавь Господь отъ добрыхъ людей, а съ худыми-то мы сами справимся!". Но не на такихъ оговорныхъ ръчахъ взгляды народной Руси держатся, не такими недовърчивыми глазами смотрить духовный взоръ народа-пахаря: надъленъ онъ отъ Бога счастливымъ даромъ-находити и во злё крупицу добра. Не мимо молвится въ народъ, что "свътъ и во тьмъ свътитъ", недаромъ хлъбосольный - гостепримный людъ встрѣчаетъ желаннаго гостя привътствіемъ-"Добро пожаловать!", а провожаетъ отъ себя ласковыми словами — "Въ добрый часъдобрый путь!".

Покладистая совъсть не особенно стойкихъ въ борьбъ съ

ходящимъ по-людямъ гръхомъ людей подсказала народному живучему слову поговорки-присловья: "Не согръшивъ, не спасешься!", "Грѣхъ да бъда на кого не живеть!", "Одинъ Богъ безъ грѣха!", "И первый человѣкъ грѣха не миновалъ, и послыдній не избудеть!", "Кто Богу не гръшенъ, царю не виновать!", "Гръшный честенъ, гръшный плутъ-въ міръ всъ грѣхомъ живутъ!" Противъ этихъ, какъ-бы потворствующихъ гръху-пороку, изреченій въ одинъ голосъ возстають такія слова болве сильныхъ духомъ сказателей, какъ: "Съ людьми мирись, а съ грѣхами бранись!", "Чей грѣхъ-того и бѣда!", "Грѣхъ-душѣ пагуба!", "Отъ грѣха бѣги къ спасенію!", "Грѣхи вопіють къ небу!", "Грѣхъ человѣка въ адъ тянетъ!", "Гръхи любезны, да доводять до бездны!", "Оть гръха ко гръху пойдешь, ничего кромъ погибели не найдешь!", "Не бойся кнута, бойся гръха!" Раскаяние всегда было сродни душъ русскаго человѣка. Потому-то и самые закоренѣлые злодѣи зачастую облегчали покаяніемъ бремя отягченной преступленіями души. Въ немъ видитъ народная Русь единственный путь къ исходу изъ заколдованнаго круга нравственной смерти, которая для истинно-русскаго человѣка невпримѣръ страшнѣе тѣлесной. "Правда свѣтлѣе солнца!" — говорятъ добрые люди православные. Ложь, по народному представленію, темнье ночи, правда-мать добродьтели, ложь-прародительница пороковъ, діаволъ - отецъ лжи, сѣющій по-людямъ гръхи, низводящіе человъчество съ горнихъ высотъ надежды въ мрачную бездну отчаянія. На этихъ кръпкихъ - незыблемыхъ устояхъ держится народная нравственность, несмотря на то, что вокругъ нея бущуетъ бурливое море соблазновъ, что ни годъ становящихся ярче-цевтистве да назойливъй-неотвязнье. "Провхаль-было мимо, да завернуль по дыму!", "На алып цвътокъ летить и мотылекъ!", "Медъ-сладко, мухъ падко!", "Адамовы дътки-на гръхъ падки!"-обмолвился русский народь о привлекающемъ глазъ соблазнѣ-искушении, но въ тоже самое время изрекаетъ свой приговоръ надъ поддающимися обаянію послёдняго: "Порокъ — лихая болёсть!", "Пороч-ный человёкъ – калёка!", "Испорочилъ душу – сгиилъ заживо!". ТНо не съ легкимъ сердцемъ готовъ осудить опутаннаго тенетами пороковъ гръшника человъкъ, ведущій болье близкую къ добродътели жизнь. Скажеть онъ сгоряча иногда и такое жестокое слово, какъ "Худая трава-изъ поля вонъ!", или "Туда ему и дорога!", "Повадился кувшинъ по-воду хо-дить, тамъ ему и голову сломить!", "Одна паршивая овца все стадо портить!" и т. п. Но пройдеть первый пыль, одумается обмолвившійся такимъ словомъ и совсёмъ на иной

ладъ заговорить: слишкомъ сросся-сроднился съ его широкой-глубокою душой евангельскій великій зав'ять: "Не судите, да не судимы будете!" По его прямодушному слову: "Осудить легко, да понапрасну обидъть легче "Зря осудишь-душу погубишь!" Народная Русь всегда широко открываеть свои двери покаянію: сердцемъ слышитъ простая душа-искреннели, лживо-ли оно, и только въ самыхъ ръдкихъ случаяхъ ошибается въ этомъ опредёлении его прозорливый взглядъ. Какъ отецъ древней притчи, готовъ русский людъ "заколоть тельца" для вернувшагося на путь правый блуднаго сына, являющагося плотью отъ плоти, костью отъ кости его. Оттого-то и пришлась по-сердцу ему, разошлась-разлетълась эта притча въ десяткахъ разносказовъ стиховныхъ изъ устъ убогихъ пъвцовъ-каликъ-перехожихъ по неоглядной, раздвинувтей свои предълы - рубежи въ берегамъ семи морей, родины могучаго богатыря-пахаря Микулы Селяниновича, любимаго сына любвеобильной Матери-Сырой-Земли.

Человѣкъ бѣ нѣкто богатый, имѣлъ у себе онъ два сына".--гласитъ одинъ изъ разнопъвовъ названнаго стиха духовнаго, занесенный въ сокровищницу этого рода народнаго словеснаго творчества. "И рече юнъйшій сынъ отцу:-Отче! Даждь ми часть отъ богатства! Послушалъ отецъ милосердый, раздълилъ имъніе равнь, какъ старъйшему и юнъйшему; не сдълалъ обиды и меньшему. Скоро младый сынъ отбъгаетъ. отчее богатство взимаетъ. Отеческихъ нъдръ отлучился, во чуждей странь поселился"...-продолжается стиховный сказь. Затъмъ, послъ краткой передачи повъствования о разгульнойгрвховной жизни "отбъжавшаго" отъ отца -- оторвавшагося отъ земли, слетввшаго съ теплаго родного гнвзда, – жизни, доведшей его до голодной-холодной нищеты, – приводится и самый плачъ блуднаго сына, раскаивающагося въ своихъ гръхахъ. "О, горе мнъ, гръшнику сущу, горе благихъ дълъ не имущу!" — льется изъ глубины уязвленной сознаніемъ своей гръховности души этотъ плачъ":-"Растощивъ богатство духовно, живый во странъ сей голодно; совлекохся первыя одежды, Божія лишися надежды; се моя одежда и дъло убиваетъ душу и твло; отъидохъ далече на страну отъ рожецъ питатися стану; дому чюждь Небеснаго Владыки, недостоинъ жити съ человъки; временная предпочитаю, явиться отцу какъ не знаю"... Глубокимъ смиреніемъ отзывается въ кроткихъ сердпростодушныхъ слушателей это умиляюще-трогацахъ тельное покаянное слово, сложенное безвъстнымъ стихопъвцемъ, затерявшимся въ волнахъ моря народнаго: "Какъ предъ судъ Божій явлюся, како со святыми вселюся?"-продолжается онъ: "Отступихъ отъ Бога злобою, гръхолюбивъ самъ сый собою. Темность паче свъта желаю, свыше благодати не чаю. Что-же имамъ, гръшный, сотворити, когда пріидеть Господь судити? Вопросить о своемъ богатствъ, расточенномъ здъ во отрадствъ?" И вотъ-хватается блудный сынъ, какъ утопающій за соломенку, за мысль, озарившую его темную душу: "Пойду прежде дне того судна и реку вся дъла мои блудна!"... Въ симбирскомъ разнопъвъ эта мысль облекается въ такія слова: -, Пойду я ко Господу, смирюся, паду на пречистыя Его нозы, пролью я умильныя слезы: прости мене, Господи Владыко, заблудшаго сына!" Записанъ и такой, еще болъе красноричивый, конецъ "плача": "Колико наемникъ у отца моего! Паду предъ отцемъ, умилюся, да его пищи не лишуся! Расплачуся горькою слезою, не будетъ-ли милости со мною? Поиду и реку ему смъло: - Согръшихъ ти, отче мой, зъло! Пріими мя, заблудшаго сына, яко отъ наемникъ едина!" Народные стихопъвцы по инымъ мъстамъ переходятъ отъ плача блуднаго сына къ плачу отца по немъ. "Ахъ, увы, сыне, сыне мой сладчайшій!"-поется-сказывается эта часть стиха: "Наносишь мнь бо печаль, плачъ горчайшій. Въ горахъ-ли, въ вертепахъ обитаешь нынф, или аки въ скотской живешь въ долинф? Ахъ, произаешь миж отчую днесь утробу, вводиши мене прямо ты ко гробу!" Отчій плачъ заканчивается такимъ выкрикомъ обливающагося кровью сердца, рвущагося на части отъ неутолимой тоски-жалости:

> "Ахъ, увы, мой сыне! Ахъ, увы, мнѣ горе: Наносишь мнѣ слезы, якъ окіянъ-море!"

Нътъ на бъломъ свътъ сильнъй-глубже материнскаго горя. Недаромъ спълась про это горе горькое такая пъсня, какъ: "Подъ кустикомъ, подъ ракитовымъ, что лежитъ убитъ добрый молодецъ... Что не ласточка, не касаточка, вкругъ тепла гнъзда увивается увивается тутъ родная матушка; она илачетъ какъ ръка льется, а родная сестра плачетъ какъ ручей течетъ, молода жена плачетъ какъ роса падетъ, красно солнышко взойдетъ росу высушитъ!". Охъ, какъ велико, какъ безъисходно, это материнское горе, какъ горьки-солоны его слезы!.. Но не сладки и отцовския. Завидълъ плачущий отецъ своего блуднаго сына, самъ поспъшаетъ къ нему навстръчу, бросается къ пропадавшему-нашедшемуся прямо на шею, все простивъ, все освятивъ своею святой печалью. – "Не тужи, азъ гръхъ твой отмыю!" – восклицаетъ онъ при видъ покаянныхъ слезъ сына, слыша его рыданіе.

-658 -

И вотъ, продолжаетъ народъ-стихопѣвецъ, — "начатъ (его) любезно лобызати, первое богатство давати: облекаетъ въ свѣтлу одежду, даетъ сыну благу надежду; перстень на руку возлагаетъ, первую печать подаваетъ и всей красотъ сподобляетъ, пѣнія и лики созываетъ"... Возвеселилось сердце отцовское, возрадовался воспрянувшій изъ праха духъ блуднаго сына. "И начаша вкупѣ веселитися, и заклаша телецъ упитанный", — гласитъ сказаніе, подходящее къ концу, почти не отступая отъ слова притчи евангельской. Увидѣлъ пиръ въ домѣ отеческомъ вернувшійся съ поля старшій сынъ, увидѣвши, воспылалъ ревностью и недовольствомъ. Стихъ народный кончается отвѣтомъ отца на его упреки:

> "Чадо! Вся моя—твоя есть; Сей-же мертвъ бы и оживе, Изгиблъ бы и обретеся!"

Глубоко запали въ любвеобильную народную душу эти живыя-оживляющія слова, сроднились съ нравственнымъ обликомъ пахаря, непоколебимо върящаго въ то, что: "Прощенье—гръшному міру спасенье!" И благо ему—съ этой истинно-христіанской върою, съ его смиренной кротостью, съ его великой въ своемъ смиреніи, самобытно-славянской простотою.

Какъ стихъ о блудномъ сынѣ является воплощеніемъ взгляда русскаго народа на порокъ и его послѣдствія и въ то-же самое время даетъ яркое представленіе объ отношеніи къ этому вопросу нравственности; такъ и про добродѣтель есть свой особый рядъ пѣсенныхъ сказаній—объ Іосифѣ Прекрасномъ. Въ этихъ-послѣднихъ сказаніяхъ объединилось все то, надъ чѣмъ вѣками думала по этому поводу народная Русь, думала-гадала—не только умомъ разумомъ раскидывала, а и проникновеннымъ взоромъ очей прозорливаго сердца зорко приглядывалась. Какъ и тотъ стихъ, этотъ поется-расиѣвается въ многочисленныхъ разнопѣвахъ по всѣмъ уголкамъ родины народа-сказателя. Торжество добродѣтели нашло столь-же громкій-согласный откликъ въ народѣ.

Наибольшей полнотою и картинностью отличается въ пестромъ-цвътистомъ кругу этихъ разносказовъ-разнопѣвовъолонецкій, записанный П. Н. Рыбниковымъ въ Петрозаводскомъ и Повѣнецкомъ уѣздахъ этой губерніи. Олонецкій край является, — какъ выяснилось изъ трудовъ изслѣдователейсобирателей, — настоящей сокровищницею родной изуствой старины, крѣпче держащейся здѣсь за бытовой обиходъ народной жизни, чѣмъ въ другихъ — менѣе памятливыхъ — мѣстахъ. Безвъстный слагатель стиха объ Іосифъ Прекрасномъ, повидимому, былъ человъкъ свъдущій-начитанный въ книжномъ писаніи; а вмъстъ съ тъмъ-ему нельзя отказать въ извъстной доль творческаго воображенія. Слившись съ народомъ, этотъ стихъ принялъ еще болъе живую окраску, принарядившись цвътистою ръчью-богатой сопоставленіями и щедрою-тороватой на яркіе присловы и мъткія опредъленія и въ то-же время вносящей въ повъствованіе духъ сказочнаго вымысда.

"Во славномъ было во гради во Израилъ жилъ-былъ благовърный мужъ Яковъ", —заводится-начинается стихъ —по обычаю всёхъ стихопёвцевъ, ведясь не отъ "замысла боянова", а съ опредёленія мёста дёйствія. Вслёдъ за такимъ началомъ, стихопъвецъ переходитъ къ повъствованію о жизни "благовърнаго мужа": — "Имъть онъ дванадесять сыновей. Ста-ръйшая большая братья, всегда оны въ поли прибывали, на горахъ оны козловъ, овецъ пасоша. Меньшій юношъ молодый ,именемъ же Осипъ Прекрасный, завсегда онъ въ своемъ домъ пребываетъ, отца Якова спотвшаетъ своей великой красотою, своей отличной лёпотою"... Какъ и въ ветхозавётной повъсти, обращается къ любимому изъ двънадцати сыновей своихъ благовърный мужъ ("старъйшій отецъ Яковъ"): "Юношъ ты мой молодыій, именемъ же Осипъ Прекрасныій! Поди въ чисто поле къ своей братьи, снеси ты имъ хлъба на трапезу, снеси имъ родительское благословенье, чтобы жили бы братья въ совътв, во совити жили бы, во любови, другъ друга оны бы любили, одинъ одного бы почитали, за-едино хлъбъ-соль воскушали!" Не сталъ времени терять "юношъ молодый, именемъ же Осипъ Прекрасный": выслушавъ слова отца, немедленно облекся онъ въ свою "цвътную ризу" и пошель въ поле чистое; пришель къ братьямъ, остановился и повель къ нимъ свою ръчь привътливую: "Старвишая большая братья! Принесъ я вамъ хлъба на трапезу, принесъ вамъ родительско благословенье! Живите вы, братья, во совътъ, во совити живите, во любови, другъ друга вы любите, одинъ одного почитайте, за-едино хлюбъ-соль воскушайте! Ай-же вы, старъйшая большая братья! Грозенъ мнв-ка сонъ показался: какъ-будто мы въ полв прибывали на трудной на крестьянской на работь, по снопу пшена мы всѣ выжинали, мой снопъ красивѣе всѣхъ больше, ваши снопы къ ёму приклонивши"... Не пришелся сонъ этотъ по нраву старшимъ братьямъ сновидца, - начали они бросать на Іосифа Прекраснаго свиръпые-злые взгляды, стали скреже-тать зубами, повторяя: "Ай-же ты, нашъ меньшій братъ Осппъ! Неужель ты надъ нами будешь царемъ, неужели мы тебѣ будемъ поклоняться?" И вотъ—напали братья на "юноша молодыего", напавъ—принялись бить-терзать безжалостно-безпощадно: "цвѣтну его ризу скидывали, во глубокій ровъ Осипа вверзили, желтыма пескамы засыпали; они взяли—козла закололи, изъ козла оны кровь источная, въ козелью кровь ризу замарали"... Сдѣлавъ это, стали они совѣтъ держать: "какъ буде отцу Якову сказати, какъ буде Изранля обманути"... Порѣшено было идти къ отцу самому младшему изъ братьевъ, Веніамину ("Вельямину"—по произношенію сказателя): "Ай-же ты, нашъ меньшій братъ Вельямине! Поди ты домой къ отцу Якову, снесн ты эту Осипову ризу, оболги ты старѣйшаго отца Якова, принеси ты намъ хлѣба на трапезу, принеси ты намъ родительско прощенье, принеси ты намъ родительско благословенье!"

Не прекословилъ старшимъ братьямъ меньшой братъ. -все выполняетъ Веніаминъ-Вельяминъ по сказанному, какъ по писанному. Пришелъ онъ къ отцу, начинаетъ "облыгать" старика: "Старъйшій отець нашь Яковь! Прими ты эту цвътную ризу: цвътная риза есть Осипа. Нашли мы эту ризу на горахъ: на горахъ лежитъ риза повержена. Мы не знаемъ, куда онъ подъвался: таки-ль шелъ въ пустыню-заблудился, али его разбойники убили, али его звири растерзали. али его птицы расклевали?". Горько отозвалась въ старомъ сердцъ эта нежданная негаданная въсть о любимомъ сынъ: прижаль благовърный мужъ Яковъ къ своему сердцу цвътную окровавленную одежду сыновнюю, залился слезами горючими. "Юношъ ты мой молодый, именемъ же Осипъ Прекрасный!"-вылетьло-вырвалось изъ его сердца облитое слезами прозорливое слово: "Ты куда, мое цядо, подъвался? Таки-ль шель въ пустыню-заблудился, не была-бы твоя риза предо мною; кабы тебя разбойники убили-не оставили бы Осиповой ризы: Осипова риза не простая, Осипова риза золотая, по частямъ бы оны ризу разодрали, по жеребъямъ ризу разметали, по разбойникамъ бы ризу раздъляли; кабы тебя звири растерзали, - знать было звёриное терзанье, знать было зубное-бъ изгрызанье на этой на Осиповой ризъ; кабы тебя птичи расклевали, -- знать было-бы птиче клеванье, знать было ногтиное терзанье на этой на Осиповой ризъ!..." Не обмануло въщее сердце старика-отца: "Видно, братія Осипа сконцяли!"-заключаеть онъ свои предположения и, помолясь Господу Богу, решаеть не пускать Вельямина-сына въ поле къ старшимъ братьямъ, заподозрѣннымъ въ коварствв-злодъйствь. Пошли домой братья, по дорогъ-посмотръ-

--- 661 ---

ли на скрытаго ими въ глубокомъ рву Іосифа Прекраснаго, —видять-слышать: "Осипь во рву слезно плачеть, ко ма-тушкъ сырой землъ причитаетъ". Поръшили братья вынуть его изъ желтыхъ песковъ, вывести изо рва,-хотятъ предать его, ни въ чемъ передъ ними не повиннаго, злой-напрасной смерти. "Старъйшая большая братья!"-взмолился Іосифъ: "не придавайте мнъ злой смерти напрасной, не пролейте моей крови безповинной! Чемъ я вамъ есть не угоденъ? Лучше вы продайте меня на цъну, себъ-ка мзду поберите, велику корысть полуците!" Стали братья совёть держать, согласились на совътъ съ разумностью словъ Прекраснаго: вы-купцы-измаильтяне. "Богатая измаильская купцина!"-закричали они тъмъ: "купите себъ у насъ раба, купите себъ кръпостного!" И былъ проданъ любимый сынъ благовърнаго мужа Якова, по словамъ сказанія, -какъ Христось Іудою. -за тридцать сребренниковъ, продали его братья въ тяжкую неволю на чужбину, -- раздълили между собою полученную за него "великую корысть"... А купцы-измаильтяне заковали Іосифа Прекраснаго въ оковы, - повезли въ Египетское царство... Идеть-вдеть путемъ-дорогою торговый караванъ; пришлось держать путь мимо того мъста, гдъ была погребена Іосифова мать - "Рахиля." Какъ нъжный-добродътельный сынъ. не могъ пройти онъ равнодушно-спокойно мимо святой для онъ. "Слободите вы ручи мои, нозъ, пустите меня на гору Патрону, на тую на родительску могилу чюднымъ крестомъ помолиться, къ матернину гробу приложиться, взять мнъ родительско прощенье, взять мнъ навъки благословенье: больше мнѣ у ея не бывати, больше мнѣ и вѣкъ буде не видати!" Тронулись купцы просьбою своего раба новокупленнаго, сняли они съ него оковы, вельли проводить стражамъ на могилу. Плакалъ-рыдаль горькими слезами, причиталь слезными словами надь гробомь матери бидный рабъ измаильтянскій; -- разжалобились стражи, сердце у нихъ было мягче сердецъ злыхъ-коварныхъ братьевъ. "Юношъ ты нашъ молодый, именемъ же Осипь Прекрасный"-возговориля они, поднимая Іосифа съ могильной насыпи, на которой бился-терзался онъ въ безысходной тоскъ:-"Со твоею великой красотою, со твоею отличной явнотою, будешь служить царю ты Харавону, не будешь ты не тяжкой работы работати: будешь съ воеводами ты забавляться, будешь большо місто занимати, съ вельможами ты честь производити!".. Вернулся Іосифъ къ купцамъ, --связали его они, "на корабль проводили, повезли во Египетское царство". Дорогой вышель у измаильтянъ раздоръ изъза молодого раба, —никакъ не могутъ они подълить его между собою: "одинъ одному не здаваетъ на цъну его не продаваетъ..." Согласились спорившіе-здорившіе бросить Іосифа въ синее море. Взмолился къ нимъ Прекрасный, чтобы не бросали его въ пучину морскую: "буду я вамъ (говоритъ) служить погодно; если вамъ, купцы, не угодно-буду я служить помъсячно... Если вамъ, купцы, не угодно-свезите во Египетское царство, продайте луце меня на цъну!..." Такъ и было поръшено у купцовъ-измаильтянъ. На торжищъ "подъ Египтомъ" запросили купцы за Іосифа

На торжищъ "подъ Египтомъ" запросили купцы за Іосифа небывалую на рабовъ цъну. Многое-множество народа собралось, – всъ любовались на красу Прекраснаго: "богатая египетская купцина всъ они торги постановили, всъ купли продажи прикрыли, всъ они на Осипа взирали, не могли ему цъну оцънити..." Выпало на долю сыну любимому благовърнаго мужа Якова попасть въ рабы къ богатому Перфилюкнязю: далъ-заплатилъ онъ купцамъ за Іосифа "безцетную казну", разръшилъ имъ торговать безпошлинно въ городъ своемъ, Перфильевомъ.

Шло-проходило время. Долго-ли, коротко-ли шло оно, - сказъ умалчиваеть про это. Богатый Перфилій князь "въ любовь къ себъ Осипа принимаетъ, за едино хлъбъ-соль воскушаетъ, со очей никуда-жь не спущаетъ"... Перфилій-ветхозавътный Пентеорій. "У князя зда была княжна", продолжаеть сказъ стиховный свое цвътистое слово: "сердцемъ своимъ (онапри видъ князева любимца) возмутилась, на Осипову кра-соту засмотрълась; въ особые покои выходила, бъло свое лицо умывала, дороги одежды одёвала, золоты монисьты налагала, во теплую во спальну проходила, туда къ себъ Осипа призывала, за бълыя руки захватила, безстыжія ръчи говорила..." А въ этихъ ръчахъ улещала-склоняла она Прекраснаго на любовь грѣховную, уговаривала съ собою "жить въ совѣтѣ", подговаривала— "споить князя злыма питьямы", соблазняла Іосифа и богатствомъ, и высокимъ почетомъ. Не внималь безстыжимъ ръчамъ, а взмолился слезной мольбою, "юношъ молодый", глубоко оскорбленный въ своей нравственной чистоть-льпоть — добродътели. "Сохранилъ меня Гос-подь братнія смерти; сохранилъ Господь купеческія смерти; сохрани. Господь, твлеснаго согръшенья!" Къ молитвъ Госп-Фа сказание относится съ особой нъжностью: оно сравниваетъ её съ годубемъ, на небо воздетающимъ... Отклонилъ Прекрасный всё соблазны... Далёе все идеть-ни въ чемъ

не расходясь съ ветхозавътнымъ повъствованіемъ о женъ Пентефрія, соблазнявшей Іосифа: воспылавъ злобою на добродътельнаго юношу, "дороги одежды (она) скидавала, золоты монисьты сорывала, по теплые спальны раскидала, оълое лицосвое растерзала, женски свои волосы растрепала". — все для того, чтобы очернить голубиную чистоту любимаго раба Перфильева передъ княземъ. Далъ въру словамъ жены Перфилій-князь, повърилъ тому, что Прекрасный покусился на оскверненіе его, княжьева, ложа. — приказалъ бросить Іосифа въ темницу.

Сидя въ заключеніи, любимый сынъ благовърнаго мужа. Якова-какъ и библейскій Іосифъ, — разгадываетъ двумъ сосъдямъ по узамъ загадочные сны, привидъвшіеся имъ и предвъщавшіе скорое освобожденіе. Были эти сосъди-тюремные сидвльцы — "хлъбодаръ" и "виночерпъ". Все исполнилось, какъ предсказалъ Іосифъ: выпустили обоихъ изъ темницы, вернули на прежнія мъста при дворъ "грознаго царя Харавона" (фараоня). А Прекрасному — сидъть въ узахъ еще три года. Минулъ и этотъ срокъ, — привидълись царю смутившіе покой сны, и ни одинъ. мудрецъ не смогъ разгадать ихъ, ни одинъ "сносудилецъ", хотя и разосланы были царскіе указы о томъ по всему египетскому царству. Сны (тучныя коровы, пожранныя тощими) нъсколько видоизмънены въ русскомъ народномъ сказании: "Первой етъ сонъ ему показался: первое семь воловъ приходило, толстые волы гладкіе, баскіе, по чистому полю расходились, на лузахъ травы оны не или, изъ ручей, зъ болотъ воды оны не пили. тое семь воловъ проходило, второе семь воловъ приходило: тощи волы, гладны, ядовиты (жадны).-на лузяхъ всю траву оны пріили, изъ ручей, зъ болоть воду оны припили,-тые семь воловъ проходило, тутъ скоро ночь скороталась..." Никому-бы такъ и не разгадать царскихъ сновъ, да вспомнили про Іосифа Прекраснаго его тюремные знакомцы, —донесли про его въщій даръ царю грозному. Привели заключеннаго предъ очи царскія. - "Грозимый царю Харавоне!" - отвътъ держаль онь на слово о снахь: "Вашіе сны есть не простые, вашіе сны есть царскіе: нельзя просто сновъ вашихъ судити, ты отдай съ себя царскую порфиру, посади меня на царское мъсто, подай ты мнъ въ руки царскій шкипетръ, положи на меня царскую корону: тожноя буду сновъ твоихъ судити!" Далъ свое царское согласіе на все это царь Харавонъ: "Если (говорить) сны мои разсудишь, будешь ты прощень и помилованъ. Буду жаловать тебя воеводой, буду жаловать тебя полуцарствомъ, буду жаловать тебя полудержавой, послъ меня царемъ на царство!" Поклонился царю Іосифъ, а самъ--Прекрасный-говорить-прорицаеть, сны царские разгадываючи: - "Первый етъ сонъ тебъ показался, первое семь воловъ приходило: то наступить семь годовъ къ ряду здоровыхъ, вездъ будеть, сударь, хлъбъ родиться, не гдъ не будуть хлъба вызябати. Приказывай ты хлёба посёвати, посёвай ты въ лузяхъ, въ болотахъ, посввай бълояровой пшеницы, построй ты запасны магазеи, распусти ты сумму большую по всёмъ иностраннымъ государствамъ, приказывай хлъба закупати, привозить въ египетское царство, насыпай запасны магазеи. Тое семь воловъ на проходъ, второе семь годовъ наступить: не гдё не будеть хлёбь, сударь, родиться, вездё будеть хлюбъ вызябати. Какъ у тебя будутъ запасны магазен, прокормишь ты всю свою державу, съ иныхъ съ иностранныхъ государствій будутъ къ вамъ за хлъбомъ прівзжати, будуть вашь хльбь откупати, вы будете велику корысть полуцати!" Разгаданы сны, и вотъ всв жители царства-"за Осипа Господа помолили, за Осипа присягу принимали, за Осипа крестъ цёловали, Осипа царемъ(полуцарства) возносили..." Все вышло по его разгадкъ, и не преминулъ возведенный на высоту власти Прекрасный выполнить все-какъ говорилъ царю. Провъдалъ "въ томъ Израильскомъ во градъ" про египетскіе запасы хлёба благовёрный мужь Яковъ,послалъ онъ братьевъ Іосифовыхъ за хлѣбомъ. По прівздѣ, повели ихъ къ царю Харавону, - бьютъ они челомъ грозному властителину, молять отпустить имъ хлъба. Іосифъ-же, сразу узнавши братьевъ злодевъ, позвалъ ихъ въ свои палаты, приказаль "кормить хлъбомъ-солью". Сидять они за столомъ, пьютъ-вдятъ, а Прекрасный къ нимъ свое слово держитъ; держить Іосифъ къ братьямъ слово, по имени каждаго называетъ, спрашиваетъ: живъ-ли ихъ отецъ, живъ ли ихъ братъ меньший. Братья- "жива отца Якова сказали, а жива брата Осипа не сказали". Выслушалъ Прекрасный, далъ приказъ насыпать братьямъ возы хлъба, не спрашивая за это никакой платы, а въ возъ къ младшему брату-Вельямину-велвлъ тайно положить золотую чашу. Увхали братья Іосифовы, послалъ Прекрасный за ними въ погоню, приказаль обыскать возы. Нашли въ одномъ возу чашу. "Ай-же вы, израильскіе люди!"--воскликнуль Іосифь: "Я вась кормиль хльбомъ-солью, безденежно возы вамъ насыпалъ, еще вы тъмъ мною недовольны, увезли мою царскую чашу!" Освиръпъли братья Веніаминовы: "Такой-же дуракъ (говорять) быль его брать Осипь, такъ ему, дураку, и смерть слуцилась!" Тутъ не могъ выдержать Іосифъ Прекрасный, залился горючими слезами: "Ай-жевы, старъйшая большая братья! Какъ бы я дуракъ былъ да мошенникъ, не кормилъ-бы я васъ хлъбомъ-солью, не насыпалъ-бы возы вамъ безденежно. За что вы мене, братія, убили, цвътную вы съ меня ризу сдирали, въ глубокій ровъ меня бросали, желтыма пескамы засыпали, почто изо рву меня выимали, почто вы купцамъ пррдавали?" Обмерли отъ страха братопродавцы, пали къ ногамъ Іосифа, "Прости, государь, насъ-помилуй, прости ты насъ, Осипъ Прекрасный!"...

И воть-простиль братьямъ Іосифъ ("того онъ зла братняго не помнитъ"). Половину братьевъ оставилъ онъ у себя, а другихъ отпустилъ во Израильскую страну, -проситъ привезти въ Египетъ отца своего стараго. Прошло нъсколько времени, успъли съъздить братья Прекраснаго на родину, успѣли и вернуться съ благовърнымъ мужемъ Яковомъ къ его любимому сыну, возвеличенному Богомъ за высокую добродътель. Въ ожидании отца приказалъ онъ поставить столоъ. обвить-обить его бархатомъ. Прибылъ ослъпшій отъ горя благовърный мужъ Яковъ, вельлъ сынъ проводить его къ поставленному столбу, - началъ тотъ обнимать его, принимая за сына любимаго: "Свътъ ты мое любезное чадо, юношъ ты мой молодый, затужило твое ретивое сердецко на чужой на дальной на сторонки!" Отъ жаркихъ объятій старца выступиль сокъ изъ столба съ обоихъ концовъ; если-бы это былъ не столбъ-не остаться-бы въ живыхъ Іосифу Прекрасному. "Старъйшій отець ты нашь Яковъ", -говорить онъ отцу: "туть тебъ столопъ, сударь, поставленъ, ты быль ко столопу, сударь, приведенъ; укроти свое сердне богатырско, сдъемъ co мной доброе здоровье!"- "Спасибо, любезное мое чадо, что ты не шелъ теперь ко мнъ въ руки: зажалъ - бы съ тоски тебя до смерти! "-было отвътнымъ словомъ слъпца.

Стихъ кончается краткимъ сказомъ про то, какъ повелъ Іосифъ отца во свои палаты, сталъ угощать-чествовать, — какъ жаловалъ онъ всёхъ братьевъ "боярскими - генеральскими" чинами, жаловалъ и "удъльными городами"; какъ "Яковъ блаженный" жилъ-поживалъ во Египтъ двънадцать лътъ, а когда умеръ-преставился — приказалъ Іосифъ перевезти его прахъ во Израильское царство, гдъ и похоронить "у соборной Божьей церкви". Самъ-же Прекрасный "сто десять лътъ царствовалъ (вторымъ по царъ) во Египтъ", а по кончинъ также были отвезены его мощи на родину. "Ему слава и нынъ, во въки въковъ, аминь", — договариваетъ послъднее слово сказъ, посвященный возвеличению добродътели надъ порокомъ.



## LXI.

## Дътскіе годы.

Трудовая-подвижническая жизнь народа-пахаря, идулая по бѣлу свѣту рука-объ-руку съ бѣдностью, несмотря на всю темноту своихъ невзгодъ, не заслоняетъ свъта солнечнаго отъ усталыхъ очей въковъчнаго работника — со всею той радостью, какую весеть земль этоть чудодъйный дарь неба. Чуткое сердце простолюдина болье, чемъ чье бы то ни было, надълено способностью смотръть проникновеннымъ взоромъ въ глубину обступающаго сумрака и находить въ немъ яркіе просвъты, не только примиряющіе съ жизнью, но даже вызывающие въ самомъ оскорбленномъ и униженномъ судьбою человъкъ любовь къ ней. На свой ладъ воспринимая впечатлѣнія всего окружающаго, суевѣрная душа народа, до сихъ поръ остающагося "тысячелътнимъ ребенкомъ", близка къ матери-природъ, -- какъ былинка -- къ возростившей ее землъ-кормилицъ. Въ ней, несмотря на всесокрушающую работу времени, еще не успъла изгладиться та воспріимчивость. съ какою, напримъръ, смотритъ дитя на разстилающийся передъ нимъ необъятно-широкій просторъ міра Божьяго. Каждое явление природы и жизни запечатлъвается въ ней-со всею своей полнотою и самобытностью, -и не только запечатятвается, но и обогащаеть эту воспріимчивую душу чистымъ золотомъ въры въ свътъ и тепло бытія и въ побъду ихъ надъ тьмою и холодомъ жизни. Зеркало души народнойего не страшащееся смерти слово, выкованное могучимъ молотомъ творческаго воображения на несокрушимой наковальнъ многовъковой мудрости, -отразило въ своихъ бездонныхъ глубинахъ все, чъмъ живетъ и дышетъ, все-что видить и чувствуетъ, все, – надъ чъмъ печалится и чему радуется эта безпомощная въ своемъ стихійномъ могуществъ, эта могучая въ своей дътской безпомощности душа. Слово - сказаніе и слово - преданіе орошающаго трудовымъ потомъ грудь Матери-Сырой-Земли богатыря-пахаря, почернающаго въ безконечной преемственности поколъній великую мощь, не обошло и взглядовъ народа на зарумяненные раннею зорькой земного бытія дътскіе годы, со всъми ихъ запечатлъвающимися до гробовой доски радостями и мелкими-преходящими невзгодами. Ведетъ оно объ ясномъ утръ жизни человъческой свой особый цвътистый сказъ.

Дъти, по слову народной мудрости - "благодать Божья"; ими благословляетъ Богъ семейное счастие. "У кого дътей много, тотъ не забытъ отъ Бога!"-говоритъ посельский дере-венский людъ. говоря-приговариваетъ: У кого дътей нътъво гръхъ живетъ!" Такимъ образомъ и на Руси бездътность считается карою Господней за грѣхи, какъ у древняго Израиля. Богомолы-люди старые-подаютъ молодожонамъ, лишеннымъ "Вожьяго благословенія", добрый совъть: взять пріёмыша, чужого ребенка-сироту, "въ дъти", чтобы-"Богъ простилъ, своихъ дътокъ зародилъ". Благочестивая старина, крвико на-крвико державшаяся за прадвдовские заввты, сберегла до нашихъ забывчивыхъ дней и такія изреченія о дътяхъ, какъ, напримеръ: "Дай-то Богъ детокъ народить, дайто Богъ дётокъ воскормить!", Кому дётей родить-тому и кормить!", "На дътокъ Господь подастъ!", "Первый сынъ-Богу, второй – царю, третій – себъ на пропитаніе!", "Сынъ да дочь – красныя дътки!", "Сынъ да дочь-день да ночь, и сутки полны!". "Дочерьми люди красуются, сыновьями въ почетѣ живуть!", "Кто красенъ дочерьми да сынами въ почетб-тотъ и въ благодати!" и т. д. "Счастливъ отецъ въ сыновьяхъ, а мать-въ дочеряхъ!"- молвитъ крылатое народное слово. Но оно-же обмальливается, словно себя само оговариваючи, что: "Дътки-дъткамъ рознь!" Какъ-бы въ пояснение къ этому подсказанному житейскимъ опытомъ присловью, ведетъ пахарьнародъ и такія рёчи о дётяхъ, какъ: "Добрый сынъ-на старость печальникъ, на поконъ души поминщикъ!", "Добрый сынъ-всему свѣту завидище!", и такія, какъ: "Блудный сынъ-ранняя могила отцу!", "Худое дитятко-отцу-матери безчестье, роду-племени-позоръ!", "Дътки хороши-отцу-матери вънецъ, худы – отцу-матери конецъ!" Отъ опечаленныхъ дътьми отцовъ-матерей пошли ходить по свътлорусскому простору. такія поговорки, какъ: "У кого дітки-у того и бъдки!", "Маленькія дътки — маленькія бъдки, а выростуть ве-

- 668 -

лики — большія бізды будуть", "Діти — на рукахъ свти!", "Малыя діти не даютъ спать, большія не даютъ дышать!", "Съ малыми дітьми горе, съ большими — вдвое!". Какъ, по народному-же слову, дыма безъ огня не бываетъ

Какъ, по народному-же слову, дыма безъ огня не бываетъ на свътъ бѣломъ, — такъ и дъти не сдѣлаются для своихъ отца-матери "бѣдками" безо всякой причины. По большей части корень этой-послѣдней скрывается въ самихъ огорчаемыхъ своимъ потомствомъ людяхъ. По крайней мърѣ, таковъ взглядъ на это дѣло у стоокой народной мудрости. "Каковы батьки-матки — таковы и дитятки!", "Яблочко отъ яблонки недалеко падаетъ!", ["Умѣлъ дѣте родить, умѣй и научить!", "Дитятко, что тѣсто — какъ замѣсилъ, такъ и выросло!", "Изъ ребенка, какъ изъ воска – что хочешь, то и лѣпи!"... Много можно было-бы припомнить подобныхъ только-что приведеннымъ изреченій, и всѣ они сводятся къ такому заключающему-замыкающему ихъ пестроцвѣтную цѣпь звену, какъ: "Не тотъ отецъ-мать, кто родилъ, а тотъ — кто вспоилъ, вскормилъ да добру научилъ!" Твердо памятуетъ честной деревенскій людъ эти слова, хотя любой отецъ готовъ возразить на нихъ поговоркой-пословицею — "Глупому сыну и умный отецъ не воленъ: его крести, а онъ — пусти!"

Родятся дѣти, по образному мѣткому народному слову какъ грибы ("отъ сырости"), растутъ-какъ "пшеничное тѣсто на опарѣ". Хоть и бѣденъ-бѣденъ иной отецъ, а все на тѣсноту отъ ребятъ рѣдкій станетъ жаловаться, —словно памятуя завѣтное словцо дѣдовъ-прадѣдовъ, сказавшихъ, что "много" дѣтей бываетъ, а "лишнихъ никому Богъ не пошлетъ". Худы-ли, хороши-ли-все свои дѣти. "Который палецъ ни укуси-все больно!" —примѣняется къ этому понятію нашъ дѣтолюбивый народъ. "И змѣя своихъ змѣятъ не ѣстъ!", "Огонь-горячо, дитя-болячо!", "У княгини-княжата, у кошки-котята!", "Свое дитя-и горбато, да мило!", "Дитятко криво, а отцу съ матерью-мило!", "Свой дуракъ дороже чужого умника!" —продолжаютъ развивать эту основную мысль деревенскіе краснословы.

Видя въ сыновьяхъ своихъ богоданныхъ кормильцевъ (на старость лѣтъ), держащійся за землю хлѣборобъ сложилъ, пустилъ гулять по неоглядной народной Руси такія ходячія слова, какъ: "Сынокъ-сосунокъ—не вѣкъ сосунъ: черезъ годъ—стригунъ, черезъ два—бѣгунъ, черезъ три—игрунъ, а затѣмъ—и въ хомутъ!" Въ этой поговоркѣ отразилась, какъ въ зеркалѣ, вся кратковременность крестьянскаго "утра жизни"-игриваго, расцвѣченнаго зорями счастливой беззаботности дѣтства: чуть только начнетъ выравниваться мальчишка, не успѣстъ еще ни наиграться, ни набѣгаться,-какъ за бороною по отцовской пашиѣ ходитъ, сивку-бурку погоняетъ, вспоминаючи "вѣщаго каурку" бабушкиныхъ сказокъ, еще звучащихъ въ ушахъ. "Сына рости-кормильца выростишь!", "Работные сыновья- отцу хлѣбы!", "Корми сына до поры, придетъ пора: сынъ тебя покормитъ!"-слово за словомъ роняетъ по своей путинѣ посельщина-деревеньщина, до краснаго словца-какъ до сытнаго хлѣба-охочая. Завѣщаетъ она дѣтямъ-внукамъ правнукамъ помнитъ хлѣбъсоль родителей-дѣдовъ-прадѣдовъ: "Не оставляй матери-отца (говоритъ она)-и Богъ тебя не оставитъ до конца!", "Отца-мать не накормилъ-самъ себя на голодъ навелъ!"

Хотя и зоветь народь-пахарь всёхъ вообще дётокъ "благословеніемъ Божіимъ", но къ будущимъ пахотникамъ относится съ большей привётливостью, чёмъ къ жницамъ. "Сынъ-домашній гость, а дочь-въ люди пойдетъ!"-говорить онъ, встрёчая вёсть о приращеніи чьей-либо семьи, все равно-своей, или сосёдской: "Дочь-чужое сокровище: холь да корми, учи да стереги, а все-въ люди отдашь!"-вырисовывается въ этихъ и имъ подобныхъ поговоркахъ все тотъже труженикъ-скопидомъ, хозяйственный человёкъ, какимъ является русскій деревенскій людъ въ своихъ красныхъ образностью, яркихъ мѣткостью сказаніяхъ-о хлѣбѣ насущномъ, достающемся ему путемъ "страднаго" труда.

Знаеть отецъ-крестьянинъ, что не станеть баловать жизнь его родившихся на крестьянствованіе дѣтокъ, почему и закаляеть ихъ съизмада, подготовляя ко всевозможнымъ лишеніямъ, пріучая къ тяготамъ всякимъ. "Изъ набадо́ванныхъ дѣтокъ добра не будеть!"—изрекаеть строгій приговоръ "матушкинымъ сынкамъ-запазушникамъ" суровый деревенскій опыть. "Засиженное яйцо—всегда болтунъ, заняньченный сынокъ-всегда шатунъ!", "Что мать въ голову баловствомъ вобьетъ, того отецъ и кулакомъ не выбьетъ!" Но еще болѣе сурово звучатъ такія, точно сложившіяся по "Домострою", пословицы, какъ: "Наказуй дѣтей въ юности, успокоютъ тя на старости!", "За битаго-двухъ небитыхъ даютъ!", "Корми сытнымъ кускомъ, учи-крѣпкимъ дубкомъ!", "Не станешь учить, когда поперекъ лавки ложится, въ разумъ войдетъ—не попомнитъ отца зломъ!" и т. п.

Хотя, по пословицъ, родительское-отцовское слово не мимо-

молвится, -- но и мать на-вътеръ тоже не скажеть о своихъ ивткахъ-малолъткахъ. Сердце материнское жалостливо; недаромъ отецъ зовется "грознымъ батюшкой", а ее народное пъсенное слово иначе-какъ родимой матушкою"-никогда и не величаеть. "Птица радуется веснь, а мать-пыткамъ". "У кого есть матка-у того и головка гладка!", "Нѣтъ лучше-милъй дружка-какъ родная матушка!", "Мать праведна-ограда каменна!", "Мать о дътяхъ днемъ печальница, въ ночь ночная богомолица!", "Кому и пожальть датокъ-какъ не родимой матушкъ!", Народъ нашъ относится къ матери съ такимъ любовнымъ чувствомъ, такъ высоко возноситъ понятіе о ней, что, по его словамъ-нътъ на свъть дороже сокровиша (богаче богачества) - какъ материнское благословеніе, а молитва ея- со дна моря поднимаеть". Нътъ горше материнской печали о своихъ дѣтяхъ: "до-вѣку" ея слезы о нихъ. Если и принимается она, по суровому примъру отца, "учить" своихъ малолётокъ, то,-гласитъ простодушная мудрость, -- даже ея побои "не долго болять". По словамъ старинныхъ поговорокъ: "Родная мать и высоко замахи-вается, да не больно бьетъ!", "Своя матка и бьетъ, да не пробьеть, а чужая, гладя (лаская), прогладить (пи гладитьтакъ бьетъ"-по иному разносказу)!", "И побой-не въ побой, коль отъ матушки родной!"

О сиротахъ-малодъткахъ молвятся въ народной Руси свои особыя слова-присловья. "Безъ отца-полсироты, а безъ матери – и вся сирота!" – гласитъ окрыленное житейской правдою слово. "И пчелки безъ матки-пропащія дѣтки!" – добавляетъ оно, продолжая: "При солнышкѣ тепло, при матери-добро!", "Все живучи найдешь, а второй матери не сыщешь!" и т. д. Тяжелымъ-тяжело житье сиротское, – недаромъ сложилось такое сопоставленіе, какъ: "Въ сиротствѣ житьдень-деньской слезы лить!" Но изстари вѣковъ слылъ сердобольнымъ русскій хлѣборобъ: сироту пристроить-для него самое богоугодное дѣло. Потому-то и говорится на Руси, что-"За сиротою-самъ Богъ съ калитою!", "Далъ Господь сиротинкѣ ротокъ-дастъ и хлѣба кусокъ!", "Для сиротинки – нѣтъ чужбинки!", "Идетъ сирота--распахни ворота!", "Не накормишь, не пригрѣешь сироту-свои дѣтки сиротами жизнь проживутъ!", "Сиротскую обиду Богъ отплатитъ сторицей!".

Примъты старыхъ, перешедшихъ поле жизни, людей сулятъ счастье каждому тому сыну, который уродился обликомъ "въ матушку родимую"; та дочь счастлива, по ихъ словамъ, которая похожа на отца. Тотъ ребенокъ выйдетъ-выростетъ

красивње, нося котораго подъ сердцемъ, мать чаще смотръла на мъсяцъ, чъмъ на солнце. Рождение ребенка окружается вь крестьянскомъ быту цвлымъ частоколомъ примътъ, но не меньше ихъ пріурочено ко "вторымъ родинамъ"-крестинамъ. Такъ. если воскъ съ закатанными въ него постриженными волосками ребенка потонеть въ купели, -- это сулить очень мало добра для крещаемаго: скорве всего-смерть. Чтобы легче жилось ребенку на свътъ-совътуется ставить на окно чашку съ водою, когда понесутъ его крестить. "По-воду для крещенія ходи безъ коромысла, - нето крестникъ горбатый будетъ ("одинъ горбъ только и наживетъ"-по иному разносказу)!" Если священникъ дастъ крещаемому имя преподобнаго, это объщаеть ему счастливую жизнь; а если имя мученика,-и жизнь сойдеть на одно сплошное мученье. Если новорожденнаго приметь бабка-повитуха на отцовскую рубаху-отецъ крѣпко любить станеть; если послѣ этого положить ребенка на косматый бараній тулупъ, —ожидаеть его богатство. Если крестильную рубашку первенца-ребенка надъвать по-томъ на всъхъ другихъ дътей, будетъ между ними всегда совъть да любовь, а раздоръ къ нимъ и не подступится вовъкъ. Чтобы мальчикъ былъ большаго роста, — однъ опытныя бабки поднимаютъ его на крестильномъ столованьъ-пированьъ къ потолку надъ головою, другія-же-не менѣе опытныя въ такомъ дѣлѣ-выплескиваютъ для этого къ потолку рюмку вина. Есть такіе незадачливые люди, у кого дёти хоть и родятся, да не живутъ ("не жильцы на бѣломъ свѣтѣ"). Чтобы избавиться отъ этого горя-злосчастія ("На рать свна не накосишься, на смерть ребятъ не нарожаешься!", "Чвмъ дътей терять — лучше-бъ не рожать!"), — надо, по словамъ примътли-выхъ кумовей, брать кумомъ перваго встръчнаго (даже и не знакомаго, если согласится). Быль еще способъ избавиться отъ такой напасти: продъть новорожденнаго (до крестинъ) три раза въ лошадиный хомутъ, но въ силу этого способа не върять теперь и самые довърчивые къ старинъ люди. Если кто хочеть, чтобы ребенокъ раньше принялся ходить-надо провести его за-руки по голому полу во время пасхальной заутрени; чтобы сонъ младенца былъ спокойнве-не нужно только ничего въшать на колыбельный очепъ; чтобы "не обмънилъ ребенка нечистый" (бываетъ, говорятъ, и такая бѢда!), совътуется класть ему въ-головы "въникъ съ первой бани", которымъ выпарятъ родильницу. Никому не позволяють знающіе-помнящіе приміты родители хвалить ребенка въ-глаза, — "Не дай Богъ на недобрый глазъ натолкнуться!" говорять они: "Какъ-разъ сглазить, несчастнымъ на весь

вѣкъ не сдѣлаетъ, такъ на болѣсть лихую наведетъ!" Чтобы не выросъ ребенокъ "лѣвшой" совѣтуютъ, не класть его спать на лѣвый бокъ; чтобы отвести отъ него всякіе "призоры", моютъ его въ первой банѣ водой, забѣленною молокомъ. Мало-ли и другихъ примѣтъ ходитъ по народной Руси о дѣтяхъ и дѣтствѣ! Есть даже (въ Пудожскомъ уѣздѣ Олонецкой губ.) и такая, что если станутъ позволять ребенку "лизать рогатку", то ему никогда грамотѣ не выучиться. Не можетъ быть и сомнѣнія въ томъ, что это повѣрье недавнихъ дней, когда въ народѣ пробудилось уже сознаніе той истины, что: "Грамота второй языкъ!", "Ученье свѣтъ, неученье тьма".

<sup>"</sup> Стариннымъ грамотѣямъ былъ наособицу памятенъ святъ-Наумовъ день (1-е декабря), когда просили-молили по всей Руси пророка Наума "наставить на умъ" малыхъ ребятъ. Къ этому дню, починавшему "наумленье"-ученье, пріурочивались особые обычаи, еще совсѣмъ недавно соблюдавшіеся по захолустнымъ уголкамъ родины богатырей-пахарей. О нихъ своевременно уже велась рѣчь, въ одномъ изъ предыдущихъ очерковъ.

Взглядъ народа-хлёбороба на книгу-грамоту не могъ не отразиться въ могучихъ воднахъ его словеснаго моря. "Не кусть, а съ листочками; не рубашка, а сшита: не человъкъ, а разсказываетъ!"-говоритъ народъ-краснословъ о книгъ. "Одинъ заварилъ, другой налилъ; сколь ни хлебай, а на любую артель еще стансть!" - подговаривается псковская загадка о томъ-же источникъ неисчерпаемаго свъта". Въ казанскомъ Поволжьъ загадывается о книгъ на иной ладъ: "Подъ крыльцомъ, крыльцомъ яристомъ, кубаристомъ, лежитъ катокъ некатанный; кто покатать, тотъ и отгадать!" У рязанцевъ-зарайцевъ съ ярославцами-пошехонцами сложился свой особый сказъ про перо (гусиное): "Носила меня мать, уронила меня мать, подняли меня люди, понесли въ торгъ торговать, отръзали мнъ голову, сталъ я пить и ясно говорить!4. "Голову сръзали, сердце вынули, дають пить, велять говорить!"-ведуть болве короткую рвчь о томъ-же гусиномъ перъ новгородские краснословы. "Малъ малышокъ, а мудрые пути кажеть!"---отзывается начинающий пріохочиваться къ грамоть деревенскій людъ-о карандашь. Исписанная бумага представляется народному слову "бъленькой землею съ черненькими пташками". Загадки о ней гласять слъдующее: "Бълое поле, черное съмя, кто его съетъ - тотъ и разумъетъ!". или: "Съмя плоско, поле гладко, кто умъетъ-тотъ и съетъ; съмя не всходить, а плодъ приносить!" О письмъ (посылаемомъ) обмолвилась народная Русь въ таковыхъ словахъ:

"Безъ рукъ, безъ ногъ, а вездъ бываю!", "Въ Москвъ рубятъ, къ намъ щепки летятъ!", "За моремъ дубъ горитъ, оттуда искорья!" и т. п. "Разстилается по двору бълое сукно; конь его топчетъ, одинъ ходитъ, другой водитъ, черныя птицы на него садятся!" — загадывается о бумагъ, пальцахъ, писцъ и буквахъ. "Ни небо, ни земля, видъніемъ бъла, трое по ней ходятъ, одного водятъ, два соглядають, одинъ повелъваеть!" — ведется загадочная ръчь о бумагъ, буквахъ, глазахъ, пальцахъ и умъ-разумъ.

У западно-славянскихъ и сосъднихъ съ ними-не славянскаго корня-народовъ въ стародавнія времена существовали преданія о томъ, что дѣти до своего рожденія на свѣтъ живуть въ безвѣстныхъ пространствахъ небесныхъ міровъ, откуда и прилетаютъ въ урочный-предопредѣленный срокъ на землю - въ видъ бълыхъ бабочекъ-мотыльковъ, чтобы вселиться въ новорожденнаго. У сопредъльныхъ со славянами нъмцевъ еще и теперь въ шутку увъряютъ дътей, что ихъ принесъ на землю аистъ, доставшій изъ колодца, гдъ они жили въ подводномъ царствъ, гуляли въ цвътущихъ лугахъ, питаясь медомъ изъ цвъточныхъ чашечекъ. Точно такое-же сказанье стародавнихъ дней еще недавно повторялось у чеховъ, относившихся къ нему съ полнымъ довъріемъ. Въ этомъ чувствуется несомнённая связь съ преданіями объ олицетворявшихъ нерожденныя души эльфахъ, мудрыхъ-прекрасныхъ малюткахъ, населявшихъ въ средневъковую пору нъдра горъ и невидимкою выходившихъ оттуда въ часъ рожденія человъка. Въ Германіи до сихъ поръ показывають такія мъста, гдъ, по преданію, жили веселились эльфы, добрые сосъди злыхъ карликовъ и гномовъ. Обиталищемъ тъхъ и другихъ были, кромъ горныхъ проваловъ-ущелій и пещеръ, лѣсные овраги, дупла въковыхъ дубовъ и тому подобные укромные уголки природы, чудеснымъ образомъ объединявшей въ себъ простоту съ таинственностью. Богемскія сказки, имѣющія не мало общаго съ нъмецкими, переносятъ мъстопребываніе младенческихъ душъ, не видъвшихъ жизни, на острова небеснаго моря-океана, омывающаго вселенную. Эти острова (олицетворение свътлыхъ облаковъ, плавающихъ по воздушной лазури) представляется воображению сказочниковъ сплошь покрытыми розами, не отцевтая-благоухающими. Дъти-эльоы рёзвились-играли на нихъ вмёстё съ крохотными птичками и бабочками, сами мало чёмъ отличаясь - какъ отъ тёхъ, такъ и отъ другихъ. Здъсь, въ этой чудесной странъ, никогда не бываетъ зимы и въчно царитъ лучезарный день, озаряемый незакатывающимся солнцемъ; и въ то-же самое вре-

-674 -

мя островамъ эльфовъ незнакомо ни малъйшее дуновеніе смерти. Уводитъ Дъва Судьба на землю однихъ легкокрылыхъ обитателей ихъ, а оттуда уже спъшатъ-возвращаются "домой" другіе, успъвшіе по дорогъ позабыть обо всемъ земномъ съ его печалями-тревогами, съ его похожими на горе радостями, съ его мучительнымъ блаженствомъ, —возвращаются такими-же чистыми, беззаботными и жизнерадостными, какими были прежде.

Такимъ образомъ, преданіе объединяло міръ нерожденныхъ съ блаженной страною, населенной душами праведниковъ. По другимъ онѣмеченнымъ славянскимъ преданіямъ—возвращались въ небесный рай эльфовъ только души безгрѣшныхъ младенцевъ, которымъ нечего было и забывать изъ омраченнаго грѣховной печалью земли.

На Руси никогда не существовало такихъ преданій, но нъчто подобное слышится въ разсказахъ о томъ, что дѣти-малолѣтки видятъ во снѣ райскіе сады, благоухающіе розами, ј по описанію совершенно напоминающіе острова эльфовь. На дѣтскіе вопросы о рожденіи у насъ, обыкновенно, отвѣчаютъ, что "нашли въ травѣ", "принесли вороны" и т. п. Все это невольно напрашивается на сопоставленіе съ только-что приведенными сказаніями нѣмцевъ и онѣмеченныхъ славянъ. Въ Тверской губерніи, на старой-кондовой Велико-Руси, записана любопытная колыбельная пѣсенка.

> "Богъ тебя далъ, Христосъ даровалъ, Пресвятая Похвала (Богородица) Въ окошечко подала,— Въ окошечко подала, Иванушкой назвала; Нате-тко— Да примите-тко!"—

— запѣвается-начинается эта пѣсенка. Продолжается она обращеніемъ къ близкимъ ребенку людямъ: — "Ужъ вы, нянюшки, ужъ вы, мамушки! Водитеся, не лѣнитеся! Старыя старушки, укачивайте! Красныя дѣвицы, убаюкивайте!" Вслѣдъ за этими увѣщательными словами, съ которыми-де подала малютку въ окошечко "Похвала", идетъ самое убаюкиванье: "Спи-се съ Богомъ, со Христомъ! Спи со Христомъ, со ангеломъ! Спи, дитя, до утра, до утра до солнышка! Будетъ пора, мы разбудимъ тебя. Сонъ ходитъ по лавкѣ, дремота по избѣ; сонъ говоритъ: "Я спать хочу!" Дремота говоритъ: — "Я дремати хочу!" По полу, по лавочкамъ

- 675 -

похаживають, къ Иванушкъ въ зыбочку заглядывають.заглядываютъ, спать укладываютъ"... Многое множество другихъ колыбельныхъ пъсенъ распъвается на Руси и надъ мягкой постелькою барскаго дитяти - нянюшками-мамушками. и надъ холщевой или лубяной зыбкою будущаго пахаря-хлъбороба Русской Земли. И въ каждой пъсенкъ, къмъ бы она ни пълась, чувствуется нъжная любовь къ маленькому cvществу, несущему въ мірь улыбку солнца, озарявшаго потерянный рай праотцевъ человъчества. И каждая-то пъсенка. тихимъ журчаніемъ ручейка льющаяся надъ колыбелью, встръчаетъ "случайнаго гостя земли" привътливымъ объщаніемъ всяческихъ благъ земныхъ. Нёкоторыя сулятъ ему.--хотя-бы онъ и былъ дътищемъ бъдняка-бобыля, и въ глаза не видывавшаго никакихъ приманокъ жизни, -что онъ "выростеть великъ, будетъ въ золотв ходить, будетъ въ золотв ходить, чисто серебро носить, нянюшкамъ-мамушкамъ, дъвушкамъ-красавицамъ пригоршни жемчугу дарить" и т. д. Въ другихъ утъшаютъ будущаго крестьянина тъмъ, что онъ "будетъ воювать-богатырствовати, службу царскую служить, прославлятися"... Третьи—сулять убаюкиваемому нѣчто иное болѣе близкое къ осуществленію, въ-родѣ вятской пѣсенки, начинающейся упоминаніемъ о "куньей шубь", будто-бы лежащей "на ногахъй ребенка, и "соболиной шапкъ", —у него "въ головахъ", но вдругъ совершенно неожиданно переходящей къ почерпнутымъ изъ окружающей дъйствительности словамъ:

> "Спи, посыпай, На повозъ поспѣвай! Доски готовы, Кони сряжены... Сни, посыпай, Боронить поспѣвай! - Мы тѣ шапочку купимъ, Зипунъ сошьемъ, Воронить сошлемъ Въ чистыя поля, Въ зеленые луга!.."

Когда ребенокъ начинаетъ изъ засыпающаго подъ звуки пъсенъ "несмышлёныша" превращаться въ пытающагося проявлять сознательное отношение къ окружающему (принимается "гулить"), — къ колыбельнымъ пъсенкамъ присоединяются "потъшныя". Ими мать (или нянька) забавляетъ дитятю, отвлекая его отъ слезъ и крика, къ которымъ будущій человъкъ цитаетъ не малую склонность — и въ палатахъ-хоромахъ, и въ избахъ-хатахъ.) Тутъ народное пъсенное слово изощряется на всевозможные лады, объединяя въ себъ и напъвъ, и сказку, и скороговорку, и даже игру. Появляются дъйствующими лицами такихъ пъсенъ-утъхъ и "сорока бълобокая", варящая кашу да гостей созывающая, и кошка, выходящая замужъ "за кота-ворокота", и "коза рогатая-бодатая", и "пътушокъ-золотой гребешокъ, масляна головка", и "долгоногій журавель", "что на мельницу вздиль, диковинки видълъ", и "зайчикъ – коротеньки ножки, сафьяновы сапожки", воронъ, сидящій на дубу, играющій "во трубу",и мно-И другихъ звърей, птицъ и невидали всягое-множество кой. Прислушивающийся ко всему этому ребеновъ какъбы умышленно вводится въ невъдомый ему дотолъ, пробуждающій въ немъ пытливость міръ природы, пепосредственно связанной съ жизнью крестьянина. Надолго, если только не навсегда, запоминаются съ дътства эти пъсенки потъшныя, посль которыхъ ребенокъ начинаетъ "становиться на ножки", ходить и лепетать своимъ дътскимъ, день-ото-дня все болье и болье богатьющимъ языкомъ. Отъ этихъ пъсенокъ-недалеко и до тъхъ пъвучихъ-голосистыхъ прибаутокъпобасокъ, какими-по примъру уличныхъ игруновъ-толькочто вставшая на ноги и выбъжавшая босикомъ изъ душной избы на вольный воздухъ дътвора принимается оглашать улицы, задворки и выгоны, откуда ее день-деньской зовутьне-дозовутся сердобольныя матери мамки и начинающие "учить" (сначала слегка, а потомъ и почувствительнъе) отцы-тятьки.

Собирателями словесныхъ богатствъ народа русскаго не обойдены безъ вниманія и эти-, ребячьи"-пъсенки, хорошо знакомыя всъмъ, кто, если и не родился, такъ подолгу живаль въ деревенской глуши и не сторонился при этомъ отъ въяній деревенскаго быта. П. В. Шейнъ привелъ въ своемъ "Великороссъ" не мало такихъ первобытныхъ произведеній народнаго пъснотворчества — если не имъющихъ особаго значенія въ смысль художественности, требуемой отъ настоящей пъсни, то много говорящихъ дътскому слуху и сердцу. Не лишены смысла эти образцы дътскихъ вдохновеній и съ бытовой стороны: въ нихъ высказывается прямое проникновеніе души ребенка въ трудовую жизнь отца-крестьянина, въ потв лица добывающаго хлебъ свой. Въ этихъ прибауткахъ пъсенныхъ зачастую слышенъ голосъ будущаго пахаряхлъбороба, дышащаго однимъ дыханіемъ съ матерью природою-то щедрой-ласковою, то скупой-грозною. Отъ ничего такого не выражающихъ припъвовъ-"Тень, тень, потетень, выше городу плетень: на печи калачи - какъ огонь горячи...",

-677 -

или "Тили-бомъ, тили-бомъ, загорѣлся козій домъ...", еще слишкомъ близко стоящихъ къ "потѣшнымъ" пѣсенкамъ о сорокѣ и котѣ-ворокотѣ, дѣтвора малая, и прыгающая, и чирикающая по воробьиному—очень скоро переходитъ къ болѣе осмысленнымъ.

Всюду и вездь, съ первымъ проблескомъ яркаго весенняго солнышка, съ первыми проталинками посль зимней стужиможно увидъть сначала у заваленокъ, а потомъ (когда поте́плѣетъ на дворѣ) посреди улицы и даже за околицею, кучку толкущихся на одномъ мѣстѣ ребятъ-малъ-мала меньше! – выкликивающихъ свой привѣтъ возвращающейся на Святую Русь красной веснѣ-въ-родѣ: "Приди, весна, съ радостью, съ великою милостью!" и т. д., или: "Солнышко-ведрышко, выгляни въ окошечко! Твои дѣтки плачутъ, ѣстьпитъ просятъ"... И нѣтъ конца-края ребячьей радости, если – какъ-разъ послѣ этого выкликанія – солнышко начнетъ осыпать рыхлые, тающе снѣга стрѣлами своихъ веселящихъ душу, животворныхъ лучей.

Подростаетъ дътвора и-что ни годъ-все болъе и болъе свыкается со всъмъ обиходомъ деревенскаго быта, все ближе становятся ей каждая тревога, каждая надежда пахаря. Дождя проситъ засъянная нива, а его-нътъ да нътъ. И вотъ льются-звенятъ звонкіе голоса дътскіе: "Ты, дождь, дождемъ поливай ведромъ на дъдкину рожь, на бабкину полбу, на дъвкинъ ленъ, на мужичій овесъ, на ребячью кашу!" или:

> "Дождикъ, дождикъ! Припусти! Я поъду во кусты— Богу молиться, Христу поклониться... Я у Бога сирота, Отворяю ворота Ключикомъ-замочкомъ, Золотымъ платочкомъ! Дождикъ, дождикъ! Пуще! Дамъ тебъ я гущи!"...

Стоить на дворѣ ненастье, льють-ливмя дожди, съ "гнилого угла" туча за тучей надвигается, — нѣть ни просвѣта ужъ нѣсколько дней. Все опасливѣе начинаеть приглядываться пахарь къ погодѣ: ну, сохрани Богъ—хлѣба вымокнуть!.. Ужъ готова деревня поклониться священнику—поднять иконы въ поле, молебствовать о прекращеніи дождей. Прислушиваются-ли, не прислушиваются-ли ребята малыя къ толкамъ-разговорамъ старшихъ, — у нихъ уже готова новая подходящая къ случаю пѣсенка: или — "Радуга, дуга! Перебей дождя! Давай солнышко, колоколнышко"..., или: "Дождикъ, дождикъ, перестань! Я поѣду на Ердань ("въ Астраха̀нь", "во Рязань", "во Казань", ("во Рестань" — по инымъ разнопѣвамъ) — Богу молиться!"... и т. д. Что ни праздникъ, всей деревнею празднуемый, что ни обычай — связанный съ преданьями-повѣрьями старины, —у ребятъ-малышей и ушки на макушкѣ: сейчасъ они во все проникнутъ своимъ ребячьимъ умишкомъ и слухомъ. Повернутъ-ли Спиридоны-па̀вороты ("солновороты") солнце на лѣто, зиму на морозъ; заколядуютъ-ли веселыя Святки; прилетятъ-ли жаворонки на "Сороки";обрадуетъ-ли Божій міръ Радоница Красная Горка, — на все найдется у дѣтворы деревенской свой веселый — какъ пѣсня жаворонка, какъ щебетъ касатки — откликъ. И не хуже отцовъматерей приглядывается ихъ зоркій глазъ къ жизни природы.

Смъшливость, плодящая острое словцо, всегда была сродни коренному русскому человъку, -будь-ли онъ сынъ черноземной срединной полосы, живи-ли онъ въ благодатной Украйнъ. трудись-бъдуй-ли онъ по сосъдству съ архангельскимъ поморьемъ. Волье, чъмъ когда бы то ни было, проявляется она въ дътскомъ, переходящемъ къ отрочеству, возрастъ.--Тутъ-не знаеть она себъ никакой преграды-помъхи, не укоротить ея никакому строгому "ученью". Все, что способно возбудить смѣхъ, находитъ живой откликъ въ толиъ ребятъ, еще не ознакомившихся на своемъ горбу съ тяжкой страдою труда деревенскаго. Нътъ конца играмъ - забавамъ, нътъ мъры шалостямъ, нътъ удержа смъху. Потъшаются ребята и другънадъ - дружкой, не прочь зачастую высмъять - вышутить и взрослаго, подающаго къ этому тотъ или иной поводъ. И не только одною шаловливой забавою детской отзывается этоть смѣхъ,-попадаетъ онъ порою, что называется, не въ бровь, а въ самый глазъ. Смъшной видъ человъка, трудно произносимое или малоупотребительное въ деревенскомъ быту имя, предосудительный поступокъ, тотъ или другой порокъ, становящійся извъстнымъ деревнъ, -- все это дълается предметомъ то веселаго, то мъткаго-остраго, то злого и даже безпощаднаго ребячьяго смъха. Впрочемъ, послъдній немедленно готовъ перейти въ добродушно безобидную веселость-смѣшливость,--стоить только осмъиваемому показать себя дътворъ съ болъе привлекательной стороны. Находятся въ каждой деревнъ 7 ребята, что походя слагають новыя пъсенки - прибаутки смъшливыя. Они всегда бывають "коноводами" ребячьей ватаги и слывуть общими любимцами, несмотря на свой готовый всёхъ и вся просмёять нравъ.

Дътскія игры деревенскія невпримъръ разнообразнье и веселъе городскихъ. Что ни годъ, то прибавляются къ нимъ новыя, изобрътаемыя самими-же играющими; порою подсказываетъ ихъ жизнь. И здъсь зачастую проявляется острая наблюдательность малыша-крестьянина, обнаруживается природная русская смётка, еще не придавленная никакими тяготами житейскими. Сколько этихъ игръ, и не перечесть: что ни деревня — то игра! Но есть цълый рядъ и такихъ, которыя являются общими чуть - ли не для всего простора свътлорусскаго и даже ведутся съ незапамятныхъ временъ — въками. Въ такихъ играхъ дътвора, сталкивается уже съ подростками, знакомыми и съ хороводами не только по одной наглядкъ-наслышкъ, считающими себя чуть не за настоящихъ парней и пъвчатъ.

Но не всё пъсни да игры, - приходить время-пора пріучаться дътворъ деревенской и къ работь. Начинается это съ полотья въ яровомъ полѣ, постепенно переходить къ бороньбѣ, а тамъ — не успѣетъ и оглянуться подростающій малышъ, какъ ужъ онъ идетъ полосою, соху ведетъ, или-подъ жгучимъ припёкомъ солнышка, которое еще совсѣмъ недавно молилъ "выглянуть въ окошечко", гнетъ спину съ серпомъ въ рукахъ, подръзая подъ корень рожь-кормилицу. Не угоняться за старшими чуть видному изо ржей потомку Микулы Селяниновича, а все-же должень онь помогать отцу-матери, начинать расплату за то, что его на бълый свъть родили, кормили-поили и если хоть и мало обували, то одъвали. Въ полъ – потъ градомъ, спину домитъ, съ непривычки слезы готовы къ горлу подкатиться клубкомъ; а только вернулся изъ поля домой-куда и усталь денется: опять-за игры-песни... А тосъ конями въ дуга, въ "ночное"... Хоть и гудятъ ноги отъ усталости, и руки намахались за-день, да зато какъ весело начинающей крестьянствовать дътворъ провести ночь на лугахъ, собравшись въ кружокъ подлѣ костра. Сколько страховъ натерпишься, сколько сказокъ наслушаешься... А какъ сладко-крупко спится на траву подъ кафтанишкомъ въ то время, когда близится росистое утро, и лошади уже начинають сбиваться все ближе къ своимъ пастухамъ-сторожамъ въ предчувствіи того, что скоро опять надо будеть скакать въ деревню, а оттуда плестись съ сохою или телъгой въ поле. 7 Скорымъ шагомъ проходятъ золотые годы дътства для всякаго человѣка вообще; но въ стоящей на устояхъ страд-Haro труда семью сидящаго на землю и кормящагосяживущаго ея дарами крестьянина они пролетають быстрве быстраго. Рано подростокъ становится парнемъ, позабывающимъ о ребячьихъ забавахъ и если отводящимъ душу за пѣснями, то уже за хороводными—съ ихъ на иной ладъ слагающейся веселостью, или за тягучими-проголосными — съ ихъ тоской разыстомною. Не успѣетъ у подростка и усовъ вырости, какъ уже—смотришь—сыграли его свадьбу и сталъ онъ заправскимъ мужикомъ, своему тяглу работникомъ, своей бабѣ-хозяйкѣ хозяиномъ, своимъ дѣтямъ отцомъ-кормильцемъ.

Кажется, еще совсёмъ недавно былъ и самъ онъ всего-то "мужичкомъ съ ноготокъ", о какомъ слыхивалъ въ бабкиныхъ да дёдкиныхъ сказкахъ, — а ужъ не страшны для него ни упыри-буканы", ни "бабы-яги", которыми пугаютъ старики со старухами трусоватую дѣтвору шаловливую, разсказывая, что ходятъ-де они по селамъ-деревнямъ, воруютъ ребятишекъ да поѣдаютъ ихъ — не только вмѣстѣ съ косточками, а и съ новыми лапотками липовыми. Но еще долго спустя будутъ памятны обливающемуся потомъ работнику, находящему свое "веселіе" уже не въ беззаботной дѣтской смѣшливости, —и пѣсни ребячьи, и сказки старыя.

"Мальчикъ съ пальчикъ" да "дъвочка-снъгурочка" являются любимыми воплощеніями дътей въ сказочную оболочку-въ устахъ русскихъ сказочниковъ. Первый, именующійся также и "мужичкомъ съ ноготокъ", надъляется способностью становиться невидимымъ въ опасныхъ для него случаяхъ. Воображение народа-сказателя порождаеть его изъ случайно обрубленнаго пальца матери и поселяеть въ подземныхъ нъдрахъ, откуда и выводитъ по своему хотънью-по щучьему вельнью, какъ говорится. Ему то приходится изображать мудраго старца съ бородою въ нъсколько разъ длиннъе себя и проникать взоромъ во всю подноготную тайнъ бытія человъческаго; то попадается онъ навстръчу сказочнымъ добрымъ молодцамъ и самъ по обличью схожъ съ ними-только ростомъ не вышелъ. Въ первомъ случав онъ является колдуномъ, приносящимъ не мало всякаго зла людямъ; въ послъднемъонъ творитъ только добро, пользуясь тъми волшебными свойствами, которыми надъленъ. Иногда въ его власти оказываются, по народному слову, и коверъ-самолетъ, и скатерть-самобранка, имечъ-самосъкъ. Нъкоторые сказочники говорятъ, что этому мальчику-мужичку столько лёть, что и не сосчитать; но есть не мало и такихъ, которые величаютъ его всего только "семилъткомъ". О дъвочкъ-снъгурочкъ ходитъ по народной Руси много всякихъ сказокъ. Всъ овъ изображають ее дочерью "старика со старухой", у которыхъ "не было дътей ни единаго". Вышли старики однажды зимой на дворъ

- 681 ---

и принялись лёпить изъ только-что выпавшаго снёга куклу. -смотрять, а передъ ними дъвочка-малютка, какъ есть-живая. Диву дались старики, стали "снъгурочку" ростить. И росла не по днямъ, а по часамъ-выровнялась во всъмъ красавицамъ красавицу, да такъ и осталась несмышленышемъ, что дитя малое. Пришли разъ подружки-сосъдки, стали просить у старика со старухой пустить съ ними богоданную дочку въ лъсъ по ягоды. Отпустили старики: "Возьмите, да не потеряйте!" Далеко-ли, близко-ли ходили, много-ли, мало-ли времячка прошло, — вернулись всв дввушки домой, а снъгурочки --нътъ: потерялась въ лъсу, заплуталася. "И теперь она тамъ!"-заключаютъ болве увъренные въ силь своего слова сказочники, обводя взглядомъ притаившуюся, обратившуюся въ одинъ слухъ дътвору. У другихъ-она попадаетъ въ руки къ бабъ-ягѣ, гдѣ томится-мучается, укачивая новорожденнаго лѣшаго. Иные-же заставляють дѣвочку-снѣгурочку, утѣху старика со старухою, растаять подъ первыми знойными поцълуями вешняго солнышка краснаго. Но во всъхъ разносказахъ она является яркимъ олицетвореніемъ недолго-въчности земной красоты, только подтверждающимъ то, что и сама жизнь - не что иное, какъ быстродетное дътство въчности.



## LXII.

## Молодость и старость.

Гораздъ словоохотливый русскій простолюдивъ загадки загадывать-ставить въ-тупикъ не отличающагося особой догадливостью собесёдника. Но есть два вопроса-сопоставленія, которыя почти не укладываются въ его головъ въ рамку загадки, несмотря на всю загадочность-таинственность своей сущности. Это: рождение-смерть и молодость-старость. Спросятъ про первое сопоставление, --отзовется народъ-загадчикъ и коротко, и неясно: "Одного не помню. другого-не знаю!"-скажеть. По второму-найдена у него пытливыми кладоискателями живого народнаго слова тоже всего только одна загадка: "Чего хочешь (молодости)-того не купить, чего не надо (старости)-не продать!" На этомъ оборвется и весь его сказъ. Не то будеть, если изъ области загадокъ перенестись въ пестрый кругъ пословицъ, поговорокъ, прибаутковъ, присловій и огороженныхъ ими обычаевъ, сотканныхъ изъ повърій-преданій старины стародавней, не говоря уже о пъсняхъ и сказаніяхъ-этой душь бездонноглубокаго стихійнаго сердца народнаго.

Молодость и (старость два рубежа сознательной, вышедшей изъ оболочки дътства, жизни человъческой. Передъ первою — міръ счастливаго невъдънія, отовсюду окаймленный утренней зарею существованія, окрашивающей весь кругозоръ, видимый смертному взору, въ розовый и радужный цвъта; за второю — міръ невъдомаго, представляющійся наоборотъ — охваченнымъ сумракомъ въчной, угрюмой тайны стоящимъ въ заколдованномъ кругу роковой безконечности. "Два въка не изживешь, двъ молодости не перейдешь!" — говорится въ народной Руси, взирающей въ далекія дали минувшаго и грядущаго съ одинаковымъ спокойствіемъ убъленнаго тысячельтними съдинами мудреца: "Коротать молодость -не видать старости!" Молодость слыветь въ народъ "золотой порою" и является олицетвореніемъ удали-воли; старость представляется его мысленному проникновенному взору годиною мудрости и правды. "Чёмъ старве тёмъ правве, чёмъ моложе-твмъ дороже!"-гласитъ объ этомъ крылатое народное слово: "Молодой работаетъ, старый—умъ даетъ; молодой на службу, старый—на совътъ!", Завзятые краснословы безъ смъшливости—ни на шагъ: "Старъ да малъ—дважды глупъ!" зачастую готовы обмолвиться они: "Старый—что малый, а малый-что глупый:", "Свдина въ бороду, а бъсъ-въ ребро!" и т. д. По имъ всегда найдется отповъдь изъ устъ разсудительных - благосмысленныхъ" людей, глубже смотрящихъ на жизнь и ся смъняющіяся одно другимъ явленія. "Не смъйся надъ старымъ, и самъ старъ будешь!"-укоризненно молвять они, останавливая говоруновь, ради краснаго словца. не щадящихъ матери-отца: "Молодость-не гръхъ, старость -не смъхъ!", "Старый конь борозды не портитъ!" и т. д. J

Старятъ человъка, по народному слову, не годы, а горе; умираеть не старый, а-тоть, кому чась воли Божіей пробьеть. Всегда встръчались такіе люди, къ которымъ съ полной справедливостью можно отнести поговорки: "Самъ старъ, да душа молода!", "Старъ, да дюжъ!", "Старикъ, да лучше семерыхъ молодыхъ!", "Старъ, да веселъ; молодъ, да угрюмъ!", "Старое дерево трещитъ, а молодое летитъ!". Молодежь хотя и не станеть долго спорить противъ того, что-"Старый воронъ мимо не каркнетъ!", "Старъ волкъ—знаетъ толкъ!", "Стараго воробъя на мякинъ не обманешь!", —всегда съ бо́льшей охотою повторяетъ такія поговорки, что называется — играющія ей въ руку, какъ напримъръ: "Молодъ, да водитъ волость!", "Молодъ князь-молода и дума!" и т. п. Съ этой "молодою думой" въ груди и жизнь кажется человъку привольнъй просторнъе, и поросшая терновникомъ путь-дорога. житейская, словно веселить бодрить сердце, пробуждаючи удаль молодецкую. Нужды нёть, что въ глазахъ перешед-шихъ поле жизни, старыхъ людей эта дума сходить всего-то за молодой задоръ ("Молодо-зелено!" - говорять они), а этимъ-послёднимъ совершалась на бъломъ свътъ добрая половина всъхъ подвиговъ, легшая красугольнымъ камиемъ храма славы человъчества. Недаромъ слыветь молодость за пташку вольную, у которой крылья не связаны, -- куда захочеть, туда и полетить!-которой никакие пути не заказаны. Все, самое несбыточное по плечу молодой удали; дать ей волю такъ гору съ мъста сдвинетъ и не крякнетъ даже... Но "Стараго учить что мертваго лъчить!", не даромъ ему съдина достается. Знаетъ мудрый жизненный опытъ, что хоть и "старость не радость", но и "молодость не корысть": не одни удальцы-молодцы въ молодости, а есть и такіе, о которыхъ никакого иного крылатаго слова не молвишь, кромъ того, что-де: "Молоды опенки, да черви въ нихъ!". И въ этомъ не малая доля правды, если взглянуть на окружающую коренастые въковые дубы хилую молодую поросль, гнущуюся по вътру во всъ стороны, съ высоты ихъ могучихъ, смотрящихъ въ небо вершинъ.

Хотя и умудряетъ, -- какъ говоритъ народъ, -- Господь Богъ стараго человъка, но зачастую тяжкимъ бременемъ ложитсяему на плечи эта достающаяся путемъ горькаго жизненнаго опыта мудрость. Тотъ-же возросшій на завъщанномъ древними пращурами законъ почитанія старъйшихъ, въ теченіе многихъ въковъ впитывавшій въ свою плоть и кровь родовыя начала, народъ-пахарь сравниваетъ старость-съ гро-бомъ: "Гробъ-не добыча, а старость-не находка!"-говорить онь. "Придеть старость—приведеть и больсть!", "Ста-рость—увъчье человъчье!", "Старость—неволя злая!", "Ста-рость—не красный денекъ!", "Сдружилась старость стубо-жествомъ!", "Въ старомъ тълъ—что во льду!", "Выношенная шуба не гръетъ, въ старой кости сугръву нътъ!", "Молодость летаетъ вольной пташкой, старость-ползеть черепашкой!", "Старость придетъ-веселье на умъ не пойдетъ!", "Старость съ добромъ не приходитъ!" Многое-множество другихъ, подобныхъ приведеннымъ, поговорокъ-пословицъ, сложившихся въ давнюю пору, можно и въ наши дни услышать среди посельщины-деревеньщины, любящей говорить корот-ко-да мътко, не хитро-да складно." Отъ старости одно зелье--могила!"-заключается ихъ цъпь неразрывнымъ звеномъ.

Не всё состарёвшіеся люди дёлаются брюзгливыми ворчунами, обличителями всего молодого-новаго, то-и-дёло повторяющими свое излюбленное словцо: "Нынче молодежь—погляди да брось!" Много и такихъ, что, просвётлёвъ разумомъ на склонё лётъ, становятся и болёе чуткими сердцемъ, болёе склонными ко всепрощенію и всепониманію. Не ворчливыя укоризны вызываетъ у такой старости видъ зеленаго молодого задора, а только сожалёніе о своихъ прожитыхъ дняхъ. "Старость—эх-ма! Молодость—ой-ой!"—вырывается у нихъ изъ груди: "Молодъ бывалъ—на крыльяхъ леталъ, старъ сталъ—на печи сижу!", "Уплыли годы—что вешнія воды!"; "Молодо-зелено, погулять велёно!", "Молоденькій умокъчто весенній ледокь!", "Молодая отвага-что молодая брага!" и т. д. Въ ладъ съ этими словами ведеть свою рёчь и такая поговорка, какъ: "Только-бы помолодёть, ужъ зналъ-бы, какъ состар'вться!" Всякую молодую ошибку-проруху готовы оправдать такіе добромъ поминающіе молодость старики. "Молодъ бывалъ-и со грёхомъ живалъ!"--скажутъ они въ отвътъ-отповёдь нетерпимости своихъ суровыхъ сверстниковъ "Кто бабушкъ не внукъ, кто молодъ не бывалъ?" и т. д. Если, по ихъ словамъ, "смолоду ворона по поднебесью не летала", то-"не полетъть ей и подъ старость!"

Быстро схватывающіе все своимъ зоркимъ разумомъ, "изъ молодыхъ да ранніе—на воркотню неуживчивой старости, чтоде: "Зеленъ виноградъ не сладокъ, молодъ – не крѣпокъ!", всегда найдутъ что и какъ отвѣтить. "Молодъ годами – старъ умомъ!" – скажутъ они: "Умъ бороды не ждетъ!", "Молодъ, да старыя книги читалъ!", "Не спрашивай стараго. спрашивай бывалаго!" Кто понесговорчивѣе, тотъ опять заворчитъ на это: "Молоко на губахъ не обсохло, а къ пиву тянется!" и т. д. А добродушная старость ухмыльнется въ сѣдую бороду на молодой задоръ и если оговоритъ его чѣмъ, то не болѣе, какъ: "Молодой квасъ—и тотъ дойдетъ!", "Пока молодъ – пота и бродить!", "Молодъ—просмѣется, зеленъ – дозрѣетъ". Иные-же еще, пожалуй, добавятъ къ этому: "Дважды молодому не бывать, не по двѣ молодости жить!" – добавятъ и вздохнутъ, обвѣянные памятью былого.

Молодость-цвётъ жизни-недолговёчна... Особевно скоро осыпаются лепестки этого "цвъта" у прекрасной половины рода человъческаго. Дъвушка красная цвътетъ-невъстится. Придетъ ея "судьба"-и цвѣтенью конецъ недалекъ въ крестьянскомъ суровомъ быту. "Расцвътаетъ-что маковъ цвътъ" красавица, - "Кровь съ модокомъ!" -- говорятъ о ней на деревнъ. Но недаромъ пословица молвится, что "красна дъвка до замужества", -- года черезъ два и не узнать недавней хороводницы веселой, раскрасавицы-знобившей сердца разгарчивыя, какъ поется въ поволжской пъснъ, "безъ морозу, безъ осенняго дождя". Еще недавно, быть можетъ, склонялъ къ себъ ея любовь заговорнымъ словомъ удалъ добрый молодецъ, "замыкая" свой заговоръ "семидесятью семью замками, семиде-сятью семью цёпями", посыдая къ зазнобившей сердце дёвяцъ тоску полюбовную. "На моръ на Окіянъ, на островъ на Буяна", ---вычитывалось нашептывалось это заговорное слово, ---"есть бъль горючь камень Алатырь, никъмъ невъдомой; на томъ камнѣ устроена огнепалимая баня, въ той бань лежитъ раз-

-686 -

жигаемая доска, на той доскъ тридцать три тоски. Мечутся тоски, кидаются тоски и бросаются тоски изъ стъны въ стъну, изъ угла въ уголъ, отъ пола до потолка, оттуда черезъ всъ пути и дороги и перепутья, воздухомъ и аеромъ. Мечитесь, тоски, киньтесь, тоски, и бросьтесь, тоски, въ буйную ея голову, въ тылъ, въ ликъ, въ ясныя очи, въ сахарныя уста, въ ретивое сердце, въ ея умъ и разумъ, въ волю и хотѣніе, во все ся тѣло бѣлое и во всю кровь горячую, и во всѣ ся кости. и во всѣ суставы: въ семьдесятъ суставовъ, полусуставовъ и подсуставовъ. И во всѣ ея жилы: въ семьдесять жиль, полужиль и поджилковь, чтобы она тосковала. горевала, плакала-бы и рыдала по всякъ день, по всякъ часъ, по всякое время, нигдъ-бъ пробыть не могла, какъ рыба безъ воды! Кидалась-бы, бросалась-бы изъ окошка въ окошко, изъ дверей въ двери, изъ воротъ въ ворота, на всъ пути и дороги, и перепутья-съ трепетомъ, туженіемъ, съ плачемъ и рыданіемъ, зъло спъшно шла бы и бъжала и пробыть безъ меня (имя рекъ) ни единыя минуты не могла. Думала-бъ обо мнъ-не задумала, спала-бъ-не заспала, ъла-бы-не заъла, пила-бъ-не запила, и не боялась-бы ничего, чтобъ я ей казался милъе свъту бълаго, милъе солнца пресвътлаго, милъе луны прекрасныя, милёе всёхъ и даже милее сну своего, во всякое время: на молоду, подъ полнъ, на перекроъ и на исходь мьсяца"... Отъ этого-ли слова заговора, безъ него-липриглянулся добрый молодецъ красной дъвицъ, сладилась и свадебка, "одной девкой на сель стало меньше, больше-одной молодицею". А "молодицъ" недолго превратиться и въ "бабу", у которой одна тоска-сухота-хозяйство домашнее да ребята. малыя. И вотъ, еще недавно развертывавшее передъ нею "всѣ пути-дороги, всѣ перепутьица" народное слово изрекаеть: "Бабв одна дорога — оғь печи до порога!", "Даль мужъ женв волю—не быть добру въ домв!", "Шубу бей – теплве, жену бей — милве!", "Побьешь бабу – и щи вкуснве!", "Всв въ дъвушкахъ дъвки хороши, а отколь злыя жены берутся? Всъ парни-молодцы добрые, а откуда грозные мужья живуть?"-Отвъть на этотъ вопросъ держитъ сама жизнь крестьянина, которая въ дътские да въ ранние монодые годы нажется ему родимой матушкою, а потомъ оказывается мачихою лихой: "учить начнетъ – въ три погибели согнетъ. выучитъ – не выпрямишься!"

Въ хороводныхъ пъсняхъ-играхъ-краса крестьянской молодости: ими красна и вся жизнь посельщины-деревеньщины, несмотря на то, что и дъвкъ, и парию-играть въ хороводахъ только до "злата вънца въковъчнаго". Нътъ числа пъснямъприпѣвамъ, нѣтъ счета играмъ. Весна красная—сплошь хороводное время, словно созданное на утѣху - усладу молодой деревнѣ. Лѣто—порушка страдная — и то не унимаетъ голосистую молодежь. Словно и усталь не беретъ ея: только выдастся праздничекъ Божій, —чуть не до бѣлой зорьки утренней пѣсни - пляски, игры всякія. Осенью — уберется людъ честной въ поляхъ, свезетъ на гумна хлѣбушко, молотьба приспѣваетъ, а у молодого народа — опять забота веселая: хороводы доваживать, —пѣсни доигрывать, —къ свадьбамъ дѣло близится, октябрь-свадебникъ черезъ прясла заглядываетъ.

> "Какъ на улицё дождикъ накрапаетъ, Хороводъ красныхъ дёвокъ прибываетъ. Охъ, вы, дёвушки, поиграйте! Ужъ какъ вы, холостые, ни глядите: Вамъ глядёньицемъ дёвушекъ не взяти, Ужъ какъ взять-ли, не взять-ли Что по батюшкину повелёнью, Что по матушкину благословенью!"

Въ этой старинной хороводной пъснъ отразился, какъ въ зеркаль, взглядь народной Руси на святость родительской власти надъ дътьми и на связанные съ нею обычаи, ставшіе закономъ семейнаго быта, до сихъ поръ не утратившимъ своей силы. Но не такъ сталъ страшенъ для молодыхъ любящихъ сердецъ этотъ нъкогда неумолимо-суровый "законъ", зачастую ломавшій-кальчившій всю жизнь брачившихся. Свадьба-судьба, но и судьба не всъмъ лиходъйкою на-роду написана. Изъ воли родительской ръдко кто выйдетъ въ деревенскомъ быту, да и отцу съ матерью-не велика корысть дълать своихъ дътей несчастными. А если и не спросятъ отецъмать-сговорять, по рукамъ ударять, "пропьютъ" дочь не за того добра-молодца, для котораго пълись - игрались ея хороводныя весня́нки, - то изольется ея тоска горючая въ свадебныхъ пъсняхъ, а тамъ — "Стерпится — слюбится!" — если будетъ между молодожонами добрый совътъ. А не благословить имъ Богъ-такъ, по крылатому слову народной Руси: "И любя поженишься, да наплачешься!"... "Не всякая дувица-невъста, что приглянется!" - говорятъ въ народъ: "Не всякъ добрый молодецъ-женихъ, что присватается!"-приго-вариваютъ: "Не ищи красоты – ищи доброты!", "Красота приглядится, а добротою изба навъкъ свътла будетъ!" Не перечесть всёхъ поговорокъ-пословицъ, которыми окружилъ народъ пахарь "свадьбу судьбу своихъ сыновъ-дочерей. Какъ о нихъ, такъ и о свадебныхъ обычаяхъ русской деревни,

- 688 ----

быль уже свой сказь въ настоящихъ очеркахъ (см. гл. XLIII).

"Скажи, скажи, воробышекъ, какъ дѣвицы ходятъ?"—запѣвается одна хороводная пѣсня. "Онѣ этакъ и вотъ этакъ: туды глядь, сюды глядь, гдѣ молодцы сидять!"—не замедляется отвѣтъ. "Скажи, скажи, воробышекъ, какъ молодцы ходятъ?" продолжаетъ запѣвало. Отвѣтъ слѣдуетъ точно такой-же, съ тою лишь разницею, что "молодцы" высматриваетъ: "гдѣ голубушки сидятъ". Иные слишкомъ долго себѣ невѣстъ "высматриваютъ", все раздумываютъ. "На молодой жениться— съ молодцами не водится!"—подсмѣивается надъ такой нерѣшительностью народное слово: "Богатую взять—станетъ попрекать; хорошую взять — не дастъ слова сказать; грамотницу взять—станетъ праздники разбирать; худую взять—стыдно въ люди показать; убогую взять—нечѣмъ содержать!" и т. д.

По всему свътлорусскому простору поется-распъвается съ незапамятныхъвременъ пъсня о молодцъ, собиравшемся жениться на вдовушкь, по нашедшемъ свою судьбу въ красной дъвицъ. "Какъ пошелъ нашъ молодецъ вдоль улицы на конецъ"...начинается эта пъсня: "Ахъ, Донъ ты нашъ Донъ, сынъ Ивановичъ, Донъ!"-подхватываетъ хоръ. "Донъ" въ иныхъ мъстностяхъ замъняется "Дунаемъ", что нисколько, однако, не мъняетъ сущности дъла. "Ахъ, какъ звали молодца, позывали удальца!"-продолжаеть запъвало, вызывая тоть-же самый припъвъ. А звали героя пъсни - "во пиръ пировать, во бесъдушку сидъть, на игрище поиграть". Не идеть онъ, отговаривается: "Ужъ какъ мнѣ-ли, молодцу, худо можется, худо можется - нездоровится..." Но всетаки, несмотря на "нездоровье", сдвинувъ шапку-мурмашку на-бекрень, съ гуслями звончатыми подъ полою, идетъ онъ "ко вдовушкъ на конецъ". Пришелъ, садится "противъ вдовушки на скамьъ", сълъ. -заиграль "во гусли во звончатые"... Игралъ-игралъ - бьетъ вдовъ челомъ, "уронилъ шапку долой", -- обращается ко вдовъ съ просьбой очестливою: "Ужъ ты, вдовушка моя, молодая вдова, подними шапку-мурмашку!" — "Не твоя сударьслуга, я не слушаю тебя!"-отвъчаетъ вдова, и опять---"пошелъ нашъ молодецъ вдоль улицы на конецъ". Снова звали, позывали его "во пиръ пировать, во бесъдушку сидъть, на игрище поиграть"; какъ и раньше. не пошелъ онъ ни въ первый, ни на вторую, ни на третье, -пошелъ ко дъвушкъ на конецъ". И вотъ, продолжаетъ пъсня:

"Какъ садился молодецъ, Какъ садился удалецъ Противъ дъвушки на скамъъ. Заигралъ онъ во гусли,

44

Заиграль во звончатые свои. "Молодець дівиці челомь, Уропиль шалку долой. Ужъ ты, дёвушка моя, Ты, красная моя, Подними шалку-мурмашку!"---

---обращается онъ къ ней съ тою-же самой просьбою, какъ незадолго цередъ тѣмъ--ко вдовушкѣ. Глянула на добра-молодца красная дѣвица,--приглянулся; поняла она, какой затаенный смыслъ кроется въ его просьбѣ. Ровно маковъ цвѣтъ, зардѣлася красавица, потупила свои очи дѣвичъи, исполнила просьбу. Потеряла она надъ собою волю, готова навъкъ отдать ее молодцу счастливому...

> "-Я твоя сударь слуга, Я послушаюсь тебя!"-

-- изъ ясной глубины сердца звучить отвъть ея, полный той кроткой покорности, которою русская женшина способна побъдить самую могучую силу воли, обезоружить неукротимый гнъвъ, приворожить къ себъ безъ наговоровъ, безо всякихъ зелій, -- которою она сильна въ своемъ нъжномъ безсили.

По словамъ одной пъсни-"не безчестно молодцу вдоль по улицъ пройти, вдоль по улицъ пройти, къ хороводу подой-ти". Другая прямо обращается къ нему: "Гуляй, гуляй, молодець, поколь не жениль отецъ!" Съ этою пъсней словно сговорилась третья, начинающаяся словами: "Гуляй, гуляй, дввушка, пока твоя волюшка, -скоро замужъ отдадуть - всв гулянья отойдуть!.." Громадное большинство пѣсенъ рисуетъ семейную жизнь самыми мрачными красками - для вступающей въ чужую семью молодушки-семью, гдъ, кромъ мужахозяина, надъ нею являются набольшими "свекоръ грозенъ батющка" да-пуще того-"свекровь лютая". Много пъсенъ спёлось сложилось въ русскомъ народъ про житье молодой невѣстки въ мужниной семьѣ, — грустныя, тяжелыя все это пѣсни, горькою отравой жизни подсказанныя нашептанныя. И во всѣхъ-то нихъ отзывается та грусть-тоска, которою на-поена старинная пѣсня про "Лучинушку". "Лучина, лучинушка березовая!" — запъвается она: "Что-же"ты, моя лучинушка, не ясно горишь, не ясно горишь да не вспыхиваешь?-Плачетъ-звенитъ напавъ, въ душу просится; "...да не вспыхиваешь..." — какимъ-то стономъ вырывается изъ груди пъвца. защемитъ - заноетъ сердце отъ этого стона... Аль тебя, моя лучинушка, свекровь залила?.." Скорбная повъсть загубленной молодости слышится въ этомъ вопросъ.

Народная жизнь на каждомъ шагу выдвигаетъ изъ своей среды примъры самобытности, изумительной для незнакомыхъ

-690 -

съ нею близко. Что ни шагь въ ея до сихъ поръ еще непроходимыя для многихъ дебри, то и тупикъ для привыкшаго мърять всё на короткій аршинъ своихъ предвзятыхъ взглядовъ наблюдателя. Сплошь-да-рядомъ приходится встръчаться здъсь съ самыми разительными противоръчіями, не только мирно уживающимися бокъ-о̀-бокъ, но словно даже освъщающими другъ-друга. Коренной русскій человъкъ весь сотканъ изъ противоръчій. Особенно живо проступаетъ эта своеобразность его природы въ народной жизни, ближе стоящей къ первообразамъ бытія.

Вотъ, напримъръ, какъ ярко проявляется въ русской народной пъснъ построенное на противоръчии чувство нежданно зарождающейся страсти. "Пошель молодець на гулянье, къ краснымъ дъвушкамъ на свиданье, ой лелю, лелю, на свиданье..." - начинается эта, записанная въ Ветлужскомъ увздв Костромской губернии, пёсня. "Миръ вамъ, дъвушки, на гуляньъ, миръ вамъ, красныя, на свиданьъ!" – продолжается пъсенное слово - очестливымъ поклономъ-привътомъ молодца: "Входитъ молодецъ въ кругъ къ дъвицамъ, ходитъ молодецъ по кружалу, проситъ молодецъ побороться". Такая необычная просьба приводить въ изумленіе: "Всѣ тутъ дѣвицы пріутихли, всъ тутъ красныя пріумолкли..." Выискалась, однако, въ хороводномъ кругу и такая, которой пришелся по нраву вызовъ молодца: "Одна дѣвица всѣхъ смѣлѣя, всѣхъ смѣлѣя, всёхъ веселья, дёвка къ молодцу выходила, выходила дёвкасъ молодцемъ говорила:-Изволь, молодецъ, побороться!" Въ дочери современной деревни какъ-бы проснулся духъ богатырокъ древней Руси, удалыхъ "паленицъ", выходившихъ на единоборство со своими побратимами-богатырями, съ единаго маху клавшихъ наземь чужеземца-нахвальщину. Такъ и здѣсь: "дѣвка молодца споборола, черну шапку съ кудеръ сшибла, на немъ синь кафтанъ изорвала, алу ленточку въ грязь втоптала, кушакъ шелковый изщипала, за русы кудри теребила; во право плечо колотила, лицо бълое пристыдила. Пошель молодець-самъ заплакаль, пришель къ матери съ жалобою..." Читатель-слушатель песни невольно настраивается на смѣшливое отношеніе "къ пристыжонному" паленицею нашихъ дней молодцу. Но разсказъ совершенно неожиданно заканчивается на иной ладъ. Жалоба молодца показываетъ, что онъ-то смотритъ на это совсёмъ по друго-му. "Ужъ ты матушка, мать родная!" — говоритъ-жалобится онъ: "Меня дъвушки не злюбили, всъ-то красныя меня не любятъ, одна дъвица сполюбила, меня молодца поборола, черну шляпу съ кудеръ сшибла, алу ленточку въ грязь втоптала, кушакъ шелковой изщипала, на мнъ синь кафтанъ изорвала, а за русы кудри теребила, во право плечо колотила, лицо бълое пристыдила"... Эта пъсня распъвается въ нъсколькихъ разносказахъ. Такъ, въ Тульской губернии пъвуны, продолжая пъсню, ведуть ръчь и о томъ, что произощло вслъдъ за жалобой молодца. Пошла мать пристыжоннаго ценять дъвушкъ. "Дъвушка, ты дъвушка, невъста!" — обращается она къ ней: "Какъ тебъ не стыдно? Какъ тебъ не дурно? Обидъла молодца-парня при всемъ при міръ, при міръ, при народъ, при большомъ короводъ!" Обидчица-утъшаеть обиженнаго: "Не плачь, родимый (говорить она)! Русы кудри можно причёсать, пухову шляпу можно надъть, на сборахъ поддевку все можно собрать, ситцеву рубашку можно зашить, козловые сапожки-можно надъть, а намъ съ тобою, молодецъ, все можно пожить, другъ-друга любить!" Въ калужскомъ разнопъвъ-дъвица отвъчаетъ матушкъ обиженнаго парня, что она-красная- пожальеть" и, какъ видно изъ заключительныхъ словъ, дъйствительно пожалъла его:

> "Назадъ-то молодца, назадъ ворочала: —Воротися, молодецъ, воротися, удалой, Не хвалися, молодецъ, да ты самъ собой, Ты самъ собою, своей красотою!— Всв русые кудерки на немъ причесала; Пуховую шляпушку ему надъвала, Синенькій халатикъ, сборы собирала, Сятцеву рубашечку на немъ зашивала, Сафьяны сапоженьки ему надъвала"...

"Пощелъ, пошелъ молодецъ, пошелъ—взвеселился"...—кончается пъ̀сня. Смоленскіе-бъ̀льскіе пъ̀сенники дополняють ее и тъ̀мъ, что дъ̀вица—"молодчика сладко цъ̀ловала, сладко цъ̀ловала, такъ отвътъ держала:—Тебъ дъ́ла нъ́ту, что я друга била! Сама понимаю, друга утъ̀шаю, ой лё́шеньки, лё́шеньки! Друга утъ̀шаю!..."

Пъсенное народное слово всегда было склонно къ смъшливости. Вотъ какую, напримъръ, картину рисуетъ оно: "... что и черная грязь—то старухи у насъ; что и бълая капуста—то молодушки у насъ; что лазоревый цвътокъ—красны дъвушки у насъ; что гнилая-то солома—то ребятушки у насъ. На гнилую-то солому нынъ честь пришла, что гнилая-то солома нынъ женится, а лазоревый цвътокъ за нихъ замужъ идутъ"... и т. д. Псковичи, пъвуны старинные, поднимаютъ цъну на дъвушекъ красныхъ. "Вылеталъ соловей изъ Новагорода", —поютъ они, — "выносилъ онъ въсть не радостну: какъ у насъ на Руси мальцы дешевы— первый молодецъ хоть-бы дровъ костеръ, другой молодецъ хоть-бы лыкъ пучокъ, третій молодецъ хоть-бы дегтю кувшинъ! Вылеталъ соловей изъ Новагорода, выносилъ онъ въсть, въсть не радостну: какъ у насъ на Руси дъвки дороги— перва дъвка во сто рублей, друга дъвка во тысячу, а третей дъвицы цъны нътути!" Въ старинной пъснъ—"А мы просо съяли, съяли...", распъвавшейся на Руси еще въ незапамятные годы, кони, пойманные на вытоптанномъ просъ и запертые въ стойло, выкупаются у поймавшихъ не ста рублями, не тысячей: "Мы дадимъ молодца, молодца!" — прелдагаютъ хозяева коней. — "Намъ молодецъ не надо, не надо!" — получается отвътъ. — "Мы дадимъ дъвицу, дъвицу!" – Намъ дъвица надобна, надобна!" Въ одной калужской пъснъ, занесенной П. В. Шейномъ въ его пъсенную кошницу, есть такое мъсто:

> "Погляди-ко-ся на сине море: На синемъ моръ корабли илывутъ, Корабли плывутъ со товарами, Посреди-корабль съ златомл-серебромъ, А другой корабль съ мелкимъ жемчугомъ, Какъ третій корабль съ красной дъвушкой... — Злата, серебра дъвать некуда, Мелка жемчуга сыпать не во что, Красну дъвицу подавай сюда, Ей надобно напередъ идти, Напередъ идти, хороводъ вести"...

Действующія въ ярославской-пошехонской песне красны дъвушки выносять въ хороводъ по соловью въ рукахъ. "Ужъ ты пой, распъвай, соловей: пока воля есть у батюшки, пока нъга есть у матушки, пока воля есть у дъвушки!" Отсюда-прямой переходъ: "Пой, распъвай, красна дъвица, въ хороводъ разгуливай на вольной волюшкъ, во красъ во дъ-вичьей!.." Пермскіе пъсенники развиваютъ основную мысль приведенной пъсни. "Поиграйте, красны дъвицы, пока весело во дъвушкахъ!" - поется у нихъ: "Неравно-то замужъ выйдется, не ровенъ мужъ навернется, либо старый-отъ удушливый, либо малый отъ недошленький, либо ровнюшка хорошенькая".... Недобрая потъха" сулится пъснею старому мужу: "Я бы стараго потъшила-середи поля повъсила, что на горькую осинушку и на самую вершинушку добрымъ людямъ на посмъщище, чернымъ воронамъ на граянье!"... Вятская пъсня разсказываеть о томъ, какъ стлала постельку мужу старому молодая жена. Начало этой пѣсни вѣетъ на современнаго слушателя неподдѣльной одухотворенностью: "Какъ на морѣ валы бьютъ, валики-валы бьютъ; черный воронъ воду пилъ, воду пилъ, воду пилъ; онъ не напилъ, возмутилъ, возмутилъ, возмутивши, говорилъ, говорилъ, говорилъ: — Выдьте, дѣвки, замужъ-отъ, замужъ-отъ за стараго старика, старика!" Затѣмъ, пѣсня переходитъ къ обѣщанію молодушки молодой: "Я старому сноровлю, сноровлю, постельку постелю, постелю — въ три рядочка кирпичу, кирпичу, во четверту шипицу, шипицу, въ пятый рядикъ крапиву, крапиву; шипичюшка колюча, колюча, крапивушка жалюча, жалюча"... Не особенно очестливо относится къ льстящейся на молодость старости пѣсенникъ-народъ, по словамъ котораго и улица села деревни украшается "молодцами, молодицами, душамъ красными дѣвицами", какъ травой-муравою — зеленые луга.

Молодость въ представленіи русскаго народа является олицетвореніемъ воли, съ которою связано понятіе не только о широкой удали, а и о счастьѣ. Безпечная веселость и свободный полеть чувствъ открываютъ послѣднему широкій путь въ жизнь человѣческую, —и была-бы она такъ богата имъ, кабы не залегали этотъ путь невзгоды житейскія, затемняющія собою свѣтъ солнечный передъ глазами изнемогающихъ подъ тяжкой ношею жизни. "Ахъ ты, молодость моя, молодецкая! Ойты воля моя. воля дѣвичья!" – рвется изъ стихійнаго сердца народа-пѣснотворца окрыленное мыслью слово: "Мы когдато съ тобою, волюшка, разстанемся?" Не замедляется и отвѣтъ на этотъ вопросъ: "Мы разстанемся съ тобой, волюшка, у Божьей церкви, у Божьей церкви да подъ златымъ вѣнцомъ, подъ златымъ вѣнцомъ да съ добрымъ молодцомъ!".

Не всѣ, однако, поминаютъ весельемъ-радостью да волей вольною свою молодость. Нашептываетъ-подсказываетъ жизнь русскому народу и совсѣмъ на иной ладъ сложившіяся пѣсни. "Ахъ ты, молодость, молодость!" — запѣваетъ иная пѣвунья голосистая: "Чѣмъ-то вспомянуть тебя!" И тутъ-же отвѣчаетъ себѣ: — "Вспомяну я молодость тоскою, кручиною, тоскоюкручиною — печалью великою!" Въ Новгородской губерніи поется еще и теперь старинная пѣсня о томъ, какъ одинъ мужъ удалилъ отъ себя жену постылую, удаливши — самъ вспокаялся. Начинается эта пѣсня укоромъ загубленной молодости:

> "Ахъ ты, молодость моя молодецкая! Не видалъ я тебя, когда ты прошла, Когда ты прошла, миновалася..."

Виною въ этомъ-"худая жена, жена угрюмая, некорыстная": "Ни продать жену, не промънять ее-что никому-то она не надобна: ни брату, ни свату, ни товарищу"... Надумаль онъ думу: "Какъ пойду-то я, добрый молодецъ, на конюшій дворъ ("на сине море"—по иному разносказу), и куплю я, добрый молодецъ, новъ тесовъ корабль ("смоленой корабль о двѣнадцати гребцовъ, тонкихъ парусовъ...") посажу-ль на него свою жену боярыню: Ты прости, прости, можена боярыня!" И вотъ,—продолжается пѣсенный сказъ: "коя рабль побѣжалъ, какъ соколъ полетѣлъ"... Одумался, вспокаялся добрый молодецъ: "Воротись ты, моя жена боярыня! Ужъ мы будемъ жить съ тобой лучше прежнаго!" Отвѣтъ жены въ новгородскомъ разносказъ поется такъ: "Не кричи ты, мужъ, татаринъ злой! Намъ не жить съ тобой лучше прежняго!", въ витебскомъ: – "Не порой солнце свѣтитъ, не по лѣтнему, не любить больше мнѣ мужа всё по прежнему!"

Яркія противоположенія между старостью и молодостью то-и-дъло встръчаются въ пъсенномъ народномъ словъ. Но едва-ли не одно изъ самыхъ яркихъ представляется въ пъснъ - "Пойду, млада, по Дунаю", занесенной И. П. Сахаровымъ въ его пъсенное собрание. "Пойду, млада, по Дунаю; ой-люли погуляю!"---начинается эта пъсня: "Зайду, млада, во бесъду; ой-люли, во смиренну! Во бесъдъ сидитъ старый; ой-люли постылый! На кольняхъ держить гусли; ой-люли, лубяные! На гуслицахъ струны; ой люли, мочальныя! Старой въ гусли заиграеть; ой-люли, заиграеть. Мое сердце ноеть, ноеть: ойлюли, занываеть! Скоро ноги подломились; ой-люли, подломились! Булы руки опустились; ой люли, опустились! Ясны очи потупились; ой-люли, потупились!.." Совсъмъ иная картина открывается мысленному взору слушателя пъсни-изъ второй ея половины, посвященной молодости. "Пойду, млада, по Дунаю; ой люли, погуляю!""Зайду, млада, во бесёду; ойлюли, во веселую! Во бесъдъ сидитъ молодой; ой-люли, мой любезной! На колъняхъ держитъ гусли; ой-люли, звончатые! На гуслицахъ струны; ой-люли, золотыя! Молодой въ гусли заиграетъ; ой люли, заиграетъ! Мое сердце радо, радо; ой-люли, взвеселилось! Скоры ноги расплясались; ой-люли, расплясались! Бёлы руки размахались; ой-люли, размахались-Очи ясны разглядёлись; ой-люли, разглядёлись!.." Эти двъ картины говорять сами за себя безо всякихъ поясненій.

Недаромъ говорится — "Старый воронъ не каркнетъ мимо!" Долголътній жизненный опытъ дълаетъ старыхъ людей въщима. Смотря на жизнь просвътленнымъ взоромъ сердца, вооруженные памятью — они, порою сами того не замъчая, становятся — и не прибъгая къ колдовству-волхвованью — знахарями. Каждый новый день, каждый шагъ говорятъ имъ все больше и больше. Для нихъ перестаетъ быть тайною обступающая бытъ крестьянина-пахаря природа, — наоборотъ, каждое явленіе ся становится сроднившимся съ ними. Предсказаніе погоды, отъ которой такъ много зависитъ въ крестьянскомъ быту-обиходъ, кажется старому хлъборобу самымъ привычнымъ-обыкновеннымъ дъломъ, — словно на крыльяхъ вътра слетаются къ "дъду-всевъду" въсти о ненастьъ, о ведръ, о грозахъ, о засушливой поръ и обо всемъ, съ чъмъ связаны хозяйственныя тревоги заботы земледъльческой Руси.

Житейскія скитанія, сталкивающія съ многимъ-множествомъ разнородныхъ людей, мало-по малу делаютъ изъ засевающаго послъдняго полосу своей жизни человъка если не ворожею. то невольнаго угадчика. Достаточно иному старику окинуть совершенно незнакомаго ему собесъдника однимъ бъглымъ взглядомъ, чтобы знать, съ къмъ ему довелось имъть дъло. Большакъ семьи является и вершителемъ сельскихъ сходовъ, на которыхъ первый голосъ-по стародавнему завѣту-всегда принадлежалъ старикамъ. Они-же выбираются и въ судьи волостные, и въ ходоки-по важнымъдля всего деревенскаго міра дѣламъ. "У стараго человѣка глазъ тусклѣе, да совѣсть свѣтлѣе!", "Старый нравъ-молодому костоправъ!", "Старость — къ правдѣ ближній путь знаеть!" — говорится въ народъ. Старики являются на Руси хранителями всевозможныхъ завътовъ былого минувшаго. Они же-и памятливые сказатели всякихъ сказаній. Многія изъ этихъ послёлнихъ давнымъ давно вымерли бы, если-бы не собиратели, подслушавшіе ихъ изъ устъ отходившихъ на вѣчный покой патріарховъ деревни. "Пъсни не знаетъ-нетолодъ, сказки не разскажеть-не старикъ!"-гласить народное слово.

<sup>1</sup> Отработаетъ свою долю обзаведшійся внуками, поставившій дѣтей на ноги дѣдъ; немощенъ станетъ плотью — начнетъ все больше и больше о душѣ думать. Влечетъ-привлекаетъ старческие помыслы страннический—во имя Божіе — подвигъ: принимается старъ человѣкъ пѣшешествовать по святымъ мѣстамъ. А иные даютъ подъ старость обѣтъ Господу—собирать на построеніе храма Божія и, благословясь, уходятъ изъ дому въ путь-дорогу, проторенную къ богомольному сердцу народной Руси. "Душа" становится у начавшихъ заботиться о спасеніи ея людей все болѣе и болѣе властною надъ жизнью; все тѣлесное-земное отходитъ всторону, уступая иѣсто небесному-Божьему. Закатъ временной жизни близится къ озаренному лучами безсмертія разсвѣту вѣчности...)

— 696 —



## LXIII.

## Вагробная Жизнь.

"Человѣкъ рождается на смерть, умираетъ на жизнь". Это крылатое народное слово не мимо молвится: оно выпло-вылетѣло на бѣлый свѣтъ изъ сокровенныхъ глубинъ стихійной русской души; мысль, одухотворяющая его, является отраженіемъ завѣтныхъ взглядовъ народа-пахаря народа-сказателя, взглядовъ, на которыхъ зиждятся основы его міропониманія. Вѣра въ безсмертіе души человѣческой изстари вѣковъ была однимъ изъ главныхъ устоевъ, поддерживающихъ духовную жизнь народной Руси.

Еще въ до-христіанскія времена брезжилась хотя и блёднымъ, но немеркнувшимъ, проблескомъ дневного свъта надъ темной ночью языческаго суевърія эта мысль, вперявшая зоркій взглядь въ далекую даль грядущаго. Какъ въ смутномъ-тревожномъ полуснъ-грезилось пытливому сердцу славянина-язычника все то, что потомъ яркой зарею занялось надъ его головой-съ того дня, когда принялъ въ свои освященныя молитвою воды Днъпръ-Словутичъ крещавшуюся, по воль Владиміра-Красна-Солнышка, богатырскую и крестьянствующую Русь, еще за день за два передъ тъмъ приносившую всъ свои печали-тревоги къ деревяннымъ стопамъ златоусаго идола, поверженнаго во прахъ рукою князя-апостола и унесеннаго могучей ръкою къ грознымъ днъпровскимъ порогамъ-при кликахъ смущенной толпы: "Выдыбай, боже!" Върный сынъ Матери-Земли-русскій народъ еще въ7 младенческие дни своего самостоятельнаго бытия-путемъ непрерывнаго общенія съ вѣчнымъ возрожденіемъ природы, обновляющейся въ своей кажущейся смерти, дошелъ до сознанія того, что и человѣческое существованіе. являющееся лучшимъ цвѣтомъ красотъ прекрасной вселенной, не могло и не можеть не быть безконечнымъ.

Какъ проникъ дитя-человъкъ въ эту тайну тайнъ мірозданія, какими глухими-извилистыми тропинками вышель онъ на этоть прямой-свътлый путь, - покрыто туманомъ невъдомаго. / Но только шелъ этимъ путемъ богатырь-младенецъ, – какимъ поистинъ былъ народъ русскій на заръ своей государственной жизни, — и самъ того не сознавая, къ побережью безпредъльнаго моря Безконечности, надъ которымъ возсіяло для него пресвътлое солнце въры Христовой, проникшее своими лучами во всъ потаенные уголки его младенчески-простой --- хотя и затемненной-запуганной призраками грозныхъ преданій-жизни. Смутное представление о томъ, что бытіе человъческое не ограничивается кратковременнымъ существованіемъ на земль, а безконечно продолжается за гранью смерти-въ таинственной области незнаемаго-невъдомаго, встрътило желанный отвътъ въ новой, принесенной "изъза теплыхъ морей", въръ. Эта-послъдняя нашла въ своихъ простодушныхъ послёдователяхъ подготовленную вёками постепеннаго саморазвитія плодородную почву, воспринявшую всю ея сущность и сроднившую ее-путемъ духовнаго перевоплощенія-со всеми наиболее свётлыми сторонами былогостародавняго. Древнее суевъріе было слишкомъ жизненно, чтобы отпасть разомъ-подобно струпьямъ страшной бользни при исцѣленіи отъ нея; новая вѣра, воспринятая народнымъ духомъ, явилась слишкомъ всеобъемлющею и всепрощающею, чтобы отсвкать отъ своего здороваго тъла больные, но не наносящие ему особаго вреда, члены. Къ тому-же, и самая болѣзнь, -- какою представлялось блуждавшее впотьмахъ народное суевъріе, - съ теченіемъ времени дълалась все менъе и менъе опасною для великаго дъла возрожденія въ духъ Истины могучаго въ своемъ подвижническомъ смирении и смиреннаго въ своемъ-что ни годъ, что ни въкъ-возростающемъ могуществъ народа-великана. Грозные призраки мало-по-малу становились все болье и болье кроткими и въ настоящее время уже не угрожають своимъ присутствіемъ ничьему спокойствію. Цълый рядъ въковъ върности новой въръ, прошедшихъ для народной Руси, продолжавшей въ большей или меньшей степени придерживаться суевърныхъ завътовъ старины стародавней, выработаль у нея самобытные взгляды на жизнь и смерть. Взгляды эти слились съ основнымъ нятіемъ о безсмертіи духа человъческаго и о безконечности существования по ту сторону земной борьбы чувствъ и мыслей, страстей и долга—борьбы темныхъ и свътлыхъ началъ, приводящей все и вся къ одному и тому-же порогу въчнаго сліянія съ Небесною Правдой, передъ которою безсильно все земное-преходящее. Переступивъ этотъ роковой порогъ, безпомощный передъ таинственными судьбами грядущаго сынъ земли становится ближе къ Небу.

Земная жизнь представляется воображению народа-пахаря неоглядной нивою, по которой - смъняя одна другую - проходятъ толпы святелей. Засввають они распаханную предшественниками ниву, а сами все идуть да идуть впередь, скрываясь съ глазъ все надвигающихся и надвигающихся новыхъ съятелей. Что посветь человъкъ, то и пожнетъ: какъ проведетъ свою земную жизнь, такое и воздаяние получить святель жизненной нивы-, на томъ свътъ", за порогомъ смерти. ...Съешь живучи, жнешь — умираючи! — изрекаеть простодушная мудрость народная, проникновеннымъ взоромъ вглядывающаяся въ повитую туманомъ невъдънія, манящую къ себъ и въ то же самое время пугающую своей таинственностью даль, отверзающую для однихъ врата райскаго блаженства, а для другихъ-открывающую муки ада. Многое-множество сказазаній сложилось въ народъ про эту даль – сказаній, причудливой вязью переплетшихъ христіанскія откровенія съ преданіями суевърной старины.) Народное слово-этоть чудодъйный родникъ воды живой, самъ-собою выбивающійся изъ потаённыхъ нъдръ жизни - запечатльло въ своей бездонной глубинъ сказанія, отражающія въ себь многовъковую работу мятущейся, сбивающейся съ прямыхъ путей, но все-же неуклонно-неизмённо стремящейся къ свёту, затемняемой, но не затемненной, стихійной души тяжкимъ житейскимъ сумракомъ прозорливой.

"Живъ Богъ, жива душа—моя!"—въ какомъ-то пророческомъ одушевленіи восклицаетъ русскій народъ-сказатель, для котораго — по его-же собственному изреченію — живое слово неизмъримо дороже мертвой буквы. Смерть, представляющаяся мысленному взору людей иного духовнаго склада грознымъ чудищемъ, приводяшимъ въ ужасъ своимъ приближеніемъ, для истинно-русскаго человъка не такъ страшна. Преемственно связанный съ духовной жизнью отошедшихъ въ иной міръ родственныхъ ему по крови и по міровоззрѣніямъ поколѣній — русскій пахарь привыкъ встрѣчать смерть лицомъ къ лицу, безъ чувства особаго страха, благодаря тому, что въ немъ слишкомъ живуче яркое какъ весенній солнечный лучъ сознаніе, что это—лишь одинъ шагъ въ загадочную область вѣчнаго бытія. "Семи смертямъ не бывать, а одной не миновать!" — говорить онь, смотря прямо въ глаза роковой неизбъжности, — хотя туть-же и оговаривается, что: "На смерть, какъ на солнце, во всъ глаза не взглянешь!" Нравственная смерть, смерть духа — невпримъръ страшнъе для этого богатыря трудовой жизни, чъмъ смерть, разрушающая тъло. "Живому сердцу нътъ могилы!" — гласитъ живучая молвь народная, безъ крыльевъ перелетающая черезъ лъса дремучіе, черезъ горы толкучія, то взвивающаяся — въ своемъ размахъ — въ лазурную высь поднебесную, то — въ духовной тоскъ-истомъ — припадающая къ родимой груди Матери-Сырой-Земли.

Неизбъжность смерти не повергаетъ простодушнаго русскаго съятеля жизни въ уныніе. Знаеть онъ и всякій чась твердо помнить про то, что "отъ смерти не посторонишься", что нътъ ничего на свътъ "върнъе смерти"; но не забываетъ и о томъ, что "прежде смерти не умрешь". Неизгладимо запечатлълась въ немъ въра сердца въ предопредъление, гласящая, что "каждому человъку своя судьба на-роду написана". Смерть не страшна простецу-пахарю, какъ общее понятіе; но въ частности-онъ стращится смерти нечаянной, и одною изъ постоянныхъ молитвъ его является молитва о томъ, чтобы "привель Богь помереть своей смертью":-"Упаси Господь всякаго человѣка умереть безъ покаянія!"- испуганно открещивается онъ отъ смерти "въ одночасье". Смерть, по народному слову, у каждаго стоитъ за плечами ("за порогомъ"-по иному разносказу); но умереть вдали отъ родныхъ, не выразивъ послъдней воли, не обдумавъ положения близкихъ, остающихся въ живыхъ, и-главное-не покаявшись во грѣхахъ, — представляется въ кругу обступающихъ смерть явленій единственнымъ обстоятельствомъ, устрашающимъ духъ русскаго человъка, который своею многовъковой. жизнью-борьбой доказаль воочію всему міру, что онъ- не изъ робкихъ.

Русскій человѣкъ всегда былъ сторонникомъ семейныхъ-родовыхъ началъ, — семьянинъ онъ и по самой природѣ своей. Потому-то и вылетѣло изъ его устъ глубоко трогательное по существу изреченіе: "Въ семьѣ и смерть — добро, на чужбинѣ и жизнь — худо!" Родовой-общинный духъ сказывается въ другой, родственной съ этою, поговоркѣ: "На людяхъ и смерть красна!" Жизнь, не особенно балующая пахаря-сказателя своими ласками, нашептала ему не мало такихъ, напримѣръ, красныхъ своею неумытной правдою крылатыхъ словъ, какъ: "Лучше смерть, нежели золъ животъ!", "Страховъ много, а смерть — одна!", "Не столько смертей, сколько скорбей!",

<

"Горя много, а смерть одна!" и т. п. Удальство, порою смълое до дерзости, свойственное широкой душь, не любящей ничего недомолвленнаго-недодвланнаго, на полдорогв никогда ни передъ чёмъ не останавливающейся, слышится въ поговоркъ: "Смерть русскому человъку-свой братъ!" Отсутствіе страха передъ этимъ "своимъ братомъ" и порождало изумлявшихъ міръ удальцовъ среди русскихъ солдать, бравшихъ неприступные города одной смълостью, орлами перелётывавшихъ непроходимыя горы, устилавшихъ-мостившихъ путь своимъ братьямъ собственными костями. \Стыдъ-позоръ для истинно русскаго человъка-хуже смерти. Это чувство не вымерло на Руси со временъ князя-язычника Святослава, обезсмертившаго себя обращеннымъ къ хороброй дружинъ словомъ: "Ляжемъ костьми! Мертвые срама не имуть!". Въ иныхъ случаяхъ смерть, въ представления русскаго народа, является даже благодътельницею: "Бога прогнъвишь-и смерти не дастъ!" — замѣчаетъ по этому поводу непрестанно памятующая о смертномъ часъ и "спасеніи души" народная молвь.

Общій-неизбъжный удълъ человъчества-смерть не властна надъ живымъ духомъ, воспринимаемымъ отъ поколѣнія поколъніемъ. У русскаго народа эта преемственная связь поколъній проявляется особенно ярко и наглядно въ обычаяхъ, пріурочиваемыхъ къ поминовенію усопшихъ. Изъ затерявшихся во мракъ миновавшихъ въковъ языческихъ обрядовъ, объединенныхъ съ замънившими ихъ обрядами христіанскими, сложились эти обычаи, приросшіе къ сердцу народному. И не оторвать ихъ отъ этого свътлаго любовью сердца никакой новизнь, все сглаживающей-уравнивающей въ своемъ наступательномъ движении на пережитки съдой старины. Юъ незапамятныхъ временъ народная Русь окружала свой домашній очагъ духами-покровителями, въ которыхъ превращались успокоенные смертью работники жизненной нивы. Къ нимъ обращалась она встарину со встми своими печалями, не забываючи о нихъ и въ радостные-свътлые дни. Имъ приносилъ славянинъ-язычникъ домашнія жертвы. Языческое почитаніеобоготворение предковъ, растворясь въ христіанскомъ отношении въ умершимъ, вылилось въ современное, сложившееся въками, общение съ покойниками. Цълый рядъ особыхъ поминальныхъ дней въ году, окруженный пестрой изгородью обычаевъ, до сихъ поръ-по доброму завъту дъдовъ-прадъдовъ справляемыхъ во всёхъ уголкахъ свётлорусскаго простора, неогляднаго (слишкомъ красноръчиво говоритъ объ этомъ прогательномъ, обвъянномъ дуновеніемъ нездѣшнягонесказа́ннаго, (общения.) Простонародные помянальные обряды-обычаи въ одинъ голосъ свидътельствуютъ о томъ, что въра сердца въ русскомъ народъ всегда беретъ верхъ надъ холоднымъ, недовърчиво относящимся ко всему, разсудкомъ; а также и о томъ, что могучій духъ кроткаго пахаря-хлъбороба не только не страшится, но и че знаетъ себъ, смерти, словно возрождаясь къ новой и новой жизни при каждомъ любовномъ соприкосновении съ пріобщившимися къ великимъ непостижимымъ тайнамъ загробнаго міра.

Поминовеніе родителей вмѣняется въ непремѣнную обязанность каждому человѣку; оскорбленіе ихъ памяти считается у русскаго народа за тяжкую обиду и въ то-же самое время—за великій грѣхъ передъ Богомъ. "Живъ—нашъ, померъ— Боговъ!" – говорится на Руси: "За мертваго нѣтъ заступы, кромѣ Бога!", "Передъ мертвымъ не кичись: онъ сильнѣе живого!", "Померъ: доброму – память, лихому – забвеніе!", "Про мертваго не молви худа, Бога обидишь!", "Мертвому одинъ судья – Богъ!", "Живымъ – забота, мертвому – вѣчный покой!", "Не бывать ни одному человѣку заживо въ царствѣ небесномъ!", "Надъ каждою могилой – Святъ-Духъ!" Немало и другихъ изреченій, окрыленныхъ вѣщею вѣрой сердца народнаго, ходитъ по-людямъ, изъ устъ въ уста передаваючись – среди позднихъ потомковъ раннихъ пращуровъ, видѣвшихъ въ своихъ предкахъ добрыхъ-свѣтлыхъ духовъ, домашнихъ боговъ-покровителей.

Смерть слыветь въ народъ "часомъ воли Божіей". Благослови, Господи, помереть на родной сторонкъ, въ свой часъ!" возносится къ Творцу, не сотворившему смерти, простодушная молитва каждаго бъдняка-бобыля, знающаго, что какъ бы ни гнала его, какъ бы ни издъвалась надъ нимъ при живни лихая мачиха-судьба, а умретъ такъ и ему любовно-ласково откроются материнскія объятія родной земли. Для добрыхъ и для злыхъ, для бъдныхъ и для богатыхъ для всъхъ найдется мъсто въ ея нъдрахъ, тхотя и оговаривается посельщина-деревеньщина, что спознавшихся съ нечистой силою лиходъевъ "и земля не принимаетъ". Находятся и теперь такіе дотошные всезна́и, что за върное передаютъ розсказни о будто-бы не принятыхъ землею нераскаянныхъ здодъяхъ.

У жизнерадостныхъ людей, — съ какими можно встрътиться всегда и вездъ, если только повнимательнъе приглядываться къ тому, что творится вокругъ да около — ,сложились свои поговорки-пословицы о жизни, о смерти и обо всемъ обступающемъ эти два явленія бытія человъческаго. "Шивой смерти не ищетъ!" — говорится въ ихъ кругу: "Умирать — не въ помирушки играть!", "Кому жизнь не дорога!", "Какъ жить ни

- 702 -

тошно, а умирать того тошнъй!", "Горько жить — горь-ко, а еще-бы столько!", "Смерть никому ни мила: ни богачу, ни бъдняку, ни умному, ни дураку!", "Приведи, Господи, пожить лишній часокъ, -- на землі все милій, чёмъ въ сырой землё!" и т. д. На эти слова всегда готова у русскаго народа такая красноръчивая отповъдь, какъ: "Бойся жить, а умирать не бойся: дольше жить - больше грышить!", "Сколько ни живи, а умирать надо!", "Всъ тамъ будемъ: кто раньше, кто – поздніве!", "Царь и народъ – все въ землю пойдеть!", "Въ могилкі – что въ перинкі: не просторно, да улёжно!", "Одна смерть правдива!", "Отъ смерти не бъгай: все равно — не уйдешь!", "Отъ жизни до смерти — одинъ шагъ!", "Умеръ — Богъ, любя прибраль!" Да и не пересказать всёхъ поговорокъ-присловій, какими обмолвилась словоохотливая, слова словомъ плодящая народная. Русь о томъ, что неизбъжнаго конца нечего бояться смертнымъ людямъ. "Жизнь-сказка, смерть-развязка, гробъколяска, покойна — не тряска, садись да катись!" — можно заключить всё эти богатыя изобразительностью слова прибауткомъ веселыхъ, легко смотрящихъ и на жизнь, и на смерть, краснобаевъ, руководящихся, при такомъ взглядъ на столь важные вопросы-завиднымъ спокойствіемъ духа. "Смерть — злымъ, а доброму — въчная цамять!", "Злому смерть, а доброму-воскресеніе!"- говорять, хотя и не сходящіеся съ ними въ легкомысленности взглядовъ, но обладающіе твмъ-же драгоцвенымъ качествомъ, болве строгіе, вдумчивые люди, проникновеннымъ взоромъ смотрящіе на жизнь человъческую, искренно върящіе въ то, что смерть-"душѣ просторъ".

Простонародныя загадки представляють жизнь и смерть двумя борцами, глядючи на которыхь, нельзя разобрать: "кто бѣжить, кто гонить". Смерть—въ устахъ людей, любящихъ перекинуться словцомъ загадочнымъ—является столбомъ, поставленнымъ середи поля, который никто не обойдеть, не объѣдетъ—"ни царь, ни царица, ни красная дѣвица". Безчисленный рой разносказовъ этой загадки летаетъ по всему неоглядному приволью родины народа-сказателя. Въ устахъ рязанскихъ краснослововъ "столбъ" замъняется дубомъ, и загадка загадывается иѣсколько на иной ладъ: "На полъ на ордынскомъ стоитъ дубъ таратынской, на немъ сидитъ птичка-вертяничка. Она хвалится-похваляется: отъ нея-де никто не уйдетъ ни царь въ Москвѣ, ни король въ Литвъ ("ни царь Москвичъ, ни король Лукичъ"—по иному разносказу)! Олонецкiе загадчики-отгадчики рисуютъ смерть премудюй совою, которая

- 703 -

сидить на корытъ. "Не можно ее накормити-ни попами, ни дьяками, ни пиромъ, ни міромъ, ни добрыми людьми, ни старостами!"-говорять они. Въ симбирскомъ Поволжьв подслушана такая загадка про эту неизбъжную вершительницу жизни: "Стоить древо; на древъ сидить голубь, а подъ древомъ-корыто; голубь съ дерева цвътъ щиплетъ, въ корыто сыплеть, - съ дерева листь не убываеть и корыто не наполняеть!"... У олончанъ, вмъсто голубя, дъйствуетъ въ разносказв этой загадки орель-птичій царь. "Стоить столбь",загадывають они: "на столбъ-цвъть, подъ цвътами котель, надъ цвътами орелъ, щвъты срываетъ, въ котелъ бросаетъ, цвътовъ не убываетъ, а въ котлъ не прибываетъ!" Эта загадка съ достаточной яркостью обрисовываетъ своеобразный взглядъ русскаго народа на мудрую хозяйственную распорядительность природы, уравновъшивающей убыль умирающихъ людей прибылью вновь нарождающихся. "Кто ниже Бога, а выше царя? -спрашивають о смерти пермяки-шадринцы. "На что глядять, про что въдають да не знають?" – переговаривають ихъ псковичи. "Какая загадка безъ разгадки?" — подаютъ свой голосъ завзятые нижегородские говоруны: "Среди поля ухабъ, не протхать его никакъ: все третъ, все мнетъ и всъ завертки рветъ!", "Сидитъ птица на кусту, молится Христу, беретъ всяки ягодки-и спъленьки, и зелененьки!", "Заръжетъ-безъ ножа, убьетъ-безъ топора!" ит.д.

Пестрая стая загадокъ про убивающее безъ топора чудище заключается - замыкается такимъ краснымъ сказомъ: "Летѣла птица орелъ, садилась на престолъ, говорила со Христомъ: — Гой еси, Истинный Христосъ! Далъ ты мнѣ волю надо всѣми: надъ царями, надъ царевичами, надъ королями, надъ королевичами! Не далъ ты мнѣ воли ни въ лѣсѣ, ни въ полѣ, ни на синемъ морѣ!" Въ этой загадкѣ, "какъ въ зеркалѣ, отразился зоркій взглядъ народасказалъзна на безсмертную душу природы, возрождающейся съ кандон новой весною въ своемъ кажущемся зимнемъ умиранія.

По старинному, изъ глубины незапамятныхъ временъ дошеды у къ рубежу нашихъ дней, преданію, душа покидая тъло умершаго человъка — не сразу разстается съ мъстомъ земныхъ своихъ странствій. Въ продолженіе трехъ дней витаетъ она вокругъ покинутаго ею праха; то голубемъ - птицей летаетъ-вьется вблизи покойникова дома, то — мерцающимъ огонькомъ дрожитъ ночью надъ кровлею, то бълой бабочкою бьется въ окно. До девятаго дня нътъ ей покоя: все

- 704 -

еще не можетъ она позабыть о своемъ недавномъ обиталищъ. Давно уже и погребенъ покойникъ, а въ домъ повременамъ все еще чувствуется-слышится его незримое присутствіе. Пройдутъ "девятины" со дня смерти, и душа покидаетъ земные предълы — для новыхъ мытарствъ и вплоть до самыхъ "сорочинъ" (сорокового дня), когда ей приходится идти на уготованное земной жизнью мъсто или въ райскія селенія, или въ геенну огненную, на муки въчныя.

Третій, девятый, двадцатый и сороковой дни, истекающіе со времени смерти, являлись встарину освященными обычаемь поминальными сроками: но мало-по-малу двадцатый день сталь опускаться, и поминовение ограничилось троекратнымъ повтореніемъ. Съ послъднимъ связано у благочестиваго люда православнаго върование о перемънахъ, совершающихся съ почившимъ въ эти сроки загробной юдоли. Такъ, по словамъ строгихъ блюстителей прадъдовскихъ повърій, на третій цень измъняется образъ покойника, на девятыя сутки --начинаеть разрушаться распадаться твло его, въ сороковойистлъваетъ сердце. По свидътельству древней письженности русскаго народа, на третій день по смерти приводить ангельхранитель освобожденную отъ тълесныхъ веригъ душу - на поклонение Богу. "Яко жь бо отъ царя земнаго послани буцуть воины привести нъкоего и, связавше его, повъдають ему повелёніе царево, трепещеть же и держащихь и веду-щихъ его немилостиво къ путному шествію, аще и ангелы отъ Бога послани будуть поясти душу человъчу." По словамъ боголюбивой православной старины - если въ третины будетъ какое-либо молитвенное приношение въ храмъ Божіемъ на поминъ души, то ей дается этимъ "утъшение отъ скорби. прежь бывшія ей оть разлученія телеснаго, и (она) разумьеть отъ водящаго ю ангела, яко память и молитва ея радивъ церкви Божіей принесена, и такъ радостна бычаеть. 4 Съ третьяго по девятый день ходить душа по мыта; амъ-съ ангеломъ, показывающимъ ея просвътленному в , райскія блаженства и адскія мученія. Настаеть девятый день. h вотьпосъщаеть добродвтельная душа мъста совершита ею добрыхъ, угодныхъ Вогу, дълъ; а гръшную – ведетъ ... селъ по путинъ содъянныхъ ею прегръшений, возстановляя ихъ въ ея памати. Въ сороковой день приводитъ хранитель небесный уходившуюся съ нимъ по мытарствамъ душу къ подножію престода Господня-на послёднее поклонение Творцу. Потомуто и совершается въ этотъ день особо усердное моленіе объ упокоенія почившихъ рабовъ Божіихъ въ селеніяхъ правед-

ныхъ. "Добръ держитъ святая церковь, въ четыредесятый день память сотворяя о мертвомъ!" — гласитъ объ этомъ поученіе святоотеческое.

Поминовеніе умершихъ никогда не ограничивалось на Руси однимъ молитвословіемъ Церкви: его всегда сопровождали особые поминальные столы, устраиваемые для всёхъ родныхъ и близкихъ покойнику, а также и посильно щедрая раздача милостыни нищему люду, во множествь собирающемуся, безо всякаго зова, на похороны и поминки. Кладбища-священное мъсто въ глазахъ всякаго русскаго человъка-одно изъ любимыхъ дневныхъ мъстопребываний нищей брати въ многолюдныхъ городахъ. Здъсь всегда перепадеть на ихъ убогую долю поминальный кусочекъ и деньга - копъйка. Въ посельской попольной Руси, — гдё на кладбищахъ собирается народъ только въ извёстные установленные обычаемъ дни, — нищіе въ праздники толпятся въ церковныхъ оградахъ, у папертей, а въ будни бродятъ подъ окнами. "Кормилецы наши батющки, милостивыя матушки, подайте святую милостыньку Хряста ради!"-разливаются-плачуть по подъоконью умилённые. старческие голоса: "Родителямъ вашимъ царство небесное. а вамъ доброе здоровье! Роду вашему племени — домъ благолатный!"

Въ безсоновскую кошницу - сокровищницу духовныхъ стиховъ народныхъ занесенъ не лишенный своеобразной красо-ты "стихъ заупокойный", распъваемый каликами - перехожи-ми, бродячею Русью Христа-ради. "Господи, воспомяни съавныя памяти родитилій вашихъ, отцы ваши да мамы, Божа, вспомяни!" -- льется-журчить ручейкомъ, чуть-сочащимся цо мелкимъ камушкамъ, заунывное пъніе:- "Отцы ваши хресные, хресникамъ, хресницамъ, племянникамъ, племянницамъ, свекры, свекровки, дивярья, золовки, во роду поколенія, во всемъ почитанія, при объдняхъ и при заутреняхъ, при церквахъ, при Божьихъ домахъ, за ясными свячами, за гласными звонами, за ъствомъ херувимскимъ, за браными скатяртями, за солодкими кутьями, за мягкими просвирами, за пахучимъ ладуномъ, заключенныхъ, полоненныхъ, въ войны посяченныхъ, грома́мъ забивающихъ, молоньей палящихъ, на огню погорящихъ, на воды потопляющихъ, съ боку присыпущихъ, голодной смертяй помершихъ, которыи душачки бизъ попа помирали, въ Божой церкви не бывали, святого причастья не примали, вдовъ-ли сиротъ, бизпріютныхъ головъ, въ чужи земли завядены, што некому поминать, по имяни называть, на вспоминъ души давать, вчисляя ихъ свътъ Христосъ во книги въ животныи, въ псалтыри въ суботнии, въ грамоты церковныя!".. Стихъ кончается моленіемъ къ "свѣту Христу": — "Доняси-жь ихъ, свѣтъ Христосъ, тыи душачки до города Русалима, до царя Давыда, гдѣ Исаковы, Яковы мощи спочиваютъ! Дай, Божа, тыи душачки во городи въ Русалими въ раю раявали, со святыми спочивали! Вѣчная имъ память, создай имъ, Божа, рай пресвѣтлой, зямельку легкую и царства небесная!" Въ этомъ одноголосномъ-тягучемъ иѣснопѣніи явственно слышится порывъ православной русской души къ сліянію съ небеснымъ блаженствомъ, уготованнымъ для праведниковъ. Мѣсто земныхъ подвиговъ Сына Божія представляется темному люду самымъ близкимъ къ обители святыхъ угодниковъ. Потому-то и находитъ возможнымъ "рай раявати" убогій стихопѣвецъ "во городи въ Русалими".

Яркая картина смерти праведника и гръшника воспроизведена народомъ сказателемъ въ стиховныхъ пъсенныхъ сказаніяхъ о братьяхъ Лазаряхъ-убогомъ и богатомъ (см. гл. LIX). Такихъ же "святыхъ ангедовъ, тихіихъ, все милостивыхъ" ниспосылаеть Господь по праведную душу, какіе "вынимали (у Лазаря убогаго) душеньку честно и хвально, честно и хвально въ сахарны уста, да приняли душеньку на пелену, да вознесли же душу на небеса"... Къ смертному одру гръшника, запятнавшаго свою порочную душу грѣхами нераскаянными, приходятъ-наоборотъ- "грозные ангелы - страшные грозные, немилостивые": вынимають эти посланцы гнъва Божія гръшную душу-также, какъ и душу Лазаря богатаго-печестно, нехвально, нечестно-нехвально, скрозь реберъ его", возносятся съ нею на небеса и оттуда низвергаютъ свою отягченную прегрѣшеніями ношу "во тьму глубоко, въ тое злую муку, въ геенскій огонь".

Смерть представляется народному воображенію въ видѣ дряхлой старухи (или даже скелета) съ косою въ рукахъ. Старинная русская сказка обрисовываетъ этого косаря цвѣтовъ жизни человѣческой въ довольно смѣшномъ видѣ, что служитъ доказательствомъ живучести нашего смѣлаго народнаго слова, не задумывающагося даже передъ посягательствомъ на такую важную особу. Какъ и въ большинствѣ другихъ сказокъ-человѣкомъ, перехитрившимъ простофилю-Смерть, является завзятый носитель русскаго удальствасоздатъ. / Умеръ воинъ христолюбивый, и поставилъ его Господъ на часахъ у входа въ пресвѣтлый рай, ведетъ свою рѣчь эта сказка. Видитъ служивый: идетъ Смерть.--Куда идешь?-Къ Господу за повелѣніемъ, кого морить мнѣ прикажетъ!-Погоди, я спрошу!..-Пошелъ и услышаль желаніе Божіе, чтобы морила она самый старый людь. Вспомнилъ солдатъ, что живы у него мать съ отцомъ, жаль стало ихъ, не передалъ онъ Смерти слова Господня, а сказалъ, чтобы шла она въ лъса дремучіе и три года точила самые старые дубы. Заскрежетала зубами старая лиходъйка, даже заплакала отъ досады, но повърила служивому, пошла выполнять переданное ей повелёние: ходила три года по лысамъ, три тода точила-грызла старые дубы, -воротилась за новымъ повелѣніемъ Божіимъ. Приказалъ Праведный Судіяморить ей молодой народъ; но солдатъ, у котораго были въ живыхъ молодые братья, передалъ приказание точить-грызть. молодые дубы. Прошло еще три года, и на этотъ разъ (вмъсто младенцевъ) пришлось обманутой служивымъ Смерти грызть-точить дубки малые въ теченіе новыхъ трехъ лѣтъ. Въ послъдній день девятаго года идетъ Смерть, еле ноги волочить: "Hy, думаеть, теперь хоть подерусь съ солдатомъ, а сама дойду до Господа. За что Онъ девять лътъ меня наказуеть?" Выслушаль Вседержитель разсказь Смерти, повелълъ солдату-обманщику девять лътъ носить обманутую на своихъ плечахъ. Носилъ-возилъ служивый старуху, уморил-ся, вытащилъ рожокъ съ табакомъ, сталъ нюхать. Попросила понюхать и Смерть. "Полъзай въ рогъ да и нюхай--сколько душъ угодно!" Далась въ обманъ Смерть, а солдатъ захлопнуль табакерку да и за голенище, а самъ-на часы къ преддверію райскому, какъ ни въ чемъ не бывало...Нъкоторые сказочники пересказываютъ конецъ сказки на иной ладъ. Вельль,-говорять они,-Господь Богь провинившемуся часовому откармливать Смерть оръхами. Надоскучило солдату это занятіе, заспориль онъ со старухой: "Ты де-не влъзешь въ пустой оръхъ!" Раззадорилась Смерть-влъзла въ оръховый свищъ, а служивый не будь дуракъ, взялъ да я заткнулъ дырку въ оръхъ, а оръхъ спряталъ въ карманъ. Освободиль Господь взмолившуюся къ нему заключенную, повельть ей уморить дошлаго солдата. И воть, ---сказывается сказка, сталь онъ готовиться къ послёднему концу, надъль чистую рубашку и притащилъ гробъ. "Готовъ?" - спрашиваетъ Смерть.-Совсъмъ готовъ!- "Ну, ложись въ гробъ!" Пользъ солдатъ въ домовину-никакъ не можеть улечься, какъ быть надо: то внизъ лицомъ, то на-бокъ ляжетъ. Проситъ онъ показать, какъ ложатся добрые люди въ гробъ, -ссылается, что никогда-де и не видывалъ, какъ помираютъ. Согласилась старая показать, что и какъ, -- выскочилъ служивый изъ гроба, легла Смерть на его мъсто, а дока-солдатъ захлопнуль крышку, стянуль гробъ жельзными обручами да

- 708 -

۰,

и закинулъ его въ море. Освободилась изъ своей тюрьмы замая́нная солдатомъ Смерть только тогда, когда бурею разбило гробъ о каменныя скалы... Существуютъ и другіе разносказы этой смѣшливой сказки, и во всѣхъ нихъ Смерть выставляется недогадливой - неповоротливой, недалекаго ума старухой, а въ солдатѣ-докѣ воплощается пришедшаяся посердцу — по нраву народу-пахарю прирожденная русская сметка.

- Не всегда, однако, относится съ такимъ легкомысліемъ къ подкашивающей жизнь посланниць воли Божіей народная Русь, - приходять ей на память подобныя сказки только подъ веселую руку, въ беззаботный часъ, какіе далеко не такъ-то часто выпадають въ трудовой жизни, какъ это можетъ показаться не вошедшему въ кругъ ея потовыхъ - страдныхъ заботъ человъку. Достаточно прислушаться хотя-бы къ двумътремъ изъ тъхъ щемящихъ сердце, раздирающихъ живую душу причетовъ-плачей, какими еще и теперь провожають по захолустнымъ селамъ-деревнямъ покойниковъ народныя плакальщицы-вопленницы, - чтобы понять, какую скорбь-смуту вносить смерть въ крестьянскую семью, какъ тяжело отзывается ея приходъ на остающихся въ живыхъ. Нечего уже и говорить о вдовахъ съ дътьми-сиротами! Недаромъ, прихо дя къ своимъ покойничкамъ во дни весеннихъ-"радоницкихъ" и осеннихъ-прощальныхъ свиданій съ ними, припадаютъ онъ къ роднымъ могилкамъ, исходятъ на нихъ слезами горючими, повъряя лежащимъ во сырой землъ свои жалобы горькія. Многое-множество подобныхъ "воплей" записано-сохранено отъ забвенія собирателями памятниковъ живого народнаго слова. Нъсколько изъ нихъ уже было приведено въ предыдущихъ очеркахъ.

Наиболѣе ярко отразились представленія русскаго народа о загробной жизни въ стиховныхъ сказахъ каликъ-перехожихъ. Среди нихъ выдѣляется цѣлый рядъ, посвященныхъ смерти, посмертнымъ мытарствамъ и Страшному Суду Божію; есть и воспѣвающіе райское блаженство, являющееся удѣломъ праведныхъ. Въ стихѣ "Плачъ Адамовъ", поющемся-сказывающемся въ каждой округѣ на свой особый ладъ, есть звучащее покаяннымъ словомъ народа - сказателя мѣсто: "Оставимъ мы гордость, воспріемлемъ кротость, возлюбимъ мы нищіихъ, убогую братію, накормимъ мы алчущихъ, напоимъ жаждущихъ, одѣнемъ мы нагихъ своимъ одѣяніемъ. Тутъ намъ будетъ послѣдне свиданіе, послѣдне прощанье! Прижмемъ мы руци къ сердцу, прольемъ ко Богу слезы, воззримъ мы на гробы"...-гласитъ

- 709 -

оно.Затъмъ, нищіе духомъ пъвцы-сказатели восклицаютъустами плачущаго у двери потеряннаго рая прегръшившаго праотца людей:

> "Гробы вы, гробы, Превѣчны намъ домы! Сколько намъ ни жити, Васъ не миновати! Тѣла наши пойдутъ Во сырую землю— Землѣ на преданье, Червямъ на точенье. Души наши пойдутъ По своимъ по мѣстамъ"...

Всявдъ за этимъ вырывающимся у стихійнаго пѣвца-народа изъ стремящейся къ вратамъ покаянія, открытой вѣянію добра-свѣта, затуманенной сумракомъ мірского зла, души восклицаніемъ чидуть новыя покаянныя слова, кончающіяся предвѣщаніемъ, что "на второмъ пришествіи ничто не пособитъ (грѣшникамъ), ничто и не поможетъ – ни злато, ни серебро, ни цвѣтное платье, ни друзья и ни братія; только намъ пособитъ, только намъ поможетъ слезы, постъ и моленіе, и чистое покаяніе ("). и святая милостыня", — добавляется въ другомъ разносказѣ-разнопѣвѣ стиха)!..."

Человъкъ, по словамъ стихопъвца-народа, живетъ на земль - "какъ трава ростеть"; умъ-разумъ человъческий - "какъ маковъ цвътъ цвътетъ"; всякая слава земная представляется также "цвѣтомъ" бреннымъ, какъ и самое бытіе земное-преходящее. "Съ вечеру человъкъ въ бесъдъ здравъ и весель сидить, а поутру человъкъ той уже въ гробъ лежитъ", --продолжаеть народное пъсенное слово и переходитъ къ дальнъйшему воспроизведенію картины лежащаго въ гробъ. "Ясны очи помрачились, и языкъ замолчалъ, руки-ноги онъмъли",--гласитъ эта сплетенная изъ словъ картина. Разстающаяся съ тёломъ душа напоминаетъ півцу-сказателю птенца, вылетающаго изъ гнъзда на вольный просторъ. Вылетаетъ она и "приходитъ въ незнакомый міръ" и при этомъ -- оставляеть вся житейская попечения, честь и славу, и богатство маловременное: забываетъ отца-матерь, жену и чадъ своихъ, преселяется во инъ въкъ безконечный"...] И вотъ,продолжаютъ убогіе півцы, - видить преселившаяся въ вікъ безконечный душа человъческая "лица и вещи преужасныя". Прежде всего обступають ее добрые ангелы, и "воздушны

духи темные".--"Ты куда, душе, быстро течешь путемъ своимъ?" - вопрошаютъ ее первые: -- Ты должна по гръхамъ своихъ оправдиться. Вспомни, какъ на ономъ свътъ во гръхахъ жила? Здёсь грёхами, какъ сътьми, свяжуть тя!" Внемля словамъ ангеловъ, "вострепеталась" грѣшная душа, кающаяся въ своихъ прегръшенияхъ. - "Вы помилуйте, помилуйте, добріи ангелы!- "восклицаетъ она:- "Не отдайте мя, несчастную, въ руки злыхъ духовъ, вы ведите мя ко Господу къ милосердному! Я въ дълахъ своихъ при смерти воспокаялась, въ коихъ воленъ милосердный Богъ простить меня!" За этимъ восклицаніемъ переносится просвѣтленный взоръ души человъческой съ "того свъта" на "оный", гдъ справля-же что, мои дружья и ближніи, и сродницы, обстояще гробъ и тъло лобызаете?" -- обращается къ стоящимъ вокругъ покинутаго ею на земль тыа кличь смятенной души:-"Вы на что свъщи и масло возжигаете? Не возжегъ бо я свътильника душевнаго. Вы на что меня водою обмываете? Не умылся я слезами предъ Господомъ. Вы почто меня во ризы свътлы облекаете? Не облекся я, живучи, во ризы свътлыя. Что-же въ ракахъ съ преподобными полагаете? Ихже образу житія не послёдовахъ. Вы почто псалмы и пёсни совершаете? Не воспълъ бо я, живучи, пъсни духовныя. Что же въ церковь со свъщами провожаете не возжегшаго свътиль-ника масломъ милости?.."

Кличъ этотъ заключается послъдней просьбою встосковавшейся по добродътели кающейся гръшной души: — "Раздълите мое имъніе нищимъ-странникамъ!" — проситъ-молитъ она: — "Ихъ молитвы, слезы теплыя послушаетъ Богъ и подастъ для ихъ прощенія гръхомъ моимъ!" За выполненіе этой посмертной воли объщаетъ плачущаярыдающая душа и выполнителямъ великую награду: "..сами вы отъ Господа услышите", —говоритъ она: — "Пріидите, благословленіи Отца Моего, вы наслъдуйте уготованное царствіе со избранными святыми, Мнъ спожившими!" Въ этомъ кличъ души, "преселившейся во инъ въкъ безконечный", явственно слышится вдохновенный голосъ въры сердца народнаго.

Смерть представляется русскому человѣку путешествіемъ въ далекій невѣдомый край: потому-то и говорится вмѣсто "умереть" — "отойти (къ праотцамъ)", а молитва, читаемая надъ умирающимъ, зовется "отходною". Въ стародавніе годы на древнерусской языческой тризнѣ сжигали на свѣженасыпанномъ курганѣ, а иногда зарывали въ могилу любимаго коня покойникова, чтобы онъ помогъ своему хозяину поскорѣе совершить тотъ путь, изъ котораго никто домой не возвращается. Еще и теперь въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ кладутъ въ гробъ подорожный посохъ и новые лапти, все съ той-же цѣлью—облегчить умершему трудности предстоящаго путешествія. Далеко не легокъ этотъ путь! Пересѣкаютъ дорогу загробнаго путника не только овраги, горы и лѣса, но даже, какъ говоритъ старинное преданіе, рѣка огненная. Перевозитъ черезъ эту рѣку св. Михаилъ - архангелъ души праведныхъ, принимая ихъ, какъ любящая мать дѣтей въ свои объятія. Грѣшники-же, не оставившіе по себѣ на землѣ добрыхъ дѣлъ, оглашаютъ берега этой рѣки напрасными воплями-стонами: не соглашается взять ихъ въ свою ладью грозный архистратигъ Господень. Много ихъ тонетъ въ волнахъ огненныхъ, погружаясь на дно-въ муки вѣчныя.

По другимъ-же сказаніямъ, эта ръка протечетъ съ вос-тока до запада" лишь предъ Страшнымъ Судомъ Божіимъ, вслѣдъ за которымъ наступитъ обновленіе міра. У Кирилла Туровскаго<sup>94</sup>) такимъ образомъ изложено это предание: "...огнь неугасимый потечеть отъ востока до запада, поядая горы и каменіе и древа, и море изсушая; твердь же яко береста свертится, и вся видимыя сущія вещи, развѣе человъкъ, вся отъ ярости огненныя яко воскъ истаютъ, и згорить вся земля. И сквозь той огонь подобаеть всему человъческому роду проити"... Дальнъйшія слова древняго проповъдника гласятъ слъдующее: "...въ нихъ же суть нъціи, мало имуще согръщенія и неисправленія, яко человьци, понеже есть Богъ единъ безъ гръха; да симъ огнемъ искушени будутъ, очистятся и просвътятся тълеса ихъ яко солнце, по добродътели ихъ: праведнымъ дасть свътъ, а гръшникамъ опаленіе и омраченіе. Прешедшимь же имъ сію рѣку огненная си рѣка, по Божію повелѣнью, послуживше и отшедши къ западу, учинится во озеро огненное на му-

- 712 -

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Св. Кириллъ Туровскій — русскій пропов'яликъ-писатоль XII-го столітія, родился въ 1130-мъ году въ гор. Туровь. Постригшись въ монашество, онъ изучаль творенія отцовь Церкви, затімъ уединялся въ баший ото всей братія и отдался размышаеніямъ. Цервыми литературными трудами его были: "Сказаніе о черноризчестімъ чину отъ ветхаго закона и новаго" и "О подвигъ вноческаго житія". Слава о мудрости и святой жизни Кирилла дошла до великаго князя Андрея Боголюбскаго, и, по желапію посл'ядняго, онъ былъ посвященъ во епископы туровскіе. Ему принадлежатъ множество поученій и до двадцати модитвъ ("Молитвы на всю седмину" и друг.). Сочиненія его считаются современными богословами за перлъ краснорічія XII-го в'яка. Кончина св. Кирилла посатадовала въ 1182-мъ году.

ченіе грѣшнымъ. Послѣ будеть земля нова и ровна, якоже бѣ искони, и бѣла паче снѣгу, и потомъ повелѣніемъ Божіимъ премѣнится и будетъ яко злато, изидеть изъ нея трава и цвѣтіи много различніи и неувядающи никогда же... и возрастутъ древа не яко видимая си суще, но высотою, лѣпотою, величествомъ невозможно есть изглаголати усты человѣческыми"...

Души умирающихъ младенцевъ, по върованію народной Руси, не расходящемуся и съ ученіемъ Церкви, прямо идуть въ царство небесное; но это только въ томъ случав, если онв пріобщились-путемъ крещенія-къ паствъ Христовой. Некрещеные-же младенцы становятся, по словамъ народнаго суевърія, жертвою нежити-нечисти, - будучи обречены на въчное блуждание надъ болотными трясинами въ видъ подвластныхъ Водяному духовъ, проявляющихъ свое присутствіе дрожащими-мерцающими огоньками. Многіе изъ нихъ съ теченіемъ времени превращаются въ "кикиморъ", творящихъ волю нечистой силы. Другіе-суевърные на свой-особый ладъ-люди говорять, что становятся некрещеныя младенческія души русалками, - особенно, если мать утопить своего ребенка. "Мене мати породила, некрещену утопила!" - звучить явственнымъ отголоскомъ этого повърья пъсня русалокъ, распъвавшаяся встарину на семицкихъ да на купальскихъ игрищахъ-гульбищахъ. "Приспанный" (нечаянно задавленный во снъ) ребенокъ также считается въ народъ жертвою нечистой силы. По неписанному, подслушанному нашими народовъдами, укладу русскаго простонароднаго суевърія, для избавленія души такого младенца отъ ея тягостной въковъчной судьбы должна мать, совершившая этоть невольный грёхь, простоять три ночи во храмъ Божіемъ-въ кругу, очерченномъ рукою священника. Дълается-ли это гдъ-нибудь въ настоящее время-неизвъстно и даже сомнительно, чтобы дълалось; но съдая старина сохранила въ своихъ памятникахъ живучій слёдъ этого суевърнаго обычая.

Еще болѣе тягостна загробная участь дѣтей, проклятыхъ своими родителями: нѣтъ имъ, по народному слову, отпущенія на томъ свѣтѣ, если не отмолятъ ихъ сами пронлявші!е. А отмолить проклятіе не такъ-то легко, какъ проклясть! Въ народныхъ русскихъ сказкахъ, записанныхъ А. Н. Аванасьевымъ, есть любопытный врадимірскій сказъ о "проклятомъ дѣтищѣ". Жилъ старикъ со старухою, — начинается-заводится онъ, — и былъ у нихъ сынъ, котораго мать прокляла еще во чревѣ. Сынъ выросъ большой и женился; вскорѣ послѣ того.

онъ пропалъ безъ въсти. Искали его, молебствовали объ немъ, а пропащій не находился. Недалеко въ дремучемъ лѣсу стояла сторожка; зашель однажды туда ночевать старичокъ нищій и улегся на печкъ. Спустя немного слышится ему, что прібхаль къ тому місту незнакомый человікь, слізь сь ковя, вошелъ въ сторожку и всю ночь молился да приговариваль: "Богъ суди мою матушку-за что прокляла меня во чревъ!" Утромъ пришелъ нищій въ деревню и прямо попалъ къ старику со старухой на дворъ. "Что, дъдушка", -- спрашиваеть его старуха, - "ты человъкъ мірской, завсегда ходишь по-міру, не слыхаль-ли чего про нашего пропащаго сынка. Ищемъ его, молимся о немъ, а все не объявляется!" Разсказаль нищій про то, что ему видъть-слышать приключилось: "Не вашъ-ли (говорить) это сынокъ?" Повхаль, по его указанію, старикъ въ льсъ, заночеваль въ сторожкв. И опять повторилось ночью то-же, что и раньше. Узналь старикъ сына, кинулся къ нему: "Ахъ, сынокъ! Насилу тебя отыскалъ; ужъ теперь отъ тебя не отстану!"-"Иди за мной!"-отвъчаетъ сынъ. Привелъ онъ отца къ проруби на ръку, а самъ вмъсть съ конемъ-въ прорубь. Только и видълъ его старикъ. Вернулся онъ домой, разсказалъ старухв-женв, гдв живетъ ихъ дътище. На другую ночь мать-старуха заночевала въ лъсной сторожкъ и тоже-по словамъ сказки – ничего добраго не сдълала. На третью ночь пошла выручать своего мужа встосковавшаяся по немъ молодая жена. Опять прівхалъ въ урочное время добрый молодець; какъ запричиталь онъ, молодуха и выскочила къ нему: - "Другъ мой сердечной, законъ неразлучной!"-говорить: "Теперь я отъ тебя не отстану!" Привель ее мужъ прямо къ проруби. Не устрашилась она: "Ты въ воду-и я за тобой!" – "Коди такъ, сними крестъ!" Сняла, да и бросилась въ прорубь. Очутилась она въ большихъ палатахъ, --- продолжаетъ близящийся къ концу народный сказъ. Сидитъ тамъ сатана на стулъ, увидалъ молодуху и спрашиваетъ ея мужа: -, Кого привелъ? - Это мой законъ! -"Ну, коли это твой законъ, такъ ступай съ нимъ вонъ отсю-дова! Закона разлучать нельзя!" Выручила жена мужа и вывела его на вольный свътъ, -кончаетъ простодушный народъсказатель.

"Всякая душа крещоная просить погребенія!"—говорить старинное русское изреченье. "Не похоронить—душу убить!" —вторить ему другое. Съ незапамятныхъ поръ считалось у насъ на Руси за великое богоугодное дѣло оказать помощь при погребеніи бѣднаго человѣка. Лишенные погребенія становятся, по народному повѣрью, вѣчными мучениками-скитальцами. Блуждають ихъ души по свъту, пресмыкаются вмъстъ съ туманами по сырой землъ; плачуть онъ кровавыми слезами, стонуть тяжкимъ стономъ отъ своего безысходнаго горя великаго. Являются онъ во снъ близкимъ людямъ, — просятъ-молятъ ихъ о преданіи землъ. Исполнится это ихъ желаніе — и скитальчеству конецъ, начало странствіямъ-мытарствамъ, общимъ для всъхъ умирающихъ: вплоть до сороковаго дня послъ погребенія, когда всякая душа приходитъ къ своему загробному предѣлу—или къ селеніямъ блаженства райскаго, или къ въчнымъ мукамъ.

Жизнь всегда казалась русскому народу драгоцённымъ даромъ Божіимъ. Посягающій на нее лихой человъкъ является въ его глазахъ похитителемъ достоянія Господня, а потому и было убійство тяжкимъ гръхомъ даже у языческой Руся. Но положительно противнымъ природъ русскаго человъка считалось самоубійство, -за этотъ тягчайшій гръхъ лишалъ народъ-пахарь даже утвшения быть похороненнымъ на одномъ кладбищь съ близкими-родными, отводя для могилъ самоубійцъ лъсные овраги и мочежины болотныя, всторонъ ото всякаго обиталища-и живыхъ, и мертвыхъ. По стариннымъ чешскимъ преданіямъ, душа самоубійцы превращается въ черную собаку и во все то время, которое онъ долженъ былъ прожить, если бы не наложиль на себя рукъ, скитается по земль, чтобы-по миновании этого срока-ввергнуться въ геенну огненную. Русское простонародное міровоззрвніе хотя и не приравниваетъ самоубійцъ ко псу, но, тъмъ не менье, осуждаетъ ихъ суровымъ судомъ, отказывая въ загробномъ общени съ близкими имъ по крови и по мысли. Могильники самоубійцъ окружаются призраками всякой темной силы, почему и слывуть "заклятымъ мъстомъ". Не видять эти мъста ни поминальныхъ угощеній, не слышать ни причетовъ-плачей поминалыциковъ. Плачуть надъ могилками самоубійцъ только облака-тучи, кропящія землю дробнымъ дождемъ; поетъ по нимъ панихиды, вопить надъ ними, только вътеръ буйный, облетая всъ горы-долы свъта бълаго, да воють, пробъгая по сосъднимъ буеракамъ сиромахи-волки сърые. Обходитъ деревенскій людь поодаль эти заклятыя, оговоренныя суевърной памятью, міста, -- ожидая отъ близости въ нимъ (особенно-ввечеру) всякаго навождения.

Встарину было въ обычав хоронить возлё провзжихъ дорогъ застигнутыхъ смертью въ пути. Еще и теперь можно встрётить не мало такихъ могилокъ, разбросанныхъ по неоглядной путинъ свётлорусскаго простора широкаго. "Гав пролилась кровь убіеннаго-тамъ и погребай его!"-вещаетъ убъленная мудростью старина. По ея слову, еще недавно соблюдался этотъ обычай въ среднемъ Поволжьѣ, на которомъ не мало тропинокъ-дороженекъ проложила обагрявшая кровью землю понизо́вая вольница, разо́в́гавшаяся по объ стороны могучей рѣки—отъ воеводскаго разгрома, послѣ поимки Стеньки Разина—этого послѣдняго представителя русскаго ушкуйничества—сохранившагося въ народной памяти съ очестливымъ именемъ "удалого Степана Тимовенча". Считалось грѣхомъ переносить для погребенія на кладбища сраженныхъ въ дорогѣ стрѣлами грома небеснаго—убитыхъ молніей. И они находили себъ вѣковѣчный покой тамъ, гдѣ были застигнуты "волей Божіей". Но ни тѣ, ни другія могилки не внушаютъ прохожему-проѣзжему люду православному того суевѣрнаго ужаса, какой просыпается у него въ душѣ по сосѣдству съ могилами самоубійцъ.

Всё люди, по народному представленію, являются въ этомъ мірѣ странниками. Смерть настигаетъ ихъ тамъ, гдѣ ей указано Богомъ, если только человѣкъ не поддастся въ недобрый часъ искушенію лукавому и не подниметъ самъ насебя руки, или не продастъ безсмертную дущу свою лютому врагу спасенія рода человѣческаго діаволу. Конченъ земной путь; открыты врата новой безконечной жизни, столь радостной-отрадной для однихъ ("ходящихъ по путямъ Божіемъ") и столь горестной для другихъ позабывавшихъ при земной жизни о Богъ правды. Годы блаженства райскаго пролетаютъ, какъ мгновенія; мгновенія адскихъ мукъ кажутся годами. И такъ до скончанія вѣковъ, до Страшнаго Суда Божія, о которомъ сокрушается народъ-стихопѣвецъ въодномъ изъ своихъ стиховныхъ сказовъ:

> "Плачу ся и ужасаю, Егда онъ часъ помышляю, Какъ пріидетъ Судія праведный, Въ Божествѣ Своея славы. Судъ справедливый судити И страшный отвѣтъ творити!..."

Безчисленное множество разнопѣвовъ-разносказовъ стиха. о Страшномъ Судъ сложилось въ русскомъ народъ. Поютсяраспѣваются они до нашихъ дней по всѣмъ уголкамъ боголюбивой народной Руси. Наиболъе полный и связный изъ нихъ подслушанъ-записанъ Кирѣевскимъ въ Сызранскомъ уѣздѣ Симбирской губерни. Начинается онъ прямо съ покаянія: "Живали мы, грѣшные, на вольномъ свѣту, пили мы ѣли, сами тѣшилися, тѣлеса мы свои грѣшныя вынѣживали, грѣха много мы на душу накладывали, ничего мы душамъ добраго не уготавывали: за всё будемъ Вогу нашъ отвътъ держать на страшныемъ Христовомъ на пришестви"..! Затвиъ, слѣдуетъ-продолжается исчисленіе грѣховъ: "Въ святую Божью церковь мы не прихаживали, святыхъ Божіихъ книгъ мы не слушивали, по писанному мы, гръшные, не въровали... Не имъли мы ни среду, ни пятницу, святаго трехденнаго воскресенія, святыхъ годовыхъ честныхъ праздниковъ. Не имѣли мы у себя отца духовнаго, спъсивые были-гордые мы немилостивые, до нищихъ до убогихъ неподатливые: за то-же мы Господа прогнъвали, Владычицу Пресвятую Богородицу, Пресвятую Троицу присносущную, поклоняемую"... За покаяннымъ вступленіемъ идетъ рядъ вопросовъ, не всегда сопровождаемыхъ отвътами: "Да кто-же не слыхалъ у насъ страху Христа, страху Христа, суда Божьева? Да кто-же у насъ во плоти взятъ у Христа? Во плоти взятъ у насъ Илья, Божій пророкъ, Илья, Божій пророкъ, и Онохъ, Божій пророкъ Восходилъ же онъ на гору на Өаворскую, тогда онъ восходилъ, когда преобразился Господь съ преучениками своими, съ преапостолами, показалъ Онъ ему, въ чемъ мука и рай и всякіимъ мъста уготовленныя: гдъ праведнымъ быть, гдъ гръшныимъ, гдъ татьямъ быть, ворамъ, грабителямъ, еретикамъ, клеветникамъ, ненавистникамъ, гдъ блудникамъ быть беззаконнымъ рабамъ"...(Народъ-стихопъвецъ точенъ-какъ и всегдавъ своихъ опредъленіяхъ: "Татьи всъ пойдутъ во великій страхъ", -- говоритъ онъ: "разбойники пойдутъ въ грозы въ лютыя; а чародѣи всѣ изыдуть въ дьявольскій смрадь; а убійцамъ-то будетъ скрежетъ зубный; сребролюбцамъ-то будетъ несыпляющая червь, (смѣхотворцамъ-груботворцамъ-вѣчная плачь, а пьяницамъ смола горючая..." Вслъдъ за этимъ-картина отненнаго обновленія природы, о которомъ уже упоминалось выше: "...протечетъ Стонъ-ръка огненная, отъ востока ръка течетъ до запада: пожретъ она землю всю и каменье, древеса и скотъ и птицу пернатую, пернатую птицу и воздуственную. Тогда мъсяцъ и солнышко потемнъютъ, и небо возсіяеть, во свитки совьется, и звѣзды спадуть съ неба на землю, спадуть онв, яко листья со древовь. Тогда-же земля вся восколыбается, всъ ангелы Божіи преустрашатся, завидъвши страсти всъ и ужасы. Сойдетъ съ небесъ Царица Владычица, Пресвятая Богородица, со престоломъ сойдетъ съ небесъ на землю; по Божьему все повелънію сойдуть съ небеси святые ангелы, и снесуть они Крестъ пресвятый Его, и поставять на мъсто на Лобное; да гдъ же претерпълъ Господь вольное распятие. Потомъ снесутъ престолъ Господень съ неба

на землю; тогда съ неба сойдёть страшный Судія, страшный Судія, Самъ Іисусъ Христосъ на свътоносномъ на облацъ, сядеть Господь на престолъ Своёмъ, да и будетъ судить ท่ живыхъ и мертвыхъ. Тогда убоится Его всякое создание, небо и земля и преисподенная, адъ восколыбнется. Тогда-же, по апостольскому словеси, Ему поклонятся небесные и зем-ные, и преисподенные"... Престолъ "Судіи праведнаго" представляется вображенію народа-стихопъвца окруженнымъ "полками архангельскими". По правую руку отъ него стоятъ всъ святые пророки, и мученики: по девую - многогрешные съ самимъ сатаною, со угодники его".-. Помилуй насъ. Госпоаи. помилуй насъ!"-вопіють послёдніе.-.Вы, грёшные, беззаконные рабы!"---отвътствуетъ имъ Господь: "Теперь плачете вы, молитеся, послъдния слезы проливаете вы Мнъ... А право глаголю, не знаю васъ! Отъидите отъ Меня, ненавижу вась; сами вы себъ мъста уготовали, съ самимъ сатаною, со угодники его!..." Какъ громомъ поражаетъ гръшниковъ отвъть Судіи праведнаго, — припадають они "ко сырой зем-лъ", принимаются плакать горько. Плачъ этоть, по обычаю русскихъ пъвцовъ-сказателей, выливается словами. Вотъ эти слезныя слова: "Горе намъ, гръшнымъ, увы намъ, увы! Зачъмъ, гръшные, мы на семъ свъту родилися? Лучше бы намъ, гръшныимъ, не родитися! Почто-же мы съ малешеньку не померли? Не слыхали-бы слова грознаго отъ страшнаго Судіи. Самого Христа, не потерпёли-бы мы злой муки превёчныя!..." На этотъ "плачъ" держитъ гръшникамъ свое суровое слово перевозчикъ душъ праведныхъ-Михаилъ-архангелъ, которому и въ стиховныхъ пёснопёніяхъ убогихъ пёвцовъ каликъперехожихъ дается народомъ то-же, что и въ другихъ сказаніяхъ, дерзновеніе передъ Господомъ Силъ. — Ö, вы грёш-ные, беззаконные рабы!" — восклицаетъ онъ: — "На то было на вольномъ свъту даны вамъ книги Божественныя: все въ книгахъ было написано, все въ книгахъ было напечатано, въ чемъ грѣхъ и въ чемъ спасенье, чъмъ въ рай взойти, чѣмъ душу спасти и какъ бы избавиться отъ злой муки превъчныя, и чёмъ наслёдовать вамъ царство небесное. Не будетъ Господь до васъ милостивъ за ваше житье самовольное! Сами вы себт мъста уготовали съ самимъ сатаною, со угодники съ его!" Еще большимъ страхомъ-ужасомъ отзываются эти слова въ смятенныхъ сердцахъ гръшниковъ. Восплакалисьвозрыдали они пуще прежняго; но не тронули слезы-рыданія грознаго архистратига Божія, изрекающаго міру повельнія "Самого Христа". И воть, -продолжается стихъ-сказъ, -повеявль Господь вогнать всвхъ грвшниковъ въ огненную ръку, по-

велълъи берега ръки надъ ними содвинуть, чтобы не было слышно стона-скрежета. Услышавъ такое повелёние и въ то-же самое время завидъвъ "прекрасенъ рай", а въ немъ-"Пресвятую Матерь-Богородицу", возопили "беззаконные рабы со воплею со великою": — "Ой ты, наша, Заступница Госпожа Мать Пресвятая Богородица! Припади ты ко престолу, къ Судіи праведному со своими со слезамъ съ умильными за насъ, за гръшныихъ, за убогіихъ: чтобы до насъ Господи былъ милостивый, не послалъ-бы насъ въ злыя муки въ лютыя, прелютыя муки, злыя, превъчныя, во тартарары преисподенные!" Обращаются гръшники съ молитвою и ко всъмъ святымъ, пророкамъ и мученикамъ, — чтобы припали и они съ мольбою о прощении "убогихъ-гръшныихъ" ко престолу Всевышняго, чтобы вывелъ ихъ Судія Праведный на вольный на прелестный свътъ". Объщаютъ они вспокаяться и всегда идти по стопамъ Божіимъ. Не внемлетъ столь позднему покаянію (....Не есть во адъ покаянія, не есть во адъ исповъданія!.."),непоколебимъ въ Своемъ ръшении Господь. Начинаютъ гръшники прощаться со всъмъ и всъми. Это мъсто сказания дышеть проникновеннымъ чувствомъ. - "Прости, наше услажденіе, прекрасенъ рай, простите наши райскія кущи!"-восклицаетъ скорбный хоръ гръшниковъ:-Прости, нашъ Животворящій Крестъ, райское знаменіе... Прости ты, наша Заступница, Госпожа Матерь Пресвятая Богородица! Прости, нашъ страшный Судія, Самъ Інсусъ Христосъ! Прости, нашъ Іоаннъ Предтеча! Прости, нашъ Михаилъ, архангелъ святой, простите всѣ ангелы, архангелы, херувимы и вся Сила Небесная. Уже намъ, гръшныимъ, вашей славы не слышати"... Далъе-прощаются гръшники со всъми святыми-праведными, "наслъдниками Божіими". Вслъдъ за этимъ прощаніемъ идетъ слово грознаго Судіи, обращенное ко всёмъ праведнымъ:-"Подите. Мои Христолюбимые, подите, отъ въку угодившіе Мив; подите, святые Мои — праведные; подите, пророцы всѣ мученицы, подите, страстотерпцы, страстотерпницы; подите, пустынные жители! Скитались вы во горахъ, въ вертепахъ, во пустыняхъ, исправляли правила Божіи, исправляли вы Моего ради имени! Подите вы, страдальцы и мученицы: страдали вы Моего ради имени! Подите вы,апостолы, угодники Божіи, вы Мое въ міръ имя проповъдали! Подите, наслъдники вы Божіи, наслъдуйте вы царствіе небесное! Моемуто царствію не есть конца!"... Стихъ-сказъ кончается крат-, кимъ и спокойнымъ заключеніемъ повъсти о Страшномъ Судъ Божіемъ:

"Тогда исполнится слово пророческое: Да исчезнуть оть земли всѣ грѣшеые, Съ шумомъ имъ будетъ скончаваніе, Имъ же не быгь здѣсь на земли, Отъ вѣку вѣковъ..."

Въ это-же время — по другому сказанію, — "праведные возсіяють яко солнушко, радуючи, возвеселяючи, сами воспоють гласы ангельски..." Такъ исполнится въ мірѣ правда Божія, предъ которою безсильно всякое земное могущество — по словамъ народа-пахаря, провидящаго за тьмою смерти свѣтъ / жизни безконечной.

## УКАЗАТЕЛЬ ПРИМЪЧАНІЙ.

| A                                                          | Variation 18 m D 0=0                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Августъ, импер.: 340.                                      | Крестовскій, Вс. В.: 379.                                                                                                                                                                                                           |
| Александръ Ярославовичъ, всл. кн.                          |                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>348</b> .                                               | Левъ Ш-й, импер: 429.                                                                                                                                                                                                               |
| Алексій, св.: 177.                                         | Ложныя солнца: 37.                                                                                                                                                                                                                  |
| Аркона, городъ: 21.                                        | Максиміанъ, импер.: 630.                                                                                                                                                                                                            |
| Аванасьевъ, А. Н.: 9.                                      | Максимовъ, С. В.: 131.                                                                                                                                                                                                              |
| Безсоновъ, П. А.: 8.                                       | Матвѣевъ, А. С., бояр.: 519.                                                                                                                                                                                                        |
| Бретонцы: 309.                                             | Мельниковъ, П. И.: 441.                                                                                                                                                                                                             |
| Буслаевъ, Ө. И.: 11.                                       | Меря: 297.                                                                                                                                                                                                                          |
| Василій II-й, вел. кн.: 170.                               | Меводій Патарскій, св.: 11                                                                                                                                                                                                          |
| Венды: 109.                                                | Мордва: 95.                                                                                                                                                                                                                         |
| Веселовскій, А. Н.: 514.                                   | Николай-чудотворенъ, св.: 265.                                                                                                                                                                                                      |
| Власій, св.: 149.                                          | Новиковъ, Н. И.: 217.                                                                                                                                                                                                               |
| Вятичи: 302.                                               | Нъмецкая слобода: 262.                                                                                                                                                                                                              |
| Георгій-Побъдоносепъ, св.: 279.                            | "Нътовщина": 486.                                                                                                                                                                                                                   |
| Георин-Повислосски, св.: 275.<br>Гильфердингъ, А. Ө.: 639. | Одеарій, Ад.: 167.                                                                                                                                                                                                                  |
| Гостомыслъ: 577.                                           |                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                            | Олегъ, кн.: 154.                                                                                                                                                                                                                    |
| Григорій Богословъ, св.: 15.                               | Павелъ, аност.: 316.                                                                                                                                                                                                                |
| Густинская лётопись: 226.                                  | Памфиль, игум: 302,                                                                                                                                                                                                                 |
| Даль, В. И.: 45.                                           | Петръ Александрійскій, св.: 78.                                                                                                                                                                                                     |
| Даміанъ, св.: 458.                                         | Петръ, апост.: 316.                                                                                                                                                                                                                 |
| Димитрій Солунскій, св.: 445:                              | Пасцовыя Книги: 501.                                                                                                                                                                                                                |
| Діоклетіанъ, импер.: 497.                                  | Радимичи: 302.                                                                                                                                                                                                                      |
| Длугошъ: 281.                                              | Разрядныя Книги: 311.                                                                                                                                                                                                               |
| Довмонть, кн. псковскій: 102.                              | "Русская Правда": 59.                                                                                                                                                                                                               |
| Дровляне: 302.                                             | Рыбниковъ, II. Н : 77.                                                                                                                                                                                                              |
| Елевзинскія тариства: 309.                                 | Саввалій, св.: 407.                                                                                                                                                                                                                 |
| Забълинъ, И. Е.: 100.                                      | Садовниковъ, Д. Н.: 179.                                                                                                                                                                                                            |
| Зоря, раст.: 41.                                           | Сахаровъ, И. П.: 42.                                                                                                                                                                                                                |
| Зосима, св.: 470.                                          | Святополкъ І-й, кн.: 328.                                                                                                                                                                                                           |
| -Илія, прор.: 333.                                         | Сибирская язва: 334.                                                                                                                                                                                                                |
| Иллирійскіе славяне: 128.                                  | Симеонъ Полоцкій: 519.                                                                                                                                                                                                              |
| "Ильмень, оз.: 73.                                         | "Синопсисъ": 437.                                                                                                                                                                                                                   |
| ильминскій, Н. И.: 96.                                     | Словаки: 36.                                                                                                                                                                                                                        |
| Ивнокентій, митропол.: 10.                                 | "Слово о полку Игоревъ": 150.                                                                                                                                                                                                       |
| Ицатьевская дътопись: 34.                                  | Снегиревъ, И. М.: 225.                                                                                                                                                                                                              |
| Истоминъ, Ө. М.: 366.                                      | "Стоглавъ": 212.                                                                                                                                                                                                                    |
| Іоасафъ, царевичъ: 478.                                    | "Судебникъ": 500.                                                                                                                                                                                                                   |
| Калайдовичъ, К. Ө.: 73.                                    | Съверяне: 302.                                                                                                                                                                                                                      |
| "Калевала": 596.                                           | Тихонъ 1-й, еписк: 301.                                                                                                                                                                                                             |
| Карамзинъ, Н. М.: 575.                                     | Фаминцынъ, А. С.: 167.                                                                                                                                                                                                              |
| Кириллъ, митроп.: 65.                                      | Чуваши: 95.                                                                                                                                                                                                                         |
| Кириллъ Туровскій, св.: 698.                               | Шейнъ, П. В.: 411.                                                                                                                                                                                                                  |
| Кирвевскій, П. В.: 17.                                     | Юрій Всеволодовичъ, вел. ки: 102                                                                                                                                                                                                    |
| Климентъ, св. папа римский: 78.                            | -Якушкинъ, II. И.: 13.                                                                                                                                                                                                              |
| "Кормчая Книга": 451.                                      | Ярославъ І-й, вел. кн.: 102.                                                                                                                                                                                                        |
| Костомаровъ, Н. И.: 304.                                   | Осодоръ-Тиропъ, св.: 136.                                                                                                                                                                                                           |
| Косьма, св.: 458.                                          | ooodoba-rubona, one tage                                                                                                                                                                                                            |
| LUCUMU, DUN TOUL                                           | на страна н<br>На страна на |

721 -

А. А. Корвифскій.

.

4

## Содержаніе.

|         | cmp.                             |
|---------|----------------------------------|
| Предисл | совіе                            |
| I.      | Мать-Сыра-Земля 1.               |
| II.     | · Хлъбъ насущный 19.             |
| III.    | · Небесный міръ                  |
| IV.     | Огонь и вода                     |
| Υ.      | · Сине море 67.                  |
| ٧I.     | . Лѣсъ и степь 83.               |
| VII.    | Царь-государь                    |
| VIII.   | Январь-мъсяцъ                    |
| IX.     | Крещенскія сказанія              |
| X.      | Февраль-бокогръй                 |
| XI.     | Срътенье                         |
| ХII.    | Власьевъ день                    |
| XIII.   | Власьевъ день                    |
| XIV.    | Мартъ-позимье                    |
| XV.     | Алексви-человъкъ Божій           |
| XVI.    | Свазъ о Благовъщенія             |
| XVII.   | Апръль-пролътній мъсяцъ 198.     |
| XVIII.  | Страстная недёля 209             |
| XIX.    | Свътло-Христово-Воскресеніе 222. |
| XX.     | Радоница-Красная Горка           |
| XXI.    | Егорій-вешній                    |
| XXII.   | Май-мѣсяцъ                       |
| XXIII.  | Вознесеньевъ день                |
| XXIV.   | Троида-зеленыя Святки            |
| XXV.    | Духовъ день                      |
| XXVI.   | Іюнь-розанцевть                  |
| XXVII.  | Ярило                            |
| XXVIII. | Иванъ-Купала 308                 |
| XXIX.   | VU Петровѣ днѣ                   |
| XXX.    | Іюль-макушка дъта                |

- 722 -

|                      | cmp.                             |
|----------------------|----------------------------------|
| XXXI.                | Илья-пророкъ                     |
| XXXII.               | Августъ-собериха                 |
| XXXIII.              | Первый Спасъ                     |
| XXXIV.               | Спасъ-Преображенье               |
| XXXV.                | Спожинки                         |
| XXXVI.               | Иванъ-Постный                    |
| XXXVII.              | Сентябрь-листопадъ               |
| XXXVIII.             | Новольтіе                        |
| XXXIX.               | Воздвиженье                      |
| XL.                  | Пчела-Божья работница            |
| XLI.                 | Октябрь-назимникъ 416.           |
| XLII.                | Покровъ-зазимье                  |
| XLIII.               | Свадьба-судьба                   |
| XLIV.                | Послъдніе назимніе праздники445. |
| XLV.                 | Ноябрь-мъсяцъ                    |
| XLVI.                | Михайловъ день                   |
| XLVII.               | Мать-пустыня                     |
| XLVIII.              | Вледенье                         |
| XLIX.                | порна-хододным                   |
| L.                   | Декаорь-мъсяцъ                   |
| LI.                  | Зимній Никола                    |
| LII.                 | Спиридонъ солноворотъ            |
| LIII.                | Рождество Христово               |
| $\Gamma I \Lambda$ . | Звъри и итицы                    |
| LV.                  | Конь-пахарь                      |
| LVI.                 | Царство рыбъ                     |
| LVII.                | Змъй-Горынычъ 601.               |
|                      | Злыя и добрыя травы 617.         |
|                      | Богатство и бъдность 633.        |
|                      | Порокъ и добродътель             |
|                      | Дътскіе годы                     |
|                      | Молодость и старость             |
| LXIII. •             | Загробная жизнь                  |
|                      | Указатель примъчаній             |