

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

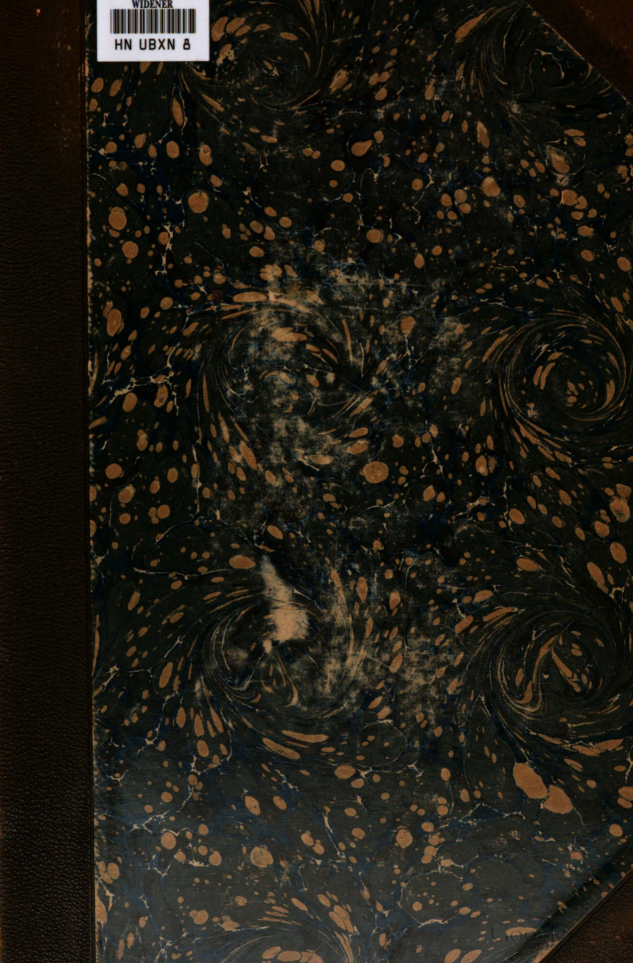
В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





C2239.08

in the

.

### Harbard College Library

FROM THE BEQUEST OF

### JAMES WALKER, D.D., LL.D.,

(Class of 1814)

FORMER PRESIDENT OF HARVARD COLLEGE;

" Preference being given to works in the Intellectual and Moral Sciences."





Digitized by Google

.

· ·

. . .

•

· · ·

Digitized by Google

.

.

;

•

# ИЗЪ ИСТОРИИ

# развитія церковно-правительственной

Θ

.

ВЛАСТИ. Ф Ф

# ВОСТОЧНЫЕ

# ПАТРІАРХИ

въ періодъ четырехъ первыхъ вселенскихъ соборовъ

\* \* \*

ИСТОРИКО-ЮРИДИЧЕСКОЕ ИЗСЛЪДОВАНІЕ

П. В. ГИДУ.ТЯНОВА.

Профессора Демидовскаго Юридическаго Лицея.





Ирославль. Твпографія Губернскаго Правленія. М. СМУШІ,



C 2239.08

00T 100 LIBRARY

Walker fund

•

.

Печатано по опредъленію Совъта Демидовскаго Юридическаго Лицея Директоръ Лицея М. Чубинскій.



## Предисловіе.

Настоящая книга: «Восточные патріархи въ періодъ четырехъ первыхъ вселенскихъ соборовъ» является продолженіемъ нашихъ работъ въ области изученія исторіи развитія церковно-правительственной власти въ восточно-римской имперіи. Ни на шагъ не отступая отъ намѣченной въ нашемъ первомъ трудѣ: «Митрополиты въ первые три вѣка христіанства»—цѣли, мы излагали только то, что говорятъ намъ церковно-историческіе факты, сдѣлавъ девизомъ работы слова Лукіана: µо́уд доте́оу тӈ адъде́а, εỉ тіс історі́ау үра́фоу і́ог.

Главнымъ предметомъ нашего изслѣдованія было изображеніе постепеннаго развитія власти высшихъ митрополитовъ на востокѣ въ періодъ четырехъ вселенскихъ соборовъ. Въ исторіи института патріарховъ періодъ времени съ 325 года по 451 годъ является эпохой. Изъ привилегированныхъ митрополитовъ, какими они были во времена никейскаго собора, епископы римскій, александрійскій и антіохійскій превращаются въ патріарховъ. Рядомъ съ ними пробивается патріаршая власть іерарховъ іерусалимскаго и особенно константинопольскаго. Рѣшающимъ въ этомъ отношеніи факторомъ была высшая церковно-правительственная власть христіанскаго императора. Вслѣдствіе этого явилась необходимость изучить генезисъ и эволюцію послѣдней и прослѣдить вліяніе ея на образованіе устройства восточной церкви. Рядомъ съ этимъ къ сожалѣнію пришлось дѣлать иногда весьма обстоятельные экскурсы въ область исторіи догмы. Причина этого—тѣсная связь догматическихъ ученій и неотразимое вліяніе ихъ на слагающееся церковное устройство, а также недостаточная разработка исторіи догмы и полное отсутствіе у насъ въ Россіи безпристрастныхъ, не имѣющихъ конфессіональной окраски изслѣдованій. Нашимъ намѣреніемъ было, съ помощью имѣющихся церковно-историческихъ фактовъ, возсоздать полную картину постепеннаго развитія власти иатріарховъ. Насколько это намъ удалось—предоставляемъ сулить читателю. Заранѣе извиняемся только за общирный объемъ нашей книги, а также за могущія встрѣтиться въ ней опечатки.

Въ заключеніе приносимъ нашу глубокую благоларность проф. Н. С. Суворову и акад. П. К. Коковцеву за ихъ полезныя указанія и содѣйствіе при написаніи настоящей работы, а также Совѣту Демидовскаго Юридическаго Лицея—за напечатаніе этой книги въ своемъ ученомъ изданіи.

П. Г.

Ярославль. Сентября 12 дня 1907 года.



# ВВЕДЕНІЕ.

### Константинъ Великій и христіанство.

### I.

### Обращеніе Константина Великаго въ христіанство.

Величайшимъ событіемъ наступающаго IV вѣка является торжество христіанства въ римской имперіи. Обращеніе императора Константина въ христіанство имѣло чрезвычайно важныя послѣдствія въ исторіи церкви, и оказало громадное вліяніе на дальнѣйшее развитіе церковно-правительственной власти. «Съ тѣхъ поръ, какъ императоры сдѣлались христіанами, отъ нихъ, — говоритъ церковный историкъ Сократъ, начали зависѣть дѣла церковныя и по волѣ ихъ бывали и бываютъ великіе соборы» <sup>1</sup>).

Въ виду важности въ жизни церкви этого новаго могущественнаго фактора — выступленія христіанскаго императора мы должны подробно на немъ остановиться.

Изслѣдованіе свое начнемъ съ Константина Великаго, давшаго программу для послѣдующихъ поколѣній.

Вопросъ объ отношеніяхъ римскаго государства въ началѣ IV вѣка, тогда еще языческаго, къ христіанству спра-

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socrates. Historia ecclesiastica, according to the text of Hussey, with an introduction by W. Bright, D.D. Oxford, 1853-Socr. h. c. V praef.:Συνεχώς δε καὶ τοὺς βασιλεῖς τῆ ίστορία περιλαμβάνομεν, διότι ἀφ οῦ χριστιανίζειν ἤρξαντο, τα τῆς ἐκκλησίας πράγματα ἤρτητο ἐξ αὐτῶν, καὶ αἰ μέγισται σύνοδοι τῆ αὐτῶν γνωμη γεγόνασί τε καὶ γίνονται Сократь Схоластикъ. Церковная исторія, русскій переводъ С.-Петербургской духовной академіи, СПБ. 1849. стр. 388.

Но какъ относился Константинъ Великій къ религіи?

Отвѣтъ на этотъ вопросъ въ современной наукѣ дается различный.

Кеймъ<sup>1</sup>) изъ разсмотрѣнія развитія христіанства, которое совершалось, по его мнѣнію не внутренно, но чрезъ внѣшнія причины, пришелъ къ заключенію, что Константинъ до конца жизни не былъ христіаниномъ, хотя и былъ слегка просвѣтленъ христіанствомъ.

Напротивъ Дюруи хочетъ сдѣлать изъ Константина одного изъ встрѣчавшихся тогда мудрецовъ, которые стояли выше всѣхъ культовъ и не находили существенной разницы между Юпитеромъ и Іеговой, Аполлономъ и Іисусомъ, смѣшивая ихъ подъ однимъ неопредѣленнымъ, но удобнымъ именемъ Divinitas. Этого-то Бога и призывалъ въ своихъ молитвахъ Константинъ. Отсюда онъ и не называетъ его Христомъ или Іисусомъ, а вообще Божествомъ, пребывающимъ въ верху небесъ: quidquid illud est divinum ac coeleste numen. Слова эти встрѣчаются и въ миланскомъ эдиктѣ и въ посланіи, отправленномъ съ Лициніемъ правителю Виоиніи и даже въ письмахъ Константина къ епископамъ<sup>2</sup>).

Едва ли однако кто осуждаеть Константина болѣе сильно, чѣмъ Буркгардть. «Убійственный эгоисть» Константинъ былъ на религіозенъ, ни нерелигіозенъ, но скорѣе нерелигіозенъ<sup>3</sup>). Если онъ имѣлъ какое нибудь вѣроисповѣданіе, то вѣрңѣе всего фатализмъ. Если онъ показывалъ извѣстное расположеніе къ христіанству, то здѣсь онъ имѣлъ въ виду исклю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Keim Theod. Der Uebertritt Konstantin's des Grossen zum Christentum, Zürich, 1862.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Duruy Histoire des Romains (Paris. 1885) VII, 102 et suivr. русс. пер. Милюковей см. въ Библіотекъ для самообразованія т. З. Римская имперія стр. 539.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Burckhardt. Die Zeit Constantin's des Grossen Leip. 1880. S. 347.

чительно послѣдствія <sup>4</sup>). Религія служила ему только средствомъ для осуществленія его честолюбивыхъ политическихъ плановъ: отсюда его заигрыванія съ обѣими религіями. Позорныя дѣянія пятнаютъ его жизнь. Христіанская церковь, какъ таковая, въ липѣ этого ужаснаго, но политически великаго человѣка ничего не проиграла бы, какъ и язычество ничего не выиграло бы <sup>2</sup>).

Всё эти сужденія однако покоятся на сильномъ дискретированіи источниковъ, особенно сочиренія Евсевія «Жизнь царя Константина». Евсевій, говоритъ Буркгардтъ, <sup>3</sup>) не имѣетъ никакого права фигурировать въ качествѣ достовѣрнаго источника. Миѣніе это однако крайнее и отвергается лучшими современными историками, какъ-то Моммсеномъ, Функомъ, Гризаромъ, Зеекомъ, Флашемъ, Прейшеномъ, Шульце и другими <sup>4</sup>).

Какъ это справедливо замѣтилъ Буасье, 5) произведеніе

<sup>5</sup>) Буасье стр. 4 прим.

<sup>1)</sup> Burckhardt-S. 350.

<sup>2)</sup> Burckhardt S. 358.

<sup>3)</sup> Burckhardt S. 390.

<sup>4)</sup> Mommsen, Observ. epigr. p. 420 Bb Ephemeris epigram. VII. Funk. Konstantin der Grosse und das Christentum, Kirchengeschichtlichen Abhandlungen und Untersuchungen Padebor. 1898. Bd II S. 1). Grisar Die vorgeblichen Beweise gegen den Christlichkeit Konstantin's des Grossen (Zeitschrift für kath. Theologie, 1882 S. 585 ff.). Schultze Vict. Geschichte des Unterganges des griechisch---römischen Heidentums I-II, Jena, 1887. 1892. Schultze Vict. Quellenuntersuchungen zur Vita Constantini des Eusebius (Zeitschrift für Kirchengeschichte=ZKG, XIV, 1893 S. 505-555). Seeck O. Die Urkunden der Vita Constantini (ZKG, XVIII, 1898 S. 322-345). Seeck. O. Die Bekehrung Konstantins des Grossen (Deutsche Rundschau XVII, 1891 S. 73 ff.). Seeck Die Verwandtenmorde Konstantins des Grossen (Zeitschrift für wissensch. Theologie Zw Th XXXIII 1890 S. 63 ff). Seeck O. Die Anfänge Konstantins des "Grossen (Zeitschrift für Geschichtswissenschaft VII, 1892 S. 41). Seeck O. -Geschichte des Unterganges der antiken Welt Berl. 1897 Bd. I. 2 S. 1 ff. Seeck. O. Untersuchungen zur Geschichte des nicänischen Koncils ZKG XVII, 1897 S. 1-71; 319-362). Flasch Konstantin der Gresse als erster christlicher Kaiser Würzb 1891 S. 1 ff. G. Boissier, La tin du paganisme 2 ed. Par. 1894 русс. пер. Корелина: Паденіе язычества М. 1892. стр. 4 пр. 1. Preuschen Erw. art. Eusebius von Cäsarea an Real-encyklopädie für protestantische Theologie und Kirche. Begründet von I. I. Herzog. In dritter verbesserten und vermehrter Auflage herausgegeben von D. Albert Hauck. Leipz, 1896-1906=RE. Bd. 5. S. 605 ff.

Евсевія состоить изъ двухъ разнохарактерныхъ частей, почему слёдуеть отличать его разсказь оть приводимыхъ имъ оффиціальныхъ актовъ. Разсказы должны быть подвергнуты строгой критикѣ. Не выдумывая цёликомъ приводимыхъ фактовъ, что было бы нагло и очень опасно, возможно, что онъ ихъ cum fraude pia искажаеть, даетъ имъ слишкомъ благопріятную окраску и произвольно перетолковываеть, сообразно съ своими мнѣніями и симпатіями. Иное дѣло-документы. Здѣсь его нельзя упрекнуть въ чемъ-либо зазорномъ, въ родѣ поддѣлки документовъ. Причина этого ясна. Евсевій шисалъ при жизни очевидцевъ, когда документы были въ рукахъ у каждаго. А документы эти не были тайной, но опублековывались, читались и хранились въ безчисленномъ количествъ въ архивахъ. Значитъ, онъ легко могъ быть обличенъ. Не таково мнѣніе Кривеллукки <sup>1</sup>). Путемъ ловкаго и искуснаго подбора аргументовъ противъ автентичности одного приведеннаго Евсевіемъ акта, именноэдикта Константина правителямъ Палестины о благочестіи къ Богу и о христіанств<sup>5</sup><sup>2</sup>) онъ старается доказать, что вс<sup>4</sup> документы въ «Жизни царя Константица» въ той формѣ, какъ они тамъ приведены, сочинены Евсевіемъ. Противъ Кривеллукки энергично выступили Буасье<sup>3</sup>) Шульце<sup>4</sup>) и осо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Crivellucci въ Studi storici (1894) X, p. 369 sq. 1896 p. 531 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eusebius' Werke. Harausgegeben im Auftrage der Kirchenväter-Commission der königl. preuss. Akademie d. Wissenschaften. I. Über das Leben Constautins.—Constantin's Rede an die Heilige Versammlung—Tricennatsrede an Constantin. Hrsg. von J. A. Heikel. (CVIII, 358 S.) 1901.—Euseb. V. C. II. Die Kirchengeschichte. Bearbeitet von E. Schwartz. Die lateinische Übersetzung des Rufinus. Bearbeitet von Th. Mommsen.—Euseb. h. e. III. 1. Hälfte Das Onomastikon der biblischen Ortsnamen. Hrsg. von E. Klostermann. (XXXVI, 207 S. m. 1 Karte.) 1904. 2. Hälfte. Die Theophanie. Die griechischen Bruchstücke u. Übersetzung der syrischen Überlieferungen. Hrsg. von H. Gressmann. (XXIX, 272 S.) 1904. IV. Gegen Marcell.—Über die kirchliche Theologie.—Die Fragmente Marcells. Hrsg. von E. Klostermann. (XXXII, 256 S.). 1906.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Буасье стр. 5 прим.

<sup>4)</sup> Schultze, Quellenuntersuch. ZKG, XIV, 1893 S. 505 ff.

бенно Зеекъ. 1) Весьма возможно, что у Евсевія внёшняя форма документовъ, напр. въ посланія Константина къ церквамъ о никейскомъ соборѣ не сохранена и даже самый документь по формѣ переданъ Сократомъ и Гелазіемъ<sup>2</sup>) върибе, чёмь у Евсевія. <sup>8</sup>) Причина этого понятна. Въ «Жизни царя Константина» говорить не объективный историкъ, но панегиристь, отъ котораго требовалась не историческая подлинность, но риторическая художественность. Отъ панегирика древніе требовали единства стиля. Всл'єдствіе этого Евсевій могь не прерывать своего блестящаго краснорѣчія, включевіемъ оффиціальныхъ документовъ, но излагать ихъ въ иной формѣ. Въ этомъ Кравеллукки правъ, что документы въ «Жизни царя Константина» не подлинны, такъ какъ Константинъ не могъ ихъ въ такой формѣ публиковать. Конечно, содержаніе и форма между собою тьсно связаны. Кто измѣняеть форму тоть модифицируеть и содержание. Но все же, несмотря на это, цъль и смыслъ акта должны оставаться неизмънными 4).

Въ документахъ у Евсевія, читаемъ у Зеека <sup>5</sup>) много невърныхъ подробностей. Ихъ переработка, конечно, не могла не отразиться на содержаніи. Но изъ нихъ нътъ пи одного, который бы не могъ исходить отъ Константина. Правда, Евсевій не болъе, какъ правдивый бытописатель для событій своего времени, но онъ усердный ученый: отсюда къ нему можно имъть больше довърія, чъмъ къ его современникамъ. Такъ какъ его церковная исторія не содержитъ подложныхъ документовъ, то нельзя приписывать ему ихъ и въ другихъ сочиненіяхъ <sup>6</sup>). Для насъ, требующихъ дипломатической вър-

6) Буасье стр. 5 прим.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seeck, Die Urkunden ZKG, XVIII, 1898 S. 322 ff. Seeck. Untersuch. z. Gesch. d. Nic. Konc. ZKG XVII, 1896 S. 52 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gelasii Cyziceni commentarius actorum concilii nicaeni II, 36 cm. y Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio. Florentiae. 1759— Mensi t. 2 p. 920.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ensebii Pamphili de Vita Constantini=V. C. II, 24-42.

<sup>4)</sup> Seeck. S. 58. Gesch. d. nic. Kon. ZKG, XVII. S. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) Seeck, a. a. O. S. 61.

**FOCTU, ВСЯКІЙ НЕ АВТЕПТИЧЕСКІЙ АКТЬ ИЛИ ПАМЯТНИКЪ СУТЬ НЕ** документы, но все же съ увѣренностью можно думать, что главная суть у Евсевія по смыслу и по содержанію покоится на дѣйствительныхъ документахъ.

Защитивъ отца церковной исторіи отъ обвиненія въ подлогахи, фальсификація и т. д., мы тімь самымь опровергаемь вышеизложенныя воззрѣнія Кейма. Дюрун, Буркгарата и др. Этого мало. Свёдёнія Евсевія находятся въ данномъ отношенія въ полномъ согласія съ сообщеніями какъ языческихъ. такъ и христіанскихъ писателей. Какъ ть въ своей ненависти (Амміанъ, Евтропій, Зосима), <sup>1</sup>) такъ эти въ своемъ поклоненія (Лактанцій, Евсевій и др.) всегда считаются съ религіозною искренностью императора. Тоже самое вытекаеть изъ публичныхъ документовъ, многихъ сочинений самого Константина и наконецъ изъ всей его д'вятельности<sup>2</sup>). Это не ксе. Стоя на. точк' взрънія Кейма или Буркгардта, придется самую связь Константина съ христіанствомъ признать политическою глупостью<sup>3</sup>). Несмотря на успѣшное распространеніе христіанской религіи, христіане были все еще весіма немногочислены, особенно на западѣ имперіи. Затьмъ только что оправившись отъ ужаснаго кризиса, они были еще слишкомъ смущены, слишкомъ опасались забудущее, слишкомъ мало занимались политикою, чтобы можнобыло на нихъ положиться такому практическому и разсчетливому уму, какимъ намъ хотятъ представить Константина 4). Напротивь, быль полный расчеть стоять за многочисленноеязычество и особенно въ такой критический моменть, когда. Константинъ провозгласилъ себя христіаниномъ. Вообще если

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ammiani Marcellini. Opp. ed. Gardthausen Leipz. 1874 (особенно Lib.. XXI) Eutropii. Opp. ed. Ruehl. (особ. Lib. X) 1890. Ζώσιμος, ίστορία νέα ed. Mendelsohn, Leipz. 1889. (особ. Lib. II).

<sup>2)</sup> Seuffert Loth. Konstantins Gesetze und das Christentum Würzb. 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) V. Schultze Geschichte des Unterganges des griechisch-römischen Heidentums Jena, 1887 Bd. 1 S. 39 ff. Seech a. a. O. S. 58 Буасье Паден.. языч. стр. 15.

<sup>4)</sup> Буасье Паденіе явыч. стр. 15—16.

**и**ризнавать его внутренную связь съ языческой религіей, то все это будеть безсмыслицей. Къ сожалѣнію, справедливо сужденіе выдающагося знатока константиновскаго времени: «Всѣ проявленія религіознаго образа мыслей Константина современные намъ изслѣдователи находятъ двусмысленными иотому, что они желаютъ находить ихъ таковыми» <sup>1</sup>).

Также неправильно и мнёніе Дюруи, который представляеть Константина, какъ мы видѣли, однимъ изъ тѣхъ шврокихъ умовъ, религія которыхъ сводится къ искреннему я покойному дензму.<sup>2</sup>) Митьніе это опирается, какъ извѣстно, только на нѣсколько фразъ миланскаго эдикта, тексть котораго, какъ это нынѣ установлено, до насъ не дошелъ. такъ какъ то, что прежде считали за таковой <sup>3</sup>), суть ничто ное, какъ никомидійскій рескрипть Лицинія <sup>4</sup>). Лишенное этой опоры, воззрѣніе Дюруи опровергается всѣми сочиненіями и всёмъ поведеніемъ великаго государя. Это, конечно, человѣкъ со здравымъ смысломъ, — справедливо говоритъ Буасье <sup>5</sup>): человѣкъ, который изъ кроваваго и безполезнаго гоненія прекрасно поняль, что нельзя упразднять религій, а нужнонайти средство, чтобы онъ ужились вмъстъ, но при этомъ ясно чувствуется, что хотя онь желаеть, чтобы уважались всѣ религіи, у него есть своя собственная религія, къ которой онъ привязанъ. Затёмъ предоставляя вскорѣ послѣ по-

4) Herm. Hülle Die Toleranzerlasse römischer Kaiser für das Christentum bis zum Jahre 313 Berl. 1895 S. 80 ff. Seeck Das sogenannte Edikt von Mailand ZKG XII, 1891 S. 381 ff. Schultze art. Konstantin. d. Gr. Bъ RE. Bd. 10 S. 763 p. Görres ZwTh. XXXV, 1892 S. 282 ff.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Seeck Gesch. d. Unterg. Bd. I, S. 471.

<sup>\*)</sup> Duruy, Hist. rom. VII, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lactantius, de mortibus persecutorum 48 Migne, Patrologiae cursus completus sive bibliotheca omnium ss. patrum Scries latina=MSL t.t. VI, VII, а также лучшее изданіе Corpus scriptorum lationorum editum consilio et impensis academiae litterarum Caesarae Vindobonensis=CSEL 19. 27, 1. 2. Vindob. 1890, 1893, 1896 русс. пер. Лактанція Фирміана. М. 1783 (изд. Новикова) т. 11 стр. 497 Ееверіі Historiae ecllesiasticae X, 5 русск. пер. С.-Петербургской духовной академін. СПБ. 1848 т. I стр. 526.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Буасье. Паденіе языч. стр. 14.

былы надъ Максенціемъ льготы христіанамъ, онъ заботится, чтобы доставить ихъ только православнымъ и исключаеть тѣхъ, которые не состоять въ общения съ Цециліаномъ. А позже съ какимъ рвеніемъ и съ какими усиліями пытался онъ остановить зарождение и успѣхъ аріанства! Какую скорбь испытывалъ онъ и какъ глубоко огорчался при видѣ раздѣленія церкви. чувствуя себя безсильнымъ возстановить въ ней согласие! <sup>1</sup>). Совсёмъ не таковъ индифферентный политикъ, который свободенъ отъ предразсудковъ секты и хочеть держаться всёхъ культовъ, не отдавая предпочтенія ни одному. Если онъ думалъ, справедливо говоритъ герцогъ де-Брольи.<sup>2</sup>) примѣнить на дёлё общій принципъ терпимости, то что ему до того, будеть ли двѣ или одна Христова церковь? Было уже столько культовъ въ наличности, что однимъ больше или меньше, стоило ли объ этомъ безпокоиться? Въ Александріи, гдъ зарождался расколъ, Серапейонъ былъ еще цёлъ, и его не думали разрушать. И если бы противъ этого стараго свидѣтеля египетской набожности открылось два христіанскихъ святилища, одно полъ надзоромъ Асанасія, другое Арія, была ли бы въ этомъ большая бѣда? Надо только помъ́шать людямъ, посъщающимъ ихъ, драться и оскорблять другь друга на улицъ, для чего было совершенно достаточно небольшого количества полиціи.

Все вышеизложенное приводить насъ къ одному, именно, что Константинъ перемѣнилъ религію по убѣжденію. Къ этому результату, въ концѣ концовъ, приводятъ насъ свѣдѣнія, получаемыя о Константинѣ отъ его современниковъ, и изученіе оставшихся отъ него писаній и рѣчей. Образъ, какой они даютъ, совершенно не похожъ на тотъ, который рисуютъ Гиббонъ, Мансо, Кеймъ, Буркгардтъ, Бригеръ и т. д. <sup>3</sup>). Какъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Буасье Над. яз. 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) de-Broglie, Histoire et diplomatie p. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гиббонъ Эд. Исторія упадка и разрушенія римской имперіи рус. пер. В. Невѣдоискаго Москва 1884. Manso J. C. F. Das Leben Konstantin des Grossen, Breslau, 1817. Brieger Th. Konstantin der Grosse als Religionspolitiker, Gotha, 1880 ZKG IV, 163.

бы они ни желали сдёлать изъ него скептика или атеиста, онъ все же представляется искренно вёрующимъ.

Прослѣдимъ религіозный образъ мыслей Константина, причемъ исходнымъ пунктомъ возъмемъ 307-ой годъ, когда состоялось его бракосочетаніе съ дочерью Максиміана Фаустой <sup>1</sup>).

Хвалебныя рычи въ Триръ на праздникъ по поводу этого бракосочетанія чисто языческія, что предполагаеть языческую религію какъ у Максиміана, такъ и у Константина<sup>2</sup>). Болѣе ясно это выступаеть изъ рѣчи, сказанной послѣ казни Максиміана въ 310 г. въ Трирѣ въ dies natalis города<sup>3</sup>). Ораторъ считаетъ Константина за правовѣрнаго 4) Счастливыя обстоятельства его жизни---это высшій дарь безсмертныхь боговъ<sup>5</sup>). Отецъ его принятъ въ собраніе небесныхъ, Jove ipso dexteram porrigente<sup>6</sup>) Константинъ посѣтилъ славный храмъ Аполлона въ Августодуяѣ (Augustodunum) и почтиль бога богатымъ приношеніемъ. Augustissima illa delubra tantis donariis honestasti, ut jam vetera non quaerant. Jam omnia te vocare ad se templa videntur praecipueque Apollo noster  $^{7}$ ) Наконець, благодарственная рѣчь, сказанная въ 311 г. въ Трярѣ въ честь августодунскихъ событій, <sup>8</sup>) описываеть вступленіе Константина въ городъ: omnium deorum nostrorum simulacra protulimus <sup>9</sup>). Во всѣхъ этихъ рѣчахъ, говоритъ Тейфель, нътъ ни малъйшаго намека на христіанство, скоръе здъсь даже съ извъстною умышленностью подчеркивается старая религія <sup>10</sup>). Отчеканенныя въ это время въ Константи-

<sup>6</sup>) Paneg. VII c. 7.

- 8) Paneg VIII.
- 9) Paneg. VIII c. 8.

<sup>10</sup>) Teuffel Geschichte der römischen Litteratur, 5 Aufl. von Schwabe 2. Bd. Leipz. 1890. S. 987.

<sup>1)</sup> Schultze Victor art. Konstantin d. Grosse Bb RE. Bd. 10. S. 760.

<sup>2)</sup> Panegyrici XII latini. Recensuit A. Baehrens. Lips. 1874. Paneg. VI с. 3 Констанцій ad deorum concilia translatus; с. 8. 12 и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Paneg. VII.

<sup>4)</sup> Paneg. VII c. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Paneg. VII c. 3.

<sup>7)</sup> Paneg. VII с. 21 ср. также и с. 22.

новой половинѣ имперіи монеты подтверждаютъ это событіе.

Новый моменть выступаеть въ трудахъ христіанскихъ писателей.

Лактанцій <sup>1</sup>) сообщаеть кратко точно: первое, N что онъ сдълалъ, замѣстивъ отца, было позволеніе христіанамъ поклоняться своему Богу и совершать богослужение. Первымъ его попеченіемъ было возобновленіе святой вѣры. Напротивъ Евсевій, знаеть только что Константинъ рѣшился быть ревнителемъ отцовскаго благочестія въ отношенія къ нашему ученію<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, въ то время, какъ этотъ говорить только о продолжении дружественной христіанству политики его отца, тотъ напротивъ прямо предполагаетъ определенный образъ действій Константина. Говоря о полномъ прекращенія въ его области гоненій<sup>3</sup>), онъ противопоставляеть это положение меропріятиемъ Максенція <sup>4</sup>). Отсюда можнопредположить, что Лактанцій имфль въ виду опубликованный въ концѣ апрѣля 311 года Галеріемъ и его соправителемъ толерантный эдикть, и хронологически неправъ, приписывая издание его Константину<sup>5</sup>). Къ этому надо присовокупить, что Евсевій 6) рѣшительное и ясное обращеніе августа въ христіанство относить къ началу итальянскаго похода, почему до этого разсчитывать болье, чыть на дружественный христіанству образъмыслей у двадцати-четырехъ лѣтняго государя не представляется возможнымъ. Это, конечно, не исключаетъ, чтобы великій религіозный вопросъ времени его внутренно не коснулся или чтобы христіанство не начало на него оказы-

6) Euseb. V. C. I, 27.

<sup>1)</sup> Lactant. de mort. persec. 24, Suscepto imperio Constantinus Augustus nihil egit prius quam Christianos cultui ac Deo suo reddere. Haec fuit prima ejus sanctio sanctae religionis restitutae.

<sup>2)</sup> Euseib. h. e. VIII, 13, 14 ζηλωτήν έαυτον τής πατρικής περί του ήμετερο» λόγον εύσεβείας κατεστήσατο.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schultze V. art. Diocletian въ RE Bd. 4. S. 682.

<sup>4)</sup> Euseb. HE. VIII, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Schultze Bb RE. Bd. 10. S. 760.

вать вліянія, но это скоріе надо отнести къ его психодогическимъ размышленіямъ, или если принять въ соображеніе дальнѣйшій ходъ его религіознаго развитія, то къ безусловному проведенію терпимости <sup>1</sup>). Ясные пути еще отсутству-Также нѣтъ указанія, чтобы онъ признавалъ своють. имъ спеціальнымъ богомъ Митру или Аполлона въ монотенстическомъ смыслѣ, какъ это желаютъ видѣть Кеймъ, Буркгардть, Дюрун и Цанъ<sup>2</sup>). Монеты съ изображеніемъ бога-солнца съ надписью Soli invicto comiti, на которыя при этомъ обыкновенно ссылаются, по мнѣиію Шульце, нпсколько не доказывають еще религіознаго образа мыслей августа, а являются только данью воззрѣніямъ арміи, большею частью языческой <sup>3</sup>). Sol invictus преимущественно солдатскій богъ и, какъ таковой, онъ имѣлъ значеніе для Константина, но это не значитъ, чтобы онъ исповѣдывалъ его болѣе, чѣмь Геракла, Марса и Юпитера, которые равнымъ образомъ попадаются на его монетахъ. Итакъ опредѣленно мы можемъ заключить, что въ 306-311 годахъ Константинъ въ мысляхъ и на дёлё быль дружественно расположень къ христіанству, но его религія по своему содержанію не была христіанской, хотя быть можеть и не была чужда христіанству.

Война съ Максенціемъ привела его къ уходу съ этой неясной и неопредѣленной позиціи. Оба писателя, —и Лактанцій, и Евсевій — соглашаются въ томъ, что причиною этого было чудесное явленіе, но въ описаніи его разногласятъ. Они относятъ его къ различнымъ временамъ, причемъ одинъ изображаетъ его состеящимъ взъ двухъ актовъ, а второй изъ одного. Лактанцій именно разсказываетъ въ своемъ сочиненіи «О смерти гонителей»: Константинъ находился вблизи города и зацялъ позицію у Мильвійскаго моста. Наступалъ день вос-

<sup>1)</sup> Вуасье. Пад. яз. стр. 1 и сл.

<sup>2)</sup> Zahn, Konstantin der Grosse und die Kirche. Hannov. 1876 nepeneu. Br Skizzen aus dem Leben der alten Kirche, Erlang. M Leipz. 1894 S. 241 ff.

<sup>3)</sup> Schultze въ RE. X, S. 761.

- шествія на престолъ Максенція (27 октября) и оканчивалось пятильтие его царствования. Повельно было во снъ Константину, чтобы онъ изобразилъ на шитахъ небесный Божій знакъ и такимъ бы образомъ сражался. Онъ исполнилъ повелѣнное и изобразиль на щитахь распятіе Христово. Вооруженный этимъ знаменемъ, онъ взялся за оружіе<sup>1</sup>). Напротивъ Евсевій обрашеніе Константина отъ языческихъ боговъ относить уже въ своей «Церковной исторіи» къ началу похода и знаетъ только о молитвѣ, чрезъ которую императоръ увѣрился въ существованіи христіанскаго Бога<sup>2</sup>). Позднѣе послѣ того, какъ ему самъ императоръ съ клятвою подробно обо всемъ разсказалъ, Евсевій въ «Жизни царя Константина» представилъ полное изображение чудеснаго явленія<sup>3</sup>). Признавая полную недостаточность военныхъ силь въ предстоящемъ опасномъ походѣ, Константинъ ищетъ божественной помощи. Историческое размышление, рефлексия о ностоянномъ счастіи его благочестиваго, дружественнаго христіанамъ отца съ одной стороны и горькая судьбина гонителей христіанства съ другой обращають его къ хри-· стіанскому Богу<sup>4</sup>). Изъ этихъ размышленій вывело ero явленіе, именно •чудесное составившееся **ИЗЪ** свѣта Ю лежавшее на солнцѣ знаменіе креста съ надписью тоото уха или hoc vinces <sup>5</sup>). Также и войско было тому свидѣтелемъ <sup>6</sup>). Но императоръ все еще не былъ увѣренъ. Тогда во снѣ явился ему Христось съ виденнымъ на небе знаменіемъ и повелель ему



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lactan. de mort. persc. c. 44: Imminebat dies, quo Maxentius imperium ceperat, qui est a. d. sextum Kalendas Novembres et quinquennalia terminabantur. Commonitus est in quiete Constantinus, ut caeleste signum Dei notaret in scutis atque ita proelium committeret. Facit ut jussus est et transversa X litera, summo capite circumflexo Christum in scutis notat. Quo signo armatus exercitus capit ferrum., pyc. nep. 491. 492.

<sup>2)</sup> Euseib. h. e., IX, 9, 2: θεών των οὐράνιων, τών τε τούτου λώγον, αὐτών δη τών πάντων σωτῆρα 'Ιησοῦν Χριστών σύμμαχον δι' Εὐχῶν ἐπικαλεσάμενος.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb.V. C. I, 26-31 cp. также de laud. Const. c. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Euseb. V. C. I, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Euseb. V. C. I, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Euseb, 1. c. 28.

сдёлавъ знамя, подобное видённому на небё, выступить съ нимъ въ борьбу съ непріятелемъ<sup>1</sup>). Константинъ послушался и на другой день приказалъ изготовить новое знамя, такъ называемый Labarum<sup>2</sup>). Здѣсь особенно важно свидѣтельство языческихъ писателей. Не римскаго происхожденія ораторъ, который послѣ возвращенія Константина изъ этого похода, въ началѣ. 313 года. привѣтствовалъ его ΒЪ Триръ знаетъ. 470 только съ помощью опредбленнаго божества императорь побѣдоносно вышелъ изъ борьбы, такъ какъ языческіе боги чрезъ гаруспексовъ высказались противъ похода въ Италію<sup>8</sup>) Quisnam te deus, quae tam praesens hortata est maiestas. ut.... ipse per temet liberandae urbis tempus venisse sentires? Habes profecto aliquod cum illa mente divina. Constantine. secretum 4). Божеству преимущественно онъ обязанъ побѣдой <sup>5</sup>). Съ нимъ онъ совѣщался <sup>6</sup>) и оно его вело 7). въ кругу боговъ, но «на небѣ» и «надъ звѣздами» He Констанцій<sup>8</sup>) и возносить свою обитаетъ нынв MOJNTBY КЪ summus verum sator, который не отождествляется СЪ христіанскимъ Богомъ, но имъ и не исключается <sup>9</sup>). Совершенно иной разсказъ приводить риторъ Назарій ВЪ своей похвальной рѣчи Константину въ 321 году, 10) гдѣ онъ о видѣнномъ на небѣ военномъ воинствѣ **C**0общаеть: qui se divinitus missos prae se ferebant. Во всей Галлін говорили объ этихъ auxiliatores. Видёли блескъ ихъ

7) Paneg. IX c. 11 tu divino monitus instinctu.

<sup>8</sup>) Paneg. 9 c. 25.

9) Paneg. IX c. 26:... cujus tot nomina sunt, quot gentium linguas esse voluisti. Qnem enim te ipse dici velis, scirc non possumus.

10) Paneg. X.

<sup>1)</sup> Euseb. V. C. I c. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. V. C. I c. 30, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Paneg IX contra haruspicum monita c. 2.

<sup>4)</sup> Paneg. IX c. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Paneg. IX c. 3... sed promissam divinitus petere victoriam.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Paneg. IX c. 3 dic quaeso, quid in consilio nisi divinum numen habuisti? c. 4: divino consilio.

оружія <sup>1</sup>). Догадка Шиллера <sup>2</sup>), будто это небесное воинство, возможно, были христіане, объявившіе въ своей річи, что ихъ на помощь Константину послалъ Богъ и что родина ихъ небо—весьма неудовлетворительна, такъ какъ риторъ Назарій прямо говоритъ о божественномъ промышленіи въ жизни Константина <sup>3</sup>). Наконецъ тоже значится въ надписи, сдѣланной языческимъ сенатомъ въ честь Константина: quod instinctu divinitatis mentis magnidtune и т. д. justis rempublicam ultus est armis <sup>4</sup>).

Вообще по вопросу объ обращенія Константина въ христіанство грейфсвальдскій профессоръ Викторъ Шульце въ превосходной статьѣ, написанней въ послѣднемъ изданіи Realenciklopädie für protestanishe Theologie und Kirche и являющейся квинтъ-эссенціей современной науки о Константинѣ, пришелъ къ слѣдующему выводу: <sup>5</sup>)

1) Рѣшительное обращеніе Константина Великаго въ христіанство относится къ началу итальянскаго похода, такимъ образомъ къ началу 312 г.<sup>6</sup>).

2) Это обращение было обусловлено не однимъ событіемъ, соннымъ видѣніемъ, но также и нѣсколькими другими ему сопутствовавшими знаменіями (Евсевій, Назарій). Что

<sup>3</sup>) Schultze въ RE. Bd. 10 S. 762.

<sup>6</sup>) Противъ Лактанція п римской традиціи, выразившейся уже весьма рано въ сооруженіи oratorium sanctae crucis на полъ сраженія и въ совершеніи правильныхъ туда религіозныхъ процессій (ср. Lanciani, Pagan and christian Rome Lond 1892 S. 163 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Paneg. X c. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) H. Schiller, Geschichte der romische Kaiserzeit Gotha 1888 Bd. 2 S. 204.

<sup>&</sup>quot;) Paneg. X c. 7; c. 13 illa divinitas obsecundare coeptis tuis solita; c. 16: adesse tibi in omnibus summam illam majestatem, quae te circumplexa ueatur н т. д.

<sup>4)</sup> Corpus inscriptionum latin. VI, n. 1139; Insciptiones lat. selectae ed. Dessau I, p. 156 n. 694; высказанное раньше Буркгардтомъ Die Zeit Konst. d. Gr. S. 323. 444 мивнie, будто слова корректуры первоначально были nutu I (ovis) O (ptimi), M (aximi), не выдерживаетъ критики ср. de Rossi. Bullet. dj archeol. crist. 1863 p. 58. особенно Ferd. Piper Theologische Studien und Kritiken 1875 S. 61 ff. Schnltze RE X, 762.

касается последнихъ, то они весьма правдоподобны и, будучи засвидѣтельствованы христіанскими и языческими писателями, опираются и на тѣ и на другіе источники <sup>1</sup>). Пренебрегать илятвеннымъ увъреніемъ Константина и дълать Евсевія участникомъ этой выдумки, что обычно принято со времени Буркгардта, по мнѣнію Шульце, не оправдывается объективными данными, такъ какъ иначе пришлось бы предположить, что и другіе повѣствователи исторически переплетали факты съ рефлексіей и фантазіей. Къ этому надо присовокупить изображение настроения Константина, описание дабарума, существовавшаго въ этой форм' до поздний шаго времени, и на ходящуюся надъ крестомъ, надпись, которую, въроятно, Константинъ въ своихъ писаніяхъ и изображеніяхъ связывалъ съ монограммой и которая первоначально была, видимо, ничто иное, какъ изъяснение смысла видения, но не имблась въ самомъ видъніи. Предпочтеніе по этому вопросу Лактанція, такъ какъ онъ ничего не знаеть объ exercitus divinitus missi Hasapis, хотя это чудо было in ore omnium Galliarum, я ограничивается только сновидениемь, не основательно. Возможно, онъ быль достаточно осведомленъ, чтобы совиневаться въ этихъ чудесахъ, но могъ и не знать. Вслѣдствіе этого молчаніе Лактанпія нисколько не опровергаеть тёхъ знаменій, о которыхъ говорятъ Евсевій и Назарій.

Какимъ образомъ, психологически, произошло это релитіозное обращеніе, особенно какую роль рядомъ съ религіозными мотивами играли политическія обстоятельства, сказать невозможно, такъ какъ мы ничего не знаемъ о тогдашнемъ религіозномъ настроеніи Константина. Обычные анализы имѣютъ только условную цѣнность. Сомнительно, чтобы политическія обстоятельства брали перевѣсъ: напро-

<sup>1)</sup> Cp. Jul Caes. Bulanger. de sortibus, auguribus etc въ Graevius, Thesaurus antiquistt Rom. V. p. 362 sq. особенно р. 508 и р. 492 sq. Небесное войско также въ Константино-Лициніевой войнъ Euseb. V. C. II, 6 Carl Mever. Der aberglaube des Mittelalters Basel 1884 S. 132 ff. ср. особенно S. 140.

тивъ вѣроятнѣе, что они не играли никакой роли. Вскорѣ императоръ вступаетъ въ живое общеніе съ духовенствомъ и отъ него получаетъ болѣе подробное знакомство съ христіанствомъ<sup>1</sup>). Здѣсь мы находимъ извѣстнаго Осію кордубскаго<sup>2</sup>) который на долгое время входить къ императору въ полное довѣріе.

Въ чудесной побѣдѣ <sup>3</sup>). принимала участіе малая армія. Подъ знаменемъ, украшеннымъ монограммой Христа, она достигла Рима. Здѣсь у Мильвійскаго моста Константинъ на голову разбилъ своего противника (28 октября 312 года). Радостно встрѣченный народонаселеніемъ, Константинъ торжественно вступилъ въ Римъ, гдѣ сенатъ въ его честь соорудилъ тріумфальную арку. Тогда на публичной площади Константинъ приказалъ поставить свою статую съ крестомъ въ рукахъ и внизу съ надписью, гласившею: «Этимъ сиасительнымъ знаменіемъ, истиннымъ доказательствомъ мужества, я, Константинъ, спасъ и освободилъ вашъ городъ отъ ига тирана и по освобожденіи его возвратилъ римскому сенату и народу прежній блескъ и знаменитость» <sup>4</sup>).

Устроивъ дѣла въ Римѣ, въ январѣ 313 года Кон-

4) Euseb. h. e. IX, 9, 10; X, 4, 16; 9, 8. Euseb. V. C. I 40. Euseb. de laudibus Constantini=DLC ср. Vict. Schultze ZKG VII, 343 ff. eccó. XIV S. 510 ff. Монограмма Христа, до этого не доказуемая въ употребленіи христіанства и представляющая простое легко понятное изображеніе имени Христа впервые здѣсь выступила. О формъ ея см. Vict. Schultze ZKG XIV S. 523 ff. Изображеніе ея см. въ Archaeologie der altchristlichen Кипst Мünch 1895 S. 265. По описанію Еизев. V. C. I, 31 лабарумъ (labarum,  $\lambda άβαρον$ ,  $\lambda άβωρον$ ,  $\lambda άβωρον$  этимологія не ясна) имѣлъ слѣдующій видъ: на длинномъ, покрытомъ золотомъ копьѣ была поперечная рея, образовывавшая съ копьемъ знакъ креста. Вверху на концѣ копья неподвижно лежалъ вѣнокъ изъ драгоцѣнныхъ камней и золота, а на немъ вышеуказанная монограмма подробно см. Vict. Schultze ZKG XIV S. 521 ff. Smit and Cheetham, Dict. of Christ. Antiqu. art. labarum II, S. 908 Piper-Hauck art. labarum. въ RE, XIII, 367.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Euseb. V. C. I, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. H. E. X, 6, 2 cp. Loofs art. Hosius v. Corduba Bb R. E. VIII, 377.

<sup>3)</sup> Seeck. Gesch. d. Unterg. S. 113 ff.

стантинъ прибылъ въ Миланъ, гдѣ вступилъ въ союзъ съ Лициніемъ и въ знакъ тѣсной дружбы выдалъ за него въ замужество сестру свою Констанцію. Одновременно съ симъ они сговорились относительно религіозно-политическаго указа, принципы котораго выражены въ словахъ никомидійскаго Лициніева рескрипта, доселѣ ошибочно признававшагося за текстъ миланскаго эдикта: «Никому не запрещается избирать и соблюдать христіанское богослуженіе, но каждому отдается на произволъ обращаться мыслью къ той вѣрѣ, какую кто находитъ согласною съ собственнымъ убѣжденіемъ чтобы Божество при всякомъ случаѣ ниспосылало намъ скорую помощь и всякое благо» <sup>1</sup>).

Послѣ этого передъ отправленіемъ изъ Италіи Константинъ далъ христіанскому духовенству полное доказательство своего высокаго благоволенія. Мы говоримъ объ осво-

1) Eus. h. e. X, 5; Lactan. de mort. persec. 48: ut nulli omnimo facultatem abnegandam putaremus, qui vel observationi christianorum vel eireligioni mentem suam dederat, quam ipse sibi aptissimam esse sentiret, ut possit nobis summa divinitas cujus religioni liberis mentibus obsequimur, in omnibus solitum favorem suum benevolentiamque praestare, pycc. nep. y EBсевія Х, 5 стр. 527. Объ отношеніяхъ греческаго и латинскато текста см. Herm. Hülle, Die Toleranzerlasse römischer Kaiser für das Christentum bis zum Jahre 313 Berl. 1895 S. 80 ff. Въ новъйшее время Зеекъ ZKG XII, 1891 S. 381 ff. вообще отрицаетъ самое существованіе миланскаго эдикта. Несмотря на большое остроуміе, аргументація его, по моему митнію, мало убъдительна. Въ данномъ случат я раздтляю взглядъ Гэрреса (Zw. Th. XXXV, 1892 S. 282 ff.), Гюлле (S. 96) и Шульце (RE Bd. 10. S. 763), соглашающихся съ Зеекомъ въ томъ, что изложенный у Евсевія и Лактанція законъ, двйствительно, не мизанскій эдикть, такъ какъ, во 1-хъ), это не эдиктъ, во 2-хъ), изданъ не въ Миланъ и въ 3-хъ) исходить не отъ Константина Вел., какъ думаетъ Енсевій (h. c. X, 5, 1), а есть просто никомидійскій рескрипть Лицинія. Но отсюда еще вовсе не сладуетъ, чтобы самаго миланскаго эдикта не существовало. Напротивъ изъ того же Лициніева рескрипта можно видъть слъдъ миланскаго указа Константина и Лицинія по поводу религіи, и пожалуй, даже эдикта Eus h. e. IX, 9, 12 vóµоς; 25 протрания и X, 5, 1: виатабек;) содержание котораго въ большей или меньшей степени повторяется въ Лициніевомъ рескрипть.

 $\mathbf{2}$ 

божденія христіанскаго духовенства отъ несенія всіхъ публичныхъ тягостей <sup>1</sup>).

Вскорѣ послѣдовало уничтоженіе Максимина Дазы Лициніемъ на Серенскомъ полѣ во Оракія (30 апрѣля 313 г.) и прововглашеніе чрезъ никомидійскій указъ отъ 13 апрѣля новаго толерантнаго эдикта. Особенно важно это было для востока, такъ какъ здѣсь долго дѣйствовала враждебная христіанству политика Максимина<sup>2</sup>). Разбитый въ сраженіи и всѣми покинутый Максиминъ окончилъ жизнь самоубійствомъ.

Имперія нынѣ имѣла двухъ владыкъ.

Такъ продолжалось недолго.

Сознаніе собственнаго величія и могущества усилили честолюбіе и самоувѣренность Лицинія. Онъ началь готовиться къ войнѣ. Здѣсь опять на первый планъ выдвинулся религіозный вопросъ. Преданный язычеству въ такой же степени, какъ Константинъ христіанству, и видя расположеніе и любовь христіанскаго по преимуществу востока къ Константину, <sup>3</sup>) Лициній поднялъ открытое гоненіе на христіанъ. Изданный имъ раньше никомидійскій указъ существовалъ только на бумагѣ <sup>4</sup>). Онъ изгналъ ихъ изъ свиты и арміи <sup>5</sup>) и довелъ репрессаліи даже до смертной казни и разрушенія церквей <sup>6</sup>). Затѣмъ сталъ всячески затруднять осуществленіе церковной жизни, запрещая богослуженіе <sup>7</sup>), соборы епископовъ <sup>8</sup>) и

- <sup>5</sup>) Eus. h. e. X, 8, V. C. 1, 52. 54.
- 9) Eus. h. e. X, 8, 15 V. C. II, 2.
- 7) Euseb. V. C. I. 53.

8) Euseb. V. C. I. 51.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges novellae ad Theodosianum pertinentes, edid. Th. Mommsen et P. Meyer. Berl. 1905—C. Theod. XVI, 2, 1 cp. Eus. h. e. X, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eus. h. e. IX, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. I, 56.

<sup>4)</sup> I. Görres Die Licinianische Christenverfolgung Jena 1875 Ero me Die angebliche Christlichkeit des Licinius Zw Th. 1877 Crysanthos Antoniades Kaiser Licinius Münch. 1884; о политическихъ обстоятельствахъ см. Seeck Gesch, d. Unterg. Bd. 1 S. 151 ff.

т. д. Къ этому надо присовокупить пороки и безнравственную жизнь Лицинія <sup>1</sup>). При такихъ обстоятельствахъ Константинъ рёшилъ выступить противъ Лицинія. По словамъ Евсевія <sup>2</sup>) онъ почиталъ святымъ и благочестивымъ дёломъ, низвергнувъ одного человёка, спасти цёлый родъ людей.

Многочисленныя войска сощлись у Христополя. Здёсь 18 сентября 3.23 года <sup>3</sup>) произопло сраженіе, рёшившее -судьбу Константика и вмёстё христіанства въ римской имперіи. Разбитый Лициній сдался на милость побёдителя и быль -сослань въ Фессалонику.

Константинъ сдълался единодержавнымъ правителемъ зимнеріи.

По убѣжденію обратившись въ христіанство, Константинъ въ теченіе всей своей жизни быль искреннимъ христіаинномъ. Къ такому выводу по крайней мѣрѣ приводятъ насъ какъ отвывы его современниковъ, такъ и изученіе оставшихся отъ него посланій и рѣчей. Какъ бы ни желали сдѣлать изъ него скептика Буркгардтъ и др., онъ все же кажется вѣрующимъ <sup>4</sup>). Съ того времени, какъ онъ исповѣдалъ христіанство, мы видимъ его постоянно окруженнаго епископами. Они, особенно Осія кордубскій, вѣчные его спутники и собесеѣлники <sup>5</sup>). «Куда бы самъ онъ ни шелъ, читаемъ мы у Евсевія, бралъ и ихъ съ собою въ томъ убѣжденіи, что Богъ, которому они служатъ по крайней мѣрѣ за это будетъ къ нему милостивъ» <sup>6</sup>). Они входятъ во внутренніе покои дворца, вкушаютъ вмѣстѣ съ нымъ нищу и участвуютъ въ царской трапезѣ <sup>7</sup>). Съ ними онъ дѣлитъ радость и горе. На праздникѣ виценалій его из-

4) Буасье Пад. яз. стр. 16.

<sup>.7</sup>) Eusb. V. C. III, 1.

2°

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eus. h. e. X, 8, 13 V. C. 1, 55.

<sup>\*)</sup> Euseb. V. C. II, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) За 323 годъ Mommsen въ Hermes XXXII, 545. въ то время какъ :Seeck тамъ-же XXXVI, 28 ff. стоить за 324 г.

<sup>5)</sup> Euseb. V. C. I, 32; II, 4.

<sup>•)</sup> Eusb. V. C. I, 42. Русс. пер. С.-Петерб. дух. акад. С.П.Е. 1849. стр. 89.

бранными гостями были отцы никейскаго собора <sup>1</sup>). Тоже мы наблюдаемъ и позднѣе на праздникѣ триценалій, когда Евсевій кесарійскій произнесъ въ его честь похвальную рѣчь <sup>2</sup>). Въ бесѣдахъ съ ними онъ проволитъ большую часть времени. Отъ нихъ же онъ получилъ первое свое христіанское образованіе. <sup>3</sup>) Послѣднее съ каждымъ днемъ становится все болѣе и болѣе основательнымъ. Съ особой любовью онъ предается чтенію и изученію св. писанія <sup>4</sup>) Онъ глубоко имъ проникается и проявляетъ живой интересъ къ теологическимъ вопросамъ.

Въ послѣднія десятилѣтія его царствованія, религіозность его принимаеть мистическую окраску «Каждый день въ извъстные часы онъ заключался въ недоступныхъ покояхъ своего дворца и тамъ насдинѣ бестдовалъ съ Богомъ, тамъ въ смиренныхъ молитвахъ, преклоняя кольни, испрашивалъ себь потребнаго»<sup>5</sup>). Самый дворець онъ желаеть превратить въ храмъ, введя въ церемоніаль двора исполненіе благочестивыхь христіанскихь обрядовъ. «Въ самыхъ чертогахъ онъ устреилъ родъ церкви Божіей и личнымъ усердіемъ подавалъ примъръ вступавшимъ въ нее. Онъ бралъ въ руки св. книги и размышлялъ о богодухновенныхъ истинахъ, потомъ со всёмъ своимъ дворомъ совершаль постановленныя закономь молитвословія» <sup>6</sup>). Этого мало. «Питая свой умъ божественными истинами, говоритъ Евсевій, онъ проводиль цёлыя ночи безь сна, въ часы досуга сочиняль и дѣлаль непрестанныя приложенія къ народу, считая своею обязанностью управлять подданными посредствомъ наставлений я во все свое царство вводитъ разумность»<sup>7</sup>). Предъ закрытіемъ никейскаго сбора онъ собралъ встхъ епископовъ и убъждалъ ихъ жить мирно, не завидо-

- 4) Euseb. V. C. I, 32; IV, 17. 29.
- <sup>5</sup>) Euseb. V. C. IV, 22. русс. пер. стр. 245.
- <sup>6</sup>) Euseb. V. C. IV, 17. pycc. nep. crp. 242.
- 7) Euseb. V. C. IV, 29. русс. пер. стр. 251.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Euseb. V. C. III, 15.

<sup>2)</sup> Euseb, DLC, 1-44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. I, 32.

вать другъ другу, избѣгать упрямства вь спорахъ, терпѣть тѣхъ. жто превосходить другихъ въ мулрости и красноричи, смотреть на заслуги каждаго, какъ на славу всёхъ, не угнетать нищихъ, прощать малыя погрешности, разсуждая, что трудно найти человѣка совершеннаго во всѣхъ отношеніяхъ. <sup>1</sup>) Проникаясь все болье религіознымъ настроеніемъ. Константинъ созывалъ собранія, на которыхъ выступили знаменитые епископы<sup>2</sup>), напр. Евсевій кесарійскій, со своями богословскими ръчани, которыя императоръ, стоя, слушалъ и, «разбирая съ напряженнымъ вниманіемъ, что было говорено, подтверждалъ истину догматовъ вѣры собственнымъ свидѣтельствомъ» <sup>3</sup>). Наконець, «когда ему представлялся случай богословствовать--говорить Евсевій <sup>4</sup>)---онъ вставаль и поникщимъ тихимъ голосомъ, весьма благоговѣйно посвящалъ предстоящихъ въ тайны божественнаго ученія. Раздуляя ручи свои на ча. сти, онъ то обличалъ заблуждение многобожия, представляя, что суевѣріе язычниковъ есть обманъ и прикровеніе безбожія, то говориль о единовластвующемь Божествь, и вслъдъ за темъ разсуждаль о всеобщемъ и частномъ промысль; потомь переходиль къ спасительному домотроительству и объясняль, что: надлежащій способъ его совершенія быль необходимь; простираясь далбе, касался ученія о божественномъ судѣ и по этому поводу дёлалъ своимъ слушателямъ сильные упреки, посрамляя хищниковь и любостяжателей. Поражая и какъ бы бичуя словомъ некоторыхъ окружавшихъ его ближнихъ, онъ заставлялъ ихъ потуплять взоры и терзаться COвъстью, ибо въ ясныхъ выраженіяхъ объявлялъ ИМЪ, **YTO** они дадуть Богу отчеть въ ввёренномъ имъ служения, **TTO** Богъ всяческихъ поручилъ царство земное ему, а онъ, подражая Всеблагому, возложилъ управление частными областями

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eus. V. C. III, 21. русс. пер. стр. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. V. C. IV, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eus. V. C. IV, 33. русс. пер. стр. 254.

<sup>4)</sup> Euseb. V. C. IV, 29. русс. пер. стр. 251. 252.

на нихъ и что вс<sup>L</sup> они нѣкогда представять великому царкоотчеть въ дѣлахъ своихъ<sup>1</sup>)... Если слушатели руконлескали, то онъ давалъ имъ знакъ возводить очи на небо и своимъудивленіемъ, своими благоговѣйными похвалами чествовать одного Царя всяческихъ».

Въ этомъ видѣ молящагося, со взорами обращенными горѣ и устремленными къ Богу, онъ приказывалъ изображать себя на фронтонахъ дворцовъ и на монетахъ, которыя расходились затѣмъ по всей римской имперіи <sup>2</sup>).

Признавая, что въра безъ дълъ мертва, Константинъ оказывалъ широкую блаютворительность. По словамъ Евсевія <sup>3</sup>) онъ раздавалъ деньги бъднымъ и оказывалъ благодъянія приходившимъ къ нему иноверцамъ. Нищихъ в отверженныхъ. собиравшихъ милостыню, онъ приказывалъ снабжать не только деньгами и пищею, но и приличною одеждою 4). Ещесъ большею щедростью онъ благотворилъ несостоятельнымъ. по несчастному стеченію обстоятельствь: однимь дариль земли, другихъ отличалъ различными энаками чести <sup>5</sup>). Одерживая побёды, онъ приказывалъ щадить плённыхъ и, чтобы къ этому расположить еще более свояхъ подвластныхъ, онъ издалъ повельние о выкупъ взятыхъ въ плънъ неприятелей у: воиновъ <sup>6</sup>): Вибств съ темъ онъ заботился о сиротахъ и вдовахъ<sup>7</sup>). «Какъ солнце восходя надъ землею, щедро проливаеть на вобхъ лучи своего свёта, такъ и Константинъ, по словамъ его панегириста, 8) вмёстё съ восходомъ солнца

6) Euseb. V. C. II, 13.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Одну изъ такихъ богословскихъ ръчей въ качествъ примъра Константинова церковнаго красноръчія приложилъ Евсевій къ своему сочиненію-«Живнь царя Константина» (Eus. V. C. IV, 32 и add.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eus. V. C. IV, 15 cm. также Schultze ZKG XIV S. 504 ff. Seeck, Zeitschrift für Numizm. XXI, 1898 S. 17 f. Tabi. II H HI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. I. 43.

<sup>4)</sup> Euseb. V. C. IV, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. I, 43.

<sup>7)</sup> Euseb. V. C. 1, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Euseb. V. C. I, 43. русс. пер. стр. 90.

выходя изъ дворца, обильно проливалъ на всёхъ встрёчаешихся свётлые лучи своихъ благотвореній».

Особенно онъ покровительствовалъ Божінмъ перкванъ. Щедрою рукою онъ раздаваль однимъ земли, другимъ хлъбъ для раздачи бъднымъ, сиротамъ и честнымъ вдовамъ<sup>1</sup>). Онъ любилъ сооружать и украшать церкви. Въ посланія, отправленяюмъ ко всѣмъ митрополитамъ<sup>2</sup>) онъ предлагаеть последнимъ и подчиненнымъ имъ опископамъ. иресвитерань и діаконань, «чтобь они усердно занимались созиданиемъ церквей, либо исправляя, какія сохранились, либо расширяя ихъ, либо по требованию нужды сооружая новыя». Казенныя деньги широкимъ потокомъ лились на удовлетворение этой страсти монарха къ церковнымъ постройкамъ. Такимъ путемъ были сооружены роскошныя цержви въ Никомидін, Анкирь, Антіохів, Константинополь, Іерусалимь и т. д. <sup>3</sup>) Этого нало. Его нать Елена съ этою иблью фдетъ въ св. землю и здѣсь чудными церквами украшаетъ всѣ нанболье знаменным места, имевшія отношенія къ Інсусу 4).

Съ неменывамъ рвеніемъ овъ заботился о спискахъ богодухновенныхъ книгъ. Желая, чтобы они были въ достаточномъ количествѣ въ константинопольскихъ церквахъ и притомъ въ исправленномъ видѣ, онъ даетъ спеціальное порученіе Евсевію кесарійскому приготовить пятьдесять томовъ Божественнаго писанія, которое «особенно нужно имѣть и употреблять въ церкви» <sup>5</sup>).

Наконецъ искренность свою къ христіанству онъ запечатлѣлъ христіанскимъ воспитаніемъ и образованіемъ своихъ дѣтей. «Желая оставить имъ лучшее, спасительное для души

<sup>3</sup>) Euseb. V. C. I, 42. III, 25. 48. 50. 52. 61.

4) Enseb. V. C. III, 41 и т. д. о постройкахъ см. подробно Schiller a. a. O. S. 229.

<sup>5</sup>) Euseb. V. C. IV, 36 русс. пер. стр. 257. см. Gebhardt art. Bibeltext des NT. въ RE. Bd. 2 S. 731 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Euseb. V. C. IV, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. V. C. II, 45. 46. pycc. nep. crp. 141. 142.

наслёдіе, онъ насаждалъ въ нихъ сёмена благочестія, питалъ ихъ божественнымъ ученіемъ и приставилъ къ нимъ въ учителей мужей, извёстнёйшихъ своею набожностью» <sup>1</sup>).

Частная его жизнь была полнымъ проведеніемъ христіанской нравственности того времени. Отсюда, вполнѣ согласно съ христіанскою моралью той эпохи, изъ всёхъ грѣховъ и преступленій ему кажутся самыми гнусными прелюбодѣяніе и кровосмѣшеніе<sup>2</sup>). Для виновныхъ въ этихъ преступленіяхъ нѣтъ амнистіи<sup>3</sup>). Этимъ именно ригористическимъ взглядомъ объясняется и оправдызается казнь его сына Криспа и его жены Фаусты, казиь, которую ему ставятъ въ упрекъ Буркгарлтъ, Гэрресъ и другіе и которая по ихъ мнѣнію, ясно доказываетъ антихристіанскій образъ мыслей Константина<sup>4</sup>).

Но такъ ли это?

Катастрофа, жертвою которой пали въ началѣ 326 года Криспъ и императрица, представляется намъ доселѣ не достаточно ясною. Во всякомъ случаѣ здѣсь шла рѣчь о доказанномъ или предполагаемомъ прелюбодѣяніи Фаусты съ ея пасынкомъ. Подъ вліяніемъ Библіи съ ея смертною казнью для прелюбодѣевъ и кровосмѣсителей <sup>5</sup>) и при поддержкѣ въ этомъ отношеніи Новаго Завѣта <sup>6</sup>) глубоко оскорбленный въ чести своего дома императоръ присудилъ обоихъ къ смертной казни. Чтобы политическія обстоятельства играли въ смерти Криспа какую либо ролъ, не доказать. Скорѣе возможно, по мнѣнію Шульце <sup>7</sup>), ихъ и доказать. Скорѣе возможно, что въ этомъ актѣ нравственное отвращеніе взяло перевѣсъ въ душѣ императора надъ родственными чувствами. Наиболѣе пра-

7) Schultze. RE. Bd. 10. S. 765.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eus. V. C. IV, 51. русс. пер. стр. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. Theod. IX, 38, I; IX, 9, 1; 24, 1 m T. g.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) C. Theod. IX, 38, 1.

<sup>4)</sup> O garb cm. Seeck Z. f. Numismatik XXI S. 27.

<sup>5) 3</sup> Монс. 20, 11, 14; 5 Монс. 22, 22; 27, 20.

в) 1 Кол. 5, 5.

вильно сужденіе Зеека <sup>1</sup>): если Криспъ и Фауста были виновны, Константину нельзя сдълать никакого упрека; если же одинъ изъ нихъ былъ оклеветанъ, то его можно обвинить только въ поспѣшности, которая тѣмъ болѣе простительна, чѣмъ болѣе ужаснымъ казалось ему возведенное на нихъ преступленіе.

Еще скорѣе можно его справдать въ другихъ пре∹ грѣшеніяхъ.

По крайней мёрё за это высказываются лучшіе знатоки эпохи Константина, именно Зеекъ и Шульце<sup>2</sup>).

Отличительною чертою его характера было высоко развитое чувство обязанности къ государству. Неоднократно оно заставляло его ставитъ благо государства выше личныхъ интересовъ<sup>3</sup>). Оно не разъ принуждало его подписывать смертные приговоры лицамъ, игравшимъ роль въ публичной жизни. Мы имѣемъ въ виду убійство родственниковъ, именно Максиміана и двухъ Лициніевъ. Но можно ли его въ этомъ обвинять? Въ то неспокойное время, когда всякій узурпаторъ легко пріобрѣталъ себѣ сообщниковъ, такія казни, справедливо говоритъ Шульце<sup>4</sup>), должно разсматривать, какъ политическую необходимость.

Въ 310 г. въ Галлін его тесть Максиміанъ поднялъ бунтъ противъ своего зятя Константина. Ему не посчастливилось. Въ Массилін Максиміанъ былъ покинутъ своими войсками и попалъ въ руки Константина. Послѣдній даровалъ ему жизнь. Тогда въ своей ненависти онъ задумалъ лишить жизни августа, причемъ желалъ осуществить этотъ планъ нри помощи дочери своей Фаусты, жены Константина. За это онъ былъ приговоренъ къ смертной казни. причемъ выполненіе

4) Schultze. RE. Bd. 10 S. 760.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Seeck Zw. Th. 1890 S. 73.

<sup>2)</sup> Schultze RE. Bd. 10. S. 759-60; 764.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck Gesch. d. Untergang. Bd. 1 S. 71. ff. 93 ff. S. 157 ff.

послѣдней было предоставлено ему самому. Онъ повѣсился <sup>1</sup>). Само собою казнь этого опаснаго для спокойствія имперів и неисправимаго человѣка не «убійство родственника» и можетъ быть оправдана и политически и морально. Положеніе вещей въ данномъ случаѣ было таково, что должно призпать прямою обязанностью августа къ его имперіи судъ по закону и и казнь зачивщика будущей гражданской войны <sup>2</sup>).

Въ томъ же духѣ и дѣло Лицинія.

Лишенный трона. Лициній не могъ вынести вынужденбезд'ы въ Өессалоникахъ. Онъ завелъ тайные наго переговоры съ дунайскими варварами и приготовился къ новому возстанію. Раздраженные солдаты потребовали его Константинъ передалъ это дѣло разсмотрвніе казни. н8 сената. Послѣдній приговорилъ его къ смерти (325 г.) Также и этоть акть Буркгардтомъ, Гэрессонь и другими, вслёдъ за нерасположенными къ Константину языческими писателями (Зосима, Евтропій), клеймится «убійствомъ родственника», въ то время, когда благо государства и общественное мнѣніе требовали казни человѣка, своимъ клятвопреступленіемъ оказавшаго черную неблагодарность великодушному победителю. Помилование его, говорить Шульце, было бы простодушною глупостью (gutherzige Thorheit)<sup>3</sup>). Сына казненнаго Лицинія-молодого Лицинія Константинъ сначала помиловаль, но поздее политическое недоверіе, которому даваль, пожалуй, воводъ превратившійся въ юношу мальчикъ, привело послёдняго въ 336 г. къ его смерти <sup>4</sup>). Такимъ образомъ всѣ эти якобы «убійства родственниковъ» нисколько не опровергають христіанскаго расположенія Константина, что желають доказать Буркгардть и другіе. Вск эти казни оправдываются обстоятель-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lactan. de mort. persecut. 30 datur ei potestas liberae mortis; Eus. h. e. VIII, 13, 15; V. C. 1, 47 Eutrop. X, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck Gesch. d. Unterg. d. ant. Welt Bd. 1. S. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schultze ZKG 1886 S. 534 ff., Seeck Zw Th. 1890 S. 63 ff. u Unt. d ant. W. S. 183.

<sup>4)</sup> Schultze RE. Bd. 10. S. 764.

ствами тогдашняго времени и являются чичѣмъ инымъ, какъполитическою необходпмостью. И такъ, несмотря на всѣ желанія очернить Константина, онъ является предъ нами искреннимъ и убѣжденнымъ христіаниномъ.

Но Константив быль сынь своего времени. Превосходя только нёкоторыми сторонами людей своей эпохи, онъ быль подверженъ вхъ слабостянъ и предразсудкамъ. Отсюда рядонъ съ искреннею религіозностью въ его душь ужавалось суевьріе. Онъ вървлъ въ порчу и заклинанія. Суровость, съ которой онъ етносится къ предсказаніямъ и магіи, доказмваеть, что онъ ахъ боялся. Въ 320-21 г. онъ издалъ законъ, повелѣвающій въ случаяхъ удара молнія въ общественный памятникъ-«призывать гаруспекса, вопрошать его сообразно съ древними обычаями и отвёть его принести императору»<sup>1</sup>). Этоть законь норажаеть старика Баронія своею неожиданностью: онъ не мо, жеть объяснить его себь иначе, какъ предположивъ, что Константинъ пересталъ вдругъ быть христіаниномъ и обратился къ своей прежней релягія<sup>2</sup>). По мнѣнію Буасье нѣтъ сомнѣнія, что Бароній ошибается: можно утвердительно сказать, что Константинъ, послѣ своего обращенія, никогда не возвращался къязычеству, хотя и оставался до конца своей жизни суевернымъ 3). Но можеть ли уживаться искрепнее и даже страстное христіанское чувство съ суевбріемъ? Примбры среднихъ въковъ и даже настоящаго времени дають утвердительный отвёть. А разъ это такъ, мы не можемъ быть особенно строги къ Константиву, съ малолытства впатавшему въ себъ этотъ предразсудокъ.

Дълаютъ еще одинъ упрекъ въ искреиностя Константина къ христіанству. Разъ императоръ искренно увъровалъ во Христа, почему-спрашиваютъ-онъ до конца жизни откладывалъ крещеніе <sup>4</sup>). Отвътъ на этотъ вопросъ не представляетъ никакой

4) Gasquet. De l'autorité impériale en matière religieuse a Byzance ar. 1879. p. 20, 21.

<sup>1)</sup> C. Theod. XVI, 10, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Baronii. Annales ecclesiastici ad ann. 321.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Вуасье. Паденіе язычества. стр. 17.

трудности. Дело въ томъ, что въ древнее время было въ обычаъ • отлагать крещение на весьма продолжительное время. Таинство крещенія, какъ полагали, вело къ полному и безусловному очищению отъ гръховъ, мгновенно возвращало душъ ея первобытную чистоту и давало ей право ожидать въчнаго спа-- сенія 1). Этого мало. Укорененію этого обычая способствовалъ также слишкомъ ригористический взглядъ древней церкви на грѣхи, совершаемые послѣ крещенія. Не говоря о новаціанахъ<sup>2</sup>), совершенно не признававшихъ абсолюціи смертныхъ, напримъръ, гръховъ и отдълившихся отъ церкви изъ-за этого вопроса еще въ половинѣ ІЦ вѣка, даже въ православной церкви во многихъ мѣстахъ было въ обычаѣ лишать церковнаго общенія всёхъ согрышившихъ послѣ крещенія. Такая практика, по словамъ Сократа<sup>3</sup>), по крайней мъръ существовала въ Косаріи каппаловійской, Геллеспонть и Азіи. Въ виду этого такое отлагательство крещенія хотя в не одобрялось нѣкоторыми отцами церкви, напр. Златоустомъ 4) но и не преслѣдовалось строго. По крайней мѣрѣ мы не знаемъ, чтобы этоть обычай быль осуждень канономь или другимь какимь либо актомъ вселенскаго или помъстнаго собора. Церковь, повидимому, снисходила къ такого рода лицамъ. Этого мало. Въ то время лица, исповъдовавшія Христа, хотя и не принявшія крещенія, не считались совершенно чуждыми церкви. Напротивъ, повидимому, они также признавались за христіанъ. На этой точкв зрѣнія стоять, по крайней мѣрѣ, всѣ церковные историки первой половины У в. именно, Сократь, Созоменъ и Өеодоритъ. Такъ напр. у Сократа<sup>5</sup>) мы читаемъ: когда на-

<sup>1</sup>) Cp. Euseb. V. C. IV, 61.

<sup>2</sup>) Подр. см. Гидуляновъ. Митрополиты въ первые три въка христіан-- ства. М. 1905 стр. 152 и Harnack art. lapsi RE. Bd. 11 S. 283 fl. ср. Socr. I, 10 рус. перев. стр. 64.

<sup>3</sup>) Socrat. h. e. V, 22 pycc. nep. crp. 432. 433.

4) Johann. Chrysostom. (Opp. ed. Montfaucon. MSG. XLVII-LXIV) Epist. ad Hebraeos, Homil. 13,

<sup>5</sup>) Socr. h. e. III, 13 р. пер. стр. 283.



чались притеснения христіанъ со стороны императора Юліана. «христіане въ собственномъ смыслѣ охотно снимали съ себя поясь, соглашаясь претерпъть все, чъмъ отречься отъ Христа». Къчислу такихъ людей принадлежали – Іовіанъ, Валентиніанъ и Валентъ. Подобно Сократу, всъхъ этихъ также христіанами считають Созомень 1) и Өеолипъ дорить<sup>2</sup>), хотя о Валентиніанѣ и Валенть опредъленно извьстно, что они приняли крещение значительно позже <sup>3</sup>). Во мно-гихъ мъстахъ такія лица не были лишены даже церковныхъ правъ. По крайней мёрё даже въ клерикально настроенной Александрия. по словамъ Сократа<sup>4</sup>) въ его время «чтецамя и канонархами» безразлично бывали и оглашенные и върные». Также и съ точки зрѣнія догматики вопросъ, повидимому, не быль вполяѣ выясненъ. Это доказываетъ такъ называемое крещеніе кровью. Тоже самое можно видъть изъ ръчи Амвросія при погребенія императора Вадентипіана II, гдб онъ положительно увбрялъ плачущихъ сестеръ покойнаго, что ихъ благочестивый брать безъ всякихъ затрудненій будеть допущенъ въ жилище вѣчнаго блаженства, несмотря на то, что надъ нимъ не было совершено таинства крещенія <sup>5</sup>). При такихъ обстоятельствахъ нѣтъ ничего удивительнаго, что Константинъ отлагалъ крещение до конца жизни. При его разносторонней политической двятельности, даже при всей его осторожности, можно было впасть въ случайный гръхъ, который пришлось бы искупать долгими годами покаянія. Только почувствовавь приближение смерти, онъ рѣшился приступить. къ этому великому акту христіанства. Испов'єдавъ въ Еленополѣ въ храмѣ грѣхи, онъ здѣсь въ первый разь удостоился, по словамъ Евсевія <sup>6</sup>), молитвеннако возложенія.

1) Sozom. h. e. VI, 6 pycc. пер. стр. 387-388.

<sup>2</sup>) Theodor. h. e. III, 16 pycc. nep. crp. 217-218.

<sup>3</sup>) Theodor. h. e. IV, 12 crp. 255.

4) Socr. h. e. V, 22 crp. 431.

<sup>5</sup>) Ambros. De obitu Valentinian., ed. Benedikt. Vened. 1748. t. 2 c. 2. p. 1188 u c. 75 p. 1193.

<sup>6</sup>) Euseb. V. C. IV, 61.

Digitized by Google

фукъ. Затѣмъ, прибывъ въ Ахиронъ, предмѣстье Никомидіи, и собравъ тамъ епископовъ, онъ выразилъ свое желаніе принять крещеніе, которое раньше предполагалъ совершить въ водахъ Іордана. Крещенный Евсевіемъ никомидійскимъ, онъ причастился св. Таинъ и вмѣсто багряницы облекся торжественно въ бѣлую крещальную одежду, съ которою болѣе не разставался <sup>1</sup>). Счастливый, онъ принималъ въ своемъ лагерѣ плачущихъ офицеровъ и отдавалъ имъ послѣднія распоряженія <sup>2</sup>). Наконецъ, около полудня, въ первый день пятидесятницы, 22 мая 337 года, онъ мирно отошелъ къ Всевышнему <sup>3</sup>).

## II.

## Религіозная политика Константина Великаго.

Религіозная политика Константина ясна по своей пёли и прозрачна въ общихъ чертахъ своего теченія. Мысль о чаритеть объихъ религій была ему далека и должна была ему казаться тъмъ болье далекой, что свободное отъ религіи государство было для него немыслимо. Самая идея такого государства чуждя древности, среднимъ въкамъ и даже реформаціи <sup>4</sup>). Затъмъ самое поведеніе Константина вполнѣ исключаеть эту мысль. Еще до ниспроверженіи Лицинія паритетъ, можно смѣло сказать, былъ нарушенъ въ пользу христіанства. То, что проводится въ религіозной политикѣ съ 323—324 г., это по мнѣнію Шульце <sup>5</sup>) есть нечто иное, какъ болѣе полное осуществленіе идей и актовъ, намѣченныхъ въ 312—313 г. Различіе только количественное. Такъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Euseb. V. C. IV, 62.

<sup>2)</sup> Euseb. V. C. IV, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. IV, 64.

<sup>4)</sup> Brieger Th. Constantin der Grosse als Religionspolitiker Gotha 1880 78. 23 (ZKG, IV, 183).

<sup>5)</sup> Schultze art. Konstantin Bb RE. Bd. 10. S, 768.

по крайней мёрё понямають Константина современные ему писатели христіанскіе и языческіе. Встив имв онв представаяется новаторомъ и разрушителени древней религи<sup>1</sup>). Не разь публично паритетомъ, но втайнѣ благоволеніемъ къ новой религін, правильно замѣтилъ Шиллеръ<sup>2</sup>), можно прямо охарактеризовать положение вещей. Постоянно получаеть императорскую помощь не язычество, но христіанство. Какъ то оффиціально стёсняется, такъ это явно покровительствуется. Какъ не было никакой неясности въ его обращения въ христіанство и въ его личной жизни, такъ нёть, смёло можно утверждать никакой двусмысленности въ его религіозной политикѣ. Въ этомъ отношения справедливо о Константинѣ миѣніе Буасье<sup>3</sup>). «Кънесчастью, читаемъ у него, когда имбешь дбло съ великими людьми, которые играють первыя роли въ исторіи и пытаешься взучить вхъ жизнь в отдать себт отчеть въ вхъ образъ дъйствій, съ трудомъ удовлетворяешься самыми естественными объясненіями. Такъ какъ они имфють репутацію людей необыкновенныхъ, намъ не хочется върить, чтобы они дъйствовали также, какъ всѣ другіе. Мы ящемъ скрытыхъ причинь для самыхъ простыхъ ихъ поступковъ, приписываемъ виъ утонченность соображеній, глубокомысліе, въроломство, о которыхъ они даже не помышляли. Это именно и случилось съ Константиномъ. Уже зарание сложилось убъждение, что этоть ловкій политикъ хотёль нась обмануть и чёмъ ровностве онь занимался религіозными дёлами и выдаваль себя за истинно върующаго, тъкъ болье соблазия представлять его индиферентнымъ скептикомъ, который въ глубинѣ куши разнодушесь ко всёмь культамь и предпочиталь тоть, нь которасо дуналь извлечь наиболье выгодь».

- <sup>1</sup>) Julian y Ammian. Marcell XXI, 10: novator turbatorque priscarum legum et moris antiquitus recepti.
- 2) Schiller H., Geschichte der romischen Kaiserzeit, Gotha, 1888 Bd. 2 S. 209 ff.
  - <sup>3</sup>) Буасье Г. Паденіе язычества пер. Карелина, Москва, 1892 стр. 13.

Съ этой точки зрѣнія смотрять на религіозную политику Константина Кеймъ, Цанъ, Буркгардтъ, Бригеръ и др.

Передъ нашими глазами прошла вся жизнь Константина. Не было: ему никакого расчета, какъ мы видъли, отталкивать въ такой критическій моменть, какъ битва у Мильвійскаго моста, многочисленныхъ язычниковъ и бросаться въ объятія невѣдомому Богу. Напротивъ мы доказали, что онъ перемѣнилъ вѣру по убѣжденію, и знаемъ, что онъ всю жизнь оставался искреннимъ христіаниномъ. А разъ это такъ, выводъ ясенъ. У искренняго христіанина Константина должны были быть такія же религіозно-политическія возарѣнія, какъ и у всякаго вѣрующаго христіанина того времени. Совершенно правъ Шульце<sup>1</sup>), утверждая, что новая религія была нормой и движущей силою для религіозной цолитики Константина.

Но какова была религіозная программа у христіанъ того времени?

Отношение христіанъ къ государству было сначала сурово отрицательное<sup>2</sup>). Хотя они повиновались государству, какъ предписывала имъ ихъ религія 3,) но оно было въ ихъ глазахъ предметомъ недуховнаго міра, съ которымъ былъ связанъ гръхъ и паденіе котораго было въ виду. Они упорно провозглашають судь Божій чадъ нимъ и полны увъренности въ скоромъ пришествія Христа и въ созданія другого Божьяго. царства <sup>4</sup>). Это представление о скоромъ пришествия Спасителя наполняло всъ ихъ чувства и мысли. Отсюда ЯХЪ презрѣніе ко всему земному и отчужденіе отъ всего общественнаго, въ томъ числѣ и отъ римскаго государства. Чтобы послёднее могло быть христіанскимъ, этого они себѣ не представляли. Естественно имъ было непріятно имъть ка-

<sup>3</sup>) Еллинекъ Г. Право современнаго государства пер. подъ ред. В. М. Гессена и Л. В. Шалланда. СПБ. 1903 стр. 117.

4) См. Semisch art. Chiliasmus въ RE. Bd. 3 S. 805 ff. M. Kähler art. Eschatalogie въ RE. Bd. 5 S. 490.



<sup>1)</sup> Schultze RE. Bd. 10. S. 769.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tertullian. Apologeticus c. 38.

кое либо дѣло съ государствомъ: они неохотно являлись въ судъ, исправляли обязанности присяжнаго, несли военную службу, отправленіе государственныхъ должностей и т. д. А такъ какъ все это было связано съ жертвоприношеніемъ и служеніемъ императорскому культу, за отказъ отъ котораго они не разъ преслѣдовались, то немудрено, что представленіе ихъ о таковой сущности государства вслѣдствіе этого могло только укрѣпиться <sup>1</sup>).

Это однако отношеніе христіанъ къ государству во II--III в. измѣняется. Мысли о скоромъ пришествіи Господа отступаютъ на второй планъ. Чувствуется потребность войти въ міръ и пріобрѣсти то, чѣмъ доселѣ пренебрегали. И чѣмъ многочислениѣе становились христіане, тѣмъ все болѣе настойчиво выступаетъ эта потребность. Съ этой тенденціей къ завоеванію міра непосредственно связывалась иная оцѣнка государства. Уважается эго значеніе нравственное и практическое.

Уже въ семпдесятыхъ годахъ III въка мы можемъ наблюдать невиданный для древней церкви фактъ-обращеніе антіохійскихъ христіанъ къ императору Авреліану съ просъбой разрѣшить ихъ споръ съ Павломъ Самосатскимъ<sup>2</sup>). Принять государственную должность въ это время также перестало быть зазорнымъ. Напротивъ при Діоклетіанъ была масса христіанъ на государственной службѣ въ войскѣ, оффиціалатѣ и при дворѣ<sup>3</sup>). Для христіанъ государство представляется уже благомъ. Этого мало. Въ умахъ христіанъ начинаетъ пробиваться идея поставить это благо на службу церкви для того, чтобы здѣсь на землѣ водворить царство Божіе. Повидниому, думали достигнуть этого при помощи обращенія въ христіанство императора. До насъ дошла отъ того времени любопытная инструк-

3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Brieger S. 26. 27 (ZKG. IV, 186. 187).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eusebii Caesariensis. Historiae ecclesiasticae VII, 30. русс. перев. С.-Петербургской духовной академіи. СПБ. 1858 т. І стр. 414.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tertulliani opera ex rec. A. Reifferscheid et G. Wissowa. Vindob. 1890—1906 I—III CSEL t. 20. 37. Тертулліана творенія перев. Корнеева СПБ. 1847. Библіотека для самообразованія III. Рямская имперія стр. 496.

ція одного епископа къ оберъ-камергеру, какъ воспользоваться своимъ положеніемъ для того, чтобы познакомить царствующаго императора съ христіанской религіей <sup>1</sup>). Съ обращеніемъ Константина мечта эта сбылась. Предъ глазами христіанъ вигалъ образъ будущаго царства Божія на землѣ. Константинъ самимъ Богомъ призванъ совершить этотъ процессъ въ римской имперіи <sup>2</sup>). Онъ—ничто иное, какъ орудіе Божіе <sup>3</sup>).

«Питая свои сѣмена и обновляя дары свыше, Онъ (Господь) благовъствовалъ всъмъ о наслъдовани царства небеснаго, всъхъ призываль и увѣщеваль быть готовыми шествовать горѣ и приготовляль достойную званія одежду. Неизреченною селою своей проповѣди онъ наполнилъ всю озаряемую солнцемъ вселенную и подобіемъ царства земного изображая небесное, къ которому побуждалъ спѣшить весь человѣческій родъ, питаль людей доброю надеждою 4). Этой то надеждё причастень и другь Божій (Константинь), украшенный врожденными оть Бога доброд втелями и пріемлющій въ душу Его внушенія <sup>5</sup>). Зная, что настоящія блага смертныя, удоборазрушимыя, протекающія подобно рѣкѣ, и исчезающія, недостойны царя всѣхъ Бога, онъ желаетъ царства Божія нетлѣннаго и безтѣлеснаго и молится о цолучении его. Высотою своей мысля вознося умъ выше небеснаго свода, онъ чувствуеть въ себѣ невыразимую жажду тамошняго свѣта, ибо видить, что въ сравненіи съ нимъ, всѣ драгоцѣнности жизни настоящей ничъмъ не отличаются отъ мрака, --- видитъ, что управленіе людьми, т. е. смертною и непостоянною ихъ жизнью, есть попечение малое и кратковременное, попечение немного лучше начальствования надъ козами, овцами либо коровами <sup>6</sup>). Вслѣдствіе этого царь



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ер. Theon. ad Lucian. praepositum sacri cubiculi MSG. X, 1569—1574 подробно см. Лебедевъ А. П. Эпоха гоненій стр. 133 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. V. C. I, 5. 6. 24; III, 1; IV 29 DLC., 1. 3. 4. 5. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eus. V. C. 1, 5, 46; III 25 DLC. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Euseb. DLC. 4 русс. пер. стр. 358.

<sup>5)</sup> Еиз. DLC. 5 р. п. стр. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Eus. DLC. 5 р. п. стр. 361.

ночью и днемъ призываеть небеснаго Отца, взываеть къ Нему въ своихъ молитвахъ и простираетъ свои желанія къ высочайшему царству<sup>1</sup>), все совершаетъ по чувству благочестія и какъ учитель, научая своихъ подданныхъ добру, преподаетъ имъ богопознаніе великаго Царя<sup>2</sup>). Итакъ сей царь (Константинъ), какъ мудрый кормчій, сидя на возвышеніи и держа въ рукахъ кормило, вѣрно правитъ кораблемъ и при содѣйствіи благопріятнаго вѣтра ведетъ всѣхъ своихъ подданныхъ къ безопасной и вожделѣнной пристани»<sup>3</sup>).

И это не было личнымъ воззрѣніемъ Евсевія! Тотъ же вдеаль виталъ передъ мысленными очами другихъ христіанъсовременниковъ Константина <sup>4</sup>).

«Съ веденіемъ христіанства — въ этомъ увѣренъ Лактанцій возстановятся невинность и счастье золотого вѣка: поклоненіе истинному Богу уничтожитъ войны и раздоры между людьми, которые будуть взаимно считать другъ друга дѣтьми одного общаго отца; всѣ нечистые помыслы, всѣ гнѣвныя или себялюбивыя страсти будутъ сдерживаться познаніемъ евангелія; судьямъ придется вложить въ ножны мечъ правосудія среди такого народа, который будетъ руководствоваться въ своихъ дѣйствіяхъ чувствами справедливости и благочестія, равен ства и умѣренности, общаго согласія и взаимной любви» <sup>5</sup>).

По временамъ Божіе царство казалось уже наступившимъ. По поводу праздника двадцатилётія своего царствованія Константинъ устроилъ пиръ, участія въ которомъ не былъ лишенъ никто изъ еписконовъ. Копьеноспы и латники съ обнаженными мечами стояли вокругъ царскаго дворца и охраняли его входы. Служители Божіи безбоязненно проходили между ними и достигали внутреннихъ покоевъ царя. «Потомъ

<sup>5</sup>) Ср. Лактанція Фирміана, Божественныхъ наставленій шесть книгъ русс. п. М. 1783 ч. II стр. 24 и сл. 27 и сл. Ср. VII, 2 р. п. стр. 209.

3\*

<sup>1)</sup> Eus. DLC. 5 р. п. стр. 361.

<sup>2)</sup> Eus. DLC. 5 р. п. стр. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eus. DLC. 10 р. п. стр. 391.

<sup>4)</sup> Lactan. V, 7. 8 Firmicus Matern. De errore 16. 29 cp. ДВС. 1, 86 и т. д.

одни изъ нихъ возлегли вмёстё съ царемъ, а другіе размёстились на скамьяхъ по обѣимъ сторонамъ палаты. Казалось, что это былъ образъ царства Христова и случившееся походило на сонъ, а не на дёйствительность» <sup>1</sup>).

Какъ убъжденный христіаниць, Константинь самъ не быль чуждь воззрѣній своего времени. Онь совершенно искренно считалъ себя избранникомь Провидения «Богъ всяческихъ поручилъ ему царство земное<sup>2</sup>) Онъ орудіе Божіе <sup>3</sup>). «Не будетъ, конечно, никакой гордости хвалиться тому, пишеть Константинъ правителямъ Палестины 4), ктосознаеть, что благодъянія получиль онь оть существа Высочайшаго. Мое служение Богъ нашелъ и судилъ годнымъ для всполненія Его воли. Начавъ отъ того британскаго моря и до тёхъ мёсть, глё, по нёкоей необходимости, опредѣлено заходить солнцу, я цри помощи какой то высочайшей силы, гналъ предъ собою и разсвивалъ всв встрвчавшіеся ужасы, чтобы воспитываемый подъ моимъ вліяніемъ родъ человѣческій призвать на служеніе священнѣйшему закону и подъ руководствомъ Высочайшаго существа возрастить блаженнёйшую веру». Въ посланія Константина къ восточнымъ правителямъ онъ проситъ провидение помочь ему содъйствовать достижению этой божественной цъли <sup>5</sup>). да будетъ «угодно Богу привести къ себе всехъ людей посредствомъ чистаго и истиннаго богопочтенія, внушая имъ единомысліе касательно предметовъ божественныхъ».

Имѣя такія возарѣнія Константинъ желаеть осуществить этоть идеаль. Опъ хочеть всв народы соединить въ одну религію<sup>6</sup>).

1) Eus. V. C. III, 15 р. п. стр. 179.

<sup>2</sup>) Eus. V. C. IV, 29. pycc. nep. crp. 252.

<sup>3</sup>) Eus. V. C. I, 6; II, 28.

...

4) Eus. V. C. II, 28. русс. пер. стр. 129.

<sup>5</sup>) Euseb. V. C. II, 55. русс. пер. стр. 147. ср. II, 66. 68. 71.

<sup>6</sup>) Маассенъ. Девять главъ о свободной церкви и о свободъ совъсти перев. Н. С. Суворова. Яросл. 1882 стр. 44. Того же требовали и политические интересы. Война съ Лициниемъ прямо указала на великую въ политическомъ отношении опасность двоевѣрія. Никто не могъпоручиться, чтобы такой прецедентъ не повторился.

Слѣдствіемъ всего выше изложеннаго является желаніе Константина разрушить язычество и устранить всѣ секты, которыя уничтожають единство церкви и подрывають солиаарность ся членовъ. Это хотѣніе красной нитью проходить чрезъ все царствованіе Константина. Ему остается онъ вѣренѣ ло нослѣдняго часа жизни. Умирая, онъ завъщалъ осуществленіе ето своему любимому сыну Констанцію, прямо предупредивъ, что «царствованіе не принесеть ему пользы, если всѣ пе будуть единодушно чтить Бога» <sup>1</sup>).

Но даже такой страстный христіанинь, какъ Константинь, опасался переступить границы осторожности при проведеніи своей религіозной программы. Поведеніе правителей, гнавшихъ христіянство, показало ему полное безсиліе грубой силы въ религіозныхъ дѣлахъ и, вопреки совѣту нѣкоторыхъ усердныхъ епископовъ и фанатиковъ, въ родѣ Фирмика Матерна<sup>2</sup>), удерживало его оть гоненія язычества и это тѣмъ

1) Sozomeni, Historia Ecclesiastica, edidit R. Hussey, S. T. B. Tomi III, 8°, Lond.—Sozom. h. e. III, 19 русс. перев. С.-Петербургской духовной анадемии. СНБ. 1850 стр. 215.

<sup>3</sup>) Наиск art. Maternus im RE Bd. 12 S. 424. Фирминъ Материъ наиисалъ сочиноніе: De етготе ртобапагит religionnu (лучшее ваданіе Гайьма из CSEL t. 2 Vindob. 1867), посвященное сыновьямъ Константина Великато. Это--руководство къ нетерпимости. Авторъ инчънъ не препебрегаеть, чтобы заставить ихъ уничтожить остатки язычества; онъ просить, серянтся, угрожаетъ. Иногда онъ какъ бы говоритъ въ пользу твхъ, на кого нанадаетъ. «Прияните на помощь этикъ несчастнымъ, лучше спасти ихъ противъ воли, чвиъ позволить ногубить себя». Иногда онъ разжигаетъ алчность императорокъ, «отнимите, благочестивые императоры, отнимите всъ эти украшенія; перенесите эти богатства въ ващу сокровницищу и унотребите ихъ себв ий нопьзу». Но главный аргументъ его замиствованъ наъ библін. Онъ повторяетъ упасныя изроченія, произносийся св. инсаніенъ противъ идолопоклонниковъ: «приносящій жертвы богамъ будетъ исморененъ изъ бемли, застійсаля dim eradicabitur». Къ нему запрещается им'ять желость, его сл'ядуетъ побивать болье, что въ имперія къ послѣднему принадлежало еще большинство. Въ армія, въ наукѣ, среди должностныхъ лицъ и сельскаго населенія христіанство было въ подавляющемъ меньшинствѣ<sup>4</sup>). Весь аппаратъ античнаго міра въ многократномъ переплетеніи съ жизнью и съ надѣленнымъ всѣми правами жречествомъ стоялъ несокрушимо<sup>2</sup>). Въ виду этого, его тонкое политическое чутье заставило направить его религіозную политику къ тому, чтобы переходъ изъ стараго языческаго міра въ новый совершить постепенно, безъ потрясенія имперіи. Цѣлью его религіозной политики было путемъ мягкихъ государственныхъ мѣропріятій разрѣшить міръ оть язычества и, не прибѣгая съ насилью, <sup>3</sup>) обратить его въ христіанство. Вѣнцомъ религіозной политики ему представлялось обращеніе всего римскаго государства въ церковь <sup>4</sup>).

Обратимся однако ближе къ его дѣятельности въ этомъ направленіи <sup>5</sup>).

Императорскій указь къ римскому городскому префекту Максиму отъ 1 февраля 319 г.<sup>6</sup>) и второй ad populum отъ 13 мая того же года<sup>7</sup>) запрещають частныя гаруспиціи подъ

камнями, умервщлять «хотя бы это быль твой брать, твой сынь или жена, возлежащая у тебя на груди». Воть Божій ириговорь; всякій колеблющійся его исполнить и не наказывающій виновнаго становится столь же виновнымь, какь и онь, и раздвлить его наказаніе. Наобороть послушный можеть надъяться на награду, предназначенную для избранныхь. «Такимъ только образомъ, благочестивые императоры, все вамъ будеть удаваться, вст ваши войны будуть счастливы, вы будете пользоваться изобиліемъ, миромъ, богатствомъ, здоровіемъ и побъдой (Firmicus De errore prof. relig. 16, 29).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Brieger S. 29; ZKG, IV, 189.

<sup>2)</sup> Schultze, Konstantin d. Gr. S.765.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eus. V. C. II, 56. 60 и т. д.

<sup>4)</sup> Суворовъ въ предисловін къ Маассену: «Девять главъ» стр. XIII ср. Burckhardt Die Zeit Constantins des Grossen Leip. 1880 S. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Schultze Vict., Geschichte des Unterganges des griechisch-römischen. Heidentums. Jens. 1887 Bd. 1 S. 28 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges novellae ad Theodosianum pertinentes ediderunt Th. Mommsen et Paulus M. Meyer. Berol. 1905. l<sup>1</sup>—II==C. Theod. IX, 16, 1.

<sup>7)</sup> C. Theod. IX, 16, 2 cp. также XVI, 10, 1.

угрозою смертной казни чрезъ огонь <sup>1</sup>). Напротивъ публичныя гаруспиція остаются еще свободными, но слова втого указа; qui vero id vobis existimatis conducere, adite aras publicas etc. о мнѣнія императора въ этомъ отношеніи не оставляють никавого сомнѣнія. Также и по Евсевію<sup>2</sup>) и Созомену<sup>3</sup>) Константиномъ было сдълано общее запрещение дивинаціи. Возможно впрочемъ, что по этому предмету отсутствують документальныя данныя <sup>4</sup>). Върнье, что вопросъ этотъ долженъ былъ возникать крайне рёдко, такъ какъ во главѣ армін и должностного офиціалата стояли христіане <sup>5</sup>). Пожалуй около этого времени императоръ приказалъ убрать изъ святилищъ и изъять изъ религіознаго почитанія свое изображеніе, <sup>6</sup>) чёмъ былъ нанесенъ глубокій, непоправимый ударъ тъсно слившемуся съ государствомъ и народною жизнью культу<sup>7</sup>). Вслѣдствіе этого, когда провинція Умбрія обратилась къ Константину за позволеніемъ соорудить въ Гиспеллѣ храмъ въ честь рода Флавіевъ, то онъ разрѣшилъ это съ ограниченіемъ однако ne aedes (витсто templum въ прошенія) nostro nomine dedicata cujusquam contagiose (ae) superstitionis fraudibus polluatur<sup>8</sup>). Въ публичной жизни ясно еще выступаетъ античная религія съ своими жертвами и храмами, хотя многіе изъ нихъ около этого времени были лишены не только своихъ сокровнщъ и пѣнныхъ украшеній, но и подверглись оскверненію и даже уничтоженію <sup>9</sup>). Въ 326 г. послѣдовало

6) Euseb. V. C. IV, 16; Socr. 1, 18.

7) Schultze RE X, 766.

<sup>8</sup>) Vict. Schultze, Die Inschrift v. Hispellum ZKG VII, 360 ff. Надпись относится къ 326—37 г.г. см. текстъ у Dessau p. 158 n. 705.

9) V. Schultze Gesch. d. Unterg, S. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. 3 Монс. 20, 6, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. V. C. II, 45; IV, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sozom. h. e. I, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vict. Schultze Konstantin und die Haruspicin ZKG VII, S. 518 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Eus. V. C. II, 44 Sozom. 1, 8 Theod. h. e. 1, 2 crp. 13 cm. Pichler Geschichte der kirchlichen Trennung zwischen dem Orient und Occident von den ersten Anfängen bis zur jüngsten gegenwart. Münch. 1865. Bd. 2. S. 616.

запрещеніе возстановлять разрушившіеся храмы. <sup>1</sup>) Также было запрещено или по крайней мёрё затруднено сооруженіе новыхъ изображеній боговъ <sup>2</sup>). Храмы безнравственныхъ культовъ были разрушаемы или закрывались <sup>3</sup>).

Особенно чувствительно была затронута религіозная жизнь язычества послёдовавшимь предь 321 г. запрещеніемь домашняго жертвоприношенія  $^4$ ), такъ какъ sacra privata во внутренней религіозной жизни народа значили много болье, чёмъ sacra publica 5). Это не все. Въ концѣ царствованія Константина, повидимому, послёдовало общее запрещение жертвоприношенія. По крайней мёрё это можно заключить изъ эдикта Констанція оть 341 г.: Quicunque contra legem divi principis, parentis nostri, et hanc nostrae mausuetudinis ausus fuerit, sacrificia celebrare н т. д.<sup>6</sup>). Города, отбрасывавшie антачный культь, хвалились и почитались, а ть, которые обращались въ христіанство, прямо заслуживали высочайшаго благоволенія<sup>7</sup>). Визсть съ тъмъ съ обрашавшихся въ имперіи монеть исчезають языческо-релягіозилля изображенія. Какъ августь запада, Константинь приказаль прежде чеканить трехъ боговъ-Марса, genius populi Romani и солнце. Два первые пропадають еще предъ 317 г., въроятно, тотчасъ же послѣ пораженія Максенція<sup>8</sup>). Что касается солнца, то оно держится дольше, но, по предположению Шиллера, едва ли переступаеть 315 г.<sup>9</sup>). На ихъ мѣсто выступають христіанскія

<sup>5</sup>) Schultze RE X, 766.

<sup>6</sup>) Cod. Theod. XVI, 10, 2 resue Eus. DLC 2; 8; 9; V. C. II, 45; IV, 23; 25 cp. V. Schulze Der Staat und das Opferwesen ZKG VIII, 527 ff.

7) Euseb. V. C. IV, 37. 38; III, 58; cf. CIL III, 352: посланіе къ Ргаеї. Ргает. Orientis Авдавію.

8) Schultze RE. X, 766.

9) Schiller H. Gesch. d. röm. Kaiserzeit II, 207.

<sup>1)</sup> C. Theod. XV, I, 3.

<sup>2)</sup> Euseb. V. C. II, 45; IV, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schultze. Gesch. d. Unterg, 51 о мнимой реставрація храма согласія въ Римъ см. Schultze ZKG VII, 359.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. XVI, 10, 1.

или нейтральныя языческія экблемы, какъ-то Beata tranquillitas и Providentia Augustorum<sup>1</sup>).

Вышеналоженные и другіе факты, какъ въ отдѣльности; такъ и въ своей совокупности, конечно, въ корнъ подрывали предоставленную для объяхъ сторонъ черезъ миланскій эдикть религіозную свободу. Но все это было больше въ принципѣ. На практикѣ же дурно или хорошо существовала иллюзія териимости. Такъ по крайней мъръ казалось массъ, ибо правительство не думало, да и не могло думать, вообще и безпощадно проводить свои эдикты въ жизнь. Всего государства они почти или совсёмъ не касались. Еще сотню лётъ было необходимо допускать эти послабленія. Во все это время за малыми исключеніями вездё дёйствовали жрецы, существовали храмы, изваянія боговь, жертвоприношенія, а въ 337 году греко-римскій міръ имѣлъ еще превмущественно языческій отпечатокъ<sup>2</sup>). При такихь обстоятельствахь заслуживаеть полнаго оправданія ношеніе Константиномъ титуля Pontifex Maximus<sup>3</sup>). Такъ какъ послѣднему принадлежало непосредственное осуществление надзора надъ самою сущностью религіи, то, значить, у христіанскаго императора всегда существоваль прямой путь воздъйствія на античный культь. путь, котораго не оставляютъ всѣ преемники Константина до Граціана. Личной обязавности къ совершенію сакральныхъ актовъ для императора не существовало, но за то онъ все же выступаль, какъ promagister <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Madden W. Christian emblems on the coins of Constantine I the Great, his family and his successors въ The numismatic Chronicle. New Series vol. 17. 18 Lond. 1877. 1878. Рядомъ съ этимъ предпринимаются суровыя мъры противъ іздеевъ, заключавщіяся главнымъ образомъ въ запрещеніи перехода въ ихъ въру (C Theod. XVI, 8, 1, 5; 9, 2 V. C. IV, 27 ср. Vogelsteim und Rieger, Geschichte der Juden in Rom. Berl. 1896 Bd. 1 S. 115 fl.) Мъропріятія эти были продиктованы не тодько по религіознымъ, но и по политическимъ мотивамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schultze RE. X, 767.

<sup>3)</sup> Hagamen CIL VIII, 8412; V, 8011.

<sup>4)</sup> Schultze X. 767.

Этимъ урѣзываніямъ язычества, съ другой стороны, соотвѣтствовало надъление церкви правами <sup>1</sup>). Прежле всего это выразилось въ общемъ признания церкви со всѣмъ ея сложившимся строемъ и со всѣми ея дисциплинарными нормами<sup>2</sup>). Уже въ 313 году всёмъ клирикамъ былъ предоставленъ иммунитетъ, и они были освобождены отъ несенія всѣхъ повинностей <sup>3</sup>). За церковью и отдёльными ся членами было признано пассивное наслъдственное право 4). Мало того. Епископамъ въ области гражданскаго права была предоставлена особая юрисдикція, имѣвшая правовыя послѣдствія. Первою конституціей оть 23 іюня 318 г.<sup>5</sup>), позволяется всякому переносить любое гражданское дѣло на епископскій судъ по взаимному соглашенію съ противной стороною, хотя бы дѣло началось уже слушаніемъ въ гражданскохъ судѣ<sup>6</sup>). Вторая конституція отъ 5 мая 333 г.<sup>7</sup>), подтверждая безапелляціонность вышеизложенныхъ епископскихъ рѣшеній признаетъ, 1) что ръшенія епископовъ должны быть ръшеніями окончательными по дёламъ лицъ всякаго возраста и исключають по сему in integrum restitutio; 2) перенесение всякаго гражданскаго дѣла на епископскій судъ возможно даже при нежеланія другой тяжущейся стороны и въ любой стадія процесса, и 3) ръшенія епископовъ должны быть приводимы въ исполнение свътскими судьями <sup>8</sup>).

<sup>2</sup>) Суворовъ Н. С. Объемъ дисцпплинарнаго суда и юрисдикціи церкви въ періодъ вселенскихъ соборовъ. Москва. 1906 стр. 263.

<sup>3</sup>) Cod. Theod. XVI, 2, 1 cp. Euseb. h. e. X, 7.

4) Cod. Theod. XVI, 2, 4 a. 321.

<sup>b</sup>) Cp. Seeck Die Zeitfolge der Gesetze Konstantins Bb Ztschr. d. Savigny-Stiftung Bd. X romanist. Abteil. S. 220 Sirm. Const. XVII.

6) Суворовъ. Сбъемъ дисц. суда стр. 328. Маассенъ. IX главъ стр. 51. 52.
 7) Ср. Seeck a. a. O. S. 243 Cod. Theod. Const. Sirm. 1 ed. Mommsen p. 907.

<sup>8</sup>) Подробно Суворовъ наз. с. стр. 328. 329 и т. д. Loening, Geschichte des deutschen Kirchenrechts, Strassb. 1878 I, 296 ff. см. Art. Audientia episcopalis RE II, 217 ff.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seuffert L., Konstantins Gesetze und das Christentum, Würzb. 1891 S. 4 ff. Flasch, Konstantin der Grosse, als erster christlicher Kaiser. Würzb. 1891 S. 17 ff.

Вліяніе христіанства на уголовное право выступаеть въ запрещеніи клеймленія на челѣ<sup>1</sup>), въ осужденіи кровавыхъ игръ цирка<sup>2</sup>) и въ запрещеніи крестованія<sup>3</sup>).

Въ семейномъ правѣ, вѣроятно, въ виду высокаго уваженія церкви къ дъвственности, были отмѣнены суровые законы противъ безбрачія и бездётности <sup>4</sup>). Виёстё съ тёмъ былъ уничтоженъ конкубинатъ 5) и изданы строгіе законы противъ выбрасыванія, залога и продажи дѣтей<sup>6</sup>). Также и рабство подъ вліяніемъ христіанства приняло болѣе мягкія формы. Чтобы облегчить освобождение рабовъ была введеня свободная отъ различныхъ формальностей manumissio in ecclesia<sup>7</sup>). Скаженъ больше. Христіанское міросозерцаніе и христіанская нравственность отражаются въ многочисленныхъ законахъ уголовнаго и гражданскаго права и процесса<sup>8</sup>). Дальнъйшимъ шагомъ въ этомъ направлении является указъ Константина о всеобщемъ государственномъ празднования воскресения <sup>9</sup>). Заслуживаетъ вняманія, говорить Цань <sup>10</sup>) какъ рано Константинъ призналъ значение христіанскихъ праздниковъ для общей культуры и государства.

Рядомъ съ этимъ, Константинъ развиваетъ чисто апостольскую ревность въ распространении христіанства у сосѣднихъ съ римской имперіей народовъ. Подъ его протекторатомъ обращается въ христіанство Евіопія, Иве-

2) C. Theod. XV, 12, 1 a. 325.

- 4) C. Theod. VIII, 16, k.
- 5) V. Schultze Gesch. d. Unterg. S. 29 f.
- 6) C. Theod. XI, 27, 1 no Seecky, a. 331; XI, 27, 2.
- 7) Vict. Schultze Gesch. d. Unterg. S. 43 f.

<sup>1)</sup> C. Theod. IX, 40, 2 a. 315 съ мотивировкой: quo facies, quae ad similitudinem pulchritudinis coelestis est figurata, minime maculetur.

<sup>3)</sup> Sozom. 1, 8 Aur. Vict. Caes. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Seuffert Loth. Konstantin's Gesetze und das Christentum, Würzb. 1891. S. 3 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Cod. Theod. II, 8, 1; Cod. Just. III, 12, 3; Euseb. V. C. IV, 18-21; 23; DLC c. 9.

<sup>10)</sup> Zahn, Gesch. des Sonntags Hannov. 1876.

ріл и даже далекая Индія <sup>1</sup>). Для христіанъ всего міра онъ является попечителемъ и защитникомъ <sup>2</sup>). Узнавь о существованіи христіанства въ Персіи, онъ обращается къ персидскому царю Сапору съ письмомъ, въ которомъ просить о покровительствѣ христіанамъ: «да будетъ имъ столь хорошо, сколь хорошо тебѣ (Сапору): да наслаждаются они благополучіемъ, какъ и ты. За это, Господь, всяческихъ, Отецъ Богъ, удостоитъ тебя милостью и благоволеніемъ. Поручаю ихъ тебѣ, какъ государю великому; ввѣряю ихъ извѣстному твоему благочестію; люби ихъ согласно съ твоимъ человѣколюбіемъ» <sup>3</sup>).

Тою же заботою и любовью къ распространению христіанства вызвана и другая его мѣра, о которой говорять Евсевій, Созоменъ и Өеодоритъ. Мы имѣемъ въ виду назначение имъ христіанъ на должности правителей провитцій <sup>4</sup>). Цѣль этой мѣры ясна: при помощи правителей изъ христіанъ императоръ желалъ оказать поддержку епископанъ и митрополитамъ въ ихъ борьбѣ съ язычествомъ <sup>5</sup>).

Новое положеніе отразилось на монетахъ. Вскорт послі обращенія въ христіанство в. въроятно, тотчасъ послі побады надъ Максенціемъ, на монетахъ появляется монограмма Христа. Уже передъ 323 г. рядомъ съ нею чеканится кресть. Къ весьма раннямъ группамъ пранадлежить монета, котеран изображаетъ шлемъ императора украшеннымъ монограммой Христа. <sup>6</sup>). Вообще должно замѣтить, что въ началѣ христіанскіе знаки свободно лежатъ на полѣ, не принадлежа собственно къ изображеніямъ реверса, напротивъ ноздиѣе они органически съ послѣдними сплетаются <sup>7</sup>). Для послѣдняго

4) Euseb. V. C. II, 44 Sozom. 1, 8, Theod. 1, 2.

<sup>1)</sup> Socr. I, 19. 20 стр. 80 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eus. V. C. IV, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. IV, 13. pycc. nep. etp. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Euseb. V. C. II, 44.

<sup>6)</sup> Cp. Euseb. V. C. I, 31 a Numismatic Chronicle 1887 rada. 1, 1.

<sup>7)</sup> Schultze RE X, 768.

класса особенно характерны значки-знаменя, отм'тченные монограммой Христа. Не только монеты Константина, но также и Лицинія носять эти христіанскіе знаки <sup>1</sup>). Сь 323 г. число такихъ чеканокъ увеличивается, напротивъ античныя эмблемы исчезають <sup>2</sup>). Особенно ясно изм'тненіе положенія вещей сказалось на одной рідкой монеть, гдъ на аверсѣ изображена украшенная лавровымъ вітномъ голова императора, а на реверсѣ—лабарумъ, конецъ копья котораго перевить извивающеюся змѣею <sup>3</sup>).

Таковъ былъ ходъ религіозной политики Константина. Цѣлью ея было достиженіе теократическаго идеала, бывшаго въ умахъ христіанъ того времени, а именно: превратить нарство земное въ царство Божіе или государство сдѣлать церковью <sup>4</sup>).

Но каково было положеніе императора Константина въ церкви?

## III.

## Положеніе императора Константина Великаго въ церкви,

Начиная со временъ Петра де Марки въ западноевропейской наукѣ на систему церковно-государственныхъ отношеній въ восточно-римской и византійской имперіи утвердился особый взглядъ, который доселѣ еще держится непоколебимо какъ у католическихъ, такъ и протестантскихъ писателей <sup>5</sup>). Отождествикъ императора съ государствомъ и цер-

<sup>5</sup>) Petrus de Marca, de concordia sacerdotii et imperii, Par. 1704, Lib. II. IV. Riffel, Geschichtliche Darstellung des Verhältnisses zwischen Kirche und Staat von der Gründung des Christentums bis auf die neueste Zeit. Mainz 1836. Pichler, Geschichte der kirchlichen Trennung zwischen dem Orient und

<sup>&#</sup>x27;) Schultze. a. a. O.

<sup>7)</sup> W. Maddén l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Numismatic Chronicle 1877 S. 271. Blätter für Munzkunde, Berl. 1863 **ra61.** VI, 6; Euseb. V. C. III, 3 cp. ZKG. XIV S. 516 ff.

<sup>4)</sup> Суворовъ. Предисловіе къ Маассену стр. XI, XII, XIII, XXVII.

ковную іерархію съ церковью, они съ господствующей ныяѣ въ католической церкви точки зрѣнія, по которой вся полнота церковной власти принадлежить епископамъ, признаютъ полную подчиненность восточной церкви государству. Cacустановлена, по ихъ мнѣнію, самимъ Константема ЭТ8. который желаль будто бы воспользоваться тиномъ, цеоковью, какъ орудіемъ, для осуществленія своихъ политическихъ цѣлей. Особенно строгъ въ этомъ отношеніи Бригеръ. «Своимъ сыновьямъ, говорить онъ, Константинъ оставилъ скованную имъ церковь. Уже за двѣнадцать лѣтъ до его смерти церковь сдѣлалась послушной слугой государства и, какъ таковая, твердымъ оплотомъ престола. Это не было пустымъ самообманомъ, если христіане, которые нынѣ грѣлись отъ лучей им-

Occident, Münch. 1865 Bd. 1 n. 2. Niehues, Geschichte des Verhältnisses zwischen Kaisertum und Papstum Bd. I (2. Aufl. Münster 1871) 2. (1887) Hundeshagen. Ueber einige Hauptmomente der geschichtlichen Entwickelung des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche (ZKR Bd. 1 S. 292). Friedberg, Die Grenzen zwischen Staat und Kirche und die Garantien gegen ihre Verletzung (Tubing. 1872) S. 3 ff. A. de Broglie, L'Église et l'empire romain au IV siècle, Par. 1877. Maassen, Neun Capitel über freie Kirche und Gewissensfreiheit (Graz 1876) S. 23 ff. ср. русс. переводъ Н. С. Суворова, Яросл. 1882 стр. 42 H ca. Loening, Geschichte des deutschen Kirchenrechts. Strassb. 1878 Bd. 1 S. 20 ff. Gierke. Das deutsche Genossenschaftsrecht. Berl. 1881 Bd. 3 S. 111 ff; Keim, Rom und das Christentum Berl. 1881; Hergenröther, Photius, Patriarch von Constantinopel. Regensb. 1867 Bd. 1 Buch. 1. Hinschius. Allgemeine Darstellung der Verhältnisse von Staat und Kirche bei Marquardsen, Handbuch des öffentl. Rechts, Freib. 1883 Bd. 1 H. 1 S. 192 ff. Martens, Die Beziehungen der Ueber Neben und Unter-ordnung swischen Kirche und Staat, Stutg. 1877 Geffcken, Staat und Kirche in ihrem Verhältnis gesehichtlich entwickelt, S. 83 ff. Gasquet, De l'autorité impériale en matières religieuses à Byzance, Par. 1880; Horoy. Des rapports du sacerdoce avec l'autorité civile (Par. 1882). Neumann. K. J. Der römische Staat und die allgemeine Kirche bis auf Diocletian, Bd. 1 Leip. 1890. Neumann K. J. Hippolitus von Rom in s. Stellung z. Staat u. Welt, Leip. 1902. Plorque, De la condition de l'Église sous l'Empire Rom. (Thèse) Par. 1888; Allard, Le Christianisme et l'empire rom. de Néron à Théodose (Par. 1900) Athanasiades, Die Begründung des orthodoxen Staates durch Kaiser Theodos. den Grossen (Diss) Leip. 1902. H. Gelzer Staat und Kirche in Byzanze въ Historische Zeitschrift Bd. L (1901) S. 193 ff. H. Gelzer, Die politische und kirchliche Stellung von Byzanz z. Verhand d. 33 Philologenverz in Jena, Leipz. 1879 S. 32 ff. Langen, Geschichte der römischen Kirche Bonn. 1881 Bd. 1, Harnack, Lehrbuch

ператорской милости, думали. что перковь изъ многовѣковой борьбы вышла побѣдительницей: дѣйствительно съ несокрушимою силою она одолѣла всѣ воздвигавшіяся на ея пути препятствія и преграды. Но своею мастерской политикой Константинъ побѣдилъ побѣдительницу. Онъ хорошо зналъ, что ему должна была принести система преимуществъ: она была сѣтью въ его рукахъ.... Что онъ пріобрѣлъ господство надъ церковью, въ этомъ нѣтъ сомнѣнія. Онъ долженъ былъ называть себя «епископомъ внѣшнимъ» скорѣе для своихъ языческихъ подданныхъ; для членовъ же церкви, хотя онъ стоялъ еще внѣ ея, онъ на самомъ дѣлѣ былъ высшимъ епископомъ, «общимъ епископомъ»....<sup>1</sup>).

Какъ это въ свое время замѣтилъ Н. С. Суворовъ <sup>2</sup>), господствующее въ современной наукѣ воззрѣніе на систему отношеній между государствомъ и церковью въ римской имперіи, исходя изъ ложныхъ посылокъ, совершенно не соотвѣтствуетъ истинному положенію вещей.

Римское право различало государство отъ носителя власти или императора.... Государство и императорскій престолъ

<sup>1</sup>) Brieger Th. Constantin d. Gr. S. 30 ZKG, IV 190.

<sup>2</sup>) Суворовъ. Предисловіє къ переводу Маассеена стр. X—XIII.

der Dogmengeschichte Freib. 1888 Bd. II S. 33 ff. 398 ff. Sohm, Kirchenrecht, Leipz. 1890 Bd. 1 S. 377 ff. 440 ff. Pargoire J. L'Eglise byzantine de 527 à 807 Par. 1905. Duchesne, Autonomies ecclesiastiques Par. 1890. Manso. Das Leben Konstantin d. Gr. Breslau 1817, Brieger, Konstantin d. Gr., als Religionspolitiker, Gotha, 1880; Elasch, Konstantin d. Gr. als erster christlicher Kaiser, Wüzb. 1891, Duruy, Histoire des Romains. Par. 1885 t. VII Kahl. Lehrsystem des Kirchenrechts und der Kirchenpolitik. Bonn. 1894 S. 246 ff. O. Mayer. art. Staat und Kirche B5 RE. XVIII. 707. Берданковъ. Государственное положение религи въ римско-византийской империя, Каз. 1881; Кургановъ, Отношение между церковною и государственною властью въ византійской имперіи, Каз. 1880. Суворовъ, Объемъ дисциплинарнаго суда и юрисдикцій церкви. Москва. 1906 Скабалановичь, Византійское, государство и церковь въ XI в.; Сергъевичъ, Русскія юридическія древности ОПБ. 1893 т. 2 стр. 481 и сл., Суворовъ Н. С. Византійскій папа. М. 1902. Суворовъ. Крит. отзывъ на книгу Бенешевича. Каноническій сборникъ XIV тит. Ж. М. Н. Пр. 1906 г. № 6 стр. 409 и сл. Кестлинъ. Существо церкви.пер. съ пред. Н. С. Суворова. Яросл. 1882.

являлись въ правѣ самостоятельными юридическими лицами 1). Этого мало. Уже со временъ Септимія Севера проводится ясное разграничение, читаемъ мы у Н. С. Суворова<sup>2</sup>), частнаго вмущества императора. которымъ онъ можетъ распоряжаться въ пользу своихъ дѣтей и родственниковъ, отъ неотчуждаемаго короннаго имущества, которое должно было переходить отъ каждаго царствовавшаго императора къ каждому преемнику его на выператорскомъ престолѣ: «patrimonium» в «res privata principis». Обособление это выразилось и въ организации особаго управленія тімъ и другимъ имуществомъ, причемъ и отъ того и отъ другого обособленнымъ оставалось управленіе государственно-фискальнымъ имуществомъ. Въ частности, что касается обособленія короннаго оть частнаго императорскаго вмущества, первое, конечно, не стало лицомъ, а осталось имуществомъ; но въ этомъ обособлении выразилась та ндея, что самый императорскій престоль существуеть какъ постоянное юридическое учреждение, требующее для себя столь постояннаго обезпеченія опредёленнымъ имуществомъ, же субъекть котораго есть каждый царствующій государь, какъ таковой. Поэтому и легать, оставленный императору и не полученный имъ за смертью, получается послѣдующимъ имнераторомъ <sup>8</sup>).

Не соотвѣтствуя духу римскаго права, теорія отождествленія государства съ личностью монарха не состоятельна сама по себѣ. Наиболѣе рѣзко она выражена Гоббсомъ. По его ученію договоръ объ основаніи государства подчиняеть объединенный въ силу этого договора народъкнязю, на котораго вслѣдствіе чего и переносится общая воля. Хотя Гоббсъ и признаетъ государство коллективнымъ лицомъ, но послѣднее у него является лишь внѣшиимъ объектомъ, на которомъ осуществля-

<sup>. &</sup>lt;sup>1</sup>) Суворовъ. Объ юридическихъ лицахъ по римскому праву М. 1900 стр. 9 и сл. 209 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Суворовъ. Назв. соч. стр. 214. 215.

<sup>3)</sup> Суворовъ. Юрид. лица. стр. 214 сл.

ется власть правителя <sup>1</sup>). Еще дальше пошель Боссюэ. Растворяя народь въ князъ и тъмъ превращая послъдняго въ неземное существо, онъ призналъ, что все государство заключено въ лицѣ властителя<sup>2</sup>). Въ XIX в. фонъ-Галлеръ воскресиль эту теорію, утверждая, что князь даже во времени предшествуеть государству и что народъ есть создание князя <sup>3</sup>). Въ настоящее время, желая обосновать реалистическое воззрѣніе на государство, эту же теорію выдвинули Максъ фонъ-Зейдель 4) и Борнгакъ 5). Первый полагаетъ, что онъ положиль конець всёмь фикціямь и ложнымь представленіямь въ ученіи о государств<sup>±</sup>, усматривая реальное въ государствѣ---въ территоріи и народѣ, какъ объектѣ дѣятельности властителя и сосредоточивая всю активную сторону государства въ стоящемъ надъ правомъ я закономъ властителѣ, который относится къ государству, какъ субъектъ къ объекту <sup>6</sup>). Что касается второго, то онъ заключающійся въ этомъ ученія дуализмъ государства и господства счастливо преодолѣлъ, прямо признавъ князя государствомъ.

Но послушаемъ, что говоритъ по поводу этой теоріи знаменитый Еллинекъ: <sup>7</sup>) «Не трудно, читаемъ у него, увидѣть основную ошибку этой теоріи. Ея, повидимому, столь эмпирически реальный властитель на самомъ дѣлѣ есть ни что иное, какъ юридическая абстракція. Только имѣя въ виду институтъ властителя, какъ

4

<sup>1)</sup> Gobbes, Elementa philosophica de cive VI, Levithan XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bossuet, Politique tirée des propres paroles de l'Ecriture-sainte III, 2, 1. Les princes agissent donc comme ministres de Dieu, et ses lieutenants sur la terre... C'est pour cela que nous avons vu que le trône royal n'est pas le trône d'un homme, mais le trône de Dieu même; VI, 1, 1 nous avons vu que tout l'Etat est en la personne du Prince.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) L. v. Haller, Restauration der Staatswissenschafften I, Aufl. 2. 1820, S. 511.

<sup>4)</sup> Max von Seydel, Grundzüge einer allgemeinen Staatslehre S. 1 ff.

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bornhak, Preussisches Staatsrecht I, 1888 S. 63 ff. Allg. Staatslehre S. 13.
 <sup>6</sup>) Ср. А. С. Алекстевъ. Къ ученію о юридической природѣ государства и государственной власти М. 1894 стр. 9 и сл.

<sup>7)</sup> Еллинекъ. Право соврем. госуд, стр. 92 и сл.

такового, независимо оть представляющихъ его индивидовъ. она можетъ обойти тотъ нежелательный для нея выводъ. что со смертью каждаго даннаго властителя перестаеть существовать и государство: если властитель разсматривается, какъ физическое лицо, этимъ уничтожается всякая непрерывность государственной жизни. Послѣдователямъ теорія власти въ ея естественно-правовой формѣ легко было прикрыть недостатки теоріи апріорными конструкціями-на такой конструкція было пострсено все зданіе ихъ ученія. Новѣйшіе же реалисты впадають въ непримиримое противорѣчіе съ ихъ собственнымъ методомъ. Они отвергають юридическія фикціи и тѣмъ не менѣе сами абстрагирують отрѣшеннаго отъ его физическаго субстрата человѣка, который сверхъ того создается государственно-правовой generatio aequivoca—закономъ о престолонаслѣдія, который исходить отъ властителя и въ силу котораго человѣкъ становится властителемъ.

Кто конструируеть продолжаеть онъ рядъ сосуществующихъ людей, какъ единое цѣлое, впадаетъ, по теорія власти, въ заблужденіе, а кто разсматриваеть множество смѣняющихъ другъ друга индивидовъ, какъ одного индивида, остается на реальной почвь! Кромь того теорія власти хочетъ конструировать и народъ, какъ единое цѣлое,но только не умфеть указать, какимъ образомъ это целое возникаеть. Если сотни тысячь находятся во власти одного, то эти сотни тысячъ, все же остаются именно столькими же отдёльными индивидами, единство которыхъ съ реалистической точки зрѣнія, всегда является фикціей. Реализмъ и эмпиризмъ этого ученія въ существѣ есть ни что иное, какъ ходячее, незнакомое съ современными логическими, психологическими и гносеологическими изслѣдованіями, мышленіе, для которыхъ только чувственно воспріемлемое является единственно действительно-существующимъ и которое, конечно, не въ состояния послѣдовательно провести эту точку зрѣнія<sup>1</sup>).

2) Cp. Jellinek System der Subj. öff. Rechte S. 25 ff.

Какъ неправильна изложенная теорія, разсматривающая государя, какъ олицетвореніе и потому какъ истинную реальность государства, такъ не выдерживаетъ критики и воззрѣніе, отождествляющее церковную іерархію съ церковью. Подъ послѣднею понимается не духовная іерархія, но союзъ всѣхь вѣрующихъ во Христа<sup>1</sup>). Мы скажемъ больше. Центръ тяжести въ церкви лежить не въ духовной іерархіи, а именно въ мірѣ церкви. Такъ, по крайней мѣрѣ, можно заключать изъ самого слова ἐххλησία, церковь.

Именемъ ἐххλησία классическіе греки означали созванное чрезъ герольда главное собраніе свободныхъ гражданъ (ӗххλητοι). правящее народное собраніе греческаго свободнаго государства. Никакое другое собраніе такъ не называлось <sup>2</sup>). Въ нослѣ-классическое время имя это было перенесено на всякое собраніе народа, также и на массу народа, не только на праздникъ, но и безпорядочно собравшагося <sup>3</sup>). Словомъ всегда оставалось особенное отношеніе къ народному собранію <sup>4</sup>).

Въ этомъ же смыслѣ слово это употребляется семидесятью и позднѣйшеми эллинствующими іудеями. У семидесяти екклезіей называется торжественно передъ Богомъ собранный народъ израильскій (еврейское kahal), представлявшій дѣйствительное собраніе или идеальное единство Израиля. Екклезія въ эллинистическо-іудейскомъ словоупотребленіи это народъ израильскій, особенно народъ Божій,

3) Sohm I, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Суворовъ. Уучебникъ церковнаго права. М. 1902 стр. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Аоннахъ екклезіей называлось исключительно правящее народное собраніе. (Sohm, Kirchenrecht I, 16 апт 2).

<sup>4)</sup> Hatch, Die Gesellschaftsverfassung der christlichen Kirchen in Altertum. Übersetzt und mit Exkursen versehen von A. Harnack, Giessen. 1883 S. 22 anm. 11 неправильно утверждаеть, что собраніе языческаго ферейна обыкновенно называлось ёххдудіа. Ссылка его на Согр. Inscrip. Graec. ed. Le Bas et Waddington vol. III Nr. 1381. 1382 неправильна, такъ какъ здъсь разумъется праздничное собраніе на рода. Вообще понятіе, которое выражается сдовомъ ёххдујага есть на родное собраніе (Sohm I, 17 anm. 4).

избранный народь, въ которомъ и съ которымъ дъйствуетъ сила Божія<sup>1</sup>). Отсюда же вытекаеть и словоупотребленіе христіанской общины. Екклезіей здесь называется новозавётный народъ израильскій, новозавѣтный народъ Божій<sup>2</sup>). Но особенно вредить дёлу принятая католическими и протестантскими писателями точка зрѣнія, согласно KOTOрой существуеть двѣ власти: государственная для управленія государствомъ и церковная, представляемая духовною іерархіею, особенно епископами, для управленія церковью. лично принадлежащій къ католической, причемъ монархъ напримѣръ, церкви входитъ въ составь послёдней, какъ обыкновенный мірянинь и, какъ таковой, въ церкви не обладаетъ никакими правами <sup>3</sup>). По католическому воззрѣнію вся церковная власть во всей полноть принадлежить только духовенству и выражается въ трехъ направленіяхъ, именно, въ срященнодъйствія (potestas ordinis), въ учительствѣ (potestas magisterii) и въ управления (potestas jurisdictionis), при чемъ подъ послѣднее понятіе подводится рѣшительно все, что относится къ жизни церкви, какъ то судъ, администранія, законодательство и т. д. 4).

Изложенное намя воззрѣніе на церковную власть — по натему глубокому убѣжденію — плодъ позднѣйшаго догматическаго развитія церкви. Отсюда оцѣнка съ этой точки зрѣнія событій древняго времени является совершенно недопустимой для историка-юриста. Впрочемъ это общій пріемъ католическихъ писателей изслѣдовать древнюю церковную • исторію съ современной догматической точки зрѣнія. Совершенно правъ знаменитый профессорь лейпцигскаго университета, Эмилій Фридбергъ, когда, критикуя въ Zeitschrift für Kirchen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi. Leipz. 1890 Bd. 2 S. 361.

<sup>2)</sup> Gal. 6, 16; τον Ίσραήλ τοῦ θεοῦ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Суворовъ, предисл. къ Маассену: Девять главъ стр. XXIII; Суворовъ, Учебникъ церк. права стр. 221.

<sup>4)</sup> Суворовъ, стр. 221; Sehling art. Kirchengewalt RE. Bd. 10 S. 383 f.

recht<sup>1</sup>) книгу Брудерса—Bruders, Die Verfassung der Kirche von den ersten Jahrzehnter der apost. Wirksamkeit an bis zum J. 175 n. Chr.<sup>2</sup>) говорять: «Исходнымъ пунктомъ для Брудерса является Климентово посланіе, но его конечнымь? Это есть моменть, который заставляеть нась относится въ высшей степени критически ко всёмъ католическимъ изслѣдованіямъ, по-«Священнымъ древнему времени: они, совершенно не могутъ и не сибють преступить того, что установлено нынѣ церковью. Постоянно оперирують они связанные однимь и тымь же маршрутомъ. Независимо отъ него у нихъ не можетъ возникнуть дедукціи. Прочтя заглавіе и оффиціальное дозволение цензуры, знаешь все послѣдующее». Замѣчательно, что вышеуказанная нами точка зрѣнія, при изслѣдованіи отношеній между церковью и государствомъ, до того вошла въ кровь и плоть западной науки, что отъ нея по сей день не могуть отделаться даже и не католические нисатели, напримъръ, Гельцеръ, который въ своей послъдней статъъ Das Verhältnis von Staat und Kirche in Byzanz, помъщенной въ Historische Zeitschrift<sup>3</sup>), ни на шагъ не отступаетъ отъ католическихъ пріемовь изслідованія.

Въ самомъ дѣлѣ, было ли свойственно древности современноз католическое воззрѣніе на принадлежность церковной власти только духовенству, клиру?

Мы не ошибемся, отвѣтивъ отрицательно.

Разсмотримъ этоть вопросъ съ древиъйшаго времени.

По древнему воззрѣнію всякая отдѣльная христіанская община свободня, независима и является отраженіемъ на землѣ вебесной церкви Божіей. Высшая власть въ ней принадлежить собранію, ἐххλησία<sup>4</sup>). Ни въ административновъ,

<sup>1)</sup> Zeitschrift für Kirchenrecht=ZKR. 1904, Bd. XIV, Heft 1, S. 116. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Forschungen zur christl. Literat. u. Dogmengesch. IV, 1 n. 2. Mainz 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Histor. Zeitschrift, Münch. 1901 Bd. 86 N f. 50.

<sup>4)</sup> Ср. Гидуляновъ. Митрополиты въ первые три въка христіанства стр. 8.

ни въ судебномъ отношении, говоритъ Гарнакъ<sup>1</sup>), въ древне христіанской общинь не замѣтно стоящихъ надъ нею должностныхъ лицъ. Съ теченіемъ времени эта принадлежащая екклезія власть дифференцируется. Прежде и замѣтнѣе всего это сказалось въ области священнодъйствія <sup>2</sup>). Совершеніе и другихъ таинствъ въ древности принадлеевхаристія жало, какъ извѣстно, учительствующимъ въ широкомъ смыслѣ, именно апостоламъ, пророкамъ и дидаскаламъ. Позднье съ исчезновеніемъ вышеназванныхъ представителей харизмы дёло это перешло къ епископамъ. На этой точки зрёнія, стоять Климентово<sup>3</sup>) в Игнатіевы посланія, «Только та евхаристія, говорить Игнатій, должна почитаться истинною. которая совершается епископомъ или тѣмъ, кому онъ это предоставить. Безъ епископа никто не дѣлай ничего, относящагося до церкви. Безъ епископа не позволено ни крестить, ни совершать вечерню любви <sup>4</sup>). Въ тесной связи съ этимъ стоить развитіе ученія объ евхаристіи <sup>5</sup>). Евхаристія это жертвоприношеніе, именно принесеніе молитвы и даровъ. Эта первоначальная идея жертвы, извѣстно, въ католической церкви преобразовалась въ идею, что въ евхаристіи (мессѣ) -безкровно повторяется кровавая жертва Христа (на Голгоеф). Первымъ свидттелемъ этой идеи, отъ которой исходитъ наme ученіе о литургаческой жертвѣ, былъ Кипріанъ <sup>6</sup>), но

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Harnack, Prolegomena κτο Διδαχή Βτο Texte und Untersuchungen von Gebhardt und Harnack. Bd. 2. Heft 1. 2 Leipz. 1884 S. 138. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Что общинъ и въ этой области принадлежала власть см. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 2. Aufl. Freib. 1888 Bd. 1 S. 174. 386 Sohm, Kirchenrecht Bd. 1 S. 205 f. cp. Tertullian. de exhort. cast. c. 7: Nonne et laici sacerdotes summus?—Adeo ubi ecclesiastici ordinis non est consessus, et offers et tinguis et sacerdos es tibi solus. Sed ubi tres, ecclesia est, licet laici.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) 1 Clem. 42 (Patrum apostolorum opera, ed. Gebhardt, Harnack, Zahn. Lips. 1904).

<sup>4)</sup> Ignat. ad Smyr. 8; ср. Гидуляновъ. Митрополиты стр. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Sohm. S. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Cypr. ep. 63 Ritschl A., Die Entstehung der altkatholischen Kirche, . 2 Aufl. Bonn. 1857 S; cp. 561 Harnack DG Bd. 1 S. 390.

несомнѣчно, что она принадлежить не Кипріану. Она имъ только впервые ясно формулирована<sup>1</sup>). Ириней (конецъ II вѣка) зналь еще не католическую, но первоначальную идею жертвы<sup>2</sup>). Во всякомъ случаѣ вторая половина II в. была временемъ, когда католическая идея жертвы разспространилась, сдѣлалась всеобщей. Рядомъ съ этимъ принесеніе евхаристіи облекается особою тайною, становится особымъ мистическимъ актомъ. Результатомъ этого является надѣленіе совершителя этого таинства, впереди всѣхъ епископа и пресвитеровъ, особыми мистическими свойствами <sup>3</sup>). Имъ однимъ давалась особая способность хранить тайну евхаристіи. Полный таинственности свѣтъ евхаристической жертвы надѣляетъ ихъ всѣхъ особымъ сіяніемъ. Въ глазахъ общины они облекаются мистическою, сверхъестественною, данною однимъ посвященнымъ способностью.

Епископъ (или его замѣститель) былъ тотъ, который одинъ былъ въ состояніи принести жертву достойную Богу. Какъ таковому, ему одному усваивается наименованіе священникъ (sacerdos)<sup>4</sup>). Само собою совершается это нә безъ вліянія ветхаго завѣта съ его особымъ священствомъ. Изъ права епископа или его замѣстителя на совершеніе евхаристіи явилось такимъ образомъ особое священство епископа, при чемъ согласно juris divini только онъ одинъ изъ всей общины въ силу собственнаго права былъ способенъ совершать евхаристію и другія таинства.

Итакъ уже со II в. можно признать полную принадлежность власти священнодъйствія (potestas ordinis) однимъ епископамъ (или ихъ замъстителямъ) и только имъ однимъ. Отъ осуществленія церковной власти въ этой формъ міръ былъ совершенно устраненъ.

<sup>3</sup>j Sohm S. 209.

<sup>1)</sup> Sohm. S. 207. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Irenseus IV, 17, 5; 18, 1; Harnack, DG I, 386; Katentusch art. Messe RE Bd. XII S. 669 ff. 676 ff.

<sup>4)</sup> Гидуляновъ. Митрополиты стр. 122. 123.

Иное должно сказать о власти учительства и власти управленія. Въ отправленіи церковной власти въ этихъ формахъ попрежнему участвуетъ въ большей или меньшей степени народъ.

Прежде всего остановимся на власти учительства. (роtestas magisterii).

Что власть учительства въ первой линіи принадлежала епископамъ, объ этомъ нѣтъ надобности и говорить. Въ своемъ сочинении «Митрополиты въ первые три вѣка христіанства»<sup>1</sup>) мы показали, когда и какимъ образомъ вся полнота учительской власти перешла къ епископамъ. Но означалъ ли этоть переходъ исключение отъ учительской власти мірянъ? Намъ кажется, нисколько. Въ течение четырехъ первыхъ вѣковъ и позднѣе катехизаторское обученіе даже въ клерикально-настроенной Александріи находилось върукахъ мірянъ<sup>2</sup>). Въ другихъ мѣстахъ, именно въ передней и Малой Азіи въ этомъ отношеніи было еще свободнѣе. Изъ исторія Евсевія <sup>3</sup>) мы знаемъ, что Оригенъ, проживая въ Палестинъ, по желанію тамошнихъ епископовъ проповъдалъ въ церкви и изъяснялъ св. писаніе. Хотя Оригенъ въ то время не имъдъ никакого посвященія, тѣмъ не менѣе это въ глазахъ тогдашнихъ предстоятелей Палестины, именно Александра іерусалимскаго и Өеоктиста кесарійскаго не составляло никакой помѣхи <sup>4</sup>). Здѣсь дъйствоваль во всей сяль заимствованный оть іудейства принципъ<sup>5</sup>), согласно которому всякій знающій членъ общины обладаль правомъ слова за богослужениемъ. Противъ этого возсталь александрійскій епископь Димитрій. Въ своемъ посланіи къ епископамъ Палестины онъ жаловался на дерзость Оригена, осмѣлившагося своею проповѣдью въ при-

<sup>1)</sup> Гидуляновъ стр. 123 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Гидуляяовъ стр. 204 и сл. Harnack Alex. Katechetenechule RE<sup>3</sup> 1896 Bd. 1 S. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. h. e. VI, 19, 16.

<sup>4)</sup> Erw. Preusschen Art. Origenes. RE<sup>3</sup> XIV S. 473.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Schürer, Gesch. d. j. V<sup>3</sup>. Bd. II S. 457.

сутствія епископовъ нарушить всякій порядокъ. Въ церковной исторіи Евсевія до нась дошло любопытное отвѣтное посланіе палестичскихъ епископовъ Александра іерусалимскаго и Өеоктиста кесарійскаго къ Димитрію. «Ты еще прибавляещь въ своемъ письмѣ-пишутъ они ему-что никогда не слыхано, да и теперь не въ обычат, чтобы въ П**ПБ**сутствія епископовь міряне проповЕдаля. Святые епископы, какъ скоро находили людей, способныхъ принести братьямъ пользу; приглашали ихъ процовѣдать народу. Такъ поступали блаженные братья: въ Ларандъ-Неонъ съ Эвелномъ, въ Иконіи-Цельзъ съ Павлиномъ, въ Синнадъ-Аттикъ съ Өеодоромъ. Такъ въроятно было и въ другихъ мѣстахъ, но мы этого не знаемъ» <sup>1</sup>). Такая же практяка, повидимому, продолжала держаться въ IV въкъ и даже значительно позднъе, особенно если къ мірянамъ причислить монашествующихъ. Отъ половины IV вѣка по крайней мъръ прямо намъ извъстны примъры проповъди въ церквахъ мірянина и даже въ присутствіи епископовъ. Мы имфемъ въ виду, именно Астерія<sup>2</sup>). Тоже самое и даже въ болышихъ размѣрахъ можно заключить изъ предписанія «Постановленій апостольскихъ»<sup>8</sup>) «Учитель, хотя бы и мірянинъ, если онъ искусень въ словѣ Божіемъ и чисть по поведенію, пусть учить, ибо всѣ будуть научены Богомъ», а также изъ сообщенія Өеодорита<sup>4</sup>) о д'ятельности въ Антіохіи въ конц'в IV в. Флавіана и Діодора въ бытность ихъ мірянами <sup>5</sup>).

4) Theodoret h. e. II, 24 p. n. crp. 171. 2.

<sup>5</sup>) Өеодоритъ. Церк. ист. рус. пер.. стр. 171. 2: Флавіанъ и Діодоръ, не получивъ должностей священнослуженія, и находясь въ числь мірянъ, днемъ и



<sup>1)</sup> Euseb. h. e. VI, 19, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. 1, 36; Tillemont Memoires pour servir à l'histoire ecclesiastique Brux. VI, 2 p. 90. Krüger Art. Asterius **BD** RE<sup>3</sup> I, 161.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Didascalia et constitutiones apostolorum edidit Fr. X. Funk. Vol.I—II. Paderl. 1906 t. 1. Constitut. apost. VIII, 32: Ό διδάσχων, εἰ καὶ λαϊκος ἐίη, ἔμ πειρος δὲ τοῦ λόγου καὶ τὸν τρόπον σεμνό3, διδασκέτω ἔσοντα: γὰρ πάντες διδακτοὶ Θεοῦ. Pitra, Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta, Romae. 1864

<sup>1</sup> р. 67. Русс. перев. Казанской духов. академія: Постановленія апостольскія. Кав. 1864. стр. 292.

Изъ всего изложеннаго видно, что potestas magisterii не только въ первые въка, но и позднѣе вовсе не принадлежала исключительно однимъ епископомъ. Напротивъ исторические факты даютъ намъ право заключать, что рядомъ съ епископами учительство отправлялось также и мірянами, при чемъ послѣдніе даже не исключались отъ проповѣди въ церкви <sup>1</sup>).

Теперь переходимъ къ правительственной власти епископа, potestas juridictionis  $^{2}$ ).

Древне-христіанской общинѣ <sup>3</sup>), принадлежала вся полнота церковной власти. Шла ли рѣчь объ избраніи извѣстнаго лица на службу церкви, разрѣшеніи отъ грѣха, церковномъ наказаніи и т. д. - во всѣхъ этихъ случаяхъ послѣднее слово принадлежало общинному собранію, —екклезіи <sup>4</sup>). Съ развитіемъ епископата положеніе измѣнилось. Съ III в. правительственная власть въ общинѣ стала принадлежать епископу <sup>5</sup>). Тѣмъ не менѣе на практикѣ твердо держался взглядъ на необходимость во всѣхъ этихъ случаяхъ согласія общины. Отсюда даже Кипріанъ кароагенскій, стоявшій на высотѣ епископскаго міросозерцанія, по его собственнымъ словамъ <sup>6</sup>) съ самаго начала своего еписко-

1) Суворовъ. Учебн. стр. 222.

<sup>2</sup>) Подъ potestas jurisdictionis понимается совокупность всякихъ вообще правительственныхъ актовъ—законодательныхъ, административныхъ и судебныхъ (Суворовъ, Учеб. 221. 223).

<sup>2</sup>) Ср. Гидуаяновъ. Митрополиты стр. 8,

4) Гидуляновъ стр. 9-10.

5) Гидуляновъ стр. 122 и сл.; особ. стр. 131-132.

<sup>6</sup>) Cypriani opera, ed. G. Hartel, 3 voll. Vindob. 1868—71 CSEL vol. 3.=Cypr. ep. 14, 4 къ кареагенскому пресвитерію: quando a primordio episcopatus mei statuerim, nihil sine consilio et sine consensu plebis mea priva-

ночью возбуждали всёхъ къ ревности по благочестію. Онц первые стали дёлить поющихъ на два хора и научили пёть Давидовы псалмы поперемённо-то однимъ, то другимъ хоромъ. Людей, любившихъ заниматься дёлами божественными, они собирали къ гробамъ мучениковъ и проводили съ ними въ бденіи всю ночь, восхваляя Бога. Видя это, Леонтій (епископъ антіохійскій).... просилъ ихъ совершать свое богослуженіе въ церквахъ. Они.... повиновались его приказанію и, съ великимъ усердіемъ созывая своихъ соревнователей въ церкви, но прежнему возбуждали ихъ воспёвать всесвятно Господа.

пата держался правила, ничего не предпринимать безъ совъта пресвитеровъ и безъ согласія общины. Причина этого понятна. Согласіемъ, одобреніемъ общины устранялись практическія затрудненія, которыя были возможны при проведеніи въ исполнение рѣшений одного епискона. Съ течениемъ времени этоть однако порядокъ дълается стеснительнымъ. Съ притокомъ новыхъ членовъ, общинное собрание становилось слишкомъ многочисленнымъ. А чъмъ болѣе было общинное собраніе, тѣмъ менѣе оно было способно осуществлять свою двятельность. Аппарать екклезіи становится слишкомъ тяжеловъснымъ и вслъдствіе этого долженъ былъ пасть. Общинное собрание отсюда теряеть какъ въ своей способности къ актамъ, такъ и во вліяніи на ихъ ръшеніе. Община не могла помянутое право согласія осуществлять во всёхъ случаяхъ. Необходимо было представительство. Таковымъ явился пресвитерій. Отсюда во всѣхъ важнѣйшихъ случаяхъ, въ которыхъ еще около половины III в. дъйствующимъ являлось собраніе вмѣсто него выступаеть пресвитерій, общинное какъ совѣщательная коллегія епископа. Екклезія собирается ръдко. Ея компетенція принадлежать важитайшіе акты общинной жизни и прежде всего избраніе должностныхъ лицъ общины.

Уже около половины III в. развился должностной организмъ. Кромѣ пресвитеровъ и діаконовъ выступили уже иподіаконы, аколуоы, заклинатели, чтецы и привратники. Всѣ они поставлялись епископомъ. Обязанностью послѣдняго было назначеніе на эти должности, а общинѣ принадлежало согласіе. Она имѣла право возраженія по поводу предположен-

tim sententia gerere. Какъ въ Кареагенъ (ср. Сург. ер. 32; 45, 2; 51. 2), такъ и въ Римъ было въ обычать освъдомлять общину о всъхъ важнъйшихъ дълахъ. Римский епископъ Корнелій сообщилъ общинъ о письмахъ Кипріана (Сург. ер. 59, 19 ср. 45. 4) Діонисій александрійскій адресовалъ около этого же времени свои письма о церковныхъ вопросахъ (напр. покаяніи, должности діаконовъ) общинамъ Лаодикіи, Арменіи, Рима (Euseb. h. e. VI, 46, 2, 5) см. также Суворовъ Н. С. Учебникъ церковнаго права стр. 22.

наго епископомъ назначенія. Право это она осуществляла чрезъ возраженіе противъ годности лица, назначеннаго епископомъ<sup>1</sup>).

Особенно важное значение принадлежало общинѣ, когда замѣщалась должность самого епискоца. Необходимою частью для законности епископскаго избранія было, чтобы новый епископъ былъ избранъ въ общинномъ собранія и получилъ согласіе народа<sup>2</sup>) Тоже самое мы наблюдаемъ и въ IV вікѣ и даже позднѣе. Хотя соборы IV вѣка въ своихъ правилахъ<sup>3</sup>) и говорять только объ однихъ епископахъ, тѣмъ не менће отсюда никоимъ образомъ, по мнћніи Функа 4), не слъдуетъ, чтобы епископское избраніе въ IV въкъ принадлежало имъ однимъ. Изданіе этихъ опредѣленій было вызвано тѣмъ обстоятельствомъ, что эга сторона требовала регламентація. Каноны ясно доказывають, что при замѣщенія епископскихъ каеедръ не рѣдко дѣйствовалъ одинъ епископъ, тоть, который совершалъ посвящение избраниаго. Эго было неправильно. Серьезность дъла требовала большаго числа епископовъ, именно, по никейскому канону, главы провинція (митрополита) и еще трехъ епископовъ <sup>5</sup>). Что избраніе общины продолжало еще существовать, это видно изъ послѣдующей

2) Гидуляновъ. Митрополиты, стр. 133 и сл.

<sup>3</sup>) Arelat. 314 c. 20 Nic. c. 4 Antioch. 341 c. 23 Laodic. c. 12 Const. apost. III, 20.

4) Funk, Kirchengeschichtliche Abhandlungen und Untersuchungen, Padeborn. 1897 Bd. 1 Die Bischofswahl im christlichen Altertum und im Anfang des Mittelalters S. 29.

<sup>5</sup>) Nicaen. a. 325 can. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cypr. ep. 38, 1 Cyprianus presbyteris et diaconibus item plebi universaes. In ordinationibus clericis, fratres clarissimi, solemus vos ante consulere et mores ac merita singulorum communi concilio ponderare. Sed expectanda non sunt testimonia humana cum praecedunt divina suffragia (Кипріанъ въ данномъ случав посвятилъ исповъдника въ чтеца, почему и не нужно было испрашивать согласія общины). Въ обычномъ же порядкъ нужно было увнать мнъніе влира и общины. ср. О. Ritschl. Cyprian von Karthago und die Verfassung der Kirche. Götting. 1885 S. 169-174.

практики. Общіе обычные институты внезапно не исчезають и это тыль болье, что при недостаткь въ фактахъ, сами каноны проливають на этоть вопрось яркій свѣть. Разь канопъ 16-ый антіохійскаго собора 341 г. говорить, что должно считаться сь волею всего народа<sup>1</sup>), изъ этого слёдуеть, что избраніе общины продолжало еще существовать, Правда, канонъ 13-ый лаодикійскаго собора требуеть, чтобы общинамъ не дозволялось дёлать выбора лицъ, имбющихъ быть поставленными во священство<sup>2</sup>). Канонъ не ясепъ. По мнѣнію Фупка, едва ли однако идеть здёсь рёчь объ епискоискомъ избраніи, такъ какъ этоть вопросъ быль уже регламентировань въ предшествующемъ правиль, которое прямо предполагаеть при избранія епископа участіе общины <sup>3</sup>). Выраженіемъ ієратіхо́ς соборь или желаль обозначить пресвитера и діахона или устранить оть избранія массу, чернь основать порядокъ, который высту-И пиль на востокѣ съ VI в. Впрочемъ едва ли канонъ преслёдоваль эту цёль, такъ какъ на востокѣ продолжало существовать у народа полное господство избирательнаго права. Факты посленующаго времени это ясно доказывають 4). Этого мало. Постановленія апостольскія около 400 г. въ отдѣлѣ о посвящения говорять о кандидать въ епископа, какъ лицъ, избранномъ всѣмъ народомъ <sup>5</sup>). Также точно выраженія въ подлежащихъ мѣстахъ Constitutionum per Hippolitum, такъ называемаго Aegypt. Kirchenordnung и Canonum Hippoliti

<sup>1)</sup> Antioch. a. 341 c. 16: Εἴ τις ἐπίσχοπος σχολάζων ἐπὶ σχολάζουσαν ἐχχλησίαν ἑαυτὸν ἐπιβρίφας ὑψαρπάζοι τὸν θρόνον δίχα συνόδου τελείας, τοῦτον ἀπόβλητον εἶναι, χαὶ εἰ πᾶς ὁ λαός, ὃν ὑψήρπασεν, ἕλοιτο αὐτόν τελείαν δὲ ἐχείνην εἶναι σύνοδον, ή συμπάρεστι χαὶ ὁ τῆς μητροπόλεως. ДΠС стр. 42.

<sup>2)</sup> Laodic. can. 13: Περί τοῦ μή τοἰς ὄχλοις ἐπιτρέπειν, τὰ ἐκλογὰς ποιεῖσθαι τῶν μελλόντων καθίστασθαι εἰς ίερατεῖον. ДΠС. crp. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Funk a. a. O. cf. Laod. can. 12: Περί τοῦ τοὺς ἐπισχόπους χρίσει τῶςν μητροπολιτῶν xai τῶν πέριξ ἐπισχόπων χαθίστασθαι εἰς τὴν ἐχχλησιαστικὴν ἀρχήν, ὄντα. ἐχ πολλοῦ δεδοχμασμένους ἐν τε τῷ λόγῳ τῆς πίστεως xai τῆ τοῦ εὐθέος λόγον πολιτεία.

<sup>4)</sup> Socr. h. e. V, 80; VI, 2; VII, 7, VII, 35 u t. g.

<sup>5)</sup> Const. apost. VIII, 1 (Pitra I, 49) ΰπο παντός τοῦ λαοῦ ἐχλελεγμένον.

показывають, что избраніе общины продолжало еще существовать <sup>1</sup>).

Также точно согласіе общины требовалось во всѣхъ случаяхъ, нуждавшихся въ церковной рецепція. Таковы наиболѣе важные вопросы практики, дисциплины, дѣла судебныя, особенно низложение епископа и принятие въ церковь асключенныхъ отъ нея. Но главнымъ образомъ нуждались въ одобрения общины вопросы догмы. Послъднее требуетъ разъясненія. Власть надъ. Словомъ въ древней общань принадлежала екклезія. Изслѣдованію ея подлежалъ не только вопросъ, истинный ли пророкъ-данный субъекть, но и всякая рѣчь послѣдняго<sup>2</sup>), такъ какъ по древнему воззрѣнію обшина отвѣтственна за проповѣдуемое въ ней ученіе <sup>3</sup>). Только то ученіе признавалось истиннымъ, которое таковымъ признавала екклезія. Все значить зависѣло отъ рецепція. Правило это осталось дъйствующимъ въ IV в. и позднѣе. Ни одинъ соборъ, какъ мы знаемъ, не имѣлъ никакой правовой власти надъ церковью <sup>4</sup>). Всякое соборпое опредѣленіе, чтобы фактически цолучить примѣненіе, нуждается въ рецепціи и только насколько оно было рецепировано. получало обязательную силу. А рецепція принадлежить не одной іерархіи, но главнымъ образомъ міру церкви. Этимъ и объясняется живое участие мірянь во всёхь догматическихь спорахъ древней церкви. Въ то время догматические споры въ церкви не были вопросомъ академическаго свойства. Напротивъ ими всѣ горячо интересовались. Вотъ что мы читаемъ по поводу аріанскаго спора у Сократа: <sup>5</sup>) «О мнѣніи Арія во дворцѣ разсуждали служители со служанками, а въ городъ каждый домъ быль мѣстомъ діалектическихъ споровъ. Отсюда зло скоро

- <sup>2</sup>) Гидуляновъ. Митрополиты, стр. 14.
- <sup>3</sup>) Sohm S. 52 oco6. anm. 5.

<sup>5</sup>) Socrat. h. e. II, 2 русс. пер. стр. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Каноны Ипполита прямо говорять с. 2: Episcopus eligatur ab omni populo. Ср. Funk ib. S. 30.

<sup>4)</sup> Гидуляновъ. Митрополиты стр. 167 и сл.

перешло и въ другія провинціи и города, и вопросъ, подобно нскрѣ, начавшись съ малаго, возбуждалъ слушателей къ сильнымъ преніямъ, ибо каждый, спрашивая о причинъ шума, тотчасъ же самъ получалъ поводъ къ изысканію и вслѣдъ за вопросомъ начиналъ состязаться». Не лучше было я въ концѣ IV вѣка. Впереди всЕхъ, конечно, находилась столица имперіи-Константинополь. Превосходную характеристику времени даеть св. Григорій Богословь <sup>1</sup>): «Этоть городь, говорить онъ, наполненъ мастеровыми и рабами, изъ которыхъ каждый обладаеть глубокими богословскими познаніями и занимается пропов'єдью и въ лавкѣ и на улицахъ. Если вы попросяте одного язъ нахъ разменять серебряную монету. онъ раскажеть вамъ, чёмъ отличается Сынъ отъ Отца; если вы спросите о цёнё хлёба, вамъ на это отвётять, что Сынъ ниже Отца, а когда вы обратитесь съ вопросомъ, готова ли баня, вамъ отвѣтятъ. что Сынъ созданъ изъ ничего».

Представленные нами факты ясно доказывають всю- неправнльность для событій древняго времени существующаго въ современной римско-католической церкви ученія о принадлежности всей церковной власти однимъ епископамъ и иолномъ исключеніи мірянъ не только оть potestas ordinis, но и отъ potestas magisterii и jurisdictionis. А разъ это такъ, разъ мірянамъ могла принадлежать извъстная церковная власть, то съ этимъ необходимо измѣняется основывающееся на римско-католическомъ ученіи западное воззрѣніе на положеніе императора въ церкви, такъ какъ оно ставитъ вопросъ на невѣрную почву и даетъ ему неправильное освѣщеніе.

Но какое тогда положение занималь императорь въ церкви?

Остановимся на этомъ вопросъ и по мъръ силъ и возможности постараемся его разръшить.

Съ образованиемъ епископской должности<sup>2</sup>) и степеней

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гиббонъ. Исторія упадка т. 3 стр. 226. Несмотря на мон цонски, я не могъ найти этого мъста въ твореніяхъ Григорія, хотя въ его огаt. 33 (русс. пер. т. III, 165) и встръчаются подобныя аналогіи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Гидуляновъ. Митроцолиты стр. 117 и сл.

клира закончилось правовое устройство отдёльной христіанской общины, устройство, которое надолго легло въ основу организація епископской мёстной общины.

Въ III въкъ подъ вліяніемъ необходимости и нужды въ единеніи отдъльныя общины сближаются. Такъ образуется, какъ мы знаемъ, провинціальный союзъ. Органами его были провинціальные соборы. Послъдніе были тъмъ, что создало правовую власть митрополита. На этомъ церковное устройство остановилось и было въ этомъ видъ закръплено канонами 4-7 никейскаго собора.

Великимъ событіемъ начинающагося IV столѣтія было обращеніе Константина Великаго въ христіанство. Въ умахъ христіанъ этого времени родилась идея преобразовать всю римскую имперію при помощи императора въ церковь.

Всѣ отдѣльныя христіанскія общины, находившіяся въ римской имперія, разсматривались, какъ нѣчо единое. Съ каждымъ днемъ все болѣе и болѣе настоятельно выступаетъ нужда въ единеніи всей церкви. Этого требовали церковный порядокъ и желаніе единообразія въ догмѣ и дисциплинѣ. Но церковь, какъ мы знали, была тѣсно ограничена предѣлами мѣстнаго круга. Правовое устройство церкви не выходило изъ границъ провинціи. Нынѣ явилась настоятельная нужда въ созданіи такого устройства, которое охватило бы всю церковь римской имперіи. Подъ вліяніемъ этого въ первой ноловинѣ IV вѣка являются вселенскіе соборы, долженствовавшіе на практикѣ показать единство всей церкви римскаго государства. Отсюда въ сравненіи съ епархіальными синодами, представлявшими единство отдѣльной провинціи, они являются единицей высшаго порядка.

Провинціальные соборы, какъ мы доказали, были тѣмъ, что создало правовую церковную власть енископа большой общины—митрополита. Вселенскіе соборы, особенно первый и наиболѣе авторитетный изъ нихъ, никейскій, были причиною высшаго церковнаго положенія императора и въ результатѣ юридически обосновали его высшую церковно-правительственную власть <sup>1</sup>).

- Какъ совершился этотъ процессъ, это вопросъ, которымъ мы теперь займемся.

Съ IV в. стали выступать въ церкви великіе соборы, которымъ въ исторіи присвоено наименованіе вселенскахъ. На самомъ дѣлѣ во все время своего существованія они были по своему составу соборами епископовъ римской имперія или даже вёрнёс, восточной ся половины, такъ какъ западъ на нихъ всегда былъ представленъ въ высшей стенени слабо. По своему существу они не имѣли ничего, чего не было бы на аругихъ соборахъ. Въ своемъ сочинения «Митрополиты въ первые три вѣка христіанства»<sup>2</sup>) мы показали, что всякому собору приписывается св. Духъ и вселенская компетенція. Но что такое быль никейскій соборь? По своему собственному свидѣтельству<sup>8</sup>), это былъ единственно «великій соборъ», отличающійся оть ранѣе бывшихъ не по существу, а только числомъ епископовъ. А такъ какъ до того времени более иногочисленнаго собора церковь не имбла, то неудиви-

2) Гидуляновъ стр. 168 и сл.

\*) Concil. Nic. c. 8. 11. 14. 15. 18. 20.

<sup>1)</sup> Въ качествъ иллюстраціи мы можемъ сослаться на грамоту константинопольскаго патріарха Антонія отъ 1393 г. къ Великому князю Василію Дмитріевичу: «Говорять, ты не позволяешь митрополиту поминать божественное нмя царя въ диптихахъ, т. е., хочешь дъла совершенно невозможнаго, и говоришь: «мы-де имъемъ церковь, а царя не имъемъ и знать не хотимъ». Это нехорошо. Святой царь занимаеть высокое мъсто въ церкви; онъ не то, что другіе, помъстные князья и государи. Цари вначалъ упрочили и утвердили олагочестіе во всей вселенной; цари собирали вселенскіе соборы; они же подтвердная своими законами соблюдение того, что говорять божестванные и священные каноны о правыхъ догматахъ и о благоустройствъ христіанской жизни, и много подвизались противъ ересей; наконецъ, цари, вмъстъ съ соборами, своими постановленіями опредълили порядокъ архіерейскихъ казедръ и установили границы митрополичихъ округовъ и епископскихъ епархій. За все это они имѣютъ великую честь и занимаютъ высокое мѣсто въ церкви. Acta Patriarchatus Constantinopolitani, ed. Miclosich et Müller t. II p. 188-192 русс. верев. А. С. Павлова въ Русской Исторической библіотекъ СПБ. 1880 т. УІ стр. 272.

тельно, что рѣшенія этого славнаго собранія, и лица, въ немъ участвовавшіе, пріобрѣли весьма высокій авторитеть, какъ въ вопросахъ вѣры, такъ и въ развитін церковнаго устройства. Несмотря на это вриейский соборъ, какъ это справедливо замѣтилъ Зомъ, 1) не могъ бы самъ дать своимъ рѣшеніямъ исполнительной силы, такъ какъ по своему существу онъ былъ подобенъ другимъ соборамъ. Хотя никейскій соборъ былъ созванъ Константиномъ отовсюду<sup>2</sup>), тѣмъ не менѣе извѣстно, что на этомъ соборѣ не было представительства не только всего христіянства. но даже христіанства всей римской имперіи. По своему составу никейскій соборь быль единственно восточно-греческимъ соборомъ, усиленнымъ нѣсколькими западными епископами съ римскимъ во главѣ<sup>3</sup>). О второмъ вселенскомъ соборѣ прямо извѣстно, что онъ былъ созванъ и выступалъ единственно какъ соборъ восточно-греческихъ епископовъ 4). Какъ же могь соборъ никейскій или константинопольскій 381 г. смотрѣть на свои рѣшенія, какъ на обще-обязательныя для всего христіанства? Только на томъ основанія, что всякій соборъ дѣйствуетъ силою Христа и, какъ таковой, имѣетъ вселенское значеніе и вселенскую силу <sup>5</sup>). Такимъ образомъ вселенскій соборъ въ отношер в силы ничъмъ не отличается отъ другихъ соборовъ.

Вселенсгій соборъ, какъ и всякій другой, первоначально не имѣлъ никакой формальной, никакой правовой власти надъ церковью. Въ отношеніи къ постановленію вселенскаго собора церковь была свободна. Эти постановленія получали свое признаніе единственно въ силу рецепціи,

<sup>1)</sup> Sohm, Kirchenrecht Bd. 1. S. 329-330.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. V. C. III, 6 άπαντάχοθεν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Изъ 250 епископовъ въ Никев было всего 6 представителей запада ср. Hefele, Conciliengeschichte. 2 Aufl. Frieb. 1873 ff.=CG. Bd. 1. S. 292.

<sup>4)</sup> Hefele CG. Bd. 2. S. 3.

<sup>5)</sup> См. Гидуляновъ стр. 171.

свободнаго одобренія со стороны церкви 1). Этимъ объясняется, почему соборы, когорые быля собраны, какъ вселенскіе, и во всѣхъ отношеніяхъ уподоблялись прочимъ вселенскимъ соборамъ, не были признаны церковью вселенскими соборами<sup>2</sup>) и напротивъ соборы, созванные не со всѣхъ частей перкви, чрезъ всеобщее признавіе получиля значеніе вселенскихъ<sup>8</sup>). Первоначально не существовало никакого собран. которое въ силу своего состава по формальнымъ основаніямъ, таde jure, могло, говорить Зомъ<sup>4</sup>), осущекимъ образомъ ствлять власть надъ всею церковью. Сила постановлений вселенскаго собсра, какъ и всіхт прочихъ соборовъ, опредѣлялась тѣмъ, насколько церковь признавала постановленія собора, какъ д†йствительно исходящія оть св Духа <sup>5</sup>).

Также и по составу своему вселенскіе соборы, по крайней мёрё старёйшіе, суть соборы древняго типа Вслёдствіе этого въ Никеё рядокъ съ епископами, не говоря уже объ императорё и его свитё, присутствовало множество пизшихъ клириковъ и міряцъ<sup>6</sup>). Многіе изъ клириковъ, напримёрь Аванасій и пресвитеръ Александръ константинопольскій<sup>7</sup>), а также и изъ мірянъ принимали дёятельное участіе въ соборныхъ совёщаніямъ<sup>8</sup>).

<sup>2</sup>) Такъ называемый разбойничій соборъ въ Ефесъ въ 449 г. и иконоборческій соборъ въ Константинополъ въ 754 г. Hiaschius Bd. 3 S. 348, Sohm S. 331 anm. v. Schulte S. 2/4 Ги)-уляновъ стр. 170. 171.

<sup>3</sup>) Напримъръ ксистантинопольскій соборъ 381 г. Hefele CG. Bd. 2 S. 3 Hinschius Bd. 3 S. 348 Гидуляновъ стр. 171.

<sup>6</sup>) Eus. V. C. 111, 8 Socr. 1, 8 р. п. сър. 34 Sczom. 1, 17 р. п. стр. 63. <sup>7</sup>) Socr. 1, 8.

<sup>6</sup>) Socr. 1, 8 Sozom. 1, 17. 20 ср. Неfele Bd. 1 S. 294. 298. 303. 304. "Считая доказаннымъ участіе на древнихъ соборахъ клира и общины, Н. С. Сувсровъ въ своей рецензіи на мою книгу «Митрополиты въ первее три въка христіанства» (Журналъ министерства народнаго просвъщенія 1906 № 2 стр. 387, 388) возражаетъ противъ признаваемаго мною вслъдъ за Гефеле и Зомомъ совъщательнаго голоса клира и мірянъ въ ръшеніяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sohm Bd. I S. 330 Hinschlus, Kirchenrecht Bd. 3 S. 348. 349. 632r634. v. Schulte, Stellung der Koncilien, Päpste und Bischöfe, Prag. 1871. S. 63.

<sup>4)</sup> Sohm, Kirchenrecht S. 331.

<sup>5)</sup> См. подр. Гидуляновъ стр. 167 и сл.

Хотя о формѣ голосованія пичего неизвѣстно, но намъ она представляется такою же, какъ и на древнихъ соборахъ, а именно: право вотума принадлежало только епископамъ, (а равно ихъ представителямъ), и только ихъ голоса считались. Это доказываютъ, какъ дошедшія до насъ подписи от-

собора. Вполнъ соглашаясь съ рецензентомъ, что свременныя понятія о votum decisivum и votum consulativum неприложнимы къ древнему времени. я все же въ видахъ конструированія юридическаго положенія мірянъ и клира настаиваю на ихъ совъщательномъ голосъ. Дъло въ томъ, что участіе на соборъ вообще мыслимо только въ трехъ формахъ, 1) участие въ ръшении съ ръшающемъ голосомъ-votum decisivum. 2) участіе въ обсужденія -votum consulativm и 3) въ голомъ присутствованіи безъ всякаго голоса, лучшимъпримъромъ чего можетъ служить положение публики въ нашихъ судахъ при разборъ дъла при открытыхъ дверяхъ. Какъ мы уже говорили, въ голосованіи клиръ и міряне не участвовали. Харизма принадлежить только епискоцамъ и св. Духъ только въщаетъ черезъ нихъ. Чтобы клиръ и народъ участвовали въ засъданіяхъ въ качествъ простыхъ зрителей, безъ права голоса-это не соотвътствуетъ ни духу того времени, ни фактамъ. Рвшеніе однихъ епископовъ само по себъ было безсильно. Чтобы оно вошло въ законную силу и стало исполняться, нужна была рецепція, одобреніе, признаніе его общиною. А разъ это такъ, епископамъ, чтобы не оказаться на воздухъ, необходимо надо было считаться съ волею общины, съ ея настросніемъ. Желанія общины, ся настроеніе и выяснялись въ періодъ обсужденія извъстного вопроса на соборъ. Этимъ создавалась почва для взаимнаго пониманія и устранялось возможное треніе. Но могли бы епископы узнать о настроенім общины, если бы ея представители въ лицъ клира и она сама были бы совершенно лишены голоса? Отсюда, вытекаеть необходимость права голоса для клира и мірянъ. Но какого? «Для понятія совъщательнаго голоса, говоритъ Н. С. Суворовъ, требуется по меньшей мъръ, чтобы членъ еъ совъщательнымъ голосомъ говорилъ и выражалъ свое мнёніе на собранія». А разъ это такъ, остается единственно правильнымъ признать участіе клира и мірянъ на древнихъ соборахъ съ совъщательнымъ голосомъ. Иного быть не жеть, и это твиъ болбе, что съ этимъ согласуются какъ инвијя такихъ компетентныхъ ученыхъ, наприм. Hefele (CG. 1, 18) и Sohm, такъ и приведенные мною въ моей книгъ факты (Оригенъ, Мальхіонъ, Асанасій, Александръ константинопольскій), которые нынъ мною могуть быть пополнены (не говоря уже о Константинъ Великомъ) еще однимъ изъ практики соборовъ IV в. Описывая константинопольскій соборъ 360 года, Филосторгій (h. e. IV 12 русс. пер. стр. 361) говорить следующее: «Царь (Констанцій) приназаль собраться всемъ въ Константинополь, куда и собрались почти все, и съ запада и съ востока и изъ Ливіи. Во главъ исповъдниковъ единосущія стояли Васнлій и Евставій, которымъ, въ числѣ прочихъ, споборствовалъ и другой Василій, бывшій еще въ санъ діакона и силою слова превосходившій инстихъ, но по несывлости уклонявшійся оть общихъ состяваній.

цовъ никейскаго собора<sup>1</sup>) такъ и обычная терминологія, согласно которой постановленія никейскаго собора обозначались какъ постановленія 300<sup>2</sup>) или поздиће 318 епископовъ<sup>3</sup>).

Изъ лицъ же защищавшихъ вносущіе, по силъ слова первыми были Асцій и Евномій, оба на степени діаконства. Затъмъ въ ряду второстепенныхъ состязателей находились епископы Марисъ и Евдоксій, бывшій въ то время епископомъ антіохійскимъ, а впослъдствіи занявшій престодъ константинопольскій. Да и Акакій, епископъ Кесаріи палестинской, показываль также видь единовыслия съ ними, желая сдвлать цепріятное приверженцамъ Василія за то, что они съ честью приняли Кирилла јерусалимскаго, котораго онъ лишалъ права священиодъйствовать. Акакій показываль смелость въ состязаніяхъ, быстроту въ пониманія существа дъла и способность къ выраженію своихъ мыслей словомъ, посему и записями этого собора, какъ ни много было ихъ, завъдывалъ одинъ. Когда такимъ образомъ та и другая сторона приготовилась къ состязанию о догматахъ, Василій началъ говорить за исповъдниковъ единосущія, а у тверждавшіе иносущіе предоставили бесъдовать за всъхъ Асцію, давъему въ помощники Евномія. Но приверженцы Василія, увидъвъ, что имъ для состязанія противопоставленъ Аецій, убоялись силы его слова и замътили, что имъ какъ епископамъ не слъдуетъ входить въ разсуждение о догматахъ съ діакономъ. Впрочемъ, когда противная сторона, сказала, что теперь предметомъ изслёдованія служать незванія, а истина приверженцы Василія, хотя и противъводи, вступили въ состяванію и сильно побъждены были словами Аеція, такъ что не только согласились съ твиъ, что существо родившаго отлично отъ рожденнаго и не имветь съ нимъ ничего общаго, но даже по требованію Аеція, утвердили это исповъдание собственноручнымъ подписомъ». Все вышензложенное, по нашему прайнему разумънію, доказываеть, что клиру и мірянамъ на соборахъ принадлежаль извъстный голосъ, который мы въ видахъ юридической ясности конструируемъ, какъ совъщательный. Повидимому и для церковныхъ историковъ IV--- V вв. участіе клира и мірянъ съ правомъ голоса не представлялось чвиъ то невиданнымъ, такъ какъ они, сообщая объ участія Аванасія и другихъ, ни однимъ словомъ не выражають по сему поводу своего удивленія.

<sup>1</sup>) Patrum nicaenorum nomina latine, graece, coptice, syriace, arabice, armenice edid. H. Gelzer, H. Hilgenfeld, O. Cuntz Lips. 1898. Ecclesiae Occidentalis Monumenta Juris antiquissima: canonum et conciliorum Graecorum interpretationes Latinae, edidit C. H. Turner, A. M. Fasc. 1 pars. 1. 2.

<sup>2</sup>) ep. Julii c. 3-5 Jaffé Regesta Rom. Pontific. ab condita eccl. ed a. 1198 Lips. 1885. 1888. Nr. 186.

<sup>3</sup>) Hanp. Concil. Constant. I a. 381 c. 1. Pitra, Juris ecclesiastici Graecorum historia et monumenta, Rom. 1864. t. 1 p. 508 sq. Но для чего на первомъ вселенскомъ соборѣ присутствовали міряне съ императоромъ во главѣ?

Для того же для чего присутствоваль народь на соборахъ II и III въка, именно, для реценция.

Вселенскій соборъ, какъ и всякій соборъ, самъ по себѣ не имѣеть никакой правовой силы. Послѣднюю ближе всего сообщаеть ему рецепція со сторопы присутствовавшаго на соборѣ народа, мірянъ. Такимъ образомъ центръ тяжеств церковной власти лежитъ не въ епископахъ, а именно въ народѣ. Кто имѣлъ власть въ отношеніи рецепція, говоритъ Зомъ <sup>1</sup>), тотъ фактически имѣлъ власть надъ законностью всякаго опредѣленія или акта, т. е. онъ имѣлъ прямо высшую власть. Въ необходимости реценціи со стороны народа также и для постановленій вселенскаго собора лежитъ, можно сказать, исто никъ высшей церковной власти императора.

Остановимся нѣсколько на этомъ.

Христіанскіе соборы II и III вѣковъ, какъ мы знаемъ, состояли изъ епископовъ и изъ народа. Первымъ принадлежало рѣшеніе, опредѣленіе воли Божіей, второму-рецепція, выражение согласия, что суждение епископовъ по данному вопросу, есть, дъйствительно, выражение воли Божіей<sup>2</sup>). Самъ по себѣ соборъ не имѣлъ никакого права заставить признать свое рѣшеніе, какъ волю Божію. Отсюда всякое соборное опредъление, чтобы получить фактическое примъненіе, нуждалось въ церковной рецепціи и только насколько оно было рецепировано, получало обязательную си-<sup>3</sup>). Съ конца II вѣка какъ извѣстно реценція стала ЛV принадлежать общинамъ большихъ городовъ 4). На этомъ основания, чтобы обезпечить за собою рецепцію въ извѣстномъ кругћ, соборы II и III вѣка мѣстомъ своей дѣятельности вытють общины большихъ городовъ римской импе-

<sup>1)</sup> Sohm. S. 358. 359 anm. 25.

<sup>2)</sup> Гидуляновъ стр. 167.

<sup>3)</sup> Гидуляновъ стр. 172.

<sup>4)</sup> Гидуляновъ стр. 15.

рія<sup>1</sup>). Такъ какъ церковь въ это время не выходила изъ предѣловъ опредѣленнаго мѣстнаго круга, то постановленіе собора въ присутствіи большой общины, не нуждалось ни въ чьей бляжайшей рецепція я являлось презумпціей рецепція со . стороны всѣхъ общинъ даннаго круга. Такимъ образомъ рѣшеніе собора становилось законнымъ и обязательнымъ для всего круга<sup>2</sup>). Благодаря этому провинціальные соборы фактически являлись представительнымъ органомъ (съ правовою властью) для всего даннаго округа. Пояснимъ примѣромъ. Соборъ африканскихъ ецископовъ въ Кареагенѣ постановляль рашение по извастному вопросу. Присутствовавшая на соборѣ кароагенская община данное рѣшеніе рецепаровала т. е. исполнение его признавала обязательнымъ. А такъ какъ рецепція ея всегда предполагала рецепцію со стороны общинъ всего мѣстнаго круга<sup>3</sup>), то значитъ соборное определение получало обязательную свлу у всёхъ общинъ Африки, Нумидіи и Мавританіи. Такимъ образомъ кареагенская община, община большого города, на практикѣ въ отношении рецепція являлась представительницей христіанскихъ общинъ всего даннаго церковнаго округа, вменно Африки, Мавританіи и Нумиліи.

Вселенскіе соборы долженствовали быть соборами церкви всей римской имперіи. Рішеніе составлявшихъ ихъ, хотя и весьма многочисленныхъ, епископовъ, само по себі, какъ мы виділи, не иміло никакой правовой силы и нуждалось въ рецепціи. Но кто на практикъ блаже всего могъ сообщить рецепцію этому рішенію? Логически, конечно та община, которая являлась бы представительницей всего государства, какъ большая община была представительницей містнаго округа. Но существовала въ это время такая община? Конечно, нітъ. Даже въ эпоху никейскаго собора церков-

3) Гидуляновъ стр. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гидуляновъ стр. 173.

<sup>2)</sup> Гидуляновъ стр. 174.

.

ная власть, какъ мы знаемъ, не выходила вообще изъ преабловъ гражданской провинціи. Только для епископовъ Рима. Александрія и Антіохіи въ этомъ отношенія было слѣлано исключение. Extra ordinem митрополичая власть этихъ епископовъ, на основаніи обычая, была признана надъ нѣсколькими гражданскими провинціями. Также и Римъ въ данномъ случать не могъ претендовать на такое представительство всей церкви римской имперіи. Вь лучшемъ случаѣ власть его въ отношения церковной рецепции простиралась только на западъ имперіи. Востокъ, какъ это можно видѣть изъ многихъ примъровъ II и III въка<sup>1</sup>) ръшительно отказывался признать таковую власть папы. Вообще несмотря на нахождение подъ единою властью двѣ половины имперіи какъ въ историческомъ, такъ этнографическомъ и бытовомъ отношеніи рѣзко различались. Каждая изъ нихъ жила своею особою жизнью, тщательно стараясь оберегать свою бытовую самостоятельность. Но если даже мы признаемъ Римъ за такую общину, которая обладала для запада властью въ отношении церковной рецепція, то на востокъ для регламентированія дълъ котораго ближе всего созывались соборы, не существовало даже и такой общины. Общаго политическаго центра здѣсь не было. Столицы еще не существовало, Александрія, в Антіохія были тесно ограничены пределами своего округа и никониъ образомъ не могля претендовать на роль представителя всей церкви. Это мъсто не могла занять и Никомидія. Значеніе ея заключалось только въ томъ, что она была временнымъ пребываніемъ императора. И такъ представителемъ міра всей церкви римской имперіи могло быть только то учреждение, которое вообще являлось представителемъ государства, именно императоръ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пасхальный споръ (Euseb h. e. V, 23). Вопросъ о недъйствительности крещения еретиковъ (ер. Firmiliani—Сург. ер. 75 (Cypriani Opera ed. Hartel, Vindob. 1868—1871 CSEL vol. 3).

Къ числу нанболве часто выставляемыхъ положеній объ античномъ государственномъ правѣ относится утвержденіе, что идея народнаго представительства была ему совершенно чужда. Это справедляво однако, читаемъ у Еллинека, только по отношенію къ двятельности высшихъ органовъ республики---народнаго собранія и совіта. Тамъ, гді народъ дёйствуеть самь, нёть надобности въ представительствё и отсутствуеть такимъ образомъ, и историческій мотивъ къ его возникновению... Но въ техъ случаяхъ, где общее, совмѣстное дѣйствіе всего народа невозможно по самой природѣ вещей. дѣйствующее лицо и въ Элладѣ и въ Римѣ несомнённо квалифицируется, какъ представитель. Действія магистратовъ въ предълахъ ихъ компетенціи разсматрива+ ются, независимо оть какой бы то ни было юридической теорія, какъ дѣйствія самого народа, подождяющія для него права и обязанности <sup>1</sup>). Публично-правовой мандать, который дается магистрату, управомочиваеть его совершать всё входящія въ сферу его должностныхъ обязанностей дъйствія и притомъ, поскольку исключение не установлено закономъ, по его собственному усмотрвнію 2). Позднве бъ эпоху принципата, когда исчезло представление объ отвътственности высшей магистратуры, пользуется общимъ признаніемъ идея, выраженная Ульпіаномъ, что princeps сосредоточиваеть въ своихъ ру+ кахъ все право народа и является поэтому его единствен+ нымъ представителемъ<sup>3</sup>). Теорія эта нашла опору въ томъ воззрѣнія, что посредствомъ lex regia на него перенесено было первоначальное право народа <sup>4</sup>). Въ эпоху принципата и имперіи идея представительства государства во-внѣ выступаеть совершенно ясно. Императоръ имветъ право не-

- 3) Елапнекъ стр. 378.
- 4) Едлинекъ. Право соврем. государства стр. 205.

<sup>1)</sup> Кляннекъ. Право соврем. государства стр. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mommson, Abriss der römischen Staatsrecht. Leipz. 1893 S. 82 Mommson Röm. Staatsrecht 3 Aufl. Bd. 1 S. 76 ff.

посредственно обязывать государство. Imperator foedus percussit; videtur populus Romanus percussisse et continetur indigno foedere <sup>1</sup>). Въ то время какъ римское гражданское право никогда не дошло до идеи свободнаго представительства, она въ публичномъ правѣ —говоритъ Еллинекъ <sup>2</sup>). выступаетъ, можно почти сказать, со стихійною силою. Въ міровой римской имперіи впервые на западѣ государственная власть воплотилась въ одномъ лицѣ съ такою силою и полнотою, что въ позднѣйшія времена концетрація княжеской власти всегда совершалась подъ вліяніемъ представленія о власти римскаго императора <sup>3</sup>).

Сь обращеніемъ Константина этотъ представитель римскаго государства сдълался христіаниномъ. А такъ какъ въ теократическихъ представленіяхъ христіанъ церковь въ своихъ гранинахъ совпадала или должна была совпадать съ римскимъ государствомъ, то идея представительства государства въ лицѣ императора должна была быть перенесена и въ область церковнаго права. Такъ императоръ въ глазахъ христіанъ являлся представителемъ міра церкви. Этому должно было способствовать во многомъ, какъ сбивчивая терминологія св. писанія, отождествлявшаго императора съ государствомъ <sup>4</sup>), такъ въ особенности особый мистическій взглядъ на императора вообще и на Константина въ особенности, какъ посланника и избранника Божія.

Царь—это «образъ единаго царя всяческихъ <sup>5</sup>). Украшенный врожденными отъ Бога добродътелями, онъ (Констан-

<sup>2</sup>) Еллинекъ стр. 378.

4) Посл. къ римл. 13, 1—7; Тит. 3, 1 Петра 1, 2, 13—17; государственвый порядокъ порядокъ императора, Д. апост. 17, 7. Когда Христосъ метафорически говоритъ о царствіи земномъ, онъ называеть его βασιλιία т. е. личнымъ господствомъ царя, Мато. 12, 25; Марк. 3, 24. 25 Лук. 11, 17; царство Божіе мыслится также, какъ королевство. Еллинекъ. Право совр. гос. стр. 92 прим. 1.

<sup>5</sup>) Eus. DLC. 7 русс. пер. стр. 378.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Seneca, Controv. 9, 25. cf. Mommsen, Staatsrecht I, 234 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Еллинекъ стр. 205. 81.

тинъ) пріемлеть въ душѣ скоей Его внушенія. Отъ этого всеобъемлющаго разума онъ разуменъ, отъ этой мудрости мудръ, оть причастія этому благу благь, отъ общенія съ этою правдою праведенъ, по идеѣ этой умѣренности умѣренъ, отъ пріятія этой высочайшей силы мужественъ» <sup>1</sup>).

Константинъ исполненъ особой благодати св. Духа. Онъ дъйствуеть «по внушеніи свыше, бывъ подвигнуть духомъ самого Спасителя», <sup>2</sup>). «Слугь своему (Константину), Богъ давно. посредствомъ видъній, открывалъ умыслы всъхъ (враговъ его), да и вообще мпогократно удостаивалъ его богоявленій, позволяя ему чудеснымъ образомъ созерцать лицо свое и даруя предвъдъніе различныхъ будущихъ событій. Впрочемъ неизръченныя чудеса благодати, которыхъ самъ Богъ удостоилъ слугу своего Констэнтина не могутъ быть описаны словомъ» <sup>3</sup>).

Болѣе подробно Евсевій говорить объ этомъ въ «похвальномъ словѣ Константину» <sup>4</sup>).

«Въ свободное время ты самъ, государь, могъ бы разсказать, какъ о безчисленныхъ богоявленіяхъ твоего спасителя, и томъ, какъ часто онъ посъщалъ тебя во снѣ; не говорю уже о таинственныхъ его внушеніяхъ, запечатлѣвающихся въ твоемъ умѣ и сообщающихъ тебѣ общеполезныя и нужныя мѣры попеченія о всѣхъ. Ты разсказалъ бы намъ, какъ слѣдуетъ, объ ясной помощи Бога, защитника твоего и охранителя во время войнъ, о козняхъ враговъ и злоумышлениковъ, объ избѣжаніи опасностей, о благоуспѣшности въ случаяхъ затруднительныхъ, о защитѣ въ уединеніи, о находчивости въ трудныхъ обстоятельствахъ, о предвѣдѣній будущаго, о заботливости касательно всего царства, о разсматриваніи предметовъ неизвѣстныхъ, о великихъ цредпріятіяхъ, о гражданскомъ устройствѣ, о расположеніи войска и т. д. <sup>5</sup>).

<sup>5</sup>) ДВС. 1V, 241. Ср. послание епископовъ области исаврийской къ императору Льву. «Императоръ Константинъ еще при жизни навѣчно запечатлѣлся

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ens. DLC. 5 русс. пер. стр. 359.

<sup>2)</sup> Еизев. V. С. III, 25. русс. пер. стр. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. V. C. I, 47 русс. пер. стр. 93.

<sup>4)</sup> Euseb. DLC., русс. пер. стр. 443.

«Украшенный образомъ царствованія пебеснаго и укрѣпляемый иодражаніемъ власти монархической, Онъ (Константинъ) взирастъ горѣ и управляетъ дольними по первобытной идеѣ горняго, ибо царь всѣхъ земнородныхъ эту одну идею даровалъ человѣческой природѣ <sup>1</sup>). Законъ царскаго права — именно тотъ, который подчиняетъ всѣхъ единому владычеству. Монархія превосходнѣе всѣхъ формъ правленія; многоначаліе же, составленное изъ членовъ равнаго достоинства, скорѣе есть безначаліе и мятежъ. Посему то одинъ Богъ, единъ царь, олно Его слово и одинъ царскій законъ»<sup>2</sup>).

И это есть убъждение не одного только Евсевія, но всего его времени.

По поводу гнѣвнаго выраженія Доната Великаго «какое дѣло императору до церкви» св. Оптать милевскій сказаль: «не государство находится въ церкви, а церковь въ государстяѣ т. е. въ римской имперіи. Надъ императоромъ, нѣть никого, кромѣ Бога, который его создалъ. Если, поэтому, Донатъ, возвышаетъ себя надъ императоромъ, то онъ переступаетъ границы, поставленныя намъ, людямъ. Если онъ пе подчиняется тому, кто всего выше почитается людьми послѣ Бога, то не многаго не хватаетъ,

<sup>1</sup>) Слово, отецъ словесныхъ твореній, напечатлѣло въ человѣческой душѣ черты образа и подобія Божія и содѣлало ее животнымъ царскимъ, внушивъ ей одной изъ земнородныхъ способность царствовать и повиноваться царской власти, а вмѣстѣ съ тѣмъ напередъ заботливо прояснять себѣ и обътованную надежду царства небеснаго, къ которому она предназначена (Eus. DLC. 4 русс. пер. стр. 358).

<sup>2</sup>) Eus. DLC. 3 pycc. nep. 355.

Digitized by Google

. 1

1.1

въ душахъ людей въ образв Авеля. Онъ предстоить предъ Богомъ наряду съ Давидомъ, какъ царь и пророкъ, — съ Петромъ и Павломъ и съ сынами громовыми, какъ подобный имъ, сіяетъ въ проповъданіи истины. Ибо, когда Ботъ вручилъ ему римскіе скипетры и включилъ его въ число членовъ церкви, то онъ, замътивъ, что совъту чиствйшей догматической истины угрожаетъ большой мракъ и какая то буря, самъ по внушенію св. Духа подчинился повелѣнію и власти несотворенной Троицы, укръпилъ на вемлѣ свое царство и во всѣхъ странахъ очистилъ, остающіеся съ тѣхъ поръ чистыми и до настоящаго времени, перемѣшанные на вемлѣ съ мракомъ всякаго рода, лучш благочестія и сдѣлался для насъ сѣменемъ, корнемъ, почвою и неугасаешымъ свѣтомъ спасенія.

чтобы онъ самъ себя сдѣлалъ Богомъ и пересталъ быть человѣкомъ»<sup>1</sup>).

Изъ вышеизложеннаго можно видѣть, что на никейскомъ собор' подобно тому, какъ это было и на соборахъ II и III в., выступали двъ группы: 1) епископы всей церкви римской имперія и 2) міряне съ императоромъ, какъ представителемъ міра всей имперской церкви, во главь. Взаимоотношеніє этихъ группъ осталось прежнимъ. Ръшение принадлежить однимъ еписконамъ. Только ихъ голоса считаются. Такъ было на никейскомь и другихъ послѣдующихъ соборахъ<sup>2</sup>). Что же касается второй группы съ императоромъ во главь, то ей принадлежала рецепція. А мы уже видѣли, что кому принадлежить право рецепція, тоть обладаеть фактически высшей властью<sup>3</sup>). Такъ какъ рецепція прежде всего принадлежала императору, яменно какъ представителю міра перкви, то фактически къ нему перешла высшая церковная власть. На этонъ основания второй вселенский соборь просиль императора Өео. досія І «утвердить постановленія собора, дабы какъ ты (Осодосій I) почтиль церковь своимь посланіемь, коммь созваль нась, такъ ты же, своимъ утвержденіемъ, положиль и конець нашимъ совѣщаніямъ 4).

Переходъ власти въ отношенія церковной рецепція на императора долженъ былъ отразиться на его положеніи. Какъ власть общины большого города въ отношенія рецепція постановленій провинціальнаго собора создала высшее положеніе митрополита, такъ власть въ отношенія рецепція рёшеній имперскаго собора должна была возне-

3) Гидуляновъ стр. 18.

4) ДВС. I, 263. Mansi III, 557, Pitra I, 507: Δεόμεθα τοίνου της σης έσσεβείας έπακορωθηναι της συνόδου την υψήφου "ν' ώσπερ τοῖς της κλήσεως γραμμασι την έκπλησίαν τετίμηκας, οῦτω και τῶν δοξάντων ἐπισφραγίσης το τέλος.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Optatus, De schismate Donatistarum, III, c. 3 (opp. ed. Dupin. Par. 17,0 p. 56 cp. MSL, XI.) Harnack art. Optatus BB RE. Bd. 14 S. 413 Duchesne, Le doissier de Donatisme, Rom. 1890.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1120 ДВС. I, 479 Mansi IV, 1112 ДВС. I, 487. Mansi, VI, 588 ДВС. III, 146.

сти и поставить императора на первое мѣсто въ церкви. Императоръ пріобрѣтаетъ рѣшительное вліяніе на соборъ. Вселенскій соборъ могъ быть тамъ, гдѣ и когда захочетъ этого монархъ. Императоръ въ первую голову то, что дѣластъ соборъ вселенскимъ. Безъ согласія императора отсюда вселенскій соборъ немыслимъ. Но на самомъ соборѣ его роль, какъ раньше и роль мірянъ, ясно не выступаетъ. Онъ держится въ глубинѣ сцены. Этимъ объясняется все остальное.

Отличительной чертой вселенскихъ соборовъ является отсутствіе монархическаго центра. Вселенскіе соборы не имѣють никакого определеннаго духовнаго председателя. Председатель мѣняется. Въ большинствѣ случаевъ таковымъ выступаеть константинопольскій епископъ, не всегла. Предста-HO Риму  $^{1}$ ), также, Александріи,  $^{2}$ ). тельство принадлежало никейскомъ соборѣ первое мѣсто принадлежало Ha Oci**z**. епископу кордубскому<sup>8</sup>). Это можно заключить изъ послѣдовательности никейскихъ подписей <sup>4</sup>). На какомъ основаниявопросъ спорный. По мнёнію однихъ 5), какъ легату римскаго епископа, другихъ<sup>6</sup>), какъ старшему по врэмени посвященія въ епископа, и наконецъ, третьихъ<sup>7</sup>)-что самое върноекакъ довъренному лицу императора Константина Великаго.

Перемѣна предсѣдателей находится въ связи съ фактомъ, что предсѣдательство на вселенскомъ соборѣ, это только почетное предсѣдательство. Духовный предсѣдатель на вселенскомъ соборѣ не имѣлъ никакихъ твердо установленныхъ правъ. На халкидонскомъ соборѣ хотя и предсѣдательствовали въ этомъ смыслѣ рчисг е легаты, . Ъмъ не менѣе они не могли помѣ-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Халк. соб. 451 Константинопольстий 869.

<sup>2)</sup> Ефесскіе соборы 431 и 449 г.

<sup>3)</sup> Athanas. apol. de juda c. 5; Theodoret h. e. 11, 12.

<sup>4)</sup> Hefele CG. I, 42. Gelzer, Nom. patr. nic. p. LX.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hefele I, 42. 43 Philipps L hrbuch des Kirchenrechts. Regensb. 1855. Bd. VI, 687.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Sohm KR. S. 441 anm. 3.

<sup>7)</sup> Hinschius KR I, 498 anm. 5 Loening Gosch. d. KR. I, 422.

шать обсужденію и принятію соборомъ направленнаго противъ Рима и опротестованнаго ими канона 28-го.

Слёдуеть вообще замётить, справедливо говорить Зомь 1), предсидатель имиеть право не только созывать, отла-9TO или распускать соборъ. но право чрезъ свое гать И утверждение сообщать соборнымъ постановлениямъ формаль-Ни одинъ однако епископъ, не исклюную законность. рямскаго<sup>2</sup>), въ отношения вселенскаго не имѣлъ чая и такого права созванія, перенесенія, распущенія и утверж-Какъ же это такъ? Вселенскій соборьденія собора. это соборъ имперіи. Между тѣмъ надъ церковью риискаго государства не было еще ни одного епископа съ правовою властью. Отсюда вселенские соборы создание не какого либо епископа, по римской императорской власти. Изъ этого становятся понятными ихъ перковныя весьма важныя демократическія формы, отсутствіе единоличнаго, образовывавшаго духовный центръ собора, предсѣдательства и т. д. Имперскій соборъ не, нитлъ никакого духовнаго облеченнаго правовой властью главы, такъ какъ въ то время вообще не было такого епископа съ властью надъ всею церковью римской имперіи. Но кто же его глава? Истинная его глава находилась на заднемъ планѣ, но все держала въ своихъ рукахъ. Таковымъ былъ ни больше, ни меньше, какъ самъ императоръ римской имперіи <sup>3</sup>). Императоръ осуществлялъ права предсъдательства, хотя форне выступаль предсвдателемъ. Бляже мально И всего императоръ созывалъ вселенскіе соборы. По крайней мъръ всв пригласительныя послянія на соборы исходять отъ имнераторовъ. Это обстоятельство прямо доказываетъ, что созвание вселенскихъ соборовъ сосерглалось только императорами 4). О согласіи. или участія въ этомъ актѣ папы или другого

<sup>1</sup>) Sohm, KR. Bd. 1 S 44? 43.

<sup>2</sup>) Hinschius KR. Bd. 3 S. 344. 346.

<sup>3</sup>) Sohm. KR. S. 443.

<sup>4</sup>) Funk Die Berufung der ökumenischen Synoden des Altertums, Kirchengesch. Abhandlungen und Untersuchungen. Paderb. 1897 Bd. 1 S. 45.

какого либо епископа не можетъ быть и рѣчи <sup>1</sup>). Хотя въ большинствѣ пригласительныхъ посланій и говорится, что созвание собора предпринято императоромъ по совѣту епископовъ, (что въ церковныхъ дѣлахъ само собою понятно), тѣмъ не менње совершенно ясно, что это дѣло прянадлежало лично императору, который разсматриваль таковое, какъ ему лично принадлежащее право<sup>2</sup>). Какъ императоръ не былъ связанъ совѣтомъ, такъ и выборъ совѣтчика вполнѣ заяисѣлъ отъ его усмотрѣнія. Чтобы опредѣленный епископъ, особенно римскій. быль въ такихъ случаяхъ спрашиваемъ, это ни откуда не видно. Напротивъ, посланія опредѣленно показывають, что имераторы въ своихт дъйствіяхъ совершенно не были стеснены согласіемъ или участіемъ римскаго престола <sup>3</sup>). Нигдѣ объ этонъ-ни слова. Въ памятникахъ V въка созвание собора императо. рами трактуется, какъ выражение ихъ заботы о церкви и вмѣстт ихъ обязанность. Въ своихъ посланіяхъ сами императоры являются, какъ повелители, а вовсе не какъ исполнители чужихъ рѣшеній. Въ этомъ отношеніи согласны не только всѣ пригласительныя посланія 4), но также и другіе акты, какъ то эдикты и посланія императоровъ къ соборамъ, а также ихъ рѣчи. Къ этому надо присовокупить дѣятельность Константина Великаго на никейскомъ соборѣ 325 года. Императоръ несколько разъ говорить о созвания имъ собора. Въ своей рѣчи къ собору 5) онъ прямо говорить: «узнавь о вашемъ несогласія, я не оставилъ я этого безъ вниманія... но немедленно собралъ всѣхъ васъ». Болѣе ясно инціатива этого акта выступаеть изъ посланія къ церкви александрійской, гдѣ Константинъ прямо заявляеть, что сдѣлаль

<sup>1</sup>) Funk a. a. 0. 41.

<sup>2</sup>) Funk 50.

Funk 51.

<sup>4</sup>) Cp. Pitra, Analecta sacra Spicilegio Solesmensi parata Par. 1883 IV, 452.

<sup>5</sup>) Euseb. V. C. III, 12 pycc. nep. 177 DBC. I, 59.



• • • • • • • • • • • •

это «по внушенію Божію» <sup>1</sup>). Здёсь нёть ни слова объ участіи Рима. То же говорится и въ другихъ посланіяхъ, напримёръ, въ окружномъ посланіи ко всёмъ церквамъ <sup>2</sup>), въ посланіи къ никомидійцамъ и т. п. <sup>3</sup>). Все это ясно доказываетъ, что Константинъ не былъ связанъ согласіемъ римскаго епископа и если опъ говоритъ о «внушеніи Божіемъ» въ посланіи къ александрійской церкви, то здёсь, какъ справедливо замётилъ Функъ <sup>4</sup>), еще нельзя разумёть римскаго престола.

Точно также созваніе собора, какъ единоличное право императора, разсматривалось не только послѣдними, но и современниками. Акть этотъ древними приписывался исключительно императору и ближе всего одному императору, безъ участія кого-либо другого или его права <sup>5</sup>). Смѣло можно сказать, что безъ содѣйствія императора не могъ бы состояться ни одинъ вселенскій соборъ.

Всѣ древніе соборы, какъ учитъ исторія, падали на глубоко возмущенное время. Черезъ сиоры церковь дѣлилась на боровшіяся между собою партіи. Есикскопы выступали противъ епископовъ, митрополиты противъ митроцолитовъ. Кто могъ при такихъ обстоятельствахъ созвать епископовъ на соборъ для общаго совѣщанія? Папа былъ не въ состояніи. Хотя ему и принадлежало первое по чести мѣсто въ церкви, но онъ не обладалъ такимъ авторитетомъ, чтобы сдѣлать такой властный клячъ. Во всякомъ случаѣ на это нельзя было разсчитывать. При этомъ надо имѣть въ виду еще слѣдующее обстоятельство. Споры, требовавшіе разрѣщенія, принадлежали востоку. Епископы, которые должны были объединяться, были оріенталы. Затѣмъ здѣсь прежде всего шла рѣчь о дѣлахъ

<sup>1</sup>) Socr. 1, 9 ДВС. I, 177.

<sup>2</sup>) Easeb. V. C. III, 17 Socr. 1, 9.

<sup>3</sup>) Theodoreti Ecclesiasticae Historiae Libri V. Recensuit T. Gaisford, S. T. P. Oxford=Theod. h. e. I, 2.

<sup>4</sup>) Funk a. a. O. S. 56.

<sup>5</sup>) Funk S. 56. 57.

6

востока, отъ которыхъ напа стоялъ далеко. Отсюда слово его не могло имѣть настоящаго вѣса. Созваніе поэтому должно было исходить отъ такого учрежденія, которое обладало авторитетомъ и надлежащею силою. Въ посланіи къ тирскому собору 335 г. Константинъ сообщаетъ, что онъ отправилъ письма «къ тѣмъ епископамъ, къ которымъ вы хотѣли, и требовалъ, чтобы они прітхали и участвовали въ вашихъ заботахъ: отправилъ также бывшаго консула Діонисія съ новелениемъ напомнить о приблат на вашъ соборъ темъ, кому должно, и наблюдать за делопроизводствомъ, и особенно 81 благочиніемъ. Если же кто,-чего впрочемъ я не ожидаю,--осмѣлится и теперь пренебречь наше повелѣніе и не явится на соборъ, то отъ насъ будетъ послано лицо, которое, по царскому указу, изгнавъ виновнаго, научить его, что определеніямъ самодержца, направленнымъ къ защить астины, противиться не должно» <sup>1</sup>). Въ пригласительномъ посланіи на ефесскій соборъ 431 г. замізчается не безъ основанія, что ті, которые немедленно не яватся на соборъ, не будуть «нисть никакого оправданія ни передь Богомъ, ни передъ нами» (императоромъ).<sup>2</sup>) Вопросъ впрочемъ этотъ всчерцанъ уже Мэлеромъ<sup>8</sup>), который о древнихъ соборахъ прямо замѣтилъ, что «Императоръ ихъ созывалъ, такъ какъ только одна его воля могла осуществить такое собрание».

Подобно тому, какъ императору принадлежало себраніе собора, такъ же точно одинъ императоръ имѣлъ право распустить соборъ. Помимо его воли енисконы, собравшеся на соберъ, не имѣли права разъѣхаться. Въ этомъ между прочимъ заключается весь трагизиъ положенія енисколовъ ариминскаго собора 359 года <sup>4</sup>). То же самое ввдно также изъ просьбъ по этому поводу соборовъ константинопольскаго



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Euseb. V. C. IV, 42 crp. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1112 ДВС. I, 482.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. J. Friedrich, J. A. Möhler, der Symboliker 1894 S. 100.

<sup>4)</sup> Mansi III, 313 sq.

**381** г.<sup>1</sup>), ефесскаго 431 г.<sup>2</sup>), халкидонскаго 451 г.<sup>3</sup>) и т. д.

Вивсть сь тыть императоры считали своимъ правомъ и обязанностью руководить соборами. Дъланось это или лично 4) или чрезъ особо назначенныхъ доверенныхъ лицъ-комиссаровъ <sup>5</sup>). Само собою въ твхъ случаяхъ, гдѣ они выступали лично наъ принадлежало право (совъщательнаго) голоса. Такъ было по крайней мёре па соборе никейскомъ 325 г. Причина этого понятна: совмфстнымь обсуждениемь желали достигнуть гармони между спископами и міромъ и твиъ избежать ненужнаго тренія. Сплошь и рядонъ участіе императора или его комиссаровъ на соборѣ было прямо необходимо въ видахъ порядка. Споры. жакъ это можно видёть изъ исторіи второго вселенскаго собора, были въ высшей степени страстиы и выходили изъ границъ стряличія. Даже императорскіе комиссары не всегда могли успокоить расходившихся отцовь. Этимъ прямо, напримбръ, объясняется просьба римскихъ легатовъ къ императору Маркіану «лично присутствовать на соборѣ» <sup>6</sup>).

Наконецъ. императору принадлежало утвержденіе постановленій вселенскаго собора <sup>7</sup>). Этимъ актомъ императоръ рецепировалъ соборныя опредѣленія. Только постановленія, утвержленныя императоромъ, пріобрѣтали силу закона въ римской имперіи. Такъ было на всѣхъ соборахъ. Еписконскія опредѣленія, изренаемыя на соборахъ, «царь (Константинъ), читаемъ у Евсевія <sup>8</sup>), утверждалъ собственною печитью, чтобы областные начальники не могли уничтожать этихъ

<sup>5</sup>) Ефесскіе соборы 431 и 449 гг.

6) Mansi VI, 560 sq. Harduin. Collec. concil. 11, 49.

 <sup>7</sup>) Hinschius, System des katholischen Kirchenrechts mit besonderer Rücksicht auf Deutschland, Berl. 1869-1897=KR. Bd. 3. S. 335. 346. 773. 774.
 <sup>8</sup>) Euseb. V. C. IV, 27 pycc. пер. стр. 250.

6\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi III, 596 **ДВС.** I, 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1440 **ДВС I**, 875. 891.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Mansi VII, 452 sq. **ДВС. IV**, 169.

<sup>4)</sup> Никейскій соборъ 325. Халкидонскій 451 г. Константинопольскій 1881 г.

мнѣній». Въ частности объ утвержденіи постановленій никейскаго собора Константиномъ прямо говорятъ Евсевій <sup>1</sup>) и императоръ Василій Македонянны на такъ пазываемомъ восьмомъ вселенскомь соборь въ Константинополь въ 869 г.<sup>2</sup>). Съ этого времени утвержденіе собора императоромъ является conditio sine qua non для признанія его вселенскимъ <sup>3</sup>). Само собою, говоритъ Лэпингь, признавались отмѣченными св, Духомъ только ть опредѣленія собора, которыя получалв авторизацію императора. <sup>4</sup>).

Но церковная власть—это особая власть. Она имѣеть дѣло съ религіей, съ внутреннимъ міромъ человѣка. Здѣсь идетъ рѣчь о томъ, что пе поддается регламентація в не укладывается въ юридическія рамки. Предъ религіей, какъ плодомъ личнаго внутренняго убѣжденія, безсильны всѣ внѣшія грубыя силы. Внутренней свободы никто не можетъ побѣдить или осилить. Никого нельзя принудить принять иное убѣжденіе, чѣмъ то, которое онъ имѣетъ. Также никого нельзя принудить отказаться отъ своего убѣжденія.

Одинъ изъ философовъ послѣднихъ годовъ до христіанскаго міра былъ рабъ. Несмотря на весь гнетъ рабства, который цадъ нимъ таготѣлъ, онъ признавалъ себя безусловно свободнымъ и говорилъ, что не существуетъ такой ни нравственной, ни физической силы, которая могла бы хотъ сколько-нибудь стѣснить и нарушить его свободу <sup>5</sup>). «Ты можешь пугать меня, сколько хочешь, говорилъ онъ своему господину. Ты владѣещь этимъ трупомъ, возьми его: надо мною ты не имѣешь никакой власти... Въ цѣняхъ и въ

<sup>1)</sup> Euseb. V. C. III, 23 pycc. nep. crp. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Flasch Constantin der Grosse S. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Funk a. a. O. S. 73.

<sup>4)</sup> Loening Gesch. d. KR. Bd. 1 S. 69. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Arrians Unterredungen Epiktets mit seinen Schülern. Übersetzt und mit hist-philos. Anmerkungen und einer kurzen Darstellung der Epikt. Philoophie begleitet von J. M. Schultz. Altona, 1801 Bd. 2 S. XXXVIII.

самомъ жестокомъ рабствѣ я могу быть свободенъ, ибо есть во мнѣ внутренняя сила, которой не въ состоянія одолѣть никакія насилія, сила, предъ которой не властенъ никакой деспотизмъ. Эту силу не можетъ заковать никакое мужество. Пусть я буду закованъ, нусть я буду рабомъ, я все же останусь свободнымъ, такъ какъ буду еще имѣть способность хотѣть или не хотѣть, которую ничто отнять у меня не въ состояніи» <sup>1</sup>).

Тысячи христіанскихъ мучениковъ, надъ волею которыхъ ии огонь, ии вода, ни стужа не могли одержать побѣды, служили свидѣтелями все той же самой внутренней свободы, предъ которой безсильны всѣ виды принужденія. «Пусть огонь обратитъ меня въ пецелъ, писалъ предъ смертью Игнатій Богоносецъ, пусть умру я крестною смертью... все претерплю я съ радостью, лишь бы соединиться мнѣ со Христомъ»<sup>2</sup>).

Годы тюремнаго заключенія могли принудить Галилея сказать, что земля неподвижна, но они не въ состояніи были измѣнить его убѣжденія: онъ улыбнулся самъ своей вынужденной лжи и не могъ удержаться отъ того, чтобы не проворчать: е pur si muove.

Домнниканскій монахъ Оома Кампанелла, мало извъстный философъ XVI въка, былъ посаженъ въ тюрьму на одиночное заключеніе, но одиночество это не только не стъсняло его убъжденій, а напротивъ придавало имъ свободу <sup>8</sup>). Свободно развивалась и летала его мысль, свободно говорили въ немъ воля и чувство, и предъ этой внутренней свободой ничтожнымъ казалось самое лишеніе внъш-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Arrian. II, 1 S. 139. 142 f. o. II, 21. 26; IV, 1, 76 ff. ш IV, 7, 4 ff. русс. пер. см. у Н. Аксаковъ. Вопросъ о свободъ совъсти. Бесъда. 1871, II стр. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ignatii ad Roman, V, 1. ср. русс. пер. Преображенскаго: Писанія мужей апостольскихъ. М. 1895 стр. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Квачала, Оока Кампанелла. Журн. мин. вар. просв. 1906 г. - октябрь. 1907 г. — январь и т. д.

ней свободы<sup>1</sup>). «Свободенъ въ оковахъ, одинъ, но въ то же время и не одинъ, говорить онъ въ одномъ изъ написанныхъ въ темницѣ сонетовъ, безмоляенъ сижу я, но мой часъ ударяетъ. Я жалкій безумецъ для низшаго міра, но для ока божественной мудрости—я мудрецъ. Высоко къ небу взлетаю я на крыльяхъ, которыя напрасно старается притявуть къ себѣ земля. Безмолвенъ сижу я, извнѣ притѣсненъ, печаленъ; въ душѣ же радостенъ и свободенъ, и веселъ»<sup>2</sup>).

Итакъ, свобода убъжденій, свобода въры составляетъ неотъемлемую собственность человъка. Всъ насильственныя мъры, всъ виды принужденія и преслъдованія не могутъ осилить и побъдить сказанную свободу. Въ отношеніи совъсти, состоящей въ согласіи съ волею Божіей, не существуетъ, говоритъ Маассенъ, правъ какого-либо земного авторитета. Гдъ вельніе власти противоръчитъ божественному закону, тамъ христіанинъ не долженъ ему подчиняться, а долженъ отказать ему въ повиновеніи. Отсюда, когда апостоламъ въ синедріонъ запрещали проповъдать христіанства, они сказали: «должно Богу повиноваться болъе, чъмъ людямъ» <sup>3</sup>).

Для спасенія души, Христось пришель въ мірь, умерь на, кресть и воскресь изъ мертвыхь. Средство, при помощи которагочеловѣкъ пріобрѣтаеть исходящее отъ Христа спасеміе, есть правственное возрожденіе, совершаемое вѣрою. Предъ Богомъ имѣеть цѣну только внутреннее настроеніе, язъ котораго возникаетъ дѣяніе; виѣшнее дѣло, безъ соотвѣтствующаю расположенія дущи, не имѣетъ никакого значенія. Поэтому, говоритъ Мэассенъ<sup>4</sup>) христіанскіе законы есть законы свободы.

Въ этомъ лежитъ причина важнаго значенія рецендія со стороны всей церкви.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rixner, Handbuch der Geschichte der Philosophie Bd. 2 S. 290. cp. Aneanom5, crp. 145.

<sup>2)</sup> Rixner S. 293 русс. пер. Н. Аксакова на стр. 146.

<sup>3)</sup> Маассовъ, Девять главъ стр. 2с ...

<sup>4)</sup> Маассенъ. Стр. 11.

Въ церкви нѣтъ и не было власти, которая могла бы повелввать совести хонстіанина. Также и вселенскіе соборы не составляють отсюда исключенія. Подобно тому, какь въ древнее время были соборы, рецепированные большою общиною и потому обязательные для извёстияго круга, но не получившіе иризнанія во всей церкви 1), такъ точно и изъ исторіи вселенскихъ соборовъ мы знаемъ соборы, которые были собраны и считали себя за вселенские и въ качествъ таковыхъ были даже утверждены императорами<sup>2</sup>), но не были рецепированы церковью <sup>3</sup>). Этого мало. Съ изданіемъ догматическихъ или дисциплинарныхъ постановленій на вселенскомъ соборѣ этимъ церковная борьба вовсе еще не кончалась. Напротивь, они возбуждали въ большинствъ случаевъ еще болье горячій споръ изъ-за реценціи. Лучшямъ примеромъ является тоть же великій никейскій соборь. Весь IV в. нолонъ шума аріанскихъ соборовъ, провозглашавшихъ антиникейскую догну. Какъ это было бы возможно, если бы никейскому собору принадлежало правовое полномочіе сосвязующей властью? Итакъ соборъ, даже вселенскій, самъ по себ'я не вифеть никакой правовой власти. А такъ какъопределения его относятся къ области религия, то и рецепція со стороны виператора не можеть ему сообщить таковой. Но это больше въ теорія. На практикѣ въ большинствѣ случаевъ рѣшала санкція императора. Во всякожъ случаѣ безъ утвержденія императора вселенскій соборъ не мыслимъ. Съ этимъ согласны иси изследователи 4). Въ большинствё случаевъ воля императора совпадала съ волею міра церкви. Въ этихъ случаяхъ императоръ являлся дъйстви-

- 3) Гидуляновъ. Митрополиты стр. 170. 171.
- 4) Funk a. a. O. S. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ефесскій отъ конца II вѣка по поводу празднованія пасхи, иконійскій, синнадскій и три кароагенскихъ отъ 111 в. по поводу недѣйствительности крещенія еретиковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разбойничій въ Ефесъ 449 г. Иконоборческій при Константинъ Копронимъ въ 754 г. и др.

тельнымъ выразителемъ общей воли церкви, истиннымъ представителемъ міра церкви, міра, отъ котораго зависѣла окончательная рецепція.

Въ видахъ достиженія согласія и изъ желанія по возможности избѣжать ошибокъ въ опредѣленіи общей воли церкви является привлеченіе императоромъ на соборъ извѣстнаго представительства міра церкви. Дѣлается это или въ формѣ участія на соборѣ константинопольской общины, какъ общины столицы <sup>1</sup>), или въ формѣ организованнаго представительства имперіи въ видѣ константинопольскаго сената.

Константинопольская община участвуеть на соборѣ или лично, какъ это было на II вселенскомъ соборѣ <sup>2</sup>) или чрезъ посредство константинопольскаго клира, какъ своего представителя <sup>3</sup>), какъ это было на халкидонскомъ 451 г. и другихъ соборахъ. Что касается константинопольскаго сената, то таковой выступалъ на соборѣ халкидонскомъ <sup>4</sup>) и константинопольскомъ 681 г. <sup>5</sup>).

Константинопольскій имперскій сенать основаніемъ своимъ обязанъ Константину Великому<sup>6</sup>). Но многаго недоставало, чтобы константинопольскій сенать сравнялся съ римскимъ. Члены его не имѣли еще ранга римскихъ сенаторовъ. Одинъ писатель о немъ говоритъ: Константинъ основалъ въ Византіи сенать второго ранга и назвалъ членовъ его clari<sup>7</sup>). Такъ обстояло дѣло

- 5) ДВС. VI, 40 и т. д.
- <sup>6</sup>) Ellissen Der Senat im oströmischen Reiche, Gotting. 1881 S. 8. 9.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Важное значеніе въ этомъ смыслѣ константинопольской общины выступаетъ изъ адресованныхъ ей писемъ папы Целестина (ДВС. I, 395; II, 330) Кирилла александрійскаго (ДВС. I, 455. 458. 609. 868) ефесскаго собора 431 г. (ДВС. I, 608. 623. 877) Іоанна антіохійскаго и восточныхъ (ДВС. I, 659. 660. 662) Мемнона ефесскаго (ДВС. I, 870) Льва Вел. (ДВС. IV, 77. 80) и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi III, 585 ДВС. I, 287. 288 Theodor. h. e. V, 9. cp. Sohm. Kirchenrecht S. 329.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гидуляновъ. Митрополиты стр. 174. 175 и пр. 75.

<sup>4)</sup> ДВС. IV, 5. 45. 52. 76.

<sup>7)</sup> Ellissen S. 11. Члены римскаго сената назывались clarissimi.

до Юліана, который предоставиль константинопольскому сенату ту честь и привилегіи, коими пользовался римскій сенать <sup>1</sup>). Съ окончательнымъ раздѣленіемъ имперіи въ 395 г. сенать римскій и константинопольскій вь рангѣ сравнялись, при чемъ ко второму съ этого времени можно относить все то, что принадлежало первому <sup>2</sup>).

По древне-римскому воззрѣнію, говорить Еллинекъ, <sup>3</sup>), послѣ исчезновенія комицій римскій сенать получиль значеніе органа представительства. Правда, полной юридической разработки и точнаго научного выясненія понятія это не достигло. Опо выросло изъ потребностей политической жизни. предшествующихъ публично-правовымъ явленіямъ и порождающихъ ихъ. Интересно однако наблюдать, какъ юриспруденція констатитуеть новый факть, но не можеть овладъть имъ при помощи традиціонныхъ представленій. У Помпонія<sup>4</sup>) мы читаемъ: deinde quia difficile plebs convenire coepit, populus certe multo difficilius in tanta turba hominum, necessitas ipsa curam reipublicae ad senatum deduxit», а институціи <sup>5</sup>) поясняють, что когда обнаружилась невозможность собрать въ одномъ мѣстѣ весь народъ для цълей законодательства, aequum visum est senatum vicepopuli consuli»<sup>6</sup>).

Съ раздъленіемъ имперіи эта римская идея представительства была перенесена на константинопольскій сенать. А такъ какъ послъдній со дня основанія по составу былъ учрежденіемъ чисто христіанскимъ, то онъ, значить, могь осуществлять ту же идею представительства всего народа также и для восточной церкви римской имперіи. Такимъ образомъ

4) L. 2 § 9 D. de orig. jur. 1, 2.

<sup>1)</sup> Ellissen S. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ellissen S. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Еллинекъ, Право современнаго государства стр. 378.

<sup>5) § 5</sup> Just. 1, 2.

<sup>•)</sup> Еллинекъ, назв. м. ср. Mommsen Abriss S. 340.

иа халкидонскомъ, напримѣръ, соборѣ, особенно въ шестомъ засѣданія <sup>1</sup>) мы видимъ полное съ юридической точки зрѣнія представительство церкви восточной имперія. Съ одной стороны здѣсь выступаетъ вся духовная іерархія въ лицѣ митрополитовъ и сопровождающихъ ихъ епископовъ, съ другойполное представительство міра церкви въ лицѣ императора и сената. Все это дѣлалось съ тою цѣлью, чтобы этимъ путемъ лучше обосновать и сдѣлать болѣе устойчивой и авторитетной въ глазахъ всего міра церкви рецеццію собора императорамъ. Въ большинствѣ случаевъ она, дѣйствительно, и рѣшала дѣло. Во всякомъ случаѣ въ отношеніи признанія собора вселенскимъ отъ императорскаго утвержденія зависѣлъ вопросъ: быть или не быть.

Это обстоятельство въ связи сь соборнымъ дълопроизводствомъ, и особенно принадлежавшимъ одному императору правомъ созванія вселенскаго собора было то, что фактически поставило императора надъ соборомъ и предоставило ему высшую власть въ церкви. Какъ лицо, отъ котораго прежде всего зависъда рецепція. императоръ сдълался апелляціонной инстанціей на соберное опредбленіе. Такъ по крайней мбрѣ смотрѣль на императора Константина Аванасій Великій, вогда обратился къ нему съ жалобой на постановленіе тирскаго собора 335 г.<sup>2</sup>). То же самое мы наблюдаемъ и на ефесскомъ соборѣ 431 года, обѣ партіи котораго стараются заручиться императорскимъ одобреніемъ длясвоихъ постановлений <sup>3</sup>). Вибств съ твиъ императоръ делается высшею инстанціей по всёмъ дёламъ, нуждавшимся въреценція. Словомъ, вся власть, которая принадлежала въ отношения рецепция міру церкви, перешла на цего в въ лиць. его, какъ представителя, сконцентрировалась. Отсюда средоточіе въ его рукахъ высшей церковной власти-законодательной, судебной и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VII, 117 ДВС 1V, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. I, 31 Sozom. II, 25.

э) ДВС. т. I стр. 815. 825, 829, 830. 887. 849. 857. 875. 888. 891.

Рядомъ съ этимъ императоры получаютъ рѣшительвліяніе при замѣщеніи епископскихъ казедов. Бы-HOB вали случаи, что оня сами прямо назначали епископовъ 1). Но такія назначенія не были общимъ правиломъ, а напротивъ случались въ видѣ исключенія. Вообще же избирательное ираво общины признавалось. Такъ, напримѣръ, поступаль Константинь Великій, какъ это видно изъ посланія его къ никомидійцамъ<sup>2</sup>) и антіохійцамъ<sup>3</sup>). Само собою, что ври избраніи ецископа столицы желаніе императора. остественно вибло большой вёсь в можно сказать, что противъ него пельзя было провести кандидата. При избранія его собственнаго епископа, императоръ, какъ и всякій мірянных, имѣлъ право участвовать въ этомъ актѣ. Разъ императоръ предлагалъ кандидата, основательно можно предноложать, что его голось вь данномъ случав значиль весьма, иного и это темъ более, что его выборъ всегда могъ быть поддержанъ многочисленными голосами. Иное дѣло, когда шла, рѣчь о замѣщенія другихъ ецископскихъ каоедръ. При маломъ объемъ въ древнее время епископскихъ округовъ и многочисленности епископовъ, императоръ при всемъ желапіи по могъ вибшиваться и даже взибщаться о всякомъ епископскомъ избранія 4). Здісь вообще дійствовала древная практика избранія епископа общиною при посредств'я провинціальныхъ епи-**CKOLORM CD MATDONOJATOMD BO LJAB** $^{5}$ ).

Итакъ, выстая церковно-правительственная власть, насколько о нослёдней можно говорить въ вопросахъ религія. церешла къ императору. Само собою отправленію этой власти, вытекавшей вообще изъ права рецепція, нисколько не мёшало то обстоятельство, что императоръ—мірянинъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Socr. II, 7, 10 Athan. Hist. Arian. c. 51 Socr. VII, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theodor. h. e. I, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eus: V. C. III, 62.

<sup>4)</sup> Funk, a. a. O. S. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Nic. c. 4.

такъ какъ и раньше власть эта принадлежала міру церкви. Духовенству, какъ таковому, исключительно принадлежало только право священнодъйствія, potestas ordìnis.

Иначе смотрять на это, какъ мы видѣли выше, католическіе писатели.

Маассенъ высказываетъ порицаніе Константину за его вмѣшательство въ церковныя дѣла<sup>1</sup>) и негодуетъ на епископовъ, попускавшихъ такія незаконныя, съ современной католической точки зрѣнія, дѣянія великаго императора<sup>2</sup>). Онъ удивляется, какъ это среди епископовъ того времени не нашлось ни одного, который счелъ бы своею обязанностью предостеречь императора?<sup>3</sup>).

Не слѣдуеть забывать, что упрекъ этоть относится къ отцамъ никейскаго собора, которыхъ едва ли можно упрекать въ недостаткѣ мужества. Этого мало. Маассенъ<sup>4</sup>) не нонимаетъ, чѣмъ объяснить, что великіе мужи того времени могли такъ всецѣло игнорировать ученіе церкви.

Намъ кажется, что сомнѣніе Маассена—это плодъ недоразумѣція, причина котораго лежитъ въ томъ, что онъ разсматриваетъ событія древняго временя съ современной католической точки зрѣнія. Между тѣмъ послѣдняя, какъ мы раньше видѣли, совершенцо не соотвѣтствуетъ возврѣніямъ отцовъ никейскаго собора. Этимъ именно, а не подачками, какъ думаютъ Буасье, <sup>5</sup>) Бригеръ <sup>6</sup>) Гиббонъ <sup>7</sup>) и др. объясняется поведеніе Константина Великаго на никейскомъ соборѣ и вся послѣдующая его церковная дѣятельность. Только область священнодѣйствія всегда оставалась

<sup>1</sup>) Маассенъ. Девять главъ стр. 46. 47. 53. 61.

4) Маассенъ, стр. 58.

5) Буасье. Паденіе язычества стр. 35.

7) Гиббонъ II, 378 и сл.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маассенъ, стр. 51. 52. 53. 56. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Маассенъ, стр. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Brieger, Constantin S. 30 (ZKG. IV, 190).

табу для императоровъ. Хотя ихъ и величали свящешниками <sup>1</sup>), тъмъ не менѣе опи не имѣли права посить кадило <sup>2</sup>) или совершать таинства, особенно евхаристію <sup>3</sup>). Кромѣ этой области священнодѣйствія во всемъ остальномъ могъ дѣйствовать и дѣйствовалъ императоръ.

Такъ же смотрѣдъ на свое положеніе въ церкви самъ Константинъ Великій, когда желая охарактеризовать свою церковную дѣяъельность и показать отличіе ея отъ епископской, по словамъ Евсевія <sup>4</sup>) «сказалъ, что и самъ онъ—епископъ (приводимъ собственныя его слова, произнесенныя при насъ говоритъ Евсевій); только вы—епископы внутреннихъ дѣлъ церкви, а меня можно назвать поставленнымъ отъ Бога епископомъ дѣлъ внѣшнихъ».

Лучшимъ, по нашему мнѣнію, комментаріемъ этихъ словъ императора Константина является разсказъ о столкновенія въ концѣ IV в. императора Өеодосія Великаго съ Амвросіемъ, епископомъ медіоланскимъ. «Сдѣлавъ приношеніе. читаемъ мы у Өеодорита, <sup>5</sup>) онъ сталъ по своему обык-

1) ДВС. т. III, 278 Mansi VI, 733. ДВС. IV, 75. Mansi VII, 177.

<sup>2</sup>) Athan. hist. ar. 44 рус. пер. стр. 141 Посланіе Осім къ Констанцію Такъ какъ послѣднее является диссонансомъ въ дѣятельности самаго Осіи по отношенію къ Константину Великому и кромѣ Аванасіевой весьма сомнительной «Исторіи аріанъ» нигдъ не встрѣчается, то весьма естественнымъ является вопросъ о его подлинности и это тъмъ болѣе, что Аванасій въ это время не былъ на западъ, а западные современные историки объ этомъ посланіи ничего не знаютъ. Подробно см. ниже.

<sup>3</sup>) Johann. Chrysost. Bb ep. II ad Corinth. Hom. XV c. 4.5 (Opp. ed. Venetiis 1741 X, 548 sq.). cp. Hom. III ad populum Antioch. c. 2 (II, 38).

4) Euseb. V. (!. IV, 24 (ed. Kön. Preuss. Akad. p. 126): Аυτός (Константинъ) λόγον άφηχεν, ώς άρα ειη χαι αυτός επίσχοπος, ώδε πή αυτοῖς εἰπών ῥήμασιν ἐφ' ήμετέραις ἀχοαῖς «ἀλλ' ὑμεῖς μέν τῶν εἶσω τὴς ἐχχλησίας, ἐγώ δε τῶν ἐχτός ὑπὸ Νεοῦ χαθεσταμένος ἐπίσχοπος τη ἔτην.» русс. пер. стр. 246.

<sup>5</sup>) Theod. h. e. V. 18 (ed. Cramoisy. Par. 1642. t. III p. 719): Προσεγεγκών μέν, ώσπερ εἰώθη, ἐνδον πάρα τὰς κιγκλίδας μεμενύηκεν. ἀλλὰ πάλιν ὁ μέγας ᾿Αμβρόσιος οὐκ ἐπίγησεν, ἀλλὶ ἐξεπαίδουσε τὴν τῶν τόπων διαφοράν. καὶ πρῶτον μέν ῆρετο εἶ τινος δέοιτο. τοῦ μέν βασιλέως εἰρηκότος, ὡς προσμένη τὴν τῶν θείων μυστηρίων μετάληψιν, ἐδήλωσεν ὑπουργῷ τῷ τῶν διακόνων ήγουμένω γρησάμενος, ὅτι τὰ ἐνδον, ὡ βασιλεῖ, μόνοις ἐστίν ἰερεῦσι βατά. τοῖς μέν ἄλλοις ἅπασιν, ἀδοτά τε καὶ ἄψαυστα. ἔξθι τοίνον, καὶ τοῖς ἄλλοις κοινώνης τῆς στάσεως. ἀλουργίς γὰρ βασιλέας, οὺχ ἰερέας ποιεῖ. pycc. nep. crp. 340. новенію внутри за рёшеткою. Но великій Амвросій и туть опять не промолчаль в даль ему понять различіе мѣста. Онъ сперва спросидъ: «Что ему пужно?» Потожъ на отвѣтъ царя. что онъ ожидаетъ принятія божественныхъ таинъ, объявилъ ему чрезъ служившаго при немъ старшаго діакона. что «внутреннее (совершеніе евхаристія), тосударь, доступно тольхо јереямъ, а для всёхъ прочихъ недоступно и неприкосновенно, а потому выйди и пріобщись, стоя вибсть съ другими, ибо порфира дъласть людей царями, а не јереями». Вићсть съ тьмъ «Амвросій, говорить Созомень <sup>1</sup>) назначиль царю м'ясто въ церкви предь рышетками святилища, такъ чтобы державный предсёдательствоваль народу, а державному-iepeu». Здісь совершенно ясно выступаетъ какъ положение јереевъ, такъ и императора, какъ представителя народа. Отсюда и усвоение императору, какъ представителю міра церкви, той власти, какая принадлежала послѣднему.

Лучше всего вядно постепенное концентрирование и развитие церковно-цравительственной власти въ рукахъ императора изъ истории церковной дѣятельности Константина Великаго.

## III.

## Церковная дъятельность Константина Великаго.

Въ 303 г. вышелъ религіозный эдиктъ Діоклетіана <sup>2</sup>). Страшное гоненіе разразилось въ Египтъ. Большия часть епископовъ съ пресвитерами и діаконами были схвачены преслёдователями и заключены въ темницу. Попеченіе надъ ихъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sozom. h. e. VII, 25 pyc. nep. 532. 533.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О началь аріанского спора мы имбемъ четыре независимыхъ другь отъ друга источника, именно Евсевія V. С. II, (64—72) Филосторгія (I, 4), Сократа (I, 5) и Созомена (I, 5). Изъ всъхъ нихъ предпочтенія, по мивнію Seeck, Untar-

оспротвышими общинами перешло въ руки оставшихся на свободѣ сосѣднихъ предстоятелей. Эти однако оказались не на высоть воложения и дурно насли вверенное имъ стадо. Съ каждынъ дненъ число отпавшихъ увеличивалось. Положеніе ухудшилось еще оть того, что Александрія также осталась безъ духовнаго руководителя, такъ какъ епископъ Петръ въ началѣ гоненія покинулъ городъ. Въ это время выступиль одень человвкъ съ отважнымъ сердцемъ. 4 это быль ликопольскій епископь Мелетій. Онь объёзжаль освротъвния церкви и во многихъ мъстахъ, по просьбъ общинъ, вопреки обычаю, рукоположиль собственною властью церковныхъ предстоятелей. Этого мало. Онъ явился въ Александрію в. найдя этоть городь покинутымь своимь епископомь. занялся упорядоченіемъ церковныхъ дѣлъ. Такъ какъ назначенные Нетромъ предъ бъгствомъ изъ Александрія два пресвитера — м встоблюстители каоедры не выполняли своего назначенія, то Мелетій ихъ смѣстилъ и на ихъ мѣсто поста--ВИЛЪ ДВУХЪ НОВЫХЪ<sup>1</sup>).

Въ это время изъ среды мірянъ выд Блился Арій. Пожалуй, ливіецъ по рожденію<sup>2</sup>), образованный въ школъ Лукіана<sup>8</sup>), онъ былъ, можно сказать, гордостью и украшеніемъ александрійской общины. Редигіозная ревность <sup>4</sup>) сдълала его въ то время

зиснипдеп zur Geschichte des Nicänischen Konzils (ZKG, XVII, 321. 324) и Loofs art. Arianismus въ RE Bd. 2 S. 7 ff. по полнотъ и массъ подробностей заслуживаетъ церковная исторія Созомена (особенно I, 1—15). Она является дучшимъ источникомъ для событій до александрійскаго собора 324 г. и это тъмъ болъе, что ея свъдънія вполнъ совпадаютъ съ посланіемъ александрійскаго епископа Александра къ Александру (Theod. 1, 4 Mansi II, 64 Дъянія вселенскихъ соборовъ, наданные въ русскоять переводъ при Казанской духовной академін. Казань. 1859=ДВС. I, 40) Дальше историкъ перестаетъ быть оригинальнымъ и вступаетъ въ общее русло съ Евсевіемъ и Сократомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Achelis art. Meletius въ RE Bd. 12 S. 561 Hefele. Conciliengeschichte Freib. 1855 Bd. 1 S. 327. Гидуляновъ. Митроподиты въ первые три въка христіанства стр. 216. Routh. Reliquiae sacrae. Oxonii 1846 vol. 4 р. 94 вq.

<sup>2)</sup> Epiph. haer. 69, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Arius ad Eus. y Epiph 69, 6.

<sup>4)</sup> Sozom. 1, 15 σπουδαίος περί το δόγμα.

сторонникомъ Мелетія и противникомъ скрывавшагося тогда александрійскаго архіепископа Петра (300-310)<sup>1</sup>).

Между тѣмъ 1 марта 305 г. послѣдовало отречение Діоклетіана<sup>2</sup>). Гоненіе пріутихло. Многіе заключенные епископы получили свободу и вернулись къ своимъ общинамъ. Между ними и поставленными Мелетіемъ представителями возникли споры и ссоры. Также и Петръ александрійскій вернулся въ Александрію. Со всѣхъ сторонъ къ нему стали поступать жалобы на Мелетія. Петръ придалъ имъ тъмъ большее значеніе, что и самь лично, какъ мы видёли, быль оскорбленъ Мелетіемъ въ своихъ архіепископскихъ правахъ. Къ этому присоединилось принципіальное разногласіе между ними по вопросу о падшихъ <sup>3</sup>). Самъ не безупречный относвтельно стойкости въ въръ Петръ, по примъру Кипріана, сравнительно легко смотрѣлъ на этотъ грѣхч. Напротивъ Мелетій, подобно Новаціану, стояль на прежней ригористической точкь зрѣнія 4). Арія въ это время мы видимъ уже на сторонѣ Петра. Послѣдній оцѣнилъ его ученыя знанія и ревность по вѣрѣ и сдѣлалъ его дьякономъ александрійской церкви. На Пасху 306 г. Петръ собралъ для разслъдованія дела Мелетія александрійскій соборь <sup>5</sup>). Послѣдній отнесся къ нему въ высшей степени строго. Онъ не только отлучилъ Мелетія съ его приверженцами отъ церкви, но даже не призналъ ихъ крещенія <sup>6</sup>). Такъ возникла мелетіанская схизма. Подобно наваціанамъ и донатистамъ они образовали особую общину, «чис-

von Gutschmid. Verzeichniss der Patriarchen von Alexandrien. Kleine Schriften Leipz. 1890 Bd. 2 S. 425. Bonwetsch art. Petrus von Alexandrien BB. RE Bd. 15 S. 215. Routh. Reliquiae Sacrae vol. 4 p. 19 Vita Petri y Mai. Spicilegium Romanum Rom. 1840 Bd. 3. p. 673 sq. MSG. 18, 453 sq. MSL, 129, 691 sqq. Pitra. Analecta Sacra t. 4 p. 187 sqq. 425 sqq.

<sup>2)</sup> V. Schultze. art. Diokletian RE Bd. 4. S. 678.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Epiph. h. 68.

<sup>4)</sup> Harnack art. Lapsi Bb RE Bd. 14 S. 283. Achelis Bb RE. XII, 558.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bonwetsch RE. Bd. 15 S. 215.

<sup>6)</sup> Sozom. 1, 15 русс. пер. стр. 57.

тыхъ христіанъ» 1) и отдѣлились отъ католической церкви 2). Это возмутило Арія. Онъ вторично отдѣлился отъ Петра и опять перешелъ на сторону гонимой партія<sup>3</sup>). Въ это время фанатизмъ Максимина Дазы далъ новую силу гонению хрястіанъ. Толерантный эдикть Галерія быль лишь малою паузой. Борцамъ александрійскаго собора 306 года не посчастлививось. Петръ александрійскій 25 ноября 311 года снискаль вѣнець мученика, а Мелетій со своими сторонниками поцаль въ ссыяку въ Фаннскіе рудняки въ Арабіи. Здёсь нёкоторые изъ нихъ были замучены (Пелей и Нилъ)<sup>4</sup>), но Мелетій остался живъ в вскорѣ быль освобождень. Послѣ этого онъ вернулся въ Александрію и сталь во главі своей «церкви мучениковъ» <sup>5</sup>). Между тѣмъ сіяніе святости, окружившее покойнаго Петра, оказало необыкновенно сильное действіе на Арія. Онъ созналъ свою вину и былъ принятъ въ общество преемникомъ Петра Ахиллой и удостоенъ степени пресвитера<sup>6</sup>), — знакъ, что новый епископъ, если и не одобрялъ, то и не ставилъ ему въ вину прежнее его поведение 7). Также и община раздѣляла это воззрѣніе. Грѣхи Арія были позабыты.

Въ 312 г. умеръ Ахилла<sup>8</sup>). Главными кандидатами выступили Александръ, Арій<sup>9</sup>) и, повидимому, Коллуоъ, находившійся въ близкихъ отношеніяхъ съ партіей мелетіанъ<sup>10</sup>).

6) Loofs art. Arianismus въ RE Bd. 2 S. 7.

<sup>7</sup>) Seeck. Untersuchungen zur Geschichte des Nicänischen Konzils=Nic. Konz. въ ZKG, XIV, 329.

8) v. Gutschmid. Kl. Schriften Bd. 2 S. 426. 427.

9) Philostorgii. Historia ecclesiastica ed W. Reading. Turin 1748 и MSG. t. LXV p. 459 sqq.—Philost. h. e. I, 3 русс. пер. С.-Петербургской духовной академии. СПБ. 1853 стр. 311.

<sup>10</sup>) Seeck Nic. Konz. S. 323.

7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Epiphanii, episc. Constant. Opera. ed. W. Dindorf. Leipz. 1859-1862 III, 136, 16. 23.

<sup>2)</sup> Achelis RE Bd. 12 S. 559.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Achelis Bd. 12 S. 561.

<sup>4)</sup> Euseb. de mart. Pal. 13, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Fpiphan. h. III, 136, 16. 23.

При избраніи епископа Арій однако отказался отъ кандидатуры и свой вліятельный голось подаль за Александра. Этимъ онъ снискалъ расположеніе послѣдняго, но зато вызвалъ страшный гнѣвъ и ненависть Коллуоа. Причина понятна. Такъ какъ Арій два раза склонялся на сторону мелетіанства, то на его голосъ Коллуоъ особенно расчитывалъ. Отсюда онъ никоимъ образомъ не могъ простить Арію этой измѣны<sup>1</sup>). Впрочемъ, эта неудача не сломила Коллуоа. Онъ отложился отъ Александра и. образовавъ собственную партію, явился александрійскимъ противоепископомъ<sup>2</sup>). По крайней его мѣрѣ Асанасій сообщаеть, что Коллусь ставиль пресвитеровь въ мареотскомъ гаѣ, непосредственно подчиненномъ александрійскому епископу <sup>3</sup>).

Между тімъ Арій стояль во главѣ одной городской церкви, именно Бавкалисъ<sup>4</sup>). По Өеодориту<sup>5</sup>) ему было ввѣрено объясненіе св. писанія. У Александра онъ находился въ милости<sup>6</sup>). Церковь его усердно посѣщалась. Вліяніе его было весьма велико, особенно среди благочестивыхъ женщинъ<sup>7</sup>). Онъ былъ блестящимъ ораторомъ<sup>8</sup>) и отличался благочестіемъ и жаромъ вѣры<sup>9</sup>) По внѣшности онъ былъ высокъ ростомъ и худъ, какъ аскеть<sup>10</sup>). Обхожденіе его было при-

<sup>1</sup>) Seeck Nic. Konz. ZKG, XVII, 329. 330.

<sup>2</sup>) Athanasii. Opera. ed. Giustiniani MSG t. 25-28 Apol. c. ar. 12. 75. 85 cp. Socr. h. e. 1, 27.

4)  $\dot{\eta}$  Babaalis Epiph. haer. 68, 4; 69, 1. 2 cp. Hatch. Die Gesellschaftsverfassung der christlichen Kirchen im Altertum. Übersetzt und mit Exkursen versehen von A. Harnack. Giessen. 1883 S. 204.

<sup>5</sup>) Theod h. e. I, 2 cp. Epiph. haer. 69, 2.

<sup>6</sup>) Soz. 1, 15.

7) Alex. y Theod. h. e. 1, 4 Epiph. 69, 3.

8) Socr. 1, 5 Sozom. 1, 15.

<sup>9</sup>) Ср. жалобы на его лицемъріе у Ерірі. 69, 3, Rufinus. Opera. ed. Vallarsi. MSL. t. 21. Hist. eccl. I, 1 ср. Athan. or. c. ar. 1, 8 MSG 26, 28. <sup>10</sup>) Ерірі. 69, 3 р. 9.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epiph. haer. 69, 2.

вътливое. Во всякомъ случат даже враги не могли найти за нимъ лично ничего дурного <sup>1</sup>).

Однажды Арій въ церкви Бавкалисъ произнесъ проповѣдь по поводу прочитаннаго мѣста изъ св. писанія, именно прит. Сол. 8, 22<sup>2</sup>). Въ ней онъ высказалъ свой взглядъ на отношеніе между Богомъ Отцомъ и Сыномъ.

Проповѣдь: Арія вызвала разногласіе и явилась прелюдіей къ великой церковной борьбѣ.

Спорный вопросъ-чисто восточнаго происхождения.

Западъ уже со временъ Тертулліана, говорить Лоофсъ<sup>3</sup>), владълъ формулой, по которой божество Христа совмѣщалось съ единствомъ Бога. Путемъ традиція, а не чрезъ оффиціальное рѣшеніе, здѣсь твердо стояло, что Логось ех substantia patris genitus, unius substantiae съ Отцомъ и св. Духомъ и привело къ временному положенію о genitum esse у Тертулліана<sup>4</sup>), которое уже у него и еще болѣе у Новаціана, иарализовалось воззрѣніемъ, что vis divinitatis emissa... in filium прежде всякаго «рожденія» semper in patre fuisse dicenda est, и опять гигзит рег substantiae communionem ad patrem revolvitur <sup>5</sup>). Отсюда Діонисій римскій <sup>6</sup>) около 260 г. прямо провозгласилъ: «Если Сынъ сотворенъ, то было, когда онъ не былъ. Но Онъ всегда былъ, если онъ во Отцѣ» <sup>7</sup>).

Мы не знаемъ, какія дальнѣйшія модификаціи тертулліано-новаціанская формула испытала на западѣ до конца

1) Ерірћ. 69, 3 въ началъ спора называеть его уѓроч.

<sup>2</sup>) Harnack Ad. Lehrbuch der Dogmengeschichte Freib. 1894 3. Aufl. DG. II, 214.

<sup>3</sup>) Loofs art. Arianismus Bb RE Bd. II, 8.

4) Cp. Tertullian. adr. Hermog. 3; Ochler ed. min., p. 833: fuit tempus, cum deo filius non fuit.

<sup>5</sup>) Hovat. de trin. c. 31 MSL, 3, 952 A H 949 B.

6) Hauck art. Dionysius v. Rom Bb RE. Bd. 4 S. 702.

7) Athan. de decret. syn. Nic. 26. MSG. t. 25 p. 464 εἰ γέγονεν υίος, Ϋν υτε οὐχ ϔν: ἀεὶ δὲ ϔν, ἐἰ γε ἐν τῷ πατρί ἐστιν русс. пер. см. Аванасія. Творенія въ переводъ Московской духовной академін. Изданіе 2-ое. (в. Тронц Лавра т. 1 стр. 435.

7\*

III вѣка, такъ какъ даже положеніе, занятое Діонисіемъ римскимъ по отношенію къ своему александрійскому коллегь, намъ не вполнѣ ясно<sup>1</sup>). Навърное можно сказать только, что тертулліано-новаціанскія воззрѣнія испытали здѣсь дальньйшее развитіе. Во всякомъ случаѣ надо предположить, что мысль о такомъ выступления во времени Сына въ Отцъ у многихъ богослововъ была забыта и не была рецепирована въ широквхъ кругахъ церкви. Можно только догадываться, что субординаціонизмъ Тертулліана и Новаціана, согласно которому Божество во Христь представлялось какъ pro modulo derivationis<sup>2</sup>) ослабленное, депотенцированное, въ массъ былоотвергнуто, тѣмъ болѣе, что матеріально-эманатистическія посылки этихъ мыслей <sup>3</sup>) философски (стсически) мало образованнымъ богословамъ оставались непонятными. На западъ върили, повидимому, безъ размышленій: за одно съ Тертулліаномъ говорили о personae trinitatis, но ссуждали употреблявшихъ слово просоопоч для обозначения различныхъ формъ явленій одного Бога савеліань, какъ «раздѣлявшихъ... единоначаліе на какія-то три силы, три Божества и отдёльныя vпостаси»<sup>4</sup>); желая одинаково сохранить божественную Троицу (θεία τρίας) и монотоизмъ (τὸ ἄγιον χήριγμα τῆς μοναρχίας), думали этого достичь путемъ соединенія Логоса съ 0r-<sup>5</sup>) чрезъ привнаніе омоузін, т. е. unius поир substantiae esse. Въ немногихъ положеніяхъ, которыя сохранились до насъ изъ учительнаго письма Діописія римскаго, слово о́рооо́осос не встричается, но что онъ придавалъ ему вы-

5) Dionys. ib. ήνωσθαι ανάγχη τῷ θεῷ τῷν όλων τὸν θεῖον λόγον.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Harnack A. art. Dionysius v. Alexandien B5 RE Bd. 4 S. 685. Loofs B5 RE. Bd. 2. S. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tertullian. adv. Praxeam 14 p. 1094.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Terlullian axv. Praxeam. 9 p. 1087: pater tota substantia, filius derivatio et portio totius.

<sup>4)</sup> Dionys. Rom. y Athan. de decr. 26 pycc. nep. I, 434. τοὺς χατατέμνοντας.... την μοναρχίαν εἰς τρεῖς δυνάμεις τινὰς καὶ μεμερισμένας ὑποστάσεις καὶ θεότητας τρεῖς.

сокое значеніе, это можно заключить какъ изъ самаго факта написанія письма, вызваннаго принесеніемъ жалобы, что Діонисій александрійскій отвергалъ о́рооо́сто:, такъ въ особенности изъ того, что Діонисій александрійскій въ своемъ отражавшемъ взгляды его римскаго коллеги писаніи є́λεγχος хад а́πολογία прямо призналъ о́рооо́сто; хотя слово это и не находится въ св. писаніи <sup>1</sup>). Отсюда о́рооо́сто; ничто иное, какъ unius (или ejusdem) substantiae Teprynniana <sup>2</sup>).

На востокѣ положеніе вешей было совершенно иное. Злѣсь Оригенъ въ своей динамо-эманатистической космологія изложиль эманатистическія представленія, лежавшія вь основь (тертулліанскаго) западнаго ученія о Логосі, и отвергь мысль о иронсхождения Логоса во времени: по его митнію Логосъ (какъ и св. Духъ) былъ особою упостасью (отоботая:с) рядонъ съ Отцемъ, но эта упостась Логоса была ничъмъ инымъ, какъ вѣчнымъ изліяніемъ (испусканіемъ лучей) Божества Отца. Для него, говорять Лоофсъ <sup>8</sup>), Логосъ былъ не х, которому была сообщена божественная сущность, но упостазаческимъ рефлексомъ самаго Божества п, какъ таковой, началомъ созданиаго Богомъ внѣ времени чрезъ дальнѣйшее изліяніе отъ Него нематеріальнаго міра. Отсюда съ одной стороны по Оригену Логосъ, насколько онъ отражаетъ въ себъ Божество Отца, такниъ образомъ по самому содержанію своей сущности, является опообсю Отцу и прямо отъ Отца происходящимъ или засвидѣтельствованнымъ, какъ принадлежащая ему мудрость, иначе, чѣмъ всѣ другія существа, которыя отъ него происходять, но съ другой стороны Оригенъ могъ, противопоставляя безначаліе Отца Сыну, который не нерождень (аусуулгос) въ отношения къ безначальному Отцу, поставить его въ ряду рожденныхъ (узии та) и въ это́мъ симслѣ на-



<sup>1)</sup> Athan. de sent. Dionys. 18 p. 505 B=de decret. 25 p. 461 B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs. Arianismus Bd. 11, 8.

<sup>3)</sup> Loofs. Arianismus S. 9,

звать 1) его твореніемъ, хтіона 2): Логосъ по Оригену находится μεταξύ τῆς τοῦ ἀγεννήτου χαί τῆς τῶν γενητῶν πάντων φύσεως <sup>3</sup>). θεός, но не αὐτόθεος 4) εἰχών ἀγαθότητος τοῦ θεοῦ. ἀλλ' οὐχ αὐτοαγαθός, άξιος τῆς δευτερευούσης μετὰ τὸν θεὸν τῶν ὅλων τιμῆς '5). Аналогичнымъ образомъ у Оригена рядомъ стоятъ мысли о происхождении Логоса ex ipsa substantia dei <sup>6</sup>) такъ какъ онъ происходить оть вѣчности, и о его тварности, какъ έκ τοῦ θελήματος τοῦ πατρός γεννηθείς 7). Эτα двойственность Оригеновыхъ понятій Логоса была возможна лишь настолько, насколько ученіе о Логосѣ являлось интеральной частью въего динамо-эманатистической конструкцій вѣчнаго нематеріальнаго міра. Пало ученіе о вѣчности созданнаго Богомъ нематеріальнаго міра, должно было пасть и Оригеново ученіе о Логосѣ. Какъ вѣчность Логоса не могла держаться на счетъ его упостазической самостоятельности, такъ и эта на счетъ того. Въ первомъ случав Логосъ долженъ былъ решительнее, чёмъ это было у Оригена соединиться съ Богомъ, въ чемъ. лежала опасность поворота на модалистически-монархіанскуюдорогу, но также и открывалась возможность вліянія связаннаго съ религіозно - модалистическими или наивно - модапредставленіями, спиритуалистически листическими отброшеннаго Оригеномъ ученія объ искупленіи, которое выступало у Иринея и другихъ малоазіатовъ II въка <sup>8</sup>), того ученія объ аскупленія, основною мыслью котораго было то, что чрезъ явление божественной жизни во Христѣ была:

<sup>1</sup>) Origen. Opera. ed. Lommatzsch. Berl. 1831—1848. 25 Bde kl. 8 de. princ. t. 21 p. 482 ann. 3 русс. пер. Оригена. Творенія въ переводъ Казанской духовной академів. Каз. 1899.

Э Притч. Сол. 8, 22.

. . . . . . .

<sup>3</sup>) Origen C. Cels. 3, 34 ed. Lommatcsch 18, 294.

4) Origen de princ. 4, 13 Lomm. 21, 66 f. Anm. 4.

<sup>5</sup>) Origen C. Cels. 7, 57 Lomm. 20, 88.

•) Origen in Hebr. Lomm. 5, 300.

7) Origen de princ. Lomm. 21, 482 Anm. 3.

\*) Cp. Loots Leitfaden der Dogmengeschichte 3 Aufl. Hall. 1893. § 21.

! ...

возстановлена безгрѣшность (ἀφθαρσία) во впавшемъ во грѣхъ (φθορὰ) человѣчествѣ <sup>1</sup>) Во второмъ случаѣ Логосъ болѣе, чѣмъ желалъ Оригенъ, склонялся на сторону міра, твореній, тῶν хτισμάτων. Его единство съ Богомъ не могло быть естественнымъ, но только подобнымъ тому, къкое динамистическіе монархіане ставятъ между Богомъ и историческимъ Христомъ.

Эти два отклонеція оть подлинной Оригеновой традиціи во второй половинѣ III вѣка доказуемы на востокѣ<sup>2</sup>).

Висто яснаго различения оригеновскаго праваго K лѣваго замѣчается сбивчивость и путаница въ мысляхъ даже у одного и того же богослова, напр., Григорія Чудотворца, когда онъ въ духѣ модалистической модификаціи Оригеновой традиціи говорить объ Отцѣ. Сынѣ и св. Духв. что «они хотя въ умопредставления суть три, однако же въ упостаси едино»<sup>3</sup>), при чемъ Логосъ обозначаетъ чрезъ провзведение, поітра 4). И Діонисій александрійскій, раввившій въ противоположность савеліанству противоположную модификацію оригеновскихъ мыслей: — «Сынъ Божій чуждъ Отцу по сущности; а Отецъ къ нему то же, что земледълецъ къ виноградной лозь.... и какъ произведение Сынъ не былъ, пока не получиль бытія <sup>5</sup>)», въ своей мотивировкѣ неясно опирался. на формулу другой стороны. Оригеновой традиція, когда ут-

3) Basilii. Opera. ed. Garnier MSG. t. 32 p. 776 ep. 210 ἐπινοία μεν τρεῖς, ὑποστάσει (=αὐσία; οδα выраженія употребляются еще тогда, какъ синонныы). δέ ἕν Basil. ep. 210, 5 MSG 32 русс. пер. VII, 84 776 А). Василія Великаго. Творенія въ русс. переводъ Московской духовной академіи. Изд. второе. Св. Тронц. Лавра. 1892 т. VII стр. 84.

4) Basil. l. c. p. 776 B.

5) Athan de sent. Dionys. 4 MSG 25,485 A pycc. nep. I, 448 ξένος ό υιός χατ' οὐσίαν τοῦ πατρός.... ὥσπερ ἐστὶν ό γεωργὸς πρὸς τὴν ἂμπελον.... ὡς ποίημα ῶν οὐχ ἦν πρὶν γένηται.

<sup>1)</sup> Loofs RE Bd. 2 S. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loots. a. a. O.

верждалъ: «всегда есть Христосъ, какъ слово, премудрость и сила»<sup>4</sup>).

Ясное разграничение двухъ развившихся изъ наслёдства Оригена христологій, кажется, было впервые сдѣлано учителемъ Арія Лукіяномъ. Его связь съ Павломъ Самосатскимъ<sup>3</sup>) и его существенно моралистическій интересь дали ему возможность ясно выразить мысли антимодалистической модификаціи оригенистической традиціи. Мы не знаемъ, насколько Арій представлялъ мысли своего учителя, мученическая смерть котораго заставила забыть его возможную ересь. Но такъ какъ воззрѣнія Арія объявлялись прямо исходящими изъ извъстныхъ положений Лукіановой теологіи и такъ какъ Арій нашелъ единомышленниковъ въ лицѣ другихъ учениковъ Лукіана<sup>3</sup>), то весьма вѣроятно, что послѣдній мыслиль, подобно ему. Во всякомъ случаѣ Арій не въ этотъ періодъ своей жизни выдумаль новую ересь, но только во время спора высказаль то, что всегда такъ себѣ представляль и, что высказывалось многими, напримъръ Діонисіемъ александрійскимъ, значительно раньше его и даже внѣ школы Лукіана<sup>4</sup>).

Письма, написанныя имъ послѣ начала спора, и фрагменты его сочиненія да́де: <sup>5</sup>) могуть служить источникомъ для ознакомленія съ первоначальными взглядами Арія.

Два момента постоянны въ воззрѣніяхъ Арія, именно: 1) выступавшее подъ сильнымъ аристотелевскимъ вліяніемъ въ школѣ Лукіана удареніе на нерождаемость (ἀγέννητον εἶναι), какъ существенный признакъ Божества и 2) отличавшее его не только отѣ Тертулліана, но даже и отъ Оригена отклоненіе имъ всѣхъ эманатистическихъ мыслей. Изъ этихъ двухъ



<sup>4)</sup> Athan ib. 15 p. 501 C. ἀεὶ τὸν Χριστὸν εἶναι, λόγον ὄντα καὶ σοφίαν καὶ δύναμιν.

<sup>2)</sup> Harnack A. art. Lucian der Märtyrer Bb RE Bd. 11 S. 654.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Philost. h. e. 3, 15.

<sup>4)</sup> Loofs. Arianismus S. 10.

<sup>5)</sup> Cu. nogp. Loofs. Arianismus Bb RE. Bd. II, 12 ff.

воложений явствуеть, что, по его мибнию, предсуществующий Сынъ Божій (обс деоб), который, какъ таковой, не нерожденъ (ауе́уултос), переходить вполнѣ на сторону созданій (хтюцатшу): Онъ происходить не (эманатистически) отъ Бога, но призванъ къ бытію волею Бога-изъ ничего, что уже одно рѣшаетъ вопросъ о его божественности. Затъмъ, конечно, прежде всего время: онъ сопутникъ творенію: «волею Божіей онъ явился прежде времени и втка, чтобы Богъ посредствомъ его создаль насъ» 1). Хотя и первое изъ созданій, но все же Логосъ есть твореніе, хтіоця: «слово есть одна изъ тварей»<sup>2</sup>). Слово рождать (уеууаху) когда говорять, объ отношения Бога къ Логосу, означаеть ничто иное, какъ создавать, творить, поиєїх: «восхотввъ создать насъ, (Богь), сотворилъ единаго нѣкоего и наименовалъ его Словомъ, Премудростью и Сыномъ. Все произошло изъ ничего... и самое Слово Божіе произошло изъ несущаго и было, когда не было Слова; Его не было, пока не произошло в Оно имѣло начало созданія»<sup>3</sup>). О какой-либо общиости существа Логоса съ Богомънатурально не можетъ быть и рвчи: «всв чужды и не подобны Богу по сущности и Слово чуждо Отчихъ свойствъ и во всемъ неподобно Отчей сущности» <sup>4</sup>). Тріединство по Арію невозможно. Его монотеистическому интересу достаточенъ одинъ нерожденный Богь (деос άγέννητος) и это понятіе не терпить парушенія, когда съ послѣднимъ онъ соединяетъ въ тріат (т. е. Троицу, но не тріединство) два полубожественныхъ существа, которыя онъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) θελήματι τοῦ πατρός... ὑπέστη πρό χρονων καὶ ἀίώνων (ep. ad Eus.), ῖνα ὅ θυὸς ήμᾶς δι' αὐτοῦ δημιουργήση (Thal. y Athan. c. Ar. 1, 5 MSG 26, 21 B Αθαμαciя pycc. пер. II, 181.

<sup>3)</sup> θελήσας (ό θεὸς) ήμᾶς —δημιουργήσαι, τότε δή πεποίηχεν ἕνα τινά χαὶ ώνόμασεν αὐτὸν λόγον χαὶ σοφίαν χαὶ υἰὸν (Thai. ib.) πάντων... γινομένων ἐξ οὐχ ὄντων... χαὶ αὐτὸς ὅ τοῦ θεοῦ λόγος ἐξ οὐχ ὄντων γέγονε, χαὶ ἦν ποτε ὅτε οὐχ ἦν: χαὶ οὐχ ἦν πρὶν γένηται, ἀλλ' ἀργὴν τοῦ χτίζεσθα: ἔσγε χαὶ αὐτός (Thai. ib. 5 p. 21 A p. π. II, 181).

<sup>4)</sup> πάντων ξένωνωκαὶ ἀνομοίων ὄντων τοῦ θεοῦ κατ' οὐσίαν οῦτω καὶ ὁ λόγος ἀλλότριος μὲν καὶ ἀνόμοιος κατὰ πάντα τῆς τοῦ πατρός οὐσίας καὶ ἰδιότητός ἐστιν (Thai. ib. 6 p. 24 A pycc. nep. II, 182.

знаеть существенно отъ Бога различающимися: 1) «Такимъ образомъ есть Троица, но славы не подобны, и несмъсны. между собою упостаси, одна упостась до безконечности преславные другой по славы. Отець по сущности чуждъ Сына, потому что безначаленъ». Но также и Арій не желасть нарушать обычая называть Христа Богомъ (деос): въ своемъписьмѣ къ Евсевію никомидійскому онъ обозначаеть его, какъ совершенный Богь, единорожденный, (πλήρης θεός μονογενής), неизмѣнный (άναλλοίωτος). Только хитростью онъ дѣлаетъ возможнымъ такое наименование: «Если и сказуется Богомъ, то не истиннымъ, а по причастію благодати; какъ всѣ иные, такъ и Оно по вмени только сказуется Богомъ. Само Слово, по существу измѣняемо, по собственной же свободѣ, пока хощеть, пребываеть совершеннымъ»<sup>2</sup>). Такъ пѣкогда говорили линамистические монархіане объ историческомъ Христь; но Арій желаль это отнести къ предсуществующему Христу, Ло-, госу; Богъ создалъ его такъ, чтобы онъ чрезъ свою свободу сталъ такимъ, какъ желалъ Богь. «Богъ, предувъдавъ, что, Слово будеть совершеннымъ, предварительно даровалъ Ему сію славу, какую человѣкъ сталъ имѣть внослѣдствіи за добродьтели, почему за дъла Его, которыя предувъдалъ Богъ, сотворилъ, что таковымъ стало Оно нынѣ» <sup>3</sup>). Также и эта искусственная конструкція, для уразумівнія, которой важно, что Арій считаль Логось душею историческаго Христа, не,

1) ήγουν τριάς έστι δόξαις ούχ όμοίαις άνεπίμιχτοι έαυταϊς είσιν αί ύποστάσεις αύτων: μία της μιας ένδοξοτέρα δόξαις έπ' άπειρον. ξένος του οίου χατ' ουσίαν ό πατήρ, ότι άναρχος ύπάρχει (Thal. y Athan. de Synod. 15, MSG 26, 708 A p. n. 111, 109. Ср. подлежащую критику Athan. c. ar. 1, 17 p. 48 B.

. . . .

2) εί και λέγεται θεός, άλλ' οὐκ ἀληθινός ἐστιν: ἀλλά μετοχή χάριτος, ῶσπερ καὶ οἱ ἄλλοι πάντες, οῦτω καὶ αὐτὸς λέγεται ὀνόματι μόνον θεὸς (Thal. ib. c. Ar. 1, 6 p. 24 A p. n. II, 182 αὐτὸς ὁ λόγος ἑστὶ τρεπτός, τῷ δὲ ἰδίω αὐτεξουσίω, ἕως βαύλεται, μένει καλός (ib. 5 p. 21 c. p. n. II, 182).

?) προγινώσχων ό θεός έσεσθαι χαλόν αὐτόν, προλαβών αὐτῷ ταὐτην τὴν δόξανδέδωχεν, ῆν ἄνθρωπος χαὶ ἐχ τῆς ἀρετῆς ἔσχε μετὰ τοῦτα: ῶστε ἐξ ἔργων αὐτοῦ, ῶν προέγνω ὁ θεός, τοιοῦτον αὐτὸν νῶν γεγονέναι πεποὶηχε (Thal. ib. p. 21. C. pycc. nep. II, 182.



устраняла противорѣчія, въ которое этоть модифицированный оригенизмъ становился къ первоначальной тенденціи ученія о Логосѣ: ученіе о Логосѣ здѣсь уничтожалось. Такъ какъ созданный Логосъ Арія не могъ быть словомъ (λόγος) или его мудростью (σοφία) въ философскомъ смыслѣ этого понятія, то Арій прямо говорить, что созданный Логосъ отличается отъ внутренно-божественнаго Логоса: «двѣ есть премудрости: одна собственная и соприсущая Богу; Сынъ же рожденъ сею премудростію и какъ причастникъ ея, наименованъ только Премудростію и Словомъ» <sup>1</sup>). Отсюда если Арій добавляетъ, что «Слово не можетъ совершенно и въ точности видѣть и познавать своего Отца», <sup>2</sup>) то эта уступка, по мнѣнію Лоофса, означаетъ банкротство ученія о Логосѣ <sup>3</sup>).

Проповѣдуемое Аріемъ христологическое ученіе вызвало шумные разговоры и допло до ушей Коллуоа. Послѣдній воспользовался этимъ разногласіемъ въ интересахъ партіи мелетіанъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ это давало ему въ руки оружіе жестеко отомстить Арію за его измѣну. Публично онъ поднялъ шумъ о ереси пресвитера и объ уступчивости енископа, который терпитъ такое ученіе въ церкви. Что именно Коллуеъ возвелъ обвиненіе на Арія, это прямо явствуетъ изъ посланія Александра александрійскаго къ Александру <sup>4</sup>), и изъ словъ Созомена, что Александръ выступилъ противъ Арія не добровольно, но будучи принужденъ къ тому нѣкоторыми лицами, порицавшими его, «зачѣмъ онъ вопреки долгу, терпитъ нововведенія въ догматикѣ» <sup>5</sup>). Подтвержденіемъ этого:

 ούτε όράν ούτε γινώσχειν τελείως και άχριβῶς δύναται ό λόγος τον έαυτοῦ πατέρα Ath. 6 p. 24 B p. π. II, 182.

<sup>3</sup>) Loots. Arianismus S. 11.

4) Mansi II, 644. Ό μέν (Κολλοῦθος) γαρ αὐτοῖς τούτοις ἐγκαλῶν, τῆς ἐαυτοῦ. μοχθηρέως προθέσεως εὖρε πρόφασιν ДΒС. Ι, 41.

5) Sozom. I, 15 pycc. nep. 57.

<sup>&#</sup>x27;) δύο σοφίας φησίν είναι, μίαν μέν την ίδίαν και σονυπάρχουσαν τῷ θεῷ, τὸν δὲ υίὸν ἐν ταύτη τῆ σοφία γεγενῆσθαι, και ταύτης μετέχοντα ώνομάσθαι μόνον σοφίαν και λόγον (Athan p. 21. B. p. π. II, 181.

служить сообщение Епифания, <sup>1</sup>) что именио Мелетій обвиниль Арія предъ Александромъ<sup>2</sup>). Трудно только сказать, ошибочно ли здѣсь названъ Мелетій вмѣсто мелентіанъ, представленныхъ чрезъ ихъ александрійскаго главу Коллуоа или дѣйствительно онъ въ это время былъ въ Александріи и выступилъ въ пользу своихъ сторонниковъ<sup>3</sup>).

Между тёмь самь Арій оказался не безь послѣдователей. Епифаній <sup>4</sup>), сообщаеть. что семьсоть тардежебовая, девять пресвитеровь и двѣнадцать діаконовь перешли на его сторону.

Но самъ Александръ былъ пова въ нерѣшительности. По вопросу объ отношеніяхъ между Отцомъ и Сыномъ онъ не имѣлъ еще яснаго и опредѣленнаго миѣнія. Созоменъ <sup>5</sup>) разсказываетъ и разсказываетъ весьма правдоподобно <sup>6</sup>) что въ свое время самъ Александръ училъ о татур про Хрютої. Вс всякомъ случаѣ, когда онъ вмѣшался въ эту распрю, то менѣе всего хотѣлъ повредить своему другу. Чтобы Арій остался въ накладѣ, объ этомъ онъ даже и не думалъ<sup>7</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ начались религіозные споры между Аріемъ и его противниками въ присутствіи всёхъ александрійскихъ пресвитеровъ съ епископомъ Александромъ во главѣ<sup>8</sup>). Эта словесная борьба продолжалась не менѣе двухъ засѣданій. Желая устранить всякій упрекъ въ партійности, Александръ, пригласилъ участвовать въ нихъ также и Коллуоа съ его приверженпами. «Признавъ за лучшее въ дѣлѣ сомнительномъ дать волю говорить той и другой сторонѣ, Александръ, желая примирить спорящихъ убѣжденіемъ, оправдывалъ то

- <sup>3</sup>) Seeck D. Nic. Konz. S. 323. 324.
- 4) Epiph. haer. 69, 3.
- 5) Sozom. I, 15.
- <sup>6</sup>) Loofs RE Bd. 2 S. 11.
- 7) Seeck ZKG, XVII, 331.
- <sup>8</sup>) Sozom. I, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Epiph. 68, 4; 69, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ath. ep. ad ep. Aeg. 22.

одно, то другое воззрѣніе» <sup>1</sup>). Послѣ такого состязанія Александръ предложилъ своимъ пресвитерамъ высказатъ свое мыѣніе. По почину одного стараго пресвитера по имени Александря, желавшаго спихнуть Арія съ перваго мѣста въ александрійскомъ пресвитеріи <sup>2</sup>), они единогласно осудили ученіе Арія <sup>3</sup>), чѣмъ доставили удовольствіе многимъ александрійскимъ діяконамъ. Причиною этого была, вѣроятно, зависть къ тому, что ихъ церкви не такъ посѣщались, какъ церковь Арія, замѣчательнаго проповѣдника. Натурально, что Александръ не утвердилъ этого постановленія <sup>4</sup>).

Такъ какъ къ Арію и стоявшимъ за него діаконамъ предъявиля требованіе принять догматическій взглядъ большинства, то это при изложенныхъ выше обстоятельствахъ и колебанія Александра, укрѣпило ихъ въ убѣжденія, также и позднѣе раздѣляемомъ аріанами, что здѣсь идетъ рѣчь не о конечномъ вопросѣ христіанской вѣры, но о томъ, чтобы принести въ жертву церковной дисциплинѣ свое sacrifizio dell' intelletto <sup>5</sup>). Чтобы Александръ желалъ повредитъ тому человѣку, которому былъ обязанъ своимъ возвышеніемъ на епископскую каеедру, —это едва ли можно предполагать.

Но Арій былъ въ высшей степени безпокойный умъ, который уже дважды мѣнялъ свое положеніе въ церкви. Отсюда чѣмъ болѣе онъ считался неправославнымъ у своихъ коллегъ, тѣмъ сильнѣе онъ утверждался въ правотѣ своего убѣжденія <sup>6</sup>).

Вскорѣ полеженіе усложнилось. Въ догматическую борьбу вмѣшалась община Арія, именно женская ея половина, которая питала великое почтеніе къ своему краспорѣчивому проповѣднику.<sup>7</sup>). Это осебенно ожесточило противную пар-

- <sup>3</sup>) Cp. Alex. 6. Mansi II, 641.
- 4) Seeck Nic. Konz. S. 331.
- 5) Seeck Nic. Konz. S. 332.
- <sup>6</sup>) Seeck. Nic. Konz. S. 331. 332.

7) Ер. Alex. у Theod. I, 4, 5 ДВС. I, 42. Что много женщинъ примкнуло къ Арію, говоритъ Ath. or. 1 с. Ar. 23 MSG. 26, 60 Ерірh. 68, 4; 69, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Созом. ц. н. стр. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philost. 1, 4 cp. Seeck Nic. Konz. S. 319.

тію. Этимъ спорамъ обрадовались языческая и іудейская обшины и еще болѣе усилили задоръ противниковъ. Даже у язычниковь, въ театрахъ христіане сділались предметомъ на-·смѣшекъ<sup>1</sup>). На улицахъ происходили схватки, угрожавшія даже личности епископа. Нѣтъ ничего удивительнаго, что Александръ разгитвался и отлучилъ Арія и его сторонни--ковъ<sup>2</sup>). Но безъ собора онъ былъ безсиленъ что-либо сдѣлать<sup>8</sup>) и это тъмъ болъе, что вліятельныя женщины, изъ числа приверженцевъ Арія его самаго влекли въ судилище <sup>4</sup>). Сами отлученные не слушались, устраивали богослужебныя собранія и распространяли свое ученіе, причемъ если имъ - мѣшали днемъ, собирались ночью <sup>5</sup>). При такихъ обстоятельствахъ Александру ничего не оставалось, какъ изгнать ихъ изъ города <sup>6</sup>). Такъ Александръ все глубже и глубже потружался въ борьбу, въ которую онъ легкомысленно вмѣ-- шался противъ своей воли, причемъ вмѣсть съ ожесточеніемъ противъ аріанъ въ немъ росло убъжденіе, что также неправо я безбожно ихъ учение. Подъ вліяниемъ этого онъ развиваеть свое христологическое учение, изложенное имъ позднѣе въ двухъ посланіяхъ, именно-окружномъ<sup>7</sup>) и къ Александру<sup>8</sup>). Оба эти посланія, по миѣнію Лоофса <sup>9</sup>) ясно доказывають, что Александръ также былъ оригенистъ и даже въ большей степени, чъмъ Арій. Для него, какъ и для Оригена Логосъ • является «посредствующимъ единороднымъ естествомъ между Отцомъ нерожденнымъ и тварями»<sup>10</sup>). Какъ и тотъ, онъ говоритъ 

- <sup>1</sup>) Eus. V. C. II, 61, 5.
  - <sup>3</sup>) Что это произонно не сейчасъ см. Gelas. II, 2. Mansi II, 792 sq. <sup>3</sup>) Sozom. 1, 15.
    - 4) Ep. AI. ad Al. **JBC.** I, 42. Mansi II, 644.
    - <sup>5</sup>) Ep. ad Alex. 3 **ДВС.** I, 41. Mansi II, 641.
    - <sup>6</sup>) Cp. Arii y Theod. 1, 5, 1 Epiph. 69, 6.
  - 7) Socr. 1, 6 **ДВС.** I, 32 sq.
  - 8) Theod. 1, 4 **ДВС. I**, 40 ff. Mansi II. 641.
  - 9) Loofs RE Bd. 2 S. 11.

<sup>10</sup>) μεσιτεύουσα φύσις μονογενής μεταξύ πατρός ἀγεννήτου καὶ τῶν κτισθέντων (y Theod. p. 23 **ДBC. I, 57. 58**.

объ особой упостася (отобатая) Логоса 1). Онъ вовсе не желалъ быть савеліаниномь. Іоанна 10, 30, по его мибнію<sup>2</sup>), выражаеть не то, что «два естества, различные упостасно, составляють одно»,  $^3$ ) во только подобіе во всемь  $^4$ ), въ отношенів между Отцомъ я Сыномъ <sup>5</sup>). Но несмотря на нерождаемость перваго  $^{6}$ ), •Александоъ сильно напираетъ на это сходство или подобіе: <sup>7</sup>) «Сыновство (чю́тис) Спасителя для него не общо съ сыновствомъ всѣхъ прочихъ, такъ какъ первое есть сыновство по естеству, рождение изъ Отца сущаго<sup>8</sup>), второе обязано произволенію <sup>9</sup>). Также и вѣчность Александръ усваивалъ Божеству Христа: Богъ былъ не «безъ слова и мудрости» <sup>10</sup>). «Необходимо допустить, что Отецъ есть всегда Отецъ. И онъ дъйствительно есть Отецъ всегда присущаго ему Сына»<sup>11</sup>). Противорѣчіе, которое заключается въ одновременномъ признани въчности и рожденности. Александръ облекаетъ покровомъ таинства досте́роо 12) и поэтому не считаетъ себя въ правѣ говорить прямо о безначальномъ рождения (ахаруос үсуулос;) 13). По Арію онь говорять еще болье парадоксально: «Сынъ сосуществуетъ Богу нерожденно; онъ-всегда рождаемый и нерожденно рожденный» 14). Изъ этого видно, что Але-

<sup>1</sup>) Theod. h. e. p, 15.

2) Theodor. p. 21.

3) Theod. p. 21 ras to bacorase obo goses play eivat (ABC. I, 55).

4) Theodor. p. 21 την κατά πάντα ύμοιότητα.

5) Cp, δμοιος κατ' ουσίαν τῷ πατρί Βτ Alex. ep. encycl. y Socr. 1, 6 p. 15<sup>•</sup> <sup>6</sup>) Theodor. 1. c.

7) έμφερη τώ πατρί Theod. p. 25.

8) πρός την λοιπών υίδτητα; υίδτης κατά φύσιν—έξ αύτοῦ τοῦ ὄντος πατρός γέγεννητα: (Theod. p. 23 ДВС. I, 58.

9) Нізн. Theod. p. 18 ДВС. I, 45.

10) Socr. p. 18 **ДВС.** I, 36.

<sup>11</sup>) ανάγαη τον πατέρα αεί είναι πατέρα: έστι δε πατήρ αεί παφόντος του υίοῦ (Theod. p. 17 ДВС I, 50).

12) Theod. p. 24. 29 JBC. I. 58 Jes. 53, 8.

13) Theod. p. 26 **ДВС.** I, 60.

14) Theod. h. e. I, 5 pycc. π. crp. 37 συνυπάρχει ό υίος άγεννήτως τῷ θεῷ, άειγενής, άγενητογάνης (ep. ad Eus. cp. Epiph. haer. 69. 6.

ксандръ развилъ свое ученіе, исходя изъ противоположнаго Арію крыла Оригенова ученія <sup>1</sup>).

Несмотря на это Александръ не считалъ свое догматическое учение объ отношенияхъ между Отцомъ и Сыпомъ настолько вѣрнымъ, чтобы предложить его въ качествѣ общеобязательнаго для всей церкви. Напротивъ, онъ все еще продолжаль разсматривать этоть спорь, какъ внутреннее дѣло своей александрійской общины. Въ своемъ письм<sup>4</sup> <sup>2</sup>) Александръ жалуется, что епископы не признають его юрисдикціи по этому ділу. Все же Арій добился об'єщанія, что его дело будеть предложено на разсмотрение более справедливаго суда, чѣмъ судъ его завистливыхъ коллегь <sup>3</sup>). Чтобы сдёлать будущее разбирательство боле вескимъ и авторитетнымъ признано было необходимымъ пригласить на него также и епископовъ<sup>4</sup>). Тъмъ временемъ Арій, зная, что въ Египть къ нему неблагопріятно расположены, предпринялъ агитаціонное путешествіе въ сосѣднія провинція, именно Палестину <sup>5</sup>). Здѣсь ученіе его встрѣтило полное сочувствіе. Три тамошнихъ епископа, именно: Евсевій кесарійскій, Өеодосій трипольскій <sup>6</sup>) и Павлинъ тирскій приняли его въ церковное общеніе, подписали его исповѣданіе<sup>7</sup>) в направили къ Александру общирное послание<sup>8</sup>), въ которомъ они оправдывали свой поступокъ и просили сложить отлученіе съ Арія. Благодаря стараніямъ аріанъ письмо это получило широкое распространение въ Александри. Тогда Александръ рѣшилъ бороться съ противниками тѣмъ же оружіемъ. Разработавъ, какъ мы знаемъ, собственное христологическое уче-

- <sup>3</sup>) Seeck Nic. Konz. S. 334.
- 4) Ep. ad Alex. 7.
- <sup>5</sup>) Epiph. h. 68, 4; 69, 4 ep. ad Alax. 2. 7. 58 Soz. 1, 15.
- 6) Ath. h. Ar. ad. mon. 4 MSG. 25 700.
- 7) Epist. ad Alex. 9.
- 8) ep. Alex. ad Al. 7 Soz. 1, 15.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loofs Arianismus S. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theod. I, 4, 37.

ніе, онъ составилъ окружное посланіе и отправилъ его ко всѣмъ еппскопамъ, у которыхъ надѣялся найти поддержку, <sup>1</sup>).

Посланіе это, хранившееся въ большомъ количествѣ экземиляровъ въ церковныхъ архивахъ, благодоря Өеодориту<sup>2</sup>) дошло до нашего времени<sup>3</sup>).

Мы говоримъ о «посланіи Александра, епископа александрійскаго, къ Александру, епископу византійскому»<sup>4</sup>). Какъ это выяснено въ свое время Гефеле<sup>5</sup>) и В. В. Болотовымъ<sup>6</sup>), адресъ этого посланія явно не правиленъ. Изъ многихъ мѣстъ посланія явствуетъ, что оно адресовано къ митрополиту<sup>7</sup>). Между тѣмъ Константинополь въ то время еще не былъ перковной митрополіей. Предположить, чтобы Александръ александрійскій писалъ Александру константинопольскому поимо его митрополита, именно Педерота ираклійскаго, не допускаетъ всѣмъ извѣстное православіе послѣдняго. Этого мало. Дѣло въ томъ, что въ періодъ до никейскаго собора включительно каоедру Византіи—позднѣе Константинополя—. занималъ вовсе не Александръ, а Митрофанъ<sup>8</sup>). Отсюда ясно, что Өеодоритъ или его источникъ отуманенный позднѣйшею

<sup>2</sup>) Theod. h. e. 1, 4.

<sup>3</sup>) Өеодорить (Theodor. I, 4. 62) анаеть экземпляры, адресованные Александру византійскому, Филогонію антіохійскому и Евставію бэрейскому, Епифаній (Epiph. haer. 69, 4)—Евсевію кесарійскому, Макарію іерусалимскому, Асклепію газскому, Лонгину аскалонскому, Мокрину ямнійскому и тирянину Зенону. По Лоофсу (Arianismus S. 13) оно было разослано въ количествъ около 70 экземпляровъ.

4) Mansi II, 642 **ДВС.** I, 40.

5) Hefele CG. I, 238 cp. Flasch, Const. d. Gr. S. 81.

6) Болотовъ В. В. Addendis superaddenta къ рецензіи на сочиненіе Н. Н. Глубоковскаго «Блаженный Өсодоритъ, епископъ кирскій». Хр. Чт. 1892 г. 2 стр. 151.

7) Theod. 1, 4, 1.

8) Gelas. Hist. Conc. Nic. 11, 7, 36 Mansi II, 818 Lib. Synod. n. 34 (Voell. et Just. Bibl. jur. can. vet. II. 1175.) Anonym. de Metraph. y Phot. Bibl. Cod. 256 MSG, CIV. cp. Hergenröther, Photius. Bd. 1 S. 8.

8

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ер. ad Alex. 60 ср. Soz. 1, 15. Иосланіе это было разослано встять восточнымъ епископамъ, не безъ исключенія. Павлинъ тирскій его, напримъръ, не удостоялся. Напротивъ въ Тиръ оно было получено однимъ благочестивымъ міряниномъ, по имени Зенономъ. Ерірh. 69, 4.

славою «царствующаго града» Константицополя, ошибочно отождествилъ митрополита Александра, каоедра котораго не была вь самомъ документѣ названа<sup>1</sup>), съ Александромъ извѣстнымъ константинопольскимъ епископомъ послѣ никейскаго періода.

Но къ какому Александру тогда писалъ Александръ александрійскій?

По совершенно правильному предположенію В. В. Болотова<sup>2</sup>) къ Александру оессалоникскому. Подписи отцовъ никейскаго собора<sup>3</sup>) близкія отношенія, существовавшія съ давнихъ поръ между представителями этихъ каоедръ и послѣдующая исторія<sup>4</sup>) служагъ полнымъ подтвержденіемъ этой гипотезы.

Посланіе имѣло успѣхъ. Аргументація его была слишкомъ убѣдительна. Отсюда результатъ превзошелъ самыя смѣлыя ожиданія. Дѣло въ томъ, что большая часть епископовъ, какъ раньше и самъ Александръ, не представляли себѣ достаточно ясно отношенія между Отцомъ и Сыномъ. Древнія воззрѣнія отошли на задній планъ. Подъ гнетомъ преслѣдованія внутренняя и духовная преданность личности Освободителя развилась настолько, что у христіанъ стало признаваться ужаснымъ злодѣяніемъ все то, что грозило его признанному величію. Вслѣдствіе этого, когда Александръ отправлялъ экземпляръ своего посланія къ Александру еессалоникскому, то онъ на своей сторонѣ могъ считать епископовъ не только всего Египта и Өиваиды, но также и

4) Ср. тирскій соборъ 335 г., на которомъ Александръ нессалоникскій энергично протестоваль противъ осужденія Аванасія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Flasch S. 81 внаетъ три древнія рукописи, въ которыхъ въ адресѣ значится только одно имя Александра. ср. Pitra. Analecta Sacra. Par. 1883 t. 4 p. 431.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Болотовъ стр. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) H. Gelzer, H. Hilgenfeld. O. Cuntz. Patrum Nicaenorum nomina latine, gracce etc. Lips. 1898 p. LXIV cf. index episcoporum p. 217. cp. Turner. Ecclesiae Occidentalis monumenta juris antiquissima Fasc. I pars. I--II.

Киренаики, Сиріи, Ликів, Памфалів, Азія в Каппадокіи <sup>1</sup>). Нѣкоторое время спустя онъ могъ бы уже опубликовать цѣлую книгу такихъ полученныхъ имъ посланій, хотя Арій со своей стороны могъ бы сдѣлать тоже самое <sup>2</sup>).

Между тѣмъ Арій продолжалъ агитаціонное путешествіе. Какъ въ Александріи, такъ и повсюду, онъ вліялъ на массу и въ этой средѣ имѣлъ громадный успѣхъ. Большая часть образованныхъ, воспитавшихъ свой вкусъ на Гомеръ и Платонѣ людей приходили въ ужасъ отъ тяжелаго слога св. ппсаній <sup>3</sup>). Арій свои спекуляціи писаль стихами. Ученіе свое онъ изложилъ въ книгѣ Өалія <sup>4</sup>). Для простого народа онъ сочинялъ маленькія пфсенки, которымъ давалъ нѣжную мелодію <sup>5</sup>). Этимъ онъ своему богослуженію сообщалъ особую предесть, которая казалась особенно опасною для казолической церкви 6). Отсюда, чтобы нѣсколько противостоять этому навождению Діодорь и Флавіань въ Антіохів<sup>7</sup>) Іоаннъ Златоусть въ Константинополѣ<sup>8</sup>) и Амвросій на западѣ въ своихъ общинахъ также ввели хоровое пѣпie<sup>9</sup>). откуда оно распространилось по всёмъ провинціямъ <sup>10</sup>). Рядомъ съ этимъ Арій умѣряеть свои требованія <sup>11</sup>). Если раньше онъ думаль свое учение превратить въ догму, то нынѣ онъ только желалъ, чтобы его партія была признана другою партіей и оба ученія были допущены въ церкви 12). Вмѣстѣ съ симъ онъ уничтожилъ нѣкоторыя свои слишкомъ грубыя положе-

- 3) Seeck Nic. Konz. ZKG. XVII, S. 337.
- 4) Подр. о Надеїа или Надеїа: см. Loofs RE. Bd. 2 S. 12. 13.
- <sup>5</sup>) Philost. II, 2.
- <sup>6</sup>) Seeck ZKG. XVII, 338.
- 7) Theod. II, 24 p. n. 171. 172.
- 8) Socr. VI, 8 р. п. стр. 469 Sozom. VIII. 8 р. п. стр. 563.
- <sup>9</sup>) August. conf. 1X, 7. 15.
- <sup>10</sup>) August. II, 11 noap. Drews art. Litanei in RE XI S. 524.
- <sup>11</sup>) Seeck Nic. Konz. S. 335.
- <sup>12</sup>) Cp. ep. Al. ad. Al. 7. 58.

8≠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi II, 660 ДВС. I, 63. 64.

<sup>2)</sup> Socr. 1, 6, 41 p. 25 Ath. de synod. 17.

нія, а другія смягчиль <sup>1</sup>), именно онъ призналь, что Інсусь Христось быль прежде вѣковъ и прежде вѣковъ совершенный Богъ, единородный, неизмѣняемый<sup>2</sup>). Въ этой смяг-. ченной формѣ ученіе его было цринято многими, которые вначалѣ отъ него отказывались. Такъ изъ епископовъ восточнаго дізцеза прямо противъ его ученія выступили только-Филогоній антіохійскій. Макарій іерусалимскій и Елланикъ триполійскій <sup>3</sup>). Напротивъ Евсевія кесарійскаго, Өеодора лаодикійскаго, Павлина тирскаго, Аванасія аназарвскаго, Григорія беритскаго и Аеція лиддскаго въ своемъ письмь<sup>4</sup>) къ Евсевію никомидійскому онъ считаеть за своихъ единомышленниковъ. Конечно многіе изъ нихъ имѣли различную окраску, такъ, напримъръ, Павлинъ тирскій долгое время молчалъ и только энергичное письмо Евсевія никомидійскаго заставило его въ своемъ посланіи къ Александру александрійскому высказаться за Арія. Напротивъ Евсевій кесарійскій съ самаго начала выступаль за него 5).

Въ новую фазу вступилъ споръ съ выступленіемъ геніальнаго Евсевія никомидійскаго.

О юности Евсевія мы знаемъ мало. Даже родители егонеизвѣстны. Твердо установлено только, что онъ происходилъ изъ знатной фамиліи и состоялъ даже въ отдаленномъ родствѣ съ императорскимъ домомъ <sup>6</sup>). Годъ и мѣсто его рожденія также неизвѣстны. Богословское свое образованіе онъ получилъ въ школѣ Лукіана-мученика <sup>7</sup>). Затѣмъ мы находимъ его епископомъ-время посвященія неизвѣстно-въ Беритѣ <sup>8</sup>). Но честолюбіе его не могло удовлетвориться по-

:

<sup>1)</sup> Cp. ep. Alex. ad Alex. 8 Socr. 1, 6, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ep. Arii y Theodor. 1, 5, 3 p. n. стр. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theod. I, 5, 2 р. п. стр. 36—35.

<sup>4)</sup> Theod. I, 5 р. п. 36 н т. д. Philost. 3, 15.

<sup>5)</sup> Theod. 1, 6 Athan. de syn. 17 Apol. c. ar. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Amm. Mancell. 22, 9.

<sup>7)</sup> Alex. y Theod. 1, 4 Epiph. h. 69, 6--8.

<sup>8)</sup> Athan. ap. c. Ar. 6.

ложеніемъ епископа беритской церкви. Онъ домогался высшей чести. Желаніе его сбылось, когда онъ сдёлался епископомъ Никомидіи, ставшей со временъ Деоклетіана императорской резиденцией и по числу жителей интымъ городомъ имперіи <sup>1</sup>). Достигь онь этого при помощи супруги Лицинія и сестры Константина Констанціи<sup>2</sup>), милостивымь расположеніемъ которой онъ всегда пользовался <sup>3</sup>). Во всякомъ случат въ началъ аріанскаго спора онъ былъ уже епископомъ Никомидіи 4). Во время своего сирійскаго путешествія Арій обратился къ нему, какъ къ старому школьному товарищу, съ письмомъ, въ которомъ просилъ его о помощи <sup>5</sup>). Было это въ 318---319 г.<sup>6</sup>). Евсевій моментально вмѣшался въ споръ и сдѣлался центромъ опозиція. Прячиною этого выступленія быля съ одной стороны личная дружба между Евсевіемъ и Аріемъ, съ другой старая вражда къ Александру александрійскому. Послѣдній самъ говорить, что Евсевій, вибшавшись въ споръ, «нынь хочеть осуществить давнее свое влоумышление, ньсколь-

4) Alex. ep. ad Alex. Socr. 1, 6, 7.

<sup>5</sup>) Cp. Arii ep. y Theod. 1, 5 cp. Philost. II, 14.

<sup>6</sup>) Хронологія аріанскаго спора въ высшей степени темна. Loofs (S. 11) и Walch (Entwurf einer vollständigen Historie der Ketzereien. Leipz. 1764 S. 417 ff.) отрицають традиціонный 318 г. Также и Зеекъ относить начало спора къ болѣе раннему времени. (Seeck Nic. Conc. S. 1 fl). Аргументами противъ Евсевія, признающаго (Euseb. V. C. II, 61) началомъ спора 323— 324 г. являются 1) письмо Константина къ никомидійцамъ, гдъ говорится о сношеніяхъ Евсевія съ Лициніемъ (Seeck S. 4—5) 2) поведеніе Констанціи, сестры Константина и жены Лицинія на никейскомъ соборѣ въ пользу аріанъ и переписка ея съ Евсевіемъ кесарійскимъ (Philost. 1, 9 Маляі XIII, 313 ер. Seeck S. 5. 6) 3) письмо Александра александрійскаго къ Александру оессалоннискому въ которомъ первый ожидаетъ вибшательства Лицинія иъ пользу Арія и проситъ о противодъйствіи: вліятельныя женщины наъ свиты Констанціи пишутъ противъ него письма. Александръ бонтся гоненія и готовъ за свое исповѣданіе принять мученичество и даже смерть. Seeck S. 6.-7)

<sup>1)</sup> Libanii Opp. rec. Foerster. Lips. 1904 or. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tillemont, Mémoires pour servir à l'histoire ecclesiastique t. I-X. Brux. t. XI-XV. Venise=Tillemont, Memoires VI, 252.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rufin. 1, 11 Theod. 1, 20 Socr. 1, 9, 65 cp. Const. ad. Nic. Gelas. Kyz.-Mansi II, 939.

ко времени имъ скрываемое» <sup>1</sup>). Корень этой вражды старинная противоположность александрійцевъ и антіохійцевъ, Пожалуй, оба мужа уже давно ( $\pi \alpha \lambda \alpha$ !) по этому поводу сталкивались, но временно ( $\chi \rho \omega \omega$ ), хранили въ молчаніи вражду, ( $\sigma (\omega \pi \eta \partial \epsilon \bar{c} \sigma \alpha \nu)^2$ ). Былъ еще мотивъ, почему Евсевій такъ горячо откликнулся на просьбу Арія; онъ желалъ стать во главѣ партіи и занять на этой почвѣ высшее положеніе въ церкви <sup>3</sup>). Отсюда Александръ былъ правъ, когда искалъ у Евсевія іерархическій мотивъ, обличая <sup>\*</sup>его, будто онъ «воображаетъ, что на немъ лежитъ все касающееся до церкви» <sup>4</sup>).

Евсевій пригласиль Арія въ Никомидію и расположиль въ его пользу дворь <sup>5</sup>). Вслѣдствіе этого спорь обострился и разгорался все болѣе и болѣе. Евсевій никомидійскій не только даль Арію убѣжище, но и тщательно принялся за его реабилитацію. Вмѣстѣ со своими единомышленниками (оі περі Едσє́Зюу) <sup>6</sup>), Евсевій разослаль ко всѣмъ важнѣйшимъ епископамъ востока письма, пѣлью которыхъ было расположить церковь къ принятію ученія Арія. Старанія Евсевія оказались не безъ послѣдствій. Какъ это явствуетъ изъ его посланія, <sup>7</sup>) Евсевій кесарійскій открыто высказался за Арія и въ этомъ духѣ обратился къ Александру александрійскому. Но соучастіе и выступленіе за его кліента одного мужа никомидійцу было особенно желательно. Это былъ Павлинъ тирскій, богословъ и писатель <sup>8</sup>) Къ нему Евсевій обратился съ особою

1) Socr. I, 6 Mansi II, 793 ДВС. I, 33.

<sup>2</sup>) Hogp. cm. Lichtenstein Ad. Eusebius von Nikomedien Halle 1903 S. 15-18.

<sup>3</sup>) Seeck ZKG. XVII S. 338.

4) Alex. ep. ad alex. νομίσας έπ' αύτῶ χεῖσθαι τὰ τῆς ἐχχλησίας. Mansi II, 793 ДВС. I. 83.

<sup>5</sup>) Ehiph. haer. 69, 7 cp. Seeck S. 339. 340.

6) Lichtenstein S. 19 правильно отрицаеть существование двухъ вионнскихъ соборовъ, о которыхъ говоритъ Seeck (S. 340-344) и Loofs (S. 13). Упомянутыхъ въ ер. Alex. (Socr. 1, 6): οί περὶ Εὐσέβιον нельзя отождествлять съ вноинскимъ соборомъ, бывшимъ позднѣе. Терминъ οί περὶ Εὐσέβιον тождественно съ οί περὶ 'Аρειον.

7) Mansi XIII, 316.

8) Theod. I, 5.

просьбой письменно выступить въ защиту Арія <sup>1</sup>). Такимъ способомъ Евсевій пытался возстановить достоинство Арія и вернуть его церкви, а также получить признаніе у Александра его догматическимъ положеніемъ. Одновременно съ этимъ, повидимому, здѣсь же въ Никомидіи подъ большимъ или меньшимъ давленіемъ Евсевія происходить возвышеніе вопреки канонамъ нѣкоторыхъ изъ отлученныхъ Аріемъ діаконовъ въ пресвитеры <sup>2</sup>).

Заручившись покровительствомъ Евсевія вліятель-И Арій со своими ныхъ восточныхъ епископовъ CTODOHниками пытался въ челобитномъ посланіи къ Александру<sup>3</sup>) оправдать свое учение. Послание это, по Епифанию, было напясано въ Никомидія, гдѣ собрались всѣ изгнанные Александромъ изъ Египта сторонники Арія. Съ этимъ письмомъ Арій направился въ Александрію 4) и тамъ объединившись со своими александрійскими приверженцами готовился предстать предъ александрійскимъ соборомъ, которому, какъ это было ему раньше обѣщано, предстояло разобрать его дѣло 5).

Но здѣсь ему не посчастливилось. Состоявшійся около 320—321 г.<sup>6</sup>) изъ ста египетскихъ и ливійскихъ епископовъ соборъ<sup>7</sup>) анаоематствовалъ Арія, девять единомышленныхъ съ нимъ діаконовъ и нѣсколько другихъ не александрійскихъ, а египетскихъ его сторонниковъ<sup>8</sup>) и между ними епископовъ Секунда птолемандскаго и Өеону мармарикскаго<sup>9</sup>).

- 7) Ep. Alex. y Socr. 1, 6 p. 17.
- <sup>8</sup>) Cp. Alex. y Socr. 1, 6.
- 9) Socr. ib.

<sup>1)</sup> Theod. I, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck. D. Nic. Konc. S. 16 ff. Loois. Arianismus S. 13. cp. Lichtenstein S. 22-26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Epiph. 69, 7. 8.

<sup>4)</sup> Euseb. V. C. II, 64.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cp. Soz. 1, 15, 11.

<sup>6)</sup> Также и эта дата вполив не установлена см. Walch S. 421.

Послѣ этого заручившись согласіемъ клира, города и Мареота Александръ послалъ сообщеніе о всемъ происшедшемъ епископамъ чужимъ и просилъ ихъ согласія (рецепція). Этой корреспонденціей является окружное посланіе, находящееся въ исторіи Сократа<sup>1</sup>). Посланіе это цѣликомъ направлено противъ Евсевія, въ которомъ Александръ видитъ главнаго защитника Арія и виновника распространенія ереси, причемъ упоминаеть о его властолюбіи, перемѣнѣ каоедры и т. д.

Евсевій никомидійскій поднялъ перчатку, брошенную ему Александромъ. Оружіемъ своей мести онъ сдѣлалъ Лицинія.

Съ тѣхъ поръ, какъ подъ охраною креста Константинъ сразилъ своего противника у Мильвійскаго моста, а Лициній—на Серенскомъ полѣ, оба сдѣлались горячими защитниками христіанства<sup>2</sup>) Церковный расколъ, въ которомъ ихъ духовные совѣтники видѣли дѣло діавола и проявленіе Божьяго гнѣва<sup>3</sup>), серьезно обезпокоилъ суевѣрнаго Лицинія. Хотя онъ примѣнялъ, по словамъ Зеека<sup>4</sup>), пытки и костры противъ своихъ подданныхъ свыше всякой мѣры, все же онъ воздерживался отъ примѣненія суровыхъ каръ противъ Божіихъ священииковъ, въ которыхъ привыкъ видѣть своихъ побѣдоносцевъ. Такъ и теперь, когда епископъ его резиденціи, пользовавшійся громаднымъ вліяніемъ, какъ у него, такъ особенно у

- <sup>3</sup>) Epiph. h. 69, 2.
- 4) S. Seeck Nic, Konc. ZKG, XVII, 339, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. h. e. I, 6 Mansi II, 793 ДВС. I, 32 Какое изъ двухъ посланій—посланіе Александра александрійскаго къ Александру или окружное посланіе написано раньше вопросъ спорный. Валуа въ 1668 г. Гардуннъ въ 1715 (ДВС. I, 32), Хэссей въ 1853 г. (въ изд. Socr. t. III, 14) и Болотовъ въ 1892 г. первенство отдавали окружному посланію. Напротивъ Тилльмонъ (Tillemont VI, 226) Манзи. Меллеръ (Kirchengeschichte) и другіе посланію Александра александрійскаго къ Александру. Въ настоящее время послѣднее миѣнie можно считать господствующимъ (ср. Seeck S. 340. 341 ff. Loofs S. 12 Lichtenstein S. 24-26) и это тѣмъ болѣе, что въ первомъ посланіи еще не считаются еретиками Секундъ и Θеопа.

<sup>2)</sup> Seeck Gesch. d. Unt. I, 145.

его супруги, выступилъ за Арія противъ Александра, то онъ все еще не рѣшался примѣнить къ послѣднему репресивныхъ мѣръ. а передалъ дѣло на соборное разсмотрѣніе.

Соборъ состоялся, подъ предсѣдательствомъ Евсевія никомидійскаго въ Виоиніи, можеть быть, въ Никеѣ или Никомидіи и рѣшилъ дѣло, согласно желанію Евсевія и двора. Окружное посланіе, направленное имъ ко всѣмъ епископамъ христіанства, требовало возстановить общеніе съ аріанами и воздѣйствовать на Александра, чтобы онъ сдѣлалъ тоже самое <sup>1</sup>) въ Александріи, гдѣ этимъ путемъ Евсевій думалъ также увеличить свою власть.

Между тъ́мъ Арій изъ Александріи опять направился въ сосѣднюю съ Египтомъ Палестину и попытался здѣсь у единомышленныхъ еписконовъ добиться позволенія, какъ это было у нихъ въ обычаѣ, «себѣ и своимъ приверженцамъ, напримѣръ Карпону, <sup>2</sup>) собирать преданный имъ народъ, такъ какъ они имѣли санъ пресвитеровъ» <sup>3</sup>). Снесшись съ другими епископами Палестины, Павлинъ тирскій, Евсевій кесарійскій и Патрофилъ скивопольскій «согласились на прошеніе Арія и позволили имъ собираться, какъ прежде, съ тѣмъ однако жъ, чтобы они подчинялись Александу и никогда не противились имѣть съ нимъ миръ и общеніе» <sup>4</sup>).

Уже послѣ того, какъ вноинскій соборъ, говорить Зеекъ <sup>5</sup>) высказался за Арія, Лициній рѣшился наконецъ дѣйствовать принудительно противъ упорствующаго александрійскаго епископа. Между тѣмъ послѣдній вовсе не былъ склоненъ принять мученическій венецъ изъ-за упрямства въ сомнительномъ дѣлѣ. Вслѣдствіе этого онъ не только принялъ въ общеніе Арія и уступилъ его приверженцамъ нѣсколько

<sup>5</sup>) Seeck Nic. Konc. S. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seeck Nic. Konz. S. 9. 341.

<sup>2)</sup> ep. Alex. y Socr. 1, 6, 2 Mansi II, 795 ДВС. 1, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sozom. h. e. I, 15 русс. пер. стр. 60.

<sup>4)</sup> Soz. 1, 15 стр. 60.

церквей въ Александрія, но также призналь въ ихъ новомъ санѣ тѣхъ діаконовъ, которые были возведены въ пресвитерское достоянство Евсевіемъ никомидійскимъ въ Никомидія<sup>1</sup>). Доказательствомъ этого, по мнѣнію Зеека<sup>2</sup>), можетъ служить сличение списковъ еретиковъ въ окружномъ послания Александра александрійскаго къ Александру оессалоникскому<sup>3</sup>) гдѣ перечислены пресвитеръ Арій и діаконы Ахиллъ, Евзой, Айвала, Лукій, Сармать, Юлій, Мина, другой Арій и Елладій <sup>4</sup>), съ сообщеніемъ Созомена, гдѣ названы пресвитеры: Айоала, Ахиллъ, Карпонъ, Сарматъ, Арій и діаконы: Евзой, Макарій, Юлій, Мина я Элладій <sup>5</sup>). Созоменъ-плохой источникъ, но дёло въ томъ, что извёстіе его подтверждается окружнымъ посланіемъ Александра александрійскаго<sup>6</sup>), гдѣ порядокъ и рангъ тѣже, что и у Созомена<sup>7</sup>). Наконецъ, тоже

<sup>5</sup>) Soz. 1, 15 стр. 58.

6) Socr. 1, 6, 4 Mansi II, 793 ДВС. I, 33. 34.

7) Seeck Nic. Konc. 8. 14. Въ посланія Александра (Socr. 1, 6, 2) хотя подъ вліяніемъ слуховъ о посвященій нъсколькихъ діаконовъ въ пресвитеры, и видоизмѣненъ порядокъ нѣкоторыхъ еретиковъ. тѣмъ не менѣе они называются безъ титуловъ, что лишній разъ подтверждаетъ, что въ это время посвящение ихъ не было еще легализировано въ Александрии. Для ясности воспроизведемъ списокъ еретиковъ на основаніи

| Посл. Александра алекс.<br>къ Александру өессалон. | Окружнаго посланія<br>Александра. | Созомена.            |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------|----------------------|
| Пресвитеръ:                                        |                                   | Пресвитеры:          |
| 1. Arius                                           | 1. Arius                          | 1. Arius             |
| діаконы:                                           |                                   |                      |
| 2. Achillas                                        | 2. Achillas                       | 3. Achillas          |
| 4. Aeithalas                                       | 3. Aeithalas                      | 2. Aeithalas         |
|                                                    | 4. Karpones                       | 4. Karpones          |
| 6. Sarmates                                        | 6. Sarmates                       | 5. Sarmates          |
| 9. Arius                                           | 5. Arius                          | 6. Arius<br>діаконы: |
| 3. Euzoios                                         | 7. Enzoios                        | 7. Euzoios           |
| 5. Lucius                                          | 8. Lucius                         |                      |
|                                                    |                                   | 8. Makarios          |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seeck ZKG. XVII S. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck Nic. Konz. S. 14. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theod. 1, 4 русс. пер. стр. 61.

<sup>4)</sup> Mansi II, 660 ДВС. 1, 64.

явствуеть <sup>1</sup>) язъ челобитной Арія къ Александру александрійскому, въ которой нѣкоторые изъ его сторонниковъ выступаютъ пресвитерами, хотя они были отлучены діаконами <sup>2</sup>). Вообще должно признать, что существуютъ нѣкоторыя данныя, которыя поддерживаютъ гипотезу Зеека, такъ какъ безъ этого никоимъ образомъ нельзя объяснить указанную послѣдовательность именъ еретиковъ. Во всякомъ случаѣ до новыхъ научныхъ открытій приходится довольствоваться объясненіемъ Зеека.

Итакъ благодаря вмѣшательству Лицинія всякій расколъ въ Александрія былъ устраненъ и въ церкви возстановилось единство<sup>3</sup>).

Чтобы конфликтъ между Александромъ и аріанами снова воскресъ при Лициніи, это едва ли. Возникновенію такового особенно должна была препятствовать созершившаяся перемѣна въ воззрѣніяхъ Лицинія на христіанство. Самь онъ сталъ на защиту христіанскаго Бога вслѣдствіе того, что послѣдній велъ его къ побѣдамъ. Нынѣ епископы начали его увѣрять, что силу пріобрѣлъ сатана, который вызвалъ всю эту смуту<sup>4</sup>). Отсюда подъ вліяніемъ измѣнившихся политическихъ обстоятельствъ, Лициній рѣшился стать подъ покровительство этого сильнѣйшаго бога, который у христіанъ отождествлялся съ язычествомъ. Онъ запретилъ соборы и, какъ мы раньше видѣли, поднялъ открытое гононіе на христіанъ.

| 7.  | Julius    | 9. Julius     | 9. Julius     |
|-----|-----------|---------------|---------------|
| 8.  | Menas     | 10. Menas     | 10. Menas     |
| 10. | Helladios | 11. Helladios | 11. Helladios |
|     |           | 12. Gaius     |               |

1) Lichtenstein S. 26 Loofs RE. Bd. 2 S. 13.

<sup>2</sup>) Epiph. 69, 7. 8.

<sup>3</sup>) Также и Коллуоъ принужденъ былъ оставить свои притязанія на епископское мъсто и опять занялъ первое мъсто среди александрійскихъ пресвитеровъ Seeck. Nic. Konz. S. 322. 323. 343.

4) Seeck ZKG. XVII S. 343. 344.

Таково было положеніе вещей, когда Константинъ послѣ побѣды надъ Лициніемъ осенью 323 или 324 г.<sup>1</sup>) сдѣлался владыкою востока. Накопилось такъ много горючаго матеріала, что одного этого было достаточно, чтобы перковный пожаръ вспыхнулъ съ новою силою. Такъ было въ Египтѣ. Тоже можно думать было и въ остальной церкви. Своими страстными проповѣдями въ Сиріи и въ Малой Азіи Арій возбудилъ догматическую бурю на всемъ востокѣ. Этого мало. Всюду, гдѣ примѣнялись суровыя мѣры Лицинія противъ христіанства, были отпавшіе, вслѣдствіе чего происходили разногласія. въ родѣ новаціанскаго, по вопросу о павшихъ.

Рядомъ съ этимъ вездѣ происходила честолюбивая борьба епископовъ изъ-за каоедръ. Изображеніе этой борьбы даетъ Евсевій въ своемъ сочиненіи о палестинскихъ мученикахъ: «Иными обладало властолюбіе; случались необдуманныя и незаконныя рукоположенія; иногда между самими исповѣдниками происходили раздоры; бывало люди молодые наперерывъ возбуждали безпокойства противъ останковъ церкви, вводя новость за новостями, зло подкрѣпляя другимъ зломъ»<sup>2</sup>). Указаніе на эту же борьбу мы можемъ почерпнуть также и изъ канона 15-го никейскаго собора. «По причинѣ многихъ замѣшательствъ и происходящихъ отсюда разногласій, опредѣлеко совершенно уничтожить обычай, вопреки правилу въ нѣкоторыхъ мѣстахъ встрѣчающійся, именно, чтобы ни енископъ, ни пресвитеръ, ни діаконъ не переходили изъ городъ»<sup>3</sup>).

Подъ вліяніемъ этихъ обстоятельствъ вездѣ подняла голову схизма. Давно скрытыя притязанія воспрянули къ новой жизни. Также и Коллуоъ воспользовался этими обстоя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seeck ZKG, XVII, 3. 27; Zeitschr. d. Savignystiftung, Rom. Abt. X, 193 f.

<sup>2)</sup> Euseb. de mart. Palaest. c. 12 p. n. crp. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pitra I, 430. ДВС. I, 171.

тельствами и опять сдёлался противоепископомъ александрійскимъ<sup>1</sup>).

Новый владыка осенью 324 года побѣдоносно вступилъ въ Никомидію. Онъ считался открытымъ защитникомъ христіанства. Знали, что онъ особенно печется о благѣ церкви и вообще съ его личностью связывалась самыя радужныя надежды. Со всѣхъ сторонъ посыпались къ нему жалобы. Первыми обратились къ нему александрійскій епископъ Александръ и его пресвитеръ Арій<sup>2</sup>).

Между тёмъ Константинъ, живя въ Иллирикъ, былъ весьма плохо освъдомленъ о церковныхъ обстоятельствахъ востока. О догматическомъ вопросъ онъ зналъ еще меньше. Такъ какъ задачею его было возстановить миръ въ церкви, то онъ счелъ своею обязанностью прежде всего оріентироваться въ церковныхъ дълахъ востока.

Съ этою цёлью Константинъ отправилъ въ Александрію дов'вренное лицо, ксторое на мёстё должно было изучить вопросъ и, если возможно, примирить спорящія партіи. Для облегченія этого труда онъ вручилъ ему для передачи Александру и Арію длинное посланіе <sup>3</sup>), въ которомъ дружески, но настойчиво сов'втовалъ адресатамъ прекратить споръ о «неважныхъ предметахъ». Этимъ дов'вреннымъ лицомъ былъ Осія кордубскій <sup>4</sup>). Посл'єдній уже со временъ итальянскаго похода 312 г. былъ, какъ изв'єстно, духовнымъ сов'тникомъ Константипа <sup>5</sup>) и сопровождалъ его въ походѣ противъ Лицинія, дабы своего молитвой поддержать оружіе императора. Онъ охотно взялся исполнить это щекотливое норученіе. Прибывъ въ Египетъ, онъ принялся за выполненіе возложенной на него миссіи. Ознакомившись съ положеніемъ

- <sup>1</sup>) Seeck. Nic. Konz. S. 322. 323. 345.
- 2) Seeck Nic. Konc. S. 345.
- <sup>3</sup>) Euseb. V. C. II, 64-72.
- 4) Eus. V. C. II, 63 Socr. 1, 7, 1; III, 7, 12.
- 5) Seeck Gesch. d. Unterg. I, 455.

діла, онъ результать своего изслідованія сообщиль императору<sup>1</sup>). По весьма въроятному предположению Зеека<sup>2</sup>) докладная записка Осія по дѣлу Арія послужила источникомъ для пятнадцатой главы первой книги церковной исторія Созомена. Въ самомъ дѣлѣ разсказъ послѣдняго отличается замѣчательно спокойнымъ тономъ и полною непартійностью, качества, рѣдко встрѣчавшіяся въ тѣ времена. Не касаясь сущности догматическаго спора, онъ занимается главнымъ образомъ вопросомъ о томъ, кто былъ истиннымъ виновникомъ всего этого шума. Онъ не прославляетъ Александра за твердость вѣры, напротивъ онъ прямо говоритъ, что епископъ въ началѣ сомнѣвался, не правъ ли Арій, который уже во времена Петра заявилъ себя за безпокойнаго человѣка. Затѣмъ онъ прямо указываетъ, что споръ разразился не изъза этого, а по навѣтамъ другихъ лицъ, которыя принудили къ этому Александра. Такъ какъ эти другія не названы, то это заставляеть предполагать, что Коллуоъ подчинился суду Осіи и собраннаго имъ египетскаго собора<sup>3</sup>) и вновь вернулся въ ряды александрійскихъ пресвитеровъ 4).

Но вторая часть миссіи Осіи—именно, примиреніе спорящихъ—не удалась. Всѣ усилія императора и Осіи разбились о неуступчивость Александра и Арія <sup>5</sup>). Послѣ этого императоръ рѣшился прибѣгнуть къ собору.

Единолично ли Константинъ пришелъ къ этому рѣшенію или оно было внушено ему Осіей---вопросъ спорный. Слова Сульшиція Севера: Nicaena sunodus auctore illo confecta habebatur<sup>6</sup>) повидимому, разрѣщаютъ эту альтерна-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seeck ZKG, XVII, 327.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck. ZKG. XVII, 325. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ath. ap. c. Ar. 75.

<sup>4)</sup> Ath. ib., 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Euseb. V. C. II, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Sulpic. Sever. Chron. II, 40, 5 MSL, XX, 95. Лучшее издание CSEL<sup>6</sup> I, 94, 3.

тиву въ томъ смыслѣ, что никейскій соборъ—былъ дѣломъ самаго Константина. Въ этомъ нѣтъ ничего удивительнаго. Какъ истинный христіанинъ, Константинъ необходимо долженъ былъ притти къ этой формѣ разрѣшенія спора, какъ такой, которая была на умѣ у всякаго искренняго христіанина того времени.

По сообщенію Евсевія <sup>1</sup>) императоръ почтительными граммотами—тирутихої сурфирати—отовсюду пригласилъ епископовъ на вселенскій соборъ. Счастливый случай сохранилъ до нашего времени въ сирійскомъ пореводъ названное пригласительное посланіе императора. Оно гласитъ слъдующее: <sup>2</sup>)

Epistola Constantini imperatoris ad CCCXVIII episcopos.

Nil mihi adeo cordi esse qnam pietatem erga Deum omnibus notum existimo. Quoniam autem autea synodum episcoporum adunari in urbe Ancyra Galatiae placuerat, nunc, multis de causis, satius esse visum est ut adunetur in urbe Nicaea Bilhyniae, sive ut facilius de Italia et de reliqua Europa episcopi ad eam fistinent, sive quia salubrior est in ea aeris temperies, sive ut ego ipse adesse possim partemque habere iis quae fient. Quapropter, dilecti fratres, notum vobis facio nt omnes ad civitatem praedictam, Nicaeam, inquam, congregari quam primum volo. Unusquisque vestrum, iis quae potiora sunt attendeus, ut antea dictum est, accedere absque mora velociter festinet, ut praesens ipse iis quae aguntur assistat. Deus custodiat vos, fratres dilectissimi!

На зовъ императора откликнулись всѣ епископы христіанства и стали стекаться въ Никею. Общее число членовъ не поддается точному опредѣленію. Извѣстіе трехъ участниковъ собора, именно Евсевія, Евстаоія и Аоанасія, не совпадаютъ <sup>3</sup>). Евсевій число участниковъ опредѣляетъ

<sup>3</sup>) Gelzer. Nom. patr. nicaen. p. LX--LIV иредставляетъ подписи 220 епископовъ, участниковъ никейскаго собора.

<sup>1)</sup> Euseb. V. C. III, 6.

<sup>2)</sup> Pitra, Analecta Sacra, t. 4 p. 452.

круглымъ числомъ—болѣе 250<sup>1</sup>). Напротивъ Евстаоій прямо указываеть на 270<sup>2</sup>) Аоанасій число никейскихъ отцевъ опредѣляетъ различно. Въ раннихъ своихъ произведеніяхъ<sup>3</sup>) онъ утверждаетъ, что участниковъ было болѣе или менѣе 300. Напротивъ къ концу своей жизни число никейскихъ отцевъ<sup>4</sup>) онъ установилъ уже точно 318 и это число –число слугъ Авраамовыхъ<sup>5</sup>)— своимъ эвторитетомъ освятилъ на все послѣдующее время<sup>6</sup>).

По своему происхождению это были большею частью восточные епископы. Преимущества каоедръ не играли на этомъ соборѣ особой роли. На первый планъ выступали или ученыя заслуги или личныя достоинства. Въ первомъ отношенія славились Евстаоій антіохійскій, Евсевій никомидійскій и особенно Евсевій кесарійскій, во второмъ-чудотворцы: Іаковъ нязивійскій, Пафнутій изъ верхней Өиваиды, Спиридонъ кипрскій, и исповѣдники: Потамонъ враклійскій (изъ Египта), лишившійся глаза въ послёднее преслёдованіе, Павелъ неокесарійскій, испытавшій мученіе желізомъ и много другихъ «украсившихся дарами апостольскими или носившихъ, по словамъ ан. Павла язвы Господа Інсуса на тълъ своемъ <sup>7</sup>)». Вообще присутствіе мучениковъ и испов'єдниковъ сообщило никейскимъ отцамъ особый характеръ святости и окружило самый соборъ на всё послёдующія времена особымъ ореоломъ<sup>8</sup>). Западъ на соборѣ былъ представленъ слабо. Рим-

<sup>1</sup>) Euseb, V. C. III, 8.

2) Eustath. y Theodor. h. e. I, 8, 1.

<sup>3</sup>) Athan. de decretis Nic. syn., 3. Apol. c. Ar. 23. 25 de synod. 43: Kpyr.10--300.

4) Athan. ep. ad Afros 2 MSG t. 26 p. 1032.

5) Быт. 14, 14.

<sup>6</sup>) Socr. I, 8 Theodor. I, 7 Epiph. haer. 69, 11 Gelasius y Mansi II, 318 Rufinus I, 1 Concil. Chalced. act. 11.

7) Theodor. 1, 7 Euseb. V. C. III, 9; Sozom. I, 17 Socr. I, 8.

<sup>8</sup>) Ср. похвалу Іоанна Здатоуста Homil. с. Judaeos III, З раввнымъ образомъ Rutin. h. e. I, 2: Cumque in codem concilio esset confessorum magnus numenus sacerdotum omnes Arii novitatibus adversabantur. скій епископь по старости лѣть на соборъ вовсе не явился, а вмѣсто себя прислалъ двухъ пресвитеровъ—Витона и Викентія <sup>1</sup>). По древнему обычаю епископы явились на соборъ не одни, но въ сопровожденіи безчисленнаго количества своихъ пресвитеровъ, діаконовъ, чтецовъ и многихъ другихъ липъ<sup>2</sup>). Между послѣдними особенною извѣстностью польвовались діаконъ Аоанасій, искусный борецъ съ аріанами, и константинопольскій пресвитеръ Александръ<sup>3</sup>). Вмѣстѣ съ ними на соборѣ выступали также и міряне. Это по крайней мѣрѣ прямо явствуетъ изъ Евсевія<sup>4</sup>), Сократа<sup>5</sup>) и Созомена<sup>6</sup>). Какъ мы уже говорили, міръ церкви былъ представленъ на соборѣ въ лицѣ императора, какъ естественнаго представителя міра церкви всей римской имперіи. Отсюда естественно о какомъ-либо другомъ представительствѣ міра церкви не могло быть и рѣчи<sup>7</sup>).

Дѣла, подлежавшія разсмотрѣнію собора, были назначены въ слѣдующемъ порядкѣ: 1) аріанскій споръ, 2) вопросъ о празднованіи Пасхи, 3) мелетіанская схизма, 4) вопросъ о дѣйствительности крещенія еретиковъ и 5) вопросъ о lapsi въ Лициніево гоненіе <sup>8</sup>).

Соборъ открылся 20 мая 325 года въ большой залѣ ныператорскаго дворца. Чрезъ ряды собравшихся епископовъ, поднявшихся при его приближении, выступилъ на средину собранія императоръ Константинъ, окруженный высшимъ штатомъ своихъ придворныхъ. «Торжественная одежда его блистала молніями свѣта, а порфира сіяла огнистыми лучами и украшалась преливающимся блескомъ золота и драгоцѣн-

- 2) Eus. V. C. III, 8.
- <sup>3</sup>) Soz. 1, 17 Socr. 1, 8.
- 4) Euseb. V. C. III, 8.
- 5) Socrat. 1, 8 р. п. стр. 34.
- 6) Sozom. 1, 17 р. п. стр. 63,
- 7) Cp. Bernoulli Art. Nicaenisches Konzil von 325 RE. 14<sup>3</sup> S. 11.
- •) Bernoulli въ RE. Bd. 14 S. 12.

9

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eus. V. C. III, 6 Theod. 1, 7.

ныхъ камней... Передъ нимъ поставили небольшое, сдёланное изъ золота кресло... Онъ сёлъ, по не прежде, какъ давъ знакъ садиться епископамъ. Послѣ царя всѣ такъ и поступили»<sup>1</sup>). Такъ какъ онъ питалъ большое уваженіе къ литературнымъ знаменитостямъ,<sup>2</sup>) то Евсевію кесарійскому было предложено сказать императору привѣтственное слово<sup>3</sup>) Константинъ отвѣтилъ латинскою рѣчью. Сдѣлано это было не потому, что онъ не зналъ греческаго языка—большую часть дѣтства и юношества онъ провелъ въ греческой половинѣ имперія<sup>4</sup>)—а потому, что ему оффиціальный языкъ казался болѣе подходящимъ для торжественности минуты. Рѣчь его была нечто иное, какъ убѣжденіе къ миру. Когда она была переведена на греческій языкъ, императоръ сталъ руководить засѣданіями уже на греческомъ языкѣ.

Гефеле<sup>5</sup>) увѣряеть, что Константину принадлежало только почетное предсѣдательство на соборѣ. Однако это предположеніе нигдѣ не подтверждается. Напротивъ, изъ описанія Евсевія<sup>6</sup>) въ «Жизни царя Константина» — а также изъ извѣстнаго посланія Константина<sup>7</sup>) можно заключить, что во время собора все руководство дебатами находилось въ рукахъ императора. Своими вставочными замѣчаніями, выраженіямъ одобренія или порицанія онъ давалъ желательное ему направленіе<sup>8</sup>). Богословскія, справедливо говоритъ Зеекъ<sup>9</sup>), знанія нужны были для диспутирующихъ, но никоимъ образомъ не для предсѣдателя, который только разрѣшалъ слово и прекращалъ безпорядки. Приводимое Гефеле въ защиту своего воззрѣнія



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eus. V. C. III, 10.

<sup>2)</sup> Seeck Gesch. d. Unterg. I, 51.

<sup>\*)</sup> Eus. V. C. 11 cp. Sozom. 1, 19.

<sup>4)</sup> Seeck Gesch. d. Unterg. I, 444.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hefele UG. Bd. I<sup>1</sup>-S. 33 ff. 269.

<sup>6)</sup> Eus. V. C. III, 13.

<sup>7)</sup> ДВС. I, 180 Eus. V. C. III, 17 Socr. 1, 9,

<sup>8)</sup> Eus. V. C. III, 13.

<sup>9)</sup> Seeck. Nic. Konz. S. 348 anm. 2.

выраженіе Евсевія πаргдідоυ τον λόγον τοїς της συνόδου προέδροις <sup>1</sup>), по мивнію Зеека <sup>2</sup>) вовсе не означаеть «онь передаль предсёдательство проєброис», но «онь предоставиль имъ слово», какъ мы еще до сихъ поръ выражаемся о предсёдатель.

Кого разумѣть подъ про́едоо: вопросъ спорный. Одни видять въ нихъ вождей партій, другіе <sup>3</sup>) представителей римскаго епископа, третьи <sup>4</sup>) членовъ особой тѣсной коллегіи, стоявшей во главѣ никейскаго собора и состоявшей изъ Евстаюія антіохійскаго, Александра александрійскаго и, можетъ быть, представителей римскаго епископа. Наконецъ Зеекъ <sup>5</sup>) въ про́едою никейскаго собора видитъ просто митрополитовъ. Чтобы они положили начало, это соотвѣтствовало дѣлопроизводству сената, согласно которому принцепсомъ сената прежде всего спрашивались важнѣйшіе. Аналогія съ римскимъ сенатомъ поучительна и въ другомъ отношеніи. Какъ тамъ предсѣдательствовалъ princeps или консулъ, такъ и здѣсь—императоръ или его комиссары.

Но тогда какая роль на соборѣ принадлежала тоїς тῆς συνόδου προέδροις, во главѣ которыхъ, по всей вѣроятности, стоялъ Осія кордубскій, подписавшійся вверху списка отцовъ никейскаго собора<sup>6</sup>).

Гефеле<sup>7</sup>) различаетъ предсъдательство внъте и внутреннее. Первое обнимало внътее дълопроязводство и сохранение порядка, второе внутреннее руководство и рътение догматическихъ вопросовъ. Послъднее именно и принадлежало на никейскомъ соборъ прое́дрои; и прежде всего рим-

4) Wolff P. Die πρόεδρο: auf. d. Synode zu Nicäa (Z kth Th. 1889, XI, 171, Friedrich Zur ältesten Gesch. des Primats in der Kirche, Bonn 1879, S. 139 Bernoulli Art. Nic. Conc. in RE 14. S. 12.

<sup>5</sup>) Seeck Nic. Konc. S. 348.

6) H. Gelzer. Nom. patr. nic. p. LX.

7) Hetele CG I, 30.

9\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Euseb. V. C. III, 13.

<sup>2)</sup> Seeck Nic. Konc. S. 348 anm.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hefele CG. I<sup>1</sup> 37.

скимъ легатамъ, тогда какъ внѣшнее предсѣдательство всегда находилось въ рукахъ императора или его комиссаровъ.

Съ воззрѣніемъ Гефеле нельзя согласиться. Наши свѣдѣнія о никейскомъ соборѣ и акты халкидонскаго, напримѣръ, собора ясно показывають, что предсѣдательство исключительно принадлежало императору. Что же касается проźдоши на никейскомъ соборѣ и папскихъ легатовъ на халкидонскомъ и другихъ вселенскихъ соборахъ, то имъ принадлежало, какъ это нынѣ доказано Гельцеромъ, <sup>1</sup>) не право предсѣдательства, а другое весьма важное право, именно право перваго голоса, votum primo loco.

Соборъ собрался подъ свѣжимъ впечатлѣніемъ христіанскаго преслѣдованія и пораженія его виновника. Отсюда, если уже раньше многіе епископы разсматривали аріанское ученіе, какъ хулу на Сына Божія, то теперь они должны были еще болѣе укрѣпиться въ этомъ убѣжденіи. Только двадцать-два епископа, т. е. <sup>1</sup>/10 часть всего собора высказалась за Арія <sup>2</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ осуждение Арія представлялось неизбѣжнымъ. Но вопросъ этимъ не исчерпывался. Нужно было устранить самый источникъ разногласія и на всѣ времена разрѣшить христологическій споръ. Отсюда — необходимость найти, какъ правило, извѣстный символъ. Къ этому вопросу и приступили, не постановляя, въ видахъ единства церкви, обвинительнаго приговора по дѣлу Арія и его приверженцевъ.



<sup>1)</sup> H. Gelzer. Staat und Kirche in Byzanz. Histor. Zeitschrift. 1901 Bd. 86 (NF. L) S. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Число это сообщаеть Филосторгій (MSG. 65 р. 623 русс. пер. стр. 425. 26). Такъ какъ онъ называеть каждаго аріанствующаго епископа по имени, то это дълаеть его списокъ несомнѣннымъ. Руфинъ (1, 5) свидътельствуетъ, что аріанская группа на никейскомъ соборѣ состояла изъ 17 человѣкъ, но на этого историка трудно полагаться. По мнѣнію Зеека (Nic. Konz. S. 350 anm.) число 17 выведено ad majorem Dei gloriam изъ традиціоннаго числа 318 съ тѣмъ, чтобы показать, что православныхъ на соборѣ было свыше 300.

Первымъ выступили со своимъ символомъ лукіанисты. Это было ихъ ошибкою <sup>1</sup>), Когда Евсевій никомидійскій сталъ его излагать, то даже присутствіе императорскаго величества не сдержало взрыва негодованія. Ему не дали дочитать до конца, но вырвали и разорвали листокъ <sup>2</sup>). Съ своей стороны и аріане не отказались отъ своего ученія. Они мудрствовали въ молчаніи <sup>3</sup>) и старались выдумать такой символъ, который давалъ бы мѣсто обоимъ вѣроисповѣданіямъ <sup>4</sup>).

Послѣ этого Евсевій и его товарищи предложили, чтобы исходнымъ пунктомъ дальнѣйшихъ разсужденій было возстановленіе церковнаго мира <sup>5</sup>), что было во вкусѣ высшаго предсѣдателя, и объявили себя готовыми принять то исповѣданіе, которое не будетъ заключать словъ, не имѣющихся въ св. писаніи <sup>6</sup>).

Стоя на почвѣ св. писанія, православная партія принялась за составленіе символа<sup>7</sup>), но всѣ ихъ усилія выразить истинное ученіе о Сынѣ Божіемъ библейскими выраженіями не увѣнчались успѣхомъ<sup>8</sup>).

Тогда навстрѣчу противной партіи выступиль талантливый Евсевій палестинскій и предложиль собору символь своей кессарійской церкви<sup>9</sup>). Какъ скоро онъ его прочиталь, императоръ воспользовался правами предсѣдателя и, прежде

4) Seeck Nic. Konz. S. 350.

5) Euseb. y Theod. 1, 12, 10 Eustath. y Theod. 1, 8, 3.

9) Euseb. y Theod. 1, 12, 15 тоже см. у Socr. 1, 8, 35, Gelasii y Mansi II, 34 Athan. въ концъ De decret. Nic. syn.

<sup>7</sup>) Подробно см. Лебедевъ А. П. Вселенскіе соборы IV и V вв. СПБ. 1904 стр. 33—37.

8) Лебедевъ назв. соч. стр. 37.

9) Euseb. у Theodor. I, 12. ср. Нагласк DG. II, 225; иначе Лебедевъ назв. соч. стр. 37—39.

<sup>1)</sup> Harnack DG. II. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theodoret 1, 6. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Собор. посл. Socr. 1, 9, 3 Theod. 1, 9, 5 Gelas. y Mansi II, 33. cp. Eustath y Theod. 1, 8, 7. 15 Athan. de derect. syn. Nic. 3.

чёмъ представить противникамъ слово, объявилъ, что эта формула вполнѣ соотвѣтствуетъ его собственнымъ убѣжденіямъ<sup>1</sup>). Этимъ онъ далъ дебатамъ желательное ему направленіе. Такъ какъ теперь православная партія не могла цѣликомъ отвергнуть всю формулу, то принялись оперировать на почкѣ кесарійскаго символа. Такъ, напримѣръ, православные предложили, чтобы выраженіе у Евсевія Бога отъ Бога (деду ἐх деої) было замѣнено Бога истиннаго отъ Бога истиннаго (деду ἀληдινόν ἐх деої ἀληдινοї), съ чѣмъ аріане охотно согласились<sup>2</sup>). Но православные все же не мирились съ этимъ символомъ, не видя въ немъ рѣшительнаго опроверженія аріанства.

При такихъ обстоятельствахъ, желая достичь примиренія, выступилъ Константинъ и предложилъ включить въ символъ слово единосущный, о́µооо́стос, для опредѣленія отношенія Сына Божія къ Отцу<sup>3</sup>).

Но оно не разрѣшило вопроса.

Дѣло въ томъ, что ὑμοούσιος—это понятіе, соотвѣтствующее западной традиціи. Изъ восточныхъ епископовъ оно было понятно только Маркеллу анкирскому, такъ какъ онъ видѣлъ въ Троицѣ (τρίας) только экономическое, только на время нашего спасенія <sup>4</sup>) продолжающееся распаденіе Божественной монады (μονάς), при которомъ объ vuoстазической сомостоятельности Логоса—который есть вочеловѣчившійся «Сынъ» Божій—не можетъ быть и рѣчи <sup>5</sup>). Александръ александрійскій доселѣ этого термина, какъ извѣстно, не употреблялъ, такъ какъ онъ былъ дискретированъ си-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Euseb. y Theod. 1, 12, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. у Theod. 1, 12, 14, Готовность аріанъ описываетъ также и Athan. ер. ad Afros 5. 6 de decret. Nic., 19 но едва ли безпристрастно и правдиво ср. Лебедевъ стр. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. ep. ad Caes. y Theod. 1, 12, 8 **ДВС.** 1, 193.

<sup>4)</sup> Cp. 1 Kos. 15, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cm. Loofs art. Marcellus Bb RE, XII S. 259.

нодальнымъ посланіемъ противъ Павла Самосадскаго, о чемъ упоминалъ самъ Александръ въ своемъ ер. encyclica<sup>1</sup>). Этого мало. При синониміи упостаси (ὑπόστασις) и сущности (οὐσία), выступающей въ одномъ изъ никейскихъ анаоематизмъ<sup>2</sup>) терминъ этотъ прямо противорѣчитъ оперирующей съ тремя упостасями (ὑποστάσεις) терминологіи Александра<sup>3</sup>). Όμοούσιος это понятіе, чуждое востоку. Его можно объяснить только исторически, если помнить, что императоръ былъ западникъ, который, не будучи силенъ въ тонкостяхъ греческаго языка, положился на совѣтъ своихъ западныхъ руководителей, главнымъ образомъ Осію кордубскаго<sup>4</sup>). Возможно, что о о́µооо́озос lionстантинъ столковался съ послѣднимъ уже предъ никейскимъ соборомъ. На это по крайней мѣрѣ намекаетъ Филосторгій<sup>5</sup>). Одно только ясно, что инипіатива въ данномъ случаѣ не принадлежала лично императору Константину<sup>6</sup>).

Никейство сложилось подъ западнымъ вліяніемъ. Для дальнѣйшей исторія это имѣло громадное значеніе. Въ самой Никеѣ впрочемъ объ этомъ теологически мало спорили<sup>7</sup>). Возражали только аріане. Важнѣйшими доводами были 1) матеріализмъ слова о́µооо́скос, 2) намекъ на савелліанство, 3) осужденіе этого слова на великихъ антіохійскихъ соборахъ 264—269 г. и 4) отсутствіе этого слова въ св. писаніи<sup>8</sup>). Послѣднее было особенно вѣсско. Въ широкихъ кругахъ церкви казалось еще сомнительнымъ формулированіе вѣры не библейскимъ выраженіемъ<sup>9</sup>). Но воля императора была рѣшительна. Его

- <sup>\*</sup>) Сабинъ ираклійскій у Socr. 1, 8, 24 р. 43.
- 8) Harnack DG. II, 228.
- <sup>9</sup>) Harnack ib. II, 228. 29.

<sup>1)</sup> Theod. 1, 4, 35.

<sup>2)</sup> η έξ έτέρας ύποστάσεως η οὐσίας; Hilarius: ex alia substantia aut essentia Hahn, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der alten Kirche Bresl. 1877 § 74. Cp. Loofs Art. Arianismus RE Bd. 2 S. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Таково же было воззрѣніе и Аванасія см. Loofs Art. Athanasius RE. Bd. 2. S. 202.

<sup>4)</sup> Athan. hist. ar. ad mon. 42 MSG 25 744 cp. Apol. c. Ar. 75 ib. p. 385.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Philostorg. 1, 7 р. 464 р. п. стр. 320 и Socr. 3, 7, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) См. Loofs RE. Bd. 2 S. 15 Лебедевъ 39—41.

категорическое желаніе признать абсолютную духовность Божества, его стремленія привести къ концу великую мирскую работу-все это подавило консерваторовъ, то-есть лукіанистовъ и оригенистовъ. Само по себѣ постановленіе епископовъ было безсильно. Организованнаго представительства міра восточной церкви, которое могло бы выразить волю всей восточной церкви, не было. Единственный de jure представитель міра церкви императоръ для востока быль homo novus. Его воззрънія не были воззръніями представляемой имъ восточной церкви. Въ этомъ лежитъ источникъ всей послѣдующей церковной смуты на востокѣ. Но это сказалось впослѣдствіи. На соборѣ все шло гладко, какъ по-писанному. Да, только два аріански настроенныхъ епископа Өеона мармарикскій и Секундь птолемаидскій отказались отъ подписи <sup>1</sup>). Самъ Евсевій никомидійскій, Өеогнисъ никейскій и Марисъ халкидонскій примкнули къ исповѣданію. Филосторгій<sup>2</sup>) сообщаеть, что они сдёлали это по совёту сестры Константина Констанціи, понимая слово биообяют въ смыслѣ биоюбяют. Можеть быть и на самомъ дѣлѣ они сдѣлали эту reservatio mentalis, но и о́рогоо́ого; не отвѣчало ихъ религіознымъ воззрѣніямъ<sup>3</sup>). Но Арій оставался непреклоненъ. Онъ сдѣлался козломъ отпущенія. Вытсть съ Өеоной. Секундомъ и нъсколькими върными ему пресвитерами онъ былъ преданъ анаоемѣ и сосланъ въ Иллирію<sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ep. Synod. Nic y Socr. 1, 9, 4 Philost. 1, 9 p. 465.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philostorg. 1, 8 p. 465.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs art. Athanasius by RE Bd. 2 S. 202 ff.

<sup>4)</sup> Philost. I, 9 и Suppl. р. 623. Socr. I, 8, 3 sq. Theodor. I, 7, 15; 8, 18. Чтобы императоръ Константинъ рядомъ съ этимъ ръшился примънить репрессивныя мъры противъ аріанъ, современная научная критика относится въ высшей степени скептически. По мнънію Зеека (Seeck. Nic. Konc. S. 47— 50) эдиктъ Константина, помъщенный у Сократа (Socr. 1, 9) и Гелазія (Gelas. II, 36 Mansi II 920 ДВС. 1, 179) не подлиненъ. Въ этомъ удивительномъ эдиктъ, какъ извъстно, Константинъ приказываеть 1) называть аріанъ порфиріанами, 2) всякое сочиненіе, написанное Аріемъ, предавать огню и 3) казнить всъхъ тъхъ, кто будеть обличенъ въ утайкъ Аріевыхъ книгъ и не

Весьма скоро нашлись товарищи по несчастію. Послѣ того, какъ позитивная часть исповѣданія была выработана, приступили къ разъясненію ея при помощи негативной. Евсевій былъ настолько неостороженъ. что въ своемъ символѣ предложилъ анаоематствованіе всякой безбожной ереси (ἀναθεματίςοντες πᾶσαν ἄθεον άἰρεσιν). За это ухватились православные и потребовали, чтобы всѣ исповѣдники иного мнѣнія, чѣмъ формулированное на соборѣ, были прямо анаоематствованы. Отсюда, какъ заключеніе собора, они провозгласили анаоему противъ тѣхъ, которые держались стараго арі-

преиставить ихъ тотчасъ же для сожженія. Зеекъ утверждаетъ, что фабрикація этого эдикта-дъло рукъ Аванасія и что онъ заимствованъ Сократомъ изъ недошедшаго до насъ Аванасіева синодика. Такъ ли это, конечно, большой вопросъ. Но что названный эдиктъ сомнительнаго качества--это едва ли можно отрицать. Совершенно не въ духъ Константина карать смертною казнью липъ виновныхъ въ религіозномъ преступленіи, особенно такомъ, какъ утайка религіозныхъ книгъ. Въ своемъ прежнемъ посланіи къ Арію (ДВС. 1, 73) и аріанамъ, Константинъ угрожаетъ смертью одному Арію, но не его послѣдователямъ. Что же касается послъднихъ, то онъ грозитъ имъ только обложеніемъ «данью за 10 человѣкъ» (ДВС. 1, 84). Но вѣдь это только угроза, а не законъ! Затвиъ мы не знаемъ изъ исторіи ни одного случая, чтобы кто-либо быль сожжень за храненіе Аріевыхь сочиненій. Между темь согласно названному эдикту, самъ Асанасій подлежалъ бы смертной казии, такъ какъ онъ воспроизводить целыя страницы изъ Өалін (Athan. de Syn. 15 М 26 705).-Затънъ аріане никогда и нигдъ не назывались порфиріанами. Между твяъ можно быть увъреннымъ, что ихъ враги, въ томъ числъ Аеанасій, никогда не пропустили бы такого удобнаго случая. Этого мало. Въ своихъ прежнихъ сочиненіяхъ Аванасій ничего не знаетъ объ этомъ указъ. Въ своей первой рвчи противъ аріанъ онъ говоритъ (Athan. or. c. ar. 1, 10 М [26] 32), что Фалія заслуживаетъ сожженія и это сами защитники Арія должны скрывать ен дословный смыслъ. Но чтобы императорскимъ указомъ требовалось ен уничтоженіе или чтобы за ея храненіе грозила смертная казнь, объ этомъ въ ръчи нътъ ни слова, хотя предполагается, что всякій можетъ имъть въ рукахъ еретическую работу (εἰς ἢν ἐμπ:πτων). Чтобы Θалія была написана во времена. Констанція, когда аріане были у кормила власти, это опровергается Лоофсомъ (въ RE. Bd. 2 S. 12. 13). Если бы даже этотъ законъ былъ отмъненъ Констанціень, то Асанасій конечно объ этомъ не могъ бы умолчать. Затвиъ замѣчательно, что этого знаменитаго документа нѣтъ ни въ Apol. c. Ar. ни въ Apol. ad Const., хотя Аванасій именно въ послъдней имълъ всъ поводы указать императору на примъръ его отца. Впервые объ этомъ говорится въ Hist. Ar. ad monach., сочинении нанболье сомнительномъ по своимъ документамъ.

анскаго воззрѣнія. Здѣсь разумѣлся не одинъ Арій. Правда онъ держался осуждаемаго лжеученія, что Христосъ явился во времени и подлежалъ измѣненію и превращенію <sup>1</sup>), но отъ этого потомъ отказался. Это было и оставалось, говоритъ Зеекъ <sup>2</sup>), любимою тактикой ортодоксовъ постоянно возвращаться къ высказаннымъ противниками положеніямъ, хотя бы они отъ нихъ и отказались.

Только Евсевій никомадійскій и епископы ближайшихь къ нему городовъ— Феогнись никейскій и Марись халкидонскій отказались подписать анаоему <sup>3</sup>). Всё они втроемъ, какъ и Арій, были ученики мученика Лукіана <sup>4</sup>) На виоинскомъ соборѣ, который призналь православнымъ Арія, они играли первую роль и не могли согласиться, чтобы ученіе, которое они провозглашали православнымъ въ проповѣдяхъ и окружныхъ посланіяхъ, было объявлено ересью. Они еще признали о́µоо́осюс, такъ какъ оно, по ихъ миѣпію, допускало reservatio mentalis, ио заключительная иегативная формула устраняла всякую двусмысленность и достигла того, что желали ортодоксы. Отсюда оня всѣ втроемъ отправились въ изгнаніе, причемъ каоедры ихъ были замѣщены другими лицами <sup>5</sup>)

Послѣ того какъ 19 іюня былъ разрѣшенъ кардинальный вопросъ, приступили къ регулированію насхальнаго спора.

Вообще Константинъ много заботился о торжественности и упорядочения церковныхъ церемоній, но вопрось о празднованіи Пасхи особенно былъ близокъ его сердцу. Уже на арелалскомъ соборѣ была объ этомъ рѣчь. Когда онъ сдѣлался владыкою всей имперіи, онъ желалъ ввести въ этомъ отношеніи полное единообразіе. Это ему удалось на никейскомъ соборѣ. Епископъ александрійскій на будущее время долженъ

<sup>3</sup>) Cp. Euseb. et Theog. y Socr. 1, 14, 3 Theod. 1, 19, 3 Athan. ap. c ar. 7 M SG [25], 261. Мариса называеть Socr. 1, 8, 31.

<sup>1)</sup> **ДВС. 1, 34. 35.** 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck Nic. Konz. S. 352. 353.

<sup>4)</sup> Philost, II, 14.

<sup>5)</sup> Conctantin. ep ad Nicom. y Theod. 1, 20, 8 р. п. стр. 91.

былъ производить вычисленіе времени празднованія пасхи и ежегодно сообщать объ этомъ всей церкви окружными посланіями <sup>1</sup>). Чтобы никейскій соборъ санкціонироваль 19 лѣтній пасхальный циклъ <sup>2</sup>), это ничѣмъ не доказуемо. Во всякомъ случаѣ ни Евсевій <sup>3</sup>), ни Сократъ <sup>4</sup>) ни слова объ этомъ не говорять. Кромѣ того Римъ и западъ и послѣ никейскаго собора употребляли старый циклъ <sup>5</sup>). Во всякомъ случаѣ до смерти Константина во всей церкви сохранялось единообразіе въ празднованіи пасхи <sup>6</sup>).

Много труднѣе было съ мелетіанской схизмой. Мелетій и его приверженцы уже 20 льть разрывали церковное единство и боролись съ законнымъ церковнымъ правительствомъ. Отсюда были всѣ поводы съ ними поступить по всей строгости каноновъ. Но они не безъ основанія называли себя «церковью мучениковъ». Это обстоятельство прямо теперь, когда были въ памяти всъ ужасы гоненія, сообщало имъ особую святость. По отношенію къ тѣмъ лицамъ, которыя потерпѣли за вѣру, въ это время образовался особый своего рода культь. Пафнутія, которому при Максиминѣ выкололи глазъ, Константипъ неоднократно вводилъ въ свой дворецъ и цѣловалъ въ пустой глазъ 7). При такихъ обстоятельствахъ собору не могло даже притти въ голову исключить изъ церковнаго общенія старца, украсившагося мученичествомъ въ рудникахъ Фаино, <sup>8</sup>) и посвященное имъ духовенство <sup>9</sup>) Нашли средній путь, который соотв'єтствоваль и дисциплинъ

<sup>9</sup>) Seeck ZKG, XVII, 355.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bernoulli RE Bd. 14 S. 16.

<sup>2)</sup> Такъ Ambrosii ep. 23 Cyrill. Alex. cp. 86 ad Leon. papam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. III, 18.

<sup>4)</sup> Socr. 1, 9.

<sup>5)</sup> Duchesne La question de la Pâque au concile de Nicée, Revue des questions historiques t 28 p 37 также Preuschen art. Passah въ RE. Bd. 14 S. 725.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Seeck Nic. S. 59. 60. 354.

<sup>7)</sup> Rufin. h. e. I, 4.

<sup>8)</sup> Athan. hist. ar. ad monach. 60.

церковной и достоинству исповѣдниковъ. «По нѣкоторой снисходительности» соборъ опредѣлилъ, чтобы Мелетій оставался въ своемъ городѣ съ сохраненіемъ своего достоинства, но безъ права рукополагать и подавать голосъ при избранія епископовъ». Что же касается «постановленныхъ имъ и утвержденныхъ торжественнымъ рукоположеніемъ, то ихъ было рѣшено допустить къ церковному общенію, но съ тѣмъ, чтобы они въ достоинствѣ и служеніи всегда занимали второе мѣсто, послѣ всѣхъ священнослужителей, въ какой бы то ни было епархіи и церкви, принявшихъ рукоположеніе отъ досточтимѣйшаго Александра» <sup>1</sup>).

Въ заключеніе, въ связи съ изданіемъ каноновъ, были разрѣшены старый споръ о дѣйствительности крещенія еретиковъ<sup>2</sup>), а также вопросъ о принятіи павшихъ въ послѣднее Лициніево гоненіе<sup>3</sup>).

Отцы собора радовались воцарившемуся въ церкви согласію и привѣтствовали наступающій церковный миръ. Объ этомъ было сообщено всѣмъ общинамъ торжественнымъ соборнымъ посланіемъ <sup>4</sup>). Со своей стороны императоръ оповѣстилъ своимъ окружнымъ посланіемъ о возстановленіи единства въ празднованіи Пасхи <sup>5</sup>). Послѣ этого 25 іюля 325 года наступили виценаліи, въ которыхъ приняли участіе и члены собора. «Царь самъ учредълъ пиръ и праздновалъ на немъ вмѣстѣ съ примиренными уже служителями Божіими, какъ бы вознося чрезъ нихъ подобающую жертву Богу. Участія въ семъ царскомъ пирѣ не лишенъ былъ никто изъ епископовъ. Достигнувъ внутреннихъ покоевъ царя, одни изъ нихъ возлегли вмѣстѣ съ царемъ, а другіе размѣстились на скамьяхъ по обѣимъ сторонамъ палаты. Казалось, что

- <sup>2</sup>) Nic. conc. a. 325 can. 8 u 19.
- <sup>3</sup>) Nic. a. 325 can. 9-14.
- 4) Socr. 1, 19 Theodor. 1, 9 **ДВС.** I, 186 Mansi II, 910.
- 5) Eus. V. C. III, 17 cp. Seeck Niz. Conc. S. 56 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi II, 912 **ДВС.** I, 187.

это быль образь царства Христова и случившееся походило на сонь, а не на дъйствительность.» <sup>1</sup>).

Но радость была преждевременна. Надежда на миръ обманула. Никейскій соборь не прекратиль спора. Напротивъ онъ подлилъ еще масла въ огонь. Можно было предвидѣть, что поспѣшно осуществленное по настоянію императора проведение чуждой востоку учительной нормы будеть роковымъ. Епископы согласились, но міръ церкви отвѣтилъ иассивнымъ сопротивленіемъ. Началась упорная борьба за рецепцію. Борцами ея выступили главнымъ образомъ оригенасты. Они осуждали аріанизмъ, но не соглашались также и на биооботос. Число ихъ было весьма значительно. Сь ними соединились аріане, мелетіане я другіе схизматики. Къ нимъ относились сочувственно также люди индиферентные и нерѣшительные, боявшіеся или савелліанства или формулированія путемъ не библейскихъ выраженій. Общество втоы BЪ большей части языческое также стало на сторону антиникейцевь. Тоже сдѣлали іуден.<sup>2</sup>) Такъ создалась могучая и упорная оппознція противъ никейскаго собора.

Вскорѣ наступили событія, происходившія въ сторочѣ отъ церкви, но оказавшія рѣшительное вліяніе на весь послѣдующій ходъ церковной исторіи.

Констанція попала у императора въ чрезмѣрную милость, при чемъ чрезъ паденіе ся супруга Лицинія вліяніе ся нисколько не пошатнулось. Хотя она и лишилась титула августы, но и позднѣе Константинъ приказывалъ чеканить монеты съ ся именемъ, честь, которой доселѣ не удостаивались боковые родственники монарха<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Euseb. V. С. III, 15 р. п. стр. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack DE. II S. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cohen, Médailles imperiales VII. p. 211 Надпись гласить: ('onstantia n(obilissima) f(emina) на обратной сторонь: Soror Constantini Aug(usti)— Pietas publica. Такъ какъ буквы гурта называють ('onst. В (Константинополь), то значить онъ чеканились послъ 330 г. (Seeck Niz. Conz. S. 357).

Въ это же время къ ней присоединился другой защитникъ аріанъ, тоже вышедшій изъ лагеря Лицинія.

Константинъ всегда считалъ долгомъ справедливости не наказывать върныхъ слугъ своихъ низверженныхъ враговъ, но въ случав ихъ достоинства напротивъ оказывалъ имъ почетъ и уваженіе <sup>1</sup>). Такъ, напримъръ, на Лициніева префекта преторіи— Цейонія Юліана, (Caeionius Julianus), онъ указалъ своимъ подчиненнымъ, какъ на образецъ для подражанія. Этого мало. Тотчасъ же послъ побъды онъ назначилъ его консуломъ на 325 годъ<sup>2</sup>) и выдалъ позднѣе его дочь Василину замужъ за своего брата Юлія Констанція. Цейоній былъ въ родствѣ съ Евсевіемъ никомидійскимъ<sup>3</sup>) и приложилъ все свое вліяніе въ его пользу.

Вскорѣ произошли событія, совершенно независѣвшія отъ церкви, но кореннымъ образомъ измѣнившія воззрѣнія императора.

До никейскаго собора Константинъ былъ постояннымъ и исключительнымъ счастливцемъ. Всякое предпріятіе, какъ бы оно рискованно ни было, всегда ему удавалось. Благословеніе Божіе, какъ онъ самъ думалъ, видимо во всемъ ему сопутствовало. Но едва Арій и его сторонники пошли въ изгнаніе, какъ на него пали жестокіе удары рока.

Лициній, которому Константинъ незадолго до собора даровалъ жизнь, поднялъ противъ него мятежъ. Вслѣдствіе этого въ 325 г. онъ принужденъ былъ казнить мужа своей сестры <sup>4</sup>). Уже это обстоятельство непріятно на него подѣйствовало.

Въ 326 г. его старшій сынъ Криспъ былъ обвиненъ



<sup>1)</sup> Seeck Gesch. d. Untergang. I, 132.

<sup>2)</sup> Theodosiani libri XVI ed. Th. Mommsen et Paulus M. Meyer. Berol. 1905 Vcl. I pars prior. p. CCXVII.

<sup>3)</sup> Ammian XXII, 9, 4 говорить объ императоръ Юліанъ, что онъ въ Никомидіи educatus ab Eusebio episcopo, quem genere longius contingebat. Это родство было со стороны матери Юліана—Василины Seeck Nic. S. 357 anm-

<sup>4)</sup> Seeck Nic. Konc. S. 358.

въ кровосмѣшеніи и прелюбодѣяніи и палъ жертвою этого нреступленія.

Недолгое время спустя послѣ этого должна была раснрощаться съ жизнью настоящая виновница этого императрица Фауста.

Между тѣмъ едва ли когда во всякомъ событіи, говорить Зеекъ <sup>1</sup>), видѣли перстъ Божій такъ, какъ въ IV вѣкѣ. Отсюда Констанціи и Цейонію было не трудно убѣдить Константина въ томъ, что разразившееся надъ нимъ несчастіе это возмездіе за его церковную дѣятельность послѣдчяго времени. Дарованную ему Богомъ власть онъ употребилъ на то, чтобы помочь врагамъ одолѣть людей, считавшихся у всѣхъ святыми.

Къ этому присоединилось другое событіе.

Прямо около этого времени, какъ кажется, объявились внезацно мощи Лукіана. Обстоятельствь этого мы не знаемъ. Но въ полавленныхъ общинахъ должно было сильнѣе проявиться религіозное одушевленіе, а чудо, говорить Зеекъ<sup>2</sup>) есть любимое чадо вѣры. Весьма возможно, что появленіе мощей мученика, котораго аріане считали своимъ особымъ нокровителемъ, теперь, когда учение его было опозорено и гонимо, сочли за великій и блестящій знакъ чуда. Вслёдствіе этого императрица-мать, имбвшая большое вліяніе на сына, вступилась за св. Лукіана Въ это время Константинъ, желая увѣковѣчить ея память, предоставиль ей выбрать городъ, который удостоился бы чести носить ея имя. Императрица избрала Дрепану въ Висаніи, гдъ завъщала похоронить свои останки <sup>3</sup>). При освящении новаго Еленополя. осенью 327 г. культь аріанскаго учителя сдѣлался центромъ всего празднества 4).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Seeck ZKG. XVII, 358.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck Nic. Konc. S. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Seeck ZKG. XVII, 358. 359.

<sup>4)</sup> Philost- II, 12 То же подтверждаеть полуоффиціальная хроника

Къ этому присоединились соображения иного рода.

Когда Константинъ вмѣшался въ споръ, онъ совершенно не былъ знакомъ съ религіознымъ настроеніемъ востока. Онъ былъ наученъ вѣрѣ западомъ и въ то время находился подъ вліяніемъ своихъ западныхъ руководителей. Никейскій символъ былъ мирною, чтобы прекратить споръ, работою въ западномъ смыслѣ. Но въ ближайшіе годы, при болѣе близкомъ знакомствѣ съ востокомъ, онъ увидѣлъ, что почва, на которой онъ стоитъ, зыбка и совершенно не соотвѣтствуетъ воззрѣніямъ восточной церкви <sup>1</sup>).

Подъ вліяніемъ всего этого въ религіозномъ образѣ мыслей императора происходить крутой повороть въ противоположную сторону и онъ становится покровителемъ аріанства. Аріанское вліяніе врывается ко двору. Не отмѣняя постановленій никейскаго собора и зная по опыту. что всякій законъ получаетъ силу болѣе черезъ исполненіе, чѣмъ содержаніе, онь рѣшается подъ прикрытіемъ никеизма вернуть права вѣроученію стараго времени<sup>2</sup>). Какъ это происходитъ мы не знаемъ. Аріанскіе источники до насъ не дошли, а православные-тенденціозны, а иногда не вѣрны. Въ особенности это должно сказать о главномъ источникъ нашихъ познаній-сочиненіяхъ Аоанасія. Желая во что бы то ни стало въ интересахъ православія реабилитировать Константина онъ. какъ это доказано Зеекомъ <sup>3</sup>), старательно или замалчиваетъ или переносить на Констанція большую часть неблагопріятныхъ православію актовъ великаго императора. Этого мало. Ad majorem Dei gloriam для хорошей цёли самъ Аоанасій, какъ это утверждаетъ Зеекъ<sup>4</sup>) или источникъ, изъ ко-

4) Seeck Nic. Konz. S. 33 ff.



Константинополя, въ которой подъ 327 г. написано: Diepanam. Bithyniae civitatem in honorem martyris Luciani ibi conditi Constantinus instaurans ex vocabulo matris suae Helenopolin nuncupavit.

<sup>&#</sup>x27;) Harnack DG. II, 233.

<sup>2)</sup> Harnack DG. II, 233. 234.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Seeck Nic. Konc. S. 19 ff.

тораго онъ черпалъ свои свёдёнія, не останавливались даже передъ подлогами и фабрикаціей документовъ. Во всякомъ случаё неподлинные документы въ большомъ количествё содержатся чъ сочиненіяхъ, написанныхъ Асанасіемъ въ концё его жизни и особенно въ «посланіи Асанасія къ монахамъ повсюду пребывающимъ или такъ называемой исторіи аріанъ» <sup>1</sup>).

Но какъ это могло быть?

Считають за смѣлость, читаемъ у Зеека 2), даже возбуждать вопросъ о достовърности Аоанасія. Въ то время, когда все дрожало предъ императоромъ, человѣкъ, который прямо спориль съ нимъ за истину. былъ рѣдкое явленіе. Нынѣ нельзя было бы и усумниться въ его правдивости. Но въ IV въкъ понятія о морали были иныя. Прочтите только проповѣди и религіозные трактаты этой эпохи! Здѣсь можно найти и милосердіе, и милость и цёломудріе, но о правдивости неть и речи. Въ похвальной речи Аванасію Григорій Назіанзинъ<sup>8</sup>) перечисляеть всевозможныя достоинства почившаго, межлу ними, жаръ за истину, въ смыслъ жара за православное ученіе, но того, что мы называемъ правдивостью, правдолюбіемъ (Wahrheitsliebe), въ длинномъ перечнѣ добродѣтелей ораторъ не приводитъ и не потому, чтобы онъ не желалъ ему ея приписать, а просто потому, что онъ самъ этому качеству не придаваль никакой цёны, никакого значенія <sup>4</sup>). Въ то время, когда все дрожало предъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athanas. hist. ar. ad monach, MSG. 25, р. 690 русс. пер. Аванасія Великаго, Творенія въ переводъ Московской духовной академін. св. Троиц. Лавра. 1902 т. 2 стр. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck Nic. Konc. S. 33. Попытку защитить Аванасія противъ Зеека дълетъ Snellman, Der Anfang des arianischen Streites. Helsingfors. 1904. S. 12. 13, но безо всякихъ основательныхъ данныхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gregorii Theologi, Opp. orat. 21 MSG. 35, 1082—1128. Григорія Назіанзина, Творенія въ переводъ Московской духовной академіи. Москва 1851. т. 2 стр. 176.

<sup>4)</sup> Seeck Konz. Nic. S. 33. 34.

деспотизмомъ императоровъ, ложь, какъ характерный порокъ трусливаго рабства, долженъ былъ имѣть столь широкое распространеніе, что даже лучшіе люди теряли чувство правды.

«Mag sein, dass einer

Dies tat als ehrlicher Mann,

Jch wäre keiner,

Wenn ich es hätte getan».

Съ своей точки зрѣнія всякаго, говорить Зеекъ, готовъ осудить Рюккертъ и онъ правъ. Но во времена Аоанасія воззрѣнія были иныя. Проступка противъ цѣломудрія, который въ наше время пройдетъ съ легкимъ выговоромъ, даже самый строгій моралистъ, Аоанасій никогда не могъ бы себѣ простить, но за то ради доброй цѣли онъ легко могъ позволить себѣ ложь, фабрикацію, которыя мы считаемъ за безчестье. Отсюда, какъ мы въ настоящее время можемъ признать за высокочестнаго человѣка того, кого онъ считалъ величайшимъ грѣшникомъ, такъ и Аоанасій въ свое время могь быть высоконмпонирующей личностью, хотя бы это и не соотвѣтствовало въ вышеупомянутомъ отношеніи нашимъ вэззрѣніямъ<sup>1</sup>).

Оправдывая съ этой точки зрѣнія Аоанасія, Зеекъ усваиваетъ ему поддѣлку документовъ и особенно тѣхъ, которые касаются Константина Великаго и его дѣятельности въ послѣдніе годы жизни.

Прослѣдимъ аргументацію Зеека противъ Аоанасія.

Около 360 г. возникъ въ церкви вопросъ, умеръ ли Арій подъ анаоемой или въ церковномъ общеніи. Нѣкто Сераціонъ обратился за разрѣшеніемъ этого къ Аоанасію. Послѣдній слѣдующимъ образомъ описалъ смерть Арія. «По настоянію Евсевіевыхъ приверженцевъ, Арій призванъ былъ царемъ Константиномъ и когда явился, царь спросилъ его: содержитъ ли онъ вѣру вселенской церкви?

<sup>1</sup>) Seeck. Nic. Konc. S. 34.

Арій поклялся, что в'руетъ право, и подаль письменное исповедание веры, не сказавъ въ немъ, за что извергнутъ былъ изъ церкви епископомъ Александромъ, и вмѣстѣ прикрываясь изреченіями писанія. Посему, когда клятвенно подтвердиль, что не держался тьхь мыслей. за которыя извергь его Александръ, тогда царь отпустилъ его, сказавъ: «Если вѣра твоя правая. то хорошо сдѣлалъ, что поклялся. Если же въра твоя нечестива, и ты поклялся, то Богъ по клятвѣ твоей будеть судить дбло твое». Когда вышель онъ оть царя, Евсевіевы приверженцы хотьли ввести его въ церковь... Тогда епископъ Александръ, выслушавъ это и весьма опечалившись, вошелъ въ церковь и, повергшись на лицо, молился, чтобы Богь разрѣшилъ его. «И случилось нѣчто чудесное и необычайное. Когда Евсевіевы приверженцы дѣлали угрозы, тогда епископъ молился, Арій же твердо полагался на Евсевіевыхъ сообщниковъ. И много суесловивъ, идеть онь въ нечистое мѣсто для удовлетворенія нужд<sup>±</sup>, и внезапно, по писанію, ницъ бывъ, просѣдѣся посредѣ<sup>1</sup>) немедленно упавъ, испускаетъ духъ, лишается вдругъ и того я другого, и общенія съ церковью и жизни»<sup>2</sup>).

Мы не можемъ, говоритъ Зеекъ <sup>3</sup>), изслѣдовать медицински, отчего умеръ Арій: отъ холеры, дезинтеріи и т. д., но здѣсь замѣчательно выраженіе: «ницъ бывъ, просѣдѣся посредѣ» <sup>4</sup>), какъ описана въ Дѣяніяхъ апостольскихъ <sup>5</sup>) -смерть Іуды.

Изъ расказа Аоанасія явствуеть, что смерть Арія послѣдовала во времена епископата Александра константинопольскаго.

Но такъ ли это?

5) Дъян. Ап. 1, 18.

10\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дъян. 1, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аван. р. п. П, 99—101. MSG. t. 25 р. 685.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Seeck, Nic. Konz. S. 35,

<sup>4)</sup> Athan. MSG. 25, 685 πρηγής γενόμενος ελάκησε μέσος.

По Сократу 1) Александръ константинопольский умеръ въ 340 году или между 339-341 г. Дата эта неправильна<sup>2</sup>). Изъ свидѣтельства Аоанасія<sup>3</sup>) ясно, что преемникь Александра Павелъ сдѣлался епископомъ еще при жизни Константина Великаго. Во всякомъ случат на тирскомъ соборъ 335 года Павелъ подписался въ качествѣ епископа константинопольского. Taкимъ образомъ перемѣна эта совершалась передъ 335 г. Такъ какъ Филосторгій<sup>4</sup>) говоритъ объ этомъ событіи непосредственно послѣ основанія Константинополя—11 мая 330 года а Өеодорить <sup>5</sup>) прибавляеть, что Александръ умеръ, когда городъ его назывался еще Византіей, то отсюда можно думать, что смерть Александра послѣдовала вскорѣ послѣ 330 г. <sup>6</sup>) и во всякомъ случаѣ до тирскаго собора 335 г., непосредственно за которымъ совершилось освящение іерусалимской церкви. Собравшіеся на это празднество епископы. какъ объявляеть самъ Аоанасій 7), приняли въ церковное общеніе той тері Ареюч. По греческому словоупотребленію это значить Арія и его присныхъ, что признаеть позднёе и самъ Аеанасій — Ареюч хад тод; соч адто. Итакъ значитъ Арій пережилъ Александра и умеръ въ общеніи съ церковью, такъ какъ былъ принять iepycaлимскимъ соборомъ<sup>8</sup>). Другими словами, во всемъ разсказъ Аванасія о смерти Арія нѣтъ ни слова правды <sup>9</sup>).

Кто желаеть, читаемъ у Зеека, <sup>10</sup>) во что бы то ни стало

3) Athan. hist. ar. ad mon. 7.

4) Philost. II, 10.

<sup>5</sup>) Theod. h. e. I, 19, 1.

6) Seeck, Nic. Konz. S. 30-31 cp. Loofs art Macedonius in RE<sup>2</sup> Bd. XII, 44.

7) Athanas. Apol. c. ar. 84, de synod. 21.

- 8) Seeck, Nic. Konz. S. 36.
- 9) Seeck; Nic. Konz. S. 37.
- 10) Seeck ZKG. XVII S. 37-38.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. II, 5.

<sup>2)</sup> Seeck ZKG, XVII, 29.

оправдать Асанасія, можеть сказать, что онъ самъ былъ введенъ въ обманъ. Составляя письмо къ Серяпіону, Асанасій объявилъ, что пишетъ о смерти Арія со словъ пресвитера Макарія<sup>1</sup>). Но если послѣдній былъ лгунъ, какъ онъ могъ ему вѣрить? Что Арій былъ живъ еще въ 335 г., объ этомъ онъ зналъ, такъ какъ самъ намъ это сообщаетъ. Что Александръ умеръ значительно раньше Арія — это ему также было не безызвѣстно, такъ какъ преемникъ того былъ съ нимъ лично на тирскомъ соборѣ. Не можемъ же мы представить, чтобы Асанасій все это забылъ? Мы не можемъ допустить такой возможности, тѣмъ болѣе, что другія извѣстія у Асанасія ясно говорятъ, что не Макарій, а именно онъ самъ выдумывалъ исторію и съ теченіемъ времени се расширялъ.

Въ своихъ раннихъ сочиненіяхъ онъ ни разу не говорить о смерти Арія, хогя чудесный судъ Божій лучше всего могъ бы доказать читателю неправду (богопротивность) аріанства<sup>2</sup>). Въ apologia contra arianos, въ которой онъ подробно разсказываеть исторію секты, онъ столь важное событіе обходить полнымъ молчаніемъ. Вѣроятно, самъ Аеанасій, когда лисаль, это сочинение, еще пичего не зналь о пазванной баснѣ <sup>3</sup>). Въ первый разъ послѣдняя въ нѣсколько измѣненномъ видѣ выплываеть въ ер. ad episcopos Aegypti et Libyae. составленномъ въ 356 г.<sup>4</sup>). По внушенію Евсевія императоръ Константинъ призвалъ Арія и потребовалъ отъ него письменное исповѣданіе. Арій представилъ ему формулу, которая состояль изъ словъ св. писанія, а о собственномъ заблуженія аріанъ умалчивала. «Если ты, сказаль Константинь, не имбешь ничего иного въ мысли, кромѣ сего, то призови во свидѣтеля истину, такъ какъ Господь накажетъ тебя, если поклянешся лживо. Арій похлялся, что ничего другого не говорилъ и кромѣ исповѣ-

<sup>1)</sup> Athan. MSG XXV. 685.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Athan. h. ar. ad mon 3 MSG. XXV 693.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Seeck, Nic. Konz. S. 38.

<sup>4)</sup> Athan. MSG. 25, 580 pycc. перев. II, 34-35.

даннаго ни о чемъ другомъ не думалъ. Въ письмѣ къ Серапіону слова императора болѣе тверды и опредѣленны. Здѣсь онъ не требуетъ никакой клятвы, но самъ Арій добровольно клянется. Въ этомъ, конечно, еще большая вина. Но послѣ разсказа объ аудіенціи у императора слѣдуютъ слова: «но вскорѣ вышедши, какъ дѣйствительно понесшій наказаніе упалъ и ницъ бывъ, просѣдѣся посредѣ» <sup>1</sup>). Отсюда ясно, что онъ умеръ злою смертью въ тотъ моментъ, какъ покинулъ дворецъ, и что кара Божія за лжеприсягу слѣдовала по пятамъ <sup>2</sup>).

Послѣ того, какъ разсказъ доведенъ до конца, онъ снова начинается и подробно повъствуеть объ угрозахъ Евсевія Александру, молитвѣ послѣдняго и злой смерти Арія въ афедрон въ томъ же духъ, какъ это мы видъли въ письмъ къ Серапіону. Но кто обладаеть хоть малымъ филологическимъ образованіемъ, говоритъ Зеекъ <sup>3</sup>), тому ясно, что продолженіе это-позднЪйшая вставка. Впрочемъ уже старые издатели знали, что Apologia contra arianos и посланіе de synodis содержить отдѣльные фрагменты, которые самъ Аоанасій въ нихъ включиль несколько леть спустя после ихъ написанія. Что также и epistola ad episcopos Aegypti et Libyae подверглось той же операціи, это съ увѣренностью можно заключить изъ слѣдующаго мѣста: <sup>4</sup>) «Лукавство и клеветы мелетіанъ всёмъ были явны и прежде сего, злочестіе и богоборная ересь аріанъ издавна повсюду и всёмъ открыты, потому что не мало уже сему времени. И пятьдесять пять леть тому, какъ они сдълались раскольниками, а тридцать шесть лѣть тому, какъ другіе объявлены еретиками и изрынуты изъ церкви по суду цѣлаго вселенскаго собора» 5). Такъ



Athan. MSG. XXV. 685 άλλ' εύθύς έξελθών ώσπερ δίχην δούς χατέπεσε χαὲ πρηνής γενόμενος ἐλάχησε μέσος p. π. II, 99-101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ этой же формъ разсказъ см. и въ Hist. ar. ad monach. 51.

<sup>3)</sup> Seeck ZKG. XVII, 39.

<sup>4)</sup> Athan. ep. ad ep. Aeg. et Lib. 32 MSG 25, 589.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ae. II, 39.

какъ посланіе къ египетскимъ и ливійскимъ епископамъ безъ всякаго сомнѣнія написано въ 356 г., то Вальхъ на этомъ основаніи подъ послѣднимъ соборомъ понималъ александрійскій соборъ и датировалъ его 320 годомъ <sup>1</sup>). Нѣтъ сомнѣнія, что здѣсь идетъ рѣчь о никейскомъ соборѣ <sup>2</sup>) и это тѣмъ болѣе, что съ этимъ вполнѣ совпадаетъ сообщеніе о началѣ мелетіанской схизмы, иначе отнявъ 55 отъ 356 мы придемъ къ 301 г. т. е. явной безсмыслицѣ. Ясно, что вышевыписанное мѣсто написано въ 361 г. т. е. на 5 лѣтъ позже основного посланія. Около этого же времени—361 годъ—составлено также и помянутое посланіе къ Серапіону. Очевидно, что Аванасій, встрѣтивъ здѣсь разсказъ о смерти Арія, видоизмѣнилъ его такимъ образомъ, чтобы онъ не находился въ противорѣчіи съ позднѣе написанными имъ пройзведеніями <sup>3</sup>).

Все это, по мнѣнію Зеека, доказываеть, что авторомъ расказа о смерти Арія былъ не Макарій, а именно Асанасій <sup>4</sup>). Изъ сочиненій послѣдняго заимствують этоть разсказъ и позднѣйшіе историки. Изъ нихъ вѣдь не было ни одного, кто бы не читалъ Асанасія! Что же касается знаменитаго афедрона, который видѣлъ Сократъ <sup>5</sup>), то это, по словамъ Зеека <sup>6</sup>), только показываеть, какъ легко литературный вы-

<sup>1</sup>) Walch, Entwurf einer vollständigen Historie der Ketzereien. Leip. 1764 Bd. II. S. 421 cp. Hefele CG. I<sup>1</sup>, 235 anm. 4 CG. I<sup>2</sup>, 268.

2) Seeck Niz. Konz. S. 40.

<sup>3</sup>) Seeck, Nic. Konz. S. 39. 40.

4) Seeck, Nic. Konc. S. 40. Въ полномъ согласіи съ Зеекомъ и сопtra Аванасію находится слѣдующее сообщеніе древнъйшаго сирійскаго мъсяцеслова. Мъсяцъ Харизанъ (іюнь) 6-го «въ Александріи Арій пресвитеръ». Мъсяцесловъ этотъ впервые былъ переведенъ и изданъ В. Райтомъ (W. Wrihgt) въ 1865—1866 году по нитрійской рукописи 411—412 г. Отсюда онъ былъ перепечатанъ въ 1894 году Дюшеномъ въ Acta Sanctorum. Novemb. T. 1 P. 1 р. L sq. Въ русской литературъ онъ сдълался извъстенъ благодаря архіеп. Сергію, издавшему его въ русскомъ переводъ въ приложении Nr. 21 въ своемъ Полномъ мъсяцесловъ востока. T. 1 Восточная агіологія. Владиміръ 1901. стр. 615. Что здъсь разумъется извъстный намъ Арій, это доказываетъ архіеп. Сергій стр. 84. 85.

<sup>5</sup>) Socr. 1, 38, 7.

<sup>6</sup>) Seeck ZKG. XVII, 40. 41.

Digitized by Google

думка проникаетъ въ массу и приноравливается къ извѣстной мѣстности.

Итакъ Аванасій для хорошей цёли не стёснялся съ истиной и въ широкомъ размёрё допускалъ fraus pia. Отсюда можно подозрёвать участіе Аванасія въ фабрикаціи документовъ по его дёлу. Возможно впрочемъ, что онъ сначала о многомъ умалчалъ, а затёмъ съ теченіемъ времени умолченное замёнилъ вымысломъ, причемъ для большей убёдительности подкрёпилъ его составленными ad hoc документами <sup>1</sup>).

Ароlogia contra arianos была написана около 350 г. и въ главной части содержить только подлинные матеріалы, но позднѣе она была переработапа и въ нее были включены фальшивыя документы<sup>2</sup>). Чтобы сдѣлалъ это не Аеанасій сомнительно, такъ какъ все это подверждается повтореніемъ сказаннаго въ historia arianorum ad monachos, такимъ образомъ собственнымъ его признаніемъ<sup>3</sup>).

Однимъ изъ такихъ явно подложныхъ документовъ является «иосланіе Константина (младшаго) народу каболической александрійской церкви». Въ этомъ посланія Константинъ заявляетъ, что Абанасій былъ «временно посланъ Константиномъ Великимъ въ Галлію для того, чтобы по жестокости кровожадныхъ непримиримыхъ враговъ, угрожавшихъ опасностью священной его главѣ, не потерпѣть ему отъ разврата злыхъ неизцѣлимаго зла. Для сохраненія его отъ такой именно жестокости, онъ былъ исторгнутъ изъ челюсти нападавшихъ на него людей и посланъ жить подъ моимъ (Константина II) покровительствомъ». Поздѣе желая доставить особое удовольствіе александрійцамъ, будто бы самъ Константинъ Великій вознамѣрился уже возвратить Абанасія въ Алексан-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seeck Nic. Konz. S. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. Apol. 86. 87.

<sup>\*)</sup> Athan. hist. ar. ad mon. 50 MSG. XXV, 753.

дрію, но за смертью пе успѣлъ исполнить своего предположенія. Отсюда «сдѣлавшись наслѣдникомъ намѣренія блаженной памяти царя я счелъ долгомъ исполнить его» <sup>1</sup>).

Аванасій всячески желаль доказать, что Константинь Великій не быль къ нему враждебень. Но это опрвергалось ссылкой его Константиномъ. Отсюда старанія Аванасія, во что бы то ни стало, обѣлить Константина<sup>2</sup>). Воть цѣль посланія Константина младшаго къ александрійцамъ!

Памятникъ этотъ носить надпись: «давно въ Триверахъ въ 15-ый день іюльскихъ календъ»<sup>3</sup>). Хотя консулатъ отсутствуеть, во годъ не подлежить сомнѣнію. Константинъ Великій умеръ 22 мая 337 года. До 17 іюня извѣстіе это едва ли могло только дойти въ Триръ. Между тёмъ авторъ посланія говорить о смерти Константина, какь о факть давно уже бывшемъ, откуда можно вывести самое раннее 338 г. Самъ Аванасій расказываеть, что его возвращеніе состоялось на основании соглашения трехъ братьевъ о возвратѣ всѣхъ изгнанныхъ. для чего долженъ былъ понадобиться по крайней мъръ мъсяцъ. Праздничныя посланія говорять, что Авапасій вернулся въ Александрію 23 ноября 338 года. 4) Было бы странно, если бы онъ, получивъ позволение вернуться изъ ссылки. медлилъ этимъ въ течение года. Значитъ дата посланія Константина млалшаго можеть быть только 17 іюня 338 года <sup>5</sup>). Между тымъ и это неправильпо. Дъло въ томъ. что здѣсь Константинъ называеть себя цезаремъ, титулъ, который опъ носилъ при жизни отца и въ первые мѣсяцы по-

<sup>b</sup>) Seeck ZKG. XVII, S. 42. 43.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athan. hist. ad monach. 8 MSG. 25, 704 русс. пер. т. 2 стр. 111 ср. I, 366.

<sup>2)</sup> Seeck ZKG. XVII, 42.

<sup>3)</sup> Athan. hist. ad. mon. 8. έδόθη πρό δεχαπέντε χαλανδών 'Ιουλίων έν Τριβέροις.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Аван. празд. посл. III, 380 сf. C. Theod. (ed. Mommson) I, CCXXV. Gutschmid (Kleine Schriften II, 430) вопреки тексту относить это извъстіе къ предыдущему году, датируя возвращеніе Аванасія 23 ноября 337 г.

слѣ его смерти. Но 9 сенября 337 года онъ былъ уже августомъ. Также и въ другомъ отношения эта дата невозможна<sup>1</sup>). Въ годъ смерти Константина Великаго младший сынъ его Констансъ имѣлъ всего 14 лѣтъ отъ роду,<sup>2</sup>) почему какъ не дѣеспособный попалъ въ опеку къ старшему брату Константину II, въ рукахъ котораго и было сосредоточено законодательство для всего занада<sup>3</sup>). Только въ 340 году съ достижениемъ 17 лѣтняго возраста Констансъ отдѣлился и провозгласилъ себя самостоятельнымъ, что вызвало войну между братьями, стоившую одному изъ нихъ жизни<sup>4</sup>).

Какъ намъ сообщаетъ Юліанъ, <sup>5</sup>) три брата собрались въ Панноніи для дёлежа наслёдства Константина. Такъ какъ Аоанасій осенью 338 года былъ уже въ Александріи, то значитъ свиданіе трехъ братьевъ им'ело м'есто лётомъ того же года. Но лётомъ 338 года Константинъ былъ сначала въ Виминаціи, а затёмъ на нижнемъ Дунаё. Между тъмъ посланіе написано въ Трирѣ<sup>6</sup>)!

Такимъ образомъ и день, и мѣсто, и обстоятельства, словомъ все это не соотвѣтствуетъ истинѣ. Этого мало. Если мы обратимся къ самому памятнику, то и здѣсь масса недоразумѣній! Въ посланіи напр. говорится, что Аоанасій по приказу Константина «въ этомъ городѣ, въ которомъ онъ проживалъ, долженъ былъ имѣть у себя въ изобиліи все необходимое»<sup>7</sup>). Слово «въ этомъ городѣ» указываетъ прямо на тотъ городъ, куда былъ сосланъ епископъ и гдѣ было написано наше письмо, такимъ образомъ Триръ, т. е.,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seeck, Nic. Konz. S. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck, Zur Echtheitsfrage der Scriptores historiae Augustae Rhein. Museum. XLIX, 213.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. C. Theod. XII, 1, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Schultze art. Konstans Bb RE<sup>3</sup> Bd. X S. 770.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Julian. op. I p. 19 A. 20 B.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Seeck ZKG. XVII, S. 44.

<sup>7)</sup> Athan. MSG. XXV, 753 εν ταύτη τη πόλει, εν ή διετριβε, πάσι, τοις αναγκαίοις εμπλεονάζειν.

тоть городъ, въ которомъ оно какъ разъ не могло быть написано. Наконецъ, отецъ пишущаго называется не divus parens noster, но «владыка нашъ Константинъ августъ» <sup>1</sup>), титуломъ, который никогда не употреблялся въ отношеніи иокойнаго императора. Это, по Зееку, <sup>2</sup>), прямо указываетъ, что посланіе къ каоолической общипѣ Александрія было составлено не императорской канцеляріей, но незнакомымъ съ оффиціальнымъ языкомъ лицомъ.

Подробную же пѣль-реабилитировать Константина и показать его дружелюбіе къ Аоанасію-преслѣдуеть также другой памятникъ, равнымъ образомъ имѣющійся въ Apologia. Если тамъ сынъ свидѣтельствуетъ о православномъ образѣ мыслей своего отца, то здѣсь, чтобы устранить всякое сомнѣніе, говорить самъ Константинъ. Мы имѣемъ въ виду посланіе Константина Великаго къ епископамъ тирскаго собора. Объявивь о своемъ невѣдѣнія, какія тирскій соборъ сдѣлалъ опредъленія по дълу Аоанасія, Константинъ относится къ нимъ тѣмъ не менѣе весьма недовѣрчиво. Усумнившись въ справедливости соборнаго постановленія, императоръ дальше пишетъ слёдующее. «Когда я въёзжалъ на конѣ въ соименный мяѣ горолъ.... изъ среды народной толпы вдругъ BЫшель ко мнѣ Аоанасій съ нѣкоторыми окружавшими его особами. Свидѣтельствуюсь **ДV**ХОВНЫМИ налзирающимъ 38. всёми Богомъ (?!для чего, напримёръ, клятва въ устахъ императора), что съ перваго взгляда я даже не могъ бы и узнать, кто это такой, если бы нѣкоторые изъ нашихъ, отвѣчая на мои вопросы, не разсказали мнѣ, какъ слѣдовало, и кто онъ и какую потерпѣлъ обиду (Sic! приближенные о дѣяніяхъ тярскаго собора освѣдомлены лучше и скорѣе, чѣмъ императоръ). Въ тѣ минуты я и не разговаривалъ и не раздѣлялъ

Athan. Hist. ar. ad mon. 50 MSG, 25, 753: ό δεσπότης ήμῶν Κωνσταν τἶνος ό Σεβαστός. τ. e. dominus noster Constantinus Augustus.

<sup>2)</sup> Seeck, Nic. Konz. S. 45.

бестды. А когда онъ просилъ выслушать себя-я отказался и едва не приказалъ выгнать его (?!императоръ будто оправдывается). Однако же онъ настоятельно умолялъ и не хотълъ ничего болье, кромь вашего сюда прибытія, чтобы въ вашемъ присутствіи, могь оплакать все, что терпѣлъ по необходимости. Такъ какъ просьба эта кажется мнё основательною и въ настоящее время благоприличною, то я съ удоволь-(Sic!) велѣлъ написать къ вамъ это повелѣніе, чтобы ствіемъ всѣ вы, составляющіе соборъ въ Тирѣ, безъ отлагательства прибывъ въ станъ нашего благочестія, показали самыми дѣлами чистоту и справедливость своего суда-при мнѣ, который -чего и сами Вы не отвергаете-есть истинный сослужитель Божій». Затьмъ указавъ на дарованную ему Богомъ церковную миссію, Константинъ оканчиваетъ письмо въ самомъ суровомъ тонѣ. «Пріѣзжайте же, говорю, къ намъ, какъ можно скорће, и съ увћренностью, что мы употребниъ всћ силы для сохраненія неприкосновенности закона Вожія-особенно въ отношении къ тому, къ чему не должно прививаться ни поношеніе, ни безславіе, — мы разсѣемъ т. е. затопчемъ, совершенно уничтожимъ враговъ закона, которые прикрываясь святымъ именемъ, вносять различныя и разнообразныя злохуленія» <sup>1</sup>). Дальше расказываеть самъ Аванасій. Евсевій никомидійскій, по его словамъ, ослушался и помѣшалъ, епископамъ собора явиться на зовъ царя. Вмѣсто собора епископовъ онъ съ нѣкоторыми своими сторонниками явился въ Константинополь и вновь оклеветалъ Асанасія. Всябдствіе этого Константинъ, не разсмотрѣвъ дѣла на соборѣ, сослалъ его въ Триръ.

О тирскомъ соборѣ и первомъ изгианіи Аоанасія имѣются свѣдѣнія въ пасхальныхъ письмахъ<sup>2</sup>) и въ безусловно

<sup>1)</sup> Athan. apol. 86. pycc. II. I, 393.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>, Аө. р. п. III, 376 и сл.

подлинномъ документь, находящимся въ Аоанасіевой apologia<sup>1</sup>), именно въ запискъ клира мареотскаго гая.

11 іюля 335 г. Аоанасій отъёхалъ изъ Александріи въ Тиръ. Дѣло Аоанасія собору представлялось темнымъ. Вслёдствіе этого въ мареотскій гай была командирована особая комиссія для разслёдованія дѣла:

7 сентября клиръ мареотскаго гал представилъ собору оправдательную записку<sup>2</sup>).

Между тьмъ Асанасій, не ожидая соборнаго приговора, тайкомъ покинулъ Тиръ и отплылъ въ Константинополь, куда и прибылъ 29 октября. Здъсь чрезъ недълю онъ имълъ аудіенцію у Константина.

6 ноября онъ отправился въ изгнаніе въ Триръ<sup>8</sup>).

Хотя эти даты заимствованы изъ различныхъ источниковъ, но всё онѣ настолько совпадаютъ одна съ другою, что не подлежатъ ни малѣйшему сомнѣнію. Но разъ это такъ, значитъ посланіе Константина къ тирскому собору подложно, такъ какъ оно предполагаетъ, что между разговоромъ Константина съ Аоанасіемъ должны были произойти посылка посланія и пріѣздъ епископовъ, на что долженъ былъ потребоваться добрый мѣсяцъ <sup>4</sup>).

Кромѣ этихъ документовъ перу Аоанасія, по мнѣнію Зеека <sup>5</sup>), принадлежитъ еще цѣлый рядъ подложныхъ актовъ. Объ одномъ изъ нихъ мы уже говорили, именно объ эдиктѣ Константина, въ которомъ повелѣвается называть аріанъ порфиріанами, сжигать ихъ книги, а хранителей ихъ предавать смертной казни <sup>6</sup>). Кромѣ того, по Зееку, Аоанасіевой же фабрикаціей являются письма Константина противъ Арія <sup>7</sup>)

1) Athan. Apol. c. 75=MSG. 25, 385. pycc. n. I, 378.

<sup>2</sup>) Athan. apol. 75 MSG. XXV, 385.

3) Seeck ZKG. XVII, 46. 47 Gutschmid Kl. Schrift. II, 430.

4) Seeck, Nic. Konz. S. 47.

<sup>5</sup>) Seeck, ZKG. XVII, S. 47-52.

6) См. выше.

7) Socr. 1, 9, 64 Gelas. III, 1=Мапзі II, 929 на неподлинность указываль Harnack DG. II 234.

и противъ Евсевія никомидійскаго<sup>1</sup>), преследующія туже цъль реабилитаціи Константина. Они не содержать въ себъ ничего кромѣ брани, изъ чего всякому предоставляется судить, могъ ли такъ говорить великій императоръ или нѣтъ. Но такъ какъ они не заключають въ себѣ никакихъ фактическихъ данныхъ, то и проходятъ совершенно безвредно для историческаго изслѣдованія<sup>2</sup>). Тоже самое можно сказать и о такъ называемомъ Depositio Arii<sup>3</sup>). Здѣсь выступаютъ всѣ признаки подлога. Depositio Arii--это рѣчь Александра александрійскаго къ своему собравшемуся клиру. Не дошла она къ намъ въ формѣ письма. Чтобы говорящій начиналь свою рѣчь съ письменнаго обращенія, примѣра этому нѣтъ во всей античной литературь. Тоже, по мнѣнію Зеека, подтверждаеть заключающаяся въ этомъ памятникѣ путаница именъ еретиковъ, отлученныхъ александрійскимъ соборомъ по дѣлу Арія <sup>4</sup>). По догадкѣ Зеека всѣ эти памятники неподлинны и повидимому заимствованы изъ недошедшаго до насъ Аоанасіева синодика, о которомь сообщаеть Сократь 5). Всь они относятся къ очень раннему времени и тѣмъ не менѣе че вошли ни въ apologia Аванасія, ни въ другія болѣе раннія его сочиненія. Это прямо указываеть на ихъ неподлинность и заставляеть предполагать, что они составлены Аоанасіемъ въ послѣдніе годы его жизни, когда онъ былъ особенно плодовить по этой части 6).

Итакъ Аоанасій вовсе пе можетъ считаться источникомъ вполнѣ достовѣрнымъ и непреложнымъ. Отсюда пользоваться имъ надо осторожно, а въ отношенія событій Константино-



<sup>1)</sup> Socr. 1, 9, 65 Gelas. III, 1 Mansi II, 940 Theod. 1, 19, 4 Sozom. 1, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck. Nic. Konz. S. 49. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi II, 557. MSG. XVIII, 581.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Seeck Nic. Konz. S. 50. Противъ Зеека, Лоофса, (RE. II, 12) и Бальха (S. 421) за подлинность Depositio Arii, хотя и безъ всякихъ данныхъ но скоръе изъ духа противоръчія выступилъ Snellman S. 73 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socr. I, 13, 12.

<sup>6)</sup> Seeck S. 47. 48.

вой эпохи въ особенности. Это, конечно, создаеть затрудненія, такъ какъ доселѣ почти всѣ церковные историки аргументировали исключительно на почвѣ Аванасія. Затрудненія эти тѣмъ больше, что у насъ нѣтъ источниковъ, относящихся до той эпохи. За кѣмъ итти? На кого положится? При такихъ обстоятельствахъ обратимся опять́ къ тому историку, который уже много разъ выручалъ насъ изъ бѣды и который никогда не опускался до фабрикаціи документовъ. Историкъ этотъ Евсевій кесарійскій <sup>1</sup>).

Когда Константинъ Великій убѣдился, что разрѣшеніе аріанскаго спора на никейскомъ соборѣ грѣховно и не соотвѣтствуеть духу восточной церкви, онъ сталъ подумывать, какъ исправить свою ошибку. Между темъ въ Египть наступили событія, которыя при нікоторой долі: проницательности можно было ожидать. Мелетіанскіе клирики остались на своихъ мѣстахъ, но могли совершать требы только съ позволенія своихъ коллегъ. Такъ какъ послёднее имъ никогда не давалось, то они почувствовали себя совершенно обиженными. Отсюда начались смуты и волпенія. А такъ какъ Александръ александрійскій держалъ руку посвященнаго имъ духовенства, то имъ ничего не оставалось, какъ обратиться за защитой къ императору. Это еще болѣе убѣдило Константина въ гръховности никейскаго собора. При такихъ обстоятельствахъ ему не оставалось ничего другого, какъ прибѣгнуть къ тому же оружію, которое нанесло рану. Но императоръ не рѣшался постановленія того собора, который былъ совершенъ съ такой помпой, отмѣнить чрезъ дру-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Число защитниковъ, указанныхъ нами выше стр. 3 пр. 4 можетъ быть нами нынъ пополнено Snellman, Der Anfang des Arian. Streites и особенно Гейкелемъ (Heikel), въ своемъ предисловін къ изданію сочиненія Евсевія (Eusebius Werke herausg. Kön. Preussch. Akad. der Wissensch. Leip. 1902) «О жизни царя Константина» (р. 1—LVII) вполнъ доказавшимъ не только достовърность этого произведенія, но и подлинность всёхъ входящихъ въ составъ его документовъ.

гой соборъ. Отсюда онъ не созвалъ другого собора, но обратился какъ бы ко второй сессія того же собора '). Конечно это было только по имени. Какъ и въ первый разъ были посланы приглашенія ко всёмъ общинамъ христіанства. Всякій епископъ, бывшій на первомъ, могъ явиться и на второе засѣданіе. Личный составъ былъ тотъ же и все по формѣ осталось по прежнему. На этомъ основания этотъ, какъ бы второй соборъ, можетъ быть разсматриваемъ, какъ продолжение перваго. Этимъ и объясняется почему каоолическая церковь съ Асанасіемъ во главѣ признала эти какъ бы пва собора за одинъ соборъ или вернее за два заседания одного и того же собора. Что это такъ, объ этомъ сообщаетъ Евсевій. По поводу непримиримой распри въ Египть царь «оказывая имъ (епископамъ) всякія почести, какъ отцамъ или

<sup>2)</sup> Seeck Nic. Konz. S. 360. Насколько досель темна исторія никейскаго собора, лучше всего доказываетъ перепечатанное нами (см. выше) въ латинскомъ переводь Питры (Pitra Analecta sacra, IV, 452) пригласительное посланіе Константина на никейскій соборь. Въ этомъ посланіи императоръ въ отмѣну прежняго своего распоряженія о созывъ собора въ Анкиръ галатской мъстомъ предстоящаго собора назначаетъ Никею виеинскую. Вслъдъ за Питрой, указаніе на Анкиру мы относили къ извъстному анкирскому собору 314 г. Нынъ сообщение вышеназваннаго письма о намърении императора Константина созвать соборъ, именно въ Анкиръ, вполнъ подтверждается неизвъстными досель сирійскими источниками, открытыми Шварцень (Е. Schwartz, Zur Geschichte des Athanasius. Nachrichten von der Koenigl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Goettingen. Philologisch-historische Klasse 1904. Hett. 4 u. 5. 1905. Ней. 2 u. 3). Рядомъ съ пригласительнымъ посланіемъ Константина, переведеннымъ Шварцемъ на греческій языкъ (Nachr. 1905. Heft. 3. S. 289). вдъсь находится впервые опубликованное посланіе неизвъстнаго антіохійскаго собора къ Александру, епископу Новаго Рима. (Nachr. 1905. Heft. 3. S. 272-280). Несмотря на нъкоторыя интерполляціи (напр. въ адресъ, Александру, епископу Новаго-Рима, ссылки на въру духовныхъ отцовъ никейскаго собора (8. 279) и т. д.) послание это въ основъ повидимому подлинно. Исповъдуя Сына; •рожденнымъ не изъ несущаго, а изъ Отца, и не какъ сотвореннаго, но какъ главное рожденіе, всегда сущаго. непреложнаго и неизивняемаго» и анаоематствуя ученіе Арія, соборъ, изследовавъ дело епископовъ---Феодота лаодикійскаго, Наркисса неродіадскаго и Евсевія кесаріе-палестинскаго и найдя ихъ мыслящими согласно съ Арјемъ, прямо говоритъ, что отложилъ свое ръшение въ виду приближения предстоящаго « в е л н к а г о собора, въ Анкиръ (S. 278).

лучше какъ пророкамъ Божіимъ, призывалъ ихъ къ себѣ и въ другой разъ снова незлобиво вступалъ въ посредничество между ними, снова дѣлалъ имъ подарки, предписывалъ имъ образъ жизни въ своемъ посланіи, скрѣплялъ своею печатью постановленія собора, убѣждаль ихъ наблюдать взаимное согласіе, не расторгать и не разсѣкать церкви, но памятовать о судѣ Божіемъ» <sup>1</sup>). То же самое явствуеть изъ Аванасія. Въ Apologia contra arianos<sup>2</sup>) онъ сообщаетъ, что Александръ александрійскій пережиль никейскій соборь всего 5-ю мбсяцами. Такъ какъ здѣсь идеть рѣчь о датированіи, гдѣ тенденція не играеть роли, то въ данномъ случаѣ авторитеть Аванасія незыбламъ <sup>3</sup>). Онъ отлично долженъ былъ знать, сколько времени прошло между соборомъ и его собственнымъ избранісмъ въ епископа. Между тымъ, по сообщенію пасхальныхъ писемъ<sup>4</sup>), Александръ умеръ 17 апрѣля 328 года. Значить окончание никейскаго собора имело место осенью 327 г.<sup>5</sup>). Извъстіе это, совпадающее съ сообщеніями актовъ Митрофана и Александра<sup>6</sup>) и извъстіями позднъйшихъ восточныхъ писателей<sup>7</sup>), подтверждается также нашими свѣдѣніями о мѣстопребываніяхъ императора Константина около этого времени. Осенью 325 г. Константинъ изъ Азіи чрезъ Европу побхалъ въ Римъ. Лѣтомъ 327 г. онъ вернулся къ Мраморному морю. 11 іюня онъ былъ въ Византіи, 3 августа въ Иракліи. Вскоръ онъ переплылъ море и лично присутствовалъ при основаніи

11 ·

<sup>1)</sup> Euseb. V. C. III, 23: οἶα γοῦν πατέρας ἢ καὶ μᾶλλον προφήτας θεοῦ πάση περιέπων τιμη καὶ δεύτερον ἐκάλει καὶ πάλιν ἐμεσίτευε τοῖς αὐτοῖς ἀνεξικάκως, καὶ δώ-ροις ἐτίμα πάλιν, ἐδήλου τε τὴν δίαιταν δι' ἐπιστολῆς, καὶ τὰ τῆς συνόδου δόγματα κυρῶν ἐπεσφραγίζετο, παρεκάλει τε συμφωνίας ἔχεσθαι μηδὲ διασπῶν καὶ κατατέμνειν τὴν ἐκκλησίαν, τῆς δὲ τοῦ θεοῦ κρίσεως ἐν νῷ τὴν μνήμην λαμβάνειν. pycc. nep. 186. 187.

<sup>2)</sup> Athan. apol. c. ar. 59.

<sup>3)</sup> Seeck Nic. Konz. S. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Larsow Die Festbriefe des heil. Athanasius Leip. 1852 S. 25. Aean. Teop. III, 376.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Gutschmid. Kl. Schirften Leipz. 1890 Bd. II S. 427.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Acta Metrophanis et Alexandri Phot. Bibl. 256 p. 471 ed. Bekker.

<sup>7)</sup> Renaudot Historia patriarcharum Alexandrinorum. Par. 1713 p. 71. 82.

Еленополя. Осенью 327 года онъ доказуемъ въ Виоиніи, какъ разъ въ той провинціи, гдѣ лежить Никея. Въ началѣ слѣдующаго года мы находимъ его въ сосѣдней Никомидіи<sup>1</sup>). Такимъ образомъ можно думать, что окончаніе никейскаго собора послѣдовало въ ноябрѣ 327 году, при чемъ императоръ легко могъ здѣсь присутствовать<sup>2</sup>).

Непосредственно послѣ основанія Еленополя, полный религіознаго одушевленія къ св. Лукіану, Константинъ, говорить Зеекъ<sup>3</sup>), во второй разъ явился среди своихъ епископовъ. Что онъ пропов'ядалъ милость къ ученикамъ св. мученикаэто понятно само собою. Кромѣ моральнаго давленія императоръ присоединилъ сюда еще личное свидътельство. Такъ онъ достигъ того, что постановленія великаго никейскаго собора были реформированы. Принципіально все осталось по прежнему и ничего не было измѣнено. Арій вмѣстѣ съ Секундомъ, Өеоной и Марисомъ подписалъ вѣроопредѣленіе и быль вызвань изъ ссылки. Это отъ очевидцевъ слышалъ Іеронимъ<sup>4</sup>). Тотъ же фактъ подтверждается подписями исповѣданія, въ которомъ встрѣчаются имена Арія и его старыхъ товарищей Евзоя и Ахилла. Но если и этого мало, то сошлемся еще на покаянную грамоту Евсевія никомидійскаго и Өеогниса никейскаго 5). Прошеніе послѣднихъ обращено къ епископамъ, которые ихъ осудили, т. е. къ никейскому собору <sup>6</sup>).

<sup>5</sup>) Socr. 1, 14, 2—6 Подлинность ея заподозръна уже Tillemont Mem. V1 (ed. Vcnise) p. 269. 810 и Gwatkin Studies of Arianism. 1882 p. 49 n. 1 и p. 86 n. 2. (Hefele (1, 448) колеблется), но совершенно не основательно см. Seeck ZKG. XVII S. 36 Loofs RE<sup>3</sup> Bd. 2 S. 16 и особенно Lichtenstein Eusebius. v. Nicom. S. 43.

<sup>6</sup>) Socr. 1, 14, 2.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cod. Theod. ed. Momm. p. CCXX.

<sup>2)</sup> Seeck. Nic. Konz. S. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Seeck S. 361.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Hier. c. Lucif. 20 MSL 23. p. 174 Supersunt adhuc homines, qui illi synodo interfuerunt et si hoc parum est, quia propter temporis antiquitatem rari admodum sunt et in omni loco testes adesse non possunt, legamus acta et nomina episcoporum synodi Nicaenae; et hos, quos supra diximus fuisse susceptos, subscripsisse homousion inter ceteros reperiemus.

Здѣсь они прямо говорять, что «вашему благоснисхожденію (собору)<sup>1</sup>) было угодно удостоить человѣколюбія и вызвать изъ ссылки того, кто быль первый осужденъ въ этомъ»<sup>2</sup>), т. е. Арія. Какъ это случилось, болѣе подробно мы не знаемъ. Вскорѣ послѣ этого чрезъ упомянутое покаянное прошеніе Евсевій никомидійскій и Өеогнись никейскій дали разъясненія, которыя удовлетворили соборъ. Они были возвращены изъ ссылки и возстановлены въ своемъ санѣ, причемъ вступившіе на ихъ мѣсто преемники. Амфіонъ и Христь лишились своихъ каоедръ. Удивительно только, какъ Евсевій сумѣлъ въ самое непродолжительное время попасть въ милость къ Константину и сдѣлаться у него persona grata!

Въ ноябрѣ 327 года Константинъ во второй разъ распустилъ соборъ и на сей разъ уже окончательно. Александръ, побывавшій, несмотря на свою старость, опять въ Никеѣ, съ тяжелымъ чувствомъ возвратился въ Александрію <sup>3</sup>). Торжество Арія сразило глубокоопечаленнаго старца. Онъ заболѣлъ и 17 апрѣля 328 г.<sup>4</sup>) отдалъ Богу душу. На арену исторіи выступилъ теперь новый боецъ св. Асанасій, который съ необыкновенною смѣлостью и энергіей вмѣшался въ борьбу и послѣ долгихъ усилій привелъ ее къ побѣдоносному концу.

Годъ рожденія Аванасія споренъ и падаетъ на время между 293—300 г.г. <sup>5</sup>). Съ помощью новооткрытаго коптскаго энкомія, который сообщаеть, что Аванасій 33 лѣтъ

<sup>1)</sup> Seeck Nic. Konz. S. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. 1, 14, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Seeck Nic. Konz. S. 362.

<sup>4)</sup> Loofs. art. Arianismus RE. Bd. 2 S. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loofs (Art. Athanasius RE<sup>3</sup> II, 196)—293 Montfaucon vita Athanasii MSG 25 LIX—296 Gwatkin Studies S. 67 anm. 2—297 Böhringer Die Kirche Christi und ihre Zeugen. 2 Aufl. Bd. VI. Athanasius und Arius. Stuttg. 1874. S. 61 H Möhler Athanasius d. Grosse, Mainz. 1844. 2 Aufl.—298—299 Kölling Geschicte der arianischan Häresie, Gütersloh. 1874 (1, 44)—300.

отъ роду сдѣлался епископомъ<sup>1</sup>) годомъ его рожденія можно признать 295 годъ. О жизни его до 328 года мы знаемъ весьма мало. Онъ, кажется, былъ александрійцемъ<sup>2</sup>). Чтобы его родители были христіане достовѣрно не засвидътельствовано. Если бы это было такъ, онъ лучше былъ бы освѣдомленъ о временахъ діоклетіановскаго гоненія Иззѣстный разсказъ, будто онъ мальчикомъ вмѣстѣ съ другими «игралъ въ церковь» и въ качествѣ епископа окрестилъ нѣсколькихъ другихъ дѣтей, при чемъ это крещение было признано епископомъ Александромъ (313-328), достоенъ своего перваго повѣствователя Руфина<sup>3</sup>) и опровергается хронологіей. Его семейныя отношенія въ началѣ были предметомъ затьмъ обозначались, какъ блестящія <sup>4</sup>). Что клеветы. НO онъ какъ въ христіанствѣ, такъ и въ духовномъ образованіи превосходиль свое время, это само собою понятно 5). Свѣтское его образованіе было не глубоко 6). По коптскому энкомію <sup>7</sup>) въ клиръ онъ попалъ рано и, можетъ быть, еще въ дътскомъ возрасть прослужилъ 6 лътъ анагностомъ. Въ разгаръ аріанскаго спора онъ былъ уже діакономъ и, пожалуй, въ качествѣ amanuensis или частнаго секретаря<sup>8</sup>) находился въ близкихъ отношеніяхъ съ Александромъ<sup>9</sup>). Послёднее и было основаніемъ, цочему Александръ взялъ его съ собой въ Никею 10). Эта же близость, повидимому, послужила кан-

- 6) Cp. Gregor. Naz. or. 21, 6.
- 7) Lemm. S. 30.

<sup>10</sup>) Athan. ap. c. ar. 6.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) O. v. Lemm, Koptische Fragmente zur Patriarchengeschichte Alexandiens Mémoires de l'academie impériale des sciences de St.-Pétersbourg, VII, serie, tom. 36 Nr 11 Petersburg. 1888 S. 16.

<sup>2)</sup> Constantius ep. 3 ad Ath. ap. c. Ar. 51, MSG. XXV, 344: 'Αλεζάνδρεια.... πατρίς.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rufin. h. e. 1, 14.

<sup>4)</sup> Athan. ep. syn. Al. ap. c. ar. 9.

<sup>5)</sup> Loofs art. Athanasius въ RE II, 196.

<sup>8)</sup> Kopt. Enkom. ed. Lemm. S. 31. 32.

<sup>9)</sup> ep. syn. Al. Athan. ap. c. ar. 6.

вою для разсказа о назначение его Александромъ въ качествѣ своего преемника 1). Противняки его утверждали. что Аеанасій тайно былъ посвященъ меньшинствомъ<sup>2</sup>); однако соборомъ египетскихъ епископовъ 339 г.<sup>3</sup>) это было объявлено клеветой. Избрание его было совершено въ обычномъ порядкъ. Это былъ вообще трудный пость, на который былъ призванъ Аванасій этимъ избраніемъ. Мелетіанская схизма. подняла голову. Вторая сессія никейскаго собора очистила путь аріанству. Въ воздухѣ пахло грозою. При такихъ •обстоятельствахъ выступиль впередъ Аоанасій Ħ взялъ въ свои руки колеблющееся знамя никеизма. Послѣдній нашель въ немъ не только неустаннаго защитника, HO что не менъе важно-своего догматическаго истолкователя. Насколько это важно, достаточно бросить взглядъ на другихъ омоузіанъ.

Сторонникомъ единосущія былъ западъ, но здѣсь не было ни одного выдающагося богослова. Ничто здѣсь не помѣшало понимать никейскую формулу «иже отъ Отца рожденнаго, т. е. изъ сущности Отца.... единосущнаго Отцу» при свѣтѣ эмаратистическихъ представленій.

Иначе было на востокѣ.

Благодаря оригеновскому ученію о недѣлимости божественной субстанціи здѣсь такое воззрѣніе представлялось невозможнымъ. Отсюда крайняя нужда въ защатѣ никейскаго догмата. Послѣдпюю принялъ на себя Аванасій. Рядомъ съ нимъ, хотя и неудачно, выступали Маркеллъ анкирскій и Евстаоій антіохійскій.

Маркеллъ рѣшительпо стоялъ за единосущіе, о́µооо́оюс: Отець, Сынъ и Духъ, являются по Маркеллу, божественною монадой, µоуа́с. Прежде всѣхъ вѣковъ они составляли эту



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Soz. II, 17, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ep. syn. Al. y Athan apol. c. ar. 6 cp. eue Philost. II, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ер. syn. въ ар. с. Ar. 6.

монаду, п опять ею будуть <sup>1</sup>). Только въ видахъ міросозданія, искупленія отъ грѣха и спасенія эта монада, µоνа́с, распалась на Троицу, тріа́с, но такъ, что монада не измѣняется въ Троицѣ. Одинъ изъ нея, какъ вочеловѣчившійся, можетъ быть, поэтому, названъ въ извѣстномъ смыслѣ какъ «Сынъ Божій, рожденный отъ единорожденнаго Отца, т. е. изъ сущности Отца»<sup>2</sup>), что, конечно, не тождественно съ ученіемъ никейскаго собора. Само собою, ученіе Маркелла у противниковъ омоузіи могло только усилить подозрѣніе, чтоникеизмъ есть ученіе савелліанское.

Что касается Евстаеія, то онъ, будучи горячимъ противникомъ аріанъ, въ своей полемикѣ противъ аріанскаго положенія о бездыханномъ тѣлѣ (σῶμα ἄψυχον) у Хряста и связаннаго съ нимъ возвеличенія человѣческаго въ жизни Христа. съ цёлью доказательства неподобія Христа съ Отцемъ (ачо́роюч είναι τον Χριστόν τῶ πατρί), зашель слишкомь далеко. Ποдобно позднѣйшимъ антіохійцамъ, онъ рѣзко различалъ человѣка Інсуса Христа отъ находившагося въ единствѣ съ Богомъ н неизмѣннаго въ своемъ положеніи надъ міромъ, (также и недъ своимъ храмомъ, т. е. его человѣчествомъ) Сына Божія (оюс θεού). что совершенно не соотвѣтствовало простому сравненію «отъ Отца рожденнаго» (έх той πατρός γεννηθείς) «съ пострадавшимъ» (παθών) въ никейскомъ символь. Это vченіе Евстанія 0 Божіемъ (viós Сынъ θεοῦ) его противникамъ должно было представляться савелліанствомъ и это тёмъ болёе, что употребляя вмёсть съ никейцами. какъ синонимы сущность и vnoctacь, (одога и блоотась) онъ говориль объ одной сущности или упостаси, (одоба или отботаоцс), въ Тровцѣ (τριάς) и отбрасывалъ аріанскую, но также и оригеновскую терминологію о трехъ упостасяхъ, τρείς ύποστάσεις.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1. Кол. 15, 28.

<sup>2)</sup> υίον τοῦ θεοῦ, γεννηθέντα ἔκ τοῦ πατρός μονογενῆ, τουτέστιν ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ πατρός (Loofs RE II, 17 Loofs art. Marcellus въ RE, XII, 259, здѣсь же см. подробную литературу о Маркеллѣ.

Напротивъ одинъ Аоанасій выступилъ на защиту никеизма, энергично отстаивая единосущіе, о́рооблюс.

Впрочемъ едва ли можно думать, чтобы онъ, даже въ своихъ самыхъ раннихъ произведеніяхъ, <sup>1</sup>) интерпретировалъ никеизмъ въ его «автентическомъ» или его «первоначальномъ смыслѣ» <sup>2</sup>).

Личное его вліяніе на никейскомъ соборѣ послѣдующимъ временемъ было слишкомъ преувеличено <sup>3</sup>). Находясь въ санѣ діакона, онъ не могъ участвовать въ рѣшеніи догматическаго спора. Его роль, повидимому, на соборѣ только и ограничивалась одушевленной полемикой противъ аріанъ <sup>4</sup>). Научнаго вѣса по этому вопросу онъ еще не имѣлъ, такъ какъ его древнѣйшія антіаріанскія сочиненія написаны по крайней мѣрѣ черезъ 13—14 лѣтъ послѣ собора <sup>5</sup>).

Вообще говорить о «первоначальномъ» смыслѣ никейской форкулы можно тѣмъ меньше, чѣмъ пестрѣе было большинство, которое ее приняло<sup>6</sup>).

Пониманіе формулы въ смыслѣ Діонисія римскаго и Новаціана скорѣе можно усваивать Осія, а въ смыслѣ Діонисія александрійскаго и, пожалуй, съ большимъ правомъ—Аванасію. Безспорно только одно, что Аванасій съ самаго начала своей публицистической дѣятельности явился счастливымъ противникомъ аріанъ и, насколько онъ разъяснилъ никейскую формулу, историческимъ толкователемъ ея.

Въ этомъ отношения должно обратить, по мнѣнію Лоофса<sup>7</sup>), вниманіе на слѣдующія шесть пунктовъ:

а) Съ первыхъ своихъ работъ «Слово на язычниковъ» и

<sup>1)</sup> Cp. Loofs. Athananius Bb RE<sup>3</sup> Bd. 2 S. 202 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs Arianismus RE Bd. II S. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zahn, Marcellus von Ancyra. Gotha. 1864 S. 18.

<sup>4)</sup> Ath. ap. c. Ar. 6 MSG XXV 257.

<sup>5)</sup> Athan. c. Arian. a. 338 cp. Loofs Art. Athanasius Bd. 26 S. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Loofs RE. Bd. 2<sup>3</sup> S. 17.

<sup>7)</sup> Loofs Arianismus S. 17.

«Слово о воплощенія Бога-Слова» <sup>1</sup>) Аоанасій сталь на линію Оригеновой традиція, почему упирая на нематеріальность и недѣлимость Бога, предостерегаль отъ всякаго матеріалистическаго, эманатистическаго представленія единосущія Отца и Сына.

в) Основывая вѣчность Логоса на его вѣчномъ бытія въ Богѣ предъ рожденіемъ (үεννηθηναι)<sup>2</sup>) онъ вмѣстѣ съ Оригеномъ признавалъ вѣчное его существованіе<sup>3</sup>) и такимъ образомъ не раздѣлялъ, пожалуй, библейскаго, но дурного по традиціи маркелловскаго ограниченія понятія Сына воплотившимся Словомъ (λòγоς ἔνσαρхος).

с) Съ первыхъ своихъ сочиненій онъ упорно настанваетъ на тождественности Логоса и историческаго Христа: историческій Христосъ это Богъ-Слово, θεός λόγος; создавшій и управляющій міромъ Логосъ—это Спаситель нашъ, ό σωτήρ ήμῶν Ίησοῦς Χριστὸς <sup>4</sup>).

d) Признавая великое значеніе Логоса въ твореніи міра и управленія имъ, онъ вмѣстѣ съ Оригеномъ и его послѣдователемъ Александромъ видѣлъ въ Логосѣ посредствующее естество, µεσιτεύουσα φύσις, между нерожденнымъ Богомъ, ἀγέννητος ϑεός, и рожденными, тварями, γενητά. Разграничивая рѣзко міръ отъ Бога, онъ систематически считаетъ за Бога-Логоса собственное слово (ἴδιος λόγος), собственную мудрость Божію ἰδία σοφία τοῦ ϑεοῦ <sup>5</sup>). Признавъ Логосъ не менѣе, какъ посредникомъ міротворенія, <sup>6</sup>) Аеанасій въ принципѣ разрѣшилъ философское ученіе о Логосѣ <sup>7</sup>)

<sup>1)</sup> Ср. напр. Athan. c. gent. 41 и de incarn. 8 MSG 25, 81 и 109позднъе с. Ar. 1, 16, 28 de decret. 23 expos. 1.

<sup>2)</sup> Athan. expos. MSG XXV, 201 A: où προφορικόν, oùx ένδιάθετον.

<sup>3)</sup> Athan. c. gent. 47 MSG. XXV, p. 93 D. ώστε.... τον γεννηθέντα σύν τῷ πατρὶ διαιωνίζειν.

<sup>4)</sup> Cn. yme Athan. c. gent. 2 MSG. XXV, p. 5 c.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Весьма часто уже Athan. c. gent. c. 40 p. 80 C.

<sup>6)</sup> Athan. c. Ar. 2, 24 ff. 29. 31 MSG 26 p. 197 ff.

<sup>7)</sup> Cp. Harnack DG II<sup>2</sup>, 208 anm.

е) Это разръшение философскаго учения о Логосъ позитивно обнаруживается еще яснѣе въ связи, которою Аванасій, опираясь на выступавшія уже у Александра александрійскаго малоазіатскія традиція 1) установиль между христологіей и ученіемъ объ искуплении: Спаситель долженъ былъ быть по существу Богомъ, такъ какъ только Богъ могъ сообщить безгрѣшность (афдароіа) впавшему во гръхъ (фдора) человъчеству. Эта аргументація лежить въ основѣ уже λόγος περί τῆς ἐνανθρωπήσεως  $^{2}$ ). Положенія доевнѣйшихъ пасхальныхъ посланій <sup>3</sup>) служать мостомъ между названной юношеской работой и его позднъйшими полемическими сочиненіями, въ которыхъ многократно высказывается эта основная мысль Аванасіевой христологія<sup>4</sup>). Это возвращеніе Аоанасія къ сильно видоизмѣненнымъ спиритуализмомъ Оригена мыслямъ малоазіатскаго ученія объ искуплении является замѣчательною особенностью въ **ученіи Аванасія.** Эгимъ путемъ онъ создалъ религіозный внтересь, который имела и поныне eme mutatis mutandis имћетъ никейская формула. Этимъ вмѣстѣ съ тѣмъ была рѣшена окончательная ея побѣда.

f) Въ заключеніе надо обратить вниманіе, что Аванасій ясно чувствоваль политеистическую окраску аріанской христологіи и въ противность ей въ интересахъ монотеизма выдвинулъ свою христологію <sup>5</sup>). Уже въ его юношеской работѣ выступаетъ этотъ монотеистическій интересъ: Аванасій указы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loofs, Leitfaden der DG. 3 Aufl. § 21 и 30, 6. Знакомство съ Иринеемъ явствуеть прямо изъ ерессологическихъ замѣчаній въ orationes с. Arianos.

<sup>2)</sup> Cp. Harnack DG II<sup>2</sup>, 158 ff. и Анализъ этого сочиненія • у Kattenbusch Vergleichende Konfessionskunde I, Freib. 1892, S. 296 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ep. pasch. 6, 1 anni 334 Larsow S. 87 MSG 26/1384 A; 10, 4 и 8 anni 338 Larsow S. 106. 110 f. MSG 26, 1398. 1401; 11, 13 f. anni 339 Larsow S. 124 f. MSG 26/1411.

<sup>4)</sup> Athan. c. Arian. 1, 16. 38—44. 48 sq. 59; 2, 7. 10. 51. 55. 61. 65—70. 75 sq.; 3, 38. 53 u τ. Α. ср. напрям. de synod. 51 MSG 26 p. 784: eì ηັν έχ μετουσίας χαὶ αὐτός...., οὐχ ἂν ἐθεοποίησε θεοποιούμενος χαὶ αὐτός. cp. Harnack DG II<sup>2</sup>, 205 anm. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hanp. Athan. c. Ar. 3, 15 f. MSG XXV, p. 353 f.

ваеть здѣсь, что Логосъ это есть собственное слово Отца (їдіос λόγος тої  $\pi \alpha \tau \rho \phi \varsigma$ ) <sup>1</sup>). Логосъ какъ кажется ему, --это божественный разумъ и мудрость. Отсюда онъ считаетъ возможнымъ отрицаніе существованія Логоса только у необразованныхъ язычниковъ<sup>2</sup>). Позднѣе онъ эту мысль прямо защищаеть противь неясности, которую онъ находилъ у Александра, слѣдующимъ образомъ: «гдѣ есть или гдѣ именуется Отець, тамъ, безъ сомнѣнія, пребываеть и Сыпъ» <sup>3</sup>). То обстоятельство, что Богь не могь быть ни безсловеснымь, адоуос, ни не мудрымъ, атофос, является у него постояннымъ аргументомъ противъ утвержденія «было время, когда его не было»  $(\tilde{\eta}_{V} \pi \sigma \tau \epsilon, \delta \tau \epsilon o \lambda \tilde{\eta}_{V})^{4}$ ). Самое понятіе Логоса служить яснымъ указаніемъ на неразрѣщимую совокупность Отца и Сына, которая является единой съ Отцемъ (прос то̀у пате́ра ἑνότης) 5), неотдвлимой по естеству (аушристов ту сосее) 6) единой природы и нераздѣльной (φύσις μία καὶ ἀδιαίρετος)<sup>7</sup>). Что Сынъ собственной сущности Отца (ίδιον (της ούσίας) τοῦ πατρός), это есть, хотя слово сущность (τῆς οὐσίας) въ этомъ соединеніи сперва не доказуемо, съ начала до конца Аоанасіемъ твердо исповѣдуемое положеніе. Отсюда онъ съ самаго пачала старается положить ясное различие между рождениеми (усиундя́уан) Сына и твореніемъ (ατισθήναι): рожденный сов'ьченъ Отцу (δ γεννηθείς σύν τῷ πατρί διαιωνίζει) <sup>8</sup>), все же созданное явилось чрезъ него. Богь есть Создатель по хотьнію (ἐχ βουλήσεως), но Отець по естеству и по нехотьнію (φύσει και ούκ έκ βουλήσεως), подобно тому, какъ онъ благъ и милосердъ по естеству и по

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Athan. c. gent. 2; de incar. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Athan. c. gent. 40 p. 81 B. cp. de inc. 41, p. 168 C.

<sup>3)</sup> ούχ ώς μή αὐτάρχους ὄντος τοῦ πατρός συνονομάζεται καὶ ὁ υίό; Athan. c. Ar. 2, 41 MSG. XXV, p. 233 C. p. n. II, 316.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Hamp. Athan. de decret. 15 MSG. XXV. p. 449 B.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Athan. yme y Math. 11, 27 c. 3 p. 213 B.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ib. 213 D.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ib. 5 p. 217.

<sup>3)</sup> Athan. c. gent. 47.

нехотѣнію (фо́дек кай оо́к ἐκ βουλήσεως)<sup>1</sup>), такъ какъ «будучи собственнымъ Отчимъ Словомъ, не позволяетъ думать о какомъ-либо предшествовавшемъ ему хотѣніи, потому что самъ Онъ есть Отчій совѣтъ, Отчая сила и Зиждитель угоднаго Отцу». Что Отецъ есть причина (айтюч) Сына, объ этомъ Аванасій говоритъ въ apologia contra arianos 4, 3<sup>2</sup>), и особенно 3, 4. гдѣ онъ утверждаетъ, что «они едино не въ томъ смыслѣ, что одно раздѣлено на двѣ части.... и не въ томъ смыслѣ, что одно поименовано дважды.... напротивъ того, два суть по числу; потому, что Отецъ есть Отецъ, и не Онъ же есть Сынъ и Сынъ есть Сынъ и не Онъ же есть Отецъ: но естество одно»<sup>3</sup>). Выводъ отсюда—Отецъ и Сынъ суть единое, но не одно и то же—для Аванасія не подлежитъ ни малѣйшему сомнѣнію.

Формальнее выраженіе этой мысли показываеть назидательное различіе и доказываеть, по мнѣнію Лоофса, что воззрѣнія Аванасія съ теченіемъ времени подверглись измѣненію<sup>4</sup>). Если въ сочиненіи на язычниковъ<sup>5</sup>) Аванасій могъ говорить еще о Словѣ, что оно «само есть Богъ» (хад адтф о́уті деф), то начиная съ 339 г. онъ старается уничтожить всякій савелліанскій слѣдъ слова единосущный, о́µоодого. Отсюда около этого времени онъ самъ по возможности избѣгаетъ пользоваться словомъ о́µоодогос никейскаго собора и предпочитаетъ ему выраженія бµоюс хата та́ута и бµоюс хад' одо́ау, термины, употреблявшіеся уже Александромъ и отчасти Евсевіемъ кесарійскимъ<sup>6</sup>). Если же иногда онъ и прибѣгаетъ къ о́µоодогос, то въ этихъ случаяхъ всегда старается прямо защитить это слово оть савелліанскихъ<sup>7</sup>)

- 4) Loofs Art. Athanasius RE<sup>3</sup> Bd. 2 S. 202 ff.
- <sup>5</sup>) Ath. c. gent. 41. p. 84 C.
- <sup>6</sup>) Euseb. ep. ad Caesar. y Theodor. I, 12 p. 67.
- 7) Athan. expos. fidei 2: όμοούσιος- не μονοούσιος.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athan. c. Ar. 3, 62 MSG. XXV, 453 pycc. nep. II, 446; 3, 66 p. 464 B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. p. 472 A.

<sup>3)</sup> Athan. p. 328 ἕν ἐισιν οὐχ ὡς ἐνὸς πάλιν εἰς δύο μέρη διαιρεθέντος.... οὐδὲ ὡς ἐνὸς δἰς ὀνομαζομένου...., ἀλλὰ δύο μέν εἰσιν, ὅτι ὁ πατήρ πατήρ ἐστι καὶ οὐχ ὁ αὐτὸς υἰός ἐστι, καὶ ὁ υἰός ὁ υἰὸς ἐστι, καὶ οὐχ ὁ αὐτὸς πατήρ ἐστι, μία δὲ ἡ φύσις (pycc. пер. II, 373).

или Маркелловыхъ интерпретацій <sup>1</sup>). Этого мало. Подобно Александру александрійскому, онъ не боится говорить о трехъ ипостасяхъ (треїс и поста́сенся) въ Троицѣ (триа́с)<sup>2</sup>). Но послѣ своего второго изгнанія, когда онъ 7 льть пробыль на западѣ, его терминологія становится другою; отнынѣ онъ прямо и рѣшительно становится упорнымъ защитникомъ термина о́щоούσιος, почему онъ говорить не голько о тождествѣ естества (ταυτότης φύσεως)<sup>3</sup>) но и въ отношения сущности (ούσία) усвояетъ Сыну «тождество со Отцемъ своимъ» <sup>4</sup>). Согласно съ этимъ Аθанасій, употребляя какъ синонимы сущность (οὐσία) и упостась (этостасься), еще въ 369 г.<sup>5</sup>) означаеть Отца, Сына н Духа не иначе, какъ три упостаси (треїς отлостатенся): Отецъ и Сынъ имѣли, этого мало — составляли одну сущность (осла́а) или vностась (ὑπόστασις)<sup>6</sup>). Термина для обозначенія «лица» св. Троицы Аванасій, какъ и западъ, вообще еще не знаеть. Благодаря такому словоупотребленію также и Аванасіева христологія имфеть савелліанскій оттенокь. И не только отдёльно, но и рядомъ можно наблюдать эту двойную окраску мыслей Аванасія антисавелліанскую и кажущуюся савелліанской. Частое отождествление у него<sup>7</sup>) Отца съ божественной монадой, μονάς, даеть поводъ считать Логосъ за «Сына единаго μονάς», хотя въ тьхъ же orationes contra arianos, Аθанасій объявляеть, что онъ Отца обозначаеть, какъ «Богъ единый н первый.... по не въ отрицание Сына.... такъ какъ и снъ въ единомъ и первомъ, и самъ опъ есть первый»<sup>8</sup>). Въ уче-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Athan. c. arianos or. IV и Loofs art. Marcellus въ RE. XII, 259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. Matth. 11, 27 c. 6 MSG 25/220 A cp. Loofs. Art. Athanasius RE Bd. 2 S. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Athan. c. Ar. 3, 22 pycc. nep. II, 397.

<sup>4)</sup> την ταυτότητα πρός τον έαυτοῦ πατέρα Athan. de decr. 23 p. 456 pycc. nep. I, 430.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Athan. ad Afros 4 p. 1036 B.

<sup>6)</sup> Cp. Zahn Marcell S. 18 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Athan. c. Ar. 4, 2 p. 469 C.

<sup>8)</sup> Athan. 3, 6 p. 353 (p. nep. II, 377) είς θεός και πρῶτος «ούχ εἰς ἀναίρεσιν τοῦ υίοῦ», ἔστι γὰρ και αὐτός ἐν τῷ ἐνί και πρώτφ.... ἔστι δὲ και πρῶτος αὐτός.

нія Аванасія мысля, что Сынъ это астато́у Отпа я что Онъ вѣчная собственность Отца, (ίδιον τοῦ πατρός) такъ уравновѣшены, что надо удивляться Аванасію, какъ только онѣ обѣ могутъ держаться. Перевѣсъ на одну сторону приведеть къ савелліанству, болѣе сильное удареніе на другую должно приблизить омоузію <sup>1</sup>) къ понятію DOIOвого подобосущія отдѣльныхъ субъектовъ<sup>2</sup>). Какъ до такъ и послѣ второго изгнанія Аванасій не хотѣлъ ни того, ни другого<sup>3</sup>), но случайно обѣ половины этого своего воззрѣнія онъ усиливалъ взаимно одну на счетъ другой. Этимъ именно и объясняется, почему, какъ Маркеллъ, ученіе котораго всегда возбуждало въ Аванасія подозрѣнія. могь быть съ нимъ, свыше 20 лёть вь антіаріанскомъ союзь и дружбѣ. такъ и и приверженцы биособскоς въ его лица встратили лишъ мягкаго обвинителя.

Итакъ въ 328 г. выступили опять во главѣ своихъ партій александріецъ Аванасій и лукіанистъ Евсевій. Наличности въ одно и то же время этихъ двухъ мужей было достаточно для того, чтобы съ новою силою вспыхнула борьба, не на жизнь, а на смерть. Девизомъ этой борьбы сдѣлались начальныя слова символа, которыя были непонятны мірянамъ и большей части епископовъ <sup>4</sup>). Никакими средствами не брезговали. Началась игра общихъ интригъ и злословія, главнымъ образомъ выступали клевета, нравственные упреки дурного сорта и политическія подозрѣнія. Легко возбуждавшаяся масса вслѣдствіе грубой брани и взаимныхъ проклятій противниковъ фанатизировалась, и скоро языкъ ненависти, которымъ говорили о язычникахъ и іудеяхъ, сталъ раздаваться въ церкви о еретикахъ. И задачи, которыя преслѣдовала церковь тогда, когда къ вратамъ ея тѣснились на-

<sup>1)</sup> Athan. c. ar. I, 58 MSG. XXV, 133 όμοφυη είναι.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cp. Loofs. Arianismus S. 19.

<sup>3)</sup> Cp. Athan. expos. fidei 2 H tomus ad Antioch. 5 u 6.

<sup>4)</sup> Harnack DG. II, 233.

родныя массы, не могли быть позорнѣе, говорить Лоофсь<sup>1</sup>), чѣмъ эта грандіозная пародія на слова Господа у Іоанна 13, 35 и 17, 21, которую спорящіе разыгрывали на глазахъ у язычниковъ. Юліанъ отступникъ и языческій писатель той эпохи Амміанъ Марцелинъ доселѣ еще служатъ печальными свидѣтелями стыда и позора церковной распри тѣхъ дней.

Какъ политикъ в какъ искренній христіанинъ, Константинъ желалъ единства и мира церкви. Послѣ того какъ онъ созналь грѣховность своего поведенія въ Никеѣ и увидѣлъ, что όμοούσιος не соотвътствуетъ духу восточной церкви, онъ во второй сессіи никейскаго собора попытался исправить свою ошибку. Не отмѣняя оффиціально, какъ мы видѣли, опредѣленія первой сессія великаго собора, но какъ политикъ зная, что всякій законъ получаетъ свое содержаніе, не столько оть чрезъ исполнение 2), Конбуквальнаго смысла, сколько стантинъ полъ прикрытіемъ никеизма рѣшился вернуть права старому вѣроученію, центръ тяжести котораго покоился въ Азія. Но самъ онъ воздержался отъ активнаго участія. Онъ только оказывалъ помощь антиникейской коалици, къ которой по своимъ убѣжденіямъ принадлежало большинство епископовъ востока. Во главѣ ся сталъ знаменитый Евсевій никомидійскій. Рядомъ съ нимъ дъйствовалъ Евсевій кесарійскій. Отношенія ихъ не ясны. Во всякомъ случаѣ они шли отдѣльно, но бились вмѣстѣ. Никомидіецъ думалъ о себѣ и своемъ дѣлѣ, Евсевій кесарійскій видѣлъ въ омоузія, о́µооо́скос, вредъ для науки и богословія <sup>3</sup>). Оба они однако рѣшились не отдёлять своей дороги оть императорской, такъ какъ иначе имъ могло бы не удасться церковное руководительство. Первая роль принадлежала конечно никомидійскому епископу. То, что въ первой половинѣ У вѣка Сократь высказывалъ,



<sup>1)</sup> Loofs RE<sup>3</sup> II, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack DG II, 236.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Harnack DG II, 231. 232.

какъ опытную истину 1) ל $\phi$  о $\tilde{J}$  уристия  $\tilde{L}$ еги  $\tilde{\eta}$ р $\tilde{L}$ ачто, тd т $\tilde{\eta}$ с έχχλησίας πράγματα ήρτητο έξ αὐτῶν, χαὶ αἱ μέγισται σύνοδοι τή αυτών γνώμη γεγόνασί τε χαι γίνονται, великій Евсевій предвидѣлъ уже въ началѣ IV вѣка. Этого мало. Изъ взаимоотношенія собора и императора онъ первый сділаль надлежащій выводъ. Соборъ самъ по себѣ не имѣетъ силы. Число епископовъ не играетъ роли. Все зависитъ отъ рецепціи<sup>2</sup>). Послѣдняя принадлежить прежде всего императору. А коотношеніи рецепціи, тому му принадлежитъ власть ΒЪ принадлежить фактически высшая власть. Вслѣдствіе этого императоръ-высшая власть въ церкви, а соборъ при нЕкоторыхъ условіяхъ-его орудіе. Исходя отсюда Евсевій никомидійскій собраль небольшую, но тесно сплоченную компанію епископовъ и подъ своимъ предсъдательствомъ составилт изъ нихъ подвижный, если можно такъ выразиться, соборъ. Приводимый въ дъйствіе искусною рукою своего предсёдателя соборъ этотъ явился могучимъ орудіемъ противъ никейцевъ. Евсевій съ соборомъ прибывалъ въ общину приверженца единосущія, о́рооо́скоς, и низлагалъ противящагося его партія епископа. Приговоръ о низложенія сообщался для утвержденія императору, который само собою послѣ этого, ссылаясь на соборное опредѣленіе, отказывался принимать апелляцію отъ низложеннаго епископа Такъ антиникейская коализація дъйствовала энергично и върно. Если мы обратимся къ исторіи, то увидимь, что ни одинъ приговоръ не исходить отъ Евсевія никомидійскаго единолично. Всюду и вездѣ дѣйствують соборь епископовь и императоръ. Евсевій de jure-только исполнитель ихъ воли. Этимъ путемъ онъ желалъ усилить свою власть и сдёлаться такимъ лицомъ, отъ котораго должны были «зависъть всъ дъла церкви» <sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Socr. h. e. V praef. pycc. пер. см. выше стр. 1.

<sup>2)</sup> Гидуляновъ. Митрополиты стр. 167 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Alex. ep. ad. Alex. Mansi II, 641 ДВС. I, 33.

Центръ тяжести его силы находился у императора. Заимствуя свой свѣть отъ императорскаго солнца, онъ самъ сталъ свѣтить въ церкви. Это отлично понимали псторики IV и V вв. <sup>1</sup>). Вернувшись изъ ссылки, Евсевій, читаемъ у Өеодорита<sup>2</sup>), «получилъ большую власть, такъ какъ находился вблизи царя и отъ частаго собесѣдованія съ нимъ сдѣлавшись смѣлѣе, сталъ строить козни защитникамъ истины». Такъ какъ Константинъ не желалъ измѣнять провозглашенную имъ никейскую формулу, то оппозиція съ Евсевіемъ во главѣ рѣшила достичь иѣли окружнымъ путемъ. Въ виду того, что большая часть восточныхъ епископовъ отнеслась неблагосклонно къ «новшеству» никейскаго собора. можне было надъяться на миръ чрезъ устраненіе рѣшительныхъ противниковъ аріанства. Достигнуть этого-не затрагивая вопроса о fides Nicaena -сдълалось ближайшей задачей антиникейской коалиціи.

Первою жертвою палъ — Евстаоій антіохійскій. О жизни «Великаго» Евстаоія <sup>3</sup>) мы знаемъ мало. Повидимому, онъ былъ родомъ изъ Сидіи памфилійской <sup>4</sup>). Около 320 г. онъ былъ епископомъ берэйскимъ. Отсюда незадолго до никейскаго собора онъ перебрался въ Антіохію на мѣсто почившаго Павлина, бывшаго раньше епископомъ тирскимъ <sup>5</sup>).

<sup>6</sup>) Когда это было и кому наслѣдовалъ Евстаеій—вопрось спорный. Феодоритъ (Theodor. 1, 8, 6) дѣлаетъ его непосредственнымъ преемникомъ антіаріанскаго, по Арію (ср. ad Eus. у Ерірh. h. 69, 6) и Аеанасію (ad ер. Aeg. et Lib. 8, MSG 25/556), Филогонія, умершаго 20 декабря (Chrysost. de S. Philog. or. 31 t. 1, 492 ff. MSG 48, 747 ff.) самое ранее въ 322 г. (ср. Boschius: tractatus... de Patriarchis Antiochenis AS. Juli IV, 1725 р. 30 sq. Tillemont Mémoires VI, 201 f.). Напротивъ Іеронимъ между ними помъщаетъ Павлина (Chron, ad ann. Abr. 2345). А такъ какъ по Филосторгію (3, 15 ср. Tillemont VII, 647) Павлинъ тирскій былъ преемникомъ Евстаеія, то значитъ одинъ изъ нихъ ошибается. Противъ Tillemont (Memoires VII, 649) мы

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philost. II, 7 Socr. I, 6 русс. пер. стр. 23. Sozom. I, 21 русс. пер. стр. 126.

<sup>2)</sup> Theodor. h. e. I, 21 русс. пер. стр. 84. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theod. 1, 8, 6.

<sup>4)</sup> Hieron. cat. 85.

Какъ на никейскомъ соборѣ, такъ и поздиѣе онъ являлся ОДНИМЪ изъ горячихъ антіаріанъ. Аванасій разсказываеть 1), что онъ отказался принять обратно въ клиръ за приверженность къ аріанскому направленію Стефана и Леонтія, позднѣе епископовъ антіохійскихъ, Георгія лаодикійскаго, Өеодосія трипольскаго, Евдоксія германикійскаго и Евстаеія севастійскаго. Это раздражило аріанъ. Но особенно Евстаеій повредилъ себѣ своей литературной полемикой съ Евсевіемъ кесарійскимъ<sup>2</sup>), въ которой первый ставилъ на видъ второму его несогласие съ никейскимъ соборомъ, а второй упрекаль того въ савелліанствѣ. Это переполнило чашу аріанскаго терпѣнія. Соединившисъ съ Евсевіемъ кесарійскимъ, Патрофиломъ скиеопольскимъ. Аеціемъ лиддскимъ. Өеодотомъ даодикійскимъ и другими, Евсевій никомидійскій и Өеогнисъ инкейскій составили соборь въ Антіохіи и въ 330 году низложили Евстаеія <sup>3</sup>). Но чтобы онъ былъ низложенъ за свою приверженность къ савелліацству <sup>4</sup>), въ чемъ обвинялъ его Евсевій, это болѣе чѣмъ вопросъ <sup>5</sup>). Скорѣе можно думать, что для обезпеченія утвержденія соборнаго приговора

склоняемся въ пользу Іеронима. Основаніемъ этого служать 1) Sozom. h. e. III, 11, 7, гдъ Павлинъ поименованъ раньше Евстаеія 2) отсутствіе въ каталогѣ еписмоповъ никейскаго собора Павлина тирскаго, чего не могло бы быть, если бы переходъ послъдняго въ Антіохію совершился послѣ Евстаеія H. Gelzer. Patr. Nic. nom. p. LX. LXI 3) канонъ 15-ый никейскаго собора, который, какъ это видно изъ писемъ императора Константина къ антіохійской общинѣ (Euseb. V. C. III, 60) и Евсевію кесарійскому (Euseb. V. C. III, 61) ниѣлъ полную силу, почему епископы востока, какъ это видно изъ практики епископскаго избранія Евсевія кесарійскаго, не могли его игнорировать, 4) Еиseb. V. С. 59, гдѣ избраніе Евсевія кесарійскаго слѣдуеть какъ событіе, непосредственно слѣдующее ва низложеніемъ Евстаеія 5) посланіе Константина къ антіохійскому собору (Euseb. V. C. III, 62), въ числѣ членовъ котораго Павлинъ не называется, причемъ кандидатамъ на первомъ мъстѣ указанъ «житель Кесаріи каппадокійскій, пресвитеръ Евфроній».

<sup>1</sup>) Athan. h. ar. 4 MSG XXV, 697 f.

<sup>3</sup>) Socr. 1, 23, 8.

<sup>3</sup>) Theod. 1, 21.

- 4) Georg. Laod. y Socr. 1, 24, 2.
- 5) Loofs Ar. Arianismus Bb RE Bd. 2 S. 20.

12

императоромъ онъ былъ обвиненъ въ непочтительности къ императрицѣ матери<sup>1</sup>). Вызванные его смѣщеніемъ въ Антіохіи безпорядки, послужившіе началомъ схизмы евстаейанъ, были поставлены передъ императоромъ ему въ вину и еще болѣе усугубили предъ Константиномъ его виновность<sup>2</sup>). Императоръ утвердилъ смѣщеніе и сослалъ Евстаеія въ Траянополь еракійскій, гдѣ онъ и умеръ<sup>3</sup>).

На мѣсто Евстаеія соборомъ сирійскихъ епископовъ<sup>4</sup>) совмѣстно съ евсевіанами былъ избранъ съ согласія народа присутствовавшій на этомъ же соборѣ Евсевій кесарійскій <sup>5</sup>). Послѣдній, повидимому, также и самъ былъ не прочь занять видное мѣсто антіохійскаго епископа, но боялся нарушить канонъ 15-ый никейскаго собора, запрещавшій переходъ епископовъ съ одной каеедры на другую. Вслѣдствіе этого все дѣло было представлено на усмотрѣніе императора <sup>6</sup>). Константинъ сталъ на каноническую точку зрѣнія и, опасаясь волненій въ кесарійской церкви <sup>7</sup>), отнесся несочувственно къ такому переходу <sup>8</sup>). Тогда Евсевій, желая пріобрѣсти еще большее расположеніе у императора, самъ отказался отъ кандидатуры, за что и удостоился милостиваго письма императора <sup>9</sup>). Послѣ этого Кон-

<sup>2</sup>) Извѣстіе о томъ, будто евсевіане подкупили одну непотребную женщину, чтобы показать, что Евстаеій былъ отцемъ ея ребенка (Theod. 1, 21, 5 sq.) несмотря на свою древность (Hieron. apol. adv. Ruf. c. 42 MSL 23 p. 488. по мивнію Лоофса (RE V. 626), ничто иное, какъ поздиъйшій вымысель.

<sup>3</sup>) Hieron. catal. 85 cp. Chrysostom. c. 2. MSG 48 745. sq.

4) ep. Constantin. y Euseb. V. C. III, 62. Οнο адресовано антіохійскому собору, избиравшему епископа, причемъ во главѣ его названы θεοδότφ (Laodicea in Syria), Θεοδώφφ (Sydon in Phoenice). Ναρχίσσφ (Neroniada in Cilicia), 'Αετίφ (Lydda in Palaestina), 'Αλφειῷ (Apamea in Syria), καὶ τοῖς λοιποῖς ἐπισκόποις τοῖς οῦσιν ἐν 'Αντισγεία.

<sup>5</sup>) ер. Constantini ad Antioch. у Euseb. V. C. III, 60: этоть мужь, (Евсевій кесарійскій) приходившій къ вамъ для законнаго совъщанія по суду Божію, получить достойный плодъ въ чувствъ не малой радости.

6) Euseb. V. C. III, 61.

7) Euseb. V. C. III, 60 русс. пер. стр. 219.

<sup>8</sup>) ep. Constantini ad. Antioch. y Euseb. V. C. III, 60 pycc. nep. crp. 216.
 <sup>9</sup>) Euseb. V. C. III, 61 pycc. nep. crp. 220.



<sup>1)</sup> Athan. h. ar. 4 MSG XXV, 700.

стантинъ написалъ особое посланіе къ собору сирійскихъ епископовъ, какъ истинныхъ избирателей антіохійскаго ецископа <sup>1</sup>). Рекомендуя со своей стороны въ качествѣ кандидатовъ на антіохійскую каоедру— «жителя Кесаріи каппадокійской пресвитера Евфронія и пресвитера аретузскаго Георгія», Константинъ ни въ чемъ не желаетъ стѣснять избирателей и предоставляетъ сирійскому собору «чтобы въ семъ случаѣ поступлено было согласно съ преданіемъ апостольскимъ». Соборъ однако болѣе внялъ императорскому желанію и епископомъ антіохійскимъ избралъ Евфронія <sup>2</sup>).

Послѣ низложенія Евставія аріане взялись за Аванасія, видя въ немъ главную опору никеизма. Съ этого времени антиникейская коалиція превращается въ антіаванасіевскую<sup>3</sup>).

Уже передъ никейскимъ соборомъ діакопъ Аванасій мѣшалъ Евсевію никомидійскому въ его стараніяхъ въ пользу Арія<sup>4</sup>). Въ Никеѣ своею горячею полемикой онъ еще болѣе воспламенилъ его гнѣвъ. Какъ епископъ, онъ сдѣлался главнымъ врагомъ никомидійца и предводимой имъ оппозиціи—оі µат<sup>2</sup> Еэ́ста́роу. Побѣда послѣдней не обезпечена, пока дѣйствуетъ въ Александріи Аванасій. Отсюда всѣ усилія коалиціи направляются въ его ниспроверженію. Будучи не въ состояніи сама это сдѣлать, она дѣйствуетъ черезъ императора.

Какъ мы видѣли, Арій будучи принятъ въ церковное общеніе второй сессіей никейскаго собора, былъ возвращенъ изъ ссылки императоромъ Константиномъ<sup>5</sup>). Но это не было еще церковной реабилитаціей. По существовавшей практикѣ онъ должень былъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ этомъ составъ антіохійскій соборъ считался законнымъ и единственно компетентнымъ избирать антіохійскаго епископа ср. дъло объ избраніи Порфирія антіохійскаго у Sozom. VIII, 24.

<sup>2)</sup> Treppner, Das Patriarchat von Antiochien. Würzb. 1891. S. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Harnack, DG. 11, 233.

<sup>4)</sup> Athan. ap. 6 MSG. XXV. p. 257.

<sup>5)</sup> ep. Euseb. Nic. y Socr. I, 14: όπότε αύτόν τον έπὶ τούτοις ἐναγόμενον, ἔδοξε τῆ ὑμῶν εὐλαβεία φ:λανθρωπεύσασθαι καὶ ἀνακαλέσασθαι. ᾿Ατοπον δὲ, τοῦ δοκοῦντος εἶναι ὑπευθύνου ἀνακεκλημένου και ἀπολογησαμένου ἐφ' οἶς διεβάλλετο, ήμᾶς σιωπῶν, καθ' ἑαυτῶν διδόντας τόν ἕλεγγον. Сократа цөрк. ист. стр. 72.

быть принять лично александрійскимъ епископомъ и съ согласія общины возстановленъ въ своихъ прежнихъ церковныхъ правахъ. За такую именно церковную реабилитацію Арія и принялись евсевіане <sup>1</sup>). По своему обыкновенію они дѣйствують подъ прикрытіемъ императора. Съ собственноручнымъ посланіемъ<sup>2</sup>) Константинъ отправилъ Арія въ Александрію и просилъ Аоанасія возстановить его въ правахъ<sup>3</sup>). Аоанасій категорически отказался это сдѣлать. Константинъ воспламенился гнѣвомъ и подъ страхомъ низложенія потребовалъ отъ Аоанасія церковной реабилитаціи Арія въ Александріи. Этимъ ловко воспользовался Евсевій никомидійскій для достиженія своей цёли. Возвышеніе Аванасія на александрійскую каоедру признали опороченнымъ<sup>4</sup>). Мелетіане, съ которыми теперь соединились во враждѣ противъ Аоанасія, принесли прямыя клеветническія жалобы. Мелетіанскіе епископы Исіонъ аөрибскій, Евдемонъ танскій и Каллиникъ пелузійскій обвинили Аоанасія въ наложеніи на египтянъ особой подати льняными одеждами въ пользу александрійской церкви и въ посылкѣ денегъ мятежнику Филумену, домогавшемуся императорской короны <sup>5</sup>). При такихъ обстоятельствахъ Аоанасій долженъ былъ взять на себя неблагодарную задачу оправдаться предъ враждебно настроеннымъ къ нему императоромъ. Асанасій быль приглашенъ (въ конць 331 г.) въ Никомидію<sup>6</sup>), но здѣсь очистился отъ всякаго подозрѣнія<sup>7</sup>). Евсевій и мелетіане однако не успокоились. Вскор' явились на сцену новыя жалобы. Мелетіанскіе епископы Евилъ

5) Socr. I, 27 р. п. стр. 102. 103 Soz. II, 22 р. п. стр. 129.

<sup>6</sup>) ср. празд. посл. 332 г. Larsow S. 80.

7) Cp. Athan. Ap. c. Ar. 60-62.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. I, 23 русс. пер. стр. 93; I, 24 русс. пер. 97 Sozom. II, 22 русс. пер. стр. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. I, 27 р. п. стр. 101.

<sup>3)</sup> Sozom. II, 18 русс. пер. стр. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Athan. ap. c. Ar. 6 MSG. XXV. p. 260 ср. предисл. къ пасх. письмамъ 3 Larsow S. 27 MSG 26 p. 1352 Socr. I, 23 стр. 93 Sosom. II, 17 стр. 117 Philostorg. II, 11 p. п. стр. 326—7.

тичисскій, Пахомій тентирскій, Исаакъ летопольскій, Ахиллъ кузарскій и Ермеонъ бузирисскій со своимъ архіепископомъ Іоанномъ мемфисскимъ обвинили Аоанасія, что онъ, достигнувъ епископской казедры в роломствомъ, требовалъ отъ нихъ силою и заключеніемъ въ темницы вступить съ нимъ въ церковное общеніе, а одного ихъ товарища епископа пелузійскаго Каллиника, лишивъ каоедры, предалъ пыткамъ военной . стражи, побоямъ и судилищамъ, при чемъ мѣсто его ввѣрилъ когда то лишенному сана пресвитеру Марку<sup>1</sup>). Рядомъ съ этимъ были возбуждены противъ Асанасія еще два обвиненія, игравшія особенно важную роль. Мы имфемъ въ виду 1) обвинение Аванасія въ отсѣченіи руки у мелетіанскаго епископа Арсенія ипселитскаго и 2) жалобу Исхира. Послёдняя заключалась въ томъ, что посланный Аеанасіемъ въ мареотскій гай александрійскій пресвитеръ Макарій ворвался въ храмъ, гдѣ Исхиръ совершалъ богослужение и, вскочивъ на жертвенникъ, опрокинулъ трапезу, сломалъ таинственный потиръ и сжегъ священныя книги<sup>2</sup>). Въ виду этихъ новыхъ жалобъ императоръ Константинъ не могъ оставаться безучастнымъ. Въ 334 году<sup>3</sup>) онъ приказалъ разсмотрѣть эти жалобы кесарійскому собору 4). Это быль соборь епископовь восточнаго діэцеза, но тамъ же присутствовали Евсевій никомвдійскій, Өеогнисъ никейскій и другіе враги Аванасія <sup>5</sup>). Высшее руководство соборомъ въ качествѣ представителя им-.. ператора было ввѣрено Константиномъ племяннику своему цензору Далмацію <sup>6</sup>). На приглашеніе послѣдняго прибыть на соборъ Аванасій не явился 7), а письменно увѣдомилъ импе-

<sup>5</sup>) Sozom. II, 25 Socr. I, 27 Theodor. I, 26 cp. Tillemont VIII, 1 p. 55. 56.

9) Socr. I, 27.

7) Socr. I, 27 русс. пер. стр. 105.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Soz. II, 25 р. п. стр. 137. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. I, 27 русс. пер. стр. 104. Какъ это можно заключить изъ Athan. apol. c. ar. 12 Исхиръ былъ посвященъ не Мелетіемъ, а александрійскимъ противоспископомъ Коллусомъ. ср. Горскій проф. Жизнь Асанасія. Твор. пред. I, 37. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hefele CG. I, 442 anm. 2; Tillemont. Memoires. (ed. Bruxell.) VIII, 1 p. 55.
<sup>4</sup>) Sozom. II, 25 pycc. nep. crp 141.

ратора въ неосновательности жалобъ<sup>1</sup>). Это не понравилось Константину. Все болѣе и болѣе онъ привыкалъ видѣть въ Аванасіи нарушителя мира.

Въ 335 году въ день триценалій Константина должно было совершиться освяшеніе построенной имъ BЪ Іерусалимь церкви той сострою дарторою. Для того, чтобы къ этому времени возстановить спокойствіе въ церкви, онъ приказаль быть собору епископовь въ Тирѣ и разсмотрѣть на немъ дѣло Аоанасія<sup>2</sup>), которому строго было предписано явиться на соборь <sup>3</sup>). Предсѣдателемъ собора по просьбѣ евсевіанъ былъ назначенъ комить Діонисій <sup>4</sup>). Соборъ состоялъ изъ епископовъ Египта, Ливіи, Азіи, Европы, Македонія, Паннонія, Виоянія, в всёхъ провянцій востока. Перевѣсъ былъ на сторонѣ аріанъ <sup>5</sup>). Рядомъ съ двумя Евсевіямя, Өеогнисомъ никейскимъ, Наркисомъ нероніанскимъ и другими здѣсь впервые выступили также Валенть мурзійскій изъ Мэзін и Урзацій сингидунскій изъ Паннонін, оба старые ученики Аріевы <sup>6</sup>). Предсѣдательство на этомъ соборѣ имѣлъ не Евсевій кесарійскій, какъ по Епифапію<sup>7</sup>) и Филосторгію<sup>8</sup>) съ Гефеле<sup>9</sup>) обыкновенно предполагають, но высшее довѣренное лицо императора<sup>10</sup>) comes Діонисій<sup>11</sup>) Мелетіане были обвинителями, евсевіане-судьями. Замѣтивъ неблагопріятный составъ суда и боясь дурного исхода дѣла 12), Аванасій

- 6) Athan. ep. episc. Lib. 7 MSG. t. 25 p. 553 c. arian. 87 p. 405.
- 7) Epiphan. haer. 68, 8.
- <sup>8</sup>) Philostorg. II, 11.
- <sup>9</sup>) Hefele CG. I, 493.

<sup>10</sup>) ep. Alex. y Athan. ap. c. arian. 8 MSG. XXV p. 261 H Athan. c. arian. 86 p. 401.

<sup>11</sup>) Athan. ap. c. ar. 71 p. 373 cp. Mansi II, 1139. 1143 Loofs. art. Arianismus RE. Bd. 2 S. 21 Tillemont Mem. VIII, 1 p. 57 cp. VI, 2 p. 74.

<sup>12</sup>) Athan. ap. c. arian. 8. MSG. XXV, 261.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Larsow S. 28 Athan. ap. c. ar. 68.

<sup>2)</sup> Euseb. V. C. IV, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. IV, 42.

<sup>4)</sup> Euseb. V. C. IV, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tillemont Memoires VIII, 1 p. 57.

покинуль Тирь, чтобы искать правосудія у императора<sup>1</sup>). Между тёмъ тирскіе синодалы, признавъ Аоанасія виновнымъ и лишивъ его канедры, отправились въ Іерусалимъ для освященія церкви<sup>2</sup>). Здѣсь они въ томъ же году<sup>3</sup>) составили соборное совѣщаніе. которомъ водворили церковный миръ на И и единство въ духѣ евсевіанъ 4). Арій былъ возстановленъ во встхъ своихъ правахъ, о чемъ было сообщено соборомъ въ особомъ посланіи къ александрійцамъ <sup>5</sup>). Что было результатомъ названнаго посланія, этого мы не знаемъ. Съ этого времени слѣдъ Арія исчезъ изъ исторія 6). Между тѣмъ Асанасій 29 октября 335 года прибылъ въ Константинополь, гдѣ обратился съ жалобой на соборъ къ императору. Жалоба была оставлена Константиномъ безъ послъдствій. Императоръ утвердилъ соборное опредѣленіе и 7 ноября того же года сослалъ Аванасія въ Галлію<sup>7</sup>).

Итакъ главный противникъ аріанства былъ низвергнутъ. Онъ былъ устраненъ съ дороги даже безъ указанія на его догматическія воззрѣнія. Послѣ этого взялись за Маркелла анкирскаго. Противъ него были выдвинуты и догматическіе аргументы.

Маркеллъ анкирскій въ это время былъ однимъ изъ самыхъ почетныхъ епископовъ на востокѣ. Еще въ 314 году онъ предсѣдательствовалъ на анкирскомъ соборѣ<sup>8</sup>). Одинадцатью годами позже, въ Никеѣ онъ явился горячимъ противникомъ Арія и его друзей<sup>9</sup>). Въ Никеѣ онъ однако между

<sup>9</sup>) ep. Marcell. MSG. XXIV, 834 D; ep. Julii y Athan. ap. c. ar. 23 MSG. XXV, 288 A cp. Gelzer. Patrum Nic. nomina p. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athan. ap. c. arian. 85. Socr. I, 31 русс. пер. стр. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. V. C. IV, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hefele CG. I, 453.

<sup>4)</sup> Euseb. V. C. IV, 45. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Athan. ap. c. ar. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Повидимому Арій послѣ этого вернулся въ Александрію и здѣсь умеръ. см. выше стр. 151 прим. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Athan. ap. c. ar. 87 p. 405 Larsow. Vorber. cp. (autschmid. Kl. Schriften Bd. 2 S. 430.

<sup>8)</sup> Mansi II, 539. Th. Zahn, Marcellus von Ancyra. Gotha. 1867 S. 8 f.

епископами, повидимому, ничъмъ не выдълялся <sup>1</sup>). Также и въ литературѣ въ это время онъ былъ неизвѣстенъ <sup>2</sup>). Только на старости черезъ десять лѣтъ послѣ никейскаго собора онъ вытыпался въ церковно-политическую борьбу. Ученіе его уже было нами изложено <sup>3</sup>). Совершилось то, что и помимо никейскаго исповедания дожно было случиться. Самъ Маркеллъ облегчилъ дъло своимъ врагамъ. Въ Тиръ онъ противодъйствовалъ осужденію Аванасія, а въ Іерусалимѣ---реабилитаціи Арія <sup>4</sup>). Затѣмъ, не принявъ участія въ освященія іерусалимской церкви, онъ отправился изъ св. земли въ Константинополь, чтобы представить императору только что законченную имъ книгу противъ прежняго ритора Астерія, одного изъ единомышленниковъ Евсевія никомидійскаго <sup>5</sup>). Здёсь онъ попалъ въ съти своихъ враговъ. Они уже раньше приготовились къ его обвиненію, объяснивъ Константину оставление Маркелломъ іерусалимскаго собора 335 года, какъ неповиновение императорской волъ. Учение Маркелла, изложенное имъ въ его книгѣ давало прямо оружіе въ руки евсевіанъ. Дъло Маркелла было предложено на разсмотрѣніе константинопольскаго собора. Послѣдній былъ ничто иное, какъ тотъ же подвижный соборъ Евсевія никомидійскаго, который дъйствоваль противь Евстаоія и Аоанасія. Въ качествъ вещественнаго доказательства фигурировало произведение Маркелла. Синодалы даже не потрудились прочесть всей довольно объемистой книги анкирскаго епископа<sup>6</sup>). Нѣсколькихъ листовъ было достаточно, чтобы признать догматическую аргументацію Маркелла неосновательной

2) Euseb. c. Marc. p. 1 A.

4) ср. Euseb. р. 55 Д и 56.

<sup>5</sup>) Zahn. 13 ff. Euseb. c. Marc. II fin. MSG. XXIV, 824 Athan. h. ar. 6 MSG. XXV, 700 Sozom. 11, 33.

6) Sozom. II, 33 no ep. Syn. ad Gal. pycc. пер. стр. 159.



<sup>1)</sup> cp. Zahn. S. 9. Euseb. c. Marc. MSG, XXIV p. 56 A.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Выше стр. 165 подробно Th. Zahn. S. 10 ff. Loofs. art. Marcellus въ RE. Bd. 12 S. 260.

и никуда негодной. Маркеллъ былъ смъщенъ за лжеученіе, будто Сынъ Божій существуетъ только со времени рожденія Его Маріею и будто царству Его будетъ конецъ<sup>1</sup>). Было это въ началъ 336 года<sup>2</sup>).

Тотъ же подвижный соборъ Евсевія никомидійскаго одновременно съ низложеніемъ Евстаеія, Аеанасія и Маркелла смѣстилъ еще Асклепія газскаго, <sup>3</sup>) Евфратіона баланейскаго, Каматіона палтскаго, Картерія анторадскаго, а также Евтропія адріанопольскаго <sup>4</sup>) и его преемника Лукія <sup>5</sup>). Болѣе подробно намъ ничего неизвѣстно. Мы даже не знаемъ ближайшей причины этихъ смѣіценій.

Антиникейская коалиція добилась своего. Всѣ приверженцы никеизма были лишены каеедръ и находились въ изгнаніи. Церковное единство на востокѣ въ духѣ евсевіанъ было возстановлено. Евсевіане были у власти и пользовались расположеніемъ Константина до его смерти (22 мая 337 года). Глава ихъ Евсевій никомидійскій былъ тотъ, кто совершилъ крещеніе великаго императора<sup>6</sup>) и напутствовалъ его въ лоно Отца небеснаго.—

## v.

## Церковное устройство въ царствованіе императора Константина Великаго.

Царствованіе императора Константина является знаменательнымъ въ исторіи развитія церковнаго устройства. Въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sozom. II, 33: прямо по письму, посланному соборомъ въ Анкиру. Cp. ep. syn. Sard. y Athan. ap. c. ar. 47 Mansi II, 64 и у Hilar. fragm. 3, 3 MSL, X, 661 B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loots. art. Marcellus by RE. Bd. 12 S. 260 ff. Loofs. art. Arianismus By RE. Bd. 2 S. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ep. Sardic. Or. y Hilar. fragm. 3, 9 p. 665 cp. ep. syn. Sardic. 3, 11 p. 667.

<sup>4)</sup> Athan. de fuga 3. MSG. XXV, 649 Ви hist. ar. 5 ib. 700 ср. съ libell. syn. y Mansi II, 1169.

<sup>5)</sup> ep. Sardic. Orient. y Hilar. fragm. 3, 9 p. 665.

<sup>6)</sup> Hieron. Chron. ad ann. Abr. 2353 cp. Euseb. V. C. IV, 63.

лиць императора церковь пріобрътаеть centrum unitatis. Императорь фактически становится главою церкви. Ему принадлежить высшая церковно-правительственная власть въ римской имперіи.

Но какъ это отразилось на церковномъ устройствъ?

Никейскій соборъ въ основу церковнаго діленія положилъ административное дѣленіе римской имперіи. По смыслу четвертаго и пятаго каноновъ никейскаго собора: гражданская провинція—церковная провинція, гражданскій метрополь <sup>1</sup>)---церковная митрополія <sup>2</sup>). Съ теченіемъ времени это совпаление слълалось полнъе. Ближе всего это сказалось на положение епископовъ тѣхъ церквей, которыя, не будучи гражданскими митрополями, пріобрѣли въ силу обычая митрополичую власть въ предблахъ своихъ гражданскихъ провинцій. Провинціальные начальники, назначавшіеся со временъ Константина исключительно изъ христіанъ<sup>3</sup>) употребили всѣ находившіяся въ ихъ рукахъ средства, чтобы также и церковнсе первенство въ ихъ провинціяхъ перешло къ тому городу, въ которомъ сами они резидировали. Вслѣдствіе этого во многихъ случаяхъ, гдѣ еще во времена никейскаго собора не было совпаденія церковнаго и гражданскаго метрополей 4) въ IV въкъ мы наблюдаемъ таковое. Мы имъемъ въ виду

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ и въ моей магистерской диссертаціи— «Митрополиты въ первые три въка христіанства» главный городъ гражданской провинціи я обозначаю словожъ метрополь въ отличіе отъ главнаго города церковной провинціи, для котораго я держусь традиціоннаго, хотя по моему мизнію неправильнаго наименованія— митрополія, такъ какъ слово πόλις у насъ обыкновенно сокращается въ-поль, но не полія, наприм. Константинополь, Ставрополь, Адріанополь и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гидуляновъ. Митрополиты стр. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. II, 44 Sozom. I, 8 crp. 33 Theodor. I, 2 pycc. n. crp. 13, I, 11 crp. 60 cp. Picher, Geschichte d. kirchl. Trennung zwischen Orient und Occident. Münch. 1863 Bd. 2 S. 616.

<sup>4)</sup> Гидуляновъ. Митрополиты. стр. 360-362.

провинція Исаврію <sup>4</sup>), Карію <sup>2</sup>) и Памфилію <sup>3</sup>). Иногда впрочемъ бывало и наоборотъ. Гражданскіе начальники, будучи не въ силахъ сломить значеніе церковной митрополіи, дѣлали послѣднюю своею резиденціей. Таково положеніе было въ Пафлагоніи <sup>4</sup>) Ликіи <sup>5</sup>) и Кипрѣ <sup>6</sup>), гдѣ гражданскіе метрополи должны были спасовать предъ значеніемъ церковныхъ митрополій. Въ нѣкоторыхъ провинціяхъ такое совпаденіе церковныхъ и гражданскихъ митрополей было достигнуто благодаря дѣленію гражданскихъ провинцій на двѣ. Такой

<sup>1</sup>) Въ 325 году церковная митроподія Барата, гражданскій метроподь— Селевкія (Исаврія). (Гидуляновъ. Митроподиты. стр. 360). Съ половины IV в. церковный и гражданскій метрополь—Селевкія (Mansi III, 294 sqq. Athan. de Syn. 12 MSG. XXVI, 701. Epiphan. haer. 73 п. 26 MSG. XLII, 452. Socr. II, 39. Sozom. IV, 22. Theodor. II, 22 ср. Treppner, Das Patriarchat v. Antiochien. S. 177. 178.

<sup>2</sup>) Въ 325 году метрополь—Афродизія, митрополія—Антіохія (Траллы) (Гидуляновъ наз. с. 360, 362); съ половины IV в. церковный и гражданскій метрополь—Афродизія (см. списокъ отцовъ Константинопольскаго собора 381 года Мапві III, 569. Сомрег. В. Н. Syriac Miscellanies. Lond. 1861 р. 34— 40. Бенещевичъ В. Н. Каноническій сборникъ XIV титуловъ. СПЕ. 1905. Приложенія стр. 87—89 Gelzer H. Geograph. und onomat. Bemerkungen zu Liste d. Väter d. Konzil 381. Byzant. Zeitschrift XII, 126 ff. Le-Quien Oriens Christianus. Par. 1740. t. 1 p. 900.

<sup>3</sup>) Въ 325 году метрополь—Сидія; митрополія—Пергія (Гидуляновъ. Митрополиты. стр. 360). Во второй половинъ IV в. гражданскій и церковный метрополь—Сидія (Le Quien I, 997. 998).

4) Въ 325 г. метрополь Помпейополь, митрополія—повидимому Гангры (Тидуляновъ стр. 262. 362). Въ половинъ IV в. церковный и гражданскій метрополь—Гангры (Le Quien I, 567).

<sup>5</sup>) Въ 325 г. метрополь—Патара, митрополія (повидимому) Мирры (Гидуляновъ. Митрополиты стр. 361. 362). Въ половинъ IV въка церковный и гражданскій метрополь—Мирры (Le Quien I, 965).

6) Въ IV в. мнтрополія Констанція (Саламинъ), метрополь— Пафъ (Гидуляновъ стр. 362). Въ половинъ VI в. гражданскій и церковный метрополь— Констанція. (Treppner. Das Patriarchat v. Antiochien S. 192. Marquardt, L' Administration Romaine, traduit avec l'autorisation de l'éditeur par P. Louis-Lucas et A. Weiss. Par. 1892 t. I р. 330. Пользуюсь переводомъ въ виду его полноты, массы исправленій и новыхъ библіографическихъ указаній, не имъющихся въ оригиналъ).

Digitized by Google

случай мы наблюдаемъ въ Месопотамія <sup>1</sup>) и Писидіи <sup>2</sup>).

На этомъ развитіе церковнаго дѣленія на пути совпаденія его съ гражданскимъ остановилось.

Средней инстанціи между императоромъ и отдѣльными митрополитами еще не существовало. Во всѣхъ извѣстныхъ намъ случаяхъ<sup>3</sup>) Константинъ обращается прямо и непосредственно къ митрополитамъ, чего не могло бы быть, если бы существовала средняя между ними инстанція въ лицѣ экзарха или патріарха<sup>4</sup>).

Какъ въ гражданскомъ, такъ и въ церковномъ управленіи Константинъ не любилъ посредниковъ между собою и провинціями. Отсюда слабость діэцезальной системы и развитіе комитативы въ ущербъ викаріату.

Коматы суть довъренныя лица императора. Уже въ 316 году <sup>5</sup>) они впервые являются намъ подъ именемъ comites, qui per provincias constituti sunt или comites provinciarum <sup>6</sup>). При Константинѣ они выступаютъ въ Испаніи, Африкѣ <sup>7</sup>)

4) ср. Гидуляновъ. Митрополиты стр. 17 и сл.

<sup>5</sup>) C. Theod. IX, 1, 1; XII, 1, 4.

<sup>6</sup>) C. Theod. I, 16, 6. 7.

7) Seeck art. Comites въ Pauly-Wissowa, Real-Encyclopaedie der class. Altertumswissenschaft. Stutg. 1894—1902—PW Bd. 4, 1 S. 631.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ 325 г. митрополія Едесса, метрополь—Низибія. (Гидуляновъ. Митрополиты стр. 360). Со временп Констанція Едесса—церковный и гражданскій метрополь Осроены, Амида Месопотамін (Гидуляновъ стр. 257. Тгеррпет. S. 149. 164.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ 325 г. митрополія—Иконія, метрополь—Сагаласъ. (Гидуляновъ стр. 360). Во второй половинъ гражданскій и церковный метрополь Писидіи—Антіохія, Ликаоніи—Иконія (Marquarat p. 302).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. Посланія Константина о постановленіяхъ никейскаго собора (Euseb. V. C. III, 20). Его же посланія по поводу ересей (Euseb. V. C. III, 63 ср. IV, 27), по поводу искорененія язычества (Euseb. V. C. IV, 39), о сооруженія церквей (Euseb. V. C. II, 45. 46. 48. Socr. h. e. I. 9 русс. пер. стр. 59). Переписка его съ Евсевіемъ палестинскимъ (Euseb. V. C. III, 52. 61) ср. ер. Constant. ad. Nicomed. (но не епископу Кесаріи каппадокійской) объ избраніи епископовъ на мъста Евсевія никомидійскаго и Феогниса никейскаго. (Theodor. I, 20 р. п. стр. 84). О подлинности этого посланія см. Lichtenstein, Eusebius v. Nicomedien S. 9—14.

Азін <sup>1</sup>) и на востокѣ <sup>2</sup>). Главною ихъ задачею было представление императору отчета о тёхъ странахъ, гдѣ онъ не могъ быть лично. Хотя они и являются чрезвычайными придворными послами, но имбють различный рангъ: Октавіанъпрежде corrector, Діонисій и Лолзіанъ—ex consularibus <sup>3</sup>), Акакій и Стратегій—viri clarissimi, т. е., сенаторы <sup>4</sup>). Напротивъ Тертулліанъ—vir perfectissimus, т. е. всадникъ<sup>5</sup>). Хотя они по преимуществу принадлежали къ всаднякамъ и сенату. но главное для нихъ было довѣріе императора. Назначались они преимущественно для провинцій <sup>6</sup>) но уже тогда было два человѣка, назначенныхъ для надзора надъ діэцезомъ. Это были Тиверіанъ-сначала для Африки, затѣмъ для Испанія, и Акакій-сначала для Македоніи, затвиъ для востока <sup>7</sup>). Comites provinciarum должны были осществлять надзоръ за провинціальными начальниками, принимать, конкурируя въ этомъ отношения съ префектомъ претория, жалобы на ихъ дъйствія 8) и представлять ихъ вмъстъ со своимъ инѣніемъ на благоусмотрѣніе императора<sup>9</sup>). Затѣмъ они являлись апелляціонной инстанціей на судъ провинціальныхъ начальниковъ, причемъ приговоръ ихъ, какъ представителей императора (vice sacra judicant) не подлежалъ обжалованію. Только съ 331 г. можно было на нихъ аппелировать къ императору 10) Этой судебной дѣятельности соотвѣтствуеть то, что законы гражданскаго<sup>11</sup>) и уголовнаго права<sup>12</sup>) направлялись къ нимъ,

- <sup>1</sup>) Cod. Theod. II, 26, 1.
- ?) Euseb. V. C. III, 53. 62.
- <sup>3</sup>) Euseb. V. C. IV, 42.
- 4) Euseb. V. C. IV, 62.
- <sup>5</sup>) C. Theod. II, 26, 1.
- <sup>6</sup>) Seeck y Pauly-Wissowa IV, 1 S. 632 ff.
- 7) Euseb. V. C. III, 53. 62.
- <sup>8</sup>) C. Theod. I, 16, 7.
- <sup>9</sup>) Cod. Theod. I, 16, 6.
- <sup>10</sup>) C. Theod. XI, 30, 16; 34, 1.
- <sup>11</sup>) C. Theod. II, 26, 1; VIII, 12, 5; 18, 3. 4; XI, 3, 2; 39, 2.
- 12) C. Theod. IX, 1, 1.

Digitized by Google

.

ŧ

представляя отвѣты на реляціи комитовъ <sup>4</sup>). Кромѣ того на нихъ возлагались порученія особой важности. Вслѣдствіе сильныхъ церковныхъ смутъ въ многихъ странахъ, особенно на востокѣ, было необходимо присутствіе представителя императора съ чрезвычайнымъ авторитетомъ <sup>2</sup>): они должны были заботиться о разрушеніи языческихъ капищъ и культа <sup>3</sup>), предсѣдательствовать на христіанскихъ соборахъ и вмѣшиваться въ церковныя распри <sup>4</sup>).

Нѣчто подобное можно наблюдать въ эпоху Константина Великаго и въ церкви.

Какъ въ гражданскомъ управленіи, такъ и здѣсь, выдовъренныя лица императора. ступали Своими совътами они направляли церковную политику Константина. всю Такими лицами были въ періодъ до никейскаго собора знаменитый Осія кордубскій, а затьмъ Евсевій никомидійскій, сдѣлавшійся съ 328 года правою рукою императора во всѣхъ церковныхъ дѣлахъ. Что касается церковположенія римскаго, александрійскаго и антіохійнаго скаго енископовъ, то оно осталось такимъ, какъ это засвидѣтельствовано канономъ шестымъ никейскаго собора <sup>5</sup>). Особымъ вліяніемъ у императора они не пользовались и правовая власть ихъ во времена Константина не выходила изъ предѣловъ ихъ церковныхъ округовъ 6). Они были ничто иное, какъ привилегированные митрополиты. Въ то время, какъ обыкновенный митрополитъ имѣлъ власть надъ одною гражданскою провинціей, каждый изъ вышеназванныхъ трехъ такую же митрополичую власть осуществлялъ епископовъ надъ нѣсколькими гражданскими провинціями, какъ надъ одною

4) Euseb. V. C. III, 62 Athan. ap. c. ar. 8. 9. 28. 71. 72. 78. 79, MSG. XXV, 261. 264. 293. 373. 389. 392.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seeck PW. IV, 1 S. 332.

<sup>2)</sup> Seeck. Comites S. 659.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Euseb. V. C. III, 53.

<sup>5)</sup> Гидуляновъ. Митрополиты стр. 356 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Langen, Geschichte der Römischen Kirche Bonn. 1881 Bd. 1 S.416 ff.

# церковною провинціей, именно римскій епископъ надъ 17-ью гражданскими провинціями Италіи <sup>1</sup>), александрійскій— надъ

<sup>1)</sup> Въ моемъ сочинении «Митрополиты въ первые три въка христіанства, замвчается досадное противорвчие на стр. 195-198 и 356-357. 364, гдъ говорится о митрополичей области римскаго епископа. Причина этогомоя ввра въ непогранимость версіи Цепиліана, которая усвояеть, какъ извъстно, римскому епископу митрополичую власть «in suburbicaria loca» (Гидуляновъ стр. 352), т. е. въ провинціяхъ средней и южной Италіи (Гилудяновъ стр. 356, 357). Такъ какъ всъ другие источники (Гидуляновъ стр. 189 и сл.) говорять о власти римскаго епископа надъ Италіей съ тремя островами, что я въ прим. 29 (Гидуляновъ стр. 195) пытался смягчить это противоръчіе твиъ соображеніемъ, что всъ источники имъють въ виду христіанскую Италію, т. е. какъ разъ среднюю и южную Италію, такъ какъ съверная Италія въ это время была весьма мало христіанизирована (Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten. Leip. 1902 S. 500). Изниз я убъдился въ ошибочности своей исходной точки зрънія. Опора коя въ Цециліановой версіи канона 6-го не оправдалась. Дъло въ тоять, что эта версія интерполирована (Loening, E. Geschichte des deutschen Kirchenrechts, Strasb. 1878 Bd. 1 S. 448 anm. 2) на основания Руфина (Rutin. h. e. I, 10 см. Гидуляновъ, Митрополиты стр. 352 прим. 21) Противоположное предположение Maaccena (Maassen. Geschichte der Quellen und der Literatur des canonichen Rechts im Abendlande bis zum Ausgang d. Mittelatters. Gratz. 1870 Bd. 1. S. 10. 11), что Руфинъ воспользовался для своего сокращенія каноновъ однимъ изъ списковъ никейскихъ каноновъ въ Цецилановой версии. Ленингомъ решительно опровергается. Напротивъ все говорить за то, что никейскіе каноны въ этой версіи въ IV--V в.в. не были еще распространены на западъ. Иначе было бы совершенно непонятно, почему никто ни въ Италін, ни въ Галліи не воспользовался Цециліановымъ переводомъ никейскихъ каноновъ, которые вообще надо сказать были мало извъстны на западъ. Лучшій примъръ-Плларій пиктавскій. Находясь въ цептръ горячей церковной и литературной борьбы, онъ до своей ссылки во Фригию въ 356 г. ничего не зналъ ни о въроисновъданіи, ни о постановленіяхъ никейскаго собора. De synodis с. 91 (Hilar. Opp. ed. Maffei. 1730, II, 518): «Regeneratus pridem et in episcopatu aliquantisper manens tidem Nicenam numquam nisi exsulaturus audivi». Затъмъ если Руфинъ воспользовался цециліановской версіей, то возникаеть вопросъ, почему онъ воспользовался ею прямо только въ этомъ мъсть, и остался независимымъ отъ нея во всъхъ другихъ случаяхъ. Сравнение никейскихъ каноновъ по цепиліановской версін съ сокращеніемъ Руфина у Тернера (Ecclesiae occidentalis monumenta juris antiquissima canonum et conciliorum... edidit Turner. Oxonii. 1904) яспо показываеть, что о зависимости Руфина оть цециліановской версіи не можетъ быть и ръчи. Наконецъ интерполляція въ цециліановой версіи словъ: ut in suburbicaria loca sollicitudinem gerat изъ руфиновскаго сокращения легко доказывается сличеніемъ рукописей каноновъ означенной версіи. Дъло въ томъ, что изъ 5-и рукописей только въ трехъ, именно 1) ('od. Frisingen-

пятью провинціями Египта, Ливіи и Пентаполя, наконецъ антіохійскій--надъ двумя сирійскими провинціями: Coele-Syria и Augusta Euphratensis <sup>1</sup>).

Основание новой столицы Константинополя нисколько не измѣнило этого положения. Какъ это можно судить изъ церковной исторіи, константинопольскій епископъ при Константинѣ не игралъ никакой особой роли. Какъ и раньше онъ былъ про-

sis nunc Monacensis lat. 6243 Saec. IX ineunt. 2) Cod. Vindobonensis 2141 (Sylloges dictae Pasch. Quesnel). Srec. IX и 3) Cod. Wirceburgensis Saec. IX имъется эта вставка. Но слишкомъ большое сходство всъхъ этихъ рукописей заставляетъ предполагать. что источникомъ рукописей Венеціанской и Вюрцбургской была фрейзингенская; нынъ мюнхенская рукопись 6243. Напротивъ древијя рукописи, именно 1) Cod. Veronensis Bibliothecae capitularis LX (58)—Saec. VII и 2) Cod. Vaticanus 1319.--Saec. XII вовсе не содержитъ этой вставки. (Turner р. 103. 120). Все это заставляетъ насъ видоизмънить наше возаръніе, высказанное на стр. 356. 357. 364, въ томъ смысит, какъ это сдълано на стр. 195 – 198, т. е. признать, что митрополичая власть римскаго епископа простиралась на всю Италію со включеніемъ 3-хъ острововъ.

<sup>1</sup>) Блестящимъ подтвержденіемъ нашихъ доводовъ въ пользу существованія въ періодъ до никейскаго собора одной гражданской провинціи Месопотамін, куда входила и Осроена (Гидуляновъ. Митрополиты стр. 256 и сл.) и подраздъленія Сиріи на двъ гражданскіе провинціи Coele-Syria и Augusta Euphratensis (Гидуляновъ стр. 250 и сл.) является адресованное нъкоему Медетію севастопольскому (ср. Schwarz, zur Gesch. Athan. Nachr. v. d. Koen. Gesell. zu Götting. 1905 Heft. 3. S. 268) посланіе Александра александрійскаго, дошедшее до насъ на сирійскояъ языкъ въ рукописи 501 г. и переведенное Питрой въ его Analecta Sacra Spicilegio Solesmensi parata. Par. 1883t. 4 p. 431. 432. Здъсь мы прямо читаемъ: Subscripserunt etiam Philogonius, episcopus Antiochiae in Syria, et omnes amantes Dei episcopi orientales, Mesopotamiae, Augustae Euphratensis, Ciliciae etc. Исходя изъ сочиненія Любека (Lubeck, Reichseinteilung S. 77) доказывающаго несуществование провинции Augusta Euphatensis въ до-никейский періодъ, Шварцъ (Nachr. 1905 Heft. 3 S. 267) признаетъ данное мъсто посланія позднъйшей интерполляціей въ виду того, что въ понятіе восточнаго діацеза входили эти провинціи. Къ сожальнію мы не можемъ присоединиться къ мнънію почтеннаго ученаго. Дъло въ томъ, что самая его опора въ Любекъ не выдерживаетъ критики (Гидуляновъ, Митрополиты стр. 250). Затъмъ подробное указаніе этихъ провинцій было прямо необходимо, во первыхъ потому, что въ составъ восточнаго діэцеза въ это время входилъ и Египеть, а во-вторыхъ, потому, что нѣкоторыя провинціи востока отъ Антіохіи не зависьли и были названы въ посланіи выше (напр. Палестина и Арабія). Наконецъ это же подтверждается посланіемъ антіохійскаго собора (Schartz. 1905 S. 272-280), въ которомъ упомянуты имена епископовъ опять только этихъ провинцій.

стымъ суфраганомъ ираклійскаго митрополита. Все то, что мы знаемъ о выдающемся будто бы положеніи Митрофана и Александра константинопольскаго или византійскаго, есть ничто иное, какъ позднѣйшій блэгочестивый вымыселъ, вызванный желаніемъ возвысить епископа «царствующаго града».

На этомъ церковное устройство остановилось. При Констанців создаются факторы, давшіе толчекъ къ дальнѣйшему развитію церковно-правительственной власти на востокѣ. Такими факторами являются: ростъ правовой власти римскаго епископа и побѣда крайняго аріанизма, побѣда вызвавшая появленіе массы догматическихъ разногласій. На этихъ факторахъ въ связи съ дальнѣйшимъ изученіемъ развитія церковно-правительственной власти императора мы нынѣ и остановимся.

13

## ГЛАВА ПЕРВАЯ.

## Императоръ Констанцій и высшіе духовные іерархи.

I.

## Взаимоотношеніе императора и высшихъ духовныхъ іерарховъ на востокѣ и на западѣ со времени дѣленія римской имперіи послѣ смерти Константина Великаго.

Опираясь на діоклетіановскій правопорядокъ, Константинъ Великій еще въ 335 году раздѣлилъ имперію между своими тремя сыновьями—Константиномъ, Констанціемъ и Констансомъ, и племянникомъ Далмаціемъ. Констанцій получилъ Испанію, двѣ Галліи и Британію, Констанцій Азію и Египетъ, Констансъ—Италію съ городомъ Римомъ, Африку и Паннонію, наконецъ, Далмацій Балканскій полуостровъ: Иллирикъ и Өракію<sup>1</sup>). Во время смерти Константина при немъ не было ни одного сына. Что разсказываютъ о завѣщаніи Константина, Филосторгій<sup>2</sup>), Руфинъ<sup>3</sup>), Сократъ<sup>4</sup>), Со-

٤

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schiller, Gesch. d. Röm. Kaiserzeit Bd. 2 S. 235 ff., Schultze Art. Konstantin II, Konstantius und Konstans въ RE. Bd. 10. S. 770; Seeck art. Constantius y Pauly-Wissowa, Real-encyklopaedie. der klass. altertums-wissenschaft—PW. Bd. 4, 1 S. 1052 f., Loofs art. Arianismus въ RE. Bd. 2. S. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philost. II, 16 русс. пер. стр. 329. 330.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rufin. h. e. I, 11.

<sup>4)</sup> Socr. 11, 2.

зоменъ<sup>1</sup>), и Өеодоритъ<sup>2</sup>) ничѣмъ не провѣряется. Вѣрно только, что погребеніе умершаго императора долго откладывалось и управленіе имперіей, въ родѣ регентства<sup>3</sup>), осуществлялось отъ имени покойнаго Константина<sup>4</sup>). Первымъ прибылъ Констанцій и совершилъ торжественное погребеніе своего отца въ Константипополѣ въ церкви апостоловъ<sup>5</sup>).

Лѣтомъ 337 г. произошли серіозные безпорядки. Во время послѣднихъ взбунтовавшимися солдатами были истреблены вмѣстѣ съ Далмаціемъ и его братомъ всѣ мужескаго пола агнаты императорскаго дома, исключая двухъ мальчиковъ—Галла и Юліана<sup>6</sup>). Прикосновенность къ этому злодѣянію Констанція ничѣмъ не установлена<sup>7</sup>).

Девятаго сентября 337 года сыновья Константина провозгласили себя августами <sup>8</sup>), а немного позднѣе приступили къ фактическому раздѣлу имперіи. Для этого они, по сообщенію Юліана <sup>9</sup>), съѣзжались въ Панноніи. Время и мѣсто этого свиданія не установлены. Повидимому, послѣднее состоялось лѣтомъ 338 года въ Виминація <sup>10</sup>). Какъ основательно догадывается Лоофсъ <sup>11</sup>), свиданіе это было необходимо для соглашенія по поводу освободившейся за смертью Далмація области. Впрочемъ, Константинъ II выигралъ здѣсь не много. Большая часть наслѣдства Далмація досталась Констансу. Что касается Констанція, то ему былъ выдѣленъ только ціэцезъ Өракія съ городомъ Константинополемъ <sup>12</sup>). Такъ какъ Констансу (род.

- <sup>2</sup>) Theodor. II, 3.
- <sup>3</sup>) Schiller II, 208.
- 4) Euseb. V. C. IV, 67 cp. C. Theod. XIII, 4, 2.
- 5) Euseb. V. C. IV, 70.
- 6) Schiller II, 238.
- <sup>7</sup>) Schultze Bb RE. Bd. 10. S. 770.
- 8) Euseb. V. C. IV, 68 Schiller a. a. O. Bd. 2 S. 239.
- 9) Julian. or. 1. Opp. ed. Clinton I, 398.
- <sup>10</sup>) Seeck y Pauly-Wissowa Bd. 1V, 1. S. 1047. Loofs B5 RE. Bd. 2. S. 22. 23.
- <sup>11</sup>) Loofs a. a. O. S. 23.

<sup>12</sup>) Seeck art. Constantius, Pauly-Wissowa t. IV, 1 p. 1052; Seeck въ Zeitschrift für Numismatik XXI, 61; Loofs въ RE. Bd. 2 S. 22.

13\*

<sup>1)</sup> Sozom. III, 1.

въ 323 году) во время смерти Константина было около 14-ти лѣтъ, то опека надъ нимъ, какъ неправоспособнымъ, была вручена старшему брату Константину II, въ рукахъ котораго и было сосредоточено законодательство для всего запада<sup>1</sup>). Такимъ образомъ фактически имперія раздѣлилась на двѣ части: запалную—съ Константиномъ II и восточную—съ Констанціемъ во главѣ.

Взаимоотношеніе это не измѣнилось и послѣ войны Константина съ Констансомъ. Дѣло въ томъ, что съ достиженімъ 17-ти-лѣтияго возраста Констансъ потребовалъ отъ брата уничтоженія регентсва. Это вызвало конфликтъ, приведшій братьевъ къ войнѣ. Между войсками ихъ произошло въ 340 году рѣшительное сраженіе у Аквилеи, кончившееся пораженіемъ Константина<sup>2</sup>). Самъ онъ палъ въ битвѣ, при чемъ трупъ его былъ брошенъ въ рѣку Альзу<sup>3</sup>).

Какъ отнеслись братья къ великому церковному спору — это извѣстно и не нуждается въ объясненіи: они стали протежировать господствующимъ въ ихъ областяхъ догматическимъ воззрѣніямъ, именно Константинъ II и затѣмъ Констансъ — никеизму, а Констанцій — аріанству. Въ первое время доминарующая въ церковныхъ дѣлахъ роль принадлежала Константину II. Уже ири свиданіи въ Виминаціи въ 338 году онъ выступилъ на защиту Аванасія и другихъ сосланныхъ Константиномъ Великимъ епископовъ и добился ихъ возвращенія. Сознавая свою слабость, Констанцій публично не воспротивился, но его поведеніе на востокѣ вскорѣ показало, что онъ рѣшилъ послѣдовать въ догмѣ за большинствомъ народонаселенія своей области.

Это дѣленіе римской имперіи имѣло чрезвычайно важное значеніе въ исторіи развитія церковно-правительственной власти.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Seeck, Nic. Konc., ZKG. XVII, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schiller a. a. O. S. 249 anm. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schultze въ RE. Bd. 10 S. 770.

Императоръ Константинъ являлся, какъ представитель міра церквя всей римской имперіи, фактически главою церкви. Онъ былъ centrum unitatis для церкви римскаго государства. Ему, какъ мы знаемъ, принадлежала высшая правительственная власть въ церкви. Съ разд'бленіемъ имперіи на восточную и западную и выступленіемъ двухъ императоровъ эта высшая церковно-правительственная власть раздѣлилась между этими двумя представителями власти. Само собою это деление власти и принадлежность ея двумъ лицамъ существенно должно было ослабить церковноправительственную власть императора. Церковная рецепція стала зависъть не отъ одного, но отъ двухъ императоровъ. Это подрывало значение церковной власти императора и дѣлало возможнымъ апелляцію на рѣшеніе восточнаго императоразападному, что мы и можемъ наблюдать въ исторіи Аванасія и другихъ епископовъ. Это, конечно, должно было также сказаться на взаимоотношения императора и представителей церковной іерархіи.

Положеніе императора въ этомъ отношеніи на востокѣ было нѣсколько иное, чѣмъ на западѣ.

Въто время какъ тамъ противъ массы почти равныхъ по власти епископовъ выступалъ одинъ императоръ, могшій положить на свою чашку вѣсовъ всю тяжесть тысячелѣтней императорской власти, на западѣ было иначе. Здѣсь во главѣ всей церкви стоялъ римскій епископъ со своею искусною политикой. Представители другихъ церковпыхъ каоедръ предъ нимъ блѣднѣли и терялись. Противъ этого церковно-могущественнаго исполина выступалъ западный императоръ, власть котораго вслѣдствіе постоянныхъ смутъ и вѣчныхъ узурпаторовъ никогда не могла похвастаться силою. Въ церковныхъ дѣлахъ онъ смыслилъ мало и въ отношеніи церковной дѣятельности находился всегда въ моральной зависимости отъ римскаго епископа. Это надо сказать какъ про Константина II, такъ въ особенности про Констанса. Преданный порочнымъ удовольствіямь и охоть, занятый подавленіемь вспыхивавшихь мятежей, онь всю свою церковную власть передаль вь руки римскаго епископа. Рецепція его не только вь отношеніи западныхь церковныхь дёль, но и восточныхь, стала зависьть оть того, что скажеть римскій епископь. Это выдвинуло послѣдняго на первое мѣсто вь церкви и создало его высшую церковную власть. Отсюда время Констанса является весьма знаменательнымь вь исторіи развитія власти римскаго епископа. Эти годы были тѣмь, что заложило фундаменть будущей папской власти. Остановимся нѣсколько на этихь обстоятельствахь и прослѣдимь развитіе власти римскаго епископа.

#### II.

#### Развитіе власти римскаго епископа въ IV и V вѣкѣ.

Во времена никейскаго собора 325 года римскій предстоятель, какъ епископъ императорской столицы и перваго города міра, какъ епископъ единственной на западѣ церковной общины, основанной по преданію апостолами, и какъ преемникъ апостольскихъ князей Петра и Павла<sup>1</sup>) по своему рангу, чести и авторитету былъ безспорно первымъ епископомъ христіанства<sup>2</sup>). Область его правовой власти была общирна и заключала въ себѣ всю Италію со включеніемъ острововъ—Сициліи, Корсики и Сардиніи. Во всей этой области онъ былъ единственнымъ митрополитомъ.

Въ IV въкъ происходить важное измънение. Власть, значение и правомочія римскаго епископа необыкновенно возра-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Schulte J. Fr. Die Stellung der Concilien, Päpste und Bischöfe vom historischen und canonistischen Standpunkte. 1871. S. 128 ff. 134 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loening Gesch. d. deut. Kirchentechts. Strassb. 1878 Bd. 1 S. 451 ср. Гидуляновъ. Митрополиты въ первые три въка христіанства. М. 1905 стр. 189 и сл. 351 и сл.

сли. Изъ привилегированнаго митрополита онъ превращается въ патріарха сначаля всей Италіи, а затёмъ всего запада.

Ко времени перваго вселенскаго собора римскій епископъ былъ единственнымъ митрополитомъ въ Италіи. Въ IV въкъ въ его области являются сподручные ему митрополиты. Мы говоримъ объ епископахъ миланскомъ, равенскомъ и аквилейскомъ<sup>1</sup>). Съ теченіемъ времени число такихъ сподручныхъ ему митрополитовъ увеличивается. Институтъ митрополитовъ проводится на основании никейскихъ каноновъ<sup>2</sup>). Руководствуясь канономъ 4-мъ никейскаго собора, уже папа Бонифацій I (418-422) высказался за соответстве гражданскихъ и церковныхъ провинцій, запретивъ объединеніе нѣсколькихъ гражданскихъ провинцій въ одну митрополичую область. Въ посланія къ Илларію, епископу нарбонскому, онъ нишеть: опредѣленіемъ никейскаго собора было постановлено, чтобы въ каждой провинціи быль только одинь митрополить и чтобы двѣ провинціи не подчинялись одному митрополиту<sup>3</sup>). Съ проведеніемъ этого взгляда и съ появленіемъ въ Италіи сподручныхъ ему митрополитовъ, римскій епископъ превращается такимъ образомъ въ высшаго, такъ сказать, митрополита, митрополита надъ митрополитами, другими словами въ патріapxa.

Рядомъ съ этимъ значеніе и власть его чрезвычайно усиливаются и выходять изъ предёловъ Италіи. Какъ мы знаемъ въ царствованіе Константина Великаго власть въ отношеніи церковной рецепціи принадлежала фактически монарху. Это было то, что создало высшую церковно-правительственную власть императора. Съ раздёленіемъ имперіи эта власть раздёлилась между императорами восточнымъ и западнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loening a. a. O. S. 441 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Maassen Der Primat des Bicshofs von Rom 1853 S. 12 cf. Ballerin. Observ. in dissert. V. Quesnell, P. II c. 5 (Leonis M. Opp. MSL. LV, 607 cqq.) de antiqq. collectionn. et collectorr. canonn. P. I c. 5 n. 4 (MSL. LV, 42 sq.). <sup>3</sup>) Bonifac. I ep. ad Hilar, ep. Narb. Mansi IV, 395. 396.

Безхарактерный и неспособный Констансь сделался послушнымъ орудіемъ въ рукахъ римскаго епископа. Фактически власть въ отношении церковной рецепции на западѣ перешла къ римскому епископу, такъ какъ императоръ во всѣхъ церковныхъ дѣлахъ слѣдовалъ безпрекословно его совѣтамъ. Это имѣло чрезвычайно важныя послѣдствія въ исторіи развитія церковно-правительственной власти. Въ то время какъ при Константинъ ръшение собора, утвержденное императоромъ, было безапелляціоннымъ и смѣщенные такимъ способомъ епископы безпрекословно отправлялись въ ссылку, съ раздѣленіемъ церковно-правительственной власти между двумя императорами сдёлалось возможнымъ обращение восточныхъ епископовъ къ западному императору и его римскому епископу съ просьбой отказать въ своей рецепціи и наобороть. Для законности извѣстнаго, какъ догматическаго, такъ и дисциплинарнаго опредѣленія во всей церкви требовалась рецепція его не только со стороны восточнаго императора, но и западнаго. Только такое постановление могло имѣть силу во всей церкви. Но при слабости власти западнаго императора вообще, а въ церковныхъ дѣлахъ въ особенности, не мудрено, отношении церковной рецепчто фактически власть ΒЪ ціи должна была сосредоточиться въ особѣ римскаго епископа. Онъ являлся centrum unitatis для всей западной церкви. Разъ онъ рецепировалъ извѣстное постановленіе, разумѣлось само собою, что западный императоръ возражать не будеть. Такимъ образомъ рецепція римскаго епископа предполагала рецепцію западнаго императора. Этимъ и объясняется, почему, напримѣръ Аванасій александрійскій, Маркеллъ анкирскій, Павелъ константинопольскій и другіе восточные епископы, лишившіеся своихъ каоедръ, обратились въ Римъ съ просьбой о помощи. Дъйствуя такимъ образомъ, они хотѣли добиться чрезъ посредство римскаго епископа отказа со стороны западнаго императора въ рецепціи постановленій осуждавшихъ ихъ соборовъ. Этого мало. Также дъйствовали и аріане. Желая получить отъ Констанса признаніе своего ученія на западѣ, они также обратились съ аналогичною просьбой къ римскому епискому Юлію.

Римскій епископъ такимъ образомъ фактически являлся какъ бы высшей церковной инстанціей, осуществлявшей власть въ отношеніи рецепція догматическихъ и дисциплипарныхъ опредѣленій всей церкви. Власть эта, впрочемъ, была чисто духовнаго характера, такъ какъ римскій епископъ въ отношеніи противящихся ему восточныхъ епископовъ былъ безсиленъ что-либо сдѣлать <sup>1</sup>). Реабилитація Аванасія со стороны

<sup>1)</sup> Употребленные мною въ моей книгъ «Митрополиты въ первые три въка христіанства» въ отношеній спископской власти термины: власть духовная и правовая—встрътили суровую критику въ рецензіи проф. Н. С. Суворова (Журналъ Мин. Народн. Просвъщ. 1906 г. № 2 стр. 374 и сл.) По миънію уважаемаго рецензента «всякая власть—пусть она будеть только духовная-должна признаваться квиъ-либо, и если она никтать не признавалась, то, значить, никакой власти не было, въ томъ числь и духовной, притязание же осуществлять таковую всегда было притязаніемъ юридическаго свойства» (стр. 391). Стоя на этой точкъ зрънія. мы должны притти къ тому заключенію, что римскому епископу уже во II и III в.в. принадлежала правовая, юридическая власть надъ всею западной (Испанія, латинская Африка, Галлія), а, пожалуй, и восточной (малая Азія, Египеть по дълу Діонисія Великаго и т. д.) церковью, выводъ, съ которымъ едеа ли согласится почтенный профессоръ. Въ виду этого, чтобы провести границу между сущностью власти римскаго епископа въ Италіи и въ другихъ частяхъ церкви, я вслёдъ за Зомомъ воспользовался терминомъ власть духовная или моральная, нравственная. Не отрицая того, что приложение этой духовной, моральной власти покоится на фактъ, на особенностяхъ отдъльнаго случая, я ръшительно протестую противъ приписываемаго миѣ критикомъ отождествленія этой «такъ называемой духовной власти, въ отличіе отъ правовой, съ малою по объему и содержанию, слабою по силъ, несеріозною, почетною». Путемъ какихъ логическихъ операцій г. рецензентъ пришелъ къ этому выводу, я не знаю, но, по нашему крайнему разумънію, это заключеніе вовсе не слъдуеть изъ моей книги. Что это такъ, въ доказательство этого, я считаю нужнымъ привести (съ соотвътствующимъ объясненіемъ) выписанные Н. С. Суворовымъ изъ моей книги посылки (стр. 390). На стр. 183-185 моей книги, говорится, что 1) въ половинъ III въка «провивціальное устройство вступаеть въ новую фазу своего развитія—изъ моральной (курсивъ вездѣ Н. С. Суворова, печать въ разрядку – моя), основывающейся на добровольномъ согласін, провинціальная связь превращается въ правовую; замътнъе всего это сказалось на положении большихъ общинъ, власть ихъ (N.B. я говорю не объ епископахъ, а объ общинахъ) становится болыше, силиже и обшириње». На стр. 186 говорится, что 2) въ дълъ рецепціи отношенія ма-

римскаго епископа не была признана оріенталами. Этого мало. Когда догматическое рѣшеніе римскаго епископа оказалось противъ аріанъ, они отдѣлились отъ него и если бы онъ даже ихъ за это отлучилъ, то его анаеема была бы

лыхъ общинъ къ епископу большой общины до половины III в. были скорые нравственнало, моральнаго характера, чымъ правового, но.... съ половины III въка протосъ, опираясь на значеніе рецепиіи своей общины для всего мъстнаго круга, сталъ относиться болюе серіозно къпринадлежащему ему праву рецепціи епископскаго избранія въ малыхъ общинахъ своего круга. (Для большей ясности отсылая читателя непосредственно къ моей книгъ (стр. 186), прошу обратить внимание, что я говорю не о серіозной или несеріозной власти, а о болѣе серіовномъ отношеніи къ существовавшему уже у большой общины и ея епископа праву рецепція рѣшеній малыхъобщинъ). 3) На стр. 196, 198 и 221 говорится, что римскому епископу въ III в. принадлежала правовая власть въ Италии, напротивъ во всей остальной церкви только духовная. (Изъ подчеркнутаго мною въразрядку шрифтомъ изста следуетъ, что духовная власть по объему была общирнъе, чъмъ правовая). 4) На стр. 223 объ антіохійскомъ епископѣ говорится, что власть его сначала основывалась из факть, но потомъ она кръпнетъ и мало-помалу превращается въ правовую, и еще ниже на стр. 227, говоря о томъже антіохійскомъ епископъ, авторъ (Гидуляновъ) различаетъ отъ правовой стороны власти почетную и т. д. (Прошу читателя обратиться къ моей книгъ (стр. 227), чтобы убъдиться, что я ни о какой почетной власти не говорю ни слова. Напротивъ, вслъдъ за Бевернджемъ я утверждаю, что преимущественное положение антіохійскаго епископа среди другихъ азійскихъ епископовъ было преимуществояъ чести, а не власти и это тъмъ болъе, что на стр. 223 я самъ признаю, что оно во многомъ зависъло отъ личныхъ качествъ представителя каведры). Объяснивъ надлежащій смыслъ выписанныхъ моныъ критикомъ мъстъ изъ моей книги, я нынъ предоставляю на судъ читателя правильность сдъланнаго изъ этихъ посылокъ вывода, будто, по моему мнѣнію «духовная власть есть синонимъ съ моральною или нравственною, фактическою, малою по объему и содержанію, слабою по силь, несеріозною, почетною, и справедливость слъдующаго затвиъ положенія: «серіозною или несеріовною можеть быть всякая власть, смотря по серіозному или несеріозному отношению къ ней ся обладателя, а что касается объема, то мы уже знаемъ изъ вышесказаннаго, что власть духовная не могла быть малою по своему объему, такъ какъ обнимала-ни много, ни мало-всю церковь всего міра». Ж. М. Нар. Пр. стр. 391).

Покончинъ съ этимъ возраженіемъ г. рецензента, я считаю нужнымъ познакомнть читателя съ раздъляемымъ мною воззръніемъ Зома (Sohm, Kirchenrecht. Leip. 1892. S. 344 ff.) на духовную и правовую епископскую власть.

Въ качествъ преемниковъ апостоловъ, пророковъ и дидаскаловъ епископы изъ должности мъстной общины превратились въ общецербезсильна лишить аріанствующихъ восточныхъ епископовъ ихъ каоедръ.

Въ это время, время конфликта, состоялся сарликскій соборъ 343 года. Онъ впервые въ церковной исторіи призналъ за римскимъ епископомъ правовую власть надъ всею церковью. Постановленіями сардикскаго собора римскому епископу было предоставлено право въ каждомъ отдѣльномъ

ковную должность. (Harnack, Prolegomena (къ Дюяуй) въ Texte und Untersuchungen von Gebhardt und Harnack. Leip. 1884 Bd. 2, Heft 1. 2. S. 140 ff.), каковою была должность апостоловъ, пророковъ и дидаскаловъ. По ученію католической церкви до сихъ поръ всякій епископъ jure divino признается епископомъ всей церкви, и только jure humano ограниченъ предълами своего дізцеза (Konstit. Pius VI отъ 28 ноября 1786 ср. Hinschius, System des Kath. Kirchenrechts. Berl. 1869-1893 Bd. 2. S. 39 anm. 4). Это ученіе, нынъ догматизированное на западъ (Concil. Trident. Sess. XXIII c. 4; Concil. Vatican. Sess. IV c. 3 cp. Sohm. S. 346 anm. 8), не чуждо и востоку. Всякій епископъ, независимо отъ своей кабедры, предстоятель церкви. На этой точкъ зрънія стоять древніе восточные памятники, именно Ипполита, «Толкование прор. Данияа», гдъ титуломъ просотώς της έххλησίας величается сначала одинъ епископъ небольшой сирійской общины, а затъмъ другой понтійскій епископъ (Sohm. S. 345 anm. 1), и постановленія апостольскія, въ которыхъ (VIII, 10) приводится общецерковная молитва, возносясящая прошение ύπέρ πάσης επισχοπής της ύπο τον ούρανον--- χαί ύπέρ τοῦ ε πι σχοπου ήμων Ίαχώβου (lepycannab), χαί των παροιχιών αύτου-ύπέρ του έπε σχόπου ήμων Κλήμεντος (Ρинъ) και των παροικιών αύτου--ύπερ του έπισχόπου ήμῶν Εὐοδίου (Ακτίοχία) και τῶν παροικιῶν αὐτοῦ--ὑπέρ τοῦ ἐπισχόπου ήμῶν 'Αννιανοῦ (Αдександрія). χαὶ τῶν παροιχιῶν αὐτοῦ (Pitra t. I p. 397). Явдяясь общимъ, универсальнымъ епископомъ всей церкви, всего христіанства, всякій епископъ осуществляль епископскую заботу (sollicitudo omnium) и епископскую власть надъ всею церковью. Этимъ именно и объясняется, почему епископъ римскій могъ вмъшаться въ дъла Арелата. кареагенскій-въ дъла не только латинской Африки, но и Испаніи (Сург. ер. 67, 68), александрійскій наприм. Діонисій, не только Египта, но и Сиріи, малой Азіи и даже далекой Арменіи, коринескій наприм. Діонисій (Ebseb. h. e. IV, 23) не только всей Греціи, но и Виеиніи и т. д. Для осуществленія этого рода власти не существовало никакихъ опредъленныхъ границъ. Всякій елископъ осуществляеть такую власть надъ встми христіанскими общинами и рядомъ со встами другими епископами, причемъ въ лицъ всякого другого епископа встръчаетъ совершенно тождественную и одинаковую съ нимъ учительную и правительственную власть. (Sohm, S. 348). Вотъ эту, именно, епископскую власть, насколько она проявлялась надъ всею церковью, мы вслёдъ за Зо-. момъ называемъ духовною властью. Само собою эта духовная власть-моральной, нравственной природы и въ этомъ смыслъ тождественна съ нрав-

случаѣ рѣшать, долженъ имѣть мѣсто или нѣтъ новый соборъ по дѣлу о смещеніи соборомъ епископа.

«Если кто-либо изъ епископовъ по какому-либо дѣлу, читаемъ въ третьемъ сардикскомъ канонѣ, окажется осужденнымъ, и полагаетъ, что онъ имѣеть не пустое, по справедливое основаніе спова возобновить судъ, то, если вамъ угодно, почтимъ любовью память апостола Петра и постано-

ственной, моральной властью. Да она и не могла быть иной природы, такъ какъ эта епископская власть была властью учительною, властью провозглашать слово Божіе, т. е. какъ разъ тою властью, исполнение велбний которой зависьло отъ свободнаго убъждения отдъльныхъ лицъ. (Насколько я понимаю, на этой же точкъ зрънія стоить самъ Н. С. Суворовъ въ своей статьъ «Церковное право, какъ юридическая наука» (Юрид. въсти. 1888 № 8 стр. 528—530), когда совершенно справедливо отрицаетъ правовую законодательную власть Христа и апостоловъ). Эта именно власть отождествляемая мною съ сидою духовнаго, правственнаго вліянія, фактически принадлежала, по нашему мизнію, Кипріану въ отношеніи испанскихъ общинъ, Стефану вь отношении Арелата и т. д. Съ этимъ не согласенъ Н. С. Суворовъ.---- Фактическое обладание моральною властью даже представить себъ трудно, хотя авторъ (Гидуляновъ), повидимому, легко представляетъ его себъ» (Ж. М. Н. П. стр. 391). Но интересно знать, какъ конструируетъ уважаемый Н. С. Суворовъ власть надъ сердцами върующихъ-пророка, пустынника, мыслителя, кудесника, аскета и т. д.? Авторъ новъйшей монографіи о власти и правъ проф. Н. И. Паліенко (Нормативный характеръ права и его отличительные признаки. Яросл. 1905 стр. 47. 48) говорить следующее: •авторитетъ основателя религіи, авторитетъ великаго мыслителя, завоевателя, авторитеть родителей въ отношении къ дътямъ, авторитеть кудесниковъ, жрецовъ, авторитеть такъ называемыхъ мудрайнихъ, добрайнихъ, старайшихъ людей въ общественныхъ союзахъ, авторитетъ касты, общественной группы, образуется фактически, въсилу самыхъразнообразныхъ причинъ и не предполагаеть непремънно для своего образованія существованіе юридическихъ нормъ, предписывающихъ подчиненіе и признаніе этого авторитета. Правовая санкція такого авторитета слѣдуеть позже и слѣдующимъ образомъ: постоянное, хотя бы даже въ силу страха, повиновение пред писаніямъ фактически установившагося авторитета порождаетъ въ людяхъ представление, что такъ и должно быть, другими словами, что авторитетъ, отъ котораго исходять правовыя нормы, самъ основанъ на правъ, отсюда нормативная сила фактовъ, образующая убъжденіе въ правомърности извъстнаго состсянія.-Справедливо замъчаеть Еллинекъ, что искать основаніе нормативной силы фактовъ въ сознательной или безсознательной разумности было бы совершенно превратно. Фактическое можетъ быть осмыслено позднъе, но его нормативное значение заключается въ первоначальномъ свойствъ нашей природы, въ силу котораго уже совершенное, психологически и физи-

вимъ, чтобы производившіе судъ писали въ такихъ случаяхъ епископу римскому Іюлію для того, чтобы, если пужно, снова былъ произведенъ судъ сосъдними съ той областью епископами, и чтобы такихъ вторичныхъ судей назначалъ

чески легче воспринимается, чъмъ новое (Еллинекъ русс. пер. стр. 221). Для пониманія развитія права и нравственности это признаніе пормативной силы факта. говорить Еллинекь, имъеть огромное значение. Приказаниямъ духовныхъ или правственныхъ авторитетовъ сперва повинуются изъ страха или изъ другихъ мотивовъ, и отсюда развивается представление, что часто повторенный приказъ самъ по себъ, независимо отъ своего источника, въ силу своей внутренней, обязывающей силы, является правиломъ, которому должно повиноваться, правственной пормой". (ср. очень интересную объ этомъ статью С. Франка «Проблема власти» въ «Вопросахъ Жизни» 1905 г. № 3 стр. 205). Исходя изъ воззръній Еллинека и Паліенка мы можемъ въ отличіе отъ духовной власти опредълить правовую власть, какъ власть, основывающуюся не на фактъ, а на правъ и исполнение велъний которой обязательно и не зависить оть доброй воли подлежащихъ лицъ. Лучше всего различіе это видно изъ исторіи римскаго епископа. Сфера его духовной власти, его духовнаго вліянія, простиралась на всю вселенную, напротивъ его правовая власть узко была ограничена предълами Италіи. Этимъ именно и объясняется различный результать его анассямы. Отлученный Римомъ итальянскій епископъ тъмъ самымъ лишался должности, напротивъ подвергнутый анаеемъ со стороны римскаго јерарха епископъ азійскій, кареагенскій, галььскій, испанскій и т. д. продолжаль оставаться епископомъ, причемъ лишение его должности зависъло отъ его собственной общины, которой именно а не римскому епископу, принадлежала правовая власть въ отношении своего епископа. Чтобы еще болъе ясно и отчетливо показать D83личе между духовною и правовою властью, я приведу примъръ. «заимствованный изъ учебника церковнаго права» (Яросл. 1898 стр. 312, 313) моего почтеннаго рецензента. «Христіане первыхъ въковъ, слъдуя наставленію апостола Павла, избъгали языческихъ судовъ и свои спорныя дъла, даже касавшіяся гражданскихъ отношеній, представляли на разсмотръніе епископовъ, решения которыхъ, не имевшия исполнительной силы въ государстве, опирались исключительно на нравственный авторитеть епископовъ и на церковную дисциплину. (Духовная енископская власть!). Судъ по двламъ духовнымъ, насколько могъ въ нихъ заключаться юридическій элементь, подлежащій спору и судебному разбирательству, остался за церковію и при христіанскихъ императорахъ, причемъ въ Х и XI в.в. къ духовнымъ дъламъ причислены были двла брачныя.... Съ Х-го въка эти дъла стали подлежать исключительно ввдомству духовнаго суда съ юридическими последствіями и для области гражданскаго права. (Правовая власть!). Что касается положенія епископовъ, какъ судей по дъламъ гражданскимъ, то двумя законами Константина Великаго была создана для нихъ юрисдикція, конкурирующая съ юрисдикціей гражданскихъ магистратовъ, причемъ епископскія ръшенія признаны окончательными и безапелляціонными даже и по дъламъ несовершеннолівтнихъ».

онъ (Іюлій). Если же обвиняемый не можетъ доказать, что дѣло требуетъ вторичнаго пересмотра, то приговора не уничтожать, но оставлять въ силѣ то, что однажды постановлено»<sup>1</sup>).

Представленную здѣсь высшую власть римскаго епископа надо понимать въ томъ смыслѣ, что ему принадлежить формальное, правовое полномочіе оказывать вліяніе на церковную рецепцію и вмѣстѣ на церковную законность соборнаго приговора о смѣщеніи епископа<sup>2</sup>). Если папа признаваль дѣло требующимъ пересмотра, то долженъ былъ состояться новый соборъ и этотъ послѣдній уже постановлялъ свое рѣшеніе о церковной рецепціи и вмѣстѣ церковной законности того перваго соборнаго определения. Такимъ образомъ судить не римский епископъ, но соборъ сосъднихъ епископовъ и именно въ силу принадлежащей ему, какъ таковому, подсудности. Папа могъ послать только на этотъ соборъ римскихъ легатовъ, которые имѣли право участвовать въ этомъ соборѣ<sup>3</sup>).

2) Sohm. KG. S. 415.

<sup>3</sup>) Conc. Sardic. c. 5: <sup>\*</sup>Οσιος ἐπίσχοπος εἶπεν· <sup>\*</sup>Ηρεσεν, ῖν' ἐἰ τις ἐπίσχοπος χαταγγελθείη, καὶ συναθροισθέντες οἱ ἐπίσχοποι τῆς ἐνορίας τῆς αὐτῆς τοῦ βαθμοῦ αὐτὸν ἀποχινήσωσι, καὶ ὅσπερ ἐκκαλεσάμενος καταφύγῃ ἐπὶ ἰτὸν μαχαριώτατον τῆς <sup>\*</sup>Ρωμαίων ἐκκλησίας ἐπίσχοπον, καὶ βουληθείη αὐτοῦ διακοῦσαι, δίκαιόν τε εἶναι νομίσῃ ἀνανεώσασθαι αὐτοῦ τὴν ἐξέτασιν τοῦ πράγματος, γράφειν τούτοις τοῖς ἐπισκόποις καταξιώσῃ τοῖς ἀγχιστεύουσι τῃ ἐπαρχία, ῖνα αὐτοὶ ἐπιμελῶς καὶ μετὰ ἀχριβείας ἕκαστα διερευνήσωσι καὶ κατὰ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Concil. Sardic. c. 3: "Οσιος ἐπίσχοπος εἶπε· Καὶ τοῦτο προστεθῆναι ἀναγχαῖον, ἵνα μηδεἰς ἐπισχόπων ἀπὸ τῆς ἑαυτοῦ ἐπαρχίας εἰς ἑτέραν ἐπαρχίαν, ἐν ἦ τυγχάνουσιν ὄντες ἐπίσχοποι, διαβαίνοι εἰ μή τοι παρὰ τῶν ἀδελφῶν τῶν ἑαυτοῦ χληθείη, διὰ τὸ μή δοχεῖν ἡμᾶς τὰς τῆς ἀγάπης ἀποχλείειν πύλας· καὶ τοῦτο δὲ ὡσαὐτως προνοητέον, ῶστε ἐὰν ἐν τινι ἐπαρχία ἐπισκόπων τις ἀντιχρος ἀδελφοῦ ἑαυτοῦ χαὶ συνεπισχόπου πρᾶγμα σχοίη, μηδένα ἕτερον ἐχ τούτων ἀπὸ ἐτέρας ἐπαρχίας ἐπισχόπους ἐπιγνώμονας ἐπικαλεῖσθαι· εἰ δὲ ἄρα τις ἐπισχόπων ἐν τινι πράγματι δόξῃ χαταχρίνεσθαι καὶ ὑπολαμβάνει ἑαυτοῦ μὴ σαθρὸν ἀλλὰ καλὸν ἔχειν τὸ πρᾶγμα, ἕνα καὶ αὐθις ἡ χρίσις ἀνανεωθὴ· εἰ δοχεῖ ὑμῶν τῆ ἀγάπῃ, Πέτρου τοῦ ἀποστόλου τὴν μνήμην τιμήσωμεν, καὶ γραφῆναι παρὰ τούτων τῶν χρινάντων' Ιουλίψ τῷ ἐπισχόπω Ῥώμης, ὥστε διὰ τῶν γειτνιώντων τῇ ἐπαρχία ἐπισχόπων, εἰ δέοι, ἀνανεωθῆναι τὸ διχαστήριον καὶ ἐπιγνώμονας αὐτὸς παράσχοι· εἰ δὲ μὴ συστῆναι δύναται τοιοῦτον αὐτοῦ είναι τὸ πρᾶγμα, ὡς παλινδικίας χρήζειν, τὰ ἅπαξ κεκρμένα μὴ ἀναλύεσθαι, τὰ δὲ ὄντα βέβαια τυγχάνειν. Pitra Ι, 469. 470 Двянія девятн μομѣсτικων δούροβъ κα μος. προχάνει Καβαικού μις Καβαικοι καλεμωία Κακαμια Κακαμια καθρόν Βις δότος βέβαια τυγχάνειν. Ρίτα Ι, 469. 470 Двянія девятн μομѣστικωντος Τομας δεί δις δας δότα βάβαια τυγχάνειν.

Отсюда слѣдуеть, что сардикскій соборь даль напѣ римскому не право самому -- лично или черезъ представителей -- рѣшать, такимъ образомъ, не апелляціонный судъ, но право открыть правовой путь къ апелляции. Безъ согласія папы нельзя было апеллировать къ другому собору. Разъ напа отказалъ въ апелляціи, тьмъ самымъ исключалось посльдующее рышеніе на другомъ соборѣ. Отсюда папа былъ не апелляціонной инстанціей-къ самому пап'є не апеллировали,-но высшей инстанціей, которая ділала возможной апелляцію. Приговоръ папы обладалъ деклараторскимъ характеромъ. Если папа не считаль нужнымь новаго синодальнаго разрышения, то тымь самымъ первое синодальное опредѣленіе считалось рецепированнымъ церковью и ео ірзо законнымъ. Приговоръ папы обозначаль не второе, новое опредѣленіе, которое признавало бы справедливость нерваго соборнаго ръшенія—папа рѣшалъ нуженъ или нѣть новый соборъ<sup>1</sup>),---но только свидѣтельство, что первый соборный приговоръ, какъ таковой, законенъ. Но на практикѣ въ правѣ папы рѣшать о допустимости новаго собора заключалось право утвержденія <sup>3</sup>), именно право оть имени церкви объявлять о законности перваго соборнаго постановленія и вмѣстѣ съ тѣмъ сообщать ему церковную рецепцію. Разъ папа рецепировалъ соборное опредѣленіе-такова была основная мысль сардикскихъ каноновъ, ---то и церковь признавала его рецепированнымъ. Такимъ образомъ церковь de jure была заключена въ персонѣ папы. По отно-

<sup>1</sup>) Loening, Gesch. d. Kirchenr. Bd. 1 S. 453 Hinschius. Kirchenr. Bd. 4 S. 777.

2) Hefele CG. Bd. 1 S. 576.

την της αληθείας πίστιν ψηφου περί τοῦ πράγματος ἐξενέγχωσιν. εἰ δέ τις ἀξιῶν καὶ παλιν αὐτοῦ τὸ πρᾶγμα ἀχουσθηναι, καὶ τῷ δεήσει τῷ ἐαυτοῦ τὸν Ῥωμαίων ἐπίσχοπον κρίνειν δόξη ἀπὸ τοῦ ἰδίου πλευροῦ πρεσβυτέρους ἀποστείλοι, ῖνα ῷ ἐν τῷ ἐξουσία αὐτοῦ τοῦ ἐπισκόπου, ὅπερ ἂν καλῶς ἔχειν δοχιμάση καὶ ὑρίση δεῖν, ἀποσταληναι τοὺς μετὰ τῶν ἐπισκόπων κρινοῦντας, ἔχοντάς τε τὴν αὐθεντίαν τούτου παρ' οῦ ἀπεστάλησαν καὶ τοῦτο θετέον. εἰ δὲ ἐξαρχεῖν νομίζοι πρὸς τὴν τοῦ πράγματος ἐπίγνωσιν καὶ ἀπόφασιν τοῦ ἐπίσ σκόπου, ποιήσει ὅπερ ἂν τῷ ἐμφρονεστάτῃ αὐτοῦ βουλῷ καλῶς ἔχειν δόξη, ἀπεχρίναντο οἱ ἐπίσχοποι. Τὰ λεχθέντα ἡρεσεν. Pitra, I, 471, 472 ДΠС. crp. 64. 65.

шенію къ соборнымъ рѣшеніямъ о смѣщеніи епископовъ она получила облеченнаго правовою властью главу. Сардикскій соборъ содержитъ первое свидѣтельство, которое, хотя и въ ограниченныхъ размѣрахъ, признастъ правовую власть римскаго епископа надъ всѣмъ христіанствомъ. Въ опредѣленіяхъ сардикскаго собора, читаемъ у Зома. римскій епископъ въ первый разъ является папой, облеченнымъ, хотя и ограниченною, правовою властью, примасомъ всей церкви <sup>1</sup>).

Сардикскій соборъ не былъ рецепированъ церковью<sup>2</sup>). Постановленія его не имѣли примѣненія въ церкви <sup>3</sup>). Тѣмъ не менће значенје сардикскаго собора въ исторји папства громадно. Дело въ томъ, что каноны его не только въ латинскихъ, но даже и греческихъ рукописяхъ 4). можетъ быть, безъ всякаго умысла, были соединены съ никейскими и съ теченіемъ времени стали выдаваться за послѣдніе <sup>5</sup>). Первый примѣръ въ этомъ отношеніи подали сами римскіе епископы, которые въ силу своего положенія, повидимому, должны были бы знать истинное положение вещей. Возможно, впрочемъ, что они, прикрываясь авторитетомъ перваго всѣми признаннаго собора, просто желали этимъ способомъ провести въ жизнь признанныя за ними сардикскимъ соборомъ полномочія. Такъ по крайней мѣрѣ дѣйствовали уже папы Иннокентій I (402-417), пославшій такой экземпляръ каноновъ въ Галлію<sup>6</sup>), и Зосима (417-418), сдѣлавшій, хотя и неудачно. попытку добиться оть африканской

4) Maassen, Gesch. der Quellen und Liter. S. 52—63 о греческихъ рукописяхъ см. Ballerini, de antiquis collectionn. et collectorr. canonn. P. 1 с. 6 п. 14 (Leonis M. Opp. t. 3 p. 41. MSL. LVI p. 43 sqq.) сf. P. II с. I п. 10 р. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sohm. Kirchenr. S. 416. 417.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loening KR. S. 454 ff. Hinschius KR. Bd. 4 S. 778-782.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ послѣднее время подлинность сардикскихъ каноновъ, была поколеблена проф. Фридрихомъ въ Sitznngsberichte der philosphilol. u. hist. Klasse der K. bayer. akademie d. Wissenschaften zu München 1901. Heft 3 S. 417 и Internacional Theol. Zeitschrift. 1903. XI, 427 ff. но безъ достаточно въскихъ данныхъ ср. Funk въ Hist. Jahrb. 23 (1902) и 26 (1905) и Dushesne въ Bessarione. III.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loening. a. a. O S. 454.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Maassen a. a. O. S. 57.

церкви признанія предоставленныхъ ему сардикскимъ собо ромъ правъ<sup>1</sup>).

Не менѣе важно другое измѣненіе, которое въ интересахъ возвышенія римскаго епископа было въ отдѣльныхъ латинскихъ рукописяхъ сдѣлано въ самомъ текстѣ никейскихъ каноновъ. Уже въ четвертомъ<sup>2</sup>) или въ началѣ пятаго вѣка<sup>3</sup>), вѣроятно впервые, въ Италіи появляются латинскіе переводы, въ которыхъ канонъ 6-й никейскаго собора получилъ особый заголовокъ и своеобразное вступленіе. Въ оригиналѣ римскій епископъ упоминается для того, чтобы ссылкой на него обосновать права александрійскаго іерарха. Нынѣ канонъ этотъ получилъ заголовокъ: «de primatu ecclesiae Romanae» и сталъ начинаться: «Ecclesia Romana semper habuit primatum» <sup>4</sup>).

Не говоря объ этихъ подлогахъ, которые особенно въ отдаленныхъ странахъ, напримѣръ въ Галліи, <sup>5</sup>) были способны существенно усилить авторитетъ римскаго епископа, развитіе государственной и церковной жизни на западѣ все болѣе и болѣе ведетъ къ тому, чтобы увеличить притязанія римскаго епископа и въ отдѣльныхъ странахъ въ большей или меньшей степени добиться для нихъ признанія.

Рѣшающимъ въ этомъ отношеніи событіемъ была послѣдовавшая въ IV вѣкѣ побѣда никейскаго вѣроисповѣданія надъ аріанствомъ. Побѣда никеизма была вмѣстѣ съ тѣмъ побѣдою Рима. Въ тяжелые годы аріанства Римъ былъ единственнымъ крѣпкимъ замкомъ Аванасіева вѣроисповѣданія. Римское исповѣданіе было то, которое въ корнѣ убило аріанство и снова явилось господствующимъ во всемъ мірѣ. Въ этотъ моментъ тріумфа римскій епископъ достигаетъ своей цѣли. Власть его становится правовою церковно-правительственною

14

<sup>1)</sup> Loening Gesch. d. KR. Bd. 1 S. 455.

<sup>2)</sup> Maassen a. a. O. S. 29.

<sup>3)</sup> Maassen a. a. O. S. 23.

<sup>4)</sup> Maassen a. a. O. S. 15 ff. 526 ff.; Loening a. a. O. S. 457.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loening. Gesch. d. KR Bd. 1 S. 456.

властью надъ всѣмъ западомъ. Не сардикскіе каноны и даже не внѣшній авторитетъ сказали здѣсь рѣшающее слово. Нѣтъ, это была учительная власть римскаго епископа, которая въ это мгновеніе своего высшаго полета въ силу своей внутренней мощи вознеслась до ранга правовой церковно-правительственной власти <sup>1</sup>).

Въ 380 года императоръ Өеодосій издалъ свой знаменитый эдикть, которымъ повелѣвалось всему міру принять религію, переданную ап. Петромъ римлянамъ<sup>2</sup>). Съ этого времени мы можемъ датировать правовую церковно-правительственную власть римскаго епископа пе только надъ Италіей, но и надъ западомъ.

Въ слѣдующемъ году второй вселенскій соборъ провозгласилъ въ своемъ третьемъ канонѣ, что римскій епископъ имѣетъ преимущество (τὰ πρεσβεῖα) предъ всѣми другими еписконами, а за нимъ слѣдуетъ епископъ Константинополя, такъ какъ этотъ городъ—новый Римъ <sup>3</sup>).

На исходѣ IV вѣка къ римскому епископу массою обращаются епископы изъ Галліи и Испаніи съ просьбой или сообщить имъ хранившееся въ Римѣ древнее ученіе или получить отъ него совѣтъ или разрѣшеніе по отдѣльнымъ вэжнымъ вопросамъ. Такого рода поучительныя посланія римскаго первосвященника между епископами подлежащей страны получаютъ широкое распространеніе и уже папа Дамасъ (366—384) въ своемъ отвѣтѣ на предложенный ему Иммеріемъ, епископомъ террагонскимъ, вопросъ могъ замѣтить, что рѣшенія римскаго папы, въ которыхъ онъ выступаетъ, какъ глава своей церкви, должны быть извѣстны всякому епископу столь же, какъ и каноны соборовъ <sup>4</sup>).

<sup>3</sup>) Pitra I, 509. Conc. Constant. c. 3.

<sup>4</sup>) Siric. ep. ad Himmer. (Coustant, Epistolae Romanorum Pontificum. Par. 1721 p. 624): c. 15: ad syngulas causas, de quibus—ad Romanam eccle-

<sup>1)</sup> Sohm, Kirchenr. S. 417 cp. Hinschius System d. KR. Bd. 4 S. 782.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. Theod. XVI, 1, 1: cunctos populos, quos clementiae nostrae regit temperamentum, in tali volumus religione versari, quam divinum Petrum apostolum tradisse Romanis religio usque nunc ab ipso insinuata declarat, quamque pontificem Damasum sequi claret et Petrum Alexandriae episcopum.

Около этого же времени начинается римское декретальное законодательство, сообщившее церквамъ Испаніи, Галліи и Африки порядки римской общины и положившее основание единому каноническому праву въ отношении посвящения священниковъ, брака ихъ и степеней, ordines. Постановленія эти исходили изъ Рима въ полномъ сознании соотвѣтствующаго правового авторитета и адресатами принимались въ томъ же смыслѣ. Позднѣйшіе каноническіе сборники начинають рядъ декреталовъ съ декретала римскаго епископа Сириція отъ 385 года, адресованнаго епископу Террагоны въ Испаніи. Но почему прямо съ этого? Потому, именно, что этотъ декреталъ былъ первымъ, который былъ изданъ и принятъ, какъ истечение правовой, ръшающей и учительной власти римскаго епископа, какъ истечение римской законодательной власти<sup>4</sup>). Съ декреталомъ Сириція является формальная, папская, законодательная власть надъ западомъ.

Около этого же времени папствомъ было заявлено притязаніе также на высшую судебную власть въ правовомъ смыслѣ<sup>2</sup>). Хотя римскій епископъ при этомъ и ссылается на

siam, utpote ad caput tui corporis, retulisti, suflicientia—responsa reddidimus. Nunc fraternitatis tuae animum ad servandos canones et tenenda decretalia constituta magis ac magis incitamus—. Et quamquam statuta sedis apostolicae vel canonum venerabilia definita nulli sacerdotum domini ignorare sit liberum, utilius tamen et—dilectioni tuae esse admodum poterit gloriosum, si ea quae ad te speciali nomine generaliter scripta sunt, per unanimitatis tuae sollicitudinem in universorum fratrum nostrorum notitiam perferantur: quatenus—a nobis—constituta intemerata permaneant et omnibus in posterum excusationibus aditus, qui jam nulli apud nos patere poterit, obstruatur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sohm, Kirchenr. S. 418 Hinschius a. a. O. Bd. 3 S. 683. 684 ср. Солstant p. 624 Siric. ер. ad Himmer. ер. Тегтад. а. 1 и 15. Изъ самаго слога видно, что такъ раньше не говорилъ ни одинъ римский епископъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Innocen. I ep. ad Victric. Rothom. отъ 404 года (Coustant p. 746) c. 5: Si quae autem causae vel contentiones inter clericos fuerint exortae, ut secundum Nicaenum congregatis ejusdem provinciae episcopis (ссылка не на никейскie, а на садрикские каноны) jurgium terminetur nec alicui liceat (sine praejudicio tamen Romanae ecclesiae, cui in omnibus causis debetur reverentia custodiri) relictis his sacerdotibus qui in eisdem provinciis dei ecclesias gubernant, ad alias convolare provinciis.—Si majores causae in medium fuerint

никейскій. т. е. сардикскій-соборь, но притязанія, которыя онъ предъявляеть, далеко выходять изъ того, что было опреділено въ Сардикі. Онъ притязаеть не только на право рішать о допустимости новаго синодальнаго разсмотрѣнія, но прямо на судебную власть во всей церкви, какъ въ первой. такъ и высшей инстанцій. Истиннымъ источникомъ притязаній, справедливо замѣтилъ Зомъ <sup>1</sup>) былъ этихъ не сардикский соборъ, но учительная власть римскаго ещископа, которая въ виду его высшаго духовнаго авторитета въ церкви въ продолжение долгаго времени должна была превратиться въ правовую власть въ области, какъ законодательства-установление общихъ нормъ, -- такъ и суда-установленіе нормъ для каждаго отдёльнаго случая <sup>2</sup>). Около половины V вѣка цѣль была достигнута. Законъ Валениніана III оть 445 г. утвердилъ за римскимъ епископомъ не только высшую судебную власть, но виссть съ темъ и полную, подчинявшую ему всѣ другія духовныя власти правительственную власть надъ церковію всей западной имперіи и предоставиль къ его услугамъ brachium saeculare  $^3$ ).

Великое переселеніе народовъ довершило дѣло. Основаніе германцами аріанскихъ государствъ заставило католическихъ епископовъ Африки, Испаніи и южной Галліи отдаться въ руки римскаго епископа, какъ могущественнаго за-



devolute, ad sedam apostolicam, sicut synodus statuit (сардикскій соборъ!) ас beata (vetus) consuetudo exigit, post judicium episcopale referantur. Здёсь папа притязаеть 1) на судебную власть своей каеедры рядомъ со всякимъ духовнымъ судомъ и 2) на свою высшую судебную власть надъ всякимъ духовнымъ судомъ. Sohm. Kirchenr. S. 419. anm. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sohm. a. a. O. S. 419.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Hinschius. Syst. d. KR. Bd. 4 S. 783. 784.

<sup>3)</sup> C. Theod. ed. Mommsen vol. II p. 101. Valent. III Nov. XVII (Haenel XVI): cum igitur sedis apostolicae primatum, sancti Petri meritum,—sacrae etiam synodi firmarit auctoritas (разумъется соборъ сардикскій) ne quid praeter auctoritatem sedis istius illicita praesumptio attentare nitatur: tunc enim demum ecclesiarum pax ubique servabitur, si rectorem suum agnoscat universitas. § 3:—ne quid tam episcopis Gallicanis quam aliarum provinciarum contra consuetudinem veterem liceat sine viri venerabilis papae urbis aeternae aucto-

щитника тёснимой вёры <sup>1</sup>). Въ то время какъ африканская церковь еще въ началё V столѣтія оказывала рёшительное сопротивленіе судебной власти римскаго епископа, около половины пятаго вёка, послё основанія вандалами въ Африкѣ своего государства она безпрекословно признала высшую церковно-правительственную власть римскаго епископа Льва I Великаго <sup>2</sup>). Итакъ въ IV и V вв. римскій епископъ дѣлается патріархомъ запада. Въ лицѣ папы западъ нашелъ главу своей церкви. Латинская церковь безпрекословно подчинилась его волѣ и охотно признала его высшую власть.

Иначе сложились обстоятельства на востокѣ. Здѣсь не было такого единаго могучаго церковнаго іерарха какимъ на западѣ былъ 'римскій епископъ. Напротивъ, здѣсь выступала масса равныхъ по положенію и независимыхъ другъ отъ друга митрополитовъ. Ихъ властолюбивыя ' стремленія не давали возможности сложиться высшей надъ ними власти какого-либо епископа. Противъ нихъ выступили восточно-римскіе императоры, церковное положеніе которыхъ было создано искусной политикой геніальнаго Константина Великаго. Уже послѣдній, какъ мы знаемъ, явился centrum unitatis для церкви, и ему, какъ представителю міра церкви, принадлежало послѣднее слово во всѣхъ церковныхъ дѣлахъ. Фактически уже Константинъ былъ главою церкви. Въ его лицѣ соединялась высщая какъ гражданская, такъ и церковная власть. Онъ желалъ быть и былъ властителемъ государства-церкви.

Преемникомъ его политики явился на востокѣ его сынъ Констанцій.

ritate tentare. Sed hoc illis omnibusque pro lege sit, quicquid sanxit vel sanxerit apostolicae sedis auctoritas, ita ut quisquis episcoporum ad judicium Romani antistitis evocatus venire neglexerit, per moderatorem ejusdem provinciae adesse cogatur, per omnia servatis, quae divi parentes nostri Romanae ecclesiae detulerunt--.

<sup>1)</sup> Sohm. Kirchear. S. 420.

<sup>2)</sup> Hinschius Syst. d. KR. Bd. 4 S. 780. 781, 783 anm. 5, 784 anm. 3.

- 214 --

## III.

## Церковная политика императора Констанція.

Констанцій быль любимымь сыномь Константина<sup>1</sup>) и оть него унаслѣдовалъ лучшую часть его личности. По натурѣ справедливый и щедрый <sup>2</sup>), попечитель подданныхъ, цѣнащій върную службу, онъ былъ недовърчивъ только въ отношении посягательствъ на свою власть, слабость, приводившая его нерѣдко къ многимъ эксцессамъ <sup>3</sup>). Царствованіе Констанція было исполнено чрезвычайныхъ затрудненій. Не прекращавшіяся церковныя смуты, гибель двухъ братьевъ, выступленіе узурпаторовъ и все болѣе угрожающая опасность со стороны Персіи ставили на пути государства могущественныя препоны. Это служить оправданіемь тьмь репрессіямь Констанція, которыя ставять ему въ вину его современники. Своей императорской власти Констанцій, какъ и его отець, зналь настоящую цѣну и не много удѣлялъ изъ нея народу <sup>4</sup>). Но съ этимъ самодержавіемъ у него было связано представленіе о высокихъ обязанностяхъ, налагаемыхъ саномъ. Отсюда во благо общаго онъ не разъ-напримѣръ, въ персидскихъ походахъподвергалъ себя великимъ лишеніямъ. Введя строгую дисциплину, онъ создалъ хорошую армію для защиты имперіи. Юстиція была превосходно организована, а въ администраціи проведены реформы. Самъ императоръ стремился къ образованію и обнаружилъ особую склонность къ риторикѣ. Также и въ любви къ постройкамъ, онъ былъ сыномъ своего отца. Особенно въ этомъ отношении испытали на себѣ его расположеніе Константинополь и Антіохія. Между строеніями-масса



<sup>1)</sup> Sozom. h. e. II, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eutrop. Brev. X, 15: vir egregiae tranquillitatis, placidus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eutrop. l. c. ad severitatem tamen propensior, si suspicio imperii moveretur cf. Ammian. Marcell. XIV, 5.

<sup>4)</sup> Ammian. XXI, 16, 1.

церквей<sup>1</sup>). Напротивъ, финансы были въ дурномъ состояніи. Причина этого щедрость императора, его дов'єрчивость. постоянныя войны и частыя приглашенія на счеть имперіи на соборы епископовъ<sup>2</sup>). Въ общемъ достоинства императора далеко превосходять его недостатки. Образь Констанція, рисуемый христіанскими писателями, явно несправедливъ и пристрастенъ<sup>3</sup>). Причина этого-аріанскія симпатіи императора. Современные историки Шульце, Зеекъ и др. возстановили его истинный обликъ и рѣшительно отбросили клеветническія нападки его догматическихъ противниковъ. Онъ былъ простымъ отраженіемъ Константина въ послѣдніе годы его жизни. Если онъ не имѣлъ столь широкаго горизонта, какъ его отецъ, и не обладалъ его способностью и умѣніемъ править осторожно, то онъ болѣе своего отца былъ преданъ христіанству. Искренность его въ этомъ отношении никто не можетъ подвергнуть сомнѣнію.

Личное участіе императора въ догматическомъ спорѣ, говоритъ Шульце <sup>4</sup>), исходило изъ внутренняго глубокаго религіознаго чувства къ кардинальному вопросу христіанства Онъ самъ, какъ и Константинъ, страстно интересовался теологіей <sup>5</sup>) и по своимъ религіознымъ воззрѣніямъ сходился съ Акакіемъ кесарійскимъ <sup>6</sup>). Вообще религія, которую онъ исповѣдывалъ, была у него сознательнымъ проявленіемъ его искренняго убѣжденія. Въ этомъ лежитъ источникъ его государ-

<sup>1)</sup> Schultze Vict. art. Konstantin Bb RE. Bd. 10 S. 772.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ammian. XXI, 16, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hieronym. adv. Lucif. c. 19 MSL. XXIII, 175. bestia moritur, tranquillitas rediit; Hilar. contra Constant. c. 5 MSL X, 581: Constantius—antichristus; p. 582: Christum confitetur, ut negat c. 7 p. 588: religionem tollis H T. g.

<sup>•)</sup> Schultze въ RE. Bd. 10 S. 771.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ammian. Marc. XXI, 16, 18.

<sup>6)</sup> Gust. Krüger, Lucifer, Bischof von Calaris. Leip. 1886 S. 6 anm. 1. J. Hummerus, Die homöusianische Partei bis znm Tode des Konstantius. Leipz. 1900 S. 39. Loofs art. Acacius въ RE. Bd. I S. 125.

ственныхъ мѣропріятій <sup>1</sup>). Отсюда же вытекають его строгая нравственность и воздержаніе <sup>2</sup>).

Какъ искренній христіанинъ, Констанцій въ практической полятикѣ желалъ достичь ту цѣль, которую поставиль себѣ Константинъ, именно обратить въ христіанство все народонаселение римской империи. Идеаломъ его, какъ и Константина, было превратить государство въ церковь. Какъ и тотъ, онъ стремился достичь этого тѣми же средствами. Отсюда его законодательная діятельность имість тоже направление, что и Константина: съ одной стороны, онъ покровительствуеть церкви, съ другой-тъснить язычество. Онъ значительно расширяеть иммунитеть духовенства <sup>3</sup>), причемъ устанавливаеть exemptio епископовь оть свътскаго суда <sup>4</sup>). Смертною казнью онъ угрожаеть похитителямъ женщинъ и посвященныхъ Богу дѣвъ<sup>5</sup>). Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ воспрещаеть язычникамъ пріобрѣтеніе рабовъ христіанскаго исповѣданія<sup>6</sup>). Если въ данномъ отношеніи онъ уступалъ въ продуктивности своему отцу, то онъ значительно превзошелъ Константина въ проведении борьбы противъ язычества 7), девизомъ которой являются его слова:: cesset superstitio, sacrificiorum aboleatur insania<sup>8</sup>). Языческіе храмы закрываются. Жертвоприношенія воспрещаются подъ страхомъ смерти <sup>9</sup>). Когда Констанцій посѣтилъ Римъ, то онъ несмотря на все свое уважение къ учреждениямъ древняго города 10) прика-

<sup>8</sup>) Cod. Theod. XVI, 10, 2.

9) Cod. Theod. XVI, 10, 4; для датированія см. V. Schultze a. a. O. Bd. 1 S. 75 anm. 3; ср. Cod. Theod. IX, 16, 6.

10) О его толерантности см. Буасье. Паденіе язычества стр. 53. 54.

<sup>1)</sup> Cod. Theod. XVI, 2, 16 ann. 361—суждение: scientes, magis religionibus quam officiis et labore corporis vel sudore nostram rem publicam contineri.

<sup>2)</sup> Aurel. Vict. Caes. 42, 23: cibi omnis, libidinis atque omnium cupidinum victor; также Ammian. Marcell. XXI, 16, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cod. Theod. XVI, 2, 8-11; 14, 15.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. XVI, 2, 12.

b) Cod. Theod. IX, 24, 2 ann. 349; 25, 1 ann. 354.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Cod. Theod. XV, 8, 1 ann. 343.

<sup>7)</sup> Vict. Schultze. Gech. d. Unterganges [d. griech.-röm. Heidentums Bd. 1. S. 74 ff.

заль удалить изъ сената алтарь побѣды <sup>1</sup>). Возлагая на ступени трона свое исполненное дикаго фанатизма сочиненie de errore profanarum religionum, Фирмикъ Матернъ<sup>2</sup>) зналъ, чего оно можетъ достигнуть. Несмотря однако на это, язычество существовало не только какъ религія и жреческое учрежденie, но даже продолжало находиться подъ покровительствомъ императора<sup>8</sup>), все еще сохранявшаго достоинство и титулъ Pontifex Maximus<sup>4</sup>). Въ сравненiи съ эпохой Константина положенiе такимъ образомъ принципіально не измѣнилось. Только язычество въ большей мѣрѣ было стѣснено, а христіанство соотвѣтственно усилено. Одновременно съ этимъ увеличиваются репрессіи государства къ нехристіанамъ. Важнѣйшая изъ нихъ—запрещенiе подъ страхомъ смертной казни брака между христіанами и іудеями <sup>5</sup>).

Церковная политика Констанція есть послѣдовательное проведеніе политики, которую началъ Константинъ Великій въ послѣдніе годы своей жизни, когда онъ убѣдился, что предложенное имъ въ Никеѣ ученіе не соотвѣтстуетъ духу восточной церкви <sup>6</sup>). Какъ искренній христіанинъ и какъ практическій политикъ, Констанцій хотѣлъ единства церкви. Онъ желалъ исполнить волю своего отца, завѣщавшаго ему, «что царствованіе не принесетъ ему пользы, если всѣ не будутъ единодушно чтить Бога» <sup>7</sup>). Само собою, что онъ это единство понималъ въ антиникейскомъ смыслѣ. Онъ выросъ въ то время, когда при дворѣ дѣйствовалъ Евсевій никомидійскій, его другъ и воспитатель. Этому же ученію, наконецъ, слѣдовало большин-

<sup>6</sup>) Krüger, Lucifer S. 2. 3.

7) Sozom. III, 19, 5: οὐδέν ὄφελος ὄν αὐτῷ βασιλείας, εἰ μὴ συμφώνως πρὸς παντων το θεῖον θρησχευετο.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ambros. ep. 18 MSL, XVI, 971 sqq. подробно см. Буасье. Пад. яз. стр. 392 и сд.

<sup>2)</sup> Hauck art. Maternus въ RE. Bd. 12 S. 424.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cod. Theod. IX, 17, 2; XII, 1, 46.

<sup>4)</sup> См. наприм. CIL, III, 3705; Dessau p. 164 n. 732.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cod. Theod. XIV, 9, 6 ann. 339 cp. Vogelstein und Rieger, Gesch. der Juden in Rom. Berl. 1895. Bd. 1 S. 118 f.

ство епископовъ и богослововъ его половины имперіи. Между тъмъ положеніе его было болѣе благопріятно, чъмъ Константина, которому приходилось разрушать дѣло рукъ своихъ. О великихъ дняхъ никейскаго собора онъ не помнилъ и не имѣлъ никакого интереса къ собору. Отсюда его стремленіе водворить аріанство, которое ему было болѣе по душѣ, чѣмъ никеизмъ. Какъ онъ проводилъ свою политику, на этомъ мы сейчасъ остановимся и это тѣмъ болѣе, что это, какъ ничто другое, дастъ намъ возможность, изучивъ положеніе императора Констанція въ церкви, прослѣдить дальнѣйшее развитіе высшей церковно-правительственной власти въ восточно-римской имперіи.

## IV.

## Борьба за рецепцію и церковная дѣятельность Констанція.

На конгрессѣ императоровъ въ Виминаціи въ 338 году по предложенію Константина II было разрѣшено всѣмъ изгнаннымъ при Константинѣ Великомъ епископамъ вернуться въ свои діэцезы <sup>1</sup>). Изъ боязни предъ братьями Констанцій не воспротивился возвращенію ссыльныхъ епископовъ. Послѣду ющія обстоятельства показали ему однако вскорѣ всю необдуманность этого акта. Сосланные епископы явились, какъ побѣдители, и излили свою ненависть на противниковъ. Нѣкоторые заходили такъ далеко, что разрушали алтари, посвященные аріанскими епископами, или бросали собакамъ гостіи <sup>2</sup>). Смута, сопровождаемая убійствами и пожарами, водворилась въ тѣхъ городахъ, гдѣ явились изгнанные <sup>3</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ Констанцій счелъ своимъ долгомъ вмѣшаться въ дѣло. Къ этому побуждала его анти-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athan. h. arian. ad monach. 8 MSG. XXV, 704 Philost. h. e. II, 18 MSG. LXV, 480.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck art. Constantius y Pauly-Wissowa Bd. 4, 1 S. 1049.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hilar. fragm. 3, 9. MSL. X, 655.

никейская коалиція, имѣвшая на своей сторонѣ симпатіи императора и располагавшая большинствомъ голосовъ восточныхъ епископовъ. Какъ и при покойномъ императорѣ, во главѣ ея стоялъ Евсевій никомидійскій, пользовавшійся безграничнымъ довѣріемъ молодого Констанція. Возвращеніе сосланныхъ епископовъ честолюбивому никомидійцу было сучкомъ въ глазу. Онъ развилъ энергичную оппозиціонную дѣятельность противъ никейцевъ и достигъ полнаго успѣха у восточнаго императора. Уже во время своего послѣдняго проѣзда изъ Виминація въ Антіохію черезъ Константинополь, Констанцій изгналъ вернувшаго сюда епискона Павла, а каюедру его предложилъ Евсевію никомидійскому <sup>1</sup>). Ближайшимъ дѣломъ послѣдняго были новыя козни противъ Аоанасія. Благо, что онъ самъ далъ къ нимъ поводъ.

На пути въ Александрію черезъ Виминацій и Кесарію каппадокійскую Аванасій имѣлъ свиданіе съ Констанціемъ, во время котораго весьма рѣзко отозвался о противникахъ<sup>2</sup>). Затёмъ, проёзжая дальше, онъ имёлъ смёлость ставить новыхъ епископовъ въ тъхъ городахъ, гдъ уже были духовныя главы, заподозрѣнныя имъ въ принадлежности къ противной партін<sup>8</sup>). Между тѣмъ въ Александріи еще до его прибытія начались жестокія смуты никейцевь и аріанъ, заставлявшія префекта прибѣгнуть къ казнямъ и ссылкамь 4). Со вступленіемъ Аоанасія въ городъ мятежъ еще болѣе усилился <sup>5</sup>). Изъ сбора хлѣба, поступавшаго въ казну въ видѣ подати, Константинъ Великій опредѣлилъ въ свое время извѣстную часть для выдачи жившимъ въ Александріи бѣднымъ вдовамъ и спротамъ. Распоряженіе этимъ хлѣбомъ находилось въ рукахъ александрійскаго епископа. Нынѣ Аеа-

2) Athan. apol. ad Const. 5. MSG. XXV, 601.

<sup>1)</sup> Socr. II, 7; Sozom. III, 4 Athan. ap. c. arian. 6, 25 hist. ar. ad mon. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hilar. fragm. 3, 8 MSL, X, 664.

<sup>4)</sup> Athan. apol. c. arian. 5. MSG. XXV, 256.

Soer. II, 8, 7 Sozom. III, 5. Athan. apol. c. arian. 7: φύνοι χαὶ σφαγαί
 4. 5.

насій лишиль этой милости б'ёдныхь аріанскаго в'ёроиспов'єданія, получавшихь свою долю во время его отсутствія. Во всякомь случаё противь Аванасія противниками его было возбуждено обвиненіе въ неправильномь распредѣленіи этого хлѣба, за что Констанцій письменно сдѣлаль ему строгій выговорь <sup>1</sup>). Всѣмь этимь удачно воспользовалась антіохійская коалиція для уничтоженія своего смертнаго врага. Главнымь дѣйствующимь лицомь быль Евсевій никомидійскій, мѣстомь интриги тогдашнее мѣстопребываніе Констанція—Антіохія.

Леть за десять до своей смерти Константинъ началъ постройку большой церкви въ Антіохіи. Нынѣ она была окончена и требовала освященія. Чтобы придать этому событію, совпадавшему съ днемъ квинквеналій Констанція, большую торжественность, подъ верховенствомъ Евсевія никомидійскаго здісь изъ разныхъ частей церкви собралось девяносто-семь епископовъ, которые и совершили первое богослужение въ рождественскую ночь 338 года<sup>2</sup>). Этимъ многолюднымъ собраніемъ епископовъ воспользовался Евсевій никомидійскій для достиженія своихъ замысловъ. Повидимому изъ боязни предъ западомъ не рѣшаясь тотчасъ же смѣстить Аоанасія, евсевіане желають лишить его поддержки западныхъ императоровъ. Для этого антіохійскій соборъ составляеть противъ него обвинительное послание <sup>8</sup>) и отправляеть его съ посольствомъ, какъ кажется, въ Триръ къ Константину II<sup>4</sup>). Одновременно съ этимъ, чтобы дать александрійскимъ аріанамъ для отстаиванія ихъ интересовъ главу, соборъ назначаетъ епископомъ аріански настроеннаго александрійскаго пресвитера Писта и поручаеть хиротонисать его въ этотъ санъ Секунду птолемаидскому, старому товарищу Арія <sup>5</sup>). Вмѣстѣ съ тѣмъ, чтобы заручиться по этому

4) Athan. ap. c. ar. 3.



<sup>1)</sup> Ath. ap. c. arian. 18 cp. h. ar. ad mon 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. II, 8 Sozom. III, 5 Hieron. chr. 2358 Hilar. ad Syn 18 MSL. 10 502 Athan. de Syn. 25, 22. 23. MSG 26 p. 725.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Athan. hist. arian. ad mod. 9 ap. contra arian. 3. 4. 6. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Athan. ep. encycl. 6 apol. c. arian. 19, 24 MSG. XXV, 236. 280. 288 Epiphan. haer. 69, 8.

дѣлу рецепціей запада, къ римскому епископу были отправлены пресвитеръ Макарій и діаконы Мартирій и Езихій <sup>1</sup>) съ письмомъ антіохійскаго собора <sup>2</sup>). Въ немъ говорилось, что Аоанасій подрываетъ церковный авторитетъ, такъ какъ, будучи низложенъ соборомъ, нынѣ чрезъ императорскій декретъ вернулся епископомъ въ Александрію <sup>3</sup>). Здѣсь же перечислялись старые и новые грѣхи Аоанасія, причемъ Юлій убѣждался не разрушать церковнаго единства <sup>4</sup>). Болѣе подробныя свѣдѣнія должны были сообщить Юлію посланные, которымъ было вмѣстѣ съ тѣмъ поручено словесно просить папу вступить въ общеніе съ Пистомъ <sup>5</sup>). Повидимому все это было сдѣлано уже въ концѣ 338 г., такъ такъ въ началѣ слѣдующаго года Аоанасій оказался освѣдомленнымъ о новыхъ проискахъ евсевіанъ <sup>6</sup>).

Чтобы создать противодъйствіе ръшенію антіохійцевъ, Аванасій тотчасъ же созвалъ въ Александріи соборъ изъ египетскихъ епископовъ въ количествъ около ста человъкъ<sup>7</sup>). Въ своемъ окружномъ посланіи къ епископамъ всего христіанства<sup>8</sup>), соборъ этотъ попытался опровергнуть воззведенныя на Аванасія жалобы. Одновременно съ этимъ, стоя на почвѣ этого соборнаго разъясненія, Аванасій отправилъ посольство изъ пресвитеровъ къ Юлію и западнымъ императорамъ<sup>9</sup>). Это имъло успѣхъ. Когда послы противниковъ узнали о прибытіи въ Римъ александрійскихъ пресвитеровъ, то важнѣйшій изъ нихъ ночью бѣжалъ въ Антіохію, чтобы сообщить объ всемъ случившемся собору и просить инструкцій, а оба оставшіеся ввязались въ диспутъ съ александрійскими пресвитерами и когда онъ не

- <sup>1</sup>) Athan. apol. c. ar. 22. 24. 26. 27.
- 2) Athan. apol. c. arian. 19. 20. 27. hist. arian. ad mon. 9.
- 3) Socr. II, 8, 6 Sozom. III, 5 Athan. ap. c. ar. 7. 10. 22. 25.
- 4) Athan. ap. c. ar. 25, 34.
- 5) Athan. apol. c. ar. 24.
- 6) Larsow Festbr. S. 124.
- 7) Athan. ap. c. ar. 37 έγγύς έχατον.
- 8) Athan. apol. c. ar. 3, 19.
- 9) Athan. ap. c. ar. 22. 24. 27. 28 h. ar. ad mon. 9. ap. ad Const. 4.

удался, то были настолько опрометчивы, что согласились на созваніе Юліемъ въ Римѣ новаго собора для разрѣшенія спора<sup>4</sup>). Тогда папа отправилъ приглашеніе на соборъ Аоанасію<sup>2</sup>) и вмѣстѣ съ тѣмъ переслалъ ему акты тирскаго собора, чтобы онъ могъ приготовиться къ защитѣ<sup>3</sup>). Также и къ собору антіохійскому были посланы два пресвитера—Елпидій и Филоксенъ съ письмомъ къ Евсевію никомидійскому<sup>4</sup>), въ которомъ Юлій просилъ его вмѣстѣ со своими единомышленниками прибыть въ Римъ на соборъ<sup>5</sup>).

Между тёмъ судьба Аоанасія была уже рёшена. Такъ какъ назначеніе Писта александрійскимъ епископомъ встрётило сопротивленіе <sup>6</sup>) и противорѣчило принципу антіохійцевъ: не раскалывать церквей, то состоявшійся въ Антіохіи въ присутствіи императора Констанція въ 339 году <sup>7</sup>) соборъ <sup>8</sup>), постановилъ удалить Писта изъ Александріи, но вмѣстѣ съ тѣмъ низложить и Аванасія. Для Александріи было рѣшено посвятить новаго епископа, который объединилъ бы обѣ партіи. Избрали едесскаго епископа Евсевія, а затѣмъ, когда онъ отказался, каппадокійца Григорія <sup>9</sup>). По предложенію послѣдняго въ Александрію отправился пресвитеръ Карпонъ, одинъ изъ старѣйшихъ послѣдователей Арія, чтобы принять руководство аріанскою общиною <sup>10</sup>). Затѣмъ Филагрій, префектъ Египта, 18 марта <sup>11</sup>) издалъ эдикть, объ-

<sup>6</sup>) Ath. ep. enc. MSG 25 p. 236.

7) Loofs RE. Bd. II S. 24. 11 октября Констанцій быль въ Антіохін (C. Theod. XII, 1, 23)— въ концъ февраля 339 г. въ Еліополь у Ливана (ib· VIII, 18, 4).

8) Julii ep. y Athan. ap. 29. 30 MSG. XXV 297.

<sup>9</sup>) Socr. II, 9. 10 Sozom. III, 5. 6. Ath. ep. enc. 6. ap. c. ar. 39. 43 h<sup>-</sup> ar. ad mon. 9. 51. 74.

<sup>10</sup>) Ath. ap. c. ar. 24 cp. Seeck ZKG. XVII, 16.

<sup>11</sup>) Larsow S. 30. 114 Ath. ep. encykl. 3.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athan. c. ar. 20. 22. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. ap. c. ar. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. ap. c. ar. 83.

<sup>4)</sup> Ath. ap. c. ar. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Athan. ap. c. ar. 20. 22. 23. 33 h. ar. ad m. 9. 11. cp. encycl. 7.

являвшій о низложеніи Аоанасія и назначеніи Григорія<sup>1</sup>). Защитники Аоанасія собрались въ церквахъ. Въ ближайшую ночь разыгрались мятежныя сцены<sup>2</sup>). На церковь Өеоны, гдѣ служилъ Аоанасій, было сдѣлано вооруженное нападеніе<sup>3</sup>). Церковь сгорѣла<sup>4</sup>). Аоанасій (19 марта 339 г.) спасся тайнымъ бъ́гствомъ. Пространствовавъ нѣкоторое время и заручившись письмами епископовъ своей области, Аоанасій по приглашенію Юлія направился въ Римъ<sup>5</sup>). Любезно принятый папой<sup>6</sup>), онъ здѣсь прожилъ болѣе полутора года времени<sup>7</sup>).

Между тѣмъ четыре дня спустя послѣ бѣгства Аванасія подъ военнымъ прикрытіемъ былъ введенъ въ Александрію Григорій<sup>8</sup>). До Насхи продолжалась борьба партій въ Александріи<sup>9</sup>). Ожесточеніе противъ Григорія было столь велико, что приверженцы Аванасія сожгли церковь Діонисія<sup>10</sup>). Мятежъ былъ однако подавленъ военною силою и Григорію мало-по-малу удалось подчинить себѣ всю церковную область александрійскаго епископа.

Египеть быль не единственной страной, въ которой евсевіанами подобнымь образомъ водворень быль церковный мирь. Оть епископовъ Оракіи, Келесиріи, Финикіи и Палестины мы слышимъ<sup>11</sup>), что они около этого же времени должны были бѣжать въ Римъ. Первымъ изъ нихъ былъ Лукій адріанопольскій. Онъ также былъ возвращенъ изъ ссылки<sup>12</sup>) и по

6) Athan. apol. 27. 34. Hilar. fragm. ib.

<sup>8</sup>) Julii ep. y Athan. ap. c. arian. 30 MSG. XXV, 297 hist. arian. ad mon. 14. ep. encykl. 14, 5 Hilar. fragm. 3, 8 MSL. X, 665. Larsow S. 30.

<sup>9</sup>) Athan. ep. encycl. 4 p. 232.

<sup>10</sup>) Socr. II, 11, 6 Sozom. III, 6 Hilar. fragm. 3, 8 MSL. X, 665 Athan. ep. encycl. 7. apol. c. ar. 30.

11) ep. Jul. y Ath. ap. 33.

12) ep. Sard. y Hilar. fragm. 3, 9 MSL. X, 665.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athan. ep. enc. 2 MSG. XXV 225 cp., h. ar. 14 p. 708; 74 p. 784.

<sup>2)</sup> Athan. h. ar. ad m. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Athan. ep. enc. 2 sq. ep. Sard. y Hilar. fragm. 3, 8 MSL. 10/665.

<sup>4)</sup> ib. n ep. Jul. y Ath. ap. 30 MSG. XXV, 300.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hilar. fragm. 3, 10 Athan. ap. 23. 27. 44.

<sup>7)</sup> Athan. apol. 29.

(нич $\pm$ м $\pm$  не контролируемому) <sup>1</sup>) Сократа <sup>2</sup>) сообшенію одновременно съ Аоанасіемъ долженъ былъ бѣжать въ Римъ. Къ числу тѣхъ же смѣщенныхъ евсевіанами епископовъ принадлежали навѣрное также названные Сократомъ епископы Маркеллъ анкирскій И Асклепій газскій. Вскорѣ послѣ возвращенія ихъ изъ ссылки одновременно съ Аоанасіемъ на нихъ евсевіанами были возведены обвиненія въ Римѣ и при дворћ<sup>3</sup>). Вмъсть съ Лукіемъ они сдълались причиною страшной партійной борьбы <sup>4</sup>) въ своихъ епископіяхъ, борьбы, отвѣтственность за которую на нихъ взвалили ихъ противники <sup>5</sup>). Когда, гдѣ и какъ разбирались ихъ дѣла, возстановить однако невозможно. Кажется уже льтомъ 339 г., три мѣсяца спустя послѣ Аванасія Маркеллъ долженъ былъ обжать въ Римъ<sup>6</sup>). Что же касается Асклепія газскаго, то дѣло его было рѣшено<sup>7</sup>) однимъ изъ антіохійскихъ соборовъ еще при жизни Евсевія кессарійскаго<sup>8</sup>). Но чтобы Асклепій тогда же отъѣхалъ на западъ. какъ сообщаетъ Сократъ <sup>9</sup>) это, въ виду молчанія о немъ Юлія <sup>10</sup>), едва ли правдоподобно. Епископство газское получилъ извѣстный Квинтіалъ, а въ Анкирѣ на мѣсто Маркелла водворился прославившийся позднье Василій<sup>11</sup>). Но меньше всего мы знаемъ о четвертомъ, котораго Сократь, <sup>12</sup>) вскорѣ послѣ Аеанасія, также отправля еть въ Римъ. Мы говоримъ о Павлѣ константинопольскомъ.

<sup>1</sup>) Loofs. RE. Bd. 2 S. 24.

<sup>3</sup>) ep. Sard. occ. y Ath. ap. c. ar. 44 MSG. XXV, 325; 45 MSG. XXV 328.

4) ep. Sard. or. y Hil. frag. 3, 9.

<sup>5</sup>) ep. Jul. y Ath. ap. c. ar. 33 MSG. XXV, 304.

<sup>6</sup>) Zahn, Marcellus S. 66.

7) ep. Sardic. occ. y Athan. ap. 47 MSG. XXV, 332.

.<sup>8</sup>) Евсевій кесарійскій умеръ 30 мая 339 года. Erw. Preuschen въ RE. Bd. 5 S. 605. 611.

9) Socr. II, 15, 2.

<sup>1</sup><sub>0</sub>) Julii ep. y Athan. apol. c. arian. 21 sqq. cp. ep. Sardic. y Hilar. fragm. 3, 20 MSL. X, 670.

<sup>11</sup>) ep. Sard. occ. y Athan. ap. c. ar. 49 p. 336.

<sup>12</sup>) Socr. II, 15, 2.

<sup>2)</sup> Socr. II, 15, 2.

Прямыя извѣстія о немъ темны, секундарныя невѣрны <sup>1</sup>). Во всякомъ случаѣ надо согласиться съ Лоофсомъ <sup>2</sup>). что путешествіе Павла чрезъ Өессалонику и Коринеъ въ Римъ имѣло мѣсто около этого же времени.

Евсевіане были владыками положенія. Какъ это видно изъ посмертнаго сочиненія Евсевія кесарійскаго противъ Маркелла περί τῆς ἐχχλησιαστικῆς θεολογίας, антимаркелловская, антіомоузіанская теологія средней никейской партіи сділалась нынѣ церковной теологіей востока 3). Но евсевіанамъ предстояла нынѣ другая трудная задача. Для дѣйствительнаго устраненія никеизма необходимо было взамѣнъ его дать новую формулу. Это нужно было сдёлать въ согласіи съ западомъ и сдѣлать такимъ образомъ, чтобы и самимъ не уличить во лжи своего собственнаго вотума въ Никећ и западнымъ не дать повода думать, будто вводится новое исповѣданіе: нужно было такимъ образомъ дёлать видъ, что борются противъ формы, но не содержанія никейскаго символа <sup>4</sup>). Это даеть ключь къ уразумению сущности антіохійскихъ соборовъ и переговоровъ съ Юліемъ. Оказались въ такомъ положении, изъ котораго безъ обмана нельзя было выйти. Въры Аванасія также нельзя было касаться, какъ и вѣры запад-Отсюда осуждение Аванасія попрежнему надо было ныхъ. обосновывать путемъ личныхъ жалобъ. Рядомъ съ этимъ приходилось оправдывать отрицание омоузіи ссылкой на то, что она не библична и даетъ просторъ савелліанству. Въ этомъ отношении доктрина Маркелла сыграла весьма важную роль, потому что наглядно показывала, куда можеть зайти теологія на почвѣ омоузіи <sup>5</sup>). Настроеніе это высказалось на антіохійскомъ соборѣ, состоявшемся между 22 мая <sup>6</sup>) и 1 сен-

- 1) Loofs art. Macedonius Bb RE<sup>9</sup>. Bd. 12. S. 41.
- <sup>2</sup>) Loofs. RE. Bd. 2 S. 24. 25 Bd. 12 S. 44.
- <sup>3</sup>) Loofs RE. Bd. 2 S. 25.
- 4) Harnack DG. II, 236.
- <sup>5</sup>) Harnack DG. II, 236. 237.
- 6) Socr. II, 8, 5.

15

тября 341 года <sup>1</sup>) въ присутствіи императора <sup>2</sup>) и при участіи свыше девяноста епископовъ <sup>8</sup>) съ Евсевіемъ константинопольскимъ и Акакіемъ кесарійскимъ во главѣ <sup>4</sup>). Соборъ этоть—антіохійскій соборъ in encaeniis, извѣстный въ исторіи церковнаго права изданіемъ 25 каноновъ <sup>5</sup>)—совершенно игнорируя и даже не упоминая о никейскомъ соборѣ, въ своихъ посланіяхъ далъ ни больше, ни меньше, какъ три вѣроучительныхъ формулы <sup>6</sup>), общая сущность которыхъ заключается въ томъ, что онѣ, смягчивъ аріанскія боевыя слова <sup>7</sup>) опираются на доникейскія формулы, но такъ, что оригеновско-аріанская троичность vnoстасей прямо выражается: «по vnoстаси три, а по согласію одинъ» <sup>8</sup>) и противъ Маркелла, прямо упомянутаго въ третьей формулѣ <sup>9</sup>), утверждается вѣчность царства Христова <sup>10</sup>).

Для ясности, впрочемъ, надо вернуться назадъ. Прежде чѣмъ Аоанасій прибылъ въ Римъ и даже прежде, чѣмъ онъ узналъ о назначеніи Григорія въ Александрію, такимъ образомъ около пасхи 339 года, Юлій римскій пригласилъ евсевіанъ въ Римъ къ опредѣленному времени на новый соборъ, о которомъ онъ еще раньше писалъ Аоанасію <sup>41</sup>). Понятно, они не послѣдовали приглашенію. Этого мало. Они задержали папскихъ легатовъ на востокѣ до конца назначеннаго папой

1) Athan. de synod. 25 MSG. XXVI, 725 дветь соss. и indict.

<sup>2</sup>) Его присутствие въ Антіохім отъ 12 февраля 341 г. подтверждается Cod. Theod. V, 14, 1.

3) Athan. de syn., 25; Hilar. de synod. 28. 97.

4) Athan. de synod. 36 MSG. XXVI, 757.

<sup>5</sup>) Mansi II, 1305 sq. Pitra I, 455 sqq.

6) Athan. de syn. 22-24 cp. Harnack. DG. II S. 239 anm.

7) πως γάρ ἐπίσχοποι όντες ἀχολουθήσομεν πρεσβυτέρω! 1-ro φορωγπα.

<sup>8</sup>) тў нёч о́поста́сы тріа, тў бё сонфончія ёч—говорить вторан фориула, по указанію собора исходящая отъ Лукіана ср. Athan. de synod. 22. 23 MSG. XXVI, русс. пер. III, 120 Socr. II, 10. Sozom. III, 5, 9.

9) Athan. de synod. 24 MSG. XXVI, 720 pycc. nep. III, 121.

<sup>10</sup>) Вообще ученіе Маркелла играло важную роль въ символахъ. Въ третьей формулъ провозглашается: «если кто единомышленъ съ Маркелломъ анкирскимъ—то анавема и самъ онъ и всъ имъющіе съ нимъ общеніе» (хай πάντες οί хогошооїντες адтф). Athan. l. c. русс. пер. Ш, 121.

<sup>11</sup>) Cp. Julii ep. ad Flacill. y Athan. apol. c. arian. 21-35.

срока <sup>1</sup>) и отвѣтили изъ Антіохіи, гдѣ они составляли свой соборъ, римскому епископу весьма дерзкимъ посланіемъ, въ которомъ они оправдываютъ свой отказъ прибыть на предполагаемый соборъ тогдашними обстоятельствами на востокѣ<sup>2</sup>) и вмѣстѣ съ тѣмъ жестоко упрекаютъ Юлія за пріемъ, оказанный имъ въ Римѣ Аоанасію и Маркеллу. Между тѣмъ Юлій, ожидая соборъ, самъ находился въ нерѣшительности. Получивъ письмо оріенталовъ, онъ еще болѣе замѣшкался <sup>3</sup>). Причина этого—неясное политическое положеніе. Пожалуй въ это время—апрѣль 340 года—рѣшался вопросъ о новомъ владычествѣ въ Италіи <sup>4</sup>). Съ убійствомъ Константина II политическій горизонтъ разъяснялся. Констансъ, слѣдовавшій во всемъ папѣ, сдѣлался единодержавнымъ властителемъ запада. Въ это время смѣло можно было осуществить давно уже предположенный соборъ.

Позднею осенью или зямою 340 года <sup>5</sup>) въ Римѣ состоялся соборъ изъ 50 епископовъ; на этотъ соборъ собирались прибыть также многіе изъ египетскихъ епископовъ, но были задержаны Григоріемъ <sup>6</sup>). Послѣдній, силою принуждая приверженцевъ Аванасія имѣть съ нимъ общеніе, запретилъ имъ частныя собранія, а супротивниковъ каралъ тюрьмою, ссылкой и пытками. Онъ воспретилъ даже хоронить одного изъ родственниковъ Аванасія и не желалъ имѣть общенія съ великимъ пустынникомъ Антоніемъ <sup>7</sup>). Означенный римскій соборъ, разсмотрѣвъ дѣло Аванасія и Маркелла, объявилъ ихъ неправильно смѣщенными. Послѣ этого

6) Athan. apol. 33.

<sup>7</sup>) Larsow S. 30. 129. Hieron. Chr. 2355 Athan.ep. encycl. 5 apol. 33 hist. ar. 13. 14. de vita Anton. 86.

15\*

<sup>1)</sup> Athan, hist. ar. 11 MSG. XXV 705 т. е. до января 340 г. ер. Julii 25.

<sup>2)</sup> Констанцій въ 339 году велъ войну съ персами. Seeck у Pauly-Wissowa Bd. 4, 1 S. 1053. 1054.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Julii ep 21.

<sup>4)</sup> v. Guschmid Kl. Schrift. Bd. 2 S. 446.

<sup>5)</sup> Cp. Julii ep. y Athan. apol. 29.

Юлій отъ имени собора написалъ къ Флакиллу антіохійскому, Евсевію и ихъ единомышленникамъ свое письмо, которое должно считать образдомъ искусства въ области епископской дипломатіи <sup>1</sup>). Теперь онъ зналъ о событіяхъ въ Александріи <sup>2</sup>), въ Константинополѣ <sup>3</sup>) и въ другихъ мѣстахъ. Несмотря на суровую форму, онъ однако не дѣлаетъ никакого упрека оріенталамъ: «признаюсь вамъ, — что было доселѣ, то служило предлогомъ не къ миру, но къ раздѣленію» <sup>4</sup>).

Евсевій константинопольскій однако не смолчаль. Антіохійскій соборь in encaeniis провозгласиль анаеему всѣмь, кто имѣеть общеніе съ Маркелломь! <sup>5</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ Констансъ счелъ себя въ правѣ вмѣшаться въ церковныя дѣла востока. Въ своемъ посланіи къ Констанцію онъ утверждаетъ, что антіохійцы—злѣйшіе аріане и христоборцы (доютора́дог) и гонятъ Аванасія и его сторонниковъ за православіе. Вмѣстѣ съ симъ онъ письменно потребовалъ отчета объ антіохійскомъ соборѣ и о смѣщеныхъ имъ епископахъ.

Въ это приблизительно время въ первые мѣсяцы 341 г. умеръ Евсевій константинопольскій <sup>6</sup>). Его смерть, связанная со страшнымъ землетрясеніемъ, опустошившимъ въ теченіе года многіе города востока и между ними особенно Антіохію <sup>7</sup>), участникамъ собора показалась карой Божіей за церковный разрывъ.

Слѣдствіемъ всего этого было то, что новый соборъ, состоявшійся нѣсколько мѣсяцевъ спустя послѣ освященія

<sup>7</sup>) Socr. II, 10, 22 Sozom. III, 6 Hier. Chr. 2357 Mommsen Chron. min I, 236.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loofs RE. Bd. 2 S. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. apol. 29. 30. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Julil ep. 25.

<sup>4)</sup> Athan. apul. c. ar. 32 MSG. XXV, 301 (pycc. nep. I, 326): όμολογῶτὰ γενόμενα οὐχ εἰρήνης ἀλλὰ σχίσματος προφάσεις εἰσίν.

<sup>5)</sup> Athan. de syn. 24.

<sup>6)</sup> Socr. II, 12 Sozom. III, 7, Ath. ap. 36.

церкви<sup>1</sup>) сдѣлалъ уступку: была составлена новая формула — IV-я антіохійская<sup>2</sup>) которая не мѣняя существенно догматической позиціи, изъ желанія угодить западному императору, тѣснѣе примыкаетъ къ никейской, но все же и на этотъ разъ опускаетъ слово ю́µооо́сюс, чтобы этимъ не отказать аріанамъ въ церковномъ общеніи. Эта вѣроисповѣдная формула съ особымъ посольствомъ была отправлена къ Констансу въ Галлію, гдѣ онъ велъ въ это время войну съ франками <sup>3</sup>).

Между тѣмъ когда извѣстіе о смерти Евсевія достигло Константинополя здѣсь произошли серьезные безпорядки. Причиною ихъ было возвращеніе на свою каоедру константинопольскаго епископа Павла, принятаго незадолго до этого въ церковное общеніе римскимъ епископомъ. Между сторонниками Павла и враждебно къ нему настроенными аріанами происходили уличныя схватки, стоившія много крови. Когда императоръ Констанцій узналъ объ этомъ во время пребыванія своего въ Антіохіи, то послалъ во Өракію Magister equitum Гермогена съ приказомъ принять начальство надъ войсками Дуная и, проѣздомъ чрезъ Константинополь, оружіемъ водворить тишину и изгнать Павла изъ города<sup>4</sup>). Когда Гермогенъ приступилъ къ исполненію даннаго порученія, въ столицѣ произошелъ мятежъ. Домъ его былъ сожженъ народомъ. Самъ онъ былъ убить, причемъ трупъ его волокли по улицамъ города<sup>5</sup>).

Когда это извѣстіе позднею зимою достигло Антіохін, Констанцій поспѣшилъ въ Константинополь. Одна вѣсть о его пріѣздѣ привела въ ужасъ народъ. Плача и моля о прощеніи, онъ встрѣтилъ императора и на сей разъ пострадаль

4) Socr. II, 12. 13 Soz. III, 7.

<sup>5</sup>) Socr. II, 13 Soz. III, 7; IV, 3 Momms. Chr. I, 236 Hier. Chr. 2358 Ammian. XV, 10, 2 Hilar. frag. 3, 2.

<sup>1)</sup> Athan. de syn. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. de syn. 25 Hahn § 86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. II, 18, 1 Epiph. h. 73, 2 Ath. de syn. 25 MSG. 26, 725 cp. Mommsen Chr. min. I, 236.

только тѣмъ, что изъ 80000 modii египетскаго хлѣба, опредѣленныхъ Константиномъ Великимъ, Констанцій лишилъ его половины<sup>1</sup>). Кровавой расправы не было, но Павелъ былъ сосланъ въ Сингару месопотамскую, откуда вскорѣ былъ переведенъ въ Емезу и наконецъ Кукузъ<sup>2</sup>). Каөедру его занялъ Македоній<sup>3</sup>).

Водворивъ тишину въ Константинополѣ, Констанцій снова вернулся въ Антіохію<sup>4</sup>), гдѣ доказуемъ 31 марта 342 года<sup>5</sup>). Здѣсь онъ оставался до 11 мая<sup>6</sup>), чтобы лѣтомъ итти походомъ противъ персовъ.

Въ это время Констанцій получиль посланіе Констанса. съ просьбой о возстановленіи Асанасія и Павла, но отвѣтиль на него отказомъ, ссылаясь, вѣроятно, на то, что онъ не можетъ измѣнять постановленіе собора<sup>7</sup>). Послѣ этого, по просьбѣ Юлія римскаго, Максимина трирскаго и Осіи кордубскаго<sup>8</sup>) Констансъ предложиль Констанцію созвать на соборь восточныхъ и западныхъ епископовъ гдѣ-либо на границѣ имперій и добился отъ него согласія<sup>9</sup>). Во всякомъ случаѣ Констансъ, пригласивъ къ себѣ въ Миланъ Асанасія въ четвертомъ году послѣ его бѣгства изъ Александріи, такимъ образомъ послѣ мая 342 г.<sup>10</sup>); могъ ему сообщить, что ведетъ съ Констанціемъ переговоры о новомъ соборѣ, на который онъ въ свое время получитъ приглашеніе. Такъ какъ Констансъ лѣтомъ велъ войну съ франками, а въ январѣ 343 г. отправился въ Британію<sup>11</sup>),

<sup>6</sup>) Cod. Theod. XI, 36, 6 XII, 1, 33. 34.

7) Soz. III, 11 Socr. II, 20, 2 cp. Seeck PW. IV, 1. S. 1057.

8) Hilar. fragm. 3, 14 Ath. ap. ad Const. 4.

<sup>9</sup>) Socr. II, 20, 3 Soz. III, 1 Theod. h. e. II, 4. 5. 6 Ath. ap. 36 h. adi mon. 15.

10) Ath. ap. ad Const. 4 MSG. 25, 600.

11) Cp. Clinton Fasti Rom. I, 404.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Seeck PW. 4, 1 S. 1056.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs art. Macedonius RE. Bd. 12 S. 44 45.

<sup>3)</sup> Подробно см. дальше.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Socr. II, 13 Soz. III, 7; IV, 3. Liban. or. III, 304--6 Ath. h. ar. 7 MSG. 25, 701.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cod. Theod. III, 12, 1.

то свиданіе это могло имѣть мѣсто только позднею осенью 342 г.<sup>1</sup>). Затѣмъ Доанасій остается въ Миланѣ до тѣхъ поръ, пока Констансъ, вернувшись изъ британскаго похода въ Триръ<sup>2</sup>), не пригласияъ его въ Галлію. Отсюда онъ вмѣстѣ съ Осіей отправился на созванный между тѣмъ въ Сардикѣ или Сердикѣ, нынѣшней Софіи <sup>3</sup>), соборъ <sup>4</sup>).

Сардикскій соборъ начался позднею осенью 343 г. и продолжался до марта 344 г. <sup>5</sup>) Собралось 170 епископовъ изъ двухъ половинъ имперіи <sup>6</sup>). Изъ нихъ 90 были западные и державшіеся единосущія восточные епископы <sup>7</sup>). Другую половину составляло 80 восточныхъ епископовъ <sup>8</sup>), поддерживавшихъ антіохійскую точку зрѣнія и позднѣе формулировавшихъ собственное исповѣданіе <sup>9</sup>). Но общее совѣщаніе всѣхъ ихъ не состоялось. Соборъ только констатировалъ расколъ между востокомъ и западомъ<sup>10</sup>).

Оставшись въ меньшинствѣ, оріенталы оказались въ неблагопріятномъ положенія и съ самаго начала постарались ожесточить борьбу. Еще на пути къ собору они собралисъ въ Филиппонолѣ и отсюда отправили въ Сардику требованіе, въ виду постановленій тирскаго и антіохійскаго соборовъ признавать Аеанасія и его товарищей отлу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Cod. Theod. IX, 7, 3: Миланъ 16 декабря.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. Theod. XII, 1, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Болг. Sredec ср. Болотовъ. въ Христ. Чтенін за 1891 т. І, стр. 511-517.

<sup>4)</sup> Athan. ap. ad Const. 4 MSG. 25, 601.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Дата эта твердо установлена послѣ изданія въ 1848 г. пасхальныхъ посланій Аванасія вмѣстѣ съ ихъ хεφάλαια. До этого времени всѣ ученые, кромѣ Mansi Coll. conc. III, 90 въ диссертаціи De epochis sardicensis et sirmiensium conciliorum въ 1748 г., вслѣдъ за Сократомъ (II, 20, 4.5) и Созоменомъ (III, 12, 7) относили его къ 347 г. На этомъ же стоитъ и Hefele ръ 1-мъ изд. своего СG. I, 534. ср. Gutschmid Kl. Schrift. Bd. 2 S. 344 Seeck PW. 4, 1 S. 1057.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ath. h. ar. 15 cp. Hefele CG. 1, 539.

<sup>7)</sup> Cp. Mansi III, 43.

<sup>8)</sup> ep. sard. or. Hil. fragm. 3, 10.

<sup>9)</sup> Hilar. de syn. 33, 34.

<sup>10)</sup> Loofs. RE. Bd. II, S. 26. 27.

ченными и на этомъ основанія впредь до новаго соборнаго опредѣленія воздерживаться отъ общэнія съ ними и не допускать къ соборнымъ засѣданіямъ <sup>1</sup>).

Прибывъ въ Сардику, восточные поселились здѣсь въ одномъ домѣ, чтобы оказывать личную поддержку другъ другу, причемъ въ отдѣльности не имѣли общенія съ западными епискспами. Только два епископа изъ ихъ партіи-Макарій и Астерій — перекочевали въ противную партію и собирались вмѣстѣ съ нею<sup>2</sup>). Такъ какъ требованіе оріенталовъ объ исключеніи изъ засѣданій собора Аванасія. Маркелла и Асклепія было отклонено западными, <sup>3</sup>) то они рѣшили «вернуться домой, но прежде изъ Сардики же (de Sardica) посланіемъ предать гласности все совершившееся и сообщить о своемъ положени» <sup>4</sup>). Это послание сохранилось у Иларія <sup>5</sup>). Адресованное ко всѣмъ епископамъ, съ Григоріемъ александрійскимъ и Донатомъ, схизматическимъ сиископомъ Кареагена, во главѣ, <sup>6</sup>) это протестующее посланіе является однимь изъ главныхъ источниковъ аріанскаго спора 7). Сообщивъ объ отторженности Асанасія, Маркелла и Асклепія и другихъ, восточные жалуются здѣсь на упорство западныхъ епископовъ, которые не желають соглашаться съ ними въ данномъ случаѣ, хотя доселѣ взаимно признавалась правильность рѣшеній восточныхъ и западныхъ соборовъ<sup>8</sup>). Въ заключение аріанская фракція сардикскаго собора, про-

- 4) ep. sard. or. y Hilar. frag. 3, 23.
- <sup>5</sup>) Hilar. fragm. 3.
- 6) Cp. Augustin. ad Crescon. 3, 34, 38 MSL XLIII, 516.
- 7) Loofs. RE. Bd. 2 S. 27.
- <sup>8</sup>) Напримъръ по дълу Павла Самосатскаго и Новаціана.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Soz. III, 11 Athan. ар. 48. Возгрѣніе Сократа (II, 20, 9, 22)на филиппопольскій соборъ совершенно неправильно. (Loofs RE. Bd. 2 S. 27). То посланіе, которое этотъ историкъ приписываетъ филиппопольскому собору, было составлено въ Сардикъ. Впрочемъ Лоофсъ нынъ признаетъ, что филиппопольскій соборъ вообще слѣдуетъ выбросить изъ достовърной исторіи. Loofs RE. II 26 Мы опираемся на Совомена, слѣдуя Зееку Pauly-Wissowa Bd. 4, 1 S. 1058.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Soz. III, 11 Ath. ap. 48 h. ar. 15 Hil. frag. 3, 4. 14. 15. 17 и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) О переговорахъ см. Athan. hist. ar. 11.

возгласивъ анаоему какъ смѣщеннымъ уже епископамъ Маркеллу, Аоанасію, Асклепію, и Павлу, такъ и ихъ единомышленникамъ, именно Юлію римскому, Осіи кордубскому, Протогену сардикскому, Гавденцію наисскому и Максимину трирскому, признала себя солидарною въ вѣроисповѣданіи съ четвертою антіохійскою формулой, подкрѣиленной анаоематизмами, осуждающими троебожіе, ученіе Маркелла и тѣхъ, которые (подобно Аоанасію) утверждаютъ «quod neque consilio, neque voluntate pater genuerit filium <sup>1</sup>).

Что касается западной половины собора, то во главѣ ея стоялъ славный исповѣдникъ Осія кордубскій <sup>2</sup>). Онъ предложилъ большую часть сардикскихъ каноновъ <sup>3</sup>) и имя его въ соборныхъ подписяхъ находится на первомъ мѣстѣ <sup>4</sup>). Рядомъ съ нимъ стоялъ Протогенъ сардикскій. Онъ также осуществлялъ родъ предсѣдательства, такъ какъ къ нему обращались жалобы противниковъ <sup>5</sup>). Причина этого—то, что соборъ имѣлъ мѣсто въ его городѣ <sup>6</sup>). Отъ этого собора мы имѣемъ рядъ каноновъ <sup>7</sup>), письмо къ александрійской перкви <sup>8</sup>), окружное посланіе <sup>9</sup>) и посланіе къ Юлію римскому <sup>10</sup>).

Посль соборнаго изслъдованія Аванасій, Маркеллъ п Асклепій были признаны невиновными, а преемники ихъ каведръ---незаконно вторгшимися въ чужіе дізцезы. Въ заключеніе со-боръ, признавъ нерушимымъ никейскій символъ, <sup>11</sup>) предалъ

- <sup>6</sup>) Seeck PW. Bd. 4, 1 S. 1057.
- 7) Mansi III, 1-39.
- <sup>8</sup>) Athan. ap. c. ar. 37-40. 41-43 Mansi III, 51-56.
- 9) Athan. ap. c. ar. 44-47 u Hilar. fragm. 2, 1 sq.=Mansi III, 57-74.
- 19) Hilar. fragm. 2, 9 sq. Mansi III, 40 sq.
- <sup>11</sup>) Ath. tom. ad Antioch. 5 MSG. 26, 800.

<sup>.1)</sup> Изъ западныхъ епископовъ это посланіе было подписано только Урзаціемъ сингидунскимъ и Валентомъ мурзійскимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. ap. de fuga 5 ap. 44 h. ar. 15. 16. 44 Phoebad. Aginn. c. ar. 23 MSL. XX, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi III, 6 sq.

<sup>4)</sup> Mansi III, 38. 42. 65 Hilar. fragm. 2, 5 ap. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hilar. fragm. 3, 14. 15. 16. 18. 19. 24. 27.

анаоемѣ выдающихся представителей аріанствующей партін, именно, Өеодора ираклійскаго, Наркиса нероніадскаго (изъ Киликіи), Стефана антіохійскаго, Георгія лаодикійскаго, Акакія кесарійскаго, Менофанта Ефесскаго и «нечестивыхъ и неопытныхъ юношей—Урзація сингидунскаго и Валента музійскаго» <sup>1</sup>), наконецъ, въ канонѣ третьемъ онъ юридически обосновалъ правильность ревизіи процесса по дѣлу Аоанасія и Маркелла Юліемъ римскимъ.

Сардикскій соборь только увеличияъ расколъ между партіями.

Сь соборнымъ приговоромъ многіе изъ сославныхъ епископовъ поспѣшили къ своимъ каведрамъ; изъ-за этого между сторонниками и противниками ихъ вездѣ разыгрались мятежныя сцены. Ближе всего это имѣло мѣсто въ Адріанополѣ, куда вернулся Лукій, дѣйствовавшій въ Сардикѣ заодно съ западными <sup>2</sup>). Слѣдствіемъ этого явилась казнь по приказу Констанція десяти мірянъ, виновныхъ въ мятежѣ <sup>3</sup>), и новая ссылка только что вернувшагося епископа <sup>4</sup>). Такая же судьба постигла <sup>5</sup>) двухъ другихъ епископовъ, именно, палестинца Арія или Макарія и арабскаго епископа Астерія, присоединившихся въ Сардикѣ къ западнымъ <sup>6</sup>). Не лучше было и въ Анкирѣ. По случаю изгнанія отсюда Василія и пріема Маркелла здѣсь произошелъ дикій мятежъ, подавить который стоило не мало усилій <sup>7</sup>). Только Асклепія жители Газы приняли охотно <sup>8</sup>).

Ожесточенность побъжденной въ Сардикъ партіи особенно

7) Socr. II, 23 р. п. стр. 174.

8) Socr. II, 23, 39 Soz. III, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi III, 41 русс. пер. ДПС. стр. 82. 88. 95.

<sup>2)</sup> Mansi III, 47 Nr. LV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Athan. h. ar. 18.

<sup>4)</sup> Athan. h. ar. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Athan. h. ar. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) ep. Sard. occ. y Ath. ap. c. ar. 48; h. ar. 15 MSG. XXV, 709.

сказалась въ Антіохій, когда сюда въ дни пасхи 344 г.<sup>1</sup>) въ качествё пословъ сардикскаго собора прибыли епископы Винцентъ капуанскій и Евфратъ кельнскій съ просьбой собора и вмёстё съ тѣмъ Констанса о реабилитація изгнанныхъ епископовъ. Стефанъ антіохійскій принялъ этихъ западпыхъ гостей, какъ враговъ, и сдёлалъ это такъ. какъ не запомнитъ исторія<sup>2</sup>). Была подучена развратной жизни женщина, чтобы скромпрометировать западныхъ епископовъ. Мальчишеская выходка не удалась. Интрига открылась, и самъ Стефанъ слёлался ея жертвою.

Дурныя качества Стефана, главы евсевіанской партія, измѣнили настроеніе Констанція. Это тотчасъ же отразилось на ходѣ вещей. Императоръ приказалъ быть новому собору въ Антіохіи. На послѣднемъ Стефанъ былъ смѣщенъ<sup>8</sup>), а на его мѣсто возведенъ Леонтій кастратъ<sup>4</sup>). Событія эти имѣли мѣсто черезъ три года спустя послѣ собора in encaeniis, такимъ образомъ въ концѣ лѣта 344 г.<sup>5</sup>). Тогда же выступилъ вопросъ объ объединеніи востока и запада. Тѣмъ же антіохійскимъ соборомъ 344 года была составлена новая формула, такъ называемая ἑхθεσις µахроотгуос<sup>6</sup>).

Формуда эта начинается евсевіанскимъ исповѣданіемъ сардикскаго собора <sup>7</sup>), но ближайшія выраженія ея, составленныя въ видахъ достиженія мира <sup>8</sup>), выходятъ изъ границъ сардикскаго символа <sup>9</sup>). Осуждая Маркелла и его здѣсь впервые называемаго ученика Фотина сирмійскаго, кото-

- 4) Athan. ap. de fuga 26 h. ar. 20.
- <sup>5</sup>) Seeck PW. 4, 1 S. 1059 Loofs RE. II S. 28.
- <sup>6</sup>) Socr. II, 19 см. тексть у Ath. de syn. 26 р. п. III, 122 н сл.
- 7) Hahn. § 88: § 1 # 2.
- 8) ib. § 9 fin.
- <sup>9</sup>) ib. § 3-9.



<sup>1)</sup> Ath. h. ar. 20 MSG. XXV, 717.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. h. ar. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theod. II, 9, 9.

рый мысли перваго упорно направлялъ въ динамистическимонархіанскую сторону <sup>1</sup>), формула эта настаиваеть на томь, что Сынъ со временъ предвѣчнаго существованія былъ самостоятеленъ, хад' ἑαυτὸν ὑπάρχων <sup>2</sup>). Затѣмъ она, хотя и отбрасываеть положеніе, что «Отецъ родилъ Сына не по хотѣнію и-не по изволенію» <sup>3</sup>), но пѣлаеть это возможнымъ безъ принятія единосущія (ὑμοούσιος); избѣгая говорить о трехъ vпостасяхъ, трєїς ὑποστάσεις, или сущностяхъ, оὐσίαι, она упираеть, что исповѣданіе троихъ и три лица <sup>4</sup>) не тождественно съ троебожіемъ <sup>5</sup>). Наконецъ, указавъ на то, что Сынъ <sup>6</sup>) тѣснымъ образомъ связанъ съ Отцомъ, она исповѣдуетъ единое достоинство Божества (ἐν τῆς θεότητος ἀξίωμα) <sup>7</sup>) и объявляетъ съ Александромъ александрійскимъ и Аванасіемъ <sup>8</sup>) Сына во всемъ подобнымъ Отцу (τῷ πατρὶ хатά πάντα ὅμοιος).

Съ этою формулою въ качествѣ иословъ собора были отправлены на западъ Евдоксій германикійскій и три другихъ восточныхъ епископа<sup>9</sup>). О судьбѣ этого посольства мы ничего не знаемъ. Можно только предположить, что миссія ихъ прошла не безъ успѣха. Единеніе между западомъ и востокомъ налаживалось. Во всякомъ случаѣ по дѣлу Фотина на западѣ пошлп навстрѣчу оріенталамъ. По словамъ Иларія <sup>10</sup>), миланскій соборъ 345 года <sup>11</sup>) прямо осудиль этого пресловутаго ученика Маркелла.

То же мирное расположение на востокѣ отражается на судьбѣ Аванасія и его приверженцевъ. Императорскимъ ука-

- 3) Ath. I. c. ὅτι οὐ βουλήσει οὐδὲ θελήσει ἐγέννησε τὸν υίὸν ὁ πατήρ.
- <sup>5</sup>) Hahn. § 88: § 4.
- 6) ib. § 9.

- <sup>10</sup>) Hilar. fragm. 2, 19 cf. 20.
- 11) Hefele CG., I, 637 ff.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cp. Loofs Art. Photin RE. XV, 372.

<sup>2)</sup> Athan. l. c. § 6 pycc. nep. III, 125.

<sup>7)</sup> ib.

<sup>8)</sup> Athan. orationes c. Arianos.

<sup>9)</sup> Athan. de syn. 26.

зомъ было запрещено въ Египтѣ дальнѣйшее преслѣдованіе послѣднихъ, причемъ многимъ изъ изгнанныхъ было позволено вернуться на родину. Но самъ Аоанасій все еще медлитъ. Весь 344 г. онъ проводитъ въ области Констанса, гдѣ около 15 апрѣля празднуетъ пасху въ Наиссѣ<sup>1</sup>). Ту же осторожность мы наблюдаемъ и въ слѣдующемъ году. Въ первые мѣсяцы 345 г. онъ приглашается Констансомъ въ Аквилею<sup>2</sup>). Личнымъ вліяніемъ онъ достигъ того, что западный имераторъ рѣшилъ энергично за него вступиться.

Грозя войною, Констансъ письмомъ потребовалъ отъ Констанція возвращенія Аоанасія <sup>3</sup>). Констанцій созваль соборъ и передалъ ему письмо Констанса. Восточные рѣшили, что изъ-за Аванасія не стоить поднимать гражданской войны. Они высказались за его возврашение и это твмъ дѣло облегчилось Гоигорія болѣе. что смертью и наступившею вакантностью александрійской канедры 4). Теперь Констанцій рѣшился <sup>5</sup>) подчиниться давленію брата. Въ дружественномъ письмѣ изъ Едессы<sup>6</sup>) онъ приглашаетъ Аванасія вернуться въ Александрію 7). Одновременно съ этимъ пишется ему второе посланіе, повторяющее первое<sup>8</sup>). Получивъ эти два посланія, Аванасій все еще медлить отъ**ѣздомъ**<sup>9</sup>).

Между тѣмъ раздоръ между Констанціемъ и Констансомъ продолжается до конца 345 года и не прекращается даже въ слѣдующемъ году. Это видно изъ консульскихъ

- 6) Ср. Cod. Theod. XI, 8, 5: 12 най—Низибія.
- 7) Const. ep. 1 y Ath. ap. c. ar. 51 cp. ep. III ib.
- 8) Const. ep. II ib.
- 9) Athan. ap. ad Const. 4.

<sup>1)</sup> Larsow S. 31. Ath. ap. ad Const. 4.

<sup>2)</sup> Athan. ap. ad Const. 3. 4. 15 ap. c. ar. 59 Larsow S. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ruf. 1, 19 Socr. II, 22, 4. 5 Soz. III, 20; IV, 8 Lucif. de S. Ath. 1, 29 Phil. III, 12 Theod. II, 8, 55.

<sup>4)</sup> Larsow S. 32 Ath. h. ar. 31 cp. v. Gutschmid Bd. II S. 434 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Athan. h. ar. 21.

дать. Назначение Констанциемъ на 345 годъ консулами себя самого и Констанса не было признано на западѣ. Отсюда этоть годъ означается на востокѣ: Constantio IV et Constante III a. a. conss. a на западъ: post consulatum Amantii et Albini<sup>1</sup>).

По приглашенію Констанса Аванасій отправляется въ  $\Gamma$ аллію<sup>2</sup>).

Тёмъ временемъ Констанцій пишеть Асанасію третье письмо<sup>3</sup>). Получивъ его въ Аквилеѣ послѣ возвращенія своего изъ Галлія. Асанасій наконець рѣшился выѣхать на востокъ черезъ Римъ, гдѣ Юлій вручилъ ему сердечное посланіе къ александрійцамъ <sup>4</sup>). Чрезъ Адріанополь сухимъ путемъ Асанасій направился въ Египеть <sup>5</sup>). Въ Антіохіи онъ нашелъ Констанція <sup>6</sup>). Онъ былъ имъ дружески UDAнять 7) и отпущенъ въ Александрію съ посланіями императора «ко всёмъ епископамъ», къ александрійцамъ и къ епархамъ<sup>8</sup>). Отсюда Асанасій черезъ Іерусалимъ, гдѣ ему было вручено отъ имени собравшихся епископовъ поздравительное посланіе египетскимъ общинамъ <sup>9</sup>), прослѣдовалъ въ Александрію, гдѣ былъ встрѣченъ народомъ за 100 миль до города. Послѣ этого 21 октября 346 г. онъ торжественно въбхалъ въ городъ 10).

Перемѣна, происшедшая въ положении дѣлъ, свидѣтельствуется еще однимъ знаменательнымъ фактомъ. Политически

- 7) Ath. ap. c. ar. 54 h. ad mon. 22. 44. ap. ad. c. 5 Rufin I, 19. 8) Ath. ap. 54-56.
- 9) Ath. ap. 57 h. ar. 23, 25 ep. Syn. Hierosolym. ad Alex.
- <sup>10</sup>) Larsow S. 32 Hist. aceph. 2 MSG. XXVI 1443 v. Gutschudt S. 435.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mommsen, Chr. III, 52 cp. Seeck PW. 4, 1 S. 1060.

<sup>2)</sup> Athan. ap. ad Const. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Const. ep. III Athan. ap. 51.

<sup>4)</sup> Cp. Jul. ep. y Ath. ap. c. ar. 52 sq.

<sup>5)</sup> Athan. h. ar. 18 cp. Montfaucon Vita Ath. MSG 25 CVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Осенью 346 г. Констанцій быль въ Константинополь ср. Cod. Theod. XI, 39, 4 Константинополь ср. 27 августа.

принадлежавшіе къ западу епископы Урзацій и Валенть, которые все время держали носъ по вѣтру въ верхахъ, вскорѣ послѣ возвращенія Асанасія въ Александрію «изъ страха предъ Констансомъ», какъ они позднѣе говорили <sup>1</sup>), признали за лучшее отречься отъ своего прошлаго. Документально установлено, что оба эти епископа представили миланскому собору libellus, осуждавшій аріанство <sup>2</sup>). Одновременно съ этимъ въ подтвержденіе своего раскаянія и вопреки своимъ прежнимъ жалобамъ они писали о прощеніи къ Юлію римскому <sup>3</sup>) и вмѣстѣ съ тѣмъ письменно изъ Аквилеи слали Асанасію привѣтъ и общеніе <sup>4</sup>).

Но когда это было?

Иларій сообщаеть <sup>5</sup>), что два года спустя послѣ миланскаго собора отъ конца 344 или начала 345 года, осудившаго Фотина. въ Миланѣ, еще разъ собрался соборъ язъ многихъ епископовъ для смѣщенія Фотина. На немъ былъ возбужденъ вопросъ объ отлученіи нѣкоторыхъ западныхъ епископовъ за общеніе ихъ съ аріанами и за участіе въ клеветѣ противъ Аеанасія. Это послужило поводомъ къ тому, что Урзаній и Валентъ обратились съ просьбой объ общеніи къ римскому папѣ Юлію, который въ видахъ мира не пренебрегъ случаемъ перетянуть на свою сторону такихъ искусившихся сыновъ своего вѣка, какъ два вышеназванные епископа. Въ одномъ изъ фрагментовъ ория historicum <sup>6</sup>) сохранилось посланіе ариминскаго собора (Jubeute Deo) къ императору Констанцію, писанное въ концѣ іюля 359 г. «Урзакій и Валентъ –говорятъ ариминскіе отцы – нѣкогда были заподозрѣны

1) Athan. h. ar. 29.

<sup>3</sup>) ep. Ursac. et Val. ad Jul. y Hilar. tragm. 2, 20 p. 648 H y Ath. ap. c. ar. 58.

<sup>в</sup>) cf. y Hil. и Athan. l. c.

4) Cp. l. c. y Hil. # Ath.

<sup>5</sup>) Hilar. fragm. 2, 19.

<sup>6</sup>) Hilar. fragm. 8, 1-4 H Ath. de syn. 10 cp. Socr. II, 37, 54-74 Soz. IV. 18 Theodoret. II, 19.

Digitized by Google

ьъ аріанской ереси и лишены церковнаго общенія. Они, какъ видно изъ ихъ посланій, просили прощенія и получили его тогда отъ медіоланскаго собора, на которомъ присутствовали и легаты римской церкви». Въ виду этихъ данныхъ нельзя согласиться съ Цаномъ<sup>1</sup>), чтобы Урзацій и Валенть о принятія вхъ въ церковное общеніе просили миланскій соборъ 345 г. Дёла аріанской партія въ 345 г. были неблестящи, но и не до такой степени плохи, чтобы Урзацій и Валенть усмотрёли неотложную необходимость дезертировать изъ-подъ своего партійнаго знамени<sup>2</sup>). Все это указываеть на то, что они обратились ко второму миланскому собору, который, судя по письму ариминскаго собора, имёль мёсто въ 346 или въ началѣ 347 г.<sup>3</sup>). Съ опредѣленіемъ этого собора<sup>4</sup>) Урзацій и Валенть отправились въ Римъ<sup>5</sup>), гдѣ и были приняты Юліемъ въ церковное общеніе ex consilio (concilii Mediolanensis).

Изъ исторія того же второго миланскаго собора видно, что при всѣхъ вѣроисповѣдныхъ различіяхъ общеніе между востокомъ и западомъ не прерывалось. Свои опредѣленія по дѣлу Фотина соборъ этотъ сообщилъ оріенталамъ <sup>6</sup>), которые на одномъ изъ состоявшихся вскорѣ послѣ этого (въ 347 г.) <sup>7</sup>) соборовъ рецепировали это постановленіе западнаго собора. Но сообщая объ этомъ въ своемъ отвѣтномъ посланіи, восточные епископы не могли не указать на Маркелла, какъ на отца ереси Фотина, и по этому случаю присовокупить, что Маркеллъ осужденъ заодно съ Аеанасіемъ <sup>8</sup>). Дѣйствуя такъ,

<sup>1</sup>) Zahn Marcell. S. 80. Hefele CG. I, 637—640 Harnack DG. II, 242 Самунловъ В. Н. Исторія аріанства на дат. западв СПБ. 1891.

<sup>2</sup>) Болотовъ В. В. Либерій, еп. римскій, и сирмійскіе соборы Хр. Чт. 1891 май—іюнь стр. 445.

<sup>3</sup>) Болотовъ ib. стр. 439 sq. Loofs RE Bd. II S. 29.

4) Болотовъ ib. 449.

<sup>5</sup>) Athan. ap. 58 MSG. XXV, p. 353 Hilar. 2, 19.

<sup>6</sup>) Hilar. fragm. 2, 22.

7) Zahn S. 80.

8) Hilar. fragm. 2, 22 Sulp. Sev. 2, 37.

они, повидимому, держались принципа do, ut des. За свое согласіе въ осужденія Фотина оріенталы разсчитывали получить таковое на кассацію сардикскихъ опредѣленій по дѣлу Аоанасія, которое они надѣялись возбудить при благопріятномъ случаѣ. Искра тлѣла подъ пепломъ. Вскорѣ она должна была вспыхнуть яркимъ пламенемъ.

Вь 350 году противъ Констанса поднялся Магнепій и въ городѣ Отәнѣ провозгласилъ себя императоромъ. Покинутый солдатами и нелюбимый своими подданными, Констансъ былъ не въ состояніи сопротивляться и рѣшилъ искать спасенія въ бѣгствѣ. Это ему однако не удалось. Подлѣ Елены (г. Ельны) у подножія Пиринесвъ онъ былъ настигнуть и убитъ начальникомъ легкой кавалеріи мятежника <sup>1</sup>). Послѣ этого власть Магненція была признана въ Галліи, Италіи и Африкѣ <sup>2</sup>).

На востокѣ онъ встрѣтилъ противодѣйствіе.

Входившія въ составъ имперіи Констанса иллирійскія провинціи съ давнихъ поръ управлялись престарѣлымъ генераломъ Ветраніономъ. Будучи привязанъ къ семейству Константина и привычкой и признательностью, онъ рѣшительно отклонилъ предложеніе перейти на сторону убійцы своего госуларя. Чувство долга повелѣвало ему подчиниться единственному оставшемуся въ живыхъ сыну Константина— Констанцію. Но здѣсь на сцену выступила принцеса Константина. Эта жестокая и честолюбивая женщина, получившая отъ своего отца Константина Великаго титулъ августы, собственными руками возложила корону на голову иллирійскаго генерала <sup>3</sup>).

Примѣру Ветраніона послѣдовалъ двоюродный братъ Констанція Флавій Попилій Непоціанъ. Разбивъ съ помощью гладіаторовъ близъ Рима префекта Магненція Аникиту, онъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гиббонъ. Исторія упадка рим. имп. т. 2 стр. 291. 292.

<sup>2)</sup> Seeck Pauly-Wissowa Bd. 4, 1 S. 1061. 1062.

<sup>3)</sup> Гиббонъ II, 292.

провозгласилъ себя императоромъ запада, что было признано и Констанціемъ. Ему однако не повезло. Противъ него выступилъ Magister officiorum тирана Марцеллинъ. Благодаря измѣнѣ сенатора Гераклина послѣдній разбилъ его войска, а самого Непоціана умертвилъ <sup>1</sup>).

Въ концѣ зимы 350 года Констанцій узналъ объ умертвленіи Констанса и событіяхъ ня вапалѣ. Онъ DÅ*пяль* ополчиться на узурпатора. Но прежде онъ направился въ Мессопотамію, чтобы принять меры къ охране персидской границы. Въ Эдессъ Констанцій встрътилъ посольство Ветраніона съ просьбой о признаніи его императоромъ. Припертый къ стѣнѣ, онъ пошелъ на уступки. Онъ послалъ Ветраніону корону, провозгласилъ его императоромъ и послаль ему деньги для войны съ Магненціемъ. Самъ же, вручивъ власть надъ войсками Лукиліану направился на сѣверъ для войны съ Магненціемъ. Протхавъ Анкиру, онъ задержался на Босфорѣ, ожидая результата отъ войны между Магненціемъ и Ветраніономъ. Опасеніе соглашенія между ними и союза ихъ противъ него заставило перемѣнить эту тактику<sup>2</sup>). Отвергнувъ предложение Магненція о союзѣ съ нимъ, онъ двинулся съ войсками въ Иллирикъ и вступилъ въ Сардику. Ветраніону предстояло сдѣлать выборъ между нимъ и Магненціемъ. Сердце стараго солдата не выдержало. Опъ перешелъ со своими войсками на сторону Констанція. Послёдній принялъ его милостиво и въ наказаніе назначилъ ему поселение въ г. Прузѣ въ Виении. Живя здѣсь въ покоѣ и роскоши, Ветраніонь часто выражаль свою признательность Констанцію за милостивое обхожденіе съ нимъ и съ милымъ добросердечіемъ въ письмахъ совѣтовалъ своему благодѣтелю отказаться отъ скипетра и искать счастія тамъ, гдѣ только и можно его найти-въ мирной глуши частной жизни <sup>3</sup>).



<sup>1)</sup> Seeck, Constantius S. 1063.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck Constantius S. 1063. 1064.

<sup>3)</sup> Гиббонъ II, 296.

Присоединивъ войска Ветраніона къ своей арміи, Констанцій общими силами двинулся на Магненція. Но трудная зима помѣшала ему перейти Альпы и выполнить это предпріятіе. Находясь въ Сиріи, онъ получилъ извѣстіе о походѣ персовъ. При такихъ обстоятельствахъ онъ принялъ къ себѣ въ соправителя своего двоюроднаго брата Галла и назначилъ его съ 15 марта цезаремъ. Такъ какъ разница въ возрастѣ между ними была не велика, то онъ не усыновилъ, но возвелъ его въ frater Augusti, какъ позднѣе сдѣлалъ это и съ Юліаномъ. Давъ ему вмѣсто Галла имя Flavius Claudius Constantius, онъ обручилъ его со своею старшею сестрою Констанціею и взялъ съ него, въ присутствіи епископа Өеофила, присягу въ вѣрности. Тогда онъ отправилъ его въ Сирію на войну съ персами.

Между тѣмъ Магненцій, желая воспрепятствовать Констанцію собрать болѣе многочисленное войско, самъ быстрыми переходами пошелъ навстрѣчу къ Констанцію во главѣ съ сильною арміей, состоявшей изъ галловъ, испанцевъ, франковъ и саксовъ. Послѣ двухъ неудачныхъ попытокъ войска противниковъ сошлись у Мурзіи.

Воодушевивъ своихъ солдать краснорѣчивою рѣчью, Констанцій поручилъ главное начальство въ предстоящей битвѣ своимъ генераламъ, а самъ удалился въ находившуюся неподалеку отъ поля сраженія церковь. Епископъ мурзійскій Валентъ предсказалъ ему пооѣду и тѣмъ пріобрѣлъ для себя на будущее время великое расположеніе императора. Богъ услышалъ молитву Констанція. Войска его оказались побѣдителями. Число убитыхъ доходило до 50000 человѣкъ. Тронутый до слезъ видомъ поля, покрытаго трупами,Констанцій приказалъ похоронить и своихъ и враговъ <sup>1</sup>).

Сбросивъ съ себя внѣшнія отличія императорскаго достоинства, Магненцій бѣжалъ и спасся въ Аквилеи. Счи-

**16**\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zonaras (ed Dindorf) XIII, 8, 17.

тая здъсь себя въ полной безопасности, онъ обнаружилъ намърение защищать проходы черезъ горы и болота, охранявшіе грапицы венеціанской провинціи. Между тьмъ въ тылу у него вспыхнуло возстание. Римъ и итальянские города развернули на стънахъ своихъ знамя Констанція. Слѣдовавшія одно за другимъ несчастія довели гордаго Магненція. до того, что онъ сталъ просить мира, но просилъ напрасно. Констанцій хитростью взяль Аквилею и, разбивь войска Магненція въ альпійскихъ проходахъ и у Тицинума, принудилъ его бѣжать въ Галлію. З ноября 352 года Констанцій быль въ Милань и издаль указъ, отмѣнявшій распоряженіе тирана о конфискаціи имуществъ <sup>1</sup>). Магненцій хотьль создать императору затрудненія на востокѣ, приказавъ убить цезаря Галла, но заговоръ былъ открыть и не удался. Лѣтомъ слѣдующаго года Констанцій перешелъ Альпы и разбилъ Магненція у Ліона. Послѣ этого тиранъ, опасаясь выдачи его войсками Констанцію, бѣжалъ во дворецъ, гдѣ, убивъ свою мать и родственниковъ, покончилъ самоубійствомъ. Голова его была провезена по всёмъ провинціямъ имперіи, чтобы уничтожить всякую надежду у его приверженцевъ. 6 сентября 353 года Констанцій быль въ Ліон и провозгласиль амнистію всьмъ политическимъ преступникамъ, въ томъ числѣ и родственникамъ Магнеція. Въ большинстве случаевъ эта амнистія была иллюзорна, такъ какъ начался рядъ политическихъ процессовъ, стершихъ съ лица земли большую часть виновныхъ<sup>2</sup>).

Тяжелая война съ Магненціемъ отвлекла вниманіе императора отъ религіозныхъ вопросовъ. Большая часть восточныхъ епископовъ также устала отъ церковнаго спора и какъ бы признала единосущіе, о́рооо́скоς<sup>3</sup>). Съ благополучнымъ веденіемъ войны и перевѣсомъ Констанція религіозные споры опять воскресли съ новою силою. Если раньше Констанцій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C. Theod. XV, 14, 5.

<sup>2)</sup> Seeck PW. IV, I S. 1066-69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack DG. II S. 243.

приписывалъ свои неудачи въ персидской войнѣ карѣ Божіей '), то въ блестящемъ ходѣ событій послѣдняго времени, онъ увидѣлъ явный знакъ особаго покровительства къ нему Всевышняго. Вскорѣ онъ самъ себѣ далъ титулъ acternitas mea <sup>2</sup>), а въ своемъ неизмѣнномъ счастіи вздумалъ признать божественную санкцію своей церковной политикѣ и борьбѣ съ никеизмомъ—воззрѣніе, противъ котораго борется Луциферъ каларійскій въ своемъ сочиненіи de regius apostatis <sup>3</sup>). Онъ сталъ считать себя свыше признаннымъ судьею въ вопросахъ вѣры и въ этомъ смыслѣ угодливыми епископами сталъ даже величаться еріscopus еріscoporum <sup>4</sup>).

Уже вскорѣ послѣ Мурзійскаго сраженія, въ Сирміи, гдѣ тогда находился дворъ, составился соборъ епископовъ, во главѣ котораго стояли старинные ученики Арія, именно Валентъ мурзійскій и Урзапій сингидунскій <sup>5</sup>). Главнѣйшимъ дѣломъ собора было низложеніе епископа Фотина, ученіе котораго было осуждено еще миланскими соборами 345 и 347 г. Этотъ сирмійскій соборъ могъ имѣть мѣсто только въ 351 г., такъ какъ опубликованная имъ формула, такъ называемая первая сирмійская <sup>6</sup>) не могла быть составлена ни въ 347 г. <sup>7</sup>) ни въ 357 г. <sup>8</sup>). Формула евсевіанская, въ позитивной части (и анаеематизмѣ первомъ) тождествена съ четвертою антіохійскою <sup>9</sup>), но антимаркелловскіе анаеематизмы по своему

<sup>b</sup>) Seeck PW. IV, IS. 1069.

6) Socr. II, 30, 5-30 cp. Athan. de syn. 27 Hilari; de syn. 38 Hahn. § 90.

7) Cp. фрагменть ея у Hilar. fragm. 2, 24.

8) Loofs Arianismus S. 30. Болотовъ стр. 305.

9) Hahn. § 86.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Julian ep. p. 271.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ammian. XV, 1, 3.

Э) Cp. Ath. h. ar. 74. G. Krüger, Lucifer S. 2 ff. G. Krüger, art Lucifer въ RE XI, 666.

<sup>4)</sup> Lucif. Moriend. esse pro dei filio 13. Opp. ed. Hartel. CSEL, 14(Vind. 1888) p. 284-318.

содержанію направлены противь омоусіань значительно болье, чти  $\tilde{z}$  чти z (z ).

Между тѣмъ на востокѣ началась буря противъ Аванасія.

Еще въ 350 г. Констанцій увъряль послъдняго въ своей неизмънной милости<sup>2</sup>). Со смертью Констанса и пораженіемъ Магненція это должно было измъниться. Подданый, который довель своего государя до необходимости лицемърить. говорить Гиббонъ<sup>3</sup>), не могь разсчитывать на искренное и прочное примиреніе.

Повидимому, еще въ 351 году восточные епископы на одномъ изъ соборовъ признали необходимымъ вновь пересмотръть дъло Аванасія. Съ этою пълью они нарядили императору Констанцію **4**) обратились посольство къ И съ соотвѣтствующимъ посляніемъ къ Юлію римскому <sup>5</sup>). Восточные послы при дворѣ были встрѣчены самымъ радушнымъ образомъ. Находившіеся въ фаворѣ у Констанція<sup>6</sup>) епископы Урзацій сингидунскій и Валенть мурзійскій не только поддержали просьбу восточныхъ, но со своей стороны потребовали новаго изслѣдованія дѣла Аванасія<sup>7</sup>), присовокупивъ къ его прежнимъ преступленіямъ еще обвиненіе въ волшебствѣ 8).

Также и въ Рямѣ посланіе восточныхъ не осталось безотвѣтнымъ. Дѣло въ томъ, что около этого времени старый другъ и покровитель Аванасія папа Юлій скончался. 22 мая 352 г. на его мѣсто былъ избранъ Либерій<sup>9</sup>). Онъ ближе всего стремился къ возстановленію мира съ во-

<sup>2</sup>) Constant. ep. y Ath. ap. ad Const. 23 cp. Larsow Vorbericht ad ann. 350.

<sup>5</sup>) Lib. ep. ad Const. y Hilar. fragm. 4, 1=MSL 10, 679 Ath. h. ar. 28. 30.

9) Mommsen. Chr. I, 76. G. Krüger, art. Liberius Bb RE XI, 450,

<sup>1)</sup> Cp. ύποτεταγμένος τῷ πατρί Anath. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гиббонъ II, 453.

<sup>4)</sup> Cp. Athan. ap. ad Const. 2 sq. 6 sq. 14 sq.

<sup>6)</sup> Sulp. Sever. Chron. II, 38, 7.

<sup>7)</sup> Athan. hist. arian. 29. 44.

<sup>8)</sup> Ammian. XV, 7, 8 cp. Soz. IV, 10.

сточною церковью и ея побѣдоноснымъ императоромъ. Получивъ посланіе восточныхъ, онъ отправилъ въ Александрію трехъ пресвитеровъ къ Асанасію съ требованіемъ явиться въ Римъ на судъ. Такъ какъ Асанасій отклонилъ это, ссылаясь на авторитетъ рѣшенія сардикскаго соборъ, то Либерій лишилъ его церковнаго общенія и окружнымъ посланіемъ сообщилъ объ этомъ восточнымъ епископамъ<sup>1</sup>).

Когда въсть о семъ отлучения достигла Александрия, то Асанасий созвалъ соборъ изъ 80 епископовъ. Послъдние признали его невиновнымъ и отправили отвътное послание въ Римъ. Въ немъ повторяется то, что до приторности содержится во всъсъ защитительныхъ посланияхъ въ пользу Асанасия, именно, что всъ жалобы его противниковъ ложны и не имъютъ никакой другой цъли, кромъ желания возстановить арианство<sup>2</sup>).

Одновременно съ этимъ, чтобы поддержать свое дѣло у императора, Асанасій отправиль въ Миданъ съ приговоромъ александрійскаго собора пять егицетскихъ enuскоповъ и трехъ пресвитеровъ. Прежде чѣмъ однако судно ихъ покинуло гавань, 23 мая явился изъ царскаго стана палатинъ Монтанъ съ приказаніемъ явиться туда самому Аванасію<sup>3</sup>). Приказъ основывался на письмѣ, которымъ будто бы Аванасій просиль у императора объ этой аудіенціи. Асанасій утверждаль, что никогда не писаль такого письма и отказался явиться въ Миланъ подъ тёмъ предлогомъ, что это требованіе—интрига его враговъ <sup>4</sup>). Въ виду мятежа александрійской черни Монтанъ не могъ принудить Аванасія къ отъёзду. Но также и египетское посольство побоялось явиться предъ императоромъ и разътхалось по домамъ <sup>5</sup>).

- 2) Seeck, Constantius S. 1073.
- 3) Larsow S. 34, Sozom. IV, 9.
- 4) Ath. ap. ad Const. 19-21.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hilar. fragm. 4, 1. 6, 8.

<sup>5)</sup> Larsow S. 34.

Между тѣмъ посланіе александрійскаго собора было получено въ Римѣ. Преслѣдовавшій единственное желаніе добиться единенія съ восточными, папа былъ поставленъ въ тупикъ, такъ какъ за Аоанасія выступало бо́льшее число епископовъ, чѣмъ противъ него. Онъ суспензировалъ свое первое рѣшеніе и, собравъ въ Римѣ итальянскихъ епископовъ, сообщилъ имъ о посланіи александрійскаго собора. Затѣмъ въ согласіи съ этимъ римскимъ соборомъ Либерій обратился съ просьбой къ императору разрѣшить ему созвать вселенскій соборъ въ Аквилеи, чтобы создать увѣренность въ вопросахъ вѣры <sup>1</sup>). Послами въ Арелатъ были отправлены Винцентъ капуанскій, присутствовавшій пресвитеромъ на никейскомъ соборъ <sup>2</sup>) и отсюда имѣвшій особый вѣсъ, и Маркеллъ, другой компанскій епископъ <sup>3</sup>).

Когда они прибыли въ Арелатъ, то императоръ Констанцій въ теченіе мѣсяца праздновалъ тридцатилѣтіе со дня назначенія его въ 324 году цезаремъ <sup>4</sup>). На это торжество отовсюду съѣхалась масса епископовъ. Для разсмотрѣнія дѣла Аванасія изъ нихъ былъ составленъ соборъ <sup>5</sup>), къ участью въ которомъ были привлечены и послы римскаго епископа. Они отказывались, настаивая на томъ, что они не могутъ быть судьями въ этомъ дѣлѣ, такъ какъ сами лично осуждаютъ ученіе Арія. Однако по требованію Валента вопросъ о вѣроисновѣданіи былъ снятъ съ очереди и рѣчь должна была итти только о дѣлѣ Аванасія <sup>6</sup>). Естественно, что Аванасій при такихъ обстоятельствахъ былъ осужденъ, при чемъ Винцентъ и Маркеллъ при-

<sup>5</sup>) Ath. h. ar. 31 Hilar. ad Const. I, 8 fragm. 1, 6. 5, 2 MSL. X 562. 631. 683 Sulpic. Sev. Chr. II, 39, 2.

6) Sulp. Sev. Chron. II, 39, 2. 3. Hilar. fragm. 5, 5.

<sup>1)</sup> Cp. Lib. en. ad Const. y Hilar. fragm. 5, 2. •

<sup>2)</sup> Mansi II, 692. H. Gelzer Patr. nic. nom. p. LX.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hilar. fragm. 6, 3 cp. 5, 1. 5. 6.

<sup>4)</sup> Seeck Zeitsch. für Numism. XII, 128.

нуждены были это подписать <sup>1</sup>). Только одинь Павлинь трирскій воспротивился, за что быль смѣщень епископами и сослань императоромь во Фригію<sup>2</sup>). Наконець Констанцій подь страхомь ссылки предписаль всѣмь епископамь подписать приговорь объ осужденіи Аванасія<sup>3</sup>).

Противъ этого къ великому неудовольствію Констанція выступилъ Либерій<sup>4</sup>).

Въ письмѣ, переданномъ императору чрезъ Луцифера каларійскаго <sup>5</sup>), Либерій просилъ о новомъ пересмотрѣ дѣла Аванасія.

Констанцій охотно согласился исполнить его просьбу. На всякій случай со своей стороны императоръ принялъ мѣры. Онъ лишилъ Аванасія самаго могущественнаго его орудія воздѣйствовать на народъ, именно права раздачи хлѣба бѣднымъ его діэцеза.

Въ началѣ 355 г.<sup>6</sup>) состоялся большой соборъ въ Миланѣ. По Сократу<sup>7</sup>) здѣсь присутствовало свыше 300 епископовъ, большею частью западныхъ и только не много восточныхъ<sup>8</sup>). Мы имѣемъ оть этого собора только одно письмо къ Евсевію верчелльскому<sup>9</sup>): здѣсь гросятъ согласія Евсевія на то, что de nomine haereticorum Marcelli et Photini necnon Athanasii sacrilegi totus prope definivit orbis. Что мы ближе всего знаемъ объ этомъ соборѣ, обязано этому документальному свидѣтельству<sup>10</sup>). Валентъ и

9) Mansi III, 236 sq.

<sup>10</sup>) Подробныя свъдънія о миланскомъ соборъ сообщаетъ Асанасій въ своей Histor. arian. ad monach. Здъсь между прочимъ Асанасіемъ приписы-

<sup>1)</sup> Hilar. fragm. 6, 3 cp. Mansi III 204 Ath. ap. ad Const. 1, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hilar. fragm. 1, 6 Hilar. ad Constan. 1, 8 Sulp. Sev. Chron. II, 39, 3 Athan. ap. de fuga 4. hist. ar. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sulp. Sev. Chr. II, 39, 1 Hiral. contra Const. 11. Lucif. Calar. de non conven. 9 de v. Ath. 1, 42; de non parc. 16, 35 moriend. esse pro Dei filio 2.4.
4) Hilar. fragm. 5, 1.

<sup>5)</sup> Hilar. fragm. 5, 6 Mansi III 204. 205.

<sup>6)</sup> Sulp. Sev. II, 39 предъ іюнемъ Hier. Chr. Const. a. 18.

<sup>7)</sup> Socr. II, 36.

<sup>8)</sup> Навърное Акакій кес. Ath. or. c. ar. 1, 126.

## Урзацій доминировали. Оппозиція была сломлена. Только не

ваются Констанцию слова, превратившіяся нынъ въ формулу цезаропапизма: όπερ έγω βούλομαι, τοῦτο χανών νομιζέσθω. (Athan. h. ar. 33 MSG. XXV, 732 C.) Несмотря на малочисленность источниковъ, воспользоваться данными histагіап. я не считаю себя въ правъ, такъ какъ вопреки мнѣнію большинства ученыхъ считаю ихъ безусловно невърными. Извъстія о миланскомъ соборъ безъ всякой внутренней связи находятся въ двухъ мъстахъ hist. arian., именно 33. 34 (русс. пер. II, 129-131) и 76 (русс. пер. II, 167-168), причемъ при внимательномъ чтенін въ нихъ выступаеть масса противоръчащихъ другъ другу подробностей. Въ первой половинъ своего труда авторъ пишетъ: «призвавъ ихъ (епископовъ Павлина трирскаго, Люцифера каларійскаго, Евсевія верчелльскаго и Діонисія миланскаго) царь (Констанцій) приказываль подписаться противъ Аванасія и вступить въ общеніе съ еретиками; потомъ, когда они, удивившись этому новому предпріятію, сказали, что нізть такогоцерковнаго правила,-онъ тотчасъ возразилъ: «я хочу этого правила,-исполняйте; такъ сказано мною и епископамъ сирійскимъ, и они согласны. Поэтому и вы или повинуйтесь, или будете въ заточении». Епископы, выслушавъ и весьма удивившись, воздъвъ руки къ Богу, съ великимъ дерзновеніемъ обратили къ нему ръчь, поучая, что царство-не его, но даровавшаго его Бога и умоляли убояться Бога, чтобы не отнялъ онаго внезапно; угрожали ему днемъ суда, совътовали ему не разстраивать дълъ церкви и римскаго народоправленія не смѣшивать съ церковнымъ постановленіемъ, не вводить аріанской среси въ церковь Божію. Но онъ не влялъ имъ, не позволилъ продолжать ръчь, а напротивъ того, еще болъе сталъ угрожать, обнажилъ на нихъ мечъ, и нъкоторыхъ изъ нихъ велълъ отвести на казнь, и опять, какъ фараонъ, отмънилъ приказъ. Посему, святые эти, отрясши прахъ и возведя очи къ Богу, не убоялись царской угрозы, и ради обнаженнаго меча не измънили истинъ, но и самое изгнаніе свое обратили въ дъло служенія» (русс. пер. II, 130-131). Болъе подробно тоже развито въ hist. arian. 76: «Видя дерзновеніе епископовъ Павлина, Люцифера, Евсевія и Діонисія, какъ скоро говорящихъ противъ Аванасія стали они обличать раскаяніемъ Урзація и Валента и подали голосъ, что не должно върить Валенту и сообщникамъ его, какъ уже раскаявшимся въ томъ, что теперь утверждаютъ, – Констанцій, тотчасъ вставъ съ мъста, (откуда почерпнулъ А. В. Горскій, что на миланскомъ соборъ «присутствовалъ самъ Констанцій, тайно за завѣсою» (Аван. твор. въ русс. пер. т. 1 стр. 78)—Аллахъ его въдаетъ и это тъмъ болъе, что самъ Асанасій сообщаетъ, что Констанцій «самъ предсъдательствовалъ на судъ» Athan. hist. arian. 76 русс. пер. II, 168) сказаль: «теперь я обвинитель Асанасіевь, для меня повърьте тому, что утверждаютъ они». Послъ сего епископы сказали: «какъ можешь быть обвинителемъ, когда нътъ здъсь обвиняемаго? Если ты и обвинитель, то, поелику Аванасія здъсь нътъ, онъ не можетъ быть судимъ: не римскій здъсь судъ, чтобы повърить тебъ, какъ царю; но дъзо идетъ объ епископъ. И судъ долженъ быть равный и надъ обвиняющимъ и надъ подсудимымъ. Но почему обвиняещь? Не могъ ты быть витств съ находящнинся отъ тебя далеко. А если утверждаешь слышанное отъ Урзація и Валента, то справедливость

## многіе возражали противъ осужденія Аванасія. Самъ Форту-

требуеть върить и тому, что говорить Асанасій. Если же ему не въришь, а въришь симъ, то оказывается, что они утверждаютъ это для тебя и въ угодность тебъ обвиняють Аванасія«. Выслушавь это и обидою для себя признавъ сказанное прямодушно, онъ послалъ ихъвъ заточеніе, и прогнъвавшись на Аванасія, строго предписалъ поступить съ нимъ, какъ и сдълано, церкви передать аріанамъ и дозволить имъ дълать, что хотятъ (русс. пер. II, 168). Изложенныя нами свъдънія также сомнительны и темны, какъ и вся hist. arian. Изъ всъхъ твореній Аванасія это произведеніе самое сомнятельное (A. Eichhorn A. Athanasii de vita ascetica testimonia. dissert. inaugur. Halle, 1886. S. 57 ff.) и наполнено, какъ мы видъли, подлогами (Seeck Niz. Konc. ZKG. XVII. S. 38 42 ft), Если къ этому прибавить ругательства, встрвчающіяся въ страшномъ обилін въ этомъ произведенія (hist. ariap. 46 русс. пер. II, 144; 77 стр. 169 и т. д.), тенденціозность (hist. ar. 41, русс. пер. II, 137; 49, 50 русс. пер. II, 146; 57 стр. 152 и т. д.), в также массу принадлежащихъ разнымъ лицамъ ръчей, которыя въ этой формъ не могли быть сказаны ими императору и кромъ Констанція даже кому-либо извъстны (hist. arian. 42 русс. пер. II, 138. Совъть Констанцію о ссылкъ Осін заканчивается тирадой епископовъ-совътчиковъ: «ересь наша не знаетъ уваженія къ старческимъ съдинамъ!» ср. h. ar. 45 русс. пер. II, 143 и т. д.), то характеристика этого памятника будеть полна. Нъть сомнънія, что hist. arian. есть ничто иное, какъ религіозно-политическій памфлеть, разсчитанный на тесно-замкнутый кругъ простодушно довърчивыхъ иноковъ-читателей. Отсюда авторъ совершенно не стъсняется съ истиной. Цъль этого произведенія ясна. Авторъ желаетъ во что бы то ни стало оправдать Аванасія и утопить-Констанція. Читая hist. arian., Констанція представляешь какимъ-то звъремъ, монстромъ, закоренѣлымъ преступникомъ, для котораго нѣтъ ничего святого (ср. hist. arian. 69 русс. пер. II, 161. 162) и въ сравнении съ которымъ блъдизють всъ прежніе гонители христіанства. (ср.hist. ar. 40 русс. пер. II, 136). Изслъдованія Зеека (Pauly-Wissowa Bd. 4,1 S. 1502) В. Шульце (RE. Bd. X S. 770) и другіе доказали полную односторонность и пристрастіе этакого рода характеристики. Переписка императора съ твиъ же Евсевіенъ верчелльскимъ (Mansi III, 238) вполнъ подтверждаетъ правильность этого вывода. Сообщенія Аванасія о миланскомъ соборь и знаменитая фраза Констанція: «моя волявотъ для васъ канонъ» въ частности-для меня особенно подозрительны. Кромъ синодскаго посланія къ Евсевію верчелльскому (Mansi III, 236), о дъятельности собора дають свъдънія Иларій (Mansi III, 245) Сульпицій Северъ (Mansi III, 247), Люциферъ каларійскій (MSL. XIII, 780 sqq.), анонимный авторъ житія Евсевія верчелльскаго (Mansi III, 247 sqq.) и другіе. Многіе изъ нихъ, будучи очевидцами собора весьма подробно разсказываютъ о той или другой стадіи собора и даже приводять нікоторыя выраженія Констанція, наприм., pacem volo firmare in imperio meo (Lucif. MSL. XIII, 749 подробно о немъ см. G. Krüger RE. XI, 666): но замъчательно, что никто изъ нихъ не знаетъ нашей знаменитой, точно вылитой изъ стали формулы Констанція. Послёдняя настолько типична, что ся нельзя было не запомнить и

натіанъ аквилейскій, на котораго Либерій возлагалъ большія надежды <sup>1</sup>), примкнулъ къ большинству <sup>2</sup>). Евсевій верчелльскій, бывшій однимъ изъ борцовъ православія, изъ безопасности отдалился отъ собора. Не отличалось опредѣленностью также поведение Діонисія миланскаго, который въ концѣ концовъ принужденъ былъ дать свою подпись подъ осужденіемъ Аванасія. Въ началѣ соборъ этотъ пожелалъ было стать на тотъ же путь, какъ и епископы арелатскаго собора. Онъ объявилъ себя солидарнымъ съ никейскимъ исповѣданіемъ и призналъ за справедливое до осужденія кого-либо разсмотрѣть вопросъ о вѣрѣ. Предсѣдательствующій епископъ Діонисій миланскій приступиль было кь этому, но Валенть вырвалъ у него изъ рукъ свитокъ и повторилъ, какъ въ Арелать. что здъсъ должна итти ръчь не объ исповъдании, а о судѣ. Возникъ споръ, приведшій въ смятеніе весь городъ. Вслёдствіе этого было признано необходимымъ дальнѣйшія засёданія собора перенести во дворецъ<sup>3</sup>). Онѣ происходили подъ личнымъ руководствомъ Констанція <sup>4</sup>). Евсевій, Луциферъ, Павлинъ и Діонисій утверждали, что всѣ жалобы противъ Аванасія не заслуживаютъ въры, такъ какъ главные об-

<sup>1</sup>) Mansi III, 206.

2) Hieron de vir. 97.

- <sup>2</sup>) Hilar. ad Const. 1, 8 Sulp. Sev. Chr. II, 39, 4. Ath. h. ar. 76.
- 4) Lucif. moriendum esse pro Filio Dei MSL. XIII, 1011. 1015. 10311, 4.

не записать. Вслёдствіе этого нензвёстность ся на западё прямо свидётельствуеть о ся неподлинности. Вообще является весьма загадочнымь, откуда и какимь образомь вся исторія миланскаго собора такь подробно сдѣлалась извёстной Асанасію и это тёмь болёс, что онь са́мъ какъ во время собора (355 г.) такъ и поздяте (hist. arian. написана въ концё 357 года Loofs art. Athanasius въ RE. II, 199) не быль на западъ, а скитался въ пусты́нъ, гдѣ онъ никоимъ образомъ не могъ быть освёдомленъ лучше, чёмъ описывавшіе соборъ западные писатели--очевидны--Иларій, Люциферъ и т. д. Все издоженное заставляетъ насъ отнестись въ высшей степени скептически къ дайнымъ hist. arian. о миланскомъ соборѣ, а знаменитое un bon mot Констанція причислить къ области выдумокъ въ родѣ разсказа о смерти Арія, письма Констанция II къ александрійцамъ, разговора Констанція съ Либеріенъ (Theod. II, 16 у Mansi III, 237 sqq. о подлинности см. Seeck у Pauly-Wissowa Bd. 4, 1 S. 1079) и т. д.

винители, Валенть и Урзакій, въ свое время отказались оть нихъ. Тогда выступилъ самъ Констанцій и объявилъ, что въ такомъ случаѣ онъ самъ является обвинителемъ Аванасія <sup>1</sup>). При такихъ обстоятельствахъ оппозиція увидѣла, что обвиненіе будетъ выслушано <sup>2</sup>) и отказалась принимать участіе въ засѣданіяхъ собора <sup>3</sup>). Императоръ обвинялъ его въ разрушеніи мира церкви и нарушеніи ся единства <sup>4</sup>) и потребовалъ его осужденія. Соборъ подчинился волѣ императора.

Моральное пораженіе западныхъ было неменѣе, чѣмъ восточныхъ въ Никећ. Большая часть епископовъ не знала сущности вѣроопредѣленія, считая осужденіе Аванасія личнымъ дѣломъ императора <sup>5</sup>). Всѣ противящіеся, какъ то: Евсевій верчелльскій, Люциферъ каларійскій и ближе всего Діонисій миланскій были низложены и отправлены въ ссылку. На мѣсто послѣдняго былъ опредѣленъ человѣкъ, незнавшій даже латинскаго языка, именно, Авксентій изъ Каппадокіи <sup>6</sup>). Такъ Аванасій безъ дальнѣйшаго былъ осужденъ въ волшебствѣ <sup>7</sup>) и приговоренъ къ низложенію.

Чтобы привести приговоръ въ исполненіе, въ Александрію былъ посланъ нотарій Діогенъ. Онъ оставался здѣсь до конца мѣсяца мезори (25 іюля—23 августа), не имѣя никакого дѣла съ Аванасіемъ <sup>8</sup>). Виѣсто этого онъ прямо началъ передавать церкви противной партіи. Онъ силою хотѣлъ принудить Аванасія подчиниться рѣшенію собора, по въ виду возстанія народа не могъ выполнить миссіи и 22 декабря отъѣхалъ обратно къ императору <sup>9</sup>).

- <sup>1</sup>) Athan. h. ar. 76.
- 2) Lucif. de Sant. Athan. 1, 27.
- <sup>3</sup>) Lucif. de non conveniend. cum haeretic. 12 MSL. XIII, 780.
- 4) Lucif. o. c. 1.
- 5) Harnack DG. II, 244.
- <sup>6</sup>) Athan. h. ar. 75.
- 7) Ammian. XV, 7, 7. 8.
- 8) Athan. ap. ad Const. 22.
- 9) Larsow S. 35 Soz. IV, 9; Ath. h. ar. 48. 52.

Одновременно съ этимъ императоръ разослалъ пословъ ко всёмъ не бывшимъ на соборѣ епископамъ съ требованіемъ подписать осуждение Аванасія и прекратить съ нимъ общеніе <sup>1</sup>). Кто не соглашался на это, того подвергали изгнанію. Это была причиною сильныхъ волненій въ еписконскихъ резиденціяхъ, волненій, влекшихъ за собою суровыя казни зачинщиковъ. Этого мало. Отдѣльные наиболѣе вліятельные епископы были приглашены въ Миланъ, чтобы здъсь путемъ личнаго воздъйствія получить отъ нихъ подпись<sup>2</sup>). Къ такимъ прежде всего принадлежалъ Либерій, голосъ котораго значиль очень много въ отношении церковной рецепции. Констанцій потребоваль оть него подписанія постановленій миланскаго собора по дѣлу Аванасія. Въ отвѣтъ на это Либерій отправилъ къ императору пресвитера Евгропія и діакона Иларія съ письмомъ, въ которомъ рѣшительно отказывался подписать осужденіе Аванасія<sup>3</sup>). Слёдствіемъ этого явилась ссылка обоихъ папскихъ пословъ <sup>4</sup>). Послѣ этого въ Римъ былъ посланъ съ подарками старшій евнухъ Евсевій, чтобы склонить Либерія къ осужденію Аванасія. Римскій епископъ не принялъ даровъ. Этого мало. Когда Евсевій положиль ихъ въ церковь Петра, то Либерій приказаль ихъ оттуда вынести <sup>5</sup>). Тогда римскому префекту Леонтію<sup>6</sup>) быль прислань высочайшій указь доставить Либерія въ царскій стань. Подъ прикрытіемъ ночи, изь опасенія, повидимому, передъ возмущеніемъ народа, весьма привязаннаго къ своему епископу, этотъ приказъ былъ приведенъ въ исполнение 7). Въ Миланъ Констанцій лично попытался склонить на свою сторону римскаго

- <sup>2</sup>) Athan. h. ar. 31. 44.
- 3) Hilar. fragm. 5, 6 Mansi III, 207.
- 4) Ath. h. ar. 41 Hier. chr. 2371.
- <sup>5</sup>) Ath. h. ar. 35-37.
- <sup>6</sup>) Seeck Hermes XVIII, 299.
- 7) Ammian. XV, 7, 6-10 Ath. h. ar. 37. 38

<sup>1)</sup> Athan. h. ar. 32.

епископа, но безуспѣшно <sup>1</sup>). Тогда императоръ отправилъ его въ ссылку въ Берэю өракійскую <sup>2</sup>) Какъ скоро извѣстіе это пришло въ Римъ, кларъ съ общиною дали клятву до конца жизни Либерія не подчиняться никакому другому епископу <sup>8</sup>). Къ нему, какъ и къ другимъ сосланнымъ изъ всѣхъ частей ямперіи, являлись посольства съ подарками и выраженіемъ симпатіи къ мученичеству <sup>4</sup>).

Послѣ римскаго епископа въ первую голову взялись за Осію кордубскаго, бывшаго свыше 60 лѣть епископомъ, пострадавшаго при Діоклетіанѣ и предсѣдательствовавшаго на никейскомъ и сардикскомъ соборахъ. Когда онъ не сдался на убѣжденія императора, то вмѣсто ссылки въ виду болѣзни былъ отправленъ Констанціемъ въ Испанію <sup>5</sup>).

Въ это время на востокъ Аванасія постигла его судьба. Въ Александрію былъ посланъ нотарій Илларій <sup>6</sup>) съ приказомъ на этотъ разъ дуку Сиріану подавить вооруженною силою могущее вспыхнуть возстаніе народа. Когда онъ 5 января 356 г. прибылъ въ Александрію <sup>7</sup>), то Аванасій ему объявилъ, что подчинится не раньше, чъмъ ему будетъ представленъ собственноручный приказъ императора объ его арестѣ. Вмѣстѣ съ симъ въ сопровожденіи массы народа явились александрійскіе пресвитеры къ Сиріану, требуя отсрочки въ приведеніи въ исполненіе приговора до полученія письменнаго приказа императора и предлагая ему позволить имъ отъ города отправить къ Констанцію посольство съ просьбой за своего епископа <sup>8</sup>). Влѣдствіе этихъ переговоровъ дукъ мед-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ath. h. ar. 39. Находящійся у Thedoret. h. e. 16, 27 протоколь переговоровь Констанція съ Либеріемъ не подляненъ Seeck PW. IV, 1. S. 1079

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theodoret. II, 16, 27 Loofs Art. Liberius in RE<sup>3</sup> Bd. XI, 450.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Liber pontificum 1, 2 ed. Duchesne Par. 1886 I, 211 Hieron. Chr. 23 65. MSG. XXVII 683.

<sup>4)</sup> Sulp. Sev. Chr. II, 39, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ath. h. ar. 42. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Larsow S. 35 Soz. IV, 9 Ath. h. ar. 48. 81 ap ad Const. 24.

<sup>7)</sup> Larsow S. 35.

<sup>\*)</sup> Athan. ap. ad Const. 22-25 h. ar. 52.

лилъ исполнить императорскій приказъ, но затёмъ испугался этой проволочки <sup>1</sup>). Ночью съ 8 на 9 февраля <sup>2</sup>) онъ явился съ войсками къ храму Өеоны, гдѣ Аоанасій совершаль богослужение, взломаль ворота и ворвался въ церковь. Послѣдовали мятежныя сцены, стоившія не мало коови <sup>3</sup>). Жизни Аоанасія грозила серіозная опасность, но онъ, воспользовавшись суматохой, успёлъ выскочить въ боковую дверь и скрыться во мракѣ ночи 4) Едва это совершилось, какъ Сиріанъ испугался посл'єдствій своего д'єлнія и тайно обратился за разрѣшеніемъ къ императору. Это опять внушило надежду защитникамъ Аоанасія. Они обратились къ императору съ просьбой о возстановлении своего епископа 5) и добились, что еще въ течение 4-хъ мъсяцевъ въ церквахъ города совершалось богослужение православными пресвитерами <sup>6</sup>), 10 іюня въ Александрію явился отъ царя комить Иракліонъ 7) передаль церкви въ руки противной партіи и представиль письмо Констанція александрійскому сенату и народу съ требованіемъ разыскать Аванасія<sup>8</sup>). Началось тяжелое время третьяго изгнанія Аоанасія.

Одновременно съ этимъ въ Галліи свътскіе судьи стали примѣнять строгія кары противъ епископовъ, отказывавшихся возобновить сношенія съ аріанами и подписать осужденіе Аванасія. Противъ этого въ своей петиціи, дошедшей до насъ въ сильно фрагментарномъ видѣ, возсталъ Иларій пигтавійскій <sup>9</sup>) и добился того, что закономъ 23 сентября 355 года судъ надъ епископами былъ отнятъ у начальни-

<sup>1)</sup> Ath. ap. ad Const. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Larsow S. 35. 36 Ath. h. ar. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Athan. h. ar. 81 apol. ad Const. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Athan. ap. ad Const. 25 ap. de fuga 24. h. ar. 48. 81. Larsow S. 35. 36 Soz. IV, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ath. h. ar. 48. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Larsow 36 Soz. IV, 10.

<sup>7)</sup> Larsow S. 36.

<sup>8)</sup> Athan. h. ar. 48-51. 54.

<sup>9)</sup> Hilar. MSL. X 557.

ковъ провинцій и переданъ суду епископовъ <sup>1</sup>). Чтобы судить непокорное галльское духовенство въ первой половинѣ 356 г. подъ предсѣдательствомъ Сатурнина арелатскаго <sup>2</sup>) составился битеррскій соборт <sup>3</sup>). Однимъ изъ первыхъ онъ разсмотрѣлъ дѣло Иларія, горою стоявшаго за Аванасія. Само собою онъ былъ осужденъ и отправленъ въ изгнаніе <sup>4</sup>). Подобная сульба постигла также и его сторонника Роданіана тулузскаго <sup>5</sup>).

На западѣ по дѣлу Аванасія было достигнуто соглашеніе съ востокомъ, причемъ даже Римъ не составиль исключенія. Несмотря на клятву діаконъ Феликсъ попытался занять римскую опископскую каеедру. Такъ какъ онъ опаселся народа, то посвящение его было совершено въ присутстви двухъ епископовъ въ императорскомъ дворцѣ палестинскимъ епископомъ Акакіемъ кесарійскимъ, однимъ ИЗЪ вожлей восточной партія <sup>6</sup>). Православіе Феликса не подлежало сомнѣнію, почему клеръ согласился его признать <sup>7</sup>), хотя общена отдалилась отъ него и не посъщала церквей, гдъ онъ служилъ<sup>8</sup>). Она по прежнему оставалась върна своему старому епископу Либерію и старалась добиться отъ императора его возврашения. Во время посѣщения Рима Констанциемъ, къ нему явилась депутація знатныхъ римскихъ матронъ съ просьбой о помиловании Либерія. Констапцій благосклонно ихъ выслушалъ, но въ исполнении просьбы категорически

7) Cp. Lib. pont. 1, 2 Hier. 2365.

C. Theod. XVI, 2, 12.
 Phieron. de vir. ill. 100 Chr. 2372 Hilar de syn. 2 contra Auxent. 7
 fragm. 2, 18-MSL X 481. 614. 644.
 Mansi III, 251 MSL. IX 142.

<sup>4)</sup> Hilar. ad Const. II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Sulp. Sev. II, 39. 2. 7 Ruf. h. e. I, 20.

<sup>)</sup> Athan. h. ar. 75 Hieron. de vir. ill. 98 Chron. 2365 Rufin. h. e. I, 22 Soz. IV, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Theodoret II, 17, 4.

- 258 -

Восточная оппозиціонная партія побѣдила. Всѣ упорные омоузіане были сосланы. Исполнилось горячее желаніе Констанція: въ церкви наступило единство. Но оно было достигнуто только подъ вліяніемъ запада и борьбы съ Аванасіемъ я словомъ биообогос путемъ признанія широкой и неопредѣленной формулы<sup>2</sup>). Дѣло въ томъ, что творцы этого единства-Урзацій и Валенть-признавали в вроопред вленіе только на основаніи библіи и отклоняли всякія спекуляціи. которыя выходили изъ предѣловъ ея дословнаго смысла. Взаимоотношение между Отцомъ и Сыномъ они признавали неразрѣшимою для человѣческаго ума тайною. Различныя воззотнія на этотъ счетъ они не желали считать ересью; напротивъ они давали просторъ обоимъ ученіямъ и боролись единственно противъ находившагося въ никейскомъ символъ слова биообою, такъ какъ его нътъ въ библія и такъ какъ оно уничтожаетъ въ корнѣ всякій аріанизмъ<sup>3</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ нѣтъ ничего удивительнаго. что побѣда восточной партія должна была привести и привела ее къ распаденію. Она распалась частью потому, что общіе ИХЪ противники были побѣждены, частью потому. что пораженіе никейской парті**н** открыло шарокую дорогу аріанскимъ воззрѣніямъ, которыя уже съ 325 года разливались могучею волною по церкви.

Процессъ этотъ совершался медленно.

Самъ Арій со времени своего возвращенія отказался упорно зящищать свои аріанскія формулы. Также дѣйствовали Евсевій никомидійскій и его ближайшіе друзья. Ихъ дѣятельность во времена Константина сводилась къ пред-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theodoret II, 17. Soz. IV, 11 Lib. pont. 1, 3 Philost. IV, 3. MSG. 65, 516.

<sup>2)</sup> Harnack DG. II 245.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>, Seeck PW. S. 1082.

стательству за личность Арія, а послѣ 337 г. заключалась въ формулированіи вѣроученія, которое прямо не исключало бы аріанскихъ воззрѣній. Этого мало. Послѣ смерти Евсевія грубо аріанския формулы, представленныя міру Аріемъ, прямо осуждались оппозиціонною партіею. Существовавшіе еще коегдѣ защитники строго аріанскихъ мыслей стушевались. Нынѣ, когда Урзацій и Валентъ, единственные ученики Арія, фактически сломили никеизмъ, когда Аванасій былъ осужденъ во всей церкви, тогда какъ требуемое въ качествѣ компенсаціи осужденіе Арія не выгорѣло <sup>1</sup>), нынѣ аріанскія воззрѣнія нашли благопріятный пріемъ во всей церкви. Даже Александрія не составила въ этомъ отношеніи исключенія.

Еще въ первое время послѣ третьяго бѣгства Аоанасія пресвитеры его, какъ мы знаемъ, могли удерживать въ своихъ рукахъ церкви. Такъ продолжалось четыре мѣсяца. Послѣ этого противною партіею было сдѣлано предложеніе предать ихъ новому александрійскому епископу каппадокійцу Георгію<sup>2</sup>). 24 февраля 357 г. въ Александрію вступилъ Георгій. Въ его лицѣ, хотя онъ былъ значительно лучше чѣмъ, представляетъ его Аоанасій<sup>3</sup>), въ Египтѣ водворилось безпощадное антіаоанасьевское правительство<sup>4</sup>).

Съ этими событіями въ Александріи связывается новое выотупленіе аріанства какъ во времени, такъ и мѣстно. Во главѣ движенія оказался Аэцій, котораго можно назвать обновителемъ грубаго аріанства <sup>5</sup>). Онъ не былъ александріецъ. Онъ происходилъ изъ Келесиріи <sup>6</sup>), пожалуй даже изъ Антіохіи <sup>7</sup>). Послѣ уди-

17\*

<sup>1)</sup> Cp. Liber. ad Const. y Hilar. fragm. 5, 5. u Hil. ad Const. 1, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hist. aceph. 5. 6 MSG. 26 1444 Ath. ad Lib. 7 p. 553. C. cp. v. Gutschmid 437;—Ammian. Marc. 22, 1, 4: in tullonio natus, ut ferebatur, apud Epiphaniam Ciliciae oppidum—cекундарно. cp. Loofs II, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Athan. ad ep. Lib. p. 553 n h. ar. 75.

<sup>4)</sup> Объ его образовании см. Juliani imp. ep. 9. Loofs ib.

<sup>5)</sup> Οτειοдa: ό ἐπιχληθεὶς ἄθεος yze y Ath. de syn. 6 p. 689 B cp. Ath. c. Ar. 1, 4 p. 20 C: ᾿Αρειος ἄθεος.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Philost. 3, 15 p. 501.

<sup>7)</sup> Socr. II, 35, 5. Cp. Loofs RE. II, 31. 32.

вительной молодости, когда ему приходилось странствовать по передней Азіи, снискивая себ' пропитаніе въ качествъ то ювелира то врача <sup>1</sup>), онъ посвятилъ себя философскимъ и богословскимъ занятіямъ. Учителями его и покровителями было нъсколько учениковъ Лукіана, занимавшихъ или епископскія казедом или должности въ клирѣ передней Азіи, съ Леонтіемъ пресвитеромъ, а съ 344 года епископомъ антіохійскимъ во главѣ<sup>2</sup>). Послѣ краткаго пресыванія въ Александріи во время второго изгнанія Асанасія онъ вернулся въ Антіохію<sup>3</sup>) и былъ посвященъ своими друзьями въ санъ діакона 4). Впрочемъ діаконской службы онъ не несъ 5), а ограничилъ свою дѣятельность Антіохіей. Онъ училъ-и въ этомъ заключается его сила<sup>6</sup>)--диспутироваль. Особенно успѣшную дѣятельность онъ развилъ въ Александріи, куда онъ перебрался во время третьяго бътства Аванасія <sup>7</sup>). У Георгія александрійскаго онъ встрътилъ самый радушный пріемъ<sup>8</sup>). Зд'єсь же, повидимому, еще предъ 358 годомъ къ нему въ качестве ученика и друга присоединился Евномій <sup>9</sup>), сдѣлавшійся рядомъ съ нимъ главою обновленнаго аріанства <sup>10</sup>). Ученіе этихъ новыхъ аріанъ не требуеть общирнаго изложенія: они были послѣдовательными аріанами<sup>11</sup>). Какъ и Арій, они признавали положеніе: Інсусъ произошелъ изъ не сущаго ¿5 одх бутшу (отсюда экзу-

8) Greg. l. c. Epiph. haer. 76, 1 sq.

9) Philost. III, 20 cp. Socr. II, 35, 10.

<sup>10</sup>) Cp. Socr. 2, 35, 14 οί τότε μέν 'Αετιανοί νῦν δὲ Εὐνομιανοί προσαγορευόμενοι.

11) Loofs RE. II, 32.

<sup>1)</sup> Philost. 3, 15 Greg. Nyss. c. Runom. oco6. 1, 6 MSG 45 260 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philost. 3, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Philost 3, 15 MSG. LXV, 508.

<sup>4)</sup> Ath. de syn. 38 MSG. XXV, 761 Philost. 3, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Philost. 3, 17; Theod. II, 24, 8 противъ перваго источникъ второстепенный.

<sup>6)</sup> Cp. Philost. 3, 15 H Socr. II, 35, 5 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Greg. Nyss. adv. Eun. 1, 6 p. 264 ср. Philost. 3, 17 Азанасій еще присутствуеть.

контіане) и Сынъ не подобенъ Отцу пос уществу (хюфоюс о оюс тў оосія тё татр!) отсюда аномен)<sup>1</sup>). Отклоненіе оть подлиннаго ученія Арія было самое минимальное<sup>2</sup>). Въ пользу этихъ мыслей Аецій выступалъ преимущественно съ оружіемъ формальнаго діалектическаго искусства: соотагра́ткоо его тері йгеотітоо деой хаі геотото, которое намъ сохранилъ Епифаній<sup>3</sup>), пытается въ 47 тезисахъ (хера́дака) доказать существенное различіе между ро́гос адпусос деос и геотото бъоб стаск Сына на почвѣ принадлежащей существу Бога нерожденнности—а́ѓеотото еїсок. Впрочемъ отъ Аэція до насъ ничего не сохранилось: писательство не было его профессіей<sup>4</sup>). Сократъ упоминаетъ только объ его письмахъ, въ которыхъ онъ поражаетъ своихъ противниковъ софистическими хитросплетеніями<sup>5</sup>).

Появленіе этого новаго яріанства было причиною распаденія тогдашней великой восточной партіи.

Одни склонились на сторону апомеевъ (лѣвое крыло), по другіе, составлявшіе большинство среди епископовъ востока, составили имъ рѣшительную оппозицію (правое крыло). Между ними помѣстилась третья группа, искавшая спасенія въ сокрытіи противоположеній и втайнѣ тяготѣвшая болѣе къ первымъ (центръ)<sup>6</sup>).

Въ исторіи догматическаго развитія важн вйшею изъ нихъ оказалась вторая (правое крыло). Она охватывала тѣхъ членовъ оппозиціонной пикеизму партіи, которые съ одной стороны, хотя и отбрасывали омоузію, такъ какъ, по ихъ мнѣнію, фиссобскос (=тастособскос) уничтожаетъ самостоятельную личную субстанцію Сына (особенно упостась его) и ведетъ къ са-

- \*) Cp. Harnack DG. II, 245.
- <sup>3</sup>) Epiphan. haer. 76, 10.

<sup>6</sup>) Loofs II, 32.

<sup>1)</sup> Socrat. h. e. II, 45 русс. пер. стр. 247.

<sup>4)</sup> Loofs RE. II, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socr. II, 35, 11 Epiph. haer. 76, 10.

велліанскому заблужденію, но съ другой — не желали и слышать о творенія Сына я признавая различіе усуундума и посндума. твердо стояли за божественность Сына по существу. Лозунгомъ этой группы было подобосущіе (биогоς хат' одзіач) Древними полемистами, напримѣръ Епифаніемъ<sup>1</sup>), ученіе этой группы клеймится, какъ семіаріанское. Новбишія изслёдованія признали съ полною очевидностью неправильность этого взгляда<sup>2</sup>) Уже Гарнакъ<sup>3</sup>) совершенно ясно доказалъ, что, термины биоюс хат одогау или биогос хата таута вовсе не евсевіанская, составленная на почвѣ formula makrostichos выдумка <sup>4</sup>), напротивъ встрѣчаются уже у Александра александрійскаго и довольно часто употребляются (фактически) вмѣсто о́µооо́сюс Аванасіемъ Великимъ въ его написанныхъ около 338 года orationes contra arianos <sup>5</sup>). Этого мало. По мнѣнію Лоофса <sup>6</sup>) эти термины прямо изъ этого сочиненія Аванасія были заимствованы омойузіанскимъ анкирскимъ соборомъ 358 года<sup>7</sup>). Это положение было неясно, пока держался неправильный, по крайней муру не вполну удовлетворительный, переводъ слова όμοιούσιος---чрезъ подобосущный <sup>8</sup>). Прилагательное биоюс выражаеть равенство, одинаковость, сходство<sup>9</sup>) или подобіе различныхъ субъектовъ. Оно обозначаетъ одинаковость качествъ не тождественныхъ субъектовъ. Такимъ образомъ чрезъ ощогооблос, какъ это уже доказывають Aeanaciebu orationes contra arianos, можеть быть выражено совершенно одинаковое качество сущности Отца и Сына. Отсюда терминъ этотъ можетъ быть понимаемъ въ пра-

<sup>1)</sup> Epiph. haer. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs. RE. II, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Harnack DG. II, 242 anm.

<sup>4)</sup> Подробно см. Loofs Art. Athanasius Nr. 3 RE. II S. 202 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loofs RE. II S. 32. 33.Loofs art. Athanasius RE. II S. 202 203.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Loofs art. Arianismus RE. II, S. 33.

<sup>7)</sup> Ср. Anath. 9 и 11 внкир. соб. Mansi III, 285, Hahn. § 92 Ath. c. Ar. 3, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Loofs RE. II, 33.

<sup>9)</sup> Cp. Athan. expos. fidei 4 p. 205 ίσον ή δμοιον cp. c. Arian. 2, 74 p. 304 B: άνθρωπος γενόμενος έχει τοὺς όμοίους, ῶν καὶ τὴν ὁμοίαν ἐνεδύσατο σάρκα.

вославномъ смыслѣ, какъ утвержденіе понятія изъ «сущности», что позднѣе прямо было признано самимъ Аванасіемъ<sup>1</sup>). Но дѣло въ томъ, что терминъ этотъ не исключалъ ограниченія сходства только приблизительнымъ подобіемъ<sup>2</sup>). Послѣднее, конечно, дискретировало терминъ и это тѣмъ болѣе, чѣмъ несомнѣннѣе въ ряду омойузіанъ дѣйствовали древнія субординаціонныя представленія о део́терос део́с. Въ виду возможности такого пониманія о́рогоо́спос все болѣе пріобрѣталъ вначенія терминъ о́рого́спос, особенно въ тѣхъ случаяхъ, когда надо было признать полную !сотиµ́а и !содосі́а Сына, чего самъ по себѣ не предполагалъ этотъ терминъ<sup>3</sup>). Во главѣ этой омойузіанской партіи выступалъ Василій анкирскій. Рядомъ съ нимъ наиболѣе вліятельными были Евставій севастійскій и Георгій лаодикійскій.

Третья группа находилась въ фаворъ у двора. Вождями ея были Урзацій и Валентъ на западъ и Акакій кесарійскій на востокъ. Эти церковные политики спълись уже во времена миланскаго собора 355 г. и позднъе выступили, какъ особая церковная партія <sup>4</sup>).

Императоръ старался во что бы то ни стало добиться единства между всёми этими направленіями. Но это было тёмъ болёе трудно, что восточные омойузіане въ формулированіи вёры подчинились вліянію западныхъ епископовъ, сосланныхъ Констанціемъ на востокъ <sup>5</sup>).

Тогда преданные Констанцію епископы, по своимъ воззрѣніямъ принадлежавшіе къ третьей группѣ, сдѣлали попытку объединить правое и лѣвое крыло расколовшейся великой восточной партіи путемъ возможно неопредѣленной формулы <sup>6</sup>).

6) Harnack DG. II, 246. 247.

<sup>1)</sup> Athan. de syn. 41 p. 765 B.

<sup>2)</sup> Cp. Ath. c. Ar. 3, 23 p. 369 dodeµia dadrótys dode dotys . . ., óµoió tyra denws.

<sup>3)</sup> Loofs RE. II. S. 33.

<sup>4)</sup> Loofs art. Acacius RE I S. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Harnack DG. II, 246.

Первый опыть въ этомъ направленія былъ сдѣланъ на сирмійскомъ соборѣ 357 г.<sup>1</sup>).

Урзацій и Валенть, Герминій сирмійскій, преемникь Фотина<sup>2</sup>), Потамій лисабонскій и другіе заботливо обсуждали вопросы вѣры<sup>3</sup>) и затѣмъ съ согласія Осіи кордубскаго составили такъ назыв. вторую сирмійскую формулу<sup>4</sup>). Сославшись на невозможность постигнуть природу Сына<sup>5</sup>), она устраняла дебаты о substantia его и споры по поводу «небиблейскихъ выражаній» о́µооо́скоς и о́µоко́скоς и дѣлая сильное удареніе на личной субсистенціи Сына (duae personae) и на большемъ значеніи Отца<sup>6</sup>) возвращалась къ доникейской терминологіи (deus ex deo, lumen de lumine).

Формула эта оффиціально была послана по всёмъ церквамъ. Въ Галлін она встрётила рёшительное сопротивленіе, такъ какъ въ ней видёли хулу на Сына Божьяго <sup>7</sup>). Напротивъ на востокъ—это замёчательно характерно для положенія вещей—она нашла радушный пріемъ даже у аномеевъ.

Во главѣ послѣцнихъ на востокѣ въ это время стоялъ единомышленникъ Аэція Евдоксій германикійскій <sup>8</sup>), слѣлавшійся въ началѣ 358 года <sup>9</sup>) послѣ смерти Леонтія епископомъ антіохійскимъ <sup>10</sup>). Въ качествѣ такового, онъ пригласилъ къ себѣ въ Антіохію Аэція и его сторонниковъ, причемъ первому воздавалъ высокія почести, а многихъ изъ

- <sup>3</sup>) Cp. Hilar. de syn. 11 Faustin. et Marcellin. lib. prec. c. 9. MSL XIII 89.
- 4) Hilar. de syn. 11 Ath. de syn. 28.

<sup>6</sup>) Ioann. 14, 28.

7) Cp. Hil. de syn. 1. 2. и Phoebadius Aginum (въ Аквитаніи) liber с. Arianos. MSL. XX 13—30 ср. объ Осін с. 23 р. 30.

<sup>8</sup>) Athan. de syn. 38 p. 761 cp. ero въронсповъданіе у Caspari, Alte und neue Quellen. Christiania. 1879 S. 176 ff.

9) Cp. Pagi, Critica Baronii, saec. IV p. 168 ad ann. 356 Nr. 14.

<sup>10</sup>) Sozom. 4, 12, 339. Philost. 4, 4 cp. o немъ Hil. contra Const. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О времени собора-лъто 357 г. см. подробно Loofs RE. II<sup>3</sup> S. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. o немъ Caspari, Kirchenhist. Anecdota, Christiania S. 131 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Jes. 53, 8.

вторыхъ напри. Евномія <sup>1</sup>), принялъ въ клиръ <sup>2</sup>). Получивъ формулу сирмійскаго собора 357 г., Евдоксій въ началѣ 358 г. <sup>3</sup>) составилъ въ Антіохія соборъ, который, находясь подъ вліяніемъ присутствовавшаго здѣсь Акакія, принялъ эту формулу и написалъ Урзацію, Валеету и Герминію посланіе съ благодарностью за то, что они «научили западныхъ мыслить православно» <sup>4</sup>).

Означенная дѣятельность Евдоксія на пользу аномеевъ, аналогичныя событія въ Египтѣ и Малой Азіи, наконецъ извѣстія изъ Сирміи <sup>5</sup>), все это вызвало оппозицію среди омойузіанъ.

Ha одномъ составившемся не задолго ДO пасхи 358 гола полъ предсѣдательствомъ Василія анкирскаго соборѣ 6), на которомъ, омойузіанская партія, какъ таковая, впервые выступила, омойузіане въ своемъ пространномъ посланіи<sup>7</sup>) противъ аномеевъ развили свое, хотя и отбрасывавшее биообого» η табтообого» 8), но рѣшительно антіаріанское ученіе <sup>9</sup>). Съ этимъ посланіемъ они отправили въ Сирмію къ Констанцію Василія анкирскаго, Евставія севастій-

<sup>2</sup>) Cp. Georg. laod. ann. 358 передъ пасхой у Soz. 4, 13, 2.

<sup>3</sup>) По Soz. 4, 12 предъ соборомъ анкирскимъ.

4) Soz. IV, 12, 5-7 по весьма хорошему источнику.

<sup>5</sup>) Ср. Georg. laod. y Soz. 4. 13, и ер. syn. Ancyr. y Epiph. haer. 73, 2—Mansi III, 269 DE.

<sup>6</sup>) Во гланъ втого собора стояли: Василій анкирскій, Елевзій кнашческій, Сильванъ тарсійскій, Георгій лаодикійскій, Македоній константинопольскій и Евставій севастійскій. Рядомъ съ ними выступали епископы, подписи которыхъ, по Епифанію (haer. 73), находились въ соборномъ посланіи, именно Василій (Анкира), Евставій (Севастія) Иперехій, Летой, Неортикъ, Гимназій, Мемноній, Евтихій (Амазія), Северинъ, Евтихій (Елевтерополь палест.?), Алкимедъ, Александръ, и кромъ того Кекропій (Лаодикія или Никомидія) и Евгеній (Никейскій?) Sozem. IV, 13 см. Мапві III, 268. 288).

7) Epiph. h. 73, 2-11--Mansi III, 269-288, анаесматизмы (Hahn § 92) отчасти также у Hilar. de syn. 12-25.

<sup>8</sup>) Anath. 19 Mansi p. 288.

9) Harnack DG. IV, 247 aum. 2; Loofs Leitfaden der DG. 3 aul. § 34.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philost. 4, 5.

скаго, Елевзія кизическаго и пресвитера Леонтія <sup>1</sup>). Прибывъ ко двору, послѣдніе узнали, что посланіе антіохійскаго coбора 358 г. при дворѣ принято благосклонно и что посолъ названнаго собора пресвитеръ Асфалій съ милостивою грамотою царя уже готовится въ обратный путь<sup>2</sup>). Тогда они моментально добились аудіенція у Констанція и изложили ему, въ чемъ дѣло. Онъ выслушалъ ихъ милостиво и взявъ посланіе у Асфалія, написаль грозное письмо аномеямъ  $^3$ ). Этого мало. При новыхъ синодальныхъ обсужденіяхъ (въ началѣ лѣта 358 г.) омойузіанскимъ посламъ удялось провести при дворъ свою догматику: въ исповъдании присоединились<sup>4</sup>) къ осуждавшимъ биообсюс синодальнымъ опредъленіямъ по дѣлу Павла самосатскаго и Фотина, т. е. первой сирмійской формулѣ отъ 351 года <sup>5</sup>), и къ антіохійской формулѣ при освященія церкви, т. е, второй антіохійской формул<sup>в 6</sup>). Не только Урзацій, Валенть и Герминій <sup>7</sup>), но также и Либерій выразили свою солидарность съ этимъ исповѣданіемъ, такъ называемой третьей сирмійской формулой<sup>8</sup>).

Василій анкирскій сдулался ныну сямымъ вліятельнымъ человукомъ въ имперіи. Евдоксій долженъ былъ покинуть Антіохію и вернуться къ себу на родину въ Арменію. Немного позднуе подвергнуты были ссылку Аэцій и Евномій <sup>9</sup>). Вообще изъ среды аномеевъ было изгнано не

- 6) Hahn § 115 Loofs RE. II, S. 34.
- 7) Soz. IV, 15, 2.

<sup>8</sup>) Объ этомъ и объ отношении Либерія къ этой сирмійской формуль см. G. Kruger Art. Liberius. въ RE. Bd. XI. 450. Болотовъ признаетъ, что Либерій подписалъ первую сирмійскую формулу Хр. чтеніе 1901 т. 1 стр. 308.

9) Philost. 4, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Soz. IV, 13, 5—15. Для послѣдующихъ событій Созоменъ единственный и несмотря на нѣкоторые промахи (напр. 15, 1: въ маѣ 357 г. Констанцій былъ въ Римѣ) достовѣрный источникъ Loofs RE. II, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Soz. IV, 13 fin.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Soz. IV, 14.

<sup>4)</sup> Cp. Soz. IV, 15, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hahn § 90.

менѣе 70 человѣкъ<sup>4</sup>). Нынѣ и Македоній констаптинопольскій, стоявшій всегда значительно лѣвѣе, подобно многимъ другимъ, также перешелъ на сторону Василія анкирскаго<sup>2</sup>).

Однако побѣда омойузіанъ съ Василіемъ анкирскимъ во главѣ была не продолжительна. Императоръ увидѣлъ, что ни никейцы, ни омойузіане, ни аріане не сдаются. Насильственное проведение омойузіанами своихъ воззрѣній только еще болье ожесточило противныя нартіи. Императоръ измѣниль омойузіанамь. Изгнанные аномеи вернулись <sup>3</sup>). Все опять пошло по старому. Тогда императоръ рѣшилъ созвать великій соборъ, который долженъ былъ примирить различныя партія и привести къ единству церкви <sup>4</sup>). По Созомену <sup>5</sup>), который въ данномъ отношени болѣе освѣдомленъ, чѣмъ Сократъ<sup>6</sup>). **и** Филосторгій<sup>7</sup>), этотъ новый соборъ было предположено собрать въ Никомидіи. Страшное землетрясеніе, разрушившее 24 августа 358 г. до основанія этоть городъ<sup>8</sup>) разстроило этоть иланъ. Было рѣшено собрать соборъ въ Никеѣ<sup>9</sup>), ĦО позднѣе и этотъ планъ былъ измѣненъ 10). Въ это время произошло важное по своимъ послѣдствіямъ измѣненіе въ положеніи партій: общая вражда къ аномеямъ привела къ сближенію омойузіанъ и неподавленныхъ еще друзей никензма <sup>11</sup>). Документальнымъ подтвержденіемъ этого факта является сочинение de synodis, въ которомъ находившийся въ ссылкѣ на востокѣ Иларій пактавійскій въ концѣ 358 ала въ началѣ 359 года <sup>12</sup>) излагаетъ своимъ галльскимъ колле-

- <sup>2</sup>) Philost. 4, 9.
- <sup>3</sup>) Philostorg. 4, 10.
- 4) Cp. Socr. II, 37, 1.
- 5) Soz. IV, 16, 2 sq.
- <sup>6</sup>) Socr. II, 39, 2.
- 7) Philost. 4, 10; cp. Loofs RE. II, 34.
- <sup>8</sup>) Clinton I, 440.
- 9) Ath. de syn. 1; Soz. IV, 16, 14 sq.
- <sup>10</sup>) Hilar. de syn. 8: Ancyra H Rimini.
- <sup>11</sup>) Loofs RE. II 34-35.
- 12) Hilar. de syn. MSL. 10 472 cp. Loofs Art. Hilarius RE, Bd. VIII S. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philost. 4, 8.

гамъ fides orientalium. Пожалуй изъ опасенія этой коалиціи  $^{1}$ ). а также въ виду чрезвычайнаго обремененія почты вслёдствіе постоянныхъ разъёздовъ епископовъ на соборы<sup>2</sup>) противники никеизма склонили Констанція созвать соборъ<sup>3</sup>) какъ бы изъ двухъ половинъ: западный-въ Ариминъ (Rimini) и восточныйвъ Селевкія исаврійской <sup>4</sup>). На исходъ этого собора имѣло весьма важныя послёдствія одпо чрезвычайно важное обстоятельство. Дёло въ томъ, что послёдніе часы, когда западные епископы начали уже съёзжаться на ариминскій соборь, въ Сирмія при дворѣ состоялся компромисъ между придворными епископами (З-я группа) и омойузіанскими вождями, компромисъ, генезисъ котораго ускользаеть изъ нашихъ познаній <sup>5</sup>). Послѣ продолжавшихся до ночи переговоровъ Василій анкирскій съ одной стороны и Валенть, Урзацій, Герминій сирмійскій и прочіе съ другой пришли къ соглашенію и въ присутствіи императора 22 мая 359 г.— Coss. и день стоять во главѣ исповѣданія-подписали составленную Маркомъ аретузскимъ соединительную формулу, такъ называемую четвертую сирмійскую <sup>6</sup>). Эта формула, какъ и вторая сирмійская, хотя и признаетъ, что не библейскія риченія объ одоїа Отца и Сына должны быть опущены изъ символа, но идя навстръчу желаніямъ омойузіанъ, положеніе: Сынъ-подобенъ родившему ero Οτμγ πο πисаніямъ (όμοιος τῷ γεννήσαντι αὐτὸν πατρί χατά тас урафас) еще разъ въ заключения выражаеть словами: подобенъ Отну во всемъ (биоюс то татрі хата тачта). Это хата тачта, ώς αί γραφαί λέγουσι и было согласительной формулой. Уже при подписании Валенть сдёлаль было попытку избёжать непріятнаго для него выраженія хата таута: сославшись на

<sup>4</sup>) Ath. de syn. MSG. XXVI 681. 682 Sozom. IV, 16, 17 cf. III, 19 Philost. IV, 11 Socr. II, 37, 39.

- <sup>5</sup>) Loofs RE. II, 35.
- 6) Ath. de syn. 8 Hahn § 93.

<sup>1)</sup> Loofs RE. Bd. II, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Amm. XXI, 16, 18 Theodoret h. e. II, 16, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Ath. de syn. 7. 8.

данныя имъ объясненія, онъ повторилъ затёмъ бµоюс безъ хата πάντα, но императоръ вынудилъ у него прибавку словъ хата πάντα <sup>1</sup>). Это не все. Опасаясь, чтобы Валентъ не извратилъ въ своемъ смыслѣ также и хата πάντα, Василій въ томъ экземплярѣ, который Валентъ и его присные должны были отнести въ Ариминъ, прямо сопроводилъ свою подпись подробнымъ изъясненіемъ, рѣшительно осуждавшемъ голый бµоюс хата ту̀у βούλησιν<sup>2</sup>). Здѣсь слѣдуетъ замѣтить, что въ это время Василій пользовался расположеніемъ императора не меньшимъ, чѣмъ Валентъ, причемъ Констанцій въ союзѣ съ обоими думалъ достичь водворенія мира.

Вскорѣ однако событія показали, что выборъ между ними неизбѣженъ.

Валенть и его единомышленники, къ которымъ на востокѣ принадлежалъ Акакій, выносили выраженіе о́µоюоς хата̀ πа́νта, ώς аі үрафаі λέγουσι, такъ какъ оно словами ώς аі үрафаі λέγουσι давало имъ возможность ограничивать подобіе (о́µою́тης) только понятіемъ о́µоюς хата̀ тү̀ν βούλησιν и такъ какъ исключеніе ненравившагося имъ термина оо́ста предоставляло имъ ираво принять въ церковное общеніе всѣхъ приверженцевъ неподобія по существу (а́νо́µоюς хат 'оо̀ст́аν), насколько послѣдніе были готовы молчать о пополненіи о́µоюς словами а́µоюс хата̀ βούλησιν, а́νо́µою хат оо̀стал. Но для Василія самое главное было – хата̀ та́ута: имъ исключалось аномейство <sup>3</sup>).

Два собора и то, что за ними послѣдовало, еще болѣе разъединило Валента и Василія.

Императорскимъ указомъ, являющимся по мнѣнію Гарнака образцовымъ произведеніемъ императорской церковной политики<sup>4</sup>), Констанцій имѣющимъ собраться въ Ариминѣ и

<sup>1)</sup> Loofs RE. II, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. ep. Bas. ancyr., Georgii, aliorum y Epiph. haer. 73, 22 Taxme Loofs RE. II, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Bas. Georgii, alorum y Epiph. h. 73, 12-22 oco6. 22. Loofs RE. II, 35.

<sup>4)</sup> Harnack DG. II 249.

Селевкій епископамъ предписалъ, чтобы «они напередъ разрѣшили спорные вопросы касательно вѣры, а потомъ на основаніи церковныхъ законовъ, разсмотрѣли дѣла епископовъ, жаловавшихся на несправедливое низложеніе или изгнаніе ихъ и обсудили обвиненія, возведенныя на нѣкоторыхъ изъ нихъ. Когда же все будетъ изслѣдовано— писалъ парь пусть оба собора отправятъ по десять человѣкъ ко двору для извѣщенія <sup>1</sup>) о своихъ опредѣленіяхъ царя, чтобы онъ могъ видѣть, по смыслу ли св. писанія разсуждали они другъ съ другомъ и касательно этого предмета постановить, что окажется лучшимъ<sup>2</sup>).

Предпринимая всё эти мёры, императоръ думалъ помёшать разрыву и путемъ личнаго вліянія возстановить единство церкви. Положеніе его было до нельзя трудное. Въ качествё единодержавнаго императора всей римской имперіи онъ долженъ былъ являться представителемъ міра церквей западной и восточной, церквей, догматическія воззрёнія которыхъ въ это время были діаметрально противоположны. Пріобрётая востокъ, императоръ терялъ западъ и обратно. Между тёмъ какъ политикъ и какъ искренній христіанинъ Констанцій желалъ востановить единство церкви и соединить обѣ половины своей имперіи единою вѣрою.

Первымъ открылся еще въ мав мъсяцъ 359 года въ Арминъ<sup>3</sup>) западный соборъ. Акты собора утеряны. До насъ сохранились лишь фрагменты<sup>4</sup>). Массу цънныхъ извъстій даетъ Сульпицій Северъ<sup>5</sup>). Число собравшихся простиралось до 400<sup>6</sup>), но изъ нихъ не болъе 80 принадлежало къ аріан-

<sup>5</sup>) Sulp. Sev. Chr. II, 41, 43.

6) Ath. de syn. 8 Soz. IV, 17 Sulpic. Sev. Chr. II, 41, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Soz. IV, 17 p. n. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Soz. IV, 16 р. п. 259 ср. ер. Const. ad syn. Arim. y Hilar. Mansi III, 297 ср. Hefele CG. I, 702.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Ерірh. 73, 22. Const. ep. II ad syn. Arim. Mansi III, 297—27 мая 359 г.

<sup>4)</sup> Hilar. fragm. 7—9 Athan. de syn. 10 sq. 55; sar. 2, 29 Theod. h. e. 2, 21 Hieron. dial. adv. Lucif. 18. Собрано у Mansi III, 293-316.

ской партіи <sup>1</sup>). Образъ мыслей прочихъ характеризовался тбиъ, что все духовенство Галліи и Британія за малыми исключеніями были противъ того, что предлагалъ Констанцій<sup>2</sup>). Посл'в неудачной попытки кассировать осужденіе Аванасія<sup>3</sup>), приступили къ обсужденію вѣроопредѣленія<sup>4</sup>). Урзацій и Валенть, Герминій, Авксентій миланскій и одинъ паннонскій епископь Гай<sup>5</sup>) предложили подписать четвертую сирмійскую формулу, на томъ основанія, что она утверждена императоромъ <sup>6</sup>) Отказываясь отъ подробной интерпретаціи отдёльныхъ м'Есть, они потребовали обмена мнёній только по вопросу о достижении этимъ способомъ единства церкви 7). Но и западные омоузіане въ виду своей многочисленности имѣли достаточно мужества, чтобы имъ противиться. Они справедливо полагали, что императоръ не пошлетъ ихъ всѣхъ въ изгнаніе. Противясь широкому простору, который даеть формула, они потребовали провозглашенія анавемы противь главнъйшихъ положеній аріанства и другихъ еретическихъ ученій, а также составленія опредѣленія, что есть истинная вѣра и что ересь. Когда Валенть и его присные воспротивились этому, то оня, по предложенію Греціана калесскаго, 21 іюля 359 года были отлучены<sup>8</sup>) при чемъ объ этомъ было сообщено всёмъ епископамъ христіанства <sup>9</sup>). Послё этого отцы собора составили послание къ Констанцию, въ которомъ, отклоняя разсуждение о новомъ вѣроопредѣлении, такъ какъ никейское достаточно, просили императора распустить ихъ по домамъ 10).

6) Soz. IV, 17 Ath. de syn. 8 Socr. II, 37, 15 Hilar. fragm. 7, 4.

7) Soz. IV, 17 Ath. de syn. 8.

<sup>8</sup>) Ath. de syn. 9 ep. ad Afros 3 MG. 26 693. Hilar. fragm. 7, 4. 8, 5. 1033 MSL. 10 697. 702.

9) Athan. de syn. 11.

<sup>10</sup>) Hil. fragm. 8, Ath. de syn. 10 ep. ad. afr. 3 Socr. II, 37 Soz. IV, 17. 18 Theod. h. e. II, 19.

<sup>1)</sup> Sulp. Sev. Chr. II, 41, 5.

<sup>2)</sup> Sulp. Sev. II, 41, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hilar. fragm. 7, 1. 2.

<sup>4)</sup> Soz. IV. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ath. ad. Epict. 1.

Съ этимъ посланіемъ согласно императорскому приказу было отправлено ко двору десять епископовъ, къ числу которыхъ столько же со своей стороны присовокупила партія Валента<sup>1</sup>), такъ что всего посланныхъ было 20 человѣкъ<sup>2</sup>).

Тогда Валентъ и компанія рѣшили добиться согласія собора измороиъ.

Дѣло въ томъ, что большая часть явившихся на соборъ ариминскій епископовъ отказалась отъ казеннаго содержанія и жила на собственный счеть <sup>3</sup>). Отсюла продолжительное пребываніе въ чужомъ, наполненномъ пріѣзжими городѣ весьма тяжело отражалось на ихъ матеріальномъ положеніи. Между тѣмъ послы собора весьма долгое время не могли добиться аудіенціи у императора <sup>4</sup>).

Осенью Констанцій уёхаль на Дунай, чтобы призвать на помощь противь персовь готскія войска <sup>5</sup>). Виёсть съ тёмь онь отправиль посланіе къ собору, въ которомь повелёвалось участвующимъ въ немь епископамь оставаться въ Ариминѣ до возвращенія пословь, а послёднимъ даваль приказъ ёхать въ Адріанополь и тамъ ожидать его возвращенія.

Съ этимъ императорскимъ посланіемъ трое изъ ариминскихъ пословъ были отправлены въ Ариминъ<sup>6</sup>). Соборъ тотчасъ же отвѣтилъ новымъ посольствомъ, которое, вѣроятно, состояло изъ семи епископовъ<sup>7</sup>), такъ какъ число православныхъ епископовъ позднѣе равнялось четырнадцати<sup>8</sup>). Въ своемъ посланіи, которое было вручено этимъ посламъ, епископы собора подтверждали свое прежнее рѣшеніе и еще разъ просили импе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sulp. Sev. Chr. II, 41. 6. 7 Hil. fragm. 8, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ath. de syn. 55 Soz. IV, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Seeck PW. IV, 1 S. 1088.

<sup>4)</sup> Socr. II, 37, 75 Soz. IV, 19 Theodoret II, 19, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ammian. XX, 8, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ath. de syn. 55 Socr. II, 37, 78 Soz. IV, 19.

<sup>7)</sup> Seeck PW, 4, 1 S. 1088. 1089.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Hilar. fragm. 8, 5.

ратора позволить имъ разъбхаться по ломамъ прежде, чёмъ наступить зима<sup>1</sup>).

Въ эго время православные послы были ловко обработаны Валентомъ и его товарищами—послами меньшинства ариминскаго собора.

Во время переговора въ Никѣ оракійской 10 ноября 359 года ослабѣвшіе старцы <sup>2</sup>), послы большинства, сняли анавему съ Валента и его присныхъ <sup>3</sup>) и подписали продиктованцую Валентомъ такъ называемую никскую формулу <sup>4</sup>). Мѣсто собранія депутатовъ Ника было умышлено выбрано, чтобы составленное тамъ вѣроопредѣленіе вслѣдствіе созвучія именъ смѣшивалось бы съ пикейскимъ <sup>5</sup>). Эта формула была не что иное, какъ улучшенная въ духѣ Валента четвертая сирмійская: хата̀ та́ута въ выраженія о µогос ю́с а́ урафа! λέγουσι было опущено.

Сь этою формулою <sup>6</sup>) Валенть и другіе депутаты вернулись въ Ариминъ. Одновременно съ этимъ префектъ гвардіи Тавръ, которому было ввѣрено руководительство ариминскимъ соборомъ и, въ случаѣ благопріятнаго результата, обѣщано консульство, <sup>7</sup>) получилъ императорскій приказъ распустить соборъ, по не прежде, чѣмъ будетъ достигнуто единогласіе въ вѣроопредѣленіи, причемъ предписывалось въ случаѣ сопротивленія низложить и отправить въ ссылку всѣхъ упорствующихъ, если число таковыхъ не будетъ превызлать 15 человѣкъ <sup>8</sup>).

<sup>5</sup>) Socr. II, 37, 95 Soz. IV, 19 Theodoret II, 21; Hil. c. Auxent. 8 fragm. 8, 5. 11, 1==MSL. X 614. 702. 711.

6) Hilar. fragm. 8, 7.

7) Sulp. Sev. Chr. II, 41, 1 ср. Hieron. adv. Lucif. 18 MSL. XXIII 171. Въ 361 г. онъ былъ дъйствительно сдъланъ консуломъ Mommsen C. Theod. P. CCXXXV Seeck PW. 4, 1 S. 1087.

8) Sulp. Sev. Chr. II, 43, 2.

<sup>1)</sup> Ath. de syn. 55 Socr. II, 37, 78 Soz. IV, 19 Theod. II, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athan. ad Afr. 3 Hilar. c. Aux. 8.

<sup>3)</sup> Mansi III, 314.

<sup>4)</sup> Theod. II, 21-Mansi III, 309.

Когда Валенть явился предъ арпиннскимъ соборомъ и поддержанный соборными послами предложилъ для подписанія никскую формулу, то отцы ариминскаго собора не только не подписали ее, но предали анавемѣ даже своихъ собственныхъ пословъ, принимавшихъ участіе въ никскомъ совѣщанія. Но въ виду твердости императора и изъ боязни зимняго путешествія они также ослабѣли <sup>1</sup>). Отсюда, когда пришло посланіе императора, рѣшительно потребовавшее отбросить слова одоѓа и о́нооо́олоς<sup>2</sup>), то бласобраніе преклонилось. Βъ своемъ посланія гочестивое synodus Ariminensis orientalibus consentiens объявилъ имиератору<sup>3</sup>), что они благодарять Бога за то, что научены имъ, что опускають nomina usiae vel homousii и т. д. и что просять его приказать префекту распустить ихъ съ мироиъ по домамъ<sup>4</sup>). Только двадцать епископовъ съ Февадіемъ агинунскимъ и Серваціемъ тунгрійскимъ во главѣ упорствовали <sup>5</sup>). Въ виду этого руководившій соборомъ префекть Тавръ, сочласно императорской инструкціи, запретиль всёмь соборнымъ епископамъ разъбзжаться. Между тбиъ наступалъ декабрь <sup>6</sup>). Тогда и эти сдались. Это совершилось тѣмъ легче, что самъ Валентъ объявилъ, что онъ не аріанинъ и для вящей въ томъ убѣдительности въ качествѣ дополненія къ вѣроокредѣленію предложиль анавему противь вождей строгаго аріанства 7). Итакъ послѣ семимѣсячнаго засѣданія соборъ закрылся, и результать его чрезъ новое посольство съ Урзаціемъ и Валентомъ во главѣ былъ сообщенъ императору<sup>8</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sulp. Sev. Chr. II, 43, 4 Ath. ep. ad Afr. 3 Rufin h. e. 1, 21 Augustin c. Maxim. Arian. II, 14, 3 MSL. XLII 772.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hilar. c. Const. 16 MSL. X 594.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Syn. Arim. ep. ad Const. Mansi III, 315 sq.

<sup>4)</sup> Hilar. fragm. 9 MSL. X, 703 Hieron. adv. Lucif. 18 MSL. XXIII, 171 Mansi III, 299.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sulpic. Sev. II, 43, 4; 44.

<sup>6)</sup> Sulp. Sev. II. 44, 1.

<sup>7)</sup> Sulp. Sev. Chr. II, 44 Hier. adv. Lucif. 18 MSL. XXIII 171.

<sup>8)</sup> Hilar. fragm. 10, 1.

Одновременно съ этимъ въ Селевкій исаврійской состоялся соборъ восточныхъ епископовъ. Онъ начался 27 сентября и продолжался нѣсколько дней. Въ качествѣ комиссаровъ императора на немъ выступали комить Леонъ и начальникъ провинціи Исавріи Вассикій-Лаврикій <sup>1</sup>). Число присутствующихъ епископовъ простиралось до 160<sup>2</sup>). Большинство<sup>3</sup>) принадлежало къ омойузіанамъ. Немногіе египетскіе епископы, бывшіе омоузіанами, подобно Иларію<sup>4</sup>) также примкнули къ этому большинству. Прочіе <sup>5</sup>), сплотились вокругъ Акакія кесарійскаго. Послідній при оффиціальной поддержкі императорскаго комиссара Леона желалъ играть на этомъ соборѣ такую же роль, какая выпала въ Ариминѣ на долю Валента и его присныхъ. Евдоксій антіохійскій и другіе аномейски настроенные присоединились къ Акакію. Василій анкирскій, повидимому умышленно, въ первые два дня засъданий держался вдали оть собора 6).

Когда 27 сентября въ первый день засъданія <sup>7</sup>) Акакій предложилъ собору четвертую сирмійскую формулу <sup>9</sup>), то омойузіане, подобно ариминскому большинству объявили новое исповъданіе неудовлетворительнымъ и выразили желаніе вернуться не къ никейскому, но антіохійскому символу при

. t

٠.

4) Sulp. Sev. 2, 42.

- <sup>6</sup>) Soz. IV, 22, 3 cp. 11.
- 7) Socr. II, 39, 7 Mansi III, 320.
- <sup>8</sup>) Soz. IV, 22, 6.

18\*

<sup>1)</sup> Seeck PW. IV, 1 S. 1089 Оть этого собора мы имъемъ только одинъ фрагментъ-заявление акакіанъ (Epiph. haer. 73, 25 sq. и Socr. II, 40-Малзі III, 319), которое заключаеть въ себъ ихъ исповъдание (также у Ath. de syn. 29). Разсказъ объ этомъ соборъ Сократъ (II, 39) и Созоменъ (IV, 22) заимствовали изъ покоющейся на соборныхъ актахъ весьма цънной церковной истории Сабина ираклейскаго (Socr. II, 39, 8). Если къ этому прибавить извъстие Аеанасія (Athan. de syn. 12) и свидътельство очевидца Иларія (Contra Const. 12-15)-то это будетъ все, что дошло до насъ отъ собора. ср. Loofs RE. II, 36.

<sup>2)</sup> Ath. de syn. 12 Socr. II, 39, 5 Soz. IV, 22, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 105 по Иларію с. Const. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 37-no Soz. IV, 22, 7; 36-no Socr. II, 39, 10.

освящении церкви 341 г.<sup>1</sup>). Тогда споры перешли во взаимные обвинения, и акакіане покинули мѣсто засѣданія <sup>2</sup>).

На второй день совѣщалось одно большинство, но Акакій и его сторонники выразили Леону и Лаврикію письменный протесть<sup>2</sup>) и представили при немъ сопровождаемую догматико-критическими положеніями вѣроисновѣдную формулу, которая была ничто иное, какъ простой доникейскій крещальный символь, во всякомъ случаѣ нисколько не противорѣчившій ни догматикѣ Акакія, ни его противниковъ<sup>2</sup>). Догматико-критическія положенія этого акакіанскаго исповъданія опирались на упомянутую въ заключении его IV-ю сирмійскую формулу, но подобно составленной 14 дней спустя никской формуль также онускали хата паута. Этого мало. Положенія эти совершенно такъ же, какъ это было сдёлано Валентомъ на ариминскомъ соборѣ<sup>2</sup>), анаоематствовали ачо́µоюч, но делали это такимъ образомъ, что предполагали тайную игру<sup>2</sup>). Дело въ томъ, что въ голомъ о́µоюс, которое они само собою понимали въ смысль общого хата воблусти ибиои Валенть и Акакій съ 22 мая нашли действительное средство къ устраненію спекуляцій объ обя хотя эта лишенная содержанія формула по мысли своихъ составителей и должна была объединить вст направленія. темъ не менте ть же аномен, навстрѣчу которымъ при этомъ болѣе всего шли, остались непреклонны и рѣшительно ее отвергли. Слѣдствіемъ этого явилось съ этого времени выступленіе Урзація, Валента, Акакія и ихъ присныхъ въ качествѣ особой партіи, девизомъ которой быль голый б'ноюс и которая отсюда получила наименованіе омеевъ.

- 2) Hahn. § 115.
- 2) Soz. IV, 22, 8-10.
- 2) Mansi III, 319 sq.
- ) Soz. IV, 22, 18.
- 2) Mansi III, 301.
- 4) Loofs RE. II. 37.

На третій день засъданій означенная омейская соединительная формула въ присутствіи акакіанъ Леономъ была предложена на разсмотрѣніе собора. Возгорѣлись страстные дебаты, центральнымъ пупктомъ которыхъ сдѣлалось хата та́ута. дебаты. во время которыхъ Василію со стороны своихъ единомышленниковъ припілось выдержать цёлый рядъ нападокъ за переговоры въ Сирміи<sup>1</sup>). Это было тімъ, что переполнило чашу и окончательно расколодо соборъ. Уже на четвертый день Леонъ и акакіане болье не явились. Большинство занялось разсмотрѣніемъ частныхъ вопросовъ, напримѣръ дѣломъ Кирилла iepycaлимскаго и другихъ<sup>2</sup>) и объявило о низложеніи Акакія, Евдоксія, Георгія александрійскаго и другихъ главъ противной партіи<sup>3</sup>). Затѣмъ соборъ разошелся. отправивъ къ Констанцію, согласно императорскому приказу, десять легатовъ съ Василіемъ, Евстаеіемъ севастійскимъ и Елевзіемъ кизическимъ во главѣ 4).

Когда они прибыли въ Константинополь, то здѣсь ихъ уже ждали опередившіе ихъ легаты акакіанской партіи селевкійскаго собора <sup>5</sup>). Въ столицѣ и при дворѣ борьба партій продолжалась <sup>6</sup>). Омойузіане добились у императора осужденія Аэція. Но это мало помогло дѣлу. Главный вождь аномеевъ Евдоксій остался невредимымъ, такъ какъ заблаговременно отказался отъ своего друга <sup>7</sup>). Болѣе важнымъ для окончанія партійной борьбы было то, что прибывшіе въ это время (декабрь 359 г.) въ Константинополь депутаты объединеннаго ариминскаго собора объявили себя на сторонѣ акакіанъ <sup>8</sup>).

Здъсь выступилъ императоръ.

- 2) Cp. Förster art. Cyrillus. RE. IV, 381.
- \*) Socr. II, 40, 23-48.
- 4) Theod. II, 27, 4
- <sup>5</sup>) Soz. IV, 23, 1.
- <sup>6</sup>) Cp. Theod. II, 27.
- 7) Theod. II, 27 cp. Silvani etc. anno 359 y Hilar. fragm. 10, 1 p. 706.
- 8) Cp. Hilar. fragm. 10.

<sup>1)</sup> Soz. IV, 22, 11-22.

Во время переговоровъ, длившихся до поздней ночи, Констанцій добился также и отъ пословъ селевійскаго собора принятія одобренной ариминскимъ соборомъ никской формулы<sup>1</sup>).

Послѣ этого константинопольскій соборь 360 года, составившійся изъ находившихся въ Константинополѣ акакіанъ, усиленныхъ сосѣдними епископами<sup>2</sup>), одобрилъ въ нѣсколько видоизмѣненномъ видѣ никскую формулу и разослалъ ее для подписи всѣмъ епископамъ христіанства, угрожая всѣмъ неподписавшимъ ее гнѣвомъ императора и низложеніемъ <sup>3</sup>).

Единство церкви de jure было возстановлено. Вслѣдъ за этимъ Констанцій со свойственной ему энергіей принялся проводить ее на практикъ. Тактика была та же, что и раньшеи заключалась въ низложени важнЕйшихъ противодЕйствовавшихъ никской формулѣ епископовъ и въ замѣщеніи ихъ каеедръ преданными ей лицами. Орудіемъ его былъ соборъ. Уже константинопольскій соборъ 360 года за отказъ подписать соединительную формулу лишиль діаконскаго сана и предалъ анаоемѣ Аэція 4) и условно отлучилъ отъ церковнаго общенія четырехъ епископовъ, несогласившихся на осужденіе Аэція: имъ было дано на размышленіе шесть мѣсяцевъ, въ теченіе которыхъ они должны были принести повинную <sup>5</sup>). Немного времени спустя были возведены клеветническія жалобы на выдающихся представителей омойузін. Вслѣдствіе этого по иниціативѣ господствовавшаго на востокѣ Акакія и при содъйствія императора однимъ изъ константинопольскихъ соборовъ 360 года были низложены Македоній

4) Констанцій сослаль его сначала въ Мопсуецъ, а затвиъ въ Амбладу въ Писидіи. Philostorg. V, 1. 2.

<sup>3</sup>) ep. syn. y Theod. II, 28.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. II, 39. 40 Soz. IV, 22, 23 Ath. de syn. 12, 29 Hilár. c. Const 12 sq. fragm. 10 Epiph. haer. 73, 25 Sulp. Sev. Chr. II, 42. 45 Basil. c. Eunom. 1, 2-MSG 29, 504.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ath. de syn. 30 Hilar. ad Const. 2, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. II, 42. 43. Soz. IV, 24. 25 Philost. V, 1, 2 Sulp. Sev. Chr. II, 45-Hil. ad Const. II, 3 Theodoret II, 28 Hieron. Chr. 2375. Greg. Naz. or. 19. 21 Basil. ep. 51 c. Eunom. 1, 2 MSG. 29, 505.

константинопольскій, Елевзій кизическій, Евстаоій севастійскій, Кирилль іерусалимскій и другіе омойузіане. Каоедры ихь были замѣщены представителями лѣваго крыла аріанской партіи. Евдоксій антіохійскій сдѣлался епископомъ столицы, а Евномій, извѣстный ученикъ Аэція, епископомъ Кизика<sup>1</sup>). Не менѣе ясно положеніе отразилось на томъ, что произошло въ Антіохіи, когда императоръ зимою съ 360 на 361 г. тамъ резидировалъ: преемникомъ Евдоксія былъ сдѣланъ Мелетій севастійскій, но не надолго. Когда увидѣли, что его ошибочно сочли за единомышленника господствующей партіи, онъ былъ низложенъ и отправленъ императоромъ въ ссылку. Каоедру его занялъ Евзой, осужденный въ свое время (въ 320 г.) вмѣстѣ съ Аріемъ<sup>2</sup>).

Таково было положение дель, когда политический небосклонъ сталъ заволакиваться темными тучами. Римской имперіи объявилъ войну Сапоръ и со своими войсками перешелъ персидскую границу. Противъ него на защиту имперіи выступилъ Констанцій. Въ походѣ его ожидало новое огорченіе на западъ. Въ Кесаріи каппадокійской онъ получилъ извѣстіе о томъ, что въ Галліи провозгласилъ себя императоромъ Юліанъ. Болѣе заботясь о благѣ имперіи, онъ не прервалъ похода на Персію и довелъ его до побѣдоноснаго конца. Тогда онъ ополчился на Юліана. Здѣсь ему Богъ позавидовалъ. Въ киликійскомъ городѣ Мопсукренѣ онъ схватилъ жестокую лихорадку, которая и свела его въ могилу. Передъ смертью 3 ноября 361 г. онъ получилъ крещеніе отъ Евзоя.«Подобно кедру склонился онъ въ то время, цалъ на свое изголовіе, почилъ и успокоился въ мирѣ»<sup>3</sup>). Онъ былъ погребенъ въ апостольской церкви въ Константинополѣ. Тѣло его туда провожаль новый августь, Юліань, неся въ рукахъ снятую съ его головы діадему 4).

<sup>1)</sup> Socr. II, 41 sq. Soz. IV, 24, 3 sq. Philost. 5, 1. 3.

<sup>\*)</sup> Loofs Art. Meletius RE. XII, 552 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ephraem ZKath. 1878 S. 353.

<sup>4)</sup> Greg. Naz. Orat. II contra Jul. 17 MSG. XXXV, 685 Philost. VI, 6.

- 280 -

### Устройство церкви въ правленіе императора Констанція.

Направленное исключительно къ созданію догматическаго единства въ церкви царствование Констанция не было плодотворно въ развитіи церковно-правительственной власти. Устройство церкви было то же, что и при Константинѣ Великомъ. Высшая церковно-правительственная власть принадлежить имнератору, дѣйствующему при посредствѣ соборовъ. Межлу нимъ и отдѣльными мптрополитами не выступало еще никакой посредствующей инстанціи. Діэцезальное устройство, даже въ гражданскомъ управлени сильно ослабляемое комитативой <sup>1</sup>), въ церкви не было еще проведено. Вмѣсто него, какъ и во времена Константина, выступали довъренныя лица, которыя своими совѣтами въ сущности руководили всею церковною дѣятельностью императора. Въ первое время такимъ руководящимъ совѣтникомъ Констанція былъ знаменитый Евсевій никомидійскій, затьмъ посль его смерти являются Валенть мурзійскій, Василій анкирскій и наконець Акакій кесарійскій. Въ послѣдніе годы жизни Констанція Акакій, можно сказать, былъ душою всей церковной политики императора и по своей волѣ ставилъ и низлагалъ епископовъ и митрополитовъ, не исключая самыхъ вліятельныхъ, какъ-то: римскій, александрійскій, антіохійскій, анкирскій и другіе<sup>2</sup>). Объединеніе епископовъ по діэцезамъ въ церкви не только не было проведено, но даже и не имълось въ виду.

Иного мнѣнія Каттенбушъ<sup>3</sup>). Онъ видитъ зачатокъ такого объединенія епископовъ въ дошедшемъ до насъ въ церковной исторіи Өеодорита<sup>4</sup>) пригласительномъ посланіи на

<sup>1)</sup> Seeck art. comites. PW. 4, 1 S. 631.

<sup>2)</sup> Philost. V, 1 р. п. стр. 364.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kattenbusch, Vergleichende Konfessionskunde, Freib. 1892 Bd. I S. 83.

<sup>4)</sup> Theodor. h. e. II, 26 crp. 175.

селевкійскій соборъ 3.59 года. «Въ Селевкію исарійскую было приказано — читаемъ у Өеодорита — собраться всёмъ восточнымъ епископамъ и въ томъ числѣ епископамъ понтійскаго и азійскаго округовъ»<sup>1</sup>).

Но съ этимъ едва ли можно согласиться.

Дёло въ томъ, что Созоменъ, о временахъ ариминскаго и селевкійскаго соборовъ освѣдомленный лучше всѣхъ другихъ историковъ<sup>2</sup>), ничего не знаетъ о такой формѣ императорскаго приглашенія. Напротивъ, придерживаясь иногда дословно императорскаго приказа, онъ сообщаеть, что въ Никомидію «было повельно къ известному дню, созвать грамотами тьхъ епископовъ изъ каждой епархіи, которые почитались умнѣйшими и способнѣйшими мыслить и говорить, чтобы, присутствуя на соборѣ, они разсуждали отъ лица iepeевъ своей области» <sup>3</sup>). Когда Никомпдія была разрушена землетрясеніемь. то Констанцій «написаль Василію (анкирскому) чтобы онъ посредствомъ писемъ спросилъ восточныхъ епископовъ, куда лучше съѣхаться на соборъ.... Тогда, приложивъ къ своему письму грамоту царя, Василій просиль епархіальныхъ епископовъ внимательно разсудить и объ избираемомъ ими мѣстѣ немедленно извѣстить его»<sup>4</sup>). Итакъ, о какомъ-либо объединении епископовъ по діэцезамъ во всемъ пригласительномъ письмѣ нѣтъ ни слова. Повилимому, та форма письма, которая находится въ церковной исторіи Өеодорита, есть его собственная импровизація, направленная, повидимому, къ разъясненію двусмысленницы слова. восточный, въ томъ смыслѣ, что здѣсь надо разумѣть епископовъ всей восточной половины имперіи, а не одного діэцеза

2) Loofs art. Arianismus RE. Bd. II S. 34.

4) Soz. IV, 16 русск. пер. стр. 260.



<sup>1)</sup> Theodor. h. e. II, 26: χρόνου δε διελθόντος ύπο των Εύδοξίου χατηγόρων ύπομνησθείς ό Κωνστάντιος εἰς Σελεύχειαν τὴν σύνοδον γενέσθαι προσέταξε.... εἰς ταύτην αθροισθῆναι τοῦς τῆς ἑψας ἐπισχόπους χαὶ μεν δή χαὶ τοὺς τῆς Ποντικῆς χαὶ τοὺς τῆς' 'Ασιανῆς παρηγγύησεν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Soz. IV, 16 русс. пер. стр. 255.

«востока». Наконецъ, возможно, что у Өеодорита идетъ рѣчь прямо о гражданскихъ діэцезахъ<sup>1</sup>), такъ какъ въ томъ случаѣ. если бы здѣсь имѣлись въ виду церковные діэцезы, неминуемо пришлось бы упомянуть о діэцезѣ александрійскаго епископа<sup>2</sup>). Это не все. Не только селевкійскій 359 года, но также и константинопольскій соборъ 360 года ничего не знають объ инстанции посредствующей между соборомъ и митрополитами. По крайней мъръ омойузіанская партія селевкійскаго собора, низложивъ Акакія кесарійскаго, Георгія александрійскаго, Урзація тирскаго, Өеодула керетапскаго изъ Фригіи, Өеодосія. филадельфійскаго изъ Лидін. Евагрія съ острова Митилены, Леонтія триполійскаго изъ Лидіи, Евдоксія антіохійскаго и Патрофила скиеопольскаго въ Палестинѣ, извѣстила посланіями общины тъхъ епископовъ, которые были низложены, для замъщенія ихъ каоедръ новыми лицами <sup>3</sup>). Также дъйствовали и акакіане на константинопольскомъ соборѣ 360 г. угрожая не согласнымъ съ ними десяти епископамъ<sup>4</sup>) «и ихъ низложить и написать къ епархіальнымъ еписконамъ. чтобы они собрались и на мѣсто этихъ рукоположили другихъ 5). О полномъ отсутствіи церковно діэцезальной системы свидѣтельствуеть наконецъ, скопированная съ церковнаго устройства реорганизація языческаго культа при императорѣ Юліанѣ. Жречество, говорить Гарнавъ<sup>6</sup>), было организовано, какъ расположенная по-

<sup>5</sup>) Soz. IV, 25 р. п. стр. 293.

6) Harnack Art. Julian Kaiser Bb RE. Bd. 9 S. 615.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lübeck, Reichseinteilung und kirchliche Hierarchie des Orients, Münst. 1901. S. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Γражданскій діэцезъ Египта былъ образованъ въ 365-386 году. Mommsen Verzeichnis der römischen Prorinzen, aufgesetzt um 297 въ Abhandl. des. Berl. Akad. d. Wissensch. 1862 S. 494 ff. Marquardt. Organization de l'empire romain t. II p. 424 Kornemann art. Dioecesis y Pauly-Wissowa Bd. V, 1 s. 727.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socrat. П, 40 р. п. стр. 237.

<sup>4)</sup> Sozom. IV, 24: Мамедоній константинопольскій, Елеввій кнаическій, Василій анкирскій, Эортасій сардскій, Драконтій пергамскій, Евстасій севастійскій. Сильванъ тарсійскій, Софроній помпеопольскій (въ Пафлагонія), Елпидій саталійскій и Неона селевкійскій (въ Исаврія).

ступенямъ и строго контролируемая іерархія: императоръ—Ропtifex maximus, въ провинціяхъ—оберъ-жрецы (языческіе митрополиты), имъ подчинены отдѣльные жрецы діэцезовъ (отдѣловъ)». О какой-либо посредствующей инстанціи между императоромъ— Pontifex maximus и оберъ-жрецами—языческими митрополитами нѣтъ даже и рѣчи <sup>1</sup>).

Утвержденіе Любека о существованіи церковно-діэцезальнаго дѣленія въ періодъ до никейскаго собора нами опровергнуто въ нашемъ сочиненіи «Митрополиты въ первые три вѣка христіанства»<sup>2</sup>), гдѣ мы по мѣрѣ силъ и возможности доказали обратное. Здѣсь мы остановимся кратко на его гипотезѣ о возникновеніи церковно-діэцезальнаго дѣленія.

По мнѣнію Любека <sup>3</sup>) церковные діэцезы еще въ концѣ ІІІ вѣка и даже IV-го еще не существовали въ церкви, но развились въ періодъ между анкирскимъ (314 г.) и неокесарійскимъ соборами (314—320) съ одной стороны и никейскимъ (325 г) съ другой, причемъ это произошло подъ вліяніемъ борьбы съ организаціей императорскаго культа, реформированной Максиминомъ Дазой и исчезнувшей вмѣстѣ со смертью своего преобразователя послѣ битвы на Серенскомъ полѣ 30 апрѣля 313 г. <sup>4</sup>).

Уже самая хронологія доказываеть полную безпочвенность гипотезы Любека. Выходить, что христіане создають новую организацію <sup>5</sup>) въ 320—325 г.г. для борьбы съ давно исчезнувшимъ врагомъ. Этого мало. Діэцезальная организація по Любеку создалась въ церкви въ періодъ между неокесарійскимъ и никейскимъ соборами, иными словами за 4—5 лѣть до собора 325 г. Между тѣмъ тотъ же никейскій соборъ, ссылкой на обычай и древнее обыкновеніе, по мнѣнію того же Любека, прямо призналъ древнее существованіе діэце-

<sup>5</sup>) Lübeck S. 167.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cp. Soz. V, 16 стр. 349. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гидуляновъ стр. 261-364.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Läbeck S. 166. 167.

<sup>4)</sup> Schultze art. Konstantin Bb RE. X, 763.

зальной системы. Все это доказываеть, что страдаеть логика, говоря словами Любека<sup>1</sup>), не у Раушена, когда онъ изъ отсутствія фактовъ и умолчанія источниковъ приходить къ заключенію о несуществованіи церковно-діэцезальнаго устройства<sup>2</sup>), а напротивъ у самаго Любека, дѣлающаго изъ этихъ посылокъ обратный выводъ.

Отрицая существованіе церковно-діэцезальной системы во времена Констанція, мы тѣмъ не менѣе не можемъ утверждать, чтобы это царствованіе въ восточной церкви прошло совершенно безслѣдно. Напротивъ въ исторія развитія церковнаго устройства это царствованіе весьма знаменательно. Въ это время намѣчается, можетъ быть и неумышленно, центръ будущаго ся устройства и получаетъ свое начало институть, которому въ грядущемъ придется играть въ церковной исторіи самую выдающуюся роль.

Мы говоримъ о константинопольскомъ епископѣ.

#### VI.

## Положеніе константинопольскаго епископа въ эпоху Константина Великаго и Констанція.

Во второй половинѣ своего царствованія Константинъ Великій желалъ основать великій городъ и назвать его своимъ именемъ. Послѣ долгихъ поисковъ взоръ его остановился на Иліонѣ или Троѣ. Но божественное провиденіе рѣшило иначе. Въ сновидѣніи оно указало ему Византію<sup>3</sup>) на Өракійскомъ Босфорѣ. Послѣдняя перенесла уже много ударовъ рока. Основанная по преданію около 656 г. до рождества Христова мегарскимъ царемъ Бизой, она уже въ классической



<sup>1)</sup> Lübeck S. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rauschen, Jahrbücher der christl. Kirche unter K. Theodosius Freib 1897 S. 479-481.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zos. II, Soz. II, 2.

древности славилась своею торговлею и пользовалась извѣстнымъ политическимъ значеніемъ 1). Побывавъ въ зависимости у персовъ и македонянъ, она позднѣе надолго связала свою судьбу съ Авинами. Съ ослабленіемъ послѣднихъ она попала въ руки непобѣдимаго Рима. Во времена Цицерона это былъ свободный значительный годоль. Веспасіань отняль у Византіи свободу. Затёмъ она попала въ руки тирана Песценія Нигера. Северъ взялъ ее голодомъ послѣ долгой осады и подчинилъ Иракліи (Периноу). Антонинъ Каракалла вернулъ ей всѣ права. Солдаты Галліена опустошили ее окончательно, но онъ самъ приказалъ ее возстановить и укрѣпить. Наконецъ, во время войны съ Лициніемъ, Византія оказала сопротивленіе Константину и сдалась только тогда, когда флоть перваго быль совершенно разбить и у него была отнята всякая надежда на побѣду<sup>2</sup>). Послѣ этого съ пріобрѣтеніемъ милости Константина она быстро выдвигается. Побъдоносный императоръ не только возстановилъ глубоко упавшій городъ, но можно сказать, совершенно его перестроилъ.

При выборѣ Византіи на Константина оказали также не мало вліянія благопріятное географическое положеніе этого города между двумя частями свѣта, удобство защиты отъ нанаденій готовъ и персовъ, богатая торговля, прекрасное сообщеніе съ провинціями, хорошія климатическія условія и живописныя окресности. Этотъ городъ былъ, мож носказать любимымъ дѣтищемъ природы <sup>3</sup>).

Щедро одаривъ этотъ городъ милостями и давъ ему свое имя, Константинъ вовсе не имѣлъ въ виду сравнить его съ Римомъ. Такъ по крайней мѣрѣ думаетъ Зеекъ<sup>4</sup>) и думаетъ весьма основательно. Правда, Константинъ не далъ ему ordo

- <sup>3</sup>) Hergenröther I, 5.
- 4) Seeck PW. 4, 1 S. 1052.

<sup>1)</sup> Ph. Meyer art. Konstantinopel въ RE. XJ, 8.

<sup>2)</sup> Tillemont Hist. des Empereurst. IV p. 642 sq. Le Quien Or. chr. 1 p. 195. 196 6 Hergenröther Pothius I, 4.

decurionum, какъ назывались городскіе совѣты въ обыкновенныхъ городахъ, а senatus, но дѣло въ томъ, что послѣдній прямо характеризовался, какъ senatus secundi ordinis, при чемъ члены его носили титулъ не vir clarissimus, какъ въ Римѣ, но только vir clarus <sup>1</sup>). Этого мало. Хотя Константинополь и исключался изъ провинціальнаго управленія и былъ подчиненъ особому императорскому должностному лицу, но въ то время какъ послѣднее въ Римѣ именовалось Proefectus urbi, здѣсь оно довольствовалось небольшимъ рангомъ и титуломъ проконсула <sup>2</sup>). Этому административному положенію города вполнѣ соотвѣтствуетъ его церковное положеніе въ царствованіе Константина.

Въ противоположность большинству многолюдныхъ городовъ римской имперіи вновь восресшій изъ пепла Константинополь былъ по преимуществу христіанскій городъ. «Воодушевляясь небесною мудростью, Константинъ призналъ справедливымъ, городъ, украшенный его именемъ, очистить отъ всякаго идолопоклонства, чтобы въ немъ нигдѣ не поражали зрѣнія не только мнимыя изображенія боговъ, которые чтимы были въ капищахъ, но и самые жертвенники, обагренные кровью жпвотныхъ—чтобы въ немъ не видно было ни жертвенныхъ всесожженій, ни демонскихъ праздниковъ, ни какихъ-либо иныхъ языческихъ обычаевъ» <sup>3</sup>).

Христіанство въ Византіи появилось очень рано. Во всякомъ случаѣ уже отъ конца II вѣка, намъ извѣстно имя еретика Өеодота изъ Византіи <sup>4</sup>). Позднѣйшіе греки приписывали основаніе здѣсь церкви апостолу Андрею и упомянутому въ посл. къ римл. (XIV, 9) Стиху, причемъ ихъ имена ставили во



<sup>1)</sup> Anon. Vales. 6, 30.

<sup>2)</sup> Sievers, Das Leben des Libanius S. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Euseb. V. C. III, 48.

<sup>4)</sup> Hippol. Philosophum. VII, 35 cp. Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums Leip. 1902 S. 491.

главѣ епископскаго каталога<sup>1</sup>). Само собою, это не болѣе какъ позднѣйшій fraus pia, вызванный желаніемъ увеличить славу царствующаго града Константина<sup>2</sup>). Во всякомъ случаѣ, какъ молчаніе Евсевія кесарійскаго и особенно Григорія Назіанзина, имѣвшаго достаточно поводовъ сказать объ этомъ константинопольскому народу, такъ и прямое утвержденіе древнихъ папъ и церковныхъ писателей, ясно доказываютъ, что византійская или константинопольская церковь не апостольскаго происхожденія.

Первымъ достовѣрнымъ константинопольскимъ епископомъ является Митрофанъ, современникъ никейскаго собора<sup>3</sup>). Во всякомъ случаѣ до него ни Евсевій, ни другіе историки не знаютъ ни одного византійскаго епископа. Съ него уже начинаютъ свой рядъ константинопольскихъ епископовъ древнѣйшіе каталоги<sup>4</sup>). Өеофанъ<sup>5</sup>) и александрійская или пасхальная хроника<sup>6</sup>). Наконецъ съ этимъ вполнѣ совпадаетъ также и указаніе одного анонима VI вѣка<sup>7</sup>).

Митрофанъ умеръ вскорѣ послѣ никейскаго собора 325 г. (годъ его смерти и даже участіе въ никейскомъ соборѣ весьма спорны<sup>8</sup>). Каеедру его занялъ Александръ. Въ его правленіе Византія сдѣлалась Константинополемъ, что отразилось, конечно, и на церкви. Число христіанъ возрасло до небывалыхъ размѣровъ. Но вся эта перемѣна не отразилась на іерархическомъ пололоженіи константинопольскаго епископа, который по прежнему оставался суффраганомъ ираклійскаго митрополита. У импера-

8) Hergenröther, Photius Bd. 1 S. 8. 9. M. Federar Op. c. p. 104-111.

<sup>1)</sup> Μ. Γεδεών. Πατριαρχικοί πίνακες. Κωνσταντινόπολις. 1884 σελ. 89. cp. Hergenröther, Photius Bd. 1 S. 5. 6.

<sup>2)</sup> Hergenröther Photius. Bd. 1 S. 6. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hergenröther. Photius Bd. 1 S. 7. 8.

<sup>4)</sup> Cp. Hergenröther I, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Theophan. Chronogr. ed Bonn. p. 19.

<sup>6)</sup> Chron. Alex. s. Paschale ed Du Cange p. 281.

<sup>7)</sup> Baronius ad. a. 536 n. 59. 60 cf. Cuper, Historia chronologica patriarcharum Constantinopol. Acta Sanctorum August. t. 1 § IV n. 54 p. 11 Le-Quien. Oriens christianus t. I c. 2 § 6 p. 11. 206 sqq.

тора Александръ, повидимому, не пользовался никакимъ вліяніемъ. Требованіе Константина къ нему принять въ церковное общение Арія и молитва Александра, какъ мы уже говорили въ своемъ мѣстѣ, легенда. Александръ умеръ раньше Арія. Во всякомъ случат на тирскомъ соборт 335 года въ качествѣ константинопольскаго епископа выступалъ уже Павелъ<sup>1</sup>), причемъ высказался здѣсь за смѣщеніе Аванасія. Однако онъ правилъ не долго. Изъ-за догматическаго разногласія противъ него возымѣлъ вражду Евсевій никомидійскій и Өеодоръ праклійскій. Послѣдними была принесена жалоба на неправильности, допущенныя при его избраніи и посвященін, причемъ съ разоблаченіями противъ него выступилъ подчиненный ему пресвитеръ Македоній. Дѣло Павла было предложено константинопольскому собору 336 года<sup>2</sup>). Онъ былъ низложенъ и отправленъ императоромъ въ ссылку въ Понтъ<sup>3</sup>). Подобно тому, какъ это было въ Александріи во время ссылки Аоанасія въ Триръ, каоедра Павла не была замѣщена. Временно, повидимому, было учреждено въ Константинополѣ мѣстоблюстительство въ лицѣ старшаго пресвитера константинопольскаго клира Македонія. Возможно, это было сдѣлано по иниціативѣ Евсевія никомидійскаго, желавшаго такимъ способомъ при дворѣ Константина сохранить полную свободу дѣйствій <sup>4</sup>). Въ такомъ положеніи были дѣла въ Константинополѣ до смерти Константина Великаго.

По иниціативѣ Константина II на конференціи братьевъ императоровъ въ Виминаціи было постановлено возвратить на родину всѣхъ сосланныхъ Константиномъ епископовъ, въ томъ числѣ и Павла<sup>5</sup>). Тотъ же съѣздъ братьевъ въ Виминаціи важенъ въ ис-

<sup>5</sup>) Zahn. Marcellus S. 66.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athan. h. ar. ad. mon. 7 ср. Seeck Nic. Konz. S. 29. 30 Loofs art. Macedonius въ RE. XII, 44.

<sup>2)</sup> Loofs RE. XII, 44.

<sup>3)</sup> Athan. h. ar. 7 р 701 В. Что здесь надо читать Константико, показываеть последующее то де дейтерон пара Константико.

<sup>4)</sup> cp. Sozom. III, 4.

торіи Константинополя также и въ другомъ отношеніи. Какъ извѣстно, по завѣщанію Константина Иллирикъ съ діэцезомъ Оракіей и городомъ Константинополемъ составлялъ удѣлъ императорскаго племянника Далмація. Смерть послѣдняго выдвинула вопросъ о дальнѣйшей судьбѣ его владѣнія. Дѣло это разсматривалось въ Виминаціи и было рѣшено въ томъ смыслѣ, что западная часть Иллирика должна была отойти къ Констансу, а восточная—съ діэцезомъ Оракіей и Константинополемъ—къ Констанцію<sup>1</sup>).

Съ возвращеніемъ Павла въ Константинополь, здѣсь возникли смуты и распри. Констанцій счелъ своею обязанностью вмѣшаться въ это дѣло. Вслѣдствіе этого онъ уже на пути изъ Виминація въ Антіохію выслалъ изъ Константинополя Павла<sup>2</sup>) и отправилъ его въ ссылку въ Македонію, откуда онъ черезъ Оессалонику и Кориноъ перекочевалъ въ Римъ<sup>3</sup>). Мѣсто его занялъ Евсевій никомидійскій<sup>4</sup>). Совершилось это въ концѣ 338 или въ самомъ началѣ 339 года<sup>5</sup>).

Переходъ Евсевія никомидійскаго является поворотнымъ пунктомъ въ исторіи константинопольской церкви.

Своимъ проницательнымъ умомъ онъ проникалъ въ самую суть вещей. Уже въ началѣ IV вѣка онъ ясно предвидѣлъ тѣ церковно-государственныя комбинаціи, которыя сдѣлались фактомъ въ позднѣйшей церковной политикѣ византійскихъ императоровъ. Отсюда его смѣло можно назвать отцомъ этой политики. У Констанція онъ пользовался неограниченнымъ довѣріемъ и любовью. Онъ ясно представилъ себѣ тогдашнія политическія обстоятельства и постарался использовать ихъ въ пользу своей епископіи.

<sup>2</sup>) Seeck y Pauly-Wissowa Bd. 4, 1. S. 1049.

<sup>1)</sup> Seeck Zeitschrift für Numismatik XXI, 61. Seeck, Constantius S. 1502

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. II, 22, 5.

<sup>4)</sup> Socr. II, 7; Sozom. III, 4 Athan. apol. c. arian. 6, 25 hist arian. ad mon. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loofs art. Eusebius v. Nikomedien RE. Bd. 5 S. 620 Loofs art. Ari anismus RE. Bd. 2 S. 25 Seeck PW. 4, 1 S. 1049.

Великая римская имперія въ это время фактически расналась на двѣ половины западную съ Римомъ во главѣ и восточную, не имѣвшую въ это время еще собственной столицы. Римъ дѣлается около этого времени мѣстомъ сбора всѣхъ потерпѣвшихъ на востокѣ епископовъ. Сюда, какъ мы знаемъ, направился и Павелъ константинопольскій. Здѣсь же нашли себѣ защиту и пристанище Аванасій, Маркеллъ и другіе. Этого мало. Римскій епископъ, какъ разъ около этого времени, опираясь на западнаго императора, предъявилъ новыя притязанія на высшую власть, которая, какъ это можно видѣть изъ переписки Юлія съ антіохійскими соборами по дѣлу Аванасія, не отвергалась и на востокѣ.

Облеченный довѣріемъ императора и ставшій благодаря этому фактически во главѣ восточной церкви Евсевій рѣшилъ дать отпоръ и подорвать власть римскаго епископа въ самомъ корнѣ.

Съ точки зрѣнія оріенталовъ римскій епископъ имѣлъ преимущество предъ всѣми другими епископами имперіи потому именно, что онъ былъ епископомъ Рима, столицы римской имперіи<sup>1</sup>). Центръ тяжести власти римскаго епископа такимъ образомъ лежалъ въ томъ, что Римъ-столица имперіи. Пока римская имперія была едина, при великомъ политическомъ значеніи вѣчнаго города противъ этого ничего нельзя было сдѣлать. Иное дѣло, когда римская имперія раздѣлилась на двѣ половины, причемъ восточная ея часть осталась безъ столицы. Римскій епископъ, какъ епископъ столицы. притязаеть на высшую власть въ церкви и вмѣшиваться въ дѣла востока. Отсюда, чтобы въ самомъ основании подорвать его претензипрямой выводъ: это создать на востокѣ собственную столицу. Великій Евсевій своимъ проницательнымъ умомъ отлично понялъ эту истину и всёдствіе этого, какъ правильно догадывается Зеекъ<sup>2</sup>), предложилъ императору Констанцію срав-

2) Seeck y Pauly-Wissowa S. 1053.

.

<sup>1)</sup> Kattenbusch S. 91. 92.

нять его городъ Константинополь съ Римомъ, чтобы тѣмъ самымъ уничтожить подчиненность востока столичному епископу. Эта мѣра была проведена въ концѣ 339 года, когда Констанцій вернулся въ Антіохію изъ своего персидскаго похода. Онъ издалъ указъ объ учрежденіи новой столицы: по образцу Рима онъ учредилъ для нея преторовъ и установилъ аналогичныя подати и повинности <sup>1</sup>). Вмѣстѣ съ этимъ, начиная съ 339 года, чеканится рядъ монетъ и медалей, которыя называютъ Константинополь владыкой, столицей и публично свидѣтельствуютъ о возвышеніи его во вторую столицу<sup>2</sup>), хотя одновременно съ этимъ продолжаютъ появляться еще монеты съ фигурами Рима и Константинополя, какъ равными <sup>3</sup>).

Это возвышеніе посл'єдняго во вторую столицу въ исторіи константинопольской церкви им'єло чрезвычайно важныя посл'єдствія.

О положении Евсевія, мы не говоримъ.

Его положеніе въ царствованіе Констанція было extra ordinem. Съ 339 по 342 г., т. е. годъ своей смерти, онъ фактически стоялъ во главѣ восточной церкви. Прикрываясь властью императора онъ смѣщалъ и назначалъ не только епископовъ, но и митрополитовъ не исключая даже такихъ вліятельныхъ, какъ александрійскій и антіохійскій. Соборы были искуснымъ орудіемъ въ его рукахъ. Неожиданная смерть въ 341 году прекратила дни этого могущественнаго временщика и сдѣлала возможнымъ возвращеніе епископа Павла на свою епископскую каеедру.

Появленіе Павла въ Константинополѣ явилось сигналомъ къ массовымъ убійствамъ и мятежу. Жившій въ Антіохіи Констанцій приказалъ отправлявшемуся тогда во Өракію magister militum Гермогену удалить Павла и возстановить спокойствіе въ

<sup>1)</sup> C. Theod. VI, 4, 5. 6 cp. Seeck y Pauly-Wissowa Bd. 4, 1 S. 1052. 3. 5.

<sup>2)</sup> Johann monach. passio S. Artemii 8 Mai Spicilegium Romanum IV, 346.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Seeck Gesch. d. Untergang. Bd. 1 S. 59. 64; Seeck y Wissowa Bd. 4, 1 S. 1053.

столиць. Это однако ему не удалось. Когда онъ въ церкви желаль арестовать Павла, въ Константинополь разразился страшный мятежъ, жертвою котораго сдълался самъ Гермогенъ. «Мятежники напали на домъ Гермогена и сожгли его, а самого военачальника умертвили и, привязавъ на веревку, таскали его по городу»<sup>1</sup>). Когда вѣсть объ этомъ въ концѣ зимы достигла Антіохіи, Констанцій посибшиль въ Константинополь. Извъстіе объ его прітудь облагоразумило народъ. Плача и моля о прощеніи, онъ встрѣтилъ императора. Констанций быль милостивь и наказаль константинопольскихъ жителей только тымъ, что изъ 80000 modii егинетскаго хлъба, определеннаго Константиномъ Великимъ, лишилъ половины. Кровавой расправы не было. Но Павелъ былъ сосланъ въ Сингару месопотамскую, откуда позднье былъ переведенъ въ Емезу и наконецъ въ Кукузъ. гдъ онъ crudelitate Philippi былъ задушенъ, хотя и донесли. что онъ умеръ отъ болѣзни<sup>2</sup>). Каоедру константинопольскую короткое время спустя послѣ смерти Гермогена занялъ Македоній.

Вслѣдствіе путаницы и сбивчивости источниковъ исторія Македонія реконструируется съ большимъ трудомъ<sup>3</sup>). Какимъ образомъ совершено было избраніе и посвященіе его, сказать не можемъ. Во всякомъ случаѣ съ 342—343 г. Македоній былъ единственнымъ константинопольскимъ епископомъ<sup>4</sup>).

По своимъ догматическимъ воззрѣніямъ Македоній принадлежалъ къ правому крылу великой аріанской партіи и при жизни никоимъ образомъ не считался за еретика. Признаніе его таковымъ и выступленіе въ качествѣ особой аріанской группы македоніанъ—это дѣло позднѣйшаго времени. Въ древней восточной литературѣ мы ихъ не встрѣчаемъ ни у Аванасія, ни у Василія Вели-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. II, 13 Soz. III, 77 pycc. nep. crp. 177 Mommsen. Chron. l, 236-Hier. Chron. 2358 Ammian. XV, 10, 2 Hilar fragm. 3, 20.

<sup>2)</sup> Athan. h. ar. 7 p. 710 BC. u de fuga 3 Hieron. ann. Abr. 2359.

<sup>3)</sup> Loofs art. Macedonius въ RE. Bd. XII S. 41 ff.

<sup>4)</sup> Loofs RE. XII. S. 45.

каго, ни въ еретическомъ каталогѣ Епифанія <sup>1</sup>). Македоній вообще упоминается рѣдко. Еще соборъ 381 года, осуждая въ своемъ канонѣ семіаріанъ или пневматомаховъ, не знаетъ сретическаго имени македоніане<sup>2</sup>). Также и Григорій Назіанзинъ и Григорій нисскій, полемизируя противъ пневматомаховъ, не называють еще ихъ еретиками. Во всякомъ случаѣ на востокѣ до 380 г. имя еретиковъ македоніанъ недоказуемо  $^{3}$ ), причемъ и Сократь <sup>4</sup>), и Созомень <sup>5</sup>), какъ это замѣтилъ еще Меренда <sup>6</sup>), совершенно неправильно говорять о македоніанахъ, начиная съ 360 г. Въ свое время Македоній вовсе не былъ еретикомъ. Напротивъ, по своимъ убъжденіямъ онъ принадлежалъ къ большинству восточной церкви. Онъ былъ омойузіанинъ и въ качествѣ такого являлся однимъ изъ вождей этой партіи. Значеніе его на анкирскомъ соборѣ 358 года 7), въ Сирміи при составлении третьей спрмийской формулы, наконецъ въ Селевкій въ 359 г. и въ Константинополѣ въ 360 году всѣмъ извъстно и не нуждается въ комментаріяхъ. Въ качествъ представителя омойузіанской партіи значеніе его велико. Для Константинополя и ближайшихъ провпнцій Понта и Азіи онъ быль тымь. чымь Васплій анкирскій вь свое время для Анкиры и провинцій Понта.

Своимъ положеніемъ въ качествѣ лидера своей партіи и милостивымъ расположеніемъ императора Македоній искусно воспользовался въ интересахъ своей епископской ка-

<sup>6</sup>) Merenda MSL. XIII 199.

<sup>1)</sup> Epiphan. haer. 74: xata IIveouatouáyov.

<sup>2)</sup> Conc. Constantinop. (Mansi III, 557. Pitra I. 507) Can. I. Μή άθετεϊοθαι την πίστιν τῶν πατέρων τῶν τριαχοσίων δεκασχτώ, τῶν ἐν Νιχαία τῆς Βιθυνίας συνελθόντων, ἀλλὰ μένειν ἐχείνην χυρίαν, χαὶ ἀναθεματισθηναι πὰσαν αῖρεσιν· καὶ ἰδικῶς τὴν τῶν Εὐνομιανῶν, εἴτουν' Ανομοίων· καὶ τὴν τῶν ᾿Αρειανῶν, εἴτουν Εὐδοξιανῶν· καὶ τὴν τῶν Ἡμιαρειανῶν, ῆγουν Πνευματομάχων· χαὶ τὴν τῶν Σαβελλιανῶν, Μαρχελλίανῶν, χαὶ τὴν τῶν Φωτεινιανῶν, καὶ τὴν τῶν ᾿Απολλιναριστῶν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs Bb RE. Bd. 12 S. 42.

<sup>4)</sup> Socr. II, 45, 1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Soz. IV, 27, 1.

<sup>7)</sup> Mansi III, 267.

оедры. По словамъ Созомена<sup>1</sup>), вліяніе его простиралось кромѣ Константинополя на Өракію, Виоинію, Гелеспонть и епархіи сосѣднія, именно Пафлагонію<sup>2</sup>), Лидію и Азію<sup>3</sup>). Какъ это видно изъ церковной исторіи Сократа и Созомена, а также изъ постановленій акакіанскаго собора въ Константинополѣ отъ 360 года, важнѣйшія каоедры названныхъ провинцій благодаря Македонію были замѣщены омойузіанами. Назовемъ Мараеонія никомидійскаго, Элевзія кизическаго, Софронія помпеопольскаго, Эортасія сардскаго и Драконтія пергамскаго 4). Какъ дъйствовалъ Македоній при замѣщеніи своими сторонниками названныхъ митрополичихъ каөедръ, за отсутствіемъ данныхъ, мы сказать не можемъ. Едва ли здѣсь былъ у него правовой titulus. Но какъ бы ни смотрѣть на это, все же въ этихъ дѣйствіяхъ Македонія нельзя не видіть зачатокъ высшей іерархической инстанція надъ обыкновенными митрополитами.

Время епископата Македонія въ исторіи Константинополя знаменательно также и въ иномъ отношеніи.

Въ 359 году было окончательно проведено полное сравненіе Константинополя съ Римомъ. Выраженіемъ этого было то, что высшее должностное лицо города, которое доселѣ носило титулъ проконсула, было переименовано въ Praefectus urbi и въ рангѣ сравнено съ Praefecti praetorio <sup>5</sup>). Первый, кто занялъ эту новую должность 11 декабря 359 года, былъ Гоноратъ, бывшій раньше Praefectus Praetorio Galliarum <sup>6</sup>). Вмѣстѣ съ этимъ Константинопольскому претору, по образцу римскаго, была предоставлена юрисдикція по нѣкоторымъ судебнымъ дѣламъ <sup>7</sup>). Не задолго

<sup>6</sup>) Mommsen Cron. I, 239 Hieron. Chr. 2375 Socr. II, 41, 1 Soz. IV, 23. Liban. ep. 389.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Soz. IV, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Soz. IV, 21 Socr. II, 38.

<sup>3)</sup> Soz. IV, 24.

<sup>4)</sup> Soz. IV, 24 Socr. II, 27. 38.

<sup>5)</sup> Seeck Pauly-Wissowa Bd. 4, 1 S. 1090 Schiller. Gesch. d. Kaiserz. II, 58.

<sup>&#</sup>x27;) C. Theod. VI, 4, 16.

до смерти Констанцій увеличиль компетенцію Praefecti urbi тѣмъ, что сдѣлалъ его апелляціонной инстанціей для провинціи Вивинія, Пафлагонія, Геллеспонть, острова (Insulae) Фригія—салютарисъ, Европа, Родопа и Гемимонть <sup>1</sup>).

Вскорѣ послѣ этого Македоній лишился милости императора и вмѣстѣ съ этимъ и константинопольской каоедры. Извѣстенъ разсказъ, будто Македоній приказалъ перенести гробъ Константина изъ разрушающейся церкви, т. е. церкви апостоловъ<sup>2</sup>), гдѣ онъ стоялъ, въ церковь Акакія <sup>3</sup>). Что это сопровождалось безпорядками, весьма возможно. Чтобы при этомъ могъ играть какую-нибудь роль вопросъ объ единосущій (όμοούσίος) едва ли, и это тѣмъ болѣе неправдоподобно, что въ то время число омоузіанъ въ Константинополѣ было весьма не велико. Также невѣрно, чтобы съ этого времени датировался разладъ между Констанціемъ и Македоніемъ. Большая наивность представлять себѣ, чтобы Констанцій отнесся къ вопросу о перенесеніи гробя Константина такъ, какъ описывають это Сократь и Созоменъ<sup>4</sup>). Раздоръ между Констанцiемъ и Македоніемъ. повлекшій въ 360 году смѣщеніе послѣдняго, имѣлъ другія церковно-политическія основанія. Если Сократь и Созоменъ думають, что Македоній до 360 года составлялъ съ акакіанами одну придворную партію 5), то они глубоко заблуждаются. Не только Филосторгій <sup>6</sup>) сообщаеть, что Василій анкирскій считаль его за своего, но также и Сабинь ираклійскій причисляеть Македонія къ омойузіанамъ<sup>7</sup>). Равнымъ

<sup>6</sup>) Philostorg. IV, 9 cp. VIII, 17.

7) Soz. IV, 22, 8 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. Theod. I, 6, I (ann. 361 Mai. 3). Imp. Constantius a. ad senatum. Cum appellatio interposita fuerit per Bithyniam, Paphlagoniam, Lydiam, Hellespontum, insulas etiam ac Phrygiam salutarem, Europam ac Rhodopam et Haemimontum, praefecturae urbi iudicium sactum appellator observet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eus. V. C. IV, 70

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. II, 38, 33 sq. Soz. IV, 2, 3 sq.

<sup>4)</sup> Loofs RE. XII, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socr. II, 45, 1=Soz, IV, 27, 1 иначе Soz. IV, 24, 4 по лучшему источныку! (Loofs a.a. O).

образомъ и Епифаній <sup>1</sup>) считалъ его за сторонника Василія анкирскаго. Это мало. Адресованное къ Македонію письмо Георгія лаодикійскаго оть 358 г.<sup>2</sup>) прямо доказываеть, что Македоній съ самаго начала примыкалъ къ омойузіанамъ. Съ послѣдними противъ акакіанъ Македоній стоялъ на селевкійскомъ соборѣ 359 года на сторонѣ Василія анкирскаго <sup>3</sup>) и наконецъ, какъ омойузіанинъ, былъ смѣщенъ константинопольскимъ соборомъ 360 года вмѣстѣ съ Елевзіемъ кизическимъ, Евстаејемъ севастійскимъ и другими <sup>4</sup>). По Созомену <sup>5</sup>) Македоній послѣ своего низложенія удалился въ одно селеніе близъ Константинополя и тамъ умеръ. Что это случилось вскорѣ послѣ смѣщенія, слѣдуетъ изъ того, что Македоній съ 364 г. въ дѣлахъ своей партіи болѣе не принимаетъ участія <sup>6</sup>).

- <sup>1</sup>) Epiphan. haer. 73, 23. 27.
- <sup>2</sup>) Soz. IV, 13, 2.
- 3) Soz. IV, 22, 3. sq.
- 4) Socr. II, 42, 3 Soz. IV, 24, 3 Philost. V, 1, Hieron. Chr. ann. abr. 2375.
- <sup>5</sup>) Sozom. IV, 26, 1.
- 6) Cp. Soz. VIII, 1, 7. Loofs RE. XII, 43. 44.

# ГЛАВА ВТОРАЯ.

## Развитіе высшей церковно-правительственной власти отъ смерти Констанція до вступленія на престояъ веодосія Великаго.

I.

## Развитіе на востокѣ высшей церковно-іерархической власти въ связи съ образованіемъ церковныхъ партій и союзовъ епископовъ подъ вліяніемъ религіозной политики Юліана отступника.

Съ низложеніемъ Македонія константинопольскую каоедру занялъ бывшій епископъ антіохійскій Евдоксій. Константинополь становится знаменемъ церковно-государственной политики. Омойузіанство, къ которому принадлежало большинство епископовъ восточно-римской имперіи, пало. Вслѣдствіе ловкой закулисной игры придворной партіи восторжествовало омойство. Вѣра большинства на востокѣ была принесена въ жертву не имѣвшей корней въ догматикѣ голой омейской формулѣ. Единство церкви было востановлено. Насколько оно было прочно, это можно было предвидѣть изъ генезиса и это вскорѣ оправдалось событіями <sup>1</sup>). Искусственно созданное единство держалось только благодаря сильной волѣ Констанція. Умеръ онъ, и съ его смерью разсыпалось съ такимъ трудомъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Hieron. adv. Lucif. 19 MSL. XXIII 172 ingemuit totus orbis et arianum se esse miratus est.

построенное зданіе. На арену исторіи выступпли повыя императоры Юліанъ (361—63), Іовіанъ (363—64) и Валентіанъ I (364—375), или враждебные церкви, или державшіеся въ области религіи, если такъ можно выразиться, принципа laissez faire, laissez passer.

Особенно важное значеніе имѣло кратковременное царствованіе Юліана.

Освобожденная отъ всякихъ оковъ теологическая мысль пробудилась и забила живымъ ключемъ. Эти годы, какъ п послѣдовавшіе затѣмъ годы царствованія Валента и Өеодосія, несмотря на нѣкоторыя невзгоды, были весьма счастливы для восточной церкви. Работали, говоритъ Гарнакъ<sup>1</sup>) надъ великой задачей: возстановить на востокѣ правую вѣру. Сражались въ почетной борьбѣ. Грезили о вѣчномъ союзѣ между наукой и вѣрой.

Это же время было весьма благопріятно для развитія церковнаго устройства. Въ эту пору совершается концентрація и внутренняя реорганизація церкви. Вмѣшательство двора въ церковную жизнь прекратилось. Слѣдствіемъ этого явилось выступленіе впередъ догматическихъ партій, чисто какъ таковыхъ, и возможность безъ давленія со стороны правительства завязать другъ съ другомъ враждебныя или дружественныя отношенія соотвѣтственно ихъ догматичеческому положенію. На сцену выступили соборы, положившіе основаніе союзамъ епископовъ.

Но это же время было временемъ игры честолюбія епископовъ. Каждый сколько-нибудь вліятельный митрополить стремился добиться первенства и подчиненія другихъ митрополитовъ и епископовъ<sup>2</sup>).

Въ теченіе всей второй половины IV вѣка мы слышимъ непрекращающіяся жалобы на властолюбіе епископовъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Harnack DG. II, 258.

<sup>2)</sup> Cp. Harnack DG. II, 234.

Открещиваясь отъ рекомендаціи Евдоксія при занятіи имъ антіохійской каюедры, вотъ какъ характеризуетъ императоръ Констанцій въ 358—359 годахъ современныхъ ему епископовъ<sup>1</sup>). «Евдоксій пришелъ не отъ насъ, пусть такъ не думаютъ, мы далеки отъ этого. А кто, кромѣ сего, вдается еще въ подобные софизмы, тотъ, очевидно, глумится надъ Всевышнимъ. Да и отчего по собственной волѣ удержатся тѣ, которые, ища власти, проходятъ города, перебѣгаютъ изъ одного въ другой, какъ бродяги, и влекомые жаждою къ большему, проникаютъ во всякое убѣжище. Между ними, говорятъ, есть пройдохи и софисты, которыхъ и наименовать неприлично: это—племя злое и нечестивѣйшее. Скопище ихъ вамъ и самимъ хорошо извѣстно».

Не лучше отзывы о современныхъ имъ епископахъ мы слышимъ изъ устъ Василія Великаго и Григорія Богослова.

Въ посланіи къ италійскимъ и галльскимъ епископамъ<sup>2</sup>) вотъ какими словами Василій описываетъ тогдашнее состояніе восточной церкви.

«Не одна церковь въ опасности, даже не двѣ или три церкви подвергаются жестокой бурѣ: почти отъ предѣловъ Иллирика до Оиваиды свирѣпствуетъ зловредная ересь, которой лукавыя сѣмена брошены сперва злоименнымъ Аріемъ, глубоко же укорененныя многими, которые послѣ Арія прилежно воздѣлывали нечестіе, произрастили теперь тлетворные плоды. Догматы благочестія извращены, уставы церкви нарушены; любоначаліе людей, не боящихся Господа, кидается за начальственными должностями и предсѣдательство въявь уже предлагается въ награду за нечестіе: почему, кто произносилъ болѣе тяжкія хулы, тотъ предпочтительнѣе другихъ избирается на епископ-

4) Bas. ep. 92 pycc. nep. VI, 198.

<sup>4)</sup> Soz. IV, 14 p. n. 250. 251 1.

ство въ народѣ; исчезла сановноств священническая; мало людей, пасущихъ стадо Господне разумно; сбереженное для бѣдныхъ честолюбцы непрестанно тратятъ на свои удовольствія и на раздачу подарковъ: не видно точнаго исполнения церковныхъ правилъ; много стало свободы грѣшить: ибо достигающіе начальства человѣческимъ усердіемъ въ благодарность за сіе самое усердіе воздаютъ тѣмъ, что все дозволяютъ въ угодность грѣшащимъ. Погибъ правдивый судъ; всякій ходить по волѣ сердца своего; порокъ не знаетъ себѣ мѣры; народъ не слушаетъ увѣщаній; въ предстоятеляхъ не достаетъ дерзновенія; потому что пріобрѣтшіе себѣ власть черезъ людей стали рабами оказавшихъ имъ милость. У иныхъ придумано уже и оружіе для междоусобной брани, именно защита православія, и прикрывая частныя свои вражды, выставляють на видъ, что враждують за благочестіе. А другіе, отклоняя оть себя обличеніе въ самыхъ гнусныхъ дѣлахъ, доводятъ народъ до неистовства, поощряя къ взаимнымъ спорамъ, чтобы общими бѣдствіями прикрыть свое худое состояніе. Поэтому брань сія не примирима; сдѣлавніе худое страшатся общаго мира, потому что онъ обнаружить тайная ихъ срама».

«Предлогомъ споровъ у насъ, говорить Григорій Богословъ, <sup>1</sup>) св. Троица, а истинной причиной-нев bвражда. Любопрительность и любонароятная описанія»<sup>2</sup>). (епископовъ) выше всякаго чаліе Одни изъ насъ (епископовъ) состязаются 3 a C B. престолы, возстають другь противь друга, поражаются и поражають безчисленными бѣдствіями. Это невозглашають мнѣ: миръ, укротимые воители, они и хвалятся кровью. О если бы Божіе правосудіе

<sup>2</sup>) Григорія VI, стр. 206.

<sup>1)</sup> Григорія Богослова Твор. въ пер. Моск. дух. ак. т. VI стр. 79. 80.

поразило ихъгеоскою болѣзнію П 3 A сѣлаказнь на своихъ съдалищахъ. лища терпѣли (1 цар. 5, 9) 1). Предсѣдательство-говорить онъ въ надробномъ словѣ Василію<sup>2</sup>) пріобрѣтается не добродѣтелью, но происками. Престолы занимаются не достойнъйщими, но сильнъйшими. Предсъдатель церкви удобно выискивается, не трудившись, не готовившись къ сану, едва постянъ. какъ уже и выросъ, подобно исполинамъ въ баснѣ. Въ первый день производимъ мы во святые и велимъ быть мудрыми тѣмъ, которые ничему не учились и кромѣ одного произволенія ничего у себя не имѣютъ, восходя въ степень... Надменный предсъдательствуетъ, поднимаетъ брань противъ лучшихъ себя, безъ трепета восходитъ на престолъ, не ужасается, видя воздержаннаго внизу. Напротивь того думаеть, что, получивь могущество, сталь онь и премудрѣе»<sup>3</sup>). Здѣсь имѣется въ виду предшественникъ Василія Великаго Евсевій, епископъ Кесаріи каппадокійской. «Онъ, читаемъ дальше. былъ въ подозрѣніи у города за смятеніе, происшедшее при возведеніи его на каоедру, такъ какъ и санъ предстоятеля имъ былъ полученъ не столько законно и согласно съ правилами, сколько насильственно»<sup>4</sup>). Евсевій кесарійскій, впрочемъ, не составлялъ исключенія. Напротивъ, скорѣе можно думать, что честолюбіе было общимъ порокомъ епископовъ того времени. Ръшивъ отказаться отъ константинопольской каоедры, воть что Григорій пишеть Филагрію <sup>5</sup>). «Утомился я въборьбѣ съзавистью и съ священными епископами, которые нарушають общее единомысліе и дѣло вѣры ставятъ ниже частныхъ распрей: поэтому рѣшился, по пословицѣ, не давать боль-

<sup>5</sup>) Григорія VI, стр. 191.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Григорій къ епископамъ стр. 58.

<sup>2)</sup> Григорія 45 слово стр. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Григорія стр. 82.

<sup>4)</sup> Григорія стр. 85.

ше хода кормѣ». А воть какими словами характеризуеть онъ почтенныхъ отцовъ II вселенскаго собора. «Эти предстоятели и учители народовъ, податели Духа, съ высоты престоловъ осіявающіе спасительнымъ ученіемъ и непрестанно среди церквей широко вѣщательнымъ гласомъ проповѣдающіе всѣмъ миръ, съ такимъ ожесточеніемъ возставали другъ на друга, что съ грозными восклицаніями собирая себѣ споборниковъ, обвиняя другихъ, сами подвергаясь обвиненіямъ, предаваясь сильнымъ движеніямъ, перебѣгая съ мѣста на мѣсто, расхищая, что только удалось захватить прежде другихъ, въ страсти къ любоначалію и единоначалію (какъ и какими словами онишу это), расторгли уже цѣлую вселенную» <sup>1</sup>).

Но изъ-за чего шла борьба? Чего всѣ они добивались? Чтобы понять это намъ надо бросить ретроспективный взглядъ на событія второй половины III вѣка.

Какъ свидѣтельствуетъ Евсевій <sup>2</sup>), въ то время на востокѣ въ церкви совершалась страшная борьба честолюбія епископовъ. Каждый епископъ «домогался первенства, будто какой-нибудь неограниченной власти». Борьба эта велась за правовое верховенство, за право избирать и утверждать епископовъ. Каждый выдающійся епископъ желалъ сдѣлаться епископомъ надъ епископами, т. е. митрополитомъ. Римскій епископъ задалъ тонъ. Онъ первый указалъ путь къ этой власти. Какъ мы знаемъ <sup>3</sup>), въ Римѣ раньше всего развилась высшая епископская или митрополичая правовая власть. Таковая власть римскаго епископа (надъ Италіей и островами) восходитъ къ концу II или началу III вѣка. Но римская церковь, римская община есть matrix et radix ecclesiae catholicae <sup>4</sup>). Она

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Григ. Бог. стихи о жизни своей VI, 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. h. e. VIII, 1, 7. 8 mart Pal. c. 12 ср. Гидуляновъ. Митропо-. литы стр. 185. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гидуляновъ стр. 189.

<sup>4)</sup> Cyprian. ep. 48.

образецъ и путеводитель для всёхъ остальныхъ. «Ссылкой на vченіе римской церкви-великой, древней, встмъ извъстной, основанной Павломъ и Петромъ-таковъ по мнѣнію Гарнака<sup>1</sup>) смыслъ извѣстнаго мѣста Иринен<sup>2</sup>), мы опровергаемъ всѣхъ ерстиковъ и истинно разрѣшаемъ вопросъ относительно того, церковь ли это или еретики; съ этою же церковью необходимо должна согласоваться всякая церковь, т. е., върующіе вообще. потому что она, какъ апостольская церковь, владѣетъ врожденнымъ авторитетомъ, и этотъ ея авторитеть болѣе могуществененъ И олте ясенъ, чѣмъ авторитеть всякой другой апостольской церкви, такъ какъ она самая большая, древняя, всѣмъ извѣстная, основанная апостольскими князьями церковь». И такъ было не только въ vyeniu, въ догмѣ, но также и вь области развитія церковнаго устройства<sup>3</sup>). Въ Римѣ единоличный епископать облекся всѣмъ присущимъ ему авторитетомъ и пріобрѣлъ всемірно-историческое значение. Идеи объ апостольскомъ преемствѣ епископовъ и о передачѣ имъ всѣхъ апостольскихъ правъ суть преимущественно римскія идеи <sup>4</sup>). Устройство римской общины и положеніе ея епископа являлись образцомъ для всѣхъ прочихъ Римскій епископъ достигъ высшей епископской, церквей. власти. Примфру его должны митрополичей послѣдовать и послѣдовали всѣ сколько-нибудь могущественные епископы. Каждый изъ нихъ желалъ сдѣлаться епископомъ надъ епископами въ своей области. Теперь понятны слова, которыми Евсевій описываеть церковную борьбу второй половины III и начала IV столѣтія. Власть, которую въ самомъ началѣ III в.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Harnack, Das Zeugniss des Irenäus über das Ausehen der Römischen Kirche, Sitzungs berichte der kön. Preuss. Akademie der Wessenschaften zu Berlin 1893 S. 952.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Iren. adv. haeres. III, 3, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гидуляновъ Митрополиты стр. 190 etc..

<sup>4)</sup> Harnack A. Die ältesten christlichen. Datirungen und die Anfänge einer bischöflichen Chronographie in Rom. Sitzungsberichte der Kön. Preuss-Akad. Heft 35 1892 S. 652.

осуществлялъ въ Италіи римскій енисконъ, справедливо замѣтилъ Зомъ<sup>1</sup>), была рѣшительнымъ побужденіемъ къ тому движенію, которое привело въ теченіе III вѣка въ другихъ частихъ церкви къ возвышенію извѣстнаго епископа и его общины надъ другими епископами и общинами. Въ это время правовая власть епископовъ александрійскаго, антіохійскаго, ефесскаго, кесарійскаго и другихъ является отблескомъ, отмитрополичей власти римскаго епископа. Этоть ра:кеніемъ историческій факть есть тоть, который утверждень никейскимъ соборомъ въ его шестомъ канонѣ. «Да хранятся древпринятые въ Египть, въ Ливіи и въ Пентаніе обычан. дабы александрійскій енископъ nort, имѣлъ власть надъ всѣми сими, понеже и римскому епископу, гласить канонъ-с і с обычно. Подобно и въ Антіохіи и въ иныхъ областяхъ да сохраняются преимущества церквей»<sup>2</sup>).

Власть и положеніе римскаго епископа были тѣмъ образцомъ, на основаніи котораго утверждались права другихъ епископовъ, какъ церковно-законныя. Сильное положеніе александрійскаго епископа и другихъ первенствующихъ епископовъ законно обосновывалось и утверждалось тѣмъ, что таковая же власть принадлежитъ и римскому епископу. Власть римскаго епископа была законнымъ основаніемъ для власти остальныхъ. Это—чрезвычайно важное обстоятельство. Въ немъ лежитъ историко-организаціонное значеніе никейскихъ каноновъ <sup>3</sup>). Въ канонѣ 6-мъ никейскій соборъ законную высшую

<sup>3</sup>) Sohm Kirchenrecht S. 411.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sohm KR. S. 410.

<sup>2)</sup> Nic. c. VI (Pitra I, 430) Τὰ ἀρχαῖα ἔθη χρατείτω τὰ ἐν Αἰγόπτῳ καὶ Αιβύη καὶ Πενταπόλει, ῶστε τὸν 'Αλεξανδρείας ἐπίσκοπον πάντων τοὺτων ἔχειν τὴν. ἐξουσίαν, ἐπειδὴ καὶ τῷ ἐν τὴ Ῥώμῃ ἐπισκόπῳ τοῦτο σὺνηθές ἐστιν ὑμοίως δὲ καὶ κατὰ 'Αντιόχειαν καὶ ἐν ταῖς ἄλλαις ἐπαρχίαις τὰ πρεσβεία σώζεσθαι ταῖς ἐκκλησίαις καθό-λου δὲ πρόδηλον ἐκεῖνο, ὅτι εἰ τις χωρὶς γνώμης τοῦ μητροπολίτου γένοιτο ἐπίσκοπος, τὸν τοιοῦτον ἡ μεγάλη σύνοδος ῶρισε μὴ δεῖν εἶναι ἐπίσκοπον ἐἀν μέντοι τὴ κοινῆ πάν-των ψήφῳ, εὐλόψω οὐσῃ καὶ κατὰ κανόνα ἐκκλησιαστικόν, δύο ἢ τρεῖς δι' οἰκείαν φιλο-νεικίαν ἀντιλέγωσι, κρατείτω ἡ τῶν πλειόνων ψῆφος.

епископскую власть александрійскаго и другихъ митронолитовъ призналъ отпечаткомъ власти римскаго папы и разъяснилъ, что это такъ и должно быть «понеже и римскому епископу сіе обычно».

Во второй половинѣ IV вѣка римскій іерархъ, какъ мы знаемъ, изъ епископа Рима и митрополита Италіи превращается въ митрополита надъ митрополитами или патріарха въ Италіи и вмѣстѣ съ тѣмъ становится во главѣ всей западной церкви.

Но здѣсь разыгралась такая же исторія, ктоорую мы наблюдали выше.

Развитіе римскаго епископата, какъ образцоваго, рождало свой контрасть. Какъ это было въ III вѣкѣ, такъ случилось и теперь. Всякій вліятельный митрополить желаль достигнуть той власти, на которую притязаль римскій епископъ. Каждый изъ нихъ желалъ подчинить своей власти другихъ митрополитовъ и стать во главѣ церкви востока, какъ тотъ стоялъ во главѣ церкви запада<sup>1</sup>). Вотъ въ этомъ и лежитъ корень, основание той борьбы, о которой свидьтельствують Констанцій, Василій Великій, Григорій Назіанзинъ и другіе. Каждый сколько-нибудь вліятельный митрополить, нодражая римскому епископу, желаль сдёлаться главою восточной церкви. Такимъ образомъ развитіе, совершавшееся въ восточной церкви въ IV вѣкѣ, какъ это справедливо замѣтилъ Зомъ<sup>2</sup>), въ дѣйствительности было направлено къ образованію не діэцезальнаго или патріаршаго въ обычномъ смыслѣ устройства, а устройства примата. Дѣло шло о томъ, чтобы во главѣ церкви всего востока стоялъ одинъ епископъ такъ же, какъ римскій епископъ находился во главѣ церкви всего запада.

На этотъ путь прежде всего, конечно, стали ть іерархи, власть которыхъ прямо въ канонъ шестомъ сравнивается съ властью рим-

20

<sup>1)</sup> Sohm KR. S. 430. 431.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sohm. S. 437.

скаго предстоятеля, именно епископы александрійскій и антіохійскій. Позднѣе того же рода власти стали домогаться также и другіе вліятельные митрополиты востока, причемъ впереди всѣхъ шелъ епископъ новаго Рима, новой столицы, епископъ константинопольскій. Всѣ они стремились къ одной цѣли, но шли къ ней различными путями. Одни изъ нихъ опирались на императора (Константинополь, Антіохія), другі́е искали помощи у Рима (Александрія, Кесарія и т. д.).

Прослѣдимъ подробно исторію этого развитія на востокѣ, причемъ исходнымъ пунктомъ возьмемъ селевкійскій соборъ.

#### II.

### Церковныя партіи восточно-римской имперіи въ царствованіе Юліана, Іовіана, Валентиніана и Валента.

Въ 359 г. омойузіанская партія по своей многочисленности, являлось господствующей на востокѣ. Исключая Палестины и той части Сиріи, гдѣ дъйствовали Акакій и Евдоксій, вся восточная церковь исповѣдывала омойузіанство. Въ 360 году на константинопольскомъ соборѣ она была побѣждена омеями. Главы этой партіи, именно Василій анкирскій, Македоній константинопольскій, Елевзій кизическій, Эортасій сардскій, Драконтій пергамскій, Евставій севастійскій, Сильванъ тарсійскій, Софроній помпейопольскій, Елпидій сатальскій и Неонъ Селевкіе-исаврійскій были визложены и отправлены въ ссылку<sup>1</sup>). Каоедры ихъ были замъщены акакіанами. Въ Никомидію вмѣсто Кекропія Акакій кесарійскій поставилъ-Онисима, въ Анкиръ вмъсто Василія-Авапасія, въ Тарсѣ вмъсто Сильвана другого Акакія, въ Антіохіи, изгнавъ всѣхъ сторонниковъ Василія анкирскаго, возвелъ на престолъ Мелетія изъ Севастіи армянской, а въ Лаодикію рукополо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Soz. IV. 24. 25. 27 русс. пер. стр. 288. 290. 191. 296 Socr. II, 42. р. п. стр. 240. 41.

жиль Пелагія <sup>1</sup>). Оть Акакія не отставаль Евдоксій, сдѣлавшійся вмѣсто Македонія епископомъ константинопольскимъ <sup>2</sup>). На вдовствующую за смѣщеніемъ Елевзія кизическую кабедру имъ быль поставленъ Евномій <sup>3</sup>).

Подъ покровомъ омейской формулы 360 г. единство церкви было возстановлено. Но это было такъ только съ формальной точки зрѣнія. Формула эта не удовлетворяла религіозному чувству востока. Внутри церкви кипѣла глухая борьба, которая изъ боязни предъ Констанціемъ не могла вовнѣ открыто проявиться.

Съ воцареніемъ Юліана все перемѣнилось. Онъ возвратилъ изъ ссылки встхъ епископовъ и устранилъ то искусственное состояніе, которое создаль Констанцій. Церковная жизнь была предоставлена естественному ходу вещей. Подавленныя религіознодогматическія воззрѣнія всюду воскресли. Оставшись безъ поддержки императора, епископы сами по себѣ ничего не могля подълать. Центръ тяжести опять перешель съ епископа на церковную сбщину, паству, какъ это было въ цервые три вѣка христіанства. Вслѣдствіе этого поставленные наприм'єрь акакіанами во главѣ важнѣйшихъ церквей омейскіе епископы не могли удержаться на своихъ каеедрахъ. Они должны были или перемѣнить свое догматическое вѣроученіе (Аванасій анкарскій) или уступить свое мёсто возвратившимся наъ ссыдки епископамъ, какъ это было въ Александріи, Антіохіи, Никомидіи, Кизикъ, Тарсъ и т. д. Такъ впередъ выступили догматическія партіи, какълаковыя. Каждан изь нихъ желала свою догматику сдёлать догмою для всей церкви. Нодъ вліяніемъ возникшей изъ-за этого борьбы ст противными партіями на почвѣ догматики явилась концентрація христіанскихъ общинъ и ихъ епископовъ. Какъ это было и раньше, средствомъ объединенія послужили соборы. Красною нитью они проходять черезъ все царствование Юліана, Іовіана, Ва-

 $20^{*}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philost. V, 1 pycc. пер. стр. 364. 365.

<sup>2)</sup> Philost. V, 1 русс. пер. стр. 364.

<sup>3)</sup> Philost. V, 3 p. п. стр. 365 Loofs Art. Eunomius въ RE. V, 597.

лентиніана І-го и Валента <sup>1</sup>). Въ исторіи развитія устройства восточной церкви эта концентрація христіанскихъ общинъ и ихъ епископовъ имѣла высоко важное значеніе. Такъ какъ объединеніе это совершалось на почвѣ догматическихъ воззрѣній, намъ необходимо остановиться на изученіи положенія различныхъ церковныхъ партій этого времени.

Не касаясь мелкихъ партій, являющихся скорѣе сектами, мы будемъ имѣть въ виду только важнѣйшія партіи, притязавшія съ большимъ или меньшимъ правомъ на имя церкви. Такихъ партій въ это время было четыре, именно: 1) омоуsiane, державшіеся на почкѣ никейскаго символа еданосущія или староникейцы, 2) омойузіане, признававшіе подобосущіе, 3) омеи, стоявшіе за голую формулу δµою; и, наконецъ, 4) аномен или исповѣдники неподобія.

Мы остановимся на каждой изъ этихъ партій въ отдѣльности и прослѣдимъ ихъ организацію и географическое распространеніе.

Начнемъ съ омоузіанъ или староникейцевъ.

Въ началѣ царствованія Юліана омоузіанская партія на востокѣ была немногочислена. За догматическую партію, какъ таковую, ее можно признавать развѣ только въ Египтѣ<sup>2</sup>). Опорой и вождемъ этой партіи былъ Асанасій, судьба котораго тѣсно связана съ судьбой самой партіи. Въ послѣдніе дни Констанція партія даже въ Египтѣ была загнана и своимъ положеніемъ напоминала Асанасія, спасавшагося въ пескахъ Ливійской пустыни. Всѣ выдающіяся каседры въ Египтѣ, особенно въ Ливіи и Пентаполѣ, были замѣщены омеями<sup>3</sup>).

Царствованіе Юліана все измѣнило. Уже въ февралѣ мѣсяцѣ (21 дня) 362 г. <sup>4</sup>) Асанасій вернулся въ Александрію. Его

<sup>3</sup>) ср. списокъ акакіанъ на селевкійскомъ соборѣ 359 года у Малеі III, 321 sqq.

· 4) Athan. hist. acaph. 9.

<sup>1)</sup> Cp. Hefele CG. I, 702 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs, Eustathius von Sebaste und die Chronologie der Basilius-Briefe. Halle. 1898 S. 94.

противоепископъ Георгій нашель здЕсь ужасный конець. Когда вѣсть о смерти Констанція достигла Александрія. Георгій уже 30 ноября былъ заключенъ александрійцами въ темницу. а четыре недѣли спустя 24 цекабря 361 года умервщленъ озвѣрѣвшею чернью<sup>1</sup>). По возвращенія въ Александрію Асанасій съ необыкновеннымъ жаромъ погрузился въ обще-церковныя отношенія. Еще въ началь 362 года въ присутстыи Евсевія верчелльскаго онъ созвялъ въ Александрію соборь<sup>2</sup>), который, несмотра на малое число собравшихся епископовь принадлежить къ важнѣйшимъ соборамъ аріанскаго (21). спора <sup>3</sup>). Соборъ этотъ торжественнымъ образомъ, основываясь на актахъ никейскаго собора, воскресилъ никейство sans phrase, признавъ, что христіане должны исповѣдывать о́µооо́сюс и отвергать всякую аріанскую ересь. Обходя молчаніемъ вопросъ одна упостась или три (св. Духъ въ Александріи почитался, какъ Сынъ), признали только, что они о́µооо́осос 4).

Рядомъ съ этимъ Аванасій энергично занялся возстановленіемъ някензма въ Египтѣ и борьбою съ эллинизмомъ, нашедшимъ себѣ жаркаго защитника въ лицѣ Юліана. Послѣдняя борьба шла настолько удачно, что Отступникъ осенью 362 года, видимо подъ вліяніемъ александрійскаго язычества <sup>5</sup>) вынужденъ былъ еще разъ изгнать изъ Александріи «врага боговъ» Аванасія <sup>6</sup>). Продолжайся царствованіе Юліана дальше, дѣла омоузіанъ снова могли бы придти въ дурное положеніе. Но предсказаніе, которое по Руфину <sup>7</sup>) Аванасій сдѣлалъ предъ своимъ отправленіемъ въ изгнаціе 24 октября 362 года <sup>8</sup>): Nolite

<sup>7</sup>) Rufin I, 34 cp. Socr. 3, 14, 1.

8) Larsow npeg. Kb hist. acceph.: Gutschmid. Kl. Schriften Bd. 2 S. 438.

1.5

<sup>1)</sup> Athan. hist. aceph. 6--8 MSG, 27, 1444 sq. f. v. Gutschmid. S. 437 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Его соборное посланіе такъ наз. tomus ad. Antioch. MSG XXVII, 795— 810 ср. Rufin h. e. I, 27—29 MSL XXI 498. О покоящихся на коптскихъ источникахъ работахъ Revillout ср. Kattenbusch, Das apost. symbol I, 1894 S. 279 ff.

<sup>3)</sup> Loofs RE. II S 39.

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Harnack DG. II, 254. Harnack Dogmengeschichte Freib. 1898 S. 190.
 <sup>5</sup>) Rufin. I, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Cp. Ep. Jul. 6. 26 cp. 51.

conturbari, quia nubecula est et cito pertransit вскоръ исполнилось. Какъ только стало извѣстно о смерти Юліана (26 іюня 363 г.), Аванасій вернулся въ Александрію и тотчасъ отплылъ въ Антіохію къ новому императору Іовіану. Когда послѣ радушнаго пріема 20 февраля 364 года Аванасій возвратился въ Александрію<sup>1</sup>), то правленіе Юліана можно было считать мимолетнымъ эпизодомъ.

Какъ это можно видёть изъ исторіи селевкійскаго собора омойузіанская партія уже въ концѣ царствованія. Констанція была господствующей на востокѣ. Только благодаря ловкой игрѣ придворныхъ епископовъ она на нѣкоторое время была подавлена. Послѣ смерти Констанція омойузіанство должно было воскреснуть и пъйствительно воскресло въ восточной церкви. Исключая Египта, гдв процвътало омоузіанство, а также Константинополя и Палестины, въ которыхъ въ союзѣ съ аномеями держались еще омен, вся остальная восточно-римская имперія испов'єдывала подобосущіе. «Въ большей части Валентовой имперія, говорять Созоменъ<sup>2</sup>), и особенно во Оракіи, Виеиніи, Голлеспонть и областяхъ сосѣднихъ и отдаленнѣйшихъ, масса была на сторонѣ единомышленниковъ Македонія. Со смертью послѣдняго<sup>3</sup>), а также и Василія анкирскаго 4) лидеромъ этой партія сдѣлался Евстаній севастійскій 5). Рядомъ съ нимъ въ это время съ большимъ или меньшимъ успѣхомъ выступали въ Азіи проконсульской — Евеейй ефесский <sup>6</sup>), въ Геллеспонтв — Елевзий визическій <sup>7</sup>), въ Каріи—Евменій афродизійскій <sup>8</sup>), въ Лидіи—

<sup>2</sup>) Sozom. VI, 10 р. п. стр. 395 ср. IV, 27 стр. 296.



<sup>1)</sup> Larsow предисл. къ hist acceph. Gutschmid II, 438.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs Art. Macedonius RE, XII. 42.

<sup>\*)</sup> Le Quien I, 459. Krüger Art. Basilius RE. II, 435.

<sup>5)</sup> Loofs Eustathius S. 1 ff. Eustatuius Bb RE V, 627 Le Quien I, 421.

<sup>6)</sup> Socr. IV, 12 Soz. VI, 11 Photii Biblioth cod. 267 Bb vita Isarc Monachi cp. Le Quien. I, 675 O соборъ смирискомъ см. Hefele I<sup>1</sup>, 712.

<sup>7)</sup> Socr. IV, 6 Soz VI, 8 Pholost. V, 3 Theodor II, 27, 29, Le Quien I, 750

<sup>•)</sup> Socr. IV, 12 подп. отцовъ II всел. соб. Le Quien I. 899.

Эортасій <sup>1</sup>), въ Памфилія--Евстаеій <sup>2</sup>), во Фригія--Кекропій лаодикійскій <sup>3</sup>), въ Писидія— Антоній антіохійскій и Фаустинъ иконійскій <sup>4</sup>), въ Каппадокія— Евсевій кесарійскій <sup>5</sup>) и талантливый Василій<sup>6</sup>), въ Галатія – Аоанасій анкирскій<sup>7</sup>), Виеннія — Мараеоній никомидійскій <sup>8</sup>), въ Пафлагоніи — BЪ Василидъ гангрскій<sup>9</sup>), Софроній помпеопольскій<sup>10</sup>) и Каликрать клавдіовольскій <sup>11</sup>), въ Діоспонть — Евтихій и Евлалій, епископы амазійскіе 12), въ Понть Полемоновомъ-Мусоній неокесарій--скій<sup>13</sup>), въ Арменій второй Ураній мелитенскій<sup>14</sup>), въ Исаврія Неонъ селевкійскій <sup>15</sup>), въ Киликія—Сильванъ тарсійскій и Өеофилъ каставальскій <sup>16</sup>), въ Euphratensis — Евсевій самосатскій <sup>17</sup>), въ Своїд-Георгій лаодикійскій <sup>18</sup>) и т. д. Всѣ они отличались строгою нравственностью и пользовались любовью и доверіемъ своихъ общинъ. Съ этой стороны ихъ аттестують и православные историки. «Жизнь ихъ, на которую народъ больше всего обращаеть вниманія, была, говорить Созомень <sup>19</sup>), безу-

<sup>1</sup>) Sozom. IV, 23. Epiph. haer. 73 Le Quien I, 1861.

<sup>2</sup>) Socr. IV, 12 Le Quien I, 998.

<sup>3</sup>) Le Quien I, 794 cp. Gerg. Laod. ad. Macedon. Soz. IV, 22.

<sup>5</sup>) Le Quien I, 372.

•) Socr. IV, 12 Loofs Eustathius von Sebaste und die Chronologie der Basiluis-Briefe Halle 1898 S. 54 ff.

5) Socr. IV, 12 Le Quien I, 461.

<sup>8</sup>) Socr. II, 38 45 crp. 220, 246 Soz IV, 20. 27 crp. 273. 296 Le Quien I, 587.

9) Basil. ep. 72. Le Quien I, 551.

<sup>10</sup>) Socr. II, 39 p. n. crp. 229 II, 40, crp. 233; 42, crp. 241. III, 10, crp. 280; 25, crp. 313 Soz. IV, 22 Le Quien I, 559.

<sup>11</sup>) Socr. III, 25, crp. 313 Le Quien I, 568.

<sup>12</sup>) Le Quien I, 525 Soz. VII, 2.

<sup>13</sup>) Bas. ep. 28, 3 Loois l. c. S. 61 Le Quien I, 502.

14) Socr. IV, 12 Le Quien I, 441.

<sup>15</sup>) Socr. IV, 12 ср. II, 42 стр. 241 Soz. IV, 24.р. п. стр. 291 Treppner, Das Patriarchat v, Antiochien. Würg. 1891 S. 178.

<sup>16</sup>) Socr. IV, 12 Soz IV, 24, crp. 291. VI. 4, crp. 382, VI, 10, crp. 396 Treppner S. 101. 120.

<sup>17</sup>) Socr. IV, 12 cp. Loofs art. Eusebius RE. V, 620 Treppner S. 136 ff
<sup>18</sup>) Soz. IV. 22 Epiph. h. 73, 23 Treppner S. 66.

<sup>19</sup>) Soz. IV, 27, стр. 295.

коризненна, походка степенна, правила препровожденія времени сходны съ монашескими, рѣчь проста, нравъ привлекателенъ». Всѣ они отличались склонностью къ монашеству и благотворительности <sup>1</sup>). Въ особенности это надо сказать объ Евстаеіи и Мараеоніи. Первый былъ основателемъ монашества въ Арменіи, Понтѣ и Пафлагоніи <sup>2</sup>), что же касается второго, то онъ, по словамъ Созомена <sup>3</sup>) «наживъ въ должности государственнаго счетчика при областныхъ войскахъ большое богатство, оставилъ военную службу и сначала сдѣлался смотрителемъ общины больныхъ и бѣдныхъ, а потомъ по убѣжденію севастійскаго епископа Евстаеія началъ вести жизнь подвижническую и основалъ въ Константинополѣ общину монаховъ и былъ причиною того, что ученіе Македонія не исчезло въ Константинополѣ» до временъ историка.

Борьба съ торжествующимъ въ эпоху Юліана язычествомъ н крайними христіанскими партіями, главнымъ образомъ аномействомъ. заставила представителей омойузіанской партіи тѣснѣе сблизиться между собою и образовать союзъ, охватывавшій епископовъ четырехъ діэцезовъ, именно Өракіи, Азіи, Понта и Востока<sup>4</sup>). Средствомъ объединенія явились соборы. Однимъ изъ первыхъ былъ соборъ въ Зелѣ еленопольской, составившій новую формулу вѣры <sup>5</sup>). Въ чемъ она заключалась мы не знаемъ. Болѣе многочисленное собраніе епископовъ этой партіи состоялось въ Лампсакѣ въ 364 г.<sup>6</sup>). Твердо держась формулы «подобенъ по существу (бµоюс хат' особач) для отличенія чпостасей (διà τὴν σηµаσίαν τῶν ὑποστάσεων)»<sup>7</sup>) соборъ въ развитіи антіаріанской тенденціи въ омойузіанскомъ мышленіи сдѣлалъ шагъ вперелъ: постановленія константинопольскаго

- <sup>3</sup>) Soziom. IV, 27 русс. пер. стр. 296. 297.
- 4) Soz. VI, 10 стр. 396.

- 6) Soz. VI, 7, 8 върнъе, чъять Сократь.
- <sup>7</sup>) Soz. VI, 7, 4.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Gregor. Naz. or. 41, 8 MSG: 36, 440.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs a. a. O. S. 54. Loofs art Eustathius Bb RE. V, 627.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bas. ep. 251, 4.

собора 360 г. были кассированы, смѣщенные омеями вскорѣ послѣ названнаго собора епископы была объявлены законными владѣтелями своихъ каеедръ, никская формула отброшена<sup>1</sup>) и провозглашена анаеема надъ Акакіемь и Евдоксіемъ и ихъ единомышленниками<sup>2</sup>). После этого целымь рядомъ соборовъ. имъвшихъ мъсто въ Смириъ азійской, въ Писидіи, Исавріи, Памфиліи и Ликіи, было достигнуто полное объединеніе всей омойузіанской партія<sup>3</sup>). Выраженіемъ послѣдняго явилось посольство Евстаеія севастійскаго, Сильвана тарсійскаго и Өсофила каставальскаго отъ лица всъхъ омойузіанскихъ спископовъ восточной церкви къ римскому папѣ 4). Что это такъ, можно видѣть изъ отвѣтнаго посланія Либерія, въ aıресѣ котораго значатся имена всѣхъ важнѣйшихъ еписковъ восточно-римской имперіи, исключая енископовъ Палестины и Египта <sup>5</sup>).

<sup>1</sup>) Soz. VI, 7. 4 sq.

4) Socr. IV, 12, crp. 334 Soz. VI, 10. 11. crp. 396. 7.

<sup>5</sup>) Socr. IV, 12 стр. 336. Въ виду высокой важности для насъ состава омойузіанскихъ соборовъ мы приводимъ адресъ посланія римскаго епископа Либерія восточнымъ епископамъ (Sozom. IV, 12 ed. Hussey p. 184): Евиеію (Еслобо Ефесъ), Кириллу (Іерусалимъ) Иперехію (сf. conc. Ancyr. Mansi III, 287), Уранію (Апамея сирійская или Мелитена ариянская), Ирону (Таза?) Елпидію (Сатала), Максиму, Евсевію (Кесарія каппадокійская или Самосать), Евкарпію, Эортасію (Сарды)), Неону (Селевкія исаврійская), Евиадію (Едиабия Афродизія карійская), Фаустину (Иконія), Проклину, Пасинику (Зела), Арсенію, Севиру (Σευήρω Амблада ликаонская?), Дидиміону, Вретанію (Томисъ скиоскій Sozom. IV, 21), Калликрату (Клавдіополь въ Памфиліи?), Далмацію, Эдесію, Евстохію, Анвросію, Гелонію, Пардалію, Македонію (Мопсусстія или Константинополь), Павлу (Емеза), Маркеллу, Ираклію (Тейхія палифилійская?), Александру (сf. c. Ancyr. Mansi III, 287), Адолію, Маркіану (Лампсакъ), Соенелу (Σθενέλω), Іоанну (Сидія въ Памфиліи?) Макеру (Мяхер:), Харисію, Сильвану (Тарсъ), Фотину, Антонію (Антіохія писид.), Аниеу ('Αύθω), Кельсу, Евфранону (Едфрачон), Мильзію, Патрикію (Палты килик.), Северіану (conc. Ancyr. Mansi III, 287), Евсевію (Кесарія каппад. или самосат.?), Евмолпію (Εύμολπίω), Аванасію (Анкира) Діофанту (Διοφάντω), Менодору, Діоклу Хризампелу, Неону (Селевкія исаврійская), Евгенію (Никея?), Евстафію (Севастія или Сидія памфилійская?), Калликрату (Клавдіополь исаврійскій), Арсенію, Евгенію (Палія ликаонская), Мартирію (Панія или Кесарія филиппова),

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. IV, 4, 3.

<sup>3)</sup> Socr. IV, 12 crp. 334.

Но уже за нѣсколько лѣтъ до этого въ рядахъ этой партіи явился расколъ.

Мало замѣтный въ началѣ, онъ съ каждымъ голомъ все болѣе и болѣе увеличивался до тѣхъ поръ, пока въ 373 году окончательно не раздѣлилъ всю партію на двѣ половины. Появленіемъ своимъ онъ былъ обязанъ Мелетію. Что было истинной его причиною, вопросъ темный. Догматическія воззрѣнія въ данномъ случаѣ, повидимому, не играли никакой роли <sup>1</sup>). Причина его, какъ это основательно догадывается Лоофсъ, кроется въ личныхъ отношеніяхъ вождя омойузіанской партіи Евстаеія севастійскаго къ Мелетію антіохійскому <sup>2</sup>) Догматическія разногласія явились позднѣе.

Остановимся нѣскодько на личности этихъ двухъ вождей омойузіанской партіи.

Евстаейй быль сыномъ севастійскаго епископа Евлалія, стоявшаго въ Никећ на сторонѣ Арія <sup>3</sup>). Родился онъ самое позднее около 300 года <sup>4</sup>), повидимому, въ Малой Арменіи. По крайней мѣрѣ Григорій нисскій <sup>5</sup>) называеть его армяниномъ. Затѣмъ въ этой области и въ Понтѣ онъ дѣйствовалъ въ качествѣ распространителя монашества задолго до своего епископата, за что во времена Евсевія никомидійскаго подвергся цензурѣ со стороны неокесарійскаго собора <sup>6</sup>). Первоначальное богословское образованіе онъ получилъ въ кругу Арія. Отсюда противники называли его личнымъ ученикомъ

- 1) Loofs Eustathius S. 60 Loofs art. Macedonius RE. XII<sup>3</sup> 46.
- <sup>2</sup>) Loofs Eustathius S. 64 ff. 85 f. 91 ff.
- <sup>3</sup>) Sozom. IV, 24, 9 Socr. II, 43, 1 Philost. Suppl. MSG. LXV, 623, Gelzer. Nom. patr. Nic. p. LXII cp. Loofs Eustathius S. 95.

4) Loofs a. a. O. S. 54.

- 5) Gregor. Nyss. adv. Eunom. 1 MSG. LXV, 265.
- <sup>6</sup>) Loois Eustathins S. 95.

Іераку, Леонтію (Пергія ликійская, Кивиръ карійскій, Комана?), Филагрію, Лукію (Іераполь или Аркисъ въ Финикіи). Къ нимъ надо еще причислить Өеофила каставальскаго (Socr. IV, 12) и Ипатіана ираклійскаго (Sozom. VI, 10 русс. пер. стр. 396.

послёдняго<sup>1</sup>). Также в Асанасій<sup>2</sup>) причисляеть его, рядомъ съ Евдоксіемъ константинопольскимъ, къ числу тѣхъ «адіански настроенныхъ», лицъ, которыхъ около 330 г. Евстаени антиохийский отказался принять въ клиръ<sup>3</sup>). Въ интересахъ Евстаеія севастійскаго было тогда же вибшаться въ партійную борьбу и извлечь изъ нея пользу, но аскетическій идеаль взяль перевъсь. Изъ-за этого же онъ уже въ санъ пресвитера вступилъ въ конфликтъ со своимъ собственнымъ отцомъ: «за ношение неприличной священному сану (монашеской) одежды» онъ былъ лишенъ имъ церковиаго молитвеннаго общенія 4). Нѣсколькеми годами позже онъ по темъ же основаниямъ, связаннымъ съ монашескимъ идеаломъ, былъ подвергнутъ цензурѣ на неокесарійскомъ соборѣ <sup>5</sup>), и Евсевіемъ константинопольскимъ, вдохнособоръ, лишенъ пресвитерской должновлявшимъ этотъ сти<sup>6</sup>). Но все это не заставило его прекратить свою дѣятельность въ пользу аскеза. Напротивъ число его братій возрастало. Совићстная съ ними жизнь у Евстаојя выражалась въ формѣ монашества. Наши источники объ этомъ умалчикають. Впрочемъ нёкоторый свёть проливаеть соборное посланіе и каноны гангрскаго собора 340 г.<sup>7</sup>). Изслёдовавъ дѣло Евстаеія, соборъ этотъ нашелъ, что его учениками <sup>8</sup>) творится много незаконнаго: «они осуждали бракъ, запрещали молиться въ домахъ людей брачныхъ, презирали брачныхъ пресвитерокъ, постились въ господніе праздники, собирались для богослуженія въ частныхъ домахъ, чуждались людей, вкушавшихъ мясо, и не хотвли одъваться въ обыкновенные хитоны и долматики, но употребляли одежду странную и необыкно-

- <sup>1</sup>) Basil. ep. 223, 3; 244, 3; 263, 3.
- 2) Athan. hist. ar. ad mon. 4 MSG. XXV, 700.
- 3) Loofs art. Eustathius v. Antiochien. RE. V, 626.
- 4) Soz. IV, 24, 9 Socr. II, 43, 1 cp. Loofs S. 94 f.
- <sup>5</sup>) Loofs Eustathius 83 f.
- 6) Soz. IV, 24, 9.
- 7) Гидуляновъ. Митрополиты стр. 330 прим. 186.
- 8) Pitra I, p. 487. 488: ύπο τούτων αυτών των περί Ευστάθιον. ДПС. стр. 24

венную, и вводили много другихъ новостей»<sup>1</sup>). Соборъ однако щадить самого Евстаеія. Упрекъ направленъ не противъ него, а противъ его не въ мѣру усердныхъ учениковъ. Отсюда общее опредѣленіе, что тотъ, к то откажется повиноваться опредѣленіямъ собора. будеть анаоематствовань. Все это доказываеть, что самъ Евстаейй быль далекъ отъ тѣхъ крайностей, которыя ставятся въ вину его ученикамъ. Правда Созоменъ<sup>2</sup>) сообщаетъ, что Евстаейй со времени собора «перемѣнилъ одежду и ходилъ подобно прочимъ священнослужителямъ», но это утверждение - не върно, такъ какъ еще двадцатью годами позднѣе Евстаеій и его послѣдователи носили монашеское облачение <sup>8</sup>). Впрочемъ возможно, что онъ далъ соотвѣтствующее объщаніе, но его не исполнилъ, за что и былъ подвергнуть наказанію со стороны антіохійскаго собора 341 или 344 г. <sup>4</sup>). Послѣ этого въ теченіе тринадцати лѣть объ Евстаеіи ничего не слышно. Затемъ около 356 г. онъ делается епископомъ севастійскимъ. Это по крайней мъръ можно вывести изъ 263-го письма Василія Великаго, гдѣ говорится, что Евстаеій, достигнувъ случайно епископства, «выступилъ тотчасъ на соборѣ, бывшемъ у нихъ въ Анкирѣ» <sup>5</sup>. Въ это время онъ находился въ общеніи со всѣми выдающимися епископами востока. Въ первые годы послѣ возвращенія своего въ 357 г. на родину Василій Великій при посредствѣ матери своей Еммелія находился съ нимъ въ дружбѣ. Въ то время ихъ часто можно было видёть мирно бесёдующими «въ обители, что на рѣкѣ Ирисѣ» <sup>6</sup>). Также и догматически они въ то время были солидарны<sup>7</sup>). Религіозный фанатизиъ и догматическія крайности были Евставію глубоко несимпатичны.

<sup>5</sup>) Basil. ер. 263 русс. пер. VII, 232.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Soz. III, 14, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sozom. III, 14, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bas. ep. 223, 3.

<sup>4)</sup> Socr. IV, 24, 9 Loofs S. 90 anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Bas. ep. 223.

<sup>7)</sup> Loofs Eustathius S. 55. Loofs Bb RE. XII, 628.

Наиболѣе правильнымъ казался ему путь золотой средины. Отсюда Евстаеій тяготѣлъ къ омойузіанамъ. Онъ выступалъ въ Анкирѣ въ 358 г. и былъ въ числѣ пословъ, отправленныхъ соборомъ къ Констанцію. Посольство это, какъ мы знаемъ, своимъ успѣхомъ у императора, вызвало страшное озлобленіе акакіанъ. При первомъ удобномъ случаѣ они попытались выместить свою неудачу на противникахъ. Такой случай вскорѣ представился.

Въ Малой Арменія противъ Евстанія севастійскаго были возбуждены жалобы того же рода, какъ это было и на соборѣ въ Ганграхъ. Вслёдствіе этого въ 358 году въ Мелитенахъ состоялся соборъ, который, смъстивъ Евстаоія, на его каоедру поставилъ Мелетія, поздыве епископа антіохійскаго, тогда еще единомышленнаго Акакію<sup>1</sup>). Само собою это назначеніе не было признано ни Евстаејемъ, ни омойузјанами <sup>2</sup>). Мелетій не удержался въ Севастін <sup>3</sup>). «Недовольный необузданностью своихъ подчиненныхъ, говоритъ Өеодоритъ<sup>4</sup>), Мелетій удалился на покой и поселился въ другомъ мъсть». Здъсь ключъ къ раскрытію причины раскола между Евставіемъ и Мелетіемъ. Въ этомъ именно обстоятельствѣ и кроется истинная причина ихъ вражды. Слова Григорія — совершенная истина! «Нынѣ у насъ одинъ престолъ и одна въра. Завтра подуетъ противный вътеръ, и престолы и въра у насъ будуть разные. Виесте съ враждою и пріязнью меняются имена; а что всего хуже, не стыдимся говорить противное при тѣхъ же слушателяхъ, и сами не стоимъ въ одномъ, потому что любовь къ спорамъ дълаетъ насъ то такими, то иными, и въ насъ бывають такія же перемѣны, отливы и приливы, какъ въ Евряпѣ» <sup>5</sup>).

Махровымъ образцомъ такого прелата является Мелетій.

2) Loofs Eustathius S. 91.

- <sup>4</sup>) Theodor. II, 31 р. п. стр. 190.
- 5) Greg. Nas. Or. cw. **ДВС.** I, 254.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Theodoret II, 31, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs S. 85.

Мелетій происходиль изъ Мелитень въ Armenia minor  $^{1}$ ), гдѣ владѣлъ имѣніемъ въ Гетазѣ<sup>2</sup>). Судя по дошедшей до насъ проповѣди, онъ<sup>3</sup>) былъ свѣтски образованнымъ человѣкомъ. Духовная карьера начинается у него съ 357 года, когда онъ рѣшительно становится на сторону придворной партіи и вибсть съ Акакіемъ <sup>4</sup>), Ураніемъ тирскимъ и другими выступаеть противъ вождей омойузіанъ, именно Василія анкирскаго<sup>5</sup>), Георгія лаодикійскаго<sup>6</sup>) и Евставія севастійскаго<sup>7</sup>). На мелитенскомъ соборѣ 358 г. онъ добился низложенія Евстаеія и съ помощью акакіанъ занялъ епископскую каеедру въ Севастіи. Изгнанный - жителями, онъ перебрался епископомъ въ Берэа<sup>8</sup>). Отсюда осенью 359 г. Мелетій направился на селевкійскій соборъ и действоваль здёсь въ союзё съ акакіанами, принявъ на зло омойузіанамъ и главнымъ образомъ Евстаеію очейское въроопредъление 9). На константинопольскомъ соборъ **360** года онъ подписалъ никскую формулу <sup>10</sup>), черезъ что попалъ въ особый фаворъ у придворной партія. Слѣдствіемъ этого явилось его назначение на вакаптную за переходомъ Евдоксія въ Константинополь антіохійскую казедру. По Сеодориту 11), это совершилось въ присутствіи императора и при ближайшемъ содъйствія Евсевія самосатскаго<sup>12</sup>). Сомнѣваться въ этомъ нѣтъ никакихъ основаній, такъ какъ Констанцій

1) Philost. 5, 5 ср. съ Chrysost. 1 р. 520 (ed. Montfaucon II). H. Gelper Abhandlungen der Berliner Akademie. 1 Cl. XXI Bd. S. 534, 20 и 538, 211.

<sup>2</sup>) Bas. ep. 99, 3 cp. Loofs S. 26 Anm. 1.

<sup>3</sup>) Epiph. h. 73, 29-33.

7

4) Loofs Akakius RE. I, 125.

5) Loofs art. Basilius v. Ancyra Bb RE. II, 435.

<sup>6</sup>) Cp. Loofs. art. Georg. v. Laodicea RE. Bd. VI, 539 ff.

<sup>7</sup>) Epiphan. haer. 73, 23 p. 870 cp. 27 p. 875.

<sup>8</sup>) Socr. II, 44, 2 cf. Loofs, Eustathius S. 64 (anm. 2). 85 Loois art. Meletius Bb RE. XII, 553.

Digitized by Google •

9) Epiph. h. 73, 23, Loofs Eustatius S. 66. 85.

10) Philost. V, 1: τῷ τόμω τῶν έστιερίων ὑπέγραφε.

<sup>11</sup>) Theodor. II, 31, 1-5 cp. 32, 1.

<sup>12</sup>) Cp. Loofs art. Eusebius Bb RE. V, 621.

зиму 360-361 г. провелъ въ Антіохін<sup>1</sup>). Что при посвященія Мелетія Евсевій самосатскій нграль извѣстную роль, это нисколько не измѣняетъ того, что само собою понятно и прямо засвидѣтельствовано Епифаніемъ<sup>2</sup>) и Іеронимомъ<sup>3</sup>), именно того, что партія Акакія возвела Мелетія на антіохійскую каоедру 4). Возможно, впрочемъ. что рядомъ съ предполагаемой акакіанами принадлежностью Мелетія къ ихъ партія при возвышеніи послёдняго дъйствовали еще другія неизвъстныя намъ обстоятельства. По крайней мѣрѣ участіе Евсевія самосатскаго при его посвящения, блестящий пріемъ, оказанный ему, по Өеодориту <sup>5</sup>), во время перебзда его изъ Берэз въ Антіохію и то безпримѣрное восхваленіе, которымъ удостоилъ его въ Антіохія Златоусть <sup>6</sup>), (если приписать всёмь этимь сообщеніямъ вбру)-даеть нѣкоторое основаніе къ этому предположенію. Однако радость антіохійцевь на сей разь была непродолжительна. Едва прошель мѣсяць <sup>7</sup>), какъ Мелетій опять лишился своей каеедры. По разсказу, доказуемому уже у Епифанія<sup>8</sup>) и у Златоуста<sup>9</sup>) и переданному Филосторгіемь <sup>10</sup>), это послѣдовало вслѣдствіе того. что Мелетій своныь образомъ мыслей обмануль ожиданія вождей придворной партіи. · • •

Разоблаченіемъ этого, по догадкѣ Епифанія <sup>11</sup>), а по сообщенію историковъ цятаго вѣка <sup>12</sup>) навѣрное, явилась первая же, по Епифанію <sup>13</sup>), проповѣдь Мелетія. Ея ортодоксія <sup>14</sup>)

<sup>1</sup>) Seeck y Pauly-Wissowa Bd. 4, 1 S. 1089. cp. Hieron. ann. Abr. 2376. <sup>2</sup>) Epiphan. h. 73, 28 p. 876 A.

<sup>3</sup>) Hieron. Chr. ann. Abr. 2376.

4) Loofs. RE. XII, 553.

<sup>5</sup>) Theod. II, 31, 5.

6) Chrysost. p. 519 A. (ed. Montfaucon II).

7) Chrysost. p. 520.

8) Epiph. h. 73, 28 p. 876.

<sup>9</sup>) Chrysost. p. 519.

10) Philost. V, 5.

11) Ерірь. 73, 28 р. 876 и 34 р. 882.

<sup>12</sup>) Rufin 1, 24 MSL 21, 496 Theod. h. e. II, 31, 7-8; Socr. II, 44, 4 Soz. IV, 28, 6 sq.

<sup>13</sup>) Epiph. haer. h. 73, 28.

14) Осторожный Ерірh. h. 73, 28: ыс об плеболь физiv орводение.

не понравилась акакіанамъ. Өеодорить разсказываеть болёе полробно. «Мелетію и другимъ болѣе краснорѣчивымъ епископамъ царь---такъ читаемъ мы у Өеодорита<sup>1</sup>)---поручилъ раскрыть народу слово: «Госчодь созда мя начало путей своихъ въ дѣла своя» (притч 8, 22), а скорописцамъ приказалъ записать р'вчи, предполагая, что черезъ это точнѣе обнаружится ученіе каждаго». Этоїъ пропов'єдническій конкурсь, какъ это ни странно. возможенъ. Акакій и Георгій – не лаодикійскій<sup>2</sup>), но скорће александрійскій <sup>3</sup>) были выдающимися изъ всёхъ епископовъ, принимавшихъ участие въ этомъ состязании <sup>4</sup>). Пропов'єдь Мелетія им'єла місто 5) и, возможно, состоялась въ присутствіи императора <sup>6</sup>) послѣ другихъ проповѣдей на тоть же тексть 7). Также достовърно извъстно, что тяготъвшіе къ Мелетію антіохійцы уже въ 362 году ко времени александрійскаго собора могли въ основѣ мыслить православно. Несмотря однако на все это, по мнѣнію Лоофса<sup>8</sup>), сужденіе большинства (πλείονες) Епифанія и историковъ V въка объ этой проповъди Мелетія, которая на самомъ дълъ могла быть его первою проповѣдью въ Антіохіи, совершенно несостоятельно, и связь между смѣщеніемъ Мелетія и этимъ гомилетическимъ произведеніемъ его должна быть признана ничемъ инымъ, какъ вымысломъ. Уже то обстоятельство, что Златоусть совершенно умалчиваеть объ этой сдавной проповѣди, служитъ въ пользу изложенной нами гипотезы. Затьмъ заслуживаеть вниманія, что Сократь <sup>9</sup>), сообщая о первыхъ проповѣдяхъ Мелетія прямо говорить, что въ нахъ онъ

7) Epiph. 31 p. 879.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Theod II 31, 7. 8 р. п. стр. 191. 192.

<sup>2)</sup> Cp. Loofs. art. Georg v. Laodicea. RE. VI, 540.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gummerus, Die homöusiauische Partei bis zum Tode des Konstantius Leip. 1900 S. 157 anm. 6 H 182.

<sup>4)</sup> Tome Hieron. ann. Abr. 2376.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epiph. h. 73, 29-33.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Epiph. 30 p. 878 c.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Loofs art. Meletius Bb RE, XII, 554.

<sup>9)</sup> Socrat II, 44, 4=Soz. IV, 28, 2.

«предлагалъ слушателямъ только нравственное ученіе» <sup>1</sup>). Наконець въ пользу той же гипотезы говоритъ неблагопріятное для Мелетія православное преданіе о началѣ его дѣятельности.

Рѣшающимъ факторомъ, говорить Лоофсъ является сама проиовѣдъ. Правда, она не аріанская: созданіе (ёхтює) для проповѣдника не стоитъ въ противорѣчіи съ рожденіемъ (ἐγέννησε), которое для Сына является единственнаго рода началомъ, такъ какъ только оно (противъ Маркелла) обезпечиваеть упостазическую самостоятельность Сына<sup>2</sup>). Хотя выраженія этого рода и совпадають съ омойузіанскими воззрѣніями 3), тѣмъ не менъе эта проповъдь, не говоря уже объ омоузіи, даже не омойузіанская 4). Въ ней ибтъ ни слова ни о предвъчномъ рождении, ни о подобосущіи или единосущія. Со своимъ вступительнымъ указаніемъ на «миръ», со своимъ заключительнымъ увещаниемъ о прекращении всякихъ споровъ, со своимъ двукратнымъ употребленіелъ голаго ( $\ddot{o}\mu o c \sigma c$ )<sup>5</sup>) и своимъ трехкратнымъ объясненіемъ, что данныя христологическія формулы «достаточны»<sup>6</sup>) она вполнѣ соотвѣтствуетъ тому, что должно ожидать оть омейскаго придворнаго епископа, который не былъ скрытымъ аріаниномъ 7). Итакъ эта проповѣдь не могла повредить Мелетію.

Существують напротивъ извъстія, которыя воспослёдовавшее не тотчасъ, но послё мъсячнаго срока<sup>8</sup>) низложение Мелетія объясняють другими причинами. О пасхальной хроникѣ<sup>9</sup>), которая сообщаеть, что Мелетій былъ смёщенъ «рэди своего безбожія

- 3) Gummerus S. 182 f.
- 4) Loofs RE. Bd. XII S. 554.
- <sup>5</sup>) Epiphan. 30 p. 879 A, 31 p. 879 Д.
- <sup>6</sup>) Epiphan. 30 p. 879 A 31 p. 880 B, 31 p. 879 D.
- 7) Loofs ib.
- 8) Chrystos. 1 p. 520.
- 9) Chron. pasch. ann. 362 ed. Dindorf I, 547.

21

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. l. с. р. п. стр. 245.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Epiph. haer. 31 p. 880 B.

п ради другихъ злодѣяній», мы умолчимъ. Замѣчательно то, что въ качествѣ причины удаленія Мелетія, рядомъ съ ортодоксальнымъ жаромъ, указаны Златоустомъ<sup>1</sup>) нѣсколько его отлученій, непріятныхъ врагамъ истины, а Филосторгіемъ клятвопреступленіе<sup>2</sup>). По сообщенію Епифанія<sup>3</sup>) нѣкоторые (τινές) утверждаля, что Мелетій быль см'ящень не радя его ортодоксія, но по причинѣ распрей на почвѣ церковнаго правя, именно потому, что между нимъ и его клиромъ происходили ссоры и потому, что онъ принималъ въ церковное общение лицъ, которыхъ онъ самъ раньше анаоематствовалъ. Іеронимъ 4) только сообщаеть, что Мелетій быль смѣщень «cum presbyteros, qui ab Eudoxio antecessore suo depositi fuerant, suscepisset». Іеронныт и техе́с у Епиванія-конечно враги Мелетія <sup>5</sup>), но дѣло въ томъ, что Златоустъ и Филосторгій также указывають на подобную распрю изъ-за церковнаго права. Все это заставляетъ притти къ тому выводу, что догматическія основанія не играли никакой роли при первомъ смѣщеніи Мелетія, которое какъ въ отношеніи обстоятельствъ, его сопровождавшихъ, такъ и въ отношения традиція смѣшивается съ позанѣйшями его изгнаніями <sup>6</sup>).

Но несмотря на всю силу лжи въ четвертомъ въкъ происхожденіе православнаго преданія было бы загадочно и образъ дъйствій върныхъ Мелетію антіохійцевъ предъ возвращеніемъ послъдняго былъ бы едва ли понятенъ, если только допустить, что не Мелетій передъ своимъ отъъздомъ изъ Антіохіи къ себъ на родину<sup>7</sup>) сообщилъ антіаріанскій импульсъ своимъ послъдователямъ. Что это было такъ, прямо говоритъ Іеронимъ<sup>8</sup>)

<sup>1</sup>) Chrysost. 1 p. 519 D.

<sup>2</sup>) Philost. V, 5. 'Епирхіан а́доэ́с читай спирхіан нан с́л' спирхіан. Loofs a. a. O. S. 553.

<sup>3</sup>) Epiphan. h. 73, 35 p. 883 B.

4) Hieron. Chr. ann. Abr. 2376.

5) Tillemont Memoires VIII, 764 note VII.

6) ep. Epiphan. h. 73, 34 p. 882 C съ Chrysost. 2 p. 520 A-E. Tillemont VIII, 763 Loofs art. Meletius v. Antiochien RE. Bd. XII S. 553. 554.

<sup>7</sup>) Chrisost. 2 p. 520 D.

\*) Hieron. ann. Abr. 2376.

exilii justissimam causam subita fidei mutatione delusit. 370партійное извѣсліе. Но оно можетъ оказаться достовѣрнымъ, если только то, о чемъ оно сообщаетъ, можетъ быть обнаружено, какъ таковое, изъ положенія вещей. Такой примёръ мы имвемъ въ данномъ случав. По мивнію Лоофса<sup>1</sup>) sibita fidei mutatio у Мелетія можеть быть объяснено тѣмъ, что онъ этимъ выигрывалъ. Преемникомъ его былъ Евзой, который одновременно съ Аріемъ былъ анаеемотствованъ Александромъ александрійскимъ <sup>2</sup>). Если только предположить, что Мелетій при назначенія этого своего преемника еще жилъ въ Аптіохія, то все само собою станеть понятно. Въ сравненія съ этимъ несомићниымъ аріаниномъ Медетій быль полнымъ его логматическимъ антиполомъ. Вслѣлствіе этого многіе изъ антіохійцевь, не желая вступать въ церковное общеніе съ Евзоемъ, стали на сторону Мелетія и въ качествь схизматической оппозиціи оставались ему вірпы во все время его изгнанія<sup>3</sup>). Начала ли совершать свое особое богослужение эта община Мелетія тогда же, еще при Констанціи, какъ сообщають это исторнки, или впервые послѣ его смерти въ главной церкви города, такъ называемой апостольской, этого мы не знаемъ<sup>4</sup>). Во всякомъ случаѣ ко времени александрійскаго собора 362 года она въ этой именно церкви имѣла свой центральный пункть <sup>5</sup>).

Таково было положеніе дѣлъ, когда указъ Юліана позволилъ Мелетію возвратиться въ Антіохію<sup>6</sup>).

Антіохійскій расколъ по поводу посвященія Луциферомъ каларійскимъ Павлина<sup>7</sup>) для антіохійскихъ евставіанъ, понимав-

21\*

<sup>1)</sup> Loofs B5 RE. XII, 555.

<sup>2)</sup> Theod. II, 31, 10 cp. ep. Allex. y Theod. 1, 4, 61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Chrystos. 520 C-E.

<sup>4)</sup> Loofs. S. 555.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) tom. ad Antioch. Mansi III, 348 A; Theodorct II, 31, 11; Chron. paachal. ann. 362 p. 548.

<sup>6)</sup> Theod. III, 4, 2.

<sup>7)</sup> Hieron. ad ann. 2378 Theod. III, 5 Socr. III, 6.

шихъ о́µооо́осоς никейскаго символа по старому въ смыслѣ µία о́по̀отаосс ѝ соса отвлекъ на нъкоторое время вниманіе Мелетія отъ Евстаеія севастійскаго. Необходимо было выяснить свою догматическую позицію.

Въ это время происходитъ извѣстный намъ александрійскій соборъ 362 года, воскресившій никейство и положившій дорогу къ объединенію на почьѣ послѣдняго всѣхъ противниковъ аріанства.

Среди омойузіанъ пробивается тенденція къ сліянію съ омоузіанами и главнымъобразомъ съ Римомъ.

Мелетій. Своимъ острымъ чутьемъ какъ кажется. постарался первый **УЛОВИЛЪ** это течение и извлечь ИЗЪ него возможныя выгоды. При такихъ обстоятельствахъ онъ собираетъ въ 363 году свой антіохійскій соборъ преямущественно изъ епископовъ Сиріи, Augusta Euphratensis, Киликіи и Арменіи. Шагь этоть политически быль разсчитанъ настолько вѣрно, что къ этому собору присоединилъ свой голосъ великій ловецъ предъ Богомъ и императоромъ Акакій кесарійскій со своими приспѣшниками <sup>1</sup>). Соборъ этоть приняль биообсюс въ смысль биоюс хат' доста и отвергь учение о тварности св. Духа.

Этимъ шахматнымъ ходомъ Мелетій, казалось, пріобрѣталъ сразу симпатів у едино и подобо-сущниковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Списокъ отцовъ этого собора сообщаетъ Сократъ (III, 25). По Тильмону (Метоігез VIII, 2 р. 559. 560) участниками этого собора были Мелетій антіохійскій, Евсевій самосатскій, Акакій кесарійскій, Евтихій елевтеропольскій, Исакокисъ или Исаакъ изъ Великой Арменіи, Тить бострскій (въ Арабія), Пелагій лаодикійскій (въ Сирія) Аеанасій анкирскій (въ Галатіи. Самъ не присутствовалъ, а былъ представленъ черезъ пресвитеровъ) Ириніонъ газскій (Палестина) Анатолій верейскій (Сирія) Ураній апамійскій (Сирія), Зоилъ ларисскій въ Сиріи, Антипатръ росскій (Киликія), Авраамъ Урикскій въ Ецрааtensis, Аристоникъ селевковильскій (Сирія), Варламенъ пергамскій (можетъ быть преемникъ Драконтія Лидія), Уранъ мелитинскій, (предшественникъ Отрея въ Арменіи Малой), Магнъ халкидикскій (Сирія) Петръ зиппскій (въ Палестинъ) Арабіанъ антрскій (Аравія), Пизонъ аданскій (Килинія), Сабиніанъ зевгматскій (Ецрігаепзів). Пизонъ августійскій (Палестина), Патрикій палтскій (Syria), Өеотимъ арабскій, Лукій аркисскій (Финикія).

Но на дёлё оказалось не такъ.

Прежній образь мыслей и дійствій какь самого Мелетія, такъ и его новаго комрада Акакія казался въ высшей степени подозрительнымъ. Отсюда Аванасій въ бытность свою въ Антіохія въ концѣ 363 года сталъ на сторопу Павлина, соперника Мелетія <sup>1</sup>), и только съ нимъ однимъ имѣлъ церковное общеніе. То же мы наблюдаемъ и у омойузіанъ, которые около этого времени также начинають, какъ мы видѣли, склоняться въ пользу о́рооо́снос и вщуть единенія съ напою. Ихъ недовбріе къ своему прежнему противнику Мелетію продолжается. Въ этомъ, впрочемъ, можетъ быть былъ виноватъ и самъ Мелетій, тщательно избъгавшій вступать въ какое-либо дёло, въ которомъ участвовалъ его врагъ Евстаоій. Отсюда еще въ 366 году, когда вслъдствіе давленія Валента вся омойузіанская партія сплотилась во-едино и для того, чтобы вступить въ общение съ Либеріемъ, отправила въ Римъ свое посольство, во главѣ котораго стояль sanctissimus vir Евстаеій севастійскій <sup>2</sup>), то Мелетій, повидимому, изъ вражды къ послѣднему <sup>3</sup>) уклонялся. Замфчательно, что между 59 епископамя, названными вь адресѣ папы<sup>4</sup>), нѣть имени Мелетія<sup>5</sup>). Все это указываеть на существование уже въ началѣ шестидесятыхъ годовъ IV в. раскола между стороннниками омойузіанской партін, раскола, вначалѣ мало замѣтнаго, но затѣмъ поведшаго къ окончательному распаденію этой партія, на два крыла-правое и лѣвое, во главѣ которыхъ стали Мелетій и Евстаеій.

Что касается омеевъ и аномеевъ, то между этими двумя партіями въ царствованіе Юліана происходить замѣтное сближеніе. Причиною его является немногочислепность и слабость ихъ сторонниковъ, а также общая борьба съ омо и омой-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Basil. ep. 258, 3; 89, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hilar. de synodis c. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs Eustathius S. 66.

<sup>4)</sup> Socr. IV, 12, 22. см. выше стр. 313 прим. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loofs ib. S. 66 anm. 4.

узіанами. Сближеніе это совершается за счеть омейства, какъ болье слабой, не имъвшей традицій партіи. Палъ ся защитникъ и покровитель Констанцій, потеряла силу, а также всякое значение и партія. Аномейство оказалось болье стойкимъ. Съ воцареніемъ Юліана Аэцій былъ возвращенъ изъ ссылки. «Въ воспомянаніе прежнихъ личныхъ othomeній» Отступцикъ дружескимъ письмомъ пригласилъ его КЪ себѣ 1) и въ знакъ своего благоволенія, подарилъ ему имѣніе въ Лесбосѣ<sup>2</sup>). Такимъ образомъ грубый аріанизмъ потерпълъ меньше, чъмъ другія догматическія партіи.

При такихъ обстоятельствахъ явно обнаружились аномейскія симпатія у тѣхъ омеевъ, которые только изъ-за политическихъ соображений отказались отъ своего аномейскаго образа мыслей. Евдоксій константинопольскій, являвшійся, можно сказать, церковно-политическимъ барометромъ, тотчасъ же поторопился со своей стороны сдѣлать первый шагъ: онъ предложилъ Евзою антіохійскому кассировать опредбленіе константинопольскаго собора 360 года по дѣлу Аэція <sup>3</sup>). Когда Евзой послѣдовалъ этому и на одномъ пзъ малыхъ антіохійскихъ соборовъ въ 362 г. принялъ въ церковное общение еще пребывавшаго въ Константинополѣ Аэція, то Евдоксій допустиль Аэція и съ помощью соединившагося съ последнимъ послѣ оставленія своего епископства въ Кизикѣ 4) Евномія, а также при поддержкв другихъ преданныхъ ему епископовъ, какъ то: Леонтія триполійскаго, Серры, Өеофила и Иліодора изъ той и другой Ливіи, сорганизовалъ въ Константинополѣ энергичное аномейское движеніе, результатомъ котораго явилось посвящение въ епископа Аэція и другихъ его единопышленниковъ. Вообще въ этомъ кругу Аэцій и Евномій «были всѣмъ» <sup>5</sup>).

5) Philost. VII, 6 р. п. 374.



<sup>1)</sup> Iulian. ep. 31 ad Aët. episc. cp. Soz. V, 5, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philost. 9, 4.

<sup>3)</sup> Philost. VII, 5.

<sup>4)</sup> Philost. IX, 4. 13.

Продолжайся правление Юліана дальше эта протежируемая епископомъ столицы самостоятельная аномейская церковная организація могла быть опасной для церкви востока, но подъ языческимъ императоромъ эта опасность падала, такъ какъ въ данномъ случаѣ любая церковная партія имѣла столько же правъ на наименование себя церковью, какъ и всякая другая. Со смертью Юліана дѣла сразу приняли другой обороть: необходимо было или считаться съ церковью большинства или рядомъ съ церковью образовать секту. Апомен остановились на послѣдиемъ. Евномій и его друзья положили начало самостоятельной аномейской церковной организація. Имя были посвящены въ епископа для Лидіи и Іоніи извѣстный Кандидъ и славный Арріанъ, а для Палестины — Өеодулъ, одинъ нзъ тѣхъ, которые въ 360 году отказались признать осужденіе Аэція <sup>1</sup>). Въ Константинополь быль назначень извѣстный Пименій, который, умирая, уступиль свое мѣсто Флоренцію. Въ Антіохію быль отправленъ съ порученіемъ или перетянуть болбе рѣшительно на сторону аномейства Евзоя или замѣстить его каеедру Өеофилъ индіецъ, старый святой аріанства<sup>2</sup>), который, пожалуй, уже передъ Фруменціемъ<sup>3</sup>) проповѣдывалъ христіанство въ Эеіопіи 4). Покончивъ съ организацієй своей партія или върнѣе секты Аэцій и Евномій удалились на покой, первый въ свое помъстье близъ Митиленъ на островѣ Лесбосѣ, а Евномій-въ Халкидонъ, гдѣ онъ имѣлъ собственное владѣніе <sup>5</sup>). Здѣсь они оба жили вдали оть всякихь церковныхь функцій <sup>6</sup>) и до самой своей смерти <sup>7</sup>)

- <sup>3</sup>) cp. Lüttke, art. Abessinische Kirche RE. Bd. 1, 85.
- 4) Philost II, 6.
- <sup>5</sup>) Philost. 9, 4.
- 6) Philost. IX, 4 H 13.

<sup>7</sup>) Аецій умеръ еще 366 г. н во всякомъ случав передъ маемъ 367 года ср. Philost. IX, 7 C. Theod. XII; 18, 1, а Евномій въ 393 г. Loofs Eunonius RE. V. 597.

<sup>1)</sup> Philost. VII, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cp. Philost. 2, 6; 3, 4; 4, 7.

пользовались патріархальнымъ авторитетомъ въ кругу своихъ единомышленниковъ.

Проведение собственной организации аномеями не понравилось омеямъ. Вследствіе этого они отказались отъ сближенія съ аномеями. Смерть Юліана и открывшіяся со вступленіемъ на престолъ Іовіана повыя радужныя переспективы особенно способствовали развитію въ нихъ чувства самосохраненія. Отсюда омейская партія не исчезла совсѣмъ изъ послѣдней фазы аріанскаго спора. Правда нѣкоторые изъ омеевъ перешли къ аріанамъ, другіе-едва ли много-какъ Гермипій сирмійскій къ подобосущникамъ<sup>1</sup>), третьи, какъ Акакій умерли. Но были — и не мало — и такіе, которые остались вёрны омейской традиція. Кстати Урзацій в Валенть, которые съ 364 г. опять стали принадлежать къ западной имперіи  $^2$ ), несмотря на свое личное значеніе у императора Валента<sup>3</sup>), остатокъ своей жизни<sup>4</sup>) провели въ церковнополитическомъ безсиліи и до конца своихъдней-еще 18 декабря 366 г. на соборѣ сингидунскомъ <sup>5</sup>)-продолжали твердо держаться омейской формулы, хотя и съ несомнѣннымъ apiaнскимъ оттънкомъ similis secundum scripturas, non secundum substantiam aut per omnia sed absolute. Также и на востокѣ съ паденіемъ Юліана этотъ видъ аріанства-омейство-въ качествѣ реакція аномейству воскресъ съ новою силою. Во главѣ этого теченія оказался Евдоксій. Назначеніе въ Константинополь апомейскимъ епископомъ Пименія, а затъмъ Флоренція разочаровало его въ аномеяхъ. Вслъдствіе этого Евдоксій съ удовольствіемъ, какъ за якорь спасенія, ухватился за протесть, сдёланный ему на посвящение аномеями

- <sup>2</sup>) Schiller II, 350.
- <sup>3</sup>) Philost. IX, 8.
- •) Умерли послъ 371 г. Athan. ad Epict. MSG 26, 1052. cp. Loofs II, 40.
- 5) Cp. ep. Sun. y Hilar. fragm. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ср. исповѣданіе его отъ 366 г. у Hilar fragm. 13 и его письма отъ новаго 367 года ib. 15.

для Іоніи и Лидіа Кандида и Арріана со стороны ликійскаго собора, устроеннаго акакіанами, именно Өеодосіемъ филадельфійскимъ, Фэбомъ полихаландскимъ<sup>1</sup>) и ихъ неизвѣстнымъ единомышленникомъ епископомъ Авксидіаномъ<sup>2</sup>). Онъ объявилъ о своей солидарности съ послѣдними<sup>3</sup>) и поиытался настроить своего коллегу Евзоя антіохійскаго противъ аномейскихъ посвящевій<sup>4</sup>).

Новые горизонты открылись этой партіи со вступленіемъ на престолъ Валента, который съ перваго момента пребыванія своего въ Константинополѣ, выказалъ свое рѣшительное расположеніе Евдоксію константинопольскому <sup>5</sup>).

Мы прослѣдили концентрацію церковныхъ партій на востокѣ въ періодъ съ 361 по 364 годъ. По своимъ религіознымъ воззрѣніямъ восточно-римская имперія представляла слѣдующую картину: въ Египтѣ господствовала омоузія съ съ Аеанасіемъ во главѣ, напротивъ діэцезы Оракія, Азія, Понтъ и Востокъ держались еп gros омойузіанства, вождями котораго выступали Евстаеій севастійскій и Мелетій антіохійскій. Здѣсь же преимущественно въ большихъ городахъ, какъ-то Константинополѣ и Антіохія, ютились немногочисленныя омейскія общины. Что касается аномейства, то оно уже въ это время выродилось въ особую секту и только въ качествѣ таковой съ этихъ поръ фигурируетъ въ исторіи церкви. Начало этой концентраціи положило, какъ мы знаемъ, царствованіе Юліана. Дальнѣйшимъ своимъ развитіемъ эта канцентрація обязана Іовіану и Валентиніану.

- <sup>1</sup>) ep. Acac. y Mansi III, 319 B.
- 2) Philost. VIII, 4 cp. Hefele CG. II, 748 f.
- <sup>3</sup>) Philost. l. c.
- 4) Philost. VIII, 8, 7.
- <sup>5</sup>) Philost. IX, 3.



<u>- 330 · ·</u>

## III.

## Религіозная политика Іовіана, Валентиніана и Валента.

Принципомъ религіозной политики императора Іовіана было полное невытышательство въ догматические споры. Въ своей рѣчи философъ Өемистій, по словамъ Сократа<sup>1</sup>), превозносить похвалами этого царя за то, что онъ предоставлялъ каждому держаться богопочтенія «какого кто хочегь, и сталь выше хитрости льстецовъ, надъ которыми остроумно насмѣхался говоря, что они явно чтуть не Бога, а пурнуръ и ничемъ не отличаются отъ Еврипа, котораго воды текутъ то въ ту, то въ другую-противную сторону». Вскорѣ послѣ его избранія въ Антіохіи молодому императору представился случай опредълить свое отношение къ церкви и богословскимъ вопросамъ, а также къ тому положенію, которое было создано религіозной политической реставраціей Юліана. Напрасно представители разныхъ церковныхъ партій «непрестанно докучали царю, въ надеждѣ получить отъ него позволеніе-дъйствовать противъ тьхъ, которыхъ считали они своими противниками»<sup>2</sup>). Ясно показавъ свое расположение Аванасию<sup>3</sup>) и его исповѣданію, Іовіанъ не принималъ никакихъ принудительныхъ мѣръ противъ другихъ церковныхъ партій. Таковъ же былъ образь его дъйствій и въ отношеніи эллинизма. Цълью его въ этой области политики было возстановление до юліановскаго status quo, причемъ въ этомъ въ нѣсколько мѣсяцевъ своего правленія онъ такъ много достигъ, что Филосторгій справедливо могъ замѣтить, что «царь Іовіанъ возстановилъ въ церквахъ прежній порядокъ, избавивь ихъ отъ всѣхъ оскорбленій, какія нанесъ имъ Отступ-

<sup>1)</sup> Socr. h. e. III, русс. пер. стр. 315. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. III, 25 crp. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ep. Syn. Alex. ad Ior. ann. 364 MSG 26 813 sq. Mansi III, 366.

никъ»<sup>4</sup>). Символически это выразилось въ возстановленіи христіанской монограммы на военныхъ знаменахъ и на монетахъ<sup>2</sup>). Изгнанные епископы, наримъръ Асанасій, были возвращены, преимущества церкви и принадлежащихъ къ нимъ лицъ, какъ-то клириковъ, вдовъ, дъвственницъ—возстановлены<sup>3</sup>). Въ связи съ этими мърами находится конституція, угрожающая смертною казнью за вступленіе въ бракъ съ посвященною Богу вдовою или дъвственницею даже при наличности ихъ согласія и призпающая дътей отъ такого брака нозаконными<sup>4</sup>).

Ту же политику мастерски проводилъ со времени своего воцаренія его преемникъ Валентіанъ.

Валетиніанъ былъ горячимъ послёдователемъ никеизма и уб'ѣжденнымъ христіаниномъ, но это не оказывало никакого вліянія на его отношенія къ язычникамъ и не никейцамъ. Онъ держался самостоятельно въ вопросахъ вёры и не поддавался внушеніямъ духовенства, отбросивъ ихъ теорію поддерживать религію государственными средствами. Вообще терпимость къ разнымъ религіямъ онъ сдёлалъ главнымъ пунктомъ своей ирограммы.

Относясь съ полною терпимостью къ язычеству <sup>5</sup>), Валентіанъ все же былъ христіанскимъ государемъ. Онъ возстановилъ привилегія, данныя Константиномъ Великимъ клирикамъ <sup>6</sup>), освободилъ монахинь отъ lustralis collatio <sup>7</sup>), подъ угрозою штрафовъ приказалъ праздновать воскресенье и пасху <sup>8</sup>), защищалъ христіанъ отъ принудительныхъ работъ по воскресеніямъ <sup>9</sup>), запретилъ посылку христіанъ-солдать охранять язы-

4) C. Theod. IX, 25, 2.

5) Schiller II S. 352. 4 Schultze S. 193 ff. (подроб.).

- <sup>6</sup>) C. Theod. XVI, 2, 18.
- 7) C. Theod. XIII, 10, 4.
- <sup>8</sup>) C. Theod. IX, 38, 3.
- 9) C. Theod. XI, 7, 10.

<sup>1)</sup> Philost. VIII, 5 τον άρχαῖον χόσμον άποχαθίστησι ταῖς ἐχλλησίαις πάσης αὐτὰς ἀπαλλάξας ἐπηρείας, ὅσην αὐταῖς ὁ ἀποστάτης ἐπήνεγχεν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schultze art. Iovianus RE. IX, 397 cp. Schultze Geschichte des Untergangs Jena 1887 I S. 176 ff.

<sup>3)</sup> Socr. III, 24 Soz. VI, 3 Theod. IV, 4.

ческіе храмы <sup>1</sup>), отм'єнилъ осужденіе христіанъ на арену <sup>2</sup>) и т. д. <sup>3</sup>).

Покровительствуя церкви, Валентиніанъ энергично выступилъ противъ различныхъ злоупотребленій. Отсюда опъ весьма ограничилъ пассивную завѣщательную способность духовенства <sup>4</sup>), вооружился противъ перехода въ духовное сословіе куріаловъ и т. д. <sup>5</sup>).

Въ религіозные споры и въ епископскія избранія Валентиніанъ ковсе не вмѣшивался и не рэзбиралъ взаимныхъ жалобъ епископовъ другъ на друга, когда они къ нему обращались <sup>6</sup>). Вообще онъ былъ до того свободенъ отъ христіанской ненависти, что даже іудейскія синагоги освободилъ отъ квартирной повинности <sup>1</sup>).

Исходя отсюда, многіе историки, напримѣръ Маассенъ<sup>8</sup>), видятъ въ Валентиніанѣ сознательнаго представителя принципа свободы совѣсти. Не говоря о томъ, что этотъ принципъ совершенно чужлъ античному міросозерцанію, такое воззрѣніе и фактически не вѣрно<sup>9</sup>). Какъ извѣстно, имъ были запрещены собранія машихеевъ<sup>10</sup>) и перекрещиваніе, мѣропріятіе прямо направленное противъ донатистовъ<sup>11</sup>).

Совершенно другою дорогою пошелъ Валенть (364—378). Въ своей церковной политикѣ онъ не смогъ сохранить той самостоятельности, которая отличала его брата, и вскорѣ пональ въ сѣти омейскаго епископа Евдоксія. Это обнаружилось еще до истеченія года со дня восшествія его на пре-

- <sup>3</sup>) cp. C. Theod. XV, 7, 1. 2.
- 4) Hieron. ep. 52, 6.
- <sup>5</sup>) C. Theod. XVI, 2, 17.
- 6) Ambros ep. 21, 5 Soz. VI, 7 Theodoret IV, 5, 6.
- 7) Schiller II S 355.
- <sup>8</sup>) Массенъ, Девять главъ, стр. 49.
- 9) cp. Sulp. Ser. dial. 2, 5, 5.
- 10) C. Theod. XVI, 5, 3.
- <sup>11</sup>) C. Theod. XVI, 6, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C. Theod XVI, 1, 1. a. 365.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. Theod. IX 40, 8.

столь. Осенью 364 года онъ провожалъ до Наиса Валентиніана, отправлявшагося въ Италію<sup>4</sup>). На возвратномъ путя<sup>2</sup>) въ Ираклій ему представились послы лампсакскаго собора 364 года со своимъ въроучениемъ и обвинили омеевъ съ Евдоксіемъ во главѣ<sup>3</sup>). Уже предъ ними Валентъ не скрыль своихь симпатій къ ихъ противникамъ 4). Вскоръ случилось обстоятельство, давшее рыпительный перевысь въ душѣ императора этому направленію. Мы говоримь о крещеніи. Ему предстояла трудная война съ готами. Чтобы обезнечить за собою милость неба Валенть рѣшилъ креститься. Это имѣло громадныя послѣдствія. Крещеніе это, будучи совершено омеемъ Евдоксіемъ константинопольскимъ, поставило Валента въ тѣсную связь съ этой партіей. До этого времени онъ, хотя и былъ христіаниномъ <sup>5</sup>), не примыкалъ ня къ одной церковной партія. Возможно, что опредѣленный интересь и сознательное отношение къ партіямъ впервые внушилъ ему Евдоксій. Само собою, разсказъ Өеодорита <sup>6</sup>) о томъ, будто Евдоксій при крещеніи императора взялъ съ него клятву върности аріанскимъ догматамъ, басня<sup>7</sup>). Самое большее, что этимъ удобнымъ случаемъ въ интересахъ своей партія Евдоксій впервые воспользовался, чтобы пріобръсти вліяніе на недовърчиваго и властолюбиваго владыку <sup>8</sup>). Счастливый результать готской войны способствоваль тому же и это темъ более, что отзывчивый къ исполнению импе-

<sup>8</sup>) Cp. Amm. Marc. XXX, 4, 1.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Clinton I, 462.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Предъ 1 января 365 г. Валентъ достигъ уже Константинополя Loofs art. Arianismus RE. II S. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Soz. VI, 7, 8.

<sup>4)</sup> Soz. VI, 7, 9.

<sup>5)</sup> Socr. IV, 1 Theod. IV, 6.

<sup>6)</sup> Theodor. h. e. IV, 13 p. n. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) H. Schmidt art. Valens in RE<sup>2</sup> Bd. 16 S. 292 Schultze Victor Gesch. d. Unter. 1887 Bd. 1 S. 194.

раторскихъ желаній аріанизыъ былъ ему болье по душѣ, чёмъ фанатическій никеизмъ <sup>1</sup>).

Возвращеніе Валента съ готской войны является начальнымъ пунктомъ преслѣдованія омо и омойузіанъ. Онъ съ жаромъ принялся за искорененіе послѣднихъ и всѣми зависящими мѣрами старался возстановить религіозное единство имперіи въ духѣ той догматики, которую исповѣдывалъ. Хотя Валенть добивался этого мѣрами болѣе жестокими, чѣмъ Констанцій, но достигъ значительно меньше послѣдняго, такъ какъ здѣсь не было того направленія, которымъ шла церковная политика Константинова дома<sup>2</sup>). Императоръ не стоялъ болѣе падъ партіями—напротивъ онъ въ порывѣ усердія вполнѣ бросился въ объятія ярыхъ аріанъ.

Что касается общаго характера преслѣдованія, то церковные историки и писателя, напримѣръ каппадокійцы, не находятъ достаточно слова, чтобы изобразить его ужасы. Напротивъ Гиббонъ<sup>3</sup>) сводитъ преслѣдованіе къ минимуму на томъ основанія, что «между изданными Валентомъ законами нѣтъ ни одного, который былъ бы направленъ противъ никейцевъ и имѣлъ бы какое-либо сходство съ тѣмъ, который былъ впослѣдствіи изданъ Өеодосіемъ противъ аріанъ»<sup>4</sup>). Нечего и говорить, что въ дапномъ случаѣ мы имѣемъ дѣло съ двумя крайностями. Церковные историки и каппадокійцы преувеличиваютъ гоненіе, напротивъ Гиббонъ его почти отвергаетъ. Истина находится посрединѣ. Церковные историки Сократъ<sup>5</sup>) и Созоменъ<sup>6</sup>) прямо сообщаютъ объ изгнаніи епископовъ и даютъ яркіе примѣры преслѣдованія антіаріанъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schmidt ib. S. 293.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rohrbach Die Patriarchen von Alexandria. Preuss. Jahrhuch. 1892. Bd. 69 S. 70. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гиббонъ III 90-92.

<sup>4)</sup> Гиббонъ III, 91.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socr. IV, 2, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup>) Sozom. VI, 9, 12.

не имѣло мѣста. Затѣмъ Гиббонъ не правъ, когда онъ отвергаетъ существование общаго закона объ изгнании антіаріянскихъ епископовъ. Напротивъ изъ словъ Аванасія<sup>1</sup>) и Созомена<sup>2</sup>) можно вывести, что въ началѣ 365 года въ Антіохіи Валентомъ былъ изданъ эдиктъ, которымъ предписывалось изгонять изъ городовъ всѣхъ смѣщенныхъ при Констанціи и вернувшихся при Юліанѣ епископовъ<sup>3</sup>). Возможно, что эдикть этотъ не вездѣ былъ приведенъ въ исполненіе. Вообще надо сказать, что гонение во многомъ зависбло отъ должностныхъ лицъ, управлявшихъ провинціями. Никому однако не пришлось такъ трудно, какъ тымъ провинціямъ, гдѣ дѣйствоваль самъ Валенть, когда онъ послѣ готской войны отправился въ Антіохію для похода на персовъ. Зд'єсь именно пресл'єдованіе достигло набольшихъ размѣровъ<sup>4</sup>). Главиѣйшіе епископы были сосланы, именно Мелетій антіохійскій въ Арменію, Пелагій лаодикійскій въ Аравію, Евсевій самосатскій во Өракію <sup>5</sup>). Варса едесскій въ Оксиринхъ египетскій <sup>6</sup>). Въ описаніи гоненія много легендарнаго, хотя уже, напримірь, Сократь, 7) сообщаеть о казняхъ православныхъ черезъ потопленіе въ Оронті. Впрочемъ, всѣ эти анекдотическія подробности только иллюстрирують тогдашній фанатизмъ, доходившій до того, что самосатскія дёти очищали огномъ мячикъ прокатившійся случайно подъ ногами осла, на которомъ ѣхалъ смейскій епископъ<sup>8</sup>). Изъ всѣхъ, впрочемъ, ужасовъ преслѣдованія безусловно первое мѣсто занимаеть потопленіе въ морѣ корабля съ 80-тью пресвитерами, высказавшими протесть противъ назначенія аріанскаго преемника на мѣсто Евдоксія констан-

- <sup>3</sup>) Loofs RE. II, 41.
- 4) Theod. IV, 24-27 Socr. IV, 2, 17 Soz. VI, 18.
- 5) Theod. IV, 13 р. п. 255. 6.
- 6) Thoed. IV, 16, р. п. стр. 261.
- 7) Socr. IV, 2.
- <sup>8</sup>) Theod. IV, 15 р. п. 259.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athan. aceph. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Soz. VI, 7, 10.

тинопольскаго <sup>1</sup>). Разъ Гиббопъ <sup>2</sup>) допускаеть этоть факть это доказываеть, что опь опирается на въсскіе источники. <sup>3</sup>) Вообще всь эти случаи показывають, что гоненіе дъйствительно имъло мъсто, и гоненіе серіозное, но дъло въ томъ, что оно отличалось полнымъ отсутствіемъ системы. Въ этомъ заключается его характерная черта. Проявляясь со сграшной силой въ отдъльныхъ мъстностяхъ, оно щадило вождей противной партіи; напримъръ на востокъ гоненіе вовсе не коспулось Епифанія кипрскаго, а въ Каппадокіи и Египтъ оно встрътило столь ръшительное сопротивленіе, что Валенту пришлось снасовать.

Въ Кесарія Василій Великій настолько импонироваль ему своею твердостью, что послѣ нѣсколькыхъ неудачныхъ попытокъ привлечь его на свою сторону Валентъ долженъ былъ оставить его въ покоѣ, чѣмъ далъ рѣшительный перевѣсъ никейской догмѣ<sup>4</sup>).

Когда указъ объ изгнанія возвращенныхъ Юліаномъ епископовъ сдълался извѣстнымъ въ Александріи, то Аоанасій 5 октября 365 года тайно бѣжалъ изъ города въ поселеніе при новомъ каналѣ. Префектъ и войска тщетно разыскивали его въ церкви <sup>5</sup>). Изгнаніе продолжалось 4—5 мѣсяцевъ 1 февраля 366 г. императорскимъ приказомъ было позволено Аоанасію возвратиться въ Александрію на томъ основаніи, что онъ, какъ изгнанный Юліаномъ и возвращенный Іовіаномъ, не подходитъ подъ названный эдиктъ. Валентъ не посягнулъ на престарѣлаго епископа, хотя рядомъ съ нимъ въ сентябрѣ 367 года устроилъ въ Александріи омейскаго

<sup>1)</sup> Theod. IV, 24 Socr. IV, 16 Soz. VI, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гиббонъ. III, 89.

<sup>3)</sup> Иначе Richter Das Weström. Relch S. 681 который признаеть этоть разсказь басней.

<sup>4)</sup> Ср. Григорія Назіанзина разсказъ въ Огаt. 20. Съ легендарными украшеніями это сообщается Thedor. IV, 19. 20, Socr. IV, 26, Sozom. V, 15— 17 и Ephrem. Syr. въ ръчи Василію.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Athan. h. aceph. 15 pyc. n. III, 389.

енископа Лукія, державшагося здѣсь только силою войска <sup>1</sup>). До самой своей смерти (2 мая 373 г.) Аоанасій оставался невредимъ. Все это показываеть, что гоненіе при Валентѣ вовсе не было такимъ, какимъ изображаютъ его православные повѣствователи <sup>2</sup>). Главное—оно отличалось не систематичностью и не вмѣшательствомъ во впутренніе догматическіе споры. Во много большей степени, рѣмъ раньше, исключая 361—364 годовъ, подъ Валентомъ, читаемъ у Лоофса, разрѣшеніе догматическихъ вопросовъ оставалось предоставленнымъ теологическимъ спорамъ <sup>3</sup>)

IV.

## Дальнъйшая концентрація церковныхъ партій и развитіе высшей митрополичей власти на востокъ.

Изъ трехъ партій, притязавшихъ съ большимъ или меньшимъ правомъ на наименованіе церкви, именно омоузіанской, омойузіанской и омейской въ правленіе Валента господствующею оказалась послѣдняя. Вождемъ ея былъ Евдоксій константинопольскій, вошедшій съ первыхъ дией царствованія этого императора въ особую къ нему милость, которую онъ умѣлъ сохранить до самой своей смерти. Онъ, какъ мы видѣли, крестилъ императора <sup>4</sup>) и дважды: въ началѣ 367 г.<sup>5</sup>) п еще разъ осенью въ 369 году <sup>6</sup>) по особому приглашенію посѣтилъ императора въ Маркіанополѣ. Смерть его весною 370 г.<sup>7</sup>) была столь тяжела императору, что онъ въ Не-

7) Socr. IV 14, 1 # 2.



<sup>1)</sup> Athan. h. aceph. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs Bd. 2 S. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs RE. Bd. 2 S. 41.

<sup>4)</sup> По Hieron. ad ann. Abr. 2382 т. е. 366 г. посять низвержения Прокопия; по Theod. 4, 12 sq. и Tillem. Mem. VI, 550 V, 89. крещение было совершено въ началъ 367 г.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Philost. 9, 7.

<sup>9</sup> Phil. 9, 8.

комидія прерваль свое путешествіе на востокъ и вернулся въ Константинополь. Евдоксій былъ истиннымъ вдохновителемъ политики Валента<sup>1</sup>) и само собою свое расположеніе у императора постарался использовать въ интересахъ своей партіи.

Пользуясь неограниченнымъ довѣріемъ монарха, Евдоксій въ 60-хъ годахъ IV вѣка добился того положенія, какимъ въ свое время обладаль Евсевій никомидійскій. Возможно, что примъръ послъдняго, а также обнаружившіеся около этого времени честолюбивые замыслы римскаго епископа были тѣмъ, что направило его на эту дорогу. Скрываясь за императоромъ, онъ въ сущности руководилъ всею церковною политикою послёдняго. Онъ былъ тёмъ, черезъ посредство котораго осуществлялась императорская церковная власть въ византійской имперія. Такъ и смотрѣли на него, какъ современники, такъ и послѣдующіе церковные историки. Евдоксій подняль гоненіе на омойузіань<sup>2</sup>), и добился оть императора изданія эдикта, изгопявшаго всёхъ возвращенныхъ Юліаномъ епископовъ. Всѣ эти удары, какъ это справедливо Лоофсъ<sup>3</sup>), направлялись не на омоузіанъ, а доказываеть именно на омойузіанъ съ Евставіемъ во главѣ. Въ самомъ дёлё представители никеизма, какъ Асанасій или Павлинъ антіохійскій, остались на своихъ мѣстахъ 4). Подтвержденіемъ этого является также сообщение Орозія <sup>5</sup>), будто гоненія на чались послѣ смерти Валентиніана, когда Валентъ обрушился, дъйствительно, впервые на никейцевъ въ лицъ Петра, преемника Аванасія.

Другіе епископы востока въ томъ числѣ даже такіе вліятельные, какъ антіохійскій епископъ Евзог. были простыми

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Loofs art. Eudoxius RE. V, 580.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. IV, 12 р. п. 340.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs. Eustathius S. 58.

<sup>4)</sup> Socr. IV, 13 p. n. 341. Soz. VI, 7 p. n. 391.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Oros. VII, 32, 33.

сподручниками константинопольскаго іерарха. Евдоксій заставилъ принять въ церковь Аэція на антіохійскомъ соборѣ 363 года <sup>1</sup>) и онъ же вооружилъ затѣмъ того же Евзоя противъ аномейскихъ епископовъ <sup>2</sup>). Этого мало. При номощи того же Евзоя онъ устроилъ назначеніе въ Александрію омейскаго противоепископа Лукія <sup>3</sup>). Ему же приписывають смѣщеніе важнѣйшихъ епископовъ омойузіанской партіи и считаютъ истиннымъ виновникомъ гонепія Валента.

Идя по слѣдамъ римскаго епископа, Евдоксій пытается сдѣлаться патріархомъ Константинополя.

Съ этою цёлью онъ старается подчинить себё близлежащихъ митрополитовъ.

Первымъ этапомъ въ этомъ отношеніи былъ Кизикъ, гдѣ Евдоксій, какъ извѣстно, поставилъ митрополитомъ Евномія<sup>4</sup>). Съ этого времени Константинополь является высшею инстанціей для Кизика. По крайней мѣрѣ кизикцы, обнаруживъ лжеученіе Евномія, съ жалобой на него обратились къ Евдоксію константинопольскому, какъ къ высшей инстанціи, а затѣмъ, когда опъ не обратилъ вниманія на ихъ просьбу, то къ царю, который приказалъ тому же Евдоксію разсмотрѣть дѣло и низложить Евномія<sup>5</sup>). Подобнымъ образомъ опъ дѣйствовалъ и въ Никеѣ<sup>6</sup>), а также повидимому, въ Иракліи<sup>7</sup>). Особенно поучителенъ разсказъ о предполагавшемся рукоположеніи Евдоксіемъ епископа въ Никеѣ, такъ какъ здѣсь выясняется тактика того времени, примѣнявшаяся для подчиненія митрополитовъ или епискоцовъ чужихъ епархій. Евгеній цикейскій по своимъ воззрѣніямъ былъ омойузіанинъ, что можно видѣть изъ адреса епископовъ

22\*

<sup>1)</sup> Philos. 8, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philost. 9, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gutschmid, Kl. Schriften Bd. 2 S. 438 Athan. hist. acef. 18. Loofs RE. II, 41.

<sup>4)</sup> Socr. IV, 7 p. n. 327 Soz. VI, 8 p. n. 393 Theod. II, 29 p. n. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Theod. II, 29, 185, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Philost. IX, 3.

<sup>7)</sup> Philost. IX, 10 Le Quien I, 1105.

Либеріева письма <sup>1</sup>). Узнавъ о его смерти Евдоксій поспѣшилъ лично въ Никею, гдъ думалъ поставить епископомъ своего единомышленника и вмъстъ съ тъмъ подчинить этотъ городъ своей каоедръ.

Вдохновляемый Евдоксіемъ и при поддержкѣ Валента въ томъ же духѣ дѣйствовалъ въ Сиріп и на востокѣ Евзой антіохійскій. Всь омойузіанскіе епископы были лишены каоедръ и отправлены въ ссылку. Само собою, что въ данномъ случаѣ въ первую голову попадали митронолиты, причемъ канедры ихъ тотчасъ были замѣщаемы послѣдователями господствующей при Валенть омейской партія, такъ какъ онъ считались центрами, изъ коихъ омейство должно было распространиться по всей провинціи и пріобрѣсти господствующее въ ней положеніе. Тактика была та же. Въ митрополію извѣстной провинціи лично пребывалъ Евзой, созывалъ соборъ, на которомъ, какъ антіохійскій епископъ, занималъ предсідательское місто и затімъ подъ давленіемъ императора ставилъ въ епископа своего единомышленника, чѣмъ самымъ на будушее время обезпечивалъ подчиненіе этой каведры Аптіохіи. Такимъ путемъ были подчинены Самосать<sup>2</sup>), Едесса<sup>3</sup>) и Тарсъ<sup>4</sup>). Благодаря всёмъ этимъ мѣрамъ Сирія и пограничныя области, въ особенности городъ Антіохія, явились прочнымъ оплотомъ омейства. «Въ то время вся антіохійская церковь, говорить Созомень <sup>5</sup>), сдѣлалась аріанствующей, причемъ немногочисленные пребывавшіе зд'всь омойузіане только съ трудомъ держались противъ ревности царя и лицъ, имѣвшихъ при немъ силу».

Гонепіе со стороны Валента на исповѣдниковъ едино и подобосущія способствовало тѣсному сближенію этихъ двухъ партій между собою, правда къ сближенію, первые шаги къ

<sup>1)</sup> Socr. IV. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theodor. IV, 13 cp. V, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theod. II, 16 cp. V, 4.

<sup>4)</sup> Bas. ep. CXIV. cp. Theod. V, 4.

<sup>5)</sup> Soz. VI, 21. р. н. 417.

которому были сдёланы значительно раньше. Уже въ послёдніе годы Констанція отдёльные рёшительные приверженцы никеизма, какъ Иларій <sup>1</sup>) начали объединяться съ подобосущниками. Самъ Асанасій въ концё 359 года въ своемъ сочиненіи de synodis, не смотря на осужденіе омойузіанскаго символа, открыто призналъ, что брогобогос можетъ быть понимаемо православно, когда Василіемъ анкирскимъ и его единомышленниками говорится: об рихра́ч είσιч а́тоде́баздаг ха́с тήч той брогосіов λє́ξιч<sup>2</sup>). Возвращеніе единосущниковъ изъ изгнанія послё воцаренія Юліана дало возможность сдёлать практическій выводъ изъ этого положенія. И еще разъ уже на старости лётъ великій Асанасій вмёшался во внутреннее развитіе спора.

Еще во время своего изгнанія, когда онъ скрывался у монаховъ и пустынниковъ Египта<sup>3</sup>), Асанасій литературно принялъ живое участіе въ ходъ вещей. Какъ извъстно къ тому времени принадлежатъ его такъ называемая «исторія аріанъ», сочиненіе о соборахъ и четыре посланія къ Сераніону<sup>4</sup>), изъ которыхъ особенно важны послъднія, такъ какъ затрагиваютъ доселъ остававшійся въ тъни вопросъ о единосущіи св. Духа. Возвращеніе Асанасія въ Александрію—дало ему возможность на практикъ разръшить этотъ вопросъ. Это было сдълано имъ на александрійскомъ соборъ 362 г. Воскресивъ никейство, соборъ этотъ подалъ руку дружбы всъмъ антіаріанамъ, хотя бы они и не были доселъ омоузіанами. Если только кто признаеть никейство и отброситъ тварностъ также и св. Духа, тому никто не можетъ отказать въ церковномъ общеніи—такъ было провозглашено на соборъ <sup>5</sup>).

Этимъ казалось можно было разрешить сильно запутан-

- 4) MSG. XXVII 535-676.
- 5) Athan. tom. ad Antioch, 3.



<sup>1)</sup> Cm. Loofs art. Hilarius RE. VIII, 57 ff.

<sup>2)</sup> Athan. De syn. 41, p. 765 A. pycc. nep. T. III, 146.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cp. Montia H con ann. 356 Nr. 11 MSG. 25, CXXX.

ныя антіохійскія отношенія, особенно осложнившіяся съ возвращеніемъ, согласно указу Юліана, Мелетія.

Въ Антіохіи въ это время сразу явились три общины: господствовавшіе при Констанціи омен подъ предводительствомъ епископа Евзоя, староникейцы или евстаојане, существовавшіе здѣсь со времени смѣщенія Евстаеія антіохійскаго въ 330 году и крѣпко державшіеся терминологіи никейскаго собора о ила отботаси, или ила одога Отца, Сына и св. Духа и наконецъ мелетіане, признавшіе биооблюс, но въ треїс биоστάσεις. Александрійскій соборъ 362 г. призналь послѣднюю группу за православныхъ<sup>1</sup>). Этимъ была дана возможность добиться объединенія двухъ послёднихъ группъ. Возможно, что это объединение легко имѣло бы здѣсь мѣсто, если бы случайно находившійся въ Антіохіи Луциферъ каларійскій въ поспѣшномъ жарѣ не поставилъ бы для евстаејанъ епископа въ лицѣ пресвитера Цавлина, чѣмъ на долгое время затормозилъ мирную работу на востокѣ. Союзъ омо-и-омойузіанъ такимъ образомъ остановился на полдорогѣ.

Въ такомъ положении находилось дѣло въ правление Іовіана и Валентиніана. Затѣмъ наступило царствование Валента. Крайности его заставили и ту и другую партію подумать о сближения. Впервые мысль объ этомъ возникаеть въ Азіи.

Въ 365 г. изданъ былъ эдиктъ, которымъ изгонялись изъ своихъ городовъ всё смѣщенные при Констанціи и вернувщіеся при Юліанѣ епископы. Какъ мы уже говорили это мѣропріятіе было направлено не противъ Аванасія и омоузіанъ, а именно омойузіанъ. При такихъ обстоятельствахъ послѣдніе, страшась предстоящихъ бѣдствій, начали сноситься между собою и чрезъ пословъ, отправляемыхъ изъ города въ городъ, пришли къ мнѣнію, что лучше, прибѣгнувъ къ Валентиніану и римскому епископу, вступить въ общеніе съ ними, чѣмъ съ Евдоксіемъ, Евзоемъ и ихъ единомышленпиками<sup>2</sup>). Подъ

<sup>1)</sup> Athan. tom. ad antioch. 5 H 6.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Soz. VI, 10 p. n. 396.

вліяніемъ той же нужды противостать омеямъ происходить рядъ соборовъ въ Смирнѣ, Писидів. Исаврів, Памфилія, Ликів <sup>1</sup>) и другихъ мѣстахъ <sup>2</sup>). Результатомъ этого явилось посольство Евстаюія севастійскаго, Сильвана тарсійскаго, и Өеофила каставальскаго, которое съ письмомъ 59 епископовъ, имена которыхъ названы въ адресѣ отвѣтнаго посланія папы <sup>3</sup>), отправилось на западъ къ римскому епископу Либерію и императору Валентіану. Отъ имени этихъ 59 епископовъ изъ діэцезовъ Өракіи, Авіи, Понта и Востока послы просили Либерія принять всѣхъ ихъ въ церковное общеніе, такъ какъ они принимаютъ никейскій символъ въ томъ смыслѣ, что о́µооо́спос въ трехъ упостасяхъ ничто иное, какъ о́µоло́спос <sup>4</sup>).

Не заставъ въ Римѣ императора, послы со своимъ предложеніемъ уніи обратились къ римскому епископу. Послѣдній, какъ и Иларій, сочувственно отнесся къ этому дѣлу и вручилъ посламъ для сообщенія восточнымъ епископамъ свое отвѣтное посланіе <sup>5</sup>), въ которомъ провозглашалось церковное единеніе между западомъ и востокомъ. Съ этимъ посланіемъ Либерія, а также посланіемъ сицилійскаго собора, который они посѣтили на возвратномъ изъ Рима пути <sup>6</sup>), Евстаеій, Сильванъ и Өеофилъ возвратились на востокъ и здѣсь сообщили эту радостную вѣсть тіанскому собору <sup>7</sup>), который подъ предсѣдательствомъ Евсерія, епископа Кесаріи каппадокійской состоялся въ 367 г. изъ епископовъ «Аванасія анкирскаго (Галатія), Пелагія лаодикійскаго (Сирія), Зенона тирскаго (Финикія), Павла эмезскаго (Финикія), Отрея мелитенскаго (Арменія), Григорія назіанзина (Каппадокія) и многихъ другихъ, въ Антіохіи, въ

- <sup>2</sup>) Socr. IV, 12 русс. пер. стр. 336. 337 см. выше стр. 313 прим. 5.
- 4) Cp. Socr. 1V, 12, 6.
- <sup>5</sup>) Socr. IV, 12, 10-20.
- 6) Socr. IV, 12. 34 Soz. VI, 11. 4 H 12, 3.
- 7) Socr. IV, 12.



<sup>1)</sup> Socr. IV, 12, 8.

<sup>2)</sup> Soz. VI, 11.

царствованіе Юліана, положившихъ защищать единосущіе <sup>1</sup>). Евставій торжествовалъ. Фактически онъ стоялъ во главѣ великой омойузіанской партіи, объединявшей всѣхъ епископовъ востока. Ничто не предвѣщало близкаго распаденія. Вопросъ о св. Духѣ, какъ это замѣтилъ еще Меренда <sup>2</sup>), въ въ это время еще не поднимался. Въ отношеніи къ христологіи большинство подобосущниковъ примыкало къ никеизму и противъ евдоксіанъ являлось представителями ортодоксін.

При такихъ обстоятельствахъ выступила младоникейская партія, давшая теоретическую основу догматикь этой партін. Такъ была создана теологія, которой принадлежало будущее на востокѣ, и на западѣ. Выступившіе во главѣ этой партін каппадокійцы съ Василіемъ Великимъ во главѣ въ чашу ортодксіи бросили не только науку, но и аскетизиъ <sup>3</sup>). Исходя отъ о́роюо́скос, они признали о́рооо́скос и создали ученое понятіе, не чуждавшееся оригеновской теологія, т. е. науки вообще, и остававшееся при этомъ върнымъ терминологіи Аванасія <sup>4</sup>). Но терминологическая ясность, говорить Гарнакь <sup>5</sup>) потребовала того, чтобы они модифицировали первоначальныя мысли Аванасія и образовали теологію, которую развиль въ свотрактать Василій анкирскій. Отсюда единство Божеемъ ства по воззрѣніямъ каппадокійцевъ не то, что по Асанасію. Василій Великій не уставаль проводить различіе между одога и блостасис. Такъ явилось учение о Божественномъ существѣ въ трехъ лицахъ, различающихся между собою въ томъ, что первое предвѣчно существуетъ, второе-предвѣчно рождается, а третье предвъчно исходить <sup>6</sup>). Словомъ вся оригеновская сцекуляція о троичности была реабилитирована. Наука создала союзъ этого ученія съ никеизмомъ. Въ началь

<sup>1)</sup> Soz. VI, 12, 1 замвчательно, что здесь не было Мелетія!.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Merenda MSL. 13, 199.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Harnack DG. II, 262.

<sup>4)</sup> Harnack DG. II, 255. 256.

<sup>5)</sup> Harnack DG. II S. 256.

<sup>6)</sup> Harnack DG. II 256-258.

спора ученые между ними и язычники - симпатизировали аріанству, нынь мужи, учившіеся у Ливанія, явились представителями никеизма. Эти мужи стали на почву общаго міровоззр'внія, которое было изв'єстно тогдашнему знанію. Они были платоники и въ своемъ ученіи оперлись на Платона. Кто стояль въ близкой связи съ Платономъ. Оригеномъ и Ливаніемъ, кто былъ на короткой ногѣ съ учеными, государственными людьми, къ TOMY, говорить Гарнакъ. нельзя было не чувствовать симпатіи. Литературная побѣда каппадокійцевъ, побъда надъ Евноміемъ и его ученіемъ, привела къ побъдъ неоплатонизма надъ формальнымъ аристотелизмомъ. Ортодоксія въ связи съ наукой дала на два или на три десятильтія весну. Работали надъ всликой задачей возстановить на востокѣ правую вѣру и дать ему связанный съ наукою аскезъ. Сражались въ почетной борьбѣ. Грезили о вѣчномъ союзѣ между наукой и вѣрой <sup>1</sup>).

Центромъ этого движенія была Кесарія—каппадокійская, центральной фигурой—Василій Великій. Онъ былъ тотъ, кто создалъ славу извёстной каппадокійской школы. Это отразилось на его епископской кадедрё.

Подобно тому какъ во II—III въкъ александрійская катехизаторская школа была причиной возвышенія александрійской каоедры въ глазахъ всей церкви, то же мы наблюдаемъ въ IV въкъ въ отношеніи кесарійской епископской каоедры. Кесарія и ея епископъ Василій Великій на нъкоторое время становятся во главъ всей восточной церкви. Находившаяся въ рукахъ омейскаго епископа Евзоя и бывшая ареной страшнаго гоненія Валента, Антіохія отступаеть на задній планъ.

Благодаря своей близости къ Мелетію антіохійскому и Евсевію самосатскому съ одной стороны и Евставію севастійскому съ другой, Василій въ своемъ лицѣ слу-

1) Harnack II, 258.

Digitized by Google

жить связью между правымъ и лѣвымъ крыломъ омойузіанской партіи и становится вождемъ всей этой партіи. Въ это время Василій не только еще не замѣчалъ «гнойнаго струпа Евстаојева зловърія»<sup>1</sup>), но напротивъ находился съ нимъ въ тесномъ догматическомъ единения. По возвращенія своемъ изъ Лониъ на родину Василій Великій, какъ это доказываеть Лоофсь<sup>2</sup>), присоелинился къ омойузіанской партія, во главѣ которой стоялъ Евстаеій. Съ этого времени на сторонѣ послѣдняго мы находимъ Василія на соборахъ анкирскомъ 358 г.<sup>3</sup>) селевкійскомъ 359 г.<sup>4</sup>), константинопольскомъ 360 г. <sup>5</sup>), зельскомъ <sup>6</sup>) и наконецъ ламисакскомъ 7). Разсужденія о вѣрѣ, которыя тогда велись, еще въ 375 году Василій вспоминаетъ какъ такія. которыя констатирують полную солидарность<sup>8</sup>). То же мы наблюдаемъ на соборѣ тіанскомъ 367 года и послѣ возвращенія Евстаеія изъ Рима. Въ это время Василій вполнѣ соглашался съ Евстаюјемъ и его единомышлециками въ томъ, что о́μοούσιος въ трехъ ипостасяхъ есть не что иное, какъ о́μοιούσιος<sup>9</sup>) О св. Духѣ въ это время Евстаеій думалъ также, какъ и прежде. Дѣло въ томъ, что пневматомахическія воззрѣнія Евставія не были чёмъ либо особеннымъ. Напротивъ всё подобносущники ихъ раздѣляли <sup>10</sup>). «Пневматомахическое» ученіе о томъ, что св. Духъ есть твореніе, хтібща, не было новою выдумкой, но старою оригеновской традиціей, о которой ни слова не говорилъ никейскій соборъ<sup>11</sup>). Самъ Василій

- 4) Theod. II, 27 4 cp. Looofs Eust. S. 55.
- <sup>b</sup>) Bas. ep. 223 cp. Loofs S. 57. 58.
- <sup>6</sup>) Bas. ep. 251, 4 cp. Loofs S. 58.
- <sup>7</sup>) Bas. 223, 5 cp. Loofs S. 58.
- <sup>8</sup>) Bas. ep. 223, 5.
- 9) Cp. Socr. IV, 12, 6.
- <sup>10</sup>) Epiph. h. 73, 1 ed. Petav. 845 D.
- <sup>11</sup>) Loofs Eustathius S. 59. 60 Loofs art. Macedonius XII, 46.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bas. ep. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs Eustathius S. 55.

<sup>3)</sup> Epiph. 73, 11 Bas. ep. 263, 3 cp. Soz. IV, 13, 5.

Великій не раздёляль этого воззрёнія. Напротивь онь уже вь это время защищаль омоузію св. Духа <sup>1</sup>). Впрочемь это различіе во взглядахь нисколько не мёшало дружественнымь отношеніямь между Василіемь и Евстаеіемь. Такь было па соборѣ тіанскомь <sup>2</sup>). Тоже можно наблюдать и вь ближайшіе пять лёть послѣ собора. При вступленіи Василія на епископскую каеедру Евстаеій прислаль къ нему двухь монаховь съ ноздравленіемь <sup>3</sup>). Это не все. Еще въ 371 г. осенью Василій написаль Евстаеію письмо, полное уваженія и благодарности <sup>4</sup>). Затёмь наступаеть 372/73 годъ, сломавшій мость и воздвигшій пропасть между двумя друзьями.

Но въ чемъ лежитъ причина этого раздора, имѣвшаго великія послѣдствія въ исторіи всей омойузіанской партіи?

Многіе изслѣдователи поводомъ къ этому раздору признаютъ догматическія разногласія въ ученіи о св. Духѣ и ставять это въ связь со словами Василія объ измѣнчивости Евстаюія на соборахъ въ Анкпрѣ (358), Селевкіи (359), Римѣ (366), и Кизикѣ (375). Лоофсъ справедливо находить это мнѣніе совершенно неосновательнымъ <sup>5</sup>). Дѣло въ томъ, что все это было до 372 г. и не мѣшало Василію видѣть въ Евстаюіи характеръ раг excellance! Почему же въ 372 г. все стало другимъ? Затѣмъ забывая собственное пропілое и упрекая Евстаюія за приверженность его къ формулѣ еретиковъ, которая была тождественна съ мирной формулой 359 г., Василій въ тоже время признаетъ себя единомышленникомъ Сильвана тарсійскаго, повиннаго въ томъ же преступленіи <sup>6</sup>). Вообще изложенное нами объясненіе повода къраздору не имѣетъ

- 5) Loofs Eustathius 55 ff. 78 ff. Loofs art. Eustathius BD RE. V, 629 f.
- <sup>6</sup>) Loofs S. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Книга Василія противъ Евномія написана до епископата Loofs Eustathius S. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs S. 60. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs S. 22.

<sup>4)</sup> Loofs S. 34. 64.

за собою никакого кредита! <sup>1</sup>). Какъ это справедливо замѣтилъ Лоофсъ<sup>2</sup>), разрывъ о бусловливается не одною причиною. Впрочемъ самъ Василій признается, что письма его не дають полнаго раскрытія дѣла<sup>3</sup>). Можно прямо сказать, что въ отношеніи разрыва съ Евстаоіемъ въ его письмахъ 223, 224, 226, 251 и 263 дипломатически, чтобы не сказать болѣе, умалчивается многое то, что становится извѣстнымъ изъ другихъ писемъ<sup>4</sup>), причемъ даже и въ этихъ послѣднихъ окраска во многомъ зависитъ отъ положенія адресата<sup>5</sup>), вслѣдствіе чего о многомъ приходится догадываться.

По нашему крайнему разумѣнію, ключъ къ разгадкѣ дають письма 25, 26 и 29, написанныя въ самомъ началѣ епископата<sup>6</sup>). Какъ письма въ Анкиру<sup>7</sup>), такъ и въ Неокесарію<sup>8</sup>) свидѣтельствуютъ о крайнемъ раздраженія на Василія покойныхъ епископовъ, именно, Аванасія анкирскаго и Мусонія неокесарійскаго, епископовъ, по увѣренію самаго Василія<sup>9</sup>), «никогда не перестававшихъ быть съ намъ въ единомысліи». Но въ такомъ точно положеніи находился и Евставій, когда въ 372—373 г. разссорился съ нимъ Василій.

Все это наводить на размышленія.

Въ самомъ дѣлѣ, что внѣ догматики могло быть причиною неудовольствія трехъ наиболѣе вліятельныхъ сосѣднихъ съ Василіемъ митрополитовъ. По крайней мѣрѣ, въ чемъ самъ Василій видѣлъ причину этой вражды?

Отвѣтъ на это даютъ Васильевы письма 92 и 233.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loofs S. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs S. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bas. ep. 156, 2 cp. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Basil. ep. 98, 99, 130, 244.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ср. ер. 244 къ единомышленникамъ Евстаејя съ ер. 130 къ Өеодоту; ер. 98 къ Евсевію самоскому ер. 99 къ комиту Теренцію.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Вторая половина 371 г. Loofs S. 52. 50 ann. 2.

<sup>7)</sup> Bas. ep. 25. 28.

<sup>8)</sup> Bas. ep. 29.

<sup>9)</sup> Basil ep. 28 р. п. стр. 74 р. ер. 29 стр. 75.

Вь своемъ первомъ письмѣ, написанномъ еще 372 г., <sup>1</sup>) одною изъ главныхъ причинъ печальнаго положенія восточной церкви Василій считаеть властолюбіе. «Любоначаліе людей, небоящихся Господа кидается за начальственными должностями.... Сбереженное для бъдныхъ честолюбцы непрестанно тратятъ на свои удовольствія и на раздачу подарковъ.... У и ныхъпридумано уже и оружіе для междоусобной брани, именно защита православія (Асанасій анкирскій!) и прикрывая частныя свои вражды, выставляють на видъ, что враждуютъ за благочестје<sup>2</sup>). Боле ясно этоть мотивь выступаеть у Василія во второмь письмѣ оть 375 г. «Не письмо было причиною ихъ (Евстаеія севастійскаго) удаленія оть меня: есть другой предлогь къ раздѣленію, о которомъ стыжусь и говорить, и всегда бы сталъ молчать объ этомъ, если-бъ настоящія происшествія не ділали необходимымъ для пользы многихъ обнаружение всего ихъ намъренія. Добрые сія люди подумали, что общеніе со мкою служить для нихь препятствіемь къ пріобрѣтенію власти»<sup>3</sup>), такъ какъ «у нихъ заведено всегда, читаемъ въ другомъ письмѣ Василія<sup>4</sup>), принимать сторону сильныхъ и немощныхъ друзей попирать, а тымъ, которые взяли Верхъ, услуживать».

Послѣдиій упрекъ Василія, что Евстаоій порвалъ съ нимъ общеніе «для пріобрѣтенія власти», такъ какъ у него была «привычка» всегда держать сторону «сильнѣйшаго», какъ это доказываеть Лоофсъ<sup>5</sup>), явно не справедливъ. Что Евстаеій могъ итти противъ теченія, это онъ доказалъ. Упорно отстанвая омойузіанство, онъ еще въ 360 г. въ Константинополѣ предпочелъ собственное низложеніе из-

<sup>5</sup>) Loofs, Eustathius S. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loofs S. 42-46 S. 52. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Basil. ep. 92 pycc. nep. VI, 198. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ваз. ер. 223 русс. пер. VII 124.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Bas. ер. 226 р. п. VII 133.

мене своимъ убъжденіямъ 1) Если бы онъ быль такимъ, какъ его описываеть Василій, если бы онъ преслѣдовалъ только личные интересы, то опъ подобно св. Мелетію, навърное соединился бы съ восторжествовавшей придворной партіей<sup>2</sup>). Иначе д'ы ствуеть Евстаей. Онъ ръшительно становится на сторону гонямой партія и борется противъ омеевъ. Смѣстившій его соборь онь прямо называль соборомь еретиковь <sup>3</sup>). Славились его письма противъ Евдоксія, которыя онъ вездъ разсылаль <sup>4</sup>). Онъ открыто проповѣдалъ противъ Евипнія <sup>5</sup>) и проклиналь общение съ придворными епископами <sup>6</sup>). Все это приводить насъ къ нѣкоторому измѣценію сказаннаго въ Васильевомъ письмѣ. Да, причиною къ раздѣленію было не письмо, а другой предлогъ, о которомъ Василій Великій стыдится говорить: добрые сіи люди (Евстаеій, также Мусоній и Аванасій) подумали, что общеніе съ Василіемъ служить для нихъ новодомъ къ потерѣ власти» (самостоятельности). Вотъ-истинная причина раздора! Дѣло Өеодота, которое выставляеть источникомъ раскола Лоофсъ<sup>7</sup>), является только простымъ выводомъ изъ нея.

Остановимся несколько на этомъ дель.

Пользуясь затруднительнымъ положеніемъ вызваннымъ низложеніемъ Евстаеія и назначеніемъ Мелетія, затѣмъ, послѣдующимъ изгнаніемъ послѣдняго и возвращеніемъ перваго, Θеодоть, епископъ титулярнаго гражданскаго митрополя Никополя, находившагося въ Арменіи I и обычно подчинявшагося епископу севастійскому, какъ своему митрополиту, сталъ притязать на осуществленіе митрополичихъ правъ надъ Арменіей I и въ союзѣ съ находившимся здѣсь въ ссылкѣ Мелетіемъ выступать



<sup>1)</sup> Soz. IV, 24 p. n. 289 sq. Socr. II, 43, pycc. nep. crp. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs. a. a. o. S. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Basil. ep. 226, 2.

<sup>4)</sup> Bas. ep. 226, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bas. ep. 251, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Bas. ep. 226, 251.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Loofs S. 23, 24.

противъ Евстаеія. Послѣ вступленія своего на кесарійскую каеепру Василій Великій, поллерживая тёсную дружбу съ Евстаеіемъ, вошель въ тоже время при посредствѣ своего друга Евсевія самосатскаго въ общеніе съ Мелетіемъ антіохійскимъ и Өеодотомъ никопольскимъ, старинными противниками Евстаеія. Съ теченіемъ времени отношенія его къ послѣднему слабѣли. напротивъ къ Мелетію росли и укрѣплялись. Такъ насталъ 372 годъ. Въ первой половинѣ его Василій получилъ отъ Өеодота приглашение на имъющий состояться въ маъ никопольскій соборь. Съ точки зрѣнія антіохійскихъ каноновъ 9 и 16 соборъ этотъ, какъ соборъ безъ митрополита, являлся вопіющимъ попраніемъ правъ Евстаеія. Несмотря на это Василій приняль приглашеніе Мелетія и Өеодота и въ маѣ 372 года отправился на соборъ черезъ Севастію въ Никополь<sup>1</sup>). Отношенія его къ Евстаеію не были ничѣмъ омрачены. Его долгіе разговоры съ послѣднимъ доказывають ихъ полную гармонію<sup>2</sup>). За это общеніе съ Евстаеіемъ Өеодоть до того разгнѣвался на Василія, что не только не принялъ его на никопольскій соборъ <sup>3</sup>), но даже не допустиль его ни къ утренней ни къ вечерней молитвѣ съ собой <sup>4</sup>). Только при помощи Евсевія самосатскаго Василій возстановилъ миръ съ Өеодотомъ и Мелетіемъ, причемъ это ему удалось добиться дорогою цёною. Онъ долженъ былъ сдѣлать рѣшительный выборъ между Евстаеіемъ съ одной стороны и Өеодотомъ и Мелетіемъ съ другой. Церковно-политическія соображенія взяли перевѣсъ и Василій принесъ въ жертву имъ старую дружбу. Участіе на никопольскомъ соборѣ Өеодота со стороны Василія Великаго являлось актомъ недружелюбія по отношенію къ Евставію. Послѣдній на безъ основанія увидѣлъ въ этомъ нарушеніе своихъ собствен-

4) Ваз. ер. 99 р. п. 213.



<sup>1)</sup> Loofs. S. 24.

<sup>2)</sup> Cp. Basil. ep. 98, 2 n 99.

<sup>3)</sup> Ваз. ер. 99 р. п. 214.

ныхъ митрополичихъ правъ, вмѣшательство въ дѣла его провинціи, и понятно не могъ остаться къ этому равнодушнымъ. Этимъ и былъ вызванъ первоначальный разрывъ между Василіемъ и Евстаюјемъ. Такимъ образомъ причина его заключалась не въ дѣятельности Евстаеія, а именно противоканоническихъ дѣйствіяхъ Василія. Возможно, что изъ этого вмѣшательства въ дѣла чужой епархіи Василій желалъ извлечь пользу въ интересахъ своей кесарійской каеедры. Дъйствуя такимъ образомъ онъ имѣлъ въ виду увеличение своей собственной власти въ ущербъ власти севастійскаго митрополита. Теперь мы понимаемъ причину неудовольствія митрополитовъ анкирскаго и неокесарійскаго! Повидимому, упрекая другихъ во властолюбін, любоначалін, Василій Великій самъ не былъ чуждъ этого порока. Онъ очень рано сталъ на дорогу, **ука**занную впервые римскимъ епископомъ и началъ мечтать объ усилении своей власти на счетъ власти другихъ митрополитовъ. Онъ притязалъ на высшую митрополичую власть, власть надъ другими митрополитами. Насколько это удалось и въ какой мёрё, объ этомъ мы скажемъ впослёдствіи.

Нынѣ мы займемся дальнѣйшей исторіей омойузіанской партіи.

Раздоръ Василія съ Евстаеіемъ сыгралъ весьма важную роль. Объединенную путемъ усилій Евстаеія и младоникейцевъ нартію онъ раскололъ на два враждебныхъ лагеря. Ставъ на сторону Мелетія, Василій отторгнулъ отъ себя всю объединившуюся вокругъ Евстаеія партію. Вмѣстѣ съ послѣднимъ отъ общенія съ Кесаріей отпала не только сѣверная часть нонтійскаго, но и весь азійскій діэцезъ. Будучи пренесенъ на догматическую почву, съ теченіемъ времени расколъ этотъ сдѣлался глубже и въ концѣ привелъ къ окончательному раздѣленію одной великой партіи на двѣ половины, изъ которыхъ сторонники одной были признаны за православныхъ, а другой за еретиковъ.

Какъ это совершилось?

Центръ тяжести лежить въ Александріи.

Во время своего третьяго изгнанія (356—362) Аванасій черезь преданнаго ему епископа Серапіона тмуисскаго услышаль о людяхь, которые въ отношеніи христологіи отстають оть аріанства, но святого Духа считаеть за хтізµа, за одного изъ служебныхъ духовъ, о которыхъ говорить посл. евр. I, 14, такимъ образомъ за ангела<sup>1</sup>). Въ противополжность этому Аванасій въ своихъ четырехъ письмахъ къ Серапіону<sup>2</sup>) развилъ омоузію св. Духа, какъ единственно правильное ученіе<sup>3</sup>) и въ качествѣ такового провелъ его на александрійскомъ соборѣ 362 г., воскресившемъ, какъ мы знаемъ, никейство sans phrase<sup>4</sup>). Для Аванасія, который долго странствовалъ по западу, гдѣ уже со временъ Тертулліана твердо держались омоузіи какъ Сына, такъ и св. Духа, признаніе единосущія также и за Духомъ представляло тѣмъ меньше трудностей, чѣмъ очевиднѣе онъ видѣлъ въ Троицѣ единство <sup>5</sup>).

Болѣе труднымъ являлось усвоеніе этого ученія для младоникейцевъ, вышедшихъ, какъ извѣстно, изъ рядовъ омойузіанъ и тѣсно связанныхъ съ оригеновской традиціей <sup>6</sup>). Отсюда—замѣшательство Василія Великаго <sup>7</sup>), который еще въ 371 г. въ своей праздничной проповѣди въ честь Евпсихія благоразумно умолчалъ о божествѣ св. Духа, изъ-за чего ему пришлось выдержать непріятное объясненіе и выслушать порицаніе отъ Григорія Назіанзина <sup>8</sup>). Отсюда же изысканная любезность и щепетильная осторожность, которыя развивалъ тотъ-же Григорій Богословъ, когда защищалъ божество св. Духа <sup>9</sup>), а также та объективность, съ которою

- <sup>3</sup>) Ср. напр. Athan. ер. 1, 27 р. 594 С.
- 4) tom. ad antioch. 3, MSG. 26, 800 A.
- <sup>5</sup>) Loofs, art. Athanasius RE. II, 204.
- <sup>6</sup>) Loofs, art. Macedonius RE. XII S. 46.
- 7) Kruger, art. Basilius RE. II, 438.
- 8) Greg. Naz. ep. 58 MSG. 37, 114 Basil. p. 71. Loofs, Eusathius. S. 68.
- 9) Gregor. Nas. or. 41, 8, MSG. 36 440. Loofs, art. Gregorius RE. VII, 145.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Athan. ad Serap. 1, 1 MSG. 26, 531 A.

<sup>2)</sup> Athan. opp. MSG. 26. 530-676.

тоть же святой еще около 381 года характеризоваль пестрое множество мнѣній, существовавшихъ относительно св. Духа: «Что касается нашего времени. то одни почитали Его (св. Духа) дъйствованіемъ, другіе тварію, иные Богомъ, а иные не ръшались сказать о немъ ни того, ни другого-изъ уваженія, какъ говорять они, къ писанію, которое будто бы ничего не выразило о семъ ясно, почему они не чтуть и не лишають чести Духа, оставаясь къ Нему въ какомъ-то среднемъ, върнье же сказать, весьма жалкомъ расположении. Даже изъ признавшихъ Его Богомъ, одни благочестивы только въ сердцѣ, а другіе осмѣливаются благочествовать и устами. Но слышаль я о другихъ еще болѣе мудрыхъ измѣрителяхъ Божества, которые, хотя согласно съ нами исповѣдують трехъ умосозерцаемыхъ, однако же столько раздѣляють ихъ между собою, что одного полагають безпредѣльнымъ и по сущности и по силѣ, другого-безпредѣльнымъ по силѣ, но не по сущности, а третьяго-ограниченнымъ въ томъ и другомъ, подражая, въ иномъ только видѣ, тѣмъ, которые именуютъ ихъ создателемъ, содъйственникомъ и служителемъ, изъ порядка именъ и благодати заключая о постепенности именуемыхъ» <sup>1</sup>).

Все это великое разнообразіе миѣній о св. Духѣ нисколько не мѣшало тѣсному единенію всѣхъ представителей омойузіанской младоникейской партіи. Разрывъ Василія Великаго съ Евстаеіемъ въ 373 году создалъ въ рядахъ этой партіи великую брешь. Василій съ этого времени дѣлаетъ удареніе на омоузіи св. Духа и противопоставляетъ послѣднюю безбожности Евстаеія. Невольно вспоминаются слова самого же Василія: «прикрывая частныя свои вражды, выставляютъ на видъ, что враждуютъ за благочестіе»<sup>2</sup>). Васплій круто поворачиваетъ направо.

Изобразивъ крайнія бѣдствія восточной церкви, Васи-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gregor. Naz. op. 31, theol. 5, 5 MSG, XXXVI, 137 CD. русс. пер. 111, 106. 107.

<sup>2)</sup> Ваз. ер. 92 р. п. 199.

лій въ цёломъ рядё посланій обращается къ прави тельству запада и ищеть тёснаго сближенія съ Римомъ.

При такихъ обстоятельствахъ новый римскій енископъ Дамась, ръшительный противникъ аріанства, ставшій на строгую точку зрѣнія папы Юлія и Аоанасія рѣшилъ протянуть свою руку новой ортодоксіи востока. Результатомъ этого явилось примиреніе востока и запада. Совершилось послѣ смерти Василія на антіохійскомъ соэто вскорѣ борѣ 379 года, на которомъ присутствовало 153 епископа<sup>1</sup>) съ Мелетіемъ антіохійскимъ, Евсевіемъ самосатскимъ, Пелагіемъ лаодикійскимъ, Зенономъ тирскимъ, Евлогіемъ едесскимъ и Діодоромъ тарсійскимъ во главѣ<sup>2</sup>). Они подписали «свитокъ западныхъ»<sup>3</sup>), изданный римскимъ соборомъ 377/378 предсѣдательствомъ Ламаса 4) и гола полъ свое догматическое единство съ западомъ 5). **установили** Черезъ это у всёхъ подписавшихъ «свитокъ» омойузіанъ прошлое ихъ было забыто. Всѣ они, какъ и три великихъ каппадокійца (Василій Великій и два Григорія), сдѣлались великими, ауюл патерес <sup>6</sup>). Правда и послѣ этого остались еще нѣкоторыя нерѣшенныя недоумѣнія. Главнымъ изъ нихъ являлась антіохійская схизма. Это была зіяющая рана. Тщетны были всѣ попытки ее прекратить, - младоникейцы держались принадлежавшаго имъ Мелетія, напротивъ, Аванасій и западзаконнымъ антіохійскимъ епископомъ признавали его ные староникейскаго противника Павлина 7). Впрочемъ, вся эта исторія ясно показываеть, что истиннаго единенія между востокомъ и западомъ не существовало. По справедливому мнѣнію Гар-

<sup>3</sup>) Ср. кан. 5 константинопольскаго 381 г. собора.

6) Loots, art. Macedonius RE. XII, 47.

7) Cp. Mansi III, 623 D.

 $23^{2}$ 

<sup>1)</sup> Mansi III, 462 AB.

<sup>2)</sup> Hefele CG. 1, 718 Tillem. Mem. VI, 615.

<sup>4)</sup> Mansi III, 461. Подробно см. Е. Schwartz, Zur Geschichte des Athanasius. Nachr. von der Königl. Gesell. d. Wiss. zu Göttingen. Philol.-hist. Kl. 1904 Heft 4 S. 362 ff. 373 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi III, 511 sq. Rade, Damasus. S. 114 sq.

нака<sup>1</sup>) здѣсь въ сущности шла рѣчь о различныхъ ученіяхъ: Александрія и западъ не потеряли своего недовѣрія къ Мелетію, какъ аріанину, напротивъ каппадокійскіе епископы, стоявшіе во главѣ движенія востока, не могли отрѣшиться отъ своего подозрѣнія въ савелліанствѣ Павлина<sup>2</sup>).

Тотъ же 372/373 годъ является также поворотнымъ пунктомъ и для Евстаеія.

Евстаой былъ человѣкомъ слишкомъ самостоятельнымъ для того, чтобы безпрекословно подчиниться диктатурѣ Василія. Какъ мы знаемъ, онъ былъ однимъ изъ главшыхъ вождей омойузіанской нартін. Онъ являлся авторитетомъ въ глазахъ всѣхъ провинщій западной и стверо-западной части Малой Азіи. Только при его посредствѣ Василій Великій могъ имѣть вліяніе на весь азійскій и сіверную часть понтійскаго дізцезовъ. Расколъ съ Евстаейемъ повелъ съ отпадению отъ Василия всей этой части Малой Азіи. Евстаоій сталъ во главѣ собственной партіи. То обстоятельство, что онъ въ этомъ положении въ видахъ противодъйствія Василію сблизился съ придворною омейскою партіей было ему вмѣнено, какъ возвращеніе въ аріанство<sup>3</sup>), но совершенно не заслуженно<sup>4</sup>): также и въ это время Евстаей оставался по прежнему вѣренъ своей догматической позиціи <sup>5</sup>). прежній образъ мыслей въ отношеніи христологіи, Имѣя онъ рѣшительно отвергалъ божество св. Духа. Это послужило поводомъ къ наименованію какъ самого Евстаеія. такъ и его послѣдователей «пневматомахами»<sup>6</sup>). Василій Великій Евстаеія

4) Loofs, art. Eustathius BD RE. V, 630.

<sup>1)</sup> Harnack DG. II, 260.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bas. ep. 263, 5 ep. 69, 2 Loofs, Meletius XII, 556.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bas. ep. 244. 250.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loofs, Eustathius S. 17., 79.

<sup>6)</sup> Называли ихъ также семіаріанами и македоніанами. Какъ это замвтилъ Лоофсъ (RE. II, 41) упрекъ въ семіаріанствъ по отношенію къ нимъ имъетъ болье оправданія, чъмъ въ отношеніи оппонировавшихъ староникейцамъ подобосущниковъ. Что касается наименованія македоніане, то таковое получило свое начало и распространеніе сначала на вападъ, гдъ докавуемо съ 380 г. [Геронимъ въ своей хроникъ, написанной въ Константинополъ

такъ и называеть: «онъ — вождь ереси духоборцевъ»<sup>1</sup>). Еще при жизни Евстаеія партія эта организуется. Сближеніе происходить благодаря цёлому ряду соборовь, именно въ Анкирѣ, Ниссѣ, Севастін, Кизикѣ и т. д.<sup>2</sup>). Предсѣдателемъ на всѣхъ нихъ является, повидимому, Евстаеій. Вмѣстѣ съ тѣмъ партія, желая заручиться покровительствомъ императора Валента, принимаеть нѣсколько аріанскую окраску, не переступая 0Дграницъ<sup>3</sup>). Въ извѣстіи Созомена разумныхъ 4), нако что пневматомахи на одномъ изъ состоявшихся въ Антіохіи карійской соборовъ въ 378 г., такимъ образомъ послѣ смерти Евстаеія <sup>5</sup>), отъ о́µооо́огоς рѣшили перейти снова къ о́µогоύσιος, есть доля правды <sup>6</sup>), такъ какъ, во первыхъ, уже Василій Великій 7) обличалъ Евстаеія въ томъ, что изъявилъ свое согласіе съ составленной на кизическомъ соборѣ соединительной формулой, которая не упоминала о биообою, но признавала биоюс хата пачта, а во вторыхъ и авторъ Sermones arianorum-произведенія написаннаго въ концѣ IV вѣка въ латинской части Балканскаго полуострова<sup>8</sup>)-прямо говорить: Macedoniani dicunt filium similem per omnia et omni-

около 380 г. (RE. VIII, 47) ad ann. Abrah. 2358 и 2375 пишетъ: Macedonius... in locum Pauli ab Arrianis episcopus subrogatur, a quo nunc haeresis Macedoniana. Около этого же времени—380 (Merenda MSL. 13, 197 f. Hefele I<sup>2</sup>, 743, Jaffé Nr. 235), 381 (Rade, Damasus S. 133) или 382 (Valesius y Theod. V, 11)—также и Дамасъ въ свояхъ дошедшихъ до насъ какъ въ латинскомъ оригиналъ (MSL. XIII, 358 ff. Mansi III, 481 sq.) такъ и греческомъ переводъ (y Theodoret V, 11) 24-хъ анаеематизмахъ провозглашаетъ анаеему противъ Macedonianos, qui de Arii stirpe venientes non perfidiam mutavere, sed nomen (Anath. 4, Mansi III, 482) подроб. Loofs, art. Macedonius RE. XII, 41 f. Rade 132 ff.] а затъмъ было усвоено и на востокъ (см. выше стр. 292).

1) Bas. ep. 263, 3 πρωτοστάτης της των πνευματομάγων αίρέσεως.

- <sup>2</sup>) Loofs, Eustathius S. 12. 17. 52, 53.
- 3) Cp. Loofs RE. V, 630.
- 4) Sozom. VII, 2, 3, менъе ясно Socr. V, 4, 3.
- <sup>b</sup>) Loofs RE. V, 630.
- <sup>6</sup>) Loofs, art. Mecedonius RE. XII, 47.
- 7) Basil. ep. 244, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Magaars ero Mai, Script. vet. nov. coll. III, 2 p. 208 ff., cf. MSL. XIII 594-631.

bus patri<sup>1</sup>). Во всякомъ случаѣ какъ Евстаоій, если онъ даже изъ церковно-политическихъ основаній и призналъ более целесообразнымъ вернуться къ биоюс хата пахта и даже намѣревался отвергнуть никейство, которое онъ самъ призналъ<sup>2</sup>), такъ и македоніане, къ которымъ обращаются Sermones arianorum. оказывають рышительное сопротивление всымь тымь. qui dicunt esse differentiam inter lumen natum et non natum<sup>3</sup>): Сизифану, который быль тогда ихъ princeps 4), Отецъ и Сынъ представляются какъ aequales honore и aequales virtute. Ради этого аріанинъ отзывался о македоніанахъ и католикахъ: de patre et filio convenit eis, et de spiritu sancto dissentiunt<sup>5</sup>). Фактъ, что Григорій Назіанзинъ въ одной сказанной въ 381 г. въ Константинополѣ проповѣди по поводу праздника Троицы обращался къ пневматомахамъ, какъ  $\pi$  ερί τόν υίδν ύγιαίνοντες <sup>6</sup>). Мы также слышимъ, что на константинопольскомъ соборѣ 381 г. подъ главенствомъ Елевзія кизическаго и Маркіана лампсакскаго выступили 36 пневматомаховъ и напоминали о своемъ согласіи съ никеизмомъ и о своемъ прежнемъ церковномъ общении 7). Въ полномъ соотвѣтствіи съ этимъ и Григорій Назіанзинъ въ упомянутой нами проповѣди обращается къ нимъ, какъ онъ самъ говоритъ, не какъ къ противникамъ, побѣды надъ которыми онъ желаетъ, но какъ къ братьямъ, расколъ которыхъ слѣдуеть уничтожить<sup>8</sup>). Такъ какъ пневматомахи чрезъ свое упорство отказались объединиться съ соборомъ, то они были осуждены 9) и послѣ того какъ неудач-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Serm. arian. fragm. 6 MSL. 13, 610 C.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Loofs Eust. S. 69 anm. 3 H S. 77 anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Serm. arian. fragm. 9 MSL. XIII, 613 B. cp. 6 p. 610 C.

<sup>4)</sup> ib. 9 p. 614 A.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Serm. arian. 9 MSL. XIII, 614 AB.

<sup>6)</sup> Greg. Nas. or. 41, 8 MSG. 36 440 B. cp. Theod. V, 24 ib. p. 160 C έξ ήμισείας εὐγνώμονος μ p. 147 not. 82 μ 83.

<sup>7)</sup> Socr. V, 8, 7.

<sup>•)</sup> Greg. or. 41, 8 p. 440 B.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Constant. a. 381 can. 1 Mansi III, 557 Pitra l, 508 см. выше стр. 29 : прям. 2.

ные переговоры, съ которыми опять въ іюнѣ 383 года выступилъ Елевзій <sup>1</sup>), оказались безрезультатными, подверглись всей тяжести Өеодосіевыхъ законовъ противъ еретиковъ.

Такимъ образомъ, наканунѣ царствованія Өеодосія расцерковно-религіозныхъ партій было слѣдующее: положеніе на западѣ и въ Египть-омоузіане староникейской окраски, и Палестинѣ-омен, хотя симпатін большин-Сирія въ ства народонаселенія были на сторонѣ омойузіанъ-Мелетія антіохійскаго и Кирилла іерусалимскаго; въ Киликін и Исавріи, въ юговосточной части Понта (Каппадокія І и II, Арменія II, значительная часть Арменіи I и Понта Полемонова), а также въ юго-восточной части діэцеза Азіи (Ликаонія, Писидія, значительная часть Ликіи, Памфиліи и обѣихъ Фригій)-младоникейцы, наконецъ въ сѣверо-восточной части Понта (Галатія, Діоспонть, Пафлагонія, Виеинія) и во всей западной части азійскаго діэцеза (Геллеспонть, Азія, Лидія, Карія, острова)-пневматомахи.

При изученіи развитія церковно-правительственной власти настоящее расположеніе церковно-религіозныхъ партій необходимо всегда имѣть въ виду, такъ какъ оно оказывало неотразимое вліяніе на складывавшееся здѣсь церковное устройство.

Само собою развитіе церковно-правительственной власти въ различныхъ мѣстахъ совершалось не одинаково. Какъ всегда и вездѣ мѣстныя условія сильно вліяли на образованіе тѣхъ или другихъ государственныхъ учрежденій. Церковь не составляла исключенія. Въ виду этого мы остановимся подробно на развитіи высшей церковно-правительственной власти въ различныхъ діэцезахъ восточной имперіи, причемъ изслѣдованіе свое начнемъ съ Египта.

<sup>1</sup>) Socr. V, 10, 24.



v.

## Александрійскій епископъ въ ЈУ и У вѣкахъ.

Никейскій соборъ въ своемъ шестомъ канонѣ утвердилъ сложившуюся обычнымъ путемъ высшую церковную власть александрійскаго епископа <sup>1</sup>). Въ чемъ заключалась эта власть, этимъ вопросомъ мы занимались въ своемъ сочиненіи «Митрополиты въ первые три вѣка христіанства»<sup>2</sup>). Преимущественное положение александрийскаго епископа заключалось въ томъ, что онъ, занимая по преимуществу чести второе мѣсто во всей церкви, осуществлялъ митрополичую власть въ предѣлахъ пяти гражданскихъ провинцій, именно Aegyptus Iovia, Aegyptus Herculia, Thebais, Libya inferior и Libya superior. Онъ былъ единственнымъ митрополитомъ во всёхъ этихъ странахъ. Посредствующей инстанціи между нимъ и отдѣльными епископами не существовало, такъ какъ митрополичее устройство въ періодъ до никейскаго собора здѣсь не было проведено. Такова была власть александрійскаго епископа Александра, участника никейскаго собора 325 года. 17 апръля 328 года онъ скончался. Каеедра его перешла въ Аеанасію.

Съ первыхъ шаговъ своего епископата Асанасій сталъ на путь, завѣщанный александрійскому папѣ Діонисіемъ Великимъ<sup>3</sup>). Не ограничивая своей дѣятельности предѣлами своей области, онъ по примѣру послѣдняго простираетъ свою работу на всю церковь. Съ первыхъ же дней онъ энергично сталъ за защиту никейскаго символа и омоузіи и съ необыкновеннымъ упорствомъ и ловкостью провелъ ее до конца. Въ тяжелые для омоузіи дни аріанскаго господства въ глазахъ всего христіанскаго міра Асанасій являлся могущественнымъ утесомъ, на который яростно, но безплодно направлялись всѣ враждебныя



<sup>1)</sup> Греческій тексть см. выше стр. 304 прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гидуляновъ стр. 199 и сл. 281 и сл. 357 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Гидуляновъ стр. 207 и сл.

волны. Побъда никеизма была тріумфомъ Аоанасія п Александріи. Послѣдніе годы жизни Аванасія это иллюстрація къ словамъ пс. 110 ст. 2: «царствуй среди враговъ твоихъ». Въ это время онъ является фактически главою всей восточной церкви <sup>1</sup>). Таковъ по крайней мѣрѣ на него взглядъ современниковъ Василія Великаго и Григорія Богослова. Онъ общій всёхъ глава, совётникъ и вождь въ дёлахъ<sup>2</sup>). «Для большей части другихъ (спископовъ) достаточно смотрѣть каждому, что собственно до него касается, а тебѣ-пишеть Василій Аванасію<sup>3</sup>), недостаточно этого; напротивъ того, такая же у тебя забота о всёхъ церквахъ, какая и о церкви, собственно тебѣ ввѣренной общимъ нашимъ Владыкою, почему не оставляещь ни одного случая бесёдовать. подавать совёты, писать и посылать каждый разъ людей, способныхъ предложить что-либо самое лучшее». Онъ-духовный отецъ, врачъ церковныхъ недуговъ и надежный кормчій церкви 4). Онъобщій попечитель и покровитель всёхъ вѣрующихъ <sup>5</sup>). Во всѣхъ бѣдахъ одно утѣшеніе его покровительство. «Кто хотя сколько-нибудь, по слуху или по опыту знаеть твое совершенство, читаемъ въ 80 письмѣ Василія<sup>6</sup>), всѣ равно увѣрены, что ты спасешь насъ отъ этой страшной непогоды и силою молитвъ и нужными свъдъніями, какъ придумать въ дѣлахъ наилучшее». Еще съ большимъ восхищеніемъ къ нему относится Григорій Назіанзинъ въ своей 21 рѣчи<sup>7</sup>). Эта рѣчь есть апоееозъ Аеанасія. Несмотря на заслуженное недовѣріе, существующее какъ тогда, такъ и теперь къ некрологамъ въ качествѣ источниковъ исторіи, все же нельзя не признать того уваженія, которое здѣсь усваи-

- <sup>3</sup>) Basil. ер. 69 стр. 157. 8.
- 4) Ваз. ер. 82 р. п. стр. 181-2.
- 5) Ваз. ер. 133 р. п. стр. 266.
- 6) Ваз. ер. 80 р. п. стр. 178.
- 7) Gregor. Nas. XXI cap. 1, 3, 7 sq. MSG. XXXV, 1082 sq.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Harnack DG. Il 260 Rohrbach, Preuss. Jahrb. LXIX, 70. 71.

<sup>2)</sup> Ваз. ер. 69 р. п. стр. 158.

вается почившему. «Если я желаю хвалить Аоанасія, то долженъ хвалить добродѣтель», говорить Григорій. Затѣмъ онъ называетъ его душею и жизненнымъ источникомъ церкви, причемъ не можетъ не признать, что Аоанасій занималъ въ церкви, положеніе, которое онъ именуетъ тя́с осхооµένηс є́пισтасіач, вполнѣ заслуженно ради своихъ добродѣтелей.

Тотъ авторитетъ, которымъ владѣлъ Аоанасій, не могъ не отразиться на его каоедрѣ.

Заслуги и слава Аоанасія покрыла Александрію свѣтлымъ ореоломъ. Въ сознании православнаго востока она выдвигается на первый планъ. Представитель ея занимаеть первое мѣсто среди іерарховъ востока. Само собою, это не давало ему никакихъ правовыхъ преимуществъ. Мысль создать каоедрѣ Марка формально такое положеніе, какое имѣла cathedra Petri на западѣ, по мнѣнію Рорбаха, не можеть быть доказана. Самъ Аоанасій боролся не изъ-за текущихъ интересовъ, но единственно изъ-за идеи. Въ самомъ дѣлѣ это было бы свыше чоловѣческихъ силъ преслѣдовать мысль объ юрисдикціонномъ или фактическомъ примать надъ церквами въ то время, когда надо было самому думать о самозащить и въ пустынь спасать свою жизнь <sup>1</sup>). Но эта мысль натурально могла выплыть и действительно явилась при благопріятныхъ условіяхъ у преемниковъ св. Аванасія, пожелавшихъ использовать великія заслуги послѣдняго предъ церковью и de jure закрѣпить за собою то положеніе и тотъ авторитеть, которые принадлежали лично великому Аванасію.

Возвратившись изъ своего третьяго изгнанія въ църствованіе Юліана, Аванасій нашелъ свою церковную область въ печальномъ положеніи. Вслѣдствіе продолжительнаго хозяйничанія въ странѣ аріанскихъ епископовъ дѣла были разстроены. Во многихъ мѣстахъ аріанство было весьма сильно. Особенно это надо сказать про Ливію пентапольскую. Здѣсь на родинѣ Арія уже во времена никейскаго собора это уче-

1) Rohrbach S. 72.

ніе было весьма популярно. По крайней мѣрѣ всѣ бывшіе отсюда въ Никеѣ епископы, именно Сенціанъ борейскій, Дахій вереникскій, Секундъ тевхирскій, Зопиръ баркскій, Секундъ птолемандскій и Өеона мармарикскій, по сообщенію Филосторгія, <sup>1</sup>) по своимъ убѣжденіямъ были аріане. Тоже самое мы можемъ заключить изъ списка епископовъ участвовавшихъ на селевкійскомъ соборѣ 359 года. Изъ 43 акакіанъ— десять были изъ Египта и Ливін<sup>2</sup>).

Вслѣдствіе этого Аванасій отдался кипучей дѣятельности и въ видахъ упорядоченія дѣлъ своей области созвалъ въ 362 г. извѣстный намъ александрійскій соборъ. Послѣдній возстановилъ приходившее въ упадокъ даже въ Египтѣ никейство и возможно впервые здѣсь на практикѣ постарался привести въ исполненіе никейскіе каноны<sup>3</sup>).

Подъ вліяніемъ нужды въ надзорѣ за вѣроученіемъ, особенно въ такихъ провинціяхъ, какъ Ливія, можетъ быть, на этомъ соборѣ Аванасій провелъ въ церковную жизнь Египта институтъ митрополитовъ, конечно, mutatis mutandis.

Съ обыкновенными митрополитами египетскіе митрополиты, если таковые вообще существовали, имѣютъ весьма мало общаго. Даже въ тѣхъ частяхъ, гдѣ они могутъ быть доказаны, напримѣръ въ Пентаполѣ, они были лиинены, какъ мы это доказали <sup>4</sup>), главнѣйшихъ митрополичихъ правъ, именно права посвященія и утвержденія епископовъ ввѣренныхъ имъ епархій и затѣмъ права созывать соборы и на нихъ предсѣдательствовать.

Египетское церковное провинціальное устройство это тінь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philost. add. MSG. LXV, 623 р. п. стр. 425.6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi III, 321. 2 Изъ Египта: Георгій александрійскій, Евстаюій пинарскій и дидимскій, Аполлинарій оксиринхскій, Өеоктисть острацинскій, Панкратій пелузійскій, Птоломей тмунскій и изъ Ливія: Сера паратонійскій, Стефамъ птолемандскій, Полуксъ ливійсній, Еліодоръ сосузскій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Revillout, Le concile de Nicée Par. 1881 p. 9. 10.

<sup>4)</sup> Гидуляновъ, стр. 280 и сл.

общаго митрополичаго устройства. Насколько можно заключить изъ нашихъ скудныхъ источниковъ египетскіе митрополиты это ничто иное, какъ просто довѣренныя лица александрійскаго епископа.

Лучшимъ примѣромъ этого является митрополичая, такъ сказать, дѣятельность Синезія, насколько она выступаетъ изъ его писемъ, изъ которыхъ нѣкоторыя представляютъ простыя донесенія александрійскому епископу по поводу данныхъ порученій. Таково напримѣръ 67-ое письмо Синезія.

Желая открыть новую епископскую каеедру, Өеофиль александрійскій поручиль Синезію предложить жителямь двухь небольшихъ пентапольскихъ городковъ, именно Гидраса и Палебиски избрать себѣ епископа и прислать его для посвященія въ Александрію. Всябдствіе этого предписанія Өеофила Синезій отправился въ Гидрасъ и Палебиску и, собравъ жителей. предложилъ имъ исполнить волю архіепископа. Но жители этихъ городковъ, примыкавшихъ доселѣ въ своемъ церковномъ управленія къ городку Ериори, до того были привязаны къ своему епископу Павлу ериөрскому, что, узнавъ о предложении александрійскаго папы совершенно отказались избрать себѣ новаго епископа. Въ виду этого Синезій посовѣтовалъ имъ отправить къ Өеофилу своего выборнаго съ просьбой разръшить остаться при прежнемъ епископѣ, присовокупивъ, что и онъ со своей стороны отправить соотвѣтствующее донесеніе. Въ послѣднемъ Синезій, изложивъ дѣло, проситъ Өеофила снизойти къ просьбамъ жителей. Впрочемъ сообщение по этому дѣлу онъ заканчиваеть изъявленіемъ покорности и преданности, предоставляя окончательное рѣшеніе на благоусмотрѣніе александрійскаго владыки <sup>1</sup>).

Въ томъ же письмѣ заключается донесеніе Синезія и по другому дѣлу, порученному ему Өеофиломъ. Сущность его заключалась въ слѣдующемъ. На границѣ двухъ епископскихъ округовъ ериерскаго и дарданисскаго на небольшомъ холмѣ находилась

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Synes. ep. 67 MSG. LXVI, 1414 sq.

старая крѣпость, разрушенная землетрясеніемъ. Во время варварскаго нашествія она лѣтомъ служила убѣжищемъ для окрестныхъ жителей. Будучи лишены возможности совершать богослужение въ храмъ, они устроили въ ней нъчто въ родѣ часовни или молельни. Крѣпость эта входила въ составъ владѣній дарданисскаго епископа Діоскора. Павелъ, епископъ ериорскій, просиль последняго уступить ему эту часовню вместь съ холмомъ, но получилъ отказъ. Тогда Павелъ, прибѣгъ къ слѣдующей хитрости. Онъ тайно поставилъ въ часовнѣ алтарь и освятилъ его, послѣ чего объявилъ эту часовню вмфсть съ холмомъ своимъ влалѣніемъ на томъ основаніи, что ему принадлежить освященный имъ алтарь. Не довольствуясь этимъ онъ высказалъ рѣшимость защищать эту землю силою и написаль Өеофилу кляузное письмо на Діоскора, которое, въроятно. и побудило патріарха поручить разслѣдованіе этого дѣла Синезію. Послѣ увѣщанія послѣдняго и другихъ епископовъ дёло кончилось полюбовною сдёлкой: Павелъ удержалъ крѣпость, но заплатилъ за нее Діоскору деньгами  $^{1}$ ).

Наконецъ, по порученію того же Өеофила Синезій разбиралъ ссору между двумя пресвитерами Іасономъ и Лампоніаномъ. Первый оскорбилъ второго словами, а этотъ отвѣтилъ дѣйствіемъ. При разборѣ дѣла Лампоніанъ созналъ свою вину и просилъ даровать ему прощеніе, на чемъ настаивалъ и народъ. Но Синезій, не имѣя права уступатъ просьбамъ народа и своему состраданію, отлучилъ его отъ церковнаго общенія, объяснивъ, что одному Өеофилу принадлежитъ право возсоединить его съ церковью<sup>2</sup>).

Кромѣ этихъ случаевъ намъ извѣстенъ еще одинъ фактъ изъ дѣятельности Синезія. Мы говоримъ объ избраніи, при участіи послѣдняго и двухъ другихъ епископовъ жителями селенія Ольбіаты въ епископа нѣкоего Антонія на мѣсто умершаго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Synes. ep. 67 p. 1415 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Synes. ep. 67.

епископа Аваманта. Донося объ этомъ избраніи въ Александрію Синезій свидѣтельствуетъ отъ лица своего и двухъ бывшихъ съ ними епископовъ о прекрасныхъ качествахъ Антонія и замѣчаетъ, что Өсофилу остается его посвятить <sup>1</sup>).

Черты изъ дѣятельности Спнезія дають намъ представленіе о характерѣ власти епископскихъ митрополитовъ.

Вся власть принадлежить александрійскому епископу. Помимо послѣдняго египетскій митрополить безсиленъ чтолибо спѣлать. У него нѣтъ ни самостоятельности, ни правъ. Все то, что ΒЪ другихъ провинціяхъ составляетъ неотьемлемое право митрополита, въ Египть принадлежитъ исключительно одному александрійскому епископу. Все это заставляетъ насъ видѣть въ египетскихъ митродовѣренныхъ александрійскаго политахъ простыхъ липъ епископа. Этимъ объясняется какъ характеръ ихъ власти, такъ и то обстоятельство, что это достоинство не связывалось ни съ опредъленной казедрой, ни съ другими качествами, напримѣръ, возрастомъ, а обусловливалось только довѣріемъ александрійскаго владыки. Все это на столько отличаеть египетскихъ митрополитовъ отъ того понятія, которое мы привыкли связывать съ этимъ словомъ, что мы въ дальнъйшемъ для обозначенія ихъ будемъ употреблять терминъ епископъ митрополить. Первымъ извѣстнымъ намъ епископомъ-митрополитомь пентапольскимъ былъ Сидерій, о которомъ сообщаетъ намъ Синезій. Незаконно сдълавшись епископомъ гидрасскимъ и палебискимъ<sup>2</sup>), онъ позднѣе попалъ въ такую милость къ Аванасію, что онъ его, какъ человѣка весьма способнаго, перемѣстилъ въ Птолеманду, чтобы онъ управлялъ здѣсь митрополичей церковью<sup>3</sup>). Поводомъ къ этому перемѣщенію

<sup>1</sup>) Synes. ep. 76.

<sup>2</sup>) Syn. ep. 67 MSG. LXVI, 1414. 1415 Τοῦτον οὖν ἕνα xai μόνον ἄποδεδεῖχθαι Παλαιβίσχης ἐπίσχοπον. 'Αλλ' οὐδὲ τοῦτον ἐνθέσμως: ἐχθέσμως μὲν οὖν, ὅσα γε τῶν γερόντων ἡχούσαμεν, εἰ μήτε ἐν 'Αλεξανδρεία χατέστη, μήτε παρὰ τριῶν ἐνθάδε, χαὶ εἰτο σὺνθημα τῆς χειροτονίας ἐχείθεν ἐδέδοτο. См. при эτοмъ Petavii n. 94.

3) Syn. ep. 67: του άνδρα τοῦτου ώς μείζοσι πράγμασιν ἐπιτήδειον ἐκεῖ διαβῆναι κελεῖσαι, τὴν μητροπολῖτιν ἐκκλησίαν ἐπιτροπεύσοντα.

Сидерія, перемѣщенію, нарушавшему прямо канонъ 15 никейскаго собора, послужило, повидимому, дурное положеніе дѣлъ этой церкви, еще со временъ Секунда находившейся въ рукахъ аріанъ. Вторымъ, по имѣющимся у насъ свѣдѣніямъ, пентапольскимъ епископомъ-митрополитомъ былъ Синезій, о которомъ мы говорили.

Существовали ли даже подобные епископы-митрополиты также и въ другихъ частяхъ египетскаго діэцеза, мы съ увѣренностью сказать не можемъ, такъ какъ не обладаемъ никакими вѣрными свѣдѣніями. Возможно, что съ такими египетскими епископами-митрополитами долгое время не считались какъ императоры, такъ и другіе восточные іерархи. По ихъ воззрѣніямъ, единственнымъ митрополитомъ Египта и подлежащихъ странъ былъ только александрійскій епископъ.

Такъ по крайней мѣрѣ на это смотрить сакра императора Өеодосія II къ Кириллу съ предписаніемъ явиться на соборъ, «въ Ефесъ на самый день св. пятидесятницы, въ сопровожденіи немногихъ, кому заблагоразсудищь епископовъ изъ подчиненнаго тебѣ округа (ἐπαρχία) такъ, чтобы и въ самомъ округѣ оставалось достаточное число (епископовъ) для святѣйшихъ церквей и для собора не было недостатка въ способныхъ» <sup>1</sup>).

Исключая двухъ — трехъ лично высокочтимыхъ епископовъ, сакра эта была разослана только митрополитамъ<sup>2</sup>). Въ Египтѣ ее получилъ только одинъ Кириллъ. Что это такъ, по мнѣнію В. В. Болотова<sup>3</sup>), можно заключить изъ слѣдующаго. Какъ это думали кардиналъ де-Норисъ<sup>4</sup>), Тильмонъ<sup>5</sup>) и др. вышеназванная



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi IV, 1113 **ДВС. I**, 481.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. ДВС. І, 481 «тоже самое отъ нашего величества написано «боголюбезивйшимъ епископамъ всъхъ митрополій».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) В. В. Болотовъ. Изъ церковной исторіи Египта. Архимандрить тавеннисіотовъ Викторъ при константинопольскомъ дворъ въ 431 г. Хр. Чт. 1892 ч. 1 стр. 216 прим. 56.

<sup>4)</sup> de Noris, Hist. pelagiana, ed. Patavii I, 233. 234.

<sup>5)</sup> Tillemont, Memoires XIV, 428.

пригласительная сакра была отправлена Несторію, Кириллу, Мемнону и всёмъ тёмъ, имена которыхъ названы въ адресѣ сакры, посланной въ Ефесъ (431 г.) съ comes sacrarum largitionum Ioanhomb<sup>1</sup>). Такимъ образомъ эта сакра кромѣ Несторія, Кирилла и Мемнона была разослана 52-мъ лицамъ, изъ которыхъ можетъ быть только два-три (Августинъ иппонскій. Акакій берійскій и Флавіань филиппійскій) не имѣли митрополичаго достоинства и удостоились этой части ради своихъ высокихъ заслугъ предъ церковью. Изъ остальныхъ 49 именъ за отождествлениемъ 44 съ именами митрополитовъ, упоминаемыхъ въ дуяніяхъ собора<sup>2</sup>), остается 5 пменъ: 12) Ούρσω 43) Σαππίω (несомнѣнно изъ восточнаго Илепископъ можеть быть, скупскій, митрополить лирика, <sup>3</sup>) 42) Σύλολίω, читай Σύγαρίω, (диррахій-Дарданія, скій). 39) Удебіш (місто это послі надлежащей обработки адреса. подлѣ Воспорія гангрскаго заставляеть припомнить, что имя митрополита Севастіи въ Арменіи I намъ неизвѣстно) и 50) Θεοφίλω (вѣроятно епископъ Филиппоиоля или Адріанополя во Өракіи), которыя во всякомъ случаѣ не совпадаеть съ именами епископовъ гражданскихъ митрополей въ провинціяхъ египетскаго дівцеза, именно Евоптій птолемандскій въ Пентаполь, Данінль дарнисскійскій въ Мармарикъ, Петръ оксиринскій въ Аркадіи, Евсевій пелузійскій въ Августамникѣ, Митродоръ леонтопольскій въ Августамникѣ, Ираклидъ птолемандскій въ Өнвандѣ.

Повидимому сами алесандрійскіе папы не были склонны видѣть въ своихъ епископахъ-митрополитахъ такихъ же митрополитовъ, которые существовали въ другихъ частяхъ церкви. Лучшимъ доказательствомъ этого являются подписи

3) Cp. Mansi VIII, 760: Perigeni (Корине.) Dynato (никопольский), Sapio, Paulo... episcopis per Illyricum Caelestinus (около 424 г.) Iaffe p. 366.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi IV, 1396; V, 593. 594 DBC. I, 804. 805.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Βτ τομτ чисят 8) Ούαλενίνω читай Ούαλεριανώ 'Ιχονίου 40 Σελεύχω чиταй Σευήρω Συνάδων Φρυγίας Σαλουταρίας (Mansi III IV, 1224-V, 589) 48) Μονίμω чиτай Μαιωνίω (MSG. 84, 591 Syn. c. 7: Memonius) Σαρδέων τής Δυδίας.

происходившаго подъ предсъдательствомъ Кирплла ефесскаго собора 431 г.<sup>1</sup>).

Подниси епископовъ расположены здѣсь въ строго іерархическомъ порядкѣ: представители римской каоедры съ Кирилломъ александрійскимъ во главѣ, затьмъ митрополиты, рядъ которыхъ начинается съ Фирма кесаріе-кападокійскаго и оканчивается Донатомъ никопольскимъ въ Эпирѣ, затѣмъ слѣдують подписи простыхъ епископовъ, расположенныхъ, повидимому, по старшинству посвященія въ епископскій сань. Подписи представителей Египта и прилежащихъ странъ помѣщены среди подписей простыхъ епископовъ. Подписывались они безпорядочно, не соблюдая провинијальнаго дѣленія Египта, какъ бы епископы одной церковной провинціи. Отсюда заключить о какомъ-либо преимущественномъ положение епископовъ главныхъ городовъ провинцій египетскаго діэцеза не представляется возможнымъ, такъ какъ сначала напримъръ стоить подпись Гермогена, епископа Ринокуруръ въ Августамникъ I, а затъмъ Евсевія, епископа Пелузіи, гражданскаго митрополя той же провинціи<sup>2</sup>) или сначала Ираклія, епископа г. Таліасы въ Аркадіи, а затёмъ Петра оксирихскаго и т. д. Все это, по нашему крайнему разумѣнію, свидѣтельствуеть о томъ, что во времена Кирилла даже епископско-митрополичее устройство по провинціямъ или вовсе не было еще проведено или на него не обращалось строгаго вниманія, а Египеть съ прилежащими странами по прежнему разсматривался единою митрополичею областью александрійскаго епископа.

Сталъ ли болѣе настойчиво проводить это епископскомитрополичее устройство Кириллъ въ видахъ возвеличенія своей собственной власти послѣ возвращенія своего изъ Ефеса или это сдѣлано было Діоскоромъ, это вопросъ, котораго мы, въ виду полнаго отсутствія источниковъ, разрѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дъян. I Mansi IV, 1212 ДВС. I, 592 дъян. VI, Mansi IV, 1363 ДВС. I 763.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1220 **ДВС.** I, 600.

шить не можемъ, какъ не въ состоянии утвердительно сказать, совпадали ли церковныя провинціи, находившіяся въ полѣ зрѣнія епископа-митрополита съ гражданскими провинціями. Во всякомъ случат сакра Өеодосія II предписываеть Діоскору александрійскому «взявши съ собою десять почтеннѣйшихъ епископовъ-митрополитовъ изъ своего округа и десять другихъ святыхъ епископовъ, извѣстныхъ умомъ и жизнью и передъ всѣми славныхъ справедливостью, знаніемъ чистой и честной вѣры и учительствомъ, поспѣшить безъ замедленія прибыть въ Ефесъ, митрополію Азіи» <sup>1</sup>). Изъ этой сакры явствуеть, что въ половинѣ V вѣка въ египетскомъ діэцезѣ должно было бы быть десять церковныхъ провинцій съ епископами-митрополитами во главѣ. Если это такъ, то мы должны констатировать 1) несовпадение гражданскихъ и церковныхъ провинцій въ это время, 2) несовпаденіе гражданскихъ метрополей съ церковными митрополіями и 3) нетождественность также и въ это время обыкновенной митрополичей власти съ властью египетскихъ епископовъ-митрополитовъ. Для насъ это дълается совершенно очевиднымъ изъ дошедшихъ подписей участниковъ разбойничаго собора<sup>2</sup>).

Порядокъ расположенія подписей тотъ же, который мы наблюдали при разсмотрѣніи подписей ефескаго собора 431 г., именно сначала стоятъ подписи митрополитовъ съ Діоскоромъ александрійскимъ во главѣ, затѣмъ слѣдуютъ подписи епископовъ, расположенныя повидимому по старшинству возраста или времени посвященія въ епископа. Подписи всѣхъ представителей церковнаго дівцеза Египта, кромѣ Діоскора, находятся среди подписей епископовъ. Усмотрѣть здѣсь какой-либо порядокъ мудрено. Предположить, чтобы сначала было расположено десять епископовъ-митрополитовъ, затѣмъ уже слѣ-

<sup>1)</sup> Mansi VI, 587, ДВС. III, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cs. G. Hoffmann Zweite Sitzung der zweiten Synode zu Ephesos am 22 August 449 BB Schriften der Universität zu Kiel aus dem Jahre 1873, Kiel 1874 Bd. 20 S. 3 ff.

довали подписи обыкновенныхъ епископовъ не представляется возможнымъ въ виду того, что среди первыхъ десяти лицъ встѣчается по два и даже по три епископа изъ одной и той же провинціи. Остается думать, что также и въ отношеніи подписей египетскихъ епископовъ соблюдался общій на соборѣ порядокъ подписанія, т. е. по старшинству или возраста или времени посвященія въ епископа.

Остановимся на изучении этихъ подписей.

Согласно императорской сакры Діоскоръ долженъ былъ явиться на соборъ въ сопровождении десяти епископовъ-митрополитовъ и десяти простыхъ епископовъ, или другими словами въ сопровождении двухъ представителей отъ каждой церковной провинціи. Отсюда слѣдуетъ, что церковный діэцезъ Діоскора долженъ былъ бы заключать въ себѣ десять церковныхъ провинцій. Это приводитъ насъ къ разсмотрѣнію вопроса о числѣ гражданскихъ провинцій египетскаго діэцеза.

При Діоклетіанѣ позднѣйшій египетскій діэцезъ состоялъ изъ пяти гражданскихъ провинцій <sup>1</sup>), 1) Aegyptus Iovia, 2) Aegyptus Herculia или съ 341 года Augustamnica <sup>2</sup>), 3) Thebais, 4) Libya inferior (Marmarica или Mareotis) и 5) Libya superior (Cyrenaica или Pentapolis). Въ концѣ IV вѣка провинція Augustamnica была раздѣлена на двѣ части, причемъ одна изъ нихъ удержала свое первое наименованіе— Augustamnica, а вторая въ честь императора Аркадія получила названіе Arcadia. Въ такомъ положеніи, по мнѣнію Марквардта <sup>3</sup>) провинціальное дѣленіе въ Египтѣ продолжало существовать вплоть до VII вѣка <sup>4</sup>).

Это число провинцій — шесть — далеко до десяти, какъ это

4) Іероклъ, сообщая о провинціяхъ Египта, около 535 года, знаеть о дальнъйшемъ дъленіи еще двулъ египетскихъ провинцій, именно Өиванды на Thebais inferior и Thebais superior, а также Августамники на Augusta I и Augusta II. (Kornemann art. Dioecesis y Pauly-Wissowa Bd. V. 1 S. 727).

24<sup>‡</sup>

<sup>1)</sup> Св. Гидуляновъ. Митрополиты стр. 246 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Аван. праздн. посл. русс. пер. III, 381.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Marquardt Organ. de l'Emp. rom. II, 425.

можно было бы предположить на основании императорской сакры.

Но что же это значить?

Для отвѣта на этотъ вопросъ лучше всего обратимся къ самимъ подписямъ.

Какъ это можно судить изъ актовъ разбойничаго собора <sup>1</sup>), исключая Діоскора, всёхъ явившихся въ Ефесъ египетскихъ епископовъ было 22—23 человѣка. Какъ голосовали <sup>2</sup>), такъ и подписывались они <sup>3</sup>) въ слёдующемъ порядкѣ:

> Өеопемть кавасскій (Египеть), Калосирій арсиноидскій (Аркадія). Іоаннъ гефестскій (Августамника I). Ираклидъ праклійскій (Аркадія), Исаакъ элеархійскій (Египеть) 4), Гемеллъ ериорейскій (Пентаполь), Аполлоній танейскій (Августамнина I), Геннадій ермопольскій (Өиванда), Киръ вавилонскій (Августамника II), Аванасій бусирисскій (Египеть), Фотинъ тевхирскій (Пентаполь), Өеофиль клеонатридскій (Египеть), Пасмій паральскій (Египеть). Сосій созусскій (Пентаполь) Өеодуль өисилійскій (Пентаполь), Өеодоръ баркскій (Пентаполь), Руфъ киринейскій (Пентаполь), Зенонъ ринокурурскій (Августамника I), Лукій зигрскій (Мармарика), Авзоній севенитскій (Египеть), Исаакъ тавійскій (Египетъ),

<sup>1</sup>) Hoffmann S. 3 cp. **ДВС. III**, 395.



<sup>2)</sup> Mansi VI, 855 ДВС. III, 395 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hoffmann. S. 5.

<sup>4)</sup> Mansi VI, 838.

Филокалъ загильскій (Мармарика),

Исаія Малаго Ермополя (Египеть).

Распредѣливъ ихъ по гражданскимъ провинціямъ, мы получаемъ:

1) Египеть съ главнымъ городомъ Александріей.

Діоскоръ александрійскій, Өеопемптъ кавасскій, Исаакъ элеархійскій, Аванасій бусирисскій, Өеофилъ клеопатридскій, Пасмій паральскій, Авзоній севенитскій, Исаакъ тавійскій, Исаія Малаго Ермополя.

2) Августамника съ гражданскимъ метрополемъ Пелу-

зіей

Іоаннъ гефестскій, Аполлоній танійскій, Зенонъ ринокурурскій, Киръ вавилонскій.

## Аркадія съ главнымъ городомъ Оксиринхомъ Калосирій оксиринхскій, Иркалидъ иркалійскій.

 4) Өиваида съ главнымъ городомъ Птолемаидой Геннадій гермопольскій,

5) Ливія верхняя или Пентаполь сч. главнымъ городомъ Птолемандой,

Гемеллъ ериөрійскій, Фотинъ тевхирскій, Сосій созусскій, Өеодулъ өисилійскій (Өŋσηλа́), Өеодоръ баркскій, Руфъ киренскій.  Ливія нижняя съ главнымъ городомъ Дарданіей. Лукій зигрскій

Филокалъ загильскій

Распредѣленіе подписей епископовъ разбойничаго собора. по существовавшимъ тогда гражданскимъ провинціямъ показываетъ явное отступленіе отъ императорской сакры, предписавшей явиться на соборъ въ сопровожденіи десяти епископовъ-митрополитовъ и десяти епископовъ отъ своего діэцеза.

Чѣмъ же можно это объяснить?

По общему правилу на востокѣ, начиная со временъ никейскаго собора, существовало соотвѣтствіе между гражданскими и церковными провинціями и ихъ метрополями. Гражданская провинція—церковная провинція, гражданскій метрополь—церковная митрополія. Съ точки зрѣнія этого правила въ каждой гражданской и вмѣстѣ церковной провинціи можетъ быть только одинъ митрополить. Правда изъ этого правила бывали исключенія, обуславливаемыя существованіемъ титулярныхъ митрополитовъ. Но если таковые на востокѣ вообще были сравнительно большою рѣдкостью (Никея, Беритъ, пожалуй, Никополь въ Арменіи I), то въ Египтѣ ихъ вовсе не существовало. По крайней мѣрѣ церковная исторія не представляетъ намъ ни одного примѣра такого титулярнаго метрополя въ провинціяхъ Египта, а вмѣстѣ съ тѣмъ и титулярнаго митрополита.

Это насъ приводитъ къ предположенію о возможномъ несоотвѣтствіи церковнаго и гражданскаго діленія въ Египть.

За себя эта гипотеза имѣеть то обстоятельство, что какъ гражданское, такъ и церковное дѣленіе, особенно послѣднее, всегда, какъ мы знаемъ, въ Египтѣ были слабо развиты. Вмѣсто административнаго дѣленія здѣсь выступало близкое народу дѣленіе на номы. Если это такъ, если дѣйствительно церковное дѣленіе основывалось въ Египтѣ не на гражданскомъ, а на историко-этнографическомъ дѣленіи страны, то установить какъ церковное дѣленіе, такъ и церковныя провинціи въ Египтѣ, при полномъ отсутствіи фактовъ—является для насъ невозможнымъ. Но дѣло въ томъ, что краснорѣчивымъ свидѣтельствомъ противъ существованія въ Египтѣ особаго отличнаго отъ гражданскаго, церковнаго дѣленія являются тѣже самыя подписи египетскихъ епископовъ, бывшихъ на разбойничемъ соборѣ.

Ставъ на точку зрѣнія императорской сакры, предписывавшей представить, повидимому, оть каждаго египетскаго церковнаго округа по одному епископу-митрополиту и по одному епископу, изъ разсмотрѣнія расположенныхъ по гражданскимъ провинціямъ подписей мы должны констатировать, что такихъ церковныхъ округовъ всего больше было въ близлежащихъ къ Александріи гражданскихъ провинціяхъ, именно: въ Египеть (З округа<sup>1</sup>), Пентаполѣ (2 округа)<sup>2</sup>) и Августамникѣ (2 округа), тогда какъ въ далекихъ и весьма многолюдныхъ провинціяхъ, напр. въ Аркадіи. Нижней Ливіи и особенно Өиваидъ было всего по одному церковному округу. Другими словами церковное деление въ Египте пло въ разръзъ съ здравымъ смысломъ. Тамъ, гдѣ надзоръ могъ быть легко осуществленъ лично самимъ александрійскимъ епископомъ (Египеть)<sup>3</sup>) или даже народонаселение было сравнительно малочисленно (Пентаполь) тамъ являлась надобность въ нѣсколькихъ епископахъ-митрополитахъ, осуществлявшихъ прежде всего функцію надзора, напротивъ тамъ, гдѣ послѣдній въ виду многочисленности народонаселенія и отдаленности странъ былъ особенно нуженъ (Аркадія и Өнванда) 4), тамъ какъ разъ этотъ институтъ и не быль введень. Получается такимь образомь абсурдь. Это

4) Cp. Ephiphan. haer 68 o Melerin.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отъ Египта участвовало, кромъ Діоскора, 8 епископовъ. Исключивъ перваго изъ нихъ Исаака элеархійскаго, подписи котораго не имъется въ сирійскомъ экземпляръ, мы получаемъ 7 епископовъ: изъ нихъ одинъ могъ оказаться на соборъ случайно.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отъ Пентаполя было 6 епископовъ: изъ нихъ возможно 2 (Θеодулъ енсилійскій и Руфъ киренскій) могли явиться на соборъ по собственной иниціативъ и желанію.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. отсутствіе свъдъній о повъдкахъ сюда Аванасія ср. песх. посл. русс. пер. III, 377 и т. д. Что здъсь не было многочисленнаго населенія, это доказывается отсутствіемъ провинціальнаго гражданскаго дъленія.

соображеніе заставляеть нась отказаться оть предположенія особаго независимаго оть гражданскаго церковнаго дёленія.

Повидимому, словомъ епископъ-митрополитъ въ Египтѣ ебозначались прямо довѣренныя лица, которымъ александрійскій епископъ поручалъ разсмотрѣніе того или другого дѣла. Этимъ именно обстоятельствомъ— наличностью довѣрія—и объясняется независимость числа такихъ епископовъ-митрополитовъ отъ величины провинціи или числа народонаселенія. Отсюда же становится понятнымъ, что въ прилежащей къ Александрій провинціи, напр. въ Египтѣ, такихъ близкихъ къ александрійскому папѣ лицъ могло быть больше, чѣмъ въ отдаленной, рѣдко посѣщаемой Өиваидѣ. Такимъ образомъ слово «епископъ-митрополитъ» являлось титуломъ особенно близкихъ къ тому или другому александрійскому епископу лицъ.

Чѣмъ обуславливалось пріобрѣтеніе этого титула, сказать при отсутствіи всякихъ историческихъ данныхъ весьма трудно. Изъ разсмотрѣнія подписей египетскихъ епископовъ участниковъ, двухъ ефесскихъ соборовъ 431 и 449 годовъ, можно заключить, что прежде всего титулъ этоть по всей вѣроятности давался епископамъ старѣйшимъ по возрасту, или по времени посвященія. Такъ по крайней мъръ можно заключить изъ послъдовательности именъ трехъ епископовъ: Іоанна гефестскаго, Ираклида ираклійскаго и Исаака элеархійскаго, участвовавшихъ въ засѣданіяхъ того и другого соборовъ. Правда выше ихъ поставлены Өеопемптъ кавасскій и Калосирій арсиноитскій. Такъ какъ намъ неизвѣстны имена епископовъ, занимавшихъ эти каседры въ періодъ ефесскаго собора 431 г., то мы должны предположить, что также и эти епископы занимають первые мѣста, именно на томъ же основани старъйшинства. Зависъло ли полученіе титула епископа-митрополита въ Египть только отъ одного этого условія, опредѣлить не возможно, но во всякомъ случаѣ личное довѣріе александрійскаго епископа при этомъ было рѣшающимъ факторомъ. По крайней мѣрѣ исключительно отъ

этого зависьли всь епископско-митрополичія полномочія Синезія въ Пентаполѣ, такъ какъ епископомъ онъ сдѣлался въ не старыхъ лѣтахъ и занималъ каоедру не долго<sup>1</sup>). Возможно впрочемъ, что это быль единичный примёрь дарованія такого титула молодому епископу въ виду выдающихся личныхъ его качествъ. Въ большинствѣ случаевъ, вѣроятно, играли роль или возрасть или, вѣрнѣе, время посвященія въ епископы. При высокомъ уважении семитовъ къ старости это вещь вполнѣ естественная. Факть этоть впрочемъ не ускользнулъ оть вниманія Гергенрэтера<sup>2</sup>), изъ послѣдовательности подписей египетскихъ епископовъ въ Никеѣ, въ Тирѣ<sup>3</sup>), въ Сардикѣ<sup>4</sup>) и въ свиткѣ Aeanaciя къ antioxiйцамъ <sup>5</sup>) пришедшаго къ выводу о существованія въ Египть церковно провинціальнаго устройства по типу Съверной Африки, Испаніи и т. д. Правильно отмѣтившая послѣдовательность въ рангѣ египетскихъ епископовъ по старшинству, гипотеза эта тѣмъ не менѣе неудовлетворительна, такъ какъ не объясняеть, какъ митрополичаго положенія Синезія, такъ и существованія въ одной гражданской провиціи нѣсколькихъ лицъ, облеченныхъ этимъ титуломъ, какъ это мы видимъ. въ подписяхъ разбойничаго собора. Все это заставляеть насъ настаивать на отсутстви въ Египтъ даже во времена разбойничаго собора правильно организованнаго института митрополитовъ.

Египетскіе митрополиты — это довѣренныя лица александрійскаго епископа, безъ котораго они совершенно безсильны что-либо сами сдѣлать. Лучшей иллюстраціей этого является исторія египетскихъ епископовъ на халкидонскомъ соборѣ <sup>6</sup>). Церковнымъ владыкой Египта былъ александрій-

<sup>2</sup>) Hergenröther Photius Bd. I, 28 ann. 23.

4) Athan. ap. c. ar. 50.

•) ДВС. IV, 27 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Остроумовъ Алекс. Синезій, философъ епископъ птолемвидскій М. 1879 стр. 2 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Athan. apol. c. ar. 71.

<sup>5)</sup> Athan. opp. II, 796-808 pycc. nep. III, 166.

скій епископъ. Онъ быль единственный митрополить во всемъ церковномъ діэцезѣ Египта, митрополить, «безъ воли котораго ничто же можеть». Возможно что самый титулъ епископъмитрополитъ въ Египтѣ явился только въ V вѣкѣ и исключительно въ видахъ возвеличенія достоинства александрійскаго папы, такъ какъ безпрекословной властью надъ десятью митрополитами въ это время не могъ похвастаться ни одинъ высшій митрополить восточно-римской имперіи.

Что обыкновенное митрополичее церковно-провинціальное устройство въ Египтѣ не имѣло мѣста и достоинство епископамитрополита было только титуломъ, отличавшимъ лицъ пользовавшихся особымъ довѣріемъ александрійскаго папы, это можно заключить изъ нижеслѣдущей таблицы: <sup>1</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стоящія въ настоящей таблиць при именахъ епископовъ цифры означають порядокъ, въ которомъ расположены подписи египетскихъ епископовъ на соборахъ никейскомъ 325 г. (Gelzer, Patr. nic. nom. p. LX), селевкійскомъ 359 г. (Mansi II, 321. 322.) александрійскомъ 362 г. (Mansi II, 353, 354), ефесскомъ 431 г. (Mdnsi IV, 1123 sq. 1212 sq.) ефескимъ 449 г. (Mansi VI, 606 sq. 927 sq. Hoffmann S. 3 ff.) и халкидонскомъ 451 г. (Mansi VII, 56).

Провинцін.

.

Aegyptus.

Hemopolis Parv. Metelis Copritis Sais Latopolis Naucratis Andropolis Nicius Onuphis Tana Cleopatris Menelaitis-Schedia Phthenotus Cabasa Phragonis Elearchia Cynopolis Busiris Paralus Selenitus Xois

Augustamni

ı

Pelusium Sethroetae



Digitized by Google

.

.

ï

.

.

- 379 -

## Развитіе высшей церковно-правительственной власти въ восточномъ дізцезъ.

Въ началѣ IV в. центромъ, можно сказать, всей восточной церкви была Антіохія. Духовное вліяніе ся простиралось не только на Малую Азію, Понть и сѣверо-восточную часть Азіи, но также и на отдаленную Персію, Арменію и Грузію. Выраженіемъ такого высокаго значенія этого города могуть служить анкирскій и неокесарійскій соборы<sup>1</sup>), во главѣ которыхъ выступалъ антіохійскій епископъ. По своему значенію онъ уступаль только епископамь Рима и Александріи. По чести ему принадлежало третье мѣсто во всей церкви. Что касается сферы его правовой власти, то таковая была, тьсно ограничена. Какъ это мы доказали<sup>2</sup>), митрополичая его власть распространялась на двѣ гражданія провинціи именно: Coele-Syria и Augusta-Euphrathesis. Эти двѣ гражданія провинціи составляли его церковную провинцію и въ нихъ онъ имѣлъ право рукополагать епископовъ также, какъ аблали это епископы римскій въ 17 гражданскихъ провинціяхъ Италіи и александрійскій въ пяти гражданскихъ провиціяхъ Египта. Эта именно власть антіохійскаго епископа была утверждена никейскимъ соборомъ въ его канонѣ 6-мъ<sup>8</sup>).

Настали тяжелые годы аріанскаго гоненія. Въ виду высокаго значенія на востокѣ Антіохія очень рано подверглась аріанскому разгрому. Великій Евстаоій, одинъ изъ ревностныхъ поборниковъ о́µооо́сиос, еще при Константинѣ былъ свергнуть съ каоедры аріанской коалиціей. Въ Антіохіи водворилось аріанство. Несмотря на продолжительное пребываніе въ ней

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Гидуляновъ. Митрополиты стр. 236 прим. 59. 60.

<sup>2)</sup> Гидуляновъ стр. 299.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гидуляновъ стр. 358 и сл. 364.

императоровъ Констанція и Валента и всю милость ихъ къ этому городу Антіохія въ это время почти ничего не пріобрѣла въ глазахъ православнаго міра. Во всю эту эпоху она была въ тѣни. Занимавшіе ея каоедру епископы: Евстафій (325—330) <sup>1</sup>), Евлалій (330—331) <sup>2</sup>), Евфроній (332-333)<sup>3</sup>), Флакиллъ (333--341)<sup>4</sup>). Стефанъ 341--344)<sup>5</sup>), Леонтій (344-357) Евдоксій (357--360), Мелетій (360--361), Евзой (361-376)<sup>6</sup>) и Доровей (376-378)<sup>7</sup>) мало принесли славы и чести ея каоедрь. Это время-было временемъ раздора и партійной борьбы. Какъ мы знаемъ, уже со временъ низложенія Евстаюія здёсь образовалась схизматическая обшина евстаніанъ или староникейцевъ, получившая въ 362 г. епископа въ лицѣ Павлина. Около этого же времени получила начало такъ называемая антіохійская схизма, раздѣлившая всю антіохійскую общину на омеевъ съ Евзоемъ и принявшихъ никейскій символъ омойузіанъ СЪ Meлетіемъ во главѣ. Къ этимъ тремъ общинамъ, на которыя распалась когда то единая антіохійская община, позднѣе прибавилась четвертая — аполлинаристовь: въ 375 г. для нихъ былъ поставленъ Аполлинаріемъ въ епископа Виталій<sup>8</sup>), въ свое время посвященный въ санъ пресвитера Мелетіемъ<sup>9</sup>).

Изъ всѣхъ этихъ партій милостью императоровъ пользовалась только омейская партія.

Епископъ ея Евзой, сдѣлавшійся послѣ смерти Евдоксія константинопольскаго полновластнымъ совѣтникомъ Валента

<sup>4</sup>) Безусловно доказуемъ въ Тиръ (Mansi II, 1145) и навърное умеръ предъ сардикскимъ соборомъ (Mansi III, 56 Е).

<sup>5</sup>) Cp. Boschius 46-48. Treppner S. 32.

6) Cp. Coss. y Socr. IV, 34, 4. Treppner S. 35.

7) Philost. 9, 14 Socr. V, 3, 2. Treppner S. 52.

<sup>8</sup>) Epiph. h. 77, 20 Theod. 5, 4, 1 Rade, Damasus S. 98 ff. Treppner S. 38. <sup>9</sup>) Soz. VI, 25, 1.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loofs, art. Eustathius BF RE. V, 626. Treppner, D. Patriarch. v. Antioch. S. 29. Tillemont Mém. VII, 21 sq. 646 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Boschius, tractatus... de patriarchis antiochenis A S. Iuli IV, 42. Treppner S. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Boschius B. 44. Treppner S. 31.

постарался использовать императорское благорасположение въ интересахъ своей каеедры и добился распространения своей власти на сосѣдния провинци, именно Киликию и Осроену, Какъ это можно заключить изъ писемъ Василия Великаго<sup>1</sup>). а также изъ церковной истории Сократа<sup>2</sup>) и Өеодорита<sup>3</sup>) имъ около 366 г. были поставлены митрополиты въ Тарсъ и Едессу<sup>4</sup>).

Послѣ смерти Валента вернувшійся снова на свою антіохійскую каоедру, Мелетій, не желая умалить своей власти, въ этихъ провинціяхъ сталъ распоряжаться какъ дома. «Діодора, читаемъ v Өеодорита божественный Мелетій поставилъ настыремъ Тарса и ему же поручилъ церковь киликійскую» <sup>5</sup>), а Евлогія рукоположиль въ Едессу <sup>6</sup>). Такимъ образомъ послѣдніе годы епископата ΒЪ Мелетія высшая митрополичая власть антіохійскаго епископа простиралась на четыре провинціи, именно Coele-Syria, Augusta Euphratensis, Осроену и Киликію. По своему характеру власть эта была не одинакова: въ то время какъ въ двухъ первыхъ антіохійскій епископъ посвящаль всѣхъ вообще епископовъ, въ двухъ послѣднихъ только однихъ митрополитовъ, но не епископовъ, хиротонія которыхъ по прежнему оставалась ΒЪ рукахъ ихъ епархіальныхъ митрополитовъ.

Что касается до другихъ провинцій діэцеза востока, именно: Палестины, Арабіи, Кипра, Исавріи и Финикіи, то онѣ, признавая въ Антіохіи свою духовную главу <sup>7</sup>), въ избраніи митрополитовъ не были ею стѣснены и въ этомъ отношеніи отъ нея не зависѣли.

4) Cp. Tillemont VI, 2 p. 598 Rauschen Jahrb. d. Christl. Kirche unt. Theodos. S. 57.

<sup>5</sup>) Theodor. h. e. V, 4 p. п. стр. 308.

<sup>6</sup>) Theodor. V, 4 р. п. стр. 309 Sozom. IV, 34 р. п. стр. 457.

7) Cp. Basil. ep. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bas. ep. 34. 109. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socrat IV, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theodor. IV, 15. 16.

Прежде всего это надо сказать о Кипрѣ и Палестинѣ.

На Кипръ антіохійскіе епископы только претендовали<sup>1</sup>). Что же касается Палестины, то въ церковной исторіи, какъ это замѣтилъ Тильмонъ<sup>2</sup>) и съ нимъ согласился Лекэнь<sup>3</sup>), неизвѣстно ни одного факта, который бы указывалъ на подчиненность Палестины антіохійскому епископу. Во всякомъ случаѣ въ періодъ до никейскаго собора о такой зависимости не могло быть рѣчи<sup>4</sup>). Нѣтъ никакихъ данныхъ предполагать, чтобы она явилась позднѣе.

Въ своемъ канонъ 7 никейскій соборъ <sup>5</sup>), признавъ митрополичія права кесарійскаго митрополита на Палестину, санкціонировалъ сложившееся обычнымъ путемъ совершенно равное съ нимъ по чести положеніе іерусалимскаго епископа <sup>6</sup>). Въ связи съ растущимъ въ глазахъ христіанъ значеніемъ св. города, канонъ этотъ повелъ къ столкновеніямъ между этими двумя епископами, долженствовавшими согласно канону по чести занимать совершенно одпнаковое положеніе. Эти столкновенія, выязывавшіеся преимущественно вопросами честолюбія, по тогдашнему обыкновенію спорившими епископами были переносимы на догматическую почву. Отсюда вѣчный догматическій расколъ между епископами Кесаріи и Іерусалима. Первые стоять за Арія, тогда какъ вторые упорно настаивають на о́µооо́ско;

Въ IV в. перевъсъ цъликомъ находится на сторовъ Кесаріи. Занимавшіе ся казедру спископы знаменитый церковный историкъ Евсевій († 340) и Акакій (†364) были настолько вліятельны и могуществены, что легко могли поспорить не только ст ісрусалимскимъ, но даже и съ антіохійскимъ спи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi, IV, 1465 sq. ДБС., II, 5.

<sup>2)</sup> Tillemont, Mem., XIV, 290 ed. Venice.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Le Quien III, 107.108.

<sup>4)</sup> Гидуляновъ. Митрополиты стр. 364 и сл.

<sup>5)</sup> Nicaen. a. 325. c. 7: Ἐπειδή συνήθεια κεκράτηκε καὶ παράδοσις ἀρχαία; ῶστε τὸν ἐν Αἰλία ἐπίσκοπον τιμασθαι, ἐχέτω τὴν ἀκολουθίαν τῆς τιμῆς, τῇ μητροπόλει σωζομένου τοῦ οἰκείου ἀξιώματος.

<sup>6)</sup> Гидуляновъ стр. 377.

скопомь. Особенно это надо сказать про Акакія. Благодаря постоянной поддержкѣ Констанція, онъ низлагаль и поставлялъ епископовъ не только на востокъ, (въ Константинополѣ-Евдоксій, въ Никомидіи-Онисимъ, въ Анкирѣ-Аванасій, въ Тарсѣ-Акакій, въ Антохія- Мелетій <sup>1</sup>)но и на западѣ (въ Римћ-Феликсъ, въ Миланћ-Авксентій)<sup>2</sup>). Лишивъ сана Максима<sup>3</sup>), наслёдовавшаго канедру послё Макарія, участника никейскаго собора, Акакій въ 350 г. епископомъ въ Іерусалимъ поставилъ Кирилла. Но и съ этимъ онъ не долго ужился въ мирѣ. По словамъ Өеодорита<sup>4</sup>) сиоръ этихъ двухъ еписконовъ о первенствѣ привелъ къ тому, что Акакій потребовалъ Кирилла въ Кесарію на судъ, обвиняя его въ нарушенія своихъ митрополичихъ правъ, въ неправыхъ понятіяхъ о Богѣ, а также въ томъ, что онъ во время голода распродалъ драгоцённые сосуды и священные завёсы <sup>5</sup>). А такъ какъ Кириллъ «въ продолжении двухъ лѣтъ, призываемый нѣсколько разъ, на судъ не явился»<sup>6</sup>) то Акакій низложилъ и въ 358 г. изгналъ его изъ Іерусалима, а каеедру передалъ Евтихію 7). Однако Кириллъ былъ слишкомъ энергичнымъ человѣкомъ для того, чтобы подчиниться безъ протеста этому приговору. Онъ направился въ Тарсъ къ своему единомышленнику и другу Сильвану и «отсюда послалъ апелляцію (έχχλήτον βιβλίον) къ низложившимъ его и требовалъ высшаго суда, на что согласился и царь Констанцій <sup>9</sup>) Это было, по вѣрному замѣчанію историка Сократа<sup>9</sup>), введеніемъ въ церковное судоустройство и судопроизводство формъ граждан-

- <sup>2</sup>) Loofs, art. Acacius bb RE. I, 125.
- <sup>3</sup>) Theod. II, 22 Socr. II, 24, 38.
- 4) Theod. II, 26.
- 5) Soz. IV, 25.
- 6) Socr. II, 40 р. п. стр. 236.
- 7) Hieron. Chron. 349.
- 8) Socr. IV, 40 pycc. nep. crp. 236.
- 9) Socr. 1. c.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philost. V, 1 р. п. 364 sq.

скаго процесса <sup>1</sup>). Прибѣгнувъ къ апелляціи, какъ бываетъ въ судилищахъ свѣтскихъ, Кириллъ, сдѣлалъ это нервый и одинъ изъ всѣхъ вопреки обычаю и церковному правилу<sup>2</sup>).

Адоптація свѣтскаго процесса давала ему значительныя преимущества въ сравнении съ процессомъ церковнымъ. Послѣдний какъ это можно видъть изъ каноновъ 14-го антіохійскаго собора 341 года и 5-го сардикскаго 343 года также допускалъ апелляцію, именно: на приговоръ провинціальнаго собора можно было апеллировать къ большему собору (це: ζоча σύνοδον), являвшемуся ничёмъ инымъ, какъ тёмъ же провинціальнымъ соборомъ, усиленнымъ сосѣдними епископами. Такимъ образомъ судьями также и во второй инстанціи являлись тѣже самыя лица, что и въ цервой, и ничто имъ не мѣшало также и здѣсь во второй разъ вотировать противъ того, кого они уже разъ осудили <sup>8</sup>). Напротивъ гражданскій процессъ не допускалъ къ участію въ апелляціонномъ судв судей первой инстанціи, предоставляя имъ право быть только простыми наблюдателями 4). Хотя дёло Кирилла, какъ это справедливо замѣтилъ Курэ<sup>5</sup>), въ виду неотмѣненнаго рескрипта Антонина<sup>6</sup>) и не подлежало въ общемъ порядкѣ апелляція, такъ какъ обвинительный приговоръ былъ составленъ заочно въ виду умышленной неявки обвиняемаго, тъмъ не менъе Констанцій приняль апелляціонную жалобу 7) и передаль дело на разсмотрѣніе селевкійскаго собора<sup>8</sup>). На посдѣднемъ Кирилль стояль на сторонѣ омойузіань и выступиль противь своего митрополита Акакія. Такъ какъ послёдній не только не поддерживалъ обвиненія, но даже не явился на соборное



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. C. Just. VII, 62, 18. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socrat. IV, 40.

<sup>3)</sup> Petrus de Marca, De concordia sacerdotii et im perii Par. 1663 VII, 2, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) C. Just. VII, 62, 6 proem. 32 proem. et § 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Curet, La Palestine sous les empereurs grecs. Gren. 1869. p. 56.

<sup>6)</sup> C. Just. VII, 65, 1.

<sup>7)</sup> Socr. IV, 40.

<sup>\*)</sup> Socr. IV, 40 Theod. II, 26 Soz. IV, 22.

засёданіе, посвяшенное разбору діла Кирилла, то этоть быль призпань невиновнымь и возстановлень въ своемь достоинстві <sup>1</sup>). Немного времени спустя послі этого Кирилль вернулся въ Іерусалимъ<sup>2</sup>). Это однако продолжалось не долго. Константинопольскій соборь 360 г. быль торжествомь Акакія. Омойузіанство потерпіло неудачу. Вожди его были низложены и сосланы <sup>3</sup>). Въ числі ихъ быль и Кириллъ<sup>4</sup>). Ссылка была не продолжительна, такъ какъ правленіе Юліана дало ему возможность вскорі возвратиться въ Іерусалимъ, гді опъ епископствовалъ вплоть до 367 г., когда по приказу императора Валента подвергся новой ссылкі <sup>5</sup>), продолжавшейся до вступленія на престолъ Феодосія, когда онъ уже окончательно въ качестві епископа возвратился въ Іерусалимъ <sup>6</sup>).

Не касаясь положенія Исаврія, что будеть слёлано нами при изложеніи церковнаго устройства понтійскаго діэцеза, мы остановимся на Аравіи и Финикіи.

Эти двѣ провинціи, находясь между Антіохіей и Кесяріей и подчиняясь вліянію то той, то другой, повидимому, долгое время отстаивали съ большимъ или меньшимъ успѣхомъ свою независямость. Считая своимъ духовнымъ центромъ Антіохію еще во II и III вѣкѣ, онѣ ближе тяготѣли къ Кесаріи. Какъ сообщаетъ Евсевій<sup>7</sup>), на кесарійскомъ соборѣ<sup>8</sup>) по вопросу о празднованіи пасхи рядомъ съ Наркиссомъ іерусалимскимъ и Өеофиломъ кесарійскимъ выступалъ также Кассій тирскій.

7) Euseb. h. e. V, 25.

8) Mansi I 709.

<sup>1)</sup> Socr. 11, 40 Soz. IV, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hieron. Chron. a. c. 349.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. II, 44.

<sup>4)</sup> Socr. II, 42 Theod. JI, 27 Philost. V, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hieron. de vir. ili. Cyrillus.... saepe pulsus ecclesiae et receptus. ad extremum sub Theodosio principe octo annis (379-386) inconcussum episco-patum tenuit.

<sup>6)</sup> Въ его отсутствіе епископами аріанскими были въ Іерусалимъ— Эрриній, Ираклій и Иларій—Socr. II, 45. Soz. IV, 30.

Тоже самое мы наблюдаемъ въ половинѣ III вѣка. Первое обвинение Павла самосатского въ среся, какъ язвъстно<sup>1</sup>), также исходить изъ этого же круга. что можно видёть изъ дошедшаго до насъ посланія епископовъ Именея іерусалимскаго, Өеофила тирскаго, Өеотекна Кесаріе-палестинскаго и Максима Бостры-аравійскаго<sup>2</sup>). Тъже самые енисконы составили главное ядро и на антіохійскихъ соборахъ 264--269 г.<sup>3</sup>). Также в въ IV въкъ митрополиты бострійскій и тирскій держатся еще Кесаріи <sup>4</sup>), хотя все болѣе и болѣе попадають въ сферу вліянія Антіохін <sup>5</sup>). Той же политьки — плыть между антіохійской Сциллой и кесарійской Харибдой-держатся эти епископы и въ IV въкъ. Непосредственныя сношенія тирскихъ митрополитовъ Зеноца I<sup>6</sup>) и Павла<sup>7</sup>) съ александрійскими епископами Александровъ и Аванасіемъ, повидимому, служать аоказательствомъ ихъ самостоятельности въ отношения антioхійскаго епископа. Сь большимъ или меньшимъ усибхонъ защищали свою независимость также тирскіе епискоцы Ураній, върный другъ Акакія кесарійскаго<sup>8</sup>) и Зенонъ II, сторонникъ Мелетія <sup>9</sup>) Возможно, только посл'в смерти Зенона Антіохія въ періодъ, посл'єдующій за константинопольскимъ соборомъ 381 г., окончательно упрочила свою BAICHEVIO митрополичую власть надъ енископами Тира.

Дольше сохраняли свою независимость митрополнты Бостры. Православный обрахъ мыслей еписконовъ этого города, безпрепятственное пребывание у власти до самой смерти такого сто-



<sup>1)</sup> см. Гидуляновъ. Митрополиты стр. 375 прим. 45.

<sup>2)</sup> Reliquiae sacrae ed. Routh. ed. 2 t. 3 p. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eusob. h. e. VII, 28, 30.

<sup>4)</sup> ср. Еus. X, 1, 4 рвчъ Квсевія и весхваленіе Павлика.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ср. перемъщение епископа тирского Павлина въ Антіохію Ruseb. с. Marcell с. 4 MSG. XX 844 п. 85.

<sup>6)</sup> Epiph. h. 69 u. 4 MSG 42, 200.

<sup>7)</sup> Socr. I, 29 Ath. ap. c. ar. 65. MSG. 25, 365.

<sup>8)</sup> Socr. II, 39, Mansi III, 322 cp. Epiph. h. 73 MSG. XLII 415.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Tiau. co6. 365 Mansi III, 395 Bas. ep. 92 Tillem. Mém. IX, 1, 306 Autiox. co6. 379 r. Tillem. VIII, 615.

ровника о́рообжо;, какъ Тить <sup>1</sup>), а также унаслѣдованіе этей каседры овоузіаниясять Багадіемъ <sup>2</sup>)—служать лучшимъ доказательствонь, что эта церковъ въ неріодъ до константинопольскато собера 381 года пользовалась независимостью. Тоже можно видѣть и воздиѣе. Выступленіе списконовъ Аравіи съ матрополитомъ во главѣ за Павлина антіохійскаго противъ Флавіана <sup>3</sup>), а также разборъ дѣла епископовъ Бостры, Аганія и Батадія не въ Антіохія, а въ Константинополѣ въ 394 году также являются подтвержденіемъ высказаннаго нами взгляда на продолжающуюся независющость этой провинція отъ антіохійскаго енископа. Наконецъ это же положеніе доказывается легкимъ отъ Антіохів отторженіемъ какъ Арабіи, такъ и Финикіи въ первой половниѣ IV вѣка Ювеналіемъ ісрусалимскимъ <sup>4</sup>).

## VII.

## Развитіе высшей митрополичей власти въ понтійскомъ дізцезъ.

Какъ мы доказали въ свое время <sup>5</sup>), понтійскій церковный діэцезъ не имѣетъ собственной исторіи въ доникейскій періодъ. Здѣсь не было такого вліятельнаго духовнаго центра, какими были Римъ для Италіи или Александрія для Египта. Понтійскіе епископы, по справедливому замѣчанію Любека <sup>6</sup>), не образовывали самостоятельной группы, но тянули къ Антіохіи. Такъ было не только въ ІП, но и въ IV в. Доказательствомъ этого является какъ участіе важнѣйшихъ митрополитовъ Понта въ антіохійскихъ соборахъ 251 г. по дѣлу

1

6) Lübeck, Reichseinteilung S. 106.

25¢

<sup>1)</sup> Socr. III, 25 Soz. III, 14 H V, 15 Hier. de vir. ill. CIT. MSL. XXIII 701 ep. Joseph Sickenberger, Titus v. Boetra; Harnack und Gebhardt, Texte und Untersuchungen N. F. VI, 1 S. 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Treppner S. 93.

<sup>3)</sup> Soer. V, 10 Soz. VII; F1.

<sup>4)</sup> Mansi IV, 1408 sq. VI, 239 sq. **ДВС.** I, 817; IV, 200.

<sup>5)</sup> Гидуляновъ. Митрополиты стр. 329 и д.

Фабія и 264—269 годовъ по поводу ереси Павла самосатскаго, такъ и предсълательство антіохійскаго опископа Виталія на соборахъ понтійскихъ, именно въ Анкиръ въ 314 г. и въ Неокесаріи въ 314—325 г. Конечно это было только духовное вліяніе. О правовой власти антіохійскаго епископа въ Понтъ въ эту эпоху не можетъ быть и ръчи. По крайней мъръ намъ неизвъстно ни одного факта поставленія антіохійскимъ іерархомъ епископа въ позднъйшемъ понтійскомъ діэцезъ.

Высшая церковная (правовая) власть въ Понть въ это время не выходила изъ предъловъ отдъльныхъ провинцій. Стоявшіе во главъ ихъ митрополиты были самостоятельны и независимы. Правда, въ отдъльныя эпохи среди этихъ митрополятовъ выдълялось то или другое лицо, противъ нравственнаго вліянія которато не могли устоять другіе епископы. Таковы, напримъ́ръ, въ III в. Фирмиліанъ кесарійскій и Григорій чудотворецъ, епископъ неокесарійскій. Но вліянія эти были скоропреходящи и не могли перейти на ихъ преемниковъ.

Положение дълъ не измънплось также и въ IV въкъ.

Въ эпоху никейскаго собора здѣсь выдвинулись три вліятельныхъ митрополита, именно Евсевій никомидійскій, Маркеллъ анкирскій и Леонтій кесаріе-каппадокійскій. Кому изъ нихъ принадлежало высшее положеніе въ понтійскомъ діэцезѣ—это вопросъ, на который мы не въ состояніи отвѣтить. Первый предсѣдательствовалъ на гангрскомъ соборѣ, въ числѣ членовъ котораго находился также анкирскій епископъ Василій<sup>1</sup>). Подпись второго, именно Маркелла анкирскаго подъ канонами анкирскаго собора 314 г. стоитъ выше подписи Леонтіева предшественника, епископа Агриколая кесарійскаго, что даетъ поводъ предиолагатъ о преимущественномъ положеніи анкирскаго енископа передъ кесаріе-каппадокійскимъ. Что касается наконецъ Леонтія и его преемниковъ до Василія Великаго, т. е. Гермогена

1) См. Гидуляновъ стр. 330 прим. 186.

(326--341), Діанія (341-362), и Евсевія (362-370), то о ихъ высшемъ митрополичемъ положеніи голословно говорять только Лекэнь, Маассенъ, Любекъ и др., но не акты.

Во все это время кесарійская каведра находится вътѣни. Древніе историки Евсевій, Сократь, Созомень, Өеодорить и кашпадокіецъ Филосторгій проходять о ней молчаніемь и ничего не вѣдають о преимущественномъ положеніи ея епископа. Мы не знаемъ даже сколько и какія были тамъ епископы.

Во главѣ всѣхъ церквей понтійскаго діэцеза въ это время идетъ Анкира. О преимущественномъ положеніи Маркелла на анкирскомъ соборѣ мы уже говорили. Таковъ же былъ и его преемникъ Василій. Какъ мы знаемъ, онъ былъ однимъ изъ главныхъ вождей омойузіанской партія, вліяніе котораго распространялось на всю Малую Азію и Сирію. Когда въ 358 г. Евдоксій сталъ проводить аномейство въ Антіохіи, къ Василію именно съ посланіемъ обратился Георгій лаодикійскій <sup>1</sup>). Это свидѣтельствуетъ о важномъ значеніи Анкиры и ся епископа. Посланіе Георгія разсматривалось на анкирскомъ соборѣ 358 г.

Для освѣщенія построенной церкви Василій пригласиль въ Анкиру важнѣйшихъ изъ сосѣднихъ епископовъ. Но тщетно мы стали бы искать среди нихъ важнѣйшаго, по мнѣнію нашихъ историковъ, епископа Кесаріи каппадокійской Діанія. Имени его нѣтъ въ дошедшемъ до насъ спискѣ подписей этого собора, гдѣ только значатся Василій анкирскій, Евстаеій севастійскій, Иперехій, Летой, Эортикъ, Гимназії, Мемноній, Евтихій, Северинъ, Евтихій и Александръ<sup>2</sup>). Со времени этого собора Василій дѣлается первымъ епископомъ не только всего Понта, но и всей восточно-римской имперіи. Зенита своей славы онъ достигаетъ въ эпоху селевкійскаго собора 359 г., когда, выступая во главѣ своей партіи, является кормчимъ всей восточной церкви. Въ 360 года звѣзда его меркнетъ и въ слѣдующемъ году имя его падаетъ въ Лету. Не то

<sup>1)</sup> Socr. IV, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mausi III, 271.

ны паблюдаемъ въ отношенія его каоедры. Какъ одну изъ важнѣйшихъ въ понтійскомъ дізцезѣ Акакій лично замѣщаетъ ее Аоанасіемъ. Вообще надо замѣтить, что въ IV вѣкѣ аякирская каоедра, въ противоположность кесарійской, служитъ вѣчнымъ яблокомъ рездора между нартіями, изъ когорыхъ каждая старается замѣстить ее своимъ кандидатомъ. Это также служитъ доказательствомъ ся высоковажнаго церковнаго значенія. Такъ наступаетъ царствованіе Юліана, Іовіана, Валентіана и Валента. Во главѣ всей омойузіанской нартіи ндетъ Евстаоій. Анкира и Кесарія въ это время отстунаютъ какъ-то на второй илапъ. Это хорошо можно видѣть изъ адресь посленія римскаго епископа Либерія восточнымъ енн-

скономъ. Здёсь хоть встрёчаются имена Евсевія и Асанасія, но они не занимають праваго мёста, которое принадлежить епископу Ефеса Евисію <sup>1</sup>).

Вскорѣ яркимъ пламенемъ загорается ввѣзда Кесарія.

Возвышеніемъ своимъ Кесарія всецѣло обязана Васнлію Великому и его теологіи. Поб'єда кладоникейства была победою Василія и эта великая заслуга для церкви окружила. кесарійскую каседру світлымъ ореоломъ. Въ глазахъ всего христіанскаго міра кесарійскій епископь ділается главою всей церкви востока. Этому въ особенности содбиствуеть слабость Антіохіи, качедра которой оказалась BЪ рукахъ еретиковь. Коринло, которое споконъ въковъ находилось въ рукахъ антіохійскаго епискова, при такихъ обстоятельствахъ выскользнуло изъ его рукъ и перещло къ кесарійскому јерарху. Былъ моменть, когда Василій при посредствъ Евствоія севастійскаго в Евсевія саносатскаго быль центронь всей церкви востока отъ норя и до моря. Это быль јераркъ высшаго элаченія, равный съ папамя. Круговоръ его неограничирался блажайшими странами, но распространялся на всю церковь. «Другіе, говорять о нень Григорій Бегословь <sup>2</sup>),

<sup>2</sup>) Greg. Naz. or. 43 MSG. 36, 550.



<sup>1)</sup> Socr. IV, 12.

смотрять только у себя подъ ногами, и разсчитывають какъ бы свое только было въ безопасности, далье же не простираются и не могуть выдумать или привести въ исполнение янчего великаго или сиблаго, но онъ, хотя во всенъ другонъ соблюдаль унвренность, въ этомъ не внаеть умвренности, напротивъ того, высоко подяявъ голову и озаряя окресть душевнымъ окомъ, объемлетъ всю вселенную, куда только пронеслось спасительное слово» 1). Слова Григорія дають превосходную характеристику всей деятельности Василія. Подобно римскому епископу, послёдній простираль свою заботу на всю церковь. Онъ сносится съ напой и александрійскимъ епяскопомъ, поддержяваетъ православіе въ Антіохія и на востокв, для чего ведеть оживленную переписку съ пресвитеpann Antioxin a ndobhnuin Augusta Euphratensis. Bernarb его падзеть на близкій Тарсь а калекій Константинополь. на юго-западное побережие Чернаго моря и омываемую Средяземнымъ моремъ Ликию<sup>2</sup>). Во всёхъ этихъ странахъ онъ поддерживаеть православіе или старается извлечь для него какую-либо выгоду. Послѣ сперти Аванасія александрійскаго, сибло ножно сказать, Василій заняль его ибсто на востокі. Изъ его хладіющихъ рукъ, онъ принялъ верховную заботу надъ всею восточной церковью. Solicitudo omnium, осуществлявтееся Асанасіемъ, перешло къ Василію. Въ одномъ изъ своихъ писенъ онъ дзетъ блестящую характеристику своего йоложенія. «Поставленъ я у всѣхъ на виду; подобно подводнымъ камнямъ, выдавшимся изъ моря, на себя принямаю ярость еретическихъ волнъ, и онъ, разбиваясь о меня, не Satoh Jakot Toro, 4to sa Mhoro  $^{3}$ ).

Вь нёсколькихъ своихъ письмахъ Василій Великій называеть Асанасія Великаго главою церковью. Подъ этимъ выраженіемъ, какъ мы уже говорили, нельзя понимать совре-



<sup>1)</sup> Григорія, Твор. въ русс. пер., IV 97-99.

<sup>2)</sup> См. Гидуляновъ. Митрополиты стр. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Besil. ep. 203 pycc. nep. VII, 56.

менный намъ приматъ. Съ 373 г. это главенство въ восточной церкви принадлежитъ Василію. Само собою, что здѣсь можетъ итти рѣчь только о духовной власти, о силѣ нравственнаго вліянія, такъ какъ правовая его власть была тѣсно ограничена предѣлами одной гражданской провинціи Каппадокіи I<sup>1</sup>). Нечего и говорить, что Василій постарался использовать свое высшее духовное положеніе главы церкви въ интересахъ увеличенія власти своей каведры. Онъ сталъ на путь римскаго епископа и, слѣдуя общему теченію въ церкви, принялся за подчиненіе кесарійской каведрѣ другихъ митрополитовъ.

Тактика, которой онъ при этомъ держался, становится намъ извѣстной изъ одного его письма къ Амфилохію по поводу подчиненія провинціи Исавріи. «Каковы настоятели, таковы большею частью бывають обыкновенно и ихъ подначальные. Поэтому лучше предстоятелемъ города, если это только удобно, поставить кого-либо одного, только человѣка испытаннаго, и распоряжение чэстнымя дѣлами возложить на его отвѣтственность, а онъ какъ скоро увидитъ, что для понесенія заботъ сихъ собственныя его силы недостаточны, самъ присоединитъ RЪ себѣ дѣятелей для жатвы. Посему если найдемъ такого qeловѣка, то признаюсь, что одинъ стоить многихъ и что такимъ образомъ устроить попеченіе о душахъ и для церквей полезнѣе в для насъ безопаснѣе. Есля же неудобно, то позаботимся сперва дать предстоятелей малымъ городамъ и селеніямъ, которые издревле имѣютъ у себя епископскій престолъ, и тогда уже поставимъ предстоятеля главному городу, чтобы новопоставленный не быль намь впослёдствіи препятствіемъ къ симъ распоряженіямъ и чтобы не начать намъ тотчасъ домашней брани, потому что онъ захочетъ начальствовать надъ мпогими и не станетъ соглашаться зна рукоположенія епископовъ».

Этотъ отрывокъ изъ письма Василія<sup>2</sup>) даетъ намъ воз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гидуляновъ, стр. 334 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Basil. ср. 190 р. п. стр. VII 28.

можность опредѣлить, какимъ образомъ совершалось подчиненіе митрополитовъ и на какой почвѣ велась борьба за церковную власть.

Какъ при подчинении епископовъ<sup>1</sup>), такъ и митрополитовъ борьба велась изъ-за рукоположенія. Право назначенія однимъ митрополитомъ другого являлось средствомъ и витстъ формой распоряженія другими митрополитами. Подчиненіе это совершалось или прямо назначениемъ въ митрополию своего кандидататаковъ первый способъ предложенный Василіемъ Амфилохію. или постепеннымъ замѣщеніемъ епископскихъ каоедръ извѣстной провинціи преданными извѣстному вліятельному митрополиту лицами и затемъ рукоположениемъ при ихъ посредстве угоднаго тому кандидата въ церковную митрополію чужой провинціивоть второй путь, указанный Василіемь для подчиненія ему провинція Исаврія. Само собою этоть пріемъ быль возможенъ только въ то глубоко потрясенное аріанствомъ время, когда сосѣнній митрополить, опираясь на расиоложеніе населенія къ своей догматикъ, могъ разсчитывать на содъйствие и сочувствіе ему народа.

Обыкновенно примѣнялся первый путь.

Это мы могли замѣтить уже изъ дѣятельности аріанъ и особенно Евзоя, который этимь способомъ подчинилъ антіохійской каоедрѣ Тарсъ и Едессу. Повидимому и Василій Великій зъ началѣ епископата принялся ех аbrupto за подчиненіе по этому плану церковныхъ митрополій сосѣднихъ провинцій. Подъ видомъ осуществленія своей заботы и любви онъ весьма недвусмысленно началъ вмѣшиваться во внутреннюю жизнь сосѣднихъ митрополій, именно Анкиры и Неокесаріи. Это, какъ мы уже замѣтили, вызвало сильнѣйшее негодованіе ихъ епископовъ Аоанасія анкирскаго и Мусонія неокесарійскаго Особенно сильно было затронуто самолюбіе и гордость анкирскаго епископа. Гпѣвъ и досада его на Василія доходили до того, что онъ ему даже «грозилъ чѣмъ то» (повидимому низложеніемъ). «Угрозамъ этимъ,

<sup>1</sup>) Гидуляновъ стр. 186.

говорять Васялій въ письмѣ къ Ассанасію <sup>1</sup>), скажу правду много я смѣялся. Я совершенно сталъ бы ребенкомъ, если бы убоялся подобцыхъ страхованій».

Повидимому, это посягательство Василія на чужую свободу призілось не по вкусу также и жителямъ двухъ назваяныхъ городовъ.

Въ первой половинѣ 371 г. послѣдовала смерть Азанасія и Мусонія. Василій тотчась же обратился къ овдовѣвшимъ церкванъ и того<sup>2</sup>), и другого<sup>3</sup>) съ утѣшительными письмами, въ которыхъ совётоваль избрать такого пастыря, чтобы черезь него можно было бы «тёснёе соединяться съ нямя союзомъ любвя» 4). Анкира и Неокесарія не посл'ядовали однако благому сов'яту и избрали себѣ пастырей, которые даже не сочли нужнымъ сообщить о своемъ посвящения Василію. По крайней мёрё это можно заключать изъ письма 30, въ которомъ Василій иншеть Евсевію самосатскому 5), что «Неокесарія и Анкира имѣють, кажется, пресмниковъ на мѣста почившихъ, доселѣ спокойны». Правда, съ этимъ не соглашается Н. С. Суворовъ 6). Въ своей критической статът въ Журналт Манистерства Народнаго Просв'єщенія, по поводу моей книги «Митрополиты въ первые три вѣка христіанства», онъ считаеть болье правильнымъ вышеизложениую фразу перевести такимъ образомъ: «Анкирѣ и Неокесарія казалось, что вмёлоть преемниковъ, другими словами, Неокесарія в Анкира вообразная или делали видь, что имеють законныхъ еписконовъ и успокоплись на этомъ. Следовательно Василій Великій не признаваль совершенныхь тапъ посвященій и ямѣль основаніе считать ихъ незаконными».

- <sup>1</sup>) Basil. ep. 25 p. n. VL 66.
- <sup>2</sup>) Basil. ep. 29 cp. Loofs S. 52.
- <sup>3</sup>) Basil. ep. 28 cp. Loofs S. 52.
- <sup>4</sup>) Вазіі. ер. 28 р. п. VI, 74.

5) Basil. ep. 30 p. π. VI 77. MSG. XXXII, 313 Τέως δέ ή Νεοκαιθάρεια καί ή <sup>5</sup>Αγχυρα έδο ξαν έχειν διαδόχους τῶν ἀπελθόντων, χαὶ μέχρι τοῦ νῦν ήσυχάζουσιν.
 6) Журн. Мин. Нар. Просв. 1906 г. № 2 стр. 393.

Digitized by Google

Но такъ ля это? Дъйствительно ля, утверждение кесарийскаго енископа являлось conditio sine qua non законности митроводичаго достоянства?

По нашему крайнему разумѣнію, это вовсе не слѣдуетъ изъ даннаго мѣста писъма 30-го и не подтверждается также и другими письмами Василія.

Не считая себя эллинистонъ ex protesso, мы не буденъ заниматься вопросомь, какой изъ двухъ переводовъ съ филологической точки зрѣнія является болѣе вѣрнымъ. Изъ связи рѣчи цёлаго письма намъ кажется болье правильнымъ переводъ Московской духовной академія. Придавать слову ёбобач тоть вроническій смысль, какъ это ділаеть нашь почтенный критикъ, едва ли возможно. Какъ это можно заключить изъ практики IV въка. Рукоположение, совершенное еретиками, какъ и крещение, не считались ничтожными. Въ 130 письме Василій съ ужасомъ сообщаеть Өеодоту никопольскому слухъ «(если только это справеливо, не выдумка, сложенная для оклевстанія), будто онъ (Евствоій севастійскій) осмѣлился повторить надъ нѣкоторыми рукоположение, чего до селѣ не дѣлалъ, кажется, ни одинъ изъ еретиковъ»<sup>1</sup>). Да, и Василій какъ это видно изъ его писемъ 225<sup>2</sup>) и 237<sup>3</sup>) вовсе не отвергалъ у несогласныхъ съ намъ въ догматикъ епископовъ ихъ iepapхнческаго сана. Наконецъ, выводъ Н. С. Суворова въ отношенія митрополита неокесарійскаго явно несправедливь.

Какъ это видно изъ подписей отцовъ второго вселенскаго константинопольскаго 381 года собора, епископомъ неокеспрійскимъ былъ въ это время Атарбій <sup>4</sup>). Вотъ этотъ самый Атарбій и былъ преемникомъ почившаго Мусонія исо-

•) Валіі. ер. 237 р. н. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Basil. ер. 130 р. п. VI 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Basil. ер. 225 р. п. VII 130.

<sup>4)</sup> Бенешевичъ, Прихожения къ изслъдовенно «Канонический сборинкъ XIV титуловъ СПБ. 1905 стр. 89 Cowper B. H. Syriac Miscellanies Lond 1861 p. 34 sq.

кесарійскаго! Что это такъ, можно видѣть изъ тѣхъ же писемъ Василія Великаго. Наскучивъ молчаніемъ новоизбраннаго неокесарійскаго епископа Василій рѣшается первымъ написать ему письмо и вступить съ нимъ въ нисьменное общеніе. «Будеть ли конець молчанію, если я, пишеть въ своемъ письмѣ Василій, ссылаясь на старшинство лѣтъ, стану выжидать, чтобы ты проглаголаль первый, а твоя любовь захочегь долёе оставаться при этомъ вредномъ намёреніи продолжать безмолвіе? Но впрочемъ разсудивъ, что быть побъжденнымъ въ дружескомъ дѣлѣ означаетъ побѣду, какъ признаю себя уступившимъ тебѣ честь оставаться, повидимому, при своемъ намѣреніи, такъ самъ первый начинаю писать, зная, что любовь все покрываетъ, все терпить, не ищетъ своего а потому никогда не перестаетъ (1 Кор. 13, 5-8), ибо тотъ не унижается, кто подчиняется ближнему изъ любви. Какъ бы ни было, по крайней мъръ и самъ ты, показавъ въ себъ первый и великій плодъ Духа-любовь, сбрось съ себя угрюмость человѣка гнѣвнаго, какимъ представляешься мнѣ по своему молчанію, пріими же въ сердце радость, миръ съ е динодушными братьями, ревность и попечительпость о продолжения церквей Господняхъ. Ибо знай, что если мы не вступимъ за церкви въ борьбу равносильную той, какую ведуть противящіеся здравому ученію къ наспроверженію я совершенному истребленію церквей, то ничто не воспрепятствуеть, какъ погибнуть истинѣ, извращенной врагами, такъ намъ првнять на себя часть осужденія за то, что не показали мы возможной попечительности о соединении церквей со всею рачительностью и ревностью въ единомысліи другъ съ другомъ и единодушіи къ Богу. Посему умоляю тебя, не держи долѣе въ душѣ своей той мысли, что не имѣешь нужды въ общенія съ къмъ-либо другимъ, ибо пе тому, кто ходить въ любви и исполняеть заповѣдь Христову, свойственно отсѣкать себя отъ союза съ братьями» <sup>1</sup>). Изъ этого письма

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Basil. ep. 65 pycc. nep. VL, 151.

нельзя кажется заключить, чтобы Василій признаваль Атарбія за незаконнаго епископа. Этого мало. Пледлагая ему общение съ собою Василій считаетъ его за «единодушнаго брата». Что раздоръ съ Атарбіемъ, также какъ и съ его предшественникомъ Мусоніемъ, коренился не въ догматическомъ разногласін, это видно изъ участія въ 373 году Атарбія въ никопольскомъ соборѣ<sup>1</sup>), на который съ большимъ трудомъ и только благодаря протекціи со стороны Евсевія самосатскаго попалъ самъ Василій Великій<sup>2</sup>). Но Атарбій былъ до того настроенъ противъ послёдняго, что поспёшно бъжалъ съ собора при одномъ слухѣ о прибытіи Василія <sup>3</sup>). Желая съ нимъ помириться и вступить въ общеніе, Василій написалъ ему еще письмо, въ которомъ просить его свидъться съ нимъ и разрѣшить его сомнѣніе по поводу циркулирующихъ слуховъ о возобновлении Атарбіемъ ереси, сродной съ ученіемъ Савелія <sup>4</sup>). Такъ какъ Атарбій не пожелалъ явиться на свиданіе <sup>5</sup>), то Василій отсюда убѣждается въ исповѣданіи имъ савелліанства, что въ виду константинопольскаго собора 381 г. болѣе, чѣмъ сомнительно, и съ этою цѣлью предпринимаетъ противъ него походъ, а также возбуждаетъ къ неповиновенію ему жителей Неокесаріи <sup>6</sup>) и подчиненныхъ ему еписко-ПОВЪ<sup>7</sup>).

Потерп'явъ неудачу въ подчиненія своей каоедрѣ митрополитовъ анкирскаго и неокесарійскаго Василій принялся за Евстаоія севастійскаго. Здѣсь его ожидалъ сильнѣйшій крахъ. Евстаоій, какъ мы видѣли, не былъ такимъ человѣкомъ, котораго можно было бы безпрекословно подчинить своей власти. Отсюда разрывъ Василія не только съ Евстаоіемъ, но и со всѣмъ стоявшимъ

- <sup>4</sup>) Basil. ер. 126 р. п. стр. 253. 54.
- 5) Ваз. ер. 207 р. п. VII, 33.
- <sup>6</sup>) Bas. ep. 204. 207. 210.
- 7) Bas. ep. 203. 205.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ваз. ер. 126, 1. русс. пер. VI, 253.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Basil. ер. 98. 99. русс. пер. VI, 210. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Basil. ep. 126.

за нимъ Понтомъ и діэцезомъ Азіей<sup>1</sup>). Въ предѣлахъ Понта создается противъ Василія коалиція съ Евстаейенъ во главѣ. Штабъквартирой ея является Анкира, а главнымъ орудіенъ каппадокійскій намѣстникъ<sup>2</sup>). Въ 375 и 376 г. имѣють иѣсто соборы въ Анкирѣ, Ниссѣ, Севастіи и т. д.<sup>3</sup>). На эгихъ соборахъ партія эта формируется. Находясь въ тѣсномъ общеніи, эта антівасиліевская организація охватываетъ, исключая Каппадокіи, весь понтійскій діэцезъ<sup>4</sup>)

Будучи не въ состоянии усилить свою власть насчеть понтійскихъ митрополитовъ, Василій рішилъ добиться своей цёли окружнымъ путемъ. Оставивъ въ покоъ митрополитовъ, онь началь примѣнить второй рекомендованный инь Амфилохію способъ <sup>5</sup>). Изъ опасенія перель нанізстинкомъ, не претендуя до поры, до времень на Галатію, полемъ своей пѣятельности Василій избираеть Арменію и Понть Полемоновь. Упирая на еретичество митропольтовь этихъ провинцій, именно Евстасія и Атарбія онъ поддерживаеть честолюбивыя стремленія отдельныхъ енисконовъ, въ роде инконольскато и яко бы сизсия православіе, старается всёми правдами и неправдами проводить преданныхъ себть кандидатовъ. Таковъ его образъ дъйстній при поставлении епископа Пименея сатальскаго 6) или при перемѣщенія вопреки канонамъ Евфронія, епископа колонійскаго, въ Никополь на мъсто умершаго епискова Θеодота<sup>7</sup>). Какъ это справедливо замѣтилъ Лоофсъ<sup>8</sup>), всѣ эти якты Васялія не имѣли за собою никакого правового титула.

Не лучше этого съ канонической точки зрѣнія нредставляется революціонная діятельность Василія Великаго вь Понтѣ По-

- 4) Basil. ep. 244 p. n. VII 188.
- <sup>5</sup>) Basil. ер. 190 р. п. VII, 28.
- <sup>6</sup>) Basil. ер. 102. 103. русс. пер. VI, 220. 221.
- 7) Bas. ep. 227. 228. 229. 230. pycc. nep. VII, 137-144.
- <sup>8</sup>) Loois, Eustathius S. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Basil. ер. 244 VII, 188 Понтъ, Галатія, Виеннія и Геллеспонтъ.

<sup>2)</sup> Basil. ep. 237 p. п. VII 165 Tillem. Vl, 609.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs. Eustathius S. 52.

лемоновомъ, гдѣ онъ подъ видомъ обвиненія въ савелліанствѣ Атарбія возмущаетъ протввъ него какъ жителей Неокесарія, такъ и подчиненныхъ ему епископовъ <sup>1</sup>). Дѣйствуя такимъ образомъ Василій имѣлъ въ виду не столько интересы правослаьія, сколько увеличеніе власти своей кесарійской клоедры.

Планъ быль разработанъ и проведенъ въ ысшей BCKVCHO. Правла. скорая смерть помѣшала степени <u>ca-</u> мому Василію извлечь обильные плоды изь своей деятельности. Это досталось на долю его преемниковъ. Послѣдніе безъ всякаго труда при помощи преданныхь Кесарія епископовъ подчинили себь и Севастію, и Некосарію. Уже бляжайтій преенникъ гордаго Евстаејя севастійскаго, Петръ, брать Василія Великаго, явился върнымъ суффраганомъ Кесаріи<sup>2</sup>). Такова же была, повидимому, судьба и ближайщаго преемника Атарбія неокесарійскаго. Во всякомъ случаѣ около конца IV в. прованція Каппадокія II сь гор. Тіаной, а также Арменія в Понть Полемоновъ находились въ подчинении у Кесаріи каппадокійской и на этомъ основаніи разсматривались современнаками, какъ область енискона этого города. По крайней мъръ каппадокіець Филосторгій<sup>3</sup>), давая списокь аріанскихь ецисконовъ, бывшихъ на неокесарійскомъ соборѣ 325 г., сообщаеть, что вль «Канвадоків» быля: Леонтій, (кесаріе-калнанокійскій) Лонгіань (неокесарійскій) в Евлацій (серастійскій). Такой взглядь на объемъ Каннадокій есть воззреніе поздявитаго времени, такъ какъ известный намъ списокъ отцевь никейскаго собора правильно располагаеть трехъ вышеназванныхъ еписконовъ по провинціямъ<sup>4</sup>). Таковъ же быль, повикесаріе-каппадокійскаго димому. объемъ власти enaccona и ко времени халкидонскаго собора. Провинція Канладокія,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Basil. ер. 203, 204, 205, 206, 207, 210.русс. нер. УП, 55-77. 79.

<sup>2)</sup> Tillem. IX, 737 note 6; Rauschen Jahrb. S. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Philost. Suppl. MSG. LXV, 623 ср. Preuschen art. Philostorgius въ RE. XV, 365.

<sup>4)</sup> Gelzer. Nom. patr. Nic. p. LX, sqq.

Арменія и Понть Полемоновь считались областью канпадокійскаго іерарха, почему для подчиненія ихъ власти константинопольскаго епископа было достаточно согласія одного Өалассія кесарійскаго. Мнізній подчиненныхъ ему іерарховь не спрашивали. Въ самомъ ділів среди полписей <sup>1</sup>) митрополитовъ, выразившихъ свое согласіе на канонъ 28 халкидонскаго собора, имізется подпись только одного кесарійскаго епископа, тогда какъ подписей Доровея неокесарійскаго, Іоанна севастійскаго и Патрикія тіанскаго мы не находимъ, хотя всё эти лица, особенно послідній, съ нескрываемой симпатіей относились къ едископу царствующаго града<sup>2</sup>).

Встрѣчая помѣху на сѣверѣ, Василій предпринялъ послѣ нѣкотораго размышленія <sup>8</sup>) распространеніе своей власти на югъ. Случай ему благопріятствовалъ. Въ началѣ 373 года <sup>4</sup>) изъ разныхъ удѣловъ была образована новая провинція Ликаонія съ г. Иконіей во главѣ. Послѣ смерти иконійскаго епископа Фавстина жители овдовѣвшаго города обратились къ Василію съ просьбой дать имъ епископа. Василій не остался глухъ къ ихъ просьбѣ и поставилъ имъ въ епископа своего земляка Амфилохія <sup>5</sup>).

Амфилохій былъ уроженецъ Каппадокіи и находился въ родствѣ съ Григоріемъ Назіанзиномъ <sup>6</sup>). Что опъ добился согласія послѣдняго и содѣйствовалъ его избранію <sup>7</sup>), это явствуетъ изъ его словъ въ привѣтственномъ

<sup>2</sup>) Mansi VII, 445 ДВС. IV, 167 и сл.

<sup>3</sup>) Basil. ер. 138 р. п. VI 275.

4) Basil. ep. 138 p. n. VI 273 MSG. 32, 581 cp. Loofs S. 30. 53.

<sup>5</sup>) Holl Karl, Amphilochius von Ikonium in seinem Verhältnis zu den grossen Kappadoziern Tübing. 1904 S. 14.

6) Holl S. 6. 7.

<sup>7</sup>) Замѣчательно, что Василій нарушилъ каконы, допустивъ въ данномъ случав ordinatio per saltum. Впрочемъ, какъ мы уже замѣтили, нарушеніе церковнаго права Василіемъ практиковалось часто.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Канонъ 28-ой халкидонскаго собора подписали (Малеі VII, 445 ДВС, IV, 167) Калогеръ клавдіопольскій (Оноріада), Селевкъ амазійскій (Еленопонть), Петръ гангрскій (Пафлагонія) Өеоктисть писинунтскій (Галатія II), Евсевій анкирскій (Галатія 1), Фалассій кесарійскій (Каппадокія).

посланія къ Амфилохію <sup>1</sup>). Вліянію личности Василія послѣдній не могъ противиться. Отсюда онъ принесъ въ жертву не только свое стремленіе къ монашеской жизни, но и славолюбивыя желанія своего отца. Честолюбіе быть епископомъ не играло никакой роли: Иконія была незначительный городъ <sup>2</sup>).

Съ возвышениемъ на казедру Амфилохий дълается сосѣдомъ Василія. Было въ порядкѣ вещей, что это должно отношеніяхъ. Съ было отразиться Ha яхъ самаго начала Амфилохій попадаеть въ сферу вліянія Василія и всеему подчиняется. Уже въ началѣ 374 года прио онъ его посѣтилъ <sup>3</sup>). Съ этого времени свиданія ЭТИ повторялись ежегодно <sup>4</sup>). Для Амфилохія поддержка Василія въ ту смутную эпоху была весьма цённа. Молодой <sup>5</sup>) и неопытный въ церковныхъ дѣлахъ, онъ стоялъ во главѣ провинціи, руководительство которой въ тотъ моменть представлялось не легкой задачей. Василій предостерегаль его отъ ошибокъ тактическихъ. Благодаря этому порядокъ въ Ликаоніи быль скоро возстановлень. Весною 375 года Амфилохій для этой цёли собраль соборь, на который пригласиль и Васялія. Послёдній явился, хотя только что всталь сь одра болѣзни. Его ждали нѣсколько дней--доказательство, какъ его здѣсь цѣнили 6).

Съ этого же приблизительно времени Василій пользуется Амфилохіемъ въ интересахъ своей политики.

Первымъ такимъ дѣломъ является подчиненіе при посредствѣ Амфилохія Исаврія. Этому вопросу посвящено приведенное

26

Basil. ep. 161 MSG. 32, 629 την δι ήμων προσδοχωμένην χλησιν cp. τακπe
 ep. 63 M8G. 37, 125.

<sup>2)</sup> Holl S. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Basil. ep. 163 MSG. 32, 633.

<sup>4)</sup> Ср. Basil. ер. 176 MSG. 32, 653; ер. 200 MSG. 32, 736 ер. 253 н т. д.
<sup>5</sup>) Амфилохій родился въ 340-345 гг. Holl S. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Вая. ер. 202. 216. Что это былъ соборъ епископовъ Ликаоніи см. Holl S. 19 ann. 1.

нами выше 190-го письмо, въ которомъ Васплій открываетъ Амфилохію тактическіе пріемы, какихъ надо держаться при расширении своей власти насчетъ другихъ провинций. Въ наукѣ до сихъ поръ спорятъ, о чемъ именно идетъ рѣчь въ этомъ письмѣ. Тильмонъ<sup>1</sup>), а за нямъ и Голль<sup>2</sup>) думають, что подъ исаврійской церковью надо разумѣть церковь города Исавра, напротивъ Гарнье<sup>3</sup>) полагаеть, что Василій говорить въ данномъ случаѣ прямо о провинціи Исавріи. Правъ, конечно, Гарнье. Нѣть сомпѣнія, что здѣсь идеть рѣчь о провинція Исаврія. Это былъ бы совершенно невиданный случай въ церковной практикѣ-выдѣлять въ предѣлахъ собственной провинціи особый округь и отдавать его во владівніе отдѣльнаго епископа съ правами митрополита и это тѣмъ более, что Амфилохій прямо могь бы претендовать на подчиненіе себѣ всей Ликаоніи на основаніи каноновъ. Впрочемъ заключение это не вытекаеть и изъ содержания самаго письма: здѣсь говорится не о маломъ округѣ, а цѣлой странѣ, въ которой надо «дать предстоятелей малымь городамь и селеніямъ, которые издревле имѣютъ у себя епископскій престоль, а тогда уже поставить предстоятеля главному городу». Все это заставляеть насъ видѣть въ исаврійской церкви, именно церковь провинціи Исавріи. Какъ это мы узнаемъ изъ того же письма, Амфилохій удачно выполниль возложенную на него задачу и поставялъ исаврійской церкви епископа<sup>4</sup>). Кого именно — это можно узнать изъ окончанія письма Василія къ тому же Амфилохію. «Симпій прислаль ко мнѣ, цишетъ Василій-учтивое и общительное письмо; написавъ на него отвѣтъ, послалъ я къ твоему благоговѣнію (Амфилохію), чтобы ты, разсмотрѣвъ оный тщательно, приказалъ переслать къ нему, разумбется съ приложениемъ и

<sup>4</sup>) Basil. ер. 190, 1 р. п. VII, 27.

<sup>1)</sup> Tillemont, Mém. (ed. Uénise) IX, 617 sq. 744 sq.

<sup>2)</sup> Holl. S. 17. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Garnier. Bas. opp. MGG. XXXII, 697. 700.

своего письма». Что здёсь идеть рёчь не объ епископѣ небольшого подчиненнаго Амфилохію округа, а о митрополить цёлой страны, въ этомъ можно убёдиться изъ 191 письма Василія къ Симпію. Послѣдній, помимо Амфилохія, самъ началъ дружелюбныя сношенія съ Василіемъ, за что и удостоился оть него похвалы: «Ты не подвергся тому, чёмъ страждуть многіе, и не простеръ упрямства до того, чтобъ не самому начать дружескія сношенія, но зная, какого величія достигають святые смиреномудріемъ, избралъ сей самый путь, чтобы, держась второго мѣста, оказаться черезь это впереда меня. Это законъ христіанской поб'єды; кто согласится имѣть меньше, тоть увѣнчивается» <sup>1</sup>). Послѣ этого Василій, желая съ нимъ теснье сблизиться, предлагаеть ему составить соборь — (право митрополита, но не епископа!): -- «любви твоей, цродолжаеть Василій, предоставляется къ доброму началу придать и остальное, собрать около себя единодушныхъ, назначить время и мѣсто къ свиданію, чтобы такимъ образомъ, по благодати Божіей, сошедшись другь съ другомъ, устроить намъ церкви по древнему образцу любви и приходящую съ той и съ другой стороны братію почитать своими членами и посылая ихъ, какъ къ своимъ, и принимая также какъ своихъ». Письмо заканчивается слёдующими словами: «Такимъ образомъ, по общему соглашенію, язбравъ какое-нибудь мѣсто для той и другой стороны не затруднительное и время удобное для путешествія, призечемъ другъ къ другу, и Господь управитъ нашъ путь»<sup>2</sup>). Что это свидание состоялось, мы видимъ изъ 216 письма къ Мелетію антіохійскому, въ которомъ Василій сообщаеть посл'єднему, что онъ «доходилъ до Писидія (читай Ликаоніи), чтобы съ тамошними епископами рѣшать дѣла, касающіяся братій въ Исавріи»<sup>8</sup>). Также и 204-ое письмо Василія кесарійцамъ

**26**<sup>¢</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Basil. ep. 191 p. n. VII, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bas. ep. 191 p. п. VII, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Basil. ер. 216 р. п. VII, 97.

указываеть на провинцію Исаврію. Въ доказательство своего православія Васплій ссылается здѣсь на «епископовъ, по благодати Божіей пребывающихъ съ нимъ въ единеніи». именно «пусть будуть спрошены епископы писидійскіе, ликаонскіе, и саврійскіе, об'єнхъ Фригій, изъ армянскихъ со мною сосъдственные, македонские, ахайские, иллирийские, галльскіе, испанскіе, всей Италіи, сицилійскіе, африканскіе, изъ египетскихъ соблюдающие здравую въру, и весь остатокъ сирійскихъ» <sup>1</sup>). Было бы ни съ чѣмъ не сообразно, если бы Василій въ данномъ случаѣ имѣлъ въ виду крошечный, почти заброшенный городокъ Исавру! Наконецъ тоже свидѣтельствуетъ сравнение именъ епископа Исавры и митрополита Исаврів на константинопольскомъ соборъ 381 г. Какъ это видно изъ подписей отцовъ второго вселенскаго собора епискономъ города Исавры быль въ это время Иларій ('Ідо́рюс, Huarius. Elurius), тогда какъ епископомъ Селевкій, митрополіи Исаврій, былъ Симпосій или, какъ его имя корректно исправляеть Василій. Симпій<sup>2</sup>).

Подчинивъ своему вліянію при помощи Амфилохія Исаврію, Василій поручилъ ему позондировать почву въ Ликіи <sup>3</sup>). «Напоминаю тебѣ, пишетъ онъ въ Амфилохію, чтобы соблаговолилъ ты послать въ Ликію человѣка честнаго, который бы навѣдался, кто держится тамъ правой вѣры. Ибо можетъ быть не должно пренебрегать ими, если только справедливо, что разсказывалъ одинъ благоговѣйный мужъ, прибывшій къ намъ оттуда, будто бы, будучи вовсе чужды азійскаго мудрованія, соглашаются они принять общеніе съ намв. Если кто отправится туда, то пусть отыщетъ въ Каридалахъ изъ инококъ епископа Алексанара, въ Лимирѣ – Діатима, а въ Мурахъ Татіана <sup>4</sup>), Полемона и Макарія пресвитеровъ, въ Патарахъ епископа Евдима,

\*) Ср. Mansi, Ш, 570 ДВС. I, 279. Бенешевичъ прил. стр. 89.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Basil. ер. 204 р. п. VII, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi III, 569 ДВС. I, 276 Cowper B. H. Syriae Miscellanies p. 34 sq. (по рукописи 501 г.); Treppner S. 178.

<sup>3)</sup> Basil. ep. 218 MSG. 32. 809 р. п. VII, 108.

въ Телмесѣ епископа Иларія, въ Феллѣ епископа Лалліана. О сихъ и еще о многихъ другихъ увѣдомлялъ меня оный мужъ, что они здравы въ въръ. И я принесъ бы великое благодарение Богу, если подлинио въ предълахъ Азии есть люди, не потерпѣвшіе поврежденія отъ еретиковъ. Итакъ если можно, извѣдаемъ ихъ пока безъ переписки съ ними, а увѣрившись, пошлемъ уже и письмо, и постараемся кого-либо изъ нихъ пригласить къ свиданію съ нами». Амфилохій, повидимому, исполнилъ жедание Василія и добился благопріятнаго результата. Въ 376 г. въ первый разъ Амфилохій выступаетъ въ одномъ догматическомъ спорѣ во главѣ одного себора<sup>4</sup>). По порученію послёдняго онъ пишеть въ другую провинцію письмо, которое сообщено намъ Котельеромъ<sup>2</sup>). О какой провинціи идеть рѣчь-не ясно. Тильмонъ<sup>8</sup>) предполагаеть и, по мнѣнію Голля 4), весьма правдоподобно, что о Ликіи. Можно думать, что планъ подчиненія Ликіи удался. По крайней мѣрѣ во главѣ епископовъ этой провинціи на константинопольскомъ соборѣ 381 г. стоить Татіанъ мурскій, имя котораго какъ разъ было названо въ письмѣ Василія къ Амфилохію 5).

Что касается сосѣдней съ Ликаоніей провинціи Писидін, то отношенія ея къ Василію пе ясны. Во главѣ ея стоялъ ученикъ Ливанія Оптимъ<sup>6</sup>), близко стоявшій къ кругу каппадокійцевъ. Съ Василіемъ онъ находился въ перепискѣ<sup>7</sup>). Сказать больше мы пичего не можемъ въ виду полнаго отсутствія данныхъ.

Такимъ образомъ къ концу жизни Василія правовая его власть распространялась въ Понть на двъ Каппадокіи и отчасти на Арменію и Понть Полемоновъ, въ Азіи на Ли-

- 5) Mansi III, 570. 571. ДВС. I, 279 Cowper p. 39. Бенешевичъ 89.
- 6) Liban. ep. 1217 ed Wolf p. 582.
- ?) Bas. ep. 260 MSG. 32. 953.

<sup>1)</sup> Годъ см. Holl S. 25 anm. 2.

<sup>2)</sup> Amphil. ep. MSG. 39. 93 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tillemont, Mem 1X, 629.

<sup>4)</sup> Holl S. 26.

каонію, Ликію и можеть быть, Писидію и паконецъ въ восточномъ дізцезв на Исаврію.

Что касается остальной части Понта, то она лидеромъ своимъ имѣла Евстаеія севастійскаго. Послѣ смерти послѣдняго въ 377 г. объединявшаяся и поддерживавшаяся имъ партія раскололась. Примыкавшіе къ Каппадокін провинціи Арменія и Понть Полемоновъ, какъ мы говорили, теснее сблизились съ Кесаріей и мало по малу были подчинены епископу послѣдней. Напротивъ провинціи Галатія, Пафлагонія и Діоспонть образовали союзъ съ chef-lieu въ Анкире. На тесную связь этихъ провинцій указывають уже письма Василія <sup>1</sup>). Развитію этихъ отношеній содбиствовали, повядимому, понтійскіе викаріи. О Демосоенѣ мы знаемъ навѣрное, что онъ собиралъ на соборъ въ Ниссу въ 376 г.<sup>2</sup>) галатянъ и понтійцевъ. Что подъ понтійцами здѣсь разумѣются епископы Понта галатскаго или Діоспонта, это можно вывести изъ словоупотребленія того времени. Какъ это можно видѣть изъ церковной исторія каппадокійца Филосторгія<sup>3</sup>), а также Созомена<sup>4</sup>), подъ именемъ Понта въ то время разумѣлась область, подчиненная Амазіи. Болье ясно связь этихъ провинцій выступаеть изъ 251 письма Василія, въ которомъ онъ ставитъ на видъ Евстаено его связи съ амазийцами и пафлагонскимъ митрополитомъ Василидомъ, имѣвшія якобы цѣлью самому быть принятымъ въ ихъ союзъ<sup>5</sup>). Наконецъ тесную связь этихъ трехъ провинцій можно констатировать изъ полнаго отсутствія переписки съ ними Василія Великаго, а также неприсутствованія епископовъ этихъ же трехъ провинцій на константинопольскомъ соборѣ 381 г.<sup>6</sup>). Все это заставляеть предполагать о

- <sup>2</sup>) Loofs, Eustathius S. 53.
- <sup>3</sup>) Philost прил. р. п. 426.
- <sup>4</sup>) Sozom. VII, 2 р. п. стр. 477.
- <sup>5</sup>) Basil. ер. 251 р. п. VII, 201.
- 6) Mansi III, 569 ДВС. I, 280 Cowper p. 34 Бенешевичъ прил. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Basil. epp. 237 251 р. п. VII, 165. 201.

соединения этихъ трехъ провинцій въ одну церковную область подъ главенствомъ анкирскаго епископа еще въ аріанскій періодъ, въ періодъ до константинопольскаго собора 381 г. Съ Амазіей связь эта была слабѣе <sup>1</sup>), а Гапгрой-прочнѣе. Зависимость гангрскаго митрополита отъ Анкиры продолжалосъ почти до времени халкидонскаго собора 451 г. Это можно видеть изъ актовъ этого собора<sup>2</sup>). Во время дебатовъ по поводу 28 канона Евсевій, епископъ анкирскій, заявилъ: «я имѣю сказать свое слово, не приносящее никакого предосуждения обществу. Что я совершенно чуждъ желанія хиротонисать, я доказаль дѣлами. Такъ, недавно былъ поставляемъ святѣйшій епископъ (Петръ гангрский). Предшественника его я хиротонисаль: весь городъ приходилъ ко мнѣ въ Анкиру и приносилъ акты избранія. Я отвѣчалъ имъ, говоря: я не изъ хиротонисать. Они желающихъ напомнили мнъ 0 прежде хиротонисанныхъ анкирскимъ епископомъ-объ одномъ, другомъ, третьемъ, я сказалъ: ОТР вы миѣ ни говорите, я не подвергну себя суду<sup>3</sup>). Послѣ этого они пошли просить блаженнаго Прокла.--И когда онъ (Евсевій) говорилъ, Филиппъ, пресвитеръ константинопольской церкви. сказаль: «твоя святость писала о Каллиникѣ, а блаженный Проклъ хиротописалъ Петра послѣ твоей святости. — Евсевій, епископъ анкирскій, сказалъ: блаженный Проклъ писалъ ко мні, что онъ хиротонисаль его. Все это не есть защищеніе, но доказательство моего провзволения: а послѣ этого я представлю, чего я прошу, или противъ кого что говорю. Я отправился въ Гангру и посадилъ епископа на престолъ. Случилось такъ, что онъ черезъ нѣсколько дней померъ. Опять

<sup>2</sup>) Mansi VII, 449 ДВС. IV, 168.

3) Повидамому, здъсь митется въ виду законъ Осодосія II, запретившій хиротонисать епископовъ въ предълахъ оракійскаго, азійскаго и понтійскаго дізцезовъ безъ согласія константинопольскаго епископа. Soc. VI, 28 р. п. стр. 551.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На туже связь указываеть, можеть быть, систематичекое повторение описки у Eus. V, 16, 15ср. Duchesue, Fastes episcopaux de l'ancienne Gaule t. 1 (1894) р. 42; Гидуляновъ, Митрополиты, стр. 339 пр. 226.

всѣ граждане, пришедши ко мнѣ, просили, чтобы я поставилъ другого епископа. Я сказалъ: и теперь я отвѣчаю вамъ тоже: я не желаю хиротонисать. Видя мое произволеніе въ этомъ, они пошли въ Константинополь и привели господина Петра нынѣ заявленнаго. Итакъ это да будетъ свидѣтельствомъ моего произволенія и того, что я не желаю хиротонисать».

Что касается, наконецъ, Виеинія, то у насъ нѣть някакихъ данныхъ, указывающихь на зависимость ея отъ Кесаріи въ періодъ до констатинопольскаго собора 381 года, съ чѣмъ соглашаются также Лекэнь 1) и Вильчъ 2). Единственный примѣръ, приводимый обычно въ пользу такого подчиненія Никомидіи кесарійскому епископу, какъ нами это показано въ нашемъ изслѣдованіи «Митрополиты въ первые три вѣка». иичего не доказываеть. Какъ это видно изъ актовъ хадкидонскаго собора, единичный факть поставленія епископа, по воззрѣніямъ того времени, еще не служилъ доказательствомъ подчиненія одной каведры другой <sup>3</sup>). Это совершенно правильно, такъ какъ въ противномъ случав пришлось бы говорить, напримфръ, о подчинении римской каоедры Кесарін палестинской, потому что римскій епископъ Феликсь, какъ извѣстно, былъ поставленъ Акакіемъ кесарійскимъ. Правильнѣе думать, что Никомидія въ періодъ до конца IV в. сохраняла еще самостоятельность <sup>4</sup>). Посланіе императора Константина Великаго къ никомидійцамъ объ избраніи - себѣ епископа на мѣсто Евсевія <sup>5</sup>), аналогичное письмо Григорія нисскаго 6), а также участіе епископовь этой провинція съ Евфразіемъ во главѣ на константинопольскомъ соборѣ 381 г.<sup>7</sup>)



<sup>1)</sup> Le Quien III, 359.

<sup>2)</sup> Wiltsch Kirchl. Geographie und Statistik. Berl. 1846 I, 146.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi VII, 305 **ДВС. IV**, 124.

<sup>4)</sup> Факты см. Гидуляновъ, стр. 339. 340.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi, II, 944, Sozom. 1, 21, Theod. 1, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Greg. Nyss. ep. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Этотъ фактъ доказываетъ независимость Никомидіи отъ Анкиры, какъ центра омойузіанства.

служать, повидимому, подтвержденіемь этой мысли. Правда, временами эта самостоятельность нарушалась, но это дѣлалось не въ пользу Кесаріи, а Константинополя. Въ самомъ дѣлѣ противъ единственнаго факта поставленія здѣсь, вопреки канонамъ <sup>1</sup>), кесарійскимъ епископомъ Элладіемъ Геронтія, мы можемъ привести изъ времени даже до константинопольскаго собора 381 года по крайней мѣрѣ два или три случая назначенія въ Никомидію епископа изъ Константинополя <sup>2</sup>).

Итакъ въ началу царствованія императора Өеодосія Великаго Понтъ въ церковно-административномъ отношеніи представлялъ слѣдующую картину: исключая провинціи Виенніи, находившейся въ сферѣ вліянія Констаптинополя, весь гражданскій діэцезъ дѣлился на двѣ части, западную и восточную. Первая состояла изъ провинцій Галатіи, Пафлагоніи и Діоспонта и своимъ chef-lieu имѣла Анкиру. Что же касается второй, то таковая находилась въ зависимости отъ кесарійскаго епископа и распространялась на провинціи: Каппадокію І в ІІ, Арменію и Понтъ Полемоновъ, а во времена Василія также и на провинціи діэцезовъ восточнаго и азійскаго, именно Исаврію, Ликаонію, Ликію и, можеть быть, Писидію.

Это заставляеть насъ приступить къ ознакомленію съ положеніемъ дѣлъ въ діэцезѣ Азія.

## VIII.

## Развитіе высшей церковно-правительственоой власти въ азійскомъ діэцезъ.

Въ эпоху никейскаго собора, какъ мы знаемъ<sup>8</sup>), азійскій діэцезъ состоялъ изъ слёдующихъ провинцій: Asia pro-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гидуляновъ стр. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маравоній (Socr. II, 38 Soz. IV, 26; Кекропій и Онисимъ (Philost. V. 1 р. п. 364) Кекропій изъ Лаодикій былъ переведенъ въ Никомидію ср. Le Quien I, 586.

<sup>3)</sup> Гидуляновъ, Митрополиты стр. 261.

consularis, Lydia, Caria, Phrygia, Insulae, Hellespontus, Pisidia, Lycia и Pamphilia. Во времена Валента, около 373 г., двѣ изъ нихъ были раздѣлены на двѣ части, именно Phrygia на Phrygia Pacatiana и Phrygia Salutaris и Pisidia на Pisidia и Lycaonia. Исключая трехъ провиниій – Asia proconsularis, Hellespontus и Insulae, зависившихъ отъ подчиненнаго прямо императору проконсула Азія, всѣ остальные находились подъ властью викарія, Vicarius dioecesis Asianae<sup>1</sup>). Рядомъ съ этимъ, начиная съ 359 г., въ этомъ же дізцезѣ конкурировала власть константинопольскаго префекта въ провинціяхъ Hellespontus, Lydia и Phrygia salutaris.

Все это, конечно, не могло выгодно отражаться на увеличении власти ефесскаго епископа въ сравнении со временемъ никейскаго собора 325 г.

Вь то время, какъ мы знаемъ<sup>2</sup>), ему принадлежала митрополичая власть въ предѣлахъ одной подчиненной Ефесу провинціи—Asia proconsularis. Въ другихъ провинціяхъ выступали свои митрополиты, именно въ Геллеспонтѣ кизическій, въ Каріи—антіохійскій (Траллы), въ Лидіи—сардскій, Фригіи—лаодикійскій, Insulae—родосскій, Писидіи антіохійскій, Ликіи — мурскій и Памфиліи — сидійскій. Въ эпоху никейскаго собора всѣ они были независимы и равны, хотя первое между ними по чести мѣсто принадлежало епископу Ефеса. Причиною этого было какъ высокое значеніе этого города въ апостольской исторіи, такъ и его важное гражданское положеніе въ предѣлахъ азійскаго діэцеза.

Насколько высоко стоялъ Ефесъ въ глазахъ христіанскаго міра даже въ позднъйтее время, доказывають лучше всего сирійскіе, такъ называемые никейскіе каноны, составленныя въ V в. <sup>8</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kornemann, Pauly-Wissowa V, 1 S. 727 Schiller, Geschichte. d. Kaiserzeit Bd. II (Gotha 1887) S. 45 Th. Mommsen, Römische Strafrecht Leip. 1899 S. 282. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гидуляновъ стр. 324 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По Райту (Краткій очеркъ исторіи сирійской литературы церев. подъ ред. П. К. Коковцева СПБ. 1902 стр. 32) такъ называемые сирійскіе никей-

и отражающіе воззрѣнія христіанъ востока. Каноны эти, совершенно умалчивающіе о положенія Кесарія кападокійской, усваявають ефесскому епископу сначала третье, а затьмъ пятое мъсто по чести во всемъ мірѣ. «По волѣ вселенскаго собора (никейскаго), говорить канопъ второй <sup>1</sup>) должны быть только 4 патріарха во всемъ мірѣ, подобно 4-мъ евангелистамъ, 4 райскимъ ръкамъ, 4 частямъ міра, а также, какъ говорять мудрецы, 4-мъ элементамъ, родителямъ сущаго. Глава-патріархъ Рима, согласно повелѣнію апостоловъ, которые опредѣлили это въ своихъ канонахъ, послѣ него патріархъ Александрія. потомъ-Ефеса, затѣмъ Антіохія». Основаніе Константинополя и возвышение столичнаго епископа нарушило этоть порядокъ. Отсюда необходимость новой регламентація, что и сдѣлано въ канопѣ третьемъ<sup>2</sup>). «Это было волею вселенскаго (нвкейскаго) собора, чтобы патріаршая каведра Ефеса была перенесена въ имперскую столицу и вытстъ получила честь присущую двумъ сторонамъ – священству и царству, съ темъ однако, чтобы епископъ Ефеса попрежнему уважался и не пренебрегался изъ-за того, что надъ нимъ возвысился другой». Столь же высокое уважение ефесскому епископу усваивалось также и на западъ. По крайней мъръ въ адресъ отвътнаго посланія Либерія оть 366 г. на первомъ мѣстѣ стоитъ имя ефесскаго епископа Евиеія <sup>3</sup>).

Во второй половинѣ IV в., когда всѣ наиболѣе вліятельные епископы вступили на путь римскаго іерарха, это высокопочетное положеніе ефесскаго митрополита должно было принести его каеедрѣ болѣе реальные плоды.

Какъ мы видѣли 4), вліяніе находившагося въ фаворѣ у Кон-

- <sup>3</sup>) Socr. IV, 12 Le Quien I, 675.
- 4) См. выше стр. 293 и сл.



скіе каноны принадлежать селевкіе-ктезифонскому собору 410 г. ср. Lamy, Concilium Seleuciae et Ctesiphonti habitum anno 410. Во всякомъ случав оны составлены не поздиве 489 г. Braun S. 23 ff.

<sup>1)</sup> Braun Oscar. De Sancta Nicaena Synodo, Münst. 1898 S. 63 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Braun S. 64.

станція Македонія константинопольскаго было весьма велико. «Въ Кизику нарекъ онъ епископомъ Елевзія, а бъ Никомидію, читаемъ у Сократа<sup>1</sup>), Маравонія<sup>2</sup>). Этого мало. Возможно имъ же были поставлены епискономъ сардскимъ-Эортасій. а епискономъ цергамскимъ Драконтій<sup>3</sup>). Рядомъ съ этимъ покровительствуемсе имъ омойузіанское ученіе широкою волной разлилось по Азіи и нашло особенно благопріятный пріемъ въ предълахъ бывшаго царства Атталидовъ. Послёдовавшее въ 360 году возвышение Евдоксія и начавшееся гоненіе не только не могли сломать омойузіанскую партію въ въ предълахъ Азіи, но напротивъ содъйствовали ея усиленію. Особенно быстрымъ темпомъ пошло послѣднее въ наступившее вскорь посль этого царствование Юліана. Всльдстіе толчка, даннаго Евстаенемъ на зильскомъ соборѣ въ Понтѣ, между 362-65 г. проходить рядь соборовь въ Ламисакѣ, Смирнѣ, въ Писидіи, Исавріи, Памфилів и Ликіи<sup>4</sup>). Такъ въ половипѣ 60-хъ годовъ IV в. составилась гигантская коалиція, охватывавшая омойузіанскихъ епископовъ всей малой Азіи <sup>5</sup>) и чрезъ своихъ пословъ Евстаеія севастійскаго, Өеофила каставальского и Сильвана тарсійского, вступившая въ общеніе съ Римомъ <sup>6</sup>).

Разрывъ Евстаеія съ Василіемъ Великимъ разрушиль связь не только между младоникейцами и сѣверною частью Понта, но также и со всей Азіей. Вь то время, какъ Василій повернулъ направо, эти всѣ рѣшительно стали налѣво. Центромъ этого движенія въ Азіи является, повидимому, Asia proconsularis, <sup>7</sup>) а главнымъ мѣстомъ соборовъ—Антіохія ка-

3) Soz, IV, 24 р. п. стр. 290 291.

6) Cp. Socr. IV, 12 fin. Soz. VI, 10 11 р. п. стр. 396 и д.

7) Правда, о соборахъ въ этой провинціи, кромъ смирискаго мы инчего не слышниъ, что впрочемъ легко можетъ быть объяснено гоненіемъ, воздвигмутымъ на встахъ вообще омойузіанъ со стороны Валента.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. III, 38 р. п. стр. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Soz. IV, 20 р. п. стр. 273.

<sup>4)</sup> Socr. IV, 12, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ср. Socr. IV, 12, 8 посл. Либерія.

рійская. Чрезъ сосланнаго въ 374 году во Өракію Евсевія самосатскаго <sup>1</sup>), явившагося посредникомъ между Василіемъ и западными епископами <sup>2</sup>), напр. Асхоліемъ еессалоникскимъ <sup>3</sup>), Евагріемъ пресвитеромъ <sup>4</sup>), Амвросіемъ медіоланскимъ <sup>5</sup>) и т. д., это пневматомахическое движеніе, повидимому, сдѣлалось извѣстнымъ на западѣ и при дѣятельной поддержкѣ императора Валентиніана вызвало вмѣшательство иллирійскаго собора 375 г. въ дѣла Азіи.

Съ посланіями императора Валентиніана и иллирійскаго собора былъ отправленъ въ Азію пресвитеръ Елпидій для выясненія предмета догматическаго спора и возможнаго примиренія партій. «Такъ какъ почти во всемъ своемъ округѣ (ἐπαργία) вы--писали отцы иллирійскаго собора къ азіатамъ 6)-проповѣдуете такое страшное печестіе, что Святого Духа отдѣляете отъ Отца и Сына: то мы сочли пеобходимымъ отправить къ вамъ господина нашего и сослужителя Елпидія съ этимъ, полученнымъ отъ царственныхъ властей Рима посланіемъ 7), чтобы онъ узналъ, таково ли въ самомъ дѣлѣ ваше ученіе. Да, будетъ анаеема - всѣ, проповѣдующіе, что Троица не единосущна; да и тотъ-анаеема, кто былъ бы обличенъ въ общения съ нями. Напротивъ тѣмъ, которые исповѣдуютъ, что Троица единосущна, уготовано царствіе пебесное. Итакъ, умоляемъ васъ, братія, и не учить и не мыслить иначе; проповѣдуя всегда и вездѣ, что Троица единосущна, вы возможете наслѣдовать царствіе Божіе».

Названныя посланія, какъ императора, такъ и собора

<sup>1)</sup> Loofs, art. Eusebius RE. V, 621.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Basil. ер. 120 р. п. VI, 243.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ваз., ер. 154. р. п. VI, 297 ер. 164 р. п. VI, 317.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Basil. ep. 156 p. π. VI, 301.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Basil. ep. 197 p. π. VII, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Theod. h. e. IV, 9 p. n. crp. 248: αὐτόθι Χηρύσσετε πάση τη ύφ' ὑμᾶς ἐπαρχία, ἀποχωρίζοντες τὸ ἅγιον Πνεῦμα ἀπὸ τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ Υίοῦ.... (ed. Gaisford p. 314 ed. Valesii p. 158).

<sup>7)</sup> Посл. императора Валентиніана Theod. IV, 8 р. п. стр. 244.

были адресованы «церквамъ Божіямъ и епископамъ азійскаго Карофригіи, Пакаціаны» <sup>1</sup>). Фригія. Какъ округа, 910 Блонделемъ<sup>2</sup>) И Валезіемь <sup>3</sup>). адресъ замфчено было поправкѣ. Слово Карофригія, Павъ этотъ нуждается Карія, Фригія Пакаціаны<sup>4</sup>). И каціаны, надо читать Такимъ образомъ адресъ принимаеть слѣдующій видъ: «епископамъ азійскаго округа, Фрили, Карія и (Фригіи Пакаціаны)». <sup>5</sup>) Простого взгляда на географическую карту того времени, намъ кажется достаточнымъ, чтобы видѣть, что въ первомъ случаѣ Фригія стоить не на мѣстѣ и, повидимому, поставлена здѣсь по догадкѣ какого-нибудь переписчика виѣсто неразобраннаго ямъ названія провинціи Лидія. (Φρυγία-Λυδία). Итакъ посланіе это, возможно, было адресовано къ епяскопамъ азійскаго округа<sup>6</sup>), Лидіи, Каріи п Фригіи-Пакаціаны.

Всѣ эти провинціи съ присовокупленіемъ Мизіи, получившей названіе Геллеспонта и въ IV в. тяпувшей къ Константинополю, <sup>7</sup>) составляли ядро древняго царства Атталидовъ и благодаря продолжительному нахожденію въ теченіе почти трехъ

2) Blondel, de la primauté de l'Eglise. Geneve 1641 p. 32, 1 b. c.

<sup>3</sup>) Theodoreti Opp. ed. Valesii. Par. 1673 см. Theodoreti h. e. ed. Gaisford. Interpret. Valesii p. 154, 38. Того же мития и Noesselt. Praef. ad Opp. Theod. anno 1771 p. 665 см. Gaisford p. 83 note 1.

4) Tillemont Mem. VI, 3 р. 895 напротивъ предполагаетъ, что Карофригіей, можетъ быть, назывался какой-нибудь округъ или даже провинція, лежавшая между Каріей и Фригіей. Такъ какъ о Карофригіи, исключая даннаго мъста Өеодорита, нигдъ не говорится и имя ея не встръчается даже въ самыхъ подробныхъ географическихъ картахъ Киперта, мы признаемъ болъе правильнымъ критикуемое Тильмопохъ возръціе Блонделя и Валезія.

<sup>5</sup>) Возарѣніе Василія о 2-хъ Фригіяхъ, какъ православныхъ въ Basil. ер. 204 р. и VII, 68, повидимому, надо читать 2-ой Фригіи, гдъ дъйствовалъ Оптимъ. Ср. списки отцовъ втораго вселенскаго собора, гдъ выступаютъ два мелкихъ епископа. Cowper p. 39. Бенешевичъ, прил. стр. 88.

<sup>6</sup>) Что въ данномъ мъств надо имъть въ виду не азійскій діздезъ, а провинцію Asia proconsularis, видно какъ изъ самаго текста посланія см. выше стр. 413 прим. 6, такъ и изъ дальнвйшаго перечисленія провинцій: Лидіи, Каріи и т. д.

7) См. Гидуляновъ, Митрополиты стр. 329.

<sup>1)</sup> Theod. 1V, 8. 9. μ. π. стр. 244. 247: ἐπισκόποις διοικήσεως 'Ασιανζς, Φρυ γίας, Καροφρυγίας, Πακατιανζς... (ed. Valesii p. 155. 158. ed. Gaisford p. 309. 313).

въковъ въ предълахъ одной гражданской провинціи (Asia въ періодъ до Деоклетіана) представляли изъ себя нѣчто цѣлое <sup>1</sup>). Въ глазахъ всѣхъ ихъ каоедра Ефеса, какъ апостольская и до нѣкоторой степени материнская по отношенію къ остальнымъ, была окружена особымъ ореоломъ Ø **епя**скопъ ея между ними безспорно занималъ первое мъсто. Во время продолжительнаго раскола малоазійскихъ церквей изъ-за праздника пасхи эта духовная близость, не переходя однако въ правовую власть ефесскаго епископа, сдълалась больше. Никейскій соборъ разрішеніемъ пасхальнаго спора уничтожилъ стѣну между азійскою церковью и другими провинціями. Ефесская церковь въ липѣ своего епископа Минофанта вощла въ общій кругъ восточныхъ церквей. Кульминаціонной точки сближеніе это дошло въ 366 году, когда пана Либерій принялъ въ общеніе омойузіанъ, принявшихъ никейскій символь, и сообщиль объ этомъ восточнымъ епископамъ особымъ посланіемъ, въ адресѣ котораго на первомъ мѣстѣ было поставлено имя ефесскаго митрополита Евиеія<sup>2</sup>).

Пневматомахическій спорь въ 373 году опять сломаль мость, возстановить который думаль иллирійскій соборь 375 г. своимъ вышеприведеннымъ посланіемъ. Это однако не удалось. На кизическомъ соборѣ 376 г., при участіи Евстаоія севастійскаго, была принята формула, умалчивавшая о о́µооо́ско; и высказавшаяся на о́µоко; хата̀ та̀ута и одобрено ученіе Оригена о тварности св. Духа <sup>3</sup>). Дальше пошли послѣ смерти Евстаоія и императора Валента. Въ 378 г. нѣкоторые изъ епископовъ этой ереси, читаемъ у Созомена <sup>4</sup>), возымѣвъ смѣлость, завладѣли церквами, которыхъ лишились при Валентѣ.

4) Sozom. VII, 2, 3 правильние, чимъ у Сократа V, 4, 3 ср. Loofs Art. Macedonius въ RE. Bd. 12 S. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. игры императорскаго культа у Гидулянова стр. 51. Тоже, какъ переживание держалось еще въ IV в. Мапсеаих. De communi Asiae provinciae. Par. 1891 p. 117 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. IV, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bas. ep. 244, 9 MSG. XXXII 382.

и, собравшись въ Антіохіи карійской, опредѣлили, что должно называть Сына не единосущнымъ, о́µооо́отос, а подобосущнымъ, о́µотоо́отос, Отцу, какъ называли Его прежде». Это было окончательнымъ разрывомъ съ младоникейцами. «Поэтому одни, читаемъ у того же Созомена <sup>1</sup>), отдѣлились и стали собираться особо, а другіе, сдѣлавшихъ такое опредѣленіе осудивъ за сопротивленіе и любовь къ спорамъ, отступили отъ нихъ и въ ученіи еще тверже соединились съ тѣми, которые слѣдовали постановленіямъ никейскаго собора» <sup>2</sup>).

Полнаго разгара схизма достигла въ началѣ 80-хъ годовъ IV вѣка.

Изъ церковной исторіи Сократа извѣстно 3), что на константинопольский соборъ 381 г. явилось тридцать шесть македоніанскихъ епископовъ---большею частью изъ городовъ геллеспонтскихъ. Ближе опредѣлить провинціи ихъ-можно изъ разсмотрѣнія списка подписей отцовъ означеннаго собора. Оказывается, что на соборѣ 381 г. совершенно не быля представлены провинція Asia proconsularis, Lydia, Hellespontus и Insulae и весьма недостаточно Caria, Phrygia Pacatiana, и Phrygia Salutaris. Митрополиты объихъ Фригій вовсе не участвовали. Вообще изъ массы ісрарховъ этихъ двухъ обширныхъ провинцій <sup>4</sup>) на соборѣ выступали епископы только четырехъ небольшихъ мѣстечекъ. лежавшихъ на границь съ Писидіей и бывшихъ въроятно подъ вліяніемъ своего земляка Оптима<sup>5</sup>). Что касается Каріи, то оть нея на соборѣ присутствовали только Екдикій афродизійскій 6) и Леон-

<sup>3</sup>) Socr. V, 8, 4.

<sup>1)</sup> Sozom. VII, 2, 3.

<sup>2)</sup> Sozom. VII, 2, 3 p. n. crp. 477 cp. Socr. V, 4, 3 p. n. crp. 391.

<sup>4)</sup> Cp. Ramsay The Cities and Bishoprics of Phrygia. Oxf. 1903.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. Socr. VII, 36 р. п. стр. 566 Оптниъ изъ Агдамін фригійской перемѣщенъ въ Антіохію писидійскую.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Имя афродизійскаго епископа, бывшаго на второмъ вседенскомъ соборъ, читается различно: Евменій (Le Quien I, 899), Евмадій или Евмаеій Socr. IV, 12 ed. Hussey p. 184 p. пер. стр. 336), Екдикій (Mansi III, 571; Бенешевичъ, прил. стр. 89) Евдокій (Cowper p. 39) и т. д.

тій кибирскій. Выступленіе какъ того, такъ и другого легко можеть быть объяснено. Церковной митрополіей въ Карія, какъ пзвѣстно<sup>1</sup>), во времена никейскаго собора была Антіохія (древнія Траллы). Возможно, CBOO преимущественное положение въ церковномъ отношения она сохраняла также въ IV в. По крайней мфрѣ на это **указыва**ють имѣвшіе вь ней мѣсто соборы 367 и 378 гола<sup>2</sup>). Гражданскимъ метрополемъ этой провинціи въ IV в. была Афродизія<sup>3</sup>). Отсюда можно предполагать, что присоединеніе ея епископа къ младоникейцамъ и выступленіе его на константинопольскомъ соборѣ 381 г. было вызвано соперничествомъ городовъ и желаніемъ епископа гражданскаго метрополя этимъ путемъ освободиться изъ подъ власти антіохійскаго или траллійскаго епискона, осуществлявшаго въ силу обычая митрополичую власть въ предълахъ этой провинція. Наконецъ, подпись Леонтія кибирскаго также понятна. Го-Кибира, Бубонъ, Бальбира и Энанда рода составлявшіе особый округь 4), со времени подчиненія римлянамъ были соединены съ провинціей Ликіей 5) и въ такомъ положеніи находились до временъ Діоклетіана<sup>6</sup>), когда были присоединены къ Каріи. Понятно, связь съ Ликіей не могла сразу прекратиться. Отсюда можно думать, что этоть округь, административно принадлежавшій Каріи, въ то церковно-смутное время легко могь подпасть въ догматическомъ отношении вліянію ближайшихъ сосѣднихъ провинцій Писидіи и Ликіи, гдѣ, какъ мы уже видѣли, господствовало младоникейство. Итакъ можно предположить, что явившіеся на соборъ константинопольскій 381 года 36 епископовь были изъ Азіи, Лидіи, Каріи, Фригіи-Пакаціаны и Геллеснонта.

<sup>1</sup>) Гидуляновъ, Митрополиты стр. 361.

- <sup>2</sup>) Soz. VI, 12 р. п. стр. 400 и VII, 2, 3 р. п. стр. 477.
- <sup>3</sup>) Marquardt, L'Organis. de l'Emp. Rom. II, 260.
- 4) Marquardt, II, 308, note 1.
- 5) Stab. XIII, p. 631.
- <sup>6</sup>) Cm. Kiepert Atlas Antiquus. Asia Minor. Marquardt 11, 239 note 2.

27

Соборные переговоры не дали благопріятныхъ результатовъ. «Царь и епископы его вѣры всячески старались, читаемъ у Сократа<sup>1</sup>), привести къ союзу и единенію съ собою приверженцевъ Элевзія, напоминали имъ о посольствѣ, которое прежде отправлено было ими съ Евстаејемъ къ римскому епископу Либерію, представляли, что недавно еще охотно выступали они въ совершенное общение съ православными, и что посему не хорошо поступають, когда, принявъ согласную съ ними вѣру, теперь опять рѣшаются отвергнуть TO. что прежде обстоятельно ими дознано. Но македоніане, не обращая вниманія ни на уб'єжленія, ни на обличенія, объявяля, что скорѣе признають исповѣданіе аріанское, чѣмъ примуть въру въ единосущіе. Давши такой отвъть они удалились изъ Константинополя и писали къ приверженцамъ своимъ въ разные города увѣщанія-ни подъ какимъ видомъ не соглашаться на ученіе никейскаго собора».

Это догматическое разногласие отдѣлило ихъ отъ другихъ христіанъ. Такъ создался какъ бы особый македоніанскій островъ среди моря младоникейства. Границы его ко времени II-го вселенскаго собора можно установить.Провинцін-Азія, Лидія, Карія, Фригія, а также Геллеспонть составляють какъ бы одно цѣлое, во главѣ котораго стоить епископъ Ефеса. Изъ послѣдующей исторіи мы узнаемъ, что въ предѣлахъ этихъ провинцій ему принадлежала высшая митрополичая власть, такъ какъ здѣсь онъ поставлялъ митрополитовъ. Какъ установилась эта высшая власть его, мы навтрное сказать не въ состояния за отсутствиемъ данныхъ. Во всякомъ случаѣ можно предположить, что способъ подчиненія быль тотъ же, какъ п въ другихъ провищіяхъ, т. е. что первыя посвященія митрополитовъ другихъ провинцій были совершены въ собственныхъ ихъ метрополяхъ, куда ad hoc прибывалъ епископъ ефесский и, какъ старший по чести, занималь на соборѣ первое мѣсто.

1) Socr. V, 8 р. п. стр. 396. 97.

Дальнъйшій ходъ можно намътить въ общихъ чертахъ.

Водворившіеся съ 383 года на мѣстахъ македоніанъ младоникейские епископы вместе съ каоедрами заимствовали и существовавшія между посл'єдними отношенія. Такъ ефесскій православный епископь сдёлался высшимъ митропелитомъ надъ провинціями Азіей, Лидіей, Каріей и Фригіей Пакаціаной. Власть его въ Геллеспонтъ. Лидіи и Фригіи-Салютарисъ. новидимому, рано была атрофирована усиливавшимся все болѣе и болѣе константинопольскимъ епископомъ. Во всякомъ случаѣ во времена Златоуста, какъ это вилно изъ Діалога Палладія 1) и актовъ собора έπι δρύν власть ефесскаго епископа, не выходила изъ предѣловъ вышеназванныхъ трехъ-четырехъ провинцій <sup>2</sup>). «Онъ (Іоаниъ Златоусть) частью въ Лидіи и Фригіи, частью въ самой Азіи, говорить Созоменъ, низложилъ тринадцать епископовь»<sup>3</sup>). Таковъ же былъ объемъ области ефесскаго епискона и въ позднѣйшее время. По крайней мёрь это доказывають, какъ площадь распространенія гоненія, воздвигнутаго Несторіемъ на четырнадцатидневниковъ<sup>4</sup>), такъ и составъ зависъвшихъ отъ Мемпона синодаловъ ефесскаго собора 431 г.<sup>5</sup>).

Въ своемъ донесенія къ императору Өеодосію II-му Іоаннъ антіохійскій, какъ извъстно, пишетъ: «чтобы на соборѣ опять не произошло возмущенія или шума, ваше христолюбивое величество должны опредѣлить, чтобы на немъ съ какимъ-нибудь митрополитомъ присутствовали только двое епископовъ: ибо и мы, повинуясь посланію вашего благочестія, привели съ собою столько же.... А безъ этого

4) Socr. VII, 29 р. п. стр. 553.

<sup>5</sup>) Mansi IV, 1363 ДВС. I, 593 и сл. Ср. I, 764 Mansi IV, 1376 ДВС. I, 790.

27\*

<sup>1)</sup> Palladii de vita Iohannis Chrysostomi Dialogus ed. Bigotii. Par. 1787 p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pallad. Dial. p. 134, 135 Sozom. VIII, 6 русс. пер. стр. 559 Tillemont, Mem. XI, 166 Тьери, Іоаннъ Златоустъ стр. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Soz. VIII, 6 р. п. стр. 559. Что здъсь надо читать Лидія, а не Ликія ся. Tillemont, Mem. XI, 169.

постановленія неизбѣжно опять произойдеть возмущеніе, ибо пришло пятьдесять изъ Египта, сорокъ подъ предводительствомъ Мемнона тирана изъ Азіи, двѣпадцать еретиковъ изъ Памфиліи, называемыхъ мессаліанами, кромѣ другихъ приставшихъ къ тому же митрополиту (ефесскому)»<sup>1</sup>). Какъ былъ произведенъ этотъ подсчетъ сторонниковъ Кирилла намъ неизвѣстно. Вѣроятно, числа были округлены.

Лучше всего положеніе дѣлъ въ азійскомъ діэцезѣ въ эту эпоху можно видѣть изъ слѣдующей таблицы:

| ИРОВИНЦІП.                                                                                                                                   | Общее число<br>энорій въ<br>провинціи 2).              | Кириллов-<br>цы въ 431<br>году <sup>3</sup> ).       | Дессиденты<br>еф. соб. 4).                          | Сторонники<br>Мемноиа.                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Asia proconsularis<br>Hellespontus<br>Phrygia Pacatiana<br>Phrygia Salutaris<br>Lydia<br>Caria<br>Insulae<br>Lycia<br>Pamphylia I<br>Pisidia | $ \begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ | $31 \\ 7 \\ 5 \\ 10 \\ 11 \\ 5 \\ 3 \\ 12 \\ 5 \\ 2$ | 0<br>2<br>3<br>3<br>9<br>1<br>3<br>0<br>0<br>5<br>2 | $   \begin{array}{r}     31 \\     5 \\     4 \\     2 \\     1 \\     10 \\     2 \\     3 \\     12 \\     0 \\     0 \\     0   \end{array} $ |
| Lycaonia.                                                                                                                                    | . 18                                                   | 2<br>3                                               | 0                                                   | 0<br>3 <sup>5</sup> )                                                                                                                            |

<sup>1</sup>) Mansi IV, 1376 **ДВС.** I, 790.

<sup>2</sup>) Le Quien I, 671-1090.

<sup>3</sup>) Le Quien l. c. Mansi IV, 1363.

4) Mansi V, 766.

<sup>5</sup>) Ср. Маляі IV, 1212. Подъ приговоромъ о низложенів Несторія подписей епископовъ Ликіи и Ликаоніи вовсе не значится, откуда можно заключить, что епископы этихъ провинцій повидимому изъ политическихъ разечетовъ не торопились прибыть на соборъ или можетъ быть они умышлено уклонились отъ всякаго активнаго выступленія на соборѣ въ пользу той или другой стороны.



Изъ распредѣленія епископовъ азійскаго діэцеза по провинціямъ можно заключить, что также и въ это время вліяніе епископа ефесскаго распространялось приблизительно на тѣ же указанныя нами провинціи, именно Азію, Карію и Фригію Пакаціану, а также, можетъ быть, Геллеспонтъ и Лидію <sup>1</sup>).

Обратимся однако къ другимъ провинціямъ азійскаго діэцеза.

Какъ мы уже видѣли выше, провинціи Ликаонія, Писидія и Ликія тяготьли къ Каппадокіи и во всякомъ случаь во времена Василія Великаго центромъ своимъ имѣли Кесарію каппадокійскую. Послѣ смерти Василія вліяніе послѣдней ослабъло и это тъмъ болье, что во главъ Ликаоніи и Писидіи выступали такіе выдающіеся епископы, какъ Амфилохій и Оптимъ. Въ концѣ семидесятыхъ годовъ IV в. православнаго они сами становятся центрами лвиженія Азіи. Кромѣ Ликіи, вліяніе ихъ около этого времени распространяется на состанія провинціи, именно Фригію, главнымъ образомъ Salutaris, и Памфилію.

Фригія подчинялась болѣе вліянію Оптима, напротивъ Намфилія—Амфилохія.

Какъ мы указали въ нашемъ изслѣдованія «Митрополиты въ первые три вѣка христіанства», <sup>2</sup>) нѣтъ никакихъ данныхъ, указывающихъ на подчиненность Памфиліи ефесской каоедрѣ. Участіе на анкирскомъ соборѣ 314 г. Епидавра, митрополита Памфилів <sup>3</sup>), а также въ отличіе отъ Азіи систематическія ссылки Аоанасія Великаго на Памфилію, какъ на страну православную <sup>4</sup>), напротивъ указываютъ на ея самостоятельность.

<sup>2</sup>) Гидуляновъ, Митрополиты, стр. 327.

<sup>3</sup>) Mansi II, 551

4) Mansi II, 658. 59 Athanas. ap. c. ar. 1 tom. ad Iovian; ep. ad Aphres cp. ep. Aeg. et Lyb. etc.

<sup>1)</sup> Представленная нами таблица даеть только приблизительное понятие о составъ азійскаго церковнаго дізцеза въ періодъ до константинопольскаго собора 381 г., такъ какъ подчиненіе малоазійскихъ провинцій Константинополю со времени Іоанна Златоуста совершалось весьма успѣшно, почему можно предположить, что близлежащія къ столицъ провинціи Геллеспонть и Лидія были въ это время вполнъ во власти константинопольскаго іерарха.

Со времени вступленія на иконійскую каеедру Амфилохія Пам филія завязываеть съ нимъ близкія отношенія и подпадаеть подъ его вліяніе. Лучшимъ доказательствомъ этого является сидійскій соборъ 383 году изъ 25 епископовъ. на которомъ предсѣдательство принадлежало Амфилохію иконійскому <sup>1</sup>). Связь этихъ двухъ провинций, какъ это можно видъть изъ актовъ ефесскаго собора 431 г., сохранялась и позднѣе<sup>2</sup>). «При шедшіе къ намъ, говорить соборное опредѣленіе, благочестивъйшіе и благоговъйнъйшіе епископы Валеріанъ (иконійскій)<sup>8</sup>) и Амфилохій (сидійскій) предложили разсмотрѣть въ общемъ собраніи о мессаліанахъ, которые встрѣчаются въ Памфилін, но когда мы разсматривали... Валеріанъ принесъ соборную запись о нихъ, составленную въ Константинополѣ при блаженной памяти Сисиніи: здѣсь она была прочитана и одобрена. И угодно было всѣмъ намъ и епископу Валеріану и Амфилохію и всѣмъ епископамъ провинцій Памфиліи и Ликаоніи, чтобы все содержащееся въ соборной записи имѣло силу и никакимъ образомъ не было нарушено.... Кромѣ того, когда согласятся съ тѣмъ, что полезно и необходимо для согласія и общенія и благоустройства, пусть ясно изложать на бумагь. Если же возникнеть вопрось о томъ, что нужно въ этомъ дѣлѣ. и вообще если что будеть затруднительное и сомнительное, чего не утвердять епископы Валеріанъ и Амфилохій и прочіе епископы по всей провинци, то все это должно быть разсмотрѣно въ дополнительныхъ спискахъ» въ составленіи которыхъ должны были принять участіе повидимому, также епископы ликійскіе или ликаонскіе 4).

4) Mansi IV, 1477 sq. ДВС. П, 22-24 Послъдняя фраза темна.



<sup>1)</sup> Mansi III, 651 Tillem. VIII, 533-4 Hefele II<sup>2</sup> 48 Rauschen S. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1477 **ДВС. II**, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что адъсь разумъется Велеріанъ иконійскій, а не Вериніанъ пергійскій можно заключить изъ 1) систематическаго повторенія имени Валеріанъ 2) изъ указанія на провинціи Памфилію и Ликаонію и 3) изъ отсутствія Вериніана на соборъ, гдъ онъ былъ представленъ чрезъ пресвитера Тимоеся (Mansi IV, 1363 ДВС. I, 765).

Изъ всего вышесказаннаго можно предположить, что въ азійскомъ діэцезѣ незадолго до константинопольскаго собора 381 г. существовала слѣдуюшая группировка провинцій: за западѣ—Азія, Лидія, Карія, Фригія, (особенно Пакапіана), и Геллеспонтъ съ епископомъ ефесскимъ, а на востокѣ— Писидія, Ликаонія, Ликія и Памфилія съ епископами Оптимомъ антіохійскимъ и Амфилохіемъ иконійскимъ во главѣ.

Таково было положеніе вещей, когда въ государствѣ произошли великія перемѣны.



## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

## Императоръ Өеодосій Великій и православное христіанское царство.

I.

## Идеалъ системы церковно-государственныхъ отношеній и религіозная политика греко-римскихъ императоровъ въ IV и V вв.

Въ ноябрѣ 375 г. въ могилу сошелъ Валентиніанъ I, старавшійся держаться вдали отъ церковныхъ дѣлъ. Преемникомъ его былъ юный Граціанъ, воспитанникъ и другъ Амвросія.

Между тёмъ на Дунаё имѣли мѣсто событія, повліявшія на судьбу восточной имперіи. Мы говоримъ о возстаніи готовъ<sup>1</sup>). Противъ нихъ, прервавъ персидскую войну, выступилъ изъ Антіохіи Валентъ. Принятый недружелюбно въ столицѣ<sup>2</sup>), онъ, лично храбрый, повелъ робкое войско на готовъ и при Адріанополѣ 9 августа 378 г. потерпѣлъ страшное пораженіе, въ которомъ вмѣстѣ съ жизнью потерялъ двѣ трети римской арміи. Безславно, говоритъ Амміанъ<sup>3</sup>), окончилъ онъ безславное пятнадцатилѣтнее царствованіе, 50 лѣтъ отъ роду. Широкой волной разлились готы по Балканскому полуострову. Тяжелое время переживала имперія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ammiani Marcellini. Opp. ed. Gardhausen. Leipz. 1874-Amm. 31, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Amm. 31, 11, 1 говорить seditione levi popularium pulsus.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ammian. 31, 13.

При такихъ обстоятельствахъ оставшійся единодержцемъ западный императоръ Граціанъ въ сознаніи своей безпомощности рѣшилъ пригласить себѣ соправителя <sup>1</sup>). Выборъ его палъ на Өеодосія. Рѣшающимъ моментомъ здѣсь были военныя заслуги кандидата. Нѣтъ однако сомнѣнія, что при этомъ выборѣ у духовнаго сына Амвросія весьма важную роль играло православіе кандидата <sup>2</sup>). Кромѣ освобожденія имперіи отъ готовъ мечтою юнаго императора, какъ вѣрнаго сына церкви, было возсоединеніе востока съ западомъ въ вѣрѣ <sup>3</sup>).

Разбивъ на голову готовъ въ нѣсколькихъ битвахъ и очистивъ отъ враговъ Өракію, Өеодосій выполнилъ первую половину программы. Предстояло исполнить вторую, «заставивъ всѣхъ почитать имя единаго, верховнаго Бога» <sup>4</sup>). Къ этому присоединилось одно обстоятельство, сыгравшее весьма важную роль во всей его церковной политикѣ. Мы имѣемъ въ виду крещеніе императора.

Всяѣдствіе трудностей походной жизни Өеодосій въ 380 г. тяжело заболѣлъ въ Өессалоникахъ <sup>5</sup>). Хотя онъ былъ воспитанъ въ христіанской върѣ, но доселѣ не былъ еще крещенъ. По обычаю того времени онъ откладывалъ крещеніе къ послѣднимъ днямъ жизни, чтобы безгрѣшнымъ предстать предъ престоломъ Всевышняго. Нынѣ Өеодосій не могъ уже болѣе откладывать совершенія этого спасительнаго таинства. Къ по-

<sup>1)</sup> Гиббонъ. Исторія упадка и разрушенія римской имперіи. Русс. пер. В. Невѣдомскаго. Москва 1884—Гиббонъ, III, 197.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Буасье. Паденіе язычества, русс. пер. Корелина. Москва, 1892— Буасье стр. 438.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Güldenpenning und Island. Der Kaiser Theodosius der Grosse. Galle 1878 S. 89. 90.

<sup>4)</sup> Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges novellae ad Theodosianum pertinentes edid. Th. Mommsen et. P. Meyer. Berl. 1905=C. Theod. XVI, 5, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socrates. Historia ecclesiastica (ed. Hussey and W. Bright) Oxford. 1893—Socr. h. e. V, 6 русскій переводъ С.-Петербургской духовной академін. СПБ. 1849 Sozomeni, Historia ecclesiastica, ed. R. Hussey. Oxford. 1860. I— Ш—Sozom. h. e. VII, 4 Русскій переводъ С.-Петербургской духовной академін. СПБ. 1850 г.

стели больного быль приглашень осссалоникский спископь. Это быль Асхолій или Ахолій, силою своей молитвы, по свидѣтельству Амвросія<sup>1</sup>), отвратившій готовъ отъ стѣнъ своего города. Ветхій деньми, но мощный духомъ, старецъ, проводившій жизнь въ строгомъ аскезѣ и поддерживавшій съ большимъ достоинствомъ православное ученіе въ Македоніи. крѣпость никейства, большой другъ Амвросія и отъ всего сердца поклонникъ западной церкви, таковъ былъ ісрархъ, приглашенный совершить крещение больного императора<sup>2</sup>). Можно думать, что Осодосій быль весьма радь, найдя вь эту минуту такого пастыря, и само собою понятно, что именно тогда между духовнымъ отцомъ и крестнымъ сыномъ завязались тѣ близкія и сердечныя отношенія, которыя можно наблюдать въ послѣдующее время. Въ моментъ крещенія въ теченіе болѣзни совершился переломъ, приведшій императора къ благопріятному исходу. Признавъ въ своемъ изцѣленіи явный знакъ чуда, Өеодосій всіми силами своей пылкой души предался христіанству. Здісь выступиль Асхолій и наставиль его на путь истины. Такимъ образомъ оба монарха римской имперіи, Граціанъ и Өеодосій, оказались подъ вліяніемъ своихъ духовныхъ отцовъ, именно Амвросія и его друга Асхолія. Нѣтъ сомнѣнія, что они оба прониклись ихъ взглядами на систему церковногосударственныхъ отношеній и съ большимъ или меньшимъ успѣхомъ старались осуществить въ своемъ государствѣ тотъ идеаль, который сложился въ умахъ церковныхъ мыслителей того времени.

Но каковъ былъ этотъ идеалъ?

Ученикъ Амвросія, блаженный Августинъ рисуетъ намъ этотъ идеалъ<sup>3</sup>) и излагаетъ систему идеальныхъ, по его мнѣ-

<sup>1</sup>) Ambrosii Opp. ed. Benedict. t.t. I—IV, Vened. 1748 cm. y Migne, Patrologiae cursus completus sive bibliotheca omnium ss. patrum, doctorum eccles. Series graeca=MSG, Series Latina=MSL, XIV-XVII. Ambros. epp. 15, 12; 16, 1.

<sup>9</sup>) Güldenpenning. S. 75.

3) Loening, Geschichte des deutschen Kirchenrechts. 2 Bde. Strassb.=-Loening KR. I, 82. Трубецкой, кн. Евг. Религіозно-общественный идеаль запад-



нію, отношеній между государствомъ и церковью. Такимъ идеаломъ являлось достиженіе на землѣ царства Божія <sup>1</sup>).

Въ своемъ сочинении De civitate Dei Августинъ различаетъ civitas terrena и civitas Dei, civitas caelestis. Государство земное, civitas terrena, какъ таковос, своею цѣлью имѣеть terrena felicitas, земное благополучіе. Эта цаль заключается въ достижении мира<sup>2</sup>). Къ этой цёли стремится всякое государство. Также и нехристіанское государство, языческое, съ этой точки зрѣнія имѣетъ свое оправданіе и на этомъ основаніи можеть требовать оть подданныхъ послушанія, почему и христіане обязаны повиноваться языческому начальству<sup>8</sup>). Также и civitas Dei въ своемъ земномъ проявлении нуждается въ земномъ мирѣ, который дается государствомъ 4). Но государствокоторое преслъдуетъ единственно эту цъль. которое имъетъ въ виду только земное благополучіе, также грѣховно, какъ вообще грѣховно исключительное стремление каждаго человѣка въ отдѣльности только къ земному благополучію. Государство, которое желаеть опираться только на самаго себя и притязаеть на самостоятельность, должно отпасть оть Бога. Оно предпочитаеть ложныхъ боговъ-демоновъ единому Богу и становится civitas diaboli. При этомъ оно не достигаетъ даже и земной своей цъли: вмъсто felicitas и рах господствуеть лишь miseria и bellum <sup>5</sup>). Безъ истиннаго богопочтенія, безъ справедливости, безъ любви къ ближнему государство является magnum latro-

5) August. de civ. Dei XV, 4 p. n. V, 71. 72.

наго христіанства въ У в. часть 1 Міросозерцаніе блаженнаго Августина. Москва, 1892, стр. 21 и сл. 50 и сл. 214 и сл.

<sup>1)</sup> Augustini Opp. ed. M \*\*\*\* Par. 1841—42=MSL, XXXII—XLVII; Augustini De civitate Dei=August. De C. D. XV, 2 ср. Трубецкой стр. 241. 254 и сл. 234 и сл. русс. пер. см. Библіотека Твореній св. отцовъ, издав. Кіев. дух. акад. т. VIII—XIV. Кіевъ. 1880=русс. пер. V, 68. 69; XVII, 3=V, 222 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Трубецкой стр. 230 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) August. De civ. Dei XIX, 17 р. п. VI, 151.

<sup>4)</sup> August. De civ. Dei XIX c. 17 p. n. VI, 152.

cinium  $^{1}$ ). Такъ различается два рода земныхъ государствъ: сіvitas terrena, преслѣдующее исключительно земную цѣль и потому подлежащее вѣчному наказанію, и civitas terrena. которое походить на истинное civitas caelestis и емуслужить<sup>2</sup>). Чтобы не подпасть власти діавола, земное государство должно служить небесному, civitas caelestis, церкви. Государственная власть должна поставить себя на службу истиннаго Бога. Выступая на земль, церковь признаеть годарственные законы и учрежденія, преслѣдующіе земное благополучіе и миръ, и ихъ исполняеть. Но также и государство должно искать въ церкви свою опору и въ законодательствѣ и во всей своей дѣятельности вообще сообразоваться съ высшими церковными заповѣдями и предписаніями <sup>3</sup>). «Цари, говорится въ псалмѣ, должны служить въ страхѣ Господу». Но какъ они ему могуть служить, если не запретомъ и наказаніемъ всего, что идеть противъ Божіихъ заповѣдей! Затъмъ иначе служитъ Господу частное лицо, иначе царь. Частный человѣкъ служитъ Богу благочестивою жизнью, напротивъ царь-тѣмъ, что воздаетъ справедливость и не допускаетъ неправды. Такъ Іезекіиль служилъ Богу тёмъ, что уничтожалъ рощи, языческія капища и всякіе алтари, сооруженные вопреки волѣ Божіей. Подобнымъ образомъ служплъ и Осія. Такова же была служба Господу и царя нинивійскаго, когда онь приказаль всему городу очиститься оть грѣха. Также служилъ и Дарій, когда онъ передалъ Даніилу для разрушенія идола и бросилъ львамъ его враговъ и т. д. Отсюда цари, какъ цари, служатъ Господу, если въ своемъ служении дѣлають то, что они въ состоянии исполнить, какъ цари»<sup>4</sup>).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> August. de civ. Dei IV, 4, р. п. Ш, 183; XV, 4 р. п. V, 71 XIX с. 21. 23. р. п. VI, 158, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) August. ib. XV, 2 Invenimus ergo in terrena civitate duas formas, unam suam praesentiam demonstrantem, alteram caelesti civitati significandae sua prae sentia servientem pycc. nep. V, 69 cp. II, 21 p. n. III, 94; XIX, 21. 23 p. n. VI, 158, 169 cp. Loening. KR. I, 83; Tpy6eusoft crp. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) August. ib. V, c. 24 p. n. III, 290.

<sup>4)</sup> August. ep. 185.

Но христіанскій императорь не по собственному усмотрѣнію опредѣляеть, въ чемь заключается служба Богу и какъ онъ Ему долженъ служить. Церковь есть то, что указываеть императору его обязанность и велёнія которой онъ долженъ исполнять. Церковь Христова для Августина есть распространенное на всю вселенную, единое общество вѣрующихъ во Христа, тѣло Христово <sup>1</sup>). Она есть священное единство, какъ онъ неоднократно повторяеть, sponsa sine macula et ruga, unica columba, sancta ecclesia<sup>2</sup>). Только тоть, кто находится въ единеніи съ церковью, можеть разсчитывать на божескую милость. «Кто отдалился отъ церкви, изъ-за этого одного, хотя бы онъ вѣровалъ, и праведно жилъ, ради этого одного грѣха, что онъ отдЕлился отъ единства Христова, онъ лишается вѣчной жизни. Гнѣвъ Божій почіеть на немъ» <sup>3</sup>). Только церковь даеть милость Божію. Внѣ единой, святой церкви нѣть спасенія. Эта единая церковь, принадлежность къ которой является необходимымъ условіемъ для спасенія, есть не только внутреннее общество в рующихъ и святыхъ, но и выступающее во вни учреждение, авторитеть котораго распространяется на всихъ его членовъ и сужденію котораго должно уступать всякое частное убъждение. Но эта выступающая во внъ церковь свой органъ имбетъ въ святомъ отличномъ отъ мірянъ сословіи клира. Благодатныя средства церкви, безъ которыхъ ни одинъ человѣкъ не можетъ пріобрѣсть вѣчнаго блаженства, находятся въ рукахъ священниковъ. Священникъ, какъ органъ церкви, есть посредникъ между Богомъ и прочими христіанами. Черезъ посвящение онъ облекается сакраментально-священнымъ характеромъ. Это сакраментально-священное сословіе священства и есть единственно то, черезъ которое церковь говорить и выражаетъ свой авторитетъ. Также и христіанскій императоръ обязанъ подчиняться авторитету церкви и по ея

<sup>1)</sup> LoeLing KR. I, 84. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loening. KR. I. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) August. ep. 141.

предписанію направлять государственную власть. Императору не предоставлено власти опредѣлять церковное ученіе, но напротивъ государственной власти указано Богомъ служить церкви <sup>1</sup>). Церковь можеть императору и его должностнымъ лицамъ дать не только духовный совъть, но и приказъ, служить истинному богопочтенію <sup>2</sup>). какъ они должны Находятся законы и распоряженія императора въ согласіи съ церковными предписаніями, тогда въ нихъ истина, ихъ должно исполнять, тогда самъ Христосъ тогда ΒЪ императора провозглашаеть свою волю. Кто нихъ черезъ пренебрежеть такимъ согласнымъ съ церковью распоряженіемъ императора, тоть будеть подлежать наказанію не только въ этомъ мірь, но и предъ Богомъ не получить похвалы за то, что не исполнилъ того. что сама истина повелѣла устами императора<sup>5</sup>). Но если императоръ издаеть указъ, который идеть противъ церковныхъ предписаній и нарушаеть истину, тогда онъ тѣмъ самымъ призываетъ къ неповиновенію, такъ какъ Богъ и церковь стоятъ надъ земною государственною властью <sup>4</sup>). Такимъ образомъ государственная власть, если она не желаетъ подвергать государство грѣху и преступленію и дѣлать ero civitas diaboli, обязана внимать приказамъ церкви.

Тѣмъ самымъ опредѣляется образъ дѣйствій государства въ отношеніи еретиковъ и схизматиковъ. По порученію церкви государство употребляетъ противъ нихъ принудительныя средства. Государство служитъ Богу, когда оно выступаетъ принудительно противъ тѣхъ, которые не желаютъ повиноваться волѣ Божіей. Государство заботится о томъ, чтобы никто без-

4) August. ep. 105 c. 6. 7.

<sup>1)</sup> August. contr. literas Petil. II, c. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) August. ep. 133.

наказано не выступалъ противъ церкви <sup>1</sup>). Но еретиковъ и схизматиковъ церковь, если она не можетъ внушить имъ истинной въры обыкновенными средствами, должна силою и принужденіемъ заставить примириться съ церковью и удостоиться вѣчнаго блаженства. Такъ какъ никто не можетъ быть принужденъ къ благу, то принуждение по крайней мъръ удержитъ его отъ зла и приведетъ къ покаянію. Страхъ предъ наказаніемъ заключить дурныя помышленія intra claustra cogitationis<sup>2</sup>). Наказаніями схизматики будуть принуждены войти во внѣшнее единство церкви, оставить расколъ. Этимъ уже схизматику оказывается благод'яніе; онъ имфетъ возможность къ спасенію, миръ съ церковью. Такимъ образомъ государство имбетъ право **угрожат**ь наказаніями и пьйствовать принудительно противъ отдёлившихся отъ церкви еретиковъ и схизматиковъ. Государство, которое выступаетъ противъ всякаго рода преступниковъ, темъ более обязано наказывать враговъ церкви <sup>3</sup>). Церковь имбеть право и обязана съ помощью принудительной власти, предоставляемой ей государствомъ, возвращать заблудшихъ церкви 4). Только примѣненіе смертной казни исключается въ отношеніи еретиковъ и схизматиковъ. Такъ какъ каждому изъ этихъ всегда должна быть предоставлена возможность обратиться къ истинной втрт и къ единой церкви, то Августинъ рѣшительно возстаетъ противъ государственныхъ законовъ, угрожающихъ смертною казнью, и требуеть оть судей, такъ какъ они состоять на службь церкви, никогда не примѣнять смертной казни противъ донатистовъ 5).

За исключеніемъ іерократическаго воззрѣнія на взаимоотношеніе императора и церковной іерархіи, всѣ про-

<sup>1)</sup> August. Contra Gaudent. Lib. 1 c. 44. 45.

<sup>2)</sup> August. Contra lit. Petil. II c. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) August. Contra Gandentiam Lib. I, c. 20.

<sup>4)</sup> Avgust. ep. 185 c. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) August. ep. 133. 134, 4; 185.

чія мысли не являются исключительно принадлежащими Августину. Напротивъ можно думать, что онъ только систематизировалъ то, что давнымъ давно высказывалось разными отцами церкви, начиная со временъ Константина Великаго, напримъ́ръ, Лактанціемъ, Евсевіемъ, Фирмикомъ и др. о царствѣ Божіемъ<sup>1</sup>), единствѣ церкви и т. д. Формулированное ясно и стройно ученіе Августина получило широкое распространеніе и оказало вліяніе на дальнѣйшій ходъ церковной исторіи не только на западѣ, но и на востокѣ. Высокое уваженіе къ Августину въ восточно-римской имперіи можетъ быть удостовѣрено какъ его перепиской съ востокомъ, такъ и приглашеніемъ его ехtra ordinem на ефесскій соборъ 431 г.<sup>2</sup>). Впрочемъ вліяніе его теоріи на востокъ надо понимать mutatis mutandis.

Пройдя черезъ призму императорской власти учение Августина разложилось и потеряло свою іерократическую окраску. Нарисовавъ ясными чертами мелькавшій со временъ Константина въ умахъ искреннихъ христіанъ, идеалъ государства, civitas Dei, и намѣтивъ путь къ его достиженію, ученіе Августина въ этой части жило и дъйствовало на востокъ, напротивъ принадлежавшая лично блаженному и не имѣвшая прочныхъ корней въ исторіи іерократическая теорія его была на востокѣ отброшена и не получила практическаго осуществленія. Традицін римской имперія. правильно замѣчаеть проф. Н. С. Суворовъ <sup>3</sup>), были сильнье. чъмъ теоретическія воззрѣнія св. отца. Іерократическія идеи никогда не были сильны на востокѣ. Мысли о принадлежности церковной власти во всей полноть только священникамъ чужды востоку. Центръ тя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gottschik въ Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, herausgeg. v. Albert Hauck 1—20 B-de. Leipz. 1896—1907=RE, art. Reich Gottes RE, XVI, 783.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, evulgavit I. D. Mansi. Florentiae. 1759—Mansi IV, 1396; V, 593. 594; Дъянія вселенскихъ соборовъ, изданныя въ русскоять переводъ при Казанской духовной академіи. Каз. 1859—ДВС. I, 804. 805.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Суворовъ Н. С. Учебникъ церковнаго права. Изд. 2. Москва. 1902. стр. 476.

жести церковной власти здѣсь всегда лежалъ въ мірѣ, въ общинѣ, которой принадлежала реценція. Отсюда уже съ обращеніемъ Константина Великаго въ христіанство къ императору, какъ представителю міра всей церкви, переходитъ высшая церковно-правительственная власть.

Съ теченіемъ времени данное положеніе императора, какъ главы церкви, все болѣе и болѣе укрѣпляется. Вмѣстѣ съ тѣмъ императорская власть пріобрѣтаетъ теократическую окраску. Зачатокъ этого воззрѣнія мы уже отмѣтили у Евсевія въ его «Жизни царя Константина». Въ IV и въ первой половинѣ V в. эти идеи получили особенно широкое развитіе и распространеніе.

Уже императоръ Константинъ считалъ себя, какъ мы видъли, избранникомъ Божіимъ. Въ IV и V в. въ церкви прочно водворяется убъжденіе, что государство дается монарху Богомъ, Божественнымъ провидъніемъ, Божественнымъ промысломъ<sup>1</sup>). Это воззръніе не только самихъ императоровъ и отцовъ церкви<sup>2</sup>), но и цълыхъ соборовъ<sup>3</sup>).

Являясь Божіимъ избранникомъ, императоръ управляетъ царствомъ благодатью св. Духа <sup>4</sup>). Өеодосій Великій уже въ своемъ первомъ указѣ отъ 27 февраля 380 г. провозгласилъ, что властью его руководитъ небесная мудрость <sup>5</sup>). Папа Целестинъ убѣжденъ, что въ сердцѣ императора присутствуетъ Богъ <sup>6</sup>) и внушаетъ ему благочестивыя мысли <sup>7</sup>). Еще дальше

<sup>3</sup>) Константинопольскій соб. 381 г. Малзі III, 558 ДВС. I, 263 Ефесскій 431 г. Малзі IV, 1376 ДВС. I, 781,. ср. I, 849 Малзі IV, 1420 Халкидонскій 451 г. Малзі VI, 1097 ДВС. III, 666.

4) Mansi IV, 1401 ДВС. I, 815.

<sup>7</sup>) Mansi IV, 1421 **ДВС.** I, 849.

 $\mathbf{28}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VI, 585 **ДВС. III**, 146 Mansi VI, 83 **ДВС. III**, 104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Athanasii. Opp. ed. monach. O. S. Ben. e congregatione S. Mauri curante N. A. Giustiniani. Patavii, 1677—MSG. XXV-XXVIII. Athan. hist. ar. ad monach. c. 44. русс. переводъ Московской духовной академін: Творенія Аванасія Великаго. С. Тронц. Серг. Лавра. 1902 стр. 189; Leonis Opp. ed. P. et. H. Ballerini. t. I—III, Venedig. 1753—1757—MSL. LIV—LVI. Leon. ep. 301 MSL. LIV, 1305. Mansi IV, 1291 ДВС, I, 680 ср. Mansi VII, 346 ДВС. IV, 128.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cod. Theod. XVI, 1, 2.

<sup>6)</sup> Mansi IV, 1291 ABC. I, 681 Mansi IV, 1390 cp. ABC. I, 802.

пошелъ напа Левъ. По его мнѣнію, въ императорѣ обитаетъ св. Духъ и поучаетъ его истинной вѣрѣ <sup>1</sup>). Позднѣе онъ прямо провозгласилъ, что Богъ дѣйствуетъ черезъ императора и приписывалъ послѣднему священническую и апостольскую душу <sup>2</sup>).

Дарь этоть получаеть императорь черезь особое та-Какъ это замѣтилъ Гаскэ<sup>3</sup>), инство муропомазанія. оно совершается надъ тыми, кто получаетъ управление не только надъ тълами, но и надъ душами. Для Григорія Назіанзина имперія есть священство, васілего ізратерна 4). Въ молитвахъ при коронованіи всякаго императора патріархъ обозначаль его власть, какъ «царскій понтификать». Папа Левъ радовался, что у Өеодосія II «не только императорская. но и священническая душа» <sup>5</sup>). Тотъ же папа признавалъ радостью всъхъ священниковъ «когда въ христіанскомъ государъ имѣется священническая ревность» <sup>6</sup>). Обращаясь къ императору Льву I тоть же папа писаль: «при христолюбивомъ государь. котораго съ достойною честью должно постачислѣ проповѣдниковъ Христовыхъ, я вить ΒЪ пользуюсь свободою касолической вѣры и спокойно убѣждаю

<sup>3</sup>) Gasquet, De l'autorité imperiale en matière religieuse à Byzance, Par. 1879—Gasquet p. 40. cp. Leon. ep. Jaffé 301; ed. Ball. I, 1305.

4) Gregor. Naz. Opp. MSG. XXXV—XXXVIII. см. Prior. Invect. in Julianum. русс. пер. Московской духовной академін. Творенія Григорія Богослова. Москва. 1851. т. 2 стр. 147 н сл.

<sup>5</sup>) Leon. ep. 24 Mansi V, 1341 **ДВ**С. III, 27.

6) Leon. ep. 134 Mansi VI, 288 ДВС. IV, 201.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Leon. ep. y Jaffé, Regesta Rom. Pontific. abcondita eccl. ad a. 1198 Lips. 1885. 1888—Jaffé ¥ 315; Ball. I, 1340 quamvis ergo multum per omnia de pietatis vestrae corde confidam et per inhabitantem in vobis Spiritum Dei satis vos instructos esse perspiciam, nec fidei vestrae ullus possit error illudere; praeceptioni tamen vestrae in eo adnitar obedire, ut aliquos de fratribus meis dirigam qui apud vos praesentiae meae instar exhibeant et quae sit apostolicae fidei regula, licet ut dixi vobis sit bene nota, demonstrent. cp. Leon. ep. 29-31. Mansi V, 1391. 1397. 1401 ДВС. III, 46. 48. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leon. ep.—Jaffé Nr. 309; ed. Baller. I, 1321 Sacerdotalem namque et apostolicum tuae pietatis animum etiam hoc malum ad justitiam ultionis debet accendere cp. Jaffé Nr. 269; ed. Baller. I, 1199.

тебя къ соучастью съ апостолами и пророками, чтобы ты постоянно презиралъ и удалялъ тѣхъ, которые лишили себя христіанскаго имени, и не дозволялъ разсуждать о вѣрѣ, съ святотатственнымъ лицемѣріемъ, нечестивымъ отцеубійцамъ, которые, какъ извѣстно, хотятъ упразднить вѣру. Ибо, если Господь обогатилъ твою милость такимъ просвѣщеніемъ своего таинства, то ты немедленно долженъ усмотрѣть, что царская власть сообщена тебѣ не только для управленія міромъ, но и особенно для охраненія церкви, чтобы ты, обуздавъ незаконныя дерзости, и добрыя постановленія защитилъ и истинный миръ возстановилъ тамъ, гдѣ было возмущеніе» <sup>1</sup>).

Выраженіемъ этого же воззрѣнія надо считать соборную аклямацію. На константинопольскомъ соборь 448 г. въ честь императора Өсодосія II епископы между прочимъ кричали: «многая лёта православнымъ императорамъ; благочестивому, православному, благочестивому императору. понтифексу — императору» ( $\tau \tilde{\phi}$  аругереї-Засілеї)<sup>2</sup>). Въ томъ же духѣ привѣтствовали императора Маркіана и императрицу Пульхерію отцы халкидонскаго собора: «Маркіану, новому Константину, новому Павлу, новому Давиду, (многая) лёта! Давиду-императору! Вы-миръ вселенной! Ты укрѣпилъ православіе. Вы въруете, какъ апостолы. Многая лъта Августъ! Вы-свътила православія. Да сохранить Богь ту, которая оть роду православна! Да сохранить Богъ хранительницу въры! Да сохранить Богъ постоянно благочестивую! Да сохранить Богъ благочестивую, православную, противницу еретиковъ! Прочь зависть оть вашего царства, достойные вѣры, достойные Христа! Маркіанъ-новый Константинъ; Пульхерія-новая Елена; ты показалъ въру. а ты явила ревность Елены. Ваша въраслава церквей» <sup>3</sup>)! Или еще: «Многая льта императорамь! Самь Христосъ, котораго ты чтишь, да сохранить тебя! Это до-

28≠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Leon. ep. 156 Mansi VI, 323. **ДВС.** IV, 219.

<sup>2)</sup> Mansi VI, 733 ДВС. III, 278.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi VII, 174 ДВС. IV, 73.

стойно вѣры! Священнику, императору—многая лѣта! Ты возстановилъ церкви, побѣдитель враговъ, учитель вѣры. Многая лѣта, Августа; благочестивой, христолюбивой, православной многая лѣта! Вы низложили еретиковъ; вы сохранили вѣру!»<sup>1</sup>).

Особенно хорошо эта мысль выражена въ соборныхъ посланіяхъ V вѣка. Епископы второй Сиріи писали императору Льву: «Господь всего, Христосъ показалъ величайшую любовь къ своимъ святымъ церквамъ, и свое обътование, по которому сказано въ св. евангеліи Петру: ты еси Петръ и на семъ камени созижду церковь мою, и врата адова не одолбють ю (Мато. 16, 18), нынъ исполнилъ, когда облекъ ваше миролюбіе священною одеждою императорской власти»<sup>2</sup>). То же читаемъ въ послания епископовъ Исаврін къ тому же императору: «Предписывать такія (распоряженія) по поводу такихъ (предметовъ), писать намъ, подданнымъ, и издавать священникамъ чистые по самому справедливому сужденію законы касательно предметовъ божественныхъ какому другому императору было свойственно, кромъ только вашего благочестія, которое избралъ самъ Богъ и увѣнчалъ владычествомъ надъ цѣлымъ мпромъ. Посему все желаеть воздать Христу благое возмездіе. но вашему усмотрѣнію; вы принесли чистую жертву Авсля, потому что въ настоящемъ случаѣ жертвоприношенію соотвѣтствуеть истинность вѣры и желаніе мира. Своими дѣяніями ты, миролюбивый императоръ, поревновалъ тому, особенно великому, благочестивому, христолюбивому и несомнѣнно всѣми ублажаемому, безсмертной памяти Константину, который еще при жизни навѣчно напечатлѣлся въ душахъ людей въ образѣ Авеля, который предстоить предъ Богомъ, наряду съ Давидомъ, какъ царь и пророкъ, — съ Петромъ и Павломъ и съ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VII, 177: Πολλά τά ἔτη τῶν βασιλέων.... τῷ ίερεῖ, τῷ βασιλεῖ. τὰς ἐκκλησίας σὸ ὡρθωσας, νικητὰ πολεμίων διδάσκαλε πίστεως..... τὴν πίστιν ὑμεῖς ἐφυλάζατε. ДВС. IV, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 550 ДВС. IV, 232. 3.

сынами громовыми, какъ подобный имъ, и сіяетъ въ проповѣданіи истины» <sup>1</sup>). Немного позднѣе, когда этотъ взглядъ былъ признанъ и папами, Левъ Исавръ, воздвинувъ гоненіе на иконы, писалъ папѣ Григорію: «Развѣ ты не знаешь, что я священникъ и царь?» Замѣчательно римскій епископъ не возражаетъ противъ этого положенія, но пишетъ: «Безъ сомнѣнія Константинъ, Θеодосій, Валентиніанъ, Юстиніанъ, были царями и священниками. Они доказали это своими дѣлами, управляя согласно религіи и увелпчивая богатства и привилегіи клира. Но ты, какъ только занялъ престолъ, не и ихъ золотыя и серебряныя украшенія» <sup>2</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ нѣтъ ничего удивительнаго, что императоръ является образомъ и подобіемъ Божества на землѣ.

«Возвышеннымъ и великимъ свойственно имѣть и снисходительность. И, дѣйствительно, это незлобіе, эта снисходительность принадлежитъ высочайшему божественному естеству, а вслѣдъ и по примѣру Его, говоритъ Кириллъ въ своей рѣчи императору Θеодосію II, и вашему величеству»<sup>3</sup>. Какъ можно заключить изъ письма Целестина къ тому же Θеодосію, императоръ является представителемъ на землѣ---«Христа Бога, правителя вашей имперіи»<sup>4</sup>. Позднѣе это прямо выразилъ папа Анастасій, провозгласивъ императора «викаріемъ Бога на землѣ»<sup>5</sup>.

Являясь августъйшимъ (священнъйшимъ), върнымъ воплощеніемъ Божества на земль, императоръ сообщаетъ священный характеръ всему тому, что отъ него исходитъ, дълается его волею, говорится въ его ръчахъ. Его посланія назы-

<sup>5</sup>) Anastasii papae ep. 2 ad imper. Anastasium: velut vicarius Dei praesidens in terris. (Thiel, Epist. Roman. pontif., Braunsberg. 1868 t. 1 p. 628).

<sup>1)</sup> Mansi VII, 559 ДВС. IV, 241.

<sup>2)</sup> Gregorii papae ep. 2 ad Leonem. Mansi XII, 975 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi V, 228 **ДBC.** II, 264.

<sup>4)</sup> Mansi IV, 1291 ДВС. I, 679. 680.

ваются делаї сахраї, diva пли divalis jussio. Кто приближается къ нему, простирается ницъ и касается дбомъ земли, какъ живому воплощенію Божества <sup>1</sup>).

По воззрѣнію современниковъ и убѣжденію самихъ императоровъ, эта высшая сверхъестественная власть дана императору Богомъ для водворенія на землѣ царства Божія, понимаемаго ими, какъ у Августина въ смыслѣ единой. распространенной на всю вселенную (orbis terrarum въ римскомъ смыслѣ)<sup>2</sup>) церкви Христовой. Цѣль императорской власти осуществленіе царства Божія на земль. Отсюда уже константинопольскій соборъ 381 г. воздалъ благодарность Богу за учрежденіе императорской власти для возстановленія общаго мира церквей и утверждение истинной вѣры. Соборъ молить Бога, чтобы онъ увердилъ царствование Өеодосія І-го въ мирѣ и правдѣ и къ земному владычеству приложилъ радости царства небеснаго<sup>3</sup>). Въ глазахъ Кирилла римская имперія это образъ и подобіе царства небеснаго <sup>4</sup>). «Церковь и государство, говорить Өеодосій II въ своей сакрѣ, находятся въ союзѣ между собоюи подъ вліяніемъ нашимъ еще болѣе будутъ соединены промысломъ Спасителя нашего Бога»<sup>5</sup>). Противъ этого возстаетъ діаволъ и всячески препятствуеть грядущему царству Божію<sup>6</sup>). «Виновникъ зла, демонъ никогда не оставляеть войны противъ св. церквей, но благочестивый императоръ всегда противостоить ему, неправедно воюющему, --- справедливо разсуждая, что онъ будетъ имѣть въ Богь защитника своего царства, если самъ вооружится на брань за благочестие и думая такъ, онъ не раскаивается въ этомъ, ибо для него много благоустроено болѣе свыше, чѣмъ оружіемъ» 7).

2) Mommsen, Römisches Strafrecht Leipz. 1899-Strafrecht S. 291 anm. 3.

<sup>3</sup>) Mansi III, 558 **ДВС.** I, 263.

5) Mansi IV, 1110 ДВС. I, 477.

<sup>6</sup>) Mansi VI, 225 ДВС. IV, 195.

7) Mansi VI, 585 ABC. III, 174.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gasquet p. 43.

Въ сакрѣ императора Өеодосія II къ Кириллу александрійскому  $^{1}$ ) содержится profession de foi этого государя на задачи церковной политики, въ конечномъ результать должно которой явиться царство Божіе. «Состояніе нашего государства, гласить сакра, зависить оть образа богопочтенія и у нихъ много общаго исроднаго. Они поддерживають одно другое, и каждое изъ нихъ возрастаеть съ успѣхами другого, такъ что истинное богопочтение свѣтится правдивою дѣятельностью, а государство цвѣтеть, когда соединяеть въ себѣ то и другое. Посему, поставленные Богомъ на царство, назначенные средоточіемъ благочестія и благополучія подданныхъ, мы всегда хранимъ союзъ ихъ неразлучнымъ, служа Промыслу и людямъ: Промыслу служимъ въ преспѣяніи государства, а подданныхъ, во всемъ, такъ сказать, принадлежа имъ, устрояемъ въ благочестивой въръ и въ жизни, приличной върующимъ. О томъ и другомъ стараемся, какъ должно. Ибо невозможно, присваивая себъ одно, не заботиться равно и о другомъ. Преимущественно предъ прочниъ мы заботимся о томъ, чтобы состояние церкви оставалось достойнымъ Бога и приличнымъ нашимъ временамъ, чтобы отъ единомыслія всѣхъ происходило спокойствіе, и отъ мира въ церковныхъ дѣлахъ-невозмутимая тишина, чтобы богопочтение и богослужение было безукоризненно, чтобы находящіеся въ клирѣ и совершающіе великое служеніе священства были свободны по жизни отъ всякаго упрека съ худой стороны».

Что мысли выраженныя въ этой сакрѣ, не были чѣмъ-то случайнымъ, составленнымъ ad hoc, а являлись выношеннымъ убѣжденіемъ греко-восточнаго правительства V вѣка, доказательствомъ этого является повтореніе ихъ въ сакрѣ того же императора, данной почти черезъ 20 лѣтъ послѣ этого на имя Діоскора александрійскаго<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi IV, 1113 ДВС. I, 479.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VI, 588 III, 146.

По общему убъжденію власть дана императору не только для свѣтскаго господства, но преимущественно для охраны и защиты церкви. «Хотя извѣстно, что мы, говорится въ декретѣ императора Өеодосія II по поводу изгнанія Несторія, занимаемся дѣлами общественными, однако же къ неменьшей заботливости съ нашей стороны относится утверждение каоолической вѣры» <sup>1</sup>). «Мы думаемъ, говорится въ другомъ законѣ того же императора, что нашему императорскому величеству прилично давать подданнымъ нашимъ наставленія касательно благочестія, потому что полагаемъ. что наибольшее благоволеніе Бога и Спасителя нашего Інсуса Христа можно заслужить въ томъ случав, когда и сами мы будемъ. по силамъ, благоугождать Ему и подданныхъ нашихъ къ тому же располагать»<sup>2</sup>). Причина этого понятна. «Охраненіемъ вѣры, мы надѣемся, говорить Өеодосій II въ своемъ декретѣ, служить благу общественному» <sup>3</sup>). «Дкло вкры для васъ, пишеть напа Целестинъ императору Өеодосію II, должно быть важнѣе, чѣмъ дѣло государства: ваша милость должна быть болѣе озабочена миромъ церкви, нежели безопасностью имперіи, ибо всѣ блага приложатся, если прежде всего сохранено будеть то, что особенно пріятно Богу» 4). Такого же мнѣнія былъ и папа Левъ. Въ своемъ посланіи къ императору Өеодосію II онъ воздаетъ ему великую похвалу за то, что «сверхъ императорскихъ и публичныхъ заботъ, онъ имфетъ благочестивое попечение о въръ христіанской, т. е., печется о томъ, дабы въ народѣ Божіемъ не усиливались расколы или ереси, или какіе-либо соблазны, ибо тогда только будеть въ отличномъ состояніи и ваша имперія, когда сохранится въ ней исповѣданіе единаго Божества въ вѣчной и неизмѣнной Троицѣ» 5).

<sup>5</sup>) Mansi V, 1341 <u>ABC</u>. III, 28 cp. Loen. ep. 87 ad Leonem Imp. (1 Sept. 457) Jaffé Nr. 301; ed. Baller. I, 1305.



<sup>1)</sup> Mansi V, 255 ДВС. II, 299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi V, 418. 419 **ДВС. II**, 492.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi V, 255 **ДВС. II**, 299.

<sup>4)</sup> Mansi IV, 1291. **ДВС.** I, 680.

Вполнѣ согласно съ пдеаломъ царства Божія, какъ простирающейся на всю вселенскую, единой церкви Божіей, распространеніе, утвержденіе и охрана, истинной въры является не только правомъ, но и обязанностью всякаго императора. Эта миссія возложена на него самимъ Богомъ. «Какую защиту приготовиль Господь своей церкви въ вашей благоснисходительности, это я, пишеть напа Левъ императрицѣ Пульхеріи, часто доказываль многими доводами, и все, чъщъ въ наши времена владъетъ священническое попечение противъ нападающихъ на касолическую истину. Онъ отнесъ преимущественно къ вашей славѣ; потому что, какъ научены вы внушеніемъ Духа Божія, во всемъ покорили свою власть Тому, по дару и покровительству котораго царствуете» <sup>1</sup>). Таково же и мити отцовъ халкидонскаго собора. «Для сильныхъ бользней нужны, читаемъ въ соборномъ посланіи къ императору Маркіану, сильное лѣкарство и мудрый врачъ. Поэтому-то Господь всѣхъ приставилъ ваше благочестие къ страданиямъ вселенской, какъ наилучшаго врача, чтобы вы исцёлили ихъ приличными лёкарствами. И вы, христіаннѣйшіе, принявши божественное опредъление, предъ всъми другими приложили приличную заботливость о церкви, предписывая первосвященникамъ врачество согласія, ибо собравъ насъ отовсюду, вы употребили всѣ средства, чтобы уничтожить случившееся разногласіе и укрѣнить учение отеческой въры»<sup>2</sup>).

Исходя изъ этого императоры, начиная съ Константина, прежде всего старались содъйствовать распространенію христіанской въры между всъми народами. Отсюда

<sup>1)</sup> Leon. ep. 30. Mansi V, 1397 ДВС. III, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Малві VI, 1097 ДВС. III, 666. Особенно хорошо эта мысль выражена въ прошеніи, принесенномъ Маркіану епископомъ Савиніаномъ перрскимъ: «Господь всяческихъ, видя, что апостольская православная въра обуревается нечестивымъ и весь міръ волнуется въ безпорядкъ, поставилъ ваше благочестіе блюсти вселенную и управлять ею, и искоренять смуты, возбуждеяныя непотребными людьми противъ ученія святыхъ и утверждать свъть и правосудія Mansi VII, 316 ДВС. IV, 128.

халкидонскій соборъ возносить великую похвалу императрицѣ Пульхеріи за «ту небесную ревность, чтобы всѣмъ, принадлежащимъ къ вашему государству, доставить плодъ истины» <sup>1</sup>).

Рядомъ съ заботой о распространении христіанства, императоры стремятся достигнуть единства вѣры. О попыткахъ въ этомъ отношении Константина мы говорили въ своемъ мѣстѣ. Сколь велико было въ немъ желаніе установить единую вѣру, это доказывается его завѣщаніемъ Констанцію «сдѣлать это», такъ какъ иначе «царствованіе не принесетъ ему пользу, если всѣ не будутъ единодушно чтить Бога»<sup>2</sup>). Какъ желалъ исполнить волю отца Констанцій и насколько въ этомъ успѣлъ, это мы знаемъ.

Единство вѣры — это можно сказать, врожденное желаніе вообще христіанскихъ всѣхъ императоровъ DHM-Христіанскіе епископы всячески ской имперіи. въ его нихъ поддерживаютъ. «Охраняйте прошу васъ, пишетъ Целестинъ императору Өеодосію II. благочестивѣйшее богопочтение вселенской церкви, чтобы иномыслие ни въ чемъ не имѣло себѣ поддержки, ибо для блага вашей имперіи совершается то, что подъемлется для спокойствія церкви или сохраненія святой вѣры» <sup>3</sup>). Еще энергичнѣе въ иользу единства ратовалъ папа Левъ. «Покровительствуйте касоликамъ, по вашему и вашихъ родителей обычаю, дайте свободу защитить вфру, которую при истинномъ благоговѣнін вашей благосклонности, не можеть подавить никакая сила, никакой мірской страхъ. Когда же мы подвизаемся за дѣла церкви, то витсть съ этипь подвизаемся и за целость вашею царства, чтобы вы, въ спокойствін и справедливости обладали своими провинціями. Защитите противъ сретиковъ непоколебимое состояние церкви, дабы и ваша имперія была защищена десницею Христа 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VI, 1102. **ДВС. III**, 672.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sozom. III, 19 p. n. crp. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi IV, 1291 **ДВС.** I, 681.

<sup>4)</sup> Mansi VI, 14 ДВС. III, 70.

Какое исповѣданіе должно было быть признано единымъ и истиннымъ, это не подлежало сомнѣнію.

Какъ справедливо замѣтилъ Моммсенъ<sup>1</sup>), истиннымъ христіанствомъ, православной върой, всегда считалась въра царствующаго императора; отсюда никогда въ римскомъ государствѣ императоръ не былъ лишенъ религіознаго общенія. «Всѣми силами молимъ ваше благочестіе и величество, воснитанное въ православномъ учении, писали отцы ефесскаго собора императору Өеодосію II, твердо содержать сію православную въру, защищать и сохранять ее невредимою, такъ какъ въ этомъ заключается для васъ надежда успѣха во всёхъ дёлахъ. А мы и прежде были и нынё готовы слёдовать повельніямъ вашего благочестія, не уклоняясь. какъ говорить божественное писаніе, ни на десно, ни на лѣво (Втор. 5, 33) ибо когда все старание вашего величества будетъ направлено къ благочестію, то повинующеся ему получатъ похвалу отъ васъ самихъ и награду отъ Бога»<sup>2</sup>). Этимъ же объясняется какъ соборная аклямація «императоръ такъ мудрствуетъ, Августа такъ мудрствуетъ, все такъ мудрствуемъ» <sup>3</sup>), такъ и формула хальндонскаго собора: «каждый изъ почтеннѣйшихъ епископовъ настоящаго святаго собора пусть поспѣшить изложить на письмѣ, какъ онъ вѣруетъ, зная, что священнѣйшій и благочестивѣйшій государь вѣруеть по изложенію 318 св. отцовъ, бывшихъ въ Никећ» и т. д. 4). И это воззрѣніе было воззрѣніемъ не только востока, но и запада. На ефесскомъ соборв 431 г. легать римскаго престола Филиппъ заявиль: «Этому св. собору повельям быть христіанныйшіе и человьколюбивѣйние императоры, памятующие и хранящие касолическую вфру; они же досель соблюдали и соблюдають апостольское учение, переданное благочестивъйшими блаженныя

- <sup>2</sup>) Mansi IV, 1381. ДВС. I, 789.
- <sup>2</sup>) Mansi VI, 673 ABC. III, 228 cp. Mansi VII, 173. 177 ABC. IV, 72. 75.
- 4) Mansi VI, 936 sq. ABC. III, 493.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Th. Mommsen Röm. Strafrecht Leip. 1899 S. 597.

намяти дѣдами и отцами ихъ. Итакъ, они назначили соборъ, заботясь единственно о томъ, чтобы каволическая вѣра отъ начала и доселѣ хранимая, пребывала непоколебима»<sup>1</sup>). «Св. Духъ, писалъ папа Левъ императору Льву, въ васъ обитаетъ и поучаетъ васъ истинной вѣрѣ, чтобы никакое заблужденіе не коснулось вашей вѣры»<sup>2</sup>).

Итакъ въра императора-это правило для церкви.

Причина понятна.

Императоръ былъ представителемъ міра церкви, отъ котораго зависъла реценція. Въ качествѣ такового онъ всегда стоялъ за то ученіе, на сторонѣ котораго были симпатіи большинства населенія имперіи. Случан, когда императорь не быль выразителемь мнѣнія представляемаго имъ населенія въ римскомъ государствѣ рѣдки и объясняются недостаточнымъ развитіемъ догматики. «Догматическое учение православной церкви, справедливо замѣтилъ Н. С. Суворовъ<sup>3</sup>) не составляло чего-либо окончательно выясненнаго и формулированнаго; для него потребовался продолжительный процессъ выясненія и формулированія и нѣтъ ничего необъяснимаго въ томъ обстоятельствѣ. если императоръ не всегда оказывался на сторонѣ православной партіи, а принималъ сторону противоположной партіи, bona fide считая ортодовсію за этою именно партією и въ такомъ случат поступая съ дъйствительно православною партіей также точно, какъ поступила бы эта послѣдняя сама, если бы императоръ оказался на ея сторонѣ». Тѣмъ именно обстоятельтвомъ, что въ большинствѣ случаевъ императоръ былъ въ дѣйствительности истиннымъ представителемъ религіозныхъ воззрѣній большей части населенія и объясняется тоть замѣчательный факть, что византійскіе императоры вообще являлись склонными только къ возникающимъ ересямъ, но никогда не прошедшимъ, уже осу-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi IV, 1296 **ДВС.** I, 688.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leon. ep. ad Leonem Imp. Jaffé Nr. 315. См. выше стр. 434 прим. 1
 <sup>3</sup>) Маассенъ. Девять главъ о свободной церкви и о свободь совъсти, перев. Н. С. Суворова. Ярославль. 1882 см. предисл. Суворова стр. XV.

жденнымъ и постановленнымъ въ точныя отношения къ существующему догмату<sup>1</sup>).

Вполнѣ согласно съ христіанскимъ идеаломъ IV и V в.в. главною задачею императорской власти является утвержденіе на землѣ царства Божія черезъ распространеніе христіанской вѣры во всей вселенной и установленіе единства вѣры. Осуществленію этого идеала императоръ долженъ былъ посвящать всѣ свои силы и предпочитать его всѣмъ другимъ общественнымъ дѣламъ.

Какъ достигнуть желаннаго единства и этимъ водворить царство Божіе на землів, путь и средства были намѣчены уже Константиномъ въ послѣдніе годы его жизни и освящены воззрѣніями св. отцовъ и особенно теоріей блаженнаго Августина. Императоръ долженъ былъ поставить всю тяжесть своей власти на службу церкви и для достиженія идеала царства Божія не останавливаться даже предъ физическимъ воздъйствіемъ. Ръшительно на этотъ путь перешели римскіе императоры со временъ Граціана и Өеодосія І. Ихъ царствованіе является поворотнымъ пунктомъ политики. Если Константина церковной въ глазахъ И его династіи единство церкви было только желаніемъ, то со временъ Граціана и Өеодосія оно становится фактомъ. Какъ это замѣчено Гарнакомъ  $^2$ ) и Моммсеномъ  $^3$ ), съ этого времени римская имперія превращается въ государственную церковь или церковное государство.

Признавая, что имъ съ имперіумомъ вручена Богомъ забота о церкви, римскіе императоры, начиная съ Граціана и Өеодосія Великаго. провозглашаютъ извѣстное христіанское исповѣданіе, какъ принципіально единственную и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кургановъ. Отношеніе между церковною и государственною властью въ византійской имперіи. Каз. 1880 стр. 149. Суворовъ въ предисловіи къ Маассену IX главъ, стр. XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack, Lehrbuch der Dogmengeshichte 2. Aufl. Freib. 1888----Harnack DG. II, 273; Harnack art. Gratiam въ RE. VI, 62.

<sup>3)</sup> Mommsen, Strafrecht S. 596 ff.

истинную религію, религію, какъ таковую, которая если и не была всеобщей, то должна была быть таковой <sup>1</sup>). На практикѣ это выражалось въ томъ, что императоры рядомъ съ краткимъ формулированіемъ истинной вѣры указывали извѣстное число выдающихся епископовъ, какъ представителей даннаго вѣроисповѣданія, съ которыми должно было необходимо имѣть общеніе <sup>2</sup>).

Такъ устанавливалось понятіе православія, каеолической (fides catholica) и истинной вѣры (fides orthodoxa).

Только представители этого вѣроисповѣданія имѣли право на титулъ церкви. Только эта церковь обладала всѣми правами и преимуществами и имѣла право на законное и исключительное господство въ имперіи. Согласно возложенной на нихъ миссіи, императоры должны были заботиться о распространенія этой истинной вѣры по всей вселенной и установленіи единства церкви. Отсюда — дѣятельность императоровъ, направленная противъ всѣхъ лицъ, препятствовавшихъ наступленію царства Божія. Таковы язычники, іуден и, наконецъ, еретики. Со временъ Граціана и Өеодосія противъ всѣхъ ихъ принимаются твердыя и рѣшительныя мѣры.

Остановимся нѣсколько на этой сторонѣ дѣятельности христіанскихъ императоровъ IV и V в.

Въ эпоху обращенія Константина Великаго въ христіанство большинство народонаселенія римской имперія составляли приверженцы старой вѣры<sup>8</sup>). Благодаря искусной политикѣ Константина и его дома эта первичная вѣра и ея священнодѣйствія постепенно падаютъ и мало-по-малу исчезаютъ среди образованнаго сословія<sup>4</sup>). Терминомъ для обозначенія всѣхъ

4) Буасье, стр. 409 и сл.



<sup>1)</sup> Впервые это высказано для запада въ законъ 379 года Cod. Theod. XVI, 5, 5 Corpus juris civilis. V. 2. Codex Justinianus. (ed. P. Kruger)= C. Justin 1, 5, 3, а для востока въ законъ 380 г. Cod. Theod. XVI, 1, 2.

<sup>2)</sup> Cp. Cod. Theod. XVI. 1, 2. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten Leip. 1902 8. 740 ff.

исповѣдниковъ политеизма съ IV в. является pagani для запада и зочхо!. gentiles, также провинціалы и варвары для востока <sup>1</sup>). Переходъ римскихъ владыкъ въ новую вѣру и постепенное съ 379 г. превращение римской имперіи въ христіанскую государственную церковь не могъ пройти безслѣдно также для политеистовъ. Путемъ строгихъ законовъ и уголовныхъ каръ старались расположить ихъ къ принятію христіанства, чтобы тыть самымъ содыйствовать распространенію церкви на всю вселенную. Съ этого времени подъ страхомъ строгихъ уголовныхъ каръ императорами были запрещены язычникамъ какъ священнодъйствія <sup>2</sup>), такъ и вст религіозныя собранія <sup>3</sup>). Необходимымъ послѣдствіемъ этихъ законовъ явилась конфискація храмовъ и всёхъ имуществъ. имъ принадлежащихъ 4). Это же наказание грозить всякому, кто предоставить свой участокъ земли для осуществления языческихъ священнодъйствій <sup>ь</sup>). Языческіе жрецы были лишены всъхъ принадлежащихъ имъ правъ и преимуществъ<sup>6</sup>). Переходъ христіанъ въ язычество быль воспрешенъ поль страхомъ инфаміи<sup>7</sup>) и лишенія завѣщательнаго права<sup>8</sup>), а также права поступленія на государственную службу <sup>9</sup>).

Болѣе серіозныя наказанія были направлены противъ еретиковъ, считавшихся нарушителями церковнаго единства. Въ полномъ согласіи съ отцами церкви римскіе императоры этимъ путемъ думали возсоединить ихъ съ церковью и такимъ образомъ достигнуть единства церкви. Понятіе ереси, продолжавшее ускользать отъ теологовъ христіанства, въ рим-

- <sup>3</sup>) Cod. Theod. XVI, 10, 19, 3 XVI, 10, 17.
- •) Cod. Theod. XVI, 10, 12, 2.
- 5) Cod. Theod. XVI, 10, 12, 2 C. Just. 1, 11, 8.
- <sup>6</sup>) Въ 396 г. последовала отмена иммунитетовъ Cod. Theod. XVI, 10, 14.
- 7) Cod. Theod. XVI, 7, 5.

<sup>8</sup>) Cod. Theod. XVI, 7, 1. 2. 3. (=C. Just. 1, 7, 2.) 4 (=C. Just. 1, 7, 3.) 6. 7 (=C. Just. 1, 7, 4).

9) Mommsen Slrafr. S. 608.



<sup>1)</sup> Mommsen Strafr S. 605. 606.

<sup>2)</sup> Cod. Theod. XVI, 10, 12 Cod. Just. I, 11, 7.

скомъ правѣ опредѣлилось вскорѣ послѣ провозглашенія христіанства религіей римскаго государства<sup>1</sup>). Какъ только христіанство перестало быть запрещеннымъ, оно явилось привилегированной религіей. Само собою эти привилегіи жаловались только истинной христіанской религіи. На этой точкъ зрѣнія стояль уже Константинь Великій<sup>2</sup>), Валентиніань I<sup>8</sup>) и т. д. Вскорь пошли дальше. Признавъ еретиковъ за нехристіанъ<sup>4</sup>), къ нимъ стали примѣнять законы противъ язычниковъ<sup>5</sup>). Въ такомъ положения дѣло оставалось не долго. По старому правилу, что партійная ненависть обрушивается болбе на близкостоящія, чёмъ отдаленныя ученія <sup>6</sup>), еретики подвергались болбе суровымъ репрессіямъ, чѣмъ не христіане. Съ введеніемъ государственной религіи, когда подданнымъ имперіи вмѣнялось въ обязанность исповѣдывать ортодоксію, неисполнение этого приказа со ірзо вело къ цѣлому ряду гражданскихъ ограничений<sup>7</sup>).

1) Первая и важнъйшая, данная только каоолическимъ христіанамъ привилегія — это свобода ихъ собраній отъ государственныхъ ограниченій права собраній и свобода священнодъйствій. Такъ какъ и то и другое было запрещено для иномыслящихъ христіанъ, то нарушеніе этого запрета могло повести къ штрафамъ и уголовнымъ карамъ<sup>8</sup>) до смертной казни включительно при сопротивленіи <sup>9</sup>). Впрочемъ изъ массы законовъ слёдуетъ, что это запрещеніе относилось главнымъ образомъ къ городамъ<sup>10</sup>).

Mommsen Strafr. S. 601.

2) Eus. h. e. X, 5, Socr. I, 9 Cod. Theod. XVI, 5 1=Just. 1, 5, 1.

<sup>3</sup>) Cod. Theod. XVI, 6, 1.

4) Cod. Theod. XVI, 5, 43 christianos se simulant esse, также Cod. Theod. XVI, 5, 65.

<sup>5</sup>) Cod. Theod. XVI, 1, 2. XVI, 5, 46.

6) Mommsen Strafr. S. 606. 607.

7) Mommsen Strafr. S. 603 ff.

<sup>8</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 6, 10, 11, 12, 15, 24, 26, 30, 36, 45, 51, 56, 57, 58, 65 Just. 1, 5, 8, 3, 8 c, 14, c, 18, 3 c, 20,

<sup>9</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 65.

<sup>10</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 65 cp. Mommsen S. 603.



2) Съ вышеназванной привилегіей тёсно связано признаніе права собственности отдёльныхъ каоолическихъ обществъ на ихъ церковныя зданія и кладбища. Еретики были лишены этого права. Построенныя ими церковныя зданія подлежали конфискаціи въ пользу государства или даже православной церкви <sup>1</sup>).

3) Признаніе православной церкви заключаеть въ себѣ признаніе сложившагося церковнаго устройства и духовной іерархів. Всего этого были лишены еретики. Предстоятели еретическихъ общинъ не только не признавались, но преимущественно подлежали репрессіи и уголовнымъ наказаніямъ<sup>2</sup>).

4) Собственнымъ наказаніемъ за ересь является рядомъ съ іпfаmía ( $\dot{\alpha}\tau \iota \mu (\alpha)^{-3}$ ) завѣщательная неправоспособность, часто связанная съ ограниченіемъ наслѣдственнаго права и вообще имущественно-правовыхъ полномочій и сопровождаемая въ случаѣ неисполненія конфискаціей имущества<sup>4</sup>). Наказаніе возвышается до запрещенія права дарить, продавать, покупать и вообще вступать въ договорныя отношенія<sup>5</sup>). Неспособность къ завѣщанію иогла проявиться даже послѣ смерти еретика въ теченіе 5 лѣть<sup>6</sup>).

5) Какъ въ имущественномъ правѣ, такъ и въ выборѣ мѣстожительства еретики были ограничены: они не имѣли нрава проживать въ столицахъ и метрополяхъ, а также прилежащихъ къ нимъ мѣстностяхъ на пространствѣ 100 квад. миль<sup>7</sup>), но всегда должны были оставаться у себя на ро-<sup>1</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 4. 8. 12. 21. 30. 43. 45. 52. 54, 57. 58. 65 pr. XVI,

- 6, 4 Just. 1, 5, 8, 4. 5. c. 10. c. 14.
- <sup>2</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 5, 12, 13, 14, 19, 21, 22, 24, 25, 26, 31, 32, 33, 36, 2, 52, 5, 53, 54, 1, 57, 58, 65, 1 Cod. Just. 1, 5, 2 c, 8, 2 c, 20, 3.

) Cod. Theod. XVI, 5, 3. 7. pr. 54.

4) Cod. Theod. XVI, 5, 7. 9. 17. 19. 23. 25. 27. 36. 40, 2. 3. 49. 54. 58.
4. 65, 3; XVI, 6, 4 Just. 1, 5, 18, 3 c. 19. c. 22 Nov. Valent. III. 17. c. 2.
5) Cod. Theod. XVI, 5, 40, 4=Just. 1, 5, 4, 3.

6) Cod. Theod. XVI, 7, 3=Just. 1, 7, 2 cp. Mommsen, Strafr. S. 604.

7) Cod. Theod. XVI, 5, 7. 8. 13. 14. 18. 20. 27. 30. 31. 32. 33. 34. 54. 62. 64. 65, 2 Nov. Theodosii II Π, 6 Valent. HI, 17, 3.

29

динѣ<sup>1</sup>). Нарушеніе этого запрета грозило тяжелыми штрафа ми<sup>2</sup>).

6) Наконецъ еретики были лишены права поступать на государственную службу, насколько таковая не являлась повинностью <sup>3</sup>). Аудіенція у императора имъ не разрѣшалась <sup>4</sup>). Кромѣ того наряду съ тяжкими преступниками еретики не подлежали амнистіи.

Дальше этого впрочемъ законодательство противъ еретиковъ не пошло <sup>5</sup>). Противъ отдѣльныхъ сектъ примѣнялись и другія наказанія, начиная съ денежныхъ штрафовъ <sup>6</sup>) и конфискаціи <sup>7</sup>) и до депортаціи <sup>8</sup>) и даже смертной казни включительно <sup>9</sup>).

Всѣми этими мѣрами римскіе императоры хотѣли достигнуть и до извѣстной степени даже достигли желаемаго ими единства вѣры. Римская имперія, превращаясь съ теченіемъ времени какъ бы въ одну гигантскую христіанскую общину. церковь, все болѣе и болѣе становится истиннымъ отблескомъ, истиннымъ отраженіемъ небеснаго царства.

Процессь этоть однако не могь пройти и не прошель безслѣдно для церковнаго устройства. Если государство превращается въ церковь, то и обратно: церковь въ своемъ устройствѣ все болѣе заимствуетъ отъ него свои формы. Уже Евсевій въ государственномъ устройствѣ римской имперіи видѣлъ образъ и подобіе устройства небеснаго царства <sup>10</sup>). Это было консе-

<sup>3</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 25. 29. 42. 48. 58, 7. 61. 65, 3 Just. 1, 5. 8, 6, c. 12 c. 18. 4 Nov. Valent. III, 7 c. 3.

4) Cod. Theod. XVI, 5, 14.

<sup>5</sup>) Mommsen, Strafr. S. 604. 605.

<sup>6</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 51. 52. 54, 3.

7) Cod. Theod. XVI, 5, 40; XVI, 6, 5.

8) Cod. Theod. XVI, 5, 63: proscriptis cp. XVI, 6, 6.

<sup>9</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 7, 1.

<sup>10</sup>) Eusebii Opp. ed. Königl. Preuss. Akad. d. Wissensch. Eusebii. De Vita Constantini-Eus. V. C. I, 5. III. 15. IV, 40 русс. пер. С.-Петербургской духовной академія СПБ. 1848 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 10, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. Theod. XVI, 5, 34.

краціей государственнаго устройства римской имперіи. По мѣрѣ совершавшагося процесса сліянія государства съ церковью, послѣдняя все болѣе, и болѣе, по счастливому выраженію историка Сократа, эллинизируется <sup>1</sup>) и принимаетъ формы государства <sup>2</sup>) Такъ въ устройствѣ все болѣе совершается сближеніе государства и церкви и устанавливается ихъ параллелизмъ.

Но каково было государственное устройство римской имперіи въ IV и V вѣкахъ?

Съ паденіемъ Константиновой династія римская имперія окончательно распалась на двѣ части, при чемъ это дѣленіе было тъмъ естественнъе, что въ римскомъ государствъ объединялись двѣ цивилизаціи, двѣ культуры — эллинская и латинская. Различаясь другъ отъ друга, они способствовали политическому раздѣленію. Впрочемъ это дѣленіе не нарушало древней общности. Imperium romanum по оффиціальному воззрѣнію этой эпохи понималось какъ единство, распадавшее только на части: восточную (partes Orientis) и западную (partes Occidentis). Изъ двухъ консуловъ, по которымъ оффиціально обозначался годъ, одного назначало правительство востока, другого-запада, но годъ по обоимъ вмѣстѣ датировался во всей имперін. Также и законодательство оставалось общимъ, не только въ отношении древнихъ правовыхъ нормъ, но также и указовъ этой эпохи, почему всякій владыка своей половины имперіи ко всякому указу приписываль также имя соправителя другой половины и всякій указь должень быль имѣть силу въ объихъ половинахъ. По положению Діоклетіана также вся имперія должна имѣть одну столицу. Но уже самъ Ліоклетіанъ содъйствовалъ нарушенію этого принципа, такъ какъ во времена своего владычества фактически резиденцію уничтожилъ, замѣнивъ ес главной штабъ-квартирой не связанной съ

 $29^{*}$ 

<sup>1)</sup> Socrat. I, 22, ed. Hussey p. 44 pycc. nep. crp. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gelzer H., Das Verhältniss von Staat und Kirche in Bysanze, Histor. Zeitchrift. Münch. 1901. Bd. 86 S. 196 cp. Optat. Miliv. Opp. ed. Dupin. Par. 1700 p. 56 De Schism. Donatist. III, 3.

известнымъ местомъ арміи. Поведеніе Діоклетіана по данному вопросу явилось примеромъ для нозднейшихъ римскихъ правителей, сдёлавшихъ своей резиденціей на западё-Миланъ и (съ половины V в.) Равенну, а на востокѣ-Константинополь. Со времени Констанція городь этоть быль слёдань не только императорской резиденщей, но въ качествѣ Новаго Рима также и второю столицей общей имперіи, которая скоро, какъ это вообще бывало на востокѣ, затмила старый Римъ и черезъ свое равенство съ нимъ снособствовала тому, что императорское единство сдёлалось только пустымъ звукомъ. Въ главномъ все было сделано уже при Діоклетіане черезъ разділь правительства: всякій владыка половины имперіи имбль свое собственное войско и свой штать должностныхъ лицъ, при чемъ всякое правительство, хотя и въ полномъ согласіи съ другимъ правительствомъ, но de jure совершенно самостоятельно должно было управлять своей ноловиной. Впроченъ такое положеніе, какъ это зам'ьтилъ великій Моммсенъ, никогда не существовало, но всегда одно правительство съ другимъ или враждовало или находилось отъ него въ зависимости <sup>1</sup>).

Во главѣ каждой половины имперіи стояль монархъ съ безусловной и неограниченной властью надъ личностью и имуществомъ своихъ подданныхъ. По возврѣнію той эпохи эта государственная форма была дана волею судьбы или лучше боговъ<sup>2</sup>). Съ обращеніемъ римской имперіи въ христіанство это воззрѣніе, какъ мы видѣли, было заимствовано также и церковью. Къ старымъ титуламъ императора съ развитіемъ христіанства присоединился впервые при сыновьяхъ Константина новый—dominus. Власть эта, говоритъ Моммсенъ<sup>3</sup>), сложилась не по образцу римскаго принципата, но по во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mommsen, Abriss der römischen Staatsrecht. Leipz. 1893-Mommsen, Staatsr. S. 354. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mommsen a. a. O. 351.

<sup>3)</sup> Mommsen a. a. O. S. 352.

сточному образцу персидскихъ царей съ заимствованиемъ какъ женскихъ украшеній съ жемчугомъ и драгоцёнными камнями на головѣ, такъ и придворныхъ церемоній--колѣнопреклоненія, евнуховъ и т. д. Непосредственное осуществленіе суверенной власти принадлежало исключительно одному императору. Сенать этой эпохи, какъ римскій, такъ и константинопольскій утратиль свое значеніе и фактически и de jure являлся не бояве, какъ мъстомъ публикаціи императорскихъ законовъ. Что сенать ни разу не быль вопрошаемъ при замѣщении трона и императоръ никогда къ нему не обращался за совѣтомъ, виною этого, читаемъ у Моммсена, <sup>1</sup>) была глупая и пустая аристократія, выше всего ставившая увеличеніе своихъ богатствъ и черезъ свое бездъйствіе попавшая въ руки солдать и варваровь. Вмѣсто сената высшимъ имперскимъ учрежденіемъ въ эту эпоху является императорская консисторія (consistorium), coбрание comites intra palatium или intra consistorium, государственный совьть, составлявшийся изъ находившихся при дворѣ должностныхъ лицъ перваго ранга и извѣстнаго числа облеченныхъ особымъ императорскимъ довъріемъ людей<sup>8</sup>). Назначеніе должностныхъ лицъ и законодательство принадлежало императору. Форма указовъ одинакова, какъ при интерпретаціи, такъ и при изданіи выходившихъ по иниціатив' императора распоряженій общихь и спеціальныхъ. Что императоръ могъ вмѣшиваться въ судъ, управленіе и командованіе въ любомъ для него случаь, это сльдуеть нев самаго существа абсолютной монархін. Само собою собственная деятельность владыки вовсе не была необходимостью. Этимъ давалась возможность бездарнымъ и инчтожныхь властителямь перенести большую часть своихь функцій на своихъ помощниковъ. Конечно до извъстной степени также и при этомъ способѣ управленія предполагается и даже тре-

<sup>1)</sup> Mommsen, Staatsr. S. 360.

<sup>2)</sup> Mommsen, Staatsr. S. 361 Mommsen, Strafrecht S. 284.

бустся личная дѣятельность правителя: по крайней мѣрѣ императоромъ и его совѣтомъ должны рѣшаться важнѣйшіе акты управленія и нѣкоторое число судебныхъ процессовъ въ послѣдней или единственной инстанціи. Насколько проявлялъ себя монархъ въ этихъ актахъ, это зависѣло отъ личныхъ способностей. Паденіе системы обнаруживается особенно ясно въ передачѣ также и этой дѣятельности въ руки правительственныхъ помощниковъ. Чтобы не отвлекать отъ важныхъ дѣлъ государственный совѣтъ, императоръ Өеодосій II, по призванію каллиграфъ, создалъ для восходящихъ на рѣшеніе государственнаго совѣта апелляцій особую комиссію, образовывавшуюся изъ одного или двухъ высшихъ должностныхъ лицъ, на чемъ все преобразованіе и остановилось <sup>1</sup>).

Какъ въ эпоху республики, такъ и принципата управленіе военное не отдѣлялось оть гражданскаго, при чемъ подъ послѣднимъ понималось не только управленіе въ тѣсномъ смыслѣ, администрація, но также и юстиція. Какъ прежде, такъ и позднѣе praeses и judex суть тождественныя наименованія для начальниковъ провинціи<sup>2</sup>). Новый порядокъ, создавъ противоположность гражданъ и солдать, пошелъ дальше, отдёливъ власть военную отъ гражданской. Впрочемъ это было сдѣлано такимъ образомъ, что гражданская должность, будучи номинально уничтожена. de jure стала разсматривается какъ военная (militia) служба безъ оружія, почему бандальера (cingulum) офицера была присвоена также и гражданскимъ должностнымъ лицамъ <sup>3</sup>). Эта реформа покоилась на дальнъйшемъ рость монархіи. Въ прежнее время начальникъ провинціи, обладая полнымъ имперіумомъ, въ преділахъ своего округа былъ носителемъ суверенной власти. Діоклетіановская монархія весь суверинитеть сосредоточила въ ру-

<sup>1)</sup> Mommsen, Staatsr. S. 361.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schiller H., Geschichte der Römischen Kaiserzeit. (Handbücher der alten Geschichte Ser. III, Abt. 2 Bd. II) Gotha, 1887. Bd. 2 S. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mommsen, Staatsr. S. 355.

кахъ монарха. Рядомъ съ нимъ стояли помощники, завѣдывавшіе опреділеннымъ кругомъ діль и въ этой области осуществлявшіе свою власть. Проведеніе этой организаціи, основанной на систематическомъ проведении раздъления гражданской и военной власти, является однимъ изъ существенныхъ элементовъ новаго порядка. Въ этомъ распредѣленіи по вѣдоиствамъ помощничества въ императорскомъ правительствѣ. какъ таковомъ. заключается развитіе, по современному выраженію, министерскаго положенія. Если старый государственный порядокъ до принципата не зналъ общихъ для всей имперіи должностей. но единственно территоріальныя, містно ограто діоклетіано-константиновскій режимъ создаль ниченныя, императорскихъ канцлеровъ въ лицѣ префекта лолжности преторіи императорскаго главнокомандующаго, magistri И militum, впрочемъ не безусловно, такъ какъ каждая изъ этихъ должностей, являясь высшей, частью черезь больший объемъ ввѣренной такому лицу области. частью черезъ учрежденіе подчиненныхъ ему гражданскихъ или военныхъ среднихъ и низшихъ должностныхъ лицъ, все же была ограничена территоріально предѣлами извѣстной части имперіи. Эта іерархія равнымъ образомъ являлась новшествомъ. Порядокъ принципата, говорить Моммсенъ<sup>1</sup>), зналь только обращение отъ должности къ суверенной власти, но собственно особый путь инстанцій впервые развила діоклетіановская монархія и это есть главный фундаменть, вполнь проникающій этоть государственный порядокъ, бюрократіи. Послёдняя выражается въ строгомъ схематизировании и прочномъ движении какъ высшихъ должностныхъ лицъ. такъ и подчиненнаго, фактически опиравшагося на должностныхъ лицъ персонала (officia), а также въ ранговомъ порядкъ и титуловании въ такомъ избыткъ и строгости, что вся послёдующая работа въ дальнёйшей стадіи являются трудомъ начальниковъ.

1) Mommsen. Staatsr. S. 356.

Digitized by Google

Считая излишнимъ разсмотръніе во всъхъ подробностяхъ гражданскаго и военнаго управленія, мы познакомимся съ нимъ только въ общихъ чертахъ.

Высшею гражданскою должностью имперіи былъ префекть преторіи <sup>1</sup>). Объемъ его власти часто м'внялся, но область господства всегда болье или менье сохранялась: напримьюь въ ть годы, когда Констанцій владьль востокомь, а Констансь западомъ, въ имперіи выступали рядомъ три префекта, одинъ-для всей восточной имперіи, второй-для Иллирика. Италін и Африки, а третій для Галлін, Испанін и Британіи<sup>2</sup>). Въ предълахъ этого круга, кромѣ старыхъ округовъ императорскаго управления, ихъ власти, исключая двухъ малыхъ дистриктовъ подчиненныхъ старымъ проконсуламъ---Азін и Африки, подлежали также всѣ провинціи, раньше не находившіяся въ непосредственномъ императорскомъ управленіи, а также и Италія, лишенная прежнихъ своихъ привилегій. Обособенное положеніе полуострова вполнѣ было уничтожено и ограничивалось однимъ Римомъ. Тождественность римскихъ городскихъ и императорскихъ должностей, которая развивалась въ республикѣ и держалась еще во времена принципата, теперь была устранена. Преторы и квесторы Рима были исключены изъ списка императорскихъ носителей власти и попали въ число муниципальныхъ должностныхъ лицъ<sup>3</sup>). Но городъ Римъ въ полицмейстерѣ принципата-praefectus Urbi сохранилъ городского начальника, которому подчинялись всё императорскія должности съ римской городской компетенціей, --- особенно императорскій управитель зерна 4) и коменданть городской пожарной команды, 5)-и который, хотя и уступаль въ сник префекту преторія, но стоялъ близко съ нимъ въ рангѣ. Съ



..

· .

<sup>1)</sup> Schiller II, 44 Mommsen, Staatsr. S. 356.

<sup>2)</sup> Mommsen, Staatsr. S. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Mommsen, Staatsr. S. 356. 57.

<sup>4)</sup> Mommsen, Staatsr. S. 211. 271.

<sup>5)</sup> Mommsen, Staatsr. S. 208. 271.

нревращеніемъ Константинополя во вторую столицу, этоть порядокъ былъ перенесенъ со Стараго также и на Новый Римъ,

Подчиненная должности префекта преторіи область ділилась въ началі на 12, а съ теченіемъ времени и на большее число дівцезовъ, изъ которыхъ одинъ въ каждой префектурѣ управлялся непосредственно черезъ префекта, а больная часть черезъ містоблюстителей послідняго (vicarius praefectorum praetorio), такъ сказать среднюю должность <sup>1</sup>).

Низшими должностями управленія были начальники значительно уменьшенныхъ со времени дюклетіановской реформы провинцій. Также и въ рангѣ они были понижены. Виѣсто легатовъ и проконсуловъ они замѣщались лицами не сенаторскаго ранга, носившими титулъ praesides или correctores (въ Италіи)<sup>2</sup>).

Юстиція и управленіе, будучи соединены въ однихъ и тёхъ же рукахъ, осуществлялись черезъ высшія, среднія и низшія должности.

Низшею инстанціей являлась должность начальника провинція. Исключая военной власти, его компетенція подлежало все высшее управленіе въ провинція, именно публикація законовъ, полиція и сборъ податей. Но главнымъ ихъ дѣломъ было отправленіе правосудія, по которому ихъ можно назвать judices ordinarii. За исключеніемъ ничтожныхъ дѣлъ, предоставленныхъ муниципальной юрисдикція, ихъ суду въ первой инстанція подлежаля всѣ гражданскія, а также и уголовныя дѣла. Исключеніе изъ этого правила въ предѣлахъ провянція было установлено только въ пользу сенаторовъ и лицъ перваго ранга, именно патрицевъ и всѣхъ облеченныхъ консудатомъ или одною изъ высшихъ имперскихъ должностей, судъ надъ которыми принадлежалъ или префекту преторіи при уча-

> 2 .

· n.

1) Mommsen, Staatsr. S. 357.

<sup>2</sup>) Mommsen, Staatsr. 357.

Digitized by Google

стіи нѣсколькихъ лицъ сенаторскаго сословія или даже императору и его консисторіи (cosistorium sacrum)<sup>1</sup>).

Въ Римб и въ Константинополѣ административныя дѣла, подлежащія обычно функціи провинціальныхъ начальниковъ, а также гражданские и уголовные процессы, насколько они не входили въ компетенцію подчиненныхъ ему должностныхъ лицъ, въ первой инстанции подлежали суду городского префекта<sup>2</sup>). Судъ его былъ окончательный и апелляции не подлежаль. Равнымь образомь судь городского префекта являлся судомъ второй инстанціи. Къ нему поступали на апелляцію приговоры низшихъ столичныхъ судовъ<sup>3</sup>), гдѣ существовали таковые, а также судебныя дѣла изъ отдѣльныхъ провинцій <sup>4</sup>) Средней инстанціей являлся викарій. осуществлявшій власть въ предблахъ одного діэцеза. Это была должность второго класса—vir spectabilis <sup>5</sup>) Назначались викарін императоромъ и отъ него же получали должностную власть. Первоначально викарій быль простымь помощникомь префекта преторіи, но затѣмъ мало по малу эманципировался и превратился въ самостоятельную должность. Отсюда компетенція викарія въ подчиненномъ ему дізцезѣ конкурпровала съ префектомъ преторіи, такимъ образомъ, что на судъ, напримѣръ, начальника провинціи можно было апеллировать или къ викарію или къ префекту. Впрочемъ къ послѣднему обращались рѣдко, почему всѣ дѣла въ діэцезѣ вершилъ викарій и вершиль въ послѣдней инстанціи, такъ какъ онъ рѣшалъ vice sacra. Апелляція оть него возможна была только къ императору. Въ административныхъ дълахъ и жалобахъ по поводу взысканія податей викарій составляль вторую инстанцію, хотя самь въ

<sup>3</sup>) Mommson, Staater. 358.

<sup>4</sup>) Для Константинопольскаго (C. Theod. I, 6. 1): Bithynia, Paphlagonia, Lydia, Hellespontus, Insulae, Phrygia salutaris, Europa, Rhodope et Haemimontus ср. Mommsen, Strafrecht S. 283.

<sup>5</sup>) Schiller II, 54.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mommsen, Staatsr. S. 357. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mommsen, Strafrecht 281, Mommsen, Staatsr. 357

распредѣленіи податей не участвовалъ. Въ отдѣльныхъ елучаяхъ онъ могъ накладывать наказаніе на провинціальнаго начальника, но слѣдствіе все же должно было итти къ императору или префекту преторіи.

Высшей инстанціей являлся префекть преторіи.

Во времена Септимія Севера и послѣ него префекть преторіи былъ-alter ego императора, центръ всего гражданскаго и военнаго управленія <sup>1</sup>). Такое положеніе не мирилось съ духомъ діоклетіано-константиновской монархіи, тенденціей которой было раздѣленіе властей военной и гражданской. Если еще подъ Діоклетіаномъ у префекта преторія была въ рукахъ военная и гражданская власть, хотя и ослабленная установленіемъ нѣсколькихъ префектовъ<sup>2</sup>), то Константинъ, проведя систему Діоклетіана болѣе послѣдовательно, черезъ учреждение должности magistri militum лишилъ его всякой военной власти <sup>3</sup>). Съ этого времени префекть преторіи сдѣлался высшею гражданской должностью. По рангу они принадлежали къ первому классу-viri illustres и фактически занимали первое мѣсто послѣ императора. Только consules ordinarii и patricii имъ преимуществовали. Но первые не имъли никакого политическаго значенія, а вторые были Константиномъ упразднены. Префектъ носилъ почетный титулъ раrens, Императоръ шелъ на встрѣчу ему до дверей и послѣ него никто уже не могъ входить въ сенать или консисторію <sup>4</sup>). Тотъ префекть, въ діэцезѣ котораго находился дворъ, носиль титулъ pr. pr. praesens и преимуществоваль въ рангѣ предъ другими. Въ сферъ гражданскаго управления префекту принадлежала высшая административная и судебная власть. Онъ имълъ большое вліяніе на назначеніе должностныхъ лицъ своей префектуры, при чемъ провинціальные начальники назначались

4) Schiller, II, 50. 51.

<sup>1)</sup> Karlowa, Röm. Rechtsgeschichte Leip. 1885 Bd. 1 S. 829.

<sup>2)</sup> Schiller II, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Karlowa a. a. O. S. 829. 30. Mommsen, Staatsr. 356.

императоромъ по его представлению. Они получали отъ него свои полномочія и подлежали его надзору. Чтобы послѣдній быль действительнее, они обязаны были представлять ему полугодовыя отчеты о всёхъ судебныхъ дёлахъ, какъ рёшенныхъ ими, такъ и имѣющихся въ производствѣ. Преступленія и проступки провинціальныхъ начальниковъ подлежали суду префекта. Хотя увольнение оть службы исходило только отъ императора, но префекть могъ временно устранять начальника провинція оть должности и даже назначить на его м'єсто замѣстителя. Въ сомнительныхъ случаяхъ начальникъ провинція могъ обратиться къ префекту или императору. поставивъ объ этомъ въ извѣстность викарія. При такихъ обстоятельствахъ префекть могъ въ предълахъ закона издать общеобязательные указы, такъ называемые formae generales  $^{1}$ ). Компетенции префекта подлежали также почта и распредѣленіе налоговаго бремени<sup>2</sup>). Ему же вносились натуральныя повинности, annonariae praestationes. Въ тьсной связи съ этимъ стоить его дѣятельность по продовольствію войска<sup>3</sup>). Что касается судебной власти. то таковая заключалась въ апелляціонномъ производствѣ. Въ дівцевѣ, который подчинялся ему непосредственно, онъ одинъ являлся виеллящонной вистанціей на судъ провинціальныхъ начальниковъ, тамъ же, гдѣ были викаріи, выступала конкуренція его съ послѣдними такимъ образомъ, что можно было апеллировать или къ нему или къ викарію, но нельзя было апеллировать къ нему на судъ послёдняго. При коллизіи предпочтеніе отдавалось суду сильнъйшаго. Такъ какъ префектъ судилъ вибсто императора vice sacra, то его приговоръ de jure былъ окончательнымъ и апеляція на него въ обычномъ порядкѣ не допускалась 4). Исключенія составляли уголовныя дёла высшихъ должно-



<sup>1)</sup> Schiller Bd. II S. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mommsen, Staatsr. S. 358. 59.

<sup>3)</sup> Schiller S. 51.

<sup>4)</sup> Schiller S. 52.

стныхъ лицъ. подлежавщія сулу государственнаго совёта или Послёдней же принадлежада также автентиконсисторів. ческая интерпретація законовь, а также обсужденіе по предложению правительства общегосударственныхъ дёлъ и особенно намвченныхъ къ изданію законовъ. Не будучи центральнымъ уголовнымъ судомъ для всей имперіи тоть же государственный совыть, на которомъ могъ лично присутствовать и представательствовать императоръ принималь апелляція на всёхъ должностныхъ лицъ первокласснаго ранга, особенно городскихъ префектовь: въ этихъ случаяхъ все дёло съ приговорами послёднихъ и предыдущей инстанціи, а также объясненіями сторонь представлядось императору и по правилу разръшалось въ консисторіи. Апелляція на решеніе должностныхъ янцъ второго ранга, comes Orientis. проконсуловъ и викаріевъ шла или подобнымъ образомъ или согласно приказу Өеодосія II въ особую комиссію, составлявінуюся изъ одного или нісколькихъ высшихъ иридворныхъ должностныхъ лицъ, изъ присутствующаго при дворѣ префекта преторія и изъ дворцовому квестора, передъ каковой идоноссь и могь пройти въ полномъ объемѣ 1).

Военная власть была отдёлена отъ гражданской. Таковъ лейтмотивъ діоклотіановскихъ преобразованій. Оборона страны нокомлась на арміи. Реорганизація послёдней заключалась въ томъ, что съ значительнымъ увеличеніемъ вограничныхъ гарнизоновъ была образована несвязанная съ опредёленнымъ мѣстопребываніемъ армія, всюду слёдовавшая за персоной свободнаго отъ резиденціи императора (ехетсітия ргаезевіанія). Чтобы освободить гражданское населеніе имперіи отъ тягостей рекрутскихъ наборовъ, войска все болѣе и болѣе стали пополнятся пностранцами — варварами, военноплѣнными или купленными франками, саксами и т. д., чѣмъ былъ нэрушень главимй иринципъ предыдущей эпохи, что одни подданные имперіи и только они должны охранять государство. Рядомъ съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mommsen, Strafr. S. 283. 284. 285.

этимъ проводятся внутреннія военныя реформы. Старая легіонная команда была упразднена. Вмѣсто легатовъ легіона или провинціальныхъ начальниковъ выступаютъ «пограничныя начальники» (duces limitum), которымъ ввъряется командованіе пограничными войсками (milites limatanei или riparienses). Послѣднія, какъ думаетъ Моммсенъ <sup>1</sup>). сами подраздѣлялись на небольшіе отряды, численностью оть 500 до 1000 человѣкъ по роду тогдашнихъ когортъ и аловъ, изъ которыхъ каждый находился подъ командой особаго офицера (trjbunus или praefectus). Что касается командованія арміей, новымъ полевымъ войскомъ, то таковое принадлежало императору и призваннымъ къ тому особымъ императорскимъ помощникамъ по военному управленію, носившимъ титулъ таgistri militum, въ раниъ хотя и уступавшимъ префектамъ преторіи, но находившимся съ ними въ первомъ классѣ должностей. Какъ предполагаетъ Моммсенъ<sup>2</sup>), эта должность главнокомандующаго была создана Константиномъ Великимъ. Съ этого времени во всей имперіи или послѣ раздѣленія ея въ каждой половинѣ выступало два главнокомандующихъ, одинъ для пфхоты (magister peditum), другой-для конницы (magister equitum). Оба они были начальниками не только полевыхъ войскъ, но чрезъ посредство подчиненныхъ имъ duces limites также и пограничныхъ. Военная юрисдикція сначала уголовная, а позднѣе и по гражданскимъ дѣламъ принадлежала военнымъ властямъ. По діоклетіано-константиновскимъ установленіямъ она была ввёрена у пограничныхъ войскъ пограничному начальнику (duces limitum), а у полевыхъмагистру, причемъ аппелляція въ обоихъ случаяхъ ніла къ императору.

Обратимся тенерь къ церкви.

Съ торжествомъ христіанства императоръ сталъ во главѣ

<sup>1)</sup> Mommsen, Staatsr. S. 359.

<sup>2)</sup> Mommsen, Statsr. S. 359. 60.

церкви. По словамъ Евсевія <sup>1</sup>) уже Константинъ Великій «дъйствовалъ, какъ общій, поставленный отъ Бога еписконъ». Ту же мысль точнѣе выразилъ императоръ Константинъ, сказавъ «справедливо»<sup>2</sup>) епископамъ никейскаго собора: «вы — епископы внутреннихъ дѣлъ церкви, а меня можно назвать поставленнымъ отъ Бога епископамъ лълъ внъшнихъ». Внутреннія дъла-то, какъ мы видъли, священнодъйствія. Власть надъ ними — potestas ordinis — принадлежала исключительно епископанъ. Внёшнія дёла-это юрисдикція, дёла управленія въ широкомъ смыслѣ. Въ древности власть надъ ними принадлежала христіанской общинѣ, такъ какъ отъ ея рецепціи зависьла ихъ сила и законность. Съ обращеніемъ императоровъ въ христіанство къ нимъ, какъ представителямъ міра церкви, переходить власть въ отношеніи рецепціи, власть судить о законности д'вйствій, такимъ образомъ высшая церковная власть. Отсюда императоръ дѣлается какъ бы главою церкви. Послѣдующее время еще болѣе укрѣпило это высщее церковное положеніе императора. перенеся центръ тяжести императорской власти въ мистическую область. Въ глазахъ напы Льва и другихъ отцовъ церкви императоръ силою Божественнаго внушенія глава церкви <sup>3</sup>). Богь действуеть черезь него <sup>4</sup>). Св. Духъ въ немъ обитаеть и научаеть истинной вёрё. Такимъ образомъ импе-

<sup>4</sup>) Leonis ep. ad Leon. imp. Jaffe, Nr. 309, Sacerdotalem namque et apostolicum tuae pietatis animum etiam hoc malum ad justitiam ultionis debet accendere... cf. Leon. ad Marcian. imp. (4 mart. 453) Jaffe Nr. 269 Ball. 1, 1199.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eeuseb. V. C. I. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb V. C. IV, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Leonis ep. ad. Leonem imp. (1 sept. 457 Jaffe. nr. 301 Opp. ed. Ballarini 1, 1305) Secundum illam fiduciam quam ex dei inspiratione universali ecclesiae praestitistis.... profiteremini in totius mundi pacem chalcedonensis synodi vos esse custodes. Leonis ep. ad Leonem imp. 1 dec. 457 Jaffe Nr. 309, Bal. 1, 1321. Cum enim elementiam tuam Dominus tanta sacramenti sui illuminatione ditaverit, debes incunctanter advertere, regiam potestatem tibi non ad solum mundi regimen, sed maxime ad ecclesiae praesidium esse collatam. cf. Leon. ep. Jaffe, Nr. 317 Ball. I 1344 H Jaffe Nr. 318 Ball. I 1353.

ратору въ силу Божественнаго велѣнія, а также въ силу своего представительства міра церкви принадлежить высшая церковно-правительственная власть.

Въ этой двойственности власти весь трагизмъ положения византійскихъ императоровъ.

Подчиняясь всецбло еписконамъ въ области внутренной церковной власти, potestatis ordinis. императоры, стоя во главѣ неркви, въ то же время являются ихъ владыками. Эта двойственность въ особенности бросается въ глаза у Өеодосія II этого императора-святого 1), императора-монаха-схимика, обратившаго дворецъ въ монастырь 2), наконецъ императора. глубоко и искренно убъжденнаго, что онъ «не можеть нриказывать спископамъ»<sup>3</sup>). Въ сферѣ внутренней церковной власти, potestas ordinis. подчинение iepapxamb v этого императора доходило до крайности. Современный ему церковный историкъ Өеодорить сообщаеть изъ его жизни слѣдующій куріозный случай. «Одинъ человѣкъ, проводившій жизнь подвижническию, но въ душѣ питавшій чувства довольно дерзкія, пришелъ къ царю (Осодосію младшему) съ какою то просьбою. Когда же. делая это несколько разъ. онъ не получилъ просимаго, то отлучилъ царя отъ церковнаго общенія, в связавъ его сими узами, удалился. Посл'в того благовърный царь, прибывъ во дворецъ, тогда какъ время призывало къ столу и сошлись лица, имѣвшія раздѣлить его трапезу, сказаль, что онъ не вкуситъ пищи, пока не будетъ разрѣшенъ отъ запрещения. Поэтому онь послаль въ архіерею одного изъ самыхъ близкихъ къ себѣ людей и просилъ его, чтобы повелёно было связавшему его разрёшить. Епископъ отвёчаль, что не слѣдуетъ принимать запрещеніе оть всякаго, и объявилъ, что самъ разрѣшаеть его. Однако же царь не принялъ

 Theodoret. Historia ecclesiastica ed. Gaisford. Oxford. 1854—Theod. h. e. V, 37, русс. пер. С.-Петербургской духовной анадехія СПБ. 1851 стр. 370.
 2) Socrat VII, 22 р. п. стр. 538.

<sup>3</sup>) Mansi IV, 1408 **ДВС. I, 830.** 

разрѣшенія, пока связавшій, бывъ отысканъ съ великимъ трудомъ, не возвратилъ ему общенія»<sup>1</sup>). И вмѣстѣ съ тьмъ тотъ же смиренный императоръ Өеодосій II въ сферѣ указанной нами внышней церковной власти являлся главою церкви. Не только современники, въ родѣ напы Льва Великаго, но и самъ императоръ считалъ себя «крайнимъ судьею» въ ділахъ церкви. Это прямо можно вывести изъ посланія Өеодосія II къ Кириллу александрійскому, въ которомъ онъ, упрекая послёдняго въ интригахъ противъ Несторія, между прочимъ нишеть: «Выше всего мы поставляемъ страхъ Божій, по которому и погрѣшающимъ оказывается снисхожденіе. Но непохвально то, что не имѣють снисходительности тѣ, которые должны бы отъ насъ заслуживать всякія похвалы и особенное уважение за глубокое благочестие. Священно-служители должны быть примфромъ и добрыхъ нравовъ и чистоты вфры, должны всегда отличаться простотою жизни, знать сущность каждой вещи и преимущественно учение благочестія, особенно если возникаетъ какой-либо вопросъ или сомизніе. Ибо и сначала это учение опредѣлили для насъ не угрозы какоголибо владыки, или думающаго владычествовать, но совъщанія св. отцовъ и священнаго собора. Впрочемъ, всякому приказаній ли болѣе получаеть твердости извѣстно, отъ благочестіе или отъ разумѣнія. Посему твое благочестіе нынѣ же должно объяснить намъ, почему ты, миновавъ насъ, которые, какъ тебѣ извѣстно, очень заботныся о благочестіи, и священныя лица встхъ мтстъ, собраніе которыхъ могло бы удобно разрѣшить недоумѣнія, произвелъ самъ собою смятеніе и раздѣленіе въ церквахъ»<sup>2</sup>). Въ качествѣ того же главы церкви дѣйствовалъ тотъ же Өеодосій II, когда онъ требоваль оть Флавіана константинопольскаго изложенія вѣры<sup>3</sup>)

3) Mansi VI, 539 ABC. III, 33.

30

<sup>1)</sup> Theodoret V, 37 р. п. стр. 370.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1109 ДВС. I, 475. 476.

назначалъ и смѣщалъ епископовъ <sup>1</sup>), созывалъ вселенскіе соборы (ефесскіе 431 и 449 гг.), опреділяль місто и время ихъ собранія, открывалъ<sup>2</sup>) и закрывалъ ихъ, и наконецъ своимъ утвержденіемъ сообщаль силу соборнымъ опредѣленіямъ<sup>3</sup>). Это не все. По мнѣнію отцовъ ефесскаго собора «невозможно, чтобы составленное (соборомъ) опредѣленіе утверждено было законнымъ порядкомъ безъ воли Его величества» <sup>4</sup>). императору Өеодосію въ качествь Отсюда обращение къ послѣдней инстанціи, какъ кирилловцевъ, такъ и восточныхъ ефесскаго собора 431 г. съ просьбой кассировать постановленія противоположной партіи, а принять и утвердить ихъ собственныя <sup>5</sup>). На этой же точкѣ зрѣнія стоялъ и папа Левъ Великій, когда просилъ того же Өеодосія II отмѣнить опредѣленія разбойничаго собора, «дабы все оставалось въ томъ положении, въ какомъ было прежде всякаго суда»<sup>6</sup>). Наконець образь действій того же самаго Өеодосія Младшаго послѣ сфескаго собора 431 г. наглядно показываеть, что онъ стоялъ во главф церкви и, опираясь только на свою высшую церковную власть, могъ добиться заключенія перемирія между Кирилломъ александрійскимъ и Іоанномъ антіохійскимъ 7).

Императоръ—глава церкви. Какъ въ сферѣ гражданскаго, такъ и церковнаго управленія ему принадлежить высшая власть. Слѣдствіемъ этого явилось какъ оцерквленіе, если такъ можно выразиться, римской имперіи, такъ и заимствованіе церковью римскаго государственнаго устройства. Ближайшимъ базисомъ для этого была установившаяся со временъ Діоклетіана и утвержденная никейскимъ



<sup>1)</sup> Socr. V, 8 Mansi V, 255. 418 ДВС. Ц, 298. 494.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1395 **ДВС.** I, 803.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi V, 414. 418. VI, 601. ДВС. II, 487. 492 III, 160.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Mansi IV, 1373 ДВС. I, 780.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi IV, 1371. 1373. 1377. 1380. 1381. etc. ДВС. I. 778. 780. 785. 787. 789 и т. д.

<sup>6)</sup> Mansi VI, 7 Leon. ep. 43 **ДВС.** III, 66 н сл.

<sup>7)</sup> Mansi V. 278. 284. 288. 301 sq. ABC. II, 344. 349. ep. 352. 372 HT. A.

соборомъ <sup>1</sup>), какъ общее правило, тождественность гражданскихъ и церковныхъ провинцій и ихъ митрополій. Совпаденіе двухъ конечныхъ пунктовъ—императоръ и провинція—повело къ дальнъйшему сліянію государственнаго и церковнаго устройства римской имперіи.

Сущность діоклетіано-константиновыхъ реформъ въ госводилась, какъ сударственномъ правъ мы видъли. 1) къ раздѣленію власти военной и гражданской и 2) къ введенію канцлеровъ-praefectus praetorio и magistri militum, какъ ближайшихъ помощниковъ императора въ управленіи гражданскомъ и военномъ. Первый принципъ лежаль въ природѣ церкви. Какъ сложившійся вполнѣ институть, послёдняя со всёмъ своимъ устройствомъ и iepapxieй была признана императоромъ Константиномъ и, какъ таковая, вошла въ систему римскаго государства. Иное дъло-вопросъ о канцлерствѣ. Будучи главою церкви, императоръ въ этой области, не меньше, чѣмъ въ сферѣ гражданскаго и военнаго управленія нуждался въ помощникъ. Въ церковныхъ вопросахъ императоръ, несмотря на всю свою компетентность и любовь къ церкви, не могъ обойтись безъ посторонней помощи. Самая особенность природы церкви заставляла его искать совѣта и содѣйствіе епископовъ. Уже со временъ Константина мы видимъ при императорахъ епископовъ въ качествѣ ихъ ближайшихъ помощниковъ и совѣтниковъ по церковнымъ дѣламъ. Таковы при Константинѣ Осія кордубскій и Евсевій никомидійскій; при Констанціи-тоть же Евсевій, Акакій кесарійскій, Валенть и Урзацій, при император'в Валенть Евдоксій и т. д. Отличительный характеръ этого помощничества-отсутствіе системы: все основывается на довфріи монарха. Со временъ Өеодосія Великаго это должно было измѣниться, Рядомъ съ проведениемъ единства въры. онъ желалъ vuo-

**3**0\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nic. c. 4. 5. 6 fin. Гидуляновъ. Митрополиты въ первые три въка христіанства. Москва. 1905 стр. 263 и сл. 345 и сл.

рядочить также и церковное устройство. Примъръ западныхъ императоровъ, имъвшихъ въ лицъ епископовъ Рима, своихъ коронныхъ совътниковъ и помощниковъ по управленію церковными дълами, указалъ ему дорогу. Такимъ императорскимъ помощникомъ долженъ былъ, по мысли Өеодосія, явиться его придворный епископъ, епископъ второй столицы имперіи, епископъ константинопольскій. Въ сферъ церковнаго управленія онъ долженъ былъ быть тъмъ же, чъмъ былъ префектъ преторіи въ сферъ управленія гражданскаго. Вотъ цъль третьяго канона константинопольскаго собора 381 г.

Но къ тому же стремился и александрійскій епископъ, желавшій быть первымъ епископомъ востока и имѣвшій для того много въскихъ данныхъ! Чтобы уничтожить это соперничество и облегчить упрочиться константинопольскому епископу, быль изданъ канонъ второй, намѣтившій предѣлъ, дальше котораго. не должна была распространяться власть другихъ іерарховъ востока. Такъ въ каноническое право проникло понятіе церковнаго діэцеза. Не опираясь однако на исторію и не отвѣчая потребностямъ церкви, діэцезы церковные, какъ аналогія гражданскимъ. не развились и вскорѣ пали. Гражданскіе діэцезы Понть и Азія составили одинъ церковный діэцезъ Өракія, епископа константинопольскаго, напротивъ гражданскій восточный діэцезъ раздѣлился на два церковныхъ діэцеза, находившихся въ подчинении у епископовъ антіохійскаго и іерусалимскаго. Въ одномъ только Египтъ церковный діэцезъ совпадалъ съ гражданскимъ, но здѣсь, какъ мы это видѣли, діэцезъ поглотилъ провинцію, такъ какъ церковное устройство провинціи, какъ таковой, въ Египть доказано быть не можеть. Халкидонскій соборъ въ своихъ канонахъ 9, 17 и 28 окончательно установиль то, чего желаль въ свое время Өеодосій Великій. Устройство и управление церковное и гражданское сдёлались параллельны и аналогичны. Во главѣ государства-церкви стоить императорь. Помощниками его являются въ сферѣ управленія гражданскаго --- префекть преторіи, церковнаго --- констан---

тинопольскій опископъ. Рядомъ съ ними. хотя рангомъ ниже, стоять въ управлении имперіи: административномъ---викаріи, церковномъ-епископы александрійскій, антіохійскій и јерусалимскій. Наконець тімь подчинены — начальники гражданскихъ провинцій, президенты, этимъ---митрополиты, начальники провинцій церковныхъ. Особенно хорошо этоть параллелизмъ управленія выступаеть въ сферѣ суда. По процессамъ гражданскимъ и уголовнымъ первой инстанціей былъ судъ начальника провинціи. Отсюда апелляція, какъ мы знаемъ, шла или къ викарію или къ префекту преторіи, при чемъ постановление какъ перваго, такъ и второго, являясь vice sacra, было окончательнымъ и безапелляціоннымъ. Таковъ же по смыслу каноновъ халкидонскаго собора порядокъ инстанцій церковнаго суда. Дело, решенное въ первой инстанции митрополитомъ изъ восточнаго, напримъръ, діэцеза въ апелляціонномъ порядкѣ, направлялось или къ епископу антіохійскому или епископу константинопольскому, причемъ приговоръ какъ того, такъ и другого былъ окончательнымъ и безапелляціоннымъ.

Само собою этоть порядокъ установился не сразу. Утвержденіе высшей власти константинопольскаго епископа произошло не безъ сопротивленія. Понадобился продолжительный періодъ времени, чтобы начала, возвѣщенныя Өеодосіемъ Великимъ, вошли въ жизнь и одержали побѣду. Какъ совершился этотъ процессъ, этимъ мы нынѣ и займемся.

II.

## Церковная политика императоровъ Граціана и Оеодосія Великаго и дальнѣйшее развитіе церковно-правительственной власти на востокѣ.

Монархи, правленіе которыхъ знаменуетъ новый поворотъ въ исторіи развитія церковнаго устройства римской имперіи, были Граціанъ и Өеодосій I. Толерантная политика Валентиніана I не встрѣтила сочувствія въ церкви. Подъ предлогомъ единства

въры всъ церковныя партіи стремились къ единодержавію въ имперіи. Всякая партія требовала для себя не только свободы исповѣданія и защиты со стороны императора, но также притязала на исключительное господство въ имперіи и на подчиненіе всѣхъ другихъ партій <sup>1</sup>). Это повело къ болѣе рѣшительному проведенію той политики, направленіе которой даль уже Константинь. Такъ была создана православная государственная церковь или съ другой стороны православное царство, именно: Граціанъ основалъ православную государственную церковь противъ инославныхъ партій, а Өеодосій продолжиль въ этомъ отношеніи его политику, начавь въ то же время систематическое преслѣдованіе язычества, въ чемъ ему послѣдовалъ западный императоръ. Какъ это справедливо замѣтилъ Гарнакъ<sup>2</sup>), созданіе ими государственной церкви не было дѣломъ высшихъ политическихъ плановъ, но вытекавшимъ съ необходимостью результатомъ историческаго развитія. Они только сумѣли понять это и провести, при чемъ вслѣдствіе своего церковнаго воспитанія внутренно этому сочувствовали. Иниціаторомъ явился Граціанъ. Насколько онъ въ своихъ церковно-политическихъ актахъ находился подъ вліяніемъ епископовъ, это не поддается изслѣдованію <sup>3</sup>). Во всякомъ случаѣ, рядомъ съ внутреннимъ убѣжденіемъ юноши въ истинность никейскаго исповѣданія весьма значительно было личное вліяніе Амвросія. Можно замѣтить, говорить Рихтеръ 4), какъ всякая личная встрѣча императора и епископа сопровождалась изданіемъ законовъ, или благопріятствующихъ правамъ церкви и клира, или ограничивавшихъ свободу иномыслящихъ христіанъ.

Первый законъ въ пользу религіи каеолической святости (pro religione catholicae sanctitatis) исходить отъ Граціана, вѣ-



<sup>1)</sup> Loening KR. I. S. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack art. Gratian RE. VII, 65.

<sup>3)</sup> Harnack, Gratian. RE. VII, 63.

<sup>4)</sup> H. Richter D. Weström. Reich. bes. unter d. Kaisern Gratian n. S. W. S. 269 ff. 492 f. cp. Rauschen, Jahrb. S. 30. 38. 47. 119. 126 f.

роятно, уже въ началѣ 376 г.<sup>1</sup>). Всякія еретическія собранія запрещаются какъ въ городахъ, такъ и въ странѣ. Всѣ мѣста, гдѣ подъ вымышленнымъ предлогомъ алтари поставлены ерстиками, или гдѣ послѣдніе собираются, подлежатъ конфискаціи. Всѣ церкви должны быть переданы каеоликамъ. Законъ этотъ до насъ не дошель. Граціань ссылается на него въ слѣдующемъ за нимъ законѣ оть 378 г.<sup>2</sup>), изданномъ на имя префекта преторіи Есперія и имѣвшемъ своею цѣлью понудить исполненіе ранѣе опубликованнаго закона. Quod sive гласить законъ, dissimulatione iudicum seu profanorum inprobitate contigerit, eadem erit ex utroque pernicies<sup>3</sup>). Можно думать, что здѣсь имѣется въ виду смертная казнь. Впрочемъ, не слѣдуетъ забывать, говорить Гарнакъ 4), что законодательство бывало темъ строже, чъмъ болье законодатель сознавалъ свое безсиліе осуществить его на практикѣ. Третій законъ и въ томъ же драконовскомъ духѣ послѣдовалъ въ 379 году изъ Милана<sup>5</sup>). Императоръ опять высказывалъ свое отвращение къ еретикамъ, признавая таковыми встахъ, qui vel levi argumento indicio catholicae religionis et tramite detecti fuerint deviare. Bo всъхъ этихъ законахъ внутреннее исповъдание именующихъ себя еретиками настолько не затрагивается, что они находились какъ въ свить императора, такъ и на высшихъ должностныхъ местахъ. Но запрещение всякаго некаеолическаго богослужения и лишеніе инославныхъ исповѣданій правъ вообще и права собственности въ частности было равносильно ихъ смертному приговору. Что касается донатистовъ, которыхъ Валентиніанъ хотя и не преслѣдовалъ, но духовенство которыхъ обозвалъ недостойными священниками <sup>6</sup>), то противъ нихъ Гра-

- <sup>3</sup>) C. Theod. XVI, 5, 4 fin.
- 4) Harnack RE. VII, 63. 64.

6) C. Theod. XVI, 6, 1.



<sup>1)</sup> Harnack Gratian RE. VII, 63. cp. Rauschen, Jahrb. S. 30 anm. 1.

<sup>2)</sup> C. Theod. XVI, 5, 4. Rauschen Jahrb. S. 30.

<sup>\*)</sup> C. Theod. XVI, 5, 5 cf. Cod. Justin I, 5, 2.

ціанъ издалъ два спеціальныхъ закона, изъ которыхъ второй отъ 377 г. былъ адресованъ къ Флавіану, викарію Африки<sup>1</sup>). Эдиктъ написанъ въ такомъ тонѣ, будто продиктованъ фанатичнымъ еппскопомъ. По содержанію своему онъ тождествененъ съ законами противъ всѣхъ еретиковъ: церкви донатистовъ должны быть переданы каооликамъ, а мѣста изъ собраній—фиску.

Рядомъ законовъ Граціанъ одновременно съ симъ облагодѣтельствовалъ православный клиръ и каоолическія перкви. Въ 376 году былъ отмѣненъ законъ, охранявший права государства относительно церковной подсудности <sup>2</sup>). Всѣ церковныя спорныя дѣла и легкіе деликты, относящіеся къ соблюденію религіи. были признаны подсудными мѣстнымъ епископамъ и соборамъ діэцеза, за исключеніемъ уголовныхъ дѣлъ, въдаемыхъ свътскими властями: «si qua sunt ex quibusdam dissensionibus levibusque delictis ad religionis observantiam pertinentia, locis suis et a suae dioeceseos synodis audiantur, exceptis quae actio criminalis ad ordinariis extraordinariisque judicibus aut illustribus potestatibus audienda constituit<sup>3</sup>). Въ слѣдующемъ году императоръ издалъ знаменитый законъ, по которому не только духовенство высшихъ степеней, но и низшихъ до привратника, -- было освобождено отъ всіхъ принудительныхъ должностей и личныхъ повинностей 4). Въ 379 г. послѣдовалъ эдиктъ, которымъ освобождалась отъ налоговъ мелкая торговля клириковъ въ Иллирикъ, Италіи и Галлін <sup>5</sup>). Наконецъ подъ вліяніемъ Амвросія былъ пзданъ тотъ гуманный законъ, который въ случав перехода въ христіанство освобождаль дочерей актеровь, de jure принадле-

<sup>5</sup>) C. Theod. XIII, 1, 11.



<sup>1)</sup> C. Theod. XVI, 6, 2 cp. C. Justin. I, 6, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) C. Theod. XVI, 2, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) С. Theod. XVI, 2, 23. подр. см. Н. С. Суворовъ, Объемъ дисциплинарнаго суда и юрисдикцій церкви въ періодъ вселенскихъ соборовъ. Москва. 1906 стр. 266 и сл.

<sup>4)</sup> C. Theod. XVI, 2, 24 cp. C. Just. I, 3, 6.

жавшихъ къ этому званію, отъ ихъ позорныхъ обязанностей <sup>1</sup>). Граціанъ вмѣшался въ постыдную римскую схизму и рѣшилъ этотъ споръ въ пользу Дамаса, причемъ этого, по выраженію Гарнака<sup>2</sup>), провозвѣстника дурныхъ въ собственномъ смыслѣ слова папъ поставилъ въ послѣдней инстанціи судьею надъ всѣми западными епископами, участвовавшими въ этомъ спорѣ. Такимъ образомъ и въ этомъ эпизодѣ. грозившемъ подорвать его значеніе, римскій епископъ остался въ выигрышѣ.

Съ 382 года начинается систематическое преслѣдованіе язычества. Въ этомъ году Граціанъ резидировалъ въ Миланъ и находился слѣдовательно подъ непосредственнымъ вліяніемъ Амвросія. Рядомъ спеціальныхъ указовъ были установлены: конфискація всѣхъ принадлежащихъ языческимъ храмамъ земель, прекращение государственной дотации жреческимъ коллегиямъ и вообще античному культу, лишение всего жреческаго сословія, не исключая весталокъ, всѣхъ правъ и преимуществъ и т. д. <sup>3</sup>). Особенно чувствительный ударъ нанесъ молодой императоръ самолюбію язычниковъ. когда въ 375 году отклонилъ отъ себя предложенный ему сенатомъ титулъ Pontifex Maximus 4), а въ 382 году приказалъ удалить изъ сената алтарь побѣды <sup>5</sup>). Смущенные отцы отправили къ нему тогда депутацію съ Симмахомъ во главѣ. которой однако не посчастливилось. Амвросій и Дамасъ въ христіанскомъ большинствѣ сената нашли себѣ союзниковъ и помѣшали даже пріему депутація <sup>6</sup>). Наконецъ незадолго до своей смерти Граціанъ издалъ законъ<sup>7</sup>), угрожавшій лишеніемъ всѣхъ правъ за переходъ въ язычество или іудейство.



<sup>1)</sup> См. законы объ актерахъ С. Theod. XV, 7, 1-9, которые однако доказывають на непримъняемость эдикта Граціана.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack RE. VII, 64.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) C. Theod. XVI, 10. 20: Ambros. ep. 17. 18. Summachi Q. Aurel. quae supersunt omnia. ed. Otto Seeck Berol. 1883 ep. X, 61.

<sup>4)</sup> Zosim. hist. nova. ed. Mendelsohn. Lips. 1887. IV, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Schultze V. Gesch. d. Unterg. Bd. 1. S. 225 f. Буасье, Паденіе язычества, стр. 413—415 и сл.

<sup>6)</sup> Rauschen S. 119. 126. Буасье стр. 423.

<sup>7)</sup> C. Theod. XVI, 7, 3.

Въ тѣсной связи со всѣми этими мѣропріятіями Граціана стоить политика Өеодосія Великаго. Иравославіе послѣдняго, въ глазахъ Граціана, духовнаго сына св. Амвросія, какъ мы видѣли, было рѣшающимъ факторомъ при избраніи его на престолъ. Өеодосій съ такимъ жаромъ сталъ проводить политику Граціана на востокѣ, что вскорѣ даже его затмилъ своими лучами. Что началъ Константинъ—дать римской имперіи единую вѣру, то закончилъ Өеодосій <sup>1</sup>). Какъ коренной западный христіанинъ, онъ само собою сдѣлалъ это, ставъ, согласно римской традиціи, на точку зрѣнія никеизма <sup>2</sup>). Завязавшіяся со времени крещенія близкія отношенія его съ Ахоліемъ өессалоникійскимъ еще болѣе укрѣпили его въ истинности этого именно исповѣданія.

Воспользовавшись благопріятными обстоятельствами, одушевленный боецъ вѣчнаго Христа, Ахолій постарался использовать свое вліяніе на императора въ интересахъ никейства. Само собою сужденія св. отца по этому вопросу были проникнуты тѣмъ фанатизмомъ, безъ котораго читаемъ у Гюльденпеннинга<sup>3</sup>). тогдашніе защитники, православной церкви не могли говорить о не каволикахъ. Императоръ услышалъ отъ него, что церкви Иллирика и Македоніи сохранятюъ въ полной неприкосновенности истинную вѣру, какъ она передана апостолами и утверждена въ Никеѣ, напротивъ на востокѣ пстинная вѣра исчезла, и населеніе съ Константинополемъ во главѣ погрязло въ ереси<sup>4</sup>). Слѣдствіемъ этого воздѣйствія явилось изданіе знаменитаго эдикта 27 февраля 380 г.

«Намъ угодно, провозглашаеть Өеодосій, чтобы всѣ народы, управляемые нашимъ милосердіемъ и умѣренностью, твердо держались той религіи, которой поучалъ римлянъ св. Петръ, которая вѣрно сохранилась преданіемъ и которую въ

<sup>3</sup>) Güldenpenning und Illand, Der Kaiser Theodosius d. Grosse. Halle. 1878 S. 76.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ambros. Opp. Par. 1569 p. 491.

<sup>2)</sup> Harnack DG. II, 263.

<sup>4)</sup> Cp. Socr. V, 6 Soz. VII, 4.

настоящее время исповидуеть первосвященникъ Ламасъ и александрійскій епископъ Петръ, — человѣкъ апостольской святости. Согласно съ ученіемъ апостоловъ и правилами евангелія, будемъ върить въ единое Божество Отца, Сына и св. Духа, соединяющихся съ равнымъ величіемъ въ благочестивой Троиць. Посльдователямъ этого ученія мы дозволяемъ принять название христіанъ касолическихъ, а такъ какъ всѣхъ другихъ мы считаемъ за сумасбродныхъ безумцевъ, то мы клеймимъ ихъ позорнымъ названіемъ еретиковъ и объявляемъ, что ихъ сборища впредь не должны присваивать себѣ почетное наименование церквей. Кромѣ приговора божественнаго правосудія, они должны будуть понести строгія наказанія, какимъ заблагоразсудить подвергнуть ИХЪ наша власть. руководимая небесною мудростью» <sup>1</sup>).

Рихтеръ<sup>2</sup>) считаетъ этотъ законъ за голосъ дикаго религіознаго фанатизма на тронѣ. Съ этимъ едва ли можно согласиться. Изъ отзывовъ современниковъ, напримѣръ Григорія Богослова, Оемистія, Ливанія и другихъ, можно заключить, что самъ императоръ былъ свободенъ отъ религіознаго фанатизма<sup>3</sup>). Такого же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cod. Theod. XVI, 1, 2 (380 Febr. 27). Imppp. Gratianus, Valentinianus et Theodosius AAA. edictum ad populum Urbis Constantinopolitanae. Cunctos populos, quos clementiae nostrae regit temperamentum, in tali volumus religione versari, quam divinum Petrum apostolum tradidisse Romanis religio usque ad nunc ab ipso insinuata declarat quamque pontificem Damasum sequi claret et Petrum Alexandriae episcopum virum apostolicae sanctitatis, hoc est, ut secundum apostolicam disciplinam evangelicamque doctrinam patris et filii et spiritus sancto unam deitatem sub parili maiestate et sub pia trinitate credamus. Hanc legem sequentes Christianorum catholicorum nomen iubemus anplecti, reliquos vero dementes vesanosque iudicantes haeretici dogmatis intamiam sustinere nec conciliabula eorum ecclesiarum nomen accipere, divina primum vindicta, post etiam motus nostri, quem ex caelesti arbitrio sumpserimus, ultione plectendos. Dat. III Kal. Mars. Thessol: Gratiano a. Y. et Theodosio A. I conss.

<sup>2)</sup> Richter, Das Weström. Reich. Berl. 1865 S. 528.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) На его терпимость жалуется Григорій, предъявлявшій конечно къ θάρσος η θράσος православнаго владыки довольно высокія требованія (ср. Gregorii Naz. Opp. t. II de vita sua carm. XI v. 1278 sq.).

мнѣнія о Өеодосіи Великомъ— Өемистій <sup>1</sup>) и Ливаній <sup>2</sup>). О терпимости его къ иновѣрцамъ прямо говорить Сократь <sup>3</sup>). Болѣе правильно сужденіе Ифланда <sup>4</sup>) Ульгорна <sup>5</sup>) Раушена <sup>6</sup>) и Гарнака <sup>7</sup>). Они полагаютъ, что этотъ эдиктъ является только религіозно - политической программой великаго императора. Идеаломъ Өеодосія является установленіе въ имперіи единой православной вѣры, причемъ таковою признается вѣра Дамаса римскаго и Петра александрійскаго.

Изъ четырехъ церковныхъ партій, исторію которыхъ мы прослѣдили, именно аномеевъ, омеевъ, омойузіанъ и омоузіанъ, въ это время дѣйствующими, какъ церковныя партіи, остались только двѣ послѣднія. Аномейство, какъ мы видѣли, выродилось въ секту уже въ царствованіе Валента. Съ гибелью послѣдняго у Адріанополя, такая же судьба постигла омеевъ. Указъ Осодосія отъ 27 февраля 380 г. былъ смертнымъ приговоромъ для строгаго аріанства. Правда, таковое не исчезло и долгое еще время давало себя знать, но, какъ церковная партія, оно перестало существовать. Главная роль съ этихъ поръ на востокѣ стала принадлежать омойузіанамъ.

Являясь господствующей еще со временъ Констанція, омойузіанская партія распалась на два крыла: лѣвое, получившее наименованіе македоніанъ, п правое—младоникейцы. Имѣвшее важное значеніе въ третьей четверти IV в. лѣвое крыло со времени разрыва съ правымъ послѣ смерти Евстаоія севастійскаго все болѣе п болѣе слабѣетъ п теряетъ своихъ сторонниковъ. Въ изучаемый нами періодъ господство этой партіп было тѣсно ограничено западной

<sup>1)</sup> Themistii orationes ed. Dindorf Lip. 1832 or. 19 n 34 cap. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Libanii sophistae orationes et declamationes ed. Reiske, Aftenburgi, 1791 t. I p. 659-660.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. V, 20.

<sup>4)</sup> Güldenpenning und Island, K. Theodosius d. Gr. S. 77 anm. 38.

<sup>5)</sup> Uhlhorn art. Theodosius in RE<sup>2</sup> Bd. 15 S. 410.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Rauschen, Jahrbucher der christl. Kirche unter Kais. Theodosius. Freib. 1897 S. 67. 68.

<sup>7)</sup> Harnack art. Gratian RE<sup>3</sup> VII 65.

иоловиной дізцезовъ понтійскаго (Галатія, Пафлагонія и Діоснонть) и азійскаго (Asia proconsularis, Геллеспонть, Лидія, Карія, Фригія Pacatiana и можеть быть Salutaris).

Иное дѣло-правое крыло этой нѣкогда великой партіи.

Большая часть епископовъ и народа въ это время находилась на сторонѣ младоникейцевъ, во главѣ которыхъ стояли Мелегій антіохійскій, Евсевій самосатскій, Григорій назіанзинъ и Григорій нисскій, Амфилохій иконійскій и другіе. За исключеніемъ мелкихъ оазисовъ, напримѣръ Антіохіи, гдѣ рядомъ съ Мелетіемъ, къ которому примыкало большинство общины, выступали еще три епископа, именно Павлинъ—для староникейцевъ, Доровей для омеевъ и Виталій для аполлинаристовъ, эта партія рѣшительно господствовала въ восточной половинѣ Малой и во всей Передней Азіи. Со вступленіемъ на престолъ Өеодосія, она сдѣлала крупные успѣхи въ сѣверо-западной (Вивинія) и юго-западной (Памфилія и отчасти Карія) части Малой Азіи и проникла даже въ твердыню и доселѣ оплоть аріанства—Константинополь.

Послѣ смерти Евдоксія въ 370 г. константинопольскую каоедру, повидимому, не безъ противодѣйствія значительной партіи занялъ Демофилъ изъ Оессалоникъ, бывшій прежде епискономъ берэйскимъ<sup>1</sup>). У императора Валента, который дѣйствовалъ большею частью на востокѣ, онъ не пользовался такимъ вѣсомъ, какъ его ловкій предшественникъ. Догматически не ясный<sup>2</sup>), онъ сремился къ внѣшнему благочестію и объединенію различныхъ партій<sup>3</sup>). Съ особою силою онъ ополчился на младоникейцевъ и омойузіанъ, хотя анаоематствалъ также и главъ аномейской секты<sup>4</sup>). Со смертью Валента въ битвѣ у Адріано-

4) Philost. IX, 13 sq. 18.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. IV, 13. 14 Soz. IV, 12. 13. Philost. IX, 10 Ecclesiasticae Historiae libri XII ed. Gotofredus. Lugd. 1643 MSG. LXV русс. пер. С.-Петербургской духовизй академія. СПБ, 1853 стр. 396.

<sup>2)</sup> Philost. IX, 24 cp. Suidas Lex. sub. v. Demophilus. pycc. nep. crp. 437-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Basil. ep. 254.

поля (378 г.), сила омейской партіи была сломана. При такихъ обстоятельствахъ младоникейцы столицы обратились съ просьбой къ Григорію Назіанзину занять въ Константинополь вакантную каеедру<sup>1</sup>).

Съ большой неохотой <sup>2</sup>), только изъ любви къ православной вѣрѣ<sup>3</sup>). Григорій послѣдовалъ зову и покинулъ свою любимую келью близъ Селевкіи исаврійской 4). Въ 379 году, полный еще скорби по поводу недавней смерти своего друга Василія Великаго 5), онъ вступилъ въ Константинополь <sup>6</sup>). Въ простомъ помѣщеніи, получившемъ позднѣе знаменательное наименование Aнастаси  $^{7}$ ), онъ собралъ малую общину и держалъ къ ней свои полныя духа и блеска рычи, которыя все болье увеличивали кругъ его сторонниковъ и могущественно укрѣпляли православіе. Аріане его преслѣдовали. Не было недостатка ни въ обидахъ, ни въ клеветахъ. Не разъ угрожали самой его жизни<sup>8</sup>). Часто на него сыпался градъ камней. Какъ-то разъ вломились и осквернили трапезу, гдѣ онъ служилъ, при чемъ онъ самъ еле спасся. Община Григорія, остававшаяся въ меньшинствѣ. была сильно разъединена. Причиною этого была антіохійская схизма, такъ какъ одни стояли за Мелетія, другіе за Павлина. По этому поводу Григорій держалъ двѣ торжественныя рѣчи о мирѣ, произведшія благопріятное дѣйствіе <sup>9</sup>). За нимъ все болѣе укрѣплялась слава великаго богослова. Іеронимъ былъ его ученикомъ<sup>10</sup>). Община оказывала ему лю-

<sup>1)</sup> Socr. V. 6 Gregor. Naz. De se ipso et de episc. v. 81.

<sup>2)</sup> Greg. De vita sua v. 607: ούχ έχων ανδράσι χλαπείς βιαίοις; дальше ръчь 33: χαλώς βιασθέντες.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Greg. de se ipso v. 82.

<sup>4)</sup> Greg. ib. v. 71 sq. u Ullmann, Gregorius von Nazianz Gotha. 1867 S. 103. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Rauschen, Jahrb. S. 476.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ullmann a. a. O. S. 155 ff.

<sup>7)</sup> Greg. de vita v. 1079.

<sup>8)</sup> Gregor. Naz. de vita sua v. 652 sq. 1658 sq. or. 33 n. 6. 42 n. 27.

<sup>9)</sup> Gregor. Naz. or. 22 H 23.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Hieron. de viribus ill. c. 17.

бовь и уваженіе. Никто не высказывалъ зависти или неудовольствія на мѣстоблюстителя константинопольской каседры. Какъ это неопровержимо доказываютъ письмо и присылка изъ Александрій Григорію епископскихъ инсигній <sup>1</sup>), также и Петръ александрійскій не составлялъ исключенія. Вскорѣ однако онъ перемѣнилъ свое отношеніе. Поддерживая общеніе съ Павлиномъ, онъ, повидимому, не желалъ видѣть на константинопольской каседрѣ друга Мелетія и вмѣстѣ человѣка независимаго отъ своего вліянія <sup>2</sup>). Вслѣдствіе этого онъ рѣшилъ провести на константинопольскую каседру своего клеврета циническаго философа Максима<sup>3</sup>).

повидимому, на эдикть Өеодосія оть 27 Опираясь. февраля 380 года 4), Петръ александрійскій отправилъ въ Константинополь ифсколькихъ египетскихъ епископовъ съ цёлью посвятить на столичную каеедру Максима, втершагося въ такое довѣріе у простодушнаго Григорія, что послѣдній въ его честь произнесъ даже рѣчь 5). Ворвавшись полъ защитой корабельщиковъ въ Анастасію, ночью, во время болѣзни Григорія, они попытались посвятить въ епископа Максима. Взбунтовавшійся народъ однако помѣшалъ этому и прерваль эту церемонію, почему самый обрядь посвященія былъ законченъ въ частномъ помѣщеніи <sup>6</sup>). Народъ взбунтовался и изгналъ Максима, который вмѣстѣ съ египетскими епископами направился въ Өессалонику къ императору Өеодосію. Здѣсь ему однако не посчастливилось 7). Безъ всякаго результата онъ долженъ былъ во-свояси отправиться въ Александрію<sup>8</sup>).

- <sup>3</sup>) Gregor. Naz. de vita sua v. 750-68.
- 4) Wiltsch, Kirchl. Geographie und Statistik. Berl. 1846 Bd. 1 S. 138.
- <sup>в</sup>) Gregor. Naz. нынъ or. 25.
- 6) Greg. carm. v. 887-953 Rauschen S. 74.
- 7) Greg. v. 1001 sq.
- 8) Greg. v. 1603 sq.



<sup>1)</sup> Greg. Naz. Carm. v. 858 sq. MSG. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hergenröther, Photius, Patriarch von Konstantinopel. Regensb. 1867 Bd. I, S. 19. 20.

Между тъмъ это происшествіе останило глубокую рану въ сердцѣ Григорія. Онъ пожелалъ оставить Константинополь и былъ удержанъ здѣсь только любовью общины <sup>1</sup>).

Что касается староникейцевъ, то таковые на востокъ были сильны только въ Египть. Посль смерти Аоанасія въ 373 г. главою ихъ сдълался Петръ александрійскій. Слёдуя традиціонной политик' своихъ предшественниковъ, онъ находился въ близкой дружбѣ и въ тесномъ догматическомъ единеніи съ римскимъ епископомъ. Отсюда когда въ 374/75 г. ΒЪ Египть разразилось гоненіе Валента. онъ по примѣру Аванасія бѣжаль въ Римъ, гдѣ нашелъ радушный пріемъ у Дамаса<sup>2</sup>). Мѣсто его занялъ аріанинъ Лукій. Въ такомъ положеніи были дёла до Адріанопольскаго сраженія. Съ дружественнымъ посланіемъ папы Дамаса, Петръ въ томъ же 378 г.<sup>3</sup>) вернулся въ Александрію 4). Отнесшись вполнѣ сочувственно, какъ мы видѣли, къ Григорію Назіанзину, онъ, повидимому, не безъ предварительнаго согласія съ Римомъ началь строить противъ него ковы и посвятилъ на константинопольскую каоедру Максима.

Между этими двумя господствовавшими на востокѣ партіями—старо и младоникейцами—начиная уже со временъ Аванасія, въ большей или меньшей степени установилось церковное общеніе. Въ такія же отношенія великая восточная партія вступила и съ западной церковью благодаря примирительной дѣятельности Василія Великаго и Евсевія самосатскаго. Несмотря однако на все это и на взаимныя уступки, полнаго единенія между двумя партіями не было. Расколъ между ними продолжался. Особенно раздувала его антіохійская схизма: младоникейцы рѣпительно стояли на сторонѣ



<sup>1)</sup> Gregor. Naz. car. 1019. 1036--1112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gutschmid, Kleine Schriften. Leip. 1890 II, 449 ср. Порфирій Успенскій. Востокъ христіанскій. Александрійская патріархія. Пад. СПБ, академія наукъ подъ редакціей Хр. Лонарева стр. ХІУ.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Rauschen 8, 34, 35.

<sup>4)</sup> Soz. VI, 39.

Мелетія, напротивъ западъ признавалъ его староникейскаго противника Павлина. Такого же убѣжденія держался и Петръ александрійскій. Въ бытность свою въ Римѣ онъ не постѣснялся аттестовать еретиками г тавныхъ вожаковъ младоникейской партіи, именно Мелетія антіохійскаго и Евсевія самосатскаго <sup>1</sup>). Дѣло Григорія Назіанзина и Максима-циника подлило масла въ огонь. Въ то время какъ весь востокъ единодушно отвергъ законность посвященія Максима, Александрія и Римъ приняли рѣщительно его сторону <sup>2</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ вздумай Өеодосій ригористически проводить на востокѣ свой знаменитый эдиктъ отъ 27 февраля 380 г. и признай дѣйствительно церковное общеніе съ староннкейцами — Дамасомъ римскимъ и Петромъ александрійскимъ — conditio sine qua non православія, ему не избѣжать бы великихъ затрудненій. Но онъ не даромъ получилъ въ исторіи титулъ Великаго! Оріентировавшись въ дѣлахъ востока, онъ рѣшительно перемѣнилъ фронтъ. Еще передъ прибытіемъ своимъ въ Константинополь <sup>3</sup>), онъ занялъ вполнѣ опредѣленную позицію не только въ отношеніи аріанъ, но также старо и младоникейцевъ.

Черезъ дня нослѣ прибытія въ Константиноъ два іюль **Өеодо**сій предложилъ аріанскому епископу Лемофилу вли принять никейское исповидание или оставить городъ. Демофилъ избралъ послѣднее и вмѣстѣ съ аріанскимъ епископомъ Лукіемъ покинулъ столицу 4). Исключая одной церкви Моисея, находившейся за городскими воротами, всѣ прочія были переданы Григорію. Окруженный высшими должностными лицами имперіи и сопровождаемый тілохраните-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Basilii Op. ed. Garnier. Bern. 1842 cm. MSC. XXIX---XXXII==Bas. ep. 266, 2 MSG. XXXII, 993.

<sup>2)</sup> Loofs, art. Arianismus RE. II, 42. 43.

<sup>3) 24</sup> ноября 380 г. Socr. V, 6, 6 Clinton, Fasti Romani. t. I---II. Oxford 1845. 1850. I, 496.

<sup>4)</sup> Soz. VII, 5 Socr. V, 7 Philost IX, 19.

лями самъ императоръ въ торжественной процессіи ввелъ Григорія въ главную церковь <sup>1</sup>).

Вскорѣ послѣ этого Өеодосій 10 января 381 г. издалъ на имя praef. praet. Евтропія законъ противъ еретиковъ, особенно противъ аріанъ, фотиніанъ и евноміанъ<sup>2</sup>). Законъ этотъ запрещаеть еретикамъ устраивать собранія внутри городовъ; если они попытаются употребить силу, подлежать изгнанію; если при этомъ сошлются per fraudem на спеціальный императорскій рескрипть, разрѣшающій имъ такія собранія, послѣдній недъйствителенъ. Въ заключение повелъвается «ut orthodoxis episcopis, qui Nicaenam fidem tenent, catholicae ecclesiae toto orbe reddantur». Для приведенія въ исполненіе этого закона на востокъ былъ командированъ императоромъ magister militum Сапоръ съ порученіемъ отобрать церкви оть аріанскихъ епископовъ<sup>3</sup>). Также, какъ и въ Константинополѣ, церкви эти были переданы по приказу императора младоникейцу Мелетію, а не староникейцу Павлину 4). Этимъ былъ предопредѣленъ дальныйшій ходъ вещей, которому Өеодосій остался вырень до конца жизни. Вскорь однако явились затрудненія. Конечно, время аквилейскаго собора, который здёсь имёстся въ виду, спорно. Акты его 5) носять дату 5 сентября 381 года. Въ виду посланія Quamlibet дата эта, какъ указалъ справедливо Раде<sup>6</sup>), невозможна. По мнѣнію Лоофса<sup>7</sup>) однако никоимъ образомъ нельзя согласиться, чтобы стоящія во главѣ актовъ имена консуловъ относились къ позднъйшему времени. Также несомнѣнно, что посланіе Quamlibet предполагаеть изгнаніе Демофила изъ Константинополя (конецъ ноября 380 г.) и

<sup>5</sup>) Mansi III, 599-624.

7) Loofs art. Arianismus RE. II, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Greg. Naz. Carm. de vita sua v. 1336-1370.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. Theod. XVI, 5, 6; C. Just. I, I, 2. подробно см. А. Athanasiades, Die Begründung des orthodoxen Staa es durch Kaiser Theodosius den Grossen. Leipz. 1902 S. 17 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theod. h. e. V, 2.

<sup>4)</sup> Theod. V, 3, 9 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Rade, Damasus, Bischof von Rom. Freib. 1882 S. 63 ff. anm. 2.

вообще передачу всёхъ церквей на востокѣ православнымъ. Отсюда можно думать, что въ датѣ мѣсяца мы имѣемъ, повидимому, повреждение первоначальнаго текста. Такъ по крайней мёрё кажется Лоофсу<sup>1</sup>). Что письмо Quamlibet написано передъ константинопольскимъ соборомъ 381 года. т. е. передъ маемъ 381 г.<sup>2</sup>), это дѣлаетъ несомнѣннымъ посланіе «Sanctum» западнаго собора оть льта 381 года. Такимъ образомъ предыдущій западный соборъ состоялся весною 381 года. Какъ онъ ръшилъ дъло двухъ дакійскихъ аріанскихъ епископовъ Палладія и Секундіана, на которыхъ жаловались на западѣ, здѣсь останавливаться не мѣсто. Болѣе важно то, что западные синодалы въ своемъ послании Quamlibet<sup>3</sup>) къ императору Өеодосію, просили созвать новый вселенскій соборъ въ стоящей на сторонѣ западныхъ Александріи, именно на томъ основании, что Тимооей александрійскій, преемникъ Петра, и Павлинъ антіохійскій-оба староникейца востока-были стъснены dissensionibus aliorum, quorum fides superioribus temporibus haesitabat<sup>4</sup>), т. е. младоникейцами. Уступи Өеодосій этой просьбѣ, жестокая рознь водворилась бы на востокѣ! Это было, говорить Лоофсь<sup>5</sup>), чрезвычайно мудрымъ актомъ, отлично сообразованнымъ съ обстоятельствами восточно-церковной политики, что **Θеодосій**<sup>6</sup>) на май 381 г.<sup>7</sup>) назначиль общій соборь, на который созваль въ Константинополь епископовъ только своей половины имперіи<sup>8</sup>).

Тою же мудростью отмѣчены также и послѣдующіе акты Өеодосія въ отношеніи этого позднѣе признаннаго вселенскимъ константинопольскаго собора 381 г.

<sup>1)</sup> Loofs, Arianismus S. 43.

<sup>2)</sup> Rade, Damasus S. 125-27 Mansi III. 631 ep. 632 A.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi III. 623 sq.

<sup>4)</sup> Mansi III, 623 E.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loofs. RE. II, 43.

<sup>6)</sup> Cp. xata γράμμα τής σής εύσεβείας Βτ ep. syn. Mansi III, 557 B.

<sup>7)</sup> Socr. V. 8, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Правильно Theod. V, 7, 2 ср. Hefele Conciliengeschichte Freib. 1873 СG. II, 3 anm. 5.

Объ этомъ второмъ вселенскомъ соборѣ мы раснолагаемъ столь скудными свѣдѣніями, какъ ни объ одномъ другомъ. Семь каноновъ, изъ которыхъ одинъ, а по Гефеле три <sup>1</sup>), подозрительны, краткое соборное посланіе къ императору <sup>2</sup>) и сохранившійся до насъ списокъ подписей соборныхъ отцевъ <sup>3</sup>)—вотъ все, что мы имѣемъ отъ собора. Изъ другихъ источниковъ заслуживаетъ вѣры только Григорія Богослова Сагтеп de vita sua v. v. 1509—1949 <sup>4</sup>) и касающіяся собора 381 г. свѣдѣнія, находящіяся въ посланіи константинопольскаго собора 382 г. къ папѣ Дамасу <sup>5</sup>). Поздиѣйшія извѣстія <sup>6</sup>) скудны, сбивчивы, а порою и прямо невѣрны <sup>7</sup>). Намъ извѣстно только самое главное и то въ общихъ чертахъ.

Соборъ собрался въ маѣ мѣсяцѣ 381 г.<sup>8</sup>). Приглашеніе всходило отъ Өеодосія Великаго<sup>9</sup>). По древнему преданію всѣхъ участниковъ было 150<sup>10</sup>). Всѣ они принадлежали къ восточной половянѣ имперіи<sup>11</sup>). Съ запада былъ приглашенъ только одинъ Ахолій еессалоникійскій, сужденію котораго придавали великое значеніе. <sup>12</sup>), Что онъ присутствовалъ—объ этомъ говорить Сократъ <sup>13</sup>). По Григорію

1) Hefele CG. II, 12.

<sup>2</sup>) Mansi III, 557. **ДВС.** I. 263.

<sup>3</sup>) Mansi III, 568 Cowper, Syria: Miscellanies. Lond. 1861 р. 34-40. Бенешевичъ. Каноническій сборникъ XIV титуловъ СПБ. 1905 прил. стр. 87-89 Helzer Geograph. u. onomat. Bemerkungen zu v. Liste d. Väter d. Konzil 381. Byzant. Zeitschr. Bd. 12. S. 126 ff. ср. Hefele CG. II, 5 anm. 2.

4) Gregor. Naz. Opp. MSG. XXXVII, 1133 cp. or. 42 MSG XXXVI 457-492; Mansi III, 529-556.

<sup>5</sup>) Theod. V, 9 Mansi III, 581-88 ДВС. 1, 282.

<sup>6</sup>) Socr. V, 8 Soz. VII. 7-9 Theod. V, 8 libelli Synodici y Mansi III, 595-600.

7) Loofs, Arianismus S, 43.

8) Socr. V, 8.

9) Socr. l. c. ep. ad Theodos. Mansi III, 558. ABC. I, 264.

10) Socr. V, 8 Soz. VII, 7 Theod. V, 7.

<sup>11</sup>) Theod, V, 7.

12) Ambros. ep. 13, 3.

13) Socr. V, 8.

Назіанзину<sup>1</sup>), македонскіе и египетскіе епископы прибыли на соборъ впервые послѣ смерти Мелетія, именно дляоч έξαπίνης xεxλημένοι. Предсвдательство нринадлежало Мелетію антіохійскому<sup>2</sup>). По Сократу<sup>3</sup>) онъ былъ приглашенъ въ Константинополь раньше другихъ епископовъ «для поставленія Григорія». Устроить такъ, чтобы Мелетій предсъдательствоваль, а Тимооей отсутствоваль---это было чрезвычайно важно для положенія діла. Уже въ этомъ видна печать генія Өеодосія. Этого мало. При первомъ же свиданіи съ Мелетіемъ императоръ особымъ образомъ почтилъ св. епископа<sup>4</sup>). Дёло въ томъ, что еще до избранія на царство какъ-то Өеодосію «представилось во снё, будто предстоятель антіохійской церкви. божественный Мелетій, возложиль на него царскую порфиру и главу его украсилъ царскимъ же вънцомъ» 5). Вслёдствіе этого «когда въ Константинополѣ собрались епископы въ числѣ 150,--- Өеодосій объявилъ, чтобы не говорили ему, кто между ними Мелетій: онъ хотълъ самъ, припоминая сопъ, узнать этого мужа. И действительно, лишь только весь сонмъ епископовъ вошелъ въ царскія палаты. Өеодосій, оставивь всёхъ прочихъ, прямо подошель къ великому Мелетію и, какъ любящій отца сынъ, сначала долго наслаждался его лицезрѣпіемъ, потомъ обнялъ его и началъ цѣловать ему очи, уста, грудь, голову и короновавшую его правую руку. При этомъ царь разсказалъ ему (и всѣмъ прясутствующимъ) свой сонъ» <sup>6</sup>). Исторія эта, засвидѣтельствованиая историками, заслуживаеть полнаго вниманія, такъ какъ, по словамъ Лоофся, 7) показываетъ дипломатическую виртуозность императора.

- <sup>2</sup>) Greg. v. 1514 sq.
- 3) Socr. V, 8, 4.
- 4) Theod V, 7, 3 ep. V, 6, 1.
- 5) Theod. V, 6, 1 р. п. стр. 312.
- 6) Theod. V, 7. 3 р. п. стр. 313. 314.
- 7) Loofs. RE. II, 43.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Greg. Naz. de vita v. 1800.

Вслѣдствіе того, что главною задачей собора должно было быть установленіе догматическаго единодушія и единства церкви, на соборъ были приглашены также и македоніане. Послѣдпіе явились въ Константинополь въ количествѣ 36 съ епископами Евиејемъ ефесскимъ, Елевзіемъ кизическимъ и Маркіаномъ лампсакскимъ во главь<sup>1</sup>).

Соборные переговоры начались съ усилій отцовъ перетануть пневматомаховъ на свою сторону. Несмотря на всѣ убѣжденія собора, они не пожелали принять догмать единосущія (όμοούσιος). Вслідствіе этого переговоры съ ними были прерваны и они должны были покинуть Константинополь<sup>2</sup>). Такъ какъ староникейцы не были приглашены къ началу собора, то послѣ разрыва съ македоніанами быстро пришли къ соглашению. Сто пятьдесять епископовъ исповъдали повую вѣру и, давъ новое толкованіе ученію о Троицѣ, призналв полную омоузію св. Духа. Утвердивъ въ первомъ канонъ никеизмъ, они осудили прямо евноміанъ (аномеевъ), аріанъ (евдоксіанъ), семіаріанъ (пневматомаховъ), савелліанъ, маркелліанъ, фотиніань и аполлинаристовъ. Такимъ образомъ въ буквальномъ смыслѣ пришли къ побѣдѣ никеизма, но не въ древнемъ смыслѣ, а въ интерпретаціи Мелетія, каппадокійцевъ и Кирилла јерусалимскаго. Единосущје въ смыслѣ подобосущія, но не единство сущности — съ этихъ поръ стало православнымъ ученіемъ востока<sup>3</sup>). Но символъ, говорить Гарнакъ 4), не былъ ни вселенскимъ, ни каеолическимъ. Какъ онъ возникъ-вопросъ темный. Ясно только, что онъ составленъ въ новомъ духѣ, такъ какъ въ немъ прямоοτсутствуеть спорное слово έχ τής ούσίας τοῦ πατρός, ποчему онъ могъ служить соединительной формулой для ортодоксовъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. V, 8, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. V, 8, 7-10 Soz. VII, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Harnack DG. II, 266.

<sup>4)</sup> Harnack DG. II, 267-69. Harnack, art. Konstantinopolitanisches Symbol RE. XI, 12 ff.

семіаріань и пневматомаховь. Вообще сомнительно, чтобы символь этоть быль символомь собора 381 года<sup>1</sup>).

Разрѣшивъ вопросъ объ единствѣ церкви въ младоникейскомъ смыслѣ, константинопольскій соборъ 381 г., въ связи съ дѣломъ Григорія Богослова и Максима циника, занялся упорядоченіемъ церковнаго устройства восточно-римской церкви.

Вторая половина IV в. была временемъ ожесточенной борьбы честолюбія. Каждый сколько-нибудь вылаюшійся митрополить старался занять на востокѣ такое положеніе, какое принадлежало на западъ римскому епископу. Подобно тому какъ во второй половинѣ IV в. шла борьба изъ-за подчинения отдёльныхъ епископовъ власти митрополита, такъ нынѣ сражались изъ-за подчиненія простыхъ митрополитовъвласти высшихъ митрополитовъ, такъ сказать, митрополитовъ надъ митрополитами. Отсюда выступление на сцену церковной исторія рядомъ съ епископами Рима. Александрія и Антіохія также іерарховъ Кесарія каппадокійской, Ефеса, Анкиры, Иконія. Ковстантинополя и т. д. Впереди всёхъ шла Александрія. Въ IV в. былъ моментъ (380 г.), когда епископъ ея Петръ, воспользовавшись наслъдствомъ Аоанасія Великаго<sup>2</sup>), стояль во главѣ всей восточной церкви, занимая здѣсь такое мѣсто, какое принадлежало римскому епископу въ западной имперіи. Властвуя неограниченно въ Египть, онъ въ это время

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Противоположный взглядъ развиваетъ Лебедевъ. Вселенскіе соборы ІУ и У вв. СПБ. 1904 стр. 309—374.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вибстё съ преемствоиъ каюедры, Петръ унаслёдоваль также общецерковное положеніе Аванасія на востокѣ. Объ этомъ говоритъ Василій Великій въ своемъ письмъ къ Петру. Ваз. ер. 133 русс. пер. Московской дух. академіи. Творенія Василія Вел. Сергіевскій посадъ 1892 г. VI, 266. «Прввътствую твою досточестность и прошу послѣ сего великаго мужа (Аванасія) сверхъ прочаго наслёдовать и расположеніе его ко мнѣ, и какъ о себѣ пнсать намъ по обычаю, такъ и мъть по печеніе о живущей повсюду братіи съ тѣмъ же сердоболіемъ и тѣмъ же усердіемъ, какія и тотъ блаженнѣйшій мужъ имѣлъ о всѣхъ по истинѣ любящихъ Бога, ср. Rohrbach, Die Patriarchen von Alexandria. Preussische Jahrbücher. Bd. 69 S. 72 ff.

простеръ, какъ мы видѣли свою власть до Константинополя, гдѣ поставилъ въ епискона Максима циника. Все это должно было привести къ реакціи и вызвать регламентацію и реорганизацію церковнаго устройства. Если подъ вліяніемъ идеала того времени желали превратить государство въ церковь, то и обратно: церковь не могла устоять противъ вліянія государства въ сферѣ своего устройства.

Если уже въ эпоху никейскаго собора общинъ правиломъ было совпаденіе церковно-правительственнаго дѣленія съ административнымъ, то константинопольскій соборъ дѣлаетъ замѣтный шагъ впередъ на пути сближенія церковнаго устройства съ государственнымъ. Такимъ духомъ запечатлѣны каноны второй и третій константинопольскаго собора 381 г. Какое участіе въ изданіи этихъ каноновъ принималъ Өеодосій Великій намъ неизвѣстно. Обстоятельства изданія этихъ каноновъ покрыты мракомъ неизвѣстности <sup>1</sup>).

Являясь главою церкви, весьма естественно императоръ пожелалъ имѣть у себя въ сферѣ церковнаго управленія же помощника, какимъ по гражданскому такого былъ префектъ преторіп. Нужда въ такомъ управленію помощникѣ ощущалась и раньше, причемъ временами находила свое удовлетворение въ выступлении близкихъ довѣренныхъ лицъ императора, какими были Евсевій никомидійскій, Акакій кесарійскій, Урзацій сингидунскій и Валенть мурзійскій, Евдоксій константинопольскій и т. д. Все церковное значение этихъ лицъ покоилось исключительно на власти императора въ церкви. Это отлично понялъ Евсевій никомидійскій. Отсюда онъ, какъ обличалъ его уже Александръ александрійскій <sup>2</sup>), всегда старался занимать каоедру того города, гдѣ была временная резиденція (станъ) императора, чѣмъ и объясняется его постоянный, вопреки церковному пра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hergenröther, Photius I, 32.

<sup>2)</sup> Theodor. 1, 4 ep. ad Alex. Byz. [BC. 1, 40.

ву, переходъ съ одной казедры на другую. Если отсутствіе прочной резиденція съ Константина Великаго до Валента дѣлали невозможнымъ выступление одного могущественнаго придворнаго епископа. то со времени вступленія на престолъ Өеодосія Великаго это должно было измѣниться. Великое переселение народовъ и постоянная опасность варварскаго вторженія со стороны сёверной границы заставили римскихъ императоровъ сосредоточить все свое внимание на Дунат и сдълать Константинополь постояйной своей резиденціей. Въ этомъ кроется истинная причина возвышенія константинопольскаго епископа. Какъ западная имперія съ исхода IV вѣка-римскому епископу. такъ восточная. правильно говорить Зомъ<sup>1</sup>), около этого же времени систематически благопріятствуеть константинопольскому јерарху, чтобы ему, епископу императорской резиденции, епископу придворному, находящемуся въ сферѣ непосредственнаго вліянія императорской власти, дать MACTO BO главЪ всей восточной церкви. Это п естественно. Обладая высшей церковно-правительственной властью, императоръ въ силу самаго свойства послѣдней принужденъ быль искать себѣ помощника и руководителя, къ которому онъ могъ бы во всякое время обратиться по любому вопросу. Далеко отстоящая Александрія совершенно не удовлетворяла этому требованию. Являлось немыслимымъ за всякимъ совътомъ черезъ посла обращаться къ александрійскому епископу, находящемуся за много дней пути. Къ этому можно еще присовокупить пробудившуюся подъ вліяніемъ болѣе близкаго знакомства съ церковными обстоятельствами антипатію импоратора къ Александріи и ся церковной политикѣ. Окончившійся побѣдою Александріи конфликть восточно-римскихъ императоровъ съ Аоанасіемъ ясно показалъ, что стоящая вдали оть императора и его вліянія Александрія легко можеть

<sup>1)</sup> Sohm, Kirchenrecht, Leip, 1892-Sohm KR, S. 427.

составить грозную оппозицію императорской власти <sup>1</sup>). Позднѣйшія притязанія Діоскора опредѣленно показали, что такія опасенія были не безосновательны <sup>2</sup>). Это также дѣлаеть честь замѣчательной политической проницательности и прозорливости великаго императора. Наконецъ извѣстную, хотя и болѣе скромную роль въ возвышении константинопольскаго епископа могли играть интересы порядка и опредѣленности церковнаго устройства, а также необходимость сообразно съ измѣнившимися обстоятельствами дать епископу столицы іерархическій рангъ, который соотвётствоваль бы политическому значенію этого города, его оффиціальному положенію и значенію на всемъ востокѣ<sup>3</sup>). Все это понялъ и, воспользовавшись охватившимъ весь соборъ неудовольствіемъ на Александрію, ловко провелъ императоръ Өеодосій. Правда съ внѣшней стороны это было сдѣлано самимъ соборомъ, но внушено безусловно императоромъ. Во исполнение выраженнаго, пожалуй, самимъ Өеодосіемъ желанія, справедливо говорить Любекъ, дъйствовали на соборѣ вотировавшіе прелаты. Все было сдѣлано такъ, какъ было угодно императору  $^4$ ).

Таково происхожденіе и исторія второго и третьяго каноновъ константинопольскаго собора 381 г.

Уничтоживъ канономъ вторымъ опаснаго конкурента въ лицѣ александрійскаго папы, соборъ расчистилъ дорогу для созданія высшаго іерархическаго положенія константинопольскаго епископа. «Константинопольскій епископъ, гласитъ канонъ, да имѣетъ преимущество чести послѣ римскаго епископа, такъ какъ Константинополь есть новый Римъ <sup>5</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rohrbach, S. 74. Lübeck, Reichseinteilung und kirchliche Hierarchie des Orients. Münst. 1901 S. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VI, 1021 sq. 1029 ДВС. III, 584. 590.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lübeck, Reichseiteilung S. 203.

<sup>4)</sup> Lübeck a. a. O. S. 203.

<sup>5)</sup> Pitra. Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta. Romae. 1864—1868—Pitra I, 508: Τον μέντοι Κωνσταντινουπόλεως ἐπίσχοπον ἔχειν τὰ πρεσῦεῖα τῆς τιμῆς μετὰ τὸν τῆς Ῥώμης ἐπίσχοπον, διὰ τὸ εἶναι αὐτὴν νέαν Ῥώμην. Ργος.

Признавъ константинопольскаго јерарха первымъ епископомъ послѣ римскаго, канонъ этотъ перенесъ на него церковную гегемонію надъ всѣмъ востокомъ, гегемонію, на которую особенно притязалъ епископъ александрійскій. Въ исторія константинопольскаго епископата, собственно говоря, это возвышеніе не было совершеннымъ новшествомъ. Напротивъ, еще въ неріодь до константинопольскаго собора 381 г. нѣкоторые константинопольские епископы фактически стояли во главѣ всей церкви востока. Таковы Македоній и особенно Евсевій и Евдоксій. Такимъ образомъ только узаконили то положеніе, которое константинопольскому епископу во времена приналлежало Констанція и Валента. Но канонъ третій создалъ законный базись для развитія высшей церковно-правительственной власти константинопольскаго епископа. Онъ былъ поставленъ на одну ступень съ римскимъ епископомъ, которому въ глазахъ востока усваивалось первое мѣсто въ церкви. Черезъ сравненіе съ римскимъ епископомъ ему было дано такое положение въ восточной церкви, какое на западѣ принадлежало епископу Рима. Но это только по преимуществу чести. Какъ это доказывають Тильмонь<sup>1</sup>), Каттенбушь<sup>2</sup>), Раушень<sup>3</sup>), Любекь<sup>4</sup>) и др. πρεσβεία τής τιμής не давало константинопольскому епископу никакихъ правъ въ области юрисдикции. По справедливому сужденію Каттенбуша 5), преимущества чести заключались въ томъ, что константинопольскій епископъ имѣлъ право занимать на соборахъ первое мѣсто и въ качествѣ такового руководить соборомъ. Въ сравнении съ другими высшими митрополитами востока, патріархами, этимъ канономъ константино-

- 4) Lübeck, Reichseinteilung S. 204 f.
- 5) Kattenbusch S. 85.



пер. въ ДВС. I, 266. ср. В. Н. Бенешевичъ, Древне-славянская корычая XIV титуловъ бевъ толкованій. СПБ. 1906 г. I, 1 стр. 97.

<sup>1)</sup> Tillemont, Memoires pourservir à l'histoire ecclesiastique des six pre mi=Tillemont Mem. Bruxell. 1732 IX, 880.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) F. Kattenbusch, Vergleichende Konfessionskunde, Freib. 1892 S. 85. <sup>3</sup>) Rauschen, Jahrbücher, S. 104.

нольскому епископу по преимуществу чести было предоставлено такое же положение, какое занималь префекть претория въ отношении викаріевъ восточной префектуры. Каноны второй и третій константинопольскаго собора 381 г. это не что иное какъ перенесеніе въ область церкви формъ государственнаго устройства. Тенденція эта особенно ясно обнаруживается изъ мотивировки канона третьяго. Епископъ константинопольскій долженъ быть вторымъ епископомъ имперіи, такъ какъ Константинополь-Новый Римъ. Это положение само по себѣ совершенная истина: Константинополь быль въ самомъ дёлѣ вторымъ Римомъ. Восточно-римскіе императоры съ своей стороны употребили вст усилія, чтобъ сравнить во встахъ отношеніяхъ древнюю Византію съ старой столицей имперіи. Процессъ этоть, начатый Константиномъ Великимъ, былъ законченъ при Констанціи и Юліанъ, когда Константинополь получилъ свой сенать и своего городского префекта (Praefectus Urbi). Такъ Константинополь въ самомъ дѣлѣ во всемъ сравнялся съ старымъ Римомъ, сдѣлался полнымъ отраженіемъ той западной столицы, внѣшнее значеніе которой онъ унаслѣдовалъ. Тѣмъ не менће ему все же было далеко до вичнаго города. Великій Римъ, все еще, какъ владыка и средоточіе земли, находился въ полномъ зенитѣ своей духовной славы. Еще стоялъ городъ, который въ своей славной исторіи заключаль въ себъ все развитіе могущественной исторіи и всю ея славу. Онъ еще держался, какъ вмѣстилище подлинно римской мудрости, военнаго искусства и побѣдившей міръ доблести. И этотъ нимбъ, неразрывно связанный съ тысячелѣтними стѣнами, былъ настолько ослѣпителенъ, что совершенно затмѣвалъ значеніе Константинополя: <sup>1</sup>) Константинополь быль настолько меньше Рима, насколько онъ былъ больше всёхъ прочихъ городовъ<sup>2</sup>). На этотъ, именно, фактъ, т. е. на теоретическое равенство ранга, при существовавшемъ фактическомъ ихъ неравенствѣ,

<sup>1)</sup> Lübeck S. 206.

<sup>2)</sup> Suidas y Baronii annales ecclesiastici ad ann. 330 Nr. 143.

оперся константинопольскій третій канонь. Константинополь имперская столица-значить онъ долженъ имѣть подоженіе и достоинство Рима. Отсюда Римъ-первый городъ, а Константинополь-второй. Табъ какъ римскій енископъ соотвітственно съ политическимъ положениемъ своего города, занимаеть первое место въ церковной јерархіи, то само собою разумбется, что также и константинопольский въ церковномъ отношения долженъ занимать по преимуществу чести первое нослѣ епископа стараго Рима, мѣсто, такимъ образомъ во всей церкви, второе. Въ этомъ смыслѣ понимаетъ канонъ третій уже церковный историкъ Созоменъ, когда онъ говорить: «отцы собора опредѣлили-чтобы епископъ константинопольскій, послѣ епископа римскаго, имѣлъ преимущество чести, какъ занимающій престолъ новаго Рима; ибо этоть городъ не только уже получиль такое название и имбеть сенать, народноє чиноначаліе и правительство, но и судится гражданскими уложеніями живущихъ въ Италіи римлянъ, и во всёхъ правахъ и преимуществахъ сравненъ съ древнимъ Римомъ<sup>1</sup>). Еще яснѣе это высказано въ канонѣ 28-мъ халкидонскаго собора 451 г.: «Слѣдуя во всемъ опредѣленіямъ святыхъ отцовъ и признавая недавно прочитанный канонъ ста пятидесяти боголюбезнайшихъ епископовъ, и мы опредаляемъ и постановляемъ также о преимуществахъ святъйшей церкви Константинополя, новаго Рима. Ибо и престолу древняго Рима отцы прилично дали преимущества, потому что онъ былъ царствующій градъ. Слѣдуя тому же побужденію, и сто пятьдесять боголюбезнівшихъ епископовъ предоставили равныя преимущества святьйшему престолу новаго Рима, справедливо разсудивъ. чтобы городъ, почтенный царскимъ правительствомъ и синклитомъ, и имѣющій равныя преимущества съ древнимъ царственнымъ

<sup>1</sup>) Soz. VII, 9 p. n. crp. 489. 90.

Римомъ, былъ возвеличенъ, подобно ему, и въ церковныхъ дѣлахъ, будучи вторымъ по немъ»<sup>1</sup>).

Аргументируя такимъ образомъ, константинопольскій соборъ 381 г. объяснялъ преимущественное церковное положеніе римскаго епископа съ чисто восточной точки зрѣнія, согласно которой гражданское положеніе города опредѣляетъ церковный рангъ находящагося въ немъ епископа<sup>2</sup>).

На западѣ эта точка зрѣнія была совершенно неизвѣстна<sup>3</sup>).

Βъ виду отсутствія на западь общинь. основанчто здѣсь ныхъ апостолами, ВЪ виду того. елинственной такой общиною быль Римъ, первенствующее положеніе римскаго епископа выводили изъ основанія римской церкви апостолами и въ особенности Петромъ, княземъ апостоловъ. На этой точкъ зрънія стояль уже Ириней, признававшій прямо апостольскихъ князей Петра и Павла основателями maximae et antiquissimae et omnibus cognitae ecclesiae <sup>4</sup>). То обстоятельство, что Римъ столица всего міра, для него, говорить Каттенбушъ 5), имфеть второстепенное значеніе. Въ томъ же смыслѣ высказывается и Кипріанъ, когда онъ пишеть о еретикахъ: navigare audent et ad Petri cathedram atque ad ecclesiam principalem, unde unitas sacerdotalis orta est, при чемъ подъ этою «cathedra Petri» и, «ecclesia principalis» онъ понимаетъ римскую церковь  $^{6}$ ). Таковъ же взглядъ и сардикскаго собора: «Слѣдуеть, кажется, признать самымъ прекраснымъ и самымъ настоящимъ дѣломъ, если изъ всёхъ провинцій, священники будуть относиться къ главѣ, т. е.

<sup>5</sup>) Kattenbusch S. 90.

<sup>6</sup>) Cypriani ()pp. ed. Hartel. Vindob. 1868—1871 въ Corpus scriptorum eccl. latinorum ed. Akad. litter. Caes. Vindobonen.=CSEL, III=Cypr. ep. 55, 14 cp. также ep. 52, 8: Factus est auten Cornelius episcopus...., cum Fabiani locus, id est cum locus Petri et gradus cathedrae sacerdotalis vacaret.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) **ДВС. IV**, 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kattenbusch. S. 90 Lübeck S. 208. 220.

<sup>3)</sup> Funk, Lehrbuch d. Kirchengeschichte Aufl 2=KG. 8. 52.

<sup>4)</sup> Iren. III, 3 подробно см. Гидуляновъ. Митрополиты стр. 191 и сл.

къ престолу апостола Петра» <sup>1</sup>). Также и христіанскій писатель Оптатъ милевскій признаеть римскую церковь за единственную. имѣвшую въ своей средѣ Петра, и на этомъ основаніи усвояеть ей выдающееся значеніе во всей церкви <sup>2</sup>). На той же точкѣ зрѣнія стоятъ и папы: Дамасъ, выведшій въ своемъ «Decretum de libris recipiendis» первенствующее значеніе церквей римской. александрійской и антіохійской изъ происхожденія ихъ отъ ап. Петра <sup>3</sup>), Сирицій (384—399) <sup>4</sup>) Иннокентій I <sup>5</sup>) и особенно Левъ I Великій <sup>6</sup>).

Будучи приложена къ восточнымъ обстоятельствамъ. зрѣнія точка обнаруживала полную эта запалная свою Апостольскія общины встрѣчались здѣсь несостоятельность. Рѣдкая община HA кажломъ шагу. не могла доказать происхожденія своего 0ТЪ того или другого апостола. Лаже происхождение отъ Петра. **Horot** мало. на чемъ строить свою теорію Дамась въ 378 г. для обоснованія Александріи и Антіохіи. высшаго положенія Рима, He разрѣшало вопроса. Дѣло въ томъ, что на востокѣ, кромѣ этихъ двухъ общинъ вели свое происхождение отъ Петра нѣкоторыя совершенно уже незначительныя общины, напр. Сидонъ, Триполисъ финикійскій, самарійскія общины <sup>7</sup>). Въ виду этого на первый планъ выступали не апостольское происхожденіе, а сила и значеніе самой общины. Это было тімь, что выдвинуло, какъ мы видъли, на первое мъсто христіанскія

7) Гидуляновъ, Митрополиты стр. 229 пр. 31.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дѣянія помѣстныхь соборовъ въ переводѣ Казанской духов. академіч. Каз. 1878—ДПС., стр. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Optat. Milev. de schism. donat. II, 3-5: Ergo cathedram unicam, quae est prima de dotibus (ecclesiae), sedit prior Petrus..... Vestrae cathedrae vos originem reddite, qui vobis vultis sanctam ecclesiam vindicare.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Epist. Roman. Pontif. genuinae. ed. A. Thiel Brunsb. 1868 I, 455 sq.

<sup>4)</sup> Siric. ep. 1 ad Him. terrag. n. 1: см. объ этомъ Rauschen, Jahrb. S. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Innocent. ep. ad Alex. epc. Antioch, Coustant, Epistolae Romanorum Pontificorum. Par. 1721 p. 850.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Leon. I ep. 104 c. 3 MSL LIV, 993: Non de dignetur (Анатолій еп. константинопольскій) regiam civitatem, quam apostolicam non potest facere sedem cp. ero же ep. 106 ad Anat. c. 5.

общины большихъ городовъ. Въ особенности неправильность западной точки зрѣнія обнаруживалась при приложенін ея къ Александріи и Антіохіи. Такъ какъ обѣ эти церкви, по древнему преданію, основаны Петромъ, то отсюда послёдовательно слёдовало бы заключить, что первое мёсто должно принадлежать той, въ которой былъ самъ Петръ и которою онъ лично руководилъ въ течение семи лѣтъ, т. е. Антіохіи. На самомъ дѣлѣ мы впдимъ обратное: Александрія, въ которой Петръникогда не быль, безспорно занимала первое ифсто на востокъ, тогда какъ Антіохія второс, т. е. вполнѣ согласно съ гражданскимъ рангомъ этихъ городовъ<sup>1</sup>). Впрочемъ, эта истина была настолько очевидна, что самъ Римъ не разъ принужденъ былъ признать ея правильность <sup>2</sup>). Честь и положение города, справедливо говорить Любекъ<sup>3</sup>), были тою главной пружиной, которая все приводила въ движение и сообщала епископу его церкви честь и силу: вотъ масштабъ, на которомъ основывался рангъ восточныхъ церквей. На этой точкъ зрънія стояль уже никейскій соборь 325 г., когда общимь принципомь призналъ тождественность гражданской и церковной митрополій. Болье ясно это выражено въ канонь девятомъ антіохійскаго собора 341 г.: «Епархіальные епископы должны знать, что на первенствующемъ епископѣ митрополік сосредоточивается (по преимуществу) и попеченіе о каждой епархін, такъ какъ въ митрополію отовсюду стекаются всѣ имущіе дѣла. Поэтому угодно было постановить. чтобы онъ и честью преимуществовалъ, и чтобы прочіе епископы, согласно древнѣйшему, вошедшему въ силу со времени отцовъ нашихъ, канону. не заходили въ своихъ распоряженияхъ далѣе того, что касается епископіи Баждаго изъ нихъ и причисленныхъ къ ней селеній» <sup>4</sup>). Еще

<sup>1</sup>) Гидуляновъ, Митрополиты стр. 222. 237.

2) Lübeck, Reichseinteilung 8. 222.

<sup>3</sup>) Lübeck S. 229.

4) Pitra, I, 458. Antioch. ann. 341 can. 9: Τους 220' έκαστην επαρχίαν επισκόπους είδεναι χρή, το έν τη μητροπόλει προεστώτα επίσκοπον και την φροντίδα дальше пошелъ константинопольскій соборъ 381 г. Чтобы легче и основательнѣе оправдать возвышеніе Константинополя, указывается новая причина преимущественнаго положенія въ церкви римскаго епископа и на нее переносится центръ тяжести.

Въ церковно-іерархическомъ организмѣ Римъ занимаетъ первое мѣсто на томъ основаніи, что ему, какъ столицѣ римскаго государства, принадлежитъ таковое мѣсто между другими городами имперіи. Согласно съ этимъ также и Константинополю, какъ обладателю второго мѣста въ гражданскомъ управленіи римской имперіи, должно принадлежать по преимуществу чести такое же положеніе и въ церкви.

Съ такимъ основаніемъ процессъ согласованія церковной iepapxiu съ гражданскою, по вёрному замёчанію Любека <sup>1</sup>), вступилъ въ новую фазу развитія.

Также и до этого времени, какъ мы видѣли, значеніе и рангъ епископовъ опредѣлялись соотвѣтственно съ политическимъ значеніемъ и положеніемъ городовъ, но совершалось это безо всякой системы, силою обстоятельствъ, согласно съ историческимъ ходомъ вещей. Въ этомъ фактическомъ развитіи константинопольскій соборъ замѣтилъ опредѣленный принципъ, который и положилъ въ основаніе возвышенія власти константинопольскаго іерарха: свѣтскій рангъ города по смыслу канона третьяго также и въ церковно-іерархическомъ отношеніи опредѣляеть высшее или низшее, первое или по-

32

άναδέχεσθαι πάσης της ἐπαρχίας διὰ τὸ ἐν τῷ μητροπόλει πανταχόθεν συντρέχειν πάντας τοὺς τὰ πράγματα ἔχοντας · ὅθεν ἔδοξε καὶ τῷ τιμῷ προηγεῖσθαι αὐτὸν, μηδέν τε πράττειν περιττὸν τοὺς λοιποὺς ἐπισκόπους ἀνευ αὐτοῦ κατὰ τὸν ἀρχαῖον κρατήσαντα τῶν πατέρων ἡμῶν κανόνα, ἢ ταῦτα μόνα, ὅσα τῷ ἐκάστου ἐπιβάλλει παροικία καὶ τοῖς ὑπ' αὐτὴν χώραις · ἔκαστον γὰρ ἐπίσκοπον ἐξουσίαν ἔχειν τῆς ἐαυτοῦ παροικίας διοικεῖν τε κατὰ τὴν ἐκάστψ ἐπιβάλλουσαν εὐλάβειαν καὶ πρόνοιαν ποιεῖσθαι πάσης τῆς χώρας τῆς ὑπὸ τὴν ἐαυτοῦ πόλιν, ὡς καὶ χειροτονεῖν πρεσβυτέρους καὶ διακόνους καὶ μετὰ κρίσεως ἕκαστα διαλαμβάνειν, περαιτέρω δὲ μηδὲν πράττειν ἐπιχειρεῖν δίγα τοῦ τῆς μητροπόλεως ἐπισκόπου, μηδὲ αὐτὸν ἄνευ τῆς τῶν λοιπῶν γνώμης. русс. пер. см. Дѣянін помѣст. соборовъ стр. 39.

<sup>1)</sup> Lübeck, Reichseinteilung S. 210.

слѣднее мѣсто. Отсюда Константинополь имѣетъ «преимущество чести послѣ епископа римскаго».

Въ полномъ согласіи со своимъ принципомъ согласованія церковнаго и гражданскаго устройства константинопольскій соборъ 381 г. канономъ третьимъ въ сферѣ церковнаго управленія въ лицѣ константинопольскаго епископа создалъ власть, долженствующую соотвѣтствовать власти префекта преторіи въ гражданскомъ управленіи. Вмѣстѣ съ тѣмъ, чтобы обезпечить преимущественное положеніе этого іерарха отъ посягательствъ со стороны другихъ выдающихся епископовъ, а также уничтожить главнаго конкурента—папу александрійскаго, константинопольскій соборъ въ канонѣ второмъ, находящемся въ самой тѣсной связи съ канономъ третьимъ<sup>1</sup>), вводитъ въ церковное право параллельное государственному устройству понятіе церковнаго діэцеза, какъ области, изъ предѣловъ которой не должна была выходить дѣятельность высшихъ епископовъ.

«Областные (діэцезальные) епископы, гласить канонь второй, не должны простирать своей власти на другія церкви внѣ своихъ областей и смѣшивать церквей, но по александрійскій правиламъ епископъ долженъ управлять дѣлами только перковными въ Египть, а епископы Воначальствовать стока только въ восточной церкви, съ сохраненіемъ преимуществъ церкви антіохійской. **VTBeD**никейскими правилами; также епископы азійжденныхъ ской области (діэцеза) да управляють церковью только въ Азіи, понтійскіе-только въ понтійской области (діэцезь), и еракійскіе-только во Өракіи.-Не бывъ призваны, епископы не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Частица µёνтоі (то̀ν µёνтоі Кωνσταντινουπολεως) въ канонъ 3-мъ ясно указываетъ на тъсную внутренную связь съ канономъ 2-мъ константинопольскаго собора ср. Hefele II, 13 Maassen Gesch. d. Quell. I, 97 Lübeck S. 202 anm. 2. Въ древнихъ спискахъ, какъ это можно заключить изъ сирійской и арабской версіи, нынъшнія каноны 2-й и 3-й не были раздълены, а составляли одно цълое. Подробно Гидуляновъ, Митрополиты стр. 304.

должны переходить за предѣлы своей области, для рукоположенія, или какого-либо другого церковнаго распоряженія. При сохраненіи же вышеписаннаго правила о церковныхъ областяхъ (діэцезахъ), очевидно дѣла каждаго округа (епархіи) будетъ устроять окружный (епархіальный) соборъ, какъ опредѣлено въ Никеѣ.—А церкви Божіи, находящіяся у иноплеменныхъ народовъ, должны быть управляемы по соблюдавшемуся донынѣ обыкновенію отцовъ» <sup>1</sup>).

По справедливому сужденію Зома<sup>2</sup>) и Любека<sup>3</sup>), канонъ этотъ въ области церковнаго устройства ничего новаго не создаеть, а содержить въ себѣ только общее запрещеніе епископамъ одного діэцеза вмѣшиваться въ дѣла другого діэцеза. Дёло въ томъ, что слёдуя толчку, данному римскимъ епископомъ, въ IV вѣкѣ всѣ болѣе выдающіеся епископы принялись за расширение своей власти на счеть другихъ митрополитовъ. Каждый изъ нихъ старался занять въ восточной церкви такое положение. какое на западь принадлежало епископу Рима. Впереди всъхъ выступалъ здъсь, какъ мы говорили. епископъ александрійскій, но и другіе не отставали: несмотря на неблагопріятныя политическія условія, Василій Великій, какъ извѣстно, также распространилъ свою высшую митрополичую власть въ предблахъ діэцеза не только понтійскаго, но также азійскаго и восточнаго. Противъ та-

**3**2\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Constantin. ann. 381 (Pitra I, 508. 509) can. 2: Τοὺς ὑπέρ διοίχησιν ἐπισκόπους ταῖς ὑπερορίοις ἐκκλησίας μή ἐπιέναι, μηδὲ συγχέειν τὰς ἐκκλησίας ἀλλὰ κατὰ τοὺς κανόνας τὸν μὲν 'Αλεξανδρείας ἐπίσκοπον τὰ ἐν Αἰγύπτφ μόνον οἰκονομεῖν, τοὺς δὲ τῆς ἀνατολῆς ἐπισκόπους τὴν ἀνατολὴν μόντην διοικεῖν, φυλαττομένων τῶν ἐν τοῖς κανόσι τοῖς κατὰ Νικαίαν πρεσβείων τῆ 'Αντισχέων ἐκκλησία, καὶ τοὺς τῆς 'Ασιανῆς διοικήσεως ἐπισκόπους τὰ κατὰ τὴν 'Ασίαν μόνην οἰκονομεῖν, καὶ τοὺς τῆς 'Ασιανῆς διοικήσεως ἐπισκόπους τὰ κατὰ τὴν 'Ασίαν μόνην οἰκονομεῖν, καὶ τοὺς τῆς ΙΙοντικῆς τὰ τῆς Ποντικῆς μόνον, καὶ τοὺς τῆς Θράκης τὰ τῆς Θρακικῆς μόνον οἰκονομεῖν. 'Ακλήτους δὲ ἐπισκόπους ὑπὲρ διοίκησιν μὴ ἐπιβαίνειν ἐπὶ γειροτονίαις ἤ τισιν ǎλλαις οἰκονομεῖν, ἐκκλησιαστικαῖς, φυλαττομένου δὲ τοῦ προγεγραμμένου περὶ τῶν διοικήσεων κανόνος, εὐδηλον ὡς τὰ καθ' ἐκάστην ἐπαρχίαν ή τῆς ἐπαρχίας σύνοδος διοικήσει, κατὰ τὰ ἐν Νικαία σρισμείνα. Τὰς δὲ ἐν τοῖς βαρβαρικοῖς ἐθνεσι τοῦ θεοῦ ἐκκλησίας οἰκονομεῖσθαι χρὴ κατὰ τὴν κρατήβασαν συνήθειαν παρὰ τῶν πατέρων. ΠΒΟ. Ι, 265.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sohm. KR. S. 437.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lübeck, Reichseinteilung S. 175.

кихъ честолюбивыхъ притязаній выступилъ константинопольскій соборъ 381 г. Канонъ второй разъ навсегда опредѣлилъ область, изъ предѣловъ которой не долженъ былъ выходить ни одинъ епископъ. Такою областью является граданскій діэцезъ: «областные (діецезальные) епископы, прямо говоритъ канонъ, не должны простирать своей власти на другія церкви, внѣ своихъ областей, и смѣшивать церквей».

общее негативное положеніе, Устанавливая канонъ этотъ, какъ правильно указали Зомъ<sup>1</sup>) и Любекъ<sup>2</sup>), главнымъ образомъ направляется противъ александрійскаго іерарха. Последній въ это время быль единственнымъ высшимъ епископомъ, правовая церковная власть котораго распространялась на весь діэцезъ. Область эта опредѣлилась уже въ концѣ III в. и съ разделениемъ империи на діэцезы не уменьшилась, такъ какъ цѣликомъ вошла въ болѣе юную дату <sup>3</sup>). По своему рангу и общецерковному положенію александрійскій епископь быль первымъ епископомъ востока и притязалъ здѣсь на то мѣсто, которое занималь на западѣ римскій епископь. Выраженіемь этой тенденціи и было, какъ мы видѣли, поставленіе Максима-циника константинопольскимъ епископомъ. Желая оградить послёдняго оть посягательствъ со стороны александрійскаго папы и разъ навсегда положить конецъ его притязаніямъ, константинопольскій соборъ рѣшилъ прямо ограничить его власть предѣлами гражданскаго дівцеза: «Александрійскій епископъ долженъ управлять, гласить канонь, церковными дълами, только въ Егип-Нослѣ этого канонъ, желая скрыть подъ общей форτħ». мулой свое антіалександрійское направленіе 4), продолжаеть: «епископы востока (должны) начальствовать только въ восточ-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sohm, KR. S. 423. 426.

<sup>2)</sup> Lübeck, Reichseinteilung S. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Самостоятельный египетскій діэцезъ, по мнѣнію Моммсена, (Mommsen Verzeichnis der römischen Provinzen, aufgesetzt um 297 (Abhandlungen der Akad. d. Wiss. Berl. 1863 S. 496) образованъ въ 365—86 гг.

<sup>4)</sup> Sohm, KR. S. 426.

ной церкви, съ сохраненіемъ преимуществъ церкви антіохійской, утвержденныхъ никейскими правилами».

Какъ это замѣтилъ уже Тильмонъ<sup>1</sup>), въ канонѣ второмъ константинопольскій соборъ различно говорить объ епископахъ александрійскомъ и антіохійскомъ <sup>2</sup>). Въ діэцезѣ египетскомъ высшая нерковная власть канономъ усвояется одному александрійскому «александрійскій епископъ епископу: лолженъ управлять церковными дѣлами только въ Египтѣ». Иное дѣло- востокъ. Рядомъ съ епископомъ антіохійскимъ здѣсь, какъ мы видѣли. выступали еще другіе независѣвшіе оть него митрополиты (Кесаріи палестинской, Констанціи кипрской, Бостры аравійской). На этомъ основанів канонъ второй и говорить: «а епископы востока (должны) начальствовать только въ восточной церкви съ сохраненіемъ преимуществъ церкви антіөхійской, утвержденныхъ никейскими правилами». Каковы были <sup>3</sup>). эти преимущества — это мы знаемъ Онѣ заключались во-первыхъ, въ томъ, что благодаря принадлежащему антіохійскому епископу, какъ третьему во всей церкви, преимуществу чести, онъ имълъ право занимать первое мъсто на соборахъ между епископами востока, а во вторыхъ, въ томъ, что онъ имълъ въ своемъ непосредственномъ управлении двѣ гражданскихъ провинціи, именно Келе-Сирію и Augusta-Euphratensis. Въ IV в. антіохійскій епископъ на почвѣ этихъ та преозета распространилъ свою власть на сосъднія провинціи-Киликію, Осроену и, можеть быть, Финикію, гдѣ мало-по-малу и упрочиваль свое право путемь посвящения митрополитовь этихъ провинцій. По смыслу канона второго все это должно было оставаться неизмѣннымъ также и на будущее время. Константинопольскій соборь побоялся вмѣшаться въ вопросы силы и внутренніе споры восточнаго діэцеза. Послѣдній, по



<sup>1)</sup> Tillemont, Mémoires IX, 879. 880.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это противоположеніе ясно видно взъ контекста и игры частицъ µізу и ді... ср. выше стр. 499 прим. 1.

<sup>3)</sup> Гидуанновъ, Митрополиты стр. 299.

словамъ Зома<sup>1</sup>), не имѣлъ въ 381 г. единой церковной организаціи, да и черезъ константинопольскій соборъ не прі обрѣлъ ее.

Еще неопредѣленнѣе, чѣмъ о діэцезѣ востока, гласить опредѣленіе канона о діэцезахъ азійскомъ. понтійскомъ и оракійскомъ. «Также епископы азійской области да управляють церковью только въ Азіи, понтійскіе-только въ понтійской области, и еракійскіе-только во Оракіи». Вездъ ліэцеопредѣленіе: негативное епископы этихъ только зовъ не должны имѣть власти внѣ своихъ діэцезовъ. О какой-либо діэцезальной организаціи-ни слова. Въ этихъ діэцезахъ, какъ мы видѣли, только намѣчалась высшая митрополичая организація. Въ предблахъ каждаго дізцеза здѣсь выступали два или три высшихъ митрополита, стремившіеся путемъ поставленія обыкновенныхъ митрополитовъ въ другихъ провинціяхъ подчинить послѣднія своей власти и такимъ образомъ стать во главѣ нѣсколькихъ церковныхъ провинцій. Каковы должны были быть взаимныя отношенія этихъ какъ бы высшихъ митрополитовъ другъ къ другу, а также къ подчиненнымъ имъ митрополитамъ объ этомъ канонъ ничего не говорить. Запрещается только епископамъ одного діэцеза вмѣшиваться въ дёла другихъ діэцезовъ. Внутри діэцеза все должно было оставаться по старому: «при сохраненія же вышеписаннаго правила о церковныхъ областяхъ, очевидно, дѣлами каждаго округа, будеть устроять окружный соборь, какъ опредълено въ Никев». Что это значить, это болбе очевидно видно изъ посланія константинопольскаго собора 382 г. папѣ Дамасу: «Относительно управленія частныхъ церквей удержали силу, какъ вы знаете, прежній законъ и опредъленіе святыхъ отцовъ въ Никеѣ, т. е. чтобы въ каждомъ округѣ (ἐπαργία) совершали рукоположение для пользы церкви окружные епископы, а вмѣстѣ съ ними (если только они

<sup>1</sup>) Sohm KR. S. 425.

захотять) и сопредѣльные имъ. Согласно съ этимъ закономъ и опредѣленіемъ, управляются, какъ вы знаете, и прочія наши церкви»<sup>1</sup>). Такъ оно и было. Высшая митрополичая власть въ этихъ діэцезахъ только образовывалась и выражалась главнымъ образомъ въ посвященіи извѣстнымъ вліятельнымъ высшимъ епископомъ митрополитовъ въ сосѣднихъ провинціяхъ.

Иначе смотрить на каконъ второй господствующее мнѣніе<sup>2</sup>). Думають, что этимъ канономъ константинопольскій соборъ желалъ создать на востокѣ новое церковно-діэцезальное или патріаршее устройство.

Воззрѣніе это опирается главнымъ образомъ на слѣцерковной исторіи Сократа: Отцы дующее мфсто **co**бора «раздѣлили епархіи и установили патріаршества, чтобы епископы не простирали своей власти на чужія церкви за предѣлами своихъ областей; а прежде, по причинѣ гоненій, дълалось это безразлично. Нектарій получиль въ управление столицу и Оракію, Понтику получилъ преемникъ Василія въ Кесаріи каппадокійской, Элладій, а потомъ епископъ также каппадокійскаго города Ниссы, братъ Василія, Григорій, и епископъ Мелитины въ Арменіи, Отрей. Азійскій діэцезъ раздѣлили между собою Амфилохій иконійскій и епископъ Антіохіи писсидійской Оптимъ. Египетскія церкви поручены Тимооею, епископу Александріи, а управленіе церквами восточной области ввѣрено епископамъ оной Пелагію лаодикійскому и Діодору торсійскому, съ сохраненіемь преямуществь церкви антіохійской, предоставленныхъ

<sup>1)</sup> Mansi t. III, p. 585 ep. ad Damas: περὶ δὲ τῶν οἰχονομιῶν τῶν χατὰ μέρος ἐν ταἰς ἐκκλησίας, παλαιός τε, ὡς ἴστε, θεσμὸς κεκράτηκε, καὶ τῶν ἀγίων ἐν Νικαία πατέρων ὅρος, καθ' ἐκάστην ἐπαρχίαν τοὺς τῆς ἐπαρχίας, καὶ εἶπερ ἐκεῖνοι βούλοιντο, σὺν αὐτοῖς τοὺς ὑμόρους πρὸς τὸ συμφέρον ποιεῖσθαι τὰς χειροτονίας. οἰς ἀχολούθως τάς τε λοιπὰς ἐκκλησίας παρ' ἡμῖν οἰχονομεῖσθαι γιγνώσκετε, καὶ τῶν ἐπισημοτάτων ἐκκλησῶν ἀναδεδέγθαι τοὺς ἱερεῖς.--Дъян. всел. соборовъ т. 1 стр. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hefele CG. II, 18 Hinschius, Das Kirchenrecht der Katholicen und Protestanten in Deutschland. Berl. 1869=KR. I, 538. 539. 541.

присутствовавшему тогда на соборѣ Мелетію. Бывшіе на соборѣ епископы опредѣлили еще, чтобы, въ случа́ѣ нужды, дѣла каждаго округа рѣшалъ соборъ епископочъ того же округа <sup>1</sup>)».

Уже Петръ де Марка замѣтилъ страшную путанницу, заключающуюся въ данномъ мѣстѣ церковной исторіи Сократа<sup>2</sup>). Являющійся для времени Өеодосія Великаго болѣе вѣрнымъ источникомъ, Созоменъ не знаетъ ничего подоблаго. По поводу тѣхъ же событій онъ пишетъ слѣдующее:<sup>3</sup>) Отцы собора «опредѣлили, — чтобы церкви вездѣ управлялись по

1) Soer. V, 8 και πατριάρχας κατάστησαν, διανειμάμενοι τὰς ἐπαρχίας, ῶστε τοὺς ὑπέρ διοίκησιν ἐπισκόπους ταῖς ὑπερορίοις ἐκκλησίαις μὴ ἐπιβαίνειν και κληροῦται Νεκτάριος μέν τὴν μεγαλόπολιν καὶ τὴν Θράκην τῆς δὲ Ποντικῆς διοίκησως Έλλάδιος ὁ μετὰ Βασίλειον Καισαρείας τῆς Καππαδοκῶν ἐπίσκοπος, Γρηγόριος ὁ Νύσσης ὁ Βασιλείου ἀδελφός: καὶ ὑτρήῖος ὁ τῆς ἐν Ἀρμενία Μελιτηνῆς τὴν πατριαρχίαν ἐκληρώσατο. Τὴν ἀ Ασιανήν δὲ λαγγάνουσιν Ἀμφιλόχιος ὁ Ἱκονίου, καὶ ὅΠοντικῆς διοίκησως Έλλάδιος τῆς καπαδοκῶν ἐπίσκοπος, Γρηγόριος ὁ Νύσσης ὁ Βασιλείου ἀδελφός: καὶ ὑτρήῖος ὁ τῆς ἐν Ἀρμενία Μελιτηνῆς τὴν πατριαρχίαν ἐκληρώσατο. Τὴν ἀ Ασιανήν δὲ λαγγάνουσιν Ἀμφιλόχιος ὁ Ἱκονίου, καὶ ὅΠοταιος ὁ \*Αντιοχείας τῆς Πισιδίας. Τὰ δὲ κατὰ την Αἰγοπτον Ταμοθιέω τῷ ἀλεξανδρείας προσενεμήθη. Τῶν δὲ κατὰ τὴν ἀνατολὴν ἐκκλεσιῶν τὴν διοίκησιν τοἱς αὐτῆς ἐπισκόποις ἐπέτρεψαν, Πελαγίω τε τῷ Λαοδικείας καὶ Διοδώρω τῷ Ταρσοῦ, φύλάζαντες τὰ πρεσβεῖα τἦ Ἀντιοχέων ἐκιατήσια, ἄπερ τότε παρόντι Μελιτίω ἔδοσαν. ῶρισαν δὲ, ῶστε εἰ χρεία καλέσοι, τὰ καθ' έκλησιας ὑνοδος διοκή, ργοι καθ.

<sup>2</sup>) De Marca, de Constantinopolitani patriarchatus institutione какъ Appendix къ ero De concordia sacerdotii et imperii. Par. 1663 p. 152.

3) Sozom. VII, 9... εψηφίσαντο.... διοιχείσθαι δέ τάς πανταγού έχελησίας χατά τούς πάλαι χαγόνας · χαί τούς επισχόπους επί των ίδιων μενειν έχχλησιών, χαί μή είχη ταις ύπερορίαις επιβαίνειν, μήτε ακλήτοις γειροτονίαις μηδέν αύτοις προσηκούσαις σφάς έπιβάλλειν, καθό πρότερον, ώς έτυχε διωκομένης της καθόλου έκκλησίας, πολλάκις συνέβη. Τα δέ παρ' έχαστην συμβαίνοντα, την τοῦ έθνους σύνοδον, ώς αν άρχοτα φανείη, διοιχείν τε χαι πράττειν. Μετά δε τον Ρώμης, τον Κωνσταντινουπόλεως επίσκοπον τά πρεσβεία έγειν, ώς νέας 'Ρώμης' τον θρόνον έπιτροπεύοντα ..... Και τα μέν ώδε τη συνόδω έδοξε · xai ó βασιλεύς έπεψηφίσατο · xai νόμον έθετο, xupiav είναι την πίστιν τών έν Νικαία συνεληλυθότων · παραδοθήναι τε τάς πανταγού έκκλησιας τοις έν ύποστάσει τριών προσώπων ίσοτίμων και ίσοδυνάμων μίαν και την αυτην όμολογούσι θεότητα, Πατρός καί Υίοῦ καὶ ἀγίου Πνεύματος · τούτους δὲ είναι τοὺς κοινωνοῦντας Νεκταρίω ἐν Κωνσταντινουπόλει έν Αιγύπτω δε Τημοθέω τῶ έπισχόπω 'Αλεξανδρείας · έν δε ταῖς ἀνὰ τὴν εω έχχλησίαις, Διοδώρω τῷ Ταρσοῦ, χαὶ Πελαγίω τῷ ἐπισχόπω Λαοδιχείας τῆς Σύρων παρά δε 'Ασιανοίς 'Αμφιλογίω τῶ προϊσταμένω της εν Ίχονίω εχχλησίας · εν δε ταις παρά τον Πόντον πόλεσιν, από Βιθυνών μέγρις 'Αρμενίων, Έλλαδίω τω Καισαρείας, της Καππαδοχών έχχλησίας έπισχόπω, χαι Γρηγορίω τω Νύσης, χαι Ότρηϊνω τω Μελιτίνης · έν δέ ταῖς περί Θράκην καὶ Σκυθίαν πόλεσι, Τερεντίφ τῷ Τομέων, καὶ Μαρτυρίψ τῷ Μαρκιανουπόλεως.--- μγcc. пер. стр. 489. ::

древнимъ церковнымъ правиламъ, чтобы епископы пребывали при своихъ церквахъ, и не ходили безъ нужды въ чужія и, безъ приглашения, не висшивались въ рукоположения, до нихъ не касающіеся, какъ это часто случалось прежде, когда каоолическая церковь была гонима; чтобы дѣлами ка:кдый церкви управляль и распоряжался, по своему благоусмотрѣнію, мѣстный соборъ, чтобы епископъ константинопольскій послѣ епископа римскаго, имѣлъ преимущество чести, какъ занимающій престоль Новаго Рима.... Таковы были постановленія собора, — и царь утвердиль ихь и даль законь, чтобы господствующею оставалась въра отцовъ никейскихъ, и чтобы церкви повсюду были отданы тёмъ, которые въ существѣ трехъ лицъ, равночестныхъ и равносильныхъ, исповѣдуютъ одно и тоже Божество Отца, Сына и св. Духа. Исповедники этого ученія должны были им'єть общеніе въ Константинополѣ съ Нектаріемь, въ Египтѣ-съ Тимоееемъ, епископомъ александрійскимъ, въ восточныхъ церквахъ- съ Діодоромъ, енископомъ тарсійскимъ и Пелагіемъ, епископомъ Лаодикіи-сирійской, въ азійскихъ церквахъ-съ Амфилохіемъ, предстоятелемъ церкви иконійской, въ городахъ понтійскихъ, отъ Виоиніи до Арменіи-съ Елладіемъ, епископомъ Кесаріи каппадокійской, Григоріемъ нисскимъ и Отреемъ мелитинскимъ; въ городахъ, находящихся во Өракін и Скиоіи-съ Терентіемъ, епископомъ города Томиса, и Мартиріемъ, епископомъ маркіанопольскимъ».

Разсказъ Созомена вполнѣ соотвѣтствуетъ истинному положенію вещей.

Какъ это замѣчено Раушеномъ <sup>1</sup>) и болѣе подробно развито Любекомъ <sup>2</sup>), приведенное мѣсто изъ Сократа есть не что иное, какъ неудачный парафразъ второго канона константинопольскаго собора 381 г. и указа Өеодосія Великаго de

- <sup>1</sup>) Rauschen Jarhb. S. 479.
- <sup>2</sup>) Lübeck, Reichseinteilung S. 215.

Digitized by Google

restituendis basilicis отъ 30 іюля 381 года <sup>1</sup>), изданнаго въ развитіе закона отъ 10 января того же года  $^2$ ), закона, повелѣвавшаго, «ut orthodoxis episcopis, qui Nicaenam fidem tenent, catholicae ecclesiae toto orbe reddantur». Чтобы при передачѣ церквей на практикѣ не было никакихъ сомнѣній, императоръ въ этомъ указѣ опредѣлилъ, что православными церквами надо считать только тѣ, пастыри которыхъ находятся въ церковномъ общении съ извъстными јерархами. Такими епископами были во Өракіи-Нектарій константинопольскій, въ Египть-Тимовей александрійскій, на востокь-Пелагій лаодикійскій и Діодоръ торсійскій, въ азійскомъ діэцезѣ, къ которому здѣсь причислена также и проконсульская Азія, — Амфилохій иконійскій и Оптимъ антіохіе-писидійскій, въ діэцезѣ понтійскомъ--Элладій кесарійскій, Отрей мелитинскій въ Малой Арменіи и Григорій нисскій, наконецъ Терентій въ Скиоји и Мартирій маркіанопольскій <sup>3</sup>).

Изъ тождественности именъ явствуетъ, что Сократъ въ вышеупомянутомъ мѣстѣ предлагаетъ не что иное, какъ Өеолосіевъ указъ, пополненный нѣсколько содержаніемъ канона второго

<sup>1)</sup> C. Theod. XVI, 1, 3 cp. Rauschen, Jahrb. S. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. Theod. XVI, 5, 6 Justin I, 1, 2 Rauschen S. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cod. Theod. XVI, 1, 3: Episcopis tradi omnes ecclesias mox jubemus, qui unius majestatis atque virtutis Patrem et Filium et spiritum sanctum conlitentur ejusdem gloriae, claritatis unius: nihil dissonum profana divisione facientes. Quos constabit communioni Nectarii episcopi Constantinopolitanae ecclesiae, Timothei necnon intra Aegyptum Alexandrinae urbis episcopi esse sociatos. Quos etiam in Orientis partibus Pelagio episcopo Laodiceae et Diodoro episcopo Tarsensi; in Asiana dioecesi Amphilochio, episcopo Iconiensi et Optimo episcopo Antiochenti; in Pontica dioecesi Helladio episcopo Caesariensi et Otreio Melitino et Gregorio episcopo Nyssensi, Terentio episcopo Scythiae, Martirio episcopo Marcianopolitano communicare constiterit. Hos ad obtinendas catholicas ecclesias ex communione et consortio probabilium sacerdotum oportebit admitti. Omnes autem, qui ab eorum, quos commemoratio specialis expressit, fidei, communione dissentiunt, ut manifestos hacreticos ab ecclesiis expelli, neque his penitus post hac obtinendarum ecclesiarum pontificium, faculstatemque permitti.

константинопольскаго собора 381 г.<sup>1</sup>). Запреть послёдняго смѣшивать церкви, а также сохраненіе преимуществъ антіохійской церкви онъ связываеть съ сообщеніемъ объ установленіи патріарховъ. Слово патріархъ употреблено здѣсь не въ прямомъ, а въ переносномъ смыслѣ. Въ IV в. πатріаруть было просто почетнымъ титуломъ епископа<sup>2</sup>). Въ законъ Өеодосія они были приведены, какъ образцы, мърила, масштабъ правовърности, церковное общеніе съ которыми являлось свиабтельствомъ православія епископа, имбишаго съ ними таковое общение. Нечего и говорить, что имъ не было дано никакой юрисдикціонной области. Утверждая противное, Сократь впадаеть въ грубое заблуждение. Въ самомъ дълъ, какемъ образомъ константинопольский соборъ могъ создать діацезальное церковное устройство въ Александріи, гдѣ оно давнымъдавно существовало, или напримъръ въ дізцезахъ понтійскомъ и азійскомъ, гдѣ, по Сократу, патріаршая власть была вручена двумъ или тремъ епископамъ и между нвми епископу такого небольшого городка, какъ Нисса. Все это заставляеть насъ согласиться съ Раушеномъ<sup>3</sup>) и Любекомъ<sup>4</sup>), отвергающими всякую доказательную силу за вышеприведеннымъ мѣстомъ Сократя. Правда, нѣкоторымъ свидѣтельствомъ въ пользу высказаннаго здёсь Сократомъ воззрёнія являются начальныя

Socr. h. e. V. 8.

Konstantinopol. c. 2:

ώστε τους ύπέρ διοίχησιν έπισχόπους ταζς Τούς ύπερ διοίχησιν έπισχόπους ταιζ ύπεύπερορίοις έχχλησίας μή επιβαίνειν.... φυλάξαντες τὰ πρεσβεία τη 'Αντιογέων έxxλησία...

ρορίοις έχχλεσίας μή έπιέναι. φυλαττομένων των έν τοις κανόσι τοι χατά Νιχαίαν πρεσβείων τη 'Αντιογέων

exxinoia.

2) Примъры см. у Suicer. Thesaur. II р. 640 sq. особ. Gregor. Naz. Orat. 42, 23: πρεσβυτέρων έπισχόπων οίχειστερον δε πατριαργών είπειν σφαγάς δημοσίας итл. Тоже видимъ и въ Галліи еще въ V и VI в. ср. Vit. Romani с. 2: Hilarius venerabilem Celidonium supra dictae metropolis (Безансонъ) patriarcham... a sede episcopali... deiecerat. A. S. Boll, Febr. III, 742. Greg. Tur. H. Fr., 5, 20 S. 217 o Ниценіи Ліонскомъ ср. Hauck art. Patriarchen in RE. Bd. 14 S. 764.

3) Rauschen, Jahrb S. 479. 480.

4) Lübeck, Reichseinteilung S. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это хорошо видно изъ слъдующей параллели:

слова канона второго: τούς ύπέρ διοίχησιν έπισχόπους ταῖς ὑπεроріон еххдизіан ий етнечан дословно повторенныя Сократомъ. Раушенъ <sup>1</sup>) и Любекъ <sup>2</sup>) доказали полную несостоятельность этого аргумента. Къ помянутому мѣсту Сократа Валезій замѣчаеть, что слова о́жер дюіхужи могуть имъть двоякій смысль: или supra dioecesim или extra suam dioecesim<sup>3</sup>). Валезій высказывается за второе толкованіе, такъ какъ выраженіе ύπέρ бюіхузи еще разъ встричается въ томъ же канони и здись уже ясно употреблено во второмъ значения. Валезію слѣдуеть Гефеле, который начало канона переводить такимъ образомъ: Die einer andern Diöcese angehörigen Bischöfe sollen fremde Kirchen nicht betreten <sup>4</sup>). Оба однако толкованія, предложенныя Валезіемъ, по мнѣнію Раушена <sup>5</sup>), не правильны. Дѣло въ томъ, что слову supra соотвѣтствуетъ ύπέρ съ родительнымъ, а не съ винительнымъ падежомъ, какъ сказано въ канонѣ. Этого мало. Неправильность перевода слова итер съ винительнымъ-черезъ supra ясно выступаеть ИЗР самаго текста канона. который прямо говорить не объ одномъ епископѣ въ каждомъ діэцезѣ,но о многихъ, напр. тоъс тус Өрахис. Что касается второго толкованія, то оно ведеть къ безсмыслицѣ, какъ это лучше всего видно изъ перевода Гефеле, у котораго возражение или отер деоіхузи или ύπερορίοις совершенно излишне и безсмысленно. Также и ссылка Валезія на вторичное употребленіе въ томъ же канонь ύπέρ διοίχησιν въ этомъ именно значенія не идеть къ делу, такъ какъ здесь оно зависить отъ елизаинени и черезъ это пріобрѣтаеть особый смысль. По мнѣнію Раушена<sup>6</sup>), выраженіе τούς ύπέρ διοίχησιν έπισχόπους соотвѣтствуеть: «die

- <sup>3</sup>) Socrat. h. c. (ed. Valesii. Par. 1668). Valesii nota ad Socr. V, 8.
  - 4) Hefele CG. II, 16.
    - <sup>5</sup>) Rauschen S. 480.
      - <sup>6</sup>) Rauschen S. 480, 481.



<sup>1)</sup> Rauschen, Jahrb. S. 480.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lübeck Reichseintilung. S. 176 anm. 2.

einer Diöcese angehörigen Bischöfe» или «Die Bischöfe einer Diöcese» или, какъ правильно уловили смыслъ этого выраженія переводчики книги правиль: «областные епископы»<sup>1</sup>), такъ какъ здѣсь слово ὑπὲρ вслѣдствіе аттракціи въ виду слѣдующаго затѣыъ ἐπιέναι значить или ἐν<sup>2</sup>) или оно употреблено здѣсь въ смыслѣ гомеровскаго ὑπὲρ ǎλα<sup>3</sup>).

Не существуя во времена никейскаго собора 4), церковнодіэцезальное устройство не было также созданіемъ константинопольскаго собора 381 г. Канонъ второй установилъ только область, изъ предѣловъ которой не должна была выхоанть власть отлёльных спископовь. Какъ должны были обстоять въ будущемъ дѣла управленія внутри отдѣльнаго діэцеза, это мало занимало соборь. Соборь прямо побоялся вибшиваться во внутреннія діла и отношенія діэцезовъ. Отсюда все должно было оставаться по старому. О какой-либо церковной организація дізцеза, какъ такового, во всемъ ка+ нонв ньть ни слова. Всюду только негативное положение о невчёшательствё епискоцовь одного діэцеза въ дёла другого. Но кому должна принадлежать высшая власть въ предблахъ діэцеза, объ этомъ соборъ ничего не говорить. Изъ параллизма церковнаго и гражданскаго управления можно думать, что-епископу главнаго города гражданскаго дізцеза. Но правиленъ ли этотъ выводъ, это большой вопросъ. Самъ канонъ прямо противополагаеть, какъ мы видѣли, управленіе египетскаго дівцеза, во главѣ котораго стоялъ одинъ «александрійскій епископъ» управленію другихъ діэцезовъ, гдѣ начальствовали «епископы». Это служить лучшимь подтвержденіемъ уже доказанаго нами положенія, что во времена кон⇒

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правила вселенскихъ соборовъ. Изданіе общества любителей духовнаго просвъщенія. Москва Вып. 1 стр. 90 ДВС. І, 265.

<sup>2)</sup> Cp. Xenophon. Anab. I, 1, 5: όστις δ'άφανοϊτο τών παρά βασιλέος πρός άυτόν βηθετο παρά βασιλεί μημ Ι, 2, 3: τους έχ τών πόλεων λαβών βηθετο έν ταις πόλεσιν cm. Krüger, Attische Syntax. 50, 8, 10 (14).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Homer. Odyss III, 73 HJH Jliad. XXIII, 227.

<sup>4)</sup> Гидуляновъ, Митрополиты, стр. 317.

стантинопольскаго собора, кромѣ Египта, гдѣ діэцезальное устройство поглотило церковно-провинціальное, въ остальной церкви не было ни одного епископа съ властью надъ цѣлымъ діэцезомъ.

Съ этимъ однако не согласны защитники діэцезальнаго устройства въ восточной церкви. Главнымъ и можно сказать единственнымъ доказательствомъ является канонъ шестой константинопольскаго собора 381 года. «Послѣднее правило, говорить профессорь Н. С. Суворовь 1), предстаепископовъ бюкитеши, какъ вляетъ еденое организованное цѣлое, которое естественно должно было проявлять свою жизнь въ соборѣ діэцеза, и едва ли предсёдателемъ этого собора могъ быть кто-либо другой, кромѣ епископа главнаго города діэцеза». Болѣе рѣшительно эта мысль высказана твмъ же ученымъ въ его учебникъ<sup>2</sup>): «Изъ шестого правила константинопольскаго собора 381 г. (или, правильнѣе, собора слѣдующаго 382 года) видно, что епяскопы цѣлаго діэцеза составляють изъ себя соборь, какъ высшую инстанцію надъ провинціальнымъ соборомъ, а отсюда необходнио заключить, что не кто-либо другой, а именно епископъ главнаго города діэцеза долженъ былъ стать во главѣ епископовъ и митрополитовъ этого діэцеза, составившихъ **B**32 себя особую церковно-устройственную единицу и что епископы главныхъ городовъ и должны были преимущественно имъться въ виду вторымъ канономъ второго вседенскаго собора».

Сужденіе Н. С. Суворова было бы совершенной истиной, если бы канонъ шестой имѣлъ въ виду дѣйствительно тоть соборъ (діэцезный), о которомъ говорить нашъ уважаемый профессоръ. Между тѣмъ—это еще большой вопросъ! Дѣло въ томъ, что константинопольскій шестой канонъ говоритъ не просто о діэцезальномъ соборѣ, а о бо́льшемъ діэцезальномъ со-

<sup>1)</sup> Ж. М. Н. Пр. № 2 стр. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Суворовъ. Учебникъ церковнаго права изд. 2 М. 1902 стр. 38.

борѣ. А вѣдь это большая разница. Все это заставляетъ насъ обратиться къ детальному изученію шестого канона константинопольскаго собора 381 г.

Едва ли во всей нашей Книгь правиль имъется канонъ, который былъ бы болѣе загадоченъ, чѣмъ шестой вонстантинопольский канонъ и которымъ бы такъ мало занимались изслѣдователи. Самое происхожденіе его спорно. Изъ отсутствія его въ древняхъ латинскихъ переводахъ. 1), именно prisca Діонисія Малаго и Исидора<sup>2</sup>), а также въ луценскомъ кодексѣ<sup>3</sup>) уже Бевериджъ<sup>4</sup>) и Баллерини <sup>5</sup>), а за ними и Гефеле <sup>6</sup>) пришли къ заключенію, что этого канона, какъ и предшествующаго ему канона пятаго, не было въ древнихъ греческихъ спискахъ и на томъ будто бы основания, что каноны эти принадлежать не константинопольскому собору 381 г., а слёдующему за нимъ константинопольскому собору 382 г. Съ этимъ однако трудно согласиться. Дело въ томъ, что канонъ этотъ, не говоря уже о своей наличности во встхъ древнихъ греческихъ рукописяхъ 7) и объ оффиціальной рецепціи его въ первой половнить VI в. Іоанномъ Схоластикомъ въ его Συναγωνή хачочоч έχχλησίαστιχών είς ν' τίτλους διηρημένη, Βυ καθοςτβά καθομα, именно второго вселенскаго собора, имфется уже въ древнфишей дошедшей до насъ сирійской рукописи отъ 501 г.<sup>8</sup>).

Благодаря необыкновенной любезности академика П. К. Коковцева, взявшаго на себя трудъ ознакомить меня съ этою цённою рукописью, мы можемъ подёлиться съ .читателями

- 4) Beveregius, Synodicon sue Pandectae canonum II annot. p. 98.
- <sup>5</sup>) Ballerini ed. Opp. S. Leonis M. t. III p. X.
- <sup>6</sup>) Hefele CG. II S. 12.
- 7) Hefele CG. II, 14. Pitra I, 507. Бенешевичъ стр. 97. 98.

<sup>8</sup>) Cp. Wright W. Catalogue of Syriac manuscripts in the Britis. museum Lond. t. II p. 1031 DCCCCVI (add. 14. 528).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VI, 1174.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi III, 566. 571.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi III, 574.

полученными отъ высокоуважаемаго профессора и акядемика свъдъніями.

Каноны второго вселенскаго собора находятся на fol. 87а - 95а знаменитой сврійской рукописи британскаго музея Add. 14.528, писанной въ 501 году <sup>1</sup>). По сообщению П. К. Коковцева сирійскій переводчикъ необыкновенно точно передаеть свой греческій подлинникъ, не насилуя выбсть съ темъ строя сирійской рѣчи. Отсюда переводъ читается чрезвычайно легко, также легко и пріятно, какъ извѣстный сирійскій переводъ церковной исторія Евсевія <sup>2</sup>), изучая который иногда забываешь, что им те цьло не съ оригинальнымъ сирійскимъ текстомъ, а съ переводомъ. Отъ всего сирійскаго текста вѣеть глубокою древностью. Подобно тому, какъ это мы видимъ въ актахъ халкидонскаго собора<sup>3</sup>), также и въ сирійской рукописи константинопольские каноны нераздѣльно слѣдуютъ одинъ за другимъ и отмѣчаются цифрами лишь на поляхъ рукописи. Какъ и въ арабскомъ парафразѣ, явизниемся переводомъ съ сирійскаго, порядокъ каноновъ отличенъ отъ порядка греческихъ рукописей 4). Соотвѣтствіе сирійскаго и греческаго текстовъ таково: 🧳 : 1

| Сирі    | йскій т | екстъ. | Греческій тексть. |                |              |  |  |
|---------|---------|--------|-------------------|----------------|--------------|--|--|
| каноны. |         |        | каноны.           |                |              |  |  |
|         | Ι       |        | · · · ··          | ••••           | I I .        |  |  |
| • • •   | II      | •• • • | Ĩ                 | • • • • •      | · II—III I.C |  |  |
| · ·     | ·HI     | • ••   |                   | . · · ·        | Ι <b>ΥΥ</b>  |  |  |
| • •     | · 1V    | :*     | ·: ·:             | <b>,</b> - · · | · <b>VI.</b> |  |  |

Отсюда въ виду вышеуказанной точности перевода можно заключить, что подраздѣленіе сирійскихъ каноновъ было сдѣлано позднѣе. Извѣстнаго 7-го канона греческихъ рукописей,

. . .

4) Гидуляновъ, Митрополиты стр. 304.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cowper Harr. Analecta nicaena Lond. 1857, praef. I---II.

<sup>2)</sup> Eusebius, Kirchengeschichte a. d. Syr. v. E. Nestle. Lpz. 1901.

на 80 лѣть младшаго, чѣмъ константинопольскій соборъ 381 г.<sup>1</sup>), въ спрійской рукописи вовсе не имѣется.

Тёсная связь каноловъ 5 и 6-го съ четырьмя другими канонами константинонольскаго собора 381 года, заставляетъ насъ преднолагать, что эти каноны принадлежать къ числу каноновъ константинопольскаго собора 381 года, а не 382, какъ это думалъ Гефеле<sup>2</sup>), и это тѣмъ болѣе, что безусловно непринадлежащій константинопольскому собору канонъ 7-ой, какъ разъ отсутствуеть во всѣхъ сирійскихъ, арабскихъ п контскихъ рукописяхъ<sup>3</sup>).

Все это заставляеть нась отнестись въ высшей степени скептически къ мићнію Гефеле, оспаривавшему принадлежность этихъ каноновъ второму вселенскому собору единственно на основании латинскихъ переводовъ, не заключающихъ въ себѣ каноновъ 5-го и 6-го.

Въ прошложъ въкъ вообще была мода слишкомъ довърять латинскимъ переводамъ и изъ нихъ заключать о принадлежности каноновъ извъстному собору или о существовапіи различныхъ рукописей съ большимъ или меньшимъ числомъ каноновъ. Классическимъ примъромъ являются апостольскіе капоны. Изъ существованія въ латинскомъ переводѣ Діонисіа Малаго 50 апостольскихъ каноновъ, съ легкой руки Дрея <sup>4</sup>), въ наукѣ установился взглядъ объ одновременномъ существованіи и обращеніи на востокѣ сборниковъ съ боль-

<sup>3</sup>) Zotenberg, Catalogue des manuscripts ethiopiens de la Bibliotheque Nat. Par. 1877. fol. 151.

4) Drey, Neue Untersuchungen über die Constitutionen und Canones der Apostel. Tübing. 1832 S. 207 ff.

<sup>1)</sup> Hefele CG. II, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hefele CG. II, 14 ср. Maassen, Geschichte der Quellen und der Literatur des canonischen Rechts, Gratz. 1870 S. 111. Къминънію Гефеле, ничто жо сумняшеся, присоединяется. А. Спасскій, Исторія догматическихъ движеній въ эпоху вселенскихъ соборовъ. Серг. пос. 1906. стр. 636, несмотря на извъстность ему сочиненія Schwartz, Zur Geschichte des Athanasius, въ которомъ документально доказывается неправильность этого воззрънія. Къ нашему сожальнію, книга г. Спасскаго попада въ наши руки слишкомъ поздно, когдъ болье подовины нашего сочиненія было уже напечатано.

шимъ (85) или меньшимъ (50) числомъ апостольскихъ каноновъ <sup>1</sup>). Профессору Функу удалось доказать всю неправильность этой гипотезы <sup>2</sup>). Путемъ массы эргументовъ онъ призналъ правильность взгляда, высказаннаго еще въ XVII в. парижскимъ архіепископомъ Петромъ де-Маркой, который объяснялъ несовпаденіе числа апостольскихъ правилъ въ греческихъ сборникахъ и у Діонисія нежеланіемъ послѣдняго включить въ свой сборникъ послѣдніе 35 каноновъ въ виду того, что нѣкоторые изъ нихъ, какъ напримѣръ, правило 64 о воспрещеніи поста въ субботу, не согласовались съ практикой латинскаго запада.

Не такъ ли обстоитъ дёло съ 5 я 6 канонами константинопольскаго собора 381 года?

Обратимся къ самымъ латинскимъ переводамъ.

• Не говоря о дурномъ, а часто синоптическомъ переводѣ, изъ иижеслѣдующей таблицы видно, что константинопольскіе канопы не представляютъ въ этихъ переводахъ чего-нибудь точно установленнаго, а напротивъ были чѣмъ-то текучимъ, непостояннымъ.

| Греч. рук.     | versio His-<br>pana, Mansi<br>III, 571<br>V B. | ver. Prisca<br>Mansi VI,<br>1175<br>V B. | ver. Dionys.<br>Mansi III,<br>566<br>V—VI в- |              | Cod. Paris.<br>Maassen, Die<br>Quellen S.<br>542. 944. |
|----------------|------------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------|
| I<br>II<br>III |                                                | I—II<br>} III                            | и<br>и<br>и<br>и                             | I<br>  II—IV | I II<br>III<br>IV<br>V                                 |
| IV<br>V<br>VI. | ΥI                                             | ' IV                                     | ´III                                         | Ý V          | v                                                      |

Это впрочемъ и понятно. Дѣло въ томъ, что нынѣ досконально удостовѣрено, что константинопольскіе каноны въ теченіе весьма долгаго времени не были реценированы западной цер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Суворовъ, Учебникъ церкевнаго права. Изд. 1. Ярославль 1898 стр. 169. 170.

<sup>2)</sup> Funk, Die Apostolischen Constitutionen. Pad. 1891.

ковью<sup>1</sup>). Отсюда, если они переводились, то дѣлалось это, повидниому, для того, чтобы познакомить читателей съ положениемъ дълъ на востокъ в предостеречь, кого надо, о незаконныхъ притязаніяхъ константинопольскаго епископа. Это было нѣчто въ родѣ videant consules (episcopi), ne quid respublica (ecclesia romana) detrimenti capiat, конечно, только въ болве скромномъ разиврѣ. Отсюда и post-scriptum къ третьему каному этого собора у Граціана с. 3 Dist. XXII: canon hic ex iis est, quos apostolica Romana sedes a principio et longo post tempore non recepit etc. Что же касается иятаго и шестого каноновь, то они, какъ противорѣчащіе сардикскимъ канонамь и направленные противъ папскаго примата-какъбы утвержденіе западной въры со стороны востока въ пятомъ канонь, и норенесение дъла въ качествъ послъдней апелляціонной вистанція «большему собору» въ шестомь.--были систематически исключаемы изъ сборниковъ каноповъ. Что переводчики, излагая по латыни даже первые четыре канона. наввно стояли на стражь папскихъ интересовъ, это видно изъ приписки къ этимъ канонамъ въ наряжскомъ сборникѣ: «Et subscripserunt Nectarius Constantinopolitanus et ceteri episcopi numero CL sub legatis Romanae ecclesiae»<sup>2</sup>).

Въ виду всего вышеизложеннаго, мы имѣемъ смѣлость настаивать па принадлежности каноновъ 5-го и 6-го, именне константинопольскому собору 381 года.

Да и въ самомъ дълъ, почему бы этимъ канонамъ не исходить отъ этого собора?

Канонъ пятый гласить: περί τοῦ τόμου τῶν Δυτιχῶν χαὶ τοῦς ἐν Αντιοχεία ἀπεδεξάμεθα τοὺς μίαν ὑμολογοῦντας πατρὸς χαὶ υἰοῦ χαι ἀγίου πνεύματος θεότητα <sup>3</sup>). Смыслъ его не ясенъ. Въ настоящее время, вслѣдъ за Гефеле <sup>4</sup>), канонъ этотъ перево-

**3**3\*

<sup>1)</sup> Hefele CG. II, 30.

<sup>2)</sup> Maassen, Die Quellen S. 945.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pitra I, 509; Mansi III, 560.

<sup>4)</sup> Hefele, CG. II, 19.

1

дять обыкповенно слёдующимь образомъ: «О свиткѣ западныхъ постановлено: принимаемъ (въ общеніе) и находящихся въ Антіохіи, какъ скоро они исповѣдують единое Божество Отца и Сына и Святаго Духа» <sup>1</sup>).

Напротивъ, по мнѣнію Бевериджа<sup>2</sup>) и Фанъ-Эспена,<sup>3</sup>) канонъ пятый должпо излагать такъ: «Бъ отношеніи свитка западныхъ мы присоединяемся къ антіохійцамъ (т. е. антіохійскому собору 379 года), которые (приняли этотъ свитокъ) и исповёдовали единое Божество Огца, Сына и святаго Духа».

Чтобы составить себ'я ясное понятіе о канон'я, намъ необходимо прежде всего выяснить, что разум'яль соборъ подъ именемъ свитка западныхъ.

Въ наукѣ по этому вопросу существуеть нѣсколько гипотезъ, отъ разрѣшенія которыхъ зависитъ тотъ или иной смыслъ пятаго капона. Греческіе комментаторы Зопара и Вальсамонъ, а также позднѣйшіе греки на флорентійскомъ, наприм., соборѣ <sup>4</sup>), подъ свиткомъ понимали декреты сардикскаго собора 343 года. Нечего и говорить, что мнѣніе это не имѣеть за собою никакихъ историческихъ данныхъ <sup>5</sup>). Напротивъ въ западной литературѣ одни, (Бароній, Фувсъ, Радэ, Гарнакъ, Лоофсъ и т. д. <sup>6</sup>), видятъ въ спискѣ западныхъ извѣстное посланіе папы Дамаса къ Пазлину <sup>7</sup>), другіе, (Гефеле, Спасскій и т. д. <sup>8</sup>), полагаютъ. что то́µос то́и Δυτιхо́и соборомъ называлось отправленное къ 369 году

<sup>5</sup>) Bevereg. Pandectae, t. II. Annotat. p. 97, Tillemont, Memoires (ed. Brux. 1732) IX, 221, Hefele, CG. II, 20.

<sup>6</sup>) Baronius ad ann. 381, 26, Fuchs, Biblioth. der Kirchenvers. Bd. 2. S. 418 Hefele II, 20 ff. Rade Damasus, S. 116 ff. n 133 Harnack DG. II, 270. 271 Loofs, Arianismus II, 45.

7) Theodoret. h. e. V, 11.

8) Hefele, CG. II, 20, А. Спасскій, Исторія доги. движеній. 637 и сл.



<sup>1)</sup> **ABC.** I, 266, 267.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Beveregius, Pandectae t. II. Annotat. p. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Van Espen, Commentarius in canones etc. (ed. Colon. 1755) p. 191.

<sup>4)</sup> Hefele CG. II, 20.

папой Дамасомъ и его римскимъ соборомъ посланіе оріенталамъ, дошедшее до насъ въ видѣ отдѣльныхъ фрагментовъ, сдѣланныхъ изъ него Лукою Гольдштейномъ<sup>1</sup>). Въ послѣднее время нѣмецкому ученому Шварцу удалось пролить пѣкоторый свѣтъ на этотъ темный вопросъ<sup>2</sup>). Дѣло въ томъ, что дошедшіе до насъ фрагменты, но его мнѣнію, являются выписками не изъ одного декрета папы Дамаса, а изъ нѣсколькихъ посланій того же папы, относящихся къ различнымъ стадіямъ заключенія уніи между западомъ и востокомъ въ лицѣ Дамаса и Василія Великаго.

По словамъ Шварца<sup>8</sup>), интересующій насъ памятникъ распадается на двъ части<sup>4</sup>)

I. 1) Exempli synodi habitae Romae episcoporum XCIII ex rescripto imperiali. Damasus Valerianus Vitalianus Aufidius Paeanius Victor Priscus Innocentius Abundius Theodulus et ceteri, qui ad audiendam causam Auxentii exponendamque fidem in urbe Romae convenerunt, episcopis catholicis per Orientem constitutis in domino salutem. Confidimus etc. Виолић ваконченное, посланіе это заключается пришской: едо Sabinus diaconus Mediolanensis legatus de authentico dedi.

Затъмъ слъдуютъ всякій разъ подъ рубрикой item ex parte decreti, три, только фрагментарно выписанныя, письма, начинающіяся

2) ea gratia,

8) illud sane,

4) non nobis

Наконецъ, слъдуетъ приписка: Explicit haec epistola vel expositio synodi Romanae habitae sub Damaso papa et transmissa ad Orientem, замыкающая весь этотъ отлълъ.

<sup>3</sup>) E. Schwartz., Zur Geschichte des Athanasius. Nachrichten von der Koeningl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Goettingen. Philol.-bist Kl. 1904, Heft 4. S. 362 ff.

<sup>3</sup>) Schwartz a. a. O. S. 362. 363.

<sup>4</sup>) Mansi III, 459 sq.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mansi III, 459-462.

Какъ слова этой приписки, которая не принадлежитъ къ акту, такъ и тѣ, которыя непосредственно за нею слѣдуютъ и составляютъ вторую часть, — не документъ, но историческое сообщение.

II. in qua omnis Orientalis ecclesia facta synodo apud Antiochiam consona fide credentes et omnes ita consentientes eidem super ex positae fidei singuli sua subscriptione confirmant, послѣ чего слѣдуютъ подинси Мелетія антiохійскаго, Евсевія самосатскаго, Пелагія лаодикійскаго, Зенона тирскаго, Евлогія елесскаго, Бематія мальскаго и Діодора тарскаго, и наконецъ краткая замѣтка: similiter et alii CXLVI Orientales episcopi subscripserunt, quorum subscriptio in authentico hodie in archivis Romanae ecclesiae tenetur. Expl. synodus Romana et Antiochensis.

Посланіе Confidimus, дошедшее до насъ также въ греческомъ переводѣ у Созомена и Өеодорита <sup>1</sup>), есть не что иное, какъ посланіе римскаго собора отъ лѣта 372 года. отправленное на востокъ при посредствѣ діакона Сабина Аванасію Великому, а также иллирійскимъ епископамъ<sup>2</sup>). Посланіе это было переслано Аванасіемъ Василію, который, воспользовавшись благопріятнымъ случаемъ, при посредствѣ того же Сабина отправилъ на западъ нъсколько своихъ писемъ съ просьбою протянуть руку помощи восточнымъ и признать православіе Мелетія и младоникейцевъ<sup>3</sup>). Отвітомъ на эти письма явилось высокомфрное, римское послание отъ 373/374 года, содержание котораго легко реконструируется благодаря 156 письму Василія. Каковъ, впрочемъ, былъ ответъ, можно догадаться изъ того, что привезшій его въ Антіохію пресвитеръ Евагрій отказался имѣть какое либо общеніе съ Мелетіевымъ діакономъ Доровеемъ и объявилъ мелетіанскому клиру

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sozom. VI, 23. Theodor. II, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theodor. II, 22 cf. Schwartz S. 364. 365.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Basil. ep. 90. 91. 92 cf. Schwartz S. 365. 366.

въ Антіохія римское требованіе о безусловномъ признанія никейскаго символа<sup>1</sup>).

Между темъ въ это время произошла ссылка Евсевія самосатскаго, одеого изъ главъ младоникейской восточной тріады. Желая его спасти. Василій лѣтомъ 374 года съ новопосвященнымъ тогда пресвитеромъ Доровеемъ отправилъ въ Римъ новое посланіе, въ которомъ, ссылаясь на прим'єръ напы Юлія и императора Констанса въ отношенія Констанція по ділу Аванасія, требоваль властнаго вызшательства императора Валентиніана въ дела востока и возвращенія Евсевія<sup>2</sup>). Отвѣтомъ на это посланіе со сторопы находившихся въ Римѣ западныхъ епископовъ, по не собора, явилось письмо, фрагменть котораго находится въ нашемъ памятникѣ в начинается словами ея gratia. Въ догматическомъ отношении не маловажно, что для выраженія понятія substantia употреблено здѣсь греческое слово usia, хотя признаніе трехъ **упостасей** еще отсутствуеть, что являлось главнымъ пунктомъ различія между Мелетіемъ и Павлиномъ<sup>3</sup>). Вскорѣ послѣ этого, самое позднее въ 375 году, находившійся въ ссылкѣ на Дунав, Евсевій отправиль пресвитера Санктиссима къ восточнымъ епископамъ съ просьбою обработать присланный имъ проекть петиціи и собрать подъ ней подписи для отправки ел въ Римъ. Повидавшись съ Василіемъ, Санктиссимъ счастливо исполниль поручение и въ началѣ 377 года, въ сопровождении Доровея, отвезъ въ Римъ покрытую массою подписей восточную петицію <sup>4</sup>). Тексть этой петиціи не сохранился. Авторомъ ея былъ, повидимому, Мелетій. Отвѣтъ со стороны запада не замедлилъ послѣдовать въ томъ же 377 году. Фрагменть изъ этого посланія есть не что иное,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Basil. ep. 138. 140 cf. Schwartz S. 367.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Basil. ep. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Basil. 214. Schwartz S. 367. 368. 369.

<sup>4)</sup> Basil. ep. 120. 121. 129. 214—216. 225. 231. 232. 239. 253—256. Подробно см. Schwartz. S. 369. 370.

какъ имѣющійся у насъ актъ—illud sane miramur, въ которомъ западные епископы предостерегаютъ восточныхъ отъ аполлинаріевой ереси, при чемъ это предупрежденіе особенно обращають по адресу Василія<sup>1</sup>).

Тогда Василій, угрожаемый съ этой стороны, написаль послёднее свое посланіе къ Римъ, которое, вёроятно, въ томъ же 377 году было отослано съ отправлявшимися туда еще разъ Дороеемъ и Санктиссимомъ<sup>2</sup>). Осуждая ученіе Аполлинарія, Василій требовалъ отъ запада сдёлать тоже самое, въ отношеніи этого лжеучителя, а также Евстаеія, какъ пневматомаха, и Павлина, какъ маркеллита. Разсмотрёвъ это письмо, римскій соборъ 378 года отвѣтилъ Василію. своимъ посланіемъ, фрагментъ котораго начинается словами поп порія и опровергаетъ приписываемыя Аполлинарію, Евстаеію и Павлину лжеученія, не называя ихъ впротемъ по имени<sup>3</sup>). Тому же собору принадлежатъ и анаеематизмы, извѣстиыя въ наукѣ, какъ посланіе Дамаса къ Павлину<sup>4</sup>).

На востокѣ, между тѣмъ, обстоятельства совершенно измѣнились. Василій умеръ, императоръ Валентъ погибъ при Адріанополѣ; изгнанные оріенталы возвратились съ Мелетіенъ и Петромъ александрійскимъ во главѣ; 19 января на престолъ вступилъ новый императоръ Осодосій Великій. При такихъ обстоятельствахъ въ 379 году состоялся въ Антіохіи соборъ изъ 153 епископовъ. Разсмотрѣвъ полученный отъ Дамаса списокъ, антіохійскій соборъ въ догматической части его утвердилъ. Но каковъ былъ ближе этотъ списокъ, этотъ то́µос тῶν Δυτιхῶν, мы сказать не можемъ, потому что полнаго его текста до насъ не сохранилось. Что это такъ, можно заключить изъ образующагося, вслѣдствіе внезапнаго измѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schwartz S. 371. 372. cf. Basil. ep. 120. 129. 131. 224. 223. 226. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Basil. ep. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi III, 461 cf. Schwartz S. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Theodor. V, 11. О времени составления этого послания, а также правильномъ его надписании подробно см. Schwartz S. 374 особенно anm. 2. u. 4 и Спасский стр. 637.

ненія подлежащаго и числа, пробіла между двумя частями заключительной приниски къ нашему фрагменту: explicit haec epistola vel expositio svnodi Romanae habitae sub Damaso papa et transmissa ad Orientem, in qua omnis Orientalis ecclesia • • facta svnodo apud Antiochiam consona fide credentes et omnes ita consentientes <sup>1</sup>) eidem super expositae fidei singuli sua subscriptione confirmant<sup>2</sup>). Подлежащее во второмъ предложения ясно-ерізсорі<sup>3</sup>). Такъ какъ пробълъ обнаруженъ, то смѣло можно сказать, что въ немъ именно заключалось credo antioxiйскаго собора, его то́нос, который быль подписань 153 епископами, топос. Къ которому нынъшнее eidem super expositae fidei не имбеть никакого отношенія, потому что не заключаеть цикакого credo <sup>4</sup>). Можно только догадываться, что то́ноς тю́у Дитихы́у содержало въ себв одобрение догматическихъ воззрѣний младоникейцевъ 5) и сопровождалось аваеематизмами, сосбщенными намь Өеодоритомъ 6). Этотъ рамскій святокъ, то́цос то́у Дотіхо́у и вміств съ нимъ антіохійское опреділеніе по его поводу, о еу 'Ауть-

<sup>3</sup>) Здъсь совершенно исно разумъются епископы антіохійскаго собора 379 года. Они же разумъются и въ канонъ пятомъ подъ именемъ то; с 'Ачтюуща, какъ это признавали Бевериджъ и Фанъ Эспенъ. Гефоле (Hetele CG. II, 22 разумъетъ подъ ними павлиніанъ, но это едва правильно, такъ какъ послъдніе чуждались младоникейцевъ, в не обратно, почему не было надобности въ провозглашеніи ихъ пранославными со стороны антіохійцевъ, а также константинопольскаго собора 381 года. Напротивъ Шварцъ (Schwartz S. 376. 377) подъ тох с у 'Ачтюуса понимаетъ Мелетія и Павлина, что уже совершенно противоръчитъ здравому смыслу. Выходитъ, что соборъ, происходившій подъ предсъдательствомъ Мелетія, между прочамъ принимаетъ въ обпценіе своего предсъдателя, если онъ исповъдуетъ единое Божество Отца, Сына и святого Духа.

4) Schwartz S. 375. 376.

<sup>5</sup>) Basil. ep. 253 ср. ep. 139. 140, а также грамоту Sanctum, въ которой западные писали Paulinum et Melitium fidei concinere putabamus (Mansi, III, 631) подробно см. Спасскій стр. 639.

<sup>6</sup>) Theodor. V, 11.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. въ подписяхъ Мелетія, Евссиія и Пелагія—ita credens et sentiens.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi III, 461.

оχεία τόμος <sup>1</sup>), было предметомъ соборнаго разсмотрѣнія въ Константинополѣ въ 381 году. Послѣ страшныхъ споровъ и неурядицы пришли наконецъ къ рѣшенію, выраженному въ пятомъ константинопольскомъ канонѣ, который неизвѣстный намъ сирійскій переводчикъ V-го вѣка, въ полномъ согласіи съ Бевериджемъ и Фанъ-Эспеномъ, излагаетъ слѣдующимъ образомъ:

«Эти же два тома западниковъ и антіохійскій — мы принимаемъ ихъ, которые (—какъ такіе, которые) испов'язють единое Божество Отца. и Сына, и св. Духа»<sup>2</sup>).

Это соборное опредъление съ приложениемъ анасематизмъ было предложено на утверждение императора Өеодосія Великаго отцами второго вселенскаго собора, нисавшими: «Собравшись, по твоему распоряженію, въ Константинополь, мы во-первыхъ возобновили взаимное согласіе между собою, потомъ изрекли краткія опредфленія, въ которыхъ утвердили въру отцовъ, собравшихся въ Никећ, и осудили возникшія противъ нея ереси, кромѣ того постановили точныя правила о благоустройствь церквей»<sup>3</sup>). На ту же тѣсную связь названныхъ анаосматизмовъ съ константинопольскимъ соборомъ указывають также нѣкоторые древніе сборники каноновъ, въ которыхъ эти апавематизмы непосредственно слѣдуютъ за канонами второго вселенскаго собора 4) Наконецъ, то же самое говорять отцы константинопольскаго собора 382 г., когда описывая дѣятельность константинопольскаго собора 381 года, въ своемъ посланіи къ папѣ Дамасу пишуть: «Воть въ короткихъ словахъ изложеніе вѣры,

<sup>1)</sup> Theodor. V, 9, 19, Mansi III, 585 греческій текстъ см. ниже стр. 523, прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сирійскій кановъ по рукописи Add. 14. 528 привожу въ переводъ любезно сдъзанномъ для насъ академикомъ П. К. Коковцевымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ДВС. 1, 265. 266. Μαπεί III, 557 καὶ ὅτι συνελθόντες εἰς τὴν Κωνσταντινούπολιν κατὰ τὸ γράμμα τῆς σῆς εὐσεβείας, πρῶτον μὲν ἀνενεωσάμεθα τὴν πρὸς ἀλλήλους ὁμόνοιαν ἔπειτα δὲ καὶ συντο μους ὕρους ἐξεφωνήσαμεν, τὴν τε τῶν πατέρων πίστιν, τῶν ἐν Νικαία κυρώσαντες, καὶ τὰς κατ' αὐτῆς ἐκφυείσας αἰρέσεις ἀναθεματίσαντες.

<sup>4)</sup> Cp. Lambec. de Bibl. Caesar. ed. Kollar, VIII, 753. 937. подробво Schwartz, S. 374.

безъ страха испов'єдуемой нами; полн'є можете усладить ваши души, если вамъ угодно будетъ прочитать изложеніе, изданное въ Антіохіи бывшимъ.тамъ соборомъ и еще составленное въ прошедшемъ году въ Константинополѣ вселеңскимъ соборомъ: въ нихъ мы подробнѣе изложили наше испов'єданіе въры и письменно изрекли анавему педавпо-вымышленнымъ ересямъ» <sup>1</sup>).

Что касается 6-го канона константинопольскаго собора 381 г., то онъ находится, по нашему крайнему разумѣнію, въ самой тѣсной связи съ судебнымъ процессомъ Кирилла iерусалимскаго<sup>2</sup>). Дѣло это, какъ извѣстно, было прелметомъ соборнаго разбирательства въ 381 г. Это ясно видно изъ посланія константинопольскаго собора 382 г. къ папѣ Дамасу, гдѣ отцы собора, сообщая о дѣятельности константинопольскаго собора 381 г., ппшуть: «Для матери всѣхъ церквей, церкви iерусалимской, мы утвердили епископомъ достопочтеннѣйшаго п боголюбивѣйшаго Кирилла, уже прежде рукоположеннаго по правиламъ областными епископами и много подвизавшагося противъ аріанъ въ разныхъ мѣстахъ» <sup>3</sup>). Въ чемъ заключалось дѣло Кирилла объ этомъ мы уже говорили<sup>4</sup>). «Бывъ низложенъ (палестив-

1) ДВС. I, 287 Mansi III, 585: τὰ μέν σύν χατὰ τὴν πἰστιν τῶν παρ' ήμῶν ἀνυποστόλως χηρυττομένην, ὡς ἐν χεφαλαίψ τοιαῦτα· περὶ ῶν χαὶ ἐπὶ πλεῖον ψυχαγωγηθῆναι δυνήσεσθε, τῷ τε ἐν 'Αντιοχεία τόμω παρὰ τῆς ἐχεῖ συνελθούσης συνόδου γεγεμημένω χαταξιώσαντες ἐντυχεῖν, χαὶ τῷ πέρυσιν ἐν Κωνσταντινοπόλει παρὰ τῆς ὀιχουμενικῆς ἐκτεθέντι συνόδου· ἐν οἰς πλατύτερον τὴν πίστιν ὡμολογήσαμεν, χαὶ τῶν ἕναγχος χαινοτομηθεισῶν αίρέσεων ἀναθεματισμὸν ἔγγραφον πεποιήχαμεν.

<sup>3</sup>) Напротивъ Шварцъ (Schwariz S. 377) думаетъ, что поводомъ къ изданію 6-го канона константинопольскаго собора 381 года было поведеніе Павлина, обратившагося съ жалобою на Мелетія въ Римъ, съ чъмъ едва ли можно согласиться, такъ какъ канонъ шестой ни словомъ не говоритъ объ обращеніи къ римскому епископу, а напротивъ ставитъ точку на i, упоминая объ обращеніи къ императору, мірскимъ судамъ и вселенскому собору, каковыя стадіи прошло какъ разъ дъло Кирилла іерусалимскаго.

3) ДВС. I, 288. Mansi III, 586. 587: της δέ γε μητρός άπασῶν τῶν ἐκκλησιῶν τῆς ἐν Ἱεροσολύμοις, τὸν αἰδεσιμώτατον καὶ θεοφιλέστατον Κύριλλον ἐπίσκοπον εἶναι γνωρίζομεν, κανονικῶς τε παρὰ τῶν τῆς ἐπαρχίας χειροτονηθέντα πάλαι, καὶ πλεῖστα πρός τοὺς ᾿Αρειανοὺς ἐν διαφόροις τόποις ἀθλήσαντα.

ċ

4) См. выше стр. 383 и сл.

Digitized by Google

скимъ соборомъ подъ предсъдательствомъ Акакія кесарійскаго), Кириллъ послалъ апелляцію (έхχλήτου βιβλίου) къ низложившимъ его и требовалъ высшаго суда, на что согласился и царъ Констаниій. Прибъгнувъ къ апелляціи, читаемъ у Сократа, какъ бываеть въ судилищахъ свътскихъ, Кириллъ сдълалъ это первый и одинъ изъ всъхъ, вопреки обычаю и церковному правилу» <sup>1</sup>). Констанцій какъ извъстно, поручилъ разсмотръть дѣло Кирилла селевкийскому собору 359 г.<sup>2</sup>).

Принадлежа по своимъ религіознымъ воззрѣніямъ въ омойузіанамъ, Кириллъ, ловко воспользовавшись обстоятельствами. добился отъ своихъ единомышленниковъ, составлявшихъ большинство собора, не только собственнаго оправданія и возстановленія въ своихъ правахъ въ качествѣ епископа іерусалимскаго, по также осужденія и низложенія своего догматическаго противника Акакія. Дёло Кирилла однако не выгорёло. Восторжествовавшій догматически на константинопольскомъ собор'в 360 г., Акакій вторично низложиль Кирилла и добился отъ императора его ссылки. Той же участи подверглись также и другіе единомышленники Кирилла. Судившіе ихъ епископы, принадлежавшіе къ противной догматической партія, какъ это видно изъ Сократа<sup>3</sup>) и Созомена 4), пользовались всякимъ поводомъ, не исключая явной лжи в клеветы, лишь бы только вынести тъмъ обвинительный вердикть. При такихъ обстоятельствахъ, дважды осужденный

4) Sozom. IV, 24. 25 ср. VI, 7 постановление лампсакскаго собора.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socrat. h. ed. Bright, p. 126. II, 40: 'Ιστέον γάρ ὅτι Κύριλλος ἤδη πρότερον χατηγόρητο ' και διά τι μέν, οὐκ ἔχω φράσαι. Καφηρέθη δέ, ὅτι πολλάκις ἐπὶ το κριθῆναι καλούμενος, ἐφεξῆς δύο ἐνιαυτῶν διέφυγε τὰς κατηγορίας εὐλαβούμενος. Καθαιρεθεὶς δ'οῦν ὅμως ἐκκλήτου βιβλίον τοῖς καθελοῦσι διαπεμιμάμενος, μειζον ἐπεκαλέσατο δικαστήριον · οὖ τὴ ἐκκλήτω καὶ ὁ βασιλεύς Κωνστάντιος ἐγεγόνει σύμψηφος. Τοῦτο μέν οὖν μόνος καὶ πρῶτος παρά τὸ σύνηθες τῷ ἐκκλησιαστικῷ κονόνι Κύριλλος ἐποίησεν, εκκιλήτοις ὡς ἐν δημοσίω δικαστηρίω γεησάμενος. Τότε δὶ ἐν τῷ Σελευκεία παρῆν κριθησόμενος. Ργος. περ. C.-Ποτερδγρισκοῦ χχ. Ακαχεκίαι στρ. 236.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Förster art. Cyrillus von Hieros. in Prot. Real-Encyklopaedie **3** Aufl. Bd. **4** S. 381.

<sup>3)</sup> Socr. II, 42. 43.

и четыре раза подвергшійся изгнанію изъ Іерусалима, Кирилль, лично присутствуя на константинопольскомъ соборѣ 381 г.<sup>1</sup>), предложиль отцамь этого собора еще разь пересмотрѣть его дѣло и вынести о немъ окончательный приговоръ. При разсмотрѣніи этого тѣла соборъ нашель массу процессуальныхъ неправильпостей и, во избѣжаніе повторенія чего либо подобнаго въ будущемъ, установилъ но-первыхъ извѣстныя условія, которыя должны были соблюдаться при возбужденіи обывненія противъ епископа, а во-вторыхъ, въ виду нарушенія самимъ Кирилломъ обычныхъ формъ церковнаго процесса призналъ необходимымъ при обжалованіи соборныхъ приговоровъ слѣдовать древнему, апелляціонному порядку.

«Такъ какъ многіе, гласнть канонъ, желая привести вь замешательство и ниспровергнуть церковное благоустройство, враждебно и клеветнически вымышляють разныя обвиненія противъ управляющихъ церквани православныхъ епископовъ, усиливаясь такимъ образомъ только помрачить добрую славу священнослужителей и произвести сиятенія въ мярномъ народѣ, то поэтому святый соборъ сошедшихся въ Константинополѣ спископовъ заблагоразсудилъ: не безъ из. слёдованія допускать обвинителей и не всякому позволять обвиненіе правителей церкви, впрочемъ и не всёмъ возбранять. Но если кто принесеть на епископа какую-пибудь собственную, то есть, частную жалобу, какъ напримъръ въ томъ, что обмануть выъ или потерпёлъ отъ пего какую-нибудь другую неправлу: при такихъ обвиненіяхъ не дълать изслівдованія ни о лицѣ обванителя, ни о вѣрѣ его. Ибо, во всякомъ случаѣ, и совёсть епископа должна быть свободна, и объявляющій себя обиженнымъ, какой бы вбры онъ ни былъ, долженъ найти правосудіе. Если же вэводимая на епископа вина будеть церковная, тогда должно изследовать о личности

<sup>1</sup>) Socr. V, 8 Soz. VII, 9 Theod. V, 8.

обвинятеля. И во-первыхъ, да не позволяется еретикамъ дѣлать обвинения на православныхъ епископовъ по дѣламъ церковнымъ. Едетиками же мы называемъ или тъхъ, которые издавна отчуждены отъ церкви или тахъ, которые впослъдстви нами преданы анавемь, а вмъсть съ сими и техъ, которые показывають видь, будто исповедують истенную веру, однако жъ отдѣлились и составляютъ свои собранія противъ нашихъ правильно поставленныхъ епископовъ. Потомъ, если кто изъ нихъ церковью, за какія-нибудь вины, прежде былъ осужденъ и изверженъ, или отлученъ изъ клира, или изъ разряда мірянъ, то и такимъ не дозволяется обвинять епископа, цока напередъ не очистять себя отъ собственной вины. Равно и тѣхъ, которые прежде сами подверглись какому-либо обвиненію, не допускать къ обвяненію епископа или другихъ клириковъ, прежде нежели докажуть, что они сами невиновны въ приписанныхъ имъ преступленіяхъ. Если же кто, не бывъ ни еретикомъ, ни отлученнымъ, ни осужденнымъ, или прежде обвиненнымъ въ какихъ-либо преступленіяхъ, скажеть, что имьеть какое-либо обвинение противу епископа по церковному дѣлу: такимъ св. соборъ повелѣваеть, сперва представить свои обвинения епископамъ епархіи и передъ ними доказать преступленія епископа, подвергшагося обвиненію. Если бы случилось, что областные епископы (епархіоты) не въ силахъ были бы исправить взводимыя на епископа преступленія, тогда обвинители должны приступить къ большему собору епископовь той области (діэцеза), созванныхъ по этой причинь: но не прежде они могуть настанвать на своемъ обвинении, какъ письменно обязавшись понести равное сь обвиняемыми наказаніе, если бы, по изслѣдованія дѣла, оказались клевещущеми на обвиняемаго епископа. Но если кто, презрѣвъ рѣшеніе, постановлепное вышеизложеннымъ порядкомъ, дерзнетъ-или утруждать слухъ царскій, или суды мірскихъ начальниковъ, или безпоконть вселенскій соборъ, къ оскорбленію чести дізцезальныхъ епископовъ, того отнюдь не должно принимать съ жалобою, какъ нанесшаго оскорбленіе правиламъ и нарушившаго церковный порядокъ<sup>1</sup>).

Для нась представляеть интересь главнымъ образомъ вторая половина канона, касающаяся порядка обжалованія соборныхъ рѣшеній.

Воспользовавшись декретомъ Констанція оть 341 г.<sup>2</sup>),

1) Constant. 381 can. 6 (Pitra I, 509. 510): 6) 'Enzidi nolloi riv explanaστικήν εύταξίαν συγγείν και άνατρέπειν βουλόμενοι, φιλέγθρως και συκοφαντικώς αίτίας πνάς χατά των οίχονομούντων τάς έχχλησίας όρθοδόξων έπισχόπων συμπλάττουσαν, ούδεν ἕτερον η γραίνειν τὰς τῶν ἰερέων ὑπολήψεις χαι ταραγάς τῶν εἰρηνευόντων λαῶν χατασχευάζειν έπιγειρούντες τούτου ένεχεν ήρεσε τη άγία συνόδω των έν Κωνσταντινουπόλει συνδραμόντων έπισκόπων, μή άνεξετάστως προσίεσθαι τούς κατηγόρους, μηδέ πάσιν έπιτρέπεσθαι τάς κατηγορίας ποιείσθαι κατά των οἰκονομούντων τάς ἐκκλησίας, μηδέ μήν πάντας άποχλείειν άλλ' εἰ μέν τις οἰχείαν τινά μέμψιν, τοῦτ' ἔστιν ἰδιωτιχήν, ἐπαγάγοι τῷ έπισχόπω, ως πλεονεχτηθείς, η άλλο τι παρά το δίχαιον παρ' αύτοῦ πεπονθώς επί τῶν τοιούτων κατηγοριών μή έξεταξεσθαι μήτε πρόσωπον τοῦ κατηγόρου μήτε την θρησκείαν. γρή γάρ παντί τρόπω τό τε συνείδος τοῦ ἐπισχόπου ἐλεύθερον είναι, χαί τον ἀδιχείσθαι λέγοντα, οΐας αν ή θρησκείας, των δικαίων τυγγάνειν εί δε έκκλησιαστικόν είη το έπιφερόμενον έγκλημα τῷ ἐπισκόπῳ, τότε δοκιμάζεσθαι γρή τῶν κατηγορούντων τὰ πρόσωπα, ίνα πρώτον μέν αίρετικοίς μή έξη κατηγορίας κατά των όρθοδόξων έπισκόπων ύπέρ έκκλησιαστικών πραγμάτων ποιείσθαι αίρετικούς δε λέγομεν τούς τε πάλαι της έκκλησίας άποχηρυγθέντας, καί τούς μετά ταῦτα ύφ' ήμων άναθ ματισθέντας. πρός δε τούτοις καί τούς την πίστη μέν την ύγη προσποιουμένους ύμολογείν, άποσγίσαντας δέ και άντισυνάγοντας τοῖς χανονιχοῖς ήμῶν ἐπισχόποις. ἔπειτα δε χαὶ εἴ τινες τούτων ἀπὸ τῆς ἐχχλησίας ἐπὶ αίτίαις τισί προκατεγνωσμένοι είεν και άποβεβλημένοι ή άκοινώνητοι, είτε άπο κλήρου είτε άπὸ λαϊχοῦ τάγματος, μηδὲ τούτοις ἐξεῖναι χατηγορεῖν ἐπισχόπου, πρίν ῶν τὸ οἰχείον έγχλημα πρότερον αποδύσωνται, όμοίως δέ καὶ τοὺς ὑπὸ κατηγορίαν προλαβοῦσαν ὄντας μή πρότερον είναι δεχτούς είς ἐπισχόπου χατηγορίαν η έτέρων χληριχών, πρίν αν άθώους έαυτούς των έπαγθέντων αύτοις άποδείζωσαν έχλημάτων, εί μέντοι τανες μήτε αίρετικοί μήτε ακοινώνητοι είεν, μήτε προκατεγνωσμένοι ή προκατηγορημένοι έπί τισι πλημμελήμασι, λέγοιεν δε έγειν τινά έχχλησιαστιχήν χατά του επισχόπου χατηγορίαν τούτους κελεύει ή άγία σύνοδος πρωτον μεν έπι των της έπαργίας πάντων έπισκόπων ένιστασθαι τάς κατηγορίας, και έπ' αύτῶν έλέγγειν τὰ έγκλήματα τοῦ έν αἰτίαις τισίν έπισχύπου εί δε συμβαίη άδυνατήσαι τους έπαρχιώτας πρός διόρθωσιν των έπιφερομένον έγχλημάτων τῷ ἐπισχόπῳ, τότε αὐτοὺς προσιέναι μείζονι συνόδῳ τῶν τῆς διοιχήσεως έπισκόπων έκείνης, ύπερ της αίτίας ταύτης συγκαλουμένων, και μη πρότερον ένιστασθαι την κατηγορίαν, πρίν ή έγγράφως αύτους τον ίσον αύτοις ύποτιμήσασθαι κίνδυνον, είπερ έν τη των πραγμάτων τάξει συχοφαντούντες τον χανηγορούμενον επίσχοπον ελεγγθείεν εί δέ τις χαταφρονήσας των χατά τα προδηλωθέντα δεδογμένων τολμήσειεν η βασιλιχάς ένο\_ γλεϊν άκοάς η κοσμικών άργόντων δικαστήρια η οίκουμενικήν σύνοδον ταράττειν, πάντας άτιμάσας τούς της διοιχήσεως έπισχόπους, τον τοιούτον το παράπαν είς χατηγορίαν μή είναι δεκτόν, ώς καθυβρίσαντα τους κανόνας, και την έκκλησιαστικήν λυμηνάμενον εύτα**ξ**ίαν. ДВС. 1, 267.

2) C. Just. de appellationibus VII, 62, 20.

Digitized by Google

Кириллъ. какъ МЫ видбли, апеллироваль на ръшеніе виъсть на наложенное имъ наказание 1). Это собора и было введениемъ въ церковное судопроизводство процессуальныхъ формъ свътскихъ судовъ<sup>2</sup>). Также и прежде допускался пересмотръ со стороны большаго собора дъла, разръшеннаго епархіальнымъ соборомъ, но это не мѣшало выступать въ той же роли енископамъ, составившимъ первое опредѣленіе, и такимъ образомъ вотировать вгорично противъ того, кого они уже разъ осудили <sup>3</sup>). Напротивъ гражданскій процессъ исключаль изъ состава апелляціонной инстанція судей, рішавшихъ дѣло въ первой инстанціи <sup>4</sup>). Адоптируя гражданскій процессь, Кирилль желаль извлечь изь него выгоду, исключивъ изъ состава суда второй инстанціи всёхъ лицъ, участвовавшихъ въ провинціальномъ соборѣ и бывшихъ его догматическими противниками.

Соборъ неодобрительно взглянулъ на это новшество.

Признавъ пеправильными дъйствія Кирилла, который, по словамъ Сократа, «прибъгнувъ къ апелляціи, какъ бываетъ въ судилищахъ свътскихъ, сдълалъ это первый и одинъ изъ всъхъ, вопреки обычаю и церковному правилу» <sup>5</sup>), соборъ сталъ на древне-церковную точку зрънія, нашедшую свое выраженіе уже въ канонахъ антіохійскаго собора 341 г.

Кан. 12. Если какой-либо пресвитеръ или діаконъ, низложенный своимъ епископомъ, или даже епископъ, низложенный соборомъ, дерзнетъ утруждать слухъ царя, тогда какъ ему слѣдовало обратиться къ о́дльшему собору епископовъ и большему количеству епископовъ предложить то, въ ченъ онъ считаетъ себя правымъ, и поручитъ себя ихъ разслѣдованію и приговору, такъ если опъ, пренебрегши ими, утруждаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dig. l. 1 § 1 Nihil innovari appellatione interposita (XLIX, 7) C Just. VII, 62, 3. 18.

<sup>2)</sup> Socr. II, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Petrus de Marca, De concordia sacerdotii et imperii. Par. 1663. VII, 2, 6.

<sup>4)</sup> C. Justin. VII, 62, 6 procena.; VII, 62, 32 procem. et § 1.

<sup>&</sup>lt;sup>ь</sup>) Socrat. II, 40 р. п. стр. 236.

царя, да не удостанвается никакого снислождекія и да не имбеть міста къ оправданію и надежды на возстаповленіе <sup>1</sup>).

Кан. 14. Если какой-либо енископъ будетъ судимъ въ какихъ либо винахъ и случится, что епископы той (епархія) будутъ разногласить относительно его дѣла, — одни будутъ считать подсудимаго невиннымъ, а другіе виновнымъ, то для устраненія всякаго сомнѣнія святому собору угодно постановить, чтобы енископъ митрополіи пригласилъ нѣкоторыхъ другихъ (епископовъ) изъ сосѣдней епархіи, которые бы, вновь разсудивъ дѣло и разрѣшивъ сомиѣніе, утвердили свое постановленіе вмѣстѣ съ епископами той епархіи<sup>2</sup>).

Изъ этихъ каноновъ видно, что по дѣламъ епископовъ судомъ первой инстанціи является епархіальный соборъ съ митрополитомъ во главѣ<sup>3</sup>), а второй—такъ наз. бо́льшій соборъ, подъ которымъ надо понимать тотъ же епархіальный соборъ, но только усиленцый епископами сосѣдней епархія<sup>4</sup>).

Болће ясно этотъ порядокъ церковныхъ инстанцій виденъ изъ каноновъ сардикскаго собора и особенно нижеприведеннаго опредѣленія лампсакскаго собора:

Сард. кан. 3: Необходимо присовокупить и то, что никто изъ епископовъ не дояженъ переходить изъ своей епархіи въ другую, въ которой паходятся свои епископы, за исключеніемъ только

<sup>3</sup>) Antioch. a. 341 c. 14. Εἶ τις ἐπίσχοπος ἐπί τιστ ἐγκλήμασι χρίνοιτο, ἔπειτα συμβαίη περὶ αὐτοῦ διαφωνεῖν τοὺς ἐν τῆ ἐπαρχία ἐπισχόπους, τῶν μέν ἀθῶον τὸν κρινόμενον ἀποφαινόντων, τῶν δὲ ἔνοχον, ὑπὲρ ἀπαλλαγῆς πάσης ἀμφισβητήσεως ἔδοξε τῆ ἀγία συνόδω τὸν τῆς μητροπόλεως ἐπίσχοπον ἀπὸ τῆς πλησιοχώρου ἐπαρχίας μετακαλεῖσθαι ἐτέρους τινὰς τοὺς ἐπικρινοῦντας καὶ τὴν ἀμφισβήτησιν διαλύσοντας, τοῦ βεβαιῶσαι σὺν τοῖς τῆς ἐπαρχίας τὸ παριστάμενον. ДΠС. 41. 42.

\*) Antioch. ann. 341 can. 16. 20.

<sup>4</sup>) Ant. a. 341 can. 14. ср; Павловъ А. С. Теорія восточнаго папизма. Правосл. Обозр. за 1879 г. ноябрь стр. 484. 487.

34

<sup>1)</sup> Antioch. a. 341 c. 12. Εί τις ύπό τοῦ ἰδίου ἐπισχόπου χαθαιρεθείς πρεσβύτερος ἢ διάχονος ἢ καὶ ἐπίσκοπος ὑπό συνόδου ἐνοχλῆσαι τολμήσειε τὰς βασιλέως ἀχοάς δέον ἐπὶ μείζονα ἐπισχόπων σύνοδον τρέπεσθαι, καὶ ἂ νομίζει δίχαια ἔχειν προσαναφέρειν πλείοσιν ἐπισχόποις καὶ τὴν αὐτῶν ἐξέτασίν τε καὶ ἐπὶχρισιν ἐκδέχεσθαι εἰ δὲ τούτων ὀλιγωρήσας ἐνοχλήσειε τῷ βασιλεῖ, καὶ τοῦτον μηδεμιᾶς συγγνώμης ἀξιοῦσθαι, μηδὲ χώραν ἀπολογίας ἔχειν μηδὲ ἐλπόδα ἀποχαταστάσεως προσδοχῶν. ДΠС. 41.

такихъ случаевъ, когда опъ будетъ позванъ находящимися въ ней братьями, чтобы не подумали, что мы затворяемъ двери любви. Необходимо предусмотрѣть также и то, чтобы, если въ какой-либо области (епархія) кто-либо изъ еписконовъ имфетъ дёло съ своимъ братомъ и соепископомъ, чтобы ни тотъ, ни другой изъ нихъ не призывалъ въ посредники епископовъ другой области. Если же кто-либо изъ епископовъ по какому либо дёлу окажется осужденнымъ, и полагаетъ, что онъ имёетъ не пустое, но справедливое основание снова возобновить судъ, то, если вамъ угодно, почтимъ любовью память апостола Петра и постановимъ, чтобы производившіе судъ писали въ такихъ случаяхъ епископу римскому Іюлію для того. чтобы, если нужно, снова былъ произведенъ судъ сосѣдними съ тою епархіею епископами и чтобы такихъ вторичныхъ судей назначалъ онъ (Іюлій). Если же обвиняемый не можеть доказать, что дело требуеть вторичнаго пересмотра, то приговора не уничтожать, но оставлять ВЪ силѣ то, что однажды постановлено 1).

Сарл. кан. 5. Если на какого-либо епискона будеть сдѣланъ доносъ и окрестные епископы собравшись низложать его, а онъ прибѣгнетъ къ блаженнѣйшему епископу церкви римской, который захочетъ его выслушать и признаетъ спранедливымъ возобновить изслѣдованіе дѣла о немъ, то да благоволить (епископъ Рима) написать е пископамъ ближайшей е пархіи, чтобы они тщательно и внимательно разсмотрѣли всѣ обстоятельства дѣла и произнесли о немъ приговоръ по чистой правдѣ. Если же кто-либо потребуеть, чтобы еще снова было выслушано его дѣло, и по его просьбѣ римскому епископу благоугодно будетъ послать отъ себя пресвитеровъ, то онъ имѣетъ власть, если признаетъ за лучшее и сочтетъ нужнымъ, послать такихъ лицъ, которыя бы судили

<sup>1)</sup> Pitra I, 469. 470 ДПС. 63. 64. греч. текстъ канона см. выше стр. 206 прим. 1.

вмѣстѣ съ епископами и заступали мѣсто того, кѣмъ посланы. Если же онъ, римскій епископъ, признаетъ достаточнымъ изслѣдованіе дѣла о подсудимомъ епископѣ и приговоръ о немъ, то пусть поступитъ, какъ заблагоразсудится его мудрому хотѣнію» <sup>1</sup>).

Особенно хорошо говорять объ этонъ епископы лампаскаго собора, которые положили: «отмѣнить постановленія. утвержденныя въ Константинополь стараніемъ евдоксіанъ и акакіань; отвергнуть то изложеніе въры, которое они представели подъ видомъ исповѣданія западныхъ епископовъ и нѣкоторыхъ расположили подписать его, объщавшись отбросить неподобіе по существу, но не исполнивъ того; напротивъ, утвердить митие, что Сынъ подобенъ Отцу по существу, ибо прибавка словъ подобный необходима для отличенія упостасей — и в ру, признанную въ Селевкіи и изложенную при освящении антіохійскаго храма, обнародовать по всей церкви, а тѣмъ, которыхъ утверждающіе, что Сынъ не подобенъ Отцу, низложили, возвратить епископскіе ихъ престолы, потому, что они изгнаны изъ церквей незаконно, и кто захочетъ обвинить ихъ тотъ самъ подвергнется равной опасности; судьями же въ этомъ случаѣ должны быть православные епископы самой епархіи и епархій сосъ́дственныхъ, собравшіеся въ той церкви, гдѣ есть свидѣтели дѣйствія каждаго»<sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Pitra I, 470. 471. ДПС. 64. 65. греч. текстъ канона см. выше стр. 206 прим. 3.

2) Sozom. h. e. VI, 7: χρατεῖν δὲ τὸ ὅμοιον δοξάζειν τὸν Υίὸν τῷ Πατρὶ ϫατ' οὐσίὰν · εἶναι γὰρ τοῦ ὁμοίου τὴν προσθήχην ἀναγχαίαν διὰ τὴν σημασίαν τῶν ὑποστάσκων. Πίστιν δὲ πολιτεύεσθαι κατὰ πᾶσαν ἐχχλησίαν, τὴν ἐν Σελευχεία ὁμολογηθεῖσαν, ἐχτεθεῖσαν δὲ ἐπὶ τῆ ἀφιερώσει τῆς ἐν ᾿Αντιοχεία ἐχχλησίας · τοὺς δὲ καθαιρεθέντας παpὰ τῶν ἀνόμοιον τῷ Πατρὶ τὸν Υἰὸν λεγόντων, τοὺς ἰδίους ἀπολαμβάνειν θρόνους, ὡς παρανόμως ἐχβεβλημένους τῶν ἐχχλησίων. Εἰ δὲ τις αὐτῶν κατηγορεῖν βούλεται, ἐχ τοῦ ἰσου χινδύνου τοῦτο ποιεῖν · δικαστὰς δὲ εἶναι, τοὺς ὀρθῶς δοξάζοντας ἐν τῷ ἐθνει ἐπι. σχόπους, καὶ ἐχ τῶν πέλας ἐπαρχιῶν, συνιόντας ἐν τῷ ἐχχλησία, ἔνθα οἱ μάρτυρές εἰα τῶν ἐχάστῷ βεβιωμένων. Ρυςc. пер. см. Созоменъ. Цер. μετ. СΠΕ. 1851 г. сτр. 390.

**3**4≎

Этолъ же самый: порядокъ инстанцій имбеть въ виду и каконъ шестой константинопольскаго собора 381 г.

Что это такъ. ясно видно изъ сепоставления его съ антіохійскоми канонами.

Const. c. 6. τούτους χελεύει ή άγία σύνοδος πρῶτον μὲν ἐπὶ τῶν τῆς ἐπαρχίας πάντων ἐπισχὸπων ἐνίστασθαι τὰς χατηγορίας χαὶ ἐπ'αὐτῶν ἐλέγχειν τὰ ἐγχλήματα τοῦ ἐν ἀιτίαις τισὶν ἐπισκόπου.

εἰ δὲ συμβαίη ἀδυνατῆσαι τούς ἐπαρχιώτας πρὸς διόρθωσιν τῶν ἐπιφερομένων ἐγκλημάτων τῷ ἐπισκόπφ....

τότε αὐτοὺς προσιέναι μείζονι συνόδω τῶν τῆς διοιχήσεως ἐπισχόπων ἐχείνης, ὑπέρ τῆς αἰτίας ταὐτης συγχαλουμένων, Ant. can. 14. Ε ί΄ τις ἐπίσκοπος ἐπί τισιν ἐγκλήμασι κρίνοιτο, ἔπειτα συμβαίη περὶ αὐτοῦ διαφωνεῖν τοὺς ἐν τῆ ἐπαρχία ἐπισκόπους.....

Can. 12... δέον ἐπὶ μεἰζονα ἐπισχόπων σύνοδον τρέπεσθαι.

Can. 14... ἔδοξε τῆ ἀγία συνόδω τὸν τῆς μητροπόλεως ἐπίσχοπον ἀπὸ τῆς πλησιοχώρου ἐπαρχίας μεταχαλεῖσίλαι ἐτέρους τινὰς.

χαὶ μὴ πρότερον ἐνίστασθαι τὴν κατηγορίαν, πρὶν ἢ ἐγγράφως αὐτοὺς τὸν ἴσον αὐτοῖς ὑποτιμήσασθαι κίνδυνον, εἴπερ ἐν τῷ τῶν πραγμάτων τάξει συχοφαντοῦντες τὸν κατηγορούμενον ἐπισκόπον όλεγχθεῖεν. Εἰ δέ τις καταφρονήσας τῶν κατὰ τὰ προδηλωθέντα δεδογμένων τολμήσειεν ἢ βασίλικας ἐνοχλεῖν ἀχοὰς ἢ κοσμικῶν ἀρχόντων δικαστήρια ἢ Lamps. (Soz. VI, 7). Ε. δέ τις ἀυτῶν Χατηγορεῖν βούλεται, ἐχ τοῦ ἴσου χινδύνου τοῦτο ποιεῖν.

Ant. can. 12. Εἴ τις ὑπό ἰδίου ἐπισκύπου καθαιρεθεἰς πρεσβύτερος ἡ διἀκονος ἡ καὶ ἐπίσκοπος ὑπὸ σονόδου ἐνοχλῆσαι τολμήσειε τὰς βασιλέως ἀκοάς

οίχουμενιχήν σύνοδου ταράττειν. πάντας άτιμάσας τούς τῆς διοιχήσεως ἐπισχόπους, τὸν τοιοῦτον χαὶ τοῦτον μηδεμίας συγγνώμης τὸ παράπαν εἰς χατηγορίαν μὴ ἀξιοῦσθαι μηδὲ γώραν ἀπολογίας είναι δεχτόν, ώς χαθυβρίσαντα τούς χανόνας, χαι την έχχλησιαστιχήν λυμηνάμενον εύταξίαν.

έγειν μηδέ έλπίδα άποχαταστάσεως προσδοχαν.

Отсюда можно видёть, что порядокъ вистанцій въ канонахъ антіохійскихъ и константинопольскомъ шестомъ-одинъ и тоть же. Первою вистанціей является епархіальный соборь, второю-тоть же соборь, только усиленный епископами сосъдней епархіи.

Различіе между большимъ соборомъ антіохійскихъ каноновъ и константинопольскаго 6-го канона заключается только въ томъ, что антіохійскіе каноны прявлеченіе сос Бднихъ епископовъ не стъсняютъ никакими рамками, тогла какъ константинопольскій стоить на 6-01 канонъ точкѣ врѣнія 2-го константинопольскаго канона. Въ рукоположения могуть принямать участие только сосъдние епвскопы своего діэцеза. Константинопольскій соборь такъ и опредѣлилъ, «чтобы въ каждой епархіи совершали рукоположеніе, для пользы церкви ецархіальной — епископы, а вифств съ ними, если только они захотять, и сопредѣльные имъ»<sup>1</sup>). Тоже самое, какъ объ этомъ говоритъ канонъ 2-ой, должно соблюдаться и въ управлении. Отсюда, подъ видомъ защиты «чести діэцезальныхъ епископовъ», константинопольскій соборъ 381 г. ограничилъ этотъ выборъ сосѣдними епископами только своего дізцеза. И воть этоть именно епархіальный соборъ, усиленный сосѣдними епископами своего діэцеза, и есть тоть самый «большій діэцезальный соборь», изісоча σύνοδον τῶν τῆς διοιχήσεως ἐπισχόπων ἐχείνης, Ο ΚΟΤΟΡΟΜЪ ΓΟΒΟΡΗΤЬ шестой константинопольский канонъ.

1) ДВС. І, 287.

Digitized by Google

Что это такъ, можно видѣть изъ 1-го канона ефесскаго собора 431 г., знающаго тотъ же большій соборъ для суда надъ митрополитомъ<sup>1</sup>). а также изъ разногласія существовавшаго по поводу «большаго діэцезальнаго собора» 6-го канона константинопольскаго собора 381 г. «Когда одинъ епископъ, читаемъ у Вальсамона въ его толкования на этотъ канонъ, былъ привлеченъ по дѣлу о преступленіи зъ святой константинопольскій синодъ и подалъ апелляцію на судъ своего митрополита и своего собора, по силь пастоящаго (6-го константинопольскаго) правила, то нѣкоторые сказали, что поелику митрополить присутствующій на соборѣ желаеть, чтобы его епископъ былъ судимъ на большемъ соборѣ, то лусть передъ нимъ и будетъ онъ судимъ; а другіе возражали, что судъ надъ нимъ находится не во власти митрополита, а принадлежить состоящему при немъ собору, и что для епископа гораздо выгоднѣе быть судиму своимъ соборомъ, и не быть привлекаему на другой соборъ, ---а для сего нѣть нужды и въ давленіи митрополита. Еще нѣкоторые говорили, что правило говорить о вселенскомъ соборѣ, а великій константинопольскій синодъ или соборъ не есть вселенскій, и потому содержание правила не имфетъ мфста въ настоящемъ дёлё. Но мнё кажется, говорить Вальсамонъ, что хотя синодъ

<sup>1)</sup> Еф. с. 431 г. Кан. 1. Если который митрополить епархія, отступивь отъ святаго и вселенскаго собора, присоединился къ отступническому сонмищу, или посль сего присоединится, или мудрствоваль или будеть мудрствовать, какъ Целестій: таковый ничего не можеть дълать противь епископовъ своей епархіи, какъ уже изверженный отсель соборомъ отъ всякаго церковнаго общенія и недъйствительный, но еще будеть подлежать суду твъъ самыхъ епископовъ епархіи и окрестныхъ митрополитовъ православно мудрствующихъ, для совершеннаго изверженія изъ епископскаго сана. ДВС. II, 16, 17 Ернев. а. 431. с. 1: Еї тіє о интрополітує тіє іпархіає апоэтатізає тіє а́уіає хаі оіхоциенай сочобою прозейето то тіє апоэтазіа сочебрію, й иста тойто прозтевени, й та Келезтіои герсіупагу й фроміза, ойтоє хата тоїу тіє іпархіає іпахопью бапраттезваі ті ойбаршос діучатаι, пазяє іххлувіавтихії, хончинає ічтейває тіб а́тархіає сіпахопово кай тоїс піріє интрополітаі тої с та тіє оровобейає фромойсти опоятейства, кі тої с таї тої бадиою тіроволіта тої тіє содобобейає фромойсту опоята, кі то па́ття кай тої бадиою тіро бархих зай тіє тої тої с тіє стія сіпахопо кай тої па́терая альта тої тої та тіє оровобей судеть кай сотахопо сай тої парта той вадиою тіроволіть тої та тіє оровобей са фоло тої с тір сіпархіа сісто тої та́то кай тої вадиой тір сіпахопі, сіхдудіумі.

въ Константинополѣ и не вселенскій соборъ, такъ какъ на немъ не присутствуютъ прочіе патріархи, но онъ больше всѣхъ синодовъ, и архіепископъ его. называется вселенскимъ патріархомъ, — и выгоду имѣетъ не митрополитъ, а епископъ или привлеченный къ суду его клирикъ» <sup>1</sup>).

Предполагаемый нами порядокъ перковно-судебныхъ инстанний кстати какъ разъ соотвътствовалъ тогдашнему положенію вещей въ перкви, когда въ каждомъ діэцезъ выступало два или три высшихъ митрополита, къ которымъ тяготъли ближайшія провинція. «Не бывъ призьаны, говоритъ второй канонъ константинопольскаго собора 381 г., епископы не должны переходить за предѣлы своей области (діэцеза) для рукоположенія, или какого-либо другого церковнаго росперяженія»<sup>2</sup>). Иное дѣло—свой діэцезъ. «Здѣсь удержалъ силу прежпій законъ и опредѣленіе святыхъ отцовъ въ Никеѣ, т. е. чтобы въ каждой епархіи совершали рукоположеніе, а также и другіе акты управленія для пользы церкви епархіальные епископы а вмѣстѣ съ нимъ, если только они захотятъ, и сопредѣльные имъ»<sup>3</sup>).

Одновременно съ изданіемъ каноновъ было разрѣшено дѣло Максима циника и Григорія Богослова. Посвященіе Максима было признано начтожнымъ. «О Максимѣ циникѣ и произшедшемъ отъ него безпорядкѣ, говоритъ канонъ 4 константинопольскаго собора 381 г., опредѣлено: ни Максимъ не былъ и не есть епископъ, ни рукоположенные имъ не были и не состоятъ ни въ какой степени клира; все,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правила св. вселенскихъ соборовъ. Изд. общества любителей духовнаго просвъщения. М. 1897 часть 1 стр. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ДВС. I, 265.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ДВС. I, 287 Mansi t. 3 p. 585 ep. ad Damas: περί δὲ τῶν οἰχονομιῶν τῶν xaτà μέρος ἐν ταῖς ἐxxλησίαις, παλαιός τε, ὡς ἴστε, θεσμὸς xεxpáτηxε, xaὶ τῶν ἀγίων ἐν Νιχαία πατέρων ὅρος, xaθ' ἐxάστην ἐπαρχίαν τοὺς τῆς ἐπαρχίας, xaὶ εἶπερ ἐxεῖνοι βούλοιντο, σὺν αὐτοῖς τοὺς ὁμόρους πρὸς τὸ συμφέρον ποιεῖσθαι τὰς χειροτονίας. οἰς ἀχολούθως τὰς τε λοιπὰς ἐxxλησίας παρ' ἡμῖν οἰχονομεῖσθαι γιγνώσχετε, xaὶ τῶν ἐπισημοτάτων ἐxxλησίων ἀναδεδέχθαι τοὺς ἱερεῖς.

и для него сдёланное, и имъ сдёланное, уничтожено какъ недбиствительное» <sup>1</sup>).

Законнымъ константинопольскимъ епископомъ былъ признанъ Григорій Назіанзинъ. Торжественная интронизація его на константинопольскую каведру была совершена антіохійскимъ<sup>2</sup>). Это было Мелетіемъ послѣднимъ лѣломъ великаго святого. Вскорѣ послѣ этого онъ умеръ. Предсъдателемъ собора сдълался Григорій <sup>3</sup>). Вь этомъ уже можно видъть проявление силы казона третьяго. Несмотря на присутствіе другихъ весьма вліятельныхъ енископовъ, какъ то Элладія кесарійскаго, Кирилла іерусалимскаго и особенно позднѣе Тимовея александрійскаго и Ахолія оессалоникскаго, предсёдательство принадлежало не имъ, а епископу Новаго Рима.

Въ тѣхъ случаяхъ, когда Григорій не могъ прасутствовать на соборѣ по болѣзни, засѣданія происходили безъ предсѣдателя <sup>4</sup>). Чтобы временно предсѣдательствовали на соборѣ Тимовей александрійскій и Кириллъ, со словъ Созомена <sup>5</sup>): ήγοῦντο.... τῶν δὲ ἀλλων Τιμόθεος.... καὶ Μελέτιος.... καὶ Κύριλλος, допускаеть Гефеле <sup>6</sup>). Какъ это правильно замѣчено Раушеномъ <sup>7</sup>), слова Созомена имѣють не этотъ смыслъ. Ἡγοῦντο означаетъ не предсѣдательство, но превмущественное положеніе. По крайней мѣрѣ въ этомъ смыслѣ употребляетъ это же слово Созоменъ, въ отношеній двухъ македовіанскихъ епископовъ, именно Елевзія кизическаго и Маркіана лампсакскаго.

- 4) Greg. de vita 1740. 1745. 1746.
- <sup>3</sup>) Sozom. VII, 7.

7) Rauschen S. 97 H ocof. anm. 9.

<sup>1)</sup> ДВС. I, 266. Pitra 509. can. 4: Περὶ Μαξίμου τοῦ Κυνιχοῦ xaì τῆς xaτ, aὐτὸν ἀταξίας τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει γενομένης, ῶστε μήτα τὸν Μάξιμον ἐπίσκοπον ῆ γενέσθαι ἢ εἶναι, μήτε τους παρ' αὐτοῦ χειροτονηθέντας ἐν οίφδήποτε βαθμῷ κλήρου, πάντων xaì τῶν περὶ αὐτὸν xaì τῶν παρ' αὐτοῦ γενομένων ἀχυρωθέντων.

<sup>2)</sup> Greg. Naz. de vita v. 1525.

<sup>3)</sup> Hefele CG. II<sup>2</sup>, 5 Rauschen, Jahrb. S. 97.

<sup>6)</sup> Hefele, CG. II, 5.

Сдълавшись предсъдателемъ Григорій попытался прерванные смертью Мелетія переговоры вести въ томъ же примирительномъ западу направленія <sup>1</sup>).

Возникъ вопросъ о замъщения антіохійской каведры.

По этому поводу Грягорій сказаль рѣчь, въ которой совѣтоваль воздержаться отъ новаго избранія епископа, такъ какъ Павлинъ старъ и его смерти ждать не долго<sup>2</sup>). Это предложеніе вполит соотвѣтстновало совѣту, давно уже прешоданному Римомъ на случай смерти одного изъ двухъ антіохійскихъ епископовъ<sup>3</sup>).

Однако попытка эта встрётила рёшительное сопротивленіе со стороны большинства еп::скопові, увид'явлихъ въ этомъ пресмыкательство предъ западомъ<sup>4</sup>). На соборѣ разыгрались бурныя сцены и вылилась горькая рѣчь Богослова<sup>5</sup>). Больной и всёми педовольный Григорій отдалился отъ соборныхъ совѣщаній<sup>6</sup>). Въ особомъ засѣданіи епископовъ dioecesis Oriens епископомъ антіохійскимъ былъ избранъ пресвитеръ Флавіанъ, явившійся на соборъ вмѣстѣ съ Мелетіемъ<sup>7</sup>). Общій соборъ, то тяс зохобоо хохобо, одобрилъ это избраніе<sup>8</sup>).

Прибытіе египетскихъ и македопскихъ епископовъ съ Тамоееемъ александрійскимъ и Ахоліемъ еессалоникскимъ во главѣ только подлило масла въ огонь. Жестокая западная буря поднялась теперь на соборѣ<sup>9</sup>). Основываясъ на канонѣ пятнадцатомъ никейскаго собора, они возбудили вопросъ о правомѣрности избранія Григорія въ епископа столицы<sup>10</sup>).

.

. .

<sup>9</sup>) Greg. v. 1798.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Greg. v. 1637.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сущность его ръчи см. v. 1591-1679 особ. v. 1625.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ер. Quamlibet Mansi III, 624 ср. Socr. V, 5, 6-Soz. VII, 3. 4 Theod. V, 4, 15. подробно ср. Спасскій стр. 639 н сл.

<sup>4)</sup> Greg. de vita v. 1680.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Greg. de vita v. 1725.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Greg. v. 1745.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) ep. Syn. 382 Mansi III, 585 **ДВС.** I, 288.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Mansi III, 585 ДВС. I, 287. 288; Египтяне еще отсутствоваля. Loofs art. Arianismus II, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Gregor. v. 1796—1815.

При такихъ обстоятельствахъ больной и разстроенный происходившими на соборѣ смутами и янтригами окружавшихъ его епископовъ<sup>1</sup>). Григорій рѣшилъ добровольно отказаться отъ константинопольской казедры<sup>2</sup>). Онъ цересталь бывать на соборѣ и несмотря на просьбы своихъ друзей покинулъ архіерейскій домъ. Онъ желалъ «стать вторымъ Іоной и чтобы успоковть бурю, хотя и невиновный въ волненіи моря, рѣшилъ принести себя въ жертву за корабль церкви»<sup>3</sup>). Онъ обратился къ императору и просилъ объ увольнении: годы его велики и онъ усталъ паходиться въ въчномъ подозръни даже со стороны своихъ друзей  $^{4}$ ). Императоръ согласился, хотя и не охотно  $^{5}$ ). Послѣ этого Григорій обратился съ прошальною рѣчью къ народу <sup>6</sup>). Здёсь опъ основаніемъ своего удаленія выставляетъ: телесную слабость 7), јеро̀у по́децоу между востокомъ и западомъ<sup>8</sup>), безхарактерность и общую страсть народа къ удовольствіямъ <sup>9</sup>), осужденіе его мягкихъ мѣръ въ отношеніи еретиковъ <sup>10</sup>). Вѣроятно, еще до избранія своего преемника Григорій покинулъ Константинополь 11) и удалился въ имфніе своего отца близъ Аріанца, гдѣ всецьло отдался литературной деятельности 12).

Заключительнымъ актомъ константинопольскаго собора 381 года было избраніе новаго константинопольскаго епископа. Выборъ палъ на Нектарія, занимавшаго въ то время должность претора и еще не крещенаго <sup>13</sup>).

1) Greg. car. XII v. 152 MSG. XXXVII 1177.

<sup>2</sup>) Gregor. v. 1828 f

<sup>3</sup>) Gregor. Naz. Carm. de vita sua v. 1745-1781; 1828-1856.

4) Gregor. de vita v. 1856-1900.

<sup>5</sup>) Gregor. v. 1900-1904.

6) Gregor. Or. 42.

7) Gregor. cap. 20.

8) Gregor. cap. 21. 27.

<sup>9</sup>) Gregor. cap. 22.

<sup>10</sup>) Gregor. cap. 23.

<sup>11</sup>) Gregor. Naz. ep. 88 cp. Rauschen S. 100.

<sup>12</sup>) Rauschen S. 111. Повидимому здъсь имъ написаны его стихи, направлен ные противъ его враговъ и описывающіе его константинопольскую двятельность <sup>13</sup>) Socr. V, 8 Soz. VII, 8.

Digitized by Google

По сообщенію Созомена, кандидатура Нектарія была выставлена енископами Діодоромъ тарскимъ и Оптимомъ, епископомъ Антіохіи писидійской, и одобрена самимъ императоромъ, принимавшимъ въ избраніи самое живое участіе <sup>1</sup>). Клиръ и народъ Константинополя на это избраніе дали свое полное согласіе <sup>2</sup>). Послѣ этого µετά χοινῆς ὁµονοίας, въ которомъ позволительно усумниться въ виду присутствія египетскихъ епископовъ <sup>3</sup>), Нектарій былъ посвященъ въ епискона константинопольскаго Тимоееемъ александрійскимъ и Кирилломъ іерусалимскимъ <sup>4</sup>).

Въ заключеніе отцы собора обратились къ императору Θеодосію I съ посланіемъ, въ которомъ возблагодаривъ Бога, представили ему краткій отчетъ о своей дѣятельности, и просили «утвердить постановленія собора, дабы какъ ты почтилъ церковь своимъ посланіемъ, которымъ созвалъ насъ, такъ ты же своимъ утвержденіемъ, положилъ и конецъ нашимъ совѣщаніямъ» <sup>5</sup>).

Слѣдствіемъ этой просьбы явился законъ отъ 30 іюля 381 г., о которомъ мы уже выше упоминали <sup>6</sup>). Законъ этотъ, по справедливому мнѣнію Лоофса, <sup>7</sup>) можно признать асправленнымъ, согласно новѣйшимъ свѣдѣніямъ императора о состояніи восточной церкви, изданіемъ эдикта 27 февраля 380 года: церкви должны быть переданы тѣмъ епископамъ, qui unius maiestatis adque virtutis patrem et filium et spiritum sanctum confitentur eiusdem gloriae, claritatis unius, nihil dissonum profana divisione facientes, sed trinitatis ordinem personarum adsertione et divinitatis unitate <sup>8</sup>)

7) Loofs RE, II, 45.

<sup>8</sup>) Здъсь не говорится ничего, что можетъ итти противъ догматики изадоникейцевъ. Loofs Arianismus. S. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Papebroch Acta SS. 6 Maii 421<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theod. V, 9, Mansi III, 585.

<sup>3)</sup> Cp. Ambrosii ep. 13 Mansi III, 631 Rauschen S. 109 ff.

<sup>4)</sup> Rauschen S. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Pitra I, 507 ДВС. I, 264.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) C. Theod. XVI, 1, 3.

и которые находятся въ церковномъ общенія во Өракія съ Нектаріемъ константинопольскимъ, въ Египтъ съ Тимоееемъ александрійскимъ, на востокъ съ Пелагіемъ лаодикійскимъ и Діодоромъ тарскимъ; въ Азія съ Амфилохіемъ инокійскимъ и Оптимомъ антіохіе-писидійскимъ, въ Понтъ съ Елладіемъ кесаріе-каппадокійскимъ, Отреемъ мелитинскимъ и Григоріемъ нисскимъ и т. д. Римъ здъсь не упоминается. Императоръ открыто выступилъ за младоникейцевъ. Замъчательно однако, что между названными въ эдиктъ епископами не упомянуты ни Флавіанъ и Павлинъ антіохійскіе, ни Кириллъ іерусалимскій. Этимъ императоръ, повидимому, желалъ избъжать всякихъ осложненій на почвъ епископскихъ счетовъ и недоразумѣпій.

Не говоря уже о канопѣ 3-емъ, весь ходъ собора показываетъ жестокій расколь востока сь западомъ. Возникъ опять разговорь даже о различіе, учительныхъ формулъ<sup>1</sup>). Лица, особенно упиравшіе на это различіе, существовали какъ на востокѣ<sup>2</sup>). такъ па заиадѣ<sup>3</sup>). Отчужденность востока и запада, па которую уже жаловался Григорій<sup>4</sup>), послѣ собора сдѣлалась еще больше. Какъ велико было неудовольствіе запада, показываеть написанное еще лѣтомъ 381 г. посланіе состоявшагося, повидимому, въ Милапѣ западнаго собора къ императору Феодосію<sup>5</sup>). Жалуются на избраніе Флавіана, выступаютъ противъ Григорія и Нектарія и за Максима, какъ епископа константинопольскаго, и не видятъ никакого другого средства для прекращенія смуты, какъ реабилитація Максима и новый вселенскій, соборъ въ Рамѣ.

Осодосій отнесся къ этому посланію весьма не одобрительно<sup>6</sup>). Онъ былъ достаточно уменъ для того, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gregor. carm. XI, v. 1560. 1753.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gregor. v. 1750-62 ср. прощ. ръчь Григорія Mansi III, 544 В.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. исповъцание луциферіанина Фаустина MSL. 13, 79 и art. Lucifer in RE<sup>3</sup>. XI, 666 ff.

<sup>4)</sup> Gregor. carm. XI, 1637. ξένον γάρ έστιν, ώς ώρω, νῶν ή δύσις.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cp. Sanctum Mansi III, 631 cp. Rade. Damasus 3. 125.

<sup>6)</sup> Cp. ep. «Fidei» Mansi III, 630 sq.

• пойти на созваніе собора въ Рямѣ, какъ того хотѣли западные. Раздѣливъ церкви обѣихъ половинъ имперіи, онъ послѣдовалъ примѣру Констанція и своею мастерскою политикою достигъ того, что, несмотря на всѣ препоны со стороны руководимаго Амвросіемъ западнаго императора Граціана, былъ заключенъ извѣстный modus vivendi<sup>1</sup>).

Въ то время какъ запалные готовились къ новому вселенскому собору въ Римѣ, въ Константинополѣ годъ спустя послѣ константинопольскаго собора 381 г.<sup>2</sup>) состоядся новый восточный соборъ. На приглашеніе явиться на новый соборъ въ Римъ здѣсь отвѣтили посланіемъ, въ которомъ восточные, умно и достойнымъ образомъ смягчивъ всѣ крайности ссылкой не только на заключенія константинопольскаго собора 381 г., но и на постановленія антіохійскаго собора 379 года, констатировали свою солидарность съ западомъ <sup>3</sup>).

Посылка трехъ депутатовъ въ Римъ, гдё находились тогда Іеронимъ и Епифаній кипрскій, была весьма удачна для заключенія перемирія. Споръ между Нектаріемъ и Максимомъ изъ-за копстантинопольской казедры нынё разбирался въ Римѣ и былъ разрёщенъ въ пользу перваго.

Только антіохійскій вопрось по прежнему продолжаль еще быть камнемъ преткновенія. Римскій соборъ 382 г., на которомъ присутствовалъ самъ Павлинъ<sup>4</sup>), рѣшительно высказался за послѣдняго и отлучилъ отъ церкви Діодора гарскаго и Акакія берэйскаго, посвятившихъ Флавіана въ антіохійскаго епископа <sup>5</sup>). Вслѣдствіе этого и восточные единомышленники Рима, епископы Египта, Аравіи и Кипра, державшіеся доселѣ Павлина, также не признали Флавіана <sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Harnack DG, II, 271.

<sup>2)</sup> Cp. ep. Syn. y Theod. V, 9 Mansi III, 585.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi III, 585. 586.

<sup>4)</sup> Cp. Hefele CG. II<sup>2</sup>, 40.

<sup>5)</sup> Soz. VII, 11, 3.

<sup>6)</sup> Socr. V, 10, 32 Theod. V, 23, 2.

Императоръ Өеодосій притворно относился не одо-брительно къ избранію Флавіана: и хотя послѣдній быль у него persona grata, также и позднѣе считалъ онъ антіохійскій епископскій вопрось открытымъ<sup>1</sup>). Симпатія императора къ Флавіану открыто обнаружилась, когда Павлинъ умеръ<sup>2</sup>) и мъсто его занялъ извъстный своею дружбою съ Іеронимомъ антіохіець Евагрій<sup>3</sup>). Избраніе послѣдняго, повядимому, не было рецепировано церковью 4). Египеть не признаваль антіохійскимъ епископомъ ни Флавіана, ни Евагрія <sup>5</sup>), а за-BTODOMV по отношенію къ дружественное. паль заняль хотя и выжидательное положение <sup>6</sup>). При такихъ обстоятельствахъ Өеодосій рішилъ добиться всеобщаго признанія епископата Флавіана. Объ этихъ переговорахъ наши источники сообщають только отдёльныя отрывки 7). Можно сказать навёрное. что Өеодосій предложиль разсмотрёть дёло объ антіохійской смуть состоявшемуся зимою съ 391 на 392 г. въ Капуѣ собору, на который, какъ кажется, предложилъ явиться и Флавіану 8). Въ виду опасности зимы, потздка однако Флавіана въ Италію не состоялась. Онъ добрался только до Константинополя 9).

Чтобы дать церковное общеніе всёмъ православнымъ, въ Капуѣ было рѣшено, поручить разслѣдовать дѣло Флавіана-Евагрія Өеофилу александрійскому и другимъ египетскимъ епи-

4) Tillemont X, 536.

6) Ambros. ep. 56.

8) Tillemont X, 235, 536.

<sup>9</sup>) Theod. V, 23, 4 cp. Ambros. ep. 56, 1.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Loofs art. Meletius RE. XII, 557 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Опредълять точно время смерти Павлина не представляется возможнымъ. Тильмонъ (Tillemont Memoires VIII, 372) высказывается и весьма основательно за 398 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. V, 14, 1; Soz. VII, 15. Разсказъ Феодорита (Theodor. V, 23, 3) о веправильности его избранія сомнителенъ Loofs art. Meletius v. Ant. RE. XII, 557, ср. Hieron. catal. 125, гдв онъ упоминаетъ o diversarum hypotheseon tractatus Евагрія и переводъ имъ Асанасіевой vita Antonii.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ambros. ep. 56, 2 MSL. XVI 1170.

<sup>7)</sup> Theod. V, 23, 4 sq. u Ambros. ep. 56.

скопамь, остававшимся досель нейтральными <sup>1</sup>). Өеофиль sarbmb tyrannico spiritu, какъ гласить антioxiйское предание<sup>2</sup>), написаль было Флавіану, но въ дѣло виѣшался императоръ и запретилъ разслѣдованіе вопроса о законности епископскаго избранія Флавіана <sup>3</sup>). Короткое время спустя-ой тодии урбиоипослѣ своего возвышенія етизиютаς 4) Евагрій умерь (393 г.), а «Флавіанъ умѣлъ распорядиться такъ, что на его мѣсто не выбрали никого» <sup>5</sup>) Евставіане продолжали жить въ схизмѣ, а законность епископата Флавіана все еще не была признана ни въ Римћ, ни въ Александріи. Во время своего второго пребыванія въ Римь императорь Өеодосій старался добиться признанія Флавіана, по безплодно. Скорая смерть помѣшала ему это устроить <sup>6</sup>). Въ такомъ положении дѣло оставалось въ Антіохіи до временъ Златоуста. Послѣдній, вскорѣ послѣ своего восшествія на константинопольскую каведру 26 февраля 398 г., добился, наконецъ, примиренія спорящихъ партій въ Антіохія<sup>7</sup>). Ближе всего онъ обратился къ Өеофилу и просиль его поддержать Флавіана въ Римѣ<sup>8</sup>). Послѣ этого въ сопровождения александрійскаго пресвитера Исидора въ Римъ. было отправлено спеціальное посольство съ епископомъ Акакіемъ берайскимъ во главѣ, которому наконецъ и удалось примирить Флавіана съ Римомъ и Александріей<sup>9</sup>). Первое время посл'в этого евстаејанская антіохійская община еще чуждалась Флавіана, но затімъ эта рознь мало по малу сгладилась и окончательно прекратилась въ 415 г. при преемникъ Флавіана антіохійскомъ епископъ Александрѣ 10).

<sup>1</sup>) Ambros. ep. 56, 2 n 6.

2) Nestor., Sermo 12, 5 y Mar. Morc. MSL. XLVIII, 852.

• •

- <sup>3</sup>) Ambros. ep. 56, 3 sq.
- 4) Socr. V, 15, 2 p. n. crp. 410.
- <sup>5</sup>) Socr. V, 15, 2.
- <sup>6</sup>) Theod. V, 23, 8.

7) Theod. V, 23, 12-семнадцатый годъ послъ 381 г.

- 8) Soz. VIII, 3, 3.
- 9) Soz. VIII, 3, 3 sq. Socr. V, 15, 6 sq. Theod. V, 23, 11 sq.
- 10) Theod. V, 35, 4.

Примиривъ восточную церковь съ западной, императоръ Осодосій принялся за возстановленіе церковнаго единства на востокѣ, гдѣ аріанизмъ благодаря поддержкѣ простого народа<sup>1</sup>) все еще оставался довольно виушительной силой.

Пригласивъ къ себь епископа Нектарія, царь совътовался съ нимъ, читаемъ у Сократа<sup>2</sup>), какямъ бы образомъ прекратить въ христіанствъ разногласія и привести церковь къ единенію. «Надобно, говорилъ онъ, разъяснить спорный предметъ, раздѣляющій церкви и черезъ то, отнявъ поводъ къ разногласію, водворить въ пихъ единомысліе».

Не отличаясь особыми талантами и не зная, что сказать Өеодосію, Нектарій по сов'ту константинопольскаго новаціанскаго енископа Агелія обратился за понощью къ Сисинію. «Краснорѣчивый, опытный въ дѣлахъ, глубоко изучившій толкованія св. Писанія и философію, Сисиній, говорить Сократь <sup>3</sup>), зналь, что разсужденія не только не соединяють раздѣлившехся, по еще больше раздражають еретиковъ, --- зпалъ также, что древніе учители тщательно избегали, какъ бы не приписать Сыну Божію начала бытія, ибо признавали его совѣчнымъ Отцу: посему онъ совѣтовалъ Нектарію оставить діалектическія состязанія, но въ докавательство истины привести свидѣтельства древнихъ писателей и потомъ ересеначальникамъ сдблать отъ царя запросъ: уважаютъ ли они учителей, процвѣтавшихъ въ церкви до ея раздѣленія, или отвергають яхъ, какъ людей чуждыхъ христіянства? Если отвергають, то пусть дерзнуть предать ихъ анаосмѣ. Какъ скоро они откажутся сдълать это, народъ тотчасъ изгонитъ ихъ, — и тогда побъда истины будетъ очевилна; а если не отвергнуть древнихъ учителей, то мы должны будемъ представиль книги ихъ, которыми подтвердится наше исповъдание.

- 2) Soer. V, 10 p. n. crp. 401.
- <sup>3</sup>) Socr. V, 10 р. п. стр. 401. 402.



<sup>1)</sup> Philost, X. 4.

Выслушавъ это отъ Сисинія, Нектарій, продолжаетъ Сократь, носиѣшилъ во дворецъ и данный ему совѣть сообщилъ царю».

Өеодосій ухватился за эту мысль и мудро повель дѣло.

На іюнь 383 г. онъ назначиль вь Константинополь соборь, на который пригласиль также главарей еретическихь партій <sup>1</sup>). Предсѣдателемъ былъ Нектарій <sup>2</sup>). На соборь царь, не объявивъ напередъ цѣли, спросилъ еретиковъ: «уважають ли они и принимають ли учителей, бывшихъ въ церкви до ея раздѣленія» <sup>3</sup>)? Послѣ утвердительнаго отвѣта онъ предложилъ имъ сообщить ему: «слѣдують ли они имъ, какъ достовѣрнымъ свидѣтелямъ христіанскаго ученія» <sup>4</sup>)? Этотъ вопросъ возбудилъ страшное разногласіе не только между представителями различныхъ исповѣланій, но и между членами одной и той же ереси. «Такимъ образомъ единодушное зло, какъ языкъ древнихъ исполиновъ и произведеніе ихъ нечестія башня, начало расторгаться» <sup>5</sup>).

Видя «токое ихъ хаотическое разъединение» царь «объявиль, чтобы кажлая ересь представила письменно из-Посему опытнъйшје ложеніе своей въры. CO стороны каждой ереси, взвѣшивая всякое выраженіе, изложили свои логнаты. Въ назначенный лень епископы всѣхъ **ECDO**въданій. ПО приглашенію. собралнсь BO дворецъ. Туда явились: Нектарій и Агелій-защитники въры въ единосущіе. изъ аріанъ Демофилъ, со стороны евноміанъ самъ Евномій, а во главѣ македоніанъ Елевзій кизическій. Царь принялъ ихъ благосклонно в взявъ отъ каждаго письменное изложеніе вѣры, остался одинъ и началъ усердно молить Бога, чтобы онъ помогъ ему открыть истину. Потомъ, прочитавъ каждый изъ представленныхъ символовъ, онъ осудилъ всѣ,

5) Socr. ib. p. u. стр. 403.

35

<sup>1)</sup> Coss. B gata y Socr. V, 10, 34 cp. Hefele CG. II, 41 Rauschen. S. 156.

<sup>2)</sup> Hergenröther, Photius, Bd. 1 S. 35 anm. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. V, 10, 24 р. п. стр. 402.

<sup>4)</sup> Socr. ib.

которыми вводилось раздлление Троицы, и разодралъ ихъ,--одобрилъ только и принялъ вёру въ единосущие».

Перенеся центръ тяжести изъ области св. писанія въ область преданія и возбудивъ на этой почві безконечное разногласіе среди еретиковъ, Осодосій, ловко воспользовавшись обстоятельствами, сумѣлъ возсоединить большую часть отпавшихъ съ церковью <sup>1</sup>). Цѣль его политики, хотя и не вполиѣ, была достигнута. Прозивъ упорныхъ еретиковъ онъ рѣщилъ послѣ этого дѣйствовать строгнии законами.

По словамъ Созомена<sup>2</sup>) царь новелѣлъ, чтобы неправославные не дѣлали церковныхъ собраній, не учили вѣрѣ и не рукополагали ни епископовъ, ни кого-либо другого, чтобы одни изъ пихъ выгнаны были изъ городовъ и селъ, а другіе подвергались инфаміи и не имѣли наравнѣ съ прочими гражданства<sup>3</sup>). Къ законамъ онъ присовокупилъ и тяжкія наказанія, не приводя ихъ однако жъ въ исполненіе, «потому что царь хотѣлъ не наказывать подданныхъ, а только постращать ихъ, чтобы они одинаково съ нимъ мыслили о Богѣ. Тѣхъ же, напротивъ, которые обращались добровольно, онъ хвалилъ».

Изложенныя нами, по Созомену, законы явились началомъ посяёдующаго законодательства противъ еретиковъ, основныя положенія котораго мы уже изложили.

Одновременцо съ этимъ послѣдовало, какъ мы видѣли, изданіе цѣлаго ряда законовъ противъ язычества.

Напротивъ, православная церковь щедро надъляется правами и преимуществами. Пожалованный раньше клирикамъ immunitas personalium munerum <sup>4</sup>), Өеодосій въ 381 г. распространилъ на custodes ecclesiarum vel locorum sancto-

<sup>1)</sup> Socr. ib. ctp. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sozom. VII, 12 crp. 496.

<sup>\*)</sup> Cp. C. Theod. XVI, 5, 11 H 12.

<sup>4)</sup> C. Theod. XVI, 2, 14 Greg. Nas. ep. 9.

гит <sup>1</sup>). Въ 384 г. создается privilegium fori <sup>2</sup>). Всё церковныя своры епископовъ и клириковъ, а также ихъ преступленія противъ церкви подлежатъ не гражданскому, по церковному суду. Виёстё съ тёмъ государственная жизнь все болѣе и болѣе проникается христіанскими началами. Нодъ вліяціемъ христіанства вздается цёлый рядъ законовь, касающяхся празднованія христіанскихъ праздниковъ <sup>3</sup>), траурнаго времени для вдовъ <sup>4</sup>). доносовъ <sup>5</sup>), аминстін <sup>6</sup>), азартной игры <sup>7</sup>), волшебства <sup>8</sup>), продажи дётей <sup>9</sup>), права усёжища <sup>10</sup>) и т. д.

Всъми этими мърами имераторъ создалъ православное государство.

Желаніе Копстантина сбылось. Государство de jure превратилось въ церковь. Императоръ глава государства-церкви. Ему припадлежить высшая церковно-правительственная власть. Устройство государства и церкви параллельны. Тоже самое в въ области управленія. Помощникомъ императора но гражданскому управленію былъ префекть преторія, по церковпому—константинопольскій епископъ. Онъ—ближайній помощникъ и правая рука императора.

Въ этопъ заключается сила и основание власти константинопольскаго iepapxa.

Второю опорою власти послёдняго быль такь называемый вождов зудущейски.

<sup>5</sup>) C. Theod. X, 10, 17.

10) C. Theod. IX, 45, 1.

35\*

<sup>1)</sup> C. Theod. XVI, 2, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theod. libri XVI, ed. Mommsen et P. Meyer. Sirmondianae 3 p. 909 cp. Rauschen S. 174 anm. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) C. Theod. II, 8, 19; IX, 35, 4.

<sup>4)</sup> C. Theod. III, 8, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Sirmond. 8 C. Theod. ed. Mommsen p. 913 C. Theod. IX, 35, 5.

<sup>7)</sup> C. Theod. II, 8, 20 XV, 5, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) C. Theod. IX, 16, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) C. Theod. III, 3, 1.

Начало его относится ко времени Нектарія <sup>1</sup>). Какъ онъ возникъ—вопрось темный. По нашему крайнему разумѣнію, происхожденіе этого учрежденія совершенно случайно. О геніальности создателя συνόδων ἐνδημούσων <sup>2</sup>) не можетъ быть и рѣчи. Самъ по себѣ Нектарій былъ вполнѣ ординарнымъ человѣкомъ <sup>3</sup>). Самое главное, что о немъ извѣстно, какъ это замѣтилъ Тильмонъ <sup>4</sup>), это сожженіе его дома въ 388 г. аріанами <sup>5</sup>). Нектарій навѣрное даже и не предвидѣлъ того великаго значенія, которое должно было выпасть на долю συνόδων ἐνδημούσων въ будущемъ.

Сдѣлавшисъ случайно епископомъ, Нектарій совершенно не былъ подготовленъ къ церковной д'ятельности. Обязанный по своему положенію подавать совѣты императору, онъ самъ. какъ мы видѣли изъ обращенія его къ Сисинію<sup>6</sup>), нуждался въ совѣтникахъ и раководителяхъ. Это, повидимому, и заставило его прибъгнуть къ помощи временно проживавшихъ въ Константинополть епископовъ, обращаясь за совѣтомъ или къ отдѣльнымъ епископамъ или собирая ихъ въ общее засѣданіе для обсужденія того или другого вопроса или недоумінія. А такъ какъ къ императору поступала изъ всѣхъ діэнезовъ масса церковныхъ дѣлъ и онъ постоянно нуждался въ совѣтахъ, которые самъ Нектарій былъ не въ состоянія подать, то слёдствіемъ этого явилось то, что случайно созывавшіяся Нектаріемъ совѣщательныя засѣданія находившихся въ Константинополѣ епископовъ превратились въ постоянныя. Такъ образовались σύνοδοι ένδημούσαι, которымъ въ исторіи разви-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hernenröther, Photius Bd. 1 S. 38 cp. Thomassinus, Vetus et nova ecclesiae disciplina circa beneficia; Lugd. 1706. P. II L. III c. 43 n. 3. 4. Hoxpo6xo Zhishman, Die Synoden und die episcopal—ämter in der Morgenländischen Kirche. Wien. 1867.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Kattenbusch. S. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs, art. Nektarius v. Konstantinopel RE. XIII, 707.

<sup>4)</sup> Tillemont, Memoires IX, 458.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socr. V, 13, 6 Rauschen, S. 291. 295.

<sup>6)</sup> Socr. V, 10, 7 sq.

тія власти константинопольскаго епископа суждено было сыграть величайшую роль.

Во всякомъ случаѣ во времена халкидонскаго собора константинопольскія சப்லல்ல பல்றுல்கை были древнимъ правильно функціонирующимъ учрежденіемъ. По словамъ константинопольскаго епископа Анатолія<sup>1</sup>), «издавна имѣеть силу обычай, что живущіе въ великоименитомъ городъ святьйшіе епископы, когда случай позоветь ихъ касательно возникающихъ какихъ-нибудь церковныхъ дѣлъ, сходятся, рѣшаютъ каждое дѣло и удостаивають отвѣта просителей». Природа συνόδων ένδημούσων спорна. Изъ вопроса «знатнъйшихъ и славнъйшихъ сановниковъ» на халкидонскомъ соборѣ, «должно ли называть соборомъ собраніе еписконовъ, живущихъ въ императорскомъ городѣ», можно заключить, что и въ этомъ отношения было не безъ сомнѣния, хотя, можетъ быть, в излишняго. Изъ словъ Анатолія, Максима антіохійскаго и Трифона хіосскаго можно заключить, что большинство епископовъ разсматривало духодог вудиробат за соборъ, и рѣшеніямъ его приписывало соборный авторитетъ<sup>2</sup>).

Постоянное функціонированіе въ Константинополѣ императора и собора облекло константинопольскую каведру необыкновеннымъ блескомъ и выдвинуло ея обладателя изъ среды всёхъ восточныхъ епископовъ. Константинополь въ это время дѣйствительно дѣлается «общенароднымъ форумомъ, откуда исходить все важнѣйшее въ вѣрѣ» <sup>8</sup>). При такихъ обстоятельствахъ, опираясь на два вышеуказанныхъ факгора, именно императора и σύνοδοι ἐνδημοῦσα: — константинопольскій епископъ постепенно распространяетъ свою власть на три ближайшихъ діэцеза, вменно Өракію, Азію в Понтъ.

Какъ это произошло, этимъ мы ближе всего займемся.

<sup>2)</sup> Mansi VII, 91 ДВС. IV, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 91. 92 **ДВС. IV**, 41. 42.

<sup>3)</sup> Грыгорій Богосдовъ ДВС. I, 241 Mansi III 540.

- 550 -

#### III.

#### Положеніе константинопольскаго епископа въ восточной церкви при Осодосіи Великомъ и дізцезы Азія, Понтъ и Оракія.

Канонъ 3-й константинопольскаго собора 381 г., предоставивъ константинопольскому епископу по преимуществу чести нервое мЪсто въ восточной церкви, не далъ ему, какъ мы знаемъ, никакой юрисдикціонной области.

Пріобрѣтеніе собственнаго діэцеза должно было быть дѣломъ уже самихъ константинопольскихъ іерарховъ.

Здёсь надо вспомнить, что церковно-дізцезальное устройство въ то время, кромѣ Египта, нигдѣ еще не существовало, а власть высшихъ митрополитовъ только что начала складываться. Высшей инстанціей вь діэцезь по всьмъ дьламъ являлся такъ называемый большій соборъ. Нечего и говорить о неудобствахъ последняго. Не говоря о техническихь его несовершенствахъ, въ родѣ участія въ апелляціонной инстанціи съ правомъ рѣшающаго голоса тѣхъ же самыхъ судей, что и въ первой, прибъгать къ помощи этого института являлось въ высшей степени затруднительнымъ въ виду страшной его дороговизны, такъ какъ этотъ большій соборь по смыслу каноновь 12 и 14 антіохійскаго собора не быль учрежденіемь постояннымь или правильно функціонирующимъ, но долженъ былъ созываться митрополитомъ, въ случаяхъ неудовольствія, по всякому дѣлу ad hoc. Кромѣ того въ это время вообще не существовало всѣми признаннаго учрежденія для суда надъ митрополитомъ<sup>1</sup>) и особенно для решенія дель, возникавшихъ между епископами и митрополитами не только разныхъ діэцезовъ, но и епархіи. Въ виду этого вошло въ обычай по всёмъ такимъ дёламъ обращаться лично въ Константинополь къ императору и просить его суда.

<sup>1)</sup> Ср. кал. 1 Еф. соб. 431 г. Тексть см. выше.

Само собою императоръ пе могъ лично заниматься ръшеніемъ всъхъ этихъ дълъ, а передавалъ ихъ на разсмотръніе константинопольскаго епископа съ его σύνοδοι ἐνδημοῦσαι, ръшенія котораго какъ исходящіе отъ собора и должны были обладать непререкаемымъ авторитетомъ.

Здъсь опять невольно напрашивается нараллель съ организаціей гражданскаго управленія имперіи, гдъ также для ръшенія дъль между высшими должностными лицами, а также вообще дъль, восходившихъ на благовоззръніе императора, существовалъ государственный совъть или consistorium, предсъдателемъ котораго въ виду личнаго неприсутствованія въ немъ императора былъ префектъ преторіи <sup>1</sup>).

Такое положение дѣлъ было въ высшей степени благопріятно для константинопольскаго епископа.

Зная, что дёло будеть поручено суду константинопольскаго епископа въ σύνοдо: ἐνδημοῦσαι, всё просители обыкновенно обращались лично къ нему, чтобы заручиться его покровительствомъ и содёйствіемъ. Такимъ образомъ константинопольскій іерархъ, выступая въ качествё судін въ спорахъ митрополитовъ простыхъ и даже высшихъ (натріарховъ), фактически являлся высшей инстанціей.

Кромѣ этихъ сулебныхъ дѣлъ была масса случаевъ, когда по тѣмъ или другимъ обстоятельствамъ необходимо было обратиться къ помощи императора, таковы, напримѣръ, просьбы о дарованіи тѣхъ или другихъ спеціальныхъ правъ и пренмуществъ извѣстной церквн, прошенія о защитѣ противъ еретиковъ или объ изданіи противъ нихъ законовъ и т. д. Само собою и во всѣхъ этихъ случаяхъ обыкновенно прибѣгали къ помощи константинопольскаго епископа и просили его ходатайства и посредничества у императора.

Все это было тѣмъ, что выдвигало константинопольскаго епископа на первое мѣсто среди другихъ iерарховъ востока.

<sup>1)</sup> Mommsen, Abriss Staatsr. S. 360. 361 Mommsen, Strafrecht S. 283-285.

Въ это время у него и явилось желаніе дать канону 3-ему константинопольскаго собора 381 г. болѣе реальное содержаніе.

При изложенныхъ выше обстоятельствахъ и близости его къ императору, какъ это замъчено еще Лекэнемъ<sup>1</sup>), уже Нектарію не стоило никакого труда стать во главъ всего оракійскаго дізцеза<sup>2</sup>).

Какъ это можно заключить изъ последующей деятельности Іоанна Златоустаго<sup>8</sup>), способъ подчиненія былъ не Послѣ смерти митрополита въ одной изъ ближайновъ. щихъ къ Константинополю провинцій, константинопольскій епископъ, подъ видомъ оказанія помощи въ избраніи ему преемника, отправлялся въ овдовѣвшую митрополію на соборъ. Занявъ на немъ, согласно канону третьему, предсъдательское мъсто, онъ проводилъ въ епископа угоднаго ему кандидата, черезъ котораго начиналъ оказывать вліяніе на всю провинцію. Будучи повторено нѣсколько разъ, такое руководительство со стороны константинопольскаго епископа при избрании превращалось въ обычай и вело къ подчиненію митрополичей каөедры-власти константинопольскаго епископа.

Канонъ 2-й константинопольскаго собора 381 г., открывшій болёе могущественнымъ епископамъ свободное поле дѣятельности въ предѣлахъ собственнаго діэцеза, а также содѣйствіе константинопольскому іерарху во всемъ гражданской администраціи, слабость во Өракіи митрополичей власти и, повидимому, полное отсутствіе высшихъ митрополитовъ—были причиною того, что подчиненіе өракійскаго діэцеза власти константинопольскаго епископа не встрѣтило никакихъ препятствій и совершилось необыкновенно быстро.

Не столь рѣшительный, но все же весьма благопріятный обороть приняли дѣла въ Малой Азіи.

<sup>1)</sup> Le Quien, Oriens Christianus. Par. 1740=Le Quien I p. 19 c. 4 § 5.

<sup>2)</sup> Cp. Hergenröther, Photius I, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. VI, 11, р. п. стр. 476.

Подчинение діэцезовъ Азіи и Понта власти константилонольскаго епископа совершилось нѣсколько на другой почвѣ.

Во второй половинѣ семидесятыхъ годовъ IV вѣка въ Малой Азіи выступало, какъ мы знаемъ, два общирныхъ союза, во главѣ которыхъ стояли Евстаоій севастійскій и Василій Великій.

Первый союзъ распространялся на западную часть азійскаго со включеніемъ проконсульской Азіи и съверо-западную понтійскаго дізцезовъ. Посль смерти Евстаеля союзъ этотъ распался на понтійскій съ Анкирой и азійскій съ Ефесомъ во главъ.

Что касается второго союза, то въ послѣдніе годы жизни Василія Великаго онъ охватывалъ провинціи трехъ дізцезовъ—понтійскаго, азійскаго и восточнаго—и распространялся отъ моря и до моря.

Если прослѣдить, говорить Гояль <sup>1</sup>), церковную политику Василія Великаго, то легче всего можно было бы ожидать, что Кесарія каппадокійская превратится въ самостоятельный патріархать.

Этимъ ожиданіемъ не суждено было сбыться.

Возможность не превратилась въ дъйствительность, хотя Великій Василій въ лиць Элладія имълъ преемника того же характера.

Ръшительный ударъ нанесъ канонъ 2-й константинопольскаго собора 381 г., запретившій епископамъ одного діэцеза вмъшиваться въ дъла другого. Слъдствіемъ этого явилось ограниченіе власти кесарійскаго епископа предълами восточныхъ провинцій понтійскаго діэцеза.

Законъ 30 іюля 381 г. назначилъ патріарховъ, церковное общеніе съ которыми считалось за признакъ православія. Такими патріархами въ діэцезѣ азійскомъ были назначены Амфилохій иконійскій и Оптимъ антіохіе-писидій-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Holl., K. Amphilochius v. Ikonium in seinem Verhältnis zu den grossen Kappadocien Tüb. 1904 S. 41.

скій, а въ понтійскомъ— Елладій кесарійскій, Отрей мелитинскій и Григорій нисскій. Въ чемъ заключались ближе обязанности этихъ лицъ, мы не знаемъ. Повидимому это былъ родъ надзора за состояніемъ православія извѣстныхъ церквей<sup>1</sup>).

Изъ фрагментарныхъ извъстій о дъятельности Григорія нисскаго можно заключить, что онъ съ этою цѣлью предпринималъ путешествія въ видахъ укрѣпленія православія<sup>2</sup>). Мѣстомъ его дѣятельности, главнымъ образомъ, была сѣверо-западная часть понтійскаго діэцеза т. е. какъ разъ та часть, гдѣ во времена Василія Великаго дѣйствовалъ понтійскій союзъ полуаріанскихъ епископовъ съ Евстаюјемъ севастійскимъ, а затѣмъ городомъ Анкирой во главѣ. Завязавъ здѣсь тѣсныя отношенія, Григорій явился центромъ православія и единенія для всѣхъ православныхъ епископовъ, опасавшихся деспотическихъ замысловъ Кесаріи и потому чуждавшихся ея епископа. Изъ письма его къ никомидійцамъ видно, что вліяніе его простиралось до Виюнніи<sup>3</sup>).

Такого же рода дѣятельность въ азійскомъ діэцезѣ развили Амфилохій иконійскій и Оптимъ антіохіе-писидійскій. Исключая западной части полуострова т. е. провинцій: Азіи, Лидіи, Каріи, Фригіи-Пакаціаны и Геллеспонта, образовывавшихъ на почвѣ македоніанства около этого времени какъ бы единое цѣлое съ Ефесомъ во главѣ, весь азійскій діэцезъ они объединяли подъ своей властью, сдѣлавшись центромъ и защитою православія для провинцій Писидіи, Ликаоніи, Памфиліи. Ликіи и Фригій.

Всѣ эти лица, при жизни Василія тяготѣвшіе къ Кесарін, со вступленіемъ на тронъ православнаго императора, обращають

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Gregor. Nyss. ep. ad Flor. (MSG. XLVI, 1008) ἴση παρὰ συνόδου χαὶ μία γέγονεν ἀμφοτέρων ήμῶν ή προνομία, μᾶλλον δὲ ή φρόντις τῆς τῶν χοινῶν διρθώσεως, ἐν τῷ τὸ ἴσον ἔγειν. Rauschen S. 480.

<sup>2)</sup> Holl S. 28 anm. Greg. Naz. ep. 69 p. п. стр. 175 Tillemont Mem. IX 740-ср. Rauschen S. 79.

<sup>3)</sup> Gregor. Nyss. ер. 17 р. п. стр. 501.

свои взоры къ Константинополю и ищутъ у него поддержки и помощи. Само собою посредникомъ между ними и императоромъ долженъ былъ явиться и явился константинопольскій епископъ Нектарій, сумѣвшій извлечь отсюда большую пользу для своей каеедры. Когда тѣ дѣйствовали въ Малой Азіи въ пользу православія, они тѣмъ самымъ, говоритъ Голль<sup>1</sup>) дѣйствовали въ пользу Константинополя и его епископа Нектарія, который былъ имъ особенно близокъ.

Дѣло въ томъ, что всѣ эти лица именно: Нектарій, Амфилохій, Оптимъ, Григорій нисскій и Григорій Назіанзпвъ, а также Петръ, братъ Василія Великаго в Епифаній кипрскій, составляли одинъ тѣсный кружокъ, душою и центромъ котораго была Олимпія<sup>2</sup>). Въ церковно-политическомъ отношеніи кружокъ этотъ имѣлъ чрезвычайно важное значеніе<sup>3</sup>). Со времени константинопольскаго собора 381 году всѣ эти лица направляютъ всю свою дѣятельность на пользу Константинополя, зная, что они при посредствѣ Нектарія всегда смогутъ найти себѣ помощь и поддержку у императора. Слѣдствіемъ этого явилось то, что константинопольскій епископъ еще въ IV в. благодаря вышеназваннымъ лицамъ пріобрѣлъ рѣшительное вліяніе на церковныя дѣла Малой Азіи.

Центръ тяжести церковной власти Малой Азіи переистился въ Константинополь. Епископъ послёдняго явился ближайшей инстанціей для іерарховъ Понта и Азіи. Это хорошо видно изъ писемъ Григорія Назіанзина. Дёйствуя въ предёлахъ Понта и даже Каппадокіи онъ какъ бы игнорируетъ кесарійскаго епископа. Во всёхъ затруднительныхъ случаяхъ онъ, минуя послёдняго, прямо обращается въ Константинополь къ Нектарію, котораго просить, то оказать протекцію какому-нибудь епископу<sup>4</sup>), то побудить императора из-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Holl, Amphilochius, S. 42.

<sup>2)</sup> Palladii, de vita Johannis Chrysostomi dialogue. c. 17 ed. Bigotii Par 1737. p. 166. cp. Greg. Naz. carm. 1 v. 101 sq. MSG. XXXVII, 1550.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Holl. S. 40.

<sup>4)</sup> Gregor. Naz. ер. 147 р. п. стр. 246.

дать строгіе законы противъ еретиковъ <sup>1</sup>). Это вліяніе константинопольскаго епископа на церковныя дѣла Малой Азіи признавалось, повидимому и на западѣ. По крайней мѣрѣ къ тому же Нектарію обратился Амвросій медіоланскій съ просьбой принять репрессивныя мѣры противъ бывшаго миланскаго клирика Геронтія, сдѣлавшагося вопреки каноническимъ правиламъ епископомъ никомидійскимъ <sup>2</sup>).

Обладая значительнымъ вѣсомъ въ управленія дѣлъ діэцезовъ өракійскаго, азійскаго и понтійскаго, константинопольскій епископъ, благодаря поддержкѣ императора, пріобрѣлъ большой авторитетъ также въ восточномъ діэцезѣ. Лучшимъ доказательствомъ этого является обращеніе въ Константинополь епископовъ Агапія и Гавадія съ просьбой разрѣшить споръ изъ-за каоедры въ Бострѣ аравійской <sup>3</sup>).

Каковы были въ это время отношенія александрійскаго епископа къ Константинополю — дѣло темное. Несмотря на свою ненависть и зависть къ счастливому сопернику папа александрійскій боялся, повидимому, открыто выступить противъ константинопольскаго іерарха. Нектарій, и самъ по себѣ весьма вдіятельный, находился въ слишкомъ большомъ фаворѣ у императора Феодосія Великаго, чтобы можно было безопасно поднять па него руку<sup>4</sup>). Въ виду этого Феофилъ александрійскій, оттачивая въ темнотѣ кинжалъ, рѣшилъ до поры, до времени скрывать подъ маскою дружбы свои враждебныя чувства къ константинопольскому епископу.

Превосходную картину тогдашняго расположенія церквей на востокѣ представляеть константинопольскій соборь 394 г.

Уже старикъ Бароній <sup>5</sup>) справедливо замѣтилъ, что блестящій соборъ 394 г. былъ созванъ для того, чтобы освятить въ



<sup>1)</sup> Gregor. Naz. ep. 202 cp. Soz. VI, 27 H C. Theod. XVL, 5, 14.

<sup>2)</sup> Soz. VIII, 6, 8 Tillemont, Mémoires, XV, 703 Hergenröther, Photius I, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi III, 852 ДПС. стр. 228.

<sup>4)</sup> Hergenröther, Photius, I, 37.

<sup>5)</sup> Baronii ad ann. 394 § 27.

Халкидонѣ сооруженную Руфиномъ, тогдашнимъ временщикомъ, церковь и почтить своимъ присутствіемъ его крещеніе. Нечего и говорить, что на этоть соборъ были приглашены сливки тогдашняго епископата. Рядомъ съ епископами Өсофиломъ александрійскимъ и Флавіаномъ антіохійскимъ на соборѣ были Элладій кесаріе-каппадокійскій, Геласій кесаріе-палестинскій, Амфилохій иконійскій, Григорій нисскій, Павель ираклійскій, Арабій анкирскій, Аммонъ адріанопольскій, Валерій тарскій и многіе другіе, точное число которыхъ установить невозможно  $^{1}$ ). Несмотря однако на участие въ соборѣ епископовъ александрійскаго и антіохійскаго. предсідательство принадлежало константинопольскому епископу Нектарію. Кромѣ непосредственной ціли, ради которой быль созвань-освященіе церкви, соборъ этотъ занялся разрѣшеніемъ спора по поводу каеедры Бостры аравійской. Этимъ дѣломъ, послужившимъ поводомъ къ изданію особаго канона, регламентирующаго порядокъ низложенія епископа, и знаменить этоть константинопольскій соборъ 394 г.<sup>2</sup>) въ исторіи церковнаго права.

<sup>1)</sup> Mansi III, 852; Tillemont IX, 1062; Rauschen S. 420.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Правила св. помъстныхъ соборовъ. Изд. Общ. Любит. дух. просвъинения выл. II стр. 784 ДПС. 228 Mansi III, 851 вс. лучний текстъ у Leunclavius, Jus graeco-romanum ed. Freher, Fraukfunt 1596 p. 247 вс. ср. Ranschen, Jahrb. S. 420.

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

# Развитіе высшей церковно-правительственной власти на востокъ въ царствованіе Аркадія и Веодосія Младшаго и осуществленіе Маркіаномъ и Пульхеріей церковно-политической программы веодосія Великаго на халкидонскомъ соборъ 451 года.

I.

### Церковная дъятельность Іоанна Златоуста и первая церковная борьба между Константинополемъ и Александріей изъ-за первенства въ восточно-римской имперіи.

17 января 394 года скончался Өеодосій Великій. Преемникомъ его въ восточно-римской имперіи былъ Аркадій. Коренными чертами характера этого государя, отъ природы мягкаго и кроткаго, <sup>1</sup>) были полное отсутствіе энергіи и умственная ограниченность <sup>2</sup>). Это было видно даже изъ его внѣшняго, апатичнаго вида «Аркадій, говоритъ Филосторгій <sup>3</sup>), ростъ имѣлъ малый, тѣло сухощавое, силы слабыя, лицо смуглое. Вялость его души обличалась рѣчью и свойствомъ глазъ, которые у него сонливо и болѣзненно закрывались». До конца своей жизни онъ былъ безвольною игрушкою

<sup>1)</sup> Soer. VI, 23: avip πραος xai ήγύσιος.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ζώσιμος, ίστορία νέα. ed. Mendelsohn. Leipz. 1889-Zosim. V, 14: ἐσχάτως ἀνόητος ῶν; 24: ἐσχάτως ἀνοηταίνων.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philost, XI, 3 русс. пер. стр. 409.

въ рукахъ тѣхъ, которые пользовались его довѣріемъ<sup>1</sup>). Первое время послѣ вступленія на престолъ такимъ неограниченнымъ руководителемъ государства былъ Praefectus Praetoric orientalis Rufinus<sup>2</sup>), приставленный къ нему Өеодосіемъ Великимъ. Послѣ смерти Руфина, мѣсто его занялъ евнухъ Евтропій. именемъ монарха прикрывавшій свои гнусныя преступленія<sup>3</sup>) и въ своемъ лицѣ объединившій всѣ высшія должности имперіи. Рядомъ съ нимъ выступало вліяніе его жены Евдоксіи, прекрасной дочери варварскаго военачальника Вавдона (Bauto). Алчная и сомнительной вѣрности, поверженная церкви и ся служителямъ, но отражавшая ихъ нападки, гдѣ это ея лично касалось, она самовластно царила надъ слабымъ императоромъ 4). При такихъ обстоятельствахъ нъть ничего удивительнаго, что политика зависъла не отъ него, а оть его совѣтниковъ<sup>5</sup>). Публичной жизнью государства онъ совершенно не интересовался. Все внимание императора цѣликомъ ущло въ исполненную пышности и церемоній дворцовую жизнь<sup>6</sup>). Византійская имперія съ этого времени пріобрѣтаеть тоть восточный характерь, который отличаеть ее и въ послѣдующее время <sup>7</sup>). Благочестіе Аркадія было искреннее и соотвѣтствовало по духу и по формѣ благочестію греческой ортодоксіи<sup>8</sup>). Съ великимъ благовѣніемъ онъ почиталъ мощи мучениковъ и святыхъ и не разъ это выражалъ публично, участвуя лично въ религіозныхъ процессіяхъ, напр. при открытін мощей Самуила<sup>9</sup>) и перенесеніи ихъ въ церковь

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zosim. V, 1. 12, 1. 14, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zosim. IV, 57, 4; V, J, 1. 3 Philost. XI, p. n. crp. 468.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Philost. XI, 5 **μ**ρομμчески πατήρ ό Εύνοδχος βασιλέως; Zosim V, 18 rpy60: ό δὲ χυρισύων 'Αρχαδίου χαθάπερ βοσχήματος.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Zos. V, 24, 2. Seeck art. Arkadios II PW. I p. 1139 V. Schultze art. Arkadius въ RE. II, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Seeck, PW, I, 1138.

<sup>6)</sup> Cp. Synesii περί βασιλείας. MSG. LXVI, 1053-1108.

<sup>7)</sup> Описаніе придгорныхъ церемоній см. Гиббонъ III, 491.

<sup>8)</sup> Schultze RE. II, 50.

<sup>9)</sup> Chron. Pasch. a. 406.

св. Өомы близъ Константинополя <sup>1</sup>). Это благочестіе окружило его ореоломъ святости. Не задолго до своей смерти Аркадій посѣтилъ въ Константинополѣ очень большое зданіе, называемое Каріею. При этомъ всѣ живущіе около молитвеннаго дома, сбѣжались посмотрѣть царя, при чемъ многіе вошли въ Карію, но затѣмъ вслѣдъ за царемъ вышли. «Тотчасъ послѣ сего цѣлое огромное зданіе, окружавшее молитвенный домъ, обрушилось, и за этимъ слѣдовали восклицанія и удивденіе, — всѣ взывали, что только молитва царя спасла отъ гибели такое множество народа» <sup>2</sup>).

Вполнѣ согласно съ непреодолимымъ желаніемъ царя обратить государство въ церковь, совѣтники стремились достигнуть этого путемъ продолженія церковной политики императора Өеодосія Великаго<sup>3</sup>). Уже въ 394 г. былъ отъ имени Аркадія изданъ строгій законъ, запретившій еретикамъ богослужение, обучение и церковныя организации <sup>4</sup>). Въ слъдующемъ году были отмѣнены всѣ ранѣе существовавшія облегченія <sup>5</sup>) и взамѣнъ этого узаконено: haereticorum vocabulo continentur, qui vel levi argumento a judicio catholiсае religionis et tramite detecti fuerint deviare <sup>6</sup>). Въ тѣсной связи съ этимъ находится образъ дъйствій Аркадіева правительства противъ язычниковъ. Послѣ того, какъ уже въ 397 г. въ Сиріи матеріалъ разрушенныхъ храмовъ былъ употребленъ на проведение или улучшение улицъ, мостовъ, водопроводовъ и стыть 7), въ 399 г. последоваль общий указъ безъ шума (sine turba ac tumultu) разрушить всѣ языческія капища si qua in adris templa sunt<sup>8</sup>). Пожалуй, важнѣйшимъ собы-

<sup>1)</sup> Chrysost. Hom. 111 MSG. LXIII, 475 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Soer. VI, 23 р. п. стр. 498. 499.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Harnack DG<sup>2</sup> II, 265.

<sup>4)</sup> C. Theod. XVI, 5, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) C. Theod. XVI, 5, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) C. Theod. XVI, 5, 28.

<sup>7)</sup> C. Theod. XV, 1, 36.

<sup>8)</sup> C. Theod. XVI, 10, 16.

тіемъ въ этомъ отношеніи надо признать разрушеніе Марнейона и семи другихъ храмовъ въ Газѣ въ 401 г.<sup>1</sup>). Въ сторонѣ отъ всего этого стоитъ религіозная политика къ іудеямъ, обусловленная, повидимому, взятками послѣднихъ Евтропію. Имъ были пожалованы подобная епископской юрисдцикціи подсудность и право убѣжища<sup>2</sup>).

Въ исторіи развитія церковно-правительственной власти царствованіе Аркадія ознаменовалось упорной борьбой Константинополя и Александріи.

Онираясь на императора Өеодосія Великаго, Нектарій на почвѣ 3 канона константинопольскаго собора 381 г. занялъ среди іерарховъ восточной церкви положеніе, соотвѣтствующее въ гражданскомъ управленіи должности префекта преторіи. Противъ этого рѣшительно возсталъ Өеофилъ александрійскій.

На личности этого епископа намъ необходимо нѣсколько остановиться.

Среди своихъ современниковъ, говорить Амедей Тьерри <sup>3</sup>), Θеофилъ слылъ за одного изъ величайшихъ богослововъ, но въ то же время и за одного изъ наиболѣе злыхъ людей своего вѣка. Владѣя общирными знаніями, плодомъ ученія въ александрійской катехизаторской школѣ, дѣяте тьный, умный, хитрый, столь же ловко избѣгавшій затрудненія, какъ и создававшій ихъ для другихъ, онъ ко всему этому обладалъ еще пороками, которые дѣлали его рѣшительнымъ бичемъ какъ христіанъ, такъ и язычниковъ. Отлично зная цѣну денегъ въ качествѣ орудія для борьбы, Өеофилъ съ первыхъ шаговъ своего епископата направилъ всѣ свои усилія на пріобрѣтеніе золота. Онъ изо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cu. Marcus, Vita Porphyrii; Leip. 1896. Dräseke, Gesammelte patrist. Untersuchungen, Lep. 1889 S. 208 ff. nogp. V. Schultze, Geschichte des Unterganges des griechisch-römischen Heidentums. Jena, 1887 S. 353.

<sup>2)</sup> С. Theod. II, 1, 10; IX, 45, 2 и т. д. ср. Grätz, Geschichte der Juden, 2 Autl. IV, 387 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ам. Тьерри, св. Іоаниъ Златоустъ и императрица Евдоксія. Перев. съ франц. изд. Льва Поливанова М. 1884 стр. 93.

брѣлъ различныя средства пріобрѣтать деньги не только безъ осужденія со стороны церкви, но и со славою въ глазахъ ея, какъ бы дѣлая самую религію соучастницей въ своихъ хищеніяхъ<sup>1</sup>). Главнѣйшимъ изъ нихъ было разрушеніе языческихъ храмовъ и захвать ихъ богатствъ. По словамъ Зосимы<sup>2</sup>), Феофилъ былъ первый, кто попралъ законы и уваженіе къ преданіямъ вѣковъ. Что единственнымъ или главнымъ стимуломъ его дѣйствій была не религіозная ревность, а именно позорная алчность, показываетъ самый характеръ веденія этой религіозной войны, направленной исключительно на храмы, извѣстные своимп богатствами, какъ-то Серапеумъ, канопскій и т. д. <sup>3</sup>).

Но главной чертой его характера было ничѣмъ неутолимое властолюбіе.

Наука для него была не болѣе, какъ средствомъ удовлетворять честолюбіе или ненависть, острота ума—оружіемъ злыхъ умысловъ, вся дѣятельность—грозою для всякаго человѣка и каждаго ученія, чѣмъ-либо становившихся поперекъ его дороги <sup>4</sup>). Личная выгода была единственнымъ принципомъ Өеофила.

Опираясь на традиціи своихъ предшественниковъ, Өеофилъ былъ полнымъ господиномъ Египта. Церковная власть его простиралась на весь гражданскій діэцезъ и по своему объему была неограниченной. Съ подчиненными ему епископами онъ обращался какъ съ рабами, которыхъ онъ могъ отрѣшать или удалять безъ объясненія причинъ, без апелляціонно, при малѣйшемъ подозрѣніи къ независимости. Этого мало. Онъ измѣнялъ самыя эноріи: уничтожая прежнія, создавалъ новыя, распространялъ или сокращалъ предѣлы ихъ, по произволу или для выгодъ своей власти <sup>5</sup>).



<sup>1)</sup> Тьерри, Іоаннъ Зл. стр. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zozim V, 23.

<sup>\*)</sup> Тьерри стр. 95. 96 Гиббонъ III, 290 и сл. Rauschen S. 301 ff. 534 ff.

<sup>4)</sup> Тьерри стр. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Zozim. V, 23.

При малѣйшемъ сопротивленіи онъ подвергалъ своихъ подчиненныхъ гражданскимъ наказаніямъ-оковамъ, темницѣ, изгнанію и т. д. и никто изъ гражданскихъ должностныхъ лиць въ Египть не осмѣливался отказать ему въ содьйствіи, такъ какъ онъ пользовался страшнымъ вліяніемъ при дворѣ, котораго покупаль золотомъ. Онь содержаль, поддержку въ Константинополі; на жалованіи шпіоновъ съ помощью которыхъ зналъ все. что тамъ преисходитъ. По большей части онъ опредѣлялъ александрійскихъ префектовъ и префекть во время своего управленія не забываль, съ какимъ епископомъ имбетъ дѣло <sup>1</sup>). Это всемогущество въ предѣлахъ египетскаго діэцеза доставило Өеофилу прозваніе христіанскаго фараона 2).

Обладая неограниченною властью въ предълахъ Египта, Феофилъ рѣшплъ распространить свою власть на всю восточную церковь и занять здѣсь такое мѣсто, какое принадлежало на западѣ римскому папѣ. Первая попытка его въ этомъ направленіи увѣнчаласъ успѣхомъ. Епископы Палестины и Кипра признали его авторитетъ и подчинплись ему, какъ патріарху всего юга имперіи <sup>3</sup>).

Но здѣсь противъ него выступилъ константинополыскій епископъ. Благодаря поддержкѣ императора Өеодосія Великаго противъ Нектарія Өеофилъ былъ безсиленъ что-либо сдѣлать. Признавая всѣ средства хорошими, лишь бы они достигали цѣли, возможно въ это время онъ рѣшилъ не останавливаться даже предъ преступленіемъ.

Осодосій Великій вель войну противь тирана Максима. Положеніе было неясное. Въ случає поб'єды узуратора желая заручиться расположеніемъ посл'єдняго, чтобы съ его помощью добиться своей цёли, но вмёстё съ тёмъ не им'єя охоты рисковать своимъ положеніемъ въ обратномъ случає, Феофиль,

36\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pallad. dial. 8 р. 63, 64. Подробно см. Тьерри, стр. 94, 95.

<sup>2)</sup> Isidor. Pelus. Ep. 1151.

<sup>\*)</sup> Hieronym. cp. ad Pamm. 38. cp. Pallad. 7. p. 58.

посылая царю въ Италію дары, вручилъ своему довѣренному пресвитеру Исидору два письма и приказалъ дары и письмо поднести побѣдителю. Дѣло однако не увѣнчалось успѣхомъ. Бывшій при Исидорѣ чтецъ похитилъ упомянутыя письма и представилъ ихъ Өеодосію<sup>1</sup>). Боязнь, при такихъ уликахъ, подвергнуться гнѣву могущественнаго императора заставила Өеофила сократиться и до поры до времени отложить свои планы. Этимъ именно и объясняется то обстоятелъство, что властолюбивый Өеофилъ на константинопольскомъ соборѣ 394 года безпрекословно уступилъ предсѣдательское мѣсто константинопольскому епископу Нектарію<sup>2</sup>).

Посл'єдовавшая вскор'є посл'є этого смерть императора Осодосія Великаго, а зат'ємъ и Нектарія, возродили въ душ'є Ософила честолюбивыя мечты на благопріятное исполненіе его желанія стать во глав'є восточной церкви.

Не думая встрѣтить отпора со стороны безхарактернаго Аркадія, Өеофилъ рѣшилъ повторить попытку Петра александрійскаго и поставить епископомъ въ Константинополь своего любимца Псидора. Но здѣсь онъ встрѣтилъ неожиданнаго противника въ лицѣ Евтропія, рѣшившаго продолжать церковную политику Өеодосія <sup>3</sup>). Результатомъ этого явилась кандидатура антіохійскаго пресвитера Іоанна <sup>4</sup>). Единодушное и охотное согласіе двора, духовенства и народа одобрило выборъ министра <sup>5</sup>). Опасаясь сопротивленія преданнаго Златоусту антіохійскаго населенія, Евтропій отправилъ правителю востока Астерію секретное предписаніе тайкомъ доставитъ Іоанна въ Константинополь <sup>6</sup>).

Іоаннъ, получившій въ исторіи наименованіе Златоуста 7),

7) Доказуемо навърно съ VII в. у Георгія александрійскаго. Приводимыя вв AS. Sept. IV 690 § 1481 вс. древитання мъста въ повъйшихъ изданіяхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. VI, 2 р. п. стр. 450. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hergenröther, Photius, I, 37. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Erw. Preuschen art. Chrysostomus RE, IV, 103.

<sup>4)</sup> Pallad. dial. 5 p. 42 (ed. Biguot.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socr. VI, 2 p. n. crp. 450 Soz. VIII, 2 p. u. crp. 549.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Pallad. diol. 5 p. 43 Sozom. VIII, 2, 14-14.

происходилъ изъ богатой патриціанской фамиліи <sup>1</sup>). Годъ его рожденія въ точности неизвѣстенъ. Вѣроятно, онъ родился въ 345—347 г.<sup>2</sup>). Отецъ Златоуста, Секундъ умеръ вскорѣ послѣ рожденія сына <sup>3</sup>). Его мать Аноуса, съ 20 лѣтняго возраста оставшись довой <sup>4</sup>), посвятила себя его воспитанію. Двадцати лѣтъ онъ дѣлается ученикомъ ритора Ливанія <sup>5</sup>) и философа Андрагаеія <sup>6</sup>). Его намѣреніемъ было сдѣлаться юрис томъ <sup>7</sup>). Его краснорѣчіе и дарованія по достоинству были оцѣнены Ливаніемъ, откровенно сознававшимся, что его преемникомъ былъ бы Іоаннъ, если бы его не отняли христіане <sup>8</sup>).

Почувствовавъ отвращеніе къ судебной дъятельности. Іоаннъ ръшилъ удалиться отъ міра. Единомышленникомъ его въ этомъ отношеніи оказался его товарищъ Василій<sup>9</sup>), о которомъ ближе мы ничего не знаемъ. Это только голая догатка, что онъ тождествененъ съ епископомъ Рафанеи, подпись котораго значится въ актахъ константинопольскаго собора 381 г.<sup>10</sup>).

Іоаннъ съ жаромъ отдался изученію св. писанія <sup>11</sup>) и сталъ готовится къ принятію крещенія. Послѣ трехлѣтней подготовки, онъ получилъ послѣднее около 368 года изъ рукъ Мелетія антіохійскаго <sup>12</sup>). Почти одновременно

- <sup>2</sup>) Tillemont (ed. Venise) Mémoires XI, 547.
- 3) Chrysost. de sacerdot I, 5.
- 4) Chrysost. ad vid. jun. 2.
- <sup>b</sup>) Chrysost. ad vid. jun. 2 Socr VI, 3 Sozom. VIII, 2, 5.
- <sup>6</sup>) Socr. l. c. Sozom. l. c.
- 7) Socr. VI, 3 cp. Chrysost. de sacerd I, 1.

8) Liban. ep. ad Ioann. y Isid. Pelus. ep. II, 42 p. 189 Billius=Liban. ep. 1576 p. 714 (ed. Wolf).

\*) Chrysost. de sacerd. 1, 1.

<sup>10</sup>) Mansi III, 568; Baronius, annal. ad ann. 382 § 63 Tillemont Mém. XI, 551. Сократь (Socrat VI, 3) заблуждается, отождествляя его съ Василіемъ Великимъ, в Фотій (bibl. с. 168 р. 116 sq.) съ Василіемъ селевкійскимъ.

<sup>11</sup>) Socr. VI, 3 Pallad. 5 p. 40.

12) Preuschen RE. IV, 102.

не содержать этого наименования. Не встрёчается оно также и въ древнихъ сирійскихъ рукописяхъ VI в. Erw Preushen RE. Bd. IV S. 102.

<sup>1)</sup> Chrysost. de sacerdot. II, 8 Socr. VI, 3, 1 Soz. VIII, 2, 2.

съ этимъ совершилось его посвященіе въ чтецы <sup>1</sup>). Учителями его въ это время были Діодоръ тарсійскій и Картерій, другъ Максима, позднѣе епископа селевкійскаго и Өеодора, епископа монсуетскаго <sup>2</sup>). О строгости аскетической жизни Іоанна мы узнаемъ изъ его собственнаго свидѣтельства <sup>5</sup>). На это время падаетъ, не увѣнчавшая успѣхомъ, попытка побудитъ Златоуста и его друга Василія къ принятію епископства <sup>4</sup>). Вскорѣ послѣ этого послѣдовала кончина его матери Аноусы, позволившая ему удалиться на четыре года въ пустыню <sup>5</sup>). Страшныя боли желудка, явившіяся слѣдствіемъ этого аскеза, заставили его вернуться въ Антіохію и прибѣгнуть къ помощи врачей <sup>6</sup>). Это было около 380 г.

Получивъ санъ діакона въ 381 г. изъ рукъ Мелетія <sup>7</sup>), а затѣмъ въ 386 г. санъ пресвитера <sup>8</sup>), Іоаннъ съ жаромъ предался проповѣднической дѣятельности, вознесшей его на вершину славы. На этотъ періодъ жизни падаетъ избраніе его въ константинопольскаго епископа.

Чтобы, придать посвященію Златоуста больше помпы, рѣшено созвать многочисленный соборъ, на было KOTOалександрійскій рый былъ приглашенъ епископъ θeoфиль <sup>9</sup>). Этимъ желали еще болѣе подчеркнуть высокій рангъ придворнаго епископа. О кандидатурѣ Исидора нечего было и думать. При такихъ обстоятельствахъ Өеофилъ, планы котораго рушились, воспротивился было, но въ виду угрозъ кабинеть-министра Евтропія, предложившаго ему на выборь посвящение Златоуста или скамью подсудимаго, сдался и 26

- <sup>3</sup>) Chrysost. de sacerd. III, 12; VI, 8.
- <sup>4</sup>) Chrysost. de sacerd. I, 6.
- <sup>5</sup>) Pall. dial. 5 p. 41.
- 6) Pall. ib.
- 7) Pallad. dial. 5 p. 42 cp. Socr. VI, 3.
- 8) Pall. l. c.
- \*) Socr. VI, 2 Sozom. VIII, 2, 13 Theod. V, 27.

<sup>1)</sup> Pall. dial. 5 p. 41; Socr. VI, 3.

<sup>\*)</sup> Socr. VI, 3 Sozom. VIII, 2, 6 sq.

февраля 398 г. въ пятницу хиротонисалъ Іоанна <sup>1</sup>). Это особенно усилило гибвъ фараона и воспламенило его ненависть къ счастливому сопернику.

Сделавшись епископомъ, Златочсть со всею энергіей иринялся въ Константинополь за **уничтоженіе** многочис\_ ленныхъ неустройствь. Впереди всего выступила нужда реформированін въ клира. Безиравственность, лежавшая основѣ такъ называемаго духовнаго брака съ дъвст-ΒЪ венницами, mulieres subitroductae, вела къ нежелательнымъ послѣдствіямъ<sup>2</sup>). Златоусть уничтожиль этоть обычай<sup>3</sup>). Не было недостатка также и въ прихлебательствѣ. Существовали настыри, которые, нереходя изъ одного богатаго дома въ другой, роняли достоинство своего духовнаго сана низкимъ угодничествомъ. Въ порывѣ священнаго гнѣва Златоустъ уподоблялъ ихъ блюдолизамъ и плутамъ комедіи <sup>4</sup>). Онъ принудилъ ихъ довольствоваться общимъ столомъ <sup>5</sup>). Вифсть съ темъ Іоаннъ сократилъ до минимума все расходы по церковному управлению, а остатки тратиль на устройство и содержаніе госпиталей и благотворительныхъ учрежденій <sup>6</sup>). Нечего и говорить. что этою діятельностью онъ создалъ себі массу враговъ среди константинопольскаго клира.

Діятельность Златоуста не ограничивалась Константинополемъ<sup>7</sup>).

Слёдуя примёру Нектарія, онъ подъ покровомъ императорской власти старался подчинить своей юрисдикціи возможно



<sup>1)</sup> Tillemont, Mémoires XI, 110; Preuschen RE. IV, 103.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подобно о духовномъ бракъ и такъ наз. subiritroductae см. Achelis art. Subintroductae въ RE. Bd. 19 S. 123 а также см. Лебедевъ, Духовенство древней вселенской церкви М. 1905 стр. 330 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pall. dial. 5 p. 45 cp. οδα τρακτατα Ιοαнμα πρός τους έχοντας παρθένους συνεισάτους μ περί του τάς κανονικάς μή συνοικείν άνδράσιν chrys. op. p. 148 sqq. 170 sqq. ed. Diibner.

<sup>4)</sup> Ср. Лебедевъ наз. соч. стр. 368.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Pallad. dial. 5 p. 46.

<sup>6)</sup> Pallad. I. c.

<sup>7)</sup> Tillemont, Memoires XI, 147.

большее число епархій. Тактика была таже. Подъ видомъ оказанія помощи константинопольскій епископъ вмѣшивался въ дѣла чужихъ діэцезовъ и, лично присутствуя на соборахъ для избранія епископовъ, проводилъ угодныхъ ему кандидатовъ. Когда ефесскій епископъ умеръ, «Іоанну, говоритъ Сократъ <sup>1</sup>), необходимо надлежало отправится въ Ефесъ для рукоположенія новаго епископа».

Особенно важную роль сыгралъ летучій, если можно такъ выразиться, соборъ, первая идея котораго принадлежала, какъ мы видъли, великому Евсевію никомидійскому.

Составивъ соборъ изъ близкихъ ему епископовъ. Іоаннъ, какъ спасительный вихрь, пронесся надъ погрязшими въ симоніи и различныхъ порокахъ провинціями Малой Азіи, всюду низлагая и на ихъ мѣсто посвящая новыхъ епископовъ<sup>2</sup>).

Благодаря этимъ мъропріятіямъ подчиненіе Малой Азін Константинополю, во всякомъ случат въ предълахъ округа, зависъвшаго въ качествъ апелляціонной инстанціи оть константинопольскаго городскаго префекта<sup>8</sup>), во времена Златоуста можно считать совершившимся фактомъ. «Принявъ кормило церкви, великій Іоаннъ. читаемъ у Өеодорита<sup>4</sup>), съ дерзновеніемъ язобличалъ совершаемыя нѣкоторыми неправды, смѣло внущалъ полезное царю и царицѣ, и располагалъ къ повиновенію установленнымъ законамъ іереевъ, а кто дерзалъ нарушать ихъ, тѣмъ запрещалъ входить въ алтарь, говоря, что тому не подобаеть наслаждаться честью іерея, кто не ревнусть о жизни истинно јерейской. И такое попеченје имћлъ онъ не только о своемъ городѣ, но и о всей Оракіи, которая раздѣлена была на шесть епархій, даже о цѣлой Азіи, управлявшейся одинадцатью начальниками, да и всю понтій-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. VI гл. 23 доп. р. н. стр. 499 ср. VI, 11 р. п. стр. 475. 476.

<sup>2)</sup> Ср. Тьерри, Іоаннъ Златоусть, стр. 67. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) С. Theod. I, 6, 1—Виеннія, Пафлагонія, Лидія, Геллеспонтъ, Острова, Фригія Салютарисъ, Европа, Родопа и Гемимонть.

<sup>4)</sup> Theod. V, 28 p. n. crp. 359. 360.

скую область украшаль онь теми же законами, хотя въ ней было столько же спархій, сколько и въ Азіи».

Какъ дъйствовалъ Златоустъ во Оракіи, исторія, исключая одного случая, именно поставленія въ епископа Иракліи— Серапіона. намъ ничего не сообщаетъ <sup>1</sup>).

Болѣе извѣстій сохранилось о дѣятельности его въ Азіи и Понтѣ.

Въ послѣдніе годы царствованія Валента три азійскихъ провинція—Aria proconsularis, Lydia и Caria съ присоединеніемъ Phrygia Pacatiana и, можетъ быть, Hellespontus—составляли, какъ мы видѣли, нѣчто цѣлое и благодаря догматическому разногласію отдѣлялись отъ всей остальной Азіи. Искустная усыновительная политика и строгіе законы противъ еретиковъ были причиною того, что масса азійскаго населенія примкнула къ омоузіи и сдѣлалась православной <sup>2</sup>). Это однако не отразилось на судьбѣ союза азійскихъ провинцій. Благодаря продолжительной общей религіозной жизни, эти церковныя провинціи какъ бы сплавиянсь въ одно организованное цѣлое съ епископомъ Ефеса во главѣ.

Ефеская церковь, эта возлюбленная дщерь ап. Іоанна. въ V в. далеко была не похожа на ту церковь, которую онъ рису-. етъ въ своемъ апокалипсисѣ<sup>8</sup>). Симонія тамъ царила всесильно. Все, говоритъ Тьерри<sup>4</sup>), тамъ продавалось и покупалось: епископство, пресвитерство, діаконство; дары св. Духа были обложены пошлиною, смотря по тому, что ими приносилось. Испорченность царила въ паствѣ и пастырѣ. Необходимость избираемому на епископскую каоедру кандидату покупать голоса пзбирателей порождала со стороны избраннаго епископа новую необходимость—продавать духовныя должности изъ опасенія разоренія и себя, и жены, и дѣтей.

- 3) Johan. Apocal. II 1--7.
- 4) Тьерри, Іоаннъ, стр. 58--59.

<sup>1)</sup> Socr. VI, 17, pycc. nep. crp. 489.

<sup>2)</sup> Rauschen S. 431.

: Въ началѣ сентября 399 г. въ Константинополѣ имѣлъ мѣсто соборъ по дѣлу, неизвѣстному исторіи <sup>1</sup>). Всѣхъ участниковъ было 22 <sup>2</sup>). Главнѣйшими изъ нихъ были св. Өеотимъ томскій (въ Скиеіи), Аммонъ адріанопольскій (во Өракіи), Аравіанъ анкирскій (въ Галатіи) и наконецъ Антонинъ ефесскій <sup>3</sup>). Мы не знаемъ, сколько времени послѣдній былъ епископомъ и кому преемствовалъ, знаемъ только, что епископатъ его не принесъ чести и славы церкви <sup>4</sup>). Когда названные епископы въ воскресеніе, предъ соборнымъ засѣданіемъ, вошли въ церковь для совершенія Евхаристіи, Евсевій валентинопольскій подалъ челобитную, адресованную на имя Златоуста, въ которой обвинялъ шесть азійскихъ епископовъ въ симоніи, а Антонина ефесскаго въ томъ, что онъ

1) купилъ свой еписконскій санъ и въ свою очередь, чтобы возвратить затраченный каниталь, продаваль должности епископамъ, которыхъ посвящалъ: смотря по доходности онъ обложилъ таксою всѣ каоедры, на которыя онъ назначалъ епископовъ, послѣдніе же—въ свой чередъ возмѣщали издержки черезъ продажу священническихъ мѣстъ и св. таинъ;

2) приказалъ обратить священные сосуды въ слитки и подарилъ это серебро своему сыну; отъ дверей крещальни похитилъ мраморъ, которымъ и украсилъ свою баню; далѣе онъ перенесъ въ свой триклиній принадлежавшія церкви колонны;

3) произвелъ другое хищеніе, болье важное и наглое продажу въ свою пользу мызъ, завъщанныхъ церкви Василиною, матерью императора Юліана;

4) держитъ у себя въ качествѣ слуги мальчика, виновнаго въ убійствѣ, не наложивъ на него даже епитимін;

5) возвратилъ къ себѣ жену, съ которою разлучился



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pallad. dial. 13, p. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi III, 991, 992.

<sup>3)</sup> Pallad. dial. 13. p. 126.

<sup>\*)</sup> Tillemont, Mem. XI, 158.

при своемъ посвящении; сожительствовалъ съ нею и имѣлъ отъ нея нѣсколькихъ дѣтей уже во время своего епископата<sup>1</sup>).

Прочтя прошеніе, Златоусть предложилъ Евсевію воздержаться отъ обвиненія прежде, чёмъ представить доказательства того. что онъ говоритъ. Евсевій однако не успокоился, но напротивъ, заклиная здоровьемъ императора. умоляль его разслёдовать это дёло. Златоусть, по настоянію народа, принялъ прошеніе, но былъ такъ взволнованъ, что совершение богослужения передаль Пансофію, епископу писидійскому<sup>2</sup>). Послѣ службы Златоусть, удалился съ еписконами въ крещальню, куда пригласилъ и Евсевія, еще разъ прося его подумать о доказательствахъ и послёдствіяхъ, такъ какъ иначе онъ долженъ будетъ прочесть челобитную епископамъ и вынести обвинительный приговоръ или Антонину или въ противномъ случаѣ самому Евсевію. Послѣдній еще разъ подтвердилъ свое прошеніе. заявивъ о преступныхъ и незаконныхъ дъйствіяхъ Антонина<sup>3</sup>). Тогда Златоусть потребоваль объясненія отъ Антонина и другихъ епископовъ-симоніань. Какъ тоть, такъ и эти рѣшительно все отрицали: нечего было и думать. что они сознаются въ своемъ безчестіи. Въ виду этого предложили Евсевію назвать свидѣтелей. Послѣдніе всѣ жили въ Азіи. Вслѣдствіе важности этого дѣла для всей церкви Златоусть рѣшилъ лично отправиться въ Азію 4).

Чувствуя себя кругомъ виноватымъ и хорошо сознавяя, что ничто не укроется отъ проницательности Златоуста, Антонинъ рѣшилъ воспользоваться своими придворными связями и разстроить это путешествіе Іоанна въ Азію. Антонинъ достигъ цѣли. Въ виду возстанія Гайны, Златоусту было запрещено выѣхать изъ Константинополя и взамѣнъ

4) Pallad. dial. 14, p. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pall. dial. 13; p. 126.

<sup>2)</sup> Pall. 14, dial. p. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pall. dial. 14, p. 129.

этого предложено вызвать въ столицу свидѣтелей. Этимъ путемъ думали помочь Антонину сорвать обвиненіе, давъ ему возможность путемъ подкупа или обѣщаній расположить въ свою пользу имѣющихъ явиться въ Константинополь лицъ<sup>1</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ для разслѣдованія дѣла на мёстё и для произнесенія приговора Златоусть отправиль изъ Константинополя комиссію, состоящую изъ трехъ епископовъ, именно Синклетія траянопольскаго (Оракія), Езихія паріопскаго (Геллеспонтъ) и Палладія еленопольскаго (Вионнія)<sup>2</sup>). Дъйствуя авторитетомъ собора, въ инструкціи, данной епископамъ, Златоустъ предписовалъ въ случаѣ неявки на разборъ дъла Антонина или Евсевія отлучить неявившагося отъ церкви<sup>3</sup>). Еще передъ отъъздомъ изъ Константинополя Езихій подъ предлогомъ дружбы съ Антониномъ вышелъ изъ состава комиссіи. Въ Азію въ городъ Ипепъ, гдѣ должно было разбираться дѣло, отправились только двое — Синклетій и Палладій. Въ виду трудностей, создаваемыхъ Антониномъ, комиссія оказалась въ затруднительномъ положении и это тъмъ болье, что Евсевій, отправишись въ это время въ Константинополь, не представилъ обѣщанныхъ свидѣтелей. Прождавъ его въ теченіе мѣсяца, судьи согласно данной имъ инструкціи отлучили Евсевія отъ церкви и затьмъ возвратились въ Константинополь Здъсь они нашли Евсевія, ссылавшагося на свою болѣзнь, помѣшавшую ему лично явиться въ Ипепъ и представить свидътелей 4).

Между тъмъ Антонинъ умеръ. Въ Ефесъ происходили соискательства одно постыднъе другого. Деньги полною горстью раздавались населенію. Образовались ожесточенныя партіп, готовыя къ борьбъ. Каждую минуту можно было опасаться междоусобицы. Власти теряли голову. Среди всеобщаго томленія ефесскій клиръ и нъкоторые сосъдніе епископы обратились

- <sup>3</sup>) Pallad dial. 14, p. 132.
- 4) Pallad. dial. 14, p. 133.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tillemont XI p. 160. 161.

<sup>2)</sup> Pallad. dial. 14, p. 132.

къ Златоусту съ жалобой, въ которой между прочимъ говорилось: «св. отецъ, много лѣтъ управляютъ нами вопреки всякимъ постановленіямъ и всякому праву; просимъ тебя ножаловать сюда, дабы ефесская церковь черезъ твое содѣйствіе обрѣла устройство, болѣе достойное Господа. Бѣдствіе наше не имѣетъ себѣ равнаго. Съ одной стороны аріане, съ другой—корысть и честолюбіе ложныхъ православныхъ разрываютъ насъ безнаказанно. Въ то самое время, какъ мы нишемъ тебѣ, щедро раздаются деньги, и стая бѣшеныхъ нолковъ бросается на нашу епископскую каоедру, какъ на свою добычу» <sup>1</sup>).

Въ виду такихъ событій Златоусть немедленно рѣшилъ отправиться въ Азію.

Поручивъ свою каоедру Северіану гавальскому изъ Келе Сиріи<sup>2</sup>), 9 января 401 г. онъ, покинулъ Константинополь и отплыль въ Анамею, гдѣ его уже ждали епископы Павелъ, Кириллъ и Палладій, которыхъ онъ просилъ его сопровождать. Они могли быть епископами Иракліи, Халкидона и Еленополя<sup>3</sup>). Сухимъ путемъ онъ прибылъ въ Ефесъ, гдѣ былъ принятъ, какъ второй евангелисть Іоаннъ <sup>4</sup>). Онъ собралъ соборъ изъ еписконовъ Азіи, Лидіи и Каріи, при чемъ сюда же явились также епископы Фригіи, привлекаемые желаніемъ увидать и услышать Златоуста. Такъ составился многочисленный соборъ изъ 70 епископовъ <sup>5</sup>). Само собою предсядателемъ собора былъ Златоусть. Изъ состава этого собора ясно видно, какія провинціи находились въ зависимости отъ Ефеса, образуя подъ его главенствомъ, какъ бы одно организованное цѣлое. Провинція эти были—Азія, Лидія, Карія и Фригія-акаціана. Что касается Геллеспонта, въ послѣдніе годы Валента и за-

<sup>5</sup>) Pallad. p. 134, 135 Sozom. V1, 6



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pallad. dial. 14, р. 133. 134; цитирую въ переводъ Тьерри стр. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sozom. VIII, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tillemont; Mémoires XI, 166.

<sup>4)</sup> Phot. Bibl. c. 27 § 5.

тьмъ при Өеодосіп тянувшаго главнымъ образомъ въ догматическомъ отношеніи къ Ефесу, то онъ, повидимому, уже при Нектаріи освободился отъ зависимости Ефеса и возобновилъ порвавшуюся на нѣкоторое время связь съ Константинополемъ.

Первымъ дѣломъ азійскаго собора было избраніе епископа на мѣсто умершаго Антонина. Присутствіе Златоуста и собора не предупредили злоупотребленій. Безстыдство COMскателей, возбуждение толны осталось тоже. Площади, улицы, дома, церкви-оглашались поношеніями, которыя сонскатели взаимно бросали въ лицо, называя другъ друга нечестивцами, ворами, святотатцами и заранће опозоривая въ ихъ лицъ тотъ санъ, котораго добивались 1). Это возмутило Златоуста. Ужасаясь избранія епископа при такихъ обстоятельствахъ, онъ условился съ частью клира и епископовъ предупредить успёхъ нечестивцевъ. Этимъ былъ приготовленъ неожиданный ударъ. Послѣ блестящей рѣчи Златоусть предложиль избрать діакона Ираклида, прибывшаго съ нимь и могшаго дать ефесской церкви миръ и покой. Предложение было принято. Такимъ образомъ Ираклидъ былъ посвященъ въ епискона ефесскаго Златоустомъ и соборомъ 70 епископовъ<sup>2</sup>). Этоть самый Ираклидъ за свою любовь къ Златочсту былъ изгнанъ изъ Ефесса и низложенъ соборомъ е́п? добу, причемъ обвинителями его были епископъ Макарій магнезійскій, еще одинъ епископъ по имени Исаакъ и монахъ Іоаннъ<sup>8</sup>).

Въ это время въ Ефесъ явился Евсевій валентинопольскій, предлагая Златоусту представить свидѣтелей для обвиненія еписконовъ, симонистически получившихъ санъ отъ Антонина<sup>4</sup>). Златоустъ согласился. Свидѣтели явились и изобличили въ симоніи шесть азійскихъ епископовъ. Послѣдніе, сначала отрицали вину, но затѣмъ, когда свидѣтели до мель-



<sup>1)</sup> Pallad. Lial. 14 p. 135.

<sup>2)</sup> Pallad. p. 134. 139 Sozom. VIII, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Phot. 56. 57. 59, Mansi III, 1151 cp. Hefele, CG. II, 80, 81.

<sup>4)</sup> Pallad. p. 135.

чайшихъ подробностей изложили положеніе дѣла, они сознались въ томъ, въ чемъ упорствовали, ссылаясь въ свое оправданіе на обычные порядки и желаніе избавиться посредствомъ епископата отъ участія въ городскомъ совѣтѣ и сопряженныхъ съ этимъ званіемъ издержекъ. Соглашаясь съ тѣмъ, что они не могутъ продолжать свое служеніе церкви, виновные епископы просили только вернуть деньги, заплаченныя ими при посвященіи, такъ какъ всѣ они вошли въ неоплатные долги и даже распродали мебель, принадлежавшую ихъ женамъ<sup>1</sup>).

Обѣщаясь просить императора объ освобожденія названныхъ іерарховъ отъ городскихъ обязанностей, Златочеть и соборь, во 1-хъ, обязали наслѣдниковъ Антонина возвратить деньги, взятыя съ тЕхъ при посвящении, а во вторыхъ, опредЕлили ихъ церковное положение. Слъдуя чувствамъ Златоуста, соборъ допустиль ихъ до церковнаго общенія въ алтарь, лишивъ ихъ навсегда священническихъ функцій. Они безпрекословно покорились своей участи и одинъ изъ нихъ достигъ даже званія защитника города<sup>2</sup>). Акты объ ихъ низложении были подписаны судившими ихъ 70 епископами и сообщены для всеобщаго свъдънія. Этоть приговорь быль благосклонно принять народомъ во всей Азіи и о возмущенія не было даже и річи. Послѣ этого каеедры этихъ лицъ были замѣщены новыми достойными того епископами, при чемъ четверо изъ нихъ были посвящены сразу въ одну и ту же степень за одной и той же литургіей  $^3$ ).

На этомъ Златоустъ не остановился, но перенесъ свои розыски въ соседния провинции.

На соборѣ ἐπ? δρῦν враги обвиняли Іоанна въ низложеніи и посвященіи спископовъ въ провинціяхъ, гдѣ онъ не имѣлъ юрисдикціи <sup>4</sup>). Въ противоположность Палладію, сообщающему о низ-

- <sup>3</sup>) Phot. Biblioth. cod. 59. Mansi III, 1141 sqq.
- 4) Mansi III, 1151.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pall. dial. 14 p. 136.

<sup>2)</sup> Pallad. dial. 14 p. 140.

ніи шести азійскихъ епископовъ за симонію 1), Өсофилъ александрійскій на этомъ соборѣ прямо обвинялъ Златоуста въ низложении 16 епископовъ. Изъ этихъ 2-хъ источниковъ несомнѣнно надо было бы отдать преимущество Палладію также и въ числѣ. если бы не существовало другихъ фактовъ, указывающихъ на справедливость мизнія Өеофила. Дъло въ томъ, что на халкидонскомъ соборѣ пресвитеръ Филиппъ прямо заявилъ, что Златоусть въ Азіи низложилъ 15 епископовъ <sup>2</sup>). Сократь <sup>3</sup>) также говорить, что онъ низложилъ многихъ енископовъ въ Азіи во время своего путешествія. Созоменъ 4) считаеть 13 спископовъ, низложенныхъ частью въ Лидіи и Фригіи, частью въ самой Азіи<sup>5</sup>). Всѣ эти епископы были виновны въ симоніи. Отсюда трудно предположить, чтобы и Филиппъ. и Созоменъ ошибались въ числѣ, особенно Созоменъ, хорошо освѣдомленный въ дълахъ Азіи и другихъ сосъднихъ провинцій. О низложении Геронтія никомидійскаго этоть историкъ разсказываеть съ такими подробностями, что въ нихъ трудно и сомнѣваться. Самъ Палладій говорить, что Златочсть решился идти въ Азію, такъ какъ весь этотъ дізцезъ былъ опозоренъ пороками и негодностью епископовъ 6). Все это заставляетъ думать, что, кром'в шести епископовъ изъ провинціи проконсульской Азін. на ефескомъ соборѣ Златоустомъ было низложено еще нъсколько епископовъ сосъднихъ провинцій, именно Лидіи,

<sup>5</sup>) У Созомена (VI, 6) названа Ликія, витсто Лидіи. Какъ это замвтилъ Тильмонъ (Tillemont, Mem. XI, 169) здъсь явная описка, что между прочниъ видно изъ того, что на ефесскомъ соборъ подъ предсъдательствомъ. Златоуста участвовали епископы Азіи, Лидіи, Каріи и Фригіи. Впрочемъ при первомъ же взглядъ не карту становится очевиднымъ, что здъсь идетъ ръчь, именно о Лидіи, и это тъмъ болѣе, что въ числъ смъщенныхъ Іоанномъ епископовъ прямо называютъ одного лидійскаго епископа, по имени Прокла. (Photii, Bidlioth. cod. 59 y Mansi 111, 1143. 1144).

6) Pallad. dial. 14 p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pallad. dial. 14 p. 136.

<sup>2)</sup> Mansi VII, 293. **JBC. IV**, 119.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. VI, 15.

<sup>4)</sup> Sozom, VI, 6.

Карін и, можеть быть, Фригін. Таково, по крайней мѣрѣ, мнѣніе рѣдко ошибающагося Тильмона<sup>1</sup>).

Покончивъ дѣла въ Азіи, Златоустъ со своимъ летучимъ соборомъ отправился въ Виеинію, принадлежавшую къ понтійскому діэцезу, но не входившую, какъ мы видѣли, въ составъ перковныхъ союзовъ понтійскаго съ Анкирой и каппадокійскаго съ Кесаріей во главѣ. Вообще можно думать, что дальше Виоиніи непосредственная власть константинопольскаго епископа въ это время не распространялась.

Въ Виоиніи, оппраясь, повидимому, на прежнія традиціи, константинопольскій епископъ въ это время царилъ иолновластно. На халкидонскомъ соборѣ ссылались на письма Іоанна Златоуста, въ которыхъ онъ предписывалъ никейскому епископу Проклу привести въ порядокъ дъла василинопольской церкви<sup>2</sup>). Также и Синезій<sup>3</sup>) сообщаеть, что Златочсть посвятилъ въ епископа Василинополя нѣкоего Александра. Особенно поучительно дело никомидійскаго епископа Геронтія. Въ бытность свою діакономъ медіоланскаго епископа Амвросія онъ разсказывалъ, что ночью ноймалъ призракъ п, разбивъ ему голову. бросилъ подъ мельницу. За такія недостойныя служителя Божія ричи Амвросій изгналъ его изъ Милана. Прибывъ вслѣдствіе этого въ Константинополь, Геронтій, какъ отличный врачъ, заручился поддержкою двора и вопреки канонамъ былъ посвященъ Елладіемъ кесаріе - каппадокійскимъ ВЪ епископа никомидійскаго 4). «Узнавъ объ этомъ, Амвросій, читаемъ v Созомена <sup>5</sup>) напипредстоятелю константинопольской церкви Нектарію, салъ чтобы онъ отнялъ у Геронтія священство и не позволялъ ему оскорблять его и церковное чиноначалье. Но для Нектарія, сколько ни старался онъ, это было неисполнимо, потому что нико-

37

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tillemont, Mem. XI, 591 note LIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 303 JBC. IV, 124.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Synes. ep. 66.

<sup>4)</sup> Подробно Гидуляновъ, Митрополиты стр. 339 и сл.

<sup>5)</sup> Sozom. VIII, 6 р. п. стр. 560.

мидійцы сообща сильно противостояли ему». Иначе пошло дѣло со времени занятія константинопольской каоедры Златоустомъ. Въ виду неудачи Нектарія, Іоаннъ самъ лично явился въ Никомидіюсо своимъ соборомъ и, низложивъ Геронтія, каоедру его предоставилъ философу Пансофію, бывшему наставнику императрицы Евдокіи. Это не понравилось никомидійцамъ. «Поэтому они, часто возмущаясь всѣ вмѣстѣ и каждый порознь, исчисляли, сообщаетъ Созоменъ<sup>1</sup>). благодѣнія Геронтія и великую пользу отъ его врачебнаго искусства». Этого мало. «Разсказываютъ, будто во время землетрясенія, засухи, или другихъ какихъ либо Божіихъ попущеній, они ходили по площадямъ своего отечественнаго города и Константинополя, пѣли гимны и молились Богу, чтобы снова имѣть его своимъ епископомъ»<sup>2</sup>).

Не ограничиваясь провинціями сосѣднихъ діэцезовъ. Іоаннъ простерь свою заботу значительно дальше <sup>3</sup>). Тотчасъ по вступленіи на константинопольскую каоедру онъ примирилъ антіохійскую церковь не только со всѣмъ востокомъ, но и западомъ и Египтомъ <sup>4</sup>). Исторія св. Порфирія показываетъ, что онъ заботился о разрушеніи идоловъ въ Газѣ и объ искорененіи язычества въ Финикіи <sup>5</sup>). Узнавъ о существованіи ереси Маркіона въ провинціи Augusta-Euphratensis, Іоаннъ писалъ объ этомъ тогдашнему киррскому епископу, убѣждая уничтожить ересь, и добился у императора изданія спеціальнаго закона по сему поводу <sup>6</sup>). Въ своей рѣчи Проклъ говорилъ, что въ Сиріи Зллатоустъ обезлюдилъ синагоги, гдѣ боролись противъ Бога, а въ Кесаріи палестинской вернулъ уваженіе мѣстамъ, которыя того заслуживали <sup>7</sup>).

Опираясь на императора, Златоусть, наконецъ простеръ

<sup>1)</sup> Sozom. VIII, 6 p. n. стр. 560. 61.

<sup>2)</sup> Sozom. VIII, 6 р. п. стр. 561.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sozom. VIII, 3 Theod. V, 31.

<sup>4)</sup> См. выше стр. 543.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Theod. V, 29.

<sup>6)</sup> Theod. V, 31.

<sup>7)</sup> Procli or. 21. Cp. Tillemont. Mem. XI, 148.

свою власть на Египетъ. Всякій, кто зналъ Өеофила александрійскаго могъ предвидѣть, что это не пройдетъ безнаказанно. Въ самомъ дѣлѣ между Александріей и Константинополемъ разразилась страшная борьба, жертвою которой въ концѣ концовъ палъ несчастный Іоаннъ.

Первоначальное развитіе этого спора лежить въ нѣдрахъ александрійской церкви. Дѣло въ томъ, что противъ Оригена, отца александрійской и вообще научной теологіи, на востокѣ все болѣе и болѣе возрастала опнозиція, желавшая дать отпоръ опиравшимся на него мнѣніямъ. Главнымъ факторомъ при этомъ были слѣпое благочестіе и фанатизмъ получившаго въ это время широкое распространение монашества<sup>1</sup>). Какъ въ Египтѣ, такъ и въ Сиріи, принадлежа преимущественно къ національно восточнымъ элементамъ и научно необразованное, оно было совершенно чуждо того эллинскаго духа, которымъ запечатлѣны всѣ творенія адаманта. Эта вражда противъ философскихъ спекуляцій и вытекавшее изъ нея отрицание Оригена были распространены въ широкихъ кругахъ церкви<sup>2</sup>). Еще въ концѣ IV вѣка Оригенъ послужилъ предметомъ ожесточеннаго спора между Іоанномъ іерусалимскимъ и фанатически настроеннымъ Епифаніемъ кипрскимъ<sup>3</sup>). Послѣдній потребовалъ отъ того осужденія оригенизма и когда тоть отказаль, то въ Палестинь, гдь въ это время дъйствовалъ Епифаній. пришли къ формальному расколу  $^4$ ).

Желая прекратить вражду въ Палестинѣ, Іоаннъ iерусалимскій обратился къ Өеофилу александрійскому съ просьбой разрѣшить споръ, за что и подвергся порицанію со стороны Іеронима <sup>5</sup>). Уже это одно обращеніе показываетъ, какимъ

<sup>5</sup>) Hieron. l. c.

37\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rohrbach, Die Patriarchen von Alexandria. Preussische Jahrbücher Berl. 1892 Bd. 69 S. 79.

<sup>2)</sup> Erw. Preuschen. art. Origenes RE. XIV, 467 ff.. Bonwetsch, art. Origenistische Streitigkeiten RE, XIV, 489 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bonwetsch, art. Epiphanius RE, V, 418 ff.

<sup>4)</sup> Hieron. ep. ad Pammach. 38.

великимъ авторитетомъ въ это время въ церкви располагалъ александрійскій епископъ. Тогда Өеофилъ отправилъ въ Палестину пресвитера Исидора, который и разрѣшилъ споръ въ пользу Іоанна іерусалимскаго. Трактуя себя по древней традиціи за оракула ортодоксіи, Өеофилъ это же мнѣніе за Оригена оффиціально высказалъ въ своемъ пасхальномъ посланіи <sup>1</sup>).

Здъсь однако Өеофилъ встрътилъ ръшительное противодъйствие въ главной массъ египетскаго монашества.

Потворствуя нѣсколько лѣть тому назадъ страстямъ этой массы уничтоженіемъ Серапеона и другихъ языческихъ храмовъ, нынѣ самъ Өеофилъ долженъ былъ почувствовать на себѣ всю тяжесть религіознаго фанатизма. Противъ него разразился открытый бунтъ. Массы вооруженныхъ монаховъ и дикой черни ворвались въ Александрію и, пробравшись ко дворцу, успокоились не раньше, какъ послѣ публичнаго осужденія Өеофиломъ Оригена<sup>2</sup>).

Перейдя по принужденію на сторону враговъ Оригена, Ософилъ съ ревностью неофита поднялъ страшное гоненіе на всѣхъ оригенистовъ, во главѣ которыхъ въ Египтѣ въ это время стояли такъ называемые долгіе братья Діоскоръ, Аммоній, Евсевій и Евеимій, жившіе въ одномъ нзъ нитрійскихъ монастырей <sup>3</sup>). Чтобы уничтожить ересь въ самомъ корнѣ, Феофилъ рѣшилъ предпринять крестовый походъ противъ нитрійскихъ монаховъ, открыто стоявшихъ на сторонѣ долгихъ братьевъ.

Иолучивъ въ свое распоряжение довольно многочисленный отрядъ войска, къ которому патріархъ присоединилъ слугъ сзоего дворца и параволановъ, обычныхъ сподвижниковъ его неожиданныхъ нападеній, Өеофилъ, подпоивъ ихъ, отправился въ Нитрію. Онъ разсчиталъ стоянки такимъ образомъ,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rohrbach a. a. O. S. 80,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. VI, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pallad, Hist, Laus, 10, 12; Mansi III, 973.

чтобы къ ночи быть у монастырей и тёмъ еще болёе усилить внезапность своего появленія. И дёйствительно была уже глухая ночь, когда съ страшнымъ крикомъ отрядъ вскарабкался на св. гору<sup>1</sup>). Это пастырское посёщеніе представило, говорить Тьерри<sup>2</sup>), живую картину разрушенія города. Осаждающіе грабиливыламывали двери монастырей, шарили въ кельяхъ и подъ предлогомъ розыска книгъ прибирали къ рукамъ все, что было у монаховъ<sup>3</sup>). Послёдніе спаслись, гдѣ кто могъ. Когда взошло солнце надъ градомъ Господнимъ, недавнимъ мѣстомъ молитвы и мира, оно освѣтило одни обломки и мусоръ<sup>4</sup>).

Послѣ разрушенія своихъ монастырей. нитрійскіе монахи подъ предводительствомъ долгихъ братьевъ, покинувъ Егииеть, отправились въ Константинополь <sup>5</sup>). Явившись къ Іоанну, они заявили, что пришли къ нему искать личной безопасности и предстательства у императора противъ насилій своего епископа <sup>6</sup>). Тронутый судьбою несчастныхъ монаховъ, Іоаннъ рѣшилъ обратиться къ Өеофилу съ письмомъ въ которомъ прося о смягчении ихъ участи, между прочимъ писалъ: «въ случаѣ несогласія твоего дать помилованіе, придется прибѣгнуть къ собору, который я созову или перенести это прискорбное дело къ трибуналу суда мірского»<sup>7</sup>). Это вмешательство Іоанна въ дъло нитрійскихъ монаховъ возмутило Өеофила. «Я не думалъ, писалъ онъ Златоусту, чтобы ты могъ не знать постановлений никейскаго собора, воспрещающихъ епископамъ судить дѣла внѣ предѣловъ ихъ епархій. Если тебѣ они неизвѣстны, то совѣтую познакомиться съ ними и не принимать челобитной на меня. Въ случат же если мнѣ придется быть судиму, то судить меня слѣдуетъ епи-

7) Pallad. 7, р. 60. 61 русс. пер. цитирую по Тьерри стр. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pall. dial. 7. p. 56. 57.

<sup>2)</sup> Тьерри, Златоусть стр. 107. 108.

<sup>3)</sup> Pallad. dial. 7 p. 57.

<sup>4)</sup> Подробно Bonwetsch RE. XIV, 491.

<sup>5)</sup> Pallad. 7 p. 58.

<sup>6)</sup> Pallad. 7 p. 59.

скопамъ египетскимъ, а не тебt удаленному отсюда на 75 дней пути» <sup>1</sup>).

Послѣ этого отвѣта, нитрійскимъ монахамъ ничего болѣе не оставалось, какъ прибѣгнуть съ прошеніемъ къ самому императору. Вмѣстѣ съ тѣмъ, чтобы обезпечить успѣхъ своему дѣлу, они обратились къ покровительству императрицы. Послѣдняя приняла въ нихъ самое горячее участіе. Въ отвѣтъ на ихъ просьбу Евдокія сообщила монахамъ, что она постарается, чтобы былъ созванъ, какъ можно скорѣе, соборъ, дабы дать имъ удовлетвореніе, котораго они заслуживаютъ. Сверхъ того, она желала, чтобы Феофилъ былъ вызванъ въ Константинополь для оправданія въ томъ злѣ, которое онъ имъ причинилъ <sup>2</sup>).

Всѣ проволочки были устранены. Указъ о созывѣ собора былъ подписанъ императоромъ. Өеофилъ былъ призванъ явиться къ суду. Императрица отправила чиновника Елафія передать патріарху въ собственныя руки въ его городѣ Александріи приказъ предстать предъ будущимъ соборомъ и предъ лицомъ императора<sup>3</sup>). Златоустъ торжествовалъ. Константинопольскій епископъ, опираясь на императора, становился такимъ образомъ судьею александрійскаго папы.

Въ это время совершается единственная въ своемъ родѣ метаморфоза, совершенно измѣнившая взаимоотношеніе двухъ противниковъ.

На этомъ эпизодѣ намъ необходимо нѣсколько остановиться.

Своею реформаторской діятельностью Златоусть нажиль массу враговь. При всеобщей испорченности, константинопольскій клирь и проживавшіе въ столиці монахи не могли примириться съ суровостью новаго режима. Строгія міры, принимаемыя Златоустомъ противь нарушителей послідняго, толь-

<sup>2</sup>) Pallad. 8 p. 62. 63.



<sup>1)</sup> Pallad. 7 p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pallad. 8 p. 63.

ко увеличивали кадры его враговъ. Конечно, злоба ихъ протовъ него была совершенно безсильна, пока на его сторонѣ находился дворъ, въ фаворѣ котораго въ первые годы нечего было и сомнѣваться.

по образцу аріанъ устроилъ ночныя Когда Іоаннъ процессія, то Евдокія пожертвовала серебряные подсвѣчники въ формѣ креста<sup>1</sup>). При перенесеніи мощей D83язь Константинополя въ отстоящую мучениковъ личныхъ отъ него за 9 миль церковь Оомы императрица принимала личное участіе въ процессія<sup>2</sup>). Когда Евтропій лишилъ церкви права убѣжища, 3) то Златоусть, опираясь на милостивое расположение къ нему монарха, вступилъ въ острый конфликть съ временщикомъ. При мстительности евнуха и безхарактерности Аркадія, дело это могло бы очень дорого обойтись Златоусту, если бы въ скоромъ времени самъ Евтропій не сдѣлался жертвою своего честолюбія.

Разбивъ съ помощью войскъ въ 398 г. толпы разбойниковъ, опустошавшихъ провинціи Малой Азіи, Евтропій добился отъ слабаго Аркадія тріумфа и въ свою честь поставилъ безчисленныя статуи съ гордыми надписями <sup>4</sup>). Не довольствуясь этимъ въ слѣдующемъ году онъ облекся званіемъ консула, честь, которая никогда еще не выпадала на долю евнуха <sup>5</sup>). Такое поруганіе Евтропіемъ священнаго званія было встрѣчено на западѣ взрывомъ негодованія <sup>6</sup>). Между западомъ и востокомъ послѣдовалъ полный

1) Socr. VI, 8; Sozom. VIII, 8.

2) Chrysost. hom. τής βασιλίδος μέσων νυχτών ατλ. XII, 468 sq. (ed. Duebner)

<sup>3</sup>) C. Theod. IX, 45, 3; Sozom. VIII, 7; Socr. VI, 5; Loening KR. I, 320 anm. 1: Суворовъ, Объемъ стр. 369.

4) C. Theod. IX, 40, 17.

<sup>5</sup>) Seeck, art. Arcadius PW. I, 1146; cp. C. Theod. ed. Mommsen I, CCLXXX.

<sup>6</sup>) Поэтъ Клавдіанъ (L. 1 in Eutrop. 1—22) перечисливъ различныя чудеса, какъ то рожденіе уродовъ, говорящихъ животныхъ, кровавый и каменный дождь, двойное солнце и т. д. съ нъкоторымъ преувеличеніемъ присовокупляетъ.

Omnia cesserunt eunucho consule monstra.

Первая книга заканчивается благородною ръчью, съ которой богиня Рима обращается къ императору Гонорію и жалуется на повое униженіе, которому ее подвергли. разрывъ. Стилихонъ отказался признать этоть консулать на западѣ и объявилъ законы Аркадія необязательными для западной половины римской имперіи <sup>1</sup>).

Между тѣмъ востокъ около этого времени подвергся страшнымъ вемлетрясеніямъ, наводненію и пожарамъ. Нужда была неслыханная. Положение еще болье усложнялось вслыдствіе нашествія готовъ и гуновъ и возможнаго вторженія въ предѣлы имперіи персовъ. Но что было ужаспѣе всего, это то, что не откуда было ожидать помощи. При такихъ обстоятельствахъ единственная надежда была на помощь западной имперіи. Стьсненный отовсюду Аркадій обратился тогда къ Стилихону и просилъ его подять руку спасенія. Стилихонъ согласился, но подъ условіемъ немедленнаго удаленія Евтрорія<sup>2</sup>). Къ этому присоединились какія то личные счеты между евнухомъ п императрицей Евдокіей. «Бывъ жестоко обижена Евтропіемъ, который даже грозился, читаемъ у Филосторгія, <sup>3</sup>) выслать ее изъ царскихъ палать, она взяла на обѣ руки по дитяти и въ этомъ видѣ пришла къ мужу. Рыдая и протягивая къ нему младенцевъ, она проливала потоки слезъ и делала все другое, что съ женскимъ искусствомъ дълаетъ раздраженная жена, чтобы сильпъе привлечь къ себъ чувствительность мужа. У Аркадія пробудилась жалость къ дѣтямъ, которые, сочувствуя матери, испускали крикъ и, вибсть съ тюмъ, онъ запылалъ гибвомъ. Туть то въ порывъ гнѣва, выразившагося быстротою рѣчи, явился онъ царемъ». Судьба Евтропія была рішена. Талисмань, который вь теченіе 4-хъ лѣтъ подчинялъ и монарха и его подданныхъ произволу евнуха, говорить Гиббонъ 4), исчезъ въ одно мгновеніе, а радостные возгласы, такъ еще недавно превозносившіе и достоянство и счастіе фаворита, превратились въ



<sup>1)</sup> C. Theod. XII. 1, 158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seeck PW. I, 1146.

<sup>3)</sup> Philost. XI, 6 p. n. crp. 410. 411.

<sup>4)</sup> Гиббонъ III, 504.

вопли солдать и народа, перечислившихъ его преступленія и требовавшихъ его немедленной казни. Въ такомъ бѣдственномъ и отчаянномъ положеніи Евтропій могъ укрыться въ святилищѣ той самой церкви, привиллегіи которой самъ хотѣлъ уничтожить <sup>1</sup>). Златоустъ защитилъ его отъ ярости народа и по сему поводу произнесъ блестящую рѣчь є!; Еэтро́тком о прощеніи обидъ и о непрочности человѣческаго величія <sup>2</sup>).

Въ послёдовавшихъ за паденіемъ Евтропія событіяхъ, ознаменовавшихся возстаніемъ Гайны и Трибигильда, Златоусть принялъ близкое участіе, явившись однимъ изъ главныхъ пословъ къ Гайнѣ<sup>5</sup>).

Между тёмъ число враговъ Златоуста расло въ геометрической прогрессіи. Во главћ недовольныхъ клириковъ выступали епископы Акакій берэйскій, Северіанъ гавальскій и Антіохъ птолемандскій, сумѣвшіе мало по малу втереться въ довѣріе къ императрицѣ <sup>4</sup>). Но особенно увеличилось количество его педруговъ среди богатыхъ и вліятельныхъ при дворѣ лицъ <sup>5</sup>). Впереди всѣхъ этихъ недовольныхъ выступили три вліятельныхъ вдовы Марса, Кастрикія и Евграфія, богатства которыхъ были пажиты нечестнымъ путемъ <sup>6</sup>). Онѣ

<sup>3</sup>) Theodoret y Photius bibl. c. 273 p. 507 ed. Bckker. Neander Joh. Chrys. II<sup>3</sup> 86 f. Güldenpenning a. a. O. S. 118. Возаръвія Людвига (Ludwig, Der hl. Joh. Chrys. in Seinen Verh. z. hyz. Hof, S. 36 f.) неправильны.

4) Socr. VI, 5; Sozom. VIII, 8, 6; Pallad. dial. 6; p. 48 sq.

<sup>5</sup>) Socr. VI, 4; Sozom. VIII, 8, 6 Златоусть сань это утверждаеть, когда hom. in Entrop. II, 3 говорить: хαίτοι πολλοί έγχαλοῦσί μοι ἀεἰ λέγοντες: χεκόλλησαι τοῖς πλουσίοις · καὶ γὰρ καὶ ἐχεῖνοι ἀεἰ χεκόλληνται τοῖς πένησιν. ἐγώ δὲ χεκόλλημαι τοις πλουσίοις; οὐ τοῖς πλουσίοις ὅε, ἀλλὰ τοῖς κακῶς τῷ πλούτῷ χεγρημένοις III p.463 sqq. ed. Montí.

6) Pallad, 4 p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sozom. VIII, 7; Socr. VI, 5. О причинахъ падения Евтропія подробно см. Güldenpenning, Gesch. des oström. Reichs unter den Køisern Arcadius und Theodosius II. Halle, 1885 S. 100 ff.

<sup>2)</sup> Chrysost III, 454 sq. 460 sq. Врагн Златоуста весьма сурово осудили эту могучую рвчь (см. Socr. VI, 5 ср. Sozom. VIII, 7, 4), δτι τον άτοχοῦντα οὐ μόνον οὐα τἰλέει, ἀλλ ἐα τοῦ ἐναντίου καὶ ἤλεγχεν cp. οбъ этомъ Neander, Johannes Chrysostomus II<sup>3</sup> 82 ff. H Sievers, Studien zur Geschichte der römischen Kaiser S. 359

не могли простить ему тѣхъ насмѣшекъ, которымъ онъ подвергалъ ихъ за желаніе казаться болѣе молсдыми, чѣмъ онѣ были на самомъ дѣлѣ<sup>1</sup>).

Воспользовавшись пребываніемъ Златоуста въ Малой Азія, эти враги начали настраивать противъ него императрицу, фактически державшую въ это время бразды правленія восточной имперіи. Хотя Іоаннъ и былъ приглашенъ Аркадіемъ на крестины родившагося 10 апрѣля 401 г. сына Өеодосія <sup>2</sup>), тѣмъ не менѣе положеніе его было уже поколеблено <sup>3</sup>). Впервые это публично обнаружилось со время ссоры его съ Северіаномъ гавальскимъ, попъвшимъ въ милость императрицы и питавшимъ въ душѣ честлюбивые планы. Запретивъ ему проповѣдническую дѣятельность въ столицѣ, Златоустъ предложилъ ему отправиться къ себѣ на родину. Северіанъ повиновался и достигь уже Халкидона. Въ дѣло вмѣшалась Евдокія и принудила Іоанна возвратить того обратно въ Константинополь <sup>4</sup>).

Этимъ оппозиціоннымъ противъ Златоуста теченіемъ въ своихъ интересахъ ловко воспользовался отлично освѣдомленный въ константинопольскихъ дѣлахъ Өеофилъ.

Желая по своему обыкновенію перепести борьбу на догматическую почву, Өеофиль уб'ядиль престар'влаго Епифанія кипрскаго отпразится въ Константипополь и изобличить Златоуста въ Оригеновой ереси. Съ жаромъ достойнымъ лучшаго д'вла, старецъ взялся на это д'вло и посл'в ц'влаго ряда противныхъ канонамъ актовъ, совершенныхъ имъ въ Кон-



<sup>1)</sup> Pallad. 8 p. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подробное сообщение у Marcus Diaconus, vita Porphyrii c. 36 sqq. p. 32 sqq. ed. Teubn.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Marc. Dial. vita Porph. c. 36 p. 32 sq. c. 37 p. 33 sqq.

<sup>4)</sup> Socr. VI, 11 (къ тексту ср. Lambros, Byzant. Zeitschrift 1895, 412 ff.) Разсказъ Сократа, бухто царица Евдоксія въ церкви апостоловъ повергла къ ногачъ Іоанна сына своего Феодосія и долго клившикъ имъ, просила епископа возстановить дружбу съ Северіаномъ, совершенно не правдоподобенъ Socr. VI, 11 р. п. 477. 478. Erw. Preuschen art. Chrysostomus RE. IV, 104. 105.

стантинополѣ, ничего не достигнувъ, удалился на родину <sup>1</sup>). Тѣмъ временемъ Өеофилъ во исполненіе монаршей воли предпринялъ поѣздку сухимъ путемъ въ Константинополь. Этоть маршрутъ былъ избранъ имъ не безъ цѣли. Проѣзжая черезъ провинціи, бывшія недавно ареною церковной дѣятельности Златоуста, онъ повсюду привлекаль недовольныхъ послѣднимъ епископовъ, обѣщая имъ покровительство и защиту <sup>2</sup>).

Въ это время самъ Златоусть подлилъ масла въ огонь. Онъ произнесъ обличительную проповѣдь противъ женщинъ. Послѣдняя—справедливо или несправедливо—была понята окружающими, какъ намекъ на императрицу<sup>3</sup>) «Узнавъ объ этомъ императрица, по словамъ Сократа<sup>4</sup>), жаловалась царю на причипенное ей оскорбленіе и говорила, что, оскорбляя ее, оскорбляетъ и его».

При такихъ обстоятельствахъ, когда Өеофилъ, по вызову императрицы, явился накомецъ въ Константинополь, опъ нашелъ благопріятную для себя почву. Душою враждебной партіи была такъ Евграфія <sup>5</sup>).

По прибытіи въ Константинополь изъ Халкидона, гдё онъ объединился со всёми единомышленными ему епископами, Өеофилъ помѣстился не у Златоуста, но въ одномъ изъ императорскихъ дворцовъ <sup>6</sup>). Такъ какъ все было готово, то онъ могъ открыть соборъ. Послѣдній имѣлъ мѣсто въ предмѣстьи Халкидона, носящемъ имя ἐπὶ δρῦν. Всѣхъ участниковъ было 36, изъ которыхъ 29 египтяне <sup>7</sup>). Предсѣдательское мѣсто принадле-

<sup>7</sup>) Pallad. dial. 3 p. 23; 8 p. 71; по Фотію bibl. c. 59, который приводитъ выдержки изъ актовъ этого собора ихъ было 45 p. 19 sq. ed Bekker.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. VI, 12, 14; Sozom. VIII, 14; sq. Πρηπακωβαεμωία Зιατουκτγ ειοβα έλπίζω σε μή έπιβήναι της σαυτού πατρίδος τακπε αποκραφαιμω, κακώ πο Cosoмену VIII 15, 6 μ οτββτώ Επαφαμία άφιγμι έμιν την πόλιν και τὰ βασίλεια κα την ύπόκριση, cf. Preuschen RE. 1V, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sozom, VIII, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. VI, 15; Sozom. VIII, 16.

<sup>4)</sup> Socr. VI, 15; р. п. стр. 483.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Pallad. dial. 8 p. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Socr. VI, 15; Sozom. VIII, 17, 2.

жало Өеофилу александрійскому <sup>1</sup>). Высказываемое нерѣдко въ литературѣ мнѣніе, будто предсѣдателемъ былъ Павелъ ираклійскій, совершенно не основательно. Едипственный доводъ, который обыкновенно при этомъ приводится желаніе унизить Златоуста, подчинивъ его юрисликціи митрополита, которому была когда то подчинена Византія, — не выдерживаетъ никакой критики. Уже Тильмономъ <sup>2</sup>), доказано, что названный Павелъ былъ епископомъ Ираклія, но не еракійской въ Европѣ, а понтійской въ Виеиніи. Какъ извѣстно каеедра Иракліи еракійской въ концѣ 403 г. была замѣщена Серапіономъ <sup>3</sup>), тогда какъ участвовавшій въ соборѣ ἐπὶ όρῦν Павелъ жилъ еще въ 404 г., что можно видѣть изъ письма отправленнаго въ Римъ отъ имени Акакія, Павла, Антіоха, Кирина, Северіана и т. д.

Обвинительные пункты были въ большинствѣ совершенно голословны и неосновательны и свильтельствовали враждебныхъ чувствахъ жалобщиковъ 4). только о Златоусть, который съ 40 преданными ему епископами одновременно съ этимъ держалъ засъдание въ своемъ дворцъ. находился въ нерѣшительности. Онъ предполагалъ со всѣми ими прибыть къ концу собора 5). На приглашение со стороны враждебнаго собора явиться для отвѣта, Златоусть отвѣтилъ согласіемъ, но подъ условіемъ исключенія изъ состава собора открытыхъ его враговъ, именно Өеофила, Акакія, Северіана, и Антіоха 6). Одновременно съ этимъ была отправлена просьба императору силою понудить Златоуста явиться на соборъ въ случаѣ его отказа. Такъ какъ Златоусть при

- <sup>2</sup>) Tillemont, Mem. XI p. 603 note LXIX.
- <sup>3</sup>) Socr. VI, 17 Pallad. p. 25.

4) Photius bibl. c. 59 p. 17 sqq. см. также у Hefele II<sup>1</sup>, 78 ff.

- 5) Cp. Pallad. 8 p. 66 sqq.
- •) Pallad. 8 p. 72.



По справедливой догадкъ Тильмона, Фотій повидимому причислилъ къ участникамъ нъкоторыхъ лицъ позднъе подписавшихъ акты собора, Tillemont X, 602 note LXVI.

<sup>1)</sup> Hetele II, 77 ср. посланіе друзей Златоуста у Pallad. Mansi III, 1150.

такихъ условіяхъ на отрѣзъ отказался прибыть на соборъ, то онъ былъ осужденъ и лишенъ епископскаго сана. Приговоръ этоть былъ сообщенъ императору и немедленно имъ санкціонированъ<sup>1</sup>). Несмотря на явпую песправедливость приговора<sup>2</sup>), Златоустъ, безпрекословно ему цодчинился и отправился въ изгнаніе въ Прэпету виейнскую<sup>3</sup>).

Для константинопольскаго епископа все было потеряно, какъ скоро императоръ покинулъ его. Противъ фараона онъ былъ беззанцитепъ. Между тѣмъ ночью во дворцѣ случилось несчастіе <sup>4</sup>). Въ этомъ увидѣли кару Божію. Было рѣшено возвратить Златоуста обратно. Къ тому же опасались возстанія народа <sup>5</sup>). Феофилъ, боясь взрыва народной ярости, позорно бѣжалъ. За Златоустомъ былъ посланъ царскій евнухъ Бритонъ съ собственно-ручнымъ посланіемъ Евдокіи <sup>6</sup>). Златоустъ вернулся, но не желалъ вступать въ отправленіе должности виредь до новаго соборнаго разслѣдованія его дѣла. Наконецъ онъ уступилъ желанію народэ и просьбамъ императрицы <sup>7</sup>). Но миръ былъ не продолжителенъ. Два мѣсяца спустя послѣ возвращенія Златоуста, раздоръ возобновился.

Евдокія была суевѣрна и властолюбива. Подъ свѣжниъ впечатлѣніемъ несчастія она примирилась съ Златоустомъ и настояла на его возвращеніи <sup>8</sup>). Но какъ только снова было задѣто ея тщеславіе, она очять отдалась чувству пенависти.

Городской префекть Симилицій соорудиль въ честь императрицы серебряную статую, постановку которой ознаменоваль

<sup>5</sup>) Socr. VI, 16; Sozom. VIII, 18.

6) Socr. l. c. Sozom. l. c. Pallad. 8 p. 75.

- 7) Chrys. hom. post. red. 4; III p. 512 sq.
- 8) Chrysost hom. p. redit 3 sq. 3 sq.; III p. 511 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pallad. 8 p. 74.

<sup>2)</sup> Ochobahis cs. y Ludwig S. 96 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pall. dial. 8. p. 75.

<sup>4)</sup> Такъ Pallad. 8 р. 75 неопредъленно сичёз врайой тича усисси. Theod. V, 34 говорить о землетрисении, о которомъ однако ничего не знають ни Сократь VI, 16, ни Sozom. VIII, 18, 1 sq.

большими празднествами <sup>1</sup>). Въ своей проповѣди Златоусть пожаловался на этотъ праздничный шумъ, разрушающій религіозное настроеніе вѣрующихъ. Этимъ воспользовались для того, чтобы оклеветать Златоуста въ оскорбления величества<sup>2</sup>). Императрицѣ представили дело въ такомъ виде, будто Іоаннъ порицаетъ постановку ей статуя. Тогда она снова принялась за смѣщеніе строптиваго епископа. Узнавъ объ этомъ Златоусть, по словамъ Сократа и Созомена<sup>3</sup>), сказалъ въ церкви ту извѣстную проповёдь, которая начинается словами: «Иродіада опять бѣснуется, опять возмущается, опять пляшетъ, опять старается получить на блюдѣ главу Іоанна». Соотвѣтствующая гомилія, имѣющаяся въ твореніяхъ Златоуста<sup>4</sup>), подложна<sup>5</sup>). Палладій о ней ничего не знаеть и возобновленіе вражды связываеть съ махинаціями противной партія<sup>6</sup>). Факть, что еще разъ собрался соборъ, вдохновляемый издали Өеофиломъ<sup>7</sup>). Участвовавшие въ немъ епископы, хотя послѣ возвращения Златоуста и вступили съ нимъ въ общение, нынѣ, слѣдуя внушенію свыше, стали на сторону его враговъ. Во главѣ ихъ выступаль Леонтій анкирскій <sup>8</sup>). бывшій высшимь митрополитомъ понтійскаго союза. Изъ всей массы восточныхъ епископовъ нашлось только весьма немного, которые осмѣлились воспротивиться волѣ императора <sup>9</sup>). Өеофилъ посовѣтовалъ для обоснованія обвинительнаго приговора противъ Златоуста сослаться на каноны 4 и 12 антіохійскаго собора 341 года 10).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. VI, 18; Sozom. VIII 20 посвятительная надпись см. Corp. Inscr. Graec. IV, 8614.

<sup>2)</sup> Pallad. 8 p. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Socr. VI, 18. Sozom. VIII, 20.

<sup>4)</sup> Chrys. Opp. VIII, 609 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tillemont, Mem. XI, 603; xopomo y Ludwig S. 115 ff.

<sup>6)</sup> Pall. dial. 8 p. 75.

<sup>7)</sup> Pallad. 8 p. 76.

<sup>8)</sup> Socr. VI, 18; Sozom. VIII, 20.

<sup>\*)</sup> Pallad. 8 p. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Hefele I<sup>2</sup>, 514. 517 Pallad. 8 p. 78.

Между тімъ императоръ, не посіщавшій главной константинопольской церкви съ праздника Рождества 403 г.<sup>4</sup>), не задолго до Пасхи, приказалъ Златочсти оставить церковь, такъ какъ онъ осужденъ двумя соборами <sup>2</sup>). Ioаниъ объявилъ, что опъ уступитъ только силѣ. Попытка императрицы добиться отъ Златоуста этого миромъ не удалась <sup>3</sup>). Въ виду этого, непосредственно передъ праздникомъ Пасхи, Аркадій рѣшился примѣнить силу. Въ великую субботу было совершено нападение на церковь, окончившееся изгнаніемъ оттуда Златоуста <sup>4</sup>). Будучи вытьсненъ также изъ Констанціевыхъ бань, Іоаннъ удалился изъ города и вместь со своими приверженцами, получившими имя іоаннитовъ 5), отпраздноваль насху за городскими воротами 6). Въ такомъ положения дело находилось до Троицы. 10 іюня 404 г. враждебные епископы потребовали новаго вмѣшательства императора 7). 20 іюня Златоусть, попрощавшись съ друзьями, покинуль церковь и сѣль на корабль, который должень быль переправить его въ Никею<sup>8</sup>), откуда сухимъ путемъ подъ конвоемъ ему повелѣно было отправиться въ мѣстечко Кукузъ, назначенное ему мѣстомъ ссылки особымъ рескриптомъ императора<sup>9</sup>). Путешествіе было въ высшей степени трудное. Особенно много пришлось терпъть оть высшихъ митрополитовъ, именно, Леонтія анкирскаго и Фаретрія кесаріе-каппакійскаго, когда Іоаннъ проходилъ черезъ ихъ епархіи <sup>10</sup>). Причина этой злобы понятна. Въ свое время, повидимому, имъ болбе всѣхъ другихъ

<sup>8</sup>) Socr. VI, 8.

9) Pallad. 8 p. 94 cp. Chrysost. ep. 4. 6. 109. 234.

10) Chrysost. ep. 11 ad Olymp. cp. Тьерри стр. 283-295.

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. VI, 18; Sozom. VIII, 20, 3.

<sup>2)</sup> Pallad. 8 p. 81; Socr. l. c. Sozom. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pallad. 8 p. 84.

<sup>4)</sup> Pallad. 8 p. 84; Chrysost. въ своемъ письмъ къ Иннокентію I, у Pall.

p. 10 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. VI, 18.

<sup>6)</sup> Pallad. 8 p. 83.

<sup>7;</sup> Pallad. 8 p. 89.

приходилось бороться за свою независимость и опасаться потери своей высшей церковной власти.

Между тымь въ Константинополь 26 іюня 404 г. быль найдень преемникъ Златоусту въ лицъ дряхлаго старца Арзакія <sup>1</sup>). Разсказывають, будто Нектарій, предчувствуя. послъ его смерти Арзакій будеть что JOMOгаться константинопольской каоедры, устроивъ его епископомъ въ Тарсѣ, взялъ съ него клятву, что онъ оставить всякія притязанія на Константинополь<sup>2</sup>). Занявь при жизни Златоуста его константинопольскую каоедру, Арзакій открыль ужасное гоненіе на іоаннитовъ. Ближайшимъ поводояъ къ этому послужилъ пожаръ кабедральной константинопольской церкви, происшедшій въ день отплытія Златоуста въ Малую Азію и принясанный его врагами іоаннитамъ. 3). Другіе высшіе интрополиты ему вторили. О Өсофиль, главномъ врагь Златоуста и іоаннитовъ, излишне и говорить. Тоже самое мы видимъ и въ Антіохіи, канедру которой послѣ неодобрявшаго пресл'Едованія Златоуста 4) старца Флавіана, скончавшагося вь іюнѣ 404 г.<sup>5</sup>), занялъ Порфирій, явныё врагъ Златоуста <sup>6</sup>).

Друзья Златоуста въ это время также не дремали. Они умно рѣшили противопоставить Александріи римскаго іерарха. Съ посланіемъ Іоапна четыре дружественныхъ ему епископа отправились на западъ къ римскому папѣ Инокентію I съ ходатайствомъ о вмѣшательствѣ въ дѣло Златоуста<sup>7</sup>) Послѣднее было тѣмъ болѣе кстати, что противная сторона

<sup>a</sup>) Pallad. p. 91 sq.; Socr. VI, 18; Sozom. VIII, 22, 2.

4) Sozom. VIII, 24, 11.

7) Pallad. dial. p. 9 Pall. hist. Laus. 121 MSG. 34 1233 А. Шисьмо къ Иннокентию Pall. dial. p. 10-22.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pallad. p. 94; Socr. VI, 19; Sozom. VIII, 23, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pallad. p. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Boschius, Tractatus de patriarchis antiochenis (A. S. Juli IV, 1725 p. 63 Nr. 281 Sar. Nr. 287 sq.) Treppner S. 39; Loofs art. Flavianus v. Antiochen RE. VI, 94.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Pallad. 16 p. 144 ed Bignot. Theod. V. 35 p. n. 368 Treppner S. 39. 40. Theppn 312.

также черезь особое посольство обратилась въ Римъ съ просьбой объ утвержденіи постановленія собора глі доїх по дѣлу Златоуста<sup>1</sup>). Изъ актовъ собора Иннокентій увидѣлъ, что осужденіе Златоуста—явная несправедливость. Отказавшись категорически вслѣдствіе этого его утвердитъ, папа написалъ Өеофилу послапіе, въ которомъ предлагалъ ему не прерывать церковнаго общенія съ Іоанномъ впредь до новаго разсмотрѣнія его дѣла на римскомъ соборѣ, составленномъ изъ восточныхъ и западныхъ епископовъ<sup>2</sup>). Также и Гонорій по просьбѣ папы въ своемъ письмѣ выступилъ въ защиту несправедливо осужденнаго<sup>3</sup>). Впрочемъ какъ это письмо, такъ и слѣдующее за нимъ посланіе Гонорія по тому же дѣлу не имѣли никакого успѣха; на нихъ даже не послѣдовало отвѣта<sup>4</sup>).

Тогда папа написаль утѣшительное посланіе къ константинопольскому клиру и народу <sup>5</sup>), въ которомъ прямо осуждалъ избраніе новаго епископа <sup>6</sup>) и вмѣстѣ съ тѣмъ объявлялт, что должно обратиться къ никейскимъ канонамъ, которые попраны еретиками <sup>7</sup>). Слѣдствіемъ этого явился перковный расколъ между востокомъ и западомъ.

- <sup>2</sup>) CM Baronius, Annal ad ann. 404 § 80 sq. Mansi III, 1122 sq.
- 4) Pallad. 3 p. 29.
- <sup>5</sup>) Mansi III, 1095; Sozom. VIII, 26.

<sup>6</sup>) Mansi III, 1095 ep. cit. Nunc autem praepostero more sacerdotes innoxii e sedibus ecclesiarum suarum exturbantur, quod quidem primus injuste perpessus est frater et consacerdos noster Johannes, episcopus vester, cum nulla ratione fuisset auditus. Nullum crimen affertur nec auditur. Et quodnam est hoc perditum consilium, ut non sit aut quaeratur ulla species judicii? In locum viventium sacerdotum alii substituuntur, quasi qui ab hujusmodi facinore auspicati sunt, aliquid recti aut habere aut egisse judicari possint. Neque enim talia umquam a Patribus nostris gesta esse comperimus, sed potius prohibita, cum nemini licentia data sit in locum viventis alium ordinandi. Nam reproba ordinatio honorem sacerdotis auferre non potest, si quidem is Episcopus omnino esse nequit, qui iniuste substituitur.

7) Повидимому въ данномъ случаъ Иннокептій подъ никейскими камонами разумълъ сардикскіе, въ это время на западъ смъшиваемые съ никейскими. Hergenröther I, 42 апт.

38

<sup>1)</sup> Pallad. dial. 3 p. 23 sq.

<sup>2)</sup> Pallad. dial. 3 p. 24 Mansi III, 1096.

Тъмъ временемъ, послъ воспослъдовавшей 4 октября 404 г. кончины Евдокіи. Аркадій совершенно попаль въ руки антіюаннитской партія, рѣшявшей во что бы то на стало уничтоженіемъ іоаннитовъ добиться возстановленія церковнаго единенія. На востокѣ началось форменное гопеніе іоаннитовъ. 18 ноября 404 г. быль издань спеціальный законь противь приверженцевъ Іоанна. Какъ сообщають историки, законь этоть раздѣлялся на 2 части, изъ которыхъ первая, цѣликомъ попавшая въ Өеодосіевъ кодексъ<sup>1</sup>), повелѣвала начальникамъ «возбранять недозволенныя сборища тьхъ, кто, провянцій пренебрегая св. церквами, пытается собираться въ другихъ истахъ» и не имъеть общенія съ Арзакіемъ, Өеофиломъ и Порфиріемъ, досточтимыми первосвященниками св. закона. Что касается второй части закона, то она предписывала слёдующее: «Если кто изъ епископовъ отказывается имѣть ообщение съ Арзакіемъ, Өеофиломъ и Порфиріемъ, да будетъ изгнанъ со своей каоедры и лишенъ своего имущества какъ движимаго, такъ и недвижимаго<sup>2</sup>).

Законъ этотъ въ высшей степени интересенъ. Это ничто иное, какъ повтореніе въ новой редакціи закона Өеодосія Велякаго отъ 30 іюня 381 г.<sup>8</sup>). Попытка способствовать проведенію въ церкви діэцезальнаго устройства оставлена. Виолиѣ согласно съ тогдашнимъ церковнымъ устройствомъ законъ признаетъ только трехъ высшихъ іерарховъ востока, именно еписконовъ константинопольскаго, александрійскаго и антіохійскаго. Фактъ замѣчательный и это тѣмъ болѣе, что въ Кесаріи каппадокійской и въ Ефесѣ каоедры были заняты антііоаннитами de pur sang<sup>4</sup>). Это только лишній разъ доказываетъ, что церковно-діэцезальное устройство здѣсь не существовало.

- 2) Niceph. h. e. (ed. Fronton le Duc, Par. 1630) XIII, 30.
- <sup>2</sup>) C. Theod. XVI, 1, 3.

4) Въ Кесаріи каппадокійской въ это время занималъ кабедру лютый врагъ Златоуста Фаретрій (Chrys. ep. 14 и 204 ср. Le Quien I, 373. 374), а въ Ефесъ—Кастинъ (Pallad. p. 134 Le Quien I, 676. 677).

<sup>1)</sup> C. Theod. XVI, IV, 6.

Подъ главенствомъ названнаго тріумвирата началось систематическое преследование іоаннитовъ. Епископы, уличенные въ принадлежности къ іозннитамъ, низлагались и съ лишеніемъ всѣхъ правъ изгонялись изъ своихъ церквей. Простое сообщничествѣ съ Іоанномъ Златоустомъ подозрѣніе BЪ ссылку въ другую епархію <sup>1</sup>). Послѣ влекло ва собою смерти Арзакія (11 ноября 405 г). <sup>2</sup>), въ началѣ 406 г. константинопольскимъ епископомъ сдълался Аттикъ<sup>3</sup>), изъ армянской, «человѣкъ умный больше по при-Севастія родѣ, чѣмъ по образованію, и весьма искустный въ житейскихъ дѣлахъ»<sup>4</sup>). По словамъ Палладія<sup>5</sup>), онъ началъ преслѣдованіе іоаннитовъ съ новою силою и добился отъ слабаго Аркадія ссылки Іоанна Златоуста изъ Кукуза въ болье отдаленный Питіунть <sup>6</sup>). Несчастный страдалець не вынесь трудностей пути и 14 сентября 407 г. мирно почилъ близъгорода Команъ<sup>7</sup>). Послѣдніе его слова быля девизомъ его жизни доба то деф пачточ Ечехеч 8).

Между тымь въ государствъ произошли важныя перемѣны.

## II.

## Церковная политика Өеодосія младшаго и высшая власть константинопольскаго епископа Аттика.

1 мая 408 г. скончался императоръ Аркадій. Престолъ перешелъ къ его единственному сыну Өеодосію II, родившемуся 10 апръля 401 г.<sup>9</sup>). По своему характеру онъ былъ

•) Socr. VI, 20; VII, 2; Soz. VIII, 27 р. п. стр. 604. 605.

5) Pallad, 10 p. 95 sqq.

\*) Sozom. VIII, 28.

7) Pallad. dial. 11 p. 98 sqq. Дата у Сократа VI, 21.

<sup>8</sup>) Pallad. 11 p. 100.

9) Seeck, Arkadius PW. I S. 1139.

38≉

<sup>1)</sup> Pallad. dial. 10, p. 95 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. VI, 20.

<sup>3)</sup> Socr. VI, 20; Soz. VIII, 27; Pallad. 3 p. 33; 10 p. 95. πο ποε.πέα. μέστε πάσης μηχανής τεγνίτης κατά τοῦ Ἰωάννου; Socr. l. c. называть ero ἀνήρ εὐλαβής.

истиннымъ сыномъ своего отца. Слабоуміе, отсутствіе энергія, безхарактерность и ханжество, преобладавшія въ Аркадін. цъликомъ были унаслъдованы его сыномъ. Өеодосій владълъ болѣ свойствами монаха, чѣмъ императора. Опъ. съ усерліемъ читаль св. писаніе и собираль экзегезы<sup>1</sup>). Онь очень усердно предавался занятіямъ живописью и ръзьбою даже по ночамъ при свъть лампы, а изящество, съ которымъ онъ переписывалъ св. книги дало ему право на странный для римскаго императора эпитеть каллиграфа или хорошаго писца<sup>2</sup>). «Въ царскомъ дворцѣ, говорить Сократь <sup>3</sup>), Өеодосій учредиль порядокъ нодобный монастырскому: вставалъ рано утромъ и вмъств съ своими сестрами пѣлъ во славу Божію антифоны. Часто постился, а особенно по средамъ и нятницамъ. Зналъ на память св. писаніе и, встр'янаясь съ епископами, разсуждаль на основанія писанія, какъ давно поставленный епископъ. Онъ старался жить совершенно по христіански. Незлобіемъ и человѣколюбіемъ превосходилъ всѣхъ людей. Воздерживался отъ гнѣва и удовольствій и не истилъ никому, кто оскорблялъего». Своею молитвою Өеодосій возбуждаль и укрощаль бурю. Но вследствие своей неспособности онъ самъ былъ причиноюмногихъ бурь. Въ течение 42 лѣтъ царствования опъ не проявиль себя ни однимъ самостоятельнымъ актомъ. Не читая онъ подписывалъ все, что ему подпосили, и какъ то разъ такимъ образомъ продалъ въ рабство свою жену 4).

Отдѣленный отъ всего міра непроницаемой завѣсой, Өеодосій полагался на тѣхъ, кого любилъ, Въ началѣ царствованія такимъ лицомъ былъ префектъ Аноимій<sup>5</sup>), затѣмъ энергичная сестра императора Пульхерія, наконецъ евнухъ Хризафій.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. VII, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гиббонъ III, 525.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. VII, 22 р. п. стр. 538.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Pichler, Geschichte der kirchliche Trennung zwischen dem Orient und Occident von den ersten Anfängen bis zur jüngsten Gegenwart. Münch. 1864-Bd. 1 S. 69.

<sup>\*)</sup> Tillemont. Hist. des Emp. VI p. 1 sqq. Гиббонъ III, 521.

Особенно долго кормило власти находплась въ рукахъ Иульхерія.

Посвятивъ свою дъвственность Богу, Пульхерія вмъстъ со своими сестрами Аркадіей и Мариюй обратила дворець въ монастырь и подчинила его всёмь строгостямь монастырскаго устава. Онь отказались оть сустной роскоши туалста, прерывали употребленіе простой и необильной цищи частыми постами. удьляли часть своего времени па занятіе вышиваніемъ и посвящали итсколько часовъ для и почи на чтеніе молитвъ и пт. ніе псалмовъ. Вирочемъ, читаемъ у Гиббона 1), благочестіе Пульхерія никогда не отвлекало ее оть неутомимыхъ занятій тосударственными делами и изъ всёхъ преомниковъ великаго **Өеодосія**, повидимому, она одна унаслѣдовала нѣкоторую долю его мужества и дарованій. Пріобретеннымъ ею уменіемъ съ изяществомъ владъть и греческимъ, и латинскимъ языкомъ она пользовалась и въ разговорахъ, и въ перепискѣ, и въ занятіяхъ тосударственными делами; ея решенія были зрело обдуманы; ея дъйствія были быстры и убщительны. И въ то самое время, какъ ею бозъ шума и безъ чванства приводились въ движение колеса государственнаго механизма, Пульхерія скромно приписывала ченію императора продолжительное спокойствіе его царствованія<sup>2</sup>).

Въ отношеніи церкви Пульхерія неуклонно проводила религіозную политику Феодосія Великаго. Идеаломъ ея было превращеніе государства въ церковь. Она стремилась достигнуть это тѣми же мѣрами, что и Өеодосій Великій. Отсюда рядъ строгихъ законовъ противъ язычниковъ и особенно еретиковъ. Вѣнцомъ ихъ надо считать знаменитый законъ отъ 30 мая 428 г., являющійся компендіумомъ всего греко-римскаго законодательства противъ еретиковъ <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гиббонъ III, 523.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гиббонъ III, 523. 524.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) С. Theod. XVI, 5, 65=С. Just, I, 5, 5 выше стр. 448 и сл.

Что касается политики Өеодосія младшаго въ отношеніи церковной іерархіи, то онз во все время царствованія текла по руслу, проложенному Өеодосіемъ Великимъ и только въ послѣдніе годы его жизни подъ вліяніемъ Хризафія свернула съ него въ сторону Александріи. Къ этому вопросу мы ныпѣ и обращаемся, причемъ разсмотримъ его въ связи съ церковными обстоятельствами того времени.

Ближайшимъ совѣтникомъ и руководителемъ Августы Пульхерія и вмѣстѣ, значитъ, ея царственнаго брата Өеодосія въ первое время быль константинопольскій епископь Аттикь. Онь съ жаромъ проводилъ политику Өеодосія Великаго, направленную къ достижению церковнаго единства. Увеличившаяся съ течениемъ времени партійность между еретиками сильно облегчала эту задачу 1). Вслѣдствіе раздѣленія аріанъ при первомъ пріемникѣ Демофила, епископы аріанскихъ фракцій все болѣе мельчали и ве времена Аттика потеряли почти всякое значение<sup>2</sup>). Также и новаціане по поводу вопроса о пасх'в раскололись. При преемникъ Агапія, новаціанскомъ епископъ Маркіань пресвитеръ Савватій образоваль особую партію<sup>3</sup>). Стараясь мирнымь путемь привлечь на свою сторону древнихъ новаціанъ, Аттикъ даже восхвалялъ ихъ за то, что они, давно уже отдѣлившись оть церкви, не ввели ничего новаго по отношенію къ въръ» 4), Онъ выступилъ противъ отдѣлившихся оть нихъ савватіанъ. Узнавъ, что послѣдніе перенесли тьло Савватія съ острова Родоса, гдѣ онъ скончался въ изгнаніи, и предавъ землѣ, молятся на его могилѣ, Аттикъ, пославъ ночью людей, приказалъ зарыть тело Савватія въ другую могилу. «После сего те, говорить Сократь <sup>5</sup>), по обычаю пришедши сюда и нашедши могилу разрытою, перестали чтить ее». Также и въ отношеній другихъ еретиковъ Аттикъ быль весьма дъятеленъ. Такъ онъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. V, 23. 24; Theodoret H. fab. IV, 4.

<sup>2)</sup> Cp. Socr. VII, 6; Philost. XII, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. IV, 28; V, 21; VII, 5; Sozom. VI, 24; VII, 18.

<sup>4)</sup> Socr. VII, 25 р. п. стр. 547.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socr. VII, 25 р. п. стр. 546.

отправиль посланіе епископамь Памфиліи и Амфилохію иконійскому противъ распространенныхъ въ восточныхъ провянціяхъ имперія мессаліанъ<sup>1</sup>). Особенно много хлопоть доставила ему партія іоаннятовъ. Принадлежа къ врагамъ Златоуста, Аттикъ съ особою строгостью проводилъ императорский эдикть противъ іоаннитовъ <sup>2</sup>). Последніе, найдя поддержку въ западныхъ епископахъ съ римскимъ папой во главѣ, все еще составляли весьма упорную оппозицію. Видя безуспъшность репрессивныхъ мёръ противъ приверженцевъ святого, а главное, желая прекратить расколь сь западомь. Аттикъ рѣшилъ перемѣнить тактику и примириться съ іоаннитами. Обстоятельства этому благопріятствоваля. Въ 412 г. умерь первый злѣйшій врагъ Златоуста Өеофилъ александрійскій <sup>3</sup>), а въ 413 г. другой, именно, Порфирій антіохійскій <sup>4</sup>). Преемникь посл'єдняго Александръ, идя навстръчу желанію папы Иннокентія I, возстановиль въ диптихахъ имя Іоанна Златоуста <sup>5</sup>). Примѣру его послѣдовалъ Аттикъ <sup>6</sup>), прекратившій этимъ путемъ первую по времени схязму между востокомъ и западомъ<sup>7</sup>). Одновременно съ этимъ онъ обратился къ племяннику и преемнику Өеофила, Кириллу съ особымъ посланіемъ, въ которомъ увѣщевалъ послѣдняго въ видахъ мира и согласно общему желанію внести имя Златоуста въ диптихи своей церкви. Кириллъ въ началѣ противился, ссылаясь на каноны и дядю<sup>8</sup>), но затъмъ, подъ вліяніемъ убѣжденій Исидора пелузійскаго<sup>9</sup>), согласился и возстановиль въ Египтѣ память Іоанна <sup>10</sup>). Добившись такимъ образомъ примиренія съ запа-

8) Cyrill. ep. 76 ad Attic. MSG. LXXVII, 351.

<sup>1)</sup> Photius, Bibl. cod. 52 cp. Bonwetsch art. Messalianer RE. XII, 663.

<sup>2)</sup> Pallad. 10 p. 95; Sozom. VIII, 27.

<sup>3)</sup> Loofs, art. Cyrillus v. Alex. Bb RE. IV, 377.

<sup>4)</sup> Treppner, Das Patriarchat von Antiochien. S. 40.

<sup>5)</sup> Theod. h. e. V, 35 fin.

<sup>6)</sup> Pallad. p. 20.

<sup>7)</sup> Duchesne, Églises séparées Par. 1896 p. 164.

<sup>9)</sup> Jsid. Pelus. ep. 1, 370.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Cyril. ep. 76; Loofs art. Cyrillus RE. IV, 337, Hergenröther I, 45.

домъ и съ ioaннитами и ихъ духовенствомъ, которому была дана полная амнистія <sup>1</sup>), Аттикъ достигъ того, что со славою былъ признанъ во всей церкви и привелъ въ цвътущее состояніе дъла константинопольской каведры <sup>2</sup>).

Поколебленную паденіемъ Златоуста власть константинопольскаго епископа во Оракіи и въ Малой Азіи Аттикъ возстановиль въ прежнемъ объемъ. Онъ поставилъ ритора Сильвана въ епископа филиппопольскаго, а черезъ три года перевелъ его въ Трою фригійскую, такъ какъ Сильванъ не могъ вынести суроваго климата Өракіи<sup>3</sup>). Равнымъ образомъ онъ витшался въ споръ епископовъ Өеодосія и Аганита изь за синнадской канедры и разрѣшилъ его въ пользу второго<sup>4</sup>). Наконецъ, его выстую власть въ Малой Азія доказываеть его посланіе къ епископамъ Памфилін и къ Амфилохію иконійскому по поводу широкаго распространенія мессаліанства въ этихъ провинціяхъ <sup>5</sup>). Этого мало. Опираясь на милостивое расположение къ нему императора Өеодосія II, Аттикъ выхлопоталь общій законь, запрещавшій въ діэцезахъ оракійскомъ, понтійскомъ и азійскомъ рукополагать епископовь противъ воли константинопольскаго iepapxa <sup>6</sup>), чѣмъ создалъ прочный базисъ для церковной власти Константинополя. Тёсная связь между столицей и провинціями этихъ діэцезовъ совершенно ясно обнаружилась при одномъ изъ ближайшихъ его преемниковъ, именно Несторіи. Изъ протеста 68 дессидентирующихъ еписколовъ на ефесскомъ соборів 431 г. видно, что митрополиты и епископы діэцеза оракійскаго, а также ближайшихъ къ Константино-

4) Socr. VIII, 3 русс. п. стр. 507.

<sup>5</sup>) Phot. Cod. Bibl. 52.

6) Socr. VII, 28 pycc. II. crp. 551; Tillemont, Memoires XII, 426; Lo Quien., Or. Christ. I, 26.

<sup>1)</sup> Socr. VII, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. VII, 25, I. Hergenröther; Photius I, 45 Оспариваемая Тильмономъ (Tillemont, Mem. XII р. 416) святость Аттика ръшительно доказанна боландистами (см. Cuper, Hist. chron. Parergon III п. 163 sq. р. 33--37 Acta S. 8 Jan).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. VII, 37 р. п. стр. 566.

полю провинцій понтійскаго—Виеннія в Пафлагонія—а также большей части азійскаго—Геллеспонтъ, Лидія, Фригія, особенно Salutaris, острова, Памфилія и Писидія—видѣли въ константинопольскомъ епископѣ своего главу и до конца оставались вѣрными защитниками и послѣдователями его. Если мы внимательнѣе разсмотримъ этотъ оставшійся вѣрнымъ Константинополю кругъ, то замѣтимъ, что онъ въ своихъ границахъ какъ разъ совпадаетъ съ округомъ, подчиненнымъ въ судебномъ отношеніи константинопольскому praefectus Urbi, и еще охватываетъ провинція юго-восточнаго союза епископовъ азійскаго діэцеза, тянувшія уже со временъ Нектарія константинопольскаго, Амфилохія иконійскаго и Оптима антіохіс-нисидійскаго къ Константинополю.

Не ограничиваясь востокомъ, Аттикъ рѣшилъ расширить свой діэцезъ насчетъ запада и подобнымъ же путемъ подчянить своей власти входившій въ административномъ отношеніи въ составъ восточной половины имперіи Иллирикъ.

Находясь со временъ Ахолія въ сферѣ духовнаго вліянія Рима <sup>1</sup>), церковь Иллприка при ближайшихъ его преемникахъ Ацисіи и Руфѣ понала въ правовую зависимость отъ римскаго епископа <sup>2</sup>). Во всякомъ случаѣ, какъ это можно видѣть изъ посланія пацы Иннокентія I оть 17 іюця 415 г., въ это время вессалоникскій викаріатъ былъ уже совершившимся фактомъ <sup>3</sup>). Кромѣ Македоніи, въ составъ его входили провинція Ахаія, Оессалія, Эпиръ древній и новый, островъ Критъ, Дакія средиземная я береговая (Dacia mediterrenea и Dacia гірепзіз), Мэзія, Дарданія и Преваливія. Во главѣ Иллирика стоялъ вессалоникскій епископъ, который въ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Лепорскій, Исторія Өессалоникскаго экзархата до времени присоединенія его къ константинопольскому патріархату. СПБ. 1901 стр. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочиненіе Лепорскаго. Исторія Осссалонинскаго экзархата стр. 47 и сл. даеть превосходную картину постепеннаго правового подчиненія Иллирика римскому епископу, а также исторію внутренней реорганизація викаріата.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лепорскій стр. 64-66.

качествѣ Vicarius sedis apostolicae обладаль особыми правами и преимуществами. Главпъйшимъ его правомъ было утвержденіе въ епископскомъ достоинствѣ всѣхь новыхъ иллирійскихъ епископовъ. Уже Сирицій непремѣннымъ условіемъ посвященія иллирійскихъ епископовъ признавалъ согласіе на то оессалоникскаго iepapxa <sup>1</sup>). Какъ это видно изъ посланія этого папы къ Анисію, еессалоникскій епископъ, присутствуя лично или черезъ особыхъ уполномоченныхъ при хиротонія иллирійскихъ епископовъ, долженъ былъ, во 1-хъ, не лопускать избранія въ епископа людей недостойныхъ, а во 2-хъ, устранять часто бывавшіе въ Иллирикѣ при хиротоніяхъ епископовъ безпорядки<sup>2</sup>). Повидимому, это именно право еессалоникскаго епископа имѣлъ въ виду въ своемъ «epistola prior»<sup>3</sup>), и Иннокептій І.<sup>4</sup>). Что касается другихъ правъ. то они сводились главнымъ образомъ къ праву надзора и суда. Болѣе точно онь означены Иннокентіемъ въ знаменитомъ посланіи къ Рубу оть 17 іюля 415 г. Признавая неприкосновенными права митрополитовъ въ предблахъ пхъ епархій, папа опредѣляеть права викарія въ отношеніи провинціальныхъ митрополитовъ следующимъ образомъ: 1) викарій является посредствующей инстанціей въ спошеніяхъ всёхъ яллирійскихъ епископовъ съ напой, такъ, что помимо его и безъ

<sup>1)</sup> Mansi VIII, 750. Etiam dudum, пишетъ Сврицій къ Анисио въ своемъ посланія отправленномъ черезъ Кандидіана, per Candidianum ep., qui nos praecessit ad Dominum, huius modi litteras dederamus, ut nulla licentia esset sine consensu tuo in Illyrico episcopos ordinare praesumere.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi III p. 750 D. Solicite agere te oportet, ne ut factum est certatim in una scclesia, dum ordinare praesumant indignos, veluti tres episcopos fecisse videantur. Ad omnem enim huius modi audatiam comprimendum vigilare debet instantia tua.... ut vel ipse, si potes, vel quos judicaveris episcopos idoneos cum litteris dirigas dato consensu, qui possit in ejus locum, qui defunctus vel depositus fuerit, catholicum episcopum, et vita et moribus probatum, secundum Nicaenae Synodi statuta, vel ecclesiae Romanae clericum in clero meritum ordinare.

<sup>3)</sup> Mansi VIII 752 A.

<sup>4)</sup> Mansi VIII, 751. 752 подробно Лепорскій стр. 69.

его согласія никакое дёло не могло быть передано на судъ въ Римъ, и 2) онъ по своему личному усмотрёнію выбираеть и вызываеть къ себѣ провинціальныхъ епископовъ для разбора перковныхъ дёлъ, причемъ ему же принадлежить и роль руководителя. Что касается судебной власти викарія, то одни дѣла—въ своей или въ другихъ ввѣренныхъ ему церквахъ рѣшаются имъ единолично, другіе совмѣстно съ соборомъ провинціальныхъ епископовъ, наконецъ третьи представляются имъ на судъ римскаго епископа. Всѣ эти права были признаны за оессалоникской каоедрой также и преемникомъ Иннокентія папой Бонифаціемъ I, какъ это видно изъ его посланія къ иллирійцамъ <sup>1</sup>).

Эта попытка римскаго епископа путемъ учрежденія викаріата подчинить своей власти Иллирикъ на первыхъ порахъ встрѣтила упорное сопротивленіе въ лицѣ многихъ иллирійскихъ епископовъ, педовольныхъ возвышеніемъ еессалоникскаго іерарха.

Этимъ обстоятельствомъ ловко воспользовался Атгикъ. константинопольскій въ видахъ расширенія своей власти.

Ближайшимъ поводомъ явилось дело Перигена.

Коринескій митрополить Александрь посвятиль пресвоей церкви Перигена ΒЪ епископа свитера Старыхь Патръ. Такъ какъ поставление это совершилось безъ согласія. жителей этого города, то послёдніе отказались его принять и по канону 18 анкирскаго собора имѣли на то полное право... Вслёдствіе этого Перигенъ удалился въ Кориноъ, гдё ему послё смерти посвятившаго его епископа Александра и удалось занять. съ согласія клира и народа епископскую канедру. Переходъ Перигена въ Кориноъ, въ виду канона 15 никейскаго собора 325 года, возбудилъ повидимому споры среди епископовъ-Ахаія, почему корянояне принуждены были обратиться въ Римъ съ просьбой утвердить ихъ выборъ. Папа Бонифацій І.

1) Mansi VIII, 752.

Digitized by Google

принялъ сторону Перигена и не только не няшелъ ничего предосудительнаго въ переходъ послъдняго въ Кориноъ, но даже увидълъ во всемъ этомъ особое произволение Проиысла<sup>1</sup>).

Пользуясь переходнымъ временемъ педовольные папскимъ ръшеніемъ иллирійскіе епископы, не забывшіе своей недавней независимости, обратились къ форуму Аттика КОНстантинопольскаго. Послѣдній сочувственно отнесся къ аЪлу выхлопоталъ себѣ у **Өеолосія** ихъ И млалшаю императорскій эдикть, который, повелѣвая прекратить всяи строго хранить въ Иллирикъ древніе кія повшества обычаи и прежніе церковные каноны, предписываль во встхъ сомнительныхъ случаяхъ обращаться за совѣтомъ къ предстоятелю града Константина, который пользуется прерогативами древняго Рима, а самое рѣшеніе дѣлъ представлять на судъ мфстиаго собора  $^2$ ).

Эготь эдикть чрезвычайно усилиль опнозицію власти Vicarii sedis apostolicae. Первый прим'врь подали оссалійцы, обнаружившіе злостное пеуваженіе къ Руфу. Вь чемь оно ближе выразилось, неизв'єстно. Г. Лепорскій высказываеть в'ёрную догадку, что они просто огказали ему въ прав'є посвящать епископовъ своей области (или утверждать выборы) и въ прав'є вм'єшиваться въ м'єстный ихъ судъ, что и поспієтили доказать при первомъ же удобномъ случат на цёль, посвятивъ безъ в'ёдома Руфа нёкоего Максима и та-

Omni innovatione cessante vetustatem et canones pristinos ecclesinsticos, qui nunc usque tenuerunt, \* per omnes Illyrici provincias servari praecipimus. \*Tum<sup>\*</sup> si quid dibietatis emerserit, id oporteat non absque scientia viri reverentissimi sacrosanctae legis antistitis <sup>\*\*</sup> urbis Constantinopolitanae, quae Romae veteris praerogativa laetatur <sup>\*\*</sup> conventui sacerdotali sanctoque iudicio reservari. Dat. prid. id. iul. Eustathio et Agricola conss.

| Just.<br>1, 2, 6.<br>* et | Just. 11, 21, 1.                                                                                                                                           |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| * ut *                    | <sup>**</sup> inc. Urbs Constan-<br>tinopolitana non so-<br>lum iuris Italici, sed<br>etiam ipsius Romae<br>veteris praerogativa<br>laetetur <sup>**</sup> |



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Малзі VIII р. 752 ср. Воліf. ер. 4 Малзі VIII, 753 Воліf. ер. 5 подробно см. Лепорскій. Фессал. экзарх. стр. 79 и сл.

<sup>2)</sup> C. Theod. XVI, 2, 45 (421 Jul. 14) Impp. Honor (ius) et Theod (osius) A. A. Philippo p (raefecto) p (raetori) o Illyrici.

кимъ же образомъ низложивъ епископа еессалійскихъ Сальтъ Перревія <sup>1</sup>).

посягательство Понятно, это на права Vicarii sedis apostolicae, а витсть съ тьмъ значить и права самаго римскаго престола, вызвало сильную тревогу въ Римѣ. Бонифацій приняль всё мёры, чтобы возстановить прежній порядокъ въ иллирійской церкви и престчь вь самомъ корпъ заявленныя Аттикомъ константинопольскимъ притязанія на Иллирикъ<sup>2</sup>). «Римская церковь, пишеть Бонифацій вь своемъ посланія къ оессалійцамъ, владбеть всею полнотою правь по учрежденію самого Христа, который передаль ихь ей вь лиць апостола Петра, а не по авторитету человѣческому, какъ это доказаль и никейскій соборь, который не прибавиль къ ея нравамъ ничего новаго сверхъ того, что она уже заслужила черезъ бл. апостола. А такъ какъ въ Петрѣ сосредоточено управление и вся полнота власти церковной, то римская церковь является источникомъ церковной дисциплицы и главою всёхъ церквей, которыя суть лишь ея члены, и кто отдёляется оть нея, тоть становится чуждъ и христіанству. Өесалійцы идуть противъ самаго Христа, когда они, презирая апостольское право, пытаются отдёлиться оть общенія (вёрнёе власти) апостольского престола, и оказываются вдвойнѣ виноваты, когда ищуть помощи у тѣхъ, кто является лишь прямымъ нарушителемъ церковной дисциплины, пытаясь присвоить себѣ власть, какой не дано канонами». Далее папа убъждаеть ихъ подчиниться викарію и оказывать ему подобающую честь, какъ своей главѣ, не ссориться съ нимъ и не призирать его, такъ какъ забота о встхъ церквахъ Иллирика съ древнихъ временъ вручена оессалійскому епископу предшествующими римскими епископами и впредь должна ему принадлежать. «Если же викарій въ чемъ-либо преступаеть границы должнаго, то ил-

<sup>1)</sup> Лепорскій, Өессал. экзарх. 87 и сл.

<sup>2)</sup> Лепорскій, стр. 89.

лирійскіе епископы, пишеть паца, могуть жалозаться на его въ Римъ. Но никто не должень пытаться нарушэть устансвленнаго отцами и твердо хранимаго съ давнихъ поръ, —и еессалійцы должны бросить свои безразсудныя мечты и надежды и по прежнему повиноваться папѣ и его викарію, признавая за послѣднимъ всѣ присвоенныя ему въ Иллирикѣ права <sup>1</sup>).

Убѣждая өессалійцевъ по поводу епископскаго избранія Максима и низложенія Перревія подчиниться еессалонійскому епископу, какъ викарію апостольскаго престола, Бонифацій одновременно съ этимъ по дѣлу Перигена отправляетъ особое посланіе къ иллирійцамъ, въ которомъ защищаетъ права Перпгена на корниескую каеедру—и Руфа на выстую власть надъ Иллирикомъ. Для насъ особенно интересна послѣдпяя часть этого посланія, въ которой папа, защищая свои права на Иллирикъ, въ скрытой формѣ полемязируетъ противъ Константинополя.

Восхваляя смиреніе Руфа еессалопикскаго. Бонифацій совітуеть «всѣмъ священнослужителямъ быть таковыми, не пытаясь горделиво попирать дерзкими новшествами установлений предковъ и зная, что всякій осмѣлившійся на это, найдеть ревностного защитника этихъ установлений въ лицѣ того, въ комъ Христосъ сосредоточилъ всю полноту и верхъ священства. Кто его оскорбляеть, тоть не можеть быть наслѣдникомъ царства небеснаго, ибо ему даны ключи царствія и никто не можетъ войти въ него безъ соизволенія привратника. Если такимъ образомъ всякій приводится къ Богу Петромъ, накоторомъ основана церковь, то желлющій предстать въ до-·стоинствѣ священства и предъ Богомъ долженъ быть кротокъ и смиренъ сердцемъ, чтобы иначе строитивому ученику не пришлось потериѣть наказанія того учителя, гордости котораго онъ подражалъ. Илирійскіе же епископы являются обидчиками апостольскаго престола, когда созывають соборь по вопросу о Перигенъ, показывая тъмъ, что опи все еще со-

<sup>1)</sup> Мапві VIII р. 755 цитирую въ переводъ Лепорскаго, Өессал. экзарх. .стр. 89. 90.

мнѣваются въ справедливости рѣшенія святого престола, чего по правиламъ быть отнюдь не должно бы. Что ихъ поведение въ этомъ случав двйствительно противорвчитъ канонамъ, это видно изъ слѣдующаго. По каноническимъ опредѣленіямъ, кромѣ римской есть еще двѣ великія каедры---александрійская и антіохійская, которымъ и подчинены епископы всѣхъ прочихъ церквей <sup>1</sup>). Такой порядокъ утвержденъ канонами издревле и продолжается досель. Никогда никто не осмѣливался дерзностно поднять руку на верховенство апостольскаго престола, рѣшеніе котораго нельзя не отыбнить, ни вновь пересматривать. Равнымъ образомъ сохраняють свое достоинство и упомянутыя великія церкви александрійская и антіохійская, сохраняя съ римской церковью должное общение благодати, которою онь, какъ и сами сознають, обязаны апостольскому престолу. Противъ иллирійцевъ говорить наконецъ и исторія. Въ важныхъ дѣлахъ, какъ свидѣтельствуютъ документы и первѣйшія церкви востока всегда обращались за совѣтомъ къ каеедрѣ римской и при случаѣ искали у нея помощи. Такъ напр. поступали Аванасій и Петръ александрійскіе. Во время продолжительныхъ безнорядковъ въ церкви антіохійской также не разъ обращались къ римскому епископу, --- сначала при Мелетіи, потомъ при Флавіань, причемъ последній быль принять и въ общеніе единственно благодаря согласію на то Рима. Императоръ Өеодосій отправляль въ Римъ посольство съ просьбой утвердить хиротонію Нектарія, которая состоялась безь вѣдома папы и потому, какъ казалось императору, не имбла полной силы. Наконець, уже въ самое послѣднее время, при пап± Иннокентіи — отъ енископовъ востока, скорбѣвшихъ о своемъ отдѣленіи отъ общенія съ бл. Петромъ, въ Римъ явились послы просить о мирѣ, — и апостольскій престоль сцизошель къ ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это мъсто также доказываетъ отсутствіе высшей церковной власти у епископовъ Кесаріи каппадовійской и Ефеса, егдо церковно-діэцезальное устройство.

просьбѣ. Этихъ примѣровъ довольно для доказательства истины, хотя адресаты, конечно, знаютъ еще и много другихъ». Посланіе оканчивается настоятельнымъ убѣжденіемъ «во всемъ повиноваться викарію и—особенно—не совершать безъ его вѣдома хиротоній подъ страхомъ въ противномъ случаѣ лишиться апостольской любви» <sup>1</sup>).

Рядомъ съ этимъ Бонифацій отправляеть особое посланіе къ Руфу, въ которомъ, убѣждая его бдительшымъ окомъ наблюдать за всѣми дѣлами «провинцій апостольскаго престола», ввѣренныхъ бл. апостоломъ Петромъ попеченію церкви оессалоникской, ободряеть его энергично противостоять незаконнымъ стремленіямъ тѣхъ, «кого возжигаютъ страсть къ новшествамъ и честолюбивыя желанія, и мужественно, какъ подобаеть достойному вонщу божію, бороться противъ враждебныхъ сборищъ».<sup>2</sup>).

Поддерживая бодрость Руфа и убъждая иллирійскихъ епископовъ уважать его высшія права и не отказываться отъ церковнаго общенія и юрисдикціи Рима, Бонифацій одновременно съ тьмъ просилъ западнаго императора Гонорія лично вступиться за права апостольскаго престола. Гонорій не остался глухъ къ его просьбъ, «Съ особенною заботливостью и рвеніемъ, писалъ Гонорій восточному императору Өеодосію Младшему, принимаемъ мы на себя трудъ ходатайствовать объ удовлетвореніи желаній св. престола апостольскаго, считая своимъ долгомъ съ благовѣніемъ и speciali cultu чтить церковь того города, изъ котораго мы получили Romanum principatum. Притомъ же мы не сомнѣваемся, что явившееся къ намъ отъ этой церкви посольство ничего иного и не требовало, кромѣ того, что вполнѣ согласно съ ученіемъ вѣры и справедливостью. Оно просило лишь чтобы неизмѣнно пребывали тѣ правилегіи, которыя издавна



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VIII р. 757---758 цитирую въ переводъ Лепорскаго, Өессал. экзарх. стр. 93-95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VIII p. 754 Bonif. ер. 13 русс. пер. Лепорскаго, Өсссал. экзарх. стр. 95.

установлены отцами и хранятся вплоть до настоящаго времени. Посему и мы просимъ ничего не отмѣнять въ древнихъ декретахъ, согласныхъ съ канонами, и, не подрывая необдуманными новществами OTP OTOT **уважалось** вѣками. предписать иллирійскимъ ечископамъ хранить древній порядокъ и устранить все то, чего тамъ добиваются нѣкоторые изъ нихъ своими интригами, дабы римская церковь не лишилась при христіанскихъ императорахъ того, чего не теряла при иныхъ императорахъ»<sup>1</sup>) Желая жить въ мирѣ съ западною имперіею, а также сдѣлать Гонорію можеть быть, подарокъ къ предстоящимъ триценаліямъ его, Өеодосій Младшій съ удовольствіемъ удовлетворилъ его просьбу относительно Иллирика. «Такъ какъ назначение государей хранить установления предковъ,-писалъ Өеодосій Гонорію, то со всякимъ почтеніемъ я поспѣшностью готовъ исполнить вашу просьбу. Посему, устранивъ всякія интриги иллирійскихъ епископовъ, мы повелёли соблюдать старинные апостольскіе порядки и древніе каноны, о чемъ и отправили соотвѣтствующее предписаніе иллирійскимъ префектамъ, дабы достоуважаемая церковь того города, который навѣки обезсмертиль своимъ именемъ нашу имперію, не лишилась святьйшихъ привилегій. предоставленныхъ ей отцами»  $^2$ ).

Благодаря вмѣшательству и заступничеству западнаго императора столь искустно составленный и съ такою смѣлостью проведенный планъ потерпѣлъ, такимъ образомъ, полное крушеніе. Первая попытка константинопольскаго епископа подчпнить своей власти Иллирикъ совершенно не удалась. Неотразимо дѣйствовашій на востокѣ принципъ согласонанія церковнаго и гражданскаго устройства встрѣтился съ господствовавшей на западѣ теоріей апостольскаго происхожденія и потерпѣлъ полное фіаско. Римскій епископъ знаетъ только

Mansi VIII, 759. Русс. перев. Лепорскаго, Фессал. экзарх. стр. 97. 98 Mansi VIII, 759 sq. русс. пер. Лепорскаго, Фессал. экзарх. стр. 98.

•

три великія каоедры — Римъ, Александрію и Антіохію. Этого мало. Папа не признаетъ 3 канона константинопольскаго собора 381 г. и игнорируетъ церковное значеніе Константинополя и константинопольскаго енископа.

Это обстоятельство побудило на востокѣ вѣрныхъ приспѣшниковъ константинопольскаго епископа въ недалекомъ будущемъ заполнить этотъ пробѣлъ и въ основу его силы положить не только гражданское значеніе Константинополя, какъ столицы имперіи, по также и апостольское происхожденіе его общины. Въ противовѣсъ Петру, основателю римской церкви, на котораго ссылались римскіе епископы, выдвигается значеніе Андрея, какъ апостола первояваннаго <sup>1</sup>).

На пути въ Скиейо<sup>2</sup>) ап. Андрей желалъ посѣтить Византію, но этому пометала лютость тирана Зевксяппа, который всякаго являвшагося въ городъ христіанина бросаль въ море. Вслёдствіе этого Андрей, мимоёздомъ бывая въ Византія, постоянно жиль въ Аргирополь, гаъ проповъдаль два года, обратилъ въ христіанство 2000 человѣкъ и поставниъ епископомъ Стахія, одного изъ 70 учениковъ Господа<sup>3</sup>). Нечего и говорить, что весь этоть разсказъ-сплошной вымысель <sup>4</sup>). Исторической канвой для него послужило нахождение въ константинопольской апостольской церкви со временъ императора Констанція (351 г.) мощей апостола Андрея <sup>5</sup>). Подъ вліяніемъ борьбы съ Римомъ легендой этой воспользовадись для того, чтобы опереть свой ецископскій катадогь на апостола и отсюда вывести апостольское происхождение константинопольской церкви. Указаніе на Стахія впервые мы находимъ у Псевдо-Дороеея въ указателѣ 70 младшихъ. Сначала

4) Hergenröther. I, 6; Lipsius Rich., Die Apokryphen Apostelgeschichten und Apostellegenden. Braunschw. 1883 Bd. 1 S. 607. 608.

<sup>5</sup>) Hieron. Bb Chronicon okono 20 r. Koncrannis; cp. de viribus illust. c. 7 **H** adv. Vigilantium t. II p. 122 (Vallars.); Philost. h. e. III, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Schmidt art. Andreas RE<sup>3</sup> I, 513.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Euseb. h. e. 111, 1.

<sup>3)</sup> Ср. Римл. 16, 9.

это было выражено робко, но затёмъ съ теченіемъ времени въра въ константинопольскій епископать Стахія все болёе укрѣилается и вмѣсть съ тёмъ выступаеть личность апостола Андрея, какъ перваго основателя константинопольской церкви. Совершенно ясно выступаеть это изъ приведенной у Липсіуса<sup>1</sup>) выписки различныхъ варіацій сказанія о Стахія: 1) хү 'Στάχυς ἐπίσχοπος τοῦ Βιζαντίου<sup>2</sup>), 2) Στάχυς οῦ χαί αὐτοῦ ἐν τῆ ἀυτῆ ἐπιστολῆ μέμνηται ὁ Παῦλος, ἐπίσχοπος πρῶτος Βιζαντίου χατέστη ὑπ' 'Ανδρέου τοῦ ἀποστόλου ἐν 'Αργυροπόλει τῆς Θράκης<sup>8</sup>) 3) хү 'Στάχυς, οῦ καὶ ἀυτοῦ ἐν τῆ πρὸς 'Ρωμαίους μέμνηται, δν χαὶ 'Ανδρέας ὁ ἀπόστολος τὴν Ποντικὴν ϑάλασσαν διαπλέων ἐν 'Αργυροπόλει τῆς Θράκης ἐπίσχοπον τοῦ Βυσαντίου χατέστησεν <sup>4</sup>).

Одновременно съ этимъ подъ вліяніемъ той же полемики съ Римомъ въ видахъ церковнаго возвеличенія Константинополя создается сказание о выдающейся на никейскомъ соборѣ 325 г. ролн константинопольскаго епископа Александра. Исторической подкладкой явились упоменание Евсевія въ «Жизни царя Константина» о томъ, что на никейскомъ соборѣ не былъ «по причин'ь своей старости предстоятель царственнаго города»<sup>5</sup>) и затьмъ оказавшійся въ одномъ изъ церковныхъ архивовъ списокъ посланія Александра александрійскаго къ Александру<sup>6</sup>). Извѣстіе Евсевія, относящееся къ римскому епископу Сильверсту, цёликомъ отнесли къ Митрофану константинопольскому какъ «предстоятелю царственнаго града», а представителемъ его на соборѣ сдѣлали Александра, которому усванвали то пресвитерское, то епископское достоинство 7). Съ теченіемъ времени послѣднее мнѣніе одержало верхъ, причемъ изъ Александра дѣлали нѣчто въ родѣ коадъютора при Митрофанѣ, чѣмъ и объяс-

- 2) Древнъйшій краткій Ипполитовъ тексть у Combelis. см. Lipsius I. с.
- 3) Dorotheos A. y Lipsius I. c.
- 4) Dorotheus B apud Anonymum Byzantium I. c. p. 124. y Lipsius I. c.
- <sup>5</sup>) Euseb. V. C. III, 7 р. п. стр. 173.
- <sup>6</sup>) Theod. 1, 4. **ДВС.** I, 40.
- <sup>2</sup>) Hergenröther, Photius I, 6-9.

**39**\*

<sup>1)</sup> Lipsius S. 607 anm.

няется страшная путаница въ опредблении времени его епископата <sup>1</sup>), Здѣсь особую роль сыграло вышеупомянутое посланіе Александра александрійскаго къ Александру, въ которомъ признали никого другого, какъ позднѣйшаго константинопольскаго епископа. На этой точкъ зрънія стоить уже Өеодорить, означившій въ своей церковной исторія это посланіе, какъ Άλεξάνδρου ἐπισχόπου Άλεξανδρείας ἐπιστολή πρός Άλέξανδρον е́пісхопоч Константичнопоблеюс 2). Всёми этими данными, а также изустнымъ преданіемъ въ концѣ первой четверти или начал' второй V в. воспользовался авторъ разсказа «О жизни св. царя Константина», <sup>3</sup>) тождественный по справедливому предположенію К. Смирнова съ йуоч урафихо́ς-пресвитеромъ Іоанномъ. Въ помянутомъ разсказъ онъ весьма подробно сообщаеть объ Александрѣ константинопольскомъ, его заслугахъ на никейскомъ соборѣ. его избрании на константинопольскую каеедру и его борьбь съ аріанствомъ. Сочиненіе Іоанна явилось однимъ изъ главныхъ источниковъ для второй книги: «Исторіи никейскаго собора» Геласія кизическаго <sup>4</sup>). Въ этомъ трудъ, написанномъ звъ 476 году, онъ, вслъдъ за Іоанномъ, съ великимъ; почтепіемъ отзывается объ Александръ константинопольскомъ и считаеть его однимъ изъ первенствующихъ членовъ пикейскаго собора. Еще дальше пошелъ Фотій, превратившій на своемъ письмѣ къ Михаилу болгарскому ad maioram Dei gloriam Александра въ предсъдателя никейскаго собора 5).

General Constraints and the state of the second seco

<sup>3</sup>: К. Смириовъ, Обозрѣніе источниковъ исторія перваго вселенскаго собора никейскаго. Яросл. 1888 стр. 303. 304. 308.

- 4) Mansi II, 753-946.
- <sup>5</sup>) Mansi II, 748.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hergenröther, Photius I, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theodoret h. e. I, 3 cp. 1, 2 p. u. crp. 524. 525.

# III.

## Развитіе высшей церковно-правительственной власти епископовъ антіохійскаго и іерусалимскаго въ періодъ до ефесскаго собора 431 года.

Вь то время какъ константинопольскій іерархъ, пользуясь милостью императора и благоволеніемъ къ нему гражданскихъ начальниковъ, съ большимъ или меньшимъ успѣхомъ распространялъ свою власть на Өракію, Азію и Понтъ, антіохійскій епископъ тѣмъ же путемъ <sup>1</sup>) желалъ подчинить себѣ всѣхъ митрополитовъ дізцеза костока. Владѣя высшею мптрополичею властью надъ епархіями Сиріей, Киликіей, Е uphraten sis и Osroena, онъ въ періодъ до 430 г. окончательно подчинилъ своей власти И саврію <sup>2</sup>), Финикію, <sup>8</sup>) и Арабію <sup>4</sup>), а также желалъ, хотя и безуспѣшно, при помощи проконсула и дукса Флавія Діонисія распространить свою власть надъ Кипромъ <sup>5</sup>).

Въ это же самое время на югѣ діэцеза въ Палестинѣ скоплялось электричество и падвигалась на Антіохію гроза въ лицѣ јерусалимскаго епископа, которому антіохійскій јерархъ при содѣйствіи римскаго папы силился внушить къ себѣ уваженіе. Искустно лавируя между Антіохіей и Александріей, палестинскіе епископы вплоть до послѣдняго времени сумѣли оградить себя отъ подчиненія чужой власти и сохранить свою самостоятельность.

4) Seeck art. comes PW. S. 659.

<sup>3</sup>) Socr. VI. 12; Mansi III. 395—Зенонъ Mansi IV, 1395; V, 776 Киръ на ефесскомъ соборъ.

4) Pall. dial. 194 Eulysius Mansi IV, 1270 и V, 973 Антіохъ на ефесскомъ соборв 431 г.

5) Mansi IV, 1465 sqq. ДВС. Ц. 1 и сл.

Digitized by Google

Со времени константинопольскаго собора 381 **FOIR** отношенія между Іерусалимомъ и Кесаріей налестинскоюотличаются страшной неопредѣленностью И неустойчивостью. Изъ назначенія въ 395 г. Іоанномъ кесарійскимъ іерусалимскаго пресвитера Порфирія въ епископа Газы<sup>1</sup>), нисемъ Іоанна Златоуста къ Евлогію кесарійскому, предсёдательства послѣдняго на діосполькомъ соборѣ 415-416 г.<sup>2</sup>), на которомъ присутствовалъ Праилъ іерусалимскій, можно думать, что отношенія между ними попрежнему регулировались на основании 7 канона никейского собора 325 г.<sup>3</sup>). Но вѣсы все болѣе и болѣе скленялись на сторону Іерусалима. Побѣда омоузія на второмъ вселенскомъ соборѣ облекла] свётлымъ ореоломъ каеедру іерусалимскаго епископа насупротивъ Кесаріи, твердыни аріанства. Этого мало. Вторая половина IV в. и первая V в. является эпохой полнаго разцвѣта религіозной жизни въ Палестинѣ. Іерусалимъ дѣлается какъ бы свѣтлымъ центромъ, откуда на всю церковь исходять лучи свёта и знанія и куда стекаются всёзнаменитости запада, какъ то Руфинъ, Іеронимъ, Пелагій и др. <sup>4</sup>). Здѣсь они основывали монастыри, сооружали перкви и часто поселялись на всю жизнь. Палестина украсилась роскошными постройками. Послѣдніе остатки язычества исчезли-Все это въ связи съ высокимъ значениемъ Іерусалима и св. земли въ глазахъ христіанскаго міра привело къ тому, чтовъ началѣ V в. Іерусалимъ былъ причисленъ къ числу апостольскихъ канедръ рядомъ съ Римомъ, Александріей и Анnioxien<sup>5</sup>).

Въ это же время по ироніи судьбы совершаются: административныя реформы въ Палестинъ, совершенно игно-

2) Tillemont. l. c. Mansi IV, 811; Гидудяновъ, Митрополиты стр. 377 пр. 48.

- 4) Couret, La Palestine. Par. 1869. p. 84 sqq.
- <sup>5</sup>) Rufin. h. e. II, 21.



<sup>1)</sup> Tillemont, Mem. XIV p. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гидуляновъ, Митрополиты стр. 364 и сл. особенно стр. 377.

рирующія высокое значеніе Іерусалима. До Валента Палестива составляла одну провинцію, управляемую проконсуломъ изъ Кесаріи. При Осодосіи Великомъ мы наблюдаемъ полное измѣненіе въ административномъ отношенія. Палестина состоитъ изъ трехъ провинцій. Слѣдуя этому дѣленію церковная провинція Палестина также распадается на три церковныхъ провинція Съ церковными и гражданскимя метрополями Кесаріей, Скисополемъ и Петрой. Іерусалимъ былъ отодвинутъ на задній планъ. Понятно, онъ не могъ примириться съ такой приниженной позиціей. Его епископы рег fas et nefas рѣшили добиться высшей церковной власти. Первую попытку въ этомъ отношеніи сдѣлалъ Іоаннъ іерусалимскій, преемникъ Кирилла<sup>1</sup>).

Въ 392/3 годахъ<sup>2</sup>) прибылъ въ Палествиу Епифаній, видѣвшій въ Оригенѣ отца всѣхъ ересей и поставившій цѣлью всей своей жизни борьбу съ вліяніемъ его έλληνιχή παιδεία въ церкви<sup>8</sup>). Между тѣмъ въ Іерусалимѣ подъ покровительствомъ просвѣщеннаго епископа Іоанна іерусалимскаго, можно сказать, процвѣталъ культъ Оригена. Сочиненія его читались и комментировались. Отсюда уже въ первой проповѣди въ Церкви Воскресенія Енифаній съ жаромъ выступилъ противъ Оригена, какъ виновника аріанства<sup>4</sup>), причемъ сдѣлалъ это въ столь рѣзкой формѣ, что епископъ Іоанпъ черезъ діакона прервалъ его рѣчь<sup>5</sup>). Іоаннъ возразилъ ему проповѣдью противъ антропоморфитизма, боевого слова оригенистовъ противъ ихъ противниковъ <sup>6</sup>). Епи-

<sup>3</sup>) Epiph. haer. 64, 73; II, 691, 20: ύπο ... Έλληνικής παιδείας τυφλωθείς.

4) Cp. Epiph. ad Ioann. V, 77, 3 (ed. Dind).

<sup>5</sup>) Hieron. c. Ioann. ad Pamm. 11. 14 MSL XXIII 380 B. 382 D cp. Rauschen S. 554.

<sup>6</sup>) Cp. Socr. VI, 10 εμεμφετο γάρ Ἐπιφανίω Θώφιλος ώς μιχρά φρονοῦντι περὶ θεοῦ, ὅτι ἀνθροπόμορφον αὐτόν εἶναι ἐνόμιζεν.

<sup>1)</sup> Sozom. VII, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rauschen S. 552; Zöckler art. Hieronymus RE. VIII, 43 Bouwetich art. Epiphanius; RE. Bd. V S. 419 Bonwetsch, art. Origenitische Streitigkeiten RE. Bd. 14 S. 490.

фаній, отпарировавъ ударъ осужденіемъ антропоморфитизма, со слезами на глазахъ потребовалъ того же отъ Іоанна въ отношенія оригенязма<sup>1</sup>). Для Енифанія характерно, что онъ, поспѣшивъ послѣ этой сцены въ Виолеемъ къ монахамъ, по совѣту послѣднихъ вернулся въ Іерусалимъ, по опять ночью бѣжалъ отсюда обратно<sup>2</sup>). Немного времени спустя<sup>3</sup>) онъ въ ущербъ правамъ Іоанна посвятилъ въ Виолеемѣ монаха, брата Іеронима, въ пресвитера и вмЕсть съ тьмъ 4) запретилъ монахамъ церковное общение съ Јоанновъ <sup>5</sup>). Вслъдствие этого между Іоанномъ іерусалимскимъ и Епифаніемъ начались ожесточенные споры, для разрѣшенія которыхъ первый обратился къ суду александрійскаго епископа Өеофила. Послѣдній передалъ это дъло на усмотрѣніе пресвитера Исидора, который, прибывъ въ Палестину, сталъ на сторону Іоанна и рѣшилъ споръ въ пользу Оригена<sup>6</sup>), что было ратифицировано Өеофиломъ въ его пасхальномъ посланіи 399 г.<sup>7</sup>). Противъ этого выступиль со всёмъ своимъ красноречиемъ Іеронимъ. Онъ громогласно протестовалъ и жаловался на нарушеніе священныхъ правъ Кесарія палестинской. Въ своемъ письмѣ къ іерусалимскому пресвитеру Паммахію Іеронимъ, обращаясь къ Іоанну іерусалимскому, пишеть: «Ты, требующій правилъ церковныхъ и пользующійся канонами никейскаго собора и старающийся употреблять въ свою пользу чужихъ клириковъ, живущихъ съ своими епископами, отвѣчай мнѣ, какимъ образомъ Палестина принадлежить александрійскому еинскопу? Если не ошибаюсь тамъ въ канонахъ опредъляется то, чтобы митрополіею Палестины была Кесарія, а всего востока-Антіохія. Следовательно ты должень быль относиться или къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hieronym. l. c. 11 p. 380 B. Epiph. l. c. p. 77, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hieronym. l. c. 383 AB.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hieronym. l. c. 10 p. 380 A. multo post tempore

<sup>4)</sup> Epiph. ep. ad. Ioann. V. 73 ff.

<sup>5)</sup> Hieronym. l. c. 40 p. 409 СД.

<sup>6)</sup> Hieronym. c. Ioann. 37 sqq. II, 446 Apol. c. Rut. III, 18; II, 547 sqq.

<sup>7)</sup> Bouwetsch art. Origenist. Streitigkeiten RE. XIV, 491.

кесарійскому епископу, съ которымъ независимо отъ твоего общенія, какъ зналъ ты, мы имѣемъ общеніе, или если надо было искать суда вдали, посланіе скорѣе должно было быть отправлено зъ Антіохію. Ты зналъ, чего тебѣ нужно удаляться, чего избѣгать. Ты предпочелъ обезпокоить занятыя уши, чѣмъ отдать должную честь своему митрополиту»<sup>1</sup>). Причина неудовольствія Іеронима понятна. Онъ отлично знаеть, что Өеофилъ въ отноленіи Оригена раздѣляеть чувства Іоанна іерусалимскаго и является такимъ образомъ человѣкомъ пристрастнымъ. Da liegt der Hund begraben. Но онъ притворяется иезнающимъ и ударяется въ канонику, думая на этой почвѣ занять болѣе неприступную позицію.

Болѣе рѣшительно и энергично дѣло пошло со времени Ювеналія, занявшую іерусалимскую кабедру послѣ Праила, преемника Іоанна.

Годъ смерти Ювеналія, если не навърное, то съ бо́льшею въроятностью можно еще опредълить (458), но въ какомъ возрасть онъ умеръ, это не извъстно, какъ не извъстны время его рожденія, его фамильныя отношенія и т. д. <sup>2</sup>). Изъ сообщенія Захарія ритора <sup>3</sup>), что Ювеналій запималъ іерусалимскую каоедру 36 лътъ, можно заключить, что онъ сдълался епископомъ въ 421—422 г. Вскоръ посль этого Ювеналій

<sup>1</sup>) Hieronym. ad Pammach. adv. errores Ioann. Hieros. c. 37 MSL. XXIII 389. Tu qui regulas quaeris ecclesiasticas et Nicaeni concilii canonibus uteris et alienos clericos et cum suis episcopis commorantes tibi niteris usurpare, responde mihi, ad Alexandrinum episcopum Palaestina quid pertinet? Ni. fallor hoc ibi decernitur, ut Palaestinae metropolis Caesarea sit et totius Orientis Antiochia. Aut igitur ad Caesariensem episcopum referre debueras cui spreta communione tua, communicare nos noveras, aut si procul expetendum judicium erat, Antiochiae potius littere dirigendae. Sed novi cur Caesaream,, cur Antiochiam nolueras mittere.... Maluisti occupatis auribus molestiam facer quam debitum metropolitano tuo honorem reddere. lepohemeb. Творенія русс. пер. Кіевской духовной академін IV, 356. 357.

<sup>2</sup>) Kattenbusch, art. Juvenal RE. IX. S. 659.

<sup>3</sup>) Die Sog. Kirchengeschichte des Zacharias Rhetor in deutschen Uebersetzung herausgeg. von K. Ahrens u. G. Krüger-Script. sacri et profani edid. Semin. phil. Jenens. Sodales fasc. III, 1899=Zachar. Kh. II, 4. повторилъ попытку Іоанна и добился весьма важныхъ результатовъ.

Одно сарацинское пламя, обращенное въ христіанство св. Евенміемъ, по иниціативѣ послѣдняго, попросило Ювеналія назначить имъ енископа. Онъ охотпо согласился и поставилъ имъ въ 425 г. въ епископа стараго шейха бедуиновъ Петра Аспебета, подписавшагося на ефескомъ соборѣ 431 г. какъ Пе́тро; гліскопо; ПареµЭоλῶν, Castra sarracenorum. Этимъ Ювеналій явно выступилъ противъ кесарійскаго митрополита, безъ согласія котораго онъ не имѣлъ права ни основывать епископства, ни посвящать епископовъ <sup>1</sup>) Послѣ первой удачной попытки онъ сдѣлалъ новую, посвятивъ опять безъ спроса кесарійскаго митрополита въ епископа Іамніи близъ Яффы нѣкоего Стефана, ученика св. Енеимія <sup>2</sup>).

Имѣя за собою эти прецеденты, Ювеналій фактически сдѣлался какъ бы высшимъ мытрополитомъ трехъ Палестинъ и мечталъ о дальнѣйшемъ распространеніи и юридическомъ признаніи своей власти во всей церкви. Но здѣсь, какь увидимъ ниже, противъ него выступилъ александрійскій епископъ.

#### IV.

#### Высшая церковно-правительственная власть александрійскаго епископа въ періодъ до ефесскаго собора 431 года.

Низложивъ Златоуста, Өеофилъ въ его лицѣ унизилъ и на нѣкоторое время подорвалъ значеніе константинопольскаго іерарха. Послѣдніе годы епископата Өеофила это ничѣмъ не омрачаемое полное властвованіе всей церковью востока. Послѣ его смерти въ 412 г. алексэндрійскую каседру занялъ Кириллъ, племянникъ Өеофила <sup>3</sup>), воспитанный и образованный



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробно объ этомъ см. Vailhé, L'érection du patriarcat de lérusalem 451. Revue de l'Orient chretien, Par. 1899 p. 50 et suiv.

<sup>2)</sup> Vailhe p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. VII, 7; по Niceph. 14, 25 сынъ брата.

подъ непосредственнымъ надзоромъ своего дяди. Основныя черты характера дяди замътно выступали и въ характеръ племянника: таже пылкая, порывистая ревность о чистотъ и славъ въры, тоже не спокойное стремленіе къ усиленію и расширенію духовнаго своего вліянія и власти, таже горячая, жажда публичной дѣятельности и борьбы <sup>1</sup>).

Закончивъ свое образованіе, Кприллъ отправился въ Нитрійскую пустыню. Здѣсь подъ руководствомъ Серапіона онъ отдался изученію богословія съ такимъ неутомимымъ рвеніемъ, что въ теченіе одной безсонной ночи прочелъ всѣ четыре евангелія и посланія<sup>2</sup>). Къ Оригену онъ чувствовалъ отвращеніе, за то сочиненія Климента и Діонисія. Аоанасія и Василія безпрестанно были у него въ рукахъ. Изучая спорные вопросы и въ теоріи, и на практикѣ, онъ укрѣпилъ свою вѣру и на нихъ изощрилъ свой умъ.

Кирилль молился и постился въ пустынѣ, но его помыслы были обращены на здѣшпій міръ<sup>3</sup>) и честолюбивый отшельникъ охотно исполнилъ желаніе дяди, пригласившаго его въ Александрію. Съ одобренія Өеофила Кириллъ принялъ на себя обязанности проковѣдника и скоро снискалъ себѣ популярность<sup>4</sup>). Въ 403 году вмѣстѣ со своимъ дядей онъ отправился въ Константинополь и присутствовалъ на соборѣ ἐπὶ доїν противъ Златоуста<sup>5</sup>), врагомъ котораго онъ оставался до конца жизни. Согласившись около 417 г. вписать по настоянію Аттика константиноцольскаго и Исидора Пелусіота<sup>6</sup>) имя Іоанна въ церковные диптихи<sup>7</sup>), Кириллъ даже въ послѣдніе годы своей жизни все еще нашептывалъ, что осужденіе Іоанна Златоуста было основательно<sup>8</sup>).

- 4) Ср. Socr. VII, 13 р. п. стр. 521.
- <sup>5</sup>) Cyrill. ep. 33 MSG. 77, 159.
- 6) Isid. Pelns. ep. 1, 370.
- 7) Cyrill. alex. ep. ad Attic. CP. 76 MSG. LXXVII, 351 sqq.
- <sup>8</sup>) Tillemont, Mém. XV, 278-282.

<sup>1)</sup> Тьерри Ам. Несторій и Евтихій. пер. Поспъхова Кіевъ 1880.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гиббонъ V. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Isid. Pelus. ep. 1, 25 MSG. LXXVIII, 197.

Смерть Өеофила 15 октября 412 г. открыла болье широкое «поле для честолюбивыхъ желаній его племянника. Выборы прошли не безъ споровъ. Духовенство раздѣлилось на партіи. Администрація съ военачальникомъ Абунданціемъ во главѣ<sup>1</sup>), опасаясь властолюбія Кирилла, высказалась за кандидатуру архидіакона Тимооея. Но народная толпа отстояла съ помощью криковъ и насилія внтересы своего любимца и Кириллъ вступилъ на архіенископскую каведру<sup>2</sup>).

Опасенія египетскаго начальства были не безосновательны. Кириллъ «вступилъ на епископство, говоритъ Сократъ<sup>3</sup>) съ бо́льшею властью, чѣмъ Өеофилъ, ибо съ его времени александрійское опископство выступило за предѣлы священнаго сана и начало самовольно распоряжаться дѣлами».

Сильный умомъ и мужественный духомъ Кириллъ управлялъ подвижною, волнуемою пылкими страстями своею паствсю твердою, властной рукою, внушая къ себѣ уваженіе, смѣшанное со страхомъ<sup>4</sup>). При всякомъ удобномъ случаѣ онъ желалъ показать гражданской администраціи, кто владыка Египта. И общественная, и частпая благотворительность подчинялась его произволу. Его голосъ или воспламенялъ или укрощалъ страсть народной толпы; его приказанія слѣпо исполнялись подчиненными ему параволанами <sup>5</sup>), освоившимися при ежедневномъ исполненіи своихъ обязанностей со сценами убійства <sup>6</sup>).

Такое владычество александрійскихъ енископовъ было ненавистно гражданской администраци съ префектомъ Египта во главѣ, частью потому, говоритъ Сократъ<sup>7</sup>), что они «отнимали много власти у поставленныхъ отъ царя начальниковъ,

<sup>1)</sup> Socr. VII, 7 р. п. 513.

<sup>2)</sup> Socr. VII, 7 Rennodot, hist. patriarch. Alexandrin p. 106-108.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. VII, 7 р. п. стр. 514.

<sup>4)</sup> Тьерри, Несторій стр. 33.

<sup>5)</sup> См. Болотовъ, Параволады. Христ. чтеніе 1892. т. П.

<sup>6)</sup> C. Theod. XVI, 2; Tillemont XIV, 276 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Socrat. VII, 13, р. п. стр. 521.

а особенно потому, что Кириллъ хотълъ имътъ навзоръ и надъ его распоряженіями».

Свой властный характеръ Кириллъ обнаружилъ немедленно по вступленіи въ должность, заперевъ безо всякаго повода новаціанскія церкви и лишивъ ихъ церковной утвари<sup>1</sup>). Послѣ этого онъ обрушился со всѣмъ пыломъ своегс фанатизма на проживавшихъ въ Александріи іудеевъ. Безъ всякаго легальнаго приговора, безъ всякаго императорскаго повелѣнія Кириллъ повелъ на разсвѣтѣ мятежную толпу александрійской черни въ атаку противъ синагогъ. Безоружные и захваченные въ расплохъ евреи не могли оказать никакого сопротивленія; ихъ молитвенныя дома были срыты до основанія, сокровища отдапы на разграбленіе народа, а сами они изгнаны изъ города<sup>2</sup>).

Огорченный самоуправствомъ Кирилла, александрійскій префекть Оресть донесь объ томъ царю. Нечего и говорить, что жалоба его осталась безъ послёдствій. Этого мало. Оскорбленный отказомъ префекта съ нимъ примириться, Кириллъ направилъ противъ него фанатизмъ египетскихъ монаховъ.

«Одушевившись религіозною ревностью и рѣшившйсь усердно сражаться за Кирилла, нѣкоторые изъ монаховъ въ нитрійскихъ горахъ, читаемъ у Сократа <sup>3</sup>), оставивъ монастыри, въ числѣ почти пятьсотъ человѣкъ пришли въ городъ и выжидали, когда префекть будеть проѣзжать на своей колесницѣ. Потомъ, подошедши къ нему, называли его жертвоприносителемъ, язычникомъ и многими другими позорными именами. Префектъ, подозрѣвая въ этомъ козни со стороны Кирилла, закричалъ, что онъ христіанинъ и крещенъ константинопольскимъ епископомъ Аттикомъ. Но монахи не слушали словъ его, и одинъ изъ нихъ, по имени Аммоній, ударилъ Ореста камнемъ въ голову, такъ что весь облился кровью.

<sup>2</sup>) Socr. VII, 14 p. n. crp. 523--24

<sup>1)</sup> Socr. VII, 7 p. n. etp. 513.

<sup>2)</sup> Soer. VII, 13 р. п. стр. 522. 23: хорошо у Гиббона У.; 228 сл.

текшею изъ раны, а его тёлохранители, кромё немногихъ, всё разбёжались въ разныя стороны и скрылись въ толпё, боясь, что ихъ побьють камнями. Между тёмъ стали сбёгаться и жители Александріи, чтобы защитить префекта отъ монаховъ, и всёхъ ихъ обратили въ бёгство, а Аммонія схватили и представили къ префекту, который на основаніи законовъ, всенародно подвергъ его наказанію и дотолё мучиль, пока тотъ не умеръ. Объ этихъ событіяхъ вскорё онъ донесъ самодержцамъ, а Кириллъ представилъ ихъ царю съ противоположной стороны, тёло же Аммонія взялъ и положилъ въ одной изъ церквей и, перемёнивъ ему имя, назвалъ его Фавмасіемъ, чтобы, то есть, считали его мученикомъ и прославляли въ церкви его великодупіе, какъ подвигъ за благочестіе».

Такія почести мятежнику могли внушить вірующимъ желаніе сражаться и умереть подъ знаменемъ святого, что Кириллу было весьма на руку. При такихъ обстоятельствахъ представляется весьма затруднительнымъ предполагать, чтобы Кириллъ былъ совершенно не причастенъ къ убійству Ипатіи въ марть 415 (416 ?) года. <sup>1</sup>) Чтобы онъ самъ организовалъ это преступленіе <sup>2</sup>)---это клевета. Но чтецъ Петръ и параволаны, взявшіе на себя это діло, отлично сознавали, что ученая дівственница была шиломъ въ глазу у архіепископа, такъ какъ всему городу было извістно, какое вліяніе она оказывала на Ореста и какъ пользовалась имъ противъ Кирилла <sup>3</sup>). Отсюда всі апологическія попытки не могуть оправдать Кирилла, такъ какъ онъ неоднократно пользовался низменными инстиктами массы для достиженія своихъ цілей.

При дворъ всъ эти черныя дъянія нисколько Кириллу не повредили. Осодосій или върнъе дерижировавшая всъмъ Пульхерія были склонны скоръе исполнить претензіи александ-

<sup>1)</sup> Socr. VII, 15.

<sup>2)</sup> Suidas. Cu. Hypatia no Damascius, Vit. Isid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) G. Krüger, art. Cyrillus v. Alex. RE. IV S. 378.

рійскаго епископа, чѣмъ выслушать справедливыя жалобы на него префекта<sup>1</sup>).

Достигнувъ высшей власти въ Египтъ́, Кириллъ рѣшилъ сдѣлаться восточнымъ папою<sup>2</sup>). Отсюда выступленіе его противъ константинопольскаго епископа, стоявшаго поперекъ его дороги къ папству. Вражда Кирилла къ византійскимъ первосвященникамъ, говоритъ Гиббонъ<sup>3</sup>), была результатомъ сознанія его личныхъ интересовъ, а не гнѣвной вспышки: онъ завидовалъ ихъ блестящему положенію при императорскомъ дворѣ и опасался ихъ честолюбія, которое ложилось тяжелымъ гнетомъ на еракійскихъ и малоазійскихъ митрополитовъ, вторгалось въ церковное управленіе Антіохіи и Александріи и старалось придать ихъ діэцезу размѣры имперіи.

Несмотря на все свое желаніе сравнть воскресшаго какъ бы изъ пепла послѣ низложенія Златоуста противника, Кириллъ не рѣшился выступить противъ Аттика. Послѣдній былъ слишкомъ опытный политикъ и находился въ весьма великомъ фаворѣ у Θеодосія младшаго, чтобы александрійскому епископу можно было рискнуть своимъ насиженнымъ положеніемъ. Этимъ объясняется необыкновенная сдержанность Кирилла. Съ терпѣніемъ, достойнымъ лучшаго дѣла, онъ вижидалъ удобный моментъ, чтобы нанести тѣмъ болѣе убійственный ударъ своему счастливому сопернику.

#### ۲.

### Несторій и вторая борьба между Константинополемъ и Александріей изъ-за первенства на востокѣ.

10 октября 425 года умеръ Аттикъ <sup>4</sup>) При избраніи новаго епископа выступили двѣ партіи, выставившія канди-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. C. Theod. XVI, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Baronius, Annal. eccl. VI p. 510. 514. Rohrbach, Die Alexand. Patriarchen, Preusch. Jahrb. 69 S. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Гиббонъ V, 230.

<sup>4)</sup> Socr. VII, 25, 21.

датуру двухъ константинопольскихъ пресвитеровъ Филиппа сидскаго<sup>1</sup>) и Прокла. Наконець, послѣ многочисленныхъ споровъ, по желанію народа, константинопольскимъ епископомъ быль избрань престарьлый пресвитерь Сисиній. Онь продолжалъ политику Аттика, съ жаромъ боролся противъ еретиковъ, особенно мессаліанъ<sup>2</sup>), и своею кротостью и благочестіемъ сильно привязалъ къ себѣ народъ 3). Безъ согласія жителей Кизика онъ назначилъ имъ епископомъ константинопольскаго пресвитера Прокла. Вследствіе этого кизикцы не приняли послѣдняго, а себѣ въ епископа рукоположили одного подвижника---Далмація, при чемъ сдѣлали это вопреки закону Өеодосія младшаго, запретившему рукополагать епископовъ противъ воли константинопольскаго іерарха. Протесть Сисинія быль отклонень ими на томъ основанія, ЧТО ВЫШеназванный эдикть являлся только личной привилегіей покойнаго Аттика. Сисиній не сталь спорить и не захотёлъ силою навязать Кизику неугоднаго пастыря 4). Изложеные нами факты-воть все, что мы знаемъ объ кратковременномъ епископать Сисинія.

Необыкновениая кротость и смиреніе Сисинія обезоруживали Кирилла и заставляли его ожидать благопріятнаго случая. Вскорѣ посльдчій преставился. Послѣ смерти Сисинія 24 декабря 427 г.<sup>5</sup>) поднялись страшныя споры и пререканія. Кандидатами опять выступили Филиппъ и Проклъ. Правда, послѣдній состоялъ епископомъ кизикскимъ, но это не помѣшало его кандидатурѣ, такъ какъ онъ, будучи непринятъ, кизикцами остался въ Константинополѣ и здѣсь въ церквахъ столицы проявилъ образцы своего цвѣтистаго краснорѣчія <sup>6</sup>). При такихъ обстоя-

<sup>1)</sup> Bratke, Phillipus RE. XIII, 336 и Theod. V, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Phot. Bibl. Cod. 52 ep. synod. ad episc. Pamph.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socr. VII, 28 Въ своемъ направленномъ противъ Несторія письмъ къ клиру и народу константинопольскому папа Целестинъ говорять о немъ: Intel'eximus,, ei nec columbae simplicitatem nec prudentiam defuisse serpentis.

<sup>4)</sup> Socr. VII. 28. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socr. VII, 23, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Socr. VII, 28, 3.

тельствахъ. желая устранить борьбу партій, дворъ, <sup>1</sup>) изъ уважепія къ памяти Златоуста у константинопольцевъ, <sup>2</sup>) рѣшилъ пригласить на константинопольскую кабедру аптіохійскаго пресвитера Несторія.

Родившись въ Augusta Euphrateusis<sup>3</sup>), не далеко оть границь Киликіи и Капиадокіи<sup>4</sup>), Несторій получиль блестящее богословское образование въ Антіохіи. Попавъ въ клиръ антіохійской церкви<sup>5</sup>), онъ скромно жилъ въ одномъ монастырѣ подъ стѣнами Антіохіи<sup>6</sup>). Несторій согласился не сразу. Даже по враждебнымь ему источникамь этому предшествовало чрезвычайное приглашеніе<sup>7</sup>). Такой чести онъ обязанъ единственно своему краснорѣчію. Народъ надѣялся найти ΒЪ немъ второго ·Златоуста<sup>8</sup>). Когда въ апрѣлѣ 428<sup>9</sup>) онъ получилъ посвяценіе, то висчатлѣніе имъ произведенное, даже по римскимъ и александійскимъ сообщеніямъ, было громадное <sup>10</sup>). По Сократу 14), новый епископъ въ своей вступительной проповѣдиговоря риторически in persona dei-oбратился къ императору со следующими словами: «Царь, дай мие землю, очищенную отъ ересей, ---и я дамъ тебѣ небо, помоги мпѣ истребить еретиковъ,-и я помогу тебъ истребить персовъ».

Не уступчивый оть природы и страстный Несторій <sup>12</sup>) въ своемъ повомъ положеніи на дёлё обнаружиль большой жаръ про-

1) Socr. VII, 29, 1 р. п. стр. 551 ср. Cyrill. apol. ad Theod. MSG. LXXVI, 464 D.

<sup>2</sup>) Iohannis Cassiani, de incarnatione contra Nestorium VII, 30, 2. (ed. M. Petschenig CSEL. vol. 17).

3) Socr. VII. 29, 2 Theodor. haer. fab. IV, 12.

4) Theod. h. e. II, 25, 1. Loofs RE. XIII, 737.

5) Theod. haer. fab. IV, 12, Cassian. VI, 31, 1.

6) Evagr. b. e. 1, 7 MSG. LXXXVI/II, 2436 со словъ самаго Несторія. русс. пер. стр. 20.

7) Caelest. ep. Mansi IV, 1026.

8) Cassian. VII, 30, 2.

<sup>9</sup>) Socr. VII, 29, 4 cp. Walch, Entwurf einer vollstündigen Historie der Kezereien, Leip. 1770-Walch V, 324.

<sup>10</sup>) Caelest. cp. Jaffé<sup>2</sup> & 374; Cyrill. apol. ad Theod. MSG. LXXVI, 464.

11) Socr. VII, 29, 5 р. п. стр. 552.

12) Johann. ant. ad Nest. c. 3; Mansi IV, 1064.

**4**0

тивъ еретиковъ. Уже черезъ нять дней послѣ вступленія онъ приказаль разрушить молитвенный домь аріанъ и даже обезнокопль мирныхъ новаціанъ<sup>1</sup>). Онъ объявляь войну всімъ еретикамъ. Inter ipsa ordinationis initia<sup>2</sup>) онъ добился отъ императора изданія драконовскаго закона 30 ман 428 г.<sup>3</sup>) являющагося квинть-эссенціей всего греко-римскаго законодательства противъ еретиковъ. При посредствѣ Антонія, епискона города Гермы, онъ стѣснилъ македоніанъ въ Геллеспонтѣ и вогда они убали Антонія, то Несторій воспользовался этипъ случаемъ для поддержанія своихъ стремленій и убѣдниъ самодержцевъ отнять у македоніанъ церкви<sup>4</sup>). Съ особою яростью преслѣдовалъ онъ четырнадцатидневниковъ въ Азія, Ладіи и Каріи и довелъ ихъ до открытаго возмущенія въ Милетѣ и Сардахъ<sup>5</sup>). Сиясtагит haereseon blasphemias insectabatur, говоритъ о невъ Винцентій<sup>6</sup>).

Являясь самымъ отъявленнымъ врагомъ еретиковъ, онъ не могъ себѣ даже и представить, чтобы снъ самъ могъ бить запедоврѣнъ въ лжеученія <sup>7</sup>). Между тѣпъ это случилось! Кириллъ акександрійскій, какъ мы видѣли, давно уже точилъ въ темнотѣ клижалъ противъ коистантинонольскаго іерарха, но до норы, до времени скрывалъ свой запыселъ. Со вступленіелъ неосторожнаго Несторія на константинопольскую каеедру, дия Кирилла представился давно желанный случай свести счеты съ столичнымъ епископомъ и указать этому счастливому выскочкѣ вадлежащее мѣсто.

Въ лицѣ Несторія на константинопольскую каседру вошелъ аскетическій антіохісцъ. Пылкій кроновѣдникъ и ненавистникъ еретиковъ, онъ съ каремъ сталъ проводить въ сто-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. VII, 29, 8-11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi V, 732.

<sup>3)</sup> C. Theod. XVI, 5, 65.

<sup>4)</sup> Socr. VII, 31 р. п. стр. 555.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Secr. VII, 29, 12 р. н. 553. Шодробно Loofs S. 738.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Vincentius Levinensis Op. (MSL L) Commonitorium 11. 16.

<sup>7)</sup> Mansi V, 753 A.

мицѣ доктрины, усвоемныя имъ въ антіокійской шкодѣ <sup>4</sup>). Его христологія, говорить Гариакъ, <sup>2</sup>), была Өеодоровой, но нельзя сказать, чтобы онъ пошелъ дальше. Напротивъ на немъ замѣтно вилине Златоуста. О человѣческомъ развити Інсуса Несторій не говорилъ и взглядъ на единство въ немъ сильнѣе, чѣмъ въ Өеодорѣ <sup>8</sup>). Бѣда только въ томъ, что возърѣнія его въ Константинонолѣ встрѣтили неблагопріятную кочву. Какъ это справедливо преднолагаетъ Лоофсъ <sup>4</sup>), въ Константинонолѣ они пошли въ разрѣзъ съ распространемными здѣсь традиціями акександрійскаго происхожденія или даже прямо аполлинаристической окраски <sup>5</sup>). Весьма возможно, что еще до прибытія Несторія въ Константинополь, здѣсь уже существоваль споръ, называть ли Марію богородицей— деото́хос или человѣкородиной я̀удрожотото́хос <sup>6</sup>). Этимъ только и можно объюленить, почему этамъ вопросомъ въ Константинополь в константинополь, закъ много занимались.

Прежде чёма выстуниль сама Несторій, по Сократу<sup>7</sup>), противь деотохо, высказался блиако стоявшій къ нему, единомышленный пресвитерь Анастасій<sup>8</sup>). Современные ему источники экого не анають. Еслиэто и факть, то факть, говорить Лоофсь<sup>9</sup>), личего не значущій. Чтобы сама Несторій сказаль такую проповёдь и именно 25 декабря 428 г., это ничёмь не доказуемое предноложеніе Гарнье<sup>10</sup>), и это тёмь болёе, что нозд-

5) Gp. Nestor. ep. 1 # 2 ad Caelest. Manei JV, 1021 sqq.

7) Socr. VII, 32.

Cp. Cyrill. ep. 10 M6G. LXXVII, p. 64 A; Acta Eph. Mansi IV, 1345.
 Joorfs, art. Nestorius RE. XIII, 739.

10) Garnier, Praef. ad Opp. Marii Mercatoris. Par. 1673 H p. WH BLUL

**4**0\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Былъ ли Несторій ученикомъ Діодора или Өеодора, это ни откуда не видно. Walch, Entwurf einer vollständigen Historie der Kezereien. Leip. 1770-Walch V, 315.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack DG. II, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Harnack DG. II, 340.

<sup>4)</sup> Loofs art. Nestorius RE. XIII, 739.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Nestor. ep. ed Iohann. Mansi V, 753 sq.; historia y Evagr. 1, 7 MSG. LXXXVI, 2 p. 2436 Marii Mercatoris, Op. ed. Baluze op. Sermo I p. 54. Nestoriana. Die Fragmente des Nestorius gesammelt v. Fr. Loofs. Halle. 1905= Nestoriana S. 183.

нѣе объ этомъ ничего не было извѣстно <sup>1</sup>). Вскорѣ за нею послѣдовали другія. Что было высказано въ первой, заставило итти потому же пути и послѣдующія проповѣди. Впрочемъ это не необходимо. Достаточно, что Несторій сурово ополчился противъ деото́хос. «Имбеть ли Богъ матерь? Свободный эллинъ приписывалъ матерь богамъ... Нъть, любезнъйшій, Марія не родила Бога..., но она родила человѣка, деотутос боуачоч»<sup>2</sup>). Отсюда было не далеко до признанія Христа простымъ человѣкомъ. Между тѣмъ интересъ не уменьшать божеству Інсуса какъ разъ являлся причиною для его возраженія: «Non peperit creatura increabilem..., non creavit deum verbum spiritus sanctus», говорилъ Несторій уже въ первой проповѣди<sup>3</sup>). Позднѣе<sup>4</sup>) хулителей богородицы — Эгото́хос причислили къ аріанамъ, между тѣмъ по мнѣнію Несторія: «пустое говорять, когда по отношенію къ Богу Отцу, который старше, признають Бога-Слова по возрасту младшимъ. Они производять его въ послѣдующія времена отъ Маріи, и Богу, создателю временъ, даютъ мать, жившую во времени» <sup>5</sup>).

Вторымъ упрекомъ Несторію ставилась хула его на Марію, что легко связывалось съ понятіемъ деото́хоς: «употрео́ляя слово Богопріемница, мы не уравниваемъ Дѣву съ Богомъ»<sup>6</sup>). Что слово деото́хоς можетъ быть употребляемо правильно, этого Несторій въ своей первой проповѣди навѣрное



<sup>1)</sup> Loois art. Nestorius RE. XIII, 738. 739.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nestor. y Mar. Merc. Baluze p. 55 Nestor. y Mansi V, 763; Contestatio Mansi IV, 1009 A. Theodoret h. fab. IV, 12 p. 372. Nestoriana S. 252 Habet matrem deus? 'Ανέγχλητος Έλλην μητέρας, θεοῖς ἐπεισάγον... Οὐχ ἔτεχεν, ῶ βέλτιστε, Μαρία τὴν θεότητα,.... ἀλλ' ἔτεχεν ἄνθρωπον, θεότητος ὄργανον.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Marii Merc. Baluze p. 55.

<sup>4)</sup> Cp. Arnobius jun. y Garnier II, 323; Contest. Mansi IV p. 1009.

<sup>5)</sup> Cyrill adv. Nest. 1, 8 MSG. LXXVI, 56. Nestoriana S. 252 θεότητος μείζονος τον θεόν λόγον ληρούσι νεώτερον, -- ούτοι δε αύτον της μαχαρίας Μαρίας εργάζονται δεύτερον χαι μητέρα χρονικήν τη δημιουργώ των χρόνων έφιστωσι θεότητι.

<sup>6)</sup> Nestoriana S. 276 την θεοδόχου τῷ θεῷ μή συνθεολογῶμευ παρθένου! Nest. y Marii Merc. ed Bal. p. 69; Cyrill. ep. 10 p. 69 C H Jyune y Baluse p. 107.

не говорилъ, хотя отлично это зналъ <sup>1</sup>), такъ какъ уже въ одной изъ древнѣйшихъ проповѣдей высказывалъ взглядъ: «я уже часто говорилъ, что если кто между вами или между другими находитъ болѣе почтительнымъ слово Богородица, то я ничего не имѣю противъ этого слова, въ самомъ дѣлѣ не сдѣлать же ее Божіею Дѣвой» <sup>2</sup>). Но такое простое, безъ всякой задней мысли, употребленіе титула дъото́хо; въ началѣ его константинопольскаго періода является у него весьма рѣдко. Въ виду опасности, заключающейся въ словѣ Богородица <sup>3</sup>) онъ совѣтуетъ вмѣсто дъото́хо; употребленіе слова хрсстото́хо; <sup>4</sup>). Уже въ своей первой проповѣди Несторій отдаетъ предпочтеніе этому термину, такъ какъ послѣдній, подобно терминамъ о́о́; и хо́рю;, указываетъ на двѣ природы во Христѣ.

Ближайшее изложеніе ученія о двухѣ природахъ и связанное съ нимъ объясненіе отклоненія голаго деото́хос у Несторія происходитъ на почвѣ антіохійской христологіи. Онъ только старается устранить упрекъ, который можно было сдѣлать антіохійской христологіи <sup>5</sup>), что она учитъ о до́о о́го̀с. «Отсюда одинъ Христосъ и одинъ Господь, но ко Христу единородному Сыну прилагается имя Христа и Сына то по Божеству, то по человѣчеству, то по божеству и человѣчеству» <sup>6</sup>) и «Христосъ, какъ таковой, не дѣлимъ. Отсюда мы

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Nest. ad Cael. ep. 1 Mansi IV, 1022 D; Nest. ad Ioann. Mansi V, 754; Ioann. ad Nest. c. 4 Mansi IV, 1065 B; Eutherius ep. ad Alexand. Mansi V, 982 и непрямо Cyrill. ep. 11, 8 fin. MSG. LXXVII 85 A.

<sup>2)</sup> Cyrill adv. Nest. 1, 9 MSG. LXXVI, p. 57 cp. ποσοδμοε 2 procem. p. 64. Nestoriana S. 353 είπον δὲ ἤδη πλειστάχις, ὅτι ἐί τις ἢ ἐν ὑμῖν ἀφελέστερος, ἐίτε ἐν ἀλλοις τισ χαίρει τῇ τοῦ θεοτόχος φωνῇ, ἐμοὶ πρὸς τὴν φωνὴν φθόνος οὐχ ἔστι · μό ιον μὴ ποιείτω τὴν παρθένον θέαν.

<sup>3)</sup> Cyrill. poem. 2 MSG. LXXVI p. 64. Nestoriana S. 273 του έν τη λέξει (θεοτόχος) χρυπτόμενου χίνδυνου ύφορώμενος.

<sup>4)</sup> Cp. Nest. ad Ioann. Mansi V, 753 sq. и historia Evagr. 1, 7 MSG. 86, 2 p. 2436. Nestoriana S. 183 tf.

<sup>3)</sup> Loofs art. Christologie, Kirchenlehre RE. IV, 49. cp. RE. XIII, 740.

<sup>6)</sup> Nest. y Cyrill. adv. Nest. 2 pooem. fin. MSG. LXXVI, p. 64. εἶς μέν γὰρ ὁ Χριστός καὶ εἶς κὸριος · ἀλλ' ἐπὶ τοῦ Χριστοῦ, ἐπὶ τοῦ μονογενοῦς λέγω υἰοῦ,

не имѣемъ двухъ Христовъ или сыновъ, у насъ нѣтъ перваго или вторсго, одного или другого: сначала одного сына, а затѣмъ другого. Но онъ самъ единый является двойнымъ, не по достоинству, а по естеству» <sup>1</sup>).

По вопросу о томъ, какимъ образомъ Несторій, видѣвшій во Христь индивидуальнаго человька. пытался устранить безспорно выступавшую у Діодора тарсійскаго и Өсодора монсуетскаго двоицу vioi, можно повёдить Марію Меркатору. утверждавшему, что Несторій въ этомъ пунктѣ своего ученія примыкаль къ Маркеллу<sup>2</sup>), такъ какъ «изръдка и весьна замысловато въ существенномъ словѣ исповѣдывалъ самого Сына: хотя онъ прямо и не говорилъ, чтобы Сынъ отъ вѣчности быль словомь, но то слово, которое. находясь въ сущности Отца, является сосущественнымъ Богомъ, онъ считаль за самого Сына и признаваль, что таковымъ долженъ быть тоть, который рождень Маріею»<sup>8</sup>). Въ самомъ діль, Несторій большинство библейскихъ реченій о оід; тої двої относить къ λόγο; Еудархо;. Замъчание Марія Меркатора затьмъ правильно, если признать, что Несторій называеть, хотя и гаго, изръдка, Сына Божія также хо́уос асархос: «Богъ-Слово и прежде воплощения быль и Сынь, и Богь, и соприсущь Отцу, но въ послѣднее время Онъ принялъ также зракъ раба» 4).

xai τὸ «Χριστὸς» xai τὸ »υίός» ποτὲ μὲν ἐπὶ τῆς θεότητος, ποτὲ δὲ ἐπὶ τῆς ἀνθρωπότητος xai θεότητος λέγεται. Nestoriana S. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Nestor. y Cyrill. aed. Nest. 2, 5 MSG. t. 76 p. 84 ό Χριστός κατὰ τὸ • Χριστός • ἀδιαίρετος • οῦ γὰρ ἔχομεν δύο Χριστοὺς οὐδὲ δύο υίούς • οὐ γὰρ ἐστι παρ? • ἡμἶν πρῶτος καὶ δεύτερος, οὐδὲ ἀλλος καὶ ἀλλος, οὐδὲ πάλιν ἀλλος υίὸς καὶ ἀλλος πάλιν, ἀλλ<sup>1</sup> αὐτὸς ὁ εἶς ἐστι διπλοῦς, οὐ τὴ ἀξία, ἀλλὰ τῃ φύσει. Nestoriana S. 281.

<sup>2)</sup> Loofs. art. Nestorius RE. XIII, 740, Loofs art. Marcellus RE. XII, 261.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Marii Merc. Compar dogm. Baluze p. 50 sq. Confitetur in verbo substantivo ipsum filium raro, licet argute, quia non expresse ab acternitate filium dicit verbum esse, sed verbum tantum, quod in substantia patris manens deus sit consubstantivus...., filium vero illum esse et dici debere adserit, qui ex Maria sit natus.

<sup>4)</sup> Nestor. y Cyrill. adv. Nest. 2, 7 MSG. LXXVI η ν μεν γάρ ό θεός λόγος και πρό της ενανθρωπήσεως οίος και θεός συνών τῷ πατρί, ἀνέλαζε δὲ ἐν ύστέροις καιροῖς τὴν τοῦ δούλοο μορφήν. Nestoriana S. 275.

Но съ вочеловъчениемъ Слово само по себъ не Сынъ Божий. «Хотя прежде Онъ былъ и назывался Сыномъ, но послъ принятия плоти, самъ по себъ—въ отдъльности не долженъ называться Сыномъ, дабы не ввести намъ двухъ сыновъ, такъ какъ и Христородица—Дъва родила Сына Божия» <sup>1</sup>).

Ближайшее основаніе этого объясненія онять чисто антіохійское. «Такъ какъ Сынъ Божій имѣеть два естества, то она, т. е., Христородица—родила не Сына Божія, а родила человѣчество, которое есть также сынъ, ради сочетавшагося съ нимъ Сына» и «ради носящаго почитаю носимаго, ради сокровеннаго почитаю видимаго (т. е. Христа), посему не раздѣляю чести Нераздѣляемаго, раздѣляю естество, но соединяю поклоненіе»<sup>9</sup>). Но здѣсь уже выступаетъ модификація антіохійской двураздѣльности Христа: какъ объявилъ папа Левъ Великій: agit utraque natura cum alterius communione, quod рторгіит еst, такъ училъ и Несторій: «немыслимо, чтобы Богъ Слово безъ человѣчества, что-либо сдѣлалъ»<sup>3</sup>).

Живи, говорить Лоофсь <sup>4</sup>), Несторій во времена халкидонскаго собора, онъ могъ бы быть столбомъ ортодоксін. Хотя онъ о соединеніи (виосіс) природъ говорить ръдко <sup>5</sup>), такъ какъ его терминомъ, какъ и древнихъ антіохійцевъ, было общеніе <sup>6</sup>) (соохіска), тъмъ не менѣе этотъ терминъ для него не

1) Nest. y Cyrill. adv. Nest. 2, 7 p. 88, Nestoriana 275 άλλ' ῶν πρό τούτου υίος xai xaλούμενος μετὰ τὴν ἀνάληφιν οὐ δύναται xaλείσθει zeywpiaμένος υίος, ἶνα μὴ δύο υίούς δογματίσωμεν ib. 2, 1 p. 69. Nestorina S. 274 υίον γὰρ ἐγέννησι θεοῦ xai ἡ γριστο τόχος παρθένος.

<sup>2</sup>) Nestor. y Cyrill. adv. Nest. ib. p. 69 ДВС. I, 576 Nestoriana 274 ἐπειδήπερ ό υίος τοῦ θεοῦ διπλοῦς ἐστι ϫατὰ τὰς φύσως, ἐγέννησε μὴν (Scil, ή χριστοτόχος) τὸν υίον τοῦ θεοῦ (οὐχ ἐγέννησε δὲ τὴν θεότητα) ἀλλ' ἐγέννησε τὴν ἀνθρωπότητα, ῆτις ἐστὶν υίος διὰ τὸν συνημμένον υίον ib. 2, 10 p. 100 ДВС. I, 580. διὰ τὸν φοροῦντα τὸν φορούμενον σέβω, διὰ τὸν χεχρυμμένον προσμινῶ τὸν φαινόμενον ἀχώρ μοτος τοῦ φαινομένου θεός, διὰ τοῦτο τοῦ μὴ χωριζαμένου τὴν τημήν οὐ χωρίζω · χωρίζω τὰς φύσως, ἀλλ' ἐνῶ τὴν προσχύνησιν. Nestoriana S. 262.

3) Nest. y Cyrill. 2, 7 p. 89. ούχ έστι του θεου λόγου άνευ της ανθρωπότητος πράξαι τι. Nestoriana S. 275.

- 4) Loofs Nestorius RE. XIII, 741.
- <sup>5</sup>) Marius Marc. ed. Bal. p. 145.
- 6) Лебедевь Всел. соб. І, 180. 181.

непріемлемь<sup>1</sup>), потому что для Несторія это общеніе, эта συνάφεια, служила основаніемъ личнаго единства историческаго Христа. Отсюда онъ охотно подписался бы подъ халкидонскимъ «въ двухъ естествахъ неслитно, неизмѣнно, нераздѣльно, неразлучно»<sup>2</sup>).

Христологія Несторія, пишеть Лоофсь, покоится на древнемь представлении объ историческомъ Христѣ, что было фундаментомъ также и западной христологіи <sup>3</sup>). Если между этими словами и общей христологіей Несторія съ одной стороны, и основнымъ vченіемъ позднѣйшей ортодоксіи съ другой, существуеть различіе, то по мнѣнію Лоофса 4), оно вытекаеть частью изъ невозможности на почвѣ исходящаго оть догос асархос ученія о естествахъ сдёлать понятнымъ, тёсно связанную съ религіознымъ придставлениемъ объ историческомъ Христь, въру въ вочеловѣченіе Бога<sup>5</sup>), частью изъ непослѣдовательности, причиною которой являлось недостаточно глубокое богословское образованіе Несторія. Насколько онъ серіозно стремился, несмотря на свое учение о двухъ естествахъ, видъть въ историческомъ Христь единаго богочеловъческаго субъекта яснъе всего видно изъ того, что діоделитскимъ латеранскимъ соборомъ 649 года <sup>6</sup>) былъ обвиненъ въ монооелитствѣ, такъ какъ писалъ «не иное-Богъ-Слово, и иное человъкъ, въ которомъ онъ воплотился такъ какъ одно было лицо того и другого по достоинству и по чести, чтимое изо всей твари, и не раздѣленное несогласіемъ желанія и воли, ни какимъ-либо образомъ, ни во времени»<sup>7</sup>). Можно, говорить Лоофсъ<sup>8</sup>), понять

<sup>3</sup>) Loofs RE. V, 637, 1 ff. X, 263, 36.

4) Loofs, Nestorius S. 741.

<sup>5</sup>) Cp. Loofs RE. X, 250, 60; 253, 17 sq. Loofs RE. Bd. IV, 49, 2.

<sup>6</sup>) См. подробно G. Krueger, art. Monotheliten въ RE. XIII, 407. ср. Hefele, CG., 189 ff.

7) Mansi X, 1120 BC. οὐχ ἄλλος ὁ θεὸς λόγος καὶ ἄλλος ὁ ἐν ῷ γέγονεν ἄνθρωπος. ἕν γὰρ ἡν ἀμφοτέρων το πρόσωπον ἀξὶα καὶ τιμὴ, προσχυνούμενον παρὰ πάσης κτίσεως, μηδενὶ τρόπω ἢ χρόνω ἐτερότητι βουλὴς καὶ θελήματος διαιρούμενον. Nestoriaua S. 224. <sup>8</sup>) Loofs, Nestorius RE. XIII, 741 f.



<sup>1)</sup> Procl. hom. c. 8 Mansi IV, 585 B.

<sup>2)</sup> Mansi VII, 116 ДВС. IV, 52 A sqq. ἐν δύο φύσεσιν ἀσυγχύτως ἀτρέπτως ἀδιαιρέτως, ἀχωρίστως.

сужденіе Өеодорита, когда посл $\pounds$ дній обозначаетъ Несторія, какъ челов $\pounds$ ка, qui nihil praeter doctrinam sanam novi aliquid docuit <sup>1</sup>).

Открыто испов'єдуемыя Несторіемъ антіохійскія идеи не пондавились благочестиво настроенной части константинопольской общины. Вибшательство его въ существовавшую здёсь ссору по поводу Богородицы и публичное выступление его противъ деотохос вызвали оппозицію. Многіе стали обвинять епископа въ самосатствъ<sup>2</sup>). Одинъ мірянинъ, по преданію жившій еще въ мірѣ Евсевій, позднѣе епископъ дорилейскій<sup>8</sup>), разсужденія Несторія на проповѣди по поводу никейскаго символа перебилъ крикомъ: «Нѣть самъ вѣчный Логосъ полвергъ себя второму рожденію»<sup>4</sup>). Особенно горячую оппозицію Несторій встрѣтилъ среди константинопольскаго монашества <sup>5</sup>). Изъ позднѣйшихъ жалобъ можно заключить, что Несторій съ ними обошелся весьма круто, чёмъ въ ихъ лицё нажилъ смертныхъ враговъ. Наконецъ, противъ него выступили оба его соперника по константинопольской каоедо Наиболье страстно оппонироваль близко стоявшій по своимъ убѣжденіямъ къ александрійцамъ Филиппъ. Онъ прямо упрекалъ патріарха въ ереси. Послѣдній платиль ему той же монетой. Обвинивь Филиппа въ. монихействѣ, такъ какъ онъ признавалъ божество способнымъ къ страданіямъ, Несторій осудилъ его вмѣстѣ съ его единомышленниками на константинопольскомъ σύνοδος ένδημούσα<sup>6</sup>). Проклъ лично ближе стоялъ къ Несторію. Лучшимъ доказательствомъ этого является, по мнѣнію Лоофса<sup>7</sup>), сказанная имъ



<sup>1)</sup> Theodor. fragm.. ep. ad Alex. Hierap. y Marii Merc. ed. Baluze p. 338.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1008-12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Evagr. 1, 9 cp. Leontius adv. Nest. et Eut. MSG. LXXXVI I p. 1389 AB.

<sup>4)</sup> Cyrill. adv. Nest. 1, 5 MSG. LXXVI 41 D. Αὐτὸς ὁ προαιώνιος λόγος καὶ δευτέραν ὑπέμεινε γέννησιν.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi IV, 1102.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Cyrill. ep. 11 ad Cael. common. 5 MSG. LXXVII, 88 sq. Nest. ad Cyrill. Mansi IV. 897 D.

<sup>7)</sup> Loofs. Nestorius S. 742.

«въ присутствін Несторія въ большой константинопольской церкви» проповѣдь по поводу праздника въ честь Маріи. Указывая на нѣсколько разъ рядомъ стоящія единеніе (ἔνωσις) и общеніе (συνάφεια)<sup>1</sup>), Проклъ доказывалъ правильность употребленія слова деото́хоς на томъ основаніи, что Логосъ образовалъ въ Маріи свой храмъ. Фактически проповѣдь эта была направлена противъ Несторія, полемизировавшаго противъ деото̀хоς<sup>2</sup>). Отсюда въ непосредствено слѣдовавшей за нею проповѣди Несторій попытался ослабить аргументы Прокла<sup>3</sup>).

Хотя все это, какъ сознаетъ самъ Несторій въ письмѣ къ Целестину, причинило ему не мало непріятностей<sup>4</sup>), тѣмъ не менѣе этой константинопольской оппозиціи, по миѣнію Лоофса, <sup>5</sup>) не слѣдуетъ придавать слишкомъ много значенія. Не только противъ Кирилла Несторій утверждалъ, что церковь столицы находится въ цвѣтущемъ состояніи<sup>6</sup>), но также писалъ и Целестину, что многіе изъ заблуждающихся принимають его доводы<sup>7</sup>), при чемъ вслѣдъ за этимъ приводитъ свою полемику съ Прокломъ въ формѣ далекой отъ всякаго неудовольствія. Этого мало. Въ концѣ 430 г., еще до полученія просьбы Іоанна антіохійскаго по этому поводу<sup>8</sup>), Несторій, разъяснивъ своему клиру, въ . какомъ смыслѣ можетъ и должно быть употреблено двото́хес, тѣмъ самымъ открылъ причину своей полемики противъ этого термина<sup>9</sup>). Отсюда Іоаннъ антіохійскій могъ совершенно серіозно думать, что безпорядки въ Константинополѣ улеглись<sup>10</sup>). Сообще-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi IV, 585 B cp. 580 B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Доказательства см. у Garnier II, 25 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мат. Merc. Sermo Ш у Baluze p. 70—74 ср. доказательства у Garnier Ц, 27 вд. Дальнъйшія проповъди Несторія противъ Прокла, по мизнію Лоофса-фантазія Гарнье, Loofs XIII, 742.

<sup>4)</sup> Nest. ep. 1 Mansi IV, 1022 D m ep. 2 p. 1024 C. Nestoriana S. 165. 5) Loois, Nestorius S. 742.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Nest. ep. 1 Mansi IV, 897 D. Nestoriana S. 168.

<sup>7)</sup> Nestor. Mansi IV, 1022.

<sup>8)</sup> Ioann. ad Nest Mansi IV, 1062 sq.

<sup>9)</sup> Nest. ad Ioann. Mansi V, 753 D. Nestoriana S. 183 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Mansi V, 756 C.

нія Кирилла<sup>1</sup>) и жаловавшихся на Несторія монаховъ<sup>2</sup>) о великомъ расколѣ въ Константинополѣ, по мнѣнію Вальха<sup>3</sup>), не заслуживають никакой вѣры. Часто и охотно повторявшіяся впослѣдствіи заявленія упомянутыхъ монаховъ, будто «народъ жаловался: мы имѣемъ императора, но не епископа»<sup>4</sup>), если и было справедливо, то только въ отношеніи самой незначительной части константинопольскаго населенія, находившейся въ сферѣ александрійскаго вліянія<sup>5</sup>).

Этой оппозиціей, какъ она ни незначительна была, ловко воспользовался Кириллъ въ интересахъ своей каседры. Смёло можно сказать, не будь Кирилла, не было бы и несторіанскаго спора<sup>6</sup>). Онъ съ особымъ рвеніемъ ухватился за случай, чтобы пом'вриться съ Несторіемъ. Но такъ какъ Кириллъ зналъ, что Несторій при дворѣ весьма популяренъ и въ большомъ фаворѣ у императора, то онъ рѣшился дѣйствовать съ крайней осторожностью.

Тактика состояла въ тоиъ, чтобы казаться вынужденнымъ вступить въ борьбу противъ своего личнаго желанія.

Кажется, еще въ Антіохіи Несторій приготовиль кь опубликованію свои пропов'єди <sup>7</sup>). Сділавшись константинопольскимъ епископомъ, онъ эти старыя пропов'єди около 429 г. объединилъ въ одну книгу вмісті съ новыми, изъ которыхъ нікоторыя насались деото́хос, и въ такомъ виді представилъ ихъ на судъ публики <sup>8</sup>). Еще раньше нікоторыя пропов'єди, а можеть быть и всю книгу, онъ самъ послалъ въ Римъ<sup>9</sup>). Это же собраніе пропов'єдей попало также и въ Египеть. возможно, даже помимо воли Несторія.

- 4) Mansi V. 1104 C.
- <sup>5</sup>) Loofs. RE. XIII, 742.
- 6) Harnack DG. 11 341. 342 ep. Loofs. S. 742.
- 7) Cp. Gennadius de vir. ill. 53 также Loofs RE. XIII, 738.
- \*) Loofs. Nestorius S. 742.
- 9) Caelest. ad Nest. Mansi IV, 1027 A cp. Cyrill. ep. 13 p. 96 B.

<sup>1)</sup> Cyril. ep. 11, 3 ad Cael. MSG. LXXVII 81 BC.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1104 AB.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Walch V, 448.

То обстоятельство, что, нѣкоторые легкомысленные люди могутъ черезъ нихъ совратиться, дало Кириллу поводъ не дальше какъ послѣ пасхи 429 г.<sup>1</sup>) въ одномъ посланіи ко всѣмъ египетскимъ монахамъ безъ обозначенія Несторія, но съ ссылкой на всѣ его аргументы оправдывать терминъ θεото́хос<sup>2</sup>) Списки этого посланія вскорѣ попали въ Константинополь и принесли здѣсь, по мнѣнію Кирилла<sup>3</sup>), великую пользу всѣмъ тѣмъ, кто ихъ прочелъ. Само собою еще большую пользу они принесли Кириллу, такъ какъ они усилили ослабѣвшую здѣсь оппозицію и вооружили вслѣдствіе этого Несторія противъ Кирилла<sup>4</sup>).

Одинъ изъ несторіевыхъ пресвитеровъ по имени Фотій тогда написалъ противъ посланія Кирилла. Это не все. Нападеніе «еретиковъ» дало поводъ Несторію въ одной проповѣди <sup>5</sup>) высказать ту мысль, что  $\vartheta$ εός λόγος не способенъ подвергаться ни рожденію, ни страданію <sup>6</sup>).

Какъ писаніе Фотія-такъ и проповѣди Несторія были Александрію подъ заглавіемъ «противъ тѣхъ, посланы въ ученіи соединеніи естествъ (во Христь) которые ΒЪ 0 или уничтожають божество Единороднаго, или боготворять человѣчество»<sup>7</sup>). Еще прежде. чѣмъ Кириллъ получилъ эти сочиненія, онъ услышаль оть побывавшихъ въ Константинополь александрійцевь о неудовольствіи Несторія. Вслѣдствіе этого Кириллъ написалъ приблизительно въ концѣ лѣта 429 г.<sup>8</sup>) свое первое посланіе къ Несторію <sup>9</sup>). Путемъ фикціи, что циркулирующія пропов'єди можеть быть и не



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Garnier II, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs RE. XIII, 742.

<sup>3)</sup> Cyrill. ep. 11, 4 MSG. LXXVII 81 C.

<sup>4)</sup> Cyrill. ep. 2 ad Nest. p. 40 C.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Nest. Sermo II y Mar. Mer. Baluze p. 56-70.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Cp. Cyrill. ep. 10 p. 64 sq.

<sup>7)</sup> Cyrill. ep. 10 p. 65 A ДВС. I, 349. πρός τοὺς διὰ τὴν συνάφειαν η τὴν θεότητα τοῦ μονογενοῦς σμιχροῦντας ἡ ἀποθεοῦντας τὴν ἀνθρωπό τητα.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Garnier II, 41.

<sup>9)</sup> Cyrill. ер. 2 р. 40 только по латыни см. у Marius Marc. ed. Ваluze р. 103.

Несторія, Кириллъ въ этомъ посланіи получилъ возможность въ приличной формѣ выразить неудовольствіе на устроенный Несторіемъ σха́одадоо оіхооцеонхо́о, присовокупивъ при этомъ, что также и Целестинъ римскій возбудилъ вопросъ о томъ, дѣйствительно ли дошедшія къ нему отъ самаго Несторія, проповѣди исходятъ отъ Несторія. Откуда получилъ Кириллъ эти свѣдѣнія о Целестинѣ—неизвѣстно. Во всякомъ случаѣ Целестинъ ему объ этомъ не сообщалъ <sup>1</sup>), да и самъ Кириллъ еще тремя-четвертями года позднѣе не думалъ писать о Несторіи никому изъ епископовъ <sup>2</sup>).

На это посланіе и на словесныя представленія подателя Несторій даль краткій, учтивый, но холодно, отрицательный отвѣть<sup>3</sup>). Вскорѣ расколь между двумя архіепископами сдѣлался непримиримымъ.

Какъ это справедливо замѣчено Лоофсомъ<sup>4</sup>), это произошло не изъ-за догматическихъ разногласій, а просто изъ-за того, что изъ Александріи въ Константинополь явилось нѣсколько разсорившихся съ Кирилломъ мужей, виновныхъ по Кириллу во всевозможныхъ преступленіяхъ, съ жалобами на своего архіепископа, причемъ всѣ эти жалобы были приняты Несторіемъ<sup>5</sup>). Когда Кириллъ узналъ объ этомъ, то онъ въ Мехирѣ т. е. въ конецѣ января или началѣ февраля 430 г.<sup>6</sup>), написалъ свое второе посланіе къ Несторію<sup>7</sup>), такъ наз. еpistola dogmatica. Упомянувъ въ немъ кратко о клеветахъ александрійцевъ, онъ считалъ своимъ долгомъ дать Несторію правильное изложеніе ученія о правой вѣрѣ. Судя потому, какъ кратки были объясненія и какъ пространно изложеніе и имѣя въ виду отвѣтъ Несторія, занимающійся един-

<sup>7</sup>) Cyrill. ep. 4 p. 44-50.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Cyrill. ep. 11 u Cael. ad Cyrill. p. 12.

<sup>7)</sup> Loofs RE. XIII S. 743.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cyrill. ep. Nr. 3 p. 43 Mansi IV, 885.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Loofs, Nestorius S. 743.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cyril. ep. 4 p. 44 C ep. 10 p. 68 A.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Garnier II, 41.

ственно догматическимъ вопросомъ 1) можетъ казаться, говоритъ Лоофсь<sup>2</sup>), что корень нозднёйщаго спора на самонь дёлё лежаль въ догматическомъ разногласи обонкъ архіепископовъ. Различія послё этого, конечно, съ каждымъ днемъ стали все болѣе и болѣе явственно выступать <sup>3</sup>), но какъ нало они первоначально значили для снора лучше всего показываеть посланіе, которое Кириллъ одновременно съ epistola dogmatica 4) написалъ своимъ, проживающимъ въ Константинополѣ, клирикамъ 5). Изъ этого писъма видно, что «ереси» Несторія также и въ глазахъ Кирилла не представляли никакой онасности. Въ случав присылки Несторіемъ въ Александрію достаточнаго вероисповедания. Кириллъ обещаеть издать посланіе, которое объяснить, что никто изъ подчиненныхъ Несторію епископовъ не имфеть права отказать посліднему въ новиновения. такъ какъ смысль и цёль его (соблазнительнато) поведенія очевидны. Это не все. Тоже инсьно дасть возможность видёть также и обратную сторону медали. Клряля бонтся. чтобы онь всяблетніе возвеленных на пего жачобъ не былъ вызванъ въ Константиноноль. Въ эточъ обстоятельстве и заключается причина всей его позднёйной абятельности, «Мы не бонися, пишеть Кирилль, ни проколжительнаго неребада, ни труда занищаться предъ судомъ ихъ.... Обыкновение бываеть такъ, что проимсель Спасителя, по поводу даже малыхъ и незначительныхъ дёль, осбираеть осборъ, чтобы очистить сною церьовь, которая содоржить въру ненорочную, чистую в благочестивую. А тоть несчастный (Несперій), котя бы и много людей сановныхъ, во его искательству, было монии обванителями, да не надбется быть судьею въ моемъ дѣлѣ, хотя бы право на это дано было ему анфитіо-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mansi IV, 892-1000.

<sup>2)</sup> Loofs, Nestorius RE. XIII, 743.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Cp. RE. IV, 50.

<sup>4)</sup> Cp. Garnier II, 53.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cyrill. ep. 10 p. 64 sqq. ayume no Mar. Marc. ed. Balance p. 103-108; ib. p. 69 ff.

номъ<sup>1</sup>). «По прибыти моемъ туда, я буду требовать иного суда, и онъ самъ, если угодно будетъ Богу, долженъ будетъ оправдываться въ своихъ хульныхъ словахъ»<sup>2</sup>).

Признавая себя правыкъ, Несторій не пожелалъ принесть Кириллу извиненіе въ томъ, что было искреннимъ убѣжденіемъ его совѣсти. Напротивъ, онираясь главнымъ образомъ на то обстоятельство, что одинъ изъ жалобщиковъ былъ пресвитеръ и всѣ они были судимы и осуждены церковнымъ судомъ, Несторій сталъ, по справедливой догадкѣ Тьерри <sup>3</sup>), настанвать у императора на преданіи Кирилла соборному суду, на которомъ расчитывалъ самъ иолучить предсѣдательство.

Послѣ этого Кириллъ уже пересталъ колебаться и началъ безпощадную войну противъ Несторія.

Зная, что сила константинопольскаго епископа заключается въ милости къ нему императора, Кириллъ рѣшилъ выбить Несторія изъ этой позиція. Съ этою цѣлью онъ написаль <sup>4</sup>) въ Константинополь три пространныхъ не формально, но по содержанію направленныхъ противъ Несторія, ноучительныхъ носланія къ императору Осодосію Младшему <sup>5</sup>), къ сестрѣ послѣдняго Августѣ Пульхеріи <sup>6</sup>) п, наконецъ, къ императрицѣ Евдокіи <sup>7</sup>). Одновременно съ этимъ Кариллъ въ видахъ успленія собственнаго значенія и безенасности постарался перетануть на свою сторому римскаго спископа, въ согласія котораго не быль еще увѣренъ <sup>8</sup>). Чтобы обезнечить себѣ успѣхъ въ этомъ дѣлѣ, онъ въ первые мѣсяцы

- <sup>3</sup>) Тьерри, Нестерій стр. 48. **49**.
- 4) Cp. Theod. ad Cyrill. Mansi IV, 1109 AE. Tillemont Mem. XIV, 667.
- <sup>5</sup>) Mansi IV, 617-79.
- 6) Mansi IV, 679-802.
- 7) Mansi IV, 803-84.
- 8) Cp. Cyrill. ad Juven. ep. 16 MSG. LXXVH 104 C.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cyrill. ep. 10 p. 69 f. хёх тойто просанда чигай простахай с Арартішнос (насмъщливое имя императора) (Loofs RE. XIII, 743).

<sup>2)</sup> Mar. Marced. Bal. p. 108 et dei favere dilacidabimas res magis, qua tenus de suis blasphemiis debeat satisfacere **ДВС. 1**, 352.

430 г.<sup>1</sup>) разработалъ свои пять книгъ хата то Nеоторіо босклий»<sup>2</sup>). Весною 430 г. онъ съ умнымъ препроводительнымъ посланіемъ <sup>3</sup>) отправилъ Целестину эти то́роос ёгочтас хефа́λана тый Зласфунный Negtopiou 4) выйсти съ многочисленными проповѣдями Несторія и своими двумя первыми посланіями къ нему <sup>5</sup>). Во всемъ этомъ о жалобахъ возбужденныхъ противъ самого Кирилла. конечно, нѣтъ ни слова. Кириллъ говорить только какъ върный и надежный защитникъ ортодоксіи. Какъ бы надѣясь на исправленіе Несторія. онъ замалчиваеть, что епископъ Доросей въ присутствии Несторія въ константинопольской церкви произнесь анафему на всёхъ тёхъ, кто величаеть Марію деотохос<sup>6</sup>), но тонкаго политика Кирилла, по удачному выраженію Лоофса. 7) можно узнать и въ добродѣтельной мантіи. Утверждая, что всѣ спископы на востокѣ (?!) и въ Македоніи съ нимъ солидарны<sup>8</sup>), онъ даеть Целестину понять, что послёднему необходимо письменно сообщить о своемъ согласномъ съ нимъ, Кирилломъ, образѣ мыслей всѣмъ македонскимъ и восточнымъ епископамъ<sup>9</sup>).

Обратившись въ Римъ, Кириллъ сдёлалъ чрезвычайно ловкій ходъ, давшій богатьйшіе результаты. Папа съ жаромъ взялся за дёло и осудилъ Несторія, даже не разсматривая его ученія. Что это было такъ, легко показать. Несторій въ своемъ посланіи къ папѣ предлагаетъ формулу: utraque natura quae per conjunctionem summam in una persona unigeniti adoratur <sup>10</sup>). Въ сущности это была западная формула, иной самъ Целе-

<sup>1)</sup> Tillemont Mém. XIV, 667.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cyrill, MSG, LXXVI 9-248.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cyrill. ep. 11 comm. MSG. LXXVII 80-89.

<sup>4)</sup> Cyrill, ep. 11 comm. MSG. LXXVII 89 cp. p. 85 B.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cyrill. ер. 11 р. 80 sq. и 85.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Cyrill. p. 81 ВС и 85 А. Что Кириллъ зналъ объ этомъ, ясно видно изъ ero epistola dogmatica къ Несторію.

<sup>7)</sup> Loofs RE. XIII, 744.

<sup>8)</sup> Cyrill. ep. 11 MSG. LXXVII, 84.

<sup>9)</sup> Cyrill. ep. 11 MSG. LXXVII, 85.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Mansi IV, 1023 sq. Hestoriana S. 171.

стинъ не зналъ<sup>1</sup>). Исторія халкидонскаго собора ясно указываеть, что западной ортодоксій мысли Несторія были ближе, чѣмъ Кирилла<sup>2</sup>). Но въ это время Целестинъ мало думалъ о формулѣ! Оставивъ въ сторонѣ свою христологію, онъ во всемъ положился на Кирилла, причемъ все сосредоточилъ въ одномъ пунктѣ дгото́хо;, чтобы имѣть хоть одно догматическое основаніе къ низложенію.

Впрочемъ причины для такого выступленія папы противъ Несторія были достаточны.

Въ константинопольскомъ епископѣ папа видълъ своего наиболье опаснаго соперника, который вездь становился ему поперекъ дороги. Въ этомъ отношении интересы Рима и Александріи совпадали. Традиціонная догматическая политика римскаго престола, говорить Гарнакъ<sup>3</sup>), со временъ Аванасія и Юлія или даже Димитрія и Фабіана была постоянно на сторонѣ александрійскихъ епископовъ, почему послѣдніе въ борьбѣ противъ зазнавшихся іерарховъ новаго Рима всегда должны были находить въ старомъ Римѣ естественныхъ союзниковъ<sup>4</sup>). Отсюда Александрія въ трудную минуту всегда могла разсчитывать на помощь Рима. Она могла быть увѣрена, что римскій напа ея не выдасть и не дасть въ обиду ея интересовь. За эти добрыя услуги и дружбу Александрія платила Риму тымы, что облегчала епископу вѣчнаго города доступъ во всѣ дѣла востока. Какъ это справедливо замѣтилъ Am. Тьерри, политика Рима по данному вопросу заключалась въ томъ, чтобы александрійскаго спископа сдѣлать первенствующимъ на востокѣ, подъ условіемъ, чтобы онъ самъ преклонялся предъ высшимъ первенствомъ того, кто уже въ это время титуловаль себя вселенскимъ патріархомъ <sup>5</sup>).

- 1) Harnack DG. II, 342.
- 2) Loofs RE. XIII, 744.
- <sup>3</sup>) Harnack DG. 11, 341.

 <sup>4</sup>) Солидарность Рима и Александріи выступаеть въ письмахъ Целе стина къ Кириллу I, 1; къ Іоанну антіохійскому с. 2 и къ Песторію с. 11.
 <sup>5</sup>) Тьерри. Несторій стр. 54; ср. Нагласк DG, II, 341—342.

41

Было еще одно обстоятельство, возбудившее Целестина лично противъ Несторія.

Осужденные на западъ пелагіане Целестій и Юліанъ вибсть съ тремя другими епископами явились въ Константинополь и попытались здёсь расположить въ свою пользу императора и архіепископа. Несторій такъ мало былъ пелагіаниномъ, насколько было возможно на востокѣ<sup>1</sup>), но онъ былъ совершенно неосвѣдомленъ въ западныхъ событьяхъ, почему и считалъ Целестія, какъ это видно изъ его письма къ послѣднему<sup>2</sup>), за невинно преслѣдуемаго. Итти наперекоръ римскому епископу въ этомъ дѣлѣ, не входило въ его виды. Уже въ своемъ первомъ дошедшемъ до насъ посланія къ Целестину оть начала 429 г.<sup>8</sup>). Несторій справляется, что рѣшено по дѣлу Юліана и его товарищей. Во второмъ посланіи отъ того же 429 г. 4), которому предшествовало по крайней мъръ еще одно подобное по содержанію посланіе <sup>5</sup>). онъ обращается къ папѣ съ тѣмъ же вопросомъ. Немного позднѣе, но въ томъ же 429 году, онъ, повидимому, получилъ свъдънія о пелагіанахъ при по средствѣ приведеннаго у Марія Меркатора commonitorium<sup>6</sup>). что по извѣстіямъ того же Марія Меркатора непосредственнымъ слъдствіемъ своимъ имъло изгнаніе пелагіанъ изъ Константинополя 7). Во всякомъ случаѣ его третье письмо къ Целестину, написанное около того времени, когда послѣдній относительно его занялъ уже опредѣленное положение (августь 430 г. или немного поздние) не упоминаеть болье о пелагіанахъ. Целестинь зналь, что Несторій не мыслить пелагіански <sup>8</sup>), но онъ еще ничего не слышаль

<sup>7</sup>) Едва ли въ 429 г. какъ думаетъ Гарнье (I, 5 и 71), но скоръе въ 430 г. Loofs RE. XIII, 744.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. его антипелагіанскія проповъди у Маг. Мегс. еd. Baluze p. 119-130.

<sup>2)</sup> Mar. Merc. ed. Balaze p. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi IV, 1021.

<sup>\*)</sup> Garnier Op. Mar. Merc. MSG. XLVIII 1, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loofs RE. XIII, 744.

<sup>6)</sup> Marc. Merc. ed. Baluze p. 132-142 cp. Loofs RE. XII, 343.

<sup>8)</sup> Caelest. ad Nest. Mansi IV, 1033 A.

•объ изгнаніи пелагіанъ <sup>1</sup>). Вмѣшательство Несторія въ дѣло •осужденныхъ пелагіанъ чрезвычайно ему повредило въ глазахъ Целестина <sup>2</sup>). Послѣдній отвѣтилъ нѣсколькими письмами вмѣсто того, чтобы объяснить въ чемъ дѣло ему и императору черезъ Марія Меркатора <sup>3</sup>).

Получивъ посланіе Кирилла, Целестинъ подъ вліяніемъ всего вышензложеннаго энергично взялся за это дѣло. Довольно того, что въ августь 430 г. онъ собралъ въ Римѣ соборъ <sup>4</sup>), который подъ его предсѣдательствомъ опредѣлилъ лишить Несторія церковнаго общенія въ томъ случаѣ, если онъ не покается въ теченіе десяти дней послѣ того, какъ приговоръ собора ему станетъ извѣстенъ. Соборное опредѣленіе черсаъ Кирилла было сообщено напой какъ самому Несторію <sup>5</sup>), и его клиру <sup>6</sup>), такъ и Іоанну антіохійскому <sup>7</sup>), Ювеналію іерусалимскому и македонскимъ епископамъ <sup>8</sup>), а также Ки риллу <sup>9</sup>), на котораго папой въ качествѣ своего мѣстоблюстителя было возложено приведеніе въ исцолненіе соборнаго постановленія относительно Несторія, если онъ въ опредѣленный срокъ не сознается въ своихъ заблужденіяхъ <sup>10</sup>).

Вслѣдствіе этого Кирилль, около начала ноября 430 г.<sup>11</sup>), составиль въ Александріи соборь и оть его имени написаль epistola synodica къ Несторію <sup>12</sup>). Это посланіе гласило, что ученіе Несторія—ересь и затьмъ сообщало ему двѣнадцать анасематизмъ, которые Несторій въ теченіе опредѣленнаго времени долженъ былъ подписать, если не желалъ

- Э) Krüger art. Marius BE. XII, 343, 19 и его Commonitorium.
- 4) Cyrill. ad Ioann. ep. 13 MSG. LXXVII, 96 B.
- <sup>5</sup>) Mansi IV, 1025.
- 6) Mansi IV, 1035.
- 7) Mansi IV, 1047.
- 8) Cp. Caelest. ep. ad Cyrill. Mansi IV, 1021 B.
- <sup>9</sup>) Mansi IV, 1017-21.
- 10) Mansi IV, 1020.
- <sup>11</sup>) Cp. Garnier II, 69.
- <sup>12</sup>) Cyrill. ep. 17 MSG. LXXVII, 105-122.

**4**1¢

<sup>1)</sup> Mansi IV, 1033 B.

<sup>2)</sup> Mansi IV, 1033 B.

быть отлученнымъ отъ церкви. Съ особымъ посольствомъ грамоты Кирилла и Целестина были отправлены въ Константинополь и вручены Несторію въ воскресеніе <sup>1</sup>), 6 декабря 430 г.<sup>2</sup>). Одновременно съ этимъ Кириллъ съ препроводительной запиской <sup>3</sup>) переслалъ посланія Целестина Іоанну антіохійскому и Ювеналію іерусалимскому.

Возложенная на Кирилла Римомъ, миссія чрезвычайно увеличила его самосознаніе. Онъ возложилъ на свою голову митру, подобную римскимъ епископамъ. и велѣлъ титуловать себя «вселенскимъ судьею», каковой титулъ перешелъ и къ его преемникамъ <sup>4</sup>). При такихъ обстоятельствахъ Кириллъ могъ бы сказать, что онъ достигъ своей цѣли, если бы ему удалось обвиненіемъ Несторія въ ереси отпарировать при дворѣ возведенныя на него самого жалобы. Это ему однако не удалось. Ходъ вещей мы прослѣдить не въ состояніи, но навѣрное можно сказать, что поучительное посланіе Кирилла при дворѣ нашло неблагопріятный пріемъ <sup>5</sup>) и что постунившія противъ Кирилла жалобы въ Константинополѣ не были сочтены клеветою.

Желая восторжествовать надъ своимъ врагомъ, бывшій въ милости у двора, Несторій лѣтомъ 430 г., возбудилъ вопросъ о созваніи вселенскаго собора<sup>6</sup>). Дату, когда впервые возникла мысль о соборѣ, нельзя точно установить. Если вѣрить Несторію<sup>7</sup>) на предстоящемъ соборѣ рядомъ съ воз-

7) Подробно см. Loofs RE. XIII 745 contra Hefele II, 165.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi IV, 1179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mar. Merc. ed. Baluze p. 74 и 87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cyrill. ep. 13 MSG. LXXVII 93 sqq. u ep. 15 MSG. LXXVII 104 sq.

<sup>4)</sup> Тьерри Амед. Нестор. стр. 58 съ ссылкой на Никиф. Калл. По инвнію Гутшинда титуль 2027; тё; одгора́гу; поздивйшаго происхожденія и впервые быль принять александрійскимъ епископомъ Филовеемъ послв выступленія его въ качествв судія при спорв между императоромъ Василіемъ II и патріархомъ Сергіемъ константинопольскимъ (999—1019) ср. Le Quien I p. 257 Gutschid, Kl. Schriften, II, 487.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Theod. ad Cyrill. Mansi IV, 1109.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Nest. y Evagr. 1, 7 MSG. LXXXVI/II, 2436.

бужденными противъ Кирилла жалобами и догматическимъ спорнымъ вопросомъ между нимъ и Несторіемъ имѣлось въ виду обсужденіе еще aliae res ecclesiasticae» <sup>1</sup>).

Будучи твердо увѣренъ въ своей ортодоксіп, Несторій въ расчетѣ на помощь благоволившаго къ нему императора открыто выступилъ противъ своего смертнаго врага. Повидимому онъ опасался, что во всѣхъ отношеніяхъ дискретированный Кириллъ не явится на соборъ <sup>2</sup>). Отсюда, когда императоръ Өеодосій сакрой отъ 19 ноября 430 г. назначилъ на Троицу 431 г. вселенскій соборъ въ Ефесѣ <sup>3</sup>), то въ высоко немилостивомъ посланіи къ Кириллу <sup>4</sup>), нисколько ни скрывая своего неудовольствія на его поведеніе въ догматическомъ спорѣ, онъ особенно напиралъ на то, что это его, Кирилла, обязанность не уклоняться отъ суда собора.

При такихъ обстоятельствахъ Несторій былъ настолько увѣренъ въ себѣ, что весь инциденть передачи ему 6 декабря посланія Кирилла и Целестина подъ угрозой анавемы не произвелъ на него никакого впечатления. Онъ говорилъ въ церкви: «Египтянинъ всюду распространяетъ клеветы, сѣетъ раздоръ и нападаетъ на меня съ золотыми стрѣлами... Согласіе и благосостояніе нашей церкви уязвляють его.. цвѣтущій видъ ея вызываеть у него яростные крики злобы. Онъ ненавистенъ ему, такъ какъ ему нужны смуты и раздѣленія для утвержденія и распространенія своего господства. Египтянинъ не вѣчный ли врагъ Константинополя и Антіохіи»? Дальше онъ напоминалъ исторію Милетія и Флавіана, а также Іоанна Златоуста, Настоящій споръ быль также плодомъ его черной зависти... «это болѣзнь египтянъ всюду вносить смуту; но пусть они знають, что ихъ вовсе не боятся и что насиліе ихъ не можетъ распространяться безнаказанно въ этомъ

4) Mansi IV, 1109.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Nest. ad Cael. Mansi V, 725 D.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Mansi IV, 1393.

<sup>3)</sup> Mansi IV, 1111.

знаменитомъ городѣ, покровительствуемомъ ихъ императорскими величествами» <sup>1</sup>). Несторій былъ настолько увѣренъ въ успѣхѣ своего дѣла, что Іоанну антіохійскому, рекомендовавшему ему, въ виду всего происшедшаго въ Римѣ, уступить <sup>2</sup>) въ своемъ отвѣтномъ посланіи, къ которому приложилъ кромѣ собственныхъ проповѣдей по поводу деотохос также анаоематизмы Кирилла <sup>3</sup>) прямо писалъ: «обычной наглости египтянина ты долженъ не особенно удивляться, такъ какъ ты имѣешь въ изобили старыя примѣры». Константинопольскій клиръ стоялъ на его сторонѣ <sup>4</sup>).

Имѣя въ виду истину, которая должна была восторжествовать на соборѣ, Несторій вскорѣ послѣ 6 декабря 4 30 г. двѣнадцать антанаоематизмамъ Кирилла противопоставили свои двѣнадцать антіанаоематизмовъ <sup>5</sup>), выражавшихъ квинтъ-эссецію его догматическихъ мыслей. По сообщенію Марія Меркатора, въ этихъ антіана еематизмахъ онъ подъ страхомъ отлученія запрещалъ наименованіе Маріи не богородицей, деото́хос, но mater dei verbi<sup>6</sup>). Несторій былъ впрочемъ не единственнымъ богословомъ, ко<sup>-</sup> торый высказался противъ анаоематизмъ Кирилла. Іоаннъ антіохійскій нашелъ ихъ аполлинаристичными <sup>7</sup>). Өеодоритъ <sup>8</sup>) и Андрей самосатскій <sup>9</sup>) литературно выступили рѣшительно противъ Кирилловыхъ анаоематизмъ, вслѣдствіе чего, пожалуй еще до ефескаго собора 431 г. <sup>10</sup>), Кириллъ вынужденъ былъ написать въ защиту себя особое посланіе <sup>11</sup>).

<sup>5</sup>) Hahn, Bibliothek, З Aufl. S. 316 по Марію Меркатору, ed. Baluze р.
142 sqq. по худшему тексту переводъ мхъ у Малеі IV, 1099 sqq. Loofs S. 745. 746.
<sup>6</sup>) Mar. Mer. ed. Baluze р. 144.

- 7) Johan ep. ad Firmum, Mansi V, 756.
- <sup>8</sup>) Theodor. ed. Schultze V, 1 sqq.
- 9) Cp. Cyrill. ep. 44 MSG. LXXVII, 228 C.
- <sup>10</sup>) Cp. Garnier II, 132; Walch V. 681.
- <sup>11</sup>) Cyrill. MSG. LXXVI 385-452 H 316-385. Loofs XIII, 746.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Marius Marc. ed. Baluze p. 84 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1061.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi IV, 754 ± 756.

<sup>4)</sup> Mansi IV, 754.

Во всякомъ случаѣ изъ-за одного спорнаго слова <sup>1</sup>) нынѣ возникъ волновавшій всю церковь вопросъ.

О первыхъ мѣсяцахъ 431 года, предшествовавшихъ ефескому собору, мы знаемъ весьма мало.

Во исполненіе императорской воли, начиная съ Пасхи, со всёхъ сторонъ устремились въ Ефесъ епископы къ предстоящему тамъ собору. Первый со своими епископами прибылъ въ Ефесъ Несторій<sup>2</sup>). Разсчитывая на поддержку императора и его комиссара комита Кандидіана, онъ явился гордо, предполагая на будущемъ соборѣ занять принадлежащее ему по сану предсѣдательское мѣсто. Вслѣдъ за нимъ во всякомѣ случаѣ задолго до назначеннаго императоромъ срока—Троица, 7 іюня—явился Кириллъ. Въ нарушеніе если не буквы, то по меньшей мѣрѣ смысла императорскаго приглашенія<sup>3</sup>), онъ взялъ съ собою не меньше пятидесяти египетскихъ епископовъ<sup>4</sup>), которые, по остроумному выраженію Гиббона<sup>5</sup>), только ожидали, чтобы Кириллъ легкимъ наклоненіемъ головы объяснилъ имъ, въ чемъ заключается воля св. Духа.

Прибывъ въ Ефесъ, Кириллъсоединился здѣсь съ Мемнономъ ефесскимъ. Результатомъ предстоящаго собора послѣдній весьма близко былъ заинтересованъ. Дѣло въ томъ, что по существовавшему въ церкви преданію, въ Ефесѣ провела послѣдніе годы жизни и скончалась Божія матерь <sup>6</sup>). Въ честь ея здѣсь былъ построенѣ великолѣпный храмъ по имени Марія, въ которомъ она особенно чтилась. Этотъ храмъ, говорятъ, былъ единственнымъ храмомъ въ христіанскомъ мірѣ ей посвященнымъ, такъ какъ въ то время еще крѣпко держался обычай посвящать храмъ имени того святого, мощи котораго въ немъ находились <sup>7</sup>).

2) Socr. VII, 34, 2 Evag. 1, 3. Чтобы ихъ было 16, какъ это читаемъ у Mansi V, 770 - это сомнительно; Loois RE. XIII, 746.

<sup>3</sup>) Mansi IV, 1113.

4) Evagr. 1, 3 Mansi IV, 1277 n 1381.

5) Гиббонъ V, 235,

<sup>6</sup>) Tillemont, Mem. 1 p. 467-77; Concil. III, 1102 ed. Harduini.

7) Тьерри, Несторій стр. 98. 99.

<sup>1)</sup> Nest. ad Caelest. Mansi V, 725 D.

Благодаря этому храму въ Ефесъ стекались массы богомольцевъ, почему ефесскій народъ, магистрать и клиръ, говорить Тьерри<sup>1</sup>), считали матерь Христа не только покровительницей, но и питательницей Ефеса. Въ виду этого опасаясь, чтобы ученіемъ Несторія не былъ нанесенъ ущербъ источнику его доходовъ, Мемнонъ принялъ самое живое участіе въ предстоящемъ соборѣ и рѣшительно сталъ на сторону Кирилла. Желая создать для культа Богородицы твердый оплоть на соборѣ, онъ по примѣру Кирилла приказалъ явиться на соборъ всѣмъ сорока епископамъ своей епархін и кромѣ того привлекъ не мало и чужихъ еписконовъ, изъ числа неприглашенныхъ своими митрополитами<sup>2</sup>). Если вѣрить современнымъ документамъ, нѣкоторыя изъ этихъ епископовъ были отлученые отъ церкви, низложеные за разныя преступленія и даже признанные еретиками <sup>3</sup>). Этого мало. Въ городъ была приведена точпа находившихся въ рабской зависимости отъ церкви крестіянъ для того. чтобы они поддерживали метафизические аргументы наспліями и криками 4).

Эта явившаяся въ Ефесъ темная масса была организована п усилена Кирилломъ. Флотъ, который привезъ его изъ Александріи былъ нагруженъ египетскими богатствами и значительною вооруженною силою. Оставивъ свои корабли стоять на якорѣ, Кириллъ вошелъ въ городъ торжественною процессіею: впереди его шли въ чинномъ порядкѣ пятьдесятъ епископовъ, а позади въ боевомъ порядкѣ цѣлая армія епископскихъ слугъ, параволановъ, матросовъ и наемныхъ людей, носильщиковъ и нищихъ, ставшихъ подъ знамена св. Марка и Божіей Матери съ готовностью на слѣпое повиновеніе <sup>5</sup>). Въ Ефесѣ египетское золото полилось широкой рѣкою. Краснорѣчіе и щедрость Кирилла ежедневно увеличивали число его при-

<sup>1)</sup> Тьерри, Несторій стр. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1381 D.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Mansi IV. 1376 ДВС. I, 790 ср. Тьерри 103,

<sup>4)</sup> Гиббонъ V, 236.

<sup>5)</sup> Тьерри, Несторій стр. 101; Гиббонъ У, 236.

верженцевъ и этотъ египтянинъ скоро довелъ дѣло до того, что могъ разсчитывать на преданность и на голоса двухъ сотъ епископовъ  $^{1}$ ).

Когда всё другіе епископы собрались и большинство сгорало нетерпёніемъ, Іоаннъ антіохійскій вмёстё съ епископами восточнаго діэцеза заставилъ себя ожидать. Наконецъ самое позднёе 20 іюня<sup>2</sup>), отъ него пришло Кириллу посланіе въ Ефесъ<sup>3</sup>), въ которомъ онъ послё 30 дней сухопутнаго путешествія предварялъ о своемъ прибытіи черезъ 5—6 дней<sup>4</sup>). Также и послы римскаго епископа задержались.

Комить Кандидіань, отправленный въ Ефесь императоромъ въ качествѣ его комиссара<sup>5</sup>), энергично требоваль ожидать прибытія восточныхь. Это было, конечно, не по вкусу Кириллу.

Боясь сопротивленія Іоанна антіохійскаго и опасаясь при такомъ полженіи дільнопасть на скамью подсудимыхъ, Кириллъ рѣшилъ воспользоваться благопріятными обстоятельствами и однимъ ударомъ разрубить узелъ.

Несмотря на письменные протесты 68 дессидентирующихъ еписконовъ, несмотря на всё представленія императорскаго комиссара<sup>6</sup>), Кириллъ и его партизаны съ Мемнономъ во главѣ 22 ію́ня при наличности 198 епископовъ открыли соборъ<sup>7</sup>). Разсчитывавшій на скорое прибытіе своихъ восточныхъ друзей, Несторій подобно своему предмѣстнику Іоанну Златоусту рѣшительно отвергъ юрисдикцію своихъ враговъ и не явился на ихъ троекратное приглашеніе. Онъ былъ осужденъ въ первый же день. О позднѣйшихъ его уступкахъ, какъ и объ его анавематизмахъ не было и рѣчи<sup>8</sup>). Пос.тѣ того какъ было доложено о переговорахъ

6) Mansi V, 765 sqq. н 770—оба документа отсутствуютъ въ актахъ Кирилла.

7) Mansi IV, 1123.

8) Loois RE. XIII, 746.

<sup>1)</sup> Гиббонъ, V, 236.

<sup>2)</sup> Mansi IV, 1272 C.

<sup>3)</sup> Mausi IV. 1121.

<sup>4)</sup> Cp. 40 дней пути у Mansi IV, 1272.

<sup>5)</sup> Mansi IV, 1120. V. 770.

его съ Кирилломъ до epistola synodica послѣдняго включительно и былъ прочитанъ рядъ мѣстъ изъ его проповѣдей, сказанныхъ до 430 г., руководимый Кирилломъ соборъ постановилъ, что оскорбленный Несторіемъ Іисусъ Христосъ черезъ св. соборъ лишилъ его епископскаго достоинства и вообще духовнаго званія <sup>1</sup>). Приговоръ этотъ, въ которомъ Несторій именовался новымъ Іудой, было приказано опубликовать и провозгласить на всѣхъ площадяхъ.

Ефесскій народъ ликовалъ и отпраздновалъ поб'єду своей покровительницы среди ночной суматохи иллюминаціей и иѣніемъ<sup>2</sup>). Кандидіанъ протестовалъ. Онъ запретилъ опубликованіе манифеста на улицахъ, приказалъ сорвать извъщенія объ этомъ и отправилъ ихъ ко двору<sup>3</sup>). Уже 29 іюня императоръ изготовилъ неодобрительное посланіе, которое сообщало о присылкѣ новаго комиссара, энергично требовало совмѣстныхъ обсужденій и строго запрещало епископамъ покидать Ефесъ до рѣшенія діла<sup>4</sup>). Но прежде чімъ это посланіе дошло до Ефеса, сюда прибыли антіохійцы и 27 іюня въ присутствіи императорскаго комиссара открыли свой соборь <sup>5</sup>). Отвергнувъ осуждение Несторія, соборь этоть пригласиль къ себѣ весь кирилловскій соборь для представленія объясненій по поводу его діятельности. Такъ какъ ть, кирилловцы. какъ это можно было предвидъть. не явились, то восточный соборъ кассировалъ ихъ приговоръ и низложилъ Кирилла и Мемнона<sup>6</sup>).

Между тёмъ явились папскіе легаты и тотчасъ же стали на сторону Кирилла<sup>7</sup>). Согласно данной имъ инструкціи они pro forum еновь разсмотрёли дёло, чтобы тёмъ возвысить значеніе апостольскаго престола. Партія Кирилла уступила и они



<sup>1)</sup> Mansi IV, 1212 D.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гиббонъ V, 237.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi IV, 1264.

<sup>4)</sup> Mansi IV, 1378.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi IV, 1259.

<sup>6)</sup> Mansi IV, 1065. 1068.

<sup>7)</sup> Mansi IV, 1279-91.

согласились со всёмъ, что было прочитано въ актахъ. <sup>1</sup>), Съ криками «новому Павлу—Целестину, новому Павлу—Кириллу» закрылся соборъ. который желалъ утвердить никейскую вёру и на которомъ не диспутировали, но все рёшали на основаніи мнёній авторитетовъ <sup>2</sup>). Вмёстё съ тёмъ, чтобы сдёлать пріятное Риму, кирилловцы—пожалуй въ V засёданіи—пошли на новую уступку, утвердивъ приговоръ западнаго собора по дёлу Целестія, Пелагія, Юліана и ихъ товарищей <sup>5</sup>).

О событіяхъ ближайшихъ 3—4 мѣсяцевъ мы имѣемъ довольно много источниковъ, но всѣ они безсвязны и плохо датированы<sup>4</sup>). Вслѣдствіе этого мы, не желая теряться въ деталяхъ ограничимся пересказомъ немногихъ главныхъ событій.

Взаимно отлучая другъ друга и утверждая, что на ихъ сторонѣ истина, а у противниковъ—ересь, оба эти собора обратились къ императору Өеодосію Младшему съ просьбой о рѣшеніи дѣла. Несчастный императоръ увидѣлъ себя въ отчаянномъ положеніи, оказавшись судьею между спорящими богословами. Чтобы какъ-нибудь поправить дѣло Өеодосій постарался рѣшить споръ, по выраженію Гарнака<sup>5</sup>), чисто византійски, признавъ правильнымъ низложеніе какъ Кирилла и Мемнона, такъ и Несторія<sup>6</sup>). По требованію Comes Sacrorum Іоанна, отправленнаго съ мирною миссіей въ Ефесъ, Кириллъ и Мемнонъ были взяты подъ стражу, а Несторій отданъ подъ охрану благоволившаго къ нему Кандидіана<sup>7</sup>). Возложенная однако на Іоанна миссія примирить партіи не удалась<sup>8</sup>). Неудача Іоанна побудила императора во второй половинѣ

- <sup>3</sup>) Mansi IV, 1337.
- 4) Loofs RE. XIII, 746.
- 5) Harnack DG. II, 346.
- 6) Mansi IV, 1396.
- 7) Mansi IV, 1397.
- 8) Walch V, 516.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi IV, 1291-1305.

<sup>2)</sup> Harnack DG. II, 345. 346.

августа <sup>1</sup>) пригласить ко двору депутатовъ той и другой партія <sup>2</sup>). Это было ловкимъ шахматнымъ ходомъ, давшимъ возможность выступить какъ антіохійцамъ, такъ и александрійцамъ предъ императоромъ съ равными шансами на успѣхъ. Не будь этого, антіохійцы, у которыхъ шелъ вопросъ быть или не быть ихъ теологіи ни за что не согласились бы участвовать на общемъ соборѣ съ александрійцами, гдѣ голоса ихъ были бы подавлены болѣе многочисленною партіей <sup>3</sup>).

Между тѣмъ Несторій. увидѣвъ себя виновникомъ всей этой смуты въ церкви, высокодостойнымъ образомъ рѣшилъ устранить свою личность изъ спора. Въ письмѣ, написанномъ задолго до императорскаго приговора по его дѣлу и рѣшительно отвергающемъ распущенную про него клевету, будто онъ предалъ анаоемѣ наименованіе Маріи дɛото́хо; <sup>4</sup>), Несторій сообщилъ о своемъ желаніи удалиться въ свой монастырь близъ Антіохіи <sup>5</sup>). Оріенталы приняли эту жертву Несторія, какъ должное, и въ своей инструкціи депутатамъ, отправлявшимся ко двору, ни словомъ не обмолвились о своемъ невинно-низложенномъ другѣ и вождѣ <sup>6</sup>). Въ это время Несторій получилъ предисаніе удалится въ свой антіохійскій монастырь <sup>7</sup>) и сдѣлалъ это безъ малѣйшаго неудовольствія <sup>8</sup>). Съ этого времени онъ умеръ для двора. Не смѣли упоминать даже его имени <sup>9</sup>).

Иначе дъйствовала противная партія. Она горой стала за своихъ арестованныхъ вождей Кирилла и Мемнона. Лучше всего это доказываютъ какъ посланіе кирилловскаго собора

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Loofs RE. XIII, 746.

<sup>2)</sup> Walch V, 522.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rohrbach S. 216. 217.

<sup>4)</sup> Mansi V, 777.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi V, 779.

<sup>6)</sup> Mansi IV, 1399 ДВС. I, 846.

<sup>7)</sup> Mansi V, 792.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Mansi V, 793.

<sup>9,</sup> Mansi V, 800. cp. Loofs, Nestorius S. 747.

къ императорамъ объ освобождении Кирилла и Мемнона<sup>1</sup>), такъ и данная ихъ депутатамъ инструкція<sup>2</sup>).

Здѣсь выступилъ одинъ новый, не принятый во вниманіе факторь-монашество. Столица и вся страна были наполнены пайками бродячихъ монаховъ. которые. не признавая никакого авторитета. фанатически вмѣшались въ споръ и охваченные религіозной идеей угрожали безопасности имперіи и церкви. Чрезъ свое внутреннее сродство, какъ и чрезъ происхождение свое и традицію. главная ихъ масса вступилась за александрійскаго іерарха и явилась въ рукахъ Кирилла самымъ могущественнымъ оружіемъ. Кириллъ нашелъ средство изъ своей темницы воздъйствовать какъ на членовъ собора въ Ефесћ, такъ при посредствѣ своихъ агентовъ въ Константинополѣ на тамошнее монашество <sup>3</sup>). Эти горячо откликнулись на призывъ александрійскаго владыки и подняли въ столицѣ на ноги клиръ и народъ. Въ Константинополѣ разразился форменный бунть <sup>4</sup>). При такихъ обстоятельствахъ императоръ приказалъ задержать соборныхъ депутатовъ въ Халкидонѣ, гдѣ самъ ожидался 11 Gorpiaeus—4 сентября <sup>5</sup>). Несмотря на личное вмѣшательство императора также и эти, намъ мало известные, переговоры въ Халкидоне <sup>6</sup>) остались безрезультатными<sup>7</sup>). Терпеніе кроткаго Өеодосія истощилось. При фанатизмѣ монаховъ, терроризирующихъ окружающихъ и упорствѣ спорящихъ, сознавая невозможность примиренія, онъ съ гнѣвомъ закрылъ соборъ и распустилъ по домамъ епископовъ<sup>8</sup>). «Богъ тому свидѣтель, сказалъ благочестивый императоръ, что не я былъ виновникомъ этихъ смутъ. Провидьние распознаетъ виновныхъ и накажетъ ихъ. Возвращай-

- <sup>1</sup>) Mansi V, 1440 ДВС. I, 875.
- 2) Mansi IV, 1457 sqq. ABC. 1, 892.
- <sup>2</sup>) Cyrill. ad Cler. Mansi IV, 1436.
- 4) Mansi V, 794 A.
- <sup>3</sup>) Mansi V, 794 B.
- 6) Cp. Walch. V, 526.
- 7) Loofs RE. XIII, 747.
- 8) Mansi V, 1465.

тесь въ ваши епархіи и постарайтесь загладить вашими личными добродѣтелями то зло и тотъ скандалъ, которые вы учинили на вашемъ сборищѣ» <sup>1</sup>).

Формально первый ефесскій соборь разошелся. но Кириллъ продолжалъ оставаться въ заключении. Фактически онъ чувствоваль себя побѣдителемъ. такъ какъ большинствомъ въ церкви была принята римско-александрійская точка зрѣнія. а соборъ Іоанна антіохійскаго признанъ отступническимъ сборищемъ<sup>2</sup>). Ближайшимъ дѣломъ Кирилла было освобожденіе изъ заключенія. Какъ это произошло-дело темное. Уже тогда существовало мнѣніе, что онъ подкупилъ придворную камарилью съ Августой Пульхеріей во главѣ и такимъ путемъ выбрался изъ темницы<sup>3</sup>). То, что мы знаемъ о позднѣйшей дѣятельности Кирилла, только подтверждаеть это предположеніе <sup>4</sup>). Возвращеніе въ Александрію было полнымъ тріумфомъ Кирилла. На востокѣ и на западѣ онъ выступалъ среди церковнаго моря, какъ чугунная скала православія. Еще во время его заключенія раздавались голоса, называвшіе его вторымъ Аванасіемъ 5). Это было яснымъ движеніемъ вверхъ. Съ ефесскими канонами въ рукахъ онъ имѣлъ возможность расправляться со встми противниками. Каноны эти были такимъ образомъ редактированы, что всякое его мѣропріятіе голою ссылкой на каноны являлось какъ бы санкціонированнымъ соборомъ  $^{6}$ ).

Ефесскій соборъ 431 г. былъ зенитомъ славы александрійца. Кириллъ добился великаго результата: онь остался не судимымъ. Этого мало. Его партія путемъ происковъ и взятокъ при дворѣ и въ Константинополѣ стала находить все

- <sup>3</sup>) Acac. Ber. ep. ad Alex. Hier. Mansi V, 819.
- 4) Rohrbach S. 217; Гиббонъ; V, 240.
- <sup>5</sup>) Mansi IV, 1464.
- 6) Rohrbach S. 217. 218.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гиббонъ V, 239.

<sup>2)</sup> Mansi IV, 1241; ДВС. I, 644.

болѣе и болѣе подъ ногами почву. Несторій обмѣнилъ свою каоедру на тихій монастырь. При содъйствіи Кирилловой депутаціи изъ Ефеса<sup>1</sup>) преемникомъ Несторія 25 ноября 431 г.<sup>2</sup>) сдѣлался во всемъ сочувствовавшій Кириллу<sup>3</sup>) Максиміанъ. Вскорѣ онъ открыто показалъ свои карты, проведя смѣщеніе четырехъ близко стоявшихъ къ Несторію епископовъ Евоерія тіанскаго, Доровея маркіанопольскаго, Элладія тарсскаго и Иллирія никомидійскаго<sup>4</sup>).

Однако эта побѣда Кирилла была еще не полная. Церковное общеніе между нимъ и оріенталами оставалось порваннымъ, Кирилловы анаеематизмы противниками его считались ересью, императоръ не хотѣлъ отказаться отъ ортодоксіи антіохійцевъ <sup>5</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ въ видахъ возстановленія единства церкви Өеодосій потребовалъ примиренія <sup>6</sup>).

Около половины 432 г. высочайшимъ посланіемъ на имя Кирилла и Іоанна антіохійскаго, по иниціативѣ Максиміана константинопольскаго, императоромъ была сдѣлана попытка уніи между двумя великими восточными іерархами<sup>7</sup>). Послѣ продолжительныхъ переговоровъ, о которыхъ мы хорошо освѣдомлены, въ началѣ 433 г. усилія императора увѣнчались успѣхомъ. Поведеніе Кирилла въ 432—433 г., говоритъ Гарнакъ, дѣлаетъ ему мало чести. Для него было болѣе важно провести въ церкви осужденіе своего смертнаго врага Несторія, чѣмъ защищать свою догматическую позицію. Онъ подписалъ предложенный ему антіохійскій символъ, потребовавъ единственно, чтобы отдѣльные главы противной партія и впереди всѣхъ Іоаннъ антіохійскій пожертвовали Несторіемъ<sup>8</sup>). Іоаннъ антіохійскій могъ

- 4) Walch V, 575 sqq. Loofs XIII, 747.
- <sup>5</sup>) Mansi IV, 1465.
- <sup>6</sup>) Cp. Walch V, 579--619.
- 7) Mansi V, 277 sqq.
- 8) Harnack DG. II, 346.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi V, 257.

<sup>2)</sup> Socr. VII, 37, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Cyrill. ep. 32 MSG. LXXVII 157.

раздблить съ нимъ славу заключенія мира, хотя и не могъ прикрыть того позора, который легь на него вслёдствіе предательства своего друга. Посят того какъ Навелъ эмесскій въ качествѣ посредника въ конпс 432 года достигъ компромиса съ Кирилломъ въ Александріи, миръ между Египтомъ и Востокомъ былъ заключенъ черезъ обмѣнъ писемъ между Кирилломъ и Іоанномъ<sup>1</sup>), а также посланіе, которое Іоаннъ кромѣ Кирилла отправилъ также Сиксту римскому и Максиміану константинопольскому<sup>2</sup>). Кирилль полписаль присланное ему Іоанномъ исповѣданіе, подъ которымъ могъ бы расписаться и Несторій <sup>3</sup>), а Іоаннъ антіохійскій одобриль постановленіе «св. собора»-т. е. Кирилловскаго conciliabubum относительно Несторія, сопроводилъ его ученіе анавемой и призналъ законность избранія и посвященія Максиміана константинопольскаго<sup>4</sup>), при чемъ отказался отъ требованія реабилитаціи сміщенныхъ, по требованію Максиміана константинопольскаго, четырехъ епископовъ. 5).

Условіями, на которыхъ была заключена унія, очень многіе антіохійцы остались недовольны<sup>6</sup>). Осужденіе Несторія и его ученія всѣ честные сочли за стыдъ и позоръ. Участвовавшіе въ веденіи переговоровъ Өеодоритъ и старый Акакій берэйскій, оракулъ антіохійцевъ, вошли въ число недовольныхъ. Только съ помощью Константинополя Іоанну удалось сломить оппозицію въ собственномъ діэцезѣ и принудить подчиненныхъ ему епископовъ къ признанію уніи<sup>7</sup>). Өеодоритъ и Андрей самосатскій уступили<sup>8</sup>), напротивъ другіе упорствовали и были смѣщены<sup>9</sup>). Съ теченіемъ времени шароховатости сгладились. Такъ сдѣ

9) Loofs RE. III, 748.,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ioann. ad Cyr. Mansi V, 289 sqq.Cyrill. ad Ioann. ep. 39 MSG. 77 175 sqq. <sup>2</sup>) Mansi V, 285.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs RE. XIII, 748.

<sup>4)</sup> Mansi V, 285.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Loofs, Nestorius S. 748.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) См. интересныя данныя у Walch V, 625.

<sup>7)</sup> Walch V, 630 sqq.

<sup>\*)</sup> cp. Theodoret ad Nest. Mansi V, 898 sq.

лалось возможнымъ назначеніе на тирскую еписконскую каоедру такого рѣшительнаго друга Несторія, какъ комитъ Ириней <sup>1</sup>). Догматическій вопросъ не былъ рѣшенъ и впервые во времена евтихіанскаго спора получилъ разрѣшеніе, благопріятное для антіохійской традиціи. Ефесскій соборъ Кирилла, бывшій по мнѣнію Лоофса<sup>2</sup>) судомъ ничѣмъ не лучше знаменитаго ефесскаго собора 449 г., былъ признанъ св. соборомъ, а Несторій—осужденнымъ. Этого мало. Даже въ высшей мѣрѣ, чѣмъ доселѣ, Несторій въ это время былъ принесенъ въ жертву мира.

Съ осени 431 г. Несторій, по его собственнымъ словамъ, жиль въ Антіохіи и пользовался всяческими почестями и уваженісмъ <sup>3</sup>). Въ одномъ посланія отъ 15 марта 432 г. къ давно распущенному ефесскому собору  $^{4}$ ), и въ другомъ на имя императора  $^{5}$ ), Целестинъ потребовалъ, чтобы Несторій былъ удаленъ изъ Антіохіи и поселень вдали оть всякаго человѣческаго общества. Оставшись глухъ къ просьбѣ Целестина, императоръ какъ бы забылъ о Иссторіи. Только черезъ четыре года<sup>6</sup>) Өеодосій по какой то причинѣ вспомнилъ о Несторіи и воспылалъ на него гнѣвомъ. Приказомъ отъ 30 іюля 435 г., онъ повелёлъ именовать несторіанъ симоніанами и сжечь всь его сочиненія <sup>7</sup>). Одновремено съ этимъ въ отмѣну своего перваго постановленія, назначавшаго Несторію мѣстомъ жительства Петру (въ Аравін)<sup>8</sup>), онъ приказалъ отправить его въ ссылку на оазисъ въ Египеть 9). Здѣсь, вдали отъ всего человѣческаго общества, Несторій продолжаль находиться въ 439 г., когда Сократь

- 1) Loofs RE. V, 638.
- 2) Loois RE. XIII, 748.
- <sup>2</sup>) Evagr. 1, 7 MSG. 86, 2, 2436 C.
- 4) Mansi V, 268 BC.
- <sup>5</sup>) Mansi V, 271 B.
- 6) Nest. y Evagr. 1, 7 MSG. LXXXVI/II, p. 2436.
- 7) Mansi V, 414 **ДВС.** 11, 487.
- 8) Mansi V, 255 cp. Walch V, 565.
- <sup>9</sup>) Nest. y Evagr. 1, 7 l. c.

42

закончилъ свою церковную исторію <sup>1</sup>). Ужасная повѣсть о смерти еретика у позднѣйшихъ писателей не имѣетъ исторической цѣнности <sup>2</sup>). Извѣстіе Захарія-ритора, будто Несторій былъ приглашенъ на халкидонскій соборъ <sup>5</sup>), по мнѣнію Лоофса <sup>4</sup>), есть ничто иное, какъ выдумка монофизитовъ противъ Халкидона. Несторій умеръ значительно раньше. Во всякомъ случаѣ Шенуте, умершій 1 іюля 451 г., въ своей проповѣди говоритъ о смерти Несторія, какъ о давно уже совершившемся факть<sup>5</sup>).

## VI.

## Церковное устройство восточно-римской имперіи на ефесскомъ соборъ 431 года.

Ефесскій соборъ 431 г. былъ тріумфомъ Александріи. Значеніе константинопольскаго епископа пало. Первымъ іерархомъ востока сдѣлался Кириллъ. Предъ нимъ открылась широкая дорога къ восточному папству <sup>6</sup>). Александрійская каеедра покрылась новымъ блескомъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ время ефесскаго собора. какъ замѣтилъ Гергенрэтеръ <sup>7</sup>), это моментъ, когда впервые выступилъ предъ оріенталами приматъ римскаго епископа. По крайней мѣрѣ въ этомъ духѣ выражались папскіе легаты, при чемъ со стороны членовъ собора по этому поводу не было сдѣлано никакихъ возраженій <sup>8</sup>). Этого мало. Туже самую честь оказывали Риму сами св. отцы въ своихъ восклицаніяхъ, оффиціальныхъ и должностныхъ отношеніяхъ<sup>9</sup>). Римъ

3) Zachar. Rh. ed. Ahrens und Krüger S. 4, 18 sqq. '

- <sup>6</sup>) Cp. Rohbach Die Alex. patriarch. S. 219.
- 7) Hergenröther Photius I, 53.

8) Mansi IV, 1296.

<sup>9</sup>) ep. Conc. Eph. Mansi IV, 1226.

Digitized by Google

:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socrat. h. e. VII, 34, 11.

<sup>2)</sup> Walch V, 561.

<sup>4)</sup> Loofs RE. XIII, 749.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I. Leipoldt, Schenute, diss. phil. Leipz. 1903 S. 46.

и Александрія, двѣ первыхъ каоедры въ церкви, явились здѣсь тьсно связанными и сохранили свою древнюю славу, которая не только не померкла предъ восходящимъ солнцемъ Константинополя, но выступила теперь еще ярче вслёдствіе пятенъ. лежавшихъ на этомъ солниѣ<sup>1</sup>). Сознавая опасность для своей власти со стороны высшихъ іерарховъ, Кириллъ энергично выступилъ противъ всякой церковной централизации. Этимъ духомъ запечатлѣны каноны собора. Діэцезальное устройство не признается. Каноновъ константинопольскаго собора 381 года какъ бы не существуетъ. О высшихъ митрополитахъ нътъ ни слова. Высшею властью въ церкви признается большій соборь. На этой точкѣ зрѣнія стоить первый канонь собора<sup>2</sup>). «Если который митрополить области, отступивъ отъ святого и вселенскаго собора, присоединился къ отступническому сонмищу, или послѣ сего присоединится, или мудрствовалъ, или будетъ мудрствовать, какъ Целестій, таковый ничего не можеть ділать противъ епископовъ своей епархіи, какъ уже низверженный отсель соборомъ отъ всякаго церковпаго общенія и недъйствительный; но еще будеть подлежать суду твхъ самыхъ епископовь епархіи и окрестныхъ митрополитовъ православно мудрствующихъ, для совершеннаго изверженія изъ епископскаго сана».

Тоже самое полное игнорирование диацезальнаго устройства выступаеть изъ разсмотрѣнія практической дѣятельности собора.

Несмотря на велпкія заслуги Мемнона ефесскаго передъ соборомъ кирилловцевъ, онъ въ глазахъ собора не больше, какъ обыкновенный митрополитъ, отличающійся отъ другихъ митрополитовъ только своимъ почетнымъ рангомъ. Ефесъ-митрополія—таково оффиціальное наименованіе этого города<sup>8</sup>), титулатура не встрѣчающаяся въ отношеніи другихъ вели-

**4**2\*

<sup>1)</sup> Hergenröther I, 53. 54.

<sup>2)</sup> ДВС. II, 16, 17 греч. текстъ см. выше стр. 534 прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1465. 1469. 1477 **ДВС.** II, 5. 15. 24.

кихъ каоедръ—римской, александрійской и антіохйской. О какой-либо высшей церковной власти Мемнона въ отношения другихъ провинцій діэцеза Азіи мы ничего не можемъ заключить. Напротивъ изъ актовъ собора можно вывести обратное.

Въ сельмомъ засъдания ефесскаго собора разсиатривалось дёло Евстаеія, епискова атталійскаго въ Памфиліи<sup>1</sup>). Какъ это явствуетъ изъ соборнаго посланія священному собору памфилійскому, Евставій, утомившись труднымъ положеніемъ епископа, отрекся отъ своего сана, почему былъ низложенъ и замъщенъ епископомъ Өеодоромъ. Оставшись недовольнымъ, онъ черезъ много лѣть послѣ низложенія обратияся къ ефесскому собору съ просьбой дать ему «честь в имя епископа». Соборъ снизошелъ на его просьбу и определиль «чтобы безь всякаго противоречія ниель онь какь ямя епископа, такъ и чость, и общение, съ тъмъ впрочемъ, чтобы онъ не рукополагаяъ, не занималъ церкви и самовластно не священнодъйствоваль, но развѣ когда пригласить съ собою или дозволить при случав брать и соепископъ поблагорасположению и любви во Христъ» 2). Сорбщая объ этомъ намфилійскому собору для свідінія, ефесскій соборь представляеть дальнѣйшую участь Евстаеія на полное усмотрѣніе епархіальнаго собора: «если же вы. пишеть ефесскій соборъ въ Памфилію, положите о немъ (Евстаеія) какое-нибудь еще более синсходительное решение, то и оно будеть угодно св. собору»<sup>3</sup>). О Мемнонѣ или его согласіи на все это во всемъ послание нътъ ни слова, что было бы въ высшей степени

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ДВС. II, 19 Mansi IV, 1476. Въ актахъ соборныхъ Евстаейй систематически называется митрополитомъ Памфиліи. Уже Тильмонъ (Tillemont, Mem. XIV, 774 note LV) замътилъ ошибочность этой повидимому интерполяціи. Провинція Памфилія въ то время дълилась на двъ провинцій съ метрополіями Side и Perge. Епископомъ первой былъ Амфилохій, второй Ветраніонъ. Между тъмъ по актамъ соборнымъ преемникомъ Евстаейя былъ присутствовавшій на соборъ епископъ Өеодоръ, занимавшій каеедру Атталіи памфилійской.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1476 **ДВС. II**, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi IV, 1476. 1477 ДВС. II, 21. 23.

странно, если бы епископъ ефесскій дъйствительно имѣлъ надъ Памфиліей высшую церковную власть.

Тоже самое вы видимъ изъ другого документа, именно «опредѣленія св. и вселенскаго собора противъ нечестивыхъ мессаліанъ» <sup>1</sup>).

Когда въ началѣ V вѣка въ юго-восточной части діэцеза Азія стала распространяться съ особою силою ересь мессаліанъ, то епископы Паифиліи Амфилохій сидійскій и Вереніань пергійскій обратились въ Константинополь съ просьбой за совѣтомъ и помощью. Вслѣдствіе сего дѣло это въ 426 г. было разсмотрено константинопольскамь σύνοдос ехдорнойся подъ предсёдательствоиъ Сисинія в решено въ томъ смыслё, что всѣ письменно анаоематствовавшіе ересь сохраняють свое церковное положеніе, именно «если будуть члены клира, да пребывають въ клирѣ, если міряне, да будуть допущены къ общенію», напротивъ «если откажутся анаоематствовать, то пресвитеры, вля діаконы, или въ другой-какой либо церковной степени, да извергаются и изъ клира, и со степени, и отъ общенія, а міряне да будуть отлучены»<sup>2</sup>). Въ ввду сильнаго роста ереси дъло о массаліанахъ епископами Вереніаномъ нергійскимъ в Амфилохіемъ сидійскимъ было предложено на разсмотрѣніе ефесскаго собора 431 г. Признавь правильнымъ опредъление константинопольскаго собора 426 г., ефесский соборъ 431 г. постановилъ предоставить решение отдельныхъ случаевъ памфилійскому собору съ епископами Вереніанонъ пергійскимъ и Амфилохіемъ сидійскимъ во главѣ. Въ случаѣ же если въ чемъ-либо возникнетъ затруднение или сомивние, то дело это должно быть передано на усмотрение большаго собора, т. е. памфилійскаго собора, усиленнаго епископами. одной изъ сосъдняхъ провинцій именно, Ликіи и Ликаоніи<sup>8</sup>). Также и въ этомъ актѣ пѣть ни слова о высшей церковной

<sup>3</sup>) Mansi IV, 1477: Praeterea dum conveniunt, quae utilia et necessaria ad concordiam et communionem et dispensationem, manifeste scriptis commen-

<sup>1)</sup> Mansi IV, 1477 **ДВС. II 22 sqq.** 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Phot. Bibl. cod. 52 cp. Mansi IV, 1477. ДВС. II, 23

власти ефесскаго епископа. Высшей инстанціей надъ епархіальнымъ соборомъ является не ефесскій епископъ, о которомъ въ соборномъ опредѣленіи даже не упоминается, а бо́льшій соборъ.

Не говоря объ епископахъ Ефеса и Кесаріи, тѣже децентралязаціонныя намѣренія собора выступаютъ также въ отношеніи даже такихъ великихъ іерарховъ, какъ антіохійскій и константинопольскій. Соборъ рѣшительно высказывается за обычный порядокъ и рѣшительно идетъ противъ подчиненія однихъ митрополитовъ власти другихъ. Лучшимъ доказательствомъ этого является 7-ой канонъ ефесскаго собора, изданный имъ въ связи съ дѣломъ кипрскихъ епископовъ

Какъ извѣстно, въ началѣ V вѣки антіохійскіе епископы, при поддержкѣ комита востока, заявили претензію на подчиненіе своей высшей церковной власти острова Кипра, въ гражданско-административномъ отношения принадлежавшаго къ діэцезу востока<sup>1</sup>). Противъ этого возстали кипріоты в въ 431 г. обратились къ ефесскому собору съ просьбой защитить ихъ оть посягательствъ со стороны антіохійскаго епископа. Слтаствіемъ этой просьбы явился седьмой ефесскій канонъ нашей кормчей: «Дъло, о которомъ возвѣстилъ боголюбивѣйшій соепископъ Ригинъ и вмѣстѣ съ нимъ боголюбивѣйшіе епископы кипрской области, есть нововведение, противное церковнымъ постановленіямъ и правиламъ св. апостоловъ, и посягающее на свободу всъхъ. Посему, такъ какъ общественныя болтани нуждаются въ сильнъйшемъ врачествъ, какъ наносящія больше вреда, и особенно если древній обычай не допускаеть, чтобы епископъ антіохійскій рукополагаль на Кипрѣ, какъ пись-

dentur. Si antem quaestio oborta de his, quae in hoc negotio sunt, et si quid difficile et ambignum fuerit, quod pientissimis episcopis non probatur, admotis scriptis omnia excutere debent. Et si relicti fuerint pientissimi episcopi vel Lyciorum, vel Lycáoniorum, non relinquatur tamen metropolitanus, provinciae cujuscumque fuerit. In commenterios haec referenda, ut si qui opus habent iis, inveniant, quo etiam aliis la diligentius exponant. (ABC. II, 24).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi IV, 1468 sqq. **ДВС. II**, 5 sqq.

менно и собственноустно возвёстили благоговѣйнѣйшіе мужи. пришедшие на святой соборъ: то предстоятели святыхъ кипрскихъ церквей будутъ сохранять неприкосновеннымъ и ненарушимымъ, по правиламъ св. отцевъ и по древнему обычаю, свое право-самимъ производить рукоположение благочестивѣйшихъ епископовъ. Тоже самое будеть соблюдаемо и въ другихъ діэцезахъ и во всѣхъ епархіяхъ чтобы никто изъ боголюбивѣйшихъ епископовъ не занималъ чужой епархів, которая прежде в издревле не признавала надъ собою власти ни его, ни его предшественниковъ; если же кто занялъ или силою подчинилъ себѣ, пусть возвратить ее, чтобы правила отцевъ не были нарушены, чтобы подъ предлогомъ священства не вкралась гордость земной власти, и чтобы мы не утратили, погубляя мало по малу, той свободы, которую дароваль намъ своею кровью Господь нашъ Інсусъ Христосъ, освободитель всёхъ человёковъ. Итакъ благоугодно святому и вселенскому собору сохранить чистыми и неприкосновенными въ каждой области тѣ права, какія она имѣла отъ начала по древнему обычаю. Каждый митрополить имбеть право для своего удостовѣренія взять списокъ съ этого опредѣленія. Если же кто предложить постановленіе, противное нынѣшнему опредѣленію, весь святый и вселенскій соборъ опредѣлилъ, да будетъ оно не дѣйствительцо» <sup>1</sup>).

Тоть же самый принципь независимости, но уже въ отношения простыхъ епископовъ былъ примѣненъ соборомъ для урегулирования древняхъ отношений епископовъ въ Европѣ. Соборное опредѣление по сему предмету гласить. «Согласно св. правилъ и внѣшнихъ законовъ, которые имѣютъ за себя древний обычай, а нынѣ силу законную, не должно быть вводимо ничего новаго въ городахъ Европы,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pitra I, 518, Mansi 1472 sq. *ABC*. 11, 13. 14.

но пусть управляются по древнему обычаю епископами, оть которыхъ зависѣли издавна, такъ какъ и нынѣ нѣтъ ни одного митрополита который иначе присвоилъ бы власть, ни послѣ на будущее время не должно вводить ничего новаго въ древніе обычаи» <sup>1</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ нѣтъ ничего удивительнаго, что Кириллъ съ особою энергіей выступилъ противъ высшихъ церковныхъ притязаній іерусалимскаго епископа Ювеналія, который попытался воспользоваться благопріятными обстоятельствами для возвышенія своей каеедры.

Обладая высшею церковною властью надъ тремя Палестинами, Ювеналій заявиль свои претензія на объ Финикіи и Арабію. Весьма возможно, что въ это время явился у него планъ возвысаться надъ епископомъ антіохійскимъ и сдёлать Іерусалимъ вмісто Антіохія церковной столицей востока<sup>2</sup>). Источники говорять объ этомъ мелькомъ, но все стоить за эту догатку. Въ актахъ ефесскаго собора 431 г. находится послание къ императору Өеодосію оть несколькихъ, стоящихъ на стороне Іоанна антіохійскаго, епископовъ. Изъ него выясняется, что епископы эти были посвящены Ювеналјемъ. Они сами ссмећвались въ законности своего посвященія, почему и сочли необходимымъ упомянуть, что они a pientissimo Juvenali olim ordinati. Вифсть съ твиъ они заявляли о studia et praes tigiae tales illius, которыя все еще имъють мъсто въ Финикія II я Арабія <sup>3</sup>). Въ Ефесъ судьба ему улыбнулась. Ювеналій заняль выдающееся мѣсто на соборѣ. Обстоятельства слагались, какъ нельзя лучше. Константинопольскій епископъ оказался на скамьъ подсудимыхъ. Кириллъ находился въ тюрьмв. Іоаннъ антіохійскій составляль особый соборъ. Римскій престоль быль представлень черезь легатовь. Слідствіемь этого было то, что Ювеналій подписывался на соборѣ на



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi IV, 1478. **ДВС. II**, 26.

<sup>2)</sup> Kattenbusch, art. Juvenal v. Jerusalem RE. IX S. 660.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi IV, 1402.

второмъ, и даже на первомъ, въ отсутствіе Кирилла, мѣстѣ. Въ это время онъ сдѣлалъ попытку воспользоваться своимъ положениемъ. Это видно изъ того, что въ IV засъдания<sup>1</sup>), онъ объявялъ, что обязанностью Іоанна антіохійскаго было (έγρην) τοτчасъ явиться на вселенскій соборь είς απολογίαν των έπαγομένων в оказать повиновение и честь — εύπαχούσαι χαί τιμή. σαι--- αποςτοπьς κοιν θρόνος Ρημα η Ιεροσολύμων άγίας του θεου έχχλησίας. τακъ κακъ эτο μάλιστα έθος, чτο ό των Άντιογέων θρόνος έξ αποστολικής ακολουθίας και παραδόσεως ιερνοαлямскою канедрою управляется и судится-Иболгован хай диха с. σθαι. Свой собственный дро́уоς 2), Ювеналій обозачаеть какъ апостольскій, тогда какъ антіохійской казедрѣ онъ отказываетъ въ этомъ предикатъ. Это не все. По рангу опъ ставитъ себя на первомъ мѣстѣ послѣ римскаго епископа. Вѣроятно Ювеналій виблъ самыя широкія горизонты, когда такъ действовалъ! Время было удобно для достиженія самыхъ честолюбивыхъ наибреній <sup>3</sup>). Въ IV засёданія Кириллъ присутствовалъ. Оть него не могло укрыться, куда направляются планы Ювеналія. Надо было быть слѣпымъ, чтобы содъйствовать яхъ исполнению: Іерусалимъ надъ Антіохіей, върнъе на мъсть Автіохіи, явится соперникомъ Александріи, значеніе которой онъ умалить. Могущественный епископъ Іерусалима, «ск. града Божія и Христа, матери всѣхъ церквей», можетъ оставить въ тѣни папу александрійскаго также точно, какъ сдѣлаль это въ отношеніи антіохійскаго іерарха! Въ виду всего этого Кириллъ не замедлилъ выступить противъ Ювенація. Въ актахъ ефесскаго собора о всей этой аферь iepyсалимскаго епископа нѣтъ ни слова. Однако изъ одного значительно позднѣйшаго документа, именно посланія папы Льва къ Максиму антioxiйскому <sup>4</sup>), вы узнаемъ, что Ювепалій

<sup>1)</sup> Mansi IV. 1312.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi IV, 1312 ДВС. I. 706.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kattenbusch RE. IX, 660. 661.

<sup>4)</sup> Leonis ep. Nr 119 Opp. I, 1212 (ed. Ball.).

per comentitia scripta пытался на соборѣ признать законными—firmare—свои insoleates ausus. Кириллъ сообщилъ ему, Льву, что предпринимается quid praedicti cupiditas и поэтому просилъ его, ut nulla illicitis conatibus praeberetur. Изъ всего вышеизложеннаго выступаетъ ничто иное, какъ то, что Ювеналій уже въ Ефесѣ пытался потребовать Palaestinae provinciae principatum.

## VII.

## Константинопольскій епископъ Проклъ и его положеніе въ восточной церкви.

Ефесскій соборь 431 г. нанесь сильный ударь честолюбію константинопольскаго іерарха. Онъ палъ, тогда какъ. его соперникъ, епископъ алек сандрійскій, поднялся на недосягаемую высоту. Такое положение однако было не продолжительно. Для Константинополя Несторій быль чужакомь и многими бранился, почему паденіе его не могло оказать рѣшительнаго вліянія на судьбу его казедры. Послѣ смерти ΒЪ 434 г. слабаго Максиміана. во всемъ дъйствовавшаго по указанію Рима и Александріи, на константинопольскую каоедру. вступилъ энергичный Проклъ, сумѣвшій въ короткое время направить дѣятельность своей каеедры на широкую дорогу. По желанію императора, совпадавшему съ требованіемъ партій, интронизація Прокла на константинопольскую каоедру совершилась такъ быстро, что онъ могъ принять участіе въ похоронахъ своего предшественника<sup>1</sup>). Произошло это не безпрепятственно. Такъ какъ Проклъ былъ посвященъ Сисиніемъ въ епископа Кизика, то противники его ссылались на канонъ, запрещавшій перемѣщенія епископовъ съ одной каседры на другую<sup>2</sup>). Возраженія эти однако остались безъ послѣдствій, такъ какъ Проклъ получилъ общее признание во всей церкви,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Socr. VII, 40. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Socr. VII, 35. 36.

въ томъ числѣ и въ Римѣ <sup>1</sup>). Его обходительность, ловкость и витіеватое краснорѣчіе сослужили константинопольской церкви великую службу <sup>2</sup>). Онъ склонилъ на свою сторону большую часть защитниковъ Несторія и уничтожилъ окончательно схизму іоаннитовъ, убѣдивъ въ 438 г. императора Өеодосія перенести земныя останки великаго Златоуста изъ Команъ въ Константинополь <sup>3</sup>).

Опираясь на императора Өеодосія Младшаго и константинопольскій σύνοδος ένδημοῦσα, Проклъ распространилъ свою власть на всю Малую Азію. Въ свое довольно продолжительное епископство ему удалось подчинить своей церковной власти діэцезы Өракію, Азію и Понть. Какъ это можно видѣть изъ актовъ халкидонскаго собора 4), имъ были посвящены всѣ азійскіе и большая часть понтійскихъ митрополитовъ <sup>5</sup>), съ епископами Ефеса <sup>6</sup>), Кесаріи каппадокійской <sup>7</sup>), 8), во главѣ. Не говоря другихъ и Анкиры 0 ลзเหпосвященіе скихъ митрополитахъ, епископовъ ефесскихъ патріархомъ временъ Златоуста константинопольскимъ co стало дёломъ обычнымъ. Епископы Ириклидъ, Кастинъ и Мемнонъ, по словамъ соборныхъ актовъ <sup>9</sup>), были хиротонисаны съ согласія константинопольскаго епископа, Василій рукоположенъ Прокломъ, чему содѣйствовалъ императоръ Өеодосій, наконець тоже было и съ преемникомъ его Вассіаномъ, который при помощи Прокла добился у императора Өеодосія II утвержденія на ефесской каоедрѣ<sup>10</sup>). Одновременно начинается посвящение константинопольскимъ епископомъ митрополитовъ

- 3) Socr. VII, 45; Theodor. V, 36.
- 4) Mansi VII, 445 ДВС. IV, 167.
- 5) Tillemont, Mém. XV, 704.
- 6) Tillemont, Mém. XIV, 712.
- 7) Tillemont, Mém. XIV, 711. 12.
- 8) Tillemont, Mém. XV, 704.
- <sup>9</sup>) Mansi VII, 293 ДВС. IV, 119.
- <sup>10</sup>) Mansi VII, 277 ДВС. IV, 113 sq.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hergenröther I, 56 anm. 7.

<sup>2)</sup> Socr. VII, 41; сочиненія его см. Mai, Spicil. Rom. t. IV, p. 77 sqq.

въ Понть какъ простыхъ---никомидійскаго, амазійскаго, гангрскаго и другихъ<sup>1</sup>), такъ и высшихъ-анкирскаго и кесаріе-каппадокійскаго. Это было сдѣлано Прокломъ. Изъ актовъ халкидонскаго собора явствуеть, что имъ былъ посвященъ Евсевій анкирскій<sup>2</sup>) и Өалассій кессарійскій, сами посвящавшіе по обычаю цёлый рядъ подчиненныхъ имъ митрополитовъ. Особенно интересенъ разсказъ о посвящении Өалассия. «Въ семнадцатое консульство царя (*Θеодосія* II) епископъ Проклъ. говорить Сократь <sup>3</sup>), рѣшился на удивительное дѣло, какого не дѣлалъ ни одинъ изъ прежнихъ епископовъ. Именно, когда епископъ Кесаріи каппадокійской Фирмъ скончался, кесарійцы пришли просить себѣ епископа. И между тѣмъ, какъ Проклъ думалъ, кого бы рукоположить на епископство, случилось, что въ одинъ субботній день пришли въ церковь повидатся съ нимъ всѣ члены сената. Въ числѣ ихъ былъ и Өалассій. имъвшій власть префекта надъ народомъ и городомъ въ имперіи. И на него то, несмотря на тогдашнюю молву, будто царь хочеть поручить ему управление восточными областями, Проклъ возложилъ руку и вмѣсто префекта сдѣлалъ его кесарійскимъ епископомъ».

Не ограничиваясь предѣлами Малой Азіи, вліяніе Прокла распространялось далеко на востокъ. Этимъ, конечно, онъ быль обязанъ императору, правой рукой котораго онъ являлся въ сферѣ церковнаго управленія.

Будучи обвиненъ во многихъ преступленіяхъ своими клириками предъ митрополитомъ iерапольскимъ Панолвіемъ и епархіальнымъ соборомъ, Аоанасій, епископъ, перрскій, признавъ себя виновнымъ, отказался отъ каоедры и поселился близъ Самосатъ. Отсюда онъ вскорѣ направился въ Константинополь и просилъ здѣсь защиты у Прокла константинопольскаго <sup>4</sup>). Слѣдствіемъ



<sup>1)</sup> Mansi VII. 445 ДВС. IV, 167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 449 ДВС. IV, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Socrat VII 48 р. п. стр. 579. 80.

<sup>4)</sup> Mansi VII, 312 ABC. 1V, 127 sqq.

этого явилось разсмотрѣніе дѣла Аеанасія, на константинопольскомъ σύνοδος ἐνδημοῦσα и посланіе Прокла къ епископу Домну антіохійскому съ просьбой пересмотрѣть дѣло<sup>1</sup>). Вторымъ примѣромъ подобнаго вмѣшательства является выраженіе Прокломъ своего согласія на посвященіе въ тирскаго епископа комита Иринея друга Несторія и двоеженца<sup>2</sup>).

Къ этому же времени относится попытка Прокла расширить свою власть на западъ на счетъ Иллирика.

Несколько иллирійскихъ епископовъ съ Перигеномъ помышлять объ кориноскимъ во главъ стали отдѣленіи. оть Рима и оть оссалоникскаго викарія и о подчиненіи Константинополю. Противъ этого энергично выступилъ папа Сиксть III-й. Въ нѣсколькихъ посланіяхъ <sup>3</sup>), папа, оправдывая обычнымъ путемъ-priorum judicium sequimur-cyществование викаріата, убѣждаеть митрополитовь Иллирика не противиться «спасительнымъ установленіямъ» и при неприкосновенности правъ каждаго изъ нихъ въ предблахъ своей провинціи jus ordinandi---нерушимо соблюдать привилеги епископа өессалоникскаго, а именно: представлять на его испытание и одобрение кандидатовъ въ епископа, а равно и самыя хиротоніи совершать не иначе, какъ съ его вѣдома, и обращаться къ его суду во всёхъ важнёйшихъ дёлахъ, majores causae, которыя онъ можеть ръшать или самъ вмъсть съ выборными изъ среды епископовъ или черезъ своихъ уполномоченныхъ<sup>4</sup>). Епископъ кориноскій, Перигонъ также наряду съ прочими долженъ подчиниться осссалоникской каоедрѣ и долженъ знать, что въ Римѣ, гдѣ считають своимъ долгоиъ противодѣйствовать всякимъ незаконнымъ узурпаціямъ, ни въ какомъ случать не допустять осуществиться его дерзкимъ, властолюбивымъ стремленіямъ <sup>5</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VII, 321-26 **ДВС. IV**, 130 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tillemont, Mém. XIV, p. 713.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sixt. ep. 8 Mansi VIII, 761 µ ep. 10 Mansi VIII, 762 sq.

<sup>4)</sup> Болње подробно это см. Sixt. ер. 10 Mansi VIII р. 762.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Sixt. ep. 8 Mansi VIII p. 761 CD. русс. пер. Лепорскаго, стр. 113. 113.

Подобнымъ образомъ Сиксть защищалъ права своего викарія передъ Прокломъ константинопольскимъ, который, повидимому, на нихъ посягалъ.

Хотя ему хорошо извѣстно-писалъ Сиксть въ своемъ посланіи отъ 18 декабря 437 года<sup>1</sup>), что Проклъ съ величайшею заботливостью-summa sollicitudine-хранить церковные каноны и какъ самъ не нарушаетъ отеческихъ постановлений, такъ и другимъ не дозволяеть этого дѣлать.-какъ то и подобаетъ доброму епископу, который сравнительно и не въ особенно почетномъ положенія можеть заслужить великую славу, если и другимъ не дозволитъ поступать противъ древнихъ обычаевъ, --- тѣмъ не менѣе онъ, папа, считаетъ нужнымъ обратиться къ нему -- Проклу, съ любезнымъ увѣщаніемъ быть особенно на сторожѣ противъ тѣхъ интригановъ, которые производять въ церкви смуты и раздоры, желая получить черезъ то личныя выгоды и добиться епископскаго сана. Въ виду этого онъ, Сиксть, желаеть, чтобы Проклъ,--который, конечно, и самъ по себѣ сділалъ бы это-наблюдалъ тотъ же самый обычай, который практикуется въ Римь, а именно, — чтобы всякій иллирійскій епископь, осмѣлившійся явиться въ Константинополь безъ грамоты епископа еессалоникскаго. считался презрителемъ и нарушителемъ каноновъ. Поступая такъ, онъ, Проклъ, окажетъ должную честь и правамъ епископа оессалоникскаго и всъмъ епископамъ Иллирика покажеть, что онъ строго блюдеть церковныя каноны и не, попустить быть тому, что не слѣдуеть дѣлать епископу»<sup>2</sup>).

Повидимому, Проклъ внялъ убъжденіямъ римскаго престола, такъ какъ дальнъйшихъ жалобъ, какъ кажется, не поступало.

Между тъмъ умеръ Сикстъ III. Его смертью, возможно, воспользовались нъкоторые иллирійскіе митрополиты, какъ удобнымъ случаемъ для осуществленія своихъ свободолюбивыхъ

<sup>1)</sup> Sixt. ep. 9 Mansi VIII, 762.

<sup>2)</sup> Mansi VIII р. 762 ВС. Цитирую по переводу Лепорскаго стр. 113. 114.

стремленій <sup>1</sup>). Слѣдствіемъ этого явилась жалоба еессалоникскаго епископа римскому папѣ Льву на нарушеніе правъ апостольскаго викарія.

Утвердивъ въ посланіи къ викарію Анастасію всѣ принадлежавшія его предшественникамъ права<sup>2</sup>), Левъ обратился съ обычнымъ наставленіемъ по этому поводу ко всёмъ иллирійскимъ епископамъ<sup>3</sup>). «По установленію самаго Госнода, даровавшаго апостольский примать Петру и создавшаго вселенскую церковь на основании его въры, забота римскаго епископа-пишеть Левъ въ своемъ послании-простирается на всЕ церкви. Участниками и помощниками въ этой заботь онь делаеть техъ, кто стоить съ нимъ въ общении любви. Такимъ участникомъ онъ, Левъ, дѣлаетъ теперь Анастасія. Слёдуя примёру предшественниковъ, память которыхъ для него священна, онъ поручаетъ Анастасію быть намѣстникомъ апостольскаго престола и вмѣняетъ ему въ обязанность наблюдать, чтобы никто не дерзаль на что-либо незаконное». Ему то папа и убѣждаетъ митрополитовъ повиноваться, увѣряя, что этимъ они окажуть повиновеніе не столько Анастасію, сколько самому ему. Преподавь затьмъ нъсколько правилъ касательно хиротонія, Левь опредбляеть отношенія митрополитовъ къ викарію. «Никто изъ нихъ не долженъ отказываться отъ приглашения викарія на соборъ. Всѣ возникающія между епископами тяжбы должны быть представляемы черезъ нихъ на судъ викарія, который и рѣшаетъ ихъ совмѣстно съ соборомъ. Митрополитамъ принадлежитъ право посвященія епархіальныхъ епископовъ въ предблахъ своихъ провинцій, но о каждомъ избираемомъ они должны ув'єдомлять оессалоникскаго епископа и спрашивать его совъта. Ему же предоставляется право хиротонисать самихъ митрополитовъ. Нарушать эти предписания и тьмъ творить обиду викарію

<sup>1)</sup> Лепорскій, Өессал. экзарх. стр. 119.

<sup>2)</sup> Leon. ep. 6 Mansi V, 1233 sq. VIII, 767 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Leon. ep. 5 Mansi V, 1231; VIII, 769 sq.

и апостольскому престолу никто дерзать не должень. Относиться къ викарію митрополиты должны точно также, какъ къ нимъ самимъ относятся епархіальные епископы. Кто изъ нихъ хочетъ пользоваться своими правами, тотъ не долженъ домогаться большаго, чтобы не потерять и того, что дано ему апостольскимъ престоломъ. Митрополиты должны при этомъ вѣдать, что за исполненіемъ данныхъ предписаній имѣетъ слѣдить викарій, который и будетъ время отъ времени сообщать о состояніи управляемыхъ ими церквей апостольскому престолу. Сюда же, какъ къ высшему трибуналу, митрополиты должны представлять черезъ викарія болѣе важныя дѣла и апелляціи» <sup>1</sup>).

Особаго успѣха изложенное посланіе не имѣло. Это можно видѣть изъ того, что отвѣтное посланіе иллирійскихъ епископовъ папѣ Льву изъ десяти митрополитовъ, подписано только шестью, при чемъ среди неподписавшихся были два вліятельнѣйшихъ митрополита, именно Аттикъ никопольскій и Еразистратъ кориноскій<sup>2</sup>), рѣшительно игронировавшіе папскія предписанія. Такъ напр., безъ спроса Анастасія оессалоникскаго Эразистратъ посвятиль въ г. Оесстій, вопреки желанію жителей, епископомъ совершенио неизвѣстнаго человѣка<sup>3</sup>), а Аттикъ, несмотря на всѣ приглашенія, систематически отказывался являться въ Өессалонику на соборы.

При такихъ обстоятельствахъ раздраженный Анастасій рёшилъ привлечь Аттика насильно и обратился за содъйствіемъ къ префекту Иллирака. Доставленный подъ конвоемъ въ Оессалонику, Аттикъ принужденъ былъ дать здёсь письменное обязательство впредь оказывать викарію полное повиновеніе и аккуратно являться на соборы. Объ этомъ было сообщено въ Римъ съ умолчаніемъ, копечно, о мёрахъ, благодаря которымъ была взята подписка. Возмущенный учиненными насиліями,

<sup>1)</sup> Mansi V, 1231 sq. VIII, 769. Цитирую по переводу Лепорскаго стр. 122.

<sup>2)</sup> Лепорскій стр. 123. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi V, 1274 --75.

Аттикъ отправился въ Римъ съ жалобой на Анастасія оесса\_ лониксаго <sup>1</sup>). Здѣсь въ присутствіи нѣсколькихъ своихъ епископовъ онъ слезно повѣдалъ папѣ, какъ Анастасій выхлопоталъ приказъ префекта привести его въ Оессалонику, какъ полиція вытащила его изъ храма, и какъ затѣмъ, несмотря ни на его болѣзнь, ни на суровые зимпіе холода, его заставили совершить тяжелый и до такой степени опасный переходъ по непроходимымъ снѣгамъ, что нѣкоторые изъ его спутниковъ лоплатились даже жизнью<sup>2</sup>).

Узнавъ объ этомъ, Левъ Великій чрезвычайно возмутился и написалъ Анастасію обширное посланіе, въ которомъ изложилъ счой взглядъ на вещи.

«Слѣдуя примѣру предшественниковъ-писалъ Левъ Анастасію<sup>3</sup>), — я сдёлаль тебя своимъ намѣстникомъ, чтобы ты помогаль мнѣ въ заботь, которую я должень имѣть по божественному установленію о церквахъ всей вселенной, и чтобы замѣняль меня въ отдаленныхъ провинціяхъ. При достаточной внимательности тебѣ не трудно было бы знать, что ты можешь дѣлать самъ и что должень представлять нашему суду. Тебѣ должно бы быть извѣстно, что о дѣлахъ важныхъ и вопросахъ трудныхъ следуеть спрашивать нашего сужденія, а потому у тебя и не было никакихъ разумныхъ оснований браться за то, что превышаеть мѣру твоей власти. У тебя есть достаточно моихъ писемъ, въ которыхъ я часто поучалъ тебя быть умфреннымъ въ своихъ дъйствіяхъ и править ввъренными тебъ церквами въ духѣ дюбви. Если въ отношении къ нерадивымъ и необходима мёра строгости, то въ примёненіи послёднихъ всегда должна сохранятся и любовь... Слыша, что ты совершенно отступиль оть данныхъ тебѣ правиль, чувствую, что и самъ я до нѣкоторой степени становлюсь виновнымъ; и если ужъ ты равнодушно относишься къ тому, какъ думаютъ о тебъ

<sup>1)</sup> Лепорскій, Өессал. экзарх. стр. 125.

<sup>2)</sup> Leon. ep. 14 Mansi V, 1279. 80.

<sup>3)</sup> Leon. ep. 14 Mansi V, 1278 sq.

другіе, то долженъ былъ, по крайней мѣрѣ, пощадитъ мою репутацію, чтобы сдѣланное исключительно тобой не казалось совершеннымъ съ моего соизволенія. Прочитай мои письма, прочитай всѣ посланія апостольскаго престола, адресованныя твоимъ предшественникамъ, и найди. дозволено ли было мною или моими предшественниками то, что ты сдѣлалъ.

Изложивъ затъмъ исторію «недостойньйшей обиды». причиненной Аттику и упрекнувъ Анастасія за недобросовѣстность представленныхъ имъ апостольскому престолу отчетовъ о своей діятельности, Левъ выражаеть крайнее удивленіе, какимъ образомъ Анастасій могъ такъ жестоко обойтись съ митрополитомъ только за одинъ его отказъ явиться на соборъ, да и то подъ предлогомъ болѣзни, и это тѣмъ болѣе. что если бы даже тоть и заслуживаль чего-нибудь подобнаго, то ему. Анастасію, слёдовало бы предварительно сообщить объ этомъ въ Римъ и подождать оттуда отвѣта. Но ты, очевидно, прекрасно зналь-пишеть Левъ-какъ я отвѣчу относительно пользованія услугами гражданской власти и потому поспѣшилъ немедленно исполнить свое желаніе, опасаясь, что, получивъ распоряжение иного рода, ты не будешь уже имъть возможности сдёлать по своему желанію. Можеть быть Аттикъ виновать еще въ чемъ-нибудь? Но если бы онъ совершиль даже и тяжкое преступленіе, нужно было подождать нашего опредѣленія, и самъ ты ничего не долженъ былъ рѣшать, прежде чумъ узнаешь нашу волю, потому что мы ввъряли тебъ свое намъстничество такимъ образомъ, что ты приглашенъ только къ участію въ заботь, а не получиль полноты власти.

Виѣстѣ съ тѣмъ, во избѣжаніе подобныхъ случаевъ, Левъ Великій сообщилъ Анастасію подробную инструкцію викаріальнаго управленія, долженствующую примѣнаться имъ въ будущемъ. Согласно послѣдней права митрополитовъ, ввѣренныхъ попеченію викарія, по обычаю, должны храниться нерушимо. Отъ установленныхъ правилъ съ ихъ стороны не должно быть никакихъ отступленій.— При выборахъ епархіальныхъ епископовъ, провинціальные митрополиты должны доносить о личности посвящаемаго и о согласіи на избраніе послѣдняго со стороны клира и народа еессалоникскому епископу, чтобы тоть утвердилъ сдѣланный выборъ. Равнымъ образомъ при замѣщеніи митрополичихъ каеедръ явившіеся на выборы новаго митрополита провинціальные епископы также должны сообщать имя намѣченнаго кандидата викарію и спрашивать его мнѣнія. Словомъ, ни одна епископская хиротонія не должна совершаться безъ вѣдома намѣстника апостольскаго престола. Но въ свою очередь и послѣдній, если . выборы совершены правильно, не долженъ допускать въ утвержденіи ихъ никакихъ проволочекъ.

Въ порядкъ судебныхъ инстанцій, первую-низшую стунень представляетъ провинціальный соборъ, который долженъ собираться дважды въ годъ. Здёсь разбираются жалобы клириковъ другъ на друга и на своихъ епископовъ. Если возникаеть дело между самими епископами, то митрополить провинціи обяванъ представить о немъ обстоятельное донесеніе викарію, который и рѣшаеть его или по собственному усмотрѣнію или передаеть на обсужденіе викаріяльскаго собора. Относительно этихъ викаріальныхъ соборовъ папа убъждаетъ Анастасія не допускать злоупотребленій: собирать ихъ, когда только заставляеть дъйствительная необходимость, по особо дѣламъ, причемъ рекомендуется довольствоваться важнымъ всего лишь двумя епископами отъ каждой провинціи, которыхъ угодно будетъ послать митрополитамъ; при этомъ дается еще предписание не задерживать явившихся болье пятнадцати дней отъ назначеннаго для явки срока. Викарій и созываемый имъ соборъ составляетъ вгорую и третью судебную инстанцію. Если, наконецъ, рѣшеніе того или другого вопроса не подъ силу викарію, равнымъ образомъ, если по извѣстному дѣлу, разбираемому на викаріальномъ соборѣ, присутствующіе епископы разойдутся въ своемъ мибній съ викаріемъ, то за решениемъ такихъ трудныхъ делъ и спорныхъ вопросовъ сле-

43\*

дуеть обращаться къ апостольскому престолу, причемъ въ послѣдняго рода случанхъ должно препровождать и отчетъ о соборныхъ дѣяніяхъ.

Въ заключение послания Левъ просить и увъщеваетъ Анастасія и прочихъ епископовъ Иллирика, не нарушать своими спорами того, что установлено папскою заботливостью въ цёляхъ охраненія церковнаго единства, каковое можетъ быть прочно только тогда, когда между епископами крѣпкія узы взаимной любви и господствуеть полное согласіе. А это последнее выражается въ подчинении однихъ епископовъ низшаго ранга-другимъ, высшимъ. «Хотя по своему достоянству, епископы и равны, но рангъ ихъ не одинаковъ. И между блаженнъйшими апостолами при подобіи чести было нѣкоторое различіе власти, и хотя избраніе всѣхъ было одинаково, однако одному дано преимуществовать предъ прочими. Этимъ предустановлено было и различіе между епископами, чтобы не всякій присваивалъ себѣ все, но чтобы одни первенствовали среди епископовъ извѣстной провинціи, другіе, занимающіе канедры въ выдающихся городахъ, простирали свое попеченіе на болье общирные округи, а черезъ послъднихъчтобы управление вселенской церкви сводилось къ единой канедри Петра. Итакъ заключаетъ папа, кто начальствуетъ надъ другими, тоть не долженъ тяготиться твиъ, что надъ намъ самимъ есть высшій начальникъ, и обязанъ такимъ же повиновеніемъ послѣднему, какого онъ самъ требуетъ отъ другихъ; равнымъ образомъ, если кто самъ не хочеть нести тяжкаго бремени, то не дерзаеть возлагать его и на другого» 1).



<sup>1)</sup> Leon. ер. 14 Mansi V, 1278 sqq. Цитирую по переводу Лепорскаго стр. 127—131.

— 677 — . . . .

## Третья и послѣдняя борьба Александріи и Константинополя изъ-за первенства на востокѣ.

Послѣ смерти Прокла въ 446 г. константинопольскую каоедру занялъ Флавіанъ, по опирающемуся на хорошіе древніе источники сообщенію у Өеофана<sup>1</sup>) и Никифора<sup>2</sup>), пресвитеръ и охерофода; константинопольской церкви. Гдѣ опъ получилъ свое богословское образованіе, неизвѣстно. Однако изъ вражды обнаруженной къ нему Діоскоромъ еще до его посвященія<sup>3</sup>), изъ его исповѣданія<sup>4</sup>), (единственное, что мы имѣемъ отъ Флавіана, кромѣ его апелляціи къ папѣ) и наконецъ изъ его выступленія противъ Евтихія—можно заключить, что онъ получилъ свое образованіе въ сферѣ антіохійскаго вліянія<sup>5</sup>).

Занявъ константинопольскую каоедру. Флавіанъ еще выше поднялъ блестящее ея положеніе. Діэцезы азійскій и понтійскій находились у него въ полномъ подчиненія. Форумъ константинопольскаго енископа съ его σύνοдо; гудиробота сдѣлался обычной формой суда для епископовъ и митрополитовъ Малой Азів. Такъ изъ актовъ халкидонскаго собора можно видѣть, что въ 448 г. въ константинопольскомъ σύνодо; гудиробота разбиралось спорное дѣло между лидійскимъ митрополитомъ Флоренціемъ и подчиненными ему еписко-, пами Іоанномъ и Коссиніемъ <sup>6</sup>). Изъ того же источника мы узнаемъ, что по суду Флавіана константинопольскаго былъ смѣщенъ ефесскій епископъ Вассіанъ и на его мѣсто поста-

<sup>1)</sup> Theophan. ad ann. 5939 ed. de Boor. I, 97.

<sup>2)</sup> Nicephor. 14, 47 ed. Par. 1630 II, 546 C.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Flav. Appell. см. ниже стр. 700 прим. 7.

<sup>4)</sup> Mansi VI, 539 sqq. Hahn. Bibliothek 3. aufl. § 223.

<sup>5)</sup> Loofs art. Flavianus v. Konstantinopel RE. VI, 95.

<sup>6)</sup> Mansi VI, 652. ДВС. Ш, 204.

вленъ Стефанъ<sup>1</sup>). Рядомъ съ этимь идя по стопамъ Прокла, Флавіанъ чрезвычайно усилилъ свое вліяніе и на востокѣ.

Едесскіе клирики Самуиль, Кирь, Мара и Евлогій обратились къ антіохійскому епископу Домну съ жалобой, въ которой обвиняли своего епископа Иву, вѣрнаго друга и ученика Өеодора мопсуецкаго въ ереси и всевозможныхъ преступленіяхъ<sup>2</sup>). Прибывъ въ Антіохію и уб'єдившись, что зд'єсь они не имѣють никакихъ шансовъ на успѣхъ своего обвиненія, они отправились въ Константинополь и подали Флавіану и императору Өсодосію II жалобу на Иву<sup>3</sup>). Слёдствіемъ этого было разследование дела Ивы особой комиссией, состоящей изъ епископовъ Фотія тирскаго. Евстаеія беритскаго и Уранія иммерійскаго, комиссіей, къ которой въ качествѣ представителя Флавіана быль командировань константицопольскій діаконъ Евлогій. Дѣло это, тянувшееся долгіе годы въ концѣ концовъ дошло до халкидонскаго собора, причемъ прочитанное здъсь предыдущее ръшение прямо было названо «ръшеніемъ архіепископа Флавіана и приказомъ богоспасаемаго императора»<sup>4</sup>). Наконецъ, къ тому же Флавіану обратился съ просьбой о защить Домнь антіохійскій, стьсненный александрійскимъ папой Діоскоромъ<sup>5</sup>).

И въ то самое время, когда Константинополь опять поднялся на ноги и принялся за подчинение своей власти митрополитовъ Малой Азіи и востока, противъ него выступилъ его старый врагъ--александрійскій епископъ.

Въ 433 г. по настоянію двора была заключена унія между александрійцами и антіохійцами. Эта унія прикрыла



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VII, 227 ДВС. IV, 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 197 ДВС. IV, 83 н сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi VII, 213 ДВС. IV, 91. 92.

<sup>4)</sup> Thamassinus, Vetus et nova ecclesiae disciplina circa beneficia etc. Par. c. 10 n. 6; Hefele CG. II, 292. 461 sqq.; Hergenröther I, 58. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Domni ep.=Theod. ep. 86 Martin, Le Pseudo-synode. Par. 1875 p. 80; Martin, Actes du Brigandage d'Éphèse Par. 1875 p. 139-143 9. Hoffmann, Verhandeungen d. Kirchenversammlung zu Ephesus am 22 August 449. Kiel 873 S. 61, 22 ff.

но не уничтожила учительнаго разногласія александрійской и антіохійской христологій. Это оказалось не безъ послъдствій. Причина заключалась не только въ антіохійцахъ, которыхъ нельзя было склонить къ уступкамъ, но и въ томъ, что Кириллъ, принявъ формулу, предложенную антіохійской партіей, пошелъ противъ воли своихъ горячихъ сторонниковъ<sup>1</sup>). Твердо держась о́µооо́осос о́µĩv, формула эта болѣе благопріятствовала принятію ученія о двухъ естествахъ во Христѣ, чѣмъ объ одномъ, такъ какъ рядомъ съ высокозначительнымъ о̀о уа̀р φо́озею ёмосіс у́е́гоже стоитъ та̀с де́е εὐαγγελικа́с ка̀с а̀тоотоλιка̀с περί тоῦ хυρίου φωνа̀с і́оµеν τοὺς θεολόγους ǎvôpas та̀с µѐv хоиопою́ючтас ὡς ἐφ' ἑνὸς προσώπου, τὰс дѐ діагроῦνтаς ὡς ἐπὶ д̇́о µὑσεων.

Между тымъ на востокѣ, говорить Лоофсь<sup>2</sup>), не было теологія, которую эта формула удовлетворяла. Она соотвѣтствовала традиціямъ запада, гдѣ можно было утто единство лица, то двойственность естествъ, верждать такъ какъ здъсь ученіе о природахъ во Христъ въ нъотношения получило характеръ схематическаго, которомъ но не доведеннаго до конца сужденія, относящагося къ одному историческому лицу: развившееся не на почвѣ ученія о естествахъ и опирающееся съ не философской наивностью на историческую личность Спасителя, ученіе объ una persona Christi<sup>3</sup>) нейтрализовало здѣсь въ случаѣ надобности ученіе о природахъ, т. е. препятствовало тому, чтобы единство и вивств саностоятельность личности Іисуса въ своей философской послъдовательности подвергло опасности утверждение о 2-хъ природахъ, въ которомъ заключается религіозный интересь божескаго и человѣческаго существа Госиода <sup>4</sup>). На востокѣ соотвѣтствовавшее западному persona

Cp. Isidor Pelus. ep. I, 324 τακπε Ehrhard, Die Cyrill von Alexand rien zugeschriebene Schrift περί τῆς τοῦ Κυρίου ἐνανθρωπήσεως ein Werk Theodorets von Cyrus Tüb. 1868 S. 216.

<sup>2)</sup> Loofs art. Eutyches RE. Bd. V S. 636.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Loofs art. Christologie RE. IV, 38.

<sup>4)</sup> Loofs art. Eutyches RE. Bd. Y S. 636. 37.

слово жро́сштоу въ богословско-научномъ значенія являлось напротивъ синонимомъ о́жо́стаси; въ смыслѣ то̀ хад' є́аэто̀ о́фесто́;, (отдѣльный предметъ, отдѣльное существо въ метафизическомъ смыслѣ), но могло также, во всякомъ случаѣ, согласно своему коренному значенію, употребляться для обозначенія совершающагося на глазахъ явленія, представившейся фигуры, все равно была ли она фа́утасµа µ'n о́фесто́; или форма явленія одной о́жо́стаси; или нѣсколькихъ о́жоста́си; <sup>1</sup>). Понимали ли антіохійцы уніонную формулу, въ томъ или въ этомъ смыслѣ, но Кириллъ тотчасъ же долженъ былъ со своей стороны датъ ей свое истолкованіе. Во всякомъ случаѣ можно утверждать, что на востокѣ еще не было теологіи, которой бы эта формула соотвѣтствовала.

формула компромисса, уніонная формула CII0-Какъ собствовала выработкъ средняго положенія. Такъ или яначе, но слѣдствіемъ унія былъ миръ. Нечего, конечно, и сомиѣваться. что каждая партія разсматривала унію, какъ къ побъдъ Лля полной своего воззрънія. a.1eзалогъ въ данномъ случаѣ ксандрійскихъ еписконовъ шла рѣчь ни о чемъ другомъ, какъ о господствѣ александрійской христологіи.

Со времени Аванасія, александрійская епископская каедра заняла на востокѣ такое положеніе, которое все болѣе приближало ее къ цѣли, другими словами къ тому, чтобы на счеть Антіохіи и явившагося въ Константинополѣ соперника сдълать свое вліяніе господствующимъ въ церкви и вмъсть съ тъмъ на востокъ имперіи. Уже Кириллъ владълъ необходимою для того долею честолюбія. Этимъ объясняется почему онъ заключилъ унію: какъ истинный іерархъ, говорить Гарнакъ<sup>2</sup>), онъ стремился къ тому, чтобы не потерять ни своего могущества, ни вліянія. Несмотря на это миръ Іоаннъ антіохійскій держался, пока жили (+441)NIN 1) Loofs RE. V, 636cp. Anath. 5 co6. 553 r. Hahn, Bibliothek der Symb 3. Aufl. § 148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack DG. II. 344.

442 г.<sup>1</sup>), Кириллъ (+444 г.)<sup>2</sup>) и Проклъ константинопольсій (+446 г.) <sup>3</sup>). Съ каждымъ годомъ миръ этотъ становился необезпеченнье, такъ какъ на объихъ сторонахъ все болѣе брали верхъ крайнія теченія. Особенно это относиться къ александрійскому направленію. и не только потому, что оно безнаказанно взяло перевасъ надъ Несторіемъ, но главнымъ образомъ потому, что крайности необходимо вытекали изъ кирилловской теологіи <sup>4</sup>). Уже со времени Кирилловой христологіи, говорить Лоофсь, начался на формулахъ тотъ Eiertanz, который исторія христологіи въ ближайшіе годы сдѣлала столь вялымъ и столь безхарактернымъ. Можно сибло сказать, что христологія Кирилла была компромиссомъ между мыслями, фактически стоящими на линіи аполлинаризма, и формулами, высказанными въ борьбѣ противъ этого лжеученія <sup>5</sup>). Кириллъ признавалъ совершенную полноту человѣческой природы. утверждалъ о́рооо̀скос ήрії и принципіально<sup>6</sup>) избъгаль употреблявшихъ еще капнадокійцами терминовъ хразіс-средина и и біс-смѣшеніе. Онъ желаль болье, чымь намьренно, не различать въ одной природъ Бога Слова воплотившейся-иіа φύσις τοῦ θεοῦ λόγου σεσαρχωμένη <sup>7</sup>)---божественныхъ и человѣческихъ предикатовъ: своими формулами онъ старался увѣрить, что со времени вочеловѣченія одно лицо (этобатазія или пробошпоч) Логоса объединяло въ себѣ какъ божественную, такъ и человѣческую «натуру» безъ замѣны по существу одной черезъ другую (упостасное соединение ёчовс хад' отобатавия) <sup>8</sup>). Вообще человическая природа, по Кириллу, едва ли составляла что-либо гругое, чѣмъ

2) Loofs art. Cyrillus RE. IV. 377.

<sup>3</sup>) Ср. Tillemont XIV, 717 н 799 sq. AS. October X (1861) p. 649 ш Februar III. 78 Nr. 31.

- 4) Loofs S. 637 ср. Гиббонъ, V, 234. 35.
- <sup>• 5</sup>) Loofs RE. V. 637.
  - 6) Cp. Ehrhard S. 218.
  - 7) Cyril. Apol. c. 349 **ДВС. II**, 83.
  - <sup>8</sup>) Loofs, Eutyches S. 637.

<sup>1)</sup> Tillemont, Mém. XIV. 644.

титуль для человѣческаго предиката. По мнѣнію обшій Лоофса<sup>1</sup>), интересъ Кирилловой христологической тезы заключался въ томъ, чтобы человѣческую природу во Христѣчеловѣческую также и послѣ вознесенія-возвысить надъ состояніемъ послѣ адамовскаго человѣчества. Принявъ во вниманіе, что употребляемый имъ терминъ естественное соединеніе, соединение по естеству —  $\xi$ уоос,  $\varphi$ одх $\dot{\eta}$  — относится къ тому времени, когда Кириллъ былъ еще достаточно смѣлъ въ своихъ выраженіяхъ, а также, что самъ Кириллъ не всегда твердо держался своего осторожнаго термина объ одной природѣ Бога Слова воплотившейся (μία φύσις τοῦ θεοῦ λόγου σεσαρχωμένη)-:«Івсусь Христось... составляеть одно что то среднее», говорить онъ въ своемъ de recta fide ad Theodosium  $^{2}$ ) станеть само собою попятно, что ть язь его сторонниковь. которые были далеки отъ его тонкихъ различений, прямо повели александрійскую теологію на путь открытаго монофизитства.

Противная сторона, вслёдствіе выступленія противъ Несторія, сначала смутилась, хотя самый значительный изъ богослововъ, бывшихъ на этой сторонѣ, именно Өеодоритъ, несмотря на свое согласіе съ уніей, оставался въренъ осповнымъ положеніямъ антіохійской христологіи. Одновременно съ этимъ среди азійскихъ епископовъ появился цѣлый рядъ 10рячихъ и ярыхъ защитниковъ антіохійской традипіи. Въ 435 г. <sup>3</sup>) преемникомъ поклонника уніи Раввулы эдесскаго сдѣлался Ива, который уже послѣ заключенія уніи въ своемъ знаменитомъ посланіи къ Марѣ<sup>4</sup>), сильно порицая анаоематизмы Кирилла и кирилловскій соборъ въ Ефесѣ, восхвалялъ Өеодора мопсуецскаго. Въ 441 г. или 442 г. послѣ смерти Іоанна на антіохійскую каеедру вошелъ Домнъ, человѣкъ не менѣе Ивы

<sup>3</sup>) Gallier, Edessen. Chron. Texte und Untersuchungen v. Gebhard und Harnack IX, 1 S. 110.

4) Mansi VII, 241 sqq.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loofs RE. V, 637. 638.

<sup>2)</sup> Cyrill. MSG. LXXVI 1193 Β. Ίπροοῦς Χριστός. . εἰς ἕν τι τὸ μεταξύ συγχείμενος.

иреданный антіохійскимъ традиціямъ. Въ 443—447 гг. <sup>1</sup>) тирскимъ епископомъ сдѣлался комитъ Ириней, извѣстный другъ Несторія, пострадавшій въ 435 г. за свои религіозныя убѣжденія. Наконецъ, послѣ кончины Прокла на константинонольской каоедрѣ водворился Флавіанъ, если и не врагъ уніи, то человѣкъ, близко примыкавшій къ антіохійской партіи. Всѣмъ этимъ уже Кириллъ былъ сильно обезпокоенъ въ свое время, почему въ союзѣ съ Прокломъ константипопольскимъ попытался воздѣйствовать на Домна<sup>2</sup>).

Таковы были обстоятельства, когда въ 344 г. скончался Кириллъ. Преемникомъ его былъ Діоскоръ.

По основнымъ чертамъ своего характера Діоскоръ такъ сильно походиль на ближайшихъ своихъ предшественниковъ, что при разсмотрѣніи этого ряда епископовъ, говоритъ Тьерри, можно подумать, что Египеть быль излюбленною страною метемпсихоза и подъ закономъ Христа, какъ во времена Кнефа и Озириса. Кириллъ былъ преемникомъ Өеофила, а Діоскоръ-Кирилла, но въ этихъ трехъ личностяхъ жила какъ бы одна и та же душа, одинъ и тотъ же духъ-самоувъреннаго догматизма во миъніяхъ, непоколебимой энергіи и настойчивости въ д'ыствіяхъ, самовластія и властолюбія, ті же инстинкты жестокости и корыстолюбія 3). Если нежду нини и было нёкоторое различіе, то опо заключалось въ томъ, что въ лицѣ Діоскора всѣ эти общія типическія черты александрійскихъ іерарховъ V вѣка достигли высшей степени развитія и выступали въ болѣе рѣзкихъ формахъ и проявленіяхъ. Всѣ они сражались за то, чтобы сделаться владыками Египта и руководителями церкви на востокѣ 4), при чемъ для достиженія этой цёли опирались на три могущественныхъ фактора--греческое благочестіе и монашество, массу низшихъ народовъ

<sup>1)</sup> Martin, Le pseudosynode de brigandage d'Ephese. Par. 1875-Martir p. 84-88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Mansi VII, 319 H Cyrill. ep. 78 ad Domnum MSG. LXXVII 361.

<sup>3)</sup> Тьерри, Несторій и Евтихій стр. 75.

<sup>4)</sup> Harnack DG. II, 348.

и на дружбу и помощь покровительствовавшаго имъ римскаго епископа <sup>1</sup>). Каждый изъ епископовъ въ ряду александрійскихъ iерарховъ, начиная съ Аоанасія, былъ все ближе къ этой цѣли <sup>2</sup>). Особенно это надо сказать про Діоскора. Какъ богословъ, опъ былъ ниже Кирилла <sup>3</sup>), но онъ превосходилъ его въ нахальствѣ и дерзости своихъ честолюбивыхъ стремленій. Рступивъ на престолъ, онъ желалъ разрѣшить все дѣло однимъ facit: востокъ для оріенталовъ <sup>4</sup>).

Обстоятельства ему благопріятствовали.

Августа Пульхерія, долгое время фактически правившая государствомъ и враждебно настроенная къ единоличному владычеству александрійскихъ іерарховъ, въ 440 г. попала въ немилость и была удалена отъ государственныхъ дѣлъ <sup>5</sup>). Слабымъ императоромъ Өеодосіемъ Младшимъ совершенно завладѣлъ ловкій евнухъ Хризафій, находившійся въ близкихъ отношеніяхъ съ александрійскою партіей.

Дѣло въ томъ, что Хризафій былъ связанъ тѣсными узами дружбы<sup>6</sup>) со своимъ крестнымъ отцомъ<sup>7</sup>), старымъ<sup>8</sup>) пресвитеромъ и архимандритомъ Евтихіемъ, принадчежавшимъ къ числу горячихъ приверженцевъ Александріи. Какъ теологъ, этотъ Евтихій былъ ничто<sup>9</sup>). Онъ былъ честнымъ, въ своемъ родѣ благочестивымъ, но совершенно невѣжественнымъ и въ своихъ мысляхъ упрямымъ человѣкомъ, для котораго весь міръ не

<sup>5</sup>) Zöckler art. Pulcheria RE. XVI, 318.

9) Loofs, Eutyches. S. 638.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Harnack DG. II, 349.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack DG. II. 348. 349 cp. Rohrbach. Die alexandrinischen Patriarchen als Grossmacht in der kirchenpolitischen Entwickblung des Orients. 1890 S. 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Loofs, Eutyches RE. V. 638.

<sup>4)</sup> Rohrbach, Die Alexand. Patriarchen in Preusch. Jahrb. Bd. 69. S. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Victor. Tonnenneusis, Chronicon ad ann. 450 ed. Mommsen Berl. 1894p. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Liberatus. Breviarium causae Nestorianorum. c. 11 MSL LXVIII, 969 sq. Mausi IX. 659 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Евтихій родился въ 378 г. ср. Eutych. ad Leon. Synod. c. 222 Mans i V, 1015 D.

выходилъ изъ предѣловъ монастыря <sup>1</sup>). За то, какъ ветеранъ міросозерцанія. монастырскаго какъ непримиримый врагъ несторіань, онь считался однимь изь первыхь аввь среди александрійской монашеской партіи, связанной отъ Константинополя и Александріи до глубины Сиріи тождественностью своихъ догматическихъ интересовъ<sup>2</sup>). Уже во времена перваго ефесскаго собора 431 г. этоть Евтихій послужиль-чьмь онъ гордился-дѣлу Кирилла<sup>3</sup>) Мы не знаемъ, какимъ образомъ, но въроятно тъмъ 4), что участвовалъ въ монашеской процессія, которая во время собора съ пѣніемъ псалмовъ явилась предъ дворцомъ императора Өеодосія II, чтобы направить его противъ враговъ Кирилла<sup>5</sup>). Въ Египтѣ думали воспользоваться этимъ вліятельнымъ человѣкомъ 6), для чего постарались подогрѣвать его александрійскія симпатіи: самъ Кириллъ отправилъ ему постановленія ефесскаго собора 7).

Со вступленіемъ на александрійскую каведру Діоскора Евтихій и его крестный сынъ Хризафійдълаются могущественнымъ орудіемъ въ рукахъ александрійскаго іерарха для осуществленія его честолюбивыхъ замысловъ. Смерть вліятельнаго Прокла развязала руки александрійцу. Со времени занятія константино польской каведры неугоднымъ Александріи, Флавіаномъ, Діоскоръ рѣшилъ неукоснительно проводить грозное значеніе Александріи.

17-го февраля 448 года <sup>8</sup>) *Феодосій* возобновилъ, возможно, не безъ давленія со стороны александрійскаго фараона, эдикть противъ несторіанъ и предписалъ, «чтобы показать примѣръ», смѣстить Иринея тирскаго <sup>9</sup>). Одновременно

- <sup>2</sup>) Loofs RE. V, S. 638.
- <sup>3</sup>) Mansi VI, 628 cp. Hefele II, 317.
- 4) Cp. Mansi VI, 713.
- <sup>5</sup>) Гиббонъ V, 240. 41 Hefele II, 213.
- <sup>6</sup>) Cp. ep. Epiphanii, Synodicon c. 202 Mansi V, 989 B.
- 7) Eutych. Bb Acta Ephes. Mansi VI, 631 B.
- 8) Martin. p. 91.
- <sup>9</sup>) Mansi V, 417 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VI, 700.

сь этимъ въ Едессѣ пачались интриги противъ епископа Ивы <sup>1</sup>), въ которыхъ видна рука Евтихія <sup>2</sup>). Въ Антіохіи, повидимому, отлично сознають, откуда вѣетъ вѣтеръ. Отсюда Домнъ не признаетъ смѣщенія Иринея <sup>3</sup>) и интимно сносится съ Θеодоритомъ, который въ это время или незадолго до этого въ своемъ 'Ерауюстήс бросилъ перчатку александрійцу. Тѣмъ временемъ въ Антіохію являются съ жалобою на Иву едесскіе клирики и, не находя здѣсь благопріятной почвы для обвиненія своего епископа, направляются въ Константинополь <sup>4</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ Діоскоръ ръшается выступить открыто и побуждаетъ Евтихія обратиться къ папѣ Льву въ Рымъ съ жалобою, что «несторіанская» ересь всл'яствіе стараній извѣстныхъ лицъ опять воскресаеть 5). Виѣстѣ съ тѣмъ Діоскоръ открыто вмѣливается въ восточный діацезъ, требуя отъ Домна объясненія по поводу незамѣщенія тирской казедры и антіохійскихъ ричей Өеодорита<sup>6</sup>). Это было только подготовкой къ публичному выступленію противъ Өеодорита, души антіохійской теологія. Подъ вліяніемъ Діоскора сирійскіе приверженцы послёдняго обвиняють Өеодорита въ несторіанствь. причемъ съ жалобою на это обращаются въ Александрію. Діоскоръ принялъ жалобу, произнесъ осужденіе и анасематствоваль Өеодорита. Такъ какъ на востокѣ можно было ожидать противодъйствія этому, то императорь удалиль Өеодорита въ его отдаленное епископство на Евфратъ, гдъ онъ какъ бы умеръ для цѣлаго міра <sup>7</sup>).

Подъ предлогомъ необходимой поддержки обще-церковнаго мира<sup>8</sup>) Діоскоръ въ это время побѣдоносно вступилъ на путь

<sup>3</sup>) G. Hoffmann, Verhandlungen der Kirchenversammlung zu Ephesus am 22 August 449 Universitäts-Festschrift. Kiel. 1873—Hoffmann S. 50. 23.

<sup>5</sup>) Ср. Отвътъ Льва отъ 1 іюня 448 Leon. ер. 20 Mansi V, 1323.

- <sup>6</sup>) ep. Dioscor, Hoffmann, Verhandl. S. 68 sq.
- <sup>\*</sup>) Theed. ep. 79. 80 MSG. LXXXIII 1255.

8) Hoffmann, Verhandl. 73, 34.



<sup>1)</sup> Martin p. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 196 **ДВС. IV**, 82.

<sup>4)</sup> Martin p. 94 sqq. 105-109.

яъ восточному папству <sup>1</sup>). Онъ послалъ въ Константинополь епископовъ, которые должны тамъ за него поработать <sup>2</sup>).

О времени съ лѣта по осень 448 г. мы владѣемъ весьма скудными свъдъніями. По мнѣнію Тильмона<sup>3</sup>), возможно, къ этому времени принадлежить, засвидѣтельствованная Факундомъ<sup>4</sup>), попытка Домна дискретировать въ глазахъ императора Евтихія, святого противной партіи, какъ аполлинариста-еретика. Старанія Домна не увънчались успъхомъ. На его представленія не обратили даже вниманія. Напротивъ на антіохійскую партію посыпался со стороны двора рядъ неожиданныхъ ударовъ. Ириней быль удалень и казедра его 9 сентября 448 г., замѣщена, повидимому, вопреки воли Домна нѣкіямъ Фотіемъ, примкнувшимъ вскорѣ къ александрійской партія <sup>5</sup>). Потерпѣвшіе въ Антіохів неудачу, обвинители Ивы добились успёха въ Константинополь. Несмотря на противодъйствіе Флавіана ихъ дѣлу<sup>6</sup>), императорскимъ мандатомъ отъ 26 ноября было приказано обревизовать ихъ дѣло, причемъ рязслѣдованіе последняго было поручено Уранію иммерійскому, врагу Ивы, Евставію беритскому и Фотію тирскому<sup>7</sup>). Самъ Доннъ удостовъряеть <sup>8</sup>), что Діоскоръ въ это время ръшилъ его подчинить своей власти.

Великая перспектива открылась передъ взоромъ александрійца: онъ-свѣтскій владыка Египта и примасъ восточной церкви. Обстоятельства благопріятствовали консолидированію всего этого <sup>9</sup>). Слабость и близорукость император-

<sup>5</sup>) Domni ep. ad Flav. Hoffmann, Verhandl. S. 62, 37.

6) Martin p. 117.

7) Mansi VII, 209 ДВС. IV, 88; Hoffmann, Verhandl. 31, 5.

8) Cu. Domni ep. ad Flav. отъ конца сентября 448 Hoffmann, Verhandl.

S. 61, 22 sqq.=Theodoret ep. 86 MSG. LXXXIII 1277 sqq.

<sup>9</sup>) Rohrbach. S. 221. 222.

<sup>1)</sup> См. его 2-ое письмо къ Домну у Hoffmann, Verhandl. S. 72 ср. Harnack DG. II, 356; Rohrbach въ Preus. Jahrb. LXIX S. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Domni ep. Hoffmann, Verhandl. S. 62, 13.

<sup>3)</sup> Tillemont XV, 493.

<sup>4)</sup> Facundus pro defensione trium caritulorum 8, 5 n 12, 5 MSL LXVII, 527 sqq.

скаго правительства были причиною успёховъ Діоскора. Опираясь на свою высшую церковную власть, александрійскій папа выступиль въ это время какъ господинъ и самостоятельный владыка страны, которую разсматривалъ, какъ patrimonium. Изъ жалобъ халкидонскаго собора явствуетъ, «что онъ выдавалъ себя совершенно за такого же государя вселенной, такъ какъ самъ хотѣлъ болѣе царствевать надъ египетскимъ діэцезомъ<sup>1</sup>), утверждая, что діэцезъ принадлежитъ болѣе ему, чѣмъ императорамъ»<sup>2</sup>). На этомъ основаніи онъ въ Египтѣ дѣйствовалъ въ высшей степени властно, «считая себя выше всѣхъ и не дозволяя исполнять ни высочайшія повелѣнія, ни великія опредѣленія»<sup>3</sup>). Позднѣйшіе его поступки вполнѣ подтверждаеть это предположеніе. Какъ извѣстно, Діоскоръ отлучи.гъ папу Льва Великаго и задержалъ въ Египтѣ провозглашеніе Маркіана императоромъ<sup>4</sup>).

Рядомъ съ этимъ онъ рѣшилъ сдѣлаться во чтобы то ни стало восточнымъ папою.

Поведеніе Діоскора въ 448 г., говорить Гарнакь, было поведеніемъ примаса всей восточной церкви <sup>5</sup>). Чтобы окончательно укрѣпиться въ этомъ положеніи онъ рѣшилъ провести въ церкви свою александрійскую догматику. Монофизитская догма и съ нею александрійскій іерархъ должны были занять теперь господствующее положеніе въ восточной церкви <sup>6</sup>). Жатва александрійца разцвѣла и можетъ созрѣла бы, если бы новое обвиненіе Евтихія, говоритъ Лоофсъ <sup>7</sup>), не заставило бы Діоскора срѣзать ее раньше времени.

Это новое обвиненіе исходило отъ Евсевія, епископа дорилейскаго. Само по себѣ оно нѣсколько загадочно. Дѣло въ томъ,

<sup>3</sup>) Mansi 1. с. ДВС. 590

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VI, 1034 **ДВС.** III, 591.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VI, 1032 **ДВС. III**, 590.

<sup>4)</sup> Mansi VI, 1009.

<sup>5)</sup> Harnack DG. II, 356 anm. 1.

<sup>6)</sup> Rohrbach S. 220.

<sup>7)</sup> Loofs, Eutyches S. 639.

что Евсевій не быль антіохійцемь 1). Напротивь, когда Несторій въ 429 г. сталъ оснаривать правильность деотохос, такъ какъ Марія родила не божественный Логосъ, но нераздѣльно связаннаго съ нимъ человъка, Евсевій, тогда еще мирянинъ (риторъ), какъ мы знаемъ, съ шумомъ прервалъ патріарха восклицаніемъ: «Нѣтъ, вѣчный Логосъ подвергъ себя второму рожденію»<sup>2</sup>). Вскорѣ послѣ этого онъ публично въ константинопольской церкви приравниваль учение Несторія самосатству<sup>3</sup>). Да, Евсевій быль, какъ онт самъ говорилъ, другомъ Евтихія 4). Отсюда высшей степени неправдоподобно предположение, чтобы обвинение Евсевія, находилось въ связи съ пѣломъ Ломна. чтобы Евсевій, какъ обвинитель Евтихія, былъ выдвинутъ антіохійцами или прикрываль ихъ планы .5). Евсевій имѣль собственные поводы къ обвинению Евтихія. Это заставляетъ Лоофса предполагать, что Евсевій не былъ собственно александсійцемъ<sup>6</sup>). На константинопольскомъ соборѣ онъ одновременно исповѣдалъ кирилловское ер. dogmatica  $^{7}$ ) и примыкавшее къ его vніовному испов'єданію 433 года ер.  $39^{-8}$ ). Унія, распавшаяся еще во время проживанія его въ мірѣ, направила его догматику на средній путь и дала ему возможность замѣтить неосторожность догматическихъ выраженій Евтихія. Убѣдившись изъ личнаго посѣщенія монастыря послѣдняго въ справедливости этихъ слуховъ, Евсевій попытался его разубѣдить, но не достигъ успѣха <sup>9</sup>). Возможно, къ этому присоединились личпыя недоразумѣнія. Во всякомъ случаѣ, позд-

- 4) Acta. Const. Mansi VI, 655 A.
- <sup>5</sup>) Loofs RE. V, 639. 40.
- <sup>6</sup>) Loofs RE. V, 640.
- 7) Cyr. ep. Nr. 4.
- <sup>8</sup>) Mansi VI, 659 ДВС. Ш, 206.

<sup>9</sup>) Acta Const. Mansi VI, 656 A **ДВС. III**, 204. 205.

44

<sup>1)</sup> Loofs a. a. O. S. 639.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mar. Merc. 2, Sermo 3, MSL. XLVIII 749; Evagr. Eccl. historiae libri VI rec. Ualesii ofon. 1844 1, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Contestatio y Mansi IV. 1008 u V 492 Leontius contra Nest. et Eutych. lib. III MSG. LXXXVI, 1 p. 1389.

нёе Евтихій утверждаль, что Евсевій съ давнихъ поръ находится съ нимъ въ ссорѣ<sup>1</sup>).

время засъданія Какъ бы тамъ ни было, но BO константинопольскаго сиходос вудущойся въ ноябръ 448 г.<sup>2</sup>) между митрополитомъ сардскимъ Флоренціемъ ПО дѣлу подчиненными ему суффраганами. двумя епископами N Іоанномъ в Коссиніемъ<sup>3</sup>), присутствовавшій на этомъ соборь Евсевій обратвлся къ предсъдательствующему здѣсь Флавіану съ прошеніемъ <sup>4</sup>), въ которомъ обвиналъ въ общихъ выраженіяхъ Евтихія въ ересн. Но зная, что Евтихій persona grata у Хризафія, и сознавая свое собственное весьма шаткое при дворѣ положеніе, Флавіанъ повель дѣло въ высшей стецени осторожно. Онасаясь публичнымъ разслъдованіемъ дѣла выавать шумъ<sup>5</sup>), онъ поручилъ Евсевію частно объясниться съ Евтихіемъ и уб'єдиться нав'єрное въ его виновноста<sup>6</sup>). Однако Евсевій чрезвычайно энергично цовель атаку и добился отъ собора согласія не оставлять безъ разслёдованія дѣла такой великой важности. Это ему удалось. Соборъ принялъ прошеніе и ръшилъ послать вызовъ Евтихію 7). Однако Флавіанъ замялъ непріятное для него діло. Вслідствіе этого Евсевій во второмъ засёданія оть 12 ноября 8) снова выступиль противь Евтихія. Въ виду настойчивости Евсевія въ третьемъ засъдания отъ 15 ноября 9) отправили пословъ къ Евтихію съ требованіемъ явиться на соборъ.

Сославшись на данное имъ об'вщаніе не покидать монастыря, Евтихій отказался явиться на соборъ<sup>10</sup>), объявивь, что онъ испо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VI, 700.

<sup>2)</sup> Cp. Hefele CG. II, 532.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>). Mansi VI, 652 ДВС. III, 204.

<sup>4)</sup> Mansi VI, 652.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi VI, 656.

<sup>6)</sup> Mansi VI, 653 ДВС. Ш, 207.

<sup>7)</sup> Sess. I отъ 8 ноября 448 Mansi VI, 656.

<sup>8)</sup> Mansi VI, 657 ДВС. Ш, 205.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Mansi VI, 697.

<sup>10)</sup> Mansi VI, 700.

въдуеть опредъление никейскаго и ефесскаго соборовъ и не согласится съ воззръниями теперешинать отцовъ, слъдуя св. писанию болье, нежели изъ словамъ. Чтобы онъ училъ, будто божественный Логосъ принесъ свое тъло съ собою съ неба---это клевета; онъ исповъдуетъ одно естество Бога воплотившагося --раях фоли той деой зархюде́итоς, исповъдуетъ, что рожденный Мариею совершенный Богъ---те́дею; део́с ---и совершенный человъкл.---те́дею; а́идровъс; ---и совершенный человъкл.---те́дею; а́идровъс; ----и что его тъло-----за́ръ́----не единосущно----о́рооо́спос ----нашему <sup>1</sup>).

Своимъ заявленіемъ это посольство сдѣлало разслѣдо-. болве необхолнымъ. Вслълствіе этого было наніе еше отправлено Евтихію цисьменное приглашение явиться на соборь<sup>2</sup>). Между тёмъ положеніе усложнилось, такъ какъ Евсевій сообщиль, что Евтихій бунтуеть монаховь, разсылая иля полниси въ состание монастыри втолецовтаное послание, въ которомъ говорилось, что его (Евтихія) пѣло касается всіхъ монаховь столицы. Втовое пасьменное приглашение у Евтихия ankao тоть же успѣхъ, какъ н первое <sup>3</sup>). Тротье приглашение <sup>4</sup>), онъ првиялъ, но отказался явиться, сославшись на нездоровье <sup>5</sup>). Тѣмъ временемъ Евсевій все болѣе в болѣе воспламенялся, хотя, по слованъ Флавіана, <sup>6</sup>) никто его къ этому не нобуждаль. Наконець въ 7-ое засёданіе 22 ноября 7) явился Ентихій въ сопровождения военной стражи и нассы монаховъ <sup>8</sup>). Вийсти съ тимъ императоръ пряказаръ, «чтобы на засіданія собора присутствоваль вёрный и испытанный вь православіи патрацій Флоренцій, такъ какъ річь идеть о въръ» <sup>9</sup>). Саводъ одбишлъ такое императорское вниманіе.

- <sup>2</sup>) Mansi VI, 704.
- <sup>3</sup>) Mansi VI, 709.
- 4) Mansi VI, 712,
- 5) Mansi VI, 713.
- 6) Mansi VI, 716.
- <sup>7</sup>) Mansi VI, 732 **ДВС.** III, 278.
- \*) Mansi VI, 732.
- 9) Mansi VI, 792 ДВС. III, 278.

**4**4¢

<sup>1)</sup> Mansi VI, 700 B-D ДВС. III, 251.

Отвѣтомъ на императорское повелѣніе о назначеніи Флоренція раздался одобрительный крикъ: «Многая лѣта императору! Велика вѣра императоровъ! Многая лѣта стражамъ вѣры! многая лѣта православнымъ императорамъ; благочестивому, православному, благочестивому императору, понтифексу—императору! Слушайте, св. отцы: мы благодаримъ православныхъ императоровъ» <sup>1</sup>). Послѣ этого дальнѣйшее предсѣдательство на соборѣ перешло къ Флоренцію, какъ представителю императора. Онъ предлагаетъ вопросы, направляетъ пренія сторопъ и руководитъ засѣданіемъ собора. Переговоры съ Евтихіемъ въ это 7-ое засѣданіе были закончены.

Уже при чтеніи нѣкоторыхъ писаній, именно Cyrill. ер. 39 и приложеннаго къ нему уніоннаго символа, выступила, какъ день. христологическая гетеродоксія Евтихія: на вопросы, предложенные ему обвинителемъ послѣ прочтенія уніоннаго символа, Евтихій отвѣчалъ со скрытностью, объяснимой скорѣе сознательнымъ упрямствомъ, чёмъ ограниченностью<sup>2</sup>), именно на вопросъ касательно о́µооо́осос ήµĩи, онъ отвѣтилъ: «До сихъ поръ я не позволялъ себѣ разсуждать о Его естествѣ.... до сего дня я не признавалъ тѣла Господа и Бога Нашего единосущнымъ намъ» <sup>3</sup>). Ловко было попытались его блогочестивую простоту касательно признаваемаго Евтихіемъ биоооσιον ήμίν είναι отдѣлить оть его заблужденія. На моменть онъ отступилъ, но затѣмъ опять упорно сталъ стоять на своемъ: «Исповѣдую, что Госполь нашъ состоялъ язъ двухъ естествъ прежде соединенія, а послѣ соединенія исповѣдую одно естество»<sup>4</sup>). Какъ онъ до этого додумался, не догадались спросить. Онъ вообще мало думалъ и, по справедливому

<sup>3</sup>) Mansi VI, 741 AB ἕως σήμερον φυσιολογεῖν ἐμαυτῷ οὐκ ἐπιτρέπω.... ἕως σήμερον οὐκ εἶπον τὸ σῶμα τοῦ κυρίου καὶ θεοῦ ήμῶν ὁμοούσιον ήμῖν. ДВС. Ш, 285. 86.
 4) Mansi VI, 744 B.: ὑμολογῶ ἐκ δύο φύσεων γεγενῆσθαι τὸν κύριον ήμῶν πρὸ τῆς ἐνώσεως · μετὰ δὲ τὴν ἕνωσιν μίαν φύσιν ὑμολογῶ ДΒС. Ш, 287.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VI, 733 **ДВС. III**, 278. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs RE. V, 640. 41.

мнѣнію Лоофса<sup>1</sup>), смысла о́µодоүєїν о̀о́о фо́сею, про̀ тү̈́с ἐνώσεως онъ, конечно, не могъ бы разъяснить. Въ его мысляхъ синодъ нашелъ аполлицаризмъ и валентиніанязмъ и «издыхая и оплакивая, опредѣлилъ отчуждить его отъ всякой священной службы, общенія съ нами и начальства надъ монастыремъ»<sup>2</sup>).

Нечего и говорить, что Евтихій приговоромъ константинопольскаго собора остался недоволенъ. Онъ обратился за помощью къ Діоскору. Послѣдній не остался глухъ къ просьбѣ Евтихія и съ жаромъ вмѣшался въ дѣло. Онъ единолично кассировалъ приговоръ и возстановилъ Евтихія, какъ православнаго, въ его достоинствѣ <sup>8</sup>).

Вся восточная церковь раздѣлилась на двѣ партіи—за и противъ Евтихія. Во главѣ первой сталъ—Діоскоръ, второй—Флавіанъ. Каждая изъ нихъ старалась расположить въ свою пользу дворъ, столицу и римскаго епископа. Дворъ съ императоромъ Өеодосіемъ во главѣ рѣшительно сталъ на сторону Діоскора и Евтихія <sup>4</sup>).

При такомъ положении Евтихій, указывая на подлогь актовъ константинопольскаго соборя, требовалъ при посредствѣ двора разслѣдованія своего дѣла <sup>5</sup>) и вмѣстѣ съ тѣмъ обвинялъ Флавіана въ несторіанской ереси. Вслѣдстіе этого Флавіанъ, по требованію императора, долженъ былъ доказать свое православіе и въ видахъ своей реабилитаціи представить свое вѣроисповѣданіе <sup>6</sup>).

Рядомъ съ этимъ Евтихій попытался расположить въ свою пользу западъ съ римскимъ епископомъ во главѣ. Съ этою цѣлью онъ обратился съ жалобою на приговоръ константи-

<sup>3</sup>) Cp. Mansi V, 1099.

<sup>4</sup>) Cp. Leon. ep. 24, ad imper., Mansi V, 1341 u ep. 23, ad Flav. ib 1338 u epp. Eut. ad imp. Mansi VI, 764 u 824.

<sup>5</sup>) Ср. акты априльскаго собора 449 г. подъ предсидательствомъ Флавіана у Mansi VI, 757 до 828 ДВС. Ш, 296 и сл.

6) Mansi YI, 540.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loofs, Eutyches S. 641.

<sup>2)</sup> Mansi 748 B H C **ДВС. III**, 291.

нопольскаго собора къ папѣ Льву Великому<sup>1</sup>) в къ Цетру Хризологу равенскому<sup>2</sup>).

Одновременно съ этимъ ко Льву Великому за поддержкой по тому же дѣлу обратился также и Флавіанъ<sup>3</sup>).

Получивь посланія съ востока, Левь I въ началѣ нѣсколько недѣль не зналъ, куда примкнуть <sup>4</sup>). Въ константинопольскомъ iepapхѣ онъ привыкъ видѣть естественнаго соперника, но вскорѣ онъ узрѣлъ, гдѣ находится его въ это время сильнѣйшій врагъ <sup>5</sup>). Выступая за одно съ Евтихіемъ на различныхъ провинціальныхъ соборахъ, Діоскоръ дѣйствовалъ, какъ высшій епископъ всего востока, и предложилъ императору созвать вселенскій соборъ <sup>6</sup>). Теперь для папы политика разъяснилась. Желая избѣжать константинопольскую Сциллу и александрійскую Харибду, онъ по примѣру своего предшественника Юлія попытался дать востоку правую вѣру.

Между тёмъ Діоскоръ рёшился всёми средствами воспользоватся предстоящимъ соборомъ въ своихъ интересахъ. Послёдній долженъ былъ укрёпить господство александрійскаго епископа и александрійской теологіи въ церкви востока <sup>7</sup>). Діоскоръ былъ однако достаточно уменъ, чтобы прибёгнуть къ новой формулѣ. Единственной должна быть никейская въ объясненіи анаоематизмъ Кирилла. Кто объ этомъ выскавывался иначе, былъ еретикъ. Это былъ его исходный пунктъ, и онъ началъ добиваться отъ слабаго императора передать ему въ руки церковь и принести въ жертву константинопольскаго епископа <sup>8</sup>).

<sup>6</sup>) Theoph. Byz. jun. ad annum. 5940. Свидетельство поздибяниес, но по хорошему источнику. Loefs RE. V, 641.

7) Harnack DG. II, 358.

<sup>8</sup> Cm. Eudox. ep. ad Theod. II; (Leon. ep. 57).

<sup>1)</sup> Eut. ep. ad Leon., epp. Leon. 21 Mansi V, 1014 cp. 1323.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Petri ep. Mansi V, 1347.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Flav. epp. ad Leon.; Leon. epp. Nr. 22 и 26 Малкі V, 1329 и 1352 ср. ер. 34, 1 р. 1413 sq.

<sup>4)</sup> Leon. ep. 20 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Harnack DG. II, 358.

Өеодосій уступиль и, по предложенію Діоскора <sup>1</sup>), уже 30 марта 449 г. созваль новый вселенскій соборь, который должень быль собраться въ Ефесь къ 1 августа 449 г.<sup>2</sup>). Какъ должно было рёшить вопрось, ясно изь того, что въ пригласительномъ посланіи Өеодорить быль исключень оть участія <sup>3</sup>), фанатачный авва Варсума, «какъ антинесторіанинъ», быль спеціальнымъ рескриптомъ императора отъ 15 мая приглашенъ на соборъ <sup>4</sup>), а Діоскору было вручено предсѣдательство <sup>5</sup>). Все сулило вѣрный тріумфъ александрійцу.

Тѣмъ временемъ Левъ Великій нашель, что Евтихій—ере<sup>-</sup> тикъ <sup>6</sup>), и склонился на западную христологическую формулу<sup>3</sup> которую его предшественники Целестинъ, Сикстъ и даже онъ самъ, казалось, позабыли <sup>7</sup>). Созваніе собора наполнило его заботой. Флавіань, который своею самостоятельностью доставилъ папѣ много безпокойства, становится дорогимъ другомъ. Заботясь объ его судьбѣ, папа съ своими легатами разсылаеть многочисленныя письма къ соборнымъ участникамъ на востокѣ<sup>8</sup>, лменно: Флавіану<sup>9</sup>), императору<sup>10</sup>), Пульхеріи<sup>11</sup>), константинопольскимъ архимандритамъ<sup>12</sup>), собору<sup>13</sup>) и епископу Юліану косскому<sup>14</sup>). Въ нихъ онъ систематически доказываетъ, что синодальное изслѣдованіе излишне и соборъ не нуженъ. Какъ Флавіанъ, такъ и соборъ, по мнѣнію папы, во всемъ долженъ ноложиться на достоинство римскаго престола, кото-

- 2) Mansi VI, 558-Hoffmann, Verhandl. S. 1 ff.
- 3) Mansi VI, 589 ДВС. III, 149.
- 4) Theodos ep. ad Diosc. 11 ep. ad Vars. Mansi VI, 593 [BC. III, 151.
- 5) Theodos ep. ad Diosc. Mansi VI, 600 ДВС. III, 158.
- <sup>6</sup>) Leon. ep. 27 Mansi V.
- 7) Harnack DG. II 359.
- <sup>8</sup>) Leon. ep. 28-38.
- 9) Leon. ep. 28. 36 и 38 Mansi V, 1366 sqq.
- <sup>10</sup>) Leon. ep. 29. 37.
- <sup>11</sup>) Leon. ep. 30.31.
- <sup>12</sup>) Leon. ep. 32.
- <sup>13</sup>) Leon. ep. 33 Mansi V, 1411.
- 14) Leon. ep. 34.35.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Liberatus c. 12 MSL. LXVIII, 1003.

рый все разрѣшить. Послѣднее онъ заявляеть въ своемъ 33 посланіи, въ которомъ опредѣляеть условія, на которыхъ долженъ собраться и дѣйствовать соборъ, при чемъ въ качествѣ догматическаго правила ссылается на свое знаменитое посланіе къ Флавіану, являющееся парафразомъ сочиненія Тертулліана adv. Praxean и отчасти писаній Амвросія и Августина<sup>1</sup>). Ничего новаго не должно быть на соборѣ. Замѣчательно, что здѣсь папа особенно напираетъ на великое значеніе своей церкви. Это есть знакъ ея силы и вся нужная христологія<sup>2</sup>). На первый планъ папа выдвигаеть интересъ нашего спасенія<sup>3</sup>). Левъ утверждаеть, что онъ самъ думаетъ такъ же, какъ думалъ Кириллъ, но при этомъ даетъ изложеніе своего ученія, которое въ дѣйствительности болѣе приближалось къ несторіанству<sup>4</sup>).

Въ августъ 449 г. открылся въ Ефесъ соборъ, получившій въ исторіи съ легкой руки папы Льва Великаго нелестное названіе разбойничаго (latrocinium Ephesinum)<sup>5</sup>). Свъдънія о немъ скудны. Также и по находкъ сирійскихъ актовъ наши знанія о немъ страдаютъ пробълами. Число синодаловъ не превышало 138<sup>6</sup>). Императорскими комиссарама были comes Елпидій и нотарій Евлогій<sup>7</sup>). Евсевій дорилейскій и Флавіанъ константинопольскій согласно приказу императора увидъли себя въ роли обвиняемыхъ<sup>8</sup>), причемъ второму, вопреки 3-му канону константинопольскаго собора 381 г., было предоставлено пятое мъсто<sup>9</sup>). Напротивъ Евтихій, бывшій причнною спора, явился въ качествъ обвинителя.

Что косается дѣятельности собора, то здѣсь можно намѣтить два періода засѣданій. По греческимъ фрагмен-

- <sup>3</sup>) Harnack DG. II, 360. 61.
- 4) Harnack DG. II, 361.
- <sup>5</sup>) Leon. ep. 95, 2 отъ 20 іюдя 451 Mansi VI 138.
- <sup>6</sup>) Hefele II, 369; Loofs RE. V, 642.
- <sup>7</sup>) Mansi VI, 596 и 621 ДВС. III, 154. 182.
- 8) Mansi VI, 645.
- 9) Mansi VI, 589. 593. 596. 1045. 1099.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Harnack DG. II, 359.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Harnack DG. II, 360.

тамъ, читаннымъ въ Халкидонѣ<sup>1</sup>), соборъ открылся 8 августа.<sup>2</sup>). Предметомъ обсужденія, по этимъ греческимъ актамъ, были реабилитація Евтихія и осужденіе его обвинителя Евсевія и его судьи Флавіана. Сирійскіе акты упоминають о переговорахъ, которые велись по другимъ вопросамъ въ понедѣльникъ 22 августа <sup>3</sup>), причемъ случайно говорятъ <sup>4</sup>), о предшествовавшей субботь, какъ первомъ днь засъданій (20 августа). Такъ какъ Тимоеей Элуръ въ одномъ изъ своихъ сочинений даеть выдержки изъ актовъ ефесскаго собора. соотвѣтствующія греческимъ фрагментамъ и заканчивающіяся посланіемъ собора къ императору  $^{5}$ ), въ которомъ сообщается о реабилитація Евтихія и низложеніи Евсевія и Флавіана, то виссть съ Гофианомъ, Мартэномъ и Лоофсомъ можно признать, что оть перваго занимавшагося дъломъ Евтихія періода засѣданій, длившагося съ 8 августа въ теченіе нѣсколькихъ дней и закончившагося, пожалуй, 18 августа<sup>6</sup>), нало отличать второй періодъ, первое засъдание котораго состоялось въ субботу 20 августа, а второе, и, пожалуй, послѣднее, въ понедѣльникъ 22 августа 7). Названіе разбойничаго собора связывается съ событіями перваго періода засъданій. Акты собора дають для такого наименованія собора правовой titulus въ виду высшей степени грубой акклямація, которымя они отмѣчены<sup>8</sup>). Въ интересахъ истины надо сказать, что въ то сремя, время страстной церковной борьбы, подобнаго рода крики 9) были не рёдкость

<sup>1</sup>) Mansi VI, 605-935.

4) Hoffmann, Verhandl. 4, 42 H 5, 30.

5) Hoffmann. Verhandl. 81 sq.

6) Ср. Flavian. apell. гдъ говорится, что Флавіанъ былъ 10 дней въ Ефесъ.

7) По сирійскимъ актамъ невозможно предполагать, чтобы соборныя занятія продолжались еще итсколько послъ 22 августа дней (ср. Hoffmann, Verhandl 58, VIII.

8) Cm. Mansi VI, 737 ДВС. III, 279.

9) exportante de la contenti Mansi VI, 592 ABC.III, 150.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VI, 605 ДВС. III, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hoffmann S. 83 ann. 11.

и имћли мѣсто какъ на константинопольскомъ соборѣ 381 г. такъ и на халкидонскомъ 451 г.<sup>1</sup>). Впрочемъ позорная кличка «разбойничій соборъ» основывается на сообщеніяхъ тѣхъ лицъ, которыя несмотря на свои отзывы о немъ въ Халкидонѣ дѣйствовали за одно со «святымъ» соборомъ въ Ефесѣ до самаго дня его закрытія<sup>2</sup>).

Предсѣдательство волею императора было представлено Люскору. Папскимъ легатамъ было предложено второе мѣсто<sup>3</sup>). Посланія Льва къ собору Діоскоръ приложиль къ актамъ и, несмотря на всѣ требованія папскихъ легатовъ 4). не изволиль ихъ прочитать. Вообще о Римѣ Діоскорь совершенио умалчиваль. Не Римъ, а Александрія должна была дать законъ церкви. Какъ это можно видъть изъ актовъ. Діоскоръ безпощадно, террористически. пользовался правами предсёдателя <sup>5</sup>). Объявивъ, что соборъ занимается ревизіей дёла Евтихія, онъ лишилъ права голоса всѣхъ епископовъ, участвовавшихъ въ засъданіяхъ константинопольскаго собора 448 г. Что давало собору особый отпечатокъ, это, говорить Гарнакъ 6), господство единой, сильной и ръшительной воли, именно воли Діоскора. Послёдній безапелляціонно рёшаль, каковь должны имѣть смысль опредѣленія никейскаго и ефесскаго соборовъ (Константинопольскій соборъ 381 г. совершенно игнорировался). Прежде всего занялись дёломъ Евтихія, который объявиль, что стоить на почвѣ никейскаго и ефесскаго соборовь и осуждаеть ереси Манеса, Валентвніана, Аполлинарія и Несторія. На этомъ основании низложение его константинопольскимъ соборомъ провозгласили незаконнымъ<sup>7</sup>) и, осудввъ ученіе о двухъ природахъ, признали православной его формулу: послѣ вочеловѣче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. Mansi VI, 592. 3 **ДВС. III**, 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs, Eutyches S. 642.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Liberatus c. 12 MSL, LXVIII 1004.

<sup>4)</sup> Acta Chal. Mansi VI, 616 Leon. cp. 44, 1 Mansi VI, 13 Liberatus ib.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) Leon. ep. 44, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Harnack DG. II, 362.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Mansi VI, 737 ДВС. Ш, 279.

нія одно естество. Съ этимъ постановленіемъ согласились Домнъ антіохійскій, Ювеналій іерусалимскій и даже три енископа, осудившіе Евтихія въ Константинополѣ. Римскіе легаты воздержались отъ подачи голоса. Послѣ этого Діоскоръ выступилъ съ новымъ требованіемъ. Всякій епископъ долженъ былъ письменно объявить, что онъ согласенъ на церковное наказаніе тѣхъ, которые въ своихъ богословскихъ разсужденіяхъ выйдутъ изъ границъ никейскаго символа <sup>1</sup>). Діоскоръ добился, чего желалъ: даже римскіе легаты въ этомъ ему не перечили. На основаніи этого соборъ—въ томъ числѣ Домпъ и Ювеналій—смѣстилъ Флавіана и Евсевія дорилейскаго.

Здесь разыгрались дикія сцены, которыя съ такимъ искусствомъ запечат. тѣны на страєнцахъ Гиббона<sup>2</sup>). Передъ провозглашеніемъ приговора объ осужденія Флавіана церковные прелаты, въ особенности тѣ, которые занимали церковныя должности во Оракія и въ Азін обнимали кольпи Діоскора, съ грознымъ видомъ стоявшаго у подножія своего трона, и умоляли его простить обиды, нанесенныя его собрятомъ, и не унижать его постоянства. «Ужъ не намъреваетесь ли вы возбудить мятежь?», воскликнуль безжалостный тирань. «Гдь стражники?» При этихъ словахъ свирѣпая толна монаховъ и солдатъ ворвалась въ церковь съ палками, мечами и цёпями; испуганные епископы укрылись за алтаремъ или подъ скамейками, а такъ какъ ихъ не вдохновляла готовность къ мученичеству, то одинъ вслёдъ за другимъ подписали чистый листь бумаги, на которомъ было впослъдствія вписано осужденіе константянопольскаго первосвятителя. Флавіанъ былъ немедленно отданъ на събдение дикимъ звбрямъ этого духовнаго амфитеатра. Варсума поощрялъ монаховъ голосомъ и примфромъ истить за оскорбленія, нанесенныя Христу: александрійскій іерархъ, какъ разсказываютъ, осыпалъ своего константиноцольскаго собрата ругательствами, биль его по щекамь, колотиль и тон-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VI, 901. 908.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гиббенъ V, 246. 247.

талъ ногами; достовърно то, что его жертва, не успъвши добраться до мъста своей ссылки, испустила на третій день духъ отъ ранъ и побоевъ, полученныхъ въ Ефесъ<sup>1</sup>).

Разсказъ Гиббона, опирающійся на акты халкидонскаго собора<sup>2</sup>), не подтверждается новѣйшими данными. Совершенно не вѣрно будто Флавіанъ константинопольскій во время этой сцены, былъ избитъ<sup>3</sup>), и именно такъ избить, что вслѣдствіе полученныхъ побоевъ черезъ 3 дня, такимъ образомъ 11 августа скончался<sup>4</sup>). Флавіанъ самъ сообщаетъ, что его окружила военная стража, но онъ отъ нея не потерпѣлъ, и когда онъ желалъ проникнуть въ алтарь, то его попытались вытолкнуть изъ церкви, но ему посчастливилось приткнуться ad quendam locum ecclesiae и тамъ удержаться<sup>5</sup>). Также и у Евсевія дорилейскаго и у римскихъ легатовъ не тронули волоса на головѣ<sup>6</sup>).

Само собою постановленнымъ въ Ефесѣ приговоромъ Флавіанъ и Евсевій остались недовольны и тотчасъ же апеллировали къ папѣ Льву римскому<sup>7</sup>). Впрочемъ въ Константи-

<sup>5</sup>) Flav. appel. см. ниже прим. 7.

<sup>6</sup>) Loofs RE. V, 643.

<sup>7</sup>) Въ виду важности апелляціонной жалобы Флавіана и отсутствія ек у Mansi мы приводимъ се in extenso имъ Zeitschift für katholische Theologie Bd. VII, 1883 S. 191. Grisar. Die neu aufgefundene Appellation Flavians an Papst Leo I: Incipit libellus appellationis Flaviani epescopi C-ni ad papam Leonem. Religiosissimo et Beatissimo Patri et Archiepiscopo Leoni Flavianus in Domino salutem. Opportunum est quidem ad presens tempus mediocriter referre, et uti apostolica appellatione ad Vestram Sanctitatem ut progrediens ad Orientem auxilium ferre (nozp. studeatis, possitis) periclitanti piae sanctorum Patrum fidei quam sudore ultiones tradiderunt (sic). Ecce enim confusa sunt omnia; solutae sunt ecclesiasticae ordinationes; perierunt ea quae sunt fidei, dissentione. Retinentur piae animae, jam non Patrum nominatur fides, sed conculta ab Alexandrinae Ecclesiae Episcopo Dioscoro, et eorum qui haec sapiunt una cum ipso Eutychinam jam praedicari et nominari fidem. Hanc enim firmavit sententia propria et eorum qui per violentiam coacti sunt consentire episcopi. Et ea quidem singula nunc non est concessum nobis re-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гиббонъ, V. 247. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Mansi VI, 828-832; VII, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi VII, 68 Evagr. II, 2.

<sup>4)</sup> Mansi VI, 691 A cp. Hefele II, 434 ann. 4: Tu (Dioscure) occidisti Flavianum VII, 68: Βαρσουμᾶς... ἔσφαξε τὸν μαχάριον Φλαυίανόν; Theophanes ad ann. 5941 ed. de Boor I, 100; Nicephorus 14, 47 ed. Par. 1630; II, 550 A.

## нополь Флавіанъ больше не вернулся и умеръ въ Лидіи въ Ицайнѣ, (на дорогѣ изъ Ефеса въ Сарды), seu superveniente

terre ad Vestram Beatitudinem, breviter autem quae subsecuta sunt docebimus. Adprehendimus quidem Ephesiensem civitatem secundum pium imperiale rescriptum, quod ad universos equaliter emanavit. Occurrerunt nihilominus et qui a Vestra sanctitate destinati sunt, Deo amantissimus Episcopus Iulius, et religiosissimus filius noster Hilarus diaconus et carissimus filius noster Dulcitius notarius. Consumpsimus in Ephesorum civitate dies decem, habuimus universos poene qui convenerant epescopos consentientes in omnibus nobis, praeter Alexandrinum et qui cum ipso affuerunt qui, ex quo die ordinatus sum Episcopus implacabiles adversum me inimicitias vehementer exercet nulla existente causa. Qui numquam me suis litteris dignum judicavit, neque ea quae secundum Dominum nostrum caritas praedicatur erga me habuit, me ei in omnibus obtemperante. Затвиъ слъдуетъ описаніе извъстныхъ дъйствій разб. собора въ Ефесь. Въ заключение этого сообщения говорится: Ne sermone quidem ullo dignos habuit qui a Vobis sunt destinati. Sed impetu quodam solo abutente illo, convenerunt repente in unum diem, ut ita dicam omnia mala, perturbatio, restitutio damnati, damnatio innocentis, qui in nullo sanctionem Patrum credidi praetergrediendam. Et cum vel (velut) ex condicto quodam, omnia adversum me iniqua procederunt, post illam injustam vocem quam contra me emisit sicut ipsi placuit, me appellante thronum Apostolicae Sedis Principis Apostolorum Petri et universam beatam quae sub Vestra Saactitate est synodum, statim me circumvallat multitudo militaris, et volente me ad sanctum altare confugere non concessit, sed nitebatur de Ecclesia eruere. Tunc tumultu plurimo facto, vix potui ad quemdam locum Ecclesiae, et ibi cum his qui mecum erant latere. Non tamen sine custodia ne valeam universa mala quae erga me commissa sunt ad Vos referre .-- Oro itaque Vestram Sanctitatem, ne obdormire patiamini super his quae (ab) insipienti et furioso consilio circa me gesta sunt, cum nullae praecedant causao quae me in reatum aliquem adducant. Sed insurgere primum quidem in causa rectae fidei nostrae quae quadam libidine periit. Deinde propter eversionem ecclesiasticarum constitutionum curam facere et simpliciter per omnia narrare, tam plebi quae numero praecellit, quam amatorem Christi Imperatorem nostrum litteris quae competunt edocere; scribere etiam Clero sanctae C-nae Ecclesiae, et religiosissimis monachis, nec non et Juvenali Hyerosolimorum Episcopo, et Thalassio Caesariae Cappadotiae, Stephano, quoque Ephesiensi, et Eusebio Anciritano et Cyro Afrodisiensi, et reliquis sanctis Episcopis, qui consensum super pravo consilio adversum me praebuerunt. Dioscoro vel qui ut (qui velut) principatum sanctae synodi apud Ephesum tenuit. Dare etiam formam quam Deus vestrae menti inspirabit (inspiravit), ut tam Occidentali quam etiam Orientali in unum facta Patrum Synodo, similis ubique praedicetur fides, ut praevaleant sanctiones Patrum. Inritum vero deduci valeant atque dissolvi omnia quae male et umbrati (sic), et non sine lusu quodammodo gesta sunt: afferre medicinam horribili huic vulneri quod per totum iam poene orbem serpendo pervenit. Qui autem subscripserunt et consenserunt injustae sententiae magna vi coacti, paucissimi sunt. Qui vero non consenserunt huic iniquitati, multo plures sunt

seu ingesta morte<sup>1</sup>), которая однако вовсе не связывалась съ набіеніемъ его въ Ефесь<sup>2</sup>).

Во время второго періода засёданій число противниковъ Діоскора сильно уменьшилось. Евсевій и Флавіанъ, какъ смёщенные, были исключены. Римскіе легаты—епископъ Юліанъ путеольскій и діаконъ Иларій <sup>3</sup>), хотя они въ началѣ этого

Episcopi, sicut etiam lectiones sanctae ad Beatitudinem Vestram relationis poterit perdocere. Explicit libellus appellationis Flaviani Episcopi C-ni.

II. Incipit libellus appellationis ad Leonem papam Eusebii Doryleorum accusatoris (adversus) Euthychem archimandritae(m) Sancto et beatissimo Patri et Archiepiscopo Leoni, Rusebius exiguus. Quia fuit desuper et ab exordio consuevit thronus apostolicus iniqua perferentes defensare, et eos qui inevitabiles factiones inciderunt adjuvare, et humi jacentes erigere secundum possibilitatem quam habetis, compassionem enim supra universos homines possidetis. Causa autom rel quod sensum rectum tenetis, et inconcussam scrutatis erga Dominum nostrum lesum Christum fidem, nec non etiam indissimulatam universis fratribus et omnibus in nomine Christi vocatis tribuitis caritatem. Quamobrem ego inevitabilibus inretitus, ad solum post Domini relictum auxilium, afflictus et in extremis laborans confugio, solutionem malorum meorum in quibus incidi, repperire desiderans. Quod quidem sic est. Ante paucos menses Euthychen presbiterum et archimandriten in C-na civitate monasterium habentem repperi avertentem plurimos fratres spirituales a fide orthodoxorum, et contraria ecclesiasticae dogmati sentientem. Следуеть историческое сообщение, въ концъ котораго говорится: Quoniam igitur dura et iniqua propter divines canones pertuli a Dioscoro et ab aliis religiosis Episcopis, qui timore et necessitate compulsi voluntati ejus obtemperaverunt, et in condemnatione mea consenserunt, sicut sciunt qui a Vestra Sanctitate missi sunt in loco Vestrae Beatitudinis religiosissimi viri, quibus et libellos obtuli appellationis mese, in quibus Vestrae Sedis cognitionem poposci, deprecor Vestram Beatitudinem et genua Vestra tangens si non manu et tamen linguae perfunger officio, pronuntiate evacuari et inanem fieri meam iniquam condemnationem a religiosissimo episcopo Dioscoro et eorum decretum qui inviti consenserunt eius voluntati, reddentes mihi dignitatem episcopatus, et Vestram communionem litteris Vestris ad mean exiguitatem datis, quibus et dignitatem praesentetis et communionem, Quibus imperatia, gratias agam Domino Deo nostro rectori et Salvatori Christo pro vobis, religiosissimi Patres. Et alia manu: Ensebins exiguus ordinatus Episcopus Dorileo misi libellos per religiosissimum presbyterum Criaippum et Constantinum Diaconum suscribens manu mea,

<sup>1</sup>) Gelasius, Gesta de nomine Acacii vel breviculum historiae Entychian. onum, Germ. hist. ed. Thiel. Epist. Rom. Pont. I Braunsb. 1868 p. 513.

<sup>2</sup>) Лоофсъ (RE. V, 643) считаетъ высоко на пранароподоблянъ обычное предположение, будто Флавіанъ умерь въ Инайнъ на пути въ ссылку (Prosper ad ang. 448 ed. Mommsen, MG. Autor. antiq. IX, 481.

<sup>3</sup>) Hefele II, 386 ff.

Digitized by Google

періода засёданій и были въ Ефесѣ <sup>1</sup>), изъ несогласія съ происшедшимъ въ первый періодъ отдалились отъ собора. Также и Домнъ подъ предлогомъ болѣзни пересталъ бывать на засёданіяхъ собора <sup>2</sup>). Результатомъ засёданій второго періода былъ ряль иналоженій, именно Ивы <sup>3</sup>), его племянника Даніила, епископа харрскаго <sup>4</sup>), Иринея тирскаго <sup>5</sup>) и посвященнаго имъ епископа Акилина вивлійскаго <sup>6</sup>), также Өеодорита <sup>7</sup>) и наконецъ Домна антіохійскаго <sup>8</sup>). Послёдняго, повидимому, за то, что онъ долгое время не ладилъ съ Діоскоромъ <sup>9</sup>).

IX.

## Императоръ Маркіанъ и торжество константинопольскаго епископа на халкидонскомъ соборѣ 451 года.

Ефесскій соборь 449 г. быль полной побѣдой александріи. Нечего и говорить, что императорь утвердиль всѣ постановленія собора <sup>10</sup>), Это было въ четвертый разь, что александріець справляль тріумфь надь своимь соперникомь: Тимоеей надь Григоріемъ Назіанзиномъ, Өеофиль надъ Іоанномъ Златоустомъ, Кириллъ надъ Несторіемъ и наконецъ Діоскоръ надъ Флавіаномъ. Этого мало. Слѣдуя тому, что раньше желали сдѣдать Петръ и Өеофилъ, онъ въ лицѣ своего константинопольскаго апокрисарія Анатолія воззель на каоедру сто-

<sup>1</sup>) Hoffmann, Verhandl. S. 5.

- <sup>2</sup>) Hoffmaun, Verhandl. S. 5.
- <sup>3</sup>) Hoffmann, Verhandl. S. 7-34.
- 4) Hoffmann, Verhandl. S. 35-37.
- 5) Hoffmann, Verhandl. S. 37-39.
- 6) Hoffmann S. 39-40.
- 7) Hoffmann ib. S. 43-57.
- \*) Hoffmann 58-77.
- 9) Martin p. 196.

10) Theodos ad Diosc. Hoffmann Verh. S. 77 B5 Kparkows Bugb Mansi VII, 495 sq. cp. Mansi IX, 250. лицы преданную ему личность, которая должна была явиться александрійскимъ викаріемъ.

Старое исповъдание въ Никев 325 года и въ Ефесъ 431 г., въ которыхъ благочестивые греки облекали свою вѣру, одержало верхъ. Воздухъ очистился. Для всей церкви была провозглашена за истину христологія Кирилла. Противники ея были частью смѣщены, частью уничтожены. Церковь востока лежала у ногъ александрійскаго владыки 1). Онъ все совершалъ съ согласія императора. Онъ дъйствовалъ его волею. Это было государство, которое стояло сзади его. Жандармы и монахи Варсумы, говорить Гарнакъ, держали въ покорности весь востокъ. Однако Діоскоръ не принялъ во вниманіе ни близкой смерти императора, ни римскаго епископа, ни неудовольствія какъ своего праваго крыла, склонявшагося къ аполлинаризму<sup>2</sup>) такъ и подавленной имъ самимъ антіохійской партія <sup>3</sup>). Это было, конечно, великой политической ошибкой, приведшей въ концѣ копцовъ къ полному разрушенію великую работу, стоявшую на почвѣ собора 431 г. Но пока Діоскорь быль господиномъ положенія. Въ то время какъ всѣ имъ обиженные съ Өеодоритомъ во главѣ отправились въ Римъ къ папѣ Льву, какъ единственному убѣжищу, 4) и этоть на римскомъ соборѣ 15 октября 449 года <sup>5</sup>) поспѣшилъ кассировать постановленія ефесскаго собора 449 года, Діоскоръ отлучилъ отъ церкви римскаго епископа<sup>6</sup>). Такимъ образомъ онъ посчитался съ послёднимъ противникомъ стёснявшимъ его въ Ефесъ.

Какъ показывають его письма <sup>7</sup>), Левъ оказался въ затруднительномъ. положения. Если бы послѣ этого онъ ос-

- <sup>3</sup>) Loofs, Eutyches S. 643. 644.
- 4) Theodor. ep. 113. 116. 118 MSG. LXXXIII 1311 sq. 1323 sq. 1327.
- <sup>5</sup>) Leon. ep. 50. 51 Mansi VI, 30 sq.
- 6) Mansi VI, 1009.
- <sup>7</sup>) Leon. ep. 43-72.

<sup>1)</sup> Harnack DG. II, 364.

<sup>2)</sup> Harnack II, 364.

тался при опредбленіяхъ ефесскаго собора, то этимъ затрогиваль какъ свою ортодоксію, такъ и примать своей каоедоы. Вслъдствіе этого онъ 15 октября 449 г. созваль римскій соборь <sup>1</sup>), на которомъ отбросилъ постановленія разбойничаго собора, и виссть съ тъмъ обратился къ Өеодосію II съ ходатайствомъ о созванія новаго собора въ Италія<sup>2</sup>) въ виду того, что идеть вопрось о никейской въръ. Рядомъ съ этимъ онъ настаивалъ на осуждения Евтихія, какъ манихся и докета, и признаваль дилаторнымь посвящение константинопольскаго епискона Анатолія, креатуры Діоскора. Өеодосій II оставался твердъ, заявляя, что онъ охраняеть древность противъ новшествъ Флавіана и со своей стороны требоваль оть Льва признанія Анатолія <sup>3</sup>. Одновременно съ этимъ Левъ просилъ всѣхъ членовъ западнаго импераони прибывали въ Римъ, воздъйторскаго дома, когда императора. Слѣдствіемъ **СТВОВА**ТЬ на восточнаго этихъ просьбъ явились посланія западнаго императора Валентиніана III и его дамъ къ Өеодосію II противъ разбойничаго собора и episcopus Alexandrinus sibi omnia vindicans <sup>4</sup>) въ защиту правъ папы, какъ высшаго судьи въ вопросахъ въры в въ пользу созванія новаго собора въ Италія <sup>5</sup>). Несмотря на все это каллиграфъ не уступалъ. Даже своей теткѣ и дочери онъ отвѣчалъ рѣшительнымъ отказомъ 6).

Только Августу Пульхерію Левъ привлекъ на свою сторону<sup>7</sup>). Это пріобрѣтеніе было бы значительно даже въ томъ случаѣ, если бы 28 іюля 450 г. Өеодосій Младшій не разбился на смерть при паденія съ лошади. Дѣло въ томъ, что еще при жизни Өеодосія Хризафій попалъ въ немилость, слѣдствіемъ

- <sup>5</sup>) Leon. ep. 55-58 Mansi VI, 50.
- 6) Leon. epp. 62. 63 Mansi VI; 67. 69.
- 7) Leon. ep. 60 Mansi Vl, 64.

45

<sup>1)</sup> Leon. epp. 50 H 51 Mansi VI, 30 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leonis epp. 44 и 45 отъ 13 октября 449, 54 отъ 25 декабря 449, 69 отъ 16 іюдя 450 Mansi VI, 13. 19. 45. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Leon. ep. 69 отъ 16 іюля 450 Mansi VI, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Leon. ep. 45, 2 Mansi VI, 19.

чего явилось новое возвышеніе Пульхеріи <sup>1</sup>). Пожалуй, самъ Θеодосій струсилъ бы передъ могуществомъ Діоскора. <sup>2</sup>). Отсюда весьма трудно согласиться съ Гиббономъ, когда онъ говоритъ <sup>3</sup>): «Можетъ быть, греки были бы навсегда вовлечены въ ересь монофизитовъ, если бы лошадь императора къ счастью не споткнулась» <sup>4</sup>).

Во всякомъ случаѣ послѣ смерти Өеодосія произошла перемѣна и это совершилось такъ быстро и основательно, какъ только было возможно при старомъ режимѣ.

Такъ какъ Өеодосій не оставилъ наслѣдника мужского пола, ему преемствовала его сестра Пульхерія и съ нею престарёлый генералъ Маркіанъ, котораго она черезъ номинальный бракъ возвела на престолъ. Всѣ друзья и соправители ея слабаго брата пали. Она съ не женскою энергіей взяла въ свои руки кормило правленія. Предметы вѣдомствъ были полюбовно размежеваны между супругами. Ему досталась витшвяя охрана государства и борьба съ нападавшими на имперію врагами. напротивъ внутренее управление и руководительство церковью оставила за собою Пульхерія. Въ церковной политикѣ она рѣшила слѣдовать во всемъ своему дѣду. Императоръ, --глава церкви. Ему принадлежить и должна принадлежать высшая церковно-правительственная власть. Отъ этого правила не должно быть никакихъ отступленій. Возвышеніе александрійца являлось нарушеніемъ этого принципа и серіозной угрозой церковно-правительственной власти императора. Хотя этого до сихъ поръ и не было, но далеко отстоящеми отъ императоровъ александрійскому папѣ легко могла придти въ голову идея о своей церковной независимости отъ монарха. Отнынѣ этого быть не должно. Устройство имперской церкви

.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nicephor 14, 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loofs RE. V, 644.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гиббонъ V, 248.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cp. Krüger, Monophysitische Streitigkeiten im zusamenhauge mit der Reichspolitik. Jen. 1884 S. 56.

должно быть тождественно съ устройствомъ имперіи. Высшій церковный іерархъ долженъ быть въ столицѣ имперіи. Онъ авляется высшимъ учрежденіемъ, черезъ которое дѣйствуетъ въ сферѣ церковнаго управленія верховная самодержавная власть византійскаго василевса. Такова программа, намѣченная по этому вопросу еще великимъ Өеодосіемъ.

Новые вѣнценосцы съ самаго начада правленія стали на эту точку зренія. Могущество Александріи должно быть уничтожено. Дворъ ръшиль освободить себя и имперію оть александрійскаго деспота. Это должно было совершиться не безъ помощи Рима. Такъ какъ Діоскоръ по примъру Аванасія въ осноположенія положилъ своего высшаго логматическое **8**V ученіе и съ нимъ предстояла борьба на этой почві, то во взбѣжаніе повторенія всторів Констанція съ Асанасіемъ императоръ, заручившись помощью Рима, расчитывалъ выбить александрійскаго владыку изъ его догнатической позиціи и этимъ путемъ уничтожить его церковную власть. Въ отчаяния Діоскорь решиль бросить вызовь самому Маркіану, попытавпись задержать въ Египть провозглашение его императоромъ<sup>4</sup>). Тотчась по вступленія на престоль Маркіань обратился съ нисьмомъ къ Льву. Онъ передавалъ ему фактически предоставленный императорамъ Өеодосіемъ Младшимъ Діоскору примать и высказываль свое соизволение на созвание предложеннаго Львоиъ собора<sup>2</sup>). Началась оживленная корреспонденція между Римонъ и Константиноцолемъ. Тъло Флавіана было перенесено въ Константинополь и похоронено въ апостольской церкви. Анатолій константинопольскій замітиль, куда повернуль вътеръ. Осенью 450 г. онъ собраль въ Константинополь соборь, на которомъ выразиль свое согласие съ Льва ep. ad Flavianum в осудняъ ученіе Евтихія, какъ ересь <sup>3</sup>). Императоръ также возвратилъ смѣщенныхъ соборомъ

**4**5≎



<sup>1)</sup> Harnack DG. II, 366.

<sup>2)</sup> Leon. ep. 73 Mausi VI, 93.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Hefele CG. II, 395-98.

епископовъ, предоставляя окончательное возстановленіе ихъ собору, который по мысли Маркіана подъ руководствоить Льва долженъ былъ имѣть мѣсто не въ Италіи, какъ хотѣлъ папа, а на востокѣ<sup>1</sup>).

Послѣ вышеназваннаго константинопольскаго собора въ столицѣ все пошло по новому курсу императора или вѣрнѣе императрицы. Жалкій честолюбець, партіархъ Анатолій, креатура Люскора, быль готовь на все, чего требоваль дворь <sup>2</sup>). При такомъ оборотѣ дѣлъ у Льва пропала охота къ собору <sup>3</sup>), который всегда представляль извыстную опаснесть для папы. Чтобы парализовать разбойничій соборъ, по мнѣнію папы было совершенно достаточно его epistola ad Flavianum, получившаго наименование то́рос Ле́очтос, обязательства со стороны всёхъ епископовъ держаться изложеннаго въ немъ vченія, а также исключенія изъ диптиховъ именъ Jiocкора, Ювеналія и другихъ: Левъ желалъ помимо и безъ собора миловать или карать черезъ своихъ легатовъ всякаго отдѣльнаго епискона 4). Константинопольскій епископъ долженъ былъ дъйствовать, какъ его мандатаръ. Все было готово и дѣло хорошо направлено. Но на дѣлѣ, говорить Гарнакъ, Левъ былъ наивенъ, думая, что достаточно одного его письма, чтобы разрѣшить всѣ споры востока. Кромѣ ортодоксіи, докетизма и самосатства здѣсь была иная христологія, о которой папа не имѣлъ ня мальйшаго представленія. Его формулы для греческихъ богослововъ было нелостаточно. Однако папа стоялъ на своемъ. Въ этомъ духѣ написаны его посланія 82-86<sup>5</sup>), въ которыхъ папа признаеть соборъ не нужнымъ и unopportum. Одинъ Маркіанъ стоялъ за соборъ для себя и для восгочной церкви и въ этомъ сныслѣ происходилъ обмѣнъ письмами. Императоръ не хотѣлъ сдаться

<sup>1)</sup> Leon. ep. 76 Mansi VI, 98 sq.

<sup>2)</sup> Harnack DG. II, 367.

<sup>\*)</sup> Cp. Hefele CG. II, 398 ff.

<sup>4)</sup> Harnack DG. II, 367.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mansi VI, 112-120.

۱

папѣ, а разсчитывалъ только на его помощь. Во всякомъ случаѣ папа долженъ былъ сдѣлать веселое липо<sup>1</sup>), когда Маркіанъ сакрой оть 17 мая 451 г. созвалъ на 1 сентября новый соборъ въ Никеѣ<sup>2</sup>). Левъ назначилъ 4-хъ легатовъ, вменно, епископовъ: Пасхазина и Луценція, и пресвитеровъ: Льва, и Бонифація Ħ предложилъ первому изъ нихъ----Пасхазину быть председателемъ на соборе. Вообще этимъ абломъ онъ былъ чрезвычайно озабоченъ. Его многочисленныя посланія<sup>3</sup>) доказывають, что онъ опасался новаторства т. е. отклоненія отъ никейскаго ученія. Отсюда онъ все болёе призываль въ кротости и милости: кто только осулить Евтихія и признаеть Никею, тоть православный. Споръ о въръ не долженъ былъ возобновляться ни въ какомъ случаѣ. Все ясно и рѣшено. Въ своемъ посланія къ собору онъ наставваеть рядомъ съ осуждениемъ Евтихія на осуждении также Несторія, т. е. сохраненія силы за ефесскимъ соборомъ 431 г. Это было более самосохраненіемъ, чёмъ необходимостью, такъ какъ о реабилитаціи Несторія мало кто на востокѣ помышляль. Но не это одно заботило папу. Чего больше всего онъ опасался, было усиление епископа, котораго его предшественныкъ, въ союзъ съ Александріей, уничтожилъ, именно епископа константинопольскаго. Но со своимъ старымъ коллегой онъ былъ во враждѣ 4), и хотѣлъ его уничтожить; напротивъ на врага онъ нынъ опирался. Забота эта отмъчена въ инструкціи къ легатамъ: «Опредѣленіе св. отцовъ, ни по какой безразсудности, не увижать и не ослаблять. Итакъ всёми способами да охраняется въ васъ достоинство нашего лица; и если бы нѣкоторые, по убѣжденію въ значеніи своихъ городовъ, покусились поколебать оное, такихъ опровергнуть, какъ требуетъ право»<sup>5</sup>).

- 1) Cp. Leon. ep. 89 Mausi VI, 125.
- <sup>2</sup>) Mansi VI, 551 # 554 ДВС. III, 109. 110.
- <sup>3</sup>) Leon. epp. 89-95 Mansi VI, 125 137.
- 4) Mansi VI, 580 sq.
- <sup>3</sup>) Mansi VII, 443 ДВС. IV, 165.

1

Согласно императорскаго приказа, въ концѣ лѣта 451 г. въ Никею стали собиратся епископы. Во избѣжаніе повторенія безпорядковъ 449 г. Маркіанъ лично желалъ присутствовать на соборѣ. Римскіе легаты прямо на этомъ Между тьмъ императоръ задержался. настаяваля. Чтобы скоимъ замедленіемъ<sup>1</sup>) не увеличивать нетерпѣнія ожидающихъ и чтобы въ любой моменть личнымъ присутствіемъ воздъйствовать на св. отцовъ, Маркіанъ перенесъ засъданія собора въ Халкидонъ (vis á vis съ Константинополемъ) на Босфор'в, куда ему легче можно было явиться <sup>2</sup>). Зд'есь состособоръ, признаваемый нынѣ какъ 4-ый вселенскій ялся (вмъсто Ephesinum II). Съ 8 октября по 1 ноября 451 г. имѣло мѣсто 16 засѣданій собора<sup>3</sup>). На соборѣ присутствовало свыше 600 епископовъ 4), главнымъ образомъ изъ восточной половины имперіи <sup>5</sup>). По мятнію Гарнака <sup>6</sup>), громадное большинство отцовь собора мыслило монофизитски и было довольно результатомъ собора 449 г., который, соотвётствуя благочестивымъ воззрёніямъ грековъ, дёйствительнодалъ миръ церкви востока. Недовольные, понятно, были, но въ чрезвычайно маломъ количествъ<sup>7</sup>). Съ этимъ взглядомъ великаго ученаго трудно, однако, согласиться. Чтобы многіе язъ епископовъ на ефесскомъ соборъ отказались отъ ръшенія. которое они сами составили въ Константинополѣ и опять весьма многіе изъ «святыхъ» отцовъ въ Халкидонѣ кассироровали то, что въ Ефест казалось имъ божественнымъ откровеніемъ---это, конечно, идеть противъ Гарнака<sup>8</sup>). Но это не все. Не следуеть забывать, что синодалы, по уверению Евсевія и Флавіана въ ихъ апелляціяхъ, противъ своей воли были тер-

- 4) Mansi VII, 57 cp. Hefele CG. II, 422.
- <sup>5</sup>) Hefele CG. II, 423.
- 6) Harnack DG. II, 369. 70.
- 7) Harnack DG. II, 366.
- 8) Loofs RE. V, 643.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mansi VI, 553.

<sup>2)</sup> Mansi VI, 558.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По обычному счисленію, правильнъе 21: Hefele CG. II, 411.

роризованы Діоскоромъ. Еще черезъ сто лѣтъ послѣ халкидонскаго собора вліяніе антіохійскихъ традицій было весьма значительно. Также и унія 433 г. оставалась не безъ вліянія. Тотъ фактъ, что даже послѣ-халкидонскіе монофизиты анаеематствовали Евтихія, доказываетъ, что ефесскій соборъ 449 г. попалъ дальше цѣли <sup>1</sup>). Епископы Сиріи, Азіи и Понта, стоявшіе за Флавіана, по сообщенію Либерата<sup>2</sup>), вступили въ схизму съ епископами египетскими, палестинскими и еракійскими. Это кажется доказываетъ, что неудовольствіе ефесскимъ соборомъ 449 г. было въ восточной церкви значительно больше, чѣмъ предполагаетъ Гарнакъ <sup>3</sup>).

Что касается внѣшней стороны собора, то въ этой области мы такъ хорошо освѣдомлены, какъ ни объ одномъ древнемъ соборѣ. Также и мемуары Діоскора проливаютъ на аѣло нѣкоторый свѣтъ. Церковно-государственныя отношенія того времени выступаютъ какъ на ладони. Дошедшіе до насъ акты представляютъ жизненный образъ и яркое представленіе о характерѣ такого рода духовнаго имперскаго парламента <sup>4</sup>).

Центральной фигурой, главной пружиной, приводящей въ движеніе весь соборный механизмъ, является императоръ. Онъ глава и предсѣдатель собора. Онъ созываетъ соборъ, назначаетъ мѣсто и время засѣданій <sup>5</sup>), переноситъ <sup>6</sup>) и открываетъ его. Отъ него же зависитъ закрытіе собора и утвержденіе соборныхъ постановленій <sup>7</sup>). Въ качествѣ представителя міра церкви ему, наконецъ, принадлежитъ предварительная рецепція опредѣленій собора. Съ просьбой объ этомъ, по крайней мѣрѣ, прямо къ нему обращаются отцы халкидонскаго собора. Отсюда вытекаетъ высшая власть императора надъ соборомъ. Въ виду этого какъ папа

4) Helzer, Verhältnis въ Histor. Zeitsch. Bd. 86 S. 197. 198. Ефесскій соборъ 431 г. мало ординаренъ, а акты его смутны и темны.

<sup>5</sup>) Mansi VI, 551 ABC. III, 110.

7) Mansi VII, 475. 478. 498. 502.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Loofs, Eutyches S. 643. 44.

<sup>2)</sup> Liberat. c. 12 MSL. LXVIII, 1004.

<sup>3)</sup> Loofs RE. V, 644.

<sup>6)</sup> Mansi VI, 558.

Левъ Великій, такъ и другіе отцы церкви прямо обращаются къ императору съ просьбой отмѣнить постановленія предыдущаго собора и возстановить истинную вѣру церкви <sup>1</sup>). Такимъ образомъ императоръ является апелляціонной <sup>2</sup>) и кассаціонной инстанціей для собора <sup>3</sup>).

Что касается соборнаго делопроизводства, то оно, какъ это правильно замѣчено Гельцеромъ 4), было прямо заимствовано отъ римскаго сената. Соборныя засъданія соотвътствовали сенатскимъ. Какъ тамъ отдъльно сидъли consulares, praetorii. aedilicii и т. д., такъ и здѣсь по рангамъ засѣдали сначала патріархи. затімъ митрополиты, наконецъ епископы. Присутствовавшіе аввы и діаконы стояли, не им'я права Важнѣе всего вопросъ о предсѣдателѣ. Прежнее голоса. воззрѣніе, что таковое принадлежало папѣ или его представителямъ, въ актахъ ничѣмъ не подтверждается <sup>5</sup>). Халкидонскіе акты ясно показывають. что предсѣдательство принадлежало исключительно императору или его комиссарамъ  $^{6}$ ). Также и эта часть соборнаго процесса, говорить Гельцерь 7), имфеть аналогію съ римскимъ сенатомъ. Какъ въ послѣднемъ предсъдательствовалъ princeps или консулъ, такъ и на соборѣ императоръ или комиссары. Какъть, такъ и эти предлагали вопросъ на голосование, но сами не голосовали. Представители римскаго престола, какъ мы уже указывали, обладали не правомъ предсъдательства, но весьма важнымъ правомъ, именно votum primo loco $^8$ ).

<sup>3</sup>) Mansi VI. 820. 976. VII, 48. 180 ДВС. III, 354. 545; IV, 24. 76.

- 4) Helzer, Verhältnis. Bb Histor. Zeit. Bd. 86 S. 198.
- <sup>5</sup>) Helzer S. 198.

<sup>6</sup>) Mansi VI, 580. 595. 592. 595. 736. 745. 761. 765. 788. 821. 825. 936. ДВС. III, 141. 145. 151. 154. 280. 282. 289. 299. 302. 306<sup>.</sup> 324. 355.

7) Helzer a. a. O. S. 198.

<sup>8</sup>) Ср. Hefele CG. II, 403. Если папа Левъ говоритъ легатамъ vice mea orientali Synodo praesederunt, (Mansi VI, 185 Leon. ер. 103) то это значитъ «заняли первое мъсто», но не предсъдательствовали; равно Liber diurnus (ed.

<sup>1)</sup> Mansi VI. 288. 601. 1100. 1102. VII, 481. ДВС. III, 160. 669. 671. 672. IV. 182. 201. 202.

<sup>2)</sup> Mansi IV, 11. 107 **ДВС. III, 66. 97.** 

<sup>359. 493;</sup> IV, 30. 43. 44. 46. 47. 159 и т. д. Mansi VII, 65. 94. 97. 424.

Они такимъ образомъ осуществляли право principes senatus, при чемъ папа былъ тѣмъ менѣе предсѣдателемъ, что его легаты сами просили слова у компссаровъ <sup>1</sup>). Изъ этого права императоръ и его комиссары дѣлали энергичное примѣненіе. Когда собраніе, при появленіи ненавистнаго имъ Өеодорита<sup>2</sup>), подняло страшный шумъ, то они сдѣлали ему замѣчаніе, объявивъ, что такіе крики—żzЗоήσει; дъротиха!—недостойны епископовъ. Они не довольствовались этимъ правомъ внѣшняго надзора, но вмѣшивались съ большимъ богословскимъ знаніемъ и богатымъ практическимъ опытомъ въ догматическую дѣятельность собора. Своими интервенціями они направляли дѣятельность собора и достигали того результата, который былъ угоденъ императору.

Изучая акты халкидонскаго собора, приходишь къ убъжденію въ справедливости мнѣнія Моммсена, что соборное законодательство—это есть ничто иное, какъ форма императорскаго законодательства <sup>3</sup>). Халкидонскій соборъ—это образъ единаго государства—церкви. Глава этого государства церкви императоръ. Это прекрасно видно изъ внѣшняго распорядка на соборѣ:

«И возсѣли знатнъйшіе и славнѣйшіе сановники и знаменитьйшій сенать въ срединѣ предъ оградою святьйшаго алтаря;

по лѣвую сторону ихъ возсѣли святѣйшіе мѣстоблюстители боголюбезнѣйшаго архіепископа древняго Рима и

Анатолій, благочестивѣйшій архіепископъ царствующаго Константинополя, и

2) Mansi VII, 590 sq. ABC. HI, 590.

3) Mommsen, Strafrecht. S. 597.

Roziere, Par. 1869) p. 97, Concilium... in Calchedona... cui apostolicus papa Leo per legatos et vicarios prefuit и p. 100, Concilium universale quodfavente deo et votum... domini Constantini clementer implente. in urbe regia eo présente celebratum est, cui apostolicae recordationis Agatho papa per legatos suos et responsales prefuit. Здъсь прямо различается императоръ, какъ предсъдатель, и папа. какъ princeps senatus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. начало XVI засъданія Mausi VII, 424 ДВС. IV 159.

Максимъ, почтеннъйшій архіепископъ антіохійскій, и Өалассій, почтеннъйшій епископъ кесарійскій, и

Стефанъ, почтеннѣйшій епископъ ефесскій, и прочіе почтеннѣйшіе епископы областей восточныхъ, и понтійскихъ, и азійскихъ, и аравійскихъ, кромѣ палестинскихъ;

по правую сторону ихъ также возсѣли:

Діоскоръ, почтеннѣйшій архіепископъ александрійскій, и Ювеналій, почтеннѣйшій епископъ іерусалимскій, и

Квинтиллъ, почтеннѣйшій епископъ ираклійскій, въ первой Македоніи, мѣстоблюститель Анастасія оессалоникскаго, и

Петръ, почтеннъйшій епископъ кориноскій, и

прочіе епископы области египетской и Иллирика, а также и палестинскіе почтени-ыйшіе епископы;

по срединѣ положено было святѣйшее и чистѣйшее евангеліе» <sup>1</sup>).

Тоже наблюдаемъ и на VI вселенскомъ соборѣ:

.... «Въ царствованіе боговѣнчанныхъ и свѣтлѣйшихъ государей Флавіевъ, благочестивѣйшаго Константина, богопоставленнаго великаго государя... также богохранимыхъ братьевъ его Ираклія и Тиверія... подъ предсѣдательствомъ его благочестивѣйшаго и христолюбиваго великаго императора Константина, въ судебной палатѣ императорскаго дворца...., присутствовали и слушали: Никита, славнѣйшій бывшій консулъ, патрицій и министръ императорскихъ оффицій, Өеодоръ, славнѣйшій бывшій консулъ и т. д.

Собрался также святый и вселенскій соборъ, созванный но императорскому повельнію въ семъ богохранимомъ царствующемъ градь, а именно: почтенньйшіе пресвитеры Осодоръ и Георгій и почтенньйшій діаконъ Іоаннъ, представители.... Агасона, архіепископа древняго Рима; почтенньйшій и святьйшій Георгій, архіепископъ сего великаго Константинополя, новаго Рима, и т. д.

1) Mansi VII, 580 ABC. III, 140. 141.

И возсѣли съ правой стороны благочестивѣйшаго и христолюбиваго императора нашего славнѣйшіе патриціи и консулы, а съ лѣвой почтеннѣйшіе викаріи Агаеона, архіепископа древняго Рима, и другіе епископы, и т. д.» <sup>1</sup>).

Какъ на древнихъ соборахъ здѣсь выступаютъ 2 группы: 1) патріархи, митрополиты и епископы, и 2) міряне съ императоромъ во главѣ, составляющіе представительство міра церкви-государства, церкви-имперіи.

Взаимоотношение этихъ группъ тоже, какое мы констатировали на соборахъ II и III вѣка, именно votum decisivum принадлежить только епископамь, что же касается мірянь съ императоромъ во главѣ, то имъ принадлежала таже родь, которую играль въ древнемъ общинномъ собрании народъ, а на соборахъ II и III вѣка вѣрующіе большой общины, которые въ качествѣ представителей опредѣленнаго церковнаго округа выражениемъ своего одобрения свидѣтельствовали, что решение собора есть действительно воля Божія. другими словами давали ему церковную рецепцію. Присутствовавшіе на всѣхъ соборахъ императоръ или его представители-комиссары, а также благородный сенать были представителями міра имперской церкви. Въ качествѣ таковыхъ имъ на вселенскихъ соборахъ принадлежала таже роль, какъ върующимъ большой общины въ отношении своего округа. Своимъ согласіемъ они свидѣтельствовали, что рѣшеніе епископовь есть, дѣйствительно, воля Божія, которой безпрекословно надо повиноваться вли, что одно и тоже, сообщали соборному опредбленію церковную рецепцію.

Обратимся однако къ халкидонскому собору.

Въ Ефесѣ Діоскоръ побѣдилъ, благодаря численному перевѣсу своихъ спутниковъ. Это не должно было повториться. Императоръ тому должностному лицу, которое отвезло императорское приглашеніе на соборъ въ Александрію, далъ пору-

1) ДВС. VI, 38-41.

ченіе немедленно доставить въ Константинополь Діоскора, именно одного<sup>1</sup>). Кажется, предполагалось, елико возможно, еще предъ соборомъ заключить перемиріе междунимъ и его противниками<sup>2</sup>). Исполнение даннаго императоромъ поручения, удалось несмотря, на то, что Діоскоръ еще не задолго предъ своимъ отъбздомъ созваль на соборь своихъ епископовъ<sup>3</sup>). Только въ сопровождении ньсколькихъ върныхъ друзей (позднье главъ монофизитства Тимооея и Петра), Діоскоръ отплылъ въ столицу 4). Настроеніе его было мрачно: его фанатизмъ дѣлалъ невозможнымъ примиреніе съ какою-либо партіей <sup>5</sup>). Частная аудіенція Діоскора у императора въ присутствіи Анатолія константинопольскаго. Ювеналія іерусалимскаго и другихъ не привела его къ уступкъ: съ проклятіемъ онъ бросилъ на полъ то́цос Ле́оутос<sup>6</sup>). Послѣ этого печальнаго засёданія Діоскоръ увидёль, что онъ пропащій челов'єкъ. Судьба его была рішена. Только въ качестві обвиняемаго онъ быль терпимь на соборь 7), тогда какъ смъщенный имъ въ Ефесъ Осодорить, несмотря на крики неудовольствія своихъ противниковъ, авторитетомъ папы и императора былъ допущенъ на соборъ<sup>8</sup>). Послѣ того, какъ была утверждена ортодоксія Флавіана, уже въ первомъ засьданіи, посвященномъ разсмотрѣнію жалобъ на Діоскора. комнссары объявили, что Діоскоръ и пять его главныхъ ефесскихъ помощниковъ (Ювеналій, Өалассій кесарійскій, Евсевій анкирскій, Евстаоій беритскій и Василій селевкійскій) должны быть смѣщены <sup>9</sup>). Съ этого времени Діоскоръ пересталъ посъщать засъдания собора. Послъ этого въ третьемъ засъдания

1



<sup>1)</sup> Récits de Dioscore, exilé a Gaugres, sur le concile Chalcedoine Revue égyptologique II, 22.

<sup>2)</sup> Krüger, Monophys. Streitigk. S. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Krüger a. a. o. S. 61.

<sup>4)</sup> Loofs RE. V, 645.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Revue egypt. II, 23.

<sup>6)</sup> Krüger a. a. O. S. 62.

<sup>7)</sup> Mausi VI, 589.

<sup>8)</sup> Mausi VI, 589.

<sup>9)</sup> Mansi VI, 936.

онъ былъ смѣщенъ, именно за отказъ, несмотря на троекратное приглашеніе, явиться на соборъ. Смѣстить его прямо за ересь постѣснялись <sup>1</sup>). Сосланный въ Гангру пафлагонскую, <sup>2</sup>) Діоскоръ умеръ тамъ въ 454 г. <sup>3</sup>).

Болбе серіознымъ дёломъ являлся вопросъ догматическій. Уже во второмъ засѣданіи императорскіе комиссары потребовали ясный ёхдео: тістею; 4). Большинство изъ уваженія къ первому ефесскому собору номинально постарались избѣжать новаго формулированія вѣры. Все же послѣ признанія какъ кирилловскихъ посланій 4 и 39, такъ и Льва ер. ad Flav. Анатолію константинопольскому съ нѣкоторыми довъренными лицами было предложено разработать этоть вопросъ <sup>5</sup>). Въ засѣданіи комиссіи Анатолія быль одобрень не дошедшій до насъ проекть вѣроучительной формулы. Говоря έх доо фолеши ег, послёдняя, хотя и сочивственно была принята большинствомъ собора, встретила рышительный отпоръ со стороны римскихъ легатовъ. Они грозили немедленнымъ отъбздомъ и новымъ соборомъ въ Италіи. если не послѣдують вѣроучительному посланію Льва <sup>6</sup>). Оказались безуспѣшными вст попытки императорскихъ комиссаровъ склонить къ уступк% большинство, которое, какъ это ни странно, признало и продолжало признавать послание Льва<sup>7</sup>). При такихъ обстоятельствахъ потребовалось личное вмѣшательство императора. Подъ страхомъ созвания собора на западѣ<sup>8</sup>), Маркіанъ черезъ особое посольство потребовалъ или соста-

: •

- 4) Mansi VI, 952.
- 5) Mansi VI, 974.
- \*) Mansi VII, 101.
- 7) Loofs, Eutyches S: 645. 46.
- 8) Mansi VII, 104.

<sup>1)</sup> Loofs, Eutyches S. 645.

<sup>2)</sup> Evagr. II, 5 Liberat. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Leon. ep. 140 (al. 111) Mansi VI, 303 отъ 6 декабря 454 Здёсь въ Гангрё посётнын его монофизитские сторонники, причемъ разсказы, которые онъ имъ передалъ, составили Récits de Dioscore (Krügers 13). Въ монофизитской церкви онъ причисленъ къ лику святыхъ. Loofs S. 645.

вленія предложенной комиссарами комиссіи или другого детальнаго разрѣшенія вопроса <sup>1</sup>). Послѣ этого съ чисто вивантійскимъ salto mortale остановились на мысли, что комиссія сдѣлаеть новое постановленіе<sup>2</sup>). Въ число членовь этой комиссіи умно и дипломатично включили также легатовъ Льва Великаго. Результать обсужденія комиссін быль доложень въ пятое засѣданіе и одобренъ<sup>8</sup>). Принятая формула догматически означаеть полную побѣду запада надъ востокомъ. Декреть вёры У-го засёданія можеть быть понятень, какъ догматизпрование западной христология <sup>4</sup>). Это вѣроучительное изъясненіе <sup>5</sup>) — длинный документь: послѣ вступленія. заключающаго никейскій и константинопольскій спиволы, оно объявляеть, что этоть никеоцары радскій символь собственно достаточень. но противъ тѣхъ, которые (несторіане) нарушають таннство вочеловѣченія и отбрасывають деотохос, или (монофизиты) утверждають сууучона и храдыа (натурь Христа) признаются и исповедаются посланія Кирилла къ Несторію (такъ называемое ер. dogmatica Nr. 4) и къ восточнымъ (ер. 39)<sup>6</sup>). а также посланіе Льва къ Флавіану,

<sup>5</sup>) Mansi VII, 107-117.

<sup>6</sup>) Cyrill. ер. 39; ер. семнадцатое съ анаоематизнами не упоминается, но въ переговорахъ случайно приводится, какъ авторитетъ Малеі VI, 972 ср.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Манзі VII, 104 ДВС. IV, 48. Дабы елико возможно, сократить число членовъ, комиссары, желая набъжать приглашенія многочисленныхъ митрополитовъ, предложили избрать комиссію на почвё діэцезальнаго, какъ болѣе крупнаго имперскаго дѣленія, именно «изъ восточныхъ епископовъ шесть, изъ азійскаго діэцеза три, изъ понтійскаго діэцеза три, изъ Өракін три, (ДВС. III, 150 Маusi VI, 592) съ чѣмъ согласился и императоръ Маркіанъ, предписавъ увеличить составъ комиссія тремя епископами изъ Иллирика (ДВС. IV, 48). Что здѣсь имѣлось въ виду не церковное, а гражданское діэцезальное дѣленіе, это можно заключить, во первыхъ, изъ того, что среди избранныхъ отъ діяцеза Азін не было епископа ефесскаго (Mausi VII, 104 ДВС. IV, 49), хотя онъ присутствовалъ на пятомъ засѣданіи собора (Mausi VII, 97 ДВС. IV, 45), а во вторыхъ изъ предложенія императора Маркіана на случай неудачи комиссіи, «чтобы каждый черезъ своего имтрополита объявилъ свою вѣру»; (ДВС. IV, 48) что было бы едва ди возможнымъ, если бы существовала церковно діэдезальная система въ истинномъ скыслѣ слова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Loots RE. V, 646.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi VII, 107-117.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Loofs Eutyches S. 646.

какъ объясненія, символа <sup>1</sup>): «послѣдуя св. отцамъ, всѣ согласно поучаемъ исповѣдывать одного и того же Сына, Господа нашего Іисуса Христа, совершеннаго въ божествѣ и совершеннаго въ человѣчествѣ... въ двухъ естествахъ неслитно, неизмѣнно, нераздѣльно и неразлучно познаваемаго, — такъ что соединеніемъ нисколько не нарушается различіе двухъ естествъ, но тѣмъ болѣе сохраняется свойство каждаго естества и соединяется въ одно лице и одну vnостась <sup>2</sup>).

Конечно легко видъть. что это опредѣленіе съ έv обо фотеон и признаниемъ послания Льва переходить границы посланій Кирилла, но переговоры въ Халкидонъ дока-Зывають. что въ этой двойственности лежить центрь тяжести халкидонскаго собора<sup>3</sup>). Если халкидонские отцы, идя навстрѣчу умнымъ сомнѣніямъ 4), оговариваются, что Левъ н Кириллъ вполнѣ солидарны другъ съ другомъ, то это взаимно противорѣчащее сужденіе 5), въ исторіи хальидонскаго собора на востокѣ, имѣло достаточное основаніе  $^{6}$ ). Это agit utraque natura==everye? exatéra púsic BB c. 4 epistola Leonisне кирилловское. Для Өеодорита это agere одной изъ двухъ натуръ само собою понятно: онъ и его антіохійскіе единомышленники разумѣли подъ нимъ положеніе «είς ё́ν πρόσωπον καί μίαν ύπόστασιν συντρέγειν—in unam coire personam 7).

Халкидонской формулой удовлетворились только занадные, у которыхъ съ idem sempiterni genitoris unigenitus



<sup>973</sup> и извъстнымъ образомъ implicite признается въ связи съ первымъ ефесскимъ соборомъ. Loofs Eutyches S. 646.

<sup>1)</sup> Mansi VII, 116 **ДВС.** IV, 52.

<sup>2)</sup> Mansi VII, 116 ДВС. IV, 52: ἕνα καὶ τὸν αὐτὸν κύρον.... τέλειον τὸν αὐτὸν ἐν θεότητ: καὶ τέλειον.... τὸν αὐτὸν ἐν ἀθμωπότητι.... ἐν δύο φύσεσιν ἀσυγχύτως, ἀτρέπτως, ἀδιαιρέτως, αχωρίστως γνωριζόμενον · οὐδαμοῦ τῆς τῶν φύσεων διαφορᾶς ἀνηρημένης δία τὴν ἕνωσιν, σωζομένης δὲ μᾶλλον τῆς ἰδιότητος ἑκαιτέρας φύσεως καὶ εἰς ἕν πρόσωπον καὶ μίαν ὑπόστασιν συντρεχούσης κτλ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Mansi VI, 972.

<sup>4)</sup> Loots RE. V, 642.

<sup>5)</sup> Loofs, art. Christologie RE. IV, 50, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Loofs RE. V, 646.

<sup>7)</sup> Leon ep. c. 3.

natus est de... Maria<sup>1</sup>) была неразрывно связана una persona историческаго Христа, такъ какъ они признавали «двѣ натуры», чтобы εύαγγελιχαί περί τοῦ χυρίου φωναί понять безъ вреда для его Божества и челов'тчества<sup>2</sup>). Но церкви востока. говорить Гарнакъ 3). была дана новая въра. "Ечоск; роски не успокоило. Ни одинъ благочестивый грекъ, ученикъ Кирилла и Аоанасія, не могъ признать этой правой средины. Это не было формулой компромисса, какъ унія 433 г. Голыя негативныя четыре опредѣленія-неслитно, неизмѣнно, нераздѣльно и неразлучно, которыя все опредёляли, въ глубинѣ души, по воззрѣніямъ классическихъ греческихъ богослововъ, были не религіозны<sup>4</sup>). Они были лишены горячаго конкретнаго содержанія. Изъ моста, который давала в'єрующему его віда, изъ моста стъ земли на небо, они, говоритъ Гарнакъ, сдѣлали линію, тонкую какъ волосъ, по которой могуть надбяться понасть въ рай развѣ только исповѣдники ислама. Можно ска зать, что халкидонскій соборъ давалъ востоку минимумъ историческаго пониманія личности Христа, но за то лишалъ его вывода, который д'бластся изъ ученія объ искупленіи, такъ какъ онъ грозилъ уничтожить Христа евангелій 5).

Въ пятомъ засѣданіи императорско-папская формула была провозглашена и принята<sup>6</sup>). Императоръ достигъ того, чего желалъ. Онъ показалъ, что онъ правитъ церковью: онъ составилъ формулу, на основаніи которой могъ опредѣлить, гдѣ православіе и гдѣ ересь<sup>7</sup>). Въ сознаніи своей побѣды Маркіанъ съ Пульхеріей лично посѣтили слѣдующее VI-е засѣданіе собора и, подражая Константину Великому, говорили тамъ рѣчи<sup>8</sup>). Этому соотвѣтствовала акклямація со-

<sup>1</sup>) Leon ep. c. 2.

- <sup>2</sup>) Loofs RE. V. 646. 647.
- \*) Harnack DG. II, 374.
- 4) Harnack DG. 374. 75.
- <sup>5</sup>) Harnack DG. II, 375.
- <sup>6</sup>) Mansi VII, 107.
- 7) Harnack DG. II, 373.
- \*) Mausi VII, 129 ДВС. IV, 58.



бора: «всѣ такъ вѣруемъ; одна вѣра, одно миѣніе; всѣ такъ мудрствуемъ; всѣ мы, согласившись, подписали; всѣ мы православные, сія вѣра отеческая, сія вѣра апостольская, сія въра православная, сія въра вселенную спасла. Маркіану, новому Константину, новому Павлу, новому Давиду. многая лѣта! Давиду-императору! Господи, жизнь ему благочестивому, новому Константину, новому Маркіану! Вы-міръ вселенной. Господи, жизнь ему благочестивому! Да сохранить васъ въра ваша! ты почитаешь Христа: самъ онъ да сохранить тебя! Ты укрѣпилъ православіе! Вы вѣруете такъ, какъ апостолы. Многая лёта Августь! Вы свётила православія; оть этого везді-мирь. Господи, сохрани світила мира! Господи, сохрани свѣтила вселенной! Вѣчная память новому Константину! Да сохранить Богъ ту, которая оть роду православна! Да сохранить Богъ хранительницу вѣры! да сохранить Богъ постоянно благочестивую! да сохранить Богъ благочестивую, православную, противницу еретиковъ! ты обратила въ бътство всъхъ еретиковъ. Ты преслъдовала Несторія и Евтихія. Прочь зависть отъ вашего царства, достойные вѣры, достойные Христа! Прочь зависть отъ вашего царства! Такъ почитають вѣрныхъ императоровъ! Богъ да сохранить вашу державу! Богъ да умирить ваше царство! Маркіанъ-новый Константинъ, Пульхерія-новая Елена, ты показалъ въру, а ты явила ревность Елены. Ваша жизнь-охрана всёхъ; ваша въра-слава церквей <sup>1</sup>). Многая лъта-императорамъ! многая лѣта-благочестивому христіанину! Самъ Христосъ, котораго ты чтишь, да сохранить тебя! Это достойно вѣры! священному императору----многая лѣта! Ты воэстановиль церковь, побѣдитель враговь, учитель в тры. Многая лета Августь; благочестивой, христолюбивой! православной многая лѣта! Богъ да сохранить ваше царство! Вы низложили еретиковъ; вы со-

<sup>1</sup>) Mansi VII. 170 ДВС. IV, 72. 73.

46

хранили вѣру. Царство ваше да будетъ свободно отъ зависти! царство ваше---да будетъ въ вѣкъ» <sup>1</sup>).

Не только императоръ, но также и напа получилъ то, чего желалъ, хотя и не все<sup>2</sup>). Не просто согласились на его письмо, но его сдѣлали синодальнымъ декретомъ; его догматика была признана и Маркіанъ въ своей рѣчи къ собору прямо это подтвердилъ. На дѣлѣ онъ сознавалъ, что безъ напскихъ легатовъ онъ ничего не могъ бы подѣлать.

Провозглашенная халкидонскимъ соборомъ формула была догматической побідой запада надъ востокомъ, руководимымъ Александріей. Римъ побѣдилъ. Но этой догматической побѣдѣ Льва Великаго не соотвътствовала политическая побъда Рима. Вскорѣ обнаружилось, что Маркіанъ дъйствовалъ въ собственномъ интересѣ. Воспользовавшись римскимъ папой тогда, когда предстояла нужда освободить восточную церковь отъ деспотіи александрійскаго епископа, императоръ создаль ему препону къ дальнъйшему движенію на востокъ черезъ возвеличение собственнаго придворнаго епископа. Въ тотъ моменть, когда Левъ I уничтожилъ своего александрійскаго коллегу, онъ увидѣлъ, говоритъ Гарнакъ<sup>8</sup>), противъ себя константинопольскаго епископа, за которымъ стоялъ ни болѣе ни менѣе, какъ самъ императоръ. Эта тенденція ясно выступила во вторую половину дѣятельности халкидонскаго собора.

Послѣ низложенія Діоскора, соборъ долженъ былъ быть соборомъ мира. Всѣ были помилованы, даже Ива и измѣнившіе Діоскору епископы, во главѣ которыхъ стоялъ Ювеналій іерусалимскій <sup>4</sup>). Всѣмъ были возвращены епископскія каеедры. Рядомъ съ этимъ соборъ приступилъ къ уничтоженію тѣхъ безпорядковъ, которые явились слѣдствіемъ полновластнаго господства александрійца.

- <sup>3</sup>) Harnack DG. II. 351.
- 4) Mansi VII, 48.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VII. 177 **ДВС. IV**, 75.

<sup>2)</sup> Harnack ДG. II, 374.

Занявшись упорядочениемъ церковныхъ отношений и реорганизуя церковное устройство, соборъ рѣшительно сталъ на тоть путь, который быль намечень уже со времени Өеодосія Великаго. Церковное устройство это есть образъ и подобіе государственнаго устройства. Императоръ--глава государства-церкви. **устройство и управленіе какового въ общихъ чертахъ должно** было быть тождественнымъ. Отсюда необходимость созданія въ церкви такого учрежденія, которое въ гражданскомъ управленіи соотвѣтствовало бы должности префекта преторіи. Такимъ лицомъ, по канону третьему константинопольскаго собора 381 г., былъ константинопольскій епископъ. Послѣдующее время укрѣпило его въ этомъ положеніи. Но этому порядку вещей былъ нанесенъ рѣшительный ударъ Діоскоромъ. Это быль урокь. Въ будущемъ это не должно было повториться. Следствіемъ этого явилось изданіе халкидонскимъ соборомъ знаменитыхъ каноновъ 9, 17 и 28. Какъ и другіе каноны, они находятся въ тесной связи съ дальнейшей соборною деятельностью. почему изучение послѣдней является лучшимъ коммен таріемъ для пониманія смысла того или иного канона.

Ко времени разбойничаго собора, какъ мы виділи, власть константинопольскаго епископа распространялась, кром'ь оракійскаго, также на азійскій и понтійскій діэцезы. Акты халкидонскаго собора вполн'ь подтверждають это наблюденіе.

Засъданія XI-ое и XII-ое собора были посвящены спору епископовъ Вассіана и Стефана изъ-за ефесской каоедры.

Посвятивъ себя съ юношескаго возраста благотворительности, Вассіанъ снискалъ къ себѣ общее расположеніе и любовь ефесянъ. Завидуя этому и желая отъ него избавиться подъ благовиднымъ предлогомъ, бывшій ефесскій епископъ Мемнонъ хиротонисалъ его епископамъ евазскимъ, но не достигъ свое цѣли, такъ какъ Вассіанъ рѣшительно отказался итти въ Евазу и остался въ Ефесѣ. Между тѣмъ Мемнонъ скончался. Преемникъ его Василій, созвавшій епархіальный соборъ и узнавшій отъ него о злосчастьяхъ Вассіана, въ Евазу руко-

**4**6≎

положиль другого епископа. а ему возвратиль общеніе и епископское мѣсто. Въ такомъ положения находились дѣла до смерти Василія, когда «съ большимъ принужденіемъ и силою того же Вассіана посадили на престолъ въ этомъ же городѣ Ефесѣ народъ, клиръ и епископы». <sup>1</sup>). Узнавъ объ этомь, благочестивьйшій императорь Өеодосій II «тотчасъ **утвердилъ** это и утверждая епископство, тотчасъ же открыто объявиль объ этомъ памятною запискою. Послё этого онъ снова черезъ придворнаго чиновника Евстафія прислалъ высочайшую грамоту, утверждавшую епископство. Когда же я. ¥), говорилъ Вассіанъ собору прибылъ въ царствующій Константинополь, то самъ государь, принявъ насъ. меня бывшаго епископа этого царствующаго города Прокла, И сдёлаль нась друзьями: и я имёль общеніе сь нимь и со всёми (епископами). бывшими въ то время тамъ. Этотъ же святьйшій Проклъ, составивъ соборное (посланіе), разослаль его и въ городъ, и епископамъ, и клирикамъ» <sup>3</sup>). Черезъ четыре года послі этого въ Константинополі быль возбуждень вопросъ о незаконности епископата Вассіана. По этому поводу «святой намяти императоръ Өеодосій присылаль старшаго придворнаго чиновника Евстаеія, чтобы онъ дозналъ, что было между нимъ (Вассіаномъ), клиромъ и бѣдными, которые потерпѣли отъ его несправедливости. Блаженной 118мяти Евстаени прибыль въ Ефесъ и провелъ здъсь три мъсяца, производя дознание» 4). Слѣдствіемъ этого явилось изгнаніе Вассіана «св. отдами: святьйшимь, дарствующаго города Рима, Львомъ, блаженнъйшими св. намяти Флавіаномъ царствующаго Константинополя, а также-алевсандрійскимъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VII, 277 **ДВС. IV**, 113 ср. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 277 **ДВС.** IV, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi VII, 284 Ср. ДВС. IV, 116 Феофилъ пресвитеръ Константинопольскій сказаль:... Проклъ принялъ его (Вассіана) въ общеніе и, почтивъ его соборными грамотами, отпустилъ въ Ефесъ; онъ внесъ его имя въ диптихи и оно поминалось даже не за долгое время.

<sup>4)</sup> Mansi VII. 280. ABC. IV, 114

и антіохійскимъ» <sup>1</sup>). Послѣ этого при помощи заговоровъ, происковъ и насилія ефессиую каоедру занялъ Стефанъ.

Разсмотрѣвъ дѣло, «святѣйшіе сановники» вынесли опредѣленіе, съ которымъ согласились затѣмъ всѣ члены собора именно<sup>2</sup>): «епископомъ города Ефеса не достоннъ быть ни почтеннѣйшій Вассіанъ, потому что онъ насилыственнымъ вторженіемъ присвоилъ себѣ епископство, ни почтеннѣйшій Стефанъ который заговорами и происками добылъ себѣ епископство, но справедливѣе избрать другого. который и вѣру знаетъ въ точности и отличается хорошею жизнью» <sup>3</sup>).

Здѣсь произошелъ споръ по поводу новаго избранія епископа.

Узнавъ, что послѣднее предположено совершить въ Константинополѣ «епископы азійскіе, повергшись предъ святѣйшимъ соборомъ отцевъ, сказали: «сжальтесь надъ нами; мы умоляемъ св. соборъ сжалиться надъ нашими дѣтьми, чтобы они не погибли за насъ и за наши грѣхи, оказать имъ человѣколюбіе и для отвращенія ала дать намъ хотя Вассіана, потому что, если кто-либо рукоположенъ будетъ здѣсь, то и дѣти наши умруть и городъ погибнетъ » <sup>4</sup>).

Вслѣдствіе этого сановниками быль предложень вопрось, «гдѣ рукоположить епископа для св. церкви ефесской повелѣвають каноны», вопрось, явившійся, въ виду произошедшаго спора, поводомъ къ изданію канона 28. Такъ какъ епископы, на помянутый вопросъ, отвѣтили «въ епархіи», то Діогенъ кизическій возразилъ: «обычай позволяеть—здѣсь. Если бы онъ былъ поставляемъ отъ Константинополя, то этого не случилось. Тамъ въ Ефесѣ рукополагаютъ конфетчиковъ: оттого и бываютъ возмущенія». Леонтій, епископъ Магнезіи сказалъ: «отъ св. Тимоеея донынѣ поставлено было 27 епископовъ: всѣ они были рукоположены въ Ефесѣ. Одинъ Василій насильственно поставленъ былъ здѣсь, и произошли убійства». Фи-

4) Mansi VII, 293 **ДВС. IV**, 118.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VII. 280 ДВС. IV, 114 ер. 116.

<sup>2)</sup> Mansi VII. 293 ср. ДВС. IV, 118 и ос. 119 сл.

<sup>3)</sup> Mansi VII. 292 **ДВС. IV**, 118.

липпъ, почтеннъйшій пресвитеръ св. великой константинопольской церкви сказаль: «святой памяти епископь константинопольскій Іоаннъ, отправившись въ Азію, низложилъ 15 епископовъ, и на мѣсто ихъ рукоположилъ другихъ; здѣсь же быль утверждень и Мемнонь». Аецій, архидіаконь константинопольскій, сказаль: «Здѣсь рукоположень быль и Кастинь; Ираклидъ и другіе были рукоположены съ согласія здѣшняго архіепископа; подобнымъ образомъ и Василія рукоположилъ блаженной памяти Проклъ, и такому рукоположенію содъйствовалъ блаженной памяти императоръ Өеодосій и блаженный Кириллъ, епископъ александрійскій. Почтеннъйшіе епископы воскликнули: «пусть каноны имѣють силу! Голоса къ императору»! Клирпки константинопольские воскликнули: «пусть имъютъ силу постановленія 150-ти отцовъ! Пусть не нарушаются преимущества Константинополя! Пусть рукоположеніе совершается по обычаю тамошнимъ архіепископомъ» <sup>1</sup>).

Изъ дѣла Вассіана и Стефана можно заключить, что канонъ 28-й висѣлъ въ воздухѣ.

Еще лучще это видно изъ спора никомидійскаго епископа Евномія съ епископомъ никейскимъ Анастасіемъ по поводу г. Василинополя.

Опираясь на грамоту императора Валентиніана, даровавшаго Никећ титулъ метрополя, а также на то обстоятельство, что Василинополь до обращенія его въ городъ былъ пригородомъ Никеи, епископъ послѣдней, въ ущербъ правамъ виеинскаго митрополита Евномія, заявилъ притязаніе рукополагать туда собственною властью епископовъ. Какъ это видно изъ дѣянія XIII-го. споръ этотъ былъ представленъ не задолго до собора на разсмотрѣніе константинопольскаго архіепископа и разрѣшенъ имъ въ благопріятномъ для Никомидіи смыслѣ. Пересмотрѣвъ это дѣло, халкидонскій соборъ согласно докладу Іоанна севастійскаго, Константина мелитинскаго, Патрикія тіанскаго и другихъ епи-

<sup>1</sup>) Mansi VII, 293 **ДВС. IV**, 119.

скоповъ понтійскаго діэцеза: рѣшилъ, что «каноны имѣютъ въ виду одного только старѣйшаго митрополита. И очевидно, что право рукоположенія предоставляется благолюбезнѣйшему епископу никомидійскому, потому что законоположенія почтили Никею однимъ только именемъ митрополіи, а отъ прочихъ епископовъ епархіи отличается (епископъ никейскій) одною только честью» <sup>1</sup>).

Настоящее дело въ связи съ деломъ Вассіана и Стеизданію канона 28. Это фана послужило прелюдіей къ отлично видно изъ заключительныхъ словъ засѣданія XIII. Услышавъ резолюцію собора по поводу спора изъ-за Василинополя, «Аецій, архидіаконъ великоименитаго Константинополя, сказаль: «Припадаемь къ вашей знатности (къ сановникамъ, какъ предсъдателямъ собора) съ просьбою, чтобы высказанное святьйшимъ епископомъ города Никомидіи Евноміемъ и боголюбезнѣйшимъ епископомъ ликейскимъ Анастасіемъ, или постановленное касательно ихъ, не служило какимъ-либо нареканіемъ святьйшему престолу Константинополя. потому что св. престоль константинопольскій или самь совершаеть рукоположение въ Василинополь съ прочими или нозволяеть совершать, какъ могуть показать и посылаемыя грамоты или многократно посланнныя. Просимъ предложить посланіе». Св. соборъ сказалъ: «пусть имѣютъ силу каноны; пусть будеть по канонамь». Славнѣйшіе сановники сказали: «власть митрополита въ виоинскихъ церквахъ будеть имѣть почтенныйшій епископъ никомидійскій, потому что никейскій имъетъ одну только честь митрополита и по примъру другихъ епископовъ епархіи подчиняется никомидійскому. Такъ угодно и св. собору. А что принадлежить престолу святьйшей церкви великоименитаго Константинополя касательно рукоположенія въ епархіяхъ, объ этомъ своимъ порядкомъ будеть разсмотрѣно на св. соборѣ»<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Mansi VII, 312 **ДВС. IV**, 126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 312. **ДВС. 1V**, 126.

Изъ выписанныхъ нами актовъ, а также и пзъ всего вышеизложеннаго слѣдуетъ, что константинопольскій епископъ ко времени халкидонскаго собора осуществлялъ высшую митрополичую, патріаршую, власть въ предѣлахъ трехъ гражданскихъ дізцезовъ, именно во Оракіи, Азіи и Понтѣ. Какъ это видно изъ заявленій отдѣльныхъ епископовъ въ XVI засѣданіи собора, онъ не только ставилъ митрополитовъ, но и былъ высшею судебною и апелляціонной инстанціей для всѣхъ дѣлъ, превышавшихъ компетенцію отдѣльныхъ митрополитовъ и ихъ епархіальныхъ соборовъ.

Болѣе шатко положеніе константинопольскаго іерарха въ діэцезѣ востока.

Рядъ дошедшихъ до собора дѣлъ и судебныхъ процессовъ даютъ намъ возможность ознакомпться съ восточными обстоятельствами.

Высшая митрополичая власть въ предълахъ восточнаго діэцеза принадлежала антіохійскому епископу. Какъ мы ужо видъли, ему подчинялась большая часть восточныхъ провинцій.

Только на югѣ явился у него соперникъ въ лицѣ iepyсалимскаго епископа.

Полновластно распоряжаясь въ Палестинѣ, Ювеналій заявилъ претензію на двѣ Финикіи и Арабію, находившіяся уже довольно давно въ подчиненіи у епископа антіохійскаго. Неудача на ефесскомъ соборѣ 431 г. не остановила его дальнѣйшихъ попытокъ въ этомъ направленіи. Кириллъ скиеопольскій въ vita Euthymii упоминаеть, что Ювеналій въ періодъ послѣ 431 г. посвятилъ въ епископа Ямніи (Jamnia) τὸν ἐх Μελετηνῆς Στέφανον<sup>1</sup>). Эта замѣтка случайнаго характера показываеть, что Ювеналій также и послѣ ефесскаго собора посвящалъ епископовъ въ неподчиненной ему провинціи<sup>2</sup>). То, въ чемъ отказали ему каеолики, Ювеналій получилъ отъ еретиковъ. Разбойничій соборъ испол-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cyrill, Skythopol, Vita S. Euthymii MSG, CXIV.

<sup>2)</sup> Kattenbusch art, Juvenal въ RE. IX, 661.

ниль всё его желанія. Весьма политично Ювеналій вступиль въ партію Діоскора. Своимъ присутствіемъ и молчаливымъ согласіемъ онъ содъйствовалъ осуждению Флавіана и съ помощью интригъ и ловкости добился оправданія Евтихія. Въ благодарность за это онъ получилъ титулъ патріарха и юрисдикцію надъ тремя Палестинами. Финикіей и Арабіей, что и было за нимъ признано указомъ императора Өеодосія II. На соборѣ онъ занималъ первое мѣсто послѣ Діоскора и римскихъ легатовъ, сидя выше Домна антіохійскаго и Флавіана константинопольскаго. Два года спустя роли перемѣнились. Привлеченные къ суду халкидонскаго собора. Ліоскоръ и Ювеналій должны были дать отвѣтъ за свои жестокости и насилія. Діоскоръ упорствоваль въ своихъ заблужденіяхъ, зашищаль правомѣрность своихъ актовъ и былъ низложенъ. Иное дѣло---Ювеналій. Онъ созналъ свою ошибку, просилъ прощенія и быль помиловань. Этого мало. Онь засьдаль на соборѣ. принималъ участіе во всѣхъ его актахъ и довелъ свою дерзость до того, что просиль утвердить указь Осодосія II-го. Противъ него выступилъ антіохійскій епископъ Максимъ. Дѣло это было предметомъ разбирательства въ VII-мъ засѣданіи халкидонскаго собора. Желая покончить съ вѣчными распрями и боясь питригана, Максимъ пошелъ на уступки. Мата полују филонегия помирились на томъ, что Ювеналій отказался отъ своихъ претензій на всю Финикію п Арабію и взамѣнъ этого нолучиль въ безспорное владъніе три Палестины. Ръшеніе это было доложено халкидонскому собору, который и изъявилъ на то полное согласие  $^1$ ).

За выдѣломъ трехъ Палестинъ весь гражданскій діэцезъ востока попалъ въ высшую церковную зависимость оть антіохійскаго епископа. Но въ чемъ она выражалась въ до-халкидонскій періодъ и когда именно установилась — вопросъ темный. Какъ мы указали выше, антіохійскій епископъ, опираясь на свой почетный рангъ, дававшій ему первое мѣсто на соборѣ,

<sup>1</sup>) Mansi VII, 180 ДВС. IV, 75.

мало по малу добился права посвящать митрополитовъ во всемъ, (исключая Кипра и Палестины), восточномъ діэцезѣ. Памятники той эпохи подтверждаютъ правильность этого вывода. Изъ актовъ халкидонскаго собора мы узнаемъ, что Стефанъ iерапольскій былъ посвященъ въ епископа Домномъ антіохійскимъ, спеціально для этого прибывшимъ въ Iераполь<sup>1</sup>). Тоже самое свидѣтельствуютъ письма Өеодорита относительно посвященія Иринея тирскаго<sup>2</sup>).

Иное дѣло-высшая судебная власть.

Вопросъ о высшей надъ епархіальнымъ соборомъ судебной инстанціей въ то время вовсе не быль такъ ясень. какъ это представлялось греческимъ коментаторамъ XII вѣка. Какъ свидѣтельствують сирійскіе акты, Евлогій пресвитеръ едесскій на ефесскомъ соборѣ 449 г. прямо говорилъ: «такъ какъ содѣянныя въ церкви едесской... епископомъ Ивой въ отношени вѣры и т. д. преступленія были безчислены, то всё мы въ томъ городь живущіе были въ большомъ затрудненіи, такъ какъ не знали, къ кому мы по этому поводу должны обратиться»<sup>3</sup>). Въ самомъ дълѣ ближайшей инстанціей по канонамъ антіохійскимъ 341 г., сардикскимъ 343 г. и константинопольскимъ 381 г. былъ такъ называемый большій соборъ т. е. епархіальный соборь, усиленный епископами сосѣдней провинціи, а по канонамъ ефесскаго 431 г.--епархіальный соборъ съ окрестными митрополитами. Не говоря о техническихъ неудобствахъ и дороговизнѣ такого рода высшей судебной инстанціи, церковная практика представляла рядъ случаевъ, выходившихъ изъ предѣловъ компетенціи этихъ собо-

<sup>1)</sup> Mansi VII, 236 **ДВС. IV**, 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Thedoret ер. 110; подробно см. Глубоковскій Н. Блаженный Өеодорить, еп. киррскій М. 1890 т. 1 стр. 166 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hoffmann G. Verhandlungen der Kirchenversammlung zu Ephesus am XXII August CDXLIX (Schriften der Universität zu Kiel aus dem Jahre 1873 Bd. XX Kiel. 1874—Hoffmann S. 29; Actes du Brigandage d'Ephèse, traduction faite sur le texte syriaque par M. l'Abbé Martin Par. 1875—Martin, Actes p. 66; Martin M. l'Abbé, Le Psendo-Synode connu daus l'historie sous le nom de Brigandage d'Éphèse. Par. 1875—Martin P. S. p. 179.

ровъ. Таковы споры митрополитовъ или епископовъ различныхъ епархій между собою. Все это заставляло обращаться или къ императору и его придворному епископу, или къ епископу выдающейся, всёми признанной общины. Такимъ епископомъ въ предълахъ восточнаго діэцеза былъ безспорно епископъ антіохійскій. Обращеніе къ нему было тьмъ болье естественно, что, во-первыхъ, для большинства церковныхъ провинцій восточнаго діэцеза Сирія являлась сосідней провинціей, а во вторыхъ въ Антіохіи всегда находилась изъ разныхъ епархій масса митрополитовъ и епископовъ, изъ которыхъ легко можно былосоставить въ любой моменть соборъ на подобіе константинопольскаго σύνοδος ένδημοῦσα, что, конечно, значительно сокращало судебныя издержки. Примѣры такого рода антіохійскихъ соборовъ мы находимъ въ актахъ разбойничаго собора, по дѣлу Пелагія и Өеодорита<sup>1</sup>), и халкидонскаго по дълу Ивы едесскаго<sup>2</sup>) и Аванасія перрскаго<sup>3</sup>). Само собою такое обращение именно въ Антіохію, въ виду отсутствія подлежащихъ каноновъ, вовсе не было обязательно. Всякій жалобщикъ въ любой моменть могъ представить дѣло или епископу другой выдающейся общины, какъ то константинопольской. александрійской, или наконець къ императору, какъ послѣдней инстанціи. Акты халкидонскаго собора представляють не мало случаевъ подобнаго обращенія и ясно показывають. что рядомъ съ антіохійскимъ епископомъ въ этомъ отношении въ Сиріи конкурировали епископы константинопольскій и александрійскій.

Остановимся на этомъ нѣсколько подробнѣе.

Аванасій, епископъ Перры въ Augusta Euphratensis, былъ обвиненъ во многихъ преступленіяхъ своими клириками предъ своимъ митрополитомъ Панолвіемъ іерапольскимъ и его епархіальнымъ соборомъ. Такъ какъ онъ, несмотря на троекрат-



<sup>1)</sup> Hoffmann S. 66. 67 Martin. Actes p. 151. 153.

<sup>2)</sup> Mansi VII, 213 ABC. IV, 90. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 312 **ДВС. IV**, 127.

ный вызовъ, на соборъ не явился и выразилъ желаніе жить на поков, то, будучи отрешенъ отъ должности, поседился въ собственномъ имѣніи близъ Самосата<sup>1</sup>). Избѣгая Антіохів, гаѣ легко могли быть открыты и изобличены его преступленія, онъ отправился искать поддержки въ Константинополѣ и Александріи. Проклъ константинопольскій и Кириллъ александрійскій приняли въ немъ участіе и обратились къ Домну антіохійскому съ просьбой пересмотрѣть его дѣло на своемъ соборѣ. особенно въ виду того, что Асанасій «подозрѣваеть въ недоброжелательствѣ къ себѣ и того, кто получилъ теперь митрополичее право въ той епархіи, изъ которой онъ самъ»<sup>2</sup>). Извиняясь за свое вмѣшательство въ восточный дізцезь. Проклъ при этомъ писалъ Домну: «Да не подумаетъ твое благочестіе, что упомянутый боголюбезнійшій епископъ прибъгъ сюда для оскорбленія престола великаго города Антіохін; ньть, подозръвая, что нькоторые, какъ говорить онъ. радуются смутамъ и враждебно относятся къ его страданію, онъ на время далъ мѣсто гнѣву; между тѣмъ онъ не перестаеть прославлять терпѣніе, кротость и справедливость твоего благочестія; и не для обвиненія-да не будеть сегоно для того, чтобы испросить себѣ честнаго посредничества»<sup>3</sup>). Слёдствіемъ этой просьбы Кирилла и Прокла было созвание Домномъ антіохійскимъ «большого» собора. «Помнится. говориль Домнь на антіохійскомь соборь, что когда мы получили грамоты боголюбезнъйшихъ епископовъ Прокла и Кирилла, я вызвалъ сюда въ Антіохію и его и боголюбезнѣйщихъ епископовъ епархіи, чтобы изъ слѣдовать обстоятельства этого дѣла» <sup>4</sup>). Несмотря однако на неоднократныя приглашенія, Аеанасій отказался явиться въ Антіохію и въ концѣ концовъ былъ присужденъ «къ ли-

<sup>3</sup>) Mansi VII, 322 **ДВС. IV**, 132.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VII, 341 ДВС. IV, 134. 136. 139.

<sup>2)</sup> ep. Cyrill. Mansi VII, 321 ДВС. IV, 130.

<sup>4)</sup> Mansi VII, 340 ДВС. IV, 138.

шенію священства и епископскаго достоинства» <sup>1</sup>). На этомъ дѣло Аванасія на нѣкоторое время остановилось.

Съ развитіемъ христологическаго спора случан такого рода обращенія въ Константинополь и въ Александрію участились. Не довѣряя безпристрастью антіохійскаго владыки, антидіофизиты стали обращаться въ качествѣ высшей инстанціи къ епископамъ константинопольскому или александрійскому. Такой переходный моментъ представляетъ дѣло Ивы едесскаго.

Пресвитеры едесской церкви Самуилъ, Киръ, Евлогій и Мара возбудили противъ Ивы и его племянника Данінла, епископа харрскаго, весьма серіозное обвиненіе въ ереси, симонія. безнравственности и растрать церковныхъ имуществъ<sup>2</sup>), Съ этимъ обвиненіемъ они обратились къ іерапольскому собору, состоявшемуся подъ предсёдательствомъ Домна антіохійскаго для избранія и посвященія Стефана въ епископа Іераполя<sup>3</sup>). Разсмотр'ввъ жалобу Самуила, Кира, Евлогія и Мары, Домнъ выдълилъ изъ него дъло Даніила. подсудное компетенціи митрополита едесскаго <sup>4</sup>), а съ обвиненіемъ Ивы предложилъ имъ явиться въ Антіохію <sup>5</sup>), куда они около времени Пятидесятницы и прибыли <sup>6</sup>). Оріентировавшись въ антіохійскихъ отношеніяхъ и убъдившись, что обвиненіе Ивы въ ереси здъсь не пройдеть, Мара и Евлогій остались въ Антіохіи, гдѣ они передъ антіохійскимъ соборомъ обвиняли Иву только въ злоупотребленіяхъ церковною властью я въ растрать церковныхъ имуществъ<sup>7</sup>), а Самуилъ и Кириллъ отправились въ Константинополь<sup>8</sup>), куда вслёдъ за нимъ явились также Евлогій и Мара, потерпъвшіе неудачу на анті-

<sup>1</sup>) Mansi VII, 341 **ДBC. IV**, 139.

- 2) Mansi VII, 221 ABC. IV, 93
- <sup>a</sup>) Mansi VII, 236 **ДВС. IV**, 98.
- 4) Martin, Le Pseudo-Synode p. 182.
- <sup>5</sup>) Mansi VII, 236 ABC. IV, 98.
- 6) Mansi VII, 213 **ДВС. IV**, 90.
- 7) Martin. P. S. p. 179. 180 Mansi VH, 213 ДВС. IV, 90.
- 8) Mansi VII, 213 ДВС. IV, 90 Martin. P. S. p. 109, 180.

охійскомъ соборѣ<sup>1</sup>). Въ Константинополѣ они были приняты Флавіаномъ<sup>2</sup>) и, благодаря поддержкѣ Хризафія, добились успѣха у императора. Приказомъ отъ 26 октября было высочайше повельно обравизовать ихъ дъло епископамъ Фотію тирскому, Евстаеню беритскому и Уранию иммерийскому, открытому врагу Ивы <sup>3</sup>). Въ лицѣ комиссіи этихъ православныхъ съ точки зрѣнія двора митрополитовъ, можно видѣть въ нѣсколько видоизмѣненномъ видѣ высшую инстанцію для суда надъ митрополитомъ, --- инстанцію, предложенную 1-мъ канономъ ефесскаго собора 431 г. Для Ивы судъ этотъ, состоявшійся въ 449 г. въ Тирћ и Беритћ въ присутствіи трябуна и нотарія Данасція, окончился благополучнымъ образонъ. Онъ былъ оправданъ и во избѣжаніе нареканій на будущее время обязался зав'ядывание церковнымъ имуществомъ по примъру антіохійской церкви поручить экономамъ, а своимъ обвинителямъ, именно Самуилу, Киру и Евлогію, ділать выговоры «не по своему авторитету, но по волѣ боголюбезнѣйшаго и святѣйшаго отца и архіепископа Домна»  $^4$ ).

Около этого времени въ развитіи высшей церковно-судебной инстанціи на востокѣ наступаетъ новая эра. До сей поры какъ по дѣлу Аванасія перрскаго, такъ и Ивы едесскаго стояли хоть на какой нибудь почвѣ церковныхъ законовъ. Съ активнымъ выступленіемъ Діоскора все это рухнуло. Самъ Домнъ антіохійскій нашелъ, какъ свидѣтельствуетъ посланіе его къ Флавіану отъ конца сентября 448 г.<sup>5</sup>), что Діоскоръ сдѣлалъ рѣшительную попытку его раздавить. Отнынѣ. высшимъ трибуналомъ для востока вмѣсто Антіохіи является александрійскій епископъ, проводящій свои взгляды и рѣшенія подъ



<sup>1)</sup> Cp. Martin. P. S. p. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 212 ДВС. IV, 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi VII, 209 ДВС. IV, 88 Hoffmann 31, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Mansi VII, 206 **ДВС. IV**, 85.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Domni ep.=Theod. ep. 86 MSG. LXXXII, 1277 Hoffmann Verhandl. S. 61, 22 Martin. P. S. p. 115 Глубоковский I, 169.

императорскимъ флагомъ. Первымъ пробнымъ камнемъ было дъло Иринея тирскаго.

Вскорѣ послѣ 444 г.<sup>1</sup>) на тирскую каоедру въ Финикіи быль избрань нѣкто Ириней. Это быль тоть самый комить, который въ Ефест усердно помогалъ восточнымъ, а потомъ за свою дружбу съ Несторіемъ былъ сосланъ въ Петру, гдѣ и написалъ извѣстное въ церковной литературѣ сочинение Tragoedia<sup>2</sup>). рѣзко направленное противъ антидioфизитовъ <sup>3</sup>). Выборъ этотъ былъ одобренъ въ Антіохіи, хотя и не безъ оговорокъ. Дѣло въ томъ, что Ириней былъ двубрачный. что согласно 17-го апостольскаго правила, какъ извѣстно, является irregularitas ex defectu sacramenti при поставлении во священныя должности. Въ виду высокихъ нравственныхъ качествъ кандидата было сдѣлано послабленіе 4). Выборъ Иринея былъ утвержденъ, и онъ вступилъ въ отправление своихъ обязанностей <sup>5</sup>). Опасаясь возможныхъ волненій, восточные все же обратились въ Константинополь съ просьбой ратифицировать выборъ Иринея. Проклъ призналъ Иринея и этимъ положилъ конецъ всякимъ сомнѣніямъ относительно законности его епископата<sup>6</sup>). Въ такомъ положении дѣло это оставалось до смерти Прокла въ іюлѣ 446 г.<sup>7</sup>). Смерть эта развязала руки Діоскору. Признавая въ лицъ Иринея своего личнаго врага, онъ составилъ въ Александріи соборъ и отъ имени послѣдняго отправилъ въ Антіохію строгій приказъ уничтожить все, что было сдѣлано относительно Иринея. На востокѣ въ этомъ требованіи александрійца увидѣли при-

7) Cp. Tillemont XIV, 717 **n** 799; Acta Sancti October X (1861) p. 649 **n** Februar III, 78Nr. 31 Loofs Art. Eutyches RE. Y, 637.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Martin. P. S. p. 84--88 Глубоковскій I, 165 пр. 20.

<sup>2)</sup> Mansi V, 731 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hoffmann S. 37 sq. 61 sq. Martin, Actes p. 82. 138 Глубоковский I, 168.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Диспензація въ западномъ смыслѣ неизвѣстна восточному церковному праву. Суворовъ, Западно-католическое ученіе о диспензаціи. Юрид. Вѣстн. 1891 сент. см. Суворовъ, Учебникъ. Изд. 1898 стр. 419.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theodoreti ep. 110 MSG. LXXXIII, 1180.

<sup>6)</sup> Theod. ep. 110 MSG. LXXXIII, 1181.

тязанія на не принадлежащія ему права и вмісто опубликованія хартіи Діоскора, ему отвѣтили, что согласно канонамь константинопольскаго соборовъ, компетения никейскаго и александрійскаго епископа точно ограничена собственнымъ его діэцезомъ и не должна выходить изъ предѣловъ Египта<sup>1</sup>). Діоскоръ вышелъ изъ себя и, воспользовавшись своими придворными связями, при помощи Хризафія выхлопоталь у императора указъ отъ 17 февраля 448 г., направленный противъ несторіанъ и въ томъ числѣ Иринея. «Чтобы всѣ изъ опыта узнали, гласить эдикть, какое негодование возбуждають въ нашемъ величествъ ревнители нечестивой Несторіевой ереси, мы постановляемъ: Ирянея, - по этой причинѣ нѣкогда навлекшаго нашъ гнѣвъ и затѣмъ, не знаемъ какъ, послѣ вторичнаго, какъ мы извѣстились. брака, сдѣлавшагося. вопреки апостольскимъ правиламъ, епископомъ города Тира-изгнать изъ святой тирской церкви и по снятіи съ него одежды и имени священника, дозволить ему жить въ тишинѣ только на его родинѣ»<sup>2</sup>). Когда этотъ приказъ былъ полученъ въ Антіохіи, то восточные, зная непостоянство политики Өеодосія младшаго, по совѣту Өеодорита<sup>3</sup>), рѣшили не приводить немедленно въ исполнение повельния государя относительно Иринея.

Узнавъ объ этомъ, Діоскоръ рѣшилъ свалить главную опору и оплотъ антіохійцевъ--Өеодорита. Благо, случай скоро представился.

Въ 448 году нартія монаховъ подъ предводительствомъ нѣкоего Өеодосія отправилась въ Александрію, обвиняя Домна антіохійскаго и Өеодорита въ ереси и представляя въ качествѣ вещественныхъ доказательствъ послѣднія ихъ проповѣди <sup>4</sup>). Діоскоръ съ радостью ухватился

<sup>1)</sup> Domn. ep.=Theod. ep. 86 MSG. LXXXIII, 1157.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mans: V, 417 **ДBC.** II, 492.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Глубоковский I, 178.

<sup>4)</sup> Hoffmann S. 67 Martin, Actes p. 154.

за это дело. Въ Александріи спешно былъ составленъ соборъ, отъ имени котораго Діоскоръ отправилъ въ Антіохію. по выраженію Глубоковскаго<sup>1</sup>). обвинительный акть противъ антіохійской теологіи и важнѣйшихъ ея представителей, именно Өеодорита и Иринея<sup>2</sup>). Рядомъ съ этимъ противъ нихъ ведется съ помощью золота <sup>3</sup>) усиленная интрига въ Константинополь. Въ надеждь на счастливый исходъ своего дѣла въ столицѣ Діоскоръ пишетъ второе посланіе въ Антіохію <sup>4</sup>), въ которомъ съ самоувѣренностью главы церкви онъ почти приказываеть <sup>5</sup>), чтобы оно публично было прочитано на востокѣ. Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ требуетъ отъ Домна отчета относительно «нѣкоторыхъ изъ тамошнихъ учителей — читай: Өеодорита <sup>6</sup>) — которые, воображая себя хорошими ораторами, можеть быть потому сдёлались столь надменными: они, какъ это надлежить вамъ знать, соблазняютъ толну, а по справедливости должны бы быть предметомъ посмѣянія, такъ какъ не знають ни того, о чемъ говорять, ни того, что утверждають (Тим. 1, 7). Вашему благочестію — продолжаеть онъ слѣдуеть взять узду и удила и взнуздать тѣхъ, кои не преданы Богу. Вѣдь по истинѣ возстаетъ противъ него тотъ, кто утверждаеть, что нечестивый и скверный Несторій низложень не потому, что покинулъ царскій путь или открылъ свои богохульныя уста противъ Христа, а потому, что отказалоя подчиниться и присоединиться къ св. вселенскому собору, по божественному соизволенію, собранному въ Ефесть» 7). Посланіе это, встрѣтившее отпоръ со стороны Домна<sup>8</sup>), явилось предвѣстникомъ новаго жестокаго удара для восточныхъ. Въ по-

- 2) Hoffmann S. 68 Martin, Actes p. 158 sq.
- <sup>3</sup>) Theod. ep. 145 MSG. LXXXIII, 1244.
- 4) Hoffmann S. 73.
- <sup>5</sup>) Глубоковскій I, 199.
- <sup>6</sup>) Глубоковскій I, 199.
- 7) Hoffmann S. 72.
- 8) Hoffmann S. 74. 75.

<sup>1)</sup> Глубоковскій І, 184.

ловинѣ 448 г.<sup>1</sup>) въ Антіохіи было получено военачальникомъ комитомъ Руфомъ собственноручное императорское предписаніе о препровожденіи Өеодорита «съ должною заботливостью и осторожностью на пребываніе въ Кирръ съ воспрещеніемъ уходить оттуда въ какой-либо другой городъ»<sup>2</sup>). Одновременно съ этимъ изъ Константинополя было предписано немедленно привести въ исполненіе императорское повелѣніе относительно Иринея<sup>3</sup>). Домнъ не могъ уже болѣе откладывать низложенія Иринея и 9 сентября 448 г. на тирскую каоедру посвятилъ Фотія<sup>4</sup>).

Діоскоръ чувствовалъ себя побѣдителемъ. Bct его желанія были исполнены. На востокъ ОНЪ пѣлалъ все. что хотълъ. Но у него былъ еще одинъ врагъ-Ива едесскій, врагъ тімъ боліве опасный, что онъ вышелъ оправданнымъ изъ суда тиро-беритской комиссіи <sup>5</sup>). Чтобы уничтожить Иву, Дюскоръ пустилъ въ ходъ при дворѣ всѣ имѣвшіяся у него въ Константинополѣ пружины. Старанія его увѣнчались успѣхомъ. Трибунъ Дамасцій, сдѣлавшій въ концѣ февраля или въ началѣ марта 449 г. докладъ о рѣшеніи тиро-беритской комиссіи, не встрѣтилъ сочувствія у Өеодосія. Вслѣдствіе этого когда Ураній иммерійскій и пресвитеръ Евлогій опротестовали постановленія этой комиссіи, то они нашли въ Константинополь готовую почву для новаго переизследованія <sup>6</sup>). Отсюда вмѣсто того, чтобы дать приказъ **BO**еннымъ и гражданскимъ властямъ о приведении въ исполнение тиро - беритскаго опредѣленія, императорское правительство предписало произвести новое разслѣдованіе дѣла Ивы въ самой Едессѣ. Повидимому, это мотивировалось жалобою обвинителей, что не были выслушаны ихъ свидътели и что судьи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Іюнь-іюль Martin, P. S. p. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hoffmann S. 73 русс. пер. см. Глубоковскій I, 201.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Глубоковскій I, 209.

<sup>4)</sup> Mansi VII, 205 **ДВС.** IV, 85.

<sup>5)</sup> Hoffmann S. 62 Martin, Actes p. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Martin P. S. p. 131.

были поставлены въ невозможность изучить дёло на мёстё во всъхъ подробностяхъ. Вмъсто едесской казедры Ива попалъ въ антіохійскую тюрьму <sup>1</sup>), а дѣло его для новаго разслѣдованія было норучено осроенскому судьѣ или гражданскому губернатору комиту Флавію-Оомѣ-Юліану-Херею<sup>2</sup>). Изъ овацій, устроенныхъ при встрѣчѣ послѣдняго, а также изъ акклямаціи массы и духовенства. съ увѣденностью можно заключить, что въ Едессѣ отлично знали о цёли его прибытія и возложенной на него миссія <sup>3</sup>). Съ 14 апрѣля 449 г. комить Херей, среди криковъ: «долой Иву! долой несторіанина, долой врага Христа! Въ огонь несторіанское отродіе», приступилъ «съ пристрастіемъ» къ собранию уликъ противъ Ивы, котораго даже не потрудились пригласить въ Egeccy <sup>4</sup>). Его обвиняли въ тѣхъ самыхъ преступленіяхъ, по которымъ онъ былъ оправданъ въ Берить и которыя формулировались въ нѣсколькихъ пунктахъ, именно: что онъ-приверженецъ Несторія, такъ какъ онъ анаосматствоваль св. Кирилла, что онь расточиль церковное имущество, что онъ сдълалъ епископомъ харрскимъ Даніила, своего племянника, молодого человѣка, сожительствующаго съ женщиной дурного поведенія, по имени Халоей и т. д. 5). Всѣ эти обвиненія сопровождались криками: «Иву-въ ссылку! Иву-въ рудники! Иву-на висълицу» <sup>6</sup>). Собравъ всѣ эти жалобы, Херей при своемъ рапортв на имя консула Протогена, 7), представилъ ихъ въ Константинополь. Они нашли хорошій пріемъ при дворѣ и вскорѣ, послѣ 27 іюня 449 г., императоромъ были переданы на разсмотрѣніе разбойничаго собора <sup>6</sup>), гдѣ должны были разбираться также дѣла

- Martin. P. S. p. 132.
   Martin P. S. p. 132. 133.
   Martin P. S. p. 133-135.
   Martin P. S. p. 135. 137.
   Martin P. S. p. 136.
   Martin P. S. p. 136.
   Martin P. S. p. 136.
   Martin P. S. p. 137. 142. 143.
- 8) Martin P. S. p. 143.

**4**7<sup>‡</sup>

Иринся, Өеодорита, Даніяла, Акилина и др. Какъ эти дѣла заѣсь разбирались, мы останавливаться не будемъ. Всѣ формы самаго элементариаго судопроизводства, въ родѣ вызова обвиняемаго, здѣсь не были исполнены и совершенно игнорировались <sup>1</sup>). Діоскоръ былъ полнымъ хозяиномъ. Его воля была закономъ для собора. Онъ казнилъ и миловалъ. Өеодорить киррскій<sup>2</sup>), Ива эдесскій<sup>3</sup>), Даніиль харрскій<sup>4</sup>), Ириней тирскій <sup>5</sup>) и посвященный имъ епископъ Акилинъ вивлійскій <sup>6</sup>), наконець Домнь антіохійскій <sup>7</sup>) были безповоротно осуждены. За то Евтихій и Діоскоръ торжествовали. Рядомъ съ ними радовался Аванасій перрскій, ловко воспользовавшійся этимъ моментомъ въ собственныхъ интересахъ. Дѣло свое, проигранное послѣдовательно въ двухъ инстанціяхъименно въ Іераполѣ и въ Антіохіи, онъ представилъ на усмотрѣніе Діоскора. Это льстило честолюбію александрійскаго владыки. Онъ милостиво принялъ на разбойничемъ соборъ его ходатайство, кассировалъ приговоръ антіохійскаго собора и возвратилъ ему перрскую каоедру<sup>8</sup>).

Съ паденіемъ Діоскора всѣ эти дѣла были представлены на разсмотрѣніе халкидонскаго собора и разрѣшены въ духѣ истины и справедливости. Прежде всего занялись дѣломъ Өеодорита. Въ VIII засѣданіи собора, послѣ произнесенія имъ публичной анаоемы Несторію. Өеодоритъ былъ возстановленъ во всѣхъ своихъ правахъ <sup>9</sup>). Затѣмъ перешли къ дѣлу Ивы. Послѣдній былъ признанъ невиновнымъ. Ириней тирскій, Даніилъ харрскій и Акилинъ вивлійскій изчезли со страницъ

- <sup>3</sup>) Martin P. S. p. 181. 182.
- 4) Martin P. S. p. 182. 183.
- <sup>5</sup>) Martin P. S. p. 183.
- 6) Martin P. S. p. 183. 184.
- 7) Martin P. S. p. 195 sq.
- 8) Mansi VII 316 **ДВС. IV**, 128. 129.
- 9) Mansi VII, 187 sq. **ДВС. IV**, 78.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Martin P. S. p. 181 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Martin P. S. p. 186 sq. Глубоковский J, 218 и сл. 228 и сл.

исторіи. Что же касается Домна, бывшаго епископа антіохійскаго, то ему по иниціативѣ его преемника по каоедрѣ была назначена пенсія изъ церковныхъ имуществъ антіохійской церкви. Засѣданія XI--XIV были посвящены разсмотрѣнію споровъ по поводу замѣщенія каоедры ефесской (XI—XII) и василинопольской (XIII), а также новому пересмотру дѣла Аоанасія перрскаго и изгнаннаго имъ преемника Северіана.

Уже при разсмотрѣніи этихъ дѣлъ съ несомнѣнною очевидностью возникъ вопросъ объ издании дисциплинарныхъ правилъ, могущихъ регулировать развившіяся постепенно въ церковной жизни новыя отношения. Такія правила составлялись постепенно въ связи съ тѣмъ или другимъ разбиравшимся на соборѣ дѣломъ и выступавшими изъ него злоупотребленіями. Слъдствіемъ этого является то, что дъянія халкидонскаго собора, по нашему разумѣнію, составляють лучшій комментарій для растолкованія смысла того или другого канона. Въ халкидонскихъ правилахъ проявляется творческая діятельность собора. Заранье изложенныя и редактированныя, онѣ проникнуты одною руководящею мыслью, идеей. Поведение Дюскора явилось лучшимъ примѣромъ того, какую грозную опасность для императора и церкви представляеть честолюбивый церковный владыка далеко отстоящей отъ Константинополя Александріи. Для мудраго императора Маркіана это было высоко поучительнымъ предостереженіемъ. Подобный случай больше не долженъ былъ повториться. Въ видахъ этого императоръ ръшилъ перейти на дорогу, намѣченную Константиномъ и Өеодосіемъ Великимъ. Устройство и управление церковью должно быть тождественно и параллельно съ устройствомъ имперіи. Глава государства-церкви — императоръ. Въ сферѣ гражданскаго управленія, онъ дъйствуеть черезь префекта преторіи-и въ отдѣльныхъ діэцезахъ черезъ викаріевъ. Тоже должно быть и въ церкви. Выраженіемъ этой тенденціи являются каноны халкидонскаго собора. Высшимъ учрежденіемъ, черезъ которое въ сферѣ церковнаго управленія дѣйствуетъ императорская власть, являются патріархи съ константинопольскимъ во главѣ, занимающіе въ восточной церкви положеніе соотвѣтствующее префекту преторіи и викаріямъ. Собственно говоря, это было легализаціей того порядка, который фактически уже давно установился на востокѣ и въ послѣднее время былъ нарушенъ Діоскоромъ. Уничтожая всѣ слѣды владычества послѣдняго, соборъ возстановилъ нарушенное владѣніе константинопольскаго iерарха.

Какъ мы видѣли, константинопольскіе епископы уже давно полновластно распоряжались во Өракіи и въ діэцезахъ Малой Азіи. Өракія, Азія и Понтъ—уже со временъ Златоуста фактически являлись церковнымъ діэцезомъ константинопольскаго епископа. Это именно и было признано канономъ 28-мъ.

«Слѣдуя во всемъ опредѣленіямъ святыхъ отцевъ и признавая недавно прочитанный канонъ ста пятидесяти боголюбезнѣйшихъ епископовъ, и мы опредѣляемъ, и постановляемъ тоже самое о преимуществахъ святѣйшей церкви Константинополя, новаго Рима. Ибо и престолу древняго Рима отцы прилично дали преимущества, потому что онъ былъ царствующій городъ. Слѣдуя тому же побужденію и сто пятьдесять боголюбезнѣйшихъ епископовъ предоставили равныя преимущества святьйшему престолу новаго Рима, справедливо разсудивъ, чтобы городъ, почтенный царскимъ правительствомъ и синклитомъ, и имѣющій равныя преимущества съ древнимъ царственнымъ Римомъ, былъ возвеличенъ, подобно ему, и въ церковныхъ дѣлахъ, будучи вторымъ по немъ. И потому только митрополиты понтійскаго, азійскаго и оракійскаго діэцеза, и кромѣ того епископы у иноплеменниковъ вышеупомянутыхъ діэцезовъ, да рукополагаются отъ вышеуномянутаго святьйшаго престола святьйшей константинопольской церкви; т. е., каждый митрополить вышеупомянутыхъ дівцезовъ съ епископами епархіи да рукополагаеть епархіальныхъ епископовъ, какъ предписано божественными правилами. А самихъ митрополитовъ вышеупомянутыхъ діэцевовъ должно руконолагать, какъ

сказано, константинопольскому архіепископу, посл $\pm$  того какъ сд $\pm$ лано, по обычаю, согласное избраніе и представлено ему» <sup>1</sup>).

Итакъ константинопольскій епископъ это первый по преимуществамъ чести патріархъ востока. Онъ занимаеть то мѣсто, которое принадлежало префекту преторіи. Высшая судебная власть послѣдняго въ иныхъ гражданскихъ діэцезахъ послужила образцомъ таковой же власти константинопольскаго епископа въ церковныхъ діэцезахъ другихъ патріарховъ. По гражданскимъ дѣламъ, рѣшаемымъ начальниками провинцій, въ обычномъ порядкѣ можно было апеллировать vice sacra или къ викарію или къ префекту. Тоже самое установилось на практикѣ и въ церкви.

Какъ мы знаемъ, въ восточномъ дівцезѣ на постановленіе епархіальнаго собора въ порядкъ судебныхъ NHконкуренція станцій существовала между антіохійскимъ И константинопольскимъ, a BO времена Діоскора александрійскимъ епископомъ. Бывшіе въ дѣйствительности случаи не безпристрастнаго отношения къ тому или другому вопросу со стороны отдёльныхъ патріарховъ не только оправдывали, но и прямо доказывали целесообразность такой кон-

<sup>1)</sup> ABC. IV, 151. Pitra I, 530. Chalcedon. a. 451. c. 28: Πανταγοῦ τοῖς τῶν άγίων πατέρων δροις έπόμενοι χαὶ τὸν ἀρτίως ἀναγνωσθέντα χανόνα τῶν έχατὸν πεντήχοντα θεοφιλεστάτων έπισχόπων γνωρίζοντες, τὰ αὐτὰ χαὶ ήμεῖς ὁρίζομεν χαὶ ψηριζόμεθα περί των πρεσβείων της άγιωτάτης έχχλησίας Κωνσταντινουπόλεως νέας 'Ρώμης. χαί γαρ τῷ θρόνψ τῆς πρεαβυτέρας Ῥώμης, διὰ τὸ βασιλεύειν τὴν πόλιν ἐχείνην, οί πατέρες είχότως ἀποδεδώχασι τὰ πρεσβεία, χαὶ τῷ αὐτῷ σχοπῷ χινούμενοι οί έχατον πεντήχοντα θεοφιλέστατοι έπίσκοποι τα ίσα πρεσβεία απένειμαν τῷ τῆς νέας Ρώμης άγιωτάτω θρόνω, ευλόγως χρίναντες, την βασιλεία και συγχλήτω τιμηθείσαν πόλιν και των ίσων άπολαύουσαν πρεσβείων τη πρεσβυτέρα βασιλίδι 'Ρώμη, και έν τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς, ὡς ἐκείνην, μεγαλύνεσθαι πράγμασι, δευτέραν μετ' έχείνην ύπάρχουσαν χαι ώστε τοὺς τῆς Ποντιχής και τής 'Ασιανής και τής Θρακικής διοικήσεως μητροπολίτας μόνους, έτι δε και τούς έν τοῖς βαρβαρικοῖς ἐπισκόπους τῶν προειρημένων διοικήσεων χειροτονεῖσθαι ἀπὸ τοῦ προειρημένου άγιωτάτου θρόνου της χατά Κωνσταντινούπολιν άγιωτάτης έχχλησίας, δηλαδή έχάστου μητροπολίτου των προειρημένων διοιχήσεων μετά των της έπαργίας έπισχόπων χειροτονούντος τούς της έπαρχίας έπισχόπους, χαθώς τοῦς θείοις χανόσι διηγόρευται χειροτονείσθαι δέ, χαθώς είρηται, τούς μητροπολίτας των προειρημένων διοιχήσεων παρά του Κωνσταντινουπόλεως άρχιεπισχόπου, ψηφισματων συμφώνων χατά το έθος γενομένων χαί έπ' αὐτὸν ἀναφερομένων.

куренція. Кром'є этихъ ацелляціонныхъ д'ялъ суду патріарховъ въ общемъ порядкі подлежалъ еще ц'ялый рядъ д'ялъ, выходившихъ изъ пред'яловъ компстенція епархіальныхъ соборовъ. Таковы д'яла митрополитовъ или епископовъ разныхъ епархій. Подобный случай незадолго до халкидонскаго собора былъ предметомъ разбирательства въ константинопольскомъ σύνодо; гудробоа.

Опираясь на сакру императора Өеодосія II беритскій епископъ Евстаоій отняль у тирскаго епископа Фотія города Вивль, Вотру, Триполись, Ороосіаду, Аркась и Антарадонь и сталь ставить въ нихъ епископовь. Противъ этого возсталь Фотій, опираясь на свое прежнее право. По жалобѣ Евстаоія дѣло это разбиралось зъ Константинополѣ и было рѣшено въ его пользу, причемъ Фотію за якобы незаконное посвященіе двухъ епископовъ было послано константинопольскимъ соборомъ подъ предсѣдательствомъ Анатолія отлученіе <sup>1</sup>).

Въ связи съ этимъ дѣломъ, а также дѣломъ Ивы и Аеанасія перрскаго и были изданы халкидонскимъ соборомъ каноны 9-ый и 17-ый.

9. Если какой клирикъ имѣетъ съ клирикомъ судебное дѣло, да не оставляетъ своего епископа и да пе перебѣгаетъ къ свѣтскимъ судилищамъ. Но сперва да производитъ дѣло у своего епископа, или, съ позволенія того же епископа, да составится судъ надъ тѣми, кого пожелаютъ обѣ стороны. А кто поступитъ вопреки этому, да подлежитъ наказаніямъ по правиламъ. Если же клирикъ имѣетъ судебное дѣло со своимъ или другимъ епископомъ, да судится въ епархіальномъ соборѣ. Если же на митрополита этой самой епархіи епископъ или клирикъ имѣетъ неудовольствіе, да обращается или къ екзарху дізцеза, или къ престолу царстующаго города Константинополя, и предънимъ да судится<sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VII, 92 ДВС. IV. 41.

<sup>2)</sup> Chalcedon. 451 c. 9: Εἴ τις κληρικός πρός κληρικόν πράγμα ἔχοι, μή ἐγκαταλιμπανέτω τὸν οἰκεῖον ἐπίσκοπον καὶ ἐπὶ κοσμικά δικαστήρια κατατρεγέτω· ἀλλά

17. Въ каждой епископіи сельскимъ, или пригороднымъ нриходамъ, пензмѣнно пребывать подъ властью завѣдующихъ ими епископовъ, и особенпо, если они въ продолжненіе тридцати лѣтъ безспорно имѣли ихъ въ своемъ вѣдѣніи и управленіи. Если же не далѣе тридцати лѣтъ былъ, или будетъ о нихъ какой споръ, то позволить почитающимъ себя обиженными начать о томъ дѣло предъ епархіальнымъ соборомъ. Если же кто будетъ обиженъ своимъ митрополитомъ, пусть судится предъ екзархомъ діэцеза, или предъ константинопольскимъ престоломъ, какъ сказано выше. Если же царскою властью вновь устроенъ, или виредъ будетъ устроенъ какой-либо городъ, то распредѣленіе церковныхъ приходовъ да послѣдуетъ гражданскому и земскому порядку <sup>1</sup>).

По аналогія съ гражданскимъ процессомъ, — въ этомъ нѣтъ никакого сомнѣнія, — эти каноны установляваютъ конкуренцію между константинопольскимъ епископомъ и патріархами, главнымъ образомъ антіохійскимъ. Доказательствомъ этого являются стоящія въ связи съ этими канонами дѣла Ивы едесскаго, Аеанасія перрскаго, Евстаеія беритскаго и др., разыгравшіяся какъ разъ въ предѣлахъ антіохійскаго діэцеза.

1) Chalcedon. a. 451, can. 17: Τάς χαθ' έχάστην ἐχχλησίαν ἀγροιχικάς παροιχίας η ἐγχωρίους μένειν ἀπαρασαλεύτους παρὰ τοῖς χατέχουσιν αὐτάς ἐπισκόποις, καὶ μάλιστα εἰ τριακονταετῆ χρόνον ταύτας ἀβιάστως διακατέχοντες ὡκονόμησαν. εἰ δὲ ἐντός τῶν τριάκοντα ἐτῶν γεγένηταί τις ῆ γένηται περὶ αὐτῶν ἀμφισβήτησις, ἐξείναι τοῖς λέ-γουσιν ἡδικῆσθαι, περὶ τοὐτων χινείν παρὰ τῆ συνόδω τῆς ἐπαρχίας, εἰ δὲ τις παρὰ τοῦ ἰδίου ἀδικοῖτο μιγτροπολίτου, παρὰ, τῷ ἐπάρχω τῆς διοικήσεως ῆ τῷ Κωνσταντινουπόλισω βρόνω δικαξέσθω, καθὰ προείρηται εἰ δὲ τις ἐχ βασιλικῆς ἐξουσίας ἐκαινίσθη πόλις ῆ αὐθις παινισθείη, τοῖς πολιτικοῖς καὶ δημοσίοις τύποις καὶ τῶν ἐκκλησιαστικῶν παροικιῶν ή τάξις ἀκολουθείτω.

<sup>2</sup>) Павловъ, Теорія восточнаго папизма. Правосл. 2608. за 1879 г. т. III стр. 739. 740 и т. д.

Ηθκοτορωχъ изслідователей, напр. Павлова<sup>2</sup>) вводить въ πρότερον την ύπόθεσιν γυμναζέτω παρά τῷ ίδιω ἐπισχόπω, ἤγουν γνώμη αὐτοῦ τοῦ ἐπισχόπου παρ' οἰς ἄν τὰ ἀμφότερα μέρη βούλεται τὰ τῆς δίκης συγκροτείσθω. εἰ δὲ τις παρά ταῦ τα ποιήσει, κανονιχοῖς ὑποχείσθω ἐπιτιμίοις. εἰ δὲ καὶ κληρικὸς ἔχοι πρᾶγμα πρὸς τὸν ἰδιον ἐπίσχοπον ἢ πρὸς ἕτερον, παρὰ τὴ συνόδω τῆς ἐπαρχίας δικαζέσθω. εἰ δὲ πρὸς τὸν ἰδιον ἐπίσχοπον ἢ πρὸς ἕτερον, παρὰ τὴ συνόδω τῆς ἐπαρχίας δικαζέσθω. εἰ δὲ πρὸς τὸν τῆς αὐτῆς ἐπαρχίας μητροπολίτην ἐπίσχοπος ἢ κληρικὸς ἀμφισβητοίη, καταλαμ βανέτω ἢ τὸν ἔξαρχον τῆς διοικήσεως ἢ τὸν τῆς βασιλευούσης Κωνσταντινουπόλεως θρόνον, καὶ ἐπ' αὐτῷ δικαζέσθω. ДВС. IV, 147.

смущение употребленный въ канонахъ 9 и 17 терминъ екзархъ. Исторія его темна. Въ IV въкъ, во времена сардикскаго собора, это былъ общій титулъ для обозначенія власти обыкновенныхъ митрополитовъ <sup>1</sup>). Въ VI въкъ этотъ титулъ въ качествь почетнаго титула быль усвоень митрополитамь Кесарін каппадокійской, Ефеса в Ираклік еракійской<sup>2</sup>). Чтобы понять въ какомъ сиыслѣ употребляютъ его каноны 9 и 17, мы обратнися къ терминологія собора. Изъ актовъ собора видно, что этимъ вменемъ---экзархъ---дважды былъ титулованъ Ивою на антіохійскомъ соборѣ Домнъ антіохійскій <sup>3</sup>). Повидимому, это навменование въ то время было оффиціальнымъ титуломъ антіохійскаго ісрарха наравнѣ со словомъ архіспископъ. Возможно. халкидонскій соборь, составляя въ связи съ деломъ Ивы свой знаменитый канонъ 9, употребилъ этотъ терминъ нарочно, чтобы, пользуясь неясностью его, скрыть оть папы в его легатовъ истинный смысль этого канона.

Тоже цёликомъ можетъ быть отнесено и къ канону 17-му. Чтобы здёсь разумёлись епископы Кесаріи, Ефеса и Иракліи въ высшей степени сомнительно, такъ какъ, во первыхъ, этимъ титуломъ они въ то время не величались, а во вторыхъ, какъ мы видимъ, у императора вслёдъ за низложеніемъ Діоскора было твердое намёреніе къ упроченію власти константинопольскаго епископа т. е. другими словами, къ изданію канона 28<sup>4</sup>).

Изданіе 28-го канона было сдёлано чрезвычайно ловко. Во всемъ видна мастерская рука императора. Нётъ никакого сомнёнія, говоритъ Каттенбушъ, что онъ былъ изданъ съ вёдома и по волё императора <sup>5</sup>). Редакція его

<sup>2</sup>) Hinschius KR, I, 576 ff.

4) Cp. Helzer Verhältnis S. 197. 199 Kattenbusch. S. 88.

<sup>5</sup>) Kattenbusch S. 88 Андреевъ Ив. Константинопольские патріврхи отъ времени халкедонскаго собора до Фотія С. пос. 1895 стр. 218. 219 и сл.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sard. can. 3. 5 H T. g.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi VII, 237 ДВС. IV, 99. Τοπе самое доказываеть древняя схозія къ канону 9-му халкидонскаго собора: "Εξαρχον διοιχήσεως χαλεϊ τόν πατριάρχην έχάστης διοιχήσεως, ὕφ'δν οί τῶν ἐχείνης ἐπαρχίας τελοῦσι μητροπολιται. Pitra II, 645.

была уже давно намѣчена. Импровизація невовможна. Обстановка и тѣ обстоятелъства, при которыхъ произошло пронеление власти константинопольскаго епископа 1), были полготовлены императорскими комиссарами. Устранивъ всѣ препятствія, они были увѣрены въ согласіи. Вопросъ шелъ о столь важной вещи, какъ изданіе каноновъ и какъ скоро она была сдёлана! Всё 28 каноновь были изложены въ одно XV засёданіе: доказательство, что они были заранёе изготовлены<sup>2</sup>). Отлично знали, говорить Каттенбушъ, <sup>3</sup>) что у собора коротки руки. Александрійскаго епископа, главнаго противника, не существовало. Максимъ антіохійскій и Ювеналій были всёмъ обязаны Анатолію константинопольскому 4). М'єсто епископа ираклійскаго, который едва ли бы оказаль сопротивленіе, было занято другомъ и пріятелемъ константинопольскаго іерарха, епископомъ Лукіаномъ бизскимъ. Ефесская каеедра было вакантна, а епископъ Кесаріи каппадокійской быль по рукань связанъ своимъ позорнымъ поведеніемъ на ефесскомъ соборѣ. 449 г.<sup>5</sup>). Впрочемъ съ этой стороны не могло быть сопротивленія, да оно ни къ чему и не привело бы. Многое разыгралось за кулисами <sup>6</sup>). Это не было случайностью, что папскіе легаты отсутствовали. Они знали, что затвивается, но были безсильны въ этотъ моментъ. Ихъ протестъ, говоритъ Каттенбушъ, могъ бы имъть значение. если бы они раньше сыгрались. Также и императорские комиссары-отсутствовали. Авиствоваль во всемь Анатолій, но онь быль только ширмой, какъ доказали это послёднія 7).

1 поября 451 г. въ присутстви папскихъ легатовъ состоялось XVI-е и послѣднее засѣданіе <sup>8</sup>). Здѣсь они высту-

- 4) Hergenröther I, 71.
- <sup>5</sup>) Hergenröther I, 76.
- <sup>6</sup>) Kattenbusch S. 88.
- 7) Kattenbusch S. 88.
- 8) Mansi VII, 423-454.

<sup>1)</sup> Hefele CG. II, 495. 499 Hergenröther, Photius I, 71 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 357-372 Hefele II, 537.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kattenbusch S. 88.

пили съ протестомъ противъ 28-го канона. Епископъ Луценцій объявилъ, что этотъ канонъ противоръчитъ правиламъ никейскаго собора и что подписавшіе его епископы были или введены въ заблужденіе или принуждены силою. Это обвиненіе было рѣшительно отвергнуто, напротивъ всѣ заявили. ОТР подписались добровольно и канонически, такъ какъ епископъ столицы давно уже владбеть всбми этими превмуществами и что это вытекаеть изъ 3-го канона константинопольскаго собора 381 г. Послѣ продолжительныхъ пререканій, во время которыхъ обѣ стороны ссылались въ свою пользу на каноны, императорские сановники объявили, что заявления объяхъ стороиъ правильны, такъ какъ изъ дёла ясно, «что хотя **DD6**имущества передъ всёми и особая честь, по канонамъ, остается за боголюбезнѣйшимъ архіепископомъ древняго Рима, однако и святъйшему архіепископу царствующаго Константинополя, Новаго Рима, подобаеть пользоваться тѣми же преимуществами чести и что онъ вмѣетъ самостоятельную власть хиротонисать митрополитовъ въ діэцезахъ азійскомъ, понзійскомъ и оракійскомъ»<sup>1</sup>). Восточные епископы съ этимъ согласились. Новыя возраженія папскихъ легатовъ не были уважены и они должны были удовлетвориться только твив, что ихъ протесть былъ внесенъ въ соборные акты<sup>2</sup>).

Этимъ протестомъ закончились засъданія халкидонскаго собора.

Вслѣдъ за этимъ еще до разъѣзда членовъ, соборомъ было отправлено посланіе къ Льву Великому. Авторомъ его былъ, по догадкѣ Гефеле<sup>3</sup>), Анатолій константинопольскій, причемъ, повидимому, оно было вручено папскимъ легатамъ для передачи Льву. Посланіе это представляетъ любопытный образецъ византійской лести. Чтобы выманить у папы утвержденіе канона 28-го, этимъ посланіемъ думали позолотить ту горькую

<sup>1)</sup> Mansi VII, 453 **ДВС. IV**, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi VII, 454.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hefele II, 528.

пилюлю, которую ему приготовилъ халкидонскій соборъ. Посланіе это начинается словами псалмопѣвца: «Исполнишася радости уста наша и языкъ нашъ веселія» (Псал. 125.2) Причина этой радости-возстановление вёры, которую «Левь, состоя для всѣхъ астолкователемъ голоса блаженнаго Петра, сохранинъ какъ бы золотую цёль, писпускающуюся» до собора. «Употребляя его, пачу, какъ началовождя въ добрѣ для общей пользы, они, халкидонские епископы, показали чадамъ церкви наслъдіе истины. Его письма были для нихъ духовными яствами и они думали, что видять среди себя обращающимся небеснаго жениха». Какъ глава членами, такъ Левъ въ лицѣ занимавшихъ его мѣсто управлялъ всѣми собравшимися, «а вѣрные императоры распоряжались относительно устройства церкви, желая возстановить здание догматовъ. Затѣмъ соборъ имѣлъ сужденіе о «дикомъ звѣрѣ» **Ii**оскорѣ и его преступленіи, заключавшемся въ томъ, что «онъ простеръ свою ярость еще и на того, кому предоставлено оть Спасителя храненіе вертограда и замышляль объ отлученін того, кто старался объединить тёло церкви. Такъ какъ онъ не показлся в не измёнилъ своего мнёнія, то соборъ смириль его подлежащимь наказаніемь. На этомь остановились, гласить посланіе---наши скорби и тотчась возсіяла благодать добра». Всѣ прочія дѣла моментально были рѣшены, «такъ какъ дъйствующимъ былъ Богъ, а увънчавшею въ чертогѣ собраніе-добропобѣдная Евенмія, которая, принявши оть насъ опредбление вбры, представила его, какъ собственное исповёданіе, своему жениху черезъ благочестивёйшаго императора и христолюбивую императрицу, утишивши всякое волненіе противниковъ, укрѣпивши исповѣданіе вѣры и въ доказательство подтвердивши опредбленія всбхъ и рукою, и языкомъ. Вогъ что мы сделали --- восклицаетъ льстиво соборъ--вмёстё съ тобою, который присутствоваль духомъ и умёль сочувствовать намъ, какъ братьямъ, и почти зримъ былъ въ мудрости твоихъ мѣстоблюстителей». Это было пріятной для

самолюбія папы прелюдіей долженствовавшей смягчить слідующій затімь ударь. «Увідомляемь, что мы, для благочинія въ делахъ и упроченія церковныхъ постановленій, определили и нѣчто другое, будучи увѣрены, что и ваша святость, узнавши, приметъ это и утвердитъ. Такъ, издавна имъвшій силу обычай, котораго держалась святая Божія церковь константинопольская, рукополагать митрополитовь діэцезовь азійскаго, понтійскаго и оракійскаго, нынѣ мы утвердили соборнымъ опредбленіемъ, не столько предоставляя что-либо константинопольскому престолу, сколько упрочивая благочивие въ митрополіяхъ, такъ какъ часто, по смерти епископовъ, возникаетъ много волненій, когда клирики этихъ спархій и міряне остаются безъ правителя и возмущають церковный порядокъ. Это не скрылось отъ вашей святости особенно касательно ефессянь, которые многократно безпокоили вась. Мы подтвердили и правило ста пятилесяти святыхъ отпевъ. собиравшихся въ Конставтинополь при благочестивой памяти Осодосіи Великомъ, которое опредбляло-послв вашего святвящаю и апостольскаго престола имъть превмущество константинополькому; мы были убъждены, что. обладая апостольскимъ лучемъ, вы по обычной попечительности часто простирали его и на церковь константинопольскую, потому что преподание собственныхъ благъ ближениъ у васъ происходятъ безъ зависти. Итакъ что мы опредблили для уничтоженія всякаго замъшательства и для упроченія церковнаго благочинія, это благоволи святьйшій и блаженньйшій отець признать своимъ достолюбезнымъ и приличнымъ для благоустройства. Занимавшіе м'всто вашей святости, святьйшіе едисноны Пасхаяннъ в Луценцій и съ ниме боголюбезнівний иресви-Бонифацій, теръ пытались било СИЛЬНО нротнаорѣчать такимъ опредъленіямъ, конечно желая чтобы и это добро начиналось отъ вашей попечительности, чтобы исправленіе какъ вёры, такъ и благочинія было принисано ванъ. Но мы, повинуясь благочестивайшимъ и христолюбивымъ

императорамъ, которымъ то пріятно, знаменитому сенату и всему, такъ сказать, царствующему городу, признали благовременнымъ утверждение за нимъ чести вселенскимъ соборомъ. И какъ оно началось оть твоей святости, то на основанив всегдашней твоей благосклонности мы и осмёлились утверцить, зная, что всякое исправление, производимое дътьми. относится къ ихъ собственнымъ отцамъ. И такъ умояяемъ. почти твониъ подтверждениемъ нашъ судъ; какъ мы заявляли тебѣ согласіе въ добромъ, такъ и твоя святость да воздасть абтямъ должное. Такимъ образомъ и благочестивые императоры. утвердившие судъ твоей святости, какъ законъ, будуть почтены и константинопольский престояъ получить возмездіе за то, что онъ всегда прилагалъ всякое старание къ дълу благочестия для васъ, и въ этой ревности присоеденится къ единомыслію съ вами. А дабы вы знали, что мы ничего не сдълали по угождению или по враждь, но были направляемы божественнымъ внушеніемъ, мы всю сущность сліланнаго сообщили вамъ, для нашего успокоенія и для подтвержденія и согласія на слъланное» 1).

Левъ I не былъ бы достоинъ своего прозванія Великій, если бы пошелъ на то, что просили у него восточные. Римскіе епископы уже давно сознавали опасность для своего положенія, коренившуюся въ принцинѣ соотвѣтствія церковнаго значенія города его гражданскому рангу. Мало было утѣшительнаго въ заявленіи сановниковъ по поводу протеста папскихъ легатовъ, что тро̀ та́утоу та̀ протеста и ѝ ѐξа/рето; тиџи́ безъ всякаго сомнѣнія принадлежатъ римскому опископу. Для наны здѣсь дѣло шло не объ этикеть! Одинъ примасъ для востока въ Константинополѣ—представлялъ для папы серіовную опасность<sup>2</sup>). Левъ Великій отлично это сознавалъ. Канонъ 28-ой опирался на тождество въ провохожденіи власти. По-

<sup>1</sup>) Mansi VII, 147 sq. **ДВС. IV**, 178-180.

<sup>2</sup>) Harnack DG. II, 377.



становленіе 451 г. было болѣе важпо, чѣмъ константинопольскій канонъ 381 г. Между тѣмъ въ Римѣ и относительно 3-го константинопольскаго канона не обманывались и вслѣдствіе этого не признавали его <sup>1</sup>).

При такихъ обстоятельствахъ Левъ рѣшидъ итти на встрѣчу событіямъ.

Получивъ посланіе собора. Левъ затаилъ гробовое модчаніе. Это было затишіемъ передъ бурей. Желая разрядить ударъ, Анатолій константинопольскій въ декабр'з 451 г. 2) обратился къ папѣ съ новымъ посланіемъ. Превознося здѣсь папу и его догматическое посланіе, Анатолій располагаеть его къ принятію канона 28-го. Дёло въ томъ, что увеличеніе власти константинопольскаго іерарха, по словамъ Анатодія было общимъ желаніемъ императора, императрицы, сената, клира и народа. Канонъ 28-й это только возстановление канона 3-го константинопольскаго собора г. При издании 381 **OTOTO** канона предполагалось даже, что его святьятество честь константинопольской каеедры сочтеть за свою собственную, такъ какъ апостольскій престолъ съ давнихъ временъ всегда заботился о константинопольской кассдрь и безкорыстно его поллерживалъ. Признавая несомнѣннымъ преимущества древняго Рима. Анатолій пытался склонить папу къ утвержденію канона 28-го указаниемъ на то, что честь, присвоенная константинопольской канедръ, должна разсматриваться, какъ свъть, заимствованный оть римскаго престола. Что же касается постановления собора о посвящение имъ митрополитовъ въ азійскомъ, понтійскомъ и оракійскомъ діэцезахъ, то это, по мнѣнію Анатолія, даже не увеличеніе, а урѣзка тѣхъ правъ, которыя въ этихъ діэцезахъ принадлежали константинопольскому епископу 60-70 лёть тому назадъ, когда онъ тамъ поставлялъ не только митрополитовъ, но и епископовъ. Въ легатовъ, заявившихъ заключеніе Анатолій жалуется 88

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kattenbusch S. 89. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hergenröther I, 78.

протесть ва обидной для него формѣ и просить цапу объ утвержденіи соборныхь опредѣленій <sup>1</sup>).

Анатолій спѣпилъ. Онъ желалъ добиться своей пѣли до замѣщенія александрійской каеедры. Онъ всячески старался добиться согласія Рима. Онъ привлекъ на свою сторону папскаго апокрисарія Юліана и сдѣлалъ его своимъ ходатаемъ у папы<sup>2</sup>). Его льстивыя слова были подкрѣплены усиленными просьбами императора и императрицы, которымъ Левъ неохотно отказывалъ. Изъ пославія Маркіана къ Льву<sup>3</sup>), явствуеть, что императоръ не менѣе Анатолія былъ заинтересованъ въ канонѣ 28-мъ и утвержденіе его считалъ столь же важнымъ, какъ и утвержденіе догматическихъ опредѣленій<sup>4</sup>). Наконецъ Анатолій побудилъ обратиться съ тою же просьбой къ папѣ многихъ восточныхъ епископовъ, особенно тѣхъ, противъ которыхъ былъ направленъ этотъ канонъ<sup>5</sup>).

Но папа Левъ оставался твердъ. Въ своихъ письмахъ къ императору, императряцѣ, Анатолію и Юліану отъ 22 мая 452 г., онъ подробно изложилъ тѣ основанія, которыя заставляютъ его отказать въ признаніи канона 28-го <sup>6</sup>).

1) Константинопольскій епископъ не имѣетъ никакого права на тэкое увеличеніе своей власти и чести, такъ какъ Константинополь—императорская резиденція, но не апостольская каеедра, что только одно служить основою церковныхъ преимуществъ<sup>7</sup>).

3) Leon. ep. 100 Mansi VI, 166 sq.

- 4) Harnack DG. II, 377.
- <sup>5</sup>) Hergenröther I, 79. 80.
- <sup>6</sup>) Leon. ep. 104-107 Mansi VI, 187 sq. 195 sq. 207 sq.

<sup>7</sup>) Leon. ep. 104 c. 3 p. 195 Habeat, sicut optamus, Constantinopolitana civitas gloriam suam, ac protegente dextera Dei, diuturno clementiae vestrae fruatur imperio. Alia tamen ratio est rerum saecularium, alia divinarum; nec

48

<sup>1)</sup> Mansi VI, 171 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leon. ep. 107 Mansi VI, 207 sq. IIana nucare eny: Miror., talia te per fratrem et coepiscopum nostrum Lucianum dirigere scripta potuisse, quibus in tantum pro appetitu novae transgressionis intervenis, ut tibi putes aliquid speciale praestandum, si bis, quae illicite concupiscuntur, annuero.

2) Канонъ этотъ, явно нарушая преимущества Александрія и Антіохія, а также права митрополитовъ, противорѣчитъ никейскому собору (канонъ 6-й) и всѣмъ постановленіямъ отцевъ <sup>1</sup>).

8) Ссылка канона 28-го на постановленія константанопольскаго собора 381 г. не имбеть никакого зпаченія, такъ какъ онѣ пикѣмъ не признаны <sup>2</sup>).

4) Весь канонъ---это результать честолюбія и поведеть только къ церковной смуть<sup>3</sup>).

5) Со времени посвященія на константинопольскую каоедру Анатолій не инълъ никакого права стремиться къ какому бы то ни было преимуществу, кромѣ преимущества въ добродѣтели <sup>4</sup>), и его притяваніе тѣмъ болѣе преступно, что онъ не только не послушался вразумленій римскихъ легатовъ, но доселѣ вопреки канонамъ упорно настанваеть на своемъ <sup>5</sup>).

6) Нѣтъ ничего хорошаго въ томъ, что путемъ соблазна

<sup>1</sup>) Leon. ep. 106 ad Anat c. 5: Non convellantur provincialium jura primatum, nec privilegiis antiquibus institutis metropolitani frandentur antistites. Nihil Alexandrinae sedi ejus, quam per S. Marcum Ev. B. Petri discipulum meruit, pereat dignitatis, nec Dioscoro impietatis suae pertinatia corruente splendor tantae ecclesiae tenebris obscuretur alienis. Antiochena quoque ecclesia, in qua primum praedicante B. Ap. Petro christianum nomen exortum est, in paternae constitutionis ordine perseveret, et in gradu tertio collocata numquam se fiat inferior. Aliud sunt enim sedes, aliud praesidentes, et magnus unicuique honor est integritas sua. Cf. Leon. ep. 105 ad Pulch. c. 2.

<sup>2</sup>) Leon. ep. 105 ad Anatol. Mansi VI, 203 Persuasioni tuae in nullo penitus suffragatur quorumdam episcoporum ante 60, ut jactas, annos facta, conscriptio numquam a praedecessoribus tuis ad apostolicae sedis transmissa notitiam, cui ab initio sui caducae dudumque collapsae sera nunc et inutilia subicere fulcimenta voluisti, eliciendo a fratribus speciem consensionis, quam tibi in suam injuriam verecundia fatigata praeberet. Cp. Leonis ep. 105 ad Pulcher. c. 2.

<sup>3</sup>) Leon. ep. 104 c. 2 His autem propret que tanta facta est congregatio sacerdotum, bono et optabili fine compositis, miror et doleo, quod pacem universalis Ecclesiae divinitus reformatam ambitionis rursus spiritus inquietat.

4) Leon. ep. 104 c. 4 Leon. ep. 105 c. 3.

<sup>6</sup>) Leon. ep. 104 ad Marc. c. 4. 5. Mansi VI, 191. 194.



praeter illam petrem, quam Dominus in fundamento posuit, stabilis erit ulla constructio... Non dedignetur (Анатолій) regiam civitatem, quam apostolicam non potest facere sedem.

или запугиванія многіе епископы подписали ть опредѣленія, которыя они не въ правѣ были принять <sup>1</sup>).

7) Несправедливо пользоваться уничижениемъ в вакантностью александрийской казедры для причинения ей вреда, а соборомъ, созваннымъ по поводу религи для своекорыстныхъ пѣлей<sup>2</sup>). Это не все. Поведение Анатолия послужитъ для будущаго весьма дурнымъ примѣромъ, подражание которому можетъ повести къ самымъ печальнымъ послѣдствиямъ и это тѣмъ болѣе, что самъ Анатолий можетъ оказаться въ такомъ же положения, если будетъ стремиться къ чужому, которое ему не принадлежитъ<sup>3</sup>).

8) Папа — стражъ и защитникъ древняго права. Въ силу своихъ священныхъ обязанностей онъ не желаетъ содъйствовать или терпъть такое новшество. Если бы онъ даже хотълъ, то не имъетъ права въ угоду одному приносить въ жертву волю всей церкви <sup>4</sup>).

Отказъ Льва утвердить канонъ 28-ый непріятно подёйствовалъ на Анатолія. Онъ охладёлъ къ папё и не обнародоваль на востокѣ его посланія, а напротивъ сдёлалъ попытку при-

<sup>2</sup>) Leon. ep. 106 c. 2 Doleo etiam in hoc dilectionem tuam esse prolapsam, ut sacratissimas Nicaenorum canonum constitutiones coneris infringere, tamquam opportune se tibi hoc tampus obtulerit, quo secundi honoris privilegium sedes Alexandrina perdidit et antiochena ecclesia proprietatem tertiae dignitatis amiserit, ut his locis juri tuo subditis omnes metropolitani episcopi proprio honore priventur. Quibus inanditis et numquam ante tentatis ita praeveniris excessibus, ut s. synodum ad exstinguendam solum heeresin et ad confirmationem fidei.... congregatam in occasionem ambitus trahas et, ut conniventiam suam tibi dedat, compellas; tamquam refutari nequeat, quod illicite voluerit multitudo.

<sup>3</sup>) Leon. ep. 104 c. 3 Propria perdit, qui indebita concupiscit.---Nec ullo speret modo, quod per aliorum possit offensiones augeri.

<sup>4</sup>) Leon. ep. 104 c. 3 Quoniam dispensatio mihi credita est et ad meum tendit reatum, si paternarum regulae sanctionum, quae in synodo Nicaena ad totius Ecclesiae regimen Spiritu Dei instruente sunt conditae, me (quod absit) connivente violentur et major sit apud me unius fratris voluntas, quam universae domus Domini communis utilitas.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Leon. ep. 106 ad Anat. c. 3 ita abuti voluit (superba elatio) concilio synodali, ut fratres... ad consentiondam sibi aut depravando traduceret aut terrendo compelleret. Leon. ep. 105 c. 2: quod ei quorumdam consensum suum praebuisse dicitur extorta subscriptio.

влечь на свою сторону друзей Діоскора<sup>1</sup>). Съ этою цѣлью онъ удалелъ изъ Константинополя своего ультра-православнаго архидіакона Аэція<sup>2</sup>), посвятивъ послъдняго противъ его воли въ пресвитеры, а архидіаконать вручиль извѣстному Андрею, ранье смещенному за свои монофизитския убъждения <sup>3</sup>). Это настроение Анатодія не скрылось оть монофизитовь. Особенно окрылилъ ихъ надежды распространившійся на востокѣ слухъ. будто папа отказался санкціонировать халкидонскія опредбленія 4). Это заставило императора Маркіана просить Льва утнердать халкидонскій соборъ посланіемъ, которое могло бы быть прочитано во всѣхъ восточныхъ церквахъ 5). Оправдываясь передъ императоромъ, Левъ сообщилъ, что утверждение догматической части халкидонскаго собора уже навно имъ сдълано, на изъ желанія скрыть неудачи своевременно не опубликовано Анатоліемъ. Въ виду этого Левъ, желая устранить на будущее время всякое сомнѣніе въ своемъ образѣ мыслей, еще разъ оффиціально заявляеть, о полномъ своемъ согласіи съ халкидон-СКИМЪ ДОГМАТОМЪ  $^{6}$ ).

Это Левъ д'лаетъ въ своемъ послании ко всёмъ епископамъ, бывшимъ на халкидонскомъ соборѣ<sup>7</sup>).

Утвердивъ выразительно всё халкидонскія опредёленія по вопросамъ вёры, касательно канона 28-го Левъ пишеть: «Относительно сохраненія постановленій святыхъ отцевъ, которыя на никейскомъ соборё утверждены непреложными опредёленіями, я напоминаю вашей святости о наблюденіи, чтобы права церквей пребывали такъ, какъ онѣ опредёлены тёми богодухновенными тремя стами восемнадцатью отцами. Пусть безчестное домогательство не желаетъ ничего чужого и пусть никто не ищетъ

- <sup>a</sup>) Leon. ep. 111-113. 127 c. 3.
- 4) Leon. ep. 110.
- <sup>5</sup>) Leon. ер. 110 отъ 15 февраля 453 г.
- <sup>6</sup>) Leon. ep. p. 115. 116 ad Marc. et Pulc. ep. 117 ad Julian.
- <sup>7</sup>) Leon. ep. 114 **ДВС. IV**, 197.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hergenröther I, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leon. ep. 111 c. 2.

себѣ прибытка черезъ лишеніе другого. Ибо, сколько бы суетное возвышеніе ни устраивало себя на вынужденномъ согласіи и ни считало нужнымъ укрѣплять свои желанія именемъ соборовъ, — все будеть слабо и пичтожно, что несогласно съ канонами упомянутыхъ отцевъ» <sup>1</sup>).

Потерпѣвъ неудачу у папы. Анатолій обратился къ вллирійскимъ епископамъ съ предложеніемъ подписать 28-й канонъ. Евксихій оессалоникскій, сообщивь объ этомъ папѣ, разрушиль всѣ старанія Анатолія<sup>2</sup>). Послѣ этого Левъ порваль всякія сношенія съ послёднимъ и затанлъ глубокое молчаніе. Напротивъ онъ старается сблизиться съ другими восточными епископами. Съ этою цёлью онъ написаль посланіе къ Максиму антіохійскому отъ 11 іюня 453 г., въ которомъ уб'єждалъ его блюсти вёру и крёпко охранять отъ посягательствъ константичопольскаго јерарха права своей каседры<sup>3</sup>). «Тебѣ, пишеть онь здёсь Максиму, нужно съ особенною неусыпностью остерегаться, чтобы еретическое заблуждение не осмѣлилось чего-нибудь присвоять тебь, тогда какъ тебь прилично сопротивляться ему священнической властью и чаще увёдомлять насъ о преуспѣянія церквей своими донесеніями, ибо достойно признавать тебя соучастникомъ апостольскаго престола въ этихъ заботахъ и для увеличенія бодрости отстанвать преимущества третьяго престола, такъ чтобы они ничьимъ честолюбіемъ не были уменьшаемы, потому что я питаю такое уважение къ никейскимъ канонамъ, что постановленнаго св. отцами не позволяль и не допущу парушать никакою новизною. Хотя заслуги предстоятелей иногда бывають различны, однако права престоловъ остаются; хотя завистники при случаѣ могуть производить въ нихъ нѣкоторое замѣшательство, однако они не могуть уменьшить достоинство ихъ. Посему, когда твоя любовь увѣренна, что должно сдѣлать нѣчто въ защиту пре-

<sup>3</sup>) Leon. ep. 119 Mansi VI, 238 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi VI, 225 **ДВС. IV**, 198.

<sup>2)</sup> Leon. ep. 117 ad Jul. c. 15 Лепорскій, Өесс. экзарх. стр. 134.

вмуществъ антіохійской церкви, то пусть она постарается изъяснить это собственнымъ посланіемъ, чтобы и мы могля рёшительно и справедливо отвёчать на твое разсуждение. А теперь достаточно будеть объявить на все вообще, что если кѣмъ-нибудь, вопреки постановленіямъ никейскихъ каноновъ. на какомъ-либо соборѣ, было что-нибуль или предпринято, или кажется на время вынуждено, это ни мало не можеть прачинить предосужденія неизмённымъ опредёленіямъ. И легче будеть нарушить договорь какихъ-небудь, соглашений, нежеля повреднть въ какой-либо части правила упомянутыхъ каноновъ. Честолюбіе не пропускаеть случаевь къ пронырству: я сколько бы разъ, по разнымъ причинамъ, ни составлялось общее собрание сващенниковъ трудио, чтобы страсть наглецовъ не силилась домогаться чего-инбудь выше своей миры». Изложивъ исторію домогательствь Ювеналія папа сообщаеть по сему предмету свое собственное мибніе, заключающееся въ томъ, что «какое бы значительное число священниковь ни опредбляно, по пронырству нёкоторыхъ, нёчто такое, что оказалось бы противно постановленіямъ трехъ сотъ восемнадцати отцевъ, это должно быть подвергнуто разсмотрению правосудія, потому что спокойствіе всеобщаго мира не вначе можеть охранятся, какъ если будеть соблюдаться ненарушимое почтение къ канонамъ»<sup>1</sup>).

Одновременно съ этикъ Левъ рёшилъ протявуть руку примиренія традиціонному союзнику апостольскаго престола на востокѣ— епископу александрійскому<sup>2</sup>). Но онъ не нашелъ въ Александрія гордаго монарха, но только развалины послёдняго, — мельхитскаго епископа малой партіи, ксторый вскорѣ палъ жертвою египетскаго фанатизма<sup>3</sup>).

Нуждаясь въ помощи напы и не желая осложнять въ неркви дѣло мира враждой епископовъ Стараго и Новаго Рима, Маркіанъ рѣшялъ на словахъ, (но не на дѣлѣ), отказаться отъ



<sup>1)</sup> Leon. ep. 119 Mansi VI, 238 sq. **ДВС. IV**, 119. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leon. ep 129 c. 3 Mansi Vl, 271.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Harnack DG. II, 351. 52.

спорнаго канона<sup>1</sup>). Анатолій поняль мысль императара. Передь концомь 453 г. онь созваль соборь, на которомь огласиль посланіе Льва къ участникамъ халкидонскаго собора, хотя и не въ томъ видь, какъ желаль пава. Полемика папы противъ канона 28 была опущена<sup>2</sup>). Послѣ этого сближеніе между двумя епискенами пошло быстрыми шагами. Анатолій смѣстиль съ должности архидіакона Андрея и примирился съ Аеціемъ. Отсюда, когда папа 9 марта въ своемъ носяанія къ Маркіану сообщиль, что онъ готовъ даровать свою дружбу константичнопольскому іерарху, если только онъ будеть исполнять каноны и пообъщается не нарушать впредь правъ другихъ епископовъ<sup>3</sup>), то Анатолій въ апрѣлѣ 454 г. отвѣтилъ ему письмомъ, написаннымъ въ самомъ почтительномъ тонѣ<sup>4</sup>).

Увѣдомляя о своемъ безпокойствѣ по поводу необычайнаго молчанія папы, а также о своемъ желанія въ будущемъ во всемъ исполнять его волю, Анатолій извѣщаль напу о своемъ постановленія касательно Андрея и Аеція и вмѣстѣ съ тѣмъ просилъ Льва обрадовать его своимъ посланіемъ. При этомъ онъ увѣрялъ папу, что въ изданія канона, вызвавшаго неудовольствіе апостольскаго престола, виновенъ не онъ, Анатолій, а константинопольскій клиръ <sup>5</sup>). Папа не замедлилъ отвѣтомъ. Въ своемъ посланіи отъ конца мая того же года Левъ сообщаеть, что онъ готовъ примириться и возстановить старую дружбу, если только его не обманываютъ лицемѣріемъ и льстивыми словами. Высказывая норицаніе Анатолію за то, что онъ всю вину сваливаетъ на клиръ и не

- <sup>2</sup>) Leon. ep. 128. 134 Mansi VI, 269. 288.
- <sup>3</sup>) Leon. ep. 128. 129 Mansi VI. 269 s. q.
- 4) Leon. ep. 132 Mansi VI, 277.
- <sup>5</sup>) Leon. ep. 132 c. 4 Mansi VI, 278. 279.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Неfele С.G. II, 543. 44. Утверждение Гергенрэтера (Hergeuröther I, 86) что Маркіанъ въ 454 г. издалъ эдинтъ (С. Just. I, 2, 12) о темъ, что законы, вызванные честолюбіемъ и изданные contra canones ecclesiasticos не должны имъть силы, не правильно, такъ какъ этотъ эдиктъ изданъ въ 451 г. (Corp. juris civilis; Ber. 1888 С. Just. (ed. P. Krüger) р. 13) и имъетъ въ виду сакры императора Θеодосія II о возвышеніи Ювеналія іерусалимскаго, Евстаеія беритскаго и т. д.

желаеть сознаться въ своемь собственномъ прегрѣшенін, папа пишеть ему, что прекращеніемъ перепяски Анатолій обязанъ только самому себѣ, такъ какъ не обращалъ должнаго вниманія на увѣщанія апостольскаго престола. Похваливъ образъ его дѣйствій въ отношеніи Андрея и Аеція, въ заключеніе посланія Левъ убѣждалъ Анатолія въ вѣрности церковнымъ правиламъ и отказѣ отъ всѣхъ честолюбивыхъ стремленій <sup>1</sup>).

Дружба между Старымъ в Новымъ Римомъ возстановилась<sup>2</sup>). Левь отлично сознаваль, что всёмь этник онь обязань ниператору. «Многіе опыты, писаль онъ императору Маркіану<sup>8</sup>). весьма часто уже научали, что святое попечение вашего благочестія о христіанской въръ твердо пребываеть и увеличивается славными приращеніями; и сія въра вашей милости утвинаеть и укрѣпляетъ не только меня, но и всѣхъ священниковъ Господа, когда мы въ христіанскомъ государѣ нахолимъ священническую ревность. Если бы священники восточныхъ странъ старались подражать ей, то ни миръ, на христіанская въра, не потерпъли бы никакихъ соблазновъ. Посему, когда константинопольский епископъ настоящимъ примъронъ вашей мялости пріучится ко всякому преуспъянію благочестія, если съ довъріемъ успоконтся вашими увъщаніями, то будеть имѣть во мнѣ друга, съ искреннимъ благорасположеніемъ: только чтобъ онъ исполнялъ отъ сердца то, что объщаеть на словахъ. Если же кто съ упорнымъ намъреніемъ избереть то, что неудобно Богу и вашему благочестно, славнтатій императоръ, то я, сохраняя почтеніе къ вашей кротости, витесть со истыми и за встхъ, а также при вашемъ дтятельномъ участін, употреблю болёе сильную твердость противъ гордеца. котораго, (о чемъ должно часто говорить), за святыя дѣянія я желалъ бы обнять съ братскою любовью» <sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Leon. ep. 135 Mansi VI, 290.

<sup>2)</sup> Harnack DG. II, 378.

<sup>3)</sup> Leon. ep. 134 ad Marc. Mansi VI, 288.

<sup>4)</sup> Leon. ep. 134 Mansi VI, 288 ABC. IV, 201.

# Оглавленіе.

### Введеніе.

CTP.

Константинъ Великій и христіанство 1 - 193I. Обращение Константина Великаго въ христіанство 1 - 30Выступление въ церкви христіанскаго императора. Важное значение этого фактора въ жизни церкви (1-2). Отношение Константина Великаго къ христіанству. Возэрѣнія современной литературы (2-3). «Жизнь царя Константина» Евсевія, какъ историческій источникъ (3---6). Несостоятельность воззрѣній Кейма, Дюруи и т. д. (6-9). Религіозный образъ мыслей Константина въ періодъ до 312 года. Отношеніе къ христіанству (9-11). Война съ Максенціемъ и обращеніе Константина въ христіанство (11-16). Миланскій эдиктъ (16-17). Никомидійскій указъ (18). Война съ Лициніемъ и торжество христіанства въ римской имперіи (18—19). Искренность Константина Великаго въ отношеніи христіанской религіи и церкви (19—24). Оправданіє Константина въ убійствѣ родственниковъ (24-27) и въ откладываніи крещенія до конпа жизни (27-30).

II. Религіозная политика Константина Великаго 30—45 Несостоятельность паритета (30—31). Покровительство христіанству (31—32). Новая религія—норма и движущая сила религіозной политики Константина (32). Религіозная программа христіанъ того времени (32—34): водвореніе царства Божія на землѣ и обращеніе римской имперіи въ церковь (34—36). Стремленія Константина осуществить этотъ идеалъ (36—37). Отношеніе Константина къ язычеству (38—41). Покровительство христіанству и надѣленіе церкви правами (42). Вліяніе христіанства на законодательство римской имперіи (43). Заботы императора о распространеніи христіанства (43—44). Цѣль религіозной политики Константина (45).

Неправильность воззрѣній западно-европейскихъ писателей на систему церковно-государственныхъ отношеній въ восточно-римской имперін (45-47). Несостоятельность теоріи отождествленія государства съ личностью монарха (47-50). Неправильность воззрѣнія, отождествляющаго церковную јерархію съ церковью (51-52). Несостоятельность католическаго воззрѣнія на принадлежность перковной власти во всей полнотѣ только одному духовенству (52-53). Исключительная принадложность духовенству только одной potestas ordinis (53-55). Принадлежность Мірянамъ, наравнѣ съ духовенствомъ, власти учительной (56-58) и правительственной (58-63). Императоръ и вселенские соборы (64-65). Нравственный авторитеть вселенскаго собора (65-67). Составъ вселенскихъ соборовъ (67-69). Взаимоотношение епископовъ и мірянъ на вселенскихъ соборахъ (70-72). Императоръ, какъ представитель міра церкви римской имперін (73-74). Мистическое воззрѣніе на Константина, какъ посланника и избранника Божія (74-76). Власть императора въ отношении церковной рецепции (77-78). Роль императора на вселенскомъ соборѣ (78). Предсѣдательство императора на вседенскомъ соборѣ (79). Созвание собора, какъ единоличное право императора (79-82). Закрытіе собора императоромъ (82-83) Руковолительство соборомъ (83) и утверждение императоромъ соборныхъ опредъленій (83-84). Значеніе рецепція (84-87). Организація представительства міра церкви (88). Значеніе константинопольской общины (88). Константинопольский сенать (88-90). Императоръ-глава церкви (90-93) или поставленный отъ Бога спископъ дълъ визшнихъ (93-94).

тельство Евсевія никомидійскаго (112—119). Соборы александрійскій и вифинскій (119—121). Вмѣшательство Лицинія (121—123). Возникновеніе спора послѣ побѣды Константина надъ Лициніемъ (124—125). Посылка Осіи (125—126). Созывъ никейскаго собора (126—128). Составъ собора (128—129). Программа и порядокъ дѣлъ (129). Соборныя засѣданія (129—130). Предсѣдатель никейскаго собора (130—132). Догматическія партіи и формулированіе символа (132—134). Виѣшатель\_ ство Константина и включеніе въ символь слова омоузіосъ (134). Понятіе единосуція (134—135). Возраженіе аріанъ (135). Ссылка Арія и его сторонниковъ (135—136). Анасематствованіе ученія Арія и изгнаніе Евсевія никомидійскаго. Феогинса никейскаго и Мариса халкидонскаго (137—138). Пасхальный споръ (138—139) и мелетіанская схизма (139—140). Окончаніе собора (140—141). Аріанская реакція (141) и императорь Константинъ (141—144). Отсутствіе надежныхъ источниковъ и сомнительность Асанасія (144—159). Вторая сессія никейскаго собера (159—162) и водвореніе на востокъ аріанства (162—163). Выступленіе Асанасія (163—165) Защитники омоузіи на востокъ (165). Догматическое ученіе Маркелла анкирскаго (165—166), Евстасія антіохійскаго (166) и Асанасія Великаго (167—173). Императоръ Константинъ и антиникейская коалиція (173—176). Низложеніе Евстасія антіохійскаго (176—179), Асанасія Великаго (179—183), Маркелла анкирскаго (183—185) и другихъ. Торжество аріанства (185).

Постененное совнаденіе гражданскаго и дерковнаго провинціальнаго дѣленія (185—188). Слабость діэцезальной системы и развитіе комитативы (188—190). Выступленіе въ перкви довѣренныхъ лицъ императора и особенно Евсевія никомидійскаго (190—193).

### Глава первая.

Дѣленіе римской иперіи послѣ смерти императора Константина Великаго (194—196). Отношеніе сыновей Константина къ великому церковному спору (196). Церковное положеніе императора на востокѣ и на западѣ (197—198).

II. Развитіе власти римскаго епископа въ IV

 Папскіе декреталы и ихъ значеніе въ западной церкви (210—211). Судебная власть римскаго епископа и законъ Валентиніана III отъ 445 г. (211--212). Вліяніе великаго переселенія народовъ на развитіе власти римскаго епископа (212—213).

III. Церковная политика императора Констанція 214—218

Императоръ Констанцій (214—215). Продолженіе церковной политики Константина Великаго (216). Отношеніе Констанція къ нехристіанамъ (216--217). Идеалъ его-единство церкви въ антиникейскомъ смыслѣ (217-218).

Конгрессъ императоровъ въ Виминаціи и антиникейская коалиція (218—219). Возвращеніе Асанасія въ Александрію (219). Интриги противъ него евсевіанъ (220-222). Второе изгнаніе св. Аванасія (222—223). Торжество адіанства на востокъ (224-226). Виъшательство Рима въ дъло Асанасія (226-228). Смерть Евсевія нивомидійскаго (228-230). Требованіе Констанса о возвращеніи Аванасія (230—231). Сардикскій соборъ (231—235). Измѣненіе настроенія Констанція и возвращеніе Аванасія (285—238). Епископы Урзацій и Валентъ и миланские соборы (239-241). Смерть Констанса и политическія осложненія на западъ (241—244). Императорь Констанційединодержецъ (244—245). Сирмійскій соборъ и новыя интриги противъ Аванасія (245-248). Соборы арелатскій и миланскій по дѣлу Аванасія (248—253). Третье изгнаніе Аванасія (253). Папа Либерій и Осія кордубскій (254—255). Дело Асанасія на западе (256—258). Единство церкви восточной и западной (258). Распадение великой восточной аріанской партія (258—259). Аномен (259—261). Омойузіане (261-263). Омен (263). Попытка Констанція объединить всѣ эти партін путемъ возможно неопредѣленной формулы (263). Соборы сирмійскій 257 г. (264), антіохійскій 358 г. (264—265), анкирскій 358 г. (265—266) сирмійскій 358 г. (266) селевкійскій и арминскій 259 г. 266-277) и константинопольскій 360 г. (278). Торжество омейства (278-279). Смерть Констанція (279).

Общая слабость развитія церковнаго устройства (280). Выступленіе довъренныхъ лицъ (280). Гипотезы Каттенбуша и Любека, о возникновеніи церковно-дівцезальнаго дъленія и ихъ несостоятельность (280—284).

VI. Положеніе константинопольскаго епископа въ эпоху Константина Великаго и Констанція . 284—296 Византія и ся исторія (284—285). Константинъ дѣлаетъ се столицей и переименовываетъ въ Константинополь (285—286). Христіанское прошлое Византіи и первые константинопольскіе спископы (286—287). Положеніе ихъ при Константинѣ (287—288). Евсевій и превращеніе Константинополя въ столицу восточно-римской имперіи (289—291). Изгнаніе спископа Павла и возвышеніе Македонія (291—292). Развитіе власти константинопольскаго спископа въ концѣ царствованія Констанція (292—296).

### Глава вторая.

### Развитіе высшей церковно-правительственной власти отъ смерти Констанція до вступленія на престолъ Осодо-

хической власти въ связи съ образованіемъ церковныхъ партій и союзовъ епископовъ подъ вліяніемъ религіозной политики Юліана Отступника . . 296—306

Общее положеніе церковныхъ дълъ на востокъ въ годъ смерти Констанція (297—298). Правленіе императора Юліана (298). Характеристика современныхъ епископовъ (298—302). Подражаніе римскому епиекопу (302—306).

Концентрація церковныхъ партій въ царствованіе императора Юліана (306—308). Аванасій и староникейцы (308—310). Омойузіанская партія (310—314). Расколъ этой партіи подъ вліяніемъ вражды между Евставіемъ севастійскимъ (314—317) и Мелетіемъ (318—325). Омен и аномен (325—329).

Невибшательство Іовіана и Валентиніана въ догиатическіе споры (330—332). Характеристика религіозной политики Валента (332—337).

IV. Дальнѣйшая концентрація церковныхъ партій и развитіе высшей митрополичей власти на востокѣ 337----359

Торжество омейства въ царствованіе Валента (837—838). Развитіе власти константинопольскаго спископа при Евдоксіи (338—340). Сближеніе омоузіанъ съ омойузіанами (340—341). Ученіе о св. Духъ (341—342). Евстаюій и примиреніе съ Римомъ (343). Тіанскій соборъ (343—344). Младоникейская партія и возвышеніе Кесаріи каппадокійской (344—345). Василій Великій (345—347). Разрывъ Василія съ Евстаніемъ (347—352). Распаденіе великой омойузіанской цартін (352—359).

V. Александрійскій епископъ въ IV и V вѣкахъ 360-378

Положеніе александрійскаго епископа по 6 канону никейскаго собора (360). Моральная власть Ананасія (360—362). Понятіе объ египетскихъ митрополитахъ (363—378).

VI. Развитіе высшей церковно-правительствен-

Понтійскій церковный діэцезъ въ доникейскій періодъ (387—388). Положеніе дѣлъ въ IV в. (388—389). Анкира (389—390). Василій Великій и возвышеніе Кесаріи (390—400). Вліятельное положеніе Василія въ азійскомъ (400—401) и восточномъ діэцезахъ (401—404). Евставій севастійскій и понтійскій союзъ епископовъ (406—408). Положеніе Вивиніи (408—409).

Азійскій діәцезъ въ әпоху никейскаго собора 325 г. (409—410). Церковное положеніе Ефеса (410—411). Господство омойузія (412). Азійскій союзъ епископовъ съ Ефесомъ во главѣ (412—418). Азійскій церковный діацезъ въ періодъ послѣ второго вселенскаго собора(418—428).

### Глава третья.

#### Императоръ Оседосій Велиній и православное христіан-

Смерть Валентиніана I и Валента (424). Граціанъ (424—425). Прововглашеніе императоромъ восточно-римской имперіи Феодосія (425). Крещеніе новаго императора (425—426). Христіанскій идеалъ государства (426). Царство Божіе по Августину (427—431). Вліяніе его на слагавшіяся церковно-государственныя отношенія (432—438). Теократическая окраска императорской власти (433—438). Цъль императорской власти—водвореніе на землѣ парства Божія (438—439). Охрана и защита императоромъ церкви (440—441). Распространеніе христіанской вѣры (441—442) и водвореніе въ имперіи единства вѣры (442) суть не только право, но и обязанность всякаго императора (443—445). Мѣры греко-римскихъ императоровъ противъ язычниковъ (446—447) и ерстиковъ (447—450). Вліяніе государственнаго строя римской имперіи на слагавшееся устройство восточной церкви (450—451). Государственное устройство и управленіе римской имперіи въ IV—V вв. (451—462). Положеніе греко-римскаго императора въ церкви со времени Феодосія Великаго и до Маркіана (462—466). Параллелизмъ гражданскаго и церковнаго управленія. Аналогія властей префекта преторіи въ сферѣ гражданскаго управленія и константинопольскаго епископа въ области церковнаго (467—469)

Церковная политика Градіана и созданіе государственной церкви (469-470). Законы Градівна противъ явычниковъ и сретиковъ (470-472). Законы Граціана въ пользу церкви и клира (472-473). Преслѣдованіе античнаго культа (473). Церковная политика Осодосія (474). Эдикть 27 февраля 380 г. (474-476). Положеніе при Өсодосіи партій омойузіанской (476-479) и омоузіанской (480). Унія между младо и староникейцами (480-481). Отношение Осодосія къ аріанамъ (481-482) и младоникейцамъ (482-483). Второй вселенскій, константинопольскій 381 года соборъ (484-485). Установление догматическаго единства (486-487). Дъло Григорія Богослова и Максима-циника и упорядоченіе церковнаго устройства восточно-римской церкви (487-488). Каноны второй и третій константинопольскаго собора 381 года (488—494). Зависимость церковнаго ранга отъ гражданскаго положенія города (494-498). Понятіс церковнаго діэцеза на константинопольскомъ соборѣ 381 г. (498). Канонъ второй константинопольскаго собора 381 г. (498-503) и создание церковно-дівцезальнаго или патріаршаго устройства (503-510). Исторія 6-го канона константинопольскаго собора (510-511). Сирійскій переводъ константинопольскихъ каноновъ (512---513). Принадлежность 5-го и 6-го каноновъ константинопольскому собору 381 г. (513-515). Канонъ 5-ый константинопольскаго собора 381 г. (515-523). Канонъ 6-ой константинопольскаго собора 381 г. (523-535). Дъло Максима циника и назначение Григорія Богослова константинопольскимъ енискономъ (535---536). Роль Григорія на соборѣ 381 г. (536---537). Отказъ Григорія (538). Избраніе Нектарія и утвержденіе императоромъ

Осодосіємъ постановленій константинопольскаго собора (539—540). Борьба за рецепцію на западѣ (540—541). Разрѣшеніе антіохійской схизмы (541—543). Труды Осодосія Великаго по возстановленію церковнаго единства въ восточно-римской церкви (544—546). Законы Осодосія противъ ерстиковъ и въ пользу православной церкви (546—547). Константинопольскіе буходог гудуцобова (547—549).

### Глава четвертая.

Развитіе высшей церковно-правительственной власти на востокъ въ царствованіе Аркадія и Оеодосія младшаго и осуществленіе Маркіаномъ и Пульхеріей церковно-политической программы Оеодосія Великаго на халкидонскомъ соборъ 451 года

558-760

І. Церковная дъятельность Јоанна Златоуста и первая церковная борьба между Константинополемъ и Александріей изъ-за первенства въ восточно-римской имперіи

Императоръ Аркадій (558—560). Продолженіе церковной политики меодосія Великаго (560). Законъ противъ еретиковъ (560—561). Борьба Константинополя и Александрій изъ за церковной гегемоніи (561). Характеристика меофила александрійскаго (561—564). Іоаннъ Златоустъ (564—467). Церковная дъятельность Іоанна Златоуста въ азійскомъ діяцезѣ 1568—577), въ Виоиніи (577—578) и въ другихъ мѣстахъ (578). Вмѣшательство Іоанна въ споръ долгихъ братьевъ съ Феофиломъ александрійскимъ (579—582). Златоусть, евнухъ Хризафій и императрица Евдокія (582—587). Соборъ дел: доду (587—590) и дальнѣйшая судьба Іоанна (590—595).

II. Церковная политика Өеодосія Младшаго и высшая власть константинопольскаго епископа Аттика 595—612

Характеристика Өеодосія и его сестры Пульхеріи (595—597) Ихъ церковная политика—продолженіе политики Өеодосія Великаго (597—598). Церковная дѣятельность Аттика (598—600) и укрѣпленіе власти константинопольскаго епископа въ Малой Азіи (600—601). Притязанія Аттика на Иллирикъ (601—608)) и неудача (609—610). Созданіе и распространеніе на востокѣ воззрѣнія на константинопольскую канедру, какъ на апостольскую (610-612).

III. Развитіе высшей церковно-правительственной власти епископовъ антіохійскаго и іерусалимскаго въ періодъ до ефесскаго собора 431 года . 613—618

Церковное положеніе антіохійскаго спископа въ восточномъ діэцезѣ въ періодъ до 431 года (613). Развитіе власти ісрусалимскаго спископа въ 381—431 гг. (614—618).

Церковное положеніе *Феофила* (618). Кириллъ александрійскій и его церковныя притязанія (619—623).

V. Несторій и вторая борьба между Константинополемъ и Александріей изъ-за первенства на востокъ 623—658

Константинопольскій епископъ Сисиній (623—625). Несторій (625). Дъятельность Несторія противъ еретиковъ (625—626). Догматпческое положеніе Несторія (626—635). Выступленіе Кирилла александрійскаго (635) и христологическій споръ его съ Несторіемъ (636—637). Цстинная причина спора (637—639). Вмѣшательство римскаго епископа (639—643). Александрійскій соборъ по дълу Несторія (643—644). Ефесскій соборъ 431 года (644—654). Торжество Кирилла (654—655). Унія между Востокомъ и Египтомъ (655—657). Судьба Несторія (657—658)

IV. Церковное устройство восточно-римской имперіи на ефесскомъ соборъ 431 года . . . 658--666

Церковное положеніе римскаго и александрійскаго епископовъ на востокъ послъ ефесскаго собора 431 года (658—659). Несуществованіе церковно-дівцезальнаго устройства въ Азіи (659—662) и на востокъ (662—664). Высшія церковно-іерархическія притязанія іерусалимскаго епископа Ювеналія (664—666).

VII. Константинопольскій епископъ Проклъ и его по-

VIII. Третья и послъдняя борьба Александріи и Константинополя изъ-за первенства на Востокъ . 677-703

Константинопольскій спископъ Флавіанъ и его церковное положеніе въ восточной церкви (677—678). Неудовлетворительность уніонной. формулы 433 года и перевѣсъ крайнихъ ученій у восточныхъ и александрійцевъ (678—681). Догматическая неясность анафематизмъ Кирилла (681—682). Восточная реакція противъ уніи (682—683). Александрійскій епископъ Діоскоръ (683—684). Хризафій и Евтихій (684— 685) Выступленіе Діоскора противъ восточныхъ (685—687) и его папистическія притязанія (687—688). Выступленіе Евсевія дорилейскаго противъ Евтихія (688—690). Константинопольскій соборъ 448 года по дѣлу Евтихія (690—693). Вмѣшательство въ это дѣло Діоскора (693— 694) и отношеніе къ нему Льва Великаго (694—695). Разбойничій ефескій соборъ449 года (695—703).

IV. Императоръ Маркіанъ и торжество константинопольскаго епископа на халкидонскомъ соборъ 451 г. 703—706

Торжество александрійскаго епископа, какъ результать ефесскаго собора 449 г. (703). Надвигавшаяся реакція (704). Протесть наны Льва Великаго противъ разбойничаго собора (704-705). Антіалександрійская дъятельность паны Льва Великаго (705). Смерть Өсодосія Младmaro (705-706). Маркіанъ и Пульхерія (706). Возвращеніе къ принципамъ Өсодосія Великаго (706--707). Борьба Маркіана противъ Діоскора (707-708). Роль напы Льва въ этой великой борьбв (708-709). Халкидонскій соборъ 451 г. (709—711). Организація и внѣшнее устройство халкидонскаго собора (711-715). Дъло Діоскора на халкидонскомъ соборѣ (715-717). Догматика халкидонского собора (717-722). Реорганизація церковнаго устройства въдухѣ началъ веодосія Великаго (722-723). Дъло Вассіана и Стефана ефесскихъ (723—726) и споръ епископовъ Ввномія никомидійскаго и Анастасія никейскаго изъ-за г. Василинополя (726-727) на халкидонскомъ соборѣ. Церковное положеніе антіохійскаго спископа въ восточномъ діэцезѣ (728). Ісрусалимскій спископъ Ювеналій (728—729). Развитіе церковно-судебныхъ инстанцій на востокъ (730-731). Конкуренція епископовъ антіохійскаго, александрійскаго и константинопольскаго въ качествъ высшей апелляціонной инстанцій на ришенія спархіальнаго собора въ восточномъ діэцези (731). Дъло Аванасія перрскаго (731-733), Ивы едесскаго (783-735), Иринея тирскаго (735-736) и Осодорита киррскаго (736-738) на халкидонскомъ соборѣ (738-741). Каноны 9-ый и 17-ый халкидонскаго собора и обстоятельства ихъ изданія (741-746). Изданіе канона 28-го (746-748). Протесть и дъятельность Льва Великаго противъ 28-го халкидонскаго канона (748—758). Примиреніе Стараго и Новаго Рима (758—760).

## ADDENDA ET CORRIGENDA.

0.

| Стр.                            | Строка, Папечата               |  |  |  |
|---------------------------------|--------------------------------|--|--|--|
| 5 прим. 2                       | Mensi                          |  |  |  |
| 14                              | 8 св. magnidtune               |  |  |  |
| 14                              | 13 св. protestanishe           |  |  |  |
| 20                              | 11 св. его                     |  |  |  |
| 21                              | 20 св. домотроятельств         |  |  |  |
| 26                              | 34 св. поздъе                  |  |  |  |
| 33                              | 18 св. невиданный              |  |  |  |
| ,                               | 22 св. зазорныяъ               |  |  |  |
| 58                              | 8 св. juridictionis            |  |  |  |
| 60                              | 11 св. мити                    |  |  |  |
| 61 прим. 1 стр. 2 св. Офарлацов |                                |  |  |  |
| ,                               | 3 , ψψήρπασεν                  |  |  |  |
| прия, З "                       |                                |  |  |  |
| -                               | 2 " Övta                       |  |  |  |
| **                              | 2 , όντα<br>3 , δεδοχμασμένους |  |  |  |
| *                               | , , 200 <b>2</b> 05            |  |  |  |
| 68 пр <b>им.</b> ст             | гр. I свременныя               |  |  |  |
| 74                              | 9 св. концетрація              |  |  |  |
| 77 прим. 1                      | 17,0                           |  |  |  |
| прия. 4                         | νόμφον                         |  |  |  |
| 90                              | 10 св. императорамъ            |  |  |  |
| 93 прим. З                      |                                |  |  |  |
| прим. 5 ст                      | р. 3 св. еліунсеч              |  |  |  |
| "                               | , "έξεπαίδουσε                 |  |  |  |
| ,                               | 2 cm. zorvávy;                 |  |  |  |
| 94                              | 6 сн. 111.                     |  |  |  |
| 95 прим. 4                      |                                |  |  |  |
| 100                             | 21 св. хургура                 |  |  |  |
| 105 прим. 4                     | Siverex 21                     |  |  |  |
| 106 првя. 2                     | βαύλεται                       |  |  |  |
| 107 прим. 1                     | σονυπάρχουσαν                  |  |  |  |
| 111                             | 17 cb. žvagyos                 |  |  |  |
| <del>J</del> 16                 | 17 св. выступалъ               |  |  |  |
|                                 |                                |  |  |  |

Должно быть.

Mansi magnitudine protestantische Константина домостроительству поздиње немыслимый зазорнымъ <sup>3</sup>). jurisdictionis мизию ύφαρπάζοι 541p7.2022 τών **ύντα**ς 0200x11231220005 ະບໍ່ຢີຮໍພະ современныя концентрація 1700 yijqov императорояъ дополнить: "и сочинение περί ίερωσύνης c. 2". édignoev έξεπαίδευσε ZOLVÓVEL ١٧. дополнить "см. подробно Loofs, Arianismus S. 7". χήρυγμα cermon xai βούλεται συνυπάρχουσαν žvzoyos выступиль

- 772 -

| 141 прим.<br>142 | 14 св. независъвшія отъ            |
|------------------|------------------------------------|
| 143<br>146 прим. | 4 сн. Вибаніи<br>1                 |
|                  |                                    |
| 158 прям.        | 4 Бальха                           |
| 182              | 1 св. въ неосновательности         |
|                  | 1 стр. 8 св. что                   |
|                  | стр. 4 св. Венеціанской            |
| 210 прим.        |                                    |
| прим.            |                                    |
|                  | 2 стр. 1 сн. provinciis            |
| -                | стр. 1 св. devolute                |
| 273              | 6 св. переговора                   |
| 282              | 10 св. Урзація                     |
| 283              | 17 св. и ихъ<br>13 св. діэцезы еще |
| 285<br>286       | 13 св. (XIV, 9) Стиху              |
| 290              | 6 сн. визшиваться                  |
| 291              | 10 св. хотя                        |
|                  | 2 ctp. 2 cb. δέχαοχτώ              |
| •                | 3 · idizūs                         |
|                  | 5 > Μαρχελλιανών                   |
| 297              | 1 сн. смерью                       |
| 305              | 8 св. въ Италін                    |
| 306              | 15 сн. являдось                    |
| -                | 5 стр. 5 св. Таза                  |
| 841 прим. :      | 3 Montfa u con                     |
| 346              | 15 св. и послъ                     |
| 350 прим.        | _                                  |

| 364     | 20 св. совершенно          |
|---------|----------------------------|
| 368     | 14 св. Удлоби читай Удариф |
|         | 15 св. Σύσεβίω             |
| прим. 2 | Δυδίας                     |
| 394     | l св. говорить             |

•

DG. постороннія для Виенніи пополнить: На этой же точкъ зрънія стояль в Іоаннъ Златоусть, утверждавшій въ своемъ сочяненів о священствъ, что ложь и обманъ не безусловно преступны, а напротивъ въ извъстныхъ отношеніяхъ необходным н спасительны Вальха о неосновательности TO Вънской tradidisse singulas • provincias devolutae переговоровъ Уранія ИХЪ діэцезы (XVI, 9) Craxito визшивается причемъ δεχά χαι όχτώ **ຂ**່ເດີເກພີະ χαί την τών Μαρχελλιανών скертью Италін являлась Gasa Montfaucon посаъ пополнить: Тонкую дипломатію Василія Великаго отмъчаетъ Шварцъ (Schwartz, Zur Gesch .d. Athan. Nachrichten v. d. Koen. Wiss 1904 Heft 4. S. 365 anm. 4). на-отръзъ Εύλολίω читай Εύγαρίω Εύσεβίω Λυδία; пншетъ

**— 7**73 **—** 

| 900                | 7             | L'anna antin                |
|--------------------|---------------|-----------------------------|
| <b>3</b> 98<br>399 |               | Каппадокін                  |
|                    |               | неокесарійскомъ             |
| <b>4</b> 00        | <b>э сн</b> . | онъ добился согласія по-    |
| 7                  |               | слъдняго                    |
| прия. 7            | 1             | каконы                      |
| 403                |               | кесарійцамъ                 |
| 404                |               | въ Анфилохію                |
| 412                |               | CJONSTE                     |
| 414                |               | (Фригіи Пакаціаны)          |
| 415                |               | высказавшаяся на            |
| 426                |               | въ теченіе                  |
| 436                |               | Августа                     |
| 439                |               | должно которой              |
| 441                |               | вселенскую                  |
| 443                | 19 св.        |                             |
| 451                |               | распавшее                   |
| 467                |               | содъйствіе                  |
| 477<br>400 mm 1    |               | сремился                    |
| 499 прим. 1        |               | in Asiana                   |
| 506 прим. З        | * 9 сн,       | IL ASIALIA                  |
| 507 anay 1         |               | μόντην                      |
| 507 прим. 1        |               | иочту<br>возраженіе         |
| 508                |               | возражение<br>ἐπιφερομένον  |
| 527 прим. 1        |               |                             |
| 500 <b>0</b>       | "7            | χανηγορούμενον              |
| 529 прим. 2        | <b>r</b>      | διαλύσοντας                 |
| 534                | эсн.          | давленіи                    |
| 536 прим. 1        |               | μήτα                        |
| 554 прим. 1        | <b>e</b>      | ວິເຄຍີພົວຂພະ<br>            |
| 565                | Э СВ.         | довой                       |
| 567 прим. 2        | 0             | Подобно                     |
| 573                |               | акаціана                    |
| 576 прим. 5        |               | не карту                    |
| 602 прим.          |               | III                         |
| 607                |               | не отябнить                 |
| 614                | 7 СВ.         | діосполькояъ                |
| 626 прим. 6        | ••            | MS1. L                      |
| 628                |               | божеству                    |
| прим. 2            |               | μητέρας                     |
| 631 прим. 1        |               | άνάληφεν                    |
| 637                | 5 св.         | къ нему огъ самаго Несторія |
| • • • •            |               |                             |
| <b>64</b> 0        | 12 св.        | ΗΟ ΤΟΗΚΆΓΟ                  |
| 643 прим.          |               | BE.                         |
| 661                | 2 сн.         | Ликіи н                     |
| 662 прим.          |               | ambignum                    |
| 667                | 8 сн.         | Ириклидъ                    |
|                    |               |                             |

Каппадокію никейскомъ Василій добился его согласія каноны неокесарійцамъ къ Амфилохію сломить (Фригін) Пакаціаны высказавшаяся за въ теченій Августь которой должно вселенную всъ распавшееся содъйствія стремился in Asia necnon proconsulari atque Asiana μόνην выраженіе έπιφερομένων χατηγορούμενον διαλύοντας **дозволені**н μήτε ວະວຸດສີພ໌ສະພະ вдовой Подробно Пакаціана на карту VШ ни отменить діоспольскомъ MSL. L божества μητέρα **ຂ່າ**ຊ່).ຖຸປຼະນ къ нему (отъ самаго Несторія) Но тонкаго RE. Ликін или ambiguum Ираклидъ

Digitized by Google

.

· ·

.

.

| 685 5              | св. жалобъ халкидонскаго со- | жалобъ на халкидонскомъ |
|--------------------|------------------------------|-------------------------|
|                    | бор <b>а</b>                 | cobops                  |
| 723 5 (            | сн. епископамъ               | епископомъ              |
| 743 прим. 1 стр. 7 | ànò                          | ύπὸ                     |
| 745 прим. 2 св.    | συνχροτείσθω                 | συνχροτείσθαι           |
| прим. 1 стр. 5 с   | ·B. χινείν παρά              | χινείν άγῶνα παρά       |
| 6 (                | CB. επαρχώ                   | έξάρχω                  |
| 755 прим. 2 — 4-с  | в. perdidit                  | perdiderit              |
| 7                  | heeresin                     | haeresin                |
| 757 18 c           | в. тебъ                      | ceûts                   |
| 758 прим. 1        | 119                          | 199                     |

· .

.

.

Digitized by Google

.

Digitized by Google

